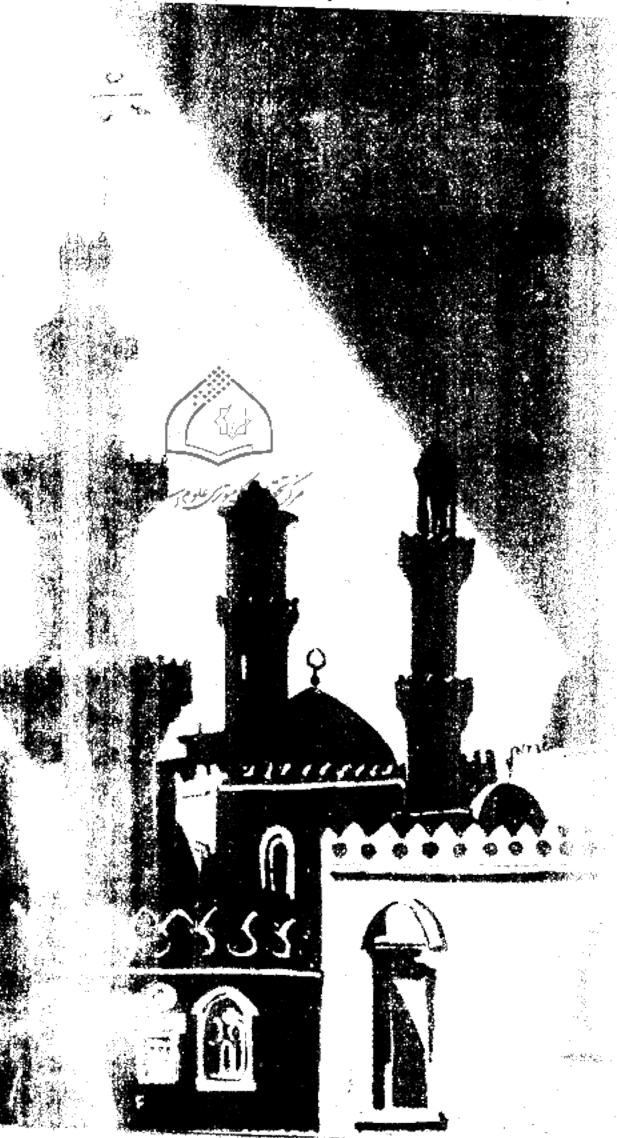


The service

من ۱۳۸۶ م - دیسمبر ۱۹۸۶ م



مال النيبة الى الله المؤربة المرابية عدة من المهدورية من المهدورية والمهدورية والمهدورية المهدورية المهدورية المهدورية المهدورية والمهدورية المهدورية المهدورية المهدورية المهدورية المهدورية والمهدورية المهدورية المه

# معان المان المان

مُدِيْرُ الْحِيَّلَةِ وَرَثِينُ الْحِيْرِةِ أَجْمِرُ بِينَ الزَّيْلِيْنُ الْمُحْدُنِينَ الْزَارِيْنَ الْمُحَارِةِ الْحَارِةِ الْأَرْجِرُ بالفاهرة بالفاهرة نت: ١٩١٤،٩

الجزء الحامس ــ السنة السادسة والثلاثون ــ رجب سنة ١٣٨٤ هــ ديسمبر ١٩٦٤ م

## 122122111Ci

## مكانة المرأة في المجتمع بقلم عبد الرحيم فوده

إذا خرج حاجاً أو معتمراً أو بجاهداً حفظناً لكم أمرالكم ، وغزلنا أثوابكم ، ودبينا أولادكم ، أفنتارككم في هذا الآجر والحير؟ فالتفت الذي صلى اقد عليه وسلم إلى أصحابه بوجهه كله ، ثم قال : هل سمعتم مسألة قط أحسن من مسألتها في أمر ديها . ؟ فقالوا : يا وسول اقد ما ظننا امرأة تهتدى إلى مثل هذا ! فالتفت الني صلى اقد عليه وسلم إليها فقال : افهمى أيتها المرأة لوجها ، وطلبها أن حسن تبعل المرأة لوجها ، وطلبها مرضاته ، واتباعها موافقته ، يعدل فلك مرضاته ، واتباعها موافقته ، يعدل فلك كله ،

الم النبي صلى الله عليه وسلم و ، و بين أسحابه في المدينة فقالت : بأبي أنت وأبي يارسول الله أنا واقدة الذاء إليك ، إن اقه هز رجل بعثك إلى الرجال والنساء كافة ، فآمنا بك ويالهلك ، إنا معشر النساء عصورات مقصورات ، قواعد بيوتكم ، وحاملات أولادكم ، وإنكم معاشر الرجال فصلم هلينا بالجمع والجماعات ، وهيادة المرضى ، وشهود الجنائز ، والحج بعد الحج ، وأفضل من ذلك الجهاد في سبيل الله عز وجل ، وإن أحدكم الجهاد في سبيل الله عز وجل ، وإن أحدكم

فافصرف وهى تهلل حتى وصلح إلى نساء قومها من العرب، وعرضت علمن ما قاله لها رسول اقه صنى اقه عليه وسلم. ففرحن وآمن جميعهن.

من هذه القصة الموح مكانة المرأة من حيث هي زوجة في المجتمع الإنساني ، فعملها لإرضا. زوجها ، وحسن عشرتها له وعنايتها بشتونه وشتون بيته وأولاده ، وموافقته في غير ما يفضب الله يدل ما يقوم به دونها من حج وعمرة وجهاد في سبيل الله وعلى هذا تكون المساواة في الآجر والثواب لا في نوع العمل والوظائف ، وهذا هو مايفهم من قول الله : وفاستجاب لهم رجهم أنى لا أضييع عمل عامل منكم من ذكر أو أنثى بمضكم من المناء والنساء والنساء من الحال ، وهما يتساويان في الآجر ما بختلاف من الجزاء وإن اختلفت وظائفهما باختلاف طبيعتهما ، لأن عمل كل منهما مشم لعمل طبيعتهما ، لأن عمل كل منهما مشم لعمل الآخر .

المراة من حيث هي أم يجب أن تكون منزلته العلى من منزلته الرجل أن تكون منزلتها أعلى من منزلته الرجل أن نظر أبنائهما، وذلك هو ما يشير إليه قوله تمالى: ووصينا الإنسان بوالديه حلته أمه وهندا على وهن وفصاله في عامين أن اشكر لى ولوالديك إلى المصير ، . فإر تضميص الام بالذكر دون الاب

بعد التوصية بهما يدل على أنها أجدر منه بالشكر، وذلك لأنهاكما بقول اقد: وحملته أمه وهنا على ومن وفصاله فى هامين ، وبذلك النوجيه من الله والتنبيه إلى مكانة الأم جاء توجيه وسول أقه صلى اقه عليه وسلم فقد سأله وجل فقال يا وسول اقه من أحق الناس بحسن صحابتى .. ؟ قال : أمك قال : ثم من .. ؟ قال : أمك قال :

٣ -- أما نظرة الإسلام إليا قبل أن تكون زوجا وأما فيمكن أن نلمعها من قوله تعالى:

• يهب إن يشاء إنامًا ويهب لمن يشاء الذكور.

أو يزوجهم ذكرانًا وإنامًا ويجعل من يشاء فيها، فإن التعبير بكلمة ويهب ويهير المن أنهمة موهوبة والذكر من الأولاد كلاهما وأن تقابل بما ينبغي المخالق الرازق من ذكر وشكر ولهذا نعي اقة على العرب وغيره وشكر ولهذا نعي اقة على العرب وغيره من الكافرين أنهم كانوا كما يقول فهم وهو كظم ويا المرب وغيره وهو كظم . يشواري من القوم من سوء وهو كظم . يشواري من القوم من سوء ما بشر به أيمسكاه في هون أم يدسه في التراب وهوله وألا ساء ما يحكون .

٤ ــ وكما يراد الزرع من الحقل تراد

المرأة للنسل ، فإن ذلك مو وظيفتها الأولى ، وذلك هو بعض ما يفهم من أوله تعالى: الله عدد الله عد . ومن آمانه أن خلق لكم من أنفسكم أزواجا لتسكنوا إلها وجعل بينكم مودة ورحمن وتوله سبحانه: ﴿ وَاللَّهُ جَمَلُ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسُكُمْ أزواجا وجمل لكم من أزواجكم بنين وحفه ق، فالبنوز والبنات لا يكونون من غير الازواج والزوجات ، ومن في حكم الزوجات والثيني عادة مذمومة أبطلها الإسلام ، ليصودكرامة الاسرة وحرمة الأسرة وحقرق الاسرة، وجو الاسرة، ولا بجال لقائل جهد قول الله : . وما جعل أدعيامكم أبناء كم والاسر ، فإنه ليس له علمها أي سلطان ذلكم قولكم بأفواهكم ، وقوله تعيالي ن و ادعوهم لآبائهم هو أنسط عنسسه الله فإن لم تعلموا آباءهم فإخوافكم في الدين ومواليكم ، .

 م ــ ويفهم من قوله تعالى : د الرجال قوامون على النساء بما فضل الله بعضهم على بمض ربما أنفقوا من أموالمي،: أن قيام الزوج بأمر الزوجة ليس مقصوراً على الرياسـة والولاية بل يشمل إلى ذلك حسن العشرة والرطاية . وما يتصل بهما من ألوان البر والحير بدليل قوله تعالى : وعاشروهن بالمعروف ، وقدله صلى الله عليه وسلم : ( استوصوا بالنساء خيرا )

وقوله عليه السلام : (لا يفرك مؤمق مؤمنة إن كر ، منها خلقا رضى منها آخر ) ولا شك أن طاعة المرأة لزوجهـا أمر طبيعي ، به الضرورة والنظام في كل بحتمع ، فإن لكل مصلحة رئيسا ، ولكل مدرسة رئيسا ، ولكل قرية رئيساً ، ولكل دولة رئيساً ، والاسرة أسباس الجشمع فيعبب ألاتشذ عن نظام الجتمع ، بل إن لما شأنا أخطر وأكبر، بجب ألا يغفل أو ممل . . وليس مهنى ذلك أن يستبد الزوج و تأخذه المرة بِالْإِثْمِ . وتميش الزوجة في جو من القهر أو سبيل إذا أطاعته فيما يرضي الله كما يفهم من قوله تعالى : و فإن أطمنكم فلا تبغوا علمن سبيلا إن الله كان عليا كبيرا ، .

مذه هي بعض الحطوط الرئيسية التي تحدد مكانة المرأة في الجتمع وحملها فيه ، وقد فسح لما الإسلام بجال العمل الصالح ، ووحدها بالحياة الطيبة كالرجل سواء بسواء ، كما يفهم من قوله تعالى: ومن همل صالحا من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فلنحبينه حياة طيبة ولنجزينهم أجرهم بأحسن ماكانوا يعملون . .

عبدالرميم فوده

## الجهابية المالية الأكبر الفضية الإقلى الأكبر الشيخ حث م المون مشيخ الأزهر

الجيهاد بن الله: والشريعة :

الجهاد في أصل اللفية المشقة ، يقال : جاهدت جهادا أي بلفت المشقة .

وفى استعال الشرع ، بذل الجهد فى قتال الكفار ويستعمل أيضاً لجاهـدة النفس والشيطان والفساق .

ومجاهدة النفس تكون بتعلم أمور الدين والعمل بها ، وتعليمها لمن يجهلها وحشه على العمل بهنا .

وبجاهدة الشيطان تـكون بمــدم الإصغاء إلى وسوسته والاستعاذة بالله منه ومن شرم

و بجاهدة الفساق تكون بدفع الشبهات عنهم وما تزينه لهم شهواتهم من الأفصل والاقوال الى نهى عنها الشارع الحكيم .

وأمامجاهدة الكفار فتكون برد اعتدائهم على المسلمين باليد والمال والمسان والقلب. ولاخلاف بين المسلمين في أن الجهاد فرض

على المسلم، ومحل الخلاف هو أنه فرض هين على كل مسلم أو فرض كفاية ، إذا قام به البمض سقط عن الباقين، وهما قولان مشهوران في مذهب الإمام الشافعي رضي الله عنه .

و نختار أنه فرض علهم إذا لم بكف من نهض به من أهل البلد المعتدى عليه ، إذ في

هذه الحالة يكون مفروضاً على المسلمين من أهل البلاد الآخرى أن يما ونوم في جهادهم بالنفس والمال وغيرهما من وسائل الجهاد حتى يظفر المسلمون برد اعتداء غير المسلمين على أى بلد من بلاد الإسلام .

وهو فرض كفاية إذا كان أهل البلدالذين نصبوا أنفسهم لرد اعتداء غير المسلمين على بلدهم من القوة والكثرة بحيث يغلب عليهم الفوز على أعدائهم مر غير معونة أهل البلاد الآخرى .

### الدموة فيل الجهاد :

ولم يشرع الجهاد في الإسلام أول الأمر ولا عالم عدد هجرة الرسول صلى اقد عليه وسلم إلى المدينة ، فلم يشرع الجهاد ولم يؤذن الرسول صلى الله عليه وسلم بفتال المشركين الذين ناصبوه العداء وهو مقيم بينهم في مكة بل استمر يدعو الناس إلى الإسلام دعوة سلية لم يمتشق نها حساما ولم يملن فيها حريا على أحد أكثر من ثلاثة عشر عاما .

وقد بدأ الرسول دعوته بإنذار عشيرته الاقربين امتثالا لامر ربه في قوله تصالى : دوأ نذر عشير تك الاقربين. واخفض جناحك لمن ا تبعك من المؤمنين. فإن عصوك فقل إنى

برى مما تعملون . و توكل على العزيز الرحيم . الذي و اك حين تقوم. و تقلبك في الساجدين . إنه هو السميع العالم ، .

ثم انتقل بدعوته إلى أهدل مكة وغيره من أهل من كان يفد إلى مكة للحج وغيره من أهل يشرب منثلا في ذلك أمر ربه في قوله تعالى : وفاصدع بما تؤسر وأعرض عن المشركين به وكانت طريقته .. صلى الله عليه وسلم في الدعوة خلال هـ...ذه الأعوام العلويلة ما رسم له القرآن في قول الله تعالى : د ادع الى سبيل ربك بالحسكة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هي أحسن إن ربك هو أهل بمن صلى عن سبيله وهو أعلم بالمهتدين به .

وقد أعمرت همذه الدعوة السلية عمرت طيبة ، فأسلم عدد من المبركين وجدوا في الدعوة ووا يضيء لهم ظلمات الشرك والجهل ، وحدد من الارتاء والحساواة ، فيها دعوة إلى الحرية والإعاء والمساواة ، وهو ما افتضدوه في حياتهم حيث كانوا يعيشون خدما وأرقاء لساءتهم الذين ممنحون أنفسهم كلشيء ويحرمون أنباعهم وخدمهم من كل شيء ، وعدد من المظلومين والمعتدى علمهم وجدد افي الدعوة الإسلامية العدل والمساراة فآمنوا باقه وأجاء ادعوة الرسول صلم الله عليه وسلم .

وبرز من مؤلاً المؤمنين الأولين أبوبكر الصديق وعمر ، وحزة ، وعلى وعبدالرحن

ابن عوف ، وسعد بن أبي وقاص ، وبلال، وحمار بن ياسر وغيرهم رضى الله عنهم .

ولم تصل هذه الدهوة إلى القلوب المتحجرة من سادات قريش الذين خشوا على سلطانهم و نفوذهم في قومهم كما خشوا على أموالمم أن ينفقوها في سبيل الله وسبيل البر والتقوى كما ي جهل ، وأبي سفيان ، وعقبة بن دبيعة وغيرهم ، فقد أحرضوا عن الدعوة وجاهروا بعدائهم لها ، وصدوا الناس عن قبول بعدائهم لها ، وصدوا الناس عن قبول هذه الدعوة وحاولوا فتنة من أسلم منهم بإيذاء المسلمين و تجويعهم وإلماق الصروبهم.

الردّ بالنثال :

أمضى الرسول . صلى اقه عليه وسلم ، في مكة ثلاثة عشر عاما ، بلغ فيها الدعوة إلى أهل مكة وغيرهم من الوفود ، ولتي هو وأحاله الواناكثيرة من أذى المشركين وظلهم ، فلما علم الرسر ل صلى الله عليه وسلم بتآمرالمشركين في مكه عليه و مكرهم به ايتبتوه أريةتلوه أو مخرجوه ــ استشرفت نفسه الشريفة أن يأذن الله له بالحجرة إلى يثرب التي بايمه نفر من أهلها بيمة العقبة الأولى والثانية طلأن يمنعوه عايمنعون منه أنفسهم وأولادهم، فأذن الله له بالهجرة ، فهاجر إلى يثرب واصطحب معه صديقه أبا بكر الصديق , وضى الله عنه ، ، و بعد أن استقر بالرسول وصلىالله عليه وسلم المقام بالمدينة شرح بفكر فى تنظيم أمور الدولة الإسلامية الجَديدة، وكان أول عمل في السياسة الداخلية مؤاخاته

بين المهاجرين والانصار و في السياسة الحارجية الى في سياسة الدولة نحسو إعداد الدعرة استعدادا لردعد و ان من بفكر و ن في الاعتداء على الدولة الإسلامية ، و لحاية العقيدة ، و أنزل الله على دسوله في هذا الوقت أولى آيات الفتال وهي قوله تعالى في سورة الحيج : و أذن للذين يقاتلون بأنهم ظلموا و إن الله على فصرهم لقدير يقاتلون بأنهم ظلموا و إن الله على فصرهم لقدير يقولوا و بنا الله ولو لا دفع اقه الناس بعضهم يقولوا و بنا الله ولو لا دفع اقه الناس بعضهم بعمض لهدمت صوامع و بيع ، وصلوات ، بعمض لهدمت صوامع و بيع ، وصلوات ، ومساجديذ كرفيها اسم الله كثيراً واينصر ف الله من ينصره إن الله الموى عزيز ،

وينقل الطبرى في تفسيره عن قتادة في قوله تعالى : و أذن للذين يقاتلون ... قال : و هي أول آية أنزلت في الفتال و أذن للمؤمنين أن يقاتلوا وكان أصحاب رسول الله و صلى الله عليه وسلم استأذنوه قبل الهجرة في قتل الكفار غيلة سرا إذ آذوهم و استدوا عيهم بمكة فلم يأذن اقته سبحانه و تعالى في الفتال الذي طلبوه ، و نزل قوله تالى : و الفلا يحب كل و ان كفور . . ولم قوله تالى : و وافلا يحب كل و ان كفور . و ولم وأصحابه إلى المدينة أطلق لم قتلهم و قتالم و أي أن الله سبحانه و تعالى أذن الو ، نين وأحرجهم مشركو مكة من ديارهم بنير الذين أخرجهم مشركو مكة من ديارهم بنير حق إلا أن يقولوا : و بنا الله .. بأن يقاتلوا المشركين الذين ظلسوهم أولا بالإخواج المشركين الذين ظلسوهم أولا بالإخواج

من دياره ، وثانياً بقتال المؤمنين والاعتداء هليهم في وطنهم الثانى ، فالإذن بالقتال و الآية إذن بقتال فريق معين من المشركين أرادوا أولا صد الناس عن الدهوة بعنف و تعذيب و تنكيل وطفيان ووحشية أسائيب وأكرهوه بمسا فعلوا بهم ثانيا على الحروج من وطنهم الحبيب فرارا بدينهم إلى حيث الغربة عن الأمل والعدم من المال والوحشة من الأجاب ، ولولا أنسهم بالعقيدة السمحة والدين الحق لماتوا كمدا ، وقصوا حسرة ، فالإذن بالقتال في أول آيائه معه مبروائه التي تحتمها حماية الدعوة الجديدة من اجتراء عليهم لتمودوا عمرد اللئيم ، وقديما قيل : هليهم لتمودوا عمرد اللئيم ، وقديما قيل : هليهم الحروا عمرد اللئيم ، وقديما قيل :

للذلة إذعان وفي الشر أيجياة

حين لا ينجيك إحسان ولحفا يعتبر الإذن بالفتال رداً طبيعيا لا يحمل إكراها على إيمان وإرغاما على دين وصدق الله أعظيم في قوله : « لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي فن يكفر في العاغوت ويؤمر بالله فقد استمدك بالعروة الوثتي لا انفصام لها واقد سميم عليم .

مس مأموله شيخ الأذهر

## التطورات التشريعية للطلاق للأستاذ محرمت الدن

### ٢ \_ الطلاق غير المنجز

**-** 0 -

۱ ... إذا قال زوج لزرجته: أنت طالق
 أو أنت مطلقة ، فهذا طلاق منجز ، أى أنه
 ليس معلقا على حصول شى. ، وقد قصد به
 إيقاع الطلاق فورا .

وحكم هذا الطلاق أنه يقع ف الحال ، إذا كان صادرا من أهله ، ووقع في عله .

وإذا قال رجل لزوجته : إذا دخلت الدار فأنت طالق أو إن لم أدفع ديني غدا فأنت طاق أو : هلى الطلاق لا تخرجي من البيت ، أو إن دخلت البيت فطلافك على واجب، أو: أنت طالق أول الشهر أو أول السنة فكل هذا طلاق معلق ، أي غير منجز ، وذلك أنه علق الطلاق في المثال الأول والمثال ونه غدا .

والمثال الثالث يفهم منه التعليق رأن لم يصرح به لفظا فكمأ به قال: إن خرجت من البيت يلزمنى الطلاق \_ والتعليق في اشال الرابع صريح في حذا المعنى الذي آل اليه المثال الثالث.

والمثال الحامس تعليق في المعنى أيضاً ؛ لأنه بمثابة أن يقول : إن جاء أول الشهر أو أول العام فأنت طالق .

والطلاق المعلق بنقسم إلى قسمين :

أحدهما: الطلاق الذي هو في معنى اليمين، كالو أرادت المرأة أن تذهب إلى بيت أهلها مثلا، وأراد زوجها منعها إنهددها بالطلاق قائلا لها: إن ذهبت إلى بيت أهلك فأنت طالق، فهذا إعثابة أن يتقول لها: واقت لا تذهبين إلى بيت أهلك غير أنه أتى بالطلاق بدل الحلف بالله ا وليس له غرض في الطلاق ولكن غرضه أن يمنعها من الذهاب إلى بيت أهلها.

ومثله من يقول لصاحبه: إن لم تتفدهندى اليوم فاررأى طالق ، فكأنه حلف هليه بالطلاق بدل أن يحلف باقة ، ليحثه هلى الفعل . وكذلك لو أراد أن يحت نفسه على فعل شيء ، أو على ترك شيء ، كأن يقول إن شربت الدعان فار أني طالق ، أو إن لم أسافر إلى الإسكندرية فار أني طالق .

فكل هذه الصيغ التعليقية ، إنما هيأيمان لايراد بها الطلاق والكن يراد بها الحث أو المنع .

الثانى من قسمى المعلق: الطلاق على الصفة مثل أن يقول لها ، وهما بصدد التفاوض على المهاء الزوجية: إن دفعت لى مبلخ مائة جنيه فأنت طالق ، أو إن أبرأتني من مؤخر صداقك فأنت طالق .

فهذا رجل له رغبة فى الطلاق وغرض منه رمى إليسه و ليس مجرد تعليق يحث به على شىء أو يمنع به من شىء ، كما يغمل الحالف بالله ، وقد اصطلحوا على تسميته ( بالطلاق على الصفة ) .

مذه هى أقسام الطلاق من جهاء تشهيزه أو تعليقه · و بمكن إيجاز التطارر التشريشي الذي مر به هذا الموضوح فيما يأتى :

ا سے فہم بعض العلماء أن الطلاق الذي وسعه الشارع وأذن فيه دو ما كان منجزا ، فإنه لم يرد في القرآن ولا في السنة فص على جواز التطليق المعلق بالشرط.

بل لمل الفرآن أشار إلى أن الطلاق لايقع إلا منجزاً حيث يقول:

د يأيها النبي قل لازواجك إن كنتن تردن الحياة الدنيسا وزينتها فتعالمين أمتمسكن وأسرحكن سراحاجميلا، فني هذه الآية شرط وهو قوله تمالي إن كنتن وجواب معلق على

هذا الشرط وهو قوله تعالى فتعالين أمتعكن وأسرحكن سراحاجيلا. فهو تخيير ليس فيه تنجيز للطلاق هنسد وقوع الشرط ، واسكن فيه وعد لهن بالتطليق إذا اخترن المتاح، ولوكان قد قال ، قل لازواجك إن كه تن تردن الحياة الذنيا وزبنتها ، فأننن طوالق ، لدل ذلك على مشروعية الطلاق المعلق الكنه عدل من ذلك ليمكن أن يسرحين سراحا جيلا إذا اخترن الحياة الدنيا وزينتها بأن يطلقن مستقبلات العدة تحقيقا لقوله تعالى في آية أخرى : , يأيها النبي إذاطلقتم النساء فعللقوهن لمدَّمن واحدوا العدق فهذه الآية الآخيرة تبين أن الطلاق المشروع هو طلاق النساء في الوقت المشروع للطلاق ، وهو وقع استقبال المرأة العدة والطلاق المعلق على الشرط كشيراً ما يحر إلى إيقاع الطلاق في غير وقت استقبال المدة ، وما يؤدى إلى غير

وهناك أحاديث نبوية ممروقة تقرر أن الطلاق المشروع ــ الممبر عنه عند الدقهاء بالطلاق البدعي ــ بالطلاق البدعي ــ هو الذي بكون والمرأة مستقبلة عدتها ، ومنها ما روى عن عبد الله بن عمر وضى الله عنهما أنه طلق أمرأته وهي حائض على حبد وسول الله عليه وسلم فسأل عمر بن الخطاب وسول الله عليه وسلم حن ذلك فقال : مره وسول الله عليه وسلم حن ذلك فقال : مره

المشروع لايكون مشروعاً .

فليراجعها ، ثم ليمسكها حتى تعابر ، ثم تحيض ثم قطهر ثم إن شاء أمسك بعد وإن شاء طلق قبل أن عس ، فتلك المدة التي أمر الله أن تطنق لما النساء فرسول الله صلى الله عليه وسلم لم يقل له : قل أنت طالق إذا استقبلت العدة لأن ذلك ينافي الحسكة التي قصرها الشارع من إعطاء فرصة للزوجين في مراحل الحيض والطبر مرة بعد مرة ، لعلهما أن يصلحا من أسرهما فلا يكون الطلاق الذي يكرمه الله ."

غير جائز ، وغير مشروع ، إلا مادل الدليل على جوازه وصحته مثل التعالمين على مال وهو الخلم.

وقد روی هذا عن علی رشریح ، وطاوس وعطاء ، وأبي ثور ، وإليه ذيب أهسل الظاهر ، وهو مذهب الشيمة الأمامية .

۲ ــ و یری جمهور أهل المذاهب ، ومنهم الائمة الأربعة والزيدية جواز التعليق ، على اختلاف بينهم بالنسبة لأنواعه .

ولهم على ذاك أدلتهم ، وقد ناقشهم يخالفوه فيها ، و من أراد تفصيل ذلك فليرجع إلى مثل كتاب (زاد المعاد لابن القم) .

٣ ـــ وقد كان العمل في مصر وشقيقاتها العربيات على وأى الجهور ، وهو اعتبار الطلاق المملق بشرط وأقمأ إذا تحقق الشرط دون تفرقه بين ما كان على سبيل اليمين ،

وماكان طلاقا على الصفه ، حتى صدر الفانون رقم ٢٥ لسنة ١٩٢٩ فنص في المبادة الثانية منه على ما يأتى :

(الايقع الطلاق غير المنجز ، إذا قصد به الحمل على فعل شي. أو تركه لا غير ) . وقد تضمنت هذه المادة:

١ ــــ إيقاع الطلاق المنجز بدون قيد ولاشرط.

٢ - إيقاع الطلاق المضاف إلى ذم مستقبل وبذلك يكون الطلاق المال على الشرط مثل أنت طالق أول الشهر أو أول العام . ٣ ــ وإيقاع قسم من الملق وهو الطلاق على الصفة ، مثل إن دفعت إلى مائة جنيه مثلا فأنت طالق.

الطلاق لأفعلن كذا ونحو ذلك.

ه إلغاء قسم من المعلق هـو الذي في معنى اليمين مثل إن فعلت كنذا فأنت طالق وهو لا يقصد إلا الحمل على تركه ، أو إن لم تفعل كذا وهو لايقصد إلا الحمل على فعله. وما قرره هذا القانون من إلغاء اليمين

بالطلاق هو رأى طائفة من أسحاب الشافعي كالفضال: وصاحب النتمة ، ورأى دواود وأصحابه : ورأى طائفة من الماليكية في بلاد المغرب ، وأنه كان يفتى به فى فادس والعراق والشام ومصر والجزيرة وخراسان في زمن ابن نيمية : كما نص عليه ، وأن الذين كانوا

وشيخه ابن تيمية .

يفتون به كثيرون من علماء المداهب الاربعة وغيره ، وإن لم يكن هو رأى جمهوره . وأما ما قرره من إلغاء الطلاق المعاق على شرط بقصد الحل على الفعل أر الترك ، فقد بنى على أن هذا النوع من التعلميق هو في معنى البيعن ، وإن لم يسكن بلفظ ، على الطلاق ، وأو ، يلزمني الطلاق ، وأخذ فيه برأى

وقدوقفت القوا نين الحديثة فى البلادالشقيقة موقف القانون المصرى المشاد إليه نقريبا : فحاءت المادة السادسة والثلاثون من القانون العراتى تقول :

الظاهرية ، والإمامية ، وما اختار ، ابن القم

« لا يقعالطلاق غير المنجز ، أبر المشروط أو المستعمل بصيغة اليمين » .

وهذا النص أكثر توسعا فيما لا يقع من المعلق، فقد شمل إلغاء كل معلق، أو مشروط أو صيغة لليمين، بينها القانون المصرى يقرر وقوع المعلق الذي هـو على الصغة، وهو ما للطلق فيه وطر وغرض يقصده سوى الحل على فعل شيء أو تركه.

وجاً، في الفصل الخسين من مدونة الآحوال الشخصية المراكشية ما يأتى :

و الحلف باليمين أو الحـــرام لا يقع به الطلاق ، .

وجاء في المصل الثاني و الخسين منها ما يأتي :

(الطلاق المعلق هلى فعل شيء أو تركه لايقع). و هو نص دال على التعميم فى عدم الوقوع بالتعليق أياكان نوعه .

وجا. في المبادة السبعين من قانون حقوق العائلة الاردني ما نصه :

لا يقع الطلاق غير المنجز إذا قصد به الحل على فعل شيء أن تركه ) .

وفي المبادة الحادية والسيمون منه :

(على الطلاق، وعلى الحرام، وأمثالهما، لا يتع بها الطلاق ما لم تتضمن صيغة الطلاق يخاطبة الزوجة و إضافته اللها).

وجاء في المادة التسمين من قانون الأحوال الشخصية السوري ما نصه :

(لا يقع الطلاق غير المنجز إذا لم يقصد به إلا الحث على قعل شيء ، أو المنع منه ، أو استعمل استعمل التعمل التعمل التعمل التعمل التعمل التعمل المالة المالماء المالمرين أنه يجب قمديل المادة الثانية من القانون المصرى رقم ٢٥ لسنة ٢٩١٩ تسديلا يؤدى إلى تحقيق ما يأنى :

الطلان المدق بجميع صوره وألفاظه لا يقع به شي. أصلا \_ (وهذا ما أخذ به القانون مراقي).

اليمين بالطلاق لغو ولا يقع به شي. .

( و أقرب عبارة لهذا هي عبارة القانون العراق أيضا )

فحر محرائدتى

OYY

## الى أى مدَّى تنعير الأحكام الشرعية بتعنتير الأزمت إن؟ لأصتاذ بدرعبت دالباسط

- 7 -

انتهيت في المقال السابق إلى أسس ينبغي أن تسكون نصب أعين المفتين و الذين يضمون الآمة قو انين يلزمونها بها . و تثلخص هدذه الآسس فيها يا تى : ...

(۱) أحكام غيرقابلة للتطور ولا لاختلاف الآرام. وهي: \_

١ ـ الاحكام الاعتقابة .

 ٢ - الاحكام المستنبطة من أدلة شرعية قطعية في ثبوتها رفي دلالتها .

(ب) أحكام وة \_\_\_ فيها الخلاف ، لانها مسقنبطة من أدلة ظنية في ثبوتها أو في دلالتها ولا يسمى هذا الاختلاف تطورا ؛ وإيماهو الحتلاف حجة وبرهان ؛ فن توجح عده دليل وأي من الآراء أخذ به ؛ وكل ما يمكن دليل وأي من الآراء أخذ به ؛ وكل ما يمكن من الاحكام هو الاخذ ببعض الآرا . المرجوحة من الاحكام هو الاخذ ببعض الآرا . المرجوحة على الناس ؛ ولا يدع في ذلك ؛ فقيد سبق على الناس ؛ ولا يدع في ذلك ؛ فقيد سبق الفقهاء الاقدمون إلى ذلك ؛ فقيد روى عن عنها أنه كان وي أن ووث الهائم نجس نجاسة عنها أنه كان وي أن ووث الهائم نجس نجاسة مغلطة كما يقول الإمام ؛ ثم قال : إنه نجس مغلطة كما يقول الإمام ؛ ثم قال : إنه نجس مغلطة كما يقول الإمام ؛ ثم قال : إنه نجس

نجاسة عففة ؛ يمنى عن مقدار ربع الثوب أو العضو الذي أصيب به ؛ ثم لما ذاب إلى المخ ورأى اعتلاط الاروات بالطين ؛ وهموم بلوى الناس أنتى بطهارتها ؛ وقد قال فقها الحنفية إن الاساس الذي بني عليه صاحا أني حنيفة وهما أبو يوسف ومحمد قولها في النجاسة تغليظاً وتخفيفا هو انفاق العلما على القول بالجاسة أو اختلافهم فيها ؛

على القول بالجاسة أو اختلافهم فيا ؛ ومع هذا فقد أنتى عمد بالطهارة لعموم البلوى أخذاً برأى من يرى طهادتها كالإمام مالك ، ووسعه أن يخالف إمامه .

وعندى أن المفتى الدقيق فى فتوا، ينبغى أن ينظر فى أحوال المستفتين ؛ ويفتهم بما يتفق وظروف بيئتهم؛ فإذا كان المستفتى تساعده ظروف حياته على أن يتحرز عن الأرواث وما فى معناها ينبغى أن يفتى بأنها نجسة تجاسة مغلظة لا يعنى منها إلا عن النذر القليل الذى حدده الفقهاء.

وأما إنكانت ظروفه لا تساعده إلا على التحرز اليسير ؛ فإنه يفتى حيئتذ حيأن هذه الاشياء نجسة نجاسة عففة ؛ يمن منها عماكان درن الربع من الثوب أو العضو.

وأما إن كان مبتلي كالرعاة مثلا فإنه يفتى بطهارتها.

وقد ضربت المثل جذه المسألة لتسكون كنموذج يحتذى فيالمسائل الخلافية ، وروح التطورفها هوالاخذ بالرأى الانسب لكلفرد وكلجاعة؛ فقد يتطلب لمقام الآخذ بالأحوط وقد يتطلب المقام التساهل؛ ولمذاكان البلغاء يقولون : لكل مقام مقال : فينبغي أن يقول الفقهاء: إن لكل مستفت ظروفه و ملابسا نه. فلو أنى سئلت عن محة نسكاح أصول أو فورع المزنى بها ؛ وكان السائل ـ بعد ـ لم ينقد عامها لافتيته بحرمه الزراج بأصل أد فرع من زنى بها ؛ أخذاً برأى الحنفية والحنابلة وكثير منالفقها. ؛ فليسمن المرر.: ولا من الآداب الإسلامية أن يطلع الرجل ومن بيشكم خرج الوع ؛ أما أنت فلا . من المرأة على ما اطلع عليه من ابنتها أوأمَّها . وإما إن كان ٰلونى لاحة المقدالزواج فلا أفتى بفسخ النكاح القائم ؛ وإنما آخذ برأى الشافمية و بعض الفقهاء إبقاء على كيان أسرة قائمة ، وعملا بالنصوصالي تدعو إلى السترفي مثل هذه الاحوال؛ اللهم إلا إذا اشتهربها أوكان قيام الزرجية مدعاة إلى در ام تلك الملاقة الآئمة. ولو استنفذات فى شأن النزوج يمن رضع معها أو منها ، ولم يسكن الزواج وقع فعلا لانتيت بالمنع أخذا برأى الحنفية وكثير من الفقها. فإن ذلك أحوط وأبعد عن الندم والشك الذي محملم الحياة الزرجية ، وأما إن

كانت الزوجية تائمة فإنني أفتى بأوسع الآراء وأسهلها في باب الرضاع كذهب الشافعي الذي اشترط خس رضعات مشبعات متفرقات. وقد توسعت في هذا اللون من الأحسكام في هذا المقال لأنى اقتضبته اقتضابا في مقالي السابق، ثم هو ياب واسع من أبواب الفقه التي ينبغي أن يعني بها الفقهاء ، و أن يسكو ثوا كالأطباء فيفتون كل شخص أو كل جماعة بمنا يلاُّعهم من أقوال الفقهاء .

ويعجبني في هذا المقال ما نقل هن الإمام إجرار ن حنبل رضي الله عنه أن إمراه سألته فَعَالَتِ إِنَّنَا نَفَرَلَ ـ لِيلًا ـ عَلَى ضُوءَ مَصَابِيحٍ بعض الظلمة أيحل لنا ذلك؟ فقال: من أمت؟ رحمك الله ؛ فقا أن ؛ أخت بشر الحاق فقال:

فإن سؤال هذه السيدة سؤال عام يتناولها وغیرها ، و لَـکن جو آبه خاص لانه علم من حالمًا أنهـا تستطيع أن تأخذ بالأحوط والأورع ؛ فأفتاها بالحظر بالنسبة الها فقط. (-) أحسكام هي بطبيعتها قابلة للنطور وقد أجملتها في مقالى السابق إجمالا وأعود فأفصلها بعض التفصيل درأحصرها ساستقراء في الأحمكام الآتية:

١ - أحكام علقها الشارع على أوصاف بما يؤذن أن لمذه الارصاف مدخلا في تعليل الحكم كاحربت لذلك مثلابآية مصارف الزكاة؛ و بينت فهم حمر رضي الله عنه لهذه الآية . ووجه التطور في هذا النوع من الأحكام أنهإن وجدا لوصف ألمالق عليه الحسكم وجد الحسكم وإن عدم العدم الحسكم .

هذا إذا كانت العلة منه وصة أو في حسكم المنصوصة ؛ وأما إن كانت العلة مستنبطة كالإسكار في الخر أو مظنة الضرر في لحم الحنزير كما يقول بعض الناس ـ بإن الحسكم لا يتغير فالخر حرام أسكرت أو لم تسكر إما لقلتها أو لاعتيادها الهم إلا إذا زال عما معى التخمر بأن صارت خلا ، لأنها \_ حينند \_ لیست خرآ ؛ ولحم الحنزیر حرام مهماکان نقيا من الجرائيم والديدان يرسها بوانم في طهيه وإعداده وتربيته إذ من الجائز إن لم يكن من المؤكد أن هـذه الآئياء بحرمة لنواتها،وقد تعبدنا اللهبتحريمها ليميز الخبيث من الطيب والعبد المشمرد من العبد الطائع. ٧ ــ الآحكام اتى احتبطها الفقهاء من تصرفات الرسول صلوات الله وسلامه هليه فىغزواته وسراياه وعطاءاته ومعاهداته فإن هذه الأحكام منها ما صدر عنه يوصفه وسولا مبلفا عن ربه ؛ وهذا ـ كما قلت ـ لا مجوز أن يمكون على جدل ، أو أن يقال: إنه من الأحكام المتطورة ؛ وأما ما صدر حنه يوصفه إما ما لحسدُه الآبة فقدراعي فيها ظروف بيئته ومتطلبات وقته، وبسم الأمة أن تأخذ في مثل ذلك عا يتفق وظروفها ــ وكما قلت - إن "غيصل في ذلك هو القرائن.

٣ ــ أحكام استنبطها الغفها. •ن أنوال مأثورة من بمض الصحابة ، وجملوها في حكم الاحاديث المرنوعة بحجة أن مثل هــذه الاقواللا تقال بالرأى وإنما تقالمهن توقيف من صاحب الشرع وذلك كرأى الحنفية في أقصى مدة الحسل وأنها سنتان ؛ وكقولهم فى تحديد أقل مدة الحيض وأنها ثلاثة أيام رأن أكثره عشرة مسمدين في ذلك على ما تقل عن عا ثشة رضي الله عنها مستبعدين أن يصدر عنها ذلك إلا عن توقيف ؛ مع أنه يمكن أن يكون قولما هذا عن استقراء وتتبع منها فثل مذه الاحكام عكن أن نسمه فيها على استقرائيا ، ولست أغالى إن قنت إن إمكانية الإحصاء والتتبع فيعصرنا هذا ـ في مثل هذه الأمورك أيسر ولا أرى غضاضة شرعا أن آخذ بما يثبت الاستقراء أنه الأكثر وقوعا مع الاحتياط في أمر الابعناع والانساب . نعم هناك أحكام نقلت عن الصحابة ـرضوانالله عليهم ـ لا يمكن إلا أن تكون من توقيف ؛ وهذه تلتحق بالاحكام المسقبطة من السنة وتخصع لقو أنيز النرجيح والتجريح التي ومدمها العلماء لمعرفة الصحيح المقبول من غیر انقبول ؛ ثم می بعد ذلک تخمنع لقطمية الدلالة أر ظنيتها على ما هو معروف عند الاصولين؛ ومذا۔ أيضاً۔ باب واسم منأ بواب النَّطور فيالفقه ؛ وما علينا إلانة ع أمثال مذه الأحكام ف كتب المذامب الختلفة.

٤ ــ الاحكام التي استنبطها الفقهاء من الفواعد العامة المشريعة .

مثل قاعدة لا سرر ولا ضرار، الصرورات تبهج المحظورات، درء المفاسد مقدم علىجلب المصالح ، أو تكاب أخف الصروين . لا يسأل المالك من أين ملك ، المالك يتصرف في ملكه كيفها يشاء . الحرج مدفوع بالنص . إلى غير ذلك من القراعد التي استبطها الفقهاء من تتبع فروع الشريمة ثم أخذوا يعلبقونها على لا قد تجد من حوادث ونوازل لم يرد فيها نس . وهذه الاحكام هي من أوسع أبواب الفقه قابلية للتطور فكم من أمور ظن المتقدمون أنها ضارةفقالوا بمنعها ثم تبينانها من خبرها وكم من أمور ظن ـ قَدْتُمَا جَ إِنَّهَا تُ من الضرورات فأناحوا لأجلما المحظورات وكذا السكس. وكم من أمور رأوها غير ضرورية ثم يمضى الزمق تبين أنها منرورة كبعض أنواع الإكراه الذى اعتده بعض الفقها. إكراها غير ملجي، كالتهديد بهتك عرض هزيز عليه أو التهديد بإفشاء سر يؤدى إلى قتله إلى غمير ذلك ، فإنى أرى أن مثل هذا من قبيل الضرورة التي تبيح المحظور · وباب دوء المفاسد وتقديمه على جلب المصالح من أخطر المزالق التي تنزلق فها

الاقدام وذلك لانه ليس در. كل مفسدة

مقدما على جلب كل مصلحة ؛ وإلا لزم حظر جل الاشياء أو كلها ، فكل خير مشوب بخيرما ؛ فما بين الله وكله شر مشوب بخيرما ؛ فما الامور حكمه نقبلماه طائمين راضين وأما الامور التي لا فص فيها فيتطلب الامر فيها التدقيق والتمحيص والرجوع في ذلك إلى من يظن فيم الحير عن لهم جذه المسائل خبرة وهم ، ولهذه المناسبة أعجبة في فتوى فضيلة الاستاذ عبد الله غويشه مفتى الاودن بتحريم بيع عبد الله غويشه مفتى الاودن بتحريم بيع الاراضى في القدس أو المناطق الحيطة بها الاراضى في القدس أو المناطق الحيطة بها الله الاجانب واعتباركل بائع لاجنبي خافنا الحينة وسيكون مثواه جهنم .

هذه الفتوى اتى نشرتها جريدة الآهرام القاهرية صباح يوم الجمة ، ٢٠ كتو برسة ١٩٦٤ فإن هذه الفتوى روعى فيها دره مفسدة هامة على الوطن العربي المسلم ؛ ولم يقم وزنا لما قد يحلبه هذا البيع من منافع عاجلة مهما كان قدرها فقد زرت القدس وهلمت أن الدول الآجنبية تقسابق لشراء المقارات التي تحيط بالمسجد الآقصى والتي تقع بينه وبين كنيسة القيامة وأنها تبذل الأموال الطائلة في هذا السبيل لتحيط المسجد الآقصى بملك غير المسلمين واقد ـ من وراء كيدهم ـ عيط ؛ المسلمين واقد ـ من وراء كيدهم ـ عيط ؛ وهو حسبنا وله الوكيل .

بدر المتولى عبد الباسط

### للاستاذ عبد اللطيف السبكي

(١) . لقد جاءكم رسول من أنفسكم : عزيز عليه ما عنتم حريص عليكم ، بالمؤمنين و.وف رحيم ... ، آية ١٢٨ . (ب) . فإن تولوا ـ أُمِّل : حسى اقه ، لا إله إلا هو ، عليه توكلت ، وهو رب العرش العظيم ، آية ١٢٩ سورة النوبة .

في مكتوب واحد على عهد أني لِكُر ، وتحت تحت يده . إشراف عمر ، وباشتراك مُحْتِد من حفاظ ر ٢ - فلما أنتهى عمل الحفاظ إلى الآية الصحاية \_ وضى الله عنهم جميعاً \_كانوا السابعة والعشرين بعد المائة \_ ١٢٧ ـ من يعتمدون في الجرح والترتيب على شبيئين

> أحدهما : الحفظ الآكيد الذي كان معبوداً عند العرب ، والذي تركز عند الصحابة ف هذه الناحية \_ خاصة \_ بشكرار الثلق عن الرسول ـ صلى الله عليه وسلم ـ .

> والثانى: الرقاح المكتوبة التي كانو ايدونون فيها ما يأتى به الوحى من القرآن ، حينها يتلفونه لساعته من الرسول ، ثم يحفظون تلك المكتوبات تحت أيديهم . صيانة لها . واعتزازاً بها ، واقتداء بما كان يفعله الرسول

(١) : - حينًا قام الصحابة بجمع القرآن في كتابة الوحى ، والحفاظ على هذه الوثائق

سورة النوبة وجدوا أنفسهم يحفظون آيتين أخيرتين - ١٢٨ - ١٢٩ - ولم يحدوا بأيديهم النص الكتابي الذي يوثقون به حفظهم ، وجمعهم ، وترتيبهم ...

فتسا لوا عن هذا النص ، وسرعان ما تقدم به أبو خويمة الأنصاري إلى عمر ، ومن معه . وعندئذ قطابق الحفظ الجماعي ، مع النصالكتان لهاتين الآيتين ، وختمت بهما سورة التوبة : توقيفاً عن الرسول صلى الله عليه وسلم .

٣ – وجهور الصحابة أو المفسرين

بمدهم يحدثوننا أن هاتين الآيتين آخر مانزل على النبي من الآيات كلها .

وهناك آثار أخرى بأن آخر ما بول : واليوم أكملت لـكم دينكم ـ الآية ، ، أو آية رواتقوا يوماترجمون بيه إلىاقه . الآية، إلخ. وتعدد الروايات في هـندا لا يُعس جوهر الآيات ، ولا يخدش قداستها ، فإن ذلك جرد اعتبار تاریخی : لا اکثر ...

والتاريخ الزمني شي. ، وصدق الآية ، وقداستها شيء آخر .

والقرآن بعد تمامه ، وانتها. الوحي منه ، أصبح وحمدة : لا يتفاوت فيها نص عن نص ، سوا. تقدم هذا على ذاك في النزول 🎝 أو تأخر بالنسبة لمنا معها

ولا يسوخ في تشريع الله أن تَقْرُأُ الآية ويَوْكُوما عُهِم، ويُتْمجدون جم . على غير ترتيبها في المصحف . على أنَّ بَعْضَ الملياء قالوا بمسحة الآثاركلها باعتبادكل آية بميا ننارله الحيلاف كانت آخر ما نزل في موضوعها الذي تشعلق به .

> فالآيتان المذكورتان آخر مانزل في تعريف العرب بشأن محد فيهم ... وفي تعريف النبي عما يفعله مع المعرضين عنه . وهكذا كل آية أخرى بمنا قبل فيه إنها آخر ما نزل .

> ع ــ وفي الآية الأولى توجيه إلى شخصية الني من جهات عدة .

فهو إنسان من جنس الناس ، وليس من جنس آخر كا.لانكة أو الج**ن** مثلا .

واتحاد الجنس مدماة إلى الالفـــة ، والاطمئينان : لا إلى النقرة و الخصومة كما بدأ من الكفار عامة ، ومن قريش خاصـة ، وفوق ذلك : أن محداً من نفس الدرب ، و ثلك علاقة أخص من علاقة الجنسية العامة . ومحمد في قومه مربي ذؤابة العرب ـ قریش ـ غیر منازع ... وهم أعرف به نی نشأته ، وحیانه ، طهراً وسمواً ...

فكان من حقه على قومه أكثر من سواهم أن ينحازوا إلى دعوته ، ويفخروا برسالته ، ويتبدحوا شخصيته ...

فهوا . نهم ، و بجدهم يستمد من مجده ... كاكانوا يفخرون بأبطالهم ، وشعرائهم ،

وكل ما لديهم من الفاخر لا يبلغ شيئاً يما توج الله به رسوله محداً بن عبد الله : من مياسم الشرف ، والمزة ، والعلمو ، والمصمة من كُلُّ شائية أدبية ، أو نقيصة خلقية .

ولكن أمناد ، والنباء ، والجهالة ، والغرور بالباطل : طغت كلها على نفوس قريش كما طفع على سنواهم ، فتجهموا للرسول، بركذوه، وقالوا: دلو شاء ربنا لانزل ملائدكة ، وقالوا : ﴿ أَبِعِثُ اللَّهُ بِشُراً رسولا ، وقالوا : ولولا نزل هــذا الفرآن على رجل من القريتين عظم ... إلخ، . ومن توجیهات الآیة الاولی بعد الإشادة بنسبه أن فیه خصائص ذاتیة تقتضی منهم أكثر ما نقتضیه الصلة النسبیة الدربیة . ویقول فیها الله تعالی : « هزیزهلیه ما عنتم ، یعنی : یصعب علی نفسه ما یصیبکم من مکروه وأنه لا یخض من عطفه علیسکم ما یلقاه می اساء تکم له .

وجريص عليكم، شديد الرغبة في هدايشكم وإيما فكم ، مع أن جزاء الطاعة بحسوب لسكم وعقوية العصيان واقعة عليكم : فلاله ولاعليه فإنها عليه البلاغ، وقد بلغكم كل ما أوحى به إليه . و بالمؤمنين رءوف وحيم ، فرأفته تتمثل في دفعه للمضار هند كم . . و رحمته تتمثل في جلب المنافع لكم .

ودفع الشر، وجلب الحدير أحب ما يناله المرمن غيره .. والرأفة ، والرحمة من صفات الله الحسنى وقد شهد الله بهما لمحمد صلوات الله علمه وسلامه .

7 - رهذه المحامد كلما مظهر حق لأهليته للرسالة ، وجدار به بالقدوة في أقواله وفي مسلكه فإذا كان في مستوى السكال فيا تشهدونه: نسبا، وحرصاعليكم ، و رأفة ورحمة بكم فلماذا لا يكون موضع التقدير الاسمى عندكم. وماذا يصدكم عن موالاته ، ويحملكم على جافاته ، مع أنكم المنتفعون به في الاهتداء ، والسلامة من العثرات . ؟؟

و نمن نوى في هذه الآبة دعـــوة أخاذة المقول الواعية ، وجذابة للقبلوب الحية ، والمستمدة للحياة .

و ايس بعدها هــذر لمن يتبلد إحساسه، ويتخلف ذهنه عن حسن التقدير .

• • •

هذا وإنا لنلس في شخصية الرسول وفخصائصه بموذجا لدهوة إبراهيم وإسماعيل يوم كانا يقومان بينا السكعبة في مطلع التاريخ الإسلامي العسسري ... ويضرعان إلى الله فالدعوات البارة بهما ، وبالإنسانية جيعا .
 د ربنا واجعلنا مسلمين لك ومن ذريقنا أمة مسلمة لك وأرنا مناسكنا وتب علينا ،
 أنت التواب الرحيم ، ربنا وابعث فهم النوب في الغرية المسلمة .. وسولا منهم ،
 يتلو هايهم آيانك ، . الآية ١٢٩ بقرة .

وفى آية أخرى كان دعاؤهما دوبنا وابعث فهم رسولا من أنفسهم يتلو عليهم آياتك ، وقد استجاب الله لإبراهيم وإسماعيل دعاءهما المبكر ، وبعث فى الآمة المسلمة رسولا من أنفسهم ، ختم به الرسالات و لرسل .

واقه يمتن علينا بهذا في الآية التي معنا ولقد جاءكم رسول من أنفسكم . .

وإنك لتشم من أريج الدعوة الإسلامية ومن نفحات القرآن كيفما نظرت فيه أو تلوت منه : أن شريعة عجد هي امتداد كامل لشريعة

إبراهيم ، كما أن شخصية عجمد هى الوشيجة العطرة بين العرب وإسماعيل وإبراهيم .

و ذرية بعضها من بعض، وصلوات الله عليهم جميعا في الأو لين ، و الآخرين .

\* \* \*

(ب) ٨ — ثم جاءت الآية الآخديرة من التوبة تسلية للرسول في مجهوده ، وتخفيفا من حديه ، فإن تولوا ، فقل حسبي الله ، لا إله إلا هدو ، هليمه توكلت ، وهو رب العرش العظيم ، ففيها تنبيه للنبي صلى الله عليه وسلم ، على أن الأمر مع هؤلاء قد بلغ مداه من العظة ، والاستنهاض فإن تولوا هنك يا محمد فيا دعوتهم إليه ، وأعرضوا عن توجيه أنفسهم نحوك فلا تشغل نفسك بهم : توجيه أنفسهم نحوك فلا تشغل نفسك بهم : لوجيه أنفسهم نالدعوة ، والتذكير ، وقد بل أنت مكلف بالدعوة ، والتذكير ، وقد فعلت ، وبعد ذلك است علهم بمسيطر ، فعلت ، وبعد ذلك است علهم بمسيطر ،

و إنك لا تهدى من أحببت ، ولكن الله يهدى من يشاء ، وقل فى نفسك ، والناس : حسبى الله ـ هو الذى أعتمد عليه دون غيره . وهو الذى يكفينى شروركم ، ويعنينى عن معو نشكم إياى على أمرى ، ويعفينى من منشكم على بالمؤازرة ... فإنه لا إله إلا هو ، مالك الامركله .. وهو وحده دب العرش العظم .

ولا جبار .

والعرش هو مركزالتدبير الإلآمى لشئون خلقه ... وهو عظيم بعظمة الملك الواسع الذى لا يعلم محيطه غير اقه .

وهو عظيم كذلك بعظمة الله الذي استوى عليه للندبير والتصرف.

ولا يعلم حقيقة العرش في كيانه ومداه غير اقه تعالى .

ولانقول بتشبيه الله في استوائه على العرش باستواء الإنسان على مقعده ، ولا نقول بتحديد جهة هايا ، أو سفلى ... ولا نتعرض المخوض في أمو و الغيب كلما ، وقد أعفانا الله من البحث في هذه الجوانب البعيدة عن مستوى عقوانا ، واكتنى من عباده أن يؤمنوا بالغيب على ما يعله الله .

وذلك هو إيمان المجائز في همذا آشأن المجهول لنا ، وكان الإمام مالك وغيره من جهابذة الأثمة يقرلون : الاستواء معلوم ، والكيف مجهول .

يريد ـ واقه أهلم ـ أننا نفهم معنى الاستواء بالنسبة انها ... وهذا مجال الدعاء كيفيته بالنسبة لله ... وهذا مجال الدعاء بالإيمان البرىء من الشدخل ، كإيمان العجائز الذين يسلمون وجوههم إلى الله ، وهم عسنون ، فكانوا مستمسكين بالعروة الوثتى في تدينهم ،

حبر اللطيف السبكى

## مفهيوم الإبيتمايي الأستاذ الحدين عبالمجدد كاشم

إن جوهر الرسالة الإسلامية السمحاء التي أشرق بهما خانم الانبيا. على الدنيا ليوجهها نحو الهداية والخير هو الإبمـان.

وقد حدد رسولاق صلىعليه وسلم مفهوم الإيمان تحديدا واصنح المعالم فبين أن الإيمان عقيدة وقول وهمل .

فني صحيح البخاري إمام المحدثين في بأب أداء الخس من الإيمان.

عن ابن حباس أن وفيد عبد القيس لما قالوا : ربيمة قال : مرحبا بالقوم غير خزايا ولا نداى، فقالوا: يارسول الله إنا لا نستطيع أن نأتيك إلا في الشهر الحرام وبيننا وبينك هذا الحي من كفار مضر فرنا بأمر فصل نخبر به من وراء نا و ندخل الجنة .. فكان بميا أمرهم به ـ الإيمان ياقه وحده قال: أتدرون ما الإيمـان باقه وحده ؟ قالوا : الله ورسوله أحلم ، قال : شهادة أزلا إله إلا الله وأن مجدًا دسول أقه وإقام اصلام وإيتاء الزكاة وصيام ومضان وأن تعطوا منالمفنم الحنس إلخ .

فقد أرضح المعلم الاول حقينة الإيمـان فى مفهوم الشرح بأنه يشمل مع التصديق

النطق بالشهادتين وهو قول. وإقام الصلاة و إيتاء الزكاة ، وصيام رمضان. وهي أعمال وهذا مافهمه السلف، وقال به الحدثون ، ومعهم إمامهم البخارى الذي أحاط بالسنة دراية ورواية . وفى صوء هذا الفهم لمنى الإيمـان فسر البخارى معنى الحديث الآخر الذيكان مثار الجدل في الاختبلات في معنى الإيمان عند التكامين.

و هو مادوی عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: أتوا الني صلى الله عليه وسلم قال: من القوم؟ كان الذي صلى الله عليه وسلم بارزا يوما للناس فأتاه جبريل فقال: ما الإيمان؟ قال: الإيمان أن تؤمن باقه. وملائكته، وكتبه، ورسله، و نؤمن ما الإسلام؟ والالالله الأسلام أن تعبد الله ولا تشرك به وتقيم الصلاة وتؤدى الركاة المفروضة، وتصوم ومضان. قال:ما الإحسان؟ قال: أن تعبد الله كأنك تواه فإن لم تكن تراه فإنه يراك . . ثم قال النبي صلى الله عليه وسلم : هذا جبريل جاء يعلم الناس دينهم .

قال أبر عبد أقه البخاري فجعل الني صلى الله عليه وسلم ذلك كله من الإيمـان إذ جـله دبنا والحق أنه ملحظ دفيق من البخاري يوحى به صراحة الحسنديث السابق لوند

عبد القيس، مخلاف من غاير بين مفهوم الإيمان و الإسلام، و آصر الإيمان على العقيدة ، فإنه لا يتمشى مع التعبير الصريح في إحاطة الإيمان في حديث و أحد عبد القيس العقيدة والقول والعمل ...

وإن تفسير العالم البعير بالآحاد بك في أمر من أمور الدين إنما يتسم بالدنه والاعتدال حتى لا مخالف نصاً آخر

وكما كان البخدارى صاحب قدم واسخة في الحديث كان صاحب القدم الراسخة أيضا في التفسير (١) فهو يمتاز بتفسير القرآن في ضو. السنة الصحيحة .

وبهذه المقدرة جمع في سهولة ويسر بين النصوصاتي شبهت على علماء الكلام والجدل وأثاروا حولها ضجة جوفاء في مفهوم الإيمان والاسلام .

فبين أن النفاير في المفهوم إنما يكون حيث يراد الممني اللغوى .

وأما حيث تراد الحقيقة الشرعية الحاملة فهما مترادفان .

وقد ترجم بما يوضح ذلك فقال: « باب إذا لم بكن الإسلام على الحقيقة وكان على الاستسلام أو الخوف من القتل »

اقوله تعالى: قالت الاعراب آمنا قل لم تؤمنوا ولكن قولوا أسلمناً .

فإذا كان على الحقيقة فهو على قوله جل (١) من مؤلفاته التفسيرالكبير، موجود بمكتبه فرنسا.

ذكره وإلى الدين عند الله الإسلام، وبهذا المعنى قال الغزالي والدواني .

والإسلام الكامل الصحيح لا يكون إلا مع الإيمان؛ فلا ينفك عنه والإسلام الظاهري قد ينفك هن الإيمان . .

وبلغ إيمان البخارى بهذه العقيدة أنه كان لا يأخذ الحديث إلا عن قال: الإيمان قول وعمل يقول: أخذت عن أكثر من أله رجل ثقة من أهل الحجز، والعراق والشام، ومصر وخراسان مارأيت واحدامهم يختلف في هذه الاشهاد: الإيمان قول عمل ، وأن القرآن كلام الله .

وهذا هو ماكان عليه السلف كما يقرر إمام من أثمة الاحبناف ومن كبار محدثي الهند محمد أنور الكشميري .

يقول: الإيمان هند السلف عبارة من ثلاثة أشياء: اعتقاد وقول وعمل يزبد وينقص وقد وفق الكشميري بين قول أبي حنيفه: وبين قول السلف في المعنى ، وحقق الخلاف بينهما بأنه في المتعبير اللفظي فقط.

فقال: وإمامنا وإن لم يجعل الأعمال جزءاً لكنه اهتم بها ،وحرص هليها. وجعلها أسبا با سارية في بماء الإيمان بخلاف المرجئة القائلين: بأن الإيمان هو التصديق فقط وأنه لايضر مع الإيمان معصية ، فإنهم حطو االاعمال عن رتبتها وعطلوها، وجعلوها كالمعاروح و هذا جهل عظيم. إلا أن تمبير المحمد ثين القائلين: بجزئية الأعمال لما كان أبعد من المرجئة المذكرين جزئية الاعمال وكان تعبير إمامنا أب حنيفة أقرب إليهم من حيث نني الجزئية الاعمال وى المنفية بالإرجاء دهم منه بريئون.

كما حقق المكشميرى الخلاف بين من قال من الاحناف بعدم زيادة الإيمان و نقصه ، وبين عقيدة الساف في يادة الإيمان و نقصه فبين أنه لا خلاف حيث إن الجهة متغايرة فن قال بعدم الزيادة والنقصان أو اد ما يؤ من به يند

وأن مر قال بالزيادة والنقصان أراد الإيمان نفسه .

وق طبقات الحنفية تحت ترجمة ( إبراهيم ابن وسف) تليداً بي يوسف، وأحمد بن عمر ان د كانا يقولان بزيادة الإيمان ونقصانه ، مع كونهما من كبار الحنفية .

ويقول ابن حبان: إن البخارى هد كل طاعة عدها هدها الله في كتابه من الإيمان، وكل طاعة عدها رسول الله سلى الله عليه وسلم من الإيمان. وروى الخارى بسنده عن أبى هريرة، من النبي سلى الله عليه وسلم قال الإيمان: بعدم وستون شعبة رالحياد من الإيمان.

وفى شرح هذا الحديث يقول شيخ الإسلام ابن حجر إحد عرض كلام الشراح : « وقد لحصت عما أوردو، ما أذكر، وهوأن هذ، الشعب تثفرح عن أعمال القلب، وأعمال المسان وأحمال البدن . .

ويقول الخطابي في شرح شعب الإيمان المديم اسم في هذا الحديث بيان أن الإيمان الشرعي اسم لمعنى ذي شعب وأجزاء له ،أدني وأهلى، والاسم يتعلق ببعضها كما يتعلق بكلها والحقيقة نقتضي جميع شعبه ، وتستوفي جملة أجزائه كالصلاة الشرعية لهما شعب وأجزاء ، والاسم يتعلق ببعضها ، والحقيقة تقتضي جميع أجسزائها وتستوفيها يدل عليه قوله صلى صلى الله عليه وسلم : وألما إطلاق اسم الإيمان أو يقول الإمام النووي : وأما إطلاق اسم الإيمان على الأعمال فتمن عليه عندا هل الحق، ودلائله في الكذاب والسنة أ كثر من أن تحصر قال تعالى : و وما كان والمناخي المنائع في المنازع المنائع في المنازع المنازع المنازع في الكذاب المنازع في المنازع أن المراد المنازع في المنازع أن المراد صلانكي .

وفى شرح النووى لصحيح مسلم فى باب الإيمان قول وحمل ـ قال عبدالرزاق: سمت من أدركت من شيوخنا ، وأصحا بنا سفيان الثورى ، ومالك بنأنس ، وحبيدالله بن حمر والأوزاهي، ومعمر بن راشد ، وابنجر يج وسفيان بن عيينة ، يقولون: «الإيمان قول وعمل يزيدو ينقص، وهذا قول ابن مسعود، وحذيفة والنخمي ، والحسن البصرى ، وعطا . ، وطاء وس وجاهدو حبيداله بن المبارك فالمعنى الذي يستحق وجاهدو حبيداله بن المبارك فالمعنى الذي يستحق به العبد المدح والولاية من المؤمنين هو إنيانه بذه الأمو والثلاثه التصديق بالقلب والإقرار باللمان

والعمل بالجوارح ، وذلك أنه لاخلاف بين الجيم أنه لو أقرو عمل على ضير صلم منه ومعرفة بوبه لايستحق اسم مؤمن، وكذلك إذا أقر بالله تمالى و برسله صلوات الله عليم الجمعين ولم يعمل بالفرائس لايسمى مؤمنا بالإطلاق ، وإن كان في كلام الدرب يسمى مؤمنا بالتصديق فذلك غير مستحق في كلام الله تقولة عز وجل ، إنما المق نون الذين إذا قد لقولة عز وجل ، إنما المق نون الذين إذا قد وجلت قلوبهم وإذا تليت عليهم قرائة ذادتهم إيمانا وعلى ربهم يتوكلون الذين يقيمون الصلاة وعاد زقناهم ينفقون . أو لئك في المؤمنون حقاً .

فأخبر نا سبحانه و تعالى: أن المؤمن من كانت هذه صفته .

ويقول ابن بطال: وهذا المهنى هو مذهب أهل السنة، والجاعة، وقدأ واد البخارى وحمه الله، ثباته في كتاب الإيمان وعليه بوب أبوابه كلما، وإنما أو اد الرد على المرجئة في قولهم إن الإيمان قول بلا عمل و تبيين غلطهم وسوء احتقادهم وعنا لفتهم السكمتاب والسنة و مذاهب الاعمادة .

وفقنا الله إلى الإيمان الصحيح عقيدة وقولاً وعملاً، وهدامًا سبيله المستقيم .

الحسبى عبرالمحبد هاشم

مرر تحقیقات کامیتور/علوم اسالی

### المؤمنون حقىأ

و إنما المؤمنون الذين إذا ذكرافة وجلت قلوبهم ، و إذا تليت عليهم آياته زادتهم إيمانا ، وعلى ربهم يتوكلون . أو الذين يقيمون الصلاة وعما رزقه هم ينفقون . أو اللك هم المؤمنون حماً لهم درجات هند رجم ومففرة و رزق كريم ، .

## حسلاوة الايتمايت

(عن أنس رضى الله عنه عن النبى صلى الله طليه وسلم قال: (ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان أن يكون الله ورسوله أحب المرم لا يحبه الالله ، وأن يكرم أن يعود فى السكفر كا يكرم أن يعود فى السكفر كا يكرم أن يعود فى السكفر كا يكرم أن يعود البخارى ومسلم، واللفظ للبخارى).

ما تزال النبوة تنفح البشرية من أسرارها الدقيقة ، وحكمها الرفيعة . ما يعلى من شأنها ، و يرفع من قدرها إلى ذروة المجد والسؤدد ، والفوز والسعادة ، و نبوة في هديها الساى معصومة عن الحطأ . وفي منهجها الحسكم منزهة عن الإكثار والثرثرة ، فجميع أقوالها جوامع كلم ، وكل أفعالها تصدر بميزان محيح ، وحكم سليم ، الأنها في كل ما تأتى وحيح ، وحكم سليم ، الأنها في كل ما تأتى يرحى ، وكل أحد يؤخذ من كلامه ويرد عليه إلا صاحب الرسالة المشرفة صلى الله عليه وسلم .

وق حدًا الحديث الشريف يصور لنــا رسولنا الـكريم صلوات الله وسلامه عليه

أثر الإيمان الكامل في النفوس العليبة ، والقسلوب الطاهرة المخلصة ، التي أفعمت بمحبة الله ، وتمكن فيها الشعور بجسلا وعظمته ، فاستراحت إليه وحده ، واطمأنت إلى حكمه العادل وقوله الصادق ، وعرفت أنه هو ـ لا غيره ـ مصدر كل خير ، ومبعث كل إحسان وفعنل ، بيده الملك والحلق والرزق والإنعام . خلق العالم أجمع ، ودير

شرّونه فهو يمسك السهاء أن تقع على الارض الا بإذنه ، وسخر الشمس والقمر والنجوم ، وخلق البحاد والجبال ، وأرسل الرياح مبشرات ، وأنزل الامطار وأجرى الانهار ، وأن في خلق السمو ت والارض ، واختلاف الليل والنهار ، والفلك التي تجرى في البحر عما ينفع الناس ، وما أنزل اقة من السهامن ما ، فأحيا به الارض بعد موتها ، وبث فيها من كل دابة ، وتصريف الرياح ، والسحاب المسخر بين السهاء والارض . لآيات لقوم يمقلون ، ، و و في أنفسكم أفلا تبصرون ، ، في فقم نظر المقلاء في هدة الآيات المبثونة فعم نظر المقلاء في هدة الآيات المبثونة فعم نظر المقلاء في هدة الآيات المبثونة

في الانفس والآفاق ، فعلموا أن لمم ربا

هو الإله الحق الواحد الأحد لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوأ أحد . كامل في صفاته وأفعاله منزه عن كل ما سواه . ليس كمثله شي. وهو السميم البصير ۽ ، وعلموا كذلك أنه لم يخلق العالم عبثا ، ولم يترك الناس هملا . بل كا تفضل عليهم بنعم لا تحصى ، وآلا. لاتمد ولا تستقصي أنعم علهم بنعمة الطهر وشريمة الإسلام الحنيف فبعث فهم رسولا من أنفسهم يتلو عليهم آياته ويزكبهم ويملمهم الكتاب والحكمة ، رسولا بشيرا ونذرا لئلا يكون للناس **على أف ح**جة بمد الرسل، فهداهم به الصراط المستقيم بل أخرج العالم كله من ظلمات الجهل إلى نور العلم والعرفان، وصدق الله المظم , وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين ، ، وا.تأمل في هذه الشريعة الخالدة يجه أن سر خلودما نوران : كتاب لا يأتهه الباطل من بين مديه ولا من خلفه وسنة مُطَّهِرَة شـارحة له ومفسرة لأغراضه ، فاكتمل بهما الدين وتمت بهما النعمة , اليوم أكملت المكم دينكم وأتممت عليسكم نممتى ووضيت لكم الإسلام دينا ، . فسبحان من أجرى السحاب وأنول الكنتاب. فني كل مهما حياة للبشر حياة لأبدامهم وحياة ورواحهم ، فلا عجب إذن إذا كان المؤمن الذي جال بعقله وطاف بفكره في همذا الملكوت العظيم ، و تأمل في حدد العوالم

وما حوته من أسرار فلم يجد لهاسوى الله و ما، أن تمثلي، نفسه حبا قه ويفعم قابه بلذة ووحية تملك عليه روحه وجوارحه. أجل إن بحبة أساسها النظر إلى ما أبدع الحالق وما أفاض وما أنعم لهى نقطة انطلاق إلى العمل النافع من أجل حياة فاضلة وسعادة تامة في الآخرة.

وسواء علينا أقلنا أن الذة ا، ترتبة على محبة اقه تعالى حسية أم عقلية ، فإنه عا لا شك فيه كما قرره الى صلى الله عليه وسلم أن لذة ما نملك على انؤمن قلبه وروحه وجوارحه التجعله يقطع كل صلة له بغير الله ورسوله ويقدم وضاهما على كل ما سواهما ، حتى نفسه التي بين جنبيه , قل إن كان آباؤكم ، وأبناؤكم ، وَإِخُوانَاكُمُ ، وأَزْوَاجِكُمُ ، وعَشْمِرتُكُمُ ، وأموال اقترفتموها وتجارة تخشون كسادها، ومساكن ترضونها أحب إليدكم من اقه ورسوله وجهاد في سبيله فتربصوا حتى يأنى الله بأبره، واقه لا يهدى القوم الفاسقين. ، وقال عمر بن الخطاب للنبي صلى الله عليه رسلم : ( لانت يا رسول الله احب إلى من كل شيء إلا نفسي. فقال : لا والذي نفسي بيده حتى أكرن أحب إليك من نفسك. فقال له عمر : فإنك الآن ـ والله ـ أحب إلى من نفسي ، فقال : الآن يا عمر ) .

يقرل النبي صلى الله عليه وسلم: ( ثلاث

من كن فيه رجد حلارة الإيمان) أي خلال ألاث من وجدن فيه وتحققت عنده والمتزجت روحه ودمه ، وسرت فی عروقه ، وظهرت آثارما على جوارحه وانشغل ما جناله وتحركت لها أركائه فإنه يجد للإيمان لذة روحية عقلية وفكرية يدركها بمين بصيرته ويحسها بحاسة القلب كما يحس من تعاطى شيئاً حلواً حيث بجد لذته في فيه ، وهذا تمثيل وتصوبر للامر المعقول بصورة المحسوس تقريباً له في الآذمان .

أولى هذه الخصال : ﴿ أَنْ يَكُونُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أحب إليه بمنا سواهما ) أي أنه يحب الله ورسوله حبا يسلو على حبه لمكل شيء يماسواهما وهذا التمبير ( يما) دون (من ) أحب ألله من عصاء . لإفادة العموم فيتذول النفس والآهل والمال والولد والجاء والسلطان والدور والقصور، وفي جمعه بين اسم الله والرسول في ضمير إشارة لطيفة هي أن المشبر مو الحموع المركب من المحبتين لاكل واحدة منهما على انفراد ، نمن ادعى حب الله وحده د**ون** رسو**له صلی** الله علیه وسلم فهو کاذب ومن ادعى حب الرسول وحده دون الله سبحانه وتعالى كان في ادعائه ذلك كاذبا

> هذا وقد اختلف العلما. في معنى محبة العبد تمالى . فبمضهم فسرها بالطاعة ، وبمضهم فسرها بأنها : ميل العاسع إلى شيء ملذ،

وتفسيرها بالمعنى الشانى أولىء ويؤيده ما روى في الصحيح أن رجلا جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقــــال متى الساعة يا رسول الله ؟ قال : ما أعددت لها ؟ . قال : ما أعددت لما من كثير صلاة ولا صوم ولا صدقة ، ولكن أحب الله ورسوله فقال ملى الله عليه وسلم (أنت مع من أحببت) فقد فرق الرجل بين طاعة الله وحب اله ، وأقره الني صلى الله عليه وسلم على ذلك . غير أن الطاءة من لوازم المحبة فإن من أحب أحدا سمى في مرضاته وعمل على تحقيق رُقبانه ولله المثل الأعلى فن أحبه سبحانه حمل بطاعته وتجانى عن معصيته وإلاف

تعصى الإله وأنت تظهر حبه

هذا الممرى في القياس بديم لو كان حبك صادقا لألحمته

إن المحب لمن يحب مطياع الخصلة الثانية: (أن يحب الر. لا محبه إلاقه ) أي إنه لا يحب أحداً من الناس لغرض من الأغراض الدنيوية بل لغرض واحد فقط دو رضا الله بالطاعة والبمد من الممصية ، فتكون عاته لوالده مثلا لأن الله تدالي برضي عن ذلك ، ولأنه أمر بالإحسان إلهما ودفع الأذي عنهما في كتابه العزيز وعلى لسان نبيه الكريم وتكون

عبته لواده لآنه يعينه على طاعة الله ، ولآنه يكون خليفة له فى الإسلام يوحد الله ويومبده ويكثر سواء المسلمين والمجاهدين فى سبيل الله بالمام والسمل والسيف والقلم وكذلك يكون بغضه للمرء يسبب بغض الله إياء لانحرافه وزيغه أو عصيانه وغيه .

هذا . وانظر إلى حال المسلمين الآن وقد أصبحت محبة بعضهم لبعض على أساس مادى خالص تبعا لأهوائهم. ومن أصل بمن اتبيع هواه بغیر هدی من اقه . وهسدا سبه أسهم غفلوا هن بجرى الحير و مسديه ومانحه ومعطيه وهو الله رب العالمين ،كذلك غفلوا فلم بفقهوا أن جميــع **الحلق و** سائط لا تنفع ولا تضر إلا إذا أراد الله لها النفع أو الضر وبالرغيم من الحوادث والعبر الق كار. ينبغي كمم أن يتمظوا بها فهم لا يمتبرون بما يقع لهم ولغيرهم فهذا رجل يحب ذاجاه طمعا في جاهه وينفق على هدنده المحبة من النفاق والمدل، أو يملق قبه بذي م صب كبير رجا. الحصول على درجة أو وظيفة ، فيهن ويذل في سبيل ذلك ثم يفاجئه القيدر بالموت أو الدزل م المنصب لمن يعلق عليه آماله فيصبح يقلب كفيه على ما أنفق من ذل وهوان ألا إن الأموركلها تجرى حسب ماقدر اقه سبحانه وعلى رفق علمه وإرادته ، فلباذا لا نطلب حوائجنا ونحن أعزاءكما أريد منا ( اطلبوا

الحوائج بعزة الآنفس فإن الآمور تجرى بالمقادير) ألا إن المنافقين يطلبون العزة هند غير اقه ، ويسلكون لها طريقا هو طريق المذلة والهوان فباءوا بالحيبة والمحذلان ، د وقه العزة ولرسوله والدؤمنين و لسكن المنافقين لا يعلمون ،

ينبغى لنا أن ننخلع بأرواحنا إلى ما وراء المادة لنرى بعين البصيرة هذا المدبر الحكيم لشئون العوالم علويها وسفلها ، ولنعلم أن ما أصاب المرء لم بكن ليخطئه ، وما أخطأه لم أيكن ليصيبه ، وأن النصر مع الصبر وأن الفرج مع الكرب وأن مع السر يسرآ وأن الأمة لو اجتمعوا على أن ينفعوا أحداً بشيء لم يكن إلا عا كتبه اقه تعالى له ، وإن اجتمعوا على أن يضروه بشيء لم يضروه إلا بشيء قد كتبه الله تعالى عليه . فعلى المؤمن أن بلجأ بطلبته إلى اقه قبل كل شي. فيقرع يابه ومجار محاجته ، ويديم ذلك ـ فإن الله مب ذلك من عباده . ثم بأخذ في الأسباب العادية سالكاطريق الدين الحنيف وهو الطلب فى عزة نفس ، فلا يغفل من مسبب الأسياب ألذى هو مصدر الجيرات كاماً ، وإلا أشرك المبد معاقة غيره من حيث لايدرى في الحديث الشريف ( •ن عمل حملا أشرك قيه معي غيري تركته وشركه).

الخصلة الثمالة : (أن يكره أن يمود

فالكفركا يكره أن يقذف في النار) أي أنه يكوه أن يصير وبتحول إلى الكفر كراهة تعادل كراهته لآن يقذف به في النار ويرى به فيها رميا ، وهذا إن دل على شيء فإنها يدل على ثبات إيمانه ، وقوة يقينه ، فاقتلاع الإيمان منه بعد ذلك انتزاع لروحه من جسده بأشد أنواع العمذاب وهو العذاب بالنار فكأن الكفرين يوم القيامة عذاب الناد .

أجل : إن المؤمن وقد غمره الله تعالي بآلائه وأسبغ عليه من عظيم نعائه ، وسخر ما في الكون جميما لمنفعته ، راد تفيع به عن مرتبـة المجاوات إلى مرتبة الإنسان العاقل الرشيد . وفضله على كثير مَنَ اخْلُفُهُ يَ وحله في البر والبحر ، ثم أكرمه بإرسال الرسل معلمين ومرشدين ليعده لحياة أعظم من هذه الحياة ينعم فها بما لا حين وأت ولا أذن سمت ولا خطر على قلب بشر و فلا تعلم نفس ما أخنى لمم من قرة أعين جزاء بما كانوا يعملون، في جنة عرضها السموات والارض إنه لا شك يدفعه ذلك إلى الحرص على الإيمان بالله ، والحفاظ عليه ، **لانه السبيل إلى النميم المقيم ، كما أنه الطريق** الرحيد للنجاة من الحلود في نارجهنم . فيرى الكفر أمراً قبيحاً بشعاً ، وناداً تلظى لا يصلاها إلا الآشق .

هذا ، وإذا أمعنا النظر في الخصلتين الثانية والثالثة وجدناهما واجمتين إلى الخصلة الأولى والازمتين لها ، فإن عبة الله ورسوله نهيب بالمر. إلى طاعة اقه ، وعمل ما يرضيه ، وتجنب ما يغمنبه فهي أساس كجميع الخلال الحسنة ، وفعال الحسير ظهرة وباطنة ، فن أحب الله ورسوله عامل الحلق معاملة أساسها رضا الله ، وتكون كراهته الوقوع فى الكفر مثل كراحته لأن يرى به فى معظم الناد وذلك راجع لمحبته لله ورسوله صلى الله عليه وسلم ، بل إن كل خلال الحير وشعب الإيمان إذا أممنا النظر فها وجدناها ترجع لمحبتنا لله ورسوله صلى الله عليه وسلم ه وإنما اقتصرالني صلى اقه عليه وسلمعل حاتين الحصلتين اهتماما بهما العظم شأنهما ، لانهما أملان بليهم شعب الإمان وأمور الدين، فإن إحداهما : وهي أن يحب المر. لا يحبه إلا لله تتملق بمماملة الخلوقين والثانية وهي أن يكره أن يعود في الكفر تتعلق بمعاملة الحالق سبحانه وتعالى، ولا تخرج آثار المحبسة لله ورسوله في سلوك العبد هن هانين المعاملتين، وهـذا من أسرار البلاغةالنبوية ، وجوامعكله صلى القه عليه وسلم فسيحان من عله ، وكله ، وآثاه الحكمة ونصل الخطاب .

و نظرة أخرى تنقلها عن الحافظ بن أ بى جرة قال رحمه اقه :

( هذه الثلاثة الألهاظ ترجع إلى اللفظ الأول منها ، وهو أن يكون اقة ورسوله أحب إليه بما سواهما . لأن من ضرورة المجة قد ولرسوله أن بدخل ما ذكر بعد في ضنه ، لكن فائدة إخباره هليه السلام بتينك الحالتين اللتين ذكرتا بعد ذلك اللفظ يربد به أن من ادعى حب الله ورسوله على الله عليه وسلم فليختبر نفسه في حب الرء لماذا يحبه ؟ فليختبر نفسه في حب الرء لماذا يحبه ؟ وفي الإكراء على الكفر كيف يحد نفسه إن ابتلى بذلك لأنه قد يسبق للنفوس ادعاء إن ابتلى بذلك لأنه قد يسبق للنفوس ادعاء بحب اقة ، وحب وسوله صلى الله عليه وسلم بحب اقه ، وحب وسوله صلى الله عليه وسلم بعن الدعوى والحقيقة ) .

ألا إن محبة الله ورسوله هي ملاك الأمركاء وهي طريق إلى النجح في الحيانين، وهي طلبة النبيين والصديقين والشهداء والصالحين،

سألها نبينا صلى اقه عليه وسـلم من ربه و وجل فقال : ﴿ أَسَالِكُ حَبُّكُ وَحَبُّ من يممك وحب عمل يقرن إلى حبك) والآن كيف نصل إلى مَذه المحبة ؟ وما هي الآسباب التي توصلنا إلمها ، وما هي الآثار التي تعود عليمًا وتؤثر في سلوكمًا كأفراد وجماعات، ثم ما مى الاشراط والامارات الني تظهر انا فنعلم أنفا نحب اقه ورسوله صلى الله عليه رسلم ، فنطمئن لاننا قد وصانا إلى هـنـه المرتبة من السلوك . ثم ما مبلغ هـذا السلوك في واقمع الأمة الإســلامية في الماضي والحاضر؟ وفي تكوين المجتمع المثالي ؟ هذا ما نويد أن نعرض له في الكلمة الآتية إن شاء الله نعالي حبا في الله ورسوله صلى الله عليه وسلم وكشفاً من أسرار هذه الشريعه الخالدة رمن الله العون والتوفيق.

محمد محمد أبو زهو المدرس ف كلية أصول الدين

## الفراغ النيفسي عندالتباب للأثناذ محرفحت أبوثه

لقد منى الشباب في العصر الحاضر بشيء غير قليل موالفراغ النفسي ، وسواء في ذلك العباب في الشرق أم في الغرب ، وها نحن أولاء نرى المصلحين والغيارى على مصالح أعهم وشعوبهم فزعين منهذه الحالالتيوصل إلها الشباب في هذا القرن الآخير ، ونسمع وإن هذا الفراغ النفسى يتمثل في فراغ القلب من ممانى آلإيمان والحداية ، وفراغ النفوس من معانى الآخــلاق الــكرعة، والفضائل الإنسانية السامية ، ﴿ فَرَاغُ الْعَقُولُ من معانى الحق والعدل والخير ، والعلمالنا فع الصحيح الذي يبني ولا يدم ، ويصلح ولا يفسد ، وينصف ولا يتجنى ويظلم ، الملم الذي بحب أن يكون رحما بين بني آدم جمیعــا ، والذی بسری بین الناس جمیماً لا فرق بین شرقی و غربی ، ولا سای و آدی ولا أبيض وأسود ولا بين جنس وجنس ، ولا بين شعب وشعب .

ومحسى أن أتناول ما رصل إليه حال الشباب في بلاد الإسلام والعروبة ، وهي ميد النبوات والرسالات الساوية التي نتسم

بالروحانية الصادقة ، والمعانى الإنسانية النبيلة ، والمادية المعتدلة المقتصدة غمير الجائرة ، وموطن حضارة زاهية مشرقة فرضت سلطانها على العالم أحقايا من الومان بأصالتها وصفائها وإنسانيتها التي لم تفرق بين دين ودين ، ولابين لون ولون ، ولابين صيحاتهم ترتفع هذا وهناك بالملاج، و تدارك عربي وغير عوبي ، والتي شملت بخيرها الآمر قبلأن يَـتشرى الدا. ويعز الدواء. ﴿ وَبِرَهَا النَّاسِ جَيِّماً تَلْكُمُى حَمَارَةُ الإسلامُ : حضارة الإيمان والآمان ، والرحمة والسلام ، والحق والمدل، والتمارن على الدوالتقوى، والتآخي والتحاب .

وماكان لنا أن نصف الدراء لهذا الفراغ النفسي دون أن نعرض ليمان الآسباب . .

وفي الحق إن هذا الفراغ النفسي في بلاد الإسلام والعروبة جا. نتيجة تآمر دول الاستعاد على شعوب الشرق الإسلام والعرى ، هذا التآم الذي يعتبر امتداداً للحروب الصليبة وقد مضى علما بضمة قرون ، وكانت نهايتها انتصارا شرق الإسلاى العربي على الغرب الصلبي العربري المتعطش الدماء ، على بد الابطال المغارير بقيادة البطل المسلم العربى صلاح ألدين ، ووجع الغرب بجرر أذيال الهزيمة والعار

وما زال هذا النصرجروحا في نفس الغرب لا تندمل حتى كان القرن الآخير وكان ماكان من تفرق المسلمين والعرب شيعاً واحزابا ، فوجد الغرب المغيظ المحنق الفرصة سانحة لان يشنى ما في نفسه من غل وموجدة على الشرق الإسلامي العربي ، وبدأت فصول الماساة المحزنة تتلاحق حتى كان من ذلك ايل طويل مظلم لم يتنفس صبحه إلا بعد جهاد وكفاح مرير .

وايس أدل على بقاء الصليبية إلى عصرنا الأخسير من قول اللورد الأني في الحرب المالمية الأولى لمسا دخل بيت المقدس منتصراً د الآن انتهت الحروب الصليبية ، !!! إن الروح الصليبية ـ روح الغدر والحقد والتسلط .. لا تزال مسيطرة على دول العُرب، " وقد انخذت طرقا شي الوصول إلى غاياتها الدنيئة ، ومقاصدها السيئة فهي لا تزال تعمل ما استطاعت على استنصال الروح الدينية ، والقم الخلقية من نفوس المسلمين والمرب حينا ، والغزو الثقاني ، والنشريعي والآخلاق حينا آخر ، وهن طريق قع ثورات التحرر والحربالسافرة حينا ثالثا . ونحن لاننسي ولاالتاريخ بنسي ما قامت به دول الاستعار من مقاومـة لحركات التحرر من فير شفقة ولا رحمة في مصر ، وفي بلاد الشام ، وفي ليبيا ، وفي الجزائر ، وفي بلاد

المغرب، وفي البيلاد الشهيدة فلسطين، وفي الجزيرة العربية ، كما لا ننسي هذا الهجوم الثلاثي الضادر على بور سبعيد ، وسيناه ، ومنطقة القنبال عام ٥٦ ه ، ، و الذي ارتد مذموما مدحورا بفضل تصان الشعب والجيش ، وترتوف الحكام والمحكومين صفا و احدا لم يجد فيه العدو الفادر المتربص ثفرة ينفذ منها .

ولا تزال هذه الصليبية تعمل هملها في بلاه من بلاد الهروبة كعدن والإمارات وسيقضى الجاهدون الثائرون على البغاة الحاقدين ، كا قضى على أسلافهم من قبل بإذناقه ومشيئته و بل نقذف بالحق على الباطل فيدمفه فإذا هو زاهق ، ، و أن كان الاستمار قد ولى ، و حسلل علماه على ها تقه إلى غير رجعة وحسلل علماه على ها تقه إلى غير رجعة سان شاه الله \_ فلا تزال آثاره السيئة بافية بيننا ، متسلطة على نفوس المكثيرين منا .

القد نجم الاستعار أيما نجاح في إضعاف الوازع الدبني من الفلوب ، وقلب المعابير الخلقية في النفوس ، ومسخ الثقافة الإسلامية الأصيلة في المقول ، وفي الإطاحة بحسدود الإسلام ومناراته من المجتمعات الإسلامية . وقد ساعد الاستعار في مهمته الهمدامة التخريبية فئة رباها الاستعاربيديه ، وصنعها على عينيه ، فتشبعت بآراته وأفكاره في الدين والقشريع ، والآخلاق والتعليم ، والحسكم والقشريع ، والآخلاق والتعليم ، والحسكم

والسياسة ، وهياً لها مراكزالقيادة والتوجيه في بلاد الإسلام والعروبة ، فسارت الآمور في هـنه البلاد كا أراد المستعمرون ، فهم يدبرون ويكيدون من ورا الستار ، وهؤلاء الصنائع من أبناء هذه الشعوب ينفذون بل ويخلصون في التنفيذ ، ويلبسون على الناس بأن هذا هو الإصلاح ، وقد المخدع بظواهر عؤلاء الكثيرون ، وإن كان قد تنه لالاعبهم المخلصون المحنكون ، وقليل ما هم وحذروا المخلصون الحراج الرباح ، وكانوا وذهبت صيحاتهم أدراج الرباح ، وكانوا كن ينفخ في رماد .

وها مى ذى دول الإسلام والعربية قد والعلوم النظرية فى العقول ، فأصبحنا نجمد تخلصت جميعها ـ نقريبا ـ بفضل الله ومنته من شبابنا من لا يتم بشعائر دينه وآدابه ثم بفضل الجهاد والدكفاح من كابوس الاستعاد ويعتبر الثدين تخلفا ورجعية ، ولا ينفك وآصاره ، وأغلاله ومكايده .

نم لقد تخلصت من الاستماد السياسي، ولكن آثارهذا الاستماد من الغزو الروحي والحلق، والثقاني، والتشريعي، والاجتماعي لا زالت بافية بيننا، هذه الآثار التي كانت العامل الآساسي في إحداث هذا الفراغ النفسي في نفوس الشهوب ولا سيا الشباب. فيا الذي يمنعنا حكاما وشعوبا في وقد أضحى أمرنا بيدنا من القطاء على كل هذه الآثار السيئة، وبذلك بتحقق لنا الاستقلال التام الصحيح، وتعود لنا مقوماتنا الإسلامية

واقد ساهد على هذا الفراغ النفسي هذا التغير والتحول الذي حدث بعد الحرب العالمية الثانية من سيطرة المادة، وسلطان لآلة، وما وصل إليه العالم من تقدم كبير في علوم الذرة، وغزو الفضاء، وصناعة الاقار وسفن الفضاء.

فقدكان لهذا تأثيره في زعزعة العقيدة الإيمانية في بعض النفوس التي لم تنل حظا من الدين ، وفي تخلخل القم الحنقية فىالنفوس وفي التقليل من شأن الثفافات الإنسانية ، والملوم النظرية في العقول ، فأصبحنا نجمد ويمثبر الثدين تخلفا ورجعية ؛ ولا ينفك عن النهكم بالدين و تعالمه ، ومن لا يقيم المفم الخلقية وزنا ، ويرى الوصول إلى مآدبه وأحوائه حتى ولوكان في دندا انتهاك الأعراض وسفك الدماء ، واغتصاب الأموال ، ومن لا يعرف لآبائا المسلمين والرب فعنلا على الحدارة الإنسانية بل يتنقصهم ويحط من شأنهم . وتقسمت الآهواء ، والمذاهب الباطلة الشباب: فنهم من مو ملحد ، و ١٠٠٠م من هو وجودی ، ومن هو شیوعی ، وان هو بهائی ، ومن هو قادیانی وو ... إلخ .. لقد كان أول من فأن بهذا التقدم العلى

وائد من دواد الفضاء أبت عليه بيئته الني نشأ فيها ، وتما ليم هذه البيئة اللادينية أن يشكك في وجود الإله زاهما أنه لم يره ١١١ وكأن مذا الرائدالذيخم الله علىقلبه ، وجمل على بصره غشارة يغان أن الله سيحانه و تقدست أسماؤه وصفاته جسم من الاجسام ، أو آلة من الآلات ، وما دری ـ و یا هول ما جهـل أن الله لا يرى بالأبصار وإنما يرى بالبصائر رأنه لا تری ذانه ، وانمها بری بآثاره و مظاهر خلقه ولو أنه فكر قليلا ، وتخلص من عقيدته الباطلة لاستجاب لفطرته بمد ما رأى وعاين من ملك الله وجلال خلف. وعظمة آثاره، ولأيقن أن هذا الكون على سمته وعظمه لا يمكن في المقول|أن يوجد بغير موجد ، وأن له إلها مدبراً حكماً علماً قديراً قيوماً ، وهو اقه جل جلاله .

إن سفية الفضاء الن حمل فيها مذا الرائد لو غفل عنها العلماء الدين يسيرونها أو اختل جزء منها ، أو انحرفت عن مساوها الذي خصص لهما قيد شعرة اسقطت وهلك من فيها وصدق الله سبحانه ، فإنها الاتدى الابصار ولسكن تعمى القلوب الى في الصدور، وقال في أمثاله ، لهم قلوب الا يقلون بها ، وهم آذان الا يسمعون بهما ولهم أحين ولهم آذان الا يسمعون بهما ولهم أصل لا يبصرون بها أو لئك كالانعام بل هم أصل أو ائك هم الفافلون ،

وأحبأن أقول لهؤلا. الذين يجفلون من تقدم اللوم والمعارف ويشفقون من ذلك على الأديان: إن دين الإسلام لا يضره تقدم الكشوف العلمية والاختراعات؛ لأنه دين العلم والمدرفة ، ودين المقل السلم ، والنقل الصحيح والمسلمون أيام أن كانوا مهتدين بهدى هــذا الدين ومتمسكين به عقيدة ، وعلما وعملا وأخلافا ،كانوا سادة الدنيا وممليها ، ورواد البحث والإبداع ، وما تخلفوا في هذا المضار إلا لما نكصوا عن هذه الهداية ، ولم يفهموا الإسلام على وجهه الصحيح ، بل بالعكس هذه الاختراعات والعلوم وعلى رأسها غزو الفضاء بفصح عن الاسرار التي أودحها الله سبحانه في آياته الكونية، والانفسية، والتنزيلية وأشار إليها الني صلى اقه عليه وسلم في بعض أحاديثه، فهي تزيدا الزمن إيمانا بربه وصفائه والمسلم الذى تتزءرع عقيدته بمثل مده الاختراعات إما أنه ضميف الإيمان ، أو أنه لم يفهم الإسلام على وجهه الصحيح وصدق الله حيث يقول : وسنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق أو لم يمكف يربك أنه على كل شيء شهيد ، ؟ بلى والآن قد وضعنا الداء وشخصنا أسبابه فبأى شي. يكون الدوا. ؟ ذلك ماستمرض له في المقال الآتي إن شاء الله ي

الدكنتور محمد محمد أبوشهة

0 ! 0

## إن هـ نما لهو القصص

الأستاذ: حسن جاد

في المدد ١٠٨٩ من بجاة الرسالة ، بتاريخ المحد ١٩٦٤/١١/٢٦ كتب كانب مقالاً صوائه (مصادر النصص القرآني ) ، لا نراه إلا امتداءاً لتلك الفكرة الطائشة التي أثارها من قبل نفر تعجلوا الشهرة من أقرب طريق على حساب مقدسات الدين ومقرمات الأمة الإراكامية .

ولدا ندرى كيف تسلل عذا القلم الجامح المنحرف إلى تلك المجلة التي عاشت عمرها هلى قداسمة العروبة والإسدلام ، وأصبحت في رعان دولتنا المسلمة ؟

إن هذه البزرة الطائشة من نزرات الجهل الأحمق والسقطة الكابية من سقطات التقليد لأحمى ، والممرة الحبيثة من ممرات الحنظل الإلحادى التي دس بذورها في الأرض الطيبة بعض المخدوهين والمفرورين ؛ لتدفع إليها رغبة جاعمة في التماس الشهرة والظهور ويتجاوب ذكره هلي الآساع ، ولو بلغة ويتجاوب ذكره هلي الآساع ، ولو بلغة اللاغنين ، وأي سمبيل الشهرة والذيوع أقرب من مجابة الحق ، ومصادمة المعمور ، وإنكارالو اقع الثابت ، وتحطم القم الشاعة ؟

إذن فليسلك هؤلاه ذاك السبيل ليشهروا شهرة كبار المحتالين، وليقلدوا (مرجليوث) وغيره من كل مستشرق على شاكلته، وليتحدوا مشاهر المسلين بالنيل من قداسة القرآر الحكريم ماوسعهم ذلك، وليشككوا في القصص القرآني الحق، وليبلغوا من وراء ذلك ما ويدون من الشهرة، والجاه، والمال. وقد صدر العدد الثالي من بجاة الرسالة وليس فيه كلة مؤمنة تصفع تلك الكلمة الحكافرة، فلم يحكن بد من أن تقال كلة ماجلة في هذا العدد من بجلة الازهر لان هذا الغرف ضيق المدد من بجلة الازهر لان هذا الغرف ضيق كل فرصة متسعة ، أو إلى من هم أقدر مني إلى فرصة متسعة ، أو إلى من هم أقدر مني

تناول السكاتب موضوع ( القصص القرآن) على هذا النحو الذي يقول فيه :

١ — ( فقصص القرآن أحداث وصاحه نجدها في الثوراة والإنجيل ، بل أحيانا نجد مشاجة في سير بعض القصص ) ، ثم يكاد ينقض هذه المشاجة أو ينقضها حين يقول : ( إن الأمر لا يعدو بجرد اتفاق في أسماء ، ومشاجة في أحداث ، وإن أدني

من العلماء على الإحاطة والاستقصاء:

تصفح الفصص الفرآ في والغصص في التوراة مثلا ليوحي بالمخالفة بينهما ) .

لا أن مصادر القصص القرآنى اليست هي التوراة والإنجيل ، وإنما هي شيء آخر . التوراة والإنجيل ، وإنما هي شيء آخر ، ما هو ؟ هو العرب أنفسهم ، وما عرفوه من من اليهود والنصاري ، وما انقشر بينهم من قصص التوراة والإنجيل عن موسي وأخيه ، وعيسي وأمه ، والمسيح وصلبه ، وغير ذلك عما أو لهوا به و تدا دلوه ، عا ردده الشعراء كأمية ابن أبي الصلت الذي ( التقط ما هو عكسه في شعره ) ، وهو هنا يردد ما تبجح به المستشرقون من تأثر مجد صلوات الله عليه المستشرقون من تأثر مجد صلوات الله عليه بأمية ، وما نقله من قصصه الشعرى في القرآن . المستشرقون من تأثر مجد صلوات الله عليه بأمية ، وما نقله من قصصه الشعرى في القرآن .

بئر زمزم، وقصة بناه الكعبة و محو ذلك. ثم يقول: (وليس هذا كل الرذاذ الذي انتشر في أفق الجزيرة العربية فكون ثقافة أهلما ١١)، بل هفاك ثقافة أخرى كونتها البيئة العربية بصحراتها الرهيبة، يلفها البيئة العربية بصحراتها الرهيبة، يلفها الليل، وتتردد فيها أصداه الرياح، وتلتمع عيون الشهب بالشرر، فيوحى ذلك بالرهبة

من قبل ، ويضيب إلى ثقافة المرب التي

استق منها القرآن ، ما تأثروا به من الحديث

المفاض عن إبراهم ، وابنه أسماعيل ، وعن

فى نفس العربي ، ويماؤها بالأوهام ، ويخايلها بالآشباح ، ايجسب ذلك كله بالاوهام والخرافات من الجن ، والغيلان والسمالي ،والشخصيات الاسطودية .

۳ – والنتيجة لكل هذا في وأى الكانب
 العبقرى الذي يدق أبواب الشهرة:

أولا: أن مصادر الفصص القرآني هي تلك الحرافات ، والأوهام ، والأساطير التي استقرت في أذهان العرب، وكونت ثقافتهم ، وأن القرآن لم يصدم وجدان العرب وقد تشبيع بذلك كله ، ولم يهزأ بمدا يعتلج في ولا وهيم ، ولم يلغ ما القوه من ظنون كاذبة ، وأساطير فاسدة ؛ بل جاراهم في ذلك واقل عنهم ، واستغل هدده الحرافات والاساطير في الدهاية لمبادئه ليكسب لها الرواج .

فشخصية لقان من الشخصيات الاسطورية الشائمة ، لماذا لا يستغلها ويحملها وصاياه ومبادئه ليضمن لهما القبول والنجاح ؟ وكذلك شخصية هيسى ، وشخصية موسى والحضر لماذا لا يستغلها الفرآن ( فيدق على نغمة تشوف العرب للجهول ومحاولتهم كشف الحجب عن طريق الجن والكهان والمرافين) ؟ . المرب للشخصيات القرآن أسطورية جارى ومكذا كل شخصيات القرآن أسطورية جارى فيها الاساطير العربية ، ولم يصدم الوجدان العربى الذي ألفها .

وهنا أسائله : إذا كان القرآن تد جارى الاساطير العربية ولم يصدم ألو جدان العربى فيها ألفه ، فما باله يصدم هذا الوجدان بنني صلب المسيح مثلاً ، مع أن ترك هذا لا يؤثر في استغلال القصة الدعاية للإسلام والتبشير به ۱۶.

ويأخذ جهل الحكانب في الظهور شيئا فشيئًا فيكشف الثام عن حقيقته المنسترة محجاب الكلمات الخادعة عن إعجاز القرآن البياني ( فالعرب يعرفون قصص الحيوان الحيالي ، فيسير الفرآن في هذا الانجاء ويجعل الهدهد في قصة سليان ينطق بمبادئ اسلامية) عند الله الإسلام ، . أىأن الفللم يتكلّم، والهدهد لم ينطق حقيقة . الوعقيدة الجرب التي استقرت في تفوس والكانب العبقرى الجهل بتجامل حقيقة المعجزة التي خص الله بهما سلمان عليه السلام : ﴿ وَوَرَتْ سَلِّيمَانَ دَاوَدُ وَقَالَ يَا أَيِّهَا الناس علمنا منطق الطير وأرتينا من كل شيء إن هذا لهو الفضل المبين ) إلى آخر الآيات من سورة النمل .

> ويزداد جهله وضوحا حبن مدلل على أسطورة القصة في القرآن بذكر كلة ( الإسلام ) قبل أن يوجد الإسلام ، كا في قوله تعالى : دووصى بها إبراميم بنيه ويعقوب يا بني إن اقه إصطنى لسكم الدين فلا تمو تن إلا وأنتم مسلون ، ، ويقول السكاتب في وقاحة جاملة: ﴿ أَشُكُ أَنْ هَذَا الْمُوقَفَ قد حدث ، فلم يكن الإسلام قد ظهر أيام إيرامج وأبنائه اله٠

وعلى هذا النحو قوله تعالى : د قالما أحس عيسى منهم الكفر قال من أنصارى إلى الله؟ قال الحواريون نحن أنصار الله ، آمنا باقه واشهد بأنا مسلمون ، وفي تصة بناء الحكمية : وربنا واجملنا مسلمين لك ... الآية ۽ .

والكانب بهذا يسجل جهله الفاضح بحقيقة كلة (الإسلام) وما تعنيه من الإذعان والتسليم لله ، وهو قسدر مشترك في الأديان السهاوية ، فهي تنتظم كل دين يرتكز على حقيقة التوحيـــــــــ والإذعان : . إن الدين

العرب يستغلها التمرآن كدلك في الدعامة له ، ن مذا الحديث الحيال ١١ الذي تضمنته سورة الجن ، مع أن القرآن في هذه السورة نفسها يصدم الوجدان العربي في مثل و وأنه كان رجال مرب الإنس يعوذون برجال من الجن ... ،

ثانيها: والنقيجة الثانية التي انحرف إلها قلم السكاتب الخيالي الأحق ، هي أن القصص القرآني إن مو إلا لون من ألوان الفصص الفي الحديث بما فيه من الرومانسية الخيالية أو اللاوعى السريالي ، أو الواقعية الجزئية الني فشهدها عندنجيب محفوظ وتوفيق الحكم هو القصص الفني الإيماني .

وهو هنا قزم يحمل بعنمة شموع خافتة

يتطاول بها على صوء الشمس الساطع الأشم، فشئان ما بين القصة الفنية في أحدث صورها الواقعية التي تجمع الاحداث الجزئية من هنا وهناك، ومما وجد، وما يمكن أن يتخيل رجوده ، و بين هــذا القمـص القرآ ني الذي يستمد على الحقيقة السكلية الواقمــــة فملا محذافيرها .

لقد تال المشركون من قبل ما حكاه عنهم الغرآن الكريم . . وقالوا أساطير الأولين اكتتبها فهي تملي عليه بكرة وأصيلا. . والكاتب لا يتف عند هـندا ، بل يتجاوزه إلى ما سماه بالإيحاءات والمعانى الثانية إذ يقول. ﴿ شَيَّ وَهُمُ عَا وَرَحْمَةَ لَقُومُ بِوَمِنُونَ ، . د لقد كان المشركون قصيرى النظر حين اقتصروا على ذلك ، ولم يتنبهوا إلى مَا يَجُوبِهُ مَا وَاللَّهُ مِنْ أَنْبِاءِ الغيبُ وحيه إليك وما كنت الأساطير من معان ثانية وإيحات ، ويستدل بقول الرازى ( إنهم كلما سمعوا شيئا من القصص قالوا ليس في هذا الكتاب إلا أساطير الآولين، ولم يصرفوا أن المقصود منها ايس هو نفس الحكاية بل أمور أخــرى مفايرة لها ، ولم يفهم الـكانب أن مراد الرازى بالامور ما يذترع من الحسكم والمواعظ التي كشف عنها أو تشمير إليها الفصة القرآنية وما تدل عليه من صدق الني صلى الله عليه وسلم في كلماكان يبلغه عن ربه ومن أنه عليه السلام مؤيدا من ألله بهذه القصص التي تعد بالنسبة إليه من المعجزات .

إن القصص القراني ـ أيها المخدوع ـ من وحي أقه لرسوله قصه بالحق ، وساقه لتأييد هــذا الني الأم فيما يدعـــوا إليه ، والتصديق ما بين يديه من الكتب، وتصحيح ما حرف منها، وبيان ما دأخلما من الشحريف والنزييف ثم هو العظة كذلك والاعتبار بما حدث السابقين و وماكنت تتلو من قبله من كتاب ولا تخطه بيمينك إذاً لارناب المبطلون. . إقرأ في سورة يوسف: ﴿ لَقَدَكَانَ فِي قَمْصُهُمْ عِبرة لأولى الالباب ماكان حديثًا يفترى. ولکن تصدیق الذی بین یدیه و تفصیل کل

وأقرأ ما يؤكد ذلك في سورة آل عمران لديهم إذ يلقون أقسلامهم أيهم يسكفل مريم وماكنت لديهم إذ يختصمون ، وفي يوسف و ذلك من أنبا. الغيب نوحيه إليك وما كنت لديهم إذ أجموا أمرهم وهم يمكرون . .

و رما كنت بجانب الغربي إذ قضينا إلى مُوسى الأمر وماكشت من الشاهدين ، وفي هرد د ذلك من أنها. القرى نقصه عليك منها قائم وحصيد م، واقرأ في همذه السورة : وثلك من أنبا. الفيب توحيها إليك ماكفت تعلمها أنت ولا قومك من قبل هذا . .

ثم اقرأ في سورة النمل: وإن هذا الغرآن يقص على بني إسرائيل أكثر الذي م فيه مختلفون، وفي طه: وكذلك نقص عليك من أنباء ماقد سبق وقد آنيناك من لدنا ذكرا ، والقرآن الكريم يؤكد أكثر من مرة أن هذا القصص حق لا بحال الشك فيه ، ووافع لا يتطرق إلى ثبوته شك اسطورى .

و واتل عليهم نبأ ابني آدم بالحق ، ، د ركلا نقص عليك من أنباء الرسل ما نثبت به فؤادك رجاءك في هذه الحق وموعظة وذكرى للؤمنين ، ، و ذلك عيسي بن مريم قول الحق الذي فيـه يمترون ۽ ، وفي سورة الشعراء يختم كل قصة بهذه الجرلة ﴿ وَإِنْ فَوَالَّكُ لَا يُهِ مُ مُ وهي جملة تؤكد الواقع القصصي ، وتصفع كل شيطان يسكن في مثل رأسك بامغرور. وبعد ـ أيها السكاتب الجدد - أكان يعوز القرآن أن يتملق أرهام العرب وأساطيرهم، وينافق ما استقر في وجدانهم من الخرافات ، وهو الذى تام على الإقناع المنطق في دعوته ، وعلى تعريك النظر ، وعاطبة العقل؟ أكان يعوزه ليضمن نجاح دعونه ، وعدم ازورار القوم عنها ، أن يستغل ما ألفوه ، وهو الذي سفه أحلامهم ، وعاب ما عكفوا هليه من خرافات وثنية وغير وثنية ، وحارب تقليدهم الاعمى لسنة آبائهم : , إنا وجدنا آباءنا على أمة وإنا على آثارهم مقتدون ، ، د أو لو كان آباؤهم لا يعقلور. شيئاً ولا بهندون ، ، ونعى على كثير منهم ما كانوا

يقترفونه كوأد البنات، وشرب الخر، ولعب الميسر، وغيرذلك ما لايتسع المقام لتفصيله؟ لقد خلطت بين الحرافات الوحمية والاساطير المروية وبين القصص الحق الذي جاءت به التوراة والإنجيل والقرآن، وسلكت سبيل السعالى، والغيلان، والعنقاء، والهواتف، وأخبار الام السابقة، وأنبيا، هافي سلك واحد، فاشتبت عليك المسالك، وصللت الطربق فاشتبت عليك المسالك، وصللت الطربق اللاحب، لجعلت القصص القرآنى الذي قصه القد على رسوله وأوحاه إليه تأييداً وإعجازا، وعظة واعتبارا، من وحى العرب وعظة واعتبارا، من وحى العرب

إننا فرف هذه النفعة النشاز ، ونعرف مصادرها الحبيثة ، وتعرف ما ترى إليه ، مهما تسترت وراء الحديث عن (إعجاز القرآن الفنى الحالم ) .

فالقرآن هو ذلك "طور الشاخ ، والحق الشابت الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، تعالى عن أن يستجدى قصصه من أفواه من يتحداهم ويسفههم ويدفعهم بالحجة بعد الحجة ، وتساى عن أن يكون خطابيا أو خياليا في دعوته الساطمة القوية وهو بعد ذلك أسمى من أن يتطاول إلى قصصه الحق براع مسموم ، ولا يعنيره أن يزيد عدد السفهاء الذين يشككون فيه واحدا في آخر الومان ؟

## طاعت الرسل وطاعت الرسول لأست أذعباس متولى حمّاده

قال تبارك رتمالى : ﴿ وَمَا أُرْسَلْنَا مِنْ رَسُولُ إِلَّا اِيطَاعُ بَإِذِنْ فَهُ ﴾ (١) .

في هذه الآية وأمثالها يبين الله تعالى فيها أن الغاية من إرسال الرسل عليهم الصلاة والسلام هي طاعتهم ، والانقياد لاوارهم ، والإذهان لما يبلغونه عن ربهم بما أفاضه هليهم من علوم ومعاوف كشف الله لهم الفطاء هنها ، حتى إذا بلغوا شريعة ربهم لم يخافوا أحداً ، ولم يرهبوا في التباييخ عنه طاغيا ، أو متجبراً ؛ وهبوا في التباييخ عنه طاغيا ، أو متجبراً ؛ لا نه من العمل العالى : و يبلغون رسالات الله ويخشونه و لا يخشون أحداً إلا الله ، (٢) من فطماعة الرسل عليهم المعلاة والسلام هي الفاية من إرسالهم ، ولهذا أمر الله بطاعتهم ، وله يستثن من ذلك وسولا بل جعل طاعتهم ولم يستثن من ذلك وسولا بل جعل طاعتهم سنته العامة ، وحكمته المضطردة التي تقررت

بفضل إرسالهم للناس لا نتخلف أبدأ . ورواء أكانت دمن ، في الآية صلة ذائدة «لي رأى الزجاج ؛ ايتحقق من زيادتها عموم تلك السنة واضطرادها . أو أن عموم القضية استفيد من تنكير درسول ، الواقع في سياني الننى فيفيد العموم والاستفراق . كأنه يقول:

وما أرسلنا من هذا الجنس أحداً إلا ليطاع. فاضطراد ط عة الرسل سنة اقد من إرسالهم على كلا الرأبين محقق و ثابت رإن كانت المبالغة في استغراق الذي أتم من جعل من مسلة زائدة كما قاله المفسرون، وخاصة الإمام الرازي (١) في تفسير قول اقد تعالى ﴿ وما أرسلنا من رسول إلا ليطاع بإذن اقد م .

فاحكل رسول أرسل إلى قرم يجب عليهم طاعته ، إذ من صد عنهم وخوج عن طاعتهم ، أو رغب عن حكهم كان متمرداً ومعانداً لحمية الله المعنظردة ، وسنته العامة في إرسالهم ، ومعطلا لمهمتهم ، وغافلا عن الحمية من بشهم الناس ، ورسو لنا صلى الله عليه وسلم رسول من الرسل فهو بهذا داخل في معنمون الحميم العام المقرر الرسل عامة ، في معنمون الحميم العام المقرر الرسل عامة ، والانقياد لجميم أو امره و تطبق عليه السنة الآلهية المصطردة وهى : إيجاب طعاعته ، والانقياد لجميم أو امره على الله عليه وسلم لآنه أرسل كغيره الناس . كنت بدعا من الرسل وما أدرى ما يفعل بى رلا بكم إن أنبع وما أدرى ما يفعل بى رلا بكم إن أنبع وما أدرى ما يفعل بى رلا بكم إن أنبع إلا ما يوحى إلى ، (٢) .

<sup>(</sup>٠) مقاتيح آلفيت للرازي (٣: ١٥٥

<sup>(</sup>٢). سورةَ اكحةاف آبه ٩ .

<sup>(</sup>١٠ سورة النساء آية ٦٤

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب آية ٢٩.

ورسولنا صلى اقد عليه وسلم قام الدليل ودلت المجزة على صدق رسالته فيجب أن يطاع ، ونى ذلك يقدل الشاطبي (۱) : « إن الممل بالسنة ، والاعتباد عليه النما يدل عليه الكتاب ، لأن الدليل على صدق الرسول صلى اقد عليه وسلم : الممجزة . وقد حصر عليه الصلاة والسلام معجزته فى القرآن بقوله : وإنما كان الذي أو تيته وحياً أوحاه اقد الى ، هذا وإن كانت له من الممجزات كثير جداً بعضه يؤمن على مثله البشر ولكن معجزة القرآن أعظم من ذلك كله ، ا ه.

فإذا كانت طاعة الرسلواجية ؛ مل مى السنة الالحية العامة الني يجب ألا تتخلف عن كل من أرسله من رسله رخم أن شريعتهم كانت عاصة لطائفة ، بل إن بعضهم أرسله الله بحدداً شريعة رسول سابق ، وإذا كانت الطاعة مقررة للرسل مع هذا فإن الطاعة تكون آكدوأ شد لزوما للرسول صلى الله عليه وسلم الذي أراد الله أن تكون شريعته عامة للبشرية وجعلها عائم الرسالات . كا قال تعالى : وإنما أنت مغذر ولكل قوم هاد ، (٢) ، وقال سبحانه : وما أرسلناك إلا رحة المالمين ،

بل إذا كانت الطاعة واجبة للرسل عليهم ا السلام ، وفيهم من بعث لامته ، ولم ينزل

الله عليه كتاباً يقرأ ويتلى ويتعبد به كنوح عليه السلام . فكيف يقال إن طاعة وسو انا صلى الله عليه وسلم تجب فى خصوص ما يبلغه من القرآن الكريم نقط ، رغم أن الله تعالى يقول فى كتابه الكريم : « وما أوسلنا من رسول إلا ليطاع بإذن الله . .

ولقد أرسل اقد رسلا بدون كتب تتلى ، وأوجب لم الطاعة على أعهم ، فني أى شى وأوجب لم الطاعة على أعهم ، فني أى شى كانوا يطيعونهم إن لم تكن طاعتهم يريد الله من الآمر بها أن تكون في جميع ما يصدر عنهم من أقوال وأفعال صدوت نتيجة علمهم عا أفاض عليهم من علم اليقين ، وإنزال الوحى اليهم ، ليساندهم ويرشدهم ويأمرهم بما يطلبه المهم من أن يبلغوه إلى الناس حتى لا يكون المقال على الله حجة . قال تمالى : « وما نرسل المرسلين إلا مبشرين ومنسذرين فن آمن وأصلح فلاخوف عليهم ولاهم محزبون . (1) .

فهل من مندبر لهذا الهدى الآلمى المستفاد من الحسكم العام الذي جعله الله لرسله وهو: إيجاب طاعتهم من أرسل ولم ينزل الله عليه كتاباً يقرأ ويتعبد بلفظه متى يخجل من الآول في الآيات القرآ نية التي جاءت بالنص على الآمر بطاعة رسو لنا صلى الله عليه وسلم بأن الآمر : خاص بطاعته فيما نزل عليه من القرآن الكريم ! !

<sup>(</sup>١) الموافقات (٣:٣).

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد آية ٧ .

<sup>(</sup>١) -ورة الأنمام آيا ٤٨ .

لیس هـذا هو الذي يدح أن يفهم، أو يقال في عرف العقلاء لأن طاعة الرسل هليهم السلام حكم عام مضطرد . وسوا. من أنزل الله عليه منهم كتابا أولم ينزل والامر فيمن أنزل الله عليهم منهم كتابا واضبح، ولكن أى طاعة يمكن أن نتحقق لمن لم ينزل أقه عليه كتتابا منهم إذا لم نقل بأن وجوب طاعتهم في كل ما يصدر عنهم سوا. أكان كتابا مقرورا أو غهر مقروء؛ لأنهم الصفوة المختارة من خلقه التي بجب أن تتبع وتطاح ، ولا تعصى فى كل ما يصدر منها ، أو يؤثر **عنها لاصطفاء الله لهم بشرف التبليغ رالرسالة.** قد يقال إن الشاغمية يقولون : ما من عام إلا وخصص وأنت شافعي . قلت إن ما سأعرضه في ســـورة الشعراء من تهديد الأوامر بطاعة الرسل التي حكاها آقه على ألسنتهم يدفع احتمال التخصيص ويرده ، ولهذا فأنى لا أجد في نظري آية من الآيات الفرآنية المكثيرة الني استرلبها العلما، على حجية السنة، ولا يُستطيع المنكر لحجيتها أن يتأولها ، أو يدفعها إذا لاحظ فيها أن طاعة الرسلحكم عام أوجبه أقد على العباد سوا. منهم من أنول اقه عليه كتابا ، أو لم ينزل ، فإنها من هذا الاعتباد المقردفيها أعصى على المنكرين لحجية السنة في ردها أو تأويلها من غيرها ؛ لأن

طاعة الرسل: سنة الله العامة التي أوجبها لرسله

على هباده بدون استثناء ، أو تأول مقبول

هـذا ملحظى، وقد يشترك معى فيه من ينظر فى الآية الكريمة النظرة التى أنظرها، إذ أوجه الدلالات عادة تخضع لنظرة الناظر فى الدليل، ولا يكون ملحظ شخص فيه حجة على شخص آخس.

بق أن أقول إتماما للفائدة في قوله قمالي :
وما أوسلما من وسول إلا ايطاع بإذن الله ان قوله تعالى : وبإذن الله سواء كان الإذن :
الآرادة ، أو الآوام ، أو التوفيق أو الإعانة أو كما قال الراغب ولازم ذلك ، لأنه قال الإذن في الشيء . الآعلام بإجازته و الرخصة فيه غير ناظر إلى خلاف المعتزلة ، وأهمل السنة والمرجعة في مفاهيم لإذن ومسدلولاته ، بل والمرجعة في مفاهيم لإذن ومسدلولاته ، بل النبي يهمني أن أثبت أن التعبير و بإذن الله ، بل النبي يهمني أن أثبت أن التعبير و بإذن الله ، بل النبي يهمني أن أثبت أن التعبير و بإذن الله ، بل النبي يهمني أن أثبت أن التعبير و بإذن الله ، بل النبي يهمني أن أثبت أن التعبير و بإذن الله ، بل النبي يهمني أن أثبت أن التعبير و بإذن الله ، بل النبي يهمني أن أثبت أن التعبير و بإذن الله ، بل النبي الله أن يقال الراحول الماعة بإذنه .

وفي هذا التقيد من الاحتراس ما فيه من الدقة حتى إنهم قالوا: إنه قيد من قيود القرآن الكريم المحكمة ، الذاهبة بظنون من يظنون أن الرسول يطاع لذاته ، إذ اقه عز وجل له الطاعة لذاته وحده ، وهو إن أمر بطاعة وسدول فطاعته تتحقق بإذنه وأمره لا لذات الرسول وشخصه .

ویم، فی أیضا قبل أن أعرض لمسا جا. فی سورة الشعراء ـ من دلالة الآیات التی جاءت بعبارة واحدة : عی قوله تمالی . دفانقوا الله





فى كل ما يصدر منه ، سواء أكان قرآ نا يتلى ويتمبد بلفظه ، أو غير قرآن وهى : سنته ؛ لانه رسول قامت الآدلة والبراهين على صدق رسالته .

فهل بعد هذا يمكن أن يقال: إن طاعة رسسولنا صلى اقه عليه و لم إنما تجب في خصوص ما يبلغه عن ربه من القرآن الكريم؟ ١١ وهو كما ترى متناف مع الحم العام المقرر الرسل عامة بدون استثناء أحد منهم من هذا الحمكم العام وهو: الطاعة التى نادى بها الرسل عليم السلام وحكاها أقه تمالى انسا في سورة الشعراء، وحرضها عرضاً بارها لا يقدر أن يأتى بمثله أحد، قال تمالى: قل لئن اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لا بأتون بمثله أولو كان بعضهم لبعض ظهيرا (١).

فيا لله ما أروع هذا الدرض وما أجل الغاية منه فهذه فقرة واحدة قصيرة وفا قو الله وأطيعون ، يكررها الله تعالى فى سورة واحدة حكاية على لسان الرسل عليهم السلام ومع ذلك ما أحس قارى لها منا بتكرارها فيا بالنا بالعرب الفصحاء ، وكيف كان تذوقهم لهذا الهدى القرآنى الكريم الذى جاء حتى فى القصص بهذا النسق البديع .

نقرة وأحدة تأتى بلفظ واحد في قصص كثير من الرسل عليهم السلام ، وبعضهم

(١) سورة الأسرأء (٨٨) ،

أعادها مرتين في أول قصته ، وبعضهم كررها مرتين في خلال قصته ، ومع ذلك لا يحس القارئ أنها جاءت مكررة ، أو ممادة أو ثقيلة على الأسماع والنفوس ؛ لآنها في كل مرة يذكرها الله تعبر عن معنى جديد بحيث يكون لهاوقع في النفوس وجرس في الأسماع . وإنما جاء هذا في القرآن السكريم ليقرر ألله الحسكم العام بطاعة الرسل في الأذهاب وليستقر في النفوس .

ولكن أى نفوس وأى أذهان يريد الله تعالى أن يقرر لديها هذا المعنى: أنفوس الام السابقة وقد مضع ؟، أم نفوس الآجيال المقبلة الى تنتظر رسالة بعد رسالة ورسولنا صلى الله عليه وسلم . والرسالات قد ختمت برسالته وانتهت بعثته .

ليس هذا ولا ذاك ويده الله قطعا لمنافاته المواقع ولمعارضته الأدلة القطعية ، فلم يبق غير نفوسنا وأذهاننا التي يقرر الله قعالى لها هذا الحسكم العام ، ويريد بهذا البيان الذي ذكره في قد عس الرسل هلهم السلام بهذا النسق أن تكون طاعة رسولنا صلى الله هليه وسلم معلومة لدينا حلما ضروديا لا يجوز أن يتارى ، أو يشك فيه إنسان ، أو يحادل فيه عاقل ، بصرنا الله دائما بهدى القرآن وجنبنا الزلل والزيغ آمين .

عباس منولی محادہ

# عصمة الأنبياء بين ليهود ولنصارى ولقرآن

#### والأستاذ على الخطيب

مختار الله الرسول من بين خلقه فيسير على نهبج بأخذه به ربه ، ويسلكه فيه فيصنعه هلي هينه ، ويطبعه على طاعته ؛ فلا تشينه شائبة تسقط من مروءته، أو يغضي لها طابع وجولته ، وتنمو مكارم أخلاقه ، وتنشط فيه صفات القيادة ، ويوسعه ربه حلماً وعلما ، وهدلا ورحمة ، وبرأ وكرما حتى إذا جاءت الرسالة أداما بإيمان وقوة ، لا ينطق فيها عن هوى ، ولا يتحدث فيها برأى . وهو فوق كالم يسلم من تعليقاتهم من أتى بعده من ذلك كله معصوم من الحطأ .

وهذه العصمة شاملة .

فإذا علمنا أن ما يأمر به الرسول أو ينهى هنه يعتبر إثيانه أو الكف هنه صادة .

وأن ما بؤديه من صلاة أو زكاة أو صمام أو حج يعتبر عبادة

وأن ما يشاهده في قومه فيسكت عنه لا يعتبر معصية .

قلنا : إنه مسموم في ذلك كله لا يخطي. فيه . فحمانته فيه قائمة . وعصمته من الحطأ فيه كاملة · فهو من قبل الرسالة على خلق كربم ، ومن بعدها على خلق عظم .

وللعصمة بهذا المعنى شأن . و إنه لحطير بين اليمود ، والنصاري ، والقرآن .

فأما اليهو : فدحكل أجيالهم التي تعبـدت بالتوراة المتداولة المعروف بالعهدالقديم مع ماضم إليها من صحف ـ هؤلا. جميماً لإيقرون بعصمة ني ، ولايؤمنون بنزاهته ، ويستوي في نظرهم هـذا موسى عليه السلام نفسه ، و من قله من كل أنبياء العهد ، مُ التحقيق كالمتأنبيال ساري

فالرسول الذي نصب هاديا ومرشدا لامرى فيه اليمود مانعا يمنعه أن يقتل أو يزنى أو يكذب، فلا كرامة لنبي عليهم ، ولا يذكرون في باب النزاهـة فارقا بين ني وغير نبي فالمكل في ذلك سواء.

وعلى هذا المنوال نسجوا الأنبياء واحدا بعد الآخر «مصية :

نالوا من موسى عليه السلام و فبرأ. الله مما قالوا ركان عند وجيها ، ٦٩ الاحزاب. ومرقبل موسى نالوا من نوح عليه السلام فصوروه عربيدا قد شرب الخر وتعرى حتى ظهرت هورته و تكوین - ۲۵،۲۲۰۹ . وطنی نصیب نوح وطنی نصیب لوط علی نصیب نوح وتعدی السكر والعربدة إلی أشنع جریمة یمکن آن یسمع بها بشر نقد انهموه فی ابنتیه و آنه نالها واحدة بعد الآخری و تسكوین - ۲۹ - ۲۷ لل ۲۷ ،

و نالوا من هرور\_ عليه السلام في مهمة النبوة الأولى نصوره يدنعهم إلى الوثنية ويقول لمم : و الزعوا أقراط الذهب الني فی آذار نساف کم و بنیکم و بنا تکم ، وأثر نی بها فنزع كل الشمب أقراط الذهب التي في آذانهم وأتوابها هرون، فأخذ ذلك من أبديهم وصوره بالازميل، ومسنعه عجلا مسوكا فقالوا : هذه آلمتك بالسرائيل التي أصعدتك من أرض مصر ، دخروج - ۲۲ - ۲ لل ، ٠٠ وجعلوا داودعليه السلام قاتلا فى أخبث رواية إذ صوروه يسجب بجال إسرائيلية رآها خلسة فاحتال لإبعاد زوجها وأورياء عنها ودفعه إلى ميـــدان القتال ، وفي الخطوط الامامية لتي حتفه ؛ فأمكنه أن يتزوجها « صمو ثبيل ثان ـ ١١ - ١ إلى ١٧ ، وهي حيلة لا تخرج بفاطها عن الإثم ، . لا تبرئه من الجر مة فالمتسبب في القتل كفاعله .

وحين ثار عليهم و إدميا ، الذي وسخط على الكتبة الذين محرفون الكتاب وقال لهم وكيف تقولون نحن حكماء ، وشريعة الرب معنا . حقا . إنه إلى الكذب حولها قلم

الكتبة المكاذب، خرى الحمكاء، ارتاعوا وأخذرا، ها قد رفضوا كلة الرب فأية حكة لهم وإرميا ٨ ـ ٩ ، ١٠ كا قال أيضا: وأماوحي الرب فلا تذكر وه بعد، لأن كلة كل إنسان تكون وحيه إذ قد حرفتم كلام الإله الحي وب الجود إلهنا وارميا - ٢٣ ، ٢٣ وين ثار إرمياعليم ثورته الهموه بالتجسس لحين ثار إرمياعليم ثورته الهموه بالتجسس لحين ثار إرمياعليم ثورته الهموه بالتجسس لحساب أعدائهم وألقوا به في السجن كا يقص سفره وإرميا ٢٧ ـ ١٥ الله ٢١ ،

وأما سليمان عليه السلام فسلكوه في نفس التهدة التي ألصقت جرون ورموه بالوثنية وجلوا و عشتورث ، وملكوم ، وكوش ، ومولك ، من الآلهة التي مال قبه إليها زمن شيخوخته و ملوك أول ١١ - ٤ إلى ٩ ،

ولم تكن حملات عيسى بن مريم عليهما السلام هيئة عليهم ، ولما لم يكن ملسكا ، ولا محاربا وكان حصورا فقدوا كل أنواع النهم المتقدمة أن يلصقوها به فادهوا فيه وهو ابن البتول أنه ابن دشدة ــ زنا ــ وهى تهمة موجهة في الواقع إلى مريم عليها السلام ، فلعنهم الله و ... بكفرهم وقدولهم على مريم بهتانا عظها ... و ...

هذه متزلة النبوة بين اليود، وقداستحقوا بها لعنة داود ، وحيس عليهما ألسلام فيهم دلمن الذين كفروا من بن إسرائيل على لسان داود وعيسى بن مريم ذلك بما عصوا وكانوا

يمتدون كانوا لا يتناهون عن منكر فعلوه لبئس ماكانوا يفعلون، المسائدة ٧٨، ٧٩. وهكذا ذهب البهود بوزرهم في الانبياء. وجاء المسيحيون: ولما كانوا يقرون بالعهد القديم لم يقدموا حلا لتلك القضية ولم يبرئوا أولئك الانبياء والكرام من فرى البهود، ورغم أن للعصمة دراسات مسهبة في كهنوتهم؛ فلم يحظ منهم أولئك الانبياء بمكانة العصمة في حين وزعت منهم على غير الانبياء.

فأما السكانوليك فيرون أن و الكتب المقدسة لم تذكر كل شيء، ويمني هذا أن جانبا دينيا ضخا بتي في حاجة إلى تشريعات فنلك جعلوا من ( بابا ووما ) مسيحاً منظوراً الله و ممصوم من الحطأ في أحكامه الدينية فكل ما يشرعه في جانب الإيمان، وما يحسده في جانب الإيمان، وما يحسده في جانب الإيمان، يقيفية غير قابلة تتحوير أو التبديل كما أن يقيفية غير قابلة تتحوير أو التبديل كما أن عقريراته ليست محاجة إلى موافقة الكنيسة عليها فهن صحيحة دون موافقة الكنيسة المينا أن ينشر تعليها إيمانيا و محتم حفظه ، لأن خاص به منذ أجيال ، () .

و بعصمة البابا أصبح للبابوية إنجيل مفتوح يستطيع أى البابوات أن يسطر فيه ما شاء ، ومع ذلك لم نر أحدهم يقدم دراسة لدفع هذه الانهامات عن أو اللك الانبياء المصطفون الاخياد . بل إن (البابا) الراحل أمر محذف صلوات استمر الكاثوليك أمر محذف صلوات استمر الكاثوليك يوددونها مثات السنين ، ثم تبين أنها حذفت يوددونها مثات السنين ، ثم تبين أنها حذفت لما فيها من لعنات على أيهود . فكان اهتمامه برفع السخط عنهم أهم بكشير في نظره من أهتمامه بالانبياء أنفسهم ، ومضى تاركا قضية النبوة لاهواء الهود .

ويختلف الأرثوذكس عنده مجسورة في قضية المصمة ، فليست عنده مجسورة في رأس الكفيسة لاى مذهب أرثوذكس ، وأى البابوات الآرثوذكس لا يمتبر معسوما في نظرهم ، ويقررون « المصمة » للمجامع المسكونية وحدها ، فقرارات هذه المجامع تعتبر معصومة من الحطأ ، وهذه المجامع مؤتمرات دينية تعقد على مستوى عالمي شامل للنظر في القضايا الدينية ، والشئون المكنسية وبدأ أول بجمع منها عام ٥٣٥ م وكان يأمر بعقدها الملوك المماصرون لهثونها (١) وفي هذا الحريف دهت كنيسة الفاتيكان إلى مجمع الحريف دهت كنيسة الفاتيكان إلى مجمع منها عام دهت كنيسة الفاتيكان إلى مجمع منها . غير أن فرارات هذا المجمع ثواجه من

<sup>(</sup>۱) انظر س ۱۹ من كتاب « التعليم المسيحى الأوثوذكسى » الأغناطيوس فرزلى . همامِعة أناتولى . اسكمندرة .

الارثوذكس حربا عنيفة ، ولا يبدر أنها ستحثلي بالعصمة مذه المرة

والقراء في العالم أجمع يعيشون لحظات هذا المؤتمر الآخير بدوافع شتى لسكن المؤلم أن مؤتمراً واحداً من هـذه المؤتمرات لم يتبرع برفع وصمة اليهود عن الآنبياء.

والبروتستنتية الى حلت بعنف عاصف على (عصمة) بابا روما وقفت موقفا سلبياً من نفس القضية دغم ما اتسمعه من ثورية مادفة فى قضية البابوية

ويعنى هذا أننا نخلص من المسيحية الى قراد غريب: (قراد برى العصمة جائزة وموجودة فى غسير الأنبياء ، وليست موجودة فى بعض الأنبياء) فالمجامع المسكونية عند الآرثوذكس ، و (بابا روما) عند السكائوليك ذو و عصمة . بينما داود وغيره عن هددنا من الانبياء لا عصمة عنده .

ثم جاء الإسلام والقرآن وحيه وترجمانه. وحصر الإسلام العصمة فىالانبياء وحدم وقرد براءتهم جملة وتفصيلا ، ولا زال من تعاليمه لا تباعه أن يقولوا ، آمنا بالله وما أزل إلينا وما أزل إلى إبراهيم وإسماعيل وإسماق ويعقوب والاسباط وما أوتى موسى وما أوتى النبيون من رجم لا نفرق بهنأ حد منهم ونحنله عسلون، ١٣٦ البقرة ، وفعل القرآن في نوح أنه وكان عبدا مشكورا ، وحاهدينا من قبل ، وسلام على نوح

ف العالمين ، إنا كذلك تجزى المحسنين ، إنه من عبادنا المؤمنين ، .

فنوح عليه السلام مؤمن بربه، شاكر له، عسن في طاعته ، محوط بهداية الله المقررة له فنذا الذي يخرق عليه ما أراده لله له من هداية ويسقيه خرا ، ومر\_ يهد اله فلا مضلله ، سنة الله و لن تجد لسنة الله تبديلا ولوط عليه السلام في جملة من فضلهم الله مل العالمين فقال : ﴿ وَإِسَاعِيلُ ، وَالنَّسِمُ وتونس ولوطا وكلا فضلنا على العالمين . `` ويمنيه القرآن الكريم وحدده فيقول: , ولوطا آتيناه حكما وعلما رنجيناه منالقرية اللي كانت تعمل الخبائث إنهم كانوا أوم سوء فاسقين، وأدخلناه في رحمتنا إنه من الصالحين وهمكنداً يقرر لة سبحانه صلاح لوط الذي جمل من المفضلين على العالمين والله سبحانه لا يستحي من الحق ، وماكان ليقرر فصل **ل**وط و**صلاحه إلا و**لوط عليه السلام طاهر صالح برىء من الإثم وكنى باقه شهيدا .

ولقد أجمع رجال القانون من كل عصر وجيل أن و الاعتراف سيد الآدة ، والقرآن يسوق هذا الدليل في مسألة هرون ، فوسي عليه السلام استمع إلى شهود القضية فقرروا جيما إنم و السامري ، وقالوا : وحملنا أوزادا من زينة القوم فقذفناها فكذلك ألق السامري فأخرج لهم عجملا جسدا له خوار فذالوا هذا إلهم واله موسي ، .

وكر موسى علىالسامرى قال: « فاخطبك يا سامرى ، قال بصرت بما لم يبصروا به ، فقيضت قبضة من أثر الرسول فنبذتها وكذلك سولت لى نفسى » .

وهكذا اعترف السامري وشهد الشهود ولا بيان ببراءة هرون أنصع من هذا .

وداود عليه السلام عن قال الله فيهم و وعن هدينا و اجتبينا إذا تقل عليهم آيات الرحن خرو اسجدا و بكيا ، و جعله سبحانه أسوة لمحمد صلى الله عليه وسلم حين كثر الآذى عليه فقال تعالى لمحمد : و اصبر على ما يقولون ، و اذكر عبدنا داود ذا الآيد إنه أو اب ، ، و هل كان سبحانه و تعالى يجعل من قاتل أسوة ... ؟ السبحانه و تعالى يجعل من قاتل أسوة ... ؟ السبحانا و قال الله في سلمان بأ نصع عبارة و أيسيطها

وأسرعها فهما ، وماكفر سلمان ، وبرأه الله

وقال فيه و نعم العبـد إنه أواب، فلا كـفر

ولازيغ ولبكن طاعة مستمرة وتعلق دائم

باقة ، وحب خالص له .
ولم تمرحادثة إرميا بسلام فلا تزال شهادته فيهم تبعث الريب حتى فى حاخامات اليهود أنفسهم؛ وقد دفع ذلك وغيره الحاخام اليهودى المعاصر دكتور لويس جاكوبس إلى الشك في العهد كله جملة و تفصيلا .

وأثار بذلك طاصفة بين يهـود بريطانيا بكتابه ولدينا ما مجعلنا نؤون ، وقسرو فيه أن الكتب التي تنسب إلى موسى هليه السلام

نفسها لعب الإنسان فيها دورا ملحوظا (٢) وهذا عين ما قرره إرميا .

وأمامريم البتول صلوات اقه وسلامه عليها فهىصفوة نساء العالم فيطهارتهاو إخلاصها لله وحرصها على رضاه والقد أسمعها القعده الشهادة وهي لا تزال بين الاحياء وزفتها إليها الملائكة فقالت: دياريم إن الله اصطفاك ، وطهرك، واصطفاك على نسا. العالمين، ٢٤ آل عمران. ولاعجب بعد هذا أن بكون عيبي ابنها طبه السلام ( وجيها فيالدنيا والآخرة ومن المقربين) بشهادة القرآن ( ٥ ٪ آل عمران ). وكيس بين ما بتي مرب كتب السهاه إلا القرآن يقرر ـ وحده ـ براءة النبوة ، وكال فنصرها ويصدع بالحق مفتريات البهود قَرْبُرُهُ كَيْدُهُمْ بِتَفْصِيلُ ، ويميد للنبوة جلالها ، ويرفع لها كالها ، ويكشف للعالمين جرم اليهود في حق مسفوة البشر جلالا وكمالا . ومن شرف القرآن ، و إعجازه الحيط أن تسطر آياته الحكيمة تلك البراءة ، وتذيمها على العالمين إلى يوم الدين بيانا بالحق ، وتبصرة وذكرى لاولى الالباب، نسحقا للمفرين، والحمد لله وسلام على عباده الذين اصطنى ،؟

على الخليب بحمع البحوث الإسلامية

(١) انظر الجهودية ٢٦/٤/٢٦ بن ١ع ٨.

# الوراثة وقوانينها ومقطاهها إلغريبة ومراعاتها في الحاهلية والأست لام مؤسناذا لا يترعلى عالوليدوان

#### طاعة الرسل وطاعة الرسول

وأطيعون ، على لسان كثير من الرسل حكاما الله في الفرآن عنهم - أن أنه إلى أنها وإن كانت وردت في شرائع غير شريعتنا إلا أن ورودها في القرآن الكريم جعلها كما قال الشاطبي (۱) من و التعبد بأس منقول صرف لا نظر فيه لاحد ، إ م . لا سيا و قد وود في شرعنا ما يقروه ، وهو قوله تمالى : ووما أرسلنا من وسول إلا ليطاع بأذن افه ، وتحقق وصف الرسالة بالمعجزات التي أهمها القرآن السكريم كما ذكرت .

وأيضا فإن الفصص إنما سبق في الفرآن الكريم للاحتبار به ، وليطاع الله عز وجل ويطاع رسوله صلى الله عليه وسلم ويقبع . وليؤمن الناس باقة ووسوله صلى الله عليه وسلم

سورة الشعراء وطأع: الرسول لماكانت سنة أنه في إدساله الرسل عليهم السلام أن يطاعوا نادىكل دسول ، ودعا

٥٥٣

والعلك باخع نفسك ألا يمكونوا مؤمنين (۱۰، فأبان الله جلت قدرته له ما تعرض له الرسل عليهم السلام من قبله ، وأنهم دغم ما تعرضوا له استمروا في التبليغ ، وأمرهم الأعهم بطاعهم في جلد وصبر . قال تعالى : و قاصبر كما صبر أو لوا المزم من الرسل (۲) ، .

فهذا نوح عليه السلام وقد مك في قومه ألف سنة إلا خسين عاما قص الله قصته في القرآن السكريم، فيقول تبارك وتعالى: وكذبت قوم نوح المرسلين، إذ قال لهم أخره نوح ألا تتقون، إنى لسكم رسول أمين، فاتقوا الله وأطيعون ، وما أسألسكم عليه من أجر إن أجرى إلا على رب المالمين فانقوا الله وأطيعون،

فاقه تمالی محکی من نوح علیه السلام أنه قال لقومه : و إلی لسكم وسول أمین ، و شأن الرسول الامین أرب یطاع ، و لسکنه دغم ذلام أعقه مقد له تمال و فائله الله و أطهمه ن،

الإنساني ، وإنما بنتفل إليه ما تعتمد عليه من دعائم في التكوين الجسمي وال صبي ، فالوراثة في نظره ظاهرة جسمية عالصة ، والصفات الجسمية وحدها هي التي تنتقل عن طريقها ؛ أما الصفات العقلية والخلقية فلا تنتقل بطريق مباشر ، وإنما تنشأ هن وراثة لبمض أوضاع مادية في الجسم والغدد والجهاز العصى .

ومن أم ما اكتشف من قوانين الوراثة قانون التخلب في الصفات الموروثة ، وقانون بي في صورة مستكنه قابلة الانتقال إلىالفروع الوراثة الحاصة غير المباشرة ؛ أما قانون التغلب في الصفات الموروثة فيقرو أنه أو من الوراثة أنواع غريبة تظهر في بادئ قد يحدث في تكوين الطفل أن تتفلب الرأى شاذة ، عادج عي الأوضاع المألوقه ، صفات أحداً بويه على صفات الآب الآخل إ فتستكن الصفات المغلوبة وتختني مظاهرها حتى ليخيل إلينا عدم وجودها ، مع أنها أيكون فيهذه الحالة موجودة مستكنة ، وآبة وجودها أنها قد تنتقل بطريق الوراثة إلى أولادالفرح المستكنة لديه، وأما قانون الوراثة الحاصة غير المباشرة أي الوراثة من الآجداد والجدات عن عنلف الدرجات فيوضح القانون السابق ويكله إذ يقرِر أنه قد ينتقل إلى الملفل بطريق الوراثة بعض صنات كانت ظاهرة في أحد أجداده أو إحدى جداته من جمة الآب ، أو من جمة الآم من الدرجة

الاولى، أو من الدرجات التالية لها ، ولم تكن ظاهرة في أصله المباشر ، فيخيل إلينا أنه تد ورثها من أجداده أوجداته، وأنهذه وراثة غير مباشرة ، والحقيقة أن "طفل لا وث هذه الصفات عن أصله البعيد ، ولا يعقل أن يكون قد ورثم هنه ، لأن هذا الأصل لم یکن له دخل فی تیکوینه ، و إنما برنها عن أصله المباشر نفسه الذي خلق من مائه. وذلك أن هذه الصفات مع عدم ظهورها في الأصل المباشر كانت موجودة قدم

والمبية التفايل؛ والكنها عند التأمل المميق يتبين أنها تخضع للقوانين نفسها التي يخضع لما غيرها من الأنواع الوراثية العادية ، وتنبعث عن العوامل نفسها التي تنبعث عما هذه الآنواع. ومن ذلك ما يسمونه والوراثة المتحدة الازمنة . . وذلك أنه قد يظهر عند الأصل في مرحلة ما من مراحل حياته صفة عارضة جسمية ، أو نفسية ، ثم تظهر هذه الصفة نفسها عند الفرح حينها يبلغ السن التي ظهرت فها عند أصله ، مع أنها لم تسكن مرجودة عند الآصل في الوقت الذي علقت فيه الام بالفرع ، ويبدو هذا النوع على

الاخس في صفات الأمراض رالعاهات . وقد سجل له الباحارن هدة أمثلة راقعية ، منها أن بعض الأفراد قد أصيبوا بالعمى أو بالصم لاسباب غير معلق، بعدأن يلغوا سنا معينة ، وأن بعض أولادهم قد أصيبوا بالعامة نفسها حينها بأخوا هذه أأسن ، مع أنهم في وقت العلوق بهم لم تسكن أصولهم مصابة بشيء •ن ذلك . ولمكن هذا النوع نفه ، مع غرابته رخفاء أسبابه فالظاهر ، مِعتْدُد في الواقع على الدعائم نفسها التي تعبِّمد علما الظواهر المادية في الورائة ﴿ وَتَفْدِيرُ خلك أن الأصل في مال هذه الاحوال كانت خلك أن الأصل في من مسه ، و على المعلى الماء المعلى الماء المعلى الماء المعلى ا جسمية خاصة ينجم نها يعق فكوة ما فقه البصر أو السبع ، وأن هذه الأوصاع و تلك الا يتعدادات التي كانت كامنة في الأصل انتقلت إلى الفرح في المسادة الحيوية "تي تألفت منها أجزاؤه ، وترنب على انتقالما بطريق الوراثة ظهور المادة لديه في الميقات الذي الذي يحدد ما ورئه في تكوين جسمه وجهازه العصى . ـ وهذه الحالات تبين انسا خطر الوراثة ودقة قوانينها ، وأن ويلاتها تحيق بكثير ،ن الناس من حيث لايشعر و ن .

> مسذا ، وقد نطن العرب في الجساءاية إلى حفائق لوراثة ، وقوانينها ، وحرصوا

على الإفادة منها في شئون الزوج، وصلة الرجال بالنساء ، وإنجاب الأولاد ، وثبوت النسب ، ونبغ لديهم كثير من الحرا. ني ظو 'هرها ، ووجوه تطبيقها .

فن ذلك أن معظم عشائرهم كانت تـكره الزواج من القريبات الما أدشدتهم إليه خبراتهم في شئون الوراثة من أن ذراج الرجل بغريبته ينتج نسلا صاوياً (١) صعيف الجسم والعقل ، وفي هذا يقول شاهرهم : تجاوزت بنت الم وهي حبيبة

عاف أن يضوى على سليل ر ويقول الآخو:

فليس بناج من صوى وستم ويقول الآخر :

ألا فني فال العلي جمه

ليس أبوه بابن عم امــه وتتفق آراؤهم هذه مع ما ظهر المحدثين من قوانين الوراثة ، وذلك أن الزوجين إذا كانا من أسرة واحدة انتقل إلى أولادهما بطريق الوراثة جميع الصفات الوواثية السيئة التي نختص بها أسرتهما لوجودها في الأصلين

(۱) منوی الوقد يضوی منوی من باب تعب إذا منر جسه وهزل ، والمنوى المزال ه وأضواه غيره أي تسبب في مزاله وضعه .

مما ظاهرة أو مستسكنة ؛ على حين أنهما إذا كانا من أسرتين مختلفتين فإنه يندرأن يتحدا في صفة وراثية سيئة ، بل تكون سفاتهما الوراثية متنوعة في العادة . فيقا بل نواحي الضعف في أحدهما نواح قوية في الآخر ، فيحدث بذلك التعادل فيما ينتقسل عنهما إلى أولادهما بطريق الوراثة ، فينشأ هؤلاء الأولاد متوازني الصفات ، معتداين في نواحيم متوازني الصفات ، معتداين في نواحيم الجسمية ، والعقلية ، والحلقية .

ومن مظاهر خـبرة العرب في الجاهليـة بحقائق الوراثة وحرصهم على الإفادة منها ، أن بعض م كان بلجيء زوجته إلى ما اشتهرت تسميته بالاسقبطاع ، وقد شرحت أم المؤمنين السيدة عائشة رضى أق عنها نظام الاستبضاح فيما أخرجه عنها البخاري موقوفا إذ تقول عنه كان الرجل يقول لامرأته إذا طهرت. من طمثها (حيضها ) أرسلي إلى فلان فاستبصعي منه ، ويعتزلها زوجها ولا يمسها ، حتى يتبين حملها من ذلك الرجـل الذي تستبضع منه ، فإذا تبين حملها أصابهازوجها، إذا أحب رإنما يغمل ذلك رغبة في نجابة الولد، (١) ويظهر من هذا النص أن هذا كان يتم برغبة الزوج بل بأمره ، وأنه كان يفعل ذلك حرصا على نجابة الولد ، وأن هذا الولد كان يمتبر ولدا للزوج الشرعى، لاللعظيم الذي جا. من صلبه (١) صحيح البخارى في باب من قال لا ذكاح إلا بولى.

( · ) للرحم السابق نفسه .

وأن هـذا العظيم كار يُمتّبر بجرد أداة استخدمت لإنجابه

وكان العرب في الجاهلية بلجئون إلى الخبرا. منهم في شئون لوراثة لتحقيق نسب الولد ف الحالات التي لا تـكون ثمـة دلالة أخرى على نسبه ، أو في حالة الشك في فسبه ، كما فلجأ نحن في الوقت الحاضر في مثل هذه الحالات إلى فحص فصيلة الدم ، وأكثر حالات التجائهم إلى ذلك كانت في صدد أولاد البغايا ، رقد أشارت إلى ذلك السيدة عائشة أم المؤمنين رضى اقه عنها فيما أخرجه عنها البخاري مُوقُّونًا إذْ تَشْدُولَ : ﴿ كَانَ يَجْتُمُعُ النَّاسُ الكشيرون فيدخلون على المرأة لا تمتنع بمن جامه ، وهن البفايا ، وكن ينصبن على بيوتهن وایات تیکون علما ، فن ارادهن دخل علمین فإذا حملت لرحىداهن ووضعت حملها جموا لها ودعوا الفافية ، ثم ألحقوا ولدها بالذي یرون فالتاط به ، و دعی ابنه لا یمتنع من ذلك ، (١) والقافة م الحبرا. في فن ، القيافة ، وهو فن كان منتشراً عند العرب في الجاهلية يستطيم الراسخون فيمه أن يعرفوا الاصل الذي أمحرر الولد من مأنه من طريق الشكل الخارجي لشكوين أعضائه ولون بشرته وما إلىذلك ، وفقا لقوانين الوراثة ، والقافة أيضا الذين يعرفون آثار الاقدام ويعرفون

أصحابها منها ، راملهم كانوا ببحثون كذلك من آثار الا قدام التي كان أصحابها يختلفون وله البخى ليعرفوهم تمهيداً لإلحاق الوقد بأحده ولهمل حددا كان من بين الامور التي كانت تدعو من يغشون منازل المومسات إلى أن يحروا أطراف مآزوهم ورا هم لتطمس آثار لأن يلتحق بنسهم من لا يكونوا عرضة أمر المظلمة كاكانوا يسمونها؛ لأن سفلة الناس وسوقتهم كانوا يختلفون إلى البغى في الظلام وسوقتهم كانوا يختلفون إلى البغى في الظلام يحرون أطراف مآزرهم ورا هم ، والذلك كان من جواسع كلهم في المدح : و فلان من جواسع كلهم في المدح : و فلان

• • ¢

وقد أقر الإسلام قوانين الوراثة ، وحت الناس على الإفادة من خيرانها ، واتقاء شرورها وفي هذا يقول عليه السلام : د إياكم وخضراء الدمن ؟ قال : المرأة الحسناء في المنبعة السوه ، ويقول : د المرأة الحسناء في المنبعة السوه ، ويقول : د تنكح المرأة الاربع لما لها ولحسبها ولجالها ولدينها . فاظفر بذات الدين تربت يداك ، وحبب الإسلام الزواج بغير القريبات لاتقاء وحبب الإسلام الزواج بغير القريبات لاتقاء الأضراد الوراثية السابق ذكره! . وفي هذا يقول عليه السلام : د اغتربوا لا تصووا ، يقول عليه السلام : د اغتربوا لا تصووا ، أي تزرجوا بضير قريبانكم لأن زواجكم بالقريبات يصنوى نسلم أي يضعفه و يجعله بالقريبات يصنوى نسلم أي يصنون أي يصنو

هزيلا، وروى عن عمرين الخطاب أنه قال: ويابني السائب قدضويتم فانسكحوا في الغرائب، ومرعمر على قوم من قريش صغار الآجسام فقال: ما لسكم صغرتم؟ ا قالوا: قرابة أمها تنا من آباتنا. قال: صدقتم.

وكان الرسول عليه السلام يرتاح لآراء الحبراء في الورائة ، وذوى الفراسة في شتونها . يروى أن زيد بن حارثة كان نائما مع ابنه أسامة تحت غطاء واحدام يظهر منه إلا أقدامهما فير عليهما خبير في الوراثة ، ووقع نظره على أقدامهما ، فقال إن صاحب هذه الاقدام ، مشيرا إلى أقدام زيد لا بد أن يكون أ با هذه الاقدام الآخرى ، وكان ذلك بحضرة الرسول مقولته وصدق عليه السلام ، فاراح الرسول لمقولته وصدق فراسته ، وخبرته في شئون الوراثة .

وأما فيا يتملق بثبوت النسب؛ فإن الإسلام لم يربطه بمظاهر الوراثة ، وآراء الحسبراء في شئونها ، وإنما أقامه على قواعد حكيمة تكفل استقبرار الآسرة ، وتبعدها عن الشبات ومظان الفئنة والريبة ، وتحمى أمراض نسائها ؛ فقرر أن و الولد الفواش ، وهذا أص حديث شريف ) أى إن الولد الذي يحى من فراش محيس مشروع يلحق أسبه بالزوج صاحب همذا الفراش بدون خاجة إلى اعترافه به اعترافا صريحا ، و بقطع حاجة إلى اعترافه به اعترافا صريحا ، و بقطع النظر هن مبلغ شبه به من الناحية





# بقظة التفكيرالأوثربق على جيوت ابن مشر للأستاذ مخررج ب البيوي

الفلسفة أسلوب ومنهج قبل أن تمكون معارفوكليات ، فذو الفلسفة حميق الفكرة بادح التحليل يسر الاغوار، ويرصد الابعاد والأطوال ، لذلك كان أصحاب الفلسفة عن عارسون الادب على جانب قوى من البصيرة والنفاذ. يصدرون عن أصالة حية. ويتجهون بأفكارهما لخصبة وجهات..ديدة صائبة ، وقدأ أورثوا الآدب في شتى فنونه الختلفة من مة لة وقصة ، ورسالة ، وماحمة ، وقصيدة دسامة قوية حية فوجهوا الآدباء الحلص إلى العمق والإحاطة ، والاستشفاف ، والاحتكام إلى موازين دقيقة في المقدمات والنتانج ، أما الفلاسفة الأدباء بمن رزقوا روح منان وعقل الحكيم ، فقد جارت كتا باتهم نمطا وفيرا من الإبداع. فقالات (بيكون) الأدبية تجمع بين العمق الفلسني، والحيال الآدبي جما رائما یدهش القاری<sup>۳</sup> در بروعه ۱ و آسلوب فو لتیر ذو سمر رائع لايقاوم ؛ لأن الفلسفة الصائبة تحيط به من أقطاره وتوطىء له الدعائم والأسناد، ولولا نصيب ويلز من الفله لمة

ما افتعد ذروة الآدب في تاريخ انجلترا المعاصر ومهما وجد لدى كتاب أوروا في هصور النهضة من دسامة وقوة فمرجمه إلى تعاطى الفلسفة ، والصدور عنها فيها يقناولون من بحوث الما لذاك لا نكون مبالفين حين نجزم بأن أسلوب الفلسفة في البحث تدر أكسب الأدب قوة حية جعلت وجاله زهماء نهضات وأصحاب دعوات اومن قل فصيبه عنها فهو وأصحاب دعوات اومن قل فصيبه عنها فهو وارتفاع تحليق ا

وحين نرصد مهاب الفلسفة على أوربا في افتتاح عصرالناضة ، نجمد ابنرشد صاحب الصوت الميلجل في إيقاظ الاسماع ، وتنبيه الفافلين إلى أساليب الفسفة ، ومناهجها في البحث والدراسة ، ثم يأخذنا العجب كل العجب إذ نرى هذا الفيلسوف الاندلسي الم. لم لا يجله حواربيه في أبناء لغته ودينه من المشارقة ، ولكنه يجدم في اليهود من أطباء وأحبار وفي المسحيين من أباطرة وأساتذة وكهنة ، وهدؤلاء هم الذين نقسلوا كتبه وشروحه

وترجوا أفكاره وبحسوئه أ فهدتهم إلى مفاتيح الثروة الفكرية الحالدة وأصبحوا بها أغنياء مترفين ا

قدر على ابن رشد أن يأتى بمد الغزالي . ليرى نجاحه الساحق في حدم الفلسفة بالمشرق حيث حاربها أبوحامد محاربة مكنسحة ظافرة حاربها بأسلحتها لمنطقية بعيدأن خرها ووقف على ما ظنه مقاتل مبيدة ، وبد قسم الفلاسفة إلى طوائف عنلفة ، فطائفة جحدت الصائع وقالت بقدم العالم ، وطائنة أ نكرت البعث رما يعقبه من ثواب رعقاب ، وآخرون توغلوا في دراحة الرياضيات والطبيعيات والمنطقيات والإلميات، فأصابوم ذوأ خطئوا مرات ا وقد اختبط الحطأ لديهم بالصواب **اختلاطا** لا يشمر غير التخبط والارتكاس ثم مضى ينقض براهين الفلاسفة بأمثالها مستعينا بالآقيسة والحبجالعقلية تارة ، وبالأدلة الشرعية من نصوص قرآنية، وأحاديث نبولة تارة أخرى . ناهجا نهمج علما. الكلام في الرد والتوهين ، وأعلن في النهاية فقدان الثقة بأقيسة المنطق وبراهين الفسلسفة ورأى فى التصوف منجاة الحائر ، وملجأ المسترشد ، إذ يدوك به من الاطمئنان النفسى م لا هدوك بالحجج والاقيسة :

وكان تصوف الغزالى قد وقا معتدلا بعيداً عن مقالاة النظربين من ذوى الشطحات

وقريباً من منهج الصحابة في الزهدوالحشوع والتواضع فوانق أهواء الناس لعهدم . فاعتنقوه عن إخلاص ورغبة ، و نمروا منالفلسفة نفووآ جعلها مدعاة الزندقة وياب الإلحاد وقد حاول اين وشد أن يعيد الفلسفة مقامها لدى المسلين بعد أن تساقطت مترنحة تحت ضربات الغزالى فألف كتابه تهافت النهافت يرد به على كتاب الغزالي الشهير ثهافت الفلاسفة ، وقد قال في مقدمته : ه إن تعرض أنى حامد إلى مال هذه الأشياء عنى هذأ النحو لا يليق بمثله لاته لا يخلو من أحد أمرين : إما أنه فهم هذه الأشهاء على حقائفها ثم سامها على غير وجوتها وهذا فَعَلَ الْأَشْرَارِ ، وإما أنه لم يفهمها على حقيقتها فتعرض الفول فيها لم يمط به علما وحددًا من فعل الجهال ، والرجل يجل عندما عن هذين الوصفين ، ولكن لابدالجواد من كبوة ، ثم مضى ينافش أبا حامد في كل ما تعرض له ١ ولكن كتاب ابن رشد عن الغزالي لم بعد من يقرؤه في الشرق ، وظلت آوا. الغوالي في الفلسفة راسخة لا تتزعزع 1 حتى مطلع القرن العشرين إذ نقل الاستاذ قرح انطون فلسفة ابن وشد إلى قراء "مرب مترجمة عن ( وينان ) ! فبدأ الفيلسوف الأبدلسي يأخذ مكانه لدى أبنا. لغته ودينه 1 أما أثره البعيد فى التفكير الأررى بعامة منذ فارق الحياة

فهو ما تحاول أن تجلوه في هذه الساور المرى كيف دق الاجراس المرنة في عالم نائم غافل فلفظت المضاجع على رناته المجلجلة جنوب النائمين ا

لقد جاء دور ابن رشد في الممترك الفلسني بعد أن تقدمه فىالشرق أفذاذ نوابغ من أمثال الكندى وان سينا والفاراني وإخران الصفاء عن أسهموا في البناء الفلسني إسهاماً تردد صداه في كل مكان حتى وصل إلى الانداس فأنشج بها فلاسمة حكا. من أمثال: ابن ماجه وابن طفيل وابن زمر وكأن الأقداب قد جملت ابن رشد خاتمة هؤلاء ليستطيع أن يقرأ ماكتبه سابقوه قراءة الفاحص النافد ثم يضع النتائج النهائية لدراسته المتأملة! وهر بمد صاحب ذمن السنى بميد المطارح ، وقد عثنق أوسطو عشقا تمكن من نفسه وسيطر على نزعاته حتى جده المثل الأعلى للفكر في الحياة بل ارتقى به من الحدود البشرة إلى أن صار في اعتباره المفكر أَنْزِلْهُمْ ، وقد قال هنه في مقدمة كتابه : ( عن الطبيعيات إنه أعقل أهل اليونان وراضع علوم المنطق والطبيعيات وما وراء الطبيعة إذ أن جميع من أثرا بعده من الفلاسفة لم يستطيعوا أرب يزيدوا شيئا عما وضع أر أن ينقدوا قضية وصل إلها ) ثم قال : و فلا ريب في أن اجتماع هذا العلم

فى إنسان واحد أر عجيب يوجب تسميته مذكا إلهيا لابشراً ولذلك كان القدما. يسمونه أدسطو الإلهي ، ا

وقد دنمه هذا النقدير البالغ إلى شرح أكثر ماكتب أرسطومن المؤلفات شروحا مختلفة منها الوجلز والمتنوسط والمبسوط ء وإذا كان ابن سبنا قد خالف أرسطو في كشير من فضاياه فإن ابن رشد قد هاجم ما عورض به وأصبح في نظر الشاويخ الفاسيق الشارح الأكبر لفياسوف اليوناني ، و أمرض إلى من كثيرة من لحاجات العامة حتى أني إلى غير مرطنه ، رطرد من المسجد رحين أمه للسلاة ، و لكنه لم يتخل عن منهجه الفلسني بل شغل وقته بالشرح والدراسة حتى هيأت له الاسباب من نقل شروحه وآرائه إلى اللاتينية ؛ لتسكون مصباحاً هادياً ينير الدراسات الفاسفية . ويبرز أرسطو فی و منسع جدید !

ولا يمكننا أن نصدد أثر ابن رشد في إنهاض فسكر الفلسنى بأوربا إلا حين فعرف حال الفلسفة في القررن الوسطى قبل ابن وشد فقد تأكدلدى بعض الأفهام أن الفكر الاغربي قد زحف إلى أوربا الغربية مع الزحف الروماني وأن العرب بنا. على ذلك لم يعتبفوا شيئا ذا بال إلى الفلسفة فلك لم يعتبفوا شيئا ذا بال إلى الفلسفة

الإغريقية إذ أن ترجات ابن رشد وشروحه لم نأت مجديد حين نقلت إلى اللانينية ، بل كانت نسخا مكررة للذائع المثهر ، وهـذا خطأ ظالم مدرض ، لأن الباحث في تاريخ أوربا خسسلان العصر الوسيط يرى أن الكتيسة كانت تدرس الفلسفة الأغسريقية من خيلال المعتقدات المسيحية فهي مدور بها في مجال العقيدة لتؤيد الديها من نصوص حتى ليخيل لفارى مذه الفلسفة أن أرسطو وأفلاطون وأضرابهماقد برجدوا بعدالمسبح ليؤيدوا تعاليمه ويجروا بي فلمكه ، وقد حظر البحث عن أى حـل من الحلول الفكرية لايلاتم النصوص ولايسير درآ اهآ شيرا بضيرات و إذا كل، الفيلسوف (سانت أرجوستان) قد فطن إلى التناقض الصريح بهن مسأثل الفلسفة الاغريقية والديرا اسيحي فإنه لم يعلن ذلك صريحا ﴾ ارتآه بل جسل يوفق بين الآراء في أسلوب متسكلف ينادى بالافتعال وكان خيرًا له أن يملن أن الفاحقة الإغريقية شي. آخر غير تعالم المسيح ا بل إن المسيح لن يكون صاحب رسالة كبيرة إذاكان جميع ما أنَّى به موافقًا لمنا سبق أن حكم به أوسطو وأغلاطون وإذا كانت الفاسفة الإغريقية تسير على مذا الوضع الكفسى فإن شروح این رشید وأضرابه لها قد فاجأت أوریا

بالطريف! ودفعت بالآنظار المتطلعة إلى أفق جنديد.

وقد منيت الفلسفة الإسلامية بإضطهاد البر من الرأى الغربي المام ، إذ تواطأ أكثر الباحثين على أنها فقل و ترديد لفلسفة الإغربي فهم يرددون ما عبر عنه (الفريد جيوم) في توات الإسلام حين قال : « إن الشعوب الناطقة بالمناد لم تفعل شيئا أكثر من أنها استولت على الفلسفة الريانية التي كانت شائمة بين المسيحين من أهل سوريا والمثقفين من أهدل حران والوثفيين ، أضافت إليها بعض صاصر استمدتها ومن فارش إو الهند وإن من الحق أن نرد الفلسفة العربية في مادتها وصووتها وغايتها إلى حضارة البلاد التي غزاها العرب وأن نعتبر الفلسفة اليونانية المعين الذي استقوا منه مذهبهم ،

وقريب منه قول (أرنست دينان): دو من عائب القدر أن هدذا الجنس السامى الذى استطاع أن يطبع ما ابتدعه من الآديان بطابع القوة فى أسمى درجاتها لم يئس أدنى بحث فلسنى خاص وماكا من الفلسفة قط عند الساميين إلا اقتباساً صرفا جدياً وتقليداً للفلسفة اليونافية 11 ء .

إلى أمثال هذين الرأبين لعشرات الباحثين

مما تغیض به صفحات القوم ، درن إنصاف وتمقيق ، والردعليها واضح صريح لايعستف بالباحث في شماب وعرة منقطمة تكشفها الأشواك والصخور ، بل يدعو. إلى قراءة ما أنتجه فلاسفة الإسلام حين تمسكوا بحرية الفكر "تى دعا إلها القرآن و نأو ا عن الثقليد الفاضح الذي عابه الإسلام فناقشوا في علم الكلام ما يتعلق بالأزل والأبد وحرية الإرادة وأفمال العباد وقسدرة الله ، مناقشة تعتمد على الدليل العقلي اعتباداً أساسياً فإذا استندت إلى النص فذلك استداس لااستدلال وقمه انتقلت مؤلفات أرسطو وأفلاطون إلى الأودبيين محاطة بالفكرة الإسلام والفاراني وابن رشد ا وجذه الشروح كَطَلَ العالم الأورى على نمط جديد غير مالوف ا واسقيقظ منسبانه ايري موقفين متضاربين: موقف المكتيسة حين تجمل العقيدة المسيحية مبدأ لـكل محث فلسني ، وموقف غلاسـفة الإسلام حين بمتكون إلى المنطق بمججه وأقيسته بجرداً عن كل فكر سابق ١١ هـذا الموقف الجرىء قد دفع بالفلسفة الإغريقية دفعة جمديدة إذ طرد عنها شبح المكنيسة وأصبحت بشروح العرب ذات اتجاء جد ۱ ۱ همان كأن من الفلاسفة الإسلاميين من خالفوا المرود في بعض الأصول نذلك شيء طبيعي

لا بدأن يتمخض عنه اختـلاف العقول ، وتباين النظرات ، وهو بمنا يشير إلى الحرية التامة حين نـكـتسح القيود والأسوار .

نستطيع بعد هذه الإلمامة أن نتابع تأثير ابن رشد في أوربا الغربية ، فلرى أنه برغم قلة تأثيره في المشرق أو فقـدان تأثيره علي وجه التحديد إذ ذاك ، قدد نال أكبر شهرة هند الهود باعتباره شارحا لكت أرسطو فكانت شروحه تنقل إلى اللاتينية على أنها نصوص يقينية ، و ن أشهر مقدد به معاصره الشهاير (يوسي بن سيمون) إذ بذل أكبر جهد في إنشاء مدرسة رشدية ونقل شروحه إلى المبرية واللاتينية ، غير أننا نرى ( باريس) وبشروح المفكرين من أمشال أي تيزينا وفرحياة إن رشيد تتأثر بالمناهج المريية إذْ تصبح مركزاً للفلسفة المدرسسية ثم تمتد بها الأيام فتصبح فرمطلع القرن الثالث عشر حومة جدل فلسني ينهج نهج المسلمين، ويصل صداء إلى الدوائر الكنسية فتصدر قرارانها بتحريم النرجمات العربية والاكتفاء بالترجمات القديمة ، رمعني ذلك أرب تدور الفلسفة الارسطالية في نطاق المسيحية من جديد ا وأن تبتمله شروح العسرب ذات الفكر الاستقلالي والطابع الحو الفريد.

وكان من المصادقات أن يقبوا فردريك الناني امبراطورية صقلية سنة ١٢١٥ ، ومبع اشتراكه في بعض الحلات الصليبية إلى الشرق

نقد كان عدورًا من صفوف الأسدقاء .. إن جاز هذا التعبير ـ نقد اتصف بصفات رائمة قل أن تجتمع في إنسان نهو يجيد ست لغات وينظم الشمر، ويعجب بفنون التصوير والنحت والموسيق ويؤلف في علوم الحيوان والطير ويشنذ عن تقاليد الكنيسة فيميل إلى التسامح الديني ومجمع في بلاطه اليهودي والمسيحي والمسلم، وقد عشق الشرق فعاش عيشة رجاله يشكلم العربية ، ويناقش مفكري العرب وينأى عن النعصب في جرأة وثورة ب وكان شديد الإعجاب بفلاسفة المسلمين الذنن يقرأ كتهم في لغتها العربية ، ويظهر عطفاً كبيرا على أــاليبهم في البحث والتفكير حتى تشيع لاكثر ما نا وا به من معتقدات عما اضطر (البابا) إلى تسكفيره وإعلان مروقة ، وقد أسس في سنة ١٧٢٤ جامعة (نابولی) وجعل مهمتها الاساسیة أن تدفع العار العربي إن أوريا فوضعت المترجات على يد أساتذتها من العربية إلى اللاتينية وانتدب بعض أسائذتها إلى زيارة طليطله سنة ١٢١٧ لنقل شروح ( ابن وشد ) على كتب أرسطو وترجتها .

وقد قام الآساتذة الموفدون برسالتهم وأعانهم على تحقيقها نفر من أحبار اليهود من تتلذوا على آثار ابن رشد وهتفوا بغلسفته .

وقد عقد الاستاذديلا عن أثر الفلسفة الانجليزى فصلا طويلا عن أثر الفلسفة المربية في الدرسة اللانينية بكتابه الدمير ( الفكر العربي ومكانه في التاريخ ) ، ترجمة ( الدكتور عام حسان ) تحدث فيه عن أثر الفلسفة الرشدية وأطوار تأثيرها حديثا مسلسلا يؤرخ خطوات هذا التأثير على مدى الاحقاب المتتالية حتى ينتهى بها إلى وضعها الراهن في الفاسقة الحمديثة ، فيذكر أن القرن الله لث عشر قد أكمل ترجمات آثار ابن رشد ) الفلسفية إلى اللانينية جميعها .

وقد ذاعت على أيدى مؤيديه ومعادضيه جميعا، فالمؤيدون ببسطون بماولون تفنيد آرائه بعدد أن ببسطوها بسطا واضحاً فقشتهر وتذيع، بل أن أحد هؤلاء المعارضين يصطر إلى نقل كتاب (تهانت الفلسفة) الفزالى عاولا أن يفحم به آراء (ابن وشد) وكانه يعتصم بالافكار الإسلامية حين أعوزه أن يثبت الرجل الكبير ا

وقد النفت الاستاذ دیلاس اولیری إلی نقطه عجیبه حقا حین قال ص ۲۹۳ ترجمه الدکتور حسان : و کان نمه حداً فاصلا بهن این دشد الشارح الذی عومل باحترام کبیر کشارح لنصوص أوسطو و بهن

ابن رشد الفيلسوف الذي كانوا يعتبرونه ملحداً وتبدو المسألة كالوكان ثمة سياسة متممدة للوصول إلى أوسطو عن طربق النضحية بالشراح العرب،

ومعنى هسندا أن شروح ابن رشد على أرسطو مقبولة لآنها فى وجهة نظرهم تمثل الفيلسوف الميري ، أما آواؤه الحاصه فرفوضة لآنها تمثل الفيلسوف العربي ، وهمذا الفهم على غضاضته الحلقية ودلالته النفسية عنطى. مصحك ، لآن شروح ابن رشد لا تمثل أرسطو وحده ولكنها أبن رشد ، والفرق بعيد بينها وبين الترجمة ، إذ أن الترجمة نفل خالص، أما الشرح فتفسير وتحليل وتعليل ، وكثيراً علمهم الشارح أقوال غيره من وجهة نظره ما يفهم الشارح أقوال غيره من وجهة نظره فهو ذو شخصية واضحة منفصلة في التصور والإدراك والتعليل ١١

فالذين يحـ ترمون ابن رشد الشارح بحجة أنهم يبحثون عن أرسطو قبل كل شيء قـد أخطأهم السبيل ، وهم في حاجة إلى من يقول لهم لقد فرض عليه كم الشارح نفسه مفكراً وفيلسونا وهذا ما تحذرون ! ا

أما إذا كانت هناك سياسة متعمدة الوصول إلى أرسطو عن طريق التضحية بالشراح العرب فإن هذه السياسة لم تتحقى على وجها المنشود لآن هؤلاء الباحثين عن

أرسطو لم يتح لهم أن يجدوه عن غير طريق العرب احتى نهم حين عثروا بعد ذلك على النصوص الآغريقية لأولى في المتها اليونانية لم يستطيعوا فهمها إلا بالشروح العربية مقارنة وتحليلا إلى أن مصت مدة طويلة فهما فهمت فيها هذه النصوص الآغريقية فهما تنوسي معسه ما ساعد على توضيح من شروح إبن رشد ا

\* \* \*

والذين يتحدثون عن أثر الأنداس في اليقظة الأوربية في غير بجال الفلسفة من الجالات الحضارية والفنية لايوجهون معوبة كبهرة في توضيح دورها الكبير حيث تبدو الحقائن سافرة غـير ملتبــة ، ولكنهم الحين يتحدثون عن أثر الأندلس فى بحال الفلسفة يجدون من يلبسون عليهم القول متمللين بأن قصارى جهد . فلاسفة الإسلام أنهم تراجمة ناقلون ، أو شراح مفسرون أو هم يتعمدون إخفاء ما يعرفونه من الحقائق في فلسفة الإسمالام إذ أن أسلوب مفكريه في البحث الفلسني قد تميز في علم السكلام تميزاً يصعب إنسكاره ، فهو إسلاى الوجمة والروح والمشرب ، وإن اصطنع سبيل الفلسفة في البرهنسة والاستلال فذلك بمنا يمس الشكل الحارجي فى ترتيب الجدل ومسافه .

أما حقائفه الجوهرية فإسلامية خالصة جاء بها دين يرتكز على العقل و يدعو إلى الحربة والتضكير في ملكوت الدمو ت والآوض ، وقداستطاع الآستاذ (ت ، ج ، ديور) مؤلف تاريخ الفلسفة في الإسلام أن ينصف السلين بعض الإنصاف حين تعرض لتحديد ما سماء فعنل المسلين على الفلسفة النصرانيسة في العصور الوسطى فقال في ص ٢٨٦ نقلا عن ترجمة الدكتور أبي ويدة :

وأما أهم أثر المرب فهو أن النصاوى بعد قراءتهم لمؤلفات العرب ولا سيا ابن وشد صادوا يرون في نظريات أرسطو وأيا عاما فاعتبروها الحقيقة العليا ، ولم يكن بد من والفلسفة أو إلى إحراج بيهما بل كاد يؤدى المقائد الكنسية وإذن فقد كان تأثير الفلسفة الإسلامية على تطور المقائد المكنسية في المصور الوسطى حافراً من ناحية تأثير الفلسفة لم يستطيعا أن يسيرا في العالم والفلسفة لم يستطيعا أن يسيرا في العالم النصرائي مستقاين كل هلي جادته لا يتعرض النصرائي مستقاين كل هلي جادته لا يتعرض المساحية كما قد حدث عند مفكرى الإسدام أن علوم المقائد النصرائية كانت في القرون الموائد النصرائية كانت في القرون الأولى من نشوتها قد أفرطت في أخذ الفلسفة المؤلى من نشوتها قد أفرط المؤلى المؤل

اليرنانية حتى أصبح الانفصال بين الدين والفاسفة عبر ممكن بل كانت تستطيع فوق هذا أن تهضم أشياء قليلة أخرى وكان هضم الفلسفة اليونانية أسهل على العقائدالإسلامية البسيطة الني ليس فيها كثير من الآراء الفلسفية منه على العقائد النصرانية المركبة بمنافيها من فلسفة من الخيه.

ومكذا كان انتشار الفلسفة الإغريقية على يد العرب ترجة وشرحا وتعليقا تميداً لقيام النهضة في النصف الآخير من القرن الخيد مس عشر إذ بدأت الفلسفة تؤتى تمارها فتوجه المقل الآوربي توجيها جديدا يستقلا المسكر ، وشعور الإنسار الشخصية واقتسداره على التفكير الذا ي مستقلا عن عيره ، وقد ذهب في هذه الحرية الى أبعد مدى حتى تصدى لفلسفة أرسطو نفسها فنقدها وكشف عن تلومها ا واهتدى الى فلسفة حديثه أنتجت مفكرين قادة وفلاسفة مصلحين ، وانتقلت بعنوابطها وأهدافها إلى الآدب الخالص فبسطت آفاقه وعمقت بحراه ، وجعفته وابد تأمل دقيق وتحليل نافذ كشاف .

محمر رجب البيومى المدرس الآول بدار المعلمات بالفيوم

## انبحاهات الثقافة في الشرق العربي للأستاذ محود فزج العقدة

ولا صبيل لتحصيل السعادة كالعلم ، بل
لا سبيل لها سواه ، لا كيف لا وهو المديزة
الظاهرة الإنسان على ما سواه حتى لقد جعله
القد حجة على ملاتكته في استخلاف الإنسان
في الارض كما قص علينا قبأ ذلك في كتابه إذ
يقول : و وإذ قال ربك للملائكة إنى جاعل
في الارض خليفة ، إلى قوله : قال يا آدم
أنبهم بأسماتهم فلما أنباهم بأسماتهم قال ألم
أقل لم إنى أهلم غيب السموات والاوض

( ) سورة القرم الآيات ٢٠ إلى ٢٧.

و بالهدى والعلم أرسل المرسلون ، وقام الدعاة والمرشدون ، ومضى على سنهم المسلمون . وقد خالط العلم في الفديم والحديث فنون من الجدليات والآرهام موه بها على الناس الحق أقوام يحادلون في الله بغير علم دلاهدى ولاكتاب منير، وإنه لمن أوجب الواجبات ولاكتاب منير، وإنه لمن أوجب الواجبات الحاجبات المحديدة الجدليات

والأومام عن ساحات العلم قبل أن تعصف

بالبقية البانية من عنول الناشئة ، أوأن تأتى

عليها لمنيان النار على الهشيم .

ومن الحق علينا لهسدا الشرق العربي أن لا نشغل ناشئته التي هي معلد الامل ومناط الرجا. إلا بمنا هو أشبه العلوم به ، وأوفقها له ، وأهداها إلى سبله ، وأبلغها تأثراً به ، وتأثيراً فيه . وأول ما يلنت النظر من ذلك أنه بحتمع دوحي المذاهب والمشارب ، المناقل والمشاعر ، ليس عنده من ساوى الشائل والمشاعر ، ليس عنده من الجنوح إلى المادة ، ولا الجموح مع الباطل ما عند غيره من هباد المسادة المعرفين ، وأسياع الباطل المفرطين ، وليس من خلقه أن يتخلى في سهولة ويسر عن هذه الشيم والمسكادم ، والمآثر والشائل التي توادئها والمسكادم ، والمآثر والشائل التي توادئها

عن آباته الميامين وأسلانه الماجدين ، وبهذا فستطيع أن نمود به تارة أخرى إلى أبحاد، الأولى يوم غمر الآفاق بباهر سناه الذي بدد الظلمات ، وبحا الجهالات ، ووصل ما انقطع بين الارض والسموات.

فهذا الشرق العربى محقاج منا دا تما لتستقيم له الحياة \_ إلى الإمداد والإسعاد بالغذاء الروحى الذي يغذو قلبه ، ويروى ظمأه ، ويذكى مشاعره ، ويجلو بصائره ، وينير له سبله إلى كل ما يصبو إليه بفطرته من مثل وما به ف اليه من غايات .

وليس سوى التعليم الدبق الخاص من غذاء ورى لهذه القلوب وتلك الأدواج ؛ وإن حرمانها من ذلك ، أو شى منه إنما هو كرمان الأرض الطيبة من الغيث ، أو الروض النضير من الطل ، أو السهاء الصافية من الضياء .

ولا نقصد بالتعليم الدينى ما مجرى بجرى الحفظ والتلقيق بلا تدبر ولا دعى ، وحاشا نا بعد ما عرفنا من آيات الله الحاثة على النظر والاحتبار ، والتأمل والادكار لمعرفة آيات الله في خلقه ، وسنته في كونه ، وآثار رحمته على هباده ، ومظاهر قدرته وإبداعه ، لفستكمل بذلك ديننا ، ونستتم به مقوما تنا ، ولذكون بعد ذلك أهلا للدعوة إلى الله على بصهرة وبينة ، وقادة للبشرية إلى سعادة الدنيا بصهرة وبينة ، وقادة للبشرية إلى سعادة الدنيا

والآخرة ؛ وكيف نفهم أن التعلم الدبني بجرد تمصيل وتلةين ، وكتاب الله لا يزال مدعونا إلى التأمل البعيد في ملسكوت السموات والأرض، والنظر السديد فيما خلق الله من شي. عثل قوله جل شأنه : د إن في خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار والفلك التي تجرى في البحر بمنا ينفع الناس وما أنزل الله من السهاء من ماء فأحيا به الأرض بعد موتها وبث فيها من كل داية وتصريف الرياح والسحاب المسخر بين السهاء والأرض لَآيِات لقسوم يعقلون (١) ، ويمثل قوله : <u>. أو</u> لم ينظروا فى ملسكوتالسموات الآوض وما خلق الله من شيء (٢) ، وبمثل قوله : و قل سيروا في الارض فانظروا كيف بدأ الحلق (٢) ، إلى أرب يحض على النظر في أحوال النفس، وما فها من عجائب الحلق إذ يقول : ﴿ وَفِي أَنْفُسِكُمْ أَفْلًا تَبْصُرُونَ (١) ع وإتى لارى أن الحض على إعمال النظر في دلائل وجود الله وتدرئه في هذه الآثار حض صريح على الآخذ بما يعين علما من شتى العلوم الكونية والعلبيمية ؛ بل أرى أن هذه النظرات الصادقات فيالله في كونه من من شواهد وآبات هي أبين تفسير لكتاب

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية ١٦٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف آية ١٨٠ .

<sup>(\*)</sup> سورة العنــكبوت آية ٢٠.

<sup>(8)</sup> سورة الذاريات آية ٢١ .

الله العظيم ، وأقوى برهان على أنه من حند الله رب العالمين ، وأعظم حاد بعده إلى مبدح الكائنات ، وفاطر الآرض والسموات .

وقة فى كل تحريكة وتسكينة فى الورى شاهد وفى كل شىء له آية تدل على أنه الواحد

و اقد سعت بمن أدرك الإمام الشيخ بحد عبده من شيوخ شيرخنا رحمهم اقد \_ أه عبده من شيوخ شيرخنا رحمهم اقد \_ أه منشيا عليه إذا ذكر أمامه اسم الله \_ جل شأنه \_ وذلك يوشك أن يكون مصداقا لقوله تعالى . إنما يخشى الله من حباده العلماء فإن سياق الآية يصير إلى أن العلم بآثار قدرة القدية دى إلى تلك الحال ؛ فإن هذا السياق هو قوله تعالى : . ألم تر أن اقد أنزل من السهاء ما . فأخر جنا به نمرات مختلفا ألوانها ، ومن المبال جدد بيض وحم \_ مختلف ألوانها ، ومن وغرابيب صود ومن الناس والدواب والأنمام مختلف ألوانه كذلك ... (1) .

أما ثانى ما يلفت النظر، وينبغى أن يكون موضع المناية والاعتمام فى هذا الشرق العربى فهو هسذه العلوم الطبيعية التى تفرضها علينا أسباب الحياة والسلامة، والقوة والمنعة فى بيئتنا الني ظاهرها المسرو الجدب، وباطنها

(۱) سورة ناطر آیة ۲۷ و ۲۸ .

اليسر والرخاء ، بل الأمل والرجاء ؛ فإن مظم كنوزها لايزال بكرالم يفتض، وعروسا لم يكتب لها الجلاء ، وباكتشاف هذه السكنوز بأيدينا ، واستخراجها بسواهدنا نستطيع أن نسمد في بلادنا كل شتى ، و نطعم كل جائع ، ونسد حاجة كل محتاج ؛ بل تستطييع ما هو أعلى من ذلك وأغلى ، وهو أن ندفع بوثبتنا العربية الناهضة إلى مكان الصدارة في العالمين ، كما كان ذلك شأننا يوم استخلفنا الله في الارض كما وعدنا في كتابه إذ يقول : . وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفهم في الأرض كا استخلف الذين من قبلهم ، ويوم جعل لنيا السناء والرفعة فيها مصداقا لبشارة نبيه صلى أنه عليه وسلم إذ يقول لبعض أصما به : ، بشر هذه الآمة بالسنا. والرفعة والتمكين في الأرض ، . فنحن إذن في أمس الحاجة إلى دراسات عملية بحثة بعمد الدراسات الروحية الحقة بوجه إليهاجميع شبابنا الاكفاء فى شئون استخراج الممادن ، واكتفاف المناجم ، وإدارة المصانع ، وصناعة الآلات ومن الظلم الفادح لمستقبل هذا الشرق العرى وهو لم تندمل جراحه بعد من آثار عالب الاستمار أن تصرف همم أبنائه ومواهبهم إلى أنواع من الدراسات الاجنبية فلسفية أو أدبية لا نتصل بقوميته ، ولا تتجاوب مع

#### اتِجاهات الثّقافة في الشرق العربي

944

مشاعره ، ولاتنمي من نسبائله ، ولا تمينه على الانتفاع بكنوزه وذعائره ، ولا تذكره بأبجاده ومآثره ، ولا تجعله في منعة عقلية أو ورحمة من حبائل الاستعار ومكايده ، وشراكه ومصايده . وإنى لاتساءل متعجبا ماوجه الحاجة إلى هذه الفلسفات الآجنبية ، أو مذاهب النقد الآوربية الىتلق بأوزارها وأثقالها علىكواهل مبادتنا الروحية وآدابنا العربية القومية ؟ وأى لغو وعبث بعد هذا نفن فيه أوقات أبنائنا وعفولهم ، ونعتيج فيه مواهبهم ، واستعداداتهم في زمن أصبح

تاریخ الاسم بکتب فیه بالایام لا بالا و ام، و بالشهور لا بالمصور ، وأصبحت القوة فيه أثرا منآثار الابتكار والاختراع ، ومظهرا من مظاهر الثراء والرشاء ، وأصبح فيه أمل الإنسانية في البقاء منوطا بالإيمان بمن بيده وحده أن يكف البشرية عن نفسها ، وبحول بين سكان|لارض وبين ختم ناريخها ، وطمس معالم الحياة فيها ١٤ وهو على ما يشاء قدير ٢

> محمود فرج العقدة المدرس مجامعة الأزعر

#### لسان حال اللغة العربية

مراتحقيقات كاميتور رعلوم ساري

وسعت كتاب الله لفظـــــا وغاية فكنف أضيق البوم عن وصف آلة أنا البحر في أحداثه الدر كامن

ومر أضاع ثراثًا من أبوته

وما صف عن آی به وعظات وتنسميق أسماء لمخترطات فهل سألوا الغواص عن صدفات حافظ إبراهم لم يستفد من سوام قدر ما فقدا أحد الزين

## نهضت العسالم الاستامي للدكتور محدم محنت رالقاضي

محضرتى وأناأكتب حدذا المقبال قصة وردت في كتاب كليلة ودمنة ، في باب الحامة والثملب ، ومالك الحرين .

ومؤدى هذه القصة : أن حمامة كانت تفرخ ف رأس شجرة ، حتى إذا كبر فراخها ، صار يأتيها تُملب فيقف في أصل الشجرة ، ثم يصبح حساب لتهديده ووعيده . بهما ويتوعدها لتلق إليه فراخها فتلقيها به خشية أن يصعد إليها فيأكل فراخها، ويأكلها هي أيضاً . وفي ذات يوم شكست إلى لمالك الحزين ما هي فيه ، فنصحها بألا تَلَقَ فَرَاخِهَا إِنَّ للثملب ، فإذا صعد إليها ، و لن يصعد أيَّدًا ، طارت هي ناجية بنفسها ، وخلفت فراخها للمُعلب ، و لن تخسر شيئًا ، ففراخها مأكولة هلي كل حال . فلما أخبر الثملب بمقالة مالك ، لم يستطع أن يصعد ، وأمنت الحامة ، وفراخها بقية أيام حياتها .

> هذا بعض ماورد في كتاب كليلة ودمنة ، وهو قول ينطبق على قصة العالم الإسلامي وصلته بالعالم الغسسريي الذى استغل المسلمين واستعمر بلادهم أكثر من قرن من الزمان.

الهد استغل الاوربيون العالم الإسلاى

وسخروه لمصالحهم المادية إلى أن أصبع حطاما، وهظاما نخرة ، حتى إذا ما هم برفع رأسه هددوه بالحديد والنسار والخراب والدمار .

وكان هدذا العالم الإسلامي يخشى سطوة العالم الغربى وحده وناره وبحسب ألف

وكان زعماء المسلمين المخلصين في حاجة إلى رأى مالك الحزين ليسكشف لهم عن حقيقة قوة الثملب الغربي ، ويقمعهم بأن هِذِهِ الْقُوفَ الْمِيْسَ سوى تهديدات لا تَصْر ولا تنفع .

وأنتظر العالم الإسلاى زمنا طويلا دون جدوى ، ولا طائل . إلى أن أعلن الرئيس العربي جمال عبد الناصر تأمم قناة السويس، وأعلن القرسان الثلاثة حرب بوو سميد سنة ١٩٥٦ وما صحبه ذلك من استيلاء مصر على القاعدة البريطانية ، وبذلك قطع ذبل الأسد البريطاني فولى هاربا إلى غير رجمة ، منسحباً من مصر ومر. \_ رزائه المروضة الفرنسية ، واللبؤة الإسرائيلية .

لقد كان هذا التاريخ نهاية عهد غامض، تكمنتفه الرهبة والفزع من ذلك الأسد الذي كانالاستمادالآوربي يخيف به الجانبالشرق من السكرة الآوشية عامسة ، والوطن المربي الإسلاى عاصة .

وكان هذا الثاريخ نفسه بداية عهد جديد المكشفت فيه حقيقة التهديدات الغربية فأصبحت سافرة العيان ، لا غموض فيها ولا لبس ، وانكشفت ألاحيب الاستعباد الغربى فلم تصبح لفزانى فظر الشرق ، ولامعجزة من عند الله .

فإلى هذا التاريخ كان الناس جميما يعتقدون أن تحت القبة الغربية شيخا باتما سره ، نافذا أمره في جميع منطقة اشرقين: الأوسط والاقصى وأن هذا الشيخ إذا قضى أسرا فإنما يقول لم كن فيكون .

وكانت هذه المقيدة راسخة فى عقول الناس كالطود الثابت ، تأخذ عليهم جميع تفكيرهم ثم تنتهى بهم إلى الياس القاتل .

وكان هذا الشيخ الغربي يعوذ نفسه تارة بالإنذارات الصارمة ، وتارة أخرى بتحركات الأساطيل في البحرين ، وثالثة بأزيز الطائرات في السياء الصافية في البلاد العربية و الإسلامية فترجف قلوب النساء و الإطفال، وتهتزعروش الأمراء و الملوك حدر الموت ، أو الحرمان أو ا

ولسكن حرب بور سعيد أثبت العالم الشرق عامة ، والعرى الإسلام عامة أن هذا

الشيخ كان رجلا صاحب دجل ، ونصاباً ذا حيل ، وأنه كان يركب الاسد ليخيف به الناس ، وهو أشد منهم خوفاورهبا ، ف اأن انقطع ذبل الاسد حتى هرب ملقياً بأصحابه في الرغام ، وما أن ظهرت الناس حقيقة قوتهم حتى بدءوا يتألبون عليهم دولة في إثر دولة وشعباً في إثر شعب .

فهذا الانجليزي إيدن الذي أسقط ألمانيا في الحرب العالمية الثانيسة قد لتي مصرحه السياسي على بد الرئيس العسرين جمال عبد الناصي

ومدا ديمول الذي كان له شرف احتلال المانيا في الحرب ذاتها ، فقد شرفه المسكري عشب د ما فقد درة الأمبراطورية الفرنسية

و الجزائر ، على يد أحد بن بيلا .

ولست أريد أن أعدد ما فقده الانجليز والفرنسيون من مستعمراتهم الإسلامية ، فهسندا يربد وقتا أطول وورقا أكثر عما تستوعبه هذه الصحيفة ، ولكني أديد أن أقول : إنه إينا تولوا فثم وجه من أوجه النهضة الإسلامية .

لقد انقشع كابوس الإستماد ، وما بنى إلا أن يتدقب أهل هذا الوطن فلوله المتنائرة وجيوبه المستترة ، وأن يصدوا على رقبته وأن بأخذوه أخذ عزيز مقتدر .

وقد بدأ ذلك يحدث فعلا ، وإن هــذه

المؤتمرات التي تعقد في الوطن الإسلامي لدليل على أن القوم هندنا قد غيروا ما بأنفسهم واقه لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم ودليل على اقتناع العالم العربي الإسلامي أن الهديد الذي كان يقع على وموسهم، وهرشهم كان تهديداً لا يخني تحته قوة حقيقية مقساندة الأركان ، وإنما كان بحرد ألعاب سحرية لا تبهر إلا الاطفال أثناء طفولتهم ، فلسا كبروا عرفوا أن قوة الساحر ليست مستمدة من قوة إنس ولا جان ، وإنما هي خفة يد من قوة إنس ولا جان ، وإنما هي خفة يد من قوة إنس ولا جان ، وإنما هي خفة يد من قوة إنس ولا جان ، وإنما هي خفة يد من قوة إنس ولا جان ، وإنما هي خفة يد من قوة إنس ولا جان ، وإنما هي خفة يد من قوة إنس ولا جان ، وإنما هي خفة يد من قوة إنس ولا جان ، وإنما هي خفة يد من قوة إنس ولا جان ، وإنما هي خفة يد من قوة إنس ولا جان ، وإنما هي خفة يد من قوة إنس ولا جان ، وإنما هي خفة يد من قوة إنس ولا جان ، وإنما هي خفة يد من قوة إنس ولا جان ، وإنما هي خفة يد من قوة إنس ولا جان ، وإنما هي خفة يد من قوة إنس ولا جان ، وإنما هي خفة يد من قوة إنس ولا جان ، وإنما هي خفة يد من قوة إنس ولا جان ، وإنما هي خفة يد من قوة إن تبينت تحت الفحص الدقيق .

من كان يعتقد أن العالم العربي بجتمع علوكه ورؤسائه أكثر من مرة ليرسم طرق الدفاع عن الكيان العربي ، وينفذها على الفور متحدياً أكبر الدول الاستعارية في العالم الغربي ؟ ماذا تغير في العالم العربي ؟ أنا لا أحتقد أن قوتنا العسكرية قد وصلت أو قاربت القوة العسكرية لحلف الاطلنطي ، ولكن الذي تغير هو طريقة التفكير التي أدت بنا إلى كشف الافكار الخاطئة هندنا وهند خصو منا

أما هندنا فقد انهينا إلى كشف سر نجاح الشعوب ، إنه لا يكن في القسوة المسكرية وحدما ، ولكن للنجاح طرقا أخرى غير القوة العسكرية.

إننا نملك موارد ، وطوقا برية وبحرية

وجوية يحتاج المالم الغربي أن يتحالف مع أصحابها ليظفر بالأمن والدعة ، وإن حسن استغلال هذه الموارد والسيطرة عليها يعطينا من القوة أكبر عما تعطى القنبلة المذرية والميدروجينية ، والميكروبية ، وقنبلة الكوبلت مما ، ذلك بأن وسائلنا حىالبناء والإنشاء ، ووسا تلهمالهدم والدمار. وأما عندهم فقد كشفنا أنهم ـ وإن سموا نفسهم حلفاء في الحرب العالمية الأولى والحرب العالمية الثانية ـ فإنهم لا بملكون مِن صفة الحلفاء إلا مظاهر مؤقتة تدفعهم إليًّا الحاجة عند الحروب الكبرى ، فإذا انتهت الحرب عاد الحلفاء أعداء يتربص بعضهم بالبعض ، ويكيد بعضهم لبعض وقد رسم لم هذه السياسة ماكيافيلي منذ أكثر من قرن في كتابه الأمير .

ولم يكن ماكيافيل هذا بحتهداً ، ولا بحدداً وإنماكان مؤكداً لاخلاق سبقت ، وعادات عرفت منذ الحروب الصليبية ، وإن هذه المدنية الفربية التي تفخر بالدكهرباء والذرة وإخمناع البر والبحر والجو ، تعجز في الحقيقة عن تحقيق شي من المثل العليا .

فالاستمار ذاته هو أكبر عار في جبهن المدنية الفربية ، وهذه الحروب العالمية في كل ربع قرن ، والحروب المعلمة الدائمة أكبر دليل على الوحشية الفربية ، وهذا التمييز العنصرى الذي تجدد في أكبر الدول الداعية إلى المساواة ، والمتبنية لحقوق الإنسان أكبر مظهر من مظاهر الردة إلى البربرية القديمة .

ما أعتقد أن هذه المدنية الزائفة سوف يطول عمرها ، إنها قد قاربت الشيخوخة وإن تجملت بالأصبغة، والمساحيق، والحقن لتظهر أمام العالم عظهر الشباب ، والشباب ولى إلى غير وجعة .

سوف يتقهقر العالم المادى لأن رسالته في الحقيقة لا تصلح لإقامة حياة سعيدة.
وهنا يجب أن يتهيأ الصالم الروحى؛
ليقود ركب الحضارة، وينير الطريق أمام
بني الإنسان وإن القم الروحية النابعنية

بالحياة لا تجسدنا إلاق الجانب الشرق من مذا العالم، وهي قيم لا تؤال سليمة لم يداخلها زيف، ولا دنس ولم يلوثها وجس المسادة وأوزارها.

لقد بدأت هذه القيم الروحية دورها وهى الآن تتجمع وتشتد و تشكتل ، وهندما تصل الى منتهاها سوف تنقض لتقود البشرية الق امتهنها العمالم الغربي قرونا منذ أن قسلم قيادتها من العالم الإسلاى أواخر المصور الوسطى ، فلم يحسن هــــذه القيادة وألق البشرية في حالة من الاضطراب والقلق تدعو الى الأسف المرير .

دكنور نحم مختار الفاض

#### مصر والقضية العربية

سألى قنان صهيونى: غماذا يهتم المصريون بمشاكل العرب...؟

فاحتفر بت حواله ، ولم أكتمه أنه سؤال غريب ، فعاد يصأل : وما وجه الغراية فيه .؟

قلت : وجسه الغرابة فيه أفك تنتظر الاهتمام من بهود أمريكا بجاهة الوطن القوى في فلسطين ، وتحسبه من الآمود الطبيعية التي لا تحتمل السؤال والاستفسار والكنك تستغرب من العرب المتجاروين أن يهتم بعض ، وهم مضطرون إلى هذا الاهتمام ؟

قستغرب من العرب المتجاروين أن يهتم بعض ، وهم مضطرون إلى هذا الاهتمام ؟

## ليت لنه الارسِ سُراء والمعِث راج الأشتاذ احرحنفى نصتبار

أراد الله العلى الكبير أن يمنح رسوله عمداً صلى الله عليه وسلم من واسمع فضله وأرب يكرمه بمشهد من عليــة خلقه فكانت الليلة المشهودة ، وهي ليلة الإسراء والمعراج . وقد وقعت للرسول صلى أقه عليه وسلم ، وهو في السنة الحادية والخسين من عمره المبارك، قبل هجرته عليه السلام بنحو ثلاث سنين .

أن مخفف هنه المتاعب النفسية التي خلفتها الاعباء الجسام التي ناء بها أكثر من عشر سنهن، وهو يواجه قومه برسالة ربه مع هنتهم ولجاجهم المنيف، وأن يشرح صدره ويزيده قوة روحية، وثباتا نفسيا، و لكي بعلنه بما يدله على قدره عنــده ، ومكانته المالية لديه ، فتطيب نفسه، و يعلمن قلبه بما يرى من آيات وبه الكبرى .

أسرى به أقه ليلا من المسجد الحرام إلى المسجد الاقصى فحماءه جبريل عليه السلام ومعه البراق ؛ ليكون مطية الرسول صلىاقة

عليه وسلم في ليلته الغراء ـ وهو داية، أبيض فوق الحمار ودون البغل ، يضع حافره عند منتهى بصره ـ فركب الرسول صلوات الله وسلامه عليه ، وجبر يلهايه السلام مزيحوله فی سفرته . فرأی فی سراه من آیات ربه ما رأى، حتى وصل إلى المسجدالاقصى المبادك أفزل عنده، ثم دخل المسجد حيث جمع الله له إخوانه الآنبياء، وقدمه جبريل عليه السلام وكأرب الله الذي عصمه ورجاء ، أواد عليهم فصلي بهم إماما ، ولا عجب فهو المحتنى به وهو خاتمهم ، وأكرمهم على الله في الدنيــا والآخرة ، وصاحب الشريمة القائمة المامة . الكاملة الدائمة . وأمته خير أمة أخرجت

وإذا كان الله قد كلم موسى عليه السلام فقد كان موسى في أرض سينا. على جبل الطور عند المناجاة ، ولم برق إلى السهاء ولما طلب من قوله تعالى : ﴿ وَلَمَّا جَاءُ مُوسَى لَمُتِمَّاتِنَا وكله ربه قال رب أرنى أنظر إليك قال لن ترانی و لکن انظر إلى الجبل فإن استقر

النياس.

مكانه فسوف ترانى فلما تجلى ربه للجبل جعله دكا وخر موسى صعقا ، .

وإذا كان عيسى هليه السلام قد طلب مائدة تنزل من السها. ؛ فاستجيب له ، فإن محداً صلى الله عليه وسلم قد نبيع الماء من بين أصابعه ، و بارك الطعام القليل فكن الكثير حى شبعوا و بق من الطعام فعنل

وإذا كان عيسى عليه السلام قد أحيا الموقى بإذن الله فلم بك ذلك خصوصية له فقد سبقه إلى مثله إبراهيم عليه السلام بإحياء الطير كا يفهم من قوله: وقال خذ أربعة من العليم فصرهن إليك ثم اجعل على كل جبل منهن جزءا ثم ادعهن بأنينك سعيا، وكذلك عادت الحياة إلى قتيل بني إسرائيل لما ضرب ببعض أجزاء البقرة بأمر الله في عهد موسى قبل مبعد عيسى عليما السلام و فقلنا اضربوه ببعضها كذلك يحي أقد الموتى ويريكم آياته العلكم تعقلون ،

وحقا إن ما كان الانبياء قبل محد عليهم السلام من معجزات، له قدره وخطره في تأبيه الله إيام لسكن ذلك لا يرقى إلى الإكرام الساى الفريد الذي كار للحمد صلى اقه عليه وسلم بالإسراء والمعراج ؛ لانه تشريف لذاته ، وبما أجرى الله له من معجزات اخرى حسية ومعتوية متلاحقة لم تجتمع

لفيره من النبيين ، وناهيك بتلك المعجزة وهى الكبرى التى غطت على كل معجزة وهى القرآن الكريم ، القائم شاهد حدل على كال شريعته ، وصدق دسالته ، محفوظا كما أنزل باقيا مناد هدى على تعاقب الآيام واختلاف العصور إلى يوم الدين .

هذا وما استقر المقام بالرسول صلى الله عليه وسلم فى بيت المقدس ، حتى عرج به الى السموات السبع فرقى فيها ، والملائكة يرحبون محقدمه فى كل سماء ، ماراً بالآنبياء على منازلم حيث وجدرا من السموات حتى وصل إلى سدرة المنتهى .

وكثير من السادة العلماء الذين تكلموا عن الإشراء والمعراج يفرقون بينهما في أدلة الثبوت وما يترتب عليه من أحكام فيقولون: إن الإسراء قد ثبت بصريح القرآن في أدل صورة الإسراء إذ يقول الله تعالى و سبحان الذي أسرى بعبده ليلا من المسجد الحرام لل المسجد الأوصى الذي باركنا حوله لنويه من آياننا إنه هو السميع البصير، ولكن المعراج المنير قد ورد ذكره في السنة النبوية الصحيحة فحسب.

ولست أدرى لم هـذه التفرقة ؟ وكيف أغفلوا النظر فى قول الله تعالى فى سورة النجم و لقد رآه نزلة أخرى . عند سدرة المنتهى

صندها جنة المأوى . إذ يغشى السدرة مايضي ما راغ البصر وما طغي . لقد رأى من آيات ربه النكبرى ، . وحسده الآيات تبين لنبا بوصوح أنه صلى الله عليه وسلم رأى جبريل عليه السلام على صورته التي خلقه الله عليها عند الشجرة أعلى السموات حيث ينتهى علم الحلائق ، وعندها جنة المأوى إذ يغشى الصدرة من الأنوار ما شاء الله أن يغشي . فكيف بتصور أن يرى النبي صلى الله عليه وسلم تلك المجاتب ومى أعلى السموات دون عروج ووقى إلى تلك الآفاق السامية ا وهل بعد هذا يمكن أن نفرق بين الإسرام والمعراج في الثبوت ، وما يبني عليه مرلي أحكام، خصوصاً مع ما ورد من ذكر المعراج مفصلا في الحديث النبوي المبسوط ف الكتب الصحاح ؟ ١

ثم عاد الرسول صلى الله على وسلم بعد جولته فى السعوات إلى بيت المقدس، ومن ثم رجع إلى مكة المسكرمة بعد أن رقى أهلى المنازل، وسما فوق كل الدوجات و دخل الجنة ورأى ما فيا، وغشى بالانواد. ووقف حيث سمع صريف الاقلام، وانحسر ت هنه كل العوالم من ملك و إنس وجان.

فلما أصبح في قومه أخبرهم بما أراه اقه هز وجل من آياته؛ فاشتد تكذيبهماله وأذاهم

إياه ، واستضراؤه عليه. حتى إن جماعة عن كانوا قد أسلوا ارتدوا . و يؤخذ من هذا أنه عليه السلام خبره : بأنها رؤية بصرية رآها في يقظته ، وإلا لما كذبه أسد ، لأن من يرى في المنام الحوارق ما يكذبه أحد ولا ينكر عليه.

والله تعالى قد بدأ الإخبار عن الإسراء بالقسبيم ، والتسبيم لا يكون إلا في الآمر المنظيم الحطيم ، لو لم يكن الإسراء بقظة ما كان أمراً عظيماً . كما أنه جل جلاله قال في أسرى بعبده ، والعبد يطنق على الشخص بحزأيه الجسم والروح معا ، والفظ العبد وود في القد تعالى و الحد قه الذي أنزل على عبده الله تعالى و المحتاب ، والمحتاب أنزل عليه يقظة كما قال تعالى و أو أيت الذي ينهى عبداً إذا صلى ، تعالى و أو أيت الذي ينهى عبداً إذا صلى ، والصلاة وقعت من الرسول يقظة ، ومن تهاه والصلاة وقعت من الرسول يقظة ، ومن تهاه على ذلك قد وقع له عليه السلام يقظة ومن هنا لابد أن يكون كذلك ووحه وجسمه مما

وظاهر أن هذا التكريم الإلهى من خصائص الرسول الاصطم، ومن أعلام نبو ته، وأن المقصود المتعين منه أن يربه الله من آياته السكبرى لا جرد قطع المسافة من مكة إلى بيت المقدس

إذ ليس هذا في ظاهره بالأمر العجيب المعجز ؛ لانه يقع لمن تحمله الجن ، وقد قال المفريت لسلمان عليه السلام . أنا آتيك عليهم السلام . به قبل أن تقوم من مقامك ، ، وحل هرش بلقيس من قصرها في الين إلى مستقر سليان عليه السلام بفلسطين ليس أقل من ذلك مع فارق بسيط : هو أن الجن وإن قدروا عل أرب يحملوا بسن الناس ، ويطيروا بهم في المواء من مكان ؛ إلى مكان فإن المحمول لا يدرى كيف حمل، ولا يستطيع أن يدرك شيئًا ما يمر به، وهو محمول، وهذا في الإسراء في جو الارض ، وأما المعراج : فإن الجن لا يقدرون إطلاقا على إصعادهم إلى الساء وإراءتهم آيات الله نيها ، ولا يَعْظُ حِيًّا تَهُمْ طَهُوتُ عَلَى بِدَالْانْبِياء مِن عَمَلَ الله لا من عمل بعد جمو الأرض المتعين بهوائه لبضاء حياة البشر.

> وكذلك قال الذي حنده علم من الكتاب لسليان عليه السلام . أنا آنيك به قبل أن يرتد إليك طرفك ، وهذا أبلغ من قطع المسافة التي بين المسجدين في ليلة أو بعض

وعمد صلى الله عليه رسلم أفضل من الذي حنده علم من الكتاب ، ومن سلمان عليه السلام فلابد أن الذي خص الله به محمداً

صلى الله عليه وسلم أعظم من ذلك . ولم يحصل مثله لسلهان، ولا لغيره من النبيع

وبذلك بكون ما آنى الله عمداً صلى الله عليه وسلم ليس ألجن والإنس قدرة على مثله ولا يستطيع أحد التلبيس على الناس فيه . وإنما هو تكريم إلمي كبير الدلالة على أنه عليه السلام قد بلغ النهاية من الرحاية والحب والرضوان و ذلك الفضل من أقه وكمني ياقة علماً ، .

أحمد حنني نصار القوصى

تعلق ...

ينبغي أن يلاحظ أن كل المعجزات التي أحد سواه . فليس لني يد في الحوارق التي ظهرت على يديه ، وقهرت الحارجين عليه ، وقد عرض شوقی لهـذا الموضوع؛ فقارن بين القرآن ، وبين غير ، من الممجزات التي ظهرت على يد الانبياء وقال :

جا. النبيون بالآيات فانصرمت

وجئتنا بحكم غير منصرم آیاته کلما طال المدی جدد

يزينهن جلال المتق والقعم والجله،

# تتارات منحترفة فى التعنكير الدينى المعاصر

## للأستيذعتلى العيماري

**- ۲** -

## إن الدين عند الله الإسلام:

حين كمنت في هيئة تحرير مجلة الآزهر عرض هلينا بحث عنوانه (دين الله راحد) وقد آثركاتبه أن يقدمه غفلا من التوقيسع. ونظر فيه أحد الزملاء فيا كاد ينتهى من قراءة المقدمة ، حتى ألقاء أمام رئيس التحرير ، وقال : إن هذا البحث كتبه مبشر جاهى .

ولكن كانب هذا انقال راق له أن يتم قراءة البحث ، حتى إذا رفض نشره كانت فى بده (حيثيات الحمكم) ، ثم إنه رغب أن يعرف ما يقوله هؤلاء الذين ببشرون بالمسيحية من غير أهلها ، فقد كان هلى يقين أنه لم يكتبه رجل من رجال الدين المسيحى ، وإنماكتبه أحد السكتاب المسلين

و فعلا قرأت البحث بإمعان ، وكتبت هلى هوامش النسخة تعليقات تبين ما فيه من أخطاء علمية ، وما يتضمنه من انحراف فى العقيدة .

وكنت أظن أن صاحب حددًا البحث

- إذا كان معتداً بعقله ودينه - لن ينشره حتى يصلح من أخطائه ، ثم هلمت أن البحث قد نشر ، وتبين أن مؤلفه ليس مبشراً جاهلا - كا حدس زميلنا - وإنما هو رجل مسلم يابس العامة ، ويرتدى الجبــة والفقطان .

وقد اعترمت أن ألمزم الصمت حيال هذا الكانب، فريما كان الجدل حوله أحسد الأهداف التي يقصد إلما المؤلف من نشره.

وسكت .

غير أن أحد الكتاب الغيورين كتب منذ أسابيع فصلا في مجلة الرسالة أبان فيه عما رآه في الكتاب من انحراف ، ومع حرص الكانب هلي التقصى ، ومفارعة الحجة بالحجة ، فقد فاتته أشياء ذات بال ، فرأيت أن الواجب يقتضيني - وقد علم بمض القراء شأن هـــــذا الكتاب ـ أن أكتب هذه الكلات ، وأعتقد أن فيما فائدة للؤلف الكلات ، وأعتقد أن فيما فائدة للؤلف - وإن لم ينتفع بما كتبت على هوامش البحث من قبـل - وفائدة الأولئك الذين

يشجعونه على مثل مذا البحث ، فإن في البحث تغريراً بهم في عقيدتهم ، وفي هـذا البيان إرشاد إلى الطريق القويم الذي يتحتم عليم أن يسلكوه ؛ حتى يكونوا هند الله من الناجين .

\* \* \*

يقوم الكتاب على فكرة واحدة ، أهلنها المؤلف في صراحة ، ثم راح يدور حولها في كل فصول الكتاب

ومعنى هذه العبارة أن الإيمان بالرسل، والمكتب المنزلة، ليس ركنا مر أركان الدين ، لأنه حصر الأركان في تلك الثلاثة: الإيمان بالله ، والإيمان باليوم الآخر، والعمل الصالح .

والمؤلف قدجعلالنجاة ـ أولا ـ بفضل الله إن شاء ، ثم جعلها ـ ثانيا ـ غير متوقفة

على شي غير انباع أحكام همذه الأركان، و إقامة أصولها، فقد حكم بأن مثل هذا فان برضوان الله مد مكذا من غير تقييد بشي .

والمسلون يؤمنون بالله ، وبرسله جيما ، وبكل كتبه المنزلة ، وباليوم الآخر ، فهم غير ممتاجين لهذا القانون الذي وضعه المؤلف واليهود غير منتفعين به أيضا لآن المؤلف نبذم بقوله في ص ٧٦ ، ( ولا يفوتنا أن نبين أن كلامنا عن اليهود - هنا - ليس على إطلاقه ، وإنما نقصد به اليهود الذين أتبعوا موسى عليه السلام محق ، وآمنوا بتوراته الصحيحة التي أنزلها الله إيمانا صحيحا ، وأخذوا أنفسهم بآدابها ، وتماليها أخذا صادقا)

فلم يبق إلا المسيحيون غير مقيدين بإيمانهم عما جاء به عيسى إيمانا صحيحا ، ولا يشك من يقرأ هدذا الكتيب: أن المؤلف وضمه لهذا ، فكل فصوله تدور حول هذه الفكرة الغميه

و أحل من أول الدلائل على ذلك أن المؤلف استشهد بكل ما جاء فى القرآن مصدقا بالإنجيل ، ولم يذكر حرفا واحداً عن تحريف الإنجيل ، مع أن القرآن ذكر ذلك صراحة فى أكثر من آية .

رقبل أن نناقش المؤلف في دعاواه التي

أوودها فرالكتاب تحب أن ننبهه إلى حقيقتين هذه المكلمة:

الحقيقة الأولى : كيف يتم الإيمان بالله درن أن يؤمن الإنسان بكل ما يصدر عنه ؟

وَ الْحَقَيْقَةِ النَّانِينِ : يَقُولُ : وَمِنْ أَخُلُّ بِشَيْءٌ منها فأمره إلى اقه إن شاء رحمه . . إلخ ومن عَدْهُ الثلاث ( الإيمان باقة ) فعني كلامه أن من أخل بالإيمان بانه ، أي كفر به ـ سبحانه ـ فأمره إلى أقه إن شاء رحم، يرمدون التشريع الإسلامي ١٢ وإن شاء عذبه ، وهــذا مخالف لنص عكم ان اقه لا يغفر أن يشرك به ، و المؤلف يعرف حكم من ينكر نصا صريحا من نصوص القرآن الكريم.

ثم نأخذ في مناقشة المؤلف في كل ماجانب فيه الحق والصواب:

فرق المؤلف بين المبادات والمعاملات ، **فِعُمَلُ الْآوِلَى مِن وَظَيِفَةَ الرَّسِلُ ، أَمَا القُولُ** ف الثانية فلا شأن الرسل به ـ كا زعم ـ ومن ثم فلا تتملق بها القشريعات التي جاءت بِهَا الآديان وفي ذلك يقول : ﴿ أَمَا أَحَكَامُ الحياة ونظمها ـ وهوالمعبرهنه (بالمعاملات) ـ فإنه يتغير بتغير الزمان ، وأحوال الناس ، وطبائمهم ، وطرائق معايشهم ، كا تتغير

القوانين الوضعية بين الفينة والفينة ... وهذا الأمر قد تركه أفه للناس - كما قال أستاذنا الإمام محمد عبده ـ وفي ذلك يقول محمد صلى اقه عليه وسلم : أنتم أعلم بأسور دنياكي.

ولا أدرى ما الدافع القوى الذي يدفع بعض من يريدون أن يقحموا أنفسهم في الحديث عن التشريعات الإسلامية إلى أن يقولوا ، ويكر روا القول أن (المعاملات) لاتدخل في نطاق القشريع ، وهم ـ بالطبع ـ

آنِ (المعاملات)كلمة اصطلاحية ، وضمها صريح من نصوص القرآن ، وهو قوله تعالى : نقها. المسلمين لما يحري بين الناس من شئون الحياة كالبيع والرهن ، والشفعة ، والحبة ... وما إلى ذلك . فهل هذه من شئون الدنيا التي تركها الرسول للناس؟. وهل خلا القرآن الكريم ، والحديث النبوى الشريف من بيان أحكامها؟ ، ليست هذه المماملات متروكة للناس يقولون فها بأهوائهم . وإنما وضعت الشريعة الإسلامية أصولا لكل هذه الأمور، فإخراجها عن دائرة الشربسة لا يؤدى إلا إلى رفع حكم الله عنها ، وترك الناس بسيرون فعاكما يشاءون .

وإذا كانت المسيحية لم تعن ببيان أحكامها ، الأنها - كما هو معروف ـ إنميا جاءت للحد من طغيان المادية الهودية ، فأهملت هذه الشتون إممالا تاما ـ فإن الإسلام جا. للدين ، وللدنيا .

وقد استمان المؤلف في خبطه : خلطه بكلام الشيخ محمد عبده .

قاولا: ليقل الشيخ محد عبده، ومن هو أفته من الشيخ محد عبده ما شاء، فإننا لا نأخذ دبننا هن هذا، ولا عن ذاك، وإنما نأخذه من مصادره الأولى، وهي معروفة غير مجهولة.

والمعاملات الإسلامية التي تكام فيها الفقها.
مصحوبة بأدلتها من الكتاب والسنة،
والقياس والإجماع من صميم الشريعة، وليست
كتأبير النخل، تلك الحادثة التي ورد فيها
قول الرسول العظيم: أنتم أهـلم بأمور
دنياكم.

وثأنيا: كلة الشيخ محد عبده لا تعنى المعاملات المعروفة، ولا أظن الشيخ رحمه الله خطر بباله أن يخرج المعاملات عن حكم الشريعة، وهذه هي كلة الشيخ: ( وأما تفصيل طرق المعيشة، والمحذق في وجوه الكسب، وتطاول شهوات العقل إلى دوك ما أعد للوصول إليه من أسرار العلم، فقلك عما لا دخل الرسالات فيه إلا من وجه العقلة العامة، والإرشاد إلى الاعتدال فيه، وتقرير أن شرط ذلك كله أن لا يحدث ويباف في الاعتقاد بأن المكون إلها واحداً قادراً

طلما حكيا متصفا بما أوجب الدليسل بأن يتصف به ) .

وكيف يقصد الشيخ محد هبده إلى التعميم، واقع يقول: دو إن كنتم على سفر ولم تجدوا كاتبا فرهان مفبوضة، ويقول: دياً بها الذين آمنوا إذا تداينتم بدين إلى أجمل مسمى فاكتبوه، وهذه الآية هي أطول آية في القرآن، وقد جمعت كل ما يتعلق بكتابة الدين، ويقول: دو ابتلوا اليتاى حتى إذا بلغوا النكاح فإن آفستم منهم رشداً فادفعوا إليهم أموالمم ... الآية،

والميراث: أهو من العبسادات أم من المعاملات؟ وغير ذلك كثير في القرآن السكريم؟ ينبغي أن يكون عند الذين بقولون فيا يتصل بالقشريع الإسلاى شيء من الحياء.

\* \* \*

ویری المؤلف رهذا هو جوهو البحث ان لکل واحد من أصحاب الآدیان آن بؤدی هبادته على الصورة التی بینها دینه ، إن فی معبد، أو فی بیته ، أو فی أی بقمة من الآرض ، فأینها تولوا فثم وجه الله .

وهذا الكلام يحتمل وجهين :

الأول: أن يكون المؤلف قصد أن كل ذى دين من حقه أن يعبد الله على الطريقة التى تهجها له دينه ، لا حجر عليه في ذلك ،





لوالدیه ، وهما مشرکان فذکرت ذلک للنبی صلی الله علیه وسلم فأنزل الله : « ماکان للنبی ، .

وأما ـ ثانيا ـ فن قال للبؤلف: أن أحكام الإسلام يتحكم فيها العقل وحده ، ولكى يقبين للقارئ مدى أمانة المؤلف ننقل له عبارة الكشاف التى المتضبها المؤلف اقتضابا ، لن الزينشرى كان يفسر الآية الثانية ، لن الزينشرى كان يفسر الآية الثانية ، وما كان استغفار إبراعيم لآبيه ) فأورد سؤالا ، وأجاب عنه ، قال : فإن قلت : كيف خنى على إبرهيم أن الاستغار للكافر غير جائز حتى وعده ؟

قلمت: يجوز أن يظن: أنه ما دام يرجى منه الإيمان جاز الاستغفار له ، على أن أمتناع جواز الاستغفار المكافر إنما علم بالوحى لان المقل يجوز أن يغفر الله للكافر.

فالمؤلف قد ألغى الجزء الآول من كلام الزيخشرى ، واكتنى بالجزء الشانى الذي أواد به ذلك العالم الجليل أن يمتذر عن

إبراهيم ، فنقله المؤلف إلى حيث يؤيد به منها من مزاعمه .

والعجب ـ أيضا ـ كيف ساق المؤلف قول النبي (ما لم أنه) بلم يذكر أن الآية نزلت ننهـاه هن الاستغفار الاحـد من المشركين.

وأما ـ ثالثا ـ ف معنى التقوى التي يسلم بها ( البني آدم ) من الحوف والحون ؟ .

أمن بدعى أن فه ولداً: أد أن الله ثالث ثلاثة هو بمن اتقوا وأصلحوا ؟

أمن جاءه دين من الله يدعوه إلى أن يؤهن بالله و و مسله و كشبه فصرب بكل ذلك عرض

الحائط بمن انقوا وأصلحوا ؟

ومن كل ما تقدم يدرك القارى مومنوح أن المؤلف عد إلى المغالطات ، وإلى اقتصاب النصوص ليدعم دعاواه .

وموعدنا معه في آرائه الآخرى التي حشا بها هذا السكمتيب أحاديث قادمة إن شاء اقه .

على المعمارى

#### قال تعالى :

واحذره أن يفتنوك عن بعض ما أنزل الله إليك . فإن نولوا فاعلم أنما يريد الله أن يصيبهم ببعض ذنوبهم وإن كثيرا من الناس لفاسقون .

# من شيم العلماء وشغيفهم بالعلم ىدُستاذ ممودالثرةادي

إسمق نيرتن : طام يسجل الساديخ اسمه واحدا من أبرز العقول التي يفخر بها البشر في مصورهم كلها ، كشف هن قانون الجاذبية الارضية ، فكان هذا الكشف هادياً للعلماء في أن يعرفواحة تق جديدة رائمة هن عالمنا الارضى ، وهن قو انين الحياة التي أبدعها الله : المنان من طين ، .

وابغشتين : حقل من جبارة العقول التي اختارها الله وميزها بالفهم والذكاء والقدرة والصبر ، وصل حقله المختار إلى نظرية النسبية ، فكانت بداية عصر جديد في تاريخ البشرية ، بني عليها من النظريات والمخترعات ما يستطيعون به أن يجعلوا حياة الناس كلها ، عسلا ولهذا ، . إذا استعملوها في سبيل الرخاء والحير - ويستطيعون أن يصعلوا الأوض كلها حما ولهبا ودمارا إذا أرادوا بها وبالناس شرا و نكرا .

يحقق أينشتين ، فظر ماتسلفة ، نيوتن ، باحثا متحرياً متابعاً ، وبين عصريهما قرنان من الزمان ، فن الطبيعي أن يجد فيها شيئاً من الحطاً والنفس ، وأينشتين العالم يحب زميله

فيون العالم و يقدره ، ولكنه يحب العلم والحقيقة أكثر بما يحبه ، فيكشف عن خطأ زمياه و قص نظرياته ، ثم يأخذه الحياء ، ويغلبه الآدب فيكتب بعد التصحيح والتوضيح والتوضيح والتكلة ... : معذرة يا نيوتن . اكا نما يجلس في بجلس سلفه وأستاذه ، فيعتذر من جرأته عليه ، كا يفعل التليذ في حضرة شيخه .

هذه قصة قرأتها ، وأعجبت بمافيها من ممان التواضع الذي هو صفة لازمة من صفات العلماء ، قرأنها وذكرت بها أشباها و نظائر من صفات أسلافنا الآنمة والعلماء وأخلاقهم، أشباها و نظائر من تواضعهم وإخلاصهم لا لم وشجاعتهم، وفيها تذكرة و عبرة و تكريم. تواضع وكرم نفس :

ا -- حكى الشعبى قال: ركب زيد بن نا بع ، عابى رسول الله ، وكاتب وحيه ، فدنا منه عبد الله بن عباس فأخذ بركابه ، فقال: لا نفمل يا ابن عم رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال: مكذا أرنا أن نفمل بملما ثنا فقال زيد: أرثى يدك ، فأخذها وقبلها ، وقال: مكذا أمرنا أن نفمل بأمل بيت نبينا . مكذا أمرنا أن نفمل بأمل بيت نبينا .

يمسك زمام البغة التي يركبها الإمام أحمد بن حنبل، وأنابنه تحدث إليه في ذلك فقال له: هكذا أرنا أن نكرم العلماء ، وأنه كان يمسك زمام ، هسده البغلة يوما ويمشى خلف الإمام أحمد ، فحدثه في ذلك يحيي بن ممين فكان جو ابه: يا يحيلو لزمت البغلة لا نتفعت. ٣ – وعلم سفيان الثوري أر\_ الإمام الأوزاعي ـ إمام أهل الشام ـ قدم مكة فلقمه خارجها ، وعرف بعيره من القطار الذي يسير فيه الراكبون ، فحلرأسالبمير ، ووضمه على رقبته ، وكان إذا مرجهاعة قال: الطريق للشيخ. ٤ — وفي تاريخ الإمام مسلم ، صاحب الصحيح ، أنه جاء إلى شيخة الإمام الخاري فقبله بين عينيه وقال : دعني حتى أفبل رجليك يا أستاذ الآساتيذ، وسسيد المحدثين ويا طبيب الحديث في علله .

وفى أول القرن السادس الهجرى تولى أبو بكر الشاشى ، رئيس الهافهية فى زمنه ، التحريس فى المدرسة النظامية فى بغداد ، وكان بلى التدريس فيها قبله علماء أحلام كأبى إسحق الشبر ازى والغزالى ، فلما جلس للتدريس غلبه التواضع، وألح عليه البكاء حى أخرج مند بله فوضعه على حينيه ثم أنشد : خلت الديار فسدت غير مسود

ومن البلاء تفردى بالسؤدد ٦ – وعند ما قدم العز بن عبد السلام

- الذي كان يلقب و بسلطان العداء ، - إلى مصر ، توقف إمامها دعارفها الشييخ زكى الدين المنذرى ، صاحب الغرغيب والترهيب ، عن الإفتاء وقال : (كنا نفتى قبل حصوره ، أما بعد ذلك فالإفتاء متمين فيه ) .

هؤلاء الصحابة والعلماء، قدد هملوا بقول النبي السكريم: (لا تقعلموا للعلم لتباهوا به العلماء، ولالتجتروابه العلماء، ولالتجتروابه الجالس؛ فن فعل ذلك فالنار النار).

وقدأ كبرالاقدمون صفة التواضع في العلماء ورووا في ذلك أثرا قول (ينبغي للعالم أن يضع الرماد على رأسه تواضما لله عز وجل).

المنفضة بالهم والصبر علير:

ا — ومن صفات العلماء الصغف با ملم والصبر على مشقاته ، وفى ذلك نجد لاسلافنا من العلماء موانف ، وقصصاً تدل على مدى هذا الشغف الذى كاد أن يلهيهم عن كل شىء سوى العلم وعلى مقدار هذا الصبر الذى يتعجب المرء من قدرتهم عليه .

ومن ذا الذي لايذكر في هذا الجال شغف الإمام البخاري بجمع الحديث الشريف، و صبره عليه ، حتى كان يرحل من بلد إلى بلد يسافر الآبام العلو بلة ، و بلتي أعنف مشقات السفر سعيا و راء حديث يقا بلها و يراجعها على ماسمع و حفظ ، و في ذلك يقول

البخاري عن نفسه ( دخلت إلى الشام ، و مصر والجزيرة مرتين، وإلى البصر، أدبع مرات، وأقت بالمجاز سنة أعوام : ولا أحصى كم دخات إلى الكوفة ، وبغداد مع المحدثين ) .

٧ - وسمح جابر بن عبد الله أن عبد الله این آنس ۔ وکان فی مصر ۔ عندہ حدیث حفظه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في القصاص ، قال جاير ـ على ما رواه السيوطي في د حسن المحاضرة ، :

(فخرجت إلى السوق فانتريت بديراً ، ثم شددت عليه رحلا ، ثم سرت إليه أ من المدينة إلى مصر ــ شهراً ، فلما قدمت مصر؛ سألت عنه حتى وقفت على باي وفسلست برياد في هذه الليلة صلاة ، ولا ذكرا . ونهض غرج على غلام أسود نقال : من أنت ... قلت: جابر بن عبد الله ، فدخل عليه ، فذكر ذلك نقل : قر له : أصاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ غَرج الغلام فقال ذلك فقلت: نعم ، فحرج إلى والنزمني والزمته دعانق كل واحد منهما صاحبه، نقال : ما جاء بك يا أخى ؟ قلت : حديث تحدث به عن وسول الله صلى الله عليه وسلم في القصاص لم يبق أحد يحدث به عنرسول الله غيرك أردت أن أسمعه منك قبل أن تموت أم أموت ) . -

٣ ـ ومن ذلك ماروىءن الإمامالشافعي - فيا رواه المزنى ـ قيل للشانسي : ما شهو تك للملم؟ ... قال : أسيع بالحرف عبا لم أسمه

فتود أمضائل أن لهـا أسماعا نتنعم به مثل ما تنمست به الآذان ، فقيل له : كيف حرصك على العلم : قال : حرص الجموع المذوع في بلوغ اذته للمال ، قيل له : فكيف طلبك له ، قال : طلب المرأة المصلة ولدها ليس لها غيره .

ع ــ وفي تاريخ الإمام احمد بن حنبل أن الإمام الشانعي نزل عليه ضيفا ، وكانت بنت الإمام أحد تسمع أخبار الشافعي من أبها وغيره ، وتشتاق أن ترى مظاهر صلاحه روعبادته ، فظلت ليلها ترقبه فتراه ، مستلقيا على ظهره ، وأبوها مفغول بذكره وعبادته. فلما أصبح الصبح قالت لابها : ما رأيت آلامام الشافعي ، فقال له أحد : كيف كانت لينتك . . ؟ قال : ما رأيت أطيب منها ولا أبرك ، ولا أربح ، لأنى رتبت فيها مائة مسألة \_ رأنا مستلق على ظهرى \_ كلها في منافع المسلمين ، نقال أحمد لابنته : قد رأيت .

ه - وقال الربيع: - من أمحاب الشافس -أقام الشافعي في مصر أربيع سنين . فأملي أَلْفَأُ وَخَسَيْنَ وَرَقَةً ، وَخَرَجَ كُتَّابٍ ۥ الآم ، ألني ورقة ، وكتاب : ﴿ السَّنَّ ﴾ وأشياء كثيرة ، وكان عليلا شديدالملة ، وربما خرج الدم وهوداكب، حتى علا سراريله وخنه، يعني من و البوأسير ه .

7 ــ ومن ذاك مادوى عن وابن المبارك،

وعلى بن الحسن بن شفيق الذى يقول: قمع مع ابن المبادك ليدة باردة ليخرج من المسجد، فذا كرنى هند الباب بحديث، وذا كرته، فما زال يذا كرنى حتى جا، المؤذن فأذن الفجر.

### الشجاعة في الحق :

ومن صفات العلماء: والشجاهة من قالعالم لا يكتم كلمة الحق ، ولا يخشى فيه أحدا الا اقة ، ويجهر بما يعتقد في الظالم ، ولو لتى في ذلك العذاب والحلاك ، فهو يؤمن بأن خشية الله تمنعه أن يخشى سواه ، وأن اقله ما محمد العزة جزاء شجاعته في الحق ، وخشيته له وحده ، واقه تعالى يقول : وإنجا يخشى الله من عباد، العلماء إن اقه هزيز غفور ، من عباد، العلماء إن اقه هزيز غفور ، والله تعمل المنصور ، قبل أن يلي الحلافة ، لا يجمفر المنصور ، قبل أن يلي الحلافة ،

من هباد، العلماء إن الله هزيز غفور و مري الله الحلالة ، الله و المنصور ، قبل أن يل الحلالة ، فلما واليها ابتعد هنه ، واقتصد في زيارته ، وكان المنصور يشتاق أن يراه ، ويطلبه إلى بحلسه فيجيء بعد تمنع وجاء العالم الواهد بحلسه فيجيء بعد تمنع وجاء العالم الواهد الشجاع يوما ، بطلب من الخليفة ، فلما جاس وتذكيره حساب الله حتى بكى المنصور ، وتذكيره حساب الله حتى بكى المنصور ، فقال بعضهم له : يا أبا مثمان ، أبكيت أمير أفرمنين ، قال : وماذا عليه أن يبكى من خشية الله من ؟ وأمر له المنصور عمال خشية الله من ؟ وأمر له المنصور عمال خشية الله من ؟ وأمر له المنصور عمال خشية الله من عاجة ، خلف

المنصور أن بأخسسنه ، وحلف حمو ألا يأخذه ، فقال من فى الجلس له : أيحلف أمير المؤمنين وتحلف أنت ... ؟ قال : لئن يحنث أمير المؤمين أيسر من أن أحنث أنا ، فهو أقدر منى على كفارة اليمين .

ولما قام الشيخ الشجاع الزاهد قال له المنصور: هل من حاجة فأقضيها لك يا أيا عدثهان ... ؟ قال : نعم ، حاجتي ألا تبعث إلى حتى آنيك ، ولا تمعليي حتى أسألك ، قال المنصور: إذن واقد لا نلتق أبدا .. ! قال له الشيخ : عن حاجتي سألتني ، وخرج الشيخ فأنشد المنصور:

کاکے بمشی دوید

كاريم طالب صيد

غير مسرو بن عبيد

ب \_ ومن قصص الشجاعة أن الفضل ابن الربيع \_ وزير الحليفة هارون الرشيد \_ شهد هند أبي يوسف \_ صاحب أبي حنيفة فلم يقبل شهادته ، وها تبه الحليفة في ذلك فقال له أبو يوسف : لم أقبل شهادته الآبي سيمته يقول للخليفة يوما : أنا عبدك ا فإن كان كان كان كاذ على مادقا فلا شهادة العبد ، وإن كان كاذ فكذلك ، و من يفعل ذلك في مجلس الحليفة لا يبالى بالكذب في مجلس القاضى ، وقبل الرشيد عدد ، وأكبر شجاعته .

تحمود الشرقاوى

# جهاهسة المغولاة المقينا

## للأمشتاذ محتمد غفراني الخاليان

- 4 -

ومهما يكن من أمر فإننا حند ما توازن بين رسالة الحيوان ، و بين كليلة ودمنة. نحس أن إخوان الصفا قد نهجوا في تأليف همذه الرسالة منهج كتاب كليلة ودمنة من ناحية الكتاب. ومنها تداخل المحاكات. فإن المحاكات في رسالة الحيوان متداخلة يثلو بمضها بعضاء وتتعاقب الواحدة تلو الآخرى دون انقطاع، ولا أدنى مناسبة. كما هو الشآن فى حكايات كليلة ودمنة ، ومنها طريقة الثقديم . لجلسات الدفاع بجملة التساؤل والاستفرم مثل: وكيف كان ذلك ، أو وكيف ذلك ، و ورد اك نصاً لكل من رسالة الحيوان وكليلة ودمنة ؛ لتقف على مدى تأثر إخوان الصفا بابن المقفع من الناحية الفنية للقصة كما قلنا آ نفا ، يقول إخوان الصفا في إحمدي جلسات الدفاع لزعيم السباع الذي كان قد أناب من نفسه كليلة أخا دمنة الترافع أمام الحكمة: لا ، فلما بلغ زمم السباح إلى هذا الموضع من السكلام ، قال له زعم الإنس: أما أنتم يامعشر السباح فسبيلكم أن أكمنوا وتستحوا ولا تتكلموا ،قال له كليلة: ولم ذلك؟

قال: لأنه ليس من الطوائف المعنود هاهنا جنس أشر منكم معشر "سباع، ولا أقلى قلو با ولا أقل دحمة ولا أقل نفعا، ولا أمل حرصاً على أكل الجيف وطلب المعاش، قال: كيف؟ قال: لا نسكم تفتوسون معشر السباع هذه الهائم، والأفعام بمخالب حداد، فتخرجون جلودها، وتكسرون عظامها وتشرون دماءها، وتنهشون أومها بلا رحمة عليها، ولا فكرة نبها، ولا رفق بها، قال زحم المياع بن و منسكم قعلنا و بكم اقتدينا فيا تعملون في هذه البهائم، قال الإنسى: تعملون في هذه البهائم، قال الإنسى: كيفكان ذلك؟ ... الح، (١)

وهذا نامس الاسلوب الفني الذي ألف به ابن المقفع قصص كليلة ودمنة ، فثلا يقول في باب الاسد والثور على لسان ودمنة ، ابن آوى ساعناطبا وشدرية ، (٢) : و فإن من حقر عدود اضعفه أصابه ما أصاب وكيل البحر من الطيطوى قال شقرية :

<sup>(</sup>١) دسائل أخوان الصفاح ٢ ص ٧٧٨ .

<sup>(</sup>۲) دمنة أسم لابن ، آدى وشتربه اسم المثوره وكلاما من رجال حاشية الأـد، ومن أبطال المدة الأسـد والثور التي وردت في البـاب الأول من أبواب كلية ودمنة .

وكيف كان ذلك ؟ قال دمنة : زعموا أن وطنه في ساحل البحر ، وممه زوجة له ، فلما جاء أوان نفريخها قالت الآش للذكر : لو النمسما مكانا حريزاً نفرخ فيه فإنى أخشى من وكيل البحر إذا مد الماء أن يذهب بفراخنا . فقال لها : أفرخي مكانك ... فإنه بفراخنا . فقال لها : أفرخي مكانك ... فإنه لا يفعل ذلك . فقالت له : ما أشد تعنتك أما تذكر وعبده و تهدده أياك ، ألا قمرف قفسك و قدرك ؟ فأبى أن يعليمها فلما أكثرت عليه ولم يسمع قولها قالت له : إن من لم يسمع قول الناصح يصيبه ما أصاب السلحفاة يسمع قول الناصح يصيبه ما أصاب السلحفاة وكيف كان ذلك ... الح الهوانيين قال اللاكر ...

ومن الوجوه المقشاجة كذلك بين وسالة الحيران ، وبين كليلة ودمنة . طربقة عرض جلسات المحاكة حيث تنعقب دأمام رئيس الحكمة علك الجان (٢) يعلن افتة ح الجلسة

(١١) كلية ودمنة ص ١٣٠ / ١١ = تحقيق نائل
 المرصق طيمة القاهرة .

ر٧) واسمه كا منى « بيراست الحسكيم » ، « للانب بشاه مردان \_ سبد الرجال \_ حاكم منطقة تقم فى جزيرة » • صاغون » • فى وسط البحر الأخررة أشبه إلى الأسطورة منها إلى لحقيقة وللملك الجزيرة أشبه إلى الأسطورة منها إلى لحقيقة وللملك وزير يدمى » « بيراز » « ومن الطريف أن كلة شاه مردان فارسية ومركبة من « شاه » الملك و همردان جم مرد » • الرجال و تطلق الأوساط الهمبية في إيران هذا المانب على على بن أبي طالب عليه ....

بنوجيه السؤال إلى أحدد المحصية المائلين أمام المحكمة ـ الإنسان والحيوان ـ ثم يقوم كل واحد مهما بالدفاع عن نفسه ، وبنى جنسه وهكذا تستمر المحاكات كحلقات متواصلة وهذا الوقف من ملك الجان يشه تماما موقف دبشلم الملك أحد البطلين في حكايات كليلة ودمندة ، حيث يدور أمامه الحوار بين الحيوانات على لسان وليره و بيديا الفيلسوف ، .

فترى أن ملك الجان يعدد جنسات المحاكة بتوجيه السوال إلى أحد الخصمين كا يفعل ذلك دبشليم الملك عند ما يعقد جلسات السمو مع وزيره « بيديا ، ويوجه إليه السؤال ليضرب له مثلا لما هار بين شخصين من الاحداث والخطوب ، وذلك في بداية كل قصة رتيسية من قصص الكتاب التي تسمى بأبواب الكتاب أمثال: قصة الاسد والثور وقصة الحسامة وقصة الحسد وابن آوى . فجلسات المطوقة ، وقصة الاسد وابن آوى . فجلسات المحاكة في رسالة الحيوان تشبه أبواب كتاب كليلة ودمنه كما أن الفصول التي نتلوكل جلسة من تلك الجلسات تشبه الحسكايات الفرعية من تلك الجلسات تشبه الحسكايات الفرعية ودمنة ، وإن الإطار الفني الذي ألف فيسه أبواب كتاب كلية ودمنة ، وإن الإطار الفني الذي ألف فيسه فيسه المسكايات الفرعية ودمنة ، وإن الإطار الفني الذي ألف فيسه فيسه

ــــ السلام، رخاصة المتصوفة متهم كما أن هناك طائفه من المتصوفة فر إبران تسمى بـ ﴿ جميه إخواف المفا ﴾ . إخوان الصنفا رسالة الحيوان هو نفس الإطار الفنى الذى ألف فيسب ابن المقفع حكامات كلية ودمنة .

هذا وتشبه رسالة الحيوان كتابكليلة ودمنه لاني تداخل المحاكمات، وطريقة عرضها فسب، بل إنهما يتشابهان في توارد كثيرمن أسماء الحيوانات والابطالالذين أسندت إلهم الأدوارني كل القصة والمحاكمة فنجدمثلا في رسالة الحيوان فصلامن المحاكمة على لسان كليلة أخى دمنة مندوب الاسد ـ أبوا لحادث ـ ليشيرك مع سائر الوحوش في جلسات المحاكمة (١) ، ومن المروف أن حذين الآسمين منديان وكان اصلهما وكرتكا ودمنكا ، وقد دخلا في اللغة العربية لأول مرة بعمد تحربه مما إلى كليلة ودمنه بواسطة ابن المقفع . وكذلك يشبه الاسد في رسالة الحيوان الاسد في كليلة ودمنة فالأول يلم .. دور ملك السباخ ويشاور من حوله من الوحوش في صفات الملك ، وفيمن يستحق أن يمثل الملك في جلسات المحاكمة مندو با (٢)عنه كما هو الحال بالنسبة لدور الأسد في باب والفحص عن أمر دمنة ، حيث يشاور من حوله من الوحوش عند عاكمة دمنة بعد أن ثبتت إدانته بأنه كان سببا في الإيقاع بين الآسد والثور بمـا أدى

إلى مصرح الثور . ونرى أيضا أن النمر في رسالة الحيوان يحتل مكانة الصدارة بين أفراد حاشية الآسد ، ويلمب دور الناصع الآمين للاسد ، ويأخذ برأيه . كما أن النمر في باب الفحص عن أمر دمنه يمتبر من أخص أصحاب الآسد ومن أقرب افراد حاشيته اليه وهو الذي كفف عن أمر دمنه ، وا بلغ أم الآسد عن المؤامرة التي كان قد ديرها دمنة مند الآسد ، وحرضه على قتل شتر بة (١)

وأما قصة تواصل إخوان الصفا، وتعاون العمنهم بعضا فقد أشرنا إلها في مستهل حديثنا عن رسالة الحيوان، وأن لها صلة بقصة الحامة المطوقة من حيث فكرتها العامة في تصافي الاخوان، وثمرة هذا الصفاء، وأن كان إخوان الصفا قد عقوا معني هدذا التصافي بما يتفق وهبادتهم الفلسفية المبنية عنى اعتقدهم في حالم الخيب و ما وراء العلبيعة ، وقبسل أن نشير الى هذه المعاني التي انفردوا بها نورد نص الحيا المعنى أن نبين كيف يمكون عذه القصة و ينبغي أن نبين كيف يمكون تواصل اخوان الصفا، وكيف تكون معاونة بعضهم بعضا في طلب معيشة الدنيا، وماذا بعد صاحبه ، كيف يمكون عيش الباقي مهم بعد صاحبه ، ذكر أن مدينة كافت على وأس

<sup>(</sup>١) أنظر كالمة ودمنة من ١٥٧ تحقيق : ثُلُ . المرسق طيمة القاهرة .

<sup>(</sup>١) رسائل إخوان الصفاح ٢ ص ٢٧٦ -

<sup>(</sup>۲) وسأثل إخران المفاج ٢ ص٢٠٢و٢ .

إلى تلك المفارات ، ويعتصمون بها من الحر والبرد ، فأنسب بهم تلك القرود ، وأنسوا ما إذكانت أفرب أجناس السباع شبها لصورة الناس فوامت بهم إناث القردة وولع بها من کان به شبق . و تناسلوا وکثروا و تمادی بهم الزمان فاستوطنوا تلك الجزيرة واعتصموا بذلك الجبل وألفوا تلك الحيال ونسوا بسلاهم وذميمهم وأهالهم الذين كانوا معهم بديا ثم جعلوا يبرون من حجارة ذلك الجبل بنيانا ويتخذون منها منازل ومخسرصون في جميع تلك الثمار ويدخرها من كان منهم شرها وصاروا يتنافسون على إناث تلك القرود ويغبطون من كان منهم أكثر حظا من تلك الحالات وتمنو االحلود هنا وانتشبت بينهم العلداوة والبغضاء، وتوقدت نيران الحرب ثم أن رجلا منهم رأى فيما يرى الغائم كأنه ند رجع إلى بلده الذي خرج منه وأن أهل تلك المدينة لما سمعوا بمجيئه استبشروا واستقبله خارج تلك المدينة أقرباؤه فرأوه قد غيره السفر والغربة؛ فكرهوا أن يداخل المدينة على تلك الحال وكان على باب المدينة هين من المناء ففسلوه وحلقوا شعره وقصوا أظافره وألبسوه الجسدد ومخروه وزينوه وحملوه على داية ، وأدخلوه المدينية فلما رآه أهـل تلك المـدينة استبشروا به وجعلوا يسألونه عن أصحابه وللفرهم جبل في جزيرة من جزائر البحر ، خصبة كثيرة النع، رخية البال طيبة الهواء ، هذبة المياء ـ حسنة التربة كثيرة الأشجار لذيذة الثمار كثيرة أجناس الحيوانات ـ حسب ما تقضيه تربة نلك الجزيرة وأهوبتها ومياهها ، وكان أهلوها أخوة و بني عم بعضهم لبعض من نسل رجل واحد ، وكان هيشهم أهنأ ديش بكون بتردد مَا كان بينهم من المحبة والرحمة والشفقة والمدارة وأنواع الشر ، كما يكون بين أهل المدن الجائزة المتصادة الطباع المتنافرة القوى المشتنة الأراء القبيحة الأعمال السيئة الأخلاق ثم أن طائفة من أهل تلك المدينة الفاضلة ركبوا البحر فكسر بهم المركب، وري بهم الموج إلى جزيرة أخرى ، فيها جبل و هو فيه أشجار عالية ، وهلما مجار نذرة ، فيها عيون غائرة ومياهما كدرة ، وفها مفارات مظلمة وفيها سباع ضاربة وإذا عامة أهل تلك الجزيرة قردة وكان في بعض جزائر البحر طير عظيم الخلقة شديد القوة ، قد سلط عليها في كل يوم وايلة ، يكر عليهم و يختطف من تلك القردة عدة . ثم أن هؤلاء النفر الذين نجو ا من الغرق تفرقوا في الجزيرة ، وفي أودية ذلك الجبل يطلبون ما يتقرتون به من ممارها لمسا لحقهم من الجوع ، ويشربون من ماء تلك العيون و يستترون بأوراق تلك الأشجار يأوون بالليل

وما قمل الدهر بهم ، وأجلسوه في صدر الجلس في المدينة ، واجتمعوا حواليه يتعجبون منه ومن رجوعه بعد اليأس منه وهو فرحان ، بهم و بمـا نجاه اقه عز وجل من تلك الغربة ، وذلك الغرق ، ومن محبته تلك القرود، و ثلك الميشة الذكدة ، وهويظن أن ذلك كله يرا. في اليقظة ، فلما تنبه إذا هو ف ذلك المكان بين القرود ، فأصبح حزينا منكسر البال ، زاهدا في ذلك المكان مغتما متفكراً راغبا في الرجوع إلى بلده ؛ فقص رؤياه على أخ له ، فتذكر ذلك الآخ ما أنساء الدهرمن حال بلدهما وأقاريهما وأحا لهماوالنعم الذي كانا فيه ، فتشاورا فيما بينهما وأجالا الرأى ، وقالا : كيف السبيل إلى الرجوع وكيف النجاة من منا ؟ فوقع في فكرهما وجه لحيلة بأنهما يتعاونان ويجمعان من خشب تلك الجزيرة ، ويبنيان مركبا من البحر ويرجعان إلى بلدهما ، فتعاقدا على ذلك بينهما عهداً وميثاقاً: أن لا يتخاذلا ولا يتكاسلا بل يجتهدا اجتهاد رجل واحد فيها عزما عليه ثم فسكرا أنه لوكان رجل آخر معهما لسكان أعرن لما على ذلك ، وكلما زاد مددهما يكون أبلغ في الوصول إلىمطلهم ومقصدهم، فجملوا يذكرون إخوائهم أمر بلادم ، ويرغبونهم في الرجوع ، ويزهدونهم في الكون هاك حتى التأم جماعة من أولئك القوم على أن

يبئوا سفينة يركبوا فها ، ويرجعوا إلى بلدهم فبينها هم في ذلك دائبون في قطع الاشجار ونشر الحشب لبناء تلك السفينة إذ جاء ذلك الطير الذي كان يختطف القرود فاختطف منهم رجلاً ، وطار به في الهواء ليأكله ، فلما أمعن في طيرانه تأمله فاذا هو ليس من القرود التي اهتاد أكلها فريه طائراً حتى مربه على رأس مدينته التي خرج منها ، فألقاه على سطح يبته وخلاء فلما تأمل ذلك الرجل إذا هو في بلده ومنزله واهله وأقرباءه ، فجمل يتمنى لو أن ذلك الطير يمر في كل يوم ويختطف منهم واحداً بعد واحـد، ويلقيه إلى بلده كما فعل به ، وأما ألئك القوم بـ د ما اختطفه الطير من بينهم فقد جعلوا يسكون عليه تحزُو نین علیفراته ؛ لانهم لایدرون مافعل به الطير ، ولو أنهم علوا محاله ، وما صار إليه لتمنوا ما تمني لمم أخوهم (١) فقد شرح إخوان الصفا أنفسهم المغزى الذى يقمدون إليه مزهده القصة ، وهلقو ا علما عقب إبرادهم لها بقولهم . فهـكذا ينبغي أن بكون اعتقاد اخوانُ الصفا فيمن قد سبقته المنية قبل صاحبه . لأن الدنما تشبه تلك الجزيرة، أوهلها يشبهون تلك القردة ، ومثل الموت كمثل ذلك العاير ، ومثل أو لياء الله كمثل القوم الذين

<sup>(</sup>۱) راجع كتاب رسائل إخوان الصفاج ، ص ۱۰۲ ــ ۱۰۰

كسر بهم المركب ، ومثل دار الآخرة كمثل تلك المدينة التي عجرجوا منها ، فهذا احتقاد إخواننا الكرام في معارنتهم في الدنيا وما يعتقدون فيمن سبقته المنية قبل إخوانه .

قترى أن إخوان الصفا قد رمزوا إلى دنيا الشهوات بالقرود ، وإلى من سقطوا في عالم الرذيلة عن استهوتهم هذه القرود، وكان همهم هوالتناكح والتناسل، وارصاء الغريزة الحيوانية لحسب، و نسو ابلده الآصيل وهوالعالم الآخر المنى أتب منه أرواحهم، وأما الصفوة منهم فلم تشغلهم المادة عن المعنى، ولم تستهوه تلك المظاهر الدنيوية ، بل انصرفوا إلى التفكير الاجتماعي الذي يساعدهم على واحتهم النفسية الاجتماعي الذي يساعدهم على واحتهم النفسية وسعادتهم الموقوته في هدده الدار الفائية بين وسعادتهم الموقوته في هدده الدار الفائية بين عماونة بعضهم بعضا ، وبث روح الحبة بين عماونة بعضهم بعضا ، وبث روح الحبة بين مذهب، والتحمس المقيدة دون عقيدة ، وهرفوا أن السعادة لا تتم الا بتضافي الجهود للخروج من عالم المهادة والتوجه إلى الرقى والمكمال

بأرواحهمالطاهرة، وأنفسهم الزكية حتى تلبي دهوة رجما .

دياً يتها النفس المعامشة ارجمي إلى ربك راضية مرضية .

ونستخلص من تعليق إخوان الصفا على هذه القصة أنهم يعتبر ونأن عالم الروح موطنهم الاصيل، ودار السعادة الحالدة. ولا يمكر أن يصل أحد إلى هذا العالم إلا إذا صفت روحه وخلصت سريرته، وتصاون مع إخوانه وأصدقائه بالإيمان الصادق الذي يقود المرم إلى العمل الصالح.

وضحن إذ نختم مقالنا هددا لا نستطيع أن لدعى أننا قد بلغناغاية المطاف فيهاكنا نقصد اليه ؛ بل إن إلى متسعا أمامنا لاستخراج نتائج أخرى بالموازنة بين رسالة الحيوان، وبين كمتاب كليلة ودمنة ؛ إذ سيكون لهذه النتائج أهميتها البال: في ميدان الدراسات المة رنة .

محمد غفرانی الخراسانی

من نثر أمير الشعراء:

و الثقة مراتب، فلا ترفع لعليا مراتبها إلا الشريك فى المر، المعين على الضر، الأمين على السر، ( العنمير النقى كالمرآة ، فو التمس فيها المرء وجه الغيب فرآه ) ( يستأذن الموت على العاقل ، ويدفع الباب على الغافل )

(أسواق الذهب)

## مع" سنوفى" في مدائحت النبوية للدكتور سَعت الدين الجيزادي

لقد ذهب الشعراء في تناولهم مدح الرسول الكريم عليه صلوات أقه وسلامه مذاهب شتى ، تقناسب وشخصية الشاهر ، ولون ثقافته ، وتتأثر بالذوق الفنى العام للآدب في العصر الذي قيلت فيه ، وبالظروف العامة من سياسية واجتماعية وفكرية في فـترة إنشادها

وسيرة الرسول السكريم من يوم أن يدا دعوته إلى أن انتقل إلى الرفيق الآعلى صارت مصدر إلهام الشعراء و ينبوط منافيا فياضا لا يعتريه نقص ، يتجدد فيضه دفاقا قويا عطرا ذكيا ، يستمد الشعراء منه أروع قصائدهم ، ويسجلون بأسلوبهم سجايا الرسول السكريم ، وحزايا شريعتة الذراء ، ويسعون للناس أمثل الطارق للاقتداء بنبيهم ، ويسودون ما تضمنته الديرة من بطولات ويصودون ما تضمنته الديرة من بطولات وجمل كلة الذين كفروا السفل ، وكلة الله وجمل كلة الذين كفروا السفل ، وكلة الله المان الفارض حين قال :

وعلى تفنن واصفيه بحسنه يفنى الزمان ، وفيه ما لم يوصف

وبمضائده المنتصرون علىذكر السيرة النبوية ، وصفات الرسول الكريم ، ونسبه الطاهر ، وسرد الغزوات ، وهذا ملحوظ في أغلب المدائح التي قيلت إلى أو أثل حصرنا الحديث ، أما في هذا العصر فلم يعد الشعراء يكتفون بذلك بل إنهم وجهوا اهتمامهم الحازنة، والربط بين الماضي والحاضر، والدحوة إلى الافتداء عما في سيرة الرسول

الله الموازلة، والربط بين الماضي والحاضر، والدعوة إلى الافتداء بما في سيرة الرسول من بطولات وتضحيات ، وأخذا يبرزون من بط الشريعة الإسلامية ، ويدعون المعودة اليها ، ويبينون المسلين أن أم أسباب تأخرهم ترجع إلى عزوفهم عن قرآنهم ، وسيرة رسولهم وأن المستعمرين لم يطمعوا فيهم وان المستعمرين لم يطمعوا فيهم وجه شعراءنا في العصر الحديث هذه الوجهة وجه شعراءنا في العصر الحديث هذه الوجهة مو ما أصاب الآمة الإسلامية من نكبات بسبب الاستعاد الذي تغلغل في الاقطار بسبب الاستعاد الذي تغلغل في الاقطار متعمداً الفض من مبادىء الإسلام، وتحقير متعمداً الفض من مبادىء الإسلام، وتحقير

وشاهرنا السكبير المرحوم احمد شوقى عاش فى فترة من الزمن شهد فيها العالم العربي

كل ما هو شرقي .

أحداثًا جسامًا ، من احتلال أجنبي ، إلى قيام حرب عالمية ، ثم ما نلا ذلك من ثورات بغية التخلص من نير الآجانب ، وماكان يظل الأفطار الإسلامية من سلطان الخلافة الإسلامية الواهى ، وما دب بين شعوبها من فرقة وتخاذل ، وما فشا فها من جمل وفساد في نظم حياتها السياسية ، والاجتماعية والفسكرية ، ولم يكن هناك غير بصيص من الأمل في الشعور المسكبوت الذي غذته دعوات المصلحين : جمال الدين الأفغاني و محمد هبده، ومصطفى كامل، وقاسم، أمين وغيرهم هذه القصائد جميما بين . ١٩١٠ ، ١٩١٠ . وأخذت تذكيه قوائح الشعرا. الذينأسهموا بنصيب موفور في إيقاظ الشمور في القصائد الكرى الى ظهرت هند نهاية الحرب العالمية الأولى مثل: بكوية عبد الحليم المصرى، وعمرية حافظ ، وهلوية عبد المطلب ، التي صورت أنوى الشخصيات الإسلامية ، وأروع انتصارات ألمسلين في عهودهم الزاهرة محفزون بهسسا هم الشباب، ويؤججون الشعور العام .

وشمر شوقى في بجوعه بعتبر صورة حية الفترة التي عاش فيها، مالإصافة إلى تلك الصور الحالدة التي تنطق أحداث الماضي، وقد تناول الجددن .

ومن الموضوعات الإسلامية التي تناولها

مدح الرسول السكريم في أربع قصائد كبرى تمد من عيون الشعر ، حاكى في اثنين منها الإمام البوصيرى : إحداهما نهج البردة ، على وزن وروى بردة البوصيري، والآخرى هي الهمزية ، أما القصيدة الثالثة فهي وسلو قلى ، وهذه القصائد الثلاثة بالديوان ، والرابعة بعنوان: ذكرى المولد وهيمنشورة بكتاب آخر عنوانه وكرمة ابن ماني ، إهذا غير مقطوعة من ثلاثة وخمسين ومائة بيم ضمن أرجوزة العرب السكيرى . وكان إنشاء

وقد تناول شوق في هذه المدائح نواحي هديدة من سيرة الرسول الكربم ، وحياته وشريمته ، وقد لا يتسع هذا المقال لمرض المُوصُوعات ، والتعليق عليها جيما ، ومنثم فإننا سنقصر حديثنا على ما وود فها عن مزايا الإسلام وتشريعاته ، فإن . شوقى ، قد نفذ إلى عرض ذلك في خلال هذه المداعج لينفس عما يجيش بصدره من الام سبيها هجاوم المستعمرين : من أمثال هانوتو الذي نشر رسالته المشهورة عام ١٩٠٠، وتصدى لها الإمام محمد حبده بالتفنيد ، ثم كرومر الذي كان لا يألوا جاهداً في الطمن على الشريعة الإسلامية ، وغير هذين من المبشرين الذين كانوا يحاولون إذاحة الفتن وبليلة الافكار لزحزحة المسلمين عن عقائدهم . ومن الأمور الى أذاعها المفرضون أن الإسلامية ، وما سبتها ، ويخيل إليك أنك وهم يرمون من ورا. ذلك إلى الغض من قيمة ويقم الأدلة والبراهين على فعنل حده القرآن في هداية البشر ، وقد تناول شوقى الشريعة الغراء . وكأنه ريد أن يقول : هذه الدعوى، و فندها منطقيا ؛ مستدلا بما لقيته إن كل ما ترى به هذه الشريعة من مطامن المسيحية من اضطهاد في أول أمرها ...

يقول في نهج البردة :

قالواً : غزوت . ورسل الله ما بعثوا

لقتل نفس ، ولا جاءوا لسفك دم **جهل ، رتضليل أحـلام ، وسفسطة** فتحت بالسيف بمد الفتس بالغلم لما أنى لك عفوا كل ذى حسب

تكفل السيف بالجوال والعم

والشر إن تلقه بالخير صفّت به

ذرعاً . وإن تلقه بالشر ينحسم سل المسيحية الغراء ، كم شربت

بالصاب من شهرات الظالم الغلم (١)

طريدة الشرك ، يؤذيها ويوسعها

فى كل حين قتالا ساطع الحمدم لولا حاة لها هبوا لنصرتها

يالسيف، ما انتفعت بالرفق والرحم وعند ما يجي. ذكر الشريعة الإسلامية ومزاياما نجد الغيض الغزير ، والمعلومات التيمة التي تظهر في الموازنة بين الشريمة

(١) النلم: الثائر. الهائج.

الإسلام قد أقام دعوته ونشرها بحد السيف تستمع إلى عالم متصلع ، وفيلسوف يملل ينبغي ألا يلتفت إليه، أو يقام له وزن مهما کان مصدره.

يقول في نهج البردة .

شريعة لك فجرت العقول سها

عن زاخر بصفوف العلم ملتطم يلوح حول سنا التوحيد جوهرها

كالحلى السيف ، أو كالوشي للملم

غراء حامت هلها أنفس ونهي

مری ومن بعد سلسلا من حکمهٔ بحم ثم يبين أنها صالحة لكل زمان ومكان . وأنهاكفيلة بأن تنير السييل أمام المصلحين في سائر أقطار العالم على مرالزمان ، وكر السنين: نود السبيل ، يساس العالمون بها

نكفلت بشباب الدهر والمرم يجرى الزمان وأحكام الزمان على

حكم لها نافذ في الحلق مرتسم ثم يبرهن على ذلك بمساكان في ماضي الآمة الإسلامية ، ما سجله التاريخ :

لما اعتلصدولة الإسلام واتسعت مشت عالكه في نورها التم

(۱) حای صلف و مال .

وعلمت أمة بالقفر نازلة

رحى القياصر بعد الشاء والذم أرأيت تصويراً أدق من هذا إلى أثر الإسلام فى الآمة العربية ؟ ثم استمع إليه حين يشير إلى نقيجة النمسك بمبادى الإسلام وشريعته :

كم شيد المصلحون العاملون بها

فالشرق والغرب ملكا باذخالعظم للملم، والعدل، والتمدين ما عزمو ا

من الأمور ، وما شدوا من الحزم سرعان ما فتحوا الدنيا لمنهم

وأنهاوا الناس من سلسالها الشيم ساروا عليها هداة الناس فهى جم

إلى الفلاح طريق واضح العظم فهل جاء المص ثم نراه يعرض بسائر المبادىء التي يحاول عما هو أسمى من المستعمرون إذاعتها لتنحية تعاليم الإسلام ويعتبرأن شريمة الإسلام وحدهاهى الصالحة: العمل لمبادئها ؟ لا يهدم الدهر ركمنا شاد عدلم

وحائط البغى إن تلسه يهدم

\* • •

ثم يمود إلى تكرار هذه الممانى بصورة أخرى فى الهمزية ، وهذا نجدد يوارن بين تشريب الإسلام وغيره من الشرائع ، وينحى باللائمة على الذين بتمرضون للإسلام: ظلموا شريمتك التى نلنا بها

مثنت الحضارة فى سناها واهتدى فى الدين والدنيا بها السعداء ويقول فى الموازية :

بك يا ابن عبد الله قامت سمحة بالحق من ملل المسدى غراه

بنیت علی التوحیه ، و هو حقیقه نادی بها سقراط والقدماه الله أن یقول :

داء الجماعة من وأرسطاليس، لم يوصف له حتى أنيت دواه فرسمت بعمدك للعباد حكومة فرسمت لا سوقة فها ، ولا أمراه

اقه قوق الحلق فيها وحده والنساس تحت لواثها أكفاء فيا باد الماحدين مدماة للدم قياطة

فهل جاء المصلحون ودهاة الديموقراطية عا هو أسمى من ذلك ؟ وزعماء الاشتراكية : هل سبقوا محددا في دهوته إليها ، وتطبيقه العمل لمبادئها ؟

الاشتراكيون أنت زحيمهم لولا دعاوى القسوم والغسلواء داويت متئدا وداووا طفرة

وأخف من بعض الدواء الداه الحرب في حق لديك شريمــة

ومن السموم الناقعات دواه ثم يبين أن البر والمساعدات الاجتماعية ليست منحا وإنما هي حقوق مفروضة نظمتها

ما لم ينل في رومة الفقهاء الشريعة الإسلامية :

#### مع شوقي في مدائمه النبوية

7.1

وتلفهم حيال المال صما إذا داعي الزكاة بهم أهابا لقد كتموا نصيب الله منه كأن الله لم يحص النصابا ثم يأخـذ في بيان منافع العلم، ويدعو إلى تعليم النقراء ؛ حسى أن يخرج من بينهم من يكون شجاما عيقريا ... : أداد الله بالفقراء يسرآ وبالايتام حبأ وارتبايا فرب مستغير قوم علوه سماً ، وحمى المسومة العرابا

ولو ترکو. کان أذی وعا

سيأتى محدث المجب المجاما فإن الياس يخترم العبايا

ثم يعود إلى الحديث عن الاشتراكية : يريد الخالق الرزق اشتراكا

وإن يك خص أقواما وحاق ف حرم الجدد جني يده

ولا نسى النسق، ولا المصابا ثم يدعو إلى العمل والجد، وعدم الرصوخ للمذلة ، ويرسم انا الطريق واضحاً :

وكارب بيانه الهدى سبلا وكانت خيله الحق غابا

والبر عندك ذسة وفريضة لا مئة عنونة وجباه جاءت فوحدت الزكاة سبيله حتى التنق البكرما. والبخملاء أنصفت أحل الفقر من أحل الغني فالكل في حق الحياة سواه فلو أن إنسانًا تخدير مسلة ما اختــار إلا دينــك الفقراء ونقف قليلا عند هذا البيت الآخير : فإن الفقراء يختارون حسذا الدين ؛ لأنهم بجدون فيه الإنصاف والعدالة شد الآثو باءالمتجبرين إذ يحدد لهم حقهم في أخذ أجورهم إن عملوا وكان لقومه نفعاً وغراً بحيث لا يبخسون ، وبجعل لمم نصيبا عددا في أموال الاغنياء إن كانوا ماجوين، ويمنحهم فعمل ما استطعت ، لعل جيلا حق الحياة الكريمة ؛ فلا سيد ولا مسود ، ولاظم ولا اضطهاد ، ولا سوق إللاعمال ولا ترهق شباب الحي يأسا بالقهر ، ولااستذلال بسبب تفارت الطبقات.

> ثم يقول في قصيدة و صلوا قلى ، : فلم أر غمير حكم أقه حكما ولم أر دور باب الله بابا وبعد أبيات نراء يعيب على المسلين حرمان الفقراء حقوقهم ، وإهمالهم فريضة الزكاة مع تأديتهم لغيرها من الفرائض: عجبت لمعشر مسلوا وصاموا

ظواهر خشية، وتتي كذابا

وكم **الحق** من غاب رسول اقد منسيفمه له الغزوات لا تحمى ولا بحص تڪرمه

ولقد كان شوقى يشمر في قرارة نفسه بالحالة العامة للأمة الإسلامية ، ولم يكن وعما جاء عن وصفه للشريصة الإسلامية علك غير الدعا. والتوسل إلى الله أن يأخذ ومزایاها فی قمسیده و ذکری الموله ، بیدها، وینتشلها بما تردت فیه، و لکن بعد أن عرض موايا شريعة الإسلام ، وصور عظمة المسلمين أمام كانوا مستمسكين بها أدق تَصُورٌ، ودعا إلى العودة إليها ؛ لأن ذلك هو ﴿ طَرِيقَ الْعُودَةُ إِلَى الْجُعُدُ .

يقول في ختام نهيج البردة بعد أن سرد صوراً كريمة للخلفاء الراشدين:

یا رب : حبت شعوب من منیتها واستيقظت أم من رقعة العدم سعد ، ونحس ، وملك أنت مالسكم تديل من نعم نيه ومن نقم رأی تصاوّك فينا رأي حكته · أكرم بوجهك من قاض ومنتقم فالطف لأجل رسول العبالمين بنا

ولا تزد نومه خســــفا ولا تسم مارب : أحسنت بدء المسلمين به فتم الفضل ، وامنح حسن عنتتم

وهلمنا بناء الجــــد حتى أخذنا إمرة الأرض اغتصابا وما نيل الملالب بالقني ولكن تؤخمذ الدنيا غلابا وما استعصى على قوم منال إذا الإقدام كان لم دكابا

الى مطلعها :

به هجر يتيمسه كلا جفنيك يمليه مما كادا لمهجت ومنك الكيد ميظمه قوله:

نظام الدين والدنيا أتيح له يتمسه في بنائهما تطلع على التوحيد يدهمه بدرح مام نيه النا س ماشه وأعجمه كفنوء الصبح بينه وكالبنيان عكه بيان جل موحيه وحلم عن ملهمسه

#### مع شوقى في مدائعة النبوية

111

وكان جنابهم فيها مهيبا واللاخلاق أجدر أن تهابا

فلولاما لساوی اللیص ذئبا وساوی الصادم المسامی قرابا

فإن قرنت مكادمها بعلم تذلك العسلا بهما صمايا

وحم الله وشوق ، فقد كان في **، إ**سلامياته ،

واعياً ، عيقاً ، ينطق عن بحث في ماضي الآمة الإسلامية ، وخبرة في حاضرها ، وأمل في مستقبلها ، وقد استوفى في هذه

المدائح الآربعة نواحي كثيرة من الثاريخ

ومزایا شریعته ۲

سعد الدين الجيزاوى

ويغول فى ختام وسلو قلبى : ساك اله إنى أبنا. ديني

فإن تمكن الوسيلة لى أجابا وما للسلمين سواك حصر.

سسبين سوات عصر. إذا ما العنر مسهم ونابا

کأن النحس حین جری علیهم

المار بكل علكة غرابا

تم يعللأسباب الصعف، ويدعو إلى العودة لطريق الإسسلام ، ومكارم الآخلاق التي يدعو إليها :

ولو حفظوا سبيلك كان نورا

وكال من النحوس لم حجابا

بنيت لمم من الآخلاق وكناً ا

غانوا الركن ؛ فانهدم اصطرابا

## قال تعالى :

و وتمت كلة ربك صدةا وعدلا لا مبثل لسكانه ومو السميسع العلم . وإن تطع من في الآرض يصلوك عن سبيل الله إن يقيمون إلا النئل وإن وإن م إلا يخوصون . .

# الانسان والجيمال للأستاذ محتمد أحدالعزب

لسع في هذه السطور باحثا يتعمق فلسفة الجال ، ويحاول تعليها الناس ، واست كذاك فيلسونا يقيم الحسدود والأقيسة والتعاريف لقيمة من القم الحالدة في تاريخ البشر ، إنما أنا إنسان \_ بحرد إنسان \_ محاول ف بساطة واعية ، أن يلتمس أغوار حقيةـة ضخمة ، أو قبل محاول أن يجيب على سؤال يزحف على شفاء الملايين ، كلما انجرت أعمالهم وأحداقهم جيمأ أمام مشهد مرس مشاهد أو انتفاضة من انتفاضات الروح والوجدان فتساءلوا : كيف حدث ذلك ؟

أنا هنا فحسب ، لأشير إلى دور الجمال ف حياة الإنسان : منحيث هو فرد ، وحياته من حيث وجوده في بحموع ... ولأؤكد أن الجال سلم مضيئة كم صعدنا عليها ، وعانقنا فها الساء ...

وقبل أن استرسل \_ فن حقك على أن تسألني ... وما الجال ؟ ولاننا اتفقنا على مبدأ أنني لست هنا فيلسوفا يضع التماريف والحدود … نسأجيبك من خلال إحساسي

الجالي إجابة إنسان يستشمر جلال الجال ... أجل يا صاحبي ... إن الجال ليس قطمة من د شيء ، تمسكما بيمينك .. ليسجرما من الآجرام تحتويه بيديك ... ليس مادة صلية يمكن أن تسريح عليها قدماك .

إن الجال قيمة من القم الى تحس ولا تُلس ... تستشمر ولا تصغط ، وبقدر إحساسنا بده الفيمة ، بقدر ما نقبل على الحياة و نمانق أفراح الوجود ... إن الجال يشدنا الكون، أو خالجية من خوالج النَّفِينَ مَنْ إِلَى النَّكُونَ وَإِزُّ سُلَّ عَلَاقَتْنَا بِهِ ... وهو من هذه الزاوية ينهض في حياتنا برسالة ضخمة ، ودور قیادی کبیر .

مأستطرد مع الجمال من حيث هو ، قيمة خلقية ي ... ، د وقيمة اجتماعية ي ... ، د وقيمة دينية ، . . . تؤتى العالم أخصب الثمرات ...

فهو من حيث إنه قيمه خلقية ، يفجر غينا مفاعر الحب ، ويليمنا نواذح السمو ، فريرهم في حيائه معالم التطور ، إنه يرفق أحاسيسنا ، ريرهف أذو افنا ، ويهبنا طاقات من الخير دفاقه أبدأ ... إن الإنسان الجيل هو الإنسان الذي يكره البكلات المشبومة

الملتوية ـ هو الذي لايحقد ... ، ولايغدر .. ولا يغدر .. ولا يحون .. ، ولايقيم أخلافياته على أنقاض أخلافيات الآخرين ...

إن الإنسان الجيـل هو الإنسان السوى المذى يعمل من قلبه مزدعة للمواطف الطيبة والمشاعر النبيلة ، والأحاسيس المرحفة .

ويقدر ما يتو افر لدى الإنسان من كل هذه الاتماط الاخلاقية ، والسلوكية ، بقمدر ما يأخذ مكانه في البناء الاجتماعي الشامخ الركين.

ولقد كان الإنسان العظيم و مجيد الخلق الذي لا ينحره المن عبد الله على الله يزرع في أهماق في أهماء الظلام . أتباعه هذه الحاسة الجالي ، لإيمانه الوطيد والجال قيمة المأنها سبيل الترقى الإنساني ... وحافز التطور بالكون . . وبأنه البشرى .

لقدكان الإنسان محاول جاهدا أن يقيم صداقة واعية بين الإنسان والكون ، حتى يتلق عن صديقه الكون كل مباهج الطبيعة الفاتئة ، وكل مفاعر الإحساس الجيل ...

فها هوذا يخرَج مرة فى اصحابه حتى يستقبل الجبل ، فيهتف من أعماقه صانحا ، أحد ، حبل محبنا ونحبه ، .

وحين يطالع المسلال الباذغ يرفع وجهه إليه فى جلال قائلا « رنى وربك اقه .

وحين بهل الربيع على الأرض، وتبزغ نباتانه الصاهدة، ينحني عليها في تراحم جم ويقول (عام خير وبركة إن شاء اقه).

وحين تمطر السهاء . . يستقبل رذاذها بصدره حريان . . وحمين يسألونه عن سرحفاوته بالمطر يلتضت إليهم قائلا (إنه حديث عهد بالسهاء ) .

وهو الصادح بكلماته الملهمة . 1 1 ( إن اقه جيل يحب الجال) ! ! .

ومكذا كان الإنسان العظيم عسد يقدر الجمال، ويماول أن يرحرح غراسه في أحماق الملابين ـ لآنه يؤمن بأن الجمال ركائز التكامل الحلق الذى لاينحرف، ولايبتسر، ولايضرب في أحماء الظلام .

والجال قيمة اجهاهية ، يطهر هلاتتنا بالكون . . وبالآخرين . . أنه يطهر علاقتنا بالكون . . لأنه يبنيها على أساس من التجاوب الصاهد الأصيل . . فأنت حين تستمر الجال في نجمة . ، أو نسمة . . تفتح كل مغاليق حياتك للحياة . . وقستقبل الوجود في صداقة وحب . . إن الجال يصدك إلى دنياك ، بينما ينفرك القبح حتى من نفسك ! ! وهو يطهر علاقاتنا بأنفسنا حين يوحي إالينا نزعة التعادل العاقل بأنفسنا حين يوحي إالينا نزعة التعادل العاقل الملهم . . الذي لا يدم في ارتقائه المرهق إلى أسفل . . إنه يعطيك معنى التعادل العاقل من خلال التناسق العام في كل مشاهد الكون . .

وهو يطهر علاقاننا بالآخرين حين يقيمها على أساس من التضامن الحلو ، والآخوة المشكانفة ، والسلام الآرحب الحصيب . . إنه يغربك بالعدل حين يوحى إليك أن لاشي أجل من العدل ينشر أجنحته البيضاء فيحتمنن بها الملابين ، ولاشيء أو بل من الظلم الذي هو افتيات صارخ على طبيعة الحلق فينا ، و تشويه ها بط لفطرة البراءة ، و براءة الفطرة و انهياد بالمستوى الآدى إلى مستوى واكد و وخيص . .

وهنا أستطيع أن أقول: إن للجمال وسالة إنسانية واجتماعية خالدة في مسكافحة القوى العدوانية، ومؤازرة أنصار الحياة، في تحريك ما همد من العواطف الإنسانية البارة، وإذكاء ما حمد من المشاعر الآدمية المضيئة، وإثراء ما أجدب من مناطق في قلوب المسلابين.

السع معى فى أن قلوبا آدمية كانت قاسية وهيبة كوجه الطوفان ، ما ابشت أن تراهشت مذهولة أمام قيمة جمالية تذبح ، أو صوت إنسانى جميل بوشك أن ببح من النداء . ؟ لن أزج بالشاديخ فى هسندا المشهد . . ولن أستشهد الك بما مضى من عصور . . ولن أستشهد الك بما مضى من عصور . . ولكنى سأفترض موقفا من المواقف . . وأحيا أمامك صورة من صورا لجال (الحياتى) سأضع أمامك صورة من صورالجال (الحياتى) الذي يوشك أن ينهاد ، وأهيب بك أر

الغائرة . . و استبدت بك كراهية الجوح . • تصوراً نك ظلمت إنسانا منالناس ، وزحف بكل جراحاته إليك. قائلا في أسى مذبوح: ماذا أنا ؟ ألست إنسانا يحيا على الأرض؟ ومن أنع ؟ ألسع إنسانًا تحيا على الأرض؟ إذا فنحن أشقاء ؛ كلانا زاحف على الثرى والطين . لا يستطيع التعليق والطيران 11 لماذا إذن تظلمي ؟ ألا نك قادر، وأنا عاجز ؟ الآنك استطعت ، ولم أستطع أنا؟ أم لأنك حرفت فطرنك ، ومسخت طبيعتك وانسلخت من إمابك الإنساني ؟ ألاندري؟ ألا تحس ؟ ألا تتألم .؟ ألا تعرف أنك حين ظلمتني فقد ظلمت من وراثى أكيادا جائعة . وأنفسا ضائعة إا إنك لست ظالمي وحدى . إِنْكَ ظَالَمُ لَا بِقَسَامَةً طَعْلِ البرى. ؛ لأَنْهَا ذُوت منذ أيام 11 ظالم لوشوشة الاحلام في خيال طفلتي الاعبة ، لأن أحلامها الآن لم تعدشيثا غير الرغيف ١١ ظالم الكرامة الأمومة فيعيني أى العجوز ١١ لانها ـ على تأبها ـ سألتنى الأمس ، هل من طمام ؟

تصور انك هذا الظالم المتأله النياه ... وأن هذا الموقف المأسوى المدى يعربد عن كثب أمامك . . فاذا أنت صافع به ؟ أوشك أن أؤكد لك ـ أن الجدار الثلجي الشي شاده الظلم في أعماقك سينهار . سينهار حقا تحت مطارق هذه المواطف الإنسائية

المجروحة ، التي يوشك القبح أن يعنى على وجهها الطاحك الجيل

ألم أقل لك: إن الجمال كفيمة اجتماعية يطهر علاقاتنا بالكونو بأنفسنا وبالآخرين؟

والجمال من حيث هو قيمة دينية هادفة يمقد صداقة بين الإنسان واقه . . صداقة أساسها الفهم المتحرر الواعد الذى ينمو على أرض جمالية . ويتفتح في ضوء جمالي ، ويعرج إلى دبه فى نتم مؤمن حالم جيل 🚲 وهنا لا بدأن فطيل التأمل ؛ فليست قيمة من القيم الخالدة لقستطيم أن تقف إلىجوار الجال في حركة كونه معراجا إلى الإعمان. لأن اقه يتخذ منه دائما مقدمات لقضية هيذا الإيمان . . إن الله يدعو البشر للإيمان به حن طريق الجال المبثوث في الأرض ، المبثوث في الآناق ، و أفلم ينظروا إلى السماء فوقهم كيف بنيناها وزيناها وما لها من فروج . والارض مددناها وألقينا فهارواسيوأنبتنا فيها من كل زوج بهينج . تبصرة وذكرى لمكل عبيد منيب . . ونزلنا من السهاء ماء مبادكا فأنبتنا به جنسات وحب الحصيد . . والنخل باسقات لهما طلع نصيد ... ، !!

والآنمام خلقها لسكم فيها دف. ومنافع ومنها تأكلون . . ولسكم فيها جال حين ترجون . .

والشمس وضماها . والقمر إذا تلاها . . والنهاو إذا جلاها . . والنيل إذا يغشاها ، والنها إذا يغشاها ، والارض وما طحاها ، ونفس وما سواها فألهمها لجورها وتقواها ، قد أفلع من زكاها ، وقد خاب من دساها . . ويا بن آدم خذوا زينتكم عند كل مسجد وكلوا واشروا ولا قسرقوا إنه لا يحب المسرفين . . . . .

د هذا خلقاقه ... فأرونى ماذا خلقالذين من دونه بل الظالمون فى صلال مبين ،

إن القرآن في هذه الكلمات يتخذ من الجال مقدمة لقضية الإيمان ، فلا يلبث أن يتسرب بها إلى أعنى اعماق البشر ، لان عاطفة الإحساس بالجسال الصق عاطفة بالنفوس ، والاستثارة الإيمانية عن طريقها تختصر مراحل الطريق . وأبدا لا أنسي هذا الربني المتأنق الساذج الذي عرف بحسه الجالى ، وشغفه بالحوار ، لا أنسي وما جاء في على مشهد من جماً هيرقريتي البسطاء ، ويدهني قائلا :

أنتم تقولون إن اقه موجود ... فأين هو؟ إننى لا أؤمن إلا بما أراه .

قلت لصاحبی : لا تؤمن إلا بعما ثراه ه قانت إذا قسم رأيت القاهرة وأمريكا وروسيا ، وباريس ا

فأجابى في ذهول: أبداً . أبداً لم أو شيئاً من هذا الذي تقول .

فقلت: إذن فهى غير موجودة . . لأنك يا صاحبي لم ترها .

أجاب: كلا.. إنها موجودة من غيرشك فقلت: يا صاحبي .. إذن فاقه موجود . ولا يعلمن في وجوده أنك لم تره ، أتستطيع أن تزهم دؤية الحياة الجادية في الغصن الآخض أقستطيع أن تحس أو تبصر تنفس الزوع الذي ترعره بداك؟ أتستطيع حتى أن ترى سر الحياة الكامن فيك . . أنت . . والذي إذا صمت صمت بحواده الآشياء؟

وبدا على الرجل أنه قد فهم بعض الشيء . و لكنه محركة عفوية ، ربما تكون بحرد حب للحوار . . همهم فى خفوت :

ولمكن غيرى من الناس دأوا أمريكا . ودوسيا ، وغيرهما بما تقول ، وغيره من العلاء والاطباء قـــد دأوا حياة الزرع وحياة الناس .

قلت: ولكنى الفتك إلى ان اناساكذلك قد را را ربهم ليس كا يحبون أن يروه ... ولكن كا يحب هو أن يروه ، إن الرسل قد راوه يا صاحبي وجلجلوا في الناس: • إنا قد رأينا ربنا . .

قال : فهل أستطيع أن أجلس إليك لتضع يدى على حقيقة رجود الله ؟

قلت : وأنا أعرف ما في الرجل من حس جالى يتعشق مظاهر الجمال : يا صاحبي ...

أنا أستطيع أن أضع بدك على حقيقة وجبود الله . . ولا أستطيع . . إن ذلك يتوقف على مدى تراحب عقلك ، وحسك ومدى ارتفاعك معي عن مستوى القياسات النرابية المامدة ، إلى مستوى القياسات الإلمية العليا ... إنك إن رأبت الله واحتوبت وجسوده لم يكن هناك فارق بين الله ، و بين سيجارتك الى تقنهد في يدك . . لا بد من منطقة فاصلة بين اقه والأشياء ... لا بد أن يظل اقه أكبر من أن يرى ﴿ وَأَجِـلُ مَنْ أن يحصر ... وأشيل من أن مِعَاظُ بِهِ . يَكُفِّي دائمًا أَن نَرَى اللهِ فَهَا يبدع ويصوخ: في الزهرة الراعشة على غصنها وِالمُوجِةِ الساريةِ في غديرِها ــــ والضوء أَلْحَاثُرُ فَي أَفْقَهُ ، والنسمة الفافية على شواطي \* العبير ١١ في أجنحة هذه الحمامات المطوقة التي تنساب ما ممة عير الآنق منا وهناك ... في هذه الآرض السمراء الى تتنفس كل يوم عن جديد ... فيك أنت يا صاحى ... فى خفقات قلبك النّابض ...

وهمسات روحك الشاعر ... ورقرقات خيالك المشبوب ...

قلمت للرجل هذه السكلمات ... فإذا بشفتية الداويتين تختلجان في رعشة بيضاء متماً : يا سبحان الله العظيم ... تباركت ياذا الجلال و الجمال ...

(البقية على صفحة ٦٢٣)

لم يكن إمسبر عن تجربة شخصية ، وأن ذلك لم يخرجه عن دائرة الصدق ، إذ التجارب الخاليه كثيراً ما نغرم مقام الشجارب الذانية وأن دعوة أنى نواس إلى اطراح الندرل ليست إلا امتدادا لمبدئه في مهاجته للواضعات وأن دعوته إلى الابتداء بوصف الخر ،

إذاصلحت فإنما تصلح لامثال الحكى من حباد الخر ، ولا تقوم مقام الغزل في الإنسارة إلى الغرض الذي يقصده الشاعر ، والتهيئة لمنذا الغرض بحسو مناسب له من الغزل ، إقبالا أو إعراضا ، ألما أو نشوة ؟ كحمل السيدشاخين

#### (بنية المنشور على صفحة ٦١٦)

ولست هنا أسوق هذه السطور كشهد تمثيل ار بجرد أن أسود الصفحات .. أبدأ كانت لا بد أن تتحطم وتتهالك .. أو تأدى ف إلى شيء من هذا تصدت . . وإنمسا حدثت من ورا. ذلك إلى أن أوكد أن الجال أخصب إذا ... فلنبارك الجال كهبة من هبات مقدمة يمكن أن تفضى إلى نتيجة الإعمان الساء بن وهدية من هدايا الرب ، والمش إن الرجل لم يهتز بحواري العقلي . ولا مجدَّلي المنطقي ... ولكنه تهاوى تحت مطارق الإحساس الجالي الرهيف . لقد أحس بأن هذه السكلات التي يسمعها تعكس عالما بأسره يميش في أطوائه وبين حناياء . . أحس بأنها تفتم عينيه على جمالى السكون ، وأقداس جيماكل مظاهر الحب وكل مظاهر التطور . الطبيعة؛ انقف منهاعلى ما لم يقف عليه من قبل وكل مظاهر الإعمان. أر قل على ما كان يقف عليه في عفرية ساذجة

وبمسسلا ٠٠٠

فلسنا ندرى ماذا كانت تكون حياة الإنسان لو أنها أقفرت من الجمال ، وذخرت

بأمواج القبح الفبيح ، أغلب الظن أنها إلى كهف بارد منطنيء الآفاق والأحماق ... مَدَا الْجَانُ بِكُلُّ دُرةً مِن دُرات كِيانِنَا الحي. لتكن أعاقنا جية ... ولتكن أخلاقنا جيلة ... ولتكن علاقاتنا جيلة ... ولتكن عقائدنا جملة ... فإن هذا الجال وحد، هو الذي يمكن أن يخلع على الحياة والأحيا.

وما أجل أن تكور جيلا ... وأن أكون جيلا ...

رأن تحيا الاسرة الإنسانية كلها مابدة فی عارب الجال ۲

محمد أحمد العزب

# هدفت الغزل الجاهيلي الأشتاذ كامل لتيديثين

١ - كانت العرب نبدأ فصائدها في السكثير العاتم بالغزل على أن الحب من العواطف العامة الني تستصبي الفتي ، وتهز قلب الرجل ، و تثیر ذکریات الشیخ ، ومن ثم کان موقعه من النفس جالبا للذة والارتياح .

ولمناكان م الشاهر أن يثير نصولك ، ويحملك على الإصغاء ، ربحذب تلبك إليه كان أحسن المداخل أن يهز عاطفتك بأنفام حو يذكر حبيبتك أنت ، ويصف حبيبتك تستويك. وليس أقدر على ذاك من تجريك ظبك بالغزل، وذكر الصبابه · ومُوَّادة النَّسَّاء. ولما كان ذاك يتصل في أكثر الأحمان حند العرب الجاهليين مذكر الرحلة ، من حيث إنهم قوم نجمة وارتياد ، وتقلب بين الآماكن الصالحة ، وكانت الرحلة ضربة شتات بين أَلِيفِينِ اتصلا زمنًا وتِجاوبت منهما القلوب . . كان لابد من ذكر التعريج على أماكن الصبوة والخلوة ، لما ورامعا من إثارة حبيبة ، وذكر جياشة بأحر العواطف.

> ومن منا كان ذكر الأماكن في مطالع القصائد، وذكر مالاقاء الماشق من عنت .. ورمما كانت ناقة الشاهر بجالا طيبا الوصفه ، لأنها أدانة إلى معاهد الحب ،

ولآنها أيمنا صديقهالذى يشركه فىالاصطراب بين الدارات والمناجع .

٧ ــ وأكر الغلن أن الشمراء ـ حاشا المشاق منهم ـ عندما يطالعوننا بالغزل في مدور قصائده ، لا يقمد أحدهم وصف حبيبته هو ، ولايذكر وداعها مي ، ولا يريد وقفته على الأطلال أن يريك ذاك منه وإنما رأنت وريد أن يذكرك بوقفتك أنت .

فالأعشى عندما يودع هريرة لايريدبهما إلا (ومرأ) لحبيبتي، وحبيبتك ، ولايريد بها امرأة أو فثاة خاصة بينها وبينه حب وهلقه . والاعشى هندما يقول : إنها غراء فرعاء مصقولة الموارض، ثقيلة المشية بهية الطلمة، إنما يبتغي إصابه شيء من وجوء الحسن الى تحمل الرجل على التعلق بالمرأة ، فهذا يحب فتاته لأنها صافية اللون ، وضاحة الجبين . ومذا يحمها لآنها جولة الشمر، سابغة الفرح، وهذا يعشق منها ثفرا واضحا ، كشعاع الشمس في القم سطع . . فهو إذن يبحث عن بما لب الموى من أسباب الحسن .. ليصيبالسامع وبيعثه على الإصغاء ."

ولمل هذا الارتياد السباب الإغسراء والحوى هو الذي صبخ الغزل الجاهل بهذا اللون المادي التكشف، نظنه من لايعرف واسفافا ونهما شهويا، وتلذعا بهذه المفاتن. وليس ذاك، وإنما هو استهواء السامع واجتذابه، وترخيبه في الاستماع.

وآية ذلك: أن الشاعر لا يذكر حبيبة واحدة، وإنما يذكر حبائب كثيرات، وربما كن من بنات الحوانيت ، وربات الهوى ، فأو لئك لاحشمة معهن ، ولاحرج فيوصف مفاتنهن ومحاسنهن ، على حين أن الحرائر مصونات ، لا بجرو العاشق أن يذكرهن ولا أن يصف منهن . وللغيرة في نفوس المرب سورة عجب ، فلا سبيل إذن إلى نياول المرأةو تفصيل أوصافها ووتكشيف مفاتنيا إ ٣ ــ إذن فالغول في أكثر أمره \_ حند الجاهلي - خيال وليس حقيقة ، والغزل ـ في أكثر أمره عند الجاهل \_ يتمل بأوصاف الجسد من الوجه والبسمة والنظرة ومن الفرع والخصر ، ومن الردف والساق ، ومن الجيد والنهد ، وغير أو لئك بما يقع عليه الحس ... وإنما ذهب هذا المذهب لأن الفتون بالجسد هو التجربة العامة عندسائر الناس ، أما ما يتصل بالعواطف من شجن وتلذع ، ومن هيـام وخفقان ، ومن شقوة وإسماد ، فهذا من التجارب الخاصة التي تنال بعض الافراد دون سائره .

فهذا هو الذي دفع الجاهلي لسلوك هــذا الطريق 1

ولعلك تقول: قالفزل الجاهلي زيف كله، لأنه افتراضي فلا أصل له، ولا صدق فيه. وإذا كان الآدب صياغة فاية لتجربة بشرية فهذا ليس أدبا لآنه لم يقم على تجربة حقيقية. فلمنح الغزل الجاهل عن ميدان الآدب بهذا الاعتبار.

و نحن نؤمن بأن الغزل الجاهلي. الاأفله. لايقوم هل التجربة الشخصية، وليسمستمدا من واقع الحياة، ولسكن من قال: إن الآدب لا يحكون أدما إلا إذا قام على تجربة شخصية المابير الصدق والحكذب قد وقفت عند حدود التجربة الشخصية ؟ بل ان الآدب قد يبلغ بخياله الحصيب، وملاحظته الدقيقة إلى حسدود تكوين أعمق صدقا، وأكثر غنى من واقع الحياة ا.

وإن الآديب ليستمد من تجارب غيره رؤى تمكون لها ملامح الحياة وخصائصها ، وهو لم يعش تلك التجارب ولم يمانها .

ومنذا الذي يستطيع أن يزهم أن الآديب لا يمكن أن يصدق في وصف آلام المخاض لانه لم يعان التجربة ولم يعشها ؟

ومن ذا الذي بستطيع أن يدهى أن أديبا مثل شوقى ، قد عاش حياة انجنون وكاوبترة وعلى بك السكبير ، وقبيز ، وعاش كذلك حياة الست هدى ... بما فى صده الحيوات من تدله ، ومكر ، وغدر ، وجبريه ، وسفح للدماء ، ورغبة فى الرجال .

ولو صع أن نقف عند حدود التجارب الشخصية ، وأعطيناها صفة الصدق دون التجارب الحيالية والتاريخية والاصطورية والاجتماعية ، لعنيقنا بجال الآدب ، وأنعنبنا مشارعه ، ولوجب على كل أديب أن يندفع إلى حيوات الانحلال والعربدة والجريمة ليكتسب التجارب الشخصية التي تحقق له الصدق ...

ع - ولم يكن ابتداء الجاهل بالغزل مسألة استصباء واستمالة فسب ، بل هناك عاصية في الغيرل ليست ميسرة في غيره من الفئون .

فأفت تستطيع أن تطبوع الغزل لسائر الفئون، فيكون فزلك غزلا مبتهجاً فرحاً، ويكرن غزلك غزلا عابثا زارياً ، أو يكون غزلا عائفاً مذهورا ، أو يكون صارما مدابرا، باكيا حزبنا.

ولقد تنبه القدماء والمحدثون لمسذا الآصل وأدوكوا أن الثاعر يعنع غسزله مناسبا لغرضه من القصيدة .

وقد عدصاحب الصناعتين من أبرح المطالع قول النابغة في إحدى قصائده الاعتذارية: كليني لحم يا أميمة ناصب وليل أقاسيه بطيء الكواكب

فأنت ترى الها هر بحذاقته و تلطفه و إدهاف شعوره قد استطاع أن يأتى بصفة عامة مشتركة بهن الحائف المذعور المتوجس من الشر يعلم قه فى كل حين ، وبين المحب الواله الذى يعتاده المم فيرى الليسل طويلا كأنه لا تتحول نجومه ... وهي بعد: مناسبة لبيئتنا السربية القديمة التي يعد فيها الليل مصدو الحول والإفراع ، فني الليل تكون غارات الأعداء وتسلل الوحوش ، وسرحة الحدوام ، واضلال الماء ، واسقبهام الطرق ، مما يلتي المرحة في نفس البدوى .

ولقد تجد دلالة الغزل على روح القصيدة في مطلع دريد بن الصمة هند ما قدل أخوه عبد الله أن على مؤذنا عبد الله و التمام أنشاء المودة ، فقال :

أرث جديد الحبل من أم معبد

بعاقبة ، أم أخلفت كل موحد فلا وصل بينه وبين أم معبد إذ رث حبلها ، ولا اتناء بينه وبهن أم معبد إذهر يخلفة كل مواحيدها ... وإنما قال ذلك وهو ناظر إلى أنه بسبيل تفجع على فراق لا وصل بعده ، وانقطاع لا أمل معه في لقيا .

ولقد لمح ذلك الدكتور طه حسين هند تناوله لقصيدة المقب العبدى ، التى يغاظ فيها العثاب لعمرو بن هند ، ويخيره بين المودة الصريحة ، أو العداوة الصريحة ، فإه بهذا المطلع مغلظاً لصاحبته فاطمة :

أفاطم: قبل بينك متعينى ومنعك ما سألت كأن تبينى فلا تمسدى مواعد كاذبات تمرجها رياح الصيف دوني (١)

خلافك ما وصلت بها يمينى إذاً لقطعتها ، واقلت : بينى .

كذلك أجترى من يجتوينى قال الدكتور طه حسين :

و فهو مخذ البيت الآول قليل الرفق ثم قال : وصاحبته ، حريص على أن تمتعه قبل ولابد أو وحيلها بالنظر و الحديث والتحية ، ولكنه قصيدته في الايطلب إليها ذلك فيها ينبغي أن يكون عليه في الحاشق من الرفق و الإلحاح الذي لاغلظة عما يفكر في فيه ولا هنف و إنها هر يطلب إليها فإذا تحديد ذلك في شيء من الجدال المنطق العنيف ، الغليظة ، و الست تراه يزعم لهما أنها إن منعته ما سألها الحشن ؛ فهو فكأنها قد ارتحلت هنه ، وكأنما انقطعت أن يكون حن مكأنها قد ارتحلت هنه ، وكأنما انقطعت أن يكون حينها ويينه الاسباب ، فقربها منه وجوارها له لا يحب الهو لا يغنيان عنها شيئا إذا لم يصحبها الوصل ، وصاحبنا متعجل ملح مشفق من خيبة الآمل ، حتى كانت ده وصاحبنا متعجل ملح مشفق من خيبة الآمل ، حتى كانت ده وصاحبنا متعجل ملح مشفق من خيبة الآمل ، حتى كانت ده وساحبنا متعجل ملح مشفق من خيبة الآمل ، حتى كانت ده وساحبنا متعجل ملح مشفق من خيبة الآمل ، حتى كانت ده وساحبنا متعجل ملح مشفق من خيبة الآمل ، حتى كانت ده وساحبنا متعجل ملح مشفق من خيبة الآمل ، حتى كانت ده وساحبنا متعجل ملح مشفق من خيبة الآمل ، حتى كانت ده وساحبنا متعجل ملح مشفق من خيبة الآمل ، حتى كانت ده وساحبنا متعجل ملح مشفق من خيبة الآمل ، حتى كانت ده وساحبنا متعجل ملح مشفق من خيبة الآمل ، حتى كانت ده وساحبنا إلى الوعد ، ولا يستريح إلى الآمل ، حملة في مطال يستحبل الموسل ، حتى كانت ده وساحبنا الماء ولا يستريح إلى الآمل ، حملة في مطال المحدود ولا يستريح إلى الآمل ، حملة في مطال المحدود ولا يستريح إلى الآمل ، حملة في مطال المحدود ولا يستريح إلى الآمل ، حملة في مطال المحدود ولا يستريح إلى الآمل ، حملة في مطال المحدود ولا يستريخ المحدود ولا يستريح المحدود المحدود ولا يستريك المحدود المحدود ولا يستريك المحدود المحدود ولا يستريك المحدود ولا يستريك المحدود المحدو

فلا تعسم مواحد کاذبات تمر بها ریاح الصیف درنی

(١) خس رياح الصيف لأنها تأتى بالنبار والمجاج ، فلا خير فيها .

ثم هو ينتقل من الطلب الملح، والتشدد المشفق إلى الوعيد والنذير، فهو لا يرضى من صاحبته هذا المعلل، ولا يحب منها هذا الخلاف، وهو قد صبر وصابر هلى قلة حبه لهذا النحو من الصبر والمصابرة، فلو أن إحدى يديه خالفته كما تخالفه فاطمة هذه لحا وصل بها يده الآخرى، بل لقطمها قطعا ولقال لها: إذهبى إلى غير رجعة ، فإنى ولقال لها: إذهبى إلى غير رجعة ، فإنى أكره من يكرهني، وأتحول هن يتحول عنى.

ولابد أن ننصف الشاهر ، فهو ينشى قصيدته في العتاب ، وهو يفكر من غير شك في صاحبه الذي سيعانبه حين ينتهي إليه ، أكثر عالم يفكر في صاحبته التي يطلب إليها المتاع . فإذا تحدث إلى حبيبته بهذه اللهجة القاسية الغليظة ، ووجه إليها هدذا النذير الغليظ المشن ، فهو خلق إذا تحدث إلى صاحبه أن يكون حازما صارما ، ومتشدداً قاطما ،

وظل الشعراء يتبعون حدا النهج
 حتى كانت دعوة أبى نواس إلى اطراح التغزل
 جملة في مطالع القصائد ذها با إلى أن هذه بلاغة
 الفدم الجاهل .

لا بحب الهوادة ولا اللين (١)

أوكانت هذه الدعوة من أبى نواس جهلا بالغرض الذي كان يقصد إليه الشعراء

<sup>(</sup>١) من حديث ألأربعاء ج ١ ص ١٩٢.

حين يستفتحون قصائدهم بالغزل، وهدم فطنة إلى الموى الحقيق له من الاستباء والاستصباء..

اكر الظن أن أبا نواس كان بقصد الحروج دعوة متقبلة .
على المراسفات ، فقد كان لهجا بالسخرية ولكنه ير من كل ما يتلفاه الناس بالقول والإنعان ، أثر ذكر الطلول، أنه و ثائر على الأرضاع الدينية ، ثائر ذكر الطلول، أعلى العرب ، ثائر على نظام القصيدة ، ثائر صفة الطلول على اللغة . وعلى الجملة فإنك لاثرى مواضعة الطلول النفق الناس على إنزالها منزلة الجدلالة تصف الطلول الإهاجها أبو نواس

والذى يعنينا أن ننظر : أكان أبو نواس على حق فيا دعا إليه من هجر الغزل واستبداله مالخر ؟ .

أما إن أبا نواس لو دما إلى عزل المقدمات جلة ، وبد القصائد بما هو المقصود ، والاستفناء عن هذا التقليد الذي التزمه الناس دون اعتبار لمراء ، ودون نظر إلى مناسبته ، ودون تحر لصدقه فساروا بذكرون رامة واللوى والآجرع والزوراء ، ومساروا يذكرون الاطلال المافية ، والدمن البالية ، يذكرون الاطلال المافية ، والدمن البالية ، دون أن يصدروا في ذلك عن أصل ، ودون أن يكون للخاطبين أنفسهم عهد بمثل هذه أن يكون للخاطبين أنفسهم عهد بمثل هذه المواقف بهز قلوبهم ، ويثير ذكريانهم ، المواقف بهز قلوبهم ، ويثير ذكريانهم ، معدأن سكنوا القصور، وحمروا المدن وجهلوا بعدأن سكنوا القصور، وحمروا المدن وجهلوا كل شي في حواضره عن الرحلة والمعاهد التي تبلى ، وتحول . .

لو دما أبر نواس إلى اطراح هذه المقدمات النيلاتهز ولا تثير بالآنها استنفدت أغراضها ، ولم تعد ذات شأن وأثر . . لصح أن تكون دع ة متصلة .

ولكنه يريد أن يستبدل مقدمة عقدمة الخرى . . يريد أن يحول بين الناس وبين ذكر الطلول، ليدعوم إلى وصف ابنة الكرم:

صفة الطلول بلاغة الفدم فاجسل صفاتك لابنة الكرم تصف الطلول على الساع جها

أفذر العيان كأنت (1) في الحمكم

وإذا وصفت الشيء متبعاً

لم تمثل من خطأ ومن وخ ا يريد أن يمول بينهم وبين ذكر الحبائب ، وأن يمسلوا ذكرج للعمراء الحبيبة المشرقة :

لا تبك ليل، ولا تطرب إلى هند

واشرب على الوردمن حراء كالورد ويسخر من هذا الذي يذكر الوقوف على الدبار والأطلال :

قل لمن يبكي على ربع درس

واقفا، ما ضر لو كان جلس ا قثورة أبى نواس هـذه جديرة بالتقدير من ناحية أن في متابعة الاقدمين على اختلاف

(١) هذا من أبي نواسخ وج أيضاعلى المواضعات اللغوية ، فإن حرف الجر لا يجوز أن يدخل على ضمير الرفع والصواب أن يقول ( مثلك ) في الحسيم ... ولسكته أبو نواس !

الوضع ، وأختلاف البيثة جناية على الصدق صدق العمود ، وفها تزييف صارخالمواطف والمواقف، وفيها تهمة واضحة من السامع للشاص.

ولَكُمُهَا لَا قَيْمَةً لِمَا مِنْ جَهِمَةً أُخْرِي ، من ناحية أنه يربد من كل شاهر أن يذكر الخر ويتغنى صفاتها . . ومعلوم أن ليس جميع الشيمراء محبون الخر حب أبي نواس، أو يوعون في وصفها براعة أبي نواس .. و ليس حب الخر (كحب النساء) عاطفة مشتركة ، تلذ الشاب والرجل والشيخ ، وربما كان مقتها كبيراً في النفوس الصالحة التي غلب هلمها الدين والثوقر .

إذن فلا تصلح الخر أن مكون بديلا من الغزل؛ إذ لا تثير ما يثيره الغزل من أنفع الات ركاكان بفعل الشعراء في عصره. مشتركة فلو اتبعنا دعوة أبي نواس لم نخل من تزييف الشمور، ولم نتحرر من كذب التغزل في المرأة إلا لنقع في كذب التغزل في الخر . ولذلك لم يستطع أبو نواس نفسه أن يطبق مبدأه هذا ، بل ماد إلى ذكر الغزل ، واصطناع المرادة والمحاورة بين جارته وبينه ، في مدحته للخصيب، فذاك حيث يقول:

أجارة بيقينا أبوك غيوو وميسور ما يرجى لديك حسير فإن كنت لاخلا ولاأنت زوجة

فما برحم دوني عليك ستور

ثم يقول : تقول التي من بيتها خف محلي عزيز علمينا أن نراك تسير

أما دون مصر للغني متطلب

بل ؛ إن أسباب الغني لكثير فقلت لها ، واستمجلتها بوادر

جرت فجری نی جریهن هبیر ذربني أكثر حاسدبك يرسلة

للى بلد فيه الخصيب أمير وإن كان من الحق والإنصاف أن نقول : أنه سلك في غزله طريقة مقبولة ، فلم يذكر وحلة ناقة ولم يقف على طلل ، ولم يحاول أن يخلع ووحه الحضرية ليتقمص روحا بدرية

والرأى حندى ، أنه كان ينبني لأن نواس أن يسقبتي الغسزل ، في مطالع القصائد التي تتناسب أغراضها مصه ، على أن يكون على طريقة الحضر ، لا على طريقة البدو ، فهذا أدخل في الصدق ، و أ فأى عن الزيف ، و أحق بأن يستمني السامع الحضري الذي لم يمارس حياة البادية ، ولا تثيره معاهدها ، ولا نؤما وأطلالها .

 ٣ - وجملة الار : أن الفــزل الجاهلي - فالأعم الأشييع - كان براد به اطباء السامعين واستواؤم وأنه - في الأم الأشييع كذلك .

لم يكن إمسبر عن تجربة شخصية ، وأن ذلك لم يخرجه عن دائرة الصدق ، إذ التجارب الخاليه كثيراً ما نغرم مقام التجارب الذانية وأن دعوة أنى نواس إلى اطراح الندرل ليست إلا امتدادا لمبدئه في مهاجته للواضعات وأن دعوته إلى الابتداء بوصف الخر ،

إذاصلحت فإنما تصلح لامثال الحكى من حباد الخر ، ولا تقوم مقام الغزل في الإنسارة إلى الغرض الذي يقصده الشاعر ، والتهيئة لمنذا الغرض بحسو مناسب له من الغزل ، إقبالا أو إعراضا ، ألما أو نشوة ؟ كحمل السيدشاخين

#### (بنية المنشور على صفحة ٦١٦)

ولست هنا أسوق هذه السطور كشهد تمثيل ار بجرد أن أسود الصفحات .. أبدأ كانت لا بد أن تتحطم وتتهالك .. أو تأدى ف إلى شيء من هذا تصدت . . وإنمسا حدثت من ورا. ذلك إلى أن أوكد أن الجال أخصب إذا ... فلنبارك الجال كهبة من هبات مقدمة يمكن أن تفضى إلى نتيجة الإعمان الساء بن وهدية من هدايا الرب ، والمش إن الرجل لم يهتز بحواري العقلي . ولا مجدَّلي المنطقي ... ولكنه تهاوى تحت مطارق الإحساس الجالي الرهيف . لقد أحس بأن هذه السكلات التي يسمعها تعكس عالما بأسره يميش في أطوائه وبين حناياء . . أحس بأنها الطبيعة؛ انقف منهاعلى ما لم يقف عليه من قبل وكل مظاهر الإعمان. أر قل على ما كان يقف عليه في عفرية ساذجة

وبمسسلا ٠٠٠

فلسنا ندرى ماذا كانت تكون حياة الإنسان لو أنها أقفرت من الجمال ، وذخرت

بأمواج القبح الفبيح ، أغلب الظن أنها إلى كهف بارد منطنيء الآفاق والأحماق ... مَذَا الْجَانُ بِكُلُّ دُرةً مِن ذَرات كِيانِنَا الحي. لتكن أعاتنا جية ... ولتكن أخلاقنا جيلة ... ولتكن علاقاتنا جيلة ... ولتكن عقائدنا جملة ... فإن هذا الجال وحد، هو الذي يمكن أن يخلع على الحياة والأحيا. تفتم عينيه على جمالى السكون ، وأقداس جيماكل مظاهر الحب وكل مظاهر التطور .

وما أجل أن تكور جيلا ... وأن أكون جيلا ...

رأن تحيا الاسرة الإنسانية كلها مابدة فی عارب الجال ۲

محمد أحمد العزب

# بين الأميس واليوم

للتكتور أحدفؤاد الاهوان

كان ظهورالإسلام في القرن السابع الميلادي ضربة قاضية على أكبر إمبراطوريتين في العالم القديم، وهما الفرس والروم ، وانتشر الإسلام من الشرق إلى الغرب بسرحة عجيبة ، ليس لما

مثيل في التاريخ حتى اليوم ، وظل الإسلام ينتشر ويمند حتى الفررن الحامس عشر الميلادي ، حين بدأ ينراجع من الآندلس ،

من جهة الشرق نحو أواسط أوربا ، ومن الطبيعي أن يحدث في أثناء ذلك مدوجور ، وأن نقع تاريخيا مواقع داميـــــة تمثلت

في الحروب الصليبية التي استمرت زماء قرنين من الزمان ، وفي غزو المضول الذي وفد من أقمى الشرق، وأنتهى بصده وإسلام

المغول أنفسهم ، وظل الإسلام ثابتا شايخا كالعاود ، بل استطاع أن ينتشر في بقيام

جديدة من الدنيا ، لا بحد السيف ، بل بفوة العقيدة كالحال في أندو نيسيا .

فًا مَى القوة الكامنة في الإسلام التيجمليُّه

ينتشر هــذا الانتشار في أرجاء العالم ، وأن يقف في وجمه الهجات الخارجية على الرغم من ضراوتها .

يبيهذا هو السؤال السكبير الذي دار في خلد الدول غير الإسلامية قديما ، والذي لايزال عيداً أذمان أصحاب المال خير الإسلامية

و لكنه في الوقع نفسه ، أخذ يندفع بَقِوةً كَانِي وَلِمَنْفُ أُواخِي القرن الثَّامن هشر بدأت أوريا مع المصة الصناعية والاستعار الجديد تجيب عن هذا السؤال بشكل جديد ، بعد أن اختل ميزان القوى بين الشرق والغرب، وتجمد الشرق وأخذ في العنمف ، على سين مهض الغرب ، وصعد سلم القوة بسلاح العلم والصناعة والتصنيبع.

و لقد اتجه البحث منذ ذلك الحين من سر قوة الإسلام يسير في طريق على ، وتسلم رايته جماعمة يسمون بالمستشرقين . وقد عالجوا هـذا البحث من زوايا شتى ، وهي تكون على اخشلانها دراسات مشكاملة ،

#### ماذا يقال عن الإسلام

770

بدأت هذه الأبحاث بما ينبغى البد. به ، أى بنشر الاصول نشراً عليها عققا مع العناية بالفهارس للاستفادة من تلك السكتب ، وهمكذا نشر أعظم موسوعة تاريخية وهو تاريخ الطبرى ، كما نشرت المسكتبة الجغرافية التي تشمل زهاء عشرة كتب نى الجغرافيا ، وكتب طبقات الاطباء وهى الفهرست لابن النديم ، وطبقات الاطباء لابن أبى أصيبعة وأخبار الحسكاء للقفطى .

ثم اتجه البحث ثانياً بعد نشر الكتب الخطية إلى الكتابة عن السلوم والفنون العربية المختلفة ، مثل الطب ، والمندسة ، والعقيدة بوجه عام . والغلك. والموسيق، وغير ذلك. وأحسيب أن قراء العربية يذكرون كتاب المستشرق الإيطالي، فللينو، الذي جا. إلى مصر هندافتناح الجامعة المصرية ، وألق عاضرات في تاريخ حلم الفلك عند العرب ، طبعت كتاباً سنة ١٩١١. فهذا نموذج لتلك الدراسات العلمية ثم اتجه البحث ثالثًا إلى الكتابة عن الإسلام نفسه ، ورأى المستشرقون في ذلك الحين أن جرهو الإسلام وقوته في التصوف فتمددت دراساتهم عن هذا العلم . حقا كان للتصوف منذ القرن الحامس الهجري تأثير في المسلمين من جهة تمسكهم بالدين ، وبخاصة بعد نفأة الطرق الصوفية الق كانت تجمع بين الدين والعلم والسياسة لآن والرياطات،

الصوقية كانت المواقع الآمامية للسلين التي يدانمون منها عن البلاد ، وظل للطرق الصونية هذا الآثر في القرن التاسع عشر ، ولكنه أخية في التدمور شيئاً فشيئاً مع النهضات الحديثة في كافة أنحاء العالم الإسلامي ...

**\* • •** 

كار ذلك حال الدراسات الغربية من الإسلام ، وهي التي تاخصها الاتجاهات الثلاثة السابقة ، نشر الخطوطات ، والمناية ما العلوم عند العرب ، والأبحاث في التصوف والمقدة وجه عام .

وقد استنفدت تلك الاتجاهات أخراضها. إذ أن معظم السكتب الهمامة قد فرغ المستشرقون من نشرها، وقد ترجم بعضها لأهميته ، كما أن المباحث عن التصوف لم يعد فها حاجة لمستزيد.

ولذلك وجب أن تتجه الأبحاث من الإسلام وجهة جديدة ، يمكن أن تلخص في أمور ثلاثة .

(۱) الكشف عن التأثير الآجني في الحضارة الإسلامية قديما ، وكيف وقع هذا التأثير ، وعلى أى نحو ، وفي أى المدن وما هي الكتب التي نقلت إلى اللغة المربية وكان لها تأثير في تلك الحضارة .

وهذا النوح من العراسة في غاية التخصص

ويحتاج إلى نتبع الكتب في ترجاتها الأولى ومواذنة هذه النرجات المربية بأصولها السريانية واليونانية . فنحن نمرف أن معظم القراث اليوناني كان قد نقل في القرنين السريانية ، فلما ظهر الإسلام ، واستشب وبدأت حركة الترجمة منذ أوائل الدولة العباسية ، واشندت زمان الرشيد والمأمون والمعتمم في بفيداد ، نقلت الكتب ون السريانية ، وكان يكتني بهذا النقل ، أو تراجع النُرجة على الاصل اليوناني وقد حدث عند نقل الكتب من اليونانية إلى السريانية شيء من التغيير لاختلاف اللغتين ، فلما نقلت الكتب مرة أخري من السريانية إلى العربية رقع تغيير آخر. ومن أحسن الدراسات الخاصة بهذا الضرب من الترجمة عن اليونانية من خلال السريانية ، ذاك البحث الذي قدمه الدكتمور خليل الحبر عن مقولات أرسطو ، في أصلها اليوناني ، ثم في ترجمتها السريانية ، ثم في ترجمتها إلى العربية . وهي دواسة نال جها إجازة الدكتوراء من جامعة السربون ، في أثناء الثلاثينيات من هذا القرن.

ولمساكانه هذه الدراسات في غاية الصعوبة كما ذكرنا ؛ فإنها تحتاج إلى انقطاع وزمن وتخصص ومعرفة وثبقة بعدة لغات ، ولذلك

لا يزال يعمل بعض المستشرقين منذ سنوات كثيرة في إعداد يخطوطات للنشرمع موازنتها بأصولها اليونانية ، ولم تسدر أحمالم بعد . أما الذين يستنجلون ؛ فإن دراساتهم علىالرغم من أحميتها تقدم بالعنعف . مثال ذلك الدواسة الى نشرها الاستاذ فر نسسكوجبرييل لمكتاب و تلخيص النواديس ، للفاراي . نشر النص العرف في (٢٤) صفحة ، وترجمه إلى اللغة اللاتينية ، ورضع مسجا بالألفاظ العربيـة وما يقابلها باليونانيـة فى ثلاث صفحات تقريبا. وكان الاجدرأن بكتب مقدمة البحث بلغة حديثـــة كالانجليزية أو الفرنسية أو الألمانية أو الإيطالية بدلًا من اللانينية ، وكذلك الترجمة . وما دام الناشر قد آثر اللاتينية ، فلسع أدرى لم كم يضع المصطلحات اللاتينية إلى جانب البونانية . وليس غرضا الآن نقد النص المنشور، وإنما غرضنا فقط بيان هناية المستشرقين بالموازتة مع الأصول اليونانية . ومن هذا القبيل أيضا ، على سبيل المثال لا الحصر ، كتاب علم العدد النيقوماخوس ، والذي نشره المستشرق ، كوتش ، وهذا الكتاب ترجمة عربية قديمة لكمَّاب في علم العدد ، من تأليف فيقوماخوس أحمد الرياضيين الذين كانوا يعيشون في الإسكندرية ، ويعد من علماتها . وقد نشر المستشرق في آخر الكتاب ثبتا

بالمصطلحات العربية وما يقابلها باليونانية .

هذا الاتجاه نحر عصر الترجمة في الإسلام
لاشك يجلو جانبا مهما في اريخالثقاف العربية ،
ويثبت كيف استطاعت اللغة العربيسة
أن تكون لغة حضارة عالمية ، ولغة علم تتسع
لجيع العلوم .

٧ ــ الانجاءالثاني نعو العلوم هند العرب.
 حقا كانت الدراسات عن العلوم بدأت منذ القرن التاسع عشر ، بعضها في العلب ، و بعضها الآخر في الرياضيات كالحساب والهندسة ،
 إلا أن قلك الدراسات لم تكن مستفيضة ،
 وكانت تحتاج إلى مزيد من العمق والإحاطة والمتابعة .

وكانت هناك علوم با كماماً لم يدرسها المستشرقون في القرن التاسع عشر، مثل علم النكيمياء الذي لم يبحث بمعني الكلمة الاعلى يد المستشرق وكراوس، الذي وقد إلى مصرقبل الحرب العظمى الثانية، وبني بها إلى عام ن ١٩٤ تقريبا هندما انتحر الأسباب لم يكشف الستار عنها بعد، الآنه كان يهوديا، ويبدو أن إسرائيل كانت قد طالبته بأمود عجز عن فعلها . وقد طبيع بحثه عن وجابر عيان ، باللغة الفرنسية في مصر ، في بجلدين ، وذلك بالجمع العلمي المصري . في بجلدين ، وذلك بالجمع العلمي المصري . وكان وكراوس ، قد نشر قبل ذلك جزءاً كيراً من وسائل جابر بن حيان .

وعلم آخرلم يدرسه المستشرقون من قبل المهم إلافى مقدمة كتبها أحدم بمناسبة نشركتاب فَ الجغرافيا . ثم انقطع طلم مستشرق دوسى، مو دكراتشونسكي، لدراسة هذا العلم، وأحاط بجميدع الكتب الجفرافية العربية ، والتيكانت قد نشر بعضها باسم والمكتبة الجغرافية ، ، ثم كتب بحثًا معلولا في بحلدين باللغة الروسية ، وقد ترجم هـذا السكتاب الجليل إلى اللغة الدربية من الروسية وأساً ، وصدر منه الجزء الأول (الناشر لجنة التأليف والترجمة والنشر)، والجزء الثانى في المطبعة وسيصدر قريبا . ويعد مذا الكتاب تموذجا التأليف الرسين ، الحيط بكل أطراف الموضوع إحاطة نامة ، مع معرفة و ثيقة بالبلدانيات، والتضاريس، والاجواء، والأفلاك ، والآدب واللغة ، لأن الجنرافيا فروع كثيرة ، و بعض هذه الفروع كان يؤخذ من كتب اللغة وقوأميسها . ومن أجل ذلك جمل المستشرق عنوار كتابه , الأدب الجغراني عند العرب. .

وقد أشرنا من قبل إلى كتاب الاستاذ « فللينو » ، « علم الفلك عند العرب ، و الذى صدر سنة ١٩١١ أى منذ أكثر من خسين عاماً ، وأكبر الظن لو أن مذا المستشرق كان لا يزال على قيد الحياة ، الاصدر من كتابه طبعة ثانية معدلة تعديلا أساسيا في ضوء

المخطوطات العربية الني كشف عنها ، وطبيع بسخها . ومع ذلك لا يزال كتامه ذا قسمة كبيرة ، وإن احتاج إلى تعديل ، فني بعض التفصيلات لا في الهيكل الأساسي .

و لكن هناك علوم عربية كثيرة لا تؤال في حاجه إلى دراسة شاملة مثل علم النبات، وعلم الحيوان ، وعلم الجيولوجيا ، وهلم الهندسة ، وفروع كثيرة من العلم الرياضي ، وعلم الطب ، وعلم الصيدلة والعقاقير ، وغير ذلك . وإذا كان من الصحبح أن دراسات جزئية قد تحت في كلهذه العلوم ، إلا أن التأليف الشامل فها ، والمحيط بها على أيدى المسلمين أنفسهم .

نفول ذلك لأن المسلمين والعرب بد.وا يتلففون المكرة من أيدي المستشرقين، فأفبلوا على التأليف في هذه المجالات بالمنهج الحسديث المنظم الذي كان يسير صليـ . المستشرقون . وفي بعض الأحيان يشترك مستشرق غربي ، ومسلم عربي في إخراج دراسة واحدة . مثال ذلك كتاب والفلاحة ، لابن بصال ، الذي نشره و ترجمه ، وهاتي عليه اثنان ، أولما دخوسي مياس بييكروسا . الاستاذ بجامعة برشلونة ، والثياني , محد حزيمان ، السكرنير العام لوزارة التربيسة بالمغرب. والكتاب من منشورات معهد

تطوان سنة ه ١٩٥٥. ومثال آخر لهذا التعاون كتاب د هغرى كو ربان ، عن تاريخ الفلسفة الإسلامية الذي ظهر هذا العام في باريس ، بالاشتراك مع وسيد حسين نصر ، و و عثمان یحیی ، .

وللكني أقصد إلى شيء آخر ، وهو استفلال المؤلفين العرب أو المسلمين بالتأليف باللغات الاجنبية . ومثال ذلك كمتاب جليل صدر منه الجزء الأول. والثاني في طريقه إلى الصدور، بعنوان تاريخ الفلسفة الإسلامية A History of Muslim Philosophy لم يتم بعد ، لا على أيدى المستشرقين ، ولا من الباكستان ، وجميع الكتاب الذين المِرَكِيْتِبُوا فِصُولُهُ الْمُسَلِّمُونَ إِمَا مِنَ الْبَاكُسْتَانَ أو الهند أد مصر والشام والعراق وغير ذلك من الدول العربية . وايس الكتاب خاصاً بالفلسفة فقط ، بل بالفكر الإسلامي بوجه عام، إذ فيه فصول عن الفقهاء والمحدثين والمفسرين والأدياء، وقد اشتركت في هذا الكتاب بفصلين أحدهما عن الكندى والآخر من ابن رشد، وهما باللغة الإنجابزية لأن الكتاب كله جدّه اللغة ، وحتى الدن كشبوا باللغة العربية فقد ترجمت فصولهم إلى الإنجليزية . والكتاب منشور في فيسبادن بالمانيا.

٣ — الاتجاء الثالث ، وهو الأهم ، نحو

السكمابة عن الإسلام من الناحية الاجتماعية والسياسية ، وقد اقتضت ضرورة العصر الاتجاه هذه الوجهة ، ذلك أن علم الاجتماع علم حديث جداً ، لم يصمح علماً بممنى السكلمة إلا في هذا القرن العشرين ، وكذلك الحال في هذا القرن العشرين ، وكذلك الحال في هذا النفس ، لذلك كان لابد أن يدرس الإسلام في ضوء هذين العلمين ، وبمناهجهما الحديثة دراسة جديدة ، سواء من الناحية التاريخية ، أم في الوقت الحاضر .

إن الاهتهام بالنو احى السياسية والاجتهامية والاخلافية في الإسلام سمة عبرة لدراسات معظم المستشر أبن في الوقت الحاضر ، وذلك من هذه الزاوية ، فكان لابد أن تطبق عليه المفاهج الجديدة في البحث ، وأن يفتح الباب لمثل هذه الدراسات . والثاني : أن الغرض الأساسي للمستشر أبين منذ قيام الاستشراق قديما وحديثا هو البحث عن السر في قوة الإسلام والمسلين . وقد اتجمت الباحث قديما نحو الكشف عن العقيدة الإسلامية وعن العلوم عند العرب ، واليوم يتجه البحث غيو تركيب المجتمع الإسلام

و نضرب مثالاً على سبيل الدُّ للا الحصر ـ
لكتابين أحدهما للاستاذ روزندَّ ل بعنوان
و الفكر السياسي عند المسلمين في العصر
الوسيط، طبع طبعة أولى سنة ١٩٥٨، وأعيد
طبعه في نشرة شعبية رخيصة سنة ١٩٩٢.

والكتاب الثاني بعنوان والبناء الاجتماعي للإسلام ، مسدر سنة ١٩٦٢ ، الأستاذ وروبن ليني ، . ولهذا العكمَّاب قصة تؤيد مانذهب إليه من تطور الدراسات الاجتماعية في العصر الحاضر سرعة سريمة . ذلك أن طبعته الاولى صد ت فى مجلدين سنة ١٩٣١ والثاني سنة ١٩٣٧ ، بهنوان . الإسلام من الناحية الاجتاعية ، The Sociology of Islam و لكن تطور علم الاجتماع السريع اقتضى أن يعدل المؤلف من كتابه تد.دبلا جوهريا ، فأصدره في طبعته الثانية المعدلة سنة ١٩٥٧ بالمنوان المذكورآ نفا، وهو بالإنحلزية The Social Structure of Islam ومن الدراسات التي تنحو هـ ذا المنحي ولكن بطريقة أخرى ، المكتب الثلاثة التي ألفها الاستاذ . مو نتجومري وات ، ، والتي نؤاف د ثلاثية ، عجيبة ، وهي على الثوالي ر محد في مكة ، و و محد في المدينية ، و و الإسلام وتوحيد الجنمع ، . ولما كانت هذه الكتب الثلاثة ، أو ثلاثية دمو تجومري وات ، ، في غاية الآحمية والحطر ، إذ اتبيع فيها التفسير المبادي التاريخ إلى الحد الذي أتهم فيسه بالشيرعية ، فهي لا ريب جدرة بالتنفيذ ، ودنا ماسوف نصد 4 ل المستقبل ان شاء شاء اقد ؟

دكتور أحمد فؤاد الاكهوانى

# الخياب

## نقد وتعريف : محرعير القرالسمان

## خالہ بن الولید والدعوۃ المحمدیۃ : الاستاذ عمد نجیب المطیعی

مذا الكتاب الذي نشرته مكتبة الجامعات بالقاهرة تبلغ صفحائه زماء ثلثائة وعشرين صفحة ، مهدّ المؤلف له ببحث عن المقومات النفسية العرب ، ثم أشار إلى ميلاد خالد و نشأته وحروبه في الجاملية ، كما تحدث عن مدوني التاريخ الإسلامي، ونشأة التدويل. ورأى أن عبد الله بن عمر أول مَنْ تِبَاولَ التدوين موجمًا همه إلى نطق النبي السكريم بَيْن أصابه ، إلا أنه مرق محيفته خشية أن تختلط بالقرآن ، ثم تبعه بعض التابعين الذين تلقوا عن ابن همر ، وقد قام عروة بن الوبير بالندوين نقلاعن غيره بدون إسناد، وذلك ف حمد الخليفة الأموي عبدالملك بنهروان وولى عروة ابن إسحق المثوق عام ١٥١ ﻫ مَقْتُدِساً معلوماته مر. ﴿ هُووة ، ثُم يَلْهُمَا ابن هشام الذي استني معلوماته عن ابن اسحق مع أنه تونى بعده بقرن و نصف ، ثم تبعهم الوّافدي ثم الطبري و مكذا .

ويشير المؤلف إلىصفحة جديدة في تاريخ

عالد ، حيث تحول من دفاع عن الأوثان وذب عن تفاليد الآباء ، وسجود اللات والدي ومناة ، إلى دفاع عن الإسلام وقيمه ومبادئه ، فكان إسلامه حادثا خطيراً في تاريخ قريش ، اهترت له جنبات مكة ، وارتجدت منه فرائص أبى سفيان زعيمها . وينتقل المؤلف مع خالد في المعارك التي السبرك فيها أو قادها ، إلى تبوك ، وإلى السبرك فيها أو قادها ، إلى تبوك ، وإلى المسام ، وإلى البطاح ، وإلى العراق والشام ، ليسجل له بطولات حفل ما التاريخ ، وعجب إلى يومنا هذا .

والمؤلف لم يكن في دراسته عن خالد بجرد مؤرخ يقتب الروايات الصادقة في سيرة البطل ، وإنما كان باحثا ومدققا وبمحما لهذه الروايات ، وقد عني عناية كبرى بالقضايا التي أثيرت حول خالد في معاركه ، ليبين فيها وجه الحق والصواب ، ويزيج دنها عبار الإسفاف والافتئات معاً .

فقصة خالد مثلا مع بنى جزيمة ، قد أخذ على خالد فيها أنه تمجل الفتك بهم ، ولم يهملهم حتى يتقين من قبولهم الدعوة الإسسلامية أو رفضها حتى ينفذ حكم الله فيهم ، والمؤلف منا بعد أن يسرد الروايات الناديخية للفصة يرجع عمل خالد في بن جزيمة إلى ثلاثة احتمالات يسوق على كل منها شواهد من التاريخ:

الاحتمال الآول: أن يكون خالد دأى القرم وعليهم سلاحهم ، فظن بهم الغدر ، وأراد أن يماجلهم قبل أن يماجلوه .

والاحتمال الثرنى: أن يُعكُونَ خالدُ وأَى تُودداً في بنى جزيمـــة حيــال دخولهم في الإسلام، فأعمل فيهم السيف.

والاحتمال الثالث والاخير: أن يسكون في نفس خالد بقيسة من إرث الجاهلية وأحقادها ، وقد كان بين بني جزيمية وبني سلم قوم خالد من نار .

ويخلص المؤلف بعد تمحيص هذه الاحتمالات إلى أن عالداً قد أخطأ في عمله هذا خطأ فدح بيت مال المسلمين بما غرقه من ديات وهوض بأس من الرسول كالملاج لخطأ خالد، وقد أخذ الفرتها، من هذه القصة حكم القائد الذي مخطى، غيردى عنه ماكان من دماء وأمرال من بيت المال.

ویننی المؤلف هن عالد أن یکون قد قتل مالك بن نوبره لیحظی بامرأته الجیلة من بعده ، ویری أن فی القصة تهالیكا وافتیاتا هل خالد ، ویما یبری، خالداً أن مالك این نوبرة لم یمت مسلماً ، ولم یکن قتله جنایة

من خالد، ويستدل المؤلف برواية لقاء متم ابن نويرة أخى مالك مع حمر بن الحطاب، حين سمه يرثى أخاه فقال عمر : وهذا واقه التأبين ، ولوددت أنى أحسن الشعر؛ فأرثى أخى زيداً يمثل ما رثيت به أخاك ، فقال متم : واقه لو أن أخى مات على ما مات عليه أخوك ما رثيته ، كا يستدل أيمناً بمنافشة أبي بكر لحالد حيث انتهت المناقشة ببراءنه ،

ويناقس المؤلف قصة عزل خالد إثر موقعة اليرموك، بل ويشكك في هذه الرواة إذ ليس من طبيعة عمر لحازم أن يعزل قائداً في مثل هـــذه الظروف الحرجة ، ويقيم تصحك على أن خالداً قد اشترك في بعض المواقع بعد اليرموك ، بل لقد وجد دينار ذهبي ضرب في طبرية في السنة الخامسة أو السادسة عشرة الحجربة من دنا نير خالد ضربت على هيئة الدنا ير الرومية

> الاسمراء والمعراج : للدكمتور عمد عمد أبو شهبة :

يقسع في ما ثة صفحة وبضع صفحات من القطع المتوسط ، مهد لموضوع الإسراء والمعراج بتمهيد في ثلاثين صفحة عن حاجة البشر إلى الشرائع السهارية ، وحقيقة الرسل والمعجزة ، ومعجزات الرسول الحسية ،

وناقش المنكرين العجزات الحسية ، ثم انتقل الما الموضوع نفسه بنتكام عن الأسراء المعراج وثبوتهما بالقرآن والسنة ، وأكد أن الإسراء والمعراج كانا بازوح والجسد معا ، وما ش وأى المرحوم الدكترر محد حسين هيكل في كتابه حياة محد ، وهو تصوير الإسرا، والمعراج تصويرا روحيا مبنيا على فكرة وحدة الوجود ، ويرى المؤلف أن هذه وحدة الوجود ، ويرى المؤلف أن هذه الفكرة ، فكرة خاطئة و من خلفات الفلسفات الفكرة ، وقد انتصر لها وتشيع بعض المتصوفة الخدين بنتسبون إلى الأسلام وكتوا بها فكان ماقبتهم الآلحاد في الله وصفانه .

الحطر البهومى للاستاذ محمد خليفة التونسي

مذا الكتاب أول ترجمة عربية أمينة كاملة البروتو كولات حكاء صهيون ، قدم لها أستاذنا المرحوم العقاد ، كما كتب المترجم مقد، تحليلته في مائة صفحة كشف فيها عن خطورة هسدا الكتاب ، وبعض عناصر لمؤاس ة الصهيو نية ، وذعر اليهود لنشر هذه البروتو كمولات ، كما قارن بينها وبين كتبهم المقدسة وأفوال ربانهم وزعمائهم ، وأكد أن المبادىء الصهيو نية شر من البادىء المكما فلية ، وهذه النسخة العربية الوحيدة قام بترجتها الاستاذ التونسي عن الطبعة المربية الوحيدة الما بترجتها الاستاذ التونسي عن الطبعة الما بقرجة الإنجليزية .

وضائل المني في القرآل: للشيخ عبد لقه الصديق النماري:

هذا الكتاب الذي نشرته مكتبة القاهرة بالأزهس يقبع في مائه وعشرين صفحة من الفطع السكبير ، تناول فيه المؤلف فعنائل النبي من واقع كتاب الله في جميسع السور القرآنية ، واحق بمذا السكتاب بحثاً آخر في ثلاثين صفحة تحت عنوار : والدفحة في ثلاثين صفحة تحت عنوار : والدفحة الإلهية في الصلاة على خير البرية ، ضمنه عديداً من الأحاديث النبوية التي تشميد بفضل من الأحاديث النبوية التي تشميد بفضل فالرسول وعلى منزلة .

الشريف الدوريدي وأره في الجفر افيا المناذ مصطنى محد كامل

مده الرسالة إحدى حلقات ، كتب إسلامية ، التي يصدرها المجلس الأعلى المشون الإسلامية بالفاهرة ، أراد المؤلف ببحثه أن يمكون كشفا المنقاب عن حضارة عربية ازدهرت على يد العرب ، وإحساسا بفضل علما نا و أثرهم في تعلور الله لم ، وفي مقدمتهم الحوارزي ، واليعقوبي ، والاصطخرى ، والمسعودي ، وابن حوقل ، والمقدسي ، شم والمسعودي ، وابن حوقل ، والمقدسي ، شم الاريسي الذي ولد عام ٩٣ ٤ ه في « سعبة ، بالاندلس وقت إغارة المرابطين عليها .

محمد عبد الله السمال

744

# فتاوي سخنارى

# تفديم : ابرهيم مخمالكصيل

( الإجابة الجنة الفتوى )

المرار بحديث ﴿ إِذَا أَقْيَاتُ الصَّلَاقَ ﴿ ﴿ السَّا

فلا صلاة إلا المكتونة :

السؤال:

ما المقصود بحـــدبث النبي ملى اقه عليه وسلم : , إذا أقيمت المملاة فلا مسلاة إلا المكتوبة ، . لأن هذا الآمر قد استشكل علينا ؟ أحمد عبد الله باغرث علينا ؟

كينيا - عباسا

المجر المد

حديث: وإذا أقيمت السلاة، فلا صلاة إلا أالم تموية ، المراد منه النبى عن أن يستغل المدلى بالنافلة إذا شرع المؤذب في الإقامة سواء تحية المسجد وركمتا الفجر وغيرهما من النوافل ، فإن ذلك يشغله عن إدراك فعنيلة الركمة أو اركمتين معه وصلاة الجماعة آكد من صلاة النافلة فإنه قيل بوجوبها بخلاف النافلة فإنه بجمع لى سنتها ، فإذا فعل وشرع في صلاة النافلة عند شروع فإذا فعل وشرع في صلاة النافلة عند شروع ملاته. وقال بعض الآنمة: كان حراما ولا تنمقد صلاته ، أما إذا كان متلبسا بالنفلة قبل شروع المؤذن في الإقامة فإنه يتمها إذا لم شروع المؤذن في الإقامة فإنه يتمها إذا لم شروع المؤذن في الإقامة فإنه يتمها إذا لم

الدۇالى:

نقل الدم --- عدم النبليغ عن الأمراض المعدية .

۱ – ما حكم التعاوع بالدم ... ؟
 ۲ – ما حكم عدم التبليغ عن الأمراض المعدية ... ؟ مهندس مجد وجدى المصرى

الجواب

عن السؤال الأول نجيب : بأن التطوع بنقل الدم جائز شرط أن تكون صحة المنقول منه وية حتى لا يتضرر بنقل الدم منه قال تعالى : وولا تلقوا بأيديكم إلى التهلسكة ، وأن يكون الدم خالياً من الأمراض المدية حتى ننقل العدوى إلى غيره قال صلى الله عليه وسلم : ولا ضرر ولا ضرار ،

وعن الثانى: نجميب بأن أخذ الحيطة فى حال الإصابة بالمرض المعدى واجب صيانة للجتمع عن تفشى الآو بئة وحسدم التبليغ المصاحب للإهمال حرام لمسا فيه من تعريض المجتمع للعدوى بالامراض الفتاكة ، الآمر الواجب على الجيم العمل على دفعه بقدر الطاقة .

السؤال:

وضع مین میت ہو ّ غر ۱ — عل چوز اخسراج عین میت

ووضعها لاحمى لينتفع بها طوال عمر. و هل محوز الميت بذلك ثوابا إذ أن حينه ستصير بعد م : ترابا ؟

٢ ما حكم الصلاة على مكبر العدوت ؟
 عبد الله أحد ــ الهند

#### الحبو اس

نهيب على الأول: بأن الميت يتألم على يتألم المناطقة منه الحي غير أن ضررالحي يفقد بصره أعظم فإذا تحقق لدى الإخصائية بن أن نقل هين الميت إلى الحي نافع له جاز ما دام لاسبيل إلى التخفيف عنه غير ذلك تحقيقا للصلحة بارتكاب أحف الصروين، بشرط ألا يمانع في ذلك أحل الميت حتى لا تسكون فتنة، وبتقائل الناس وألا يسكون المنقول إليه مهدر الدم كالزاني المحصن والمرتد والحرفي وإلا فلا حرمة له فلا يضر الميت لاجله في والا فلا حرمة له فلا يضر الميت لاجله في والا فلا حرمة له فلا يضر الميت لاجله في والا فلا حرمة له فلا يضر الميت لاجله في والمرتب

وعن الثانى: نفيد بأن الصلاة على مكبرً الصدوت جائزة إذا احتيج إليه لإسماع المامومين ولم محدث به تشويش على مصل فإن حدث به تشويش على مصل حرم ، وإن لم يحتج إليه فالصلاة بخشوع أولى .

#### السؤال:

لحم الحلوف ـ زكاه الفول السودانی زكاة الحلیطین :

۱ -- فی بلادنا ، أرنیریا ، حیدوان
یسکن الحلاء والجبال یسمی ، الحیلوف ،
دیتمذی بأوراق الشجر و بفضلات النبانات
فهل هذا الحیوان یؤکل أو یحدرم أکاـه ؟

۲ — يزرع فى بلادنا الفسول السودانى المسودانى كا يزكى الفول السودانى كا يزكى القمح والشعير أرجو أن تمكون الإجابة على مذهب الإمام مالك؟.

٣ ف بلادناقشترك الزوجة مع الزوج في تحوين ثروة حيدوانية أو تجارية فهل بعتبر مال الزوج أو الزوجة مما بهذه الحالة كأنه مال واحد في الزكاة أم هناك تفصيل ؟.
 عبد الفادر عمر عيد \_ أرتبريا

#### الجواب :

هن الأول نفيه بأن الحلوف من الحيوا بات المستخبثة عادة عند ذرى الطباح السليمة وهو أشبه بزيره من وحوش كالدئب ونحوه فلا يجوز أكل ، وإن كان هو يأكل أوراق الصجر والنبانات فاخار مثلا بأكل ذلك وهو محرم الاكل .

وعن الثانى بأن الفول السودانى بجب فيه الزكاة لآنه من القطانى السبعة التى عدها العلماء عاتجب فيه عاتجب فيه الزكاة و يحصل به الافتيات عادة. وعن الثالث بأن الخلطة لايمتبرها المالسكية الافى النظم والإبل والبقروالغنم فإن الخليطين يمتبران حينتذكا لك واحد أما في غير النعم وفكل على ما كدلا زكاة عليه في ماله إلا إذا بلغ فصابا

وكذلك الحمايلة ، أما مذهب الشافعية رضى الله عنهم فإنهم يعتبرون الحليطين كالك واحد في كل مال تجب فيه الزكاة سواء في ذلك المساشية وغيرها .

# انبناء والإفالة

#### مناقشات :

#### الأخلاق ولمنة الأرقام

مناقصات كثيرة دارت في الآيام الآخيرة بمجلس الآمة . في محاولة حل ما أسماه سيادة الرئيس ، بالمعادلة الصعبة ، وتتلخص مـذ، المعادلة في هذا السؤال البسيط :

كيف تنخفض أسعار المواد النموينية وغيرها إلى الحد اللائق بالمستوى العادى الشعب بينها أيضا تستمر عملية بناء الوطن وتحقيق مشروعاته في كافة القطاعات .. والذي لاحظته ــ وأدهشنى ــ أن سائر الحلول التي طرحت للناقشة . . هذه الحلول كلها قد أغفلت جانب الاخلاق والمثل ، كأنما المشكلة الاقتصادية لاتتصل من بعيد أرقريب بنذا المستوى الاخلاق الها بط الذي تنحدر اليه أمتنا في هنف وجنون . . وأنا هنا أحب في عجالة أن التي ضوءاً على المشكلة الاختصاد القوى . . على ومدى تأثيرها بي الافتصاد القوى . . على المذين يناقصون مشكلة الافتصاد يقنبهون إليها على الافتصاد يقنبهون إليها على الاقتصاد يقنبهون إليها الذي يعنعونها على مائدة البحث . .

ونحن نعرف أن الدولة عندنا ـ مثلا ـ تبيع صنوفاً من المسكرات إعتقادا منها أن مذه المشروبات تفيد الحزانة ـ بعدة ملابين تأخذما من النجار والشاربين كضريبة ـ ولكن الدولة بالطبع لم تحسب حساب آلاف الأسر . وآلاف الشبان، وآلاف الثروات الى تحطمت على مخرة هذه المسكرات وأصبحت وأصبح أصابهاعالة على الجشمع ، يعيشون كما تميش الطفيليات في أنها لا توزح إلا الشر ولا مَنْشَرِ لَلْا البُوار، إن الذي ينفق جنيما في اللية من متوسطى الدخل على الخر والملامى الليلية وصالات الرقص (والكباريات) . . هنذا الإنسان لا بد أن يولول يوم يزداد كيلوا اللحم عشرة قروش مثلا لا لشي. إلا لأنه لم ننرك له ألوان الضياع أى شيء لا لحم ولا لفيره.

ورب الآسرة الملزم بتوفيركل السكاليات لآسرته وإلا اتهم بالجود والرجعية، والفتيات وأمهاتهن السلانى تفريهن مجلات الآذياء على ملاحقة أحدث المودات و والتابيرات، التى تظهر في عاصمة الفجور في الآرض. باريس ـ الماجنة .

هؤلا وأولئك لا يمكن أبدا الاأن يصرخوا من زيادة قرش على سعر أية سلعة لأن السكاليات والمودات وغيرهما قد استنفدت هذا القرش وأضاعته . .

و بعد .. فلست فى حاجة إلى أن أطيل بعد رأينا الامبراطورية العجوز تهوى على يد كريستين كميلر و نتحطم .. كا قال قاضيها و ينتج بسبب ضياع الآخلاق فيها على الرغم من ثرائها المادى الكبير .. ، ألا رحم الله شوقى: وإنما الآم الآخلاق ما بقيت

فأن همو ذهبت أخلاقهم ذهبوا وليس بعامر بنيان قوم إذا أخلاقهم كانت خرابا هدى الله أمتنا وأخذ بيدها إلى مسالة طريق الصواب ؟

> عبد الحليم هبد "نمتاح عو يس كلية دار العلوم

# ذكورة وأثوث:

والدكتورة عائشة عبد الرحمن العديث عن والدكتورة عائشة عبد الرحمن العديث عن السكلمة التي أنضاها الاستاذ محد الغزالي بالمؤتمر الوطني ، وبما ذهبت إليه الاخيرة إنكار مقارئة الرجل بالمرأة زاعمة عبث المقارنة بين أبي جهل وعائشة رضى اقد هنها مثلا ... . .

وا أقول: مهما كثر القول في المرأة وهو قفها من المجتمع، وموقف المجتمع منها، فإننا في حاجة إلى تلك الحيدة التي لا يصدر القول فيها أحكاما مطلقة تبعاً للهوى، وبجاراة لتلك مد الدعاوى التي أصبحت منه الدراسات الحديثة. وإذا كان الإيمان بف كرة لا يكون إيمانا بع كاملا إلا إذا تناول جزئياتها وكلياتها مع المهمنا لسكل، فإن الإيمان بما جاء به الإسلام كلياته فضلا عما أرسله الاصوليون بطلان يتناول تعليل الاحكام، وعدذلك بحثا فيا لم يدل على المنادى والمعنوى ؛ فإن ذلك ادعى إلى عدم الحوض في نلك المسائل أن رضيت بها المنادى و المعنوى ؛ فإن ذلك ادعى إلى عدم الخوض في نلك المسائل أن رضيت بها المنفس أن لم توض.

والذي عزب عن أو لشك الذين تشوقت ففوسهم للمكلام بصدد تلك المسألة أن مناط المقارنة هو والبيت ، مناط وجود الأنوئة التي هي إحدى الجمو لات في مرس الامتنان .

عد بدر حبد الجليل

جامعة الإحكندرية \_ أسرة اللغة العربية \_ أخبار قصيرة :

فاز بعضوية المجمع اللغوى بالقاهرة السيد فاتب رئيس الوزراء الهشون الاوقاف والازهر أحمد عبده الشرباص خلفا للمغفورله أحمد لطفى السيد ، كما إز بالعضوية فضيلة

الاستاذ الشيخ محمد محي الدبن عبد الحميد حميه كلية الدراسات العربية بجامعة الازمر خلفاً المغفور له الإمام الاكبر الشيخ محمود شيخ الازمر السابق .

 فاز بجائزة الدولة التقديرية لمام عجه كل من الأسائذة محد فريد أبو حديد للآراب والدكتور عبد الحسكيم الرفاعي للعسلوم الاجتاعية والدكتور أحد رياض تركى للملوم ، ومن الجدير بالذكر أن قيمة الجائزة ٢٥٠٠ جنيه مع ميدالية اذهبية ، والبيدالية تذكارية لعيد العلم

 أعلن موريا عضو البراان الهندى أن سلطات الامن اعتقلت خلال الاسبوع من أهدى الإمام الاكبر مكتبة إسلامية كاملة الأول من شهر ديسمبر أكثر من تسعة عشر ألف عامل من أعضاء الحزب الجمهوري ويغتمي معظمهم إلى طائقة المنبوذين ، بسبب الاضطرابات التي قاموا بها في جميع أنحا. الهند للطالبة بتحسين أحرالهم الأنتصادية والاجتاعية .

### نی محیط الاکتھر

 استقبل فضيطة الإمام الأكبر شيخ الجامع الازمر في ١٤ ديسمبر السكاردينال

كونيك رئيس أساقفة فينا بالنمسا ، وبمثا معا رسالة الاديان في دعم قضية السلام ، وعدران الصهيونية على الدرب بفلسطين، هذا وقد وجه المكاردينال الدعوة إلى شيخ الازهر لزبارة النمسا وإلقاء عدة بحاضرات عن الإسلام هناك .

كا استقبل فضيلة الإمام الأكبر المستشرق الغرنسي وجادناشو أستاذ التشريع الإسلاى بكلية حقوق جامعة لمربس ، والذي نزور القاهرة بدعوة مرب المهندس أحمد عبده الشرياصي نائب رئيس الوزراء لإنشاء عاضرات في كلية أصول الدين بجامعة الازهر.

مَكُونَة من مائة وثمانين مؤلفا في فروح علوم الإسلام الختلفة إلى جمعية عبى الدراسات عاصمة النسا.

تقرر إصداء الشعوب الإسلامية ثلاثهن ألف نسخة من المصحف الشريف المطبوع واارتل بمناسبة شهر ومضان المعلم وذلك لتوزيعها على الهيئات والأضراد وألجميات ف البلاد الإسلامية قبل أول رمضان .

# ف محيط العالم لايلامي

#### اتحاد ماليزيا ... وإسرائيل :

كان من المقبول شكلا وموضوعاً أن ينص دستور اتحاد ماليزيا على أن دين الدولة مو الإسلام ، لأن أغلبية شعوب السكان في الاتحاد الماليزي من المسلمين .

ولا يعتقد عاقل ... بعد ذلك ... أن يكون مقبولا شكلا ولا موضوعا ، تصريح رئيس اتحاد ماليزيا في البرلمان منذ أيام ، بأن الاتعاد لا يمكنه سحب الاحتراف بإسرائيل المتحدة ، وكون رئيس الاتحاد السيد تنكو عبد الرحم يعود بعد يوم من تصريحه الاول غير كد أن الاتحاد لن يتبادل القثيل الدبلوماسي مع إسرائيل ، ليس إلا لعباً بالالفاظ .

إن السيد تنكو عبد الرحمن يملم علم اليفين أن فرارات هيئة الأم المتحدة ليست ملزمة المعيم الدول الأعضاء في أية حالة من الحالات ولا ضرورة لأن نقول : كيف يستساغ لدولة ينص دستورها على أن دينها الرسمي مو الإسلام ، أن تعترف بدويلة معتدية باشرت أول صدوان لها على مقدسات الإسلام نفسه ، وعلى مليون مسلم عربي لتاتي بهم في متاهات الفناء ؟ لأن هذا النص

لجرد النص واستفلاله عاطفياً في الأزمات . إن الصراع القائم بين أندونيسيا المسلة ، واتحاد ماليزيا الذي نص دستوره على أن دينه الرسمي هو الإسلام . هذا الصراع الذي جعل الرئيس أحمد سوكارنو يصرح في البرلمان الأندونيسي بأنه مسلم ووطني وشيوعي .

ريشرك في وزارته عصوين شيوهيين ، هو الذي جعل رئيس اتحاد ما ليزيا يعض بنو اجذه على صدافة إسرائيل ذيل الكتلة الغربية .

#### السودان الشقيق:

إن الوثبة التي قام بها شعب السودان في الشهر الماضي ، وثبة تاريخية أثبتت وجوده كشعب حي يرفض الضم ، ويبذل من أجلى حربته دماء وحرقه ، ولا شك أن الاستماد قد أقام ما نما لنفسه إثرو ثبة الشعب السودان الجربثة ، وقد بدأت اللطات توجه إليه بعنف حين قروت حكومة السودان منع الطائرات العيانية من المرور فسوق السودار... في طريقها إلى عدن والجنوب العسر في ، والطائرات البلجيكية في طريقها إلى الكنفو .

ولكن مذا الاستمار عودنا أنه من الصعب أن يسلم بأنه قد لفظ أنفاسه الآخيرة ، وفي سبيل إثبات أن فيه بقية من رمق يعب بأسابعه في أضيق النوافذ ، وها هو ذا يستغل جنوبي السودان ليحرك الفتنة ، وما الاضطرأبات الآخسيرة إلا حركة استعادية بغيضة ..

إن شعب السودان: شما ليه وجنو بيه شعب واحد ، وقد و ثب و ثبته الآخيرة القوية الجريئة من أجل السودان بأسره ، لا فرق بين شمال وجنوب ، و نحن نرجو أن تتقلب الوطنية ، حتى تصنى تلك النفوس الضعيفة التي لم تتخلص بعد من رواسب الاستعاد ، ليتفرغ السودان الشقيق لما عواهم ، ويأخذ مكانه الصحيح بين دول العالم الحية .

مؤسسة لنشر الإسلام والعربية :

أعدت وزاوة الأوقاف بالجهودية العربية المتحدة ، التخطيط الجديد لمشروع الحدمات التي ستنفذها خلال السنوات الحس القادمة ، وكان من أبرز المشروعات العشرين مشروع إفساء المؤسسة الإسلامية التي ستشرف على تعليم اللغة العربية ، والعلوم الإسلامية فدول آسيا وأفريقا ، وستتبسع هذا المشروع وحدات اجتاعية مزودة بالإخصائيين ، ووحدة محية .

والذي لا ربب إليه ، أن مثل هذا المشروع سيكون له أبعد الآثر، وبالطبع بعد أن يخرج إلى حيز التنفيذ ، فالإسلام في معظم دول آسيا وأفريقيا لم يزل بدائيا ، والتبشير لم تزل له قوته ، وإمكانياته الى بنافس بها الإسلام الذي يجب أن يتخذ لنفسه مكانة أسى في الآماكن الوثنية الني هي في مسيس الحاجة إلى غزو إسلاى .

إننا فأمل أن يهتم اهنها بالغا بتعليم اللغة العربية للسلمين ، حتى يكونوا وثيق الصلة بعينهم وقرآ نهم، والأحاديث النبوية ، والفقه الشرعى ، كما فأمل أن تختار هذه البقاع الكتب الإسلامية التي توضح معانى الإسلام في يسر وبساطة ، والتي تتجنب من الافكار ما يوحى بالجدل أو الإسفاف ، كما فأمل ما يوحى بالجدل أو الإسفاف ، كما فأمل ثالثا أن يختار الدعاة المستثيرون واسمو ثالثا أن يختار الدعاة المستثيرون واسمو الأفق ، الذين سيحملون إلى جانب عليهم عقيدة وإيمانا، وطاقة من الصير والاحتمال .

أخبار قصيرة :

ه الباكستان: اجتاحت الباكستان منذ أسابيسع مظاهرات صخمة معادية للرئيس أيوب عان ، بما اضطر الحسكومة إلى أن تصدر قراراً فى الاسبوع الارل من ديسمبر بإغلاق جميع معاهد التعليم الحسكومية والاعليسة إلى أجل غير مسمى ، ومن الجدير بالذكر

أن السيدة فاطمة جناح شقيقة المغفور له محمد على جناح ، والمنافسة للرِنيس أيوب مان في انتخاب الرئاسة هي التي نفرد جه زالممارضة في الماكستان.

 ليبيا والجزائر : بدأ الرئيس أحمد أبن بيلا عادثاته ف الأسبوع الأول من ديسمبر عادثانه مع رئيس وزراء ليبيا : السيد محود منتصر ، وقد تناولت المحادثات مسألة تنسيق السيامة البزواية للبلان باعتبارهما من أكبر الدول المنتجة للبترول في أفريقيا .

 انحاد ما الربا: تقررأن تزرد كل من كندا والولايات أنتح ة مالزيا بالمقاتلات لمواجهة أندر نيسيا في ممركنها معها . وكانت بعثتان عسكريتان في أوائل ديسمبر: إحداهما كندية مروالا نظمة المعمول بها حاليا في المراحل والآخرى أمريكية فدزارتا لحذا السبب كوالامبور عاصمة مالعزيا

> ه السودان : أذاع راديو أم درمان في الأسوع الثاني من ديسمبر أن قرارا صدر بالمفو الشامل عن جميع السودانيين الذين هربوا من السودان منذ يناير عام ١٩٥٥، والذين صدرت ضد بمضهم أحكام غيابية ، وقدم آخرون منهم للحاكمة ، ودعا الراديو جميم الذين شملهم المفو إلى المودة إلى السودان والإسهام في بناء أمتهم .

 أندو نيسيا : أصدر زعماء الاحزاب المشرة في أندو نيسيا في ١٣ ديسمبر ١٩٩٤

بيانا جددوا فيه مبايعة الرئيس سوكارنو لشغل منصب رئيس الجمورية الآندر نيسية مدى الحياة.

ه اعتمد المهندس السيد أحد عبده الشرباصي نائب رئيس الوزراء عشرة آلاف جنيه لبناء مسجه افكبو في شرقي نيجريا بحوار مقر الركو الإسلامي هناك.

ه العراق : رأت حكومة العراق اتخــاذ الخطوات لتوحيد المناصح الدراسة بين العراق ومصر ، زقد طلب وزير المعادف بالعراق من مديريات الوزارة المختصة إعداد الدراسات ، والمفترحات الخاصة بالنوافين الدراسية المختلفة .

ه المفرب : وافقت الجهورية العربية المتحدة على تصفية المشاكل المعلقة بينها وبين المملكة الغربية ، وقد صدر بيان بذلك في الرياط في شهر توفير الماضي عقب المحادثات التي أجريت بين الملك الحسن الخامس والمشير هبد الحكم عاس خلال جولته الاخيرة في شمال أفريةيها . هذا وسيزور الملك أوائل المام الجديد القاهرة بدعوة من الرئيس جمال عبد الناصر.

نحيرعيدالقه السمائد

pas négliger, institué des défenses, que vous ne devez point violer; mais il a omis certaines choses, non pas par oubli, mais par miséricorde pour vous. Donc, à propos de telles choses, ne cherchez pas trop." C'est dans de telles circonstances, nous dit Ibn Hibbâne, que fut révélé le passage Koranique qui dit:

"O vous qui avez cru, n'interrogez pas au sujet de certaines questions dont l'explication vous serait funeste, attendu que si vous y insistez pendant que le Koran est encore en train d'être révélé, cette explication vous sera donnée. Dieu l'a omise, car il est clément et miséricordieux. Avant vous, un autre peuple avait insisté sur des questions semblables, mais par la suite, il s'est montré infidèle à leur égard."

Cette élimination dans les règles koraniques de ce trop de comment et de combien est donc une mesure prise expressément, en vue de permettre aux hommes d'exercer différemment leur pouvoir intellectuel, physique et moral.

Voilà pour cette morale pratique et les traits généraux qui la caractérisent.

Passons maintenant à la morale théorique.

Aspect théorique—lci également notre méthode s'écarte de la méthode commune. D'abord c'est l'aspect théologique ou juridique qui intéressait le plus nos savants. D'emblée. nous nous plaçons sur le terrain éthique, en posant chaque question dans les termes où elle se pose pour les moralistes modernes. part, c'est le Koran lui même que nous prenons pour point de départ, avec le souci constant d'en tirer la réponse par un recours direct au texte. Et c'est là précisément que réside la difficulté; car les textes relatifs à la théorie morale n'ont pas la même abondance et la même clarté que les préceptes pratiques. Mais une question préalable doit se poser.

Le Koran est-il un livre spéculatif, ou peut-on lui demander ce qu'on demande aux œuvres philosophiques?

choisi et révisé
par
Dr. Afify Abdul-Fattah
[ Suite ]

peuple sur les affaires communes. la forme de l'Etat musulman et le procédé pour établir son chef: suffrage universel, ou réservé à l'élite? République ou Royauté? etc..

Cette recherche excessive de la précision légale peut se manifester chez ceux qui font la loi, ou ceux qui la subissent. Dans le premier cas, elle est souvent déterminée par une défiance de la part des législateurs à l'égard des sujets à qui on confie l'application de la loi; au reste, elle tend à supprimer toute initiative, à rendre la vie commune, monotone, insupportable, à faire des membres de la société comme des même modèle exemplaires d'un mécanique. Mais il n'est pas rare hommes de rencotrer parmi les d'action eux-mêmes des gens qui souhaiteraient voir le législateur tout délimiter, tout codifier. l'entreprise réalisable. supposer comment expliquer une telle exigence poussée à la limite, autrement que par la recherche du moindre effort intellectuel et moral ? pour ne pas dire par une abdication pure et simple de la personnalité.

Le Koran ne pèche pas par cette tendance à la quentification de toutes les règles. Il ne pèche pas non plus par la tendence opposée. Cette sage mesure, cette position tinermédiaire où l'on se tient toujours à l'écart des deux extrêmes, a-t-elle été prise fortuitement, arbitrairement, ou bien comporte-t-elle de la finalité? Pour se convaincre que le Koran aussi bien dans son silence que dans ses explications vise à cette sagesse législative impeccable, il suffit de se rappeler le fait suivant :

Au c urs de l'un de ses discours, le prophète dit : "O Hommes, Dieu vous a prescrit pélerinage; accomplissez le donc." Un homme s'éleva alors et demanda: Faut-il l'accomplir tous Prophète les ans? Le s'abstint d'abord de toute réponse; mais le question-neur insista. La Prophète répondit alors, un peu courioucé : "Si je disais oui, c'est qu'il serait ainsi prescrit; or, si l'on vous obligeait à l'accomplir annuellement. vous ne pourriez point vous y conformer. Laissez-moi tranquille, tant que je vous laisse; c'est à force de questionner et de discuter auprès de leurs Prophètes que vos prédécessurs ont péri. Lors donc que je vous interdis une chose, évitez-la; mais quand je vous adresse un commandement, vous n'avez qu'à le mettre en pratique dans la mesure du possible." Dans une autre formule plus explicite. rapporté par Ibn Djarîr, le Prophète s'exprime ainsi: "Dieu a établi des limites qu'il ne faut point dépasser; a prescrit des deveirs qu'il ne faut

## "La Morale du Korân"

Par

DR. MOHAMMAD ABDULLAH DRAZ

**(3)** 

Ce caractère totalisant trouve son complément dans un autre caractère, qui va lui donner sa plus haute valeur. Après avoir tracé pour chaque domaine de la vie une ligne de conduite, le Koran nous présente les cadres ainsi tracés sous la frome de cercles concentriques, susceptibles chacun de s'élargir et de se rétrécir en harmonie avec l'ensemble, au point de se pénétrer mutuellemant sans empiéter les uns sur les autres.

Comment le Koran a-t-il pu produire cet effet prodigieux? Le processus en est très simple. C'est qu'il a choisi pour l'énoncé de ses règles des formules d'une frappe toute particulière, formules qui se tiennent toujours à mi-chemin entre l'abstrait, vague et flou, et le concret par trop formaliste. Ainsi les cadres qu'il censtruit sont à la fois rigides et souples. De par sa clarté, la teneur de chaque règle de barrière une sorte forme contre le désordre et l'anarchie du

caprice: mais de par son indétermination, elle laisse à chacun le choix de la forme sous laquelle il doit adapter son idéal canditions données de l'expérience et concilier son devoir de l'heure avec les autres exigences de la moralité. Adaptation et conciliation devant s'effectuer par un sage effort, éloigné en même temps du relâchement et de la fougue noncontrôlée. De cette manière, la législation Koranique a pu atteindre une double perfection qui se trouve ailleurs difficilement conciliable: douceur dans la fermeté, progrès dans la stabilité, nuance dans l'unité. De cette manière, elle a permis à l'âme humaine de s'assurer double bonheur, également un antinomique: soumission dans la liberté, aisance dans la lutte, initiative dans la continuité. D'aucuns n'ont pas bien compris cette haute sagesse. C'es' ainsi qu'on a parfois reproché à l'Islam de n'avoir pas précisé, par exemple, le mode de consulter le

#### Book Review

### THE RELIGION OF ISLAM

A Standard Book, Companion and Introductory to the Quran

VOL. 11 (Third Edition)

By: Dr. Ahmad A Galwash, M.A., Ph. D.

This book Should make an admirable introduction to Islam. It is authentic, comprehensive and highly readable. The author's analysis of the various aspects of Islam is acute and Sound. This VOL. 11 of "The Religion of Islam" is a survey of the Religion in its three sides: the devotional, the Social and the spiritual, as the reader shall find in this volume a well - informed survey of Practical Devotions, Transactions, Penal laws, Ethical basis of Social life and Moralities, Muslim Jurisprudence, Religious Defensive Warfare and Spiritual aspects of Islam.

Having explained the Muslim Prayers, with Practical illustrations, the author gives a detailed account of Zakat and Legal Alms, Fasting and Pilgrimage. The author describes with care and Sensitiveness, the various aspects of Marriage, Different forms of divorce, Legal Status

of a married woman, Law of inheritance, Owner Ship and Divisions of Property.

Dealing with the penal laws the author explains the Criminal intentional injury, Adultry, Theft and Robbery, Divisions of Punishment and Classification of Sinful acts. This book gives an adequate explanation of the basis of social life in Islam. One of the most important subjects, in this chapter, is the position of women in Islam. The author also explained the various ways contributed by Islam towards the improvement of the position of women.

On the whole, the book is a brilliant piece of work. Hence this digest of "The Religion of Islam" Shall be a useful introduction to the message of Islam, particularly for English speaking people all over the world.

(From page 5)

Becca (Mecca), a blessed place, a guidance to the people".

It was, therefore, necessary that the celebration of the night of Ascent should remind the Muslims all over the World their connection with the Palestine and their obligation to this country whose Sons have been wrongfully driven out by a Cursed community "Those of the Children of Israel who went astray were Cursed by the tongue af David, and of Jesus. Son of Mary, that was because they rebelled and used to transgress".

The talk on the Ascent Should call upon the Muslim world to take necessary steps for restoring the right of people of palestine. Their position is there as follows: "How Should ye not fight for the cause of Allah and of the feeble among men and of the women and the children who are crying: Our Lord! Bring us forth from out of this town of which the people are Oppressors! Oh, Give us from thy presence some protecting friend! Oh, Give us from Thy presence Some defender!"

#### (From page 11)

form the nucleus of an Islamic Society in Portsmouth, both of which gave me much happiness. Dr. Awad of the Islamic Cultural Centre in London wns of great help with my correspondence to Al Azhar and I finally left London a few weeka ago for Cairo, where I was delighted to find Sheikh Sharkawi now back at Al Azhar. I feel very happy to be here in Egypt and at the very warm welcome and help everyone has given me, including the Rector of Al Azhar H. E. al-Sheikh H. Mamoun and the Director H. E. al-Sheikh A.H. al-Baqouri, who have been so kind as to agree to give me some personal tuition and also the Governor of

Zagazig and Dr. 1. Zayed of Cairo University who were most hospitable. I am really terribly impressed by all that I find here in Cairo and I am eagerly looking forward to seeing all the wonderful things your country has to offer, not only to me but to the world.

Now with a heart full of peace my life is dedicated to the service of Allah, which can best be described by this verse from the Holy Koran "Verily, my worship and my sacrifice and my living and my dying are for Allah Lord of the Worlds, Who hath no partner".

A.R. ANSARI (Cairo 1964).

lf a stalwart of the Jinn was able to bring the thrown of the Queen of Sheba unto solomon from yemen before he could rise from his place and One, with Whom was knowledge of the Scripture, has done such work before solomon's gaze returned unto him, then, how it will be difficult to believe that the Lord of the worlds carried His Choicest servant and His messenger by night from Mecca to Jerusalam? The beginning of the verse by the word "Subhan" is indicating that: The Allah, Almighty, is Exalted over disability. It is a regretful thing that some people are making uproars and suspicions about this miraculous story. It is recalled that this historical event took when the prophet and his followers were facing cruel persecutions and threats from their opponents, The story of the ascent of the prophet was a great miracle of his prophethood as well as a good news foretelling a victory of Muslims over their enemies. At the time of this event the prophet and his companions were passing through a very dangerous period of their cause. The opposition to his preaching had grown rigid, the prophet had little succes among 'Meccans'. After the suffering of persecution of thirteen years the prophet and his followers migrated to 'Medina'.

The "Hijrah" makes a clear division of the prophet's mission. The Muslim were promised by God to enter Mecca in full security, the Quran says: "Ye shall enter the Sacred mosque, if Allah pleases, in full security". The entry was materialised soon and the prophet entered his native city as conqueror without bloodshed and he proclimed a general amnesty. The Holy Quran Says: "Allah hath promised such of you as believe and do good works that He will surely make them to succeed (the present rulers) in the earth even as He caused those who were before them to succeed (others); and that He will surely establish for them their religion which He hath approved for them, and will give them in exchange safty after their fear". In fulfilment of this conquests Muslim promise the extended from china in he East and to Atlantic in the west.

The event of the 'ascent' con-Mosque of Sacred the nected Jerusalam with the Sacred Mosque The Quram describes of Mecca. both these places as, 'blessed one'. The Holy Mosque of Mecca is mentioned in the Quran as the first for mankigd for built house worship:

"Lo! the first Sanctuary appointed for mankind was that at (See page 12)

# The 'Ascent' of the Prophet

By:
ABDUL RAHIM FUDA

There is no difference of opinion among Muslims about the story of the ascent of Prophet Muhammad, as the Holy Quran Says: "Glorified be He who carried His servant by night from the Inviolable Place of Worship (Mecca) to Far Distant Place of Worship (Jerusalam) the neighbourhood where of We have blessed, that We might show him of Our tokens! Lo! He, only He, is the Hearer, the Seer."

They are agreed unanimously that the prophet Muhammad (peace be upon him) was carried by night from the Inviolable Mosque of Mecca to the Sacred mosque of Jerusalam and it was to show him of His singns and wonders as the Quran testified by this sentence: "... that We might show him of Our tokens". The difference of opinion about the nature of the ascent, whether the Prophet was carried by night to Jerusalam, Whence he was caught up through the heavens, By bodily and spiritualy or it was a spiritual ascent?

What a pity! This is a despised and inconsiderable question, because

there could not be such doubt about the ability and the command of the cherisher of the Universe. The Quran Says: "But His command, When He intendth a thing, is only that he Saith unto it: Be! and it is. Therefore Glory be to Him in whose hand is the dominion over all things! unto Him ye will be brought back."

Moreover, the Quran and the other scriptures narrate the miraculous story of Prophet Solomon (Sulaiman), with birds, Jinn and the thrown of the Queen of Sheba etc. It is mentioned in the story of Solomon with the Queen of Sheba that he Soid: "O chiefs! which of you will bring me her thrown before they come unto me Surrendering. A stalwart of the Jinn Said: I will bring it thee before thou rise from thy place. Lo! I verily am strong and trusty for such work. One with whom was knowledge of the seripture Said: I will bring it thee before thy gaze returneth unto thee. And when he saw it in his presence, (solomon) Said: This is of the bounty of my Lord, that He may try me whether I give thank's or am ungrateful."

Then the Prophet added: "Have glad tidings, for God has forgiven you".

It is reported also that the companion of the Prophet Abu-Dharr said to the Prophet: " Teach me something that brings me closer to Paradise and makes me away from Hell" The Prophet said: " If you make bad deed, follow it with good deed, so you get by your good deed a ten-fold reward." Abu-Dharr asked: "Is the witness that there is no god but God is considered as a good deed? " The Prophet answered: " It is the best of all; it removes sins". In another Tradition, the Prophet is reported to have said to His companions: "Renew your faith" "How can we renew our faith?" They asked. He said: "Say: there is no god but God, for this word is heavier than the heaven and the earth and what is therein ".

The Prophet Noah is said to have ordered one of his sons before his death: "I command to you these words: 'There is no god but God'; for if the Seven Heavens and the earth were weighed against these words; they would over-weigh them." Moses is reported to have called his Lord: "O God! Teach me something by which I remember you and call you" God said: "Say: There is no god but God, for if these words are weighed against the Seven Heavens and Seven Earths, They would overweigh them."

Say: shall we indeed call on others besides God,
Things that can do us neither good nor harm.—

And turn on our heels after receiving guidance from God?—

Like one whom the evils ones have made into a foo!

wandering bewildered through the earth
(While) his friends calling 'come to us'
(Vainly) claiming) to guide him to the path?

Say: "God's guidance is the (only) guidance

And we have been directed to submit ourselves

To the Lord of the worlds".

(VI:71)

卫星**星星 超级**多次次次次次次次次次

**激素操业水素素素 法法案案案的 冷水水水水 非教育中的教育的人名 化水素等 教养**术

d) Since all beings in this universe are not self-sufficient, and governed by divine immutable laws, you should come to the conclusion that there is One Being above everything, and that this Being is the Only One distinguished by the Divine Attributes. This is the meaning of "there is no god but God".

The more you study the aspects of this universe, the more you increase in your faith that really "there is no god but God".

God, the Almighty, described Himself in this Holy Verse:

"God-there is no god but He, the Ever-Living, the self-Subsisting by Whom all subsist. Slumber overtakes Him not, nor sleep. To Him belongs Whatever is in the heavens and whatever is in the earth. Who is he that can intercede with Him but by His permission? He knows what is before them and what is behind them. And they encompass nothing of His knowledge except what He pleases. His knowledge extendes over the heavens and the earth and the preservation of them both tires Him not. And He is the Most High the Great".

#### **QUESTION**

What are the proofs from the Quran and the Traditions "Sunna" which show that the declaration that "there is no god but God" is the first basic principle of Islam?

#### **ANSWER**

It is reported that Omar Ibn Al-Khattab said: "The witness that there is no god but God is the expression of piety, sincerity and truth. For this declaration God created all creatures as He, the Almighty, said: 'And I have not created the jinn and the men except that they should serve Me'."

It is for this word of witness that God sent prophets, and revealed divine books. The Holy Quran says:

"And we sent no messenger before you but we revealed to him that there is no god but Me, so serve Me."

#### And :...

"He sends down angels with revelation by his command on whom He pleases of His servants, saying: Give the warning that there is no god but Me, so keep your duty to Me.?

The Prophet once heared a caller calling: "I witness that there is no god but God" when he said: "That is saved from Hell." He said also to some of his companions: 'Raise your hands and say: There is no god but God." After they obeyed the prophet's order, he himself raised his hand and said: "Praise be to God. O My Lord! You commanded me with this word, and sent me by it and promised Paradise for it. You surly will not break your promise,"

"... The creation of God who created everything in perfection."

#### **QUESTION:**

We knew from our previous discussion that to witness that "there is no god but God" is the frist basic principle in Islam. What, then, is the meaning of this declaration?

#### ANSWER:

The prophet ordered Muslims that they should believe first that "there is no god but God". This sentence is the basis of Islam. It distinguishes the Muslim from the non-Muslim. Those who declare this sentence with faith are those who are promised prosperity and happiness in this life and the life hereafter: and those who deny it, are doomed to misery.

This sentence means that nothing in this universe is deserved to be worshipped and obeyed save God, the Almighty. He is the Only King and Ruler. Everything in the universe is in need of Him. He is beyond our senses and our minds. "Vision comprehends Him not, and He comprehends all vision; and He is the all-Kind, All-knowing"

This sentence of the declaration of faith indicates such important following meanings:

- a) This great universe which cannot be comprehended fully by human mind must be created by a Living God. He must be, of necessity, out of need of anything else. He must be the Most-Power ul, the Most-Wise, the Source of life and sustenance for everything and the Exalted over disability and imperfection.
  - b) The Attributes of Godhead must be all ascribed to one being; for the Ruler of all things must be Those Attri-One in His Being butes cannot be divided among different gods: one to be the ruler, one to be the most-powerful, and so forth. The plurality of gods would necessarily bring the universe and extinction. to ruin Attributes, also cannot be exchanged, so one god assumes the position of godhead one time, and the other assumes it another times. For the god who could not preserve his godhead and his identity cannot grant life to others, nor can he manage and rule the universe.
  - c) Bearing this in mind, if you look in the universe, you find that everything you see or know cannot be described with the Godly Attributes. For all beings in the universe are not self-sufficient and are always in a state of change, and are governed by immutable laws.

## The Fundamental Belief In Islam

**(2)** 

By: Abdul Wadood Shalaby

How true is the assumption of the materialists that the world existed by chance?

#### ANSWER:

The fitness of the earth to life takes different forms which cannot be explained on the basis chance. The globe is suspended in the space running around itself, causing the alteration of day and It soars around the sun night. making one round each Year causing the alteration of the four seasons. Earth is covered with a gaseous cover composed of the gases that is necessary for life and preserving the degree of warmth which is suitable for life. The earth's cover carries water steam from sea through which rain falls and revives the ground. The size of the globe which is smaller than the sun and larger than the moon. is the secret of the preservation of life on earth. If the globe was smaller that it is now, it could not retain its liquid and gaseous cover, and the heat would be so

tremendous on the surface of the earth that it would cause death to every living being. If the globe was larger that it is, the power of its magnetism would be more than it is now by 150 times. And if the globe is nearer to or farther from the sun than it is actually situated heat or coldness will be not suitable to life on its surface.

How possibly we could believe, then, that mere chance is the cause of such wonderful universe. This is certainly an impossibility. Surely, the world is created by a reasonable mind, by the will of God the Creator of this universe. The Holy Quran says:

"Surely, We created everything in definite measurement."

"And the earth we spread it out, and put in it mountains and grew in it every balanced thing."

"Nothing in the universe but we have its treasures; and we bring it down in a balanced measure."

"Everything with God is at a balance."

self-reliance and independence. Thus it was that the words Rabbi and Rabbah, in Hebrew and Aramaic, and Rabu, in old Egyptian and Chaldean were used for one who brought up, he teacher and also the master.

When a child is born, it is but a help less lump of flesh and it instinctively cries for a protector and nourisher. The mother fills that role and she fulfils it with bound less love and devotion and never ceasing vigilance and care. According to its changing needs, she suckles it and gradually feeds it on different food which gives it strength and independence. She carries it in her lap, then supports it when it begins to stand and guides it as it begins to walk till it can run on its own and requires no help or guidance. This is the most perfect instance of 'nurture' or 'bringing up' that man How imperfect and show. can limited it is becomes obvious as soon as one lifts one's eye from that infinitesimal part of existence that is human life and casts it upon that vast and marvellous panorama of existence that includes countless beings and limitless forms of life and that is ever unfolded before one's eyes, if one but stops to see. With no one to teach them how to mother or nourish one finds animals, birds and insects performing those functions with greater devotion and

Constancy than even a human mother. There are also creatures beyond perception that have apparently none to nourish them but nevertheless find their nourishment provided for them from the moment they come into existence.

As one reflects on this, one is struck by the fact that not only are all the necessary means of existecne and nourishment to be found-that would be nature's bounty-but that they are found arranged in such perfect order that, if man does not disturb it, every thing is provided in the form, measure and manner in which it is required. Over and over again, the Quran draws attention to the order and right proportion in which every need of every being is "Verily we have provided for. created every thing in (the right) proportion and measure" (LIV: 49) Air, Water and food are the three indispensable requirements of life and not only are they found in greater quantity than any thing else but among themselves, they are to be found in a quantity which is exactly in proportion to their indispensability, water more than food and air in much greater abundance than either (1)

<sup>(1)</sup> Quoted from "The Quntessence of Islam" by: Ashfaque Hussain.

for God; and the Quran adopted it not only because it had gained currency but also because it more suitable than any other word.

There was a stage in man's spiritual development when he bowed in adoration before various manifestations of nature; and that gradually and inevitably, led to idolworship. The number of gods grew, each representing some particular godly quality before which man bowed; and as the pantheon grew vast and bewildering, man's spirit longed and sought for one supreme god, the lord of all gods. Thus, while there were numerous names for gods, referring to their different attributes there was always a special word for the supreme Being. The basic letters of that word, in all semitic languages, were Alif (A) Lam (L) and Hay (H) and the Arabic Ilah, with the definite article (Al), became Allah.

As for the meaning of llah, there are various interpretations, but the Soundest appears to be that which derives the word from alha which means astonishment or wonder, (Alternatively, llah is said to be derived from the word walah, which also has the Same meaning). There could not be a more appropriate word for the Creator and the Lord of the universe. However much man may come to Know about Him, He

remains beyond the range of human Knowledge. The more one tries to understand that Absolute Being, the greater is one's bewilderment. The quest begins and ends in wonder and humility. No other name could therefore be used for the Supreme Being. All other names only to some particular attribute of God and, in that Sense, are restrictive; but the word Allah immediately directs our mind to a Supreme Being who is all-embracing, beyond description and beyond Cognition.

Like Ilah, Rab is also a much used root word in all the Semitic languages. It means, in the most Comprehensive sense, to bring up or, in other words, to rear and nurture some living being Whether a plant or an animal or a human being, through its different stages of growth and according to its particular condition and needs till it attains maturity, i.e. that stage of its development when it ceases to need someone to look after it and can find its own where - withal of life for future progress; and even then the function of the Rab does not cease altogether but merely becomes less intense and less cons-The interest, devotion and tant. readiness to guide and help are still there, but they are not seen in constant play as before, because their object has attained a measure of

# MAJALLATU'L AZHAR

( AL - AZHAR MAGAZINE )

CHIEF EDITOR:

AHMAD HASSAN AL-ZAYYAT

RAJAB 1384

#### ENGLISH SECTION

EDITED BY:

A. M. MOHIADDIN ALWAYE

DECEMBER 1964

# THE QURANIC CONCEPTION OF GOD

By:

MOULANA ABUL KALAM AZAD

"Al-Hamdu L'illah Rabbil - Alameen"
praise be to Allah, Cherisher of the Worlds

The first verse of the first chapter of the Quran opens with hamd (Praise), just as the very first impress on the mind and instinct of man, when he sets out in quest of God or Truth, is that of wonder and admiration.

The Seeker after Truth is described by the Quran as one who "reflects on the Creation of the heavens and the earth (with the thought): Our Lord! Thou didst not creat (all) this in vain" (111:191). As he looks around and reflects, his mind is immediately illumined by the realisation that everything within him as well as outside reveals the hand of a Creator of transcendental

wisdom and power; the care and bounty of the Creator manifest themselves in every particle of the universe. He is filled with wonder and admiration and he proclaims it with an instinctive exclamation, phrased differently according to the individual seeker's tradition and extent Knowledge but conveying the same homage to the Creator and Sustainer of the universe; and this instinctive tribute to the Creator saves him for ever from the fatal error of losing himself in the beauty of the Created and forgetting the Creator.

The word Allah, even before the Quran, was used as a proper noun

# الفقيس

٨٠٠ للة الإسراء والمداج

للأستاذ أحمد حاني نصار

٥٨٨ تيارات منحرفة في التفكير الديني

للأستاذ على الباوي

• ٩ • من شم البلما. ﴿ لَلْأَسْتَاذَ مُحُودُ الْصَرَفَاوَى

٩٩٠ ج عة إخوال الصقا \_ ج \_

للأستاذ محد النغراني الحراساني

. ٦٠٠ مع شوق في مدائمه النبوية

للاستاد سمدافين الجيزاوى

۹۱۳ الإنسان والجال للاستاذ أحد العزب

٦١٧ حيدف النزل المامل

للأستاذ كامل شامين

٦٢٤ ما يقال عن الإسلام

للأستاذ أحد نؤاد الأمواني

١٣٠ السكت : للأسعاد عمد الد السان

عاقم بنالوليه والدعوة الحسدية ــ الإسراء

وللعراج - الحطر اليهودي ... الح

٦٢٣ النفاوى : للأستاة إبراميم عمد الإصيل

مهاد حدیث ـ نقل اقدم ـ وضع عین میت فخر . . . الخ

٦٣٠ أنياء وآزاه : للأسطة عجد عبد الله اللهمان منافعات . . . أنبأ . . . في عرط الأزمر

٦٣٨ في عيط البالم الإسلامي : . .

اتصاد مالروا وإسرائيل ـ الدودان المدنى . . . الح

١٦٠ مكانة المرأة في المجتمع

للأستاذ عبد الرحيم فودة

١٦٠ الجهاد للأستاذالأكبر: شيخ الأرمر

١٩٠ الثطورات التشريعية العلاق

للأستاذ محد محد لمارتى

۹۲۰ إلى أى مدى تقطور الأحكام

الأستا أيدر المتولى هيد الباحط

٠٢٧ نضات التركل للأستاذ مبدا عطيف المسبك

٣١ مفهوم الإعال

للأستاذ الحيسى عبد الحبيد حاشم

• ٣٠ حلاوة الإيمان للاستاذ عمد محد أبو زمو

٤١٠ القراغ النفس مند الشباب

للاستاذ على عمل أبو شهية

وه و إن هذا لهو القصص الجن مركز المشتاخ يمسن بناد على

• • • طاعة الرسل وطاعة الرسولي

للأستأذ عباس حادة

٥٠٦ عصمة الانبياء بين اليهود والنصاري والقرآن

للأستاذ على الحطيب

٠٦٠ الوراثة وقوانيتها . في الجاهلية والإسلام

للاستاذ الدكتور على مبد الوحد واني

٩٦٥ يقظة التفكير الأوربي طي سوت ابن رشد

للأستاذ محد رجب البيومي

٧٦ - أعجاحات الثقافة في الصرق العربي

للأستاذ عجد فرج العقدة

٠٨٠ نهضة المالم الإسلامي للأستاذ عنار التاضي

الثمن اربعون مليا