149

رعمالتحرير معلى المنطيب معمل المنطقة المنطيب معمل المنطقة الم

# معی از المراب المان المراب المان المراب الم

مُدِيرِلْمَبَلَة عَبِدِرَمِيْنِ عِينِي عَبِدِرَمِيْنِ عِينِي دارة الجامع الأزهَ بالقاهم تابغون ١٦٢١٤

الجرء الرابع-القاهرة: ربيع الآخر سنة ١٣٧٨- أكتوس (تشرين الأول) سنة ١٩٥٨- المجلد الثلاثون

#### ينيانة الخالجة

ذروةالحق

و الحق ، من الله . . .

وهو أحد شطرى الإسلام الذي تتفرع عنه المجموعة الكبرى من أو امره و نواهيه ، وهي من شعب الإيمان به . وشطره الثاني الخير ، ويسمى بلغة الإسلام ، الإحسان ، ، ونه في مجال التطبيق مدلول أدق و أجمل و أوغل في محيط الإخلاص عما يتبادر إلى الذهن في بادى الرأى . . .

والحـق وصية الله إلى الإنسانية فى كل نظام قامت به ، وفى كل ما يتعامل به الأفراد والجماعات : ما يتنازعون فيه ، أو يتعاونون عليه .

وما من رسول بعثه الله إلى الإنسانية لتوجيه أبنائها إلى الحـق ، وتسديد خطاهم نحو الخير ، إلاكان الإيمان بالحق و الإحسان فيه ، جوهر رسالته .

والإسلام نفسه دين الحق ، « هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق » .

لذلك اعترف الإسلام برسالات الله السابقة كلها ، واعتبر ما صح منها في بجوعه إسلاما ، لأنها رسالات الحق ، والحق كل لا يتجزأ .

، ويالحق أنزلناه ويالحق نزل » .

والإنسان يسير فى طريق السكمال ما أحب الحق ، وكان من أوليائه ، ووطن نفسه على تحريه ، والإذعان له \_ برضا وطمأ نينة \_ فى السر والعسلانية ، والدعوة إلى إقامته ، بشرط أن يكون حقا فى الواقع ، واضح المعالم وضى القسمات ، و « إن الظن لا يغنى من الحق شيئا ، . . . ودروة الحق ، ومفتاح السعادة ، الإيمان بالله . . .

« ذلك بأن الله هو الحق » ·

والطريق السليم إلى معرفة الله والإيمان به إطالة النظر في بدائع خلقه . وعجا ثب صنعه ودتانق أنظمته في ملكوته « سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنف سم حتى يتبين لهم أنه الحق »

هذا هو طريق القرآن إلى ذروة الحق ، إلى معرفة الله ، إلى الإيمان به . وهو غير طريق الفلاسفة : الفلاسفة اليونانيين في الدهر الأول ، و فلاسفة الغرب في أوربا وأمريكا في العصود . الأخيرة . وهو كذلك غير طريق الفلاسفة البرهميين والصوفيين ، والمتأثرين بهم من قدما ، ومحدثين . إن طريق الفلاسفة ـ من هؤلاء وأولئك ـ لا تؤدى إلا إلى هاوية المجحود ، أو إلى الإيمان بوحدة الوجود . ولا معنى لوحدة الوجود إلا الإيمان بأن الكون هو المعبود ، وأن الله غير موجود . . .

هذا هو الجحود المتمنع عن أهل العمي ، والجحود السافي لذوى البصائر . والمصير بعده إلى جحيم من الأوهام تتيه فيها العقول ، وتضيع الأعمار سدى بعد أن يكون أهله قد خسروا الدنيا والآخرة . وقديما قال أحد أعلام المنحرفين عن أساليب القرآن ، إلى أساليب البراهمة واليونان ، بعد أن أوغل في هذا التيه عشرات السنين :

لقد طفت فى تلك المعاهد كلها وسرّحت طرفى بين تلك المعالم في أر إلا واضعاً كف حائر على ذقن . أو قارعاً سن نادم

أقول هذا وقد تلقيت في هذا الشهركتا با من أحد شباب الإسلام ، شاب دمشتي تخرج بتفوق مرموق من الجامعة السورية ، وقد كتب إلى يشكو قلقا فكريا انتابه في المر-لة الأولى من طريق البحث عن البراهين الكلامية لوجود الله ، قال : « ... وتركت دراستي ، ومضيت وراء كتب العقائد ، أقرأ البراهين .. فإذا رأيت البرهان الحق ذرفت الدمع سرورا ورحت أمضى في القراءة والمناقشة حتى أصبح النقاش والجدل كل شي ، في حياتي . . . ، ، ومع مرور الأيام و تتابع الليالي بدأت أشعر أن السفينة التي غادرت المرفأ و تاهت

فى الظلمات ، قـــد بدأت تعود شيئا فشيئا نحو الشاطىء ، ، وذكر أسباب ذلك ثم قال : « وبين الفينة والفينة كنت أجـد نفسى منساقة مع هواها للنقاش والجدل . . ولكن شتان ما بين الحالين . . غير أنى لا أكاد أصلى حتى أشك هل صليت ثلاثا أم أدبعا ، وهل قرأت الفاتحة أم نسيتها . . . ، .

إن الصراع بين الإيمان والمجمود من أمراض التعليم المنحرف فى كل زمان ومكان . ولعله فى زماننا . وفى التعليم الذى رسم لنا الغرب خطوطه فى المعاهد والجامعات التى نتلق عنها ثقافاتنا ومعارفنا ، أفظع بماكان فيها مضى . وما شكاه إلينا هذا الشاب الجامعي المسلم قد يكون كثيرون غيره من أبنائنا يشكونه كشكواه ، أو بألوان أخرى . وقد شعرت وأنا أقرأ كتابه بأنى أمام واجب إسلامي يحملني على التحدث بهذا الموضوع ، لا لأنى أكثر علما بما ينبغي لى التحدث نيه ، بل لأنى في سن اكتسبت فيها بعض التجربة بما مرعلى فى تفسى ، وفيمن لقيتهم واتصلت بهم فى عشرات السنين .

قبل نحو ربع قرن ، قضيت بعض ليلة من ليالى العشر الآخير من رمضان ـ وكان ذلك سنة ١٣٥٣ ـ فى حديقة تزدان بالوردوالزهور ، فكنت أقلب وجهى فى الفلك الأعظم تارة ، وأراجع تاريخ حياة وردة كانت أمامى تارة أخرى ، لقد رأيت فى تلك الليلة ـ من وراء بدائع صنع الله ـ بدائع فى نظام خلقه يكاد قليل ما نعرفه من أسرارها يبهر عقول العقلاء منا ، فتخر الجباه خاشعة لبديم السهاوات والأرض . . .

فكرت في نسيج الوردة القائمة أماى على غصنها تسبح بحمد الله خالق الأزل والأبد وما بينهما من ملايين الدهور ، ورحت أحلل في ذهني دقائق نسيجها ، وأتذكر ماكنت تعلمته في المدرسة عن ملايين الذرات والحلايا التي تتألف منها أنسجة الوردة ، والحياة المستقلة والمتضامنة التي تحياها الحلايا في غذائها ولقاحها وحملها وولادتها إلى أن تموت . ورجعت إلى تاريخ الوردة أستعرض سيرة أجدادها ، والصفات التي تتوارثها أمة الورد نسلا بعد نسل ، والمواهب التي تكتسبها بعض هذه الأنسال من بيئاتها ومصاهراتها ، و تأملت في استعدادها للنمو والتوليد ، وفي تذكرها أصولها . ورجوعها إلى سابق صفاتها وألوانها بعد طروء التطورات الجديدة عليها ، وكيف تسير في ذلك كله على أنظمة هي غاية في الدقة ، وأوضاع في منتهى الحكمة ، فوقعت ساجداً ذليلا لعظمة البارئ الحكم . . .

كانت ليلة مباركة خشعت فيها لمقدر أفظمة الوجود والفناء في صنوف كاتناته الأرضية: من أمم الجراثيم، إلى عوالم النبات والشجر والثمر، إلى طوائف الحيوان من زواحف ودواب وسابحات وطائرات ... هذا كله في كوكبنا الأرضى، وهو نجم صغير حقير في كون واحد من ملايين الأكوان الدائرة في أفلاكها بنظام دقيق، ومقادير محددة، وأبعاد معينة، وحركات مؤقتة ومة ننة ، وكل هذه الأجرام الهائلة المخيفة الهاوية في مداراتها، والقاذفات بشررها، والمسافرة أشعتها سفراً أسرع من البرق في رحلات تستمر عشرات السنين بين مصدر تلك الأشعة ومواقع أضوائها وظلالها، فكيف بالتدبير الإلهي لمجموع مخلوقاته!...

وتساءلت، بعد ذلك عن الحياة ، وكيف وجدت في كون كان سديما وغازاً ، ثم اشتعل السديم والغاز ملايين السنين فكان شموسا كشمسنا وهي جحيم متأجج ، ثم بردت الاجراء الصغيرة منه بصقيع الاجواء التي تتروح فيها فصارت جمادا . فكيف نشأت في الجماد الحياة حياة الوردة ، وحياة الهرة ، وحياة النحلة ، وحياة الببغاء ، وحياة السمكة ذات الحراشيف اللامعة ؟ كيف تحولت تلك السدم والغازات والمواد المتأججة فكانت منها هذا الاحاء اللطيفة ا

أليس هذا من تقدير الباري العظيم، القادر الحكيم؟

جمادكان ناراً تتلظى ، ثم دبت فيه الحيّاة اللطيفة بعبق الورد والزهر وألوانهما وبحركات الهرة والنحلة والببغاء وأصواتها ، أيوجد هـذا كله بلا موجد ، ويخلن، من غير خالق ؟ ١

وهذه الجاذبية بين أجرام السهاوات ، نحن نسميها جاذبية ، ونعلل بها وجود أجرام الافلاك الهائلة معلقة بأثقالها ومعادنها وجبالها وبراكينها فى الفضاء تسبح بنظام دقيق ، وبدًا سيارات العقلاء منا تصطدم و تتحطم بركابها فى ميادين القاهرة وشو ارعها ، نرى سيارات الده وهى جماد لا يعقل - آمنة من أن تصطدم فى أفلاكها ومداراتها !

بربك أيها الفلك المدار أحق ذا المسير أم اضطرار مسيرك قل لنا فى أى شىء فى أذهاننا منك انبهار نحن نسميها جاذبية ولا نرى منها إلا آثارها . فهل وجدت بين الكواكب وكت

لأجرام بأثر الصدفة والاتفاق ، أم هى خلقت نفسها ، أم أنها وجدت ورسمت لها أنظمتها بقدرة الله المشهودة التى نعمى عنها و نبحث فى كتب الفلاسفة والمتكلمين عن براهين جدلية وجود الله وأدلة قدرته ؟!

إن الذي لا يستدل على الحالق بالنملة والنحلة والوردة ، سيبقى أعمى عن الاستدلال عليه أنظمة الفلك الأعظم ، وعن سبب وجود الحياة في الأحياء على أرض هم يقولون إنها كانت جزءا من الشمس انفصلت عنه ، وإنها كانت حتى بعد انفصالها عن الشمس نارا ملتهة ، بردت ، ثم وجدت الحياة فيها ، حياة النبات والحيوان ، فهل هذه الحياة كانت كامنة مادة الأرض الملتهة ، ومن ذا الذي جعلها كامنة فيها يوم كانت ناراً ؟ ومن ذا الذي أبرزها ن النار فأحيا بها هذه المكاننات الحية ؟ .

لقدكان سلفنا الأول على صواب حين التزموا طريقة القرآن فى الاستدلال على الله ببدا أبع خلقه ، وكانوا يكرهون فلسفة اليونان النظرية العقيمة وما اقتبسه منها المعتزلة والإسماعيليون يسائر الفرق التائهة فى ظلمات الجدل و المراء والأوهام أيام دولة بنى العباس. وكنا نحن فى غنى ،ن هذه الفلسفة بما نشاهده فى ملكوت الله الأعظم وما نتلو فيه من آيات لله ظاهرة باهرة .

يقول الإمام أبو حامد الغزالي في كتاب العلم من إحياء علوم الدين، في معرض الكلام ، التوحيد ، وما طرأ على هذا اللفظ من تحريف :

« وقد جعل الآن عبارة عن صناعة السكلام ، ومعرفة طريق المجادلة ، والإحاطة بطرق ناقضات الحصوم ، والقدرة على التشدق فيها بتكثير الاسئلة ، وإثارة الشبهات ، و تأليف لإلزامات ... مع أن جميع ماهو خاصة هذه الصناعة لم يكن يعرف منها شيء فى العصر الأول، لكان يشتد منهم النكير على من كان يفتح بابا من الجدل و المهاراة . فأما ما يشتمل عليه القرآن ن الأدلة الظاهرة التي تسبق الأذهان إلى قبولها في أول الساع ، فلقد كان ذلك معلوماً للكل، كان العلم بالقرآن هو العلم كله ، وكان « التوحيد » عندهم عبارة عن أمر آخر لا يفهمه أكثر لمتكلمين ، وإن فهموه لم يتصفوا به » .

و من العجيب أن أبا الحسن الأشعرى رحمه الله ، بعد ما اضطر إلى مجادلة المعتزلة بأقيستهم ، قو اعدهم ، عدل عن ذلك فيما بعد ، وختم الله له حياته المباركة بالرجوع إلى طريقة القرآن

فى كتابيه: (مقالات الإسلاميين) و (الإبانة) وهما من آخر ما ألفه فى الدور الثالث من حياته بعد انتقاله من البصرة إلى بغداد [١]، فرجع هو عن طريقة الفلاسفة والمتكلمين، ولا يزال المنتسبون إليه متمسكين بما عدل هو عنه مع زوال الضرورة التى حملته على طريقته الأولى، وقد أدى هذا اللون من الجدل ومناقضة الخصوم عنير الموجودين الآن \_ إلى اصطراب الأفكار، كالذى وقع للشاب الفاضل الذى أفضى إلينا بشكواه.

وعجيبة أخرى أن أحد شيوخ الأزهر السابتين قال في كتابه (العلم والعلماء و نظام التعليم) ص ١٤٥٠ وهو يسكلم عن تعليم علم التوحيد: «إن أكثر الخلافات لاحقائق لها، وإن حقيقة الأمر في الدين الإسلامي أسهل وأبسط من هذه التحقيقات والتدقيقات، ولا تحتاج إلى مثل هذه المشاغبات والخلافات التي قد يكون موضوع أكثرها مما لا يضاد الدين الاعتقاد فيه بإيجاب أو سلب، أو عدم اعتقاد أحدهما، أو مما لا يجوز الخوض فيه، ولا تمكيف العقل معرفته ، إلى أن قال: « وحسبنا دليلا أنه غمير معهود في زمن الرسول، بل وفي القرآن. والغرض إنما هو حصول الاعتقاد الجازم من وجهة ثابتة مقدورة للناس».

وموضع العجب فى ذلك أن مقرر هذه الحقائق لما تولى مثيخة الأزهر بعد ذلك مدداً طويلة لم يحاول العمل بها ، وتعديل مناهج التدريس على ضوئها ، ولو فعل لقطعنا شوطا طويلا فى الرجوع إلى طريقة القرآن فى هـذا الأمر العظيم الذى هو ذروة الحق .

كنت فى طفواتى أسمع من والدى رحمه الله كلمة حكيمة وهى : تفكروا فى خلق الله ، وفى آلاء الله ، ولا تتفكروا فى ذات الله ، ثر رأيت من يذكر أن هذا حديث ، لكن سنده ضعيف ، على أن معناه صحيح ، فإن التفكير فى ذات الله من صميم الغيب ، وعلم الغيب لاينال بالفكر ولا بالعقل ، بل بالنص عن المعصوم ، وإقحام العقل فى غيير ما دل عليه النص خروج به عن دائرة عمله ، وما أحسن قول إمام الحرمين أبى المعالى الجوينى فى هذا الموقف وهو جد خير به :

نهاية إقدام العقول عقبال وغاية آراء الرجال ضلال

<sup>[</sup>۱] انظر لتحقیق ذلك مقالة « الأشعری و مراحل تطوره الفكری » فی ص ۲۹ ــ ۳۰ من هذه الحجلة م ۲۲ سنة ؛ ۱۳۷ ، ومقالة « آخر مراحل الأشعری » فی ص ۳۱ ــ ۳۳ من تلك السنة ، وانظر أیضاً ص : ۱۰۹ ــ ۲۰ من هذه الحجلة م ۲۰ سنة ۱۳۷۳ .

وعلى ذكر إمام الحرمين والموضوع الذي نحن فيه كنت قرأت في شذرات الذهب نقلا عن المناوى في شرحه على الجامع الصغير أن أبا جعفر محمد بن الحسن الهمداني سمع أبا المعالى \_ يعنى إمام الحرمين \_ يقول : قرأت خمسين ألفا في خمسين ألفا ، ثم حلبت أهل الإسلام ، وحركبت البحر الحضم ، وغصت في الذي نهى أهل الإسلام عنه \_ لعله يعنى التأويل والفلسفة وعلم الكلام \_ كل ذلك في طلب الحق ... والآن رجعت إلى كلمة الحق : عليكم بدين العجائز فإن لم يدركني الحق بلطفه وأموت على دين العجائز وتختم عاقبة أمرى على الحق وكلسة الإخلاص ، وإلا فالويل لابن الجويني .

أعظم ما أضر المسلمين في دينهم ، وحولهم عن أساليب القرآن إلى أساليب اليونان هو علم الدكلام الذي كان من علم المعتزلة ، وجاراهم فيه علماؤنا ليردوا عليهم بأساليهم وأقيسهم ، وكان ذلك ضرورة نقدر بقدرها ، وقد زالت الآن هذه الضرورة وتحولت إلى ضرر كالذي وصفه لنسا عن نفسه كانب الرسالة التي أشرنا إليها ، ونصيحتي إلى كل مسلم أن يأخذ إيمان واعتقاده من نصوص كتاب الله وسنة رسوله ، وما يتعلق من ذلك بالغيب يؤمن به على ما يليق بكال الله عز وجل و يمره كما ورد : لاينتم منه ، ولا يزيد فيه ، متبعا طريقة القرآن في الاستدلال على الخالق ببدآئع خلقه ،

والذي ضربت به الأمثال آنفا من بدآئع خلق الله ينطوى على حق هو من الله ، ويدل على عظمة الله وجلال كاله . فهذا الحق الثابت إذا اعتاد العقل السلم الاعتباد عليه في تكوين العقيدة كان قلعة حصينة من قلاع الإيمان الإسلامي . وأنا ما تفكرت مرة في مكانة المخلوق من الحالق إلا سارع فكرى إلى « الحياة ، وأنها من أهم ما تدل به المخاوقات على خالفها . وسارع كذلك إلى ما نسميه « الجاذبية » وأنها الدايل العلني الصارخ بقدرة الله على إطلاق هذه الإجرام الساوية الهائة تسبح في الفضاء غير محمولة على شيء وهي تجرى في نظام دقيق رهيب : « فالق الإصباح وجعل الليل سكناً والشمس والقمر حسبانا » ، « والشمس والقمر والنجوم مسخرات بأمره » . « هو الذي جعل الشمس ضياء والقمر نوراً وقدره منازل » ، وسخر الشمس والقمر كل يجرى لأجل مسمى » ، « لا الشمس ينبغي لها أن تدرك القمر ، ولا اللمل سابق النهار » .

وأسماء الله وصفاته نؤمن بها كما وردت من غير تحمريف ولا تعطيل ، ولا تكييف ولا تمثيل . وهذه الأسماء والصفات تدل على معانى يجب على المسلم أن يتعبد بالإيمان بها ،

وبالعبودية لله من ناحية المعنى الذى يدور عليه كل اسم من أسمائه عز وجل ، وكل صفة من صفاته.

فالواحد منا ينبغى له أن يتأثر بصفات الله العليا فيجعل من عبادته لله المتصف بها احترامها والتعامل بها مع الناس ، فإذا تصور اسم « الرحمن » و « الرحيم » كان من عبادته لله الرحمن الرحيم طلب رحمته بالقيام لخلقه بما يستطيعه من رحمة للإنسان ورفق بالحيوان .

وإذا تصور اسم , الحسكم ، كان من عبادته لله الحسكم أن يتدبر حكمته الإلهية في مخلوقاته ويحاول الوصول إلى علم ما يمكن علمه منها . ولو تحرى المثقفون والمشتغلون بالعلوم الطبيعية والسكياوية الوقوف على سرائر حكمة الله في الأشياء ، واعتبروا ذلك من ألوان عبادة الله الحسكم ، لسبقوا الأمم إلى إدراك مصادر القوى وكنوز الخير بما يبلغون به و تبلغ به أمتهم سعادتي الدنيا والآخرة .

وإذا تصور الواحد منا اسم و الحيى المسأخوذ من قول رسول الله صلوات الله عليه « إن الله حي يستحى من عبده إذا مد يده إليه أن يردهما صفرا ، كان من عبادته لله الحيى أن يتطبع ما أمكنه بهذا الحلق العظيم ، فإن الحياء من الإيمان ، والتعامل بين الناس بالحياء من أعلى مراتب الاخلاق الإنسانية .

وإذا تصور اسم والحليم ، كان من عبادته لله الحليم أن يمرن نفسه على الحلم وسعة الصدر وعلى التعامل مع الناس بهذا الحلق الكريم ، حتى يتأثر به كل من يتأسى به من ولده وأهله وزملائه ومواطنيه ، فقسرى عدوى ذلك فى الامة ، ويكون للحلم أثره فى سعادة المجتمع .

وإذا تصور اسم « الصبور » كان من عبادته لله المتصف بهذه الصفة العليا احترامها ، والتعامل بها ، وتوطين النفس عليها . وقد نص كتاب الله على أن التواصى بالصبر عديل التواصى بالحق ، وذلك من بواعث النهوض بالمستوى الاجتماعي إلى المرانب العلميا .

وإذا أحصى المسلم أسماء الله الحسنى وصفاته العليا على هذا الوجه ، وأصبح ذلك خلقاً فيه ، وديدنا له ، وسنة يتبعها في معاملته للناس ، صحت فينا البشارة السكريمة : « إن لله تسعة وتسعين اسماً من أحصاها دخل الجنة » . وما أوسع أبواب الجنة لمن يعرف الطريق إليها ، وهذا النوع من المعرفة من أعلى أنواع المعارف التي يجمل بالمسلم الحسكيم أن يتحلى بها ، وأن ينتهز كل فرصة لتعميم العلم بها بين الجماهير ، وإن لذلك ما بعده إذا شاء الله . . .

محب الدين الخطيب

414

## نِعَاجُوالِقُولَيْنِيُّا - ١٤ -

خير مايوصف به الحديث أنه صدق ، وعدل وكلام الله فى الأوج الرفيم مر ذلك .

(١) وتمت كلة ربك: صدقا. وعدلا، لامبدل لـكلماته، وهو السميـع العليم.

(ب) وأن تطع أكثر من في الأرض يضلوك عن سبيل الله .

(ج) إن يتبعون إلا الظن وإرب هم إلا يخـرصون .

إذا وضح الكال فى شىء فهو جدير بالقبول ، وشأنه الإجلال ، والانتقاع به فى كل ما يتعرض له ، فإذا كان الشىء على كاله ، ولم يصادفه ما هو جدير به من حسن التقدير ، فالعيب عيبنا ، والنقص فى مداركنا ، ولا يضير ذلك الشىء الكامل أن نصدف عنه ، فإن الحق ناهض بطبيعته ، والباطل زهوق لخسته .

ومثل هذا واضع في القرآن السكريم ، وموقف الناس منه .

فقد جاء القرآن في روعته ، وقوته فوق متناول البشر جميعاً .. ومع هذا لتي من المعارضة ، وعنف الخصومة كل ما استطاعه خصومه النافرون منه ، والمنفرون عنه .

وظلت قوة القرآن بسلطانه الروحى تشق طريقها فى بيئات معادية له ، وتركز دعوته على أنقاض المناو ثين له ، وهم كثيرون فى كل زمن ـ وما أكثر الناس ولو حرصت بمؤمنين ـ وفى صدر الآية الأولى أربع كلمات تكفى للإقناع بأن القرآن بلغ المبلغ الأعلى من القداسة .

وكان جديراً بالناس أن يجنحوا إليه ، لولا أن العقول فى لوثة من التقاليد الباطلة ، جاءت الآية الثانية للتنصيص على أن زهادة الزاهدين فى القرآن ايست لعيب فيه ، بل لإسفافهم فى الاختيار ، وقصورهم عن التمييز ، وسيرهم وراء الظنون ، والشبه التى تسد منافذ الصواب أمام المدارك والمواهب . فني الآية الأولى يقول تعالى: (١ – وتمت كلمة ربك - ٢ – صدقا - ٣ – وعدلا - ٤ – لامبدل لكلماته) وكلمة ربك : هي القرآن ، ويقرؤها البعض - كلمات ربك نه فقد وصفت بالتمام ، وأضيفت إلى لفظ الرب ، وفي هذا مقطع الشكوك ، ومثار الإيمان لمن أنصف نفسه .

وحيث كان التمام في كلمات الله فهي وافية بكل غرض ، وسامية عن كل باطل ونقص ، وحيث كان التمام في كلمات الله فهي وافية بكل غرض ، وسامية عن كل باطل ونقص ، وكيفيلة بكل خير ، وهي أرقى من أن تعلق بهما الشبه التي يحاولها المتنكرون للقرآن .

شر يأتي وصف ثان وثالث بأنها صدق وعدل.

وذلك إفصاح بما تضمنه الوصف بالتمام ، وإعلام لنا بأن قداسة القرآن ليست في مجرد نسبته إلى الله ، فإن الخصوم لايعترفون بذلك .

بل قداسته ذاتية كذلك ، لما وضح فيه من صدق وعدل ، فكله حق ، وتشريعه رفق ، وهو في جملته و تفصيله ، رحمة بالناس ، وتبسير عليهم ، وتوجيه لهم ، يذلل ماتعقد و يبصرهم بما خنى ، ويرافقهم طول الحياة ، وفي السراء ، وفي الضراء - لا يأتيه الباطل من بين يديه ، ولا من خلفه - لأنه - تنزيل من حكيم حميد - وهذه صفات يعبدها المخالفون ، فقد يما عاندوا ، وأسرفوا في التحدي ، وحاولوا ما استطاعوا أن يخدشوا كاله ولم يظفروا عججة ناهضة ، ولا معذرة متمبولة .

فالقرآن موصوف بصفات مستترة فى نفوسهم ، وإن لم تكن على أاستهم . ثم جاء الوصف الرابع ـ لامبدل لكلماته ـ ايسجل عليهم العجز عن مقاومته ، وليقرر أنه غير قابل التبديل أو التحريف . كما ابتليت بذلك كتب سابقة مع ماكان لها من قداسة .

ولكن هذا هو الكتاب الأخير ، وهو منهج الناس في حياتهم ، حتى يتجاوزوها إلى الحياة الآخرة . فحرامه وحلاله وكل مافيه من وعد ووعيد غير قابل للتبديل .

وكيف وقد استقر على تمامه في الكمال ؟؟ .

وغير خاف أن خصوم القرآن يتسوا من العبث به ، ويتسوا من المساس بنصوصه ومعانيه وإذا كانت شبه المارقين ، وتخلفات الغافلين باقية ، وواقعة ، وسارية في أوساط عدة فليس ذلك كما قلنا عيباً في القرآن ، بل هذا تحقيق لخبر القرآن نفسه في الآبة الثانية .

(ب) وإن تطع أكثر من في الأرض يضلوك عن سبيل الله .

فالناس فى عماية عن أخبار الغيب، وفى عماية عن أخبار عالم الشهادة، وهم يسمعون وينسون، ويشاهدون ويتعامون، وهم عند النوازل يفيقون ويتذكرون، شر يعودون إلى ما ألفوا، ويأخذون فما تعودوا.

والذكرى لا تنفع الجميع ، وإنما تنذع المؤمنين المستجيبين للدعوة .

وكان خصوم الفرآن يطمعون أحيانا فى مطاوعة النبى لهم ، والسير فى مزاعمهم ويجهلون أن الله عاصمه من باطلهم .

ولذلك جاءت الآية الثانية كما جاءت آيات أخرى تنبه إلى رعاية الله لنبيه من كيدهم، وتنبه إلى أن أكثر الناس في ضلالة وجهالة ـ وإن كثيراً من الناس عن آياتنا لغافلون ـ وانظر تجد أن المؤمنين في الدنيا قلة بجانب كثرة غير مؤمنة ، ولكنها قلة راشدة ناجحة. و تلك كثرة خاطئة خاسرة .

وهذا شأننا فى كل محيط ننزل به ، وكل فئة نقلب النظر فيها ، وكأن الله تعالى يسوق إلينا هذه المقابلات بين فريق هداهم ، وفريق أضامهم لنحمده على ما تفضل به من الإيمان ، ولنطمئن إلى أن كتابه محفوظ وإن تألبت عليه الأمم المعادية له .

وكفانا ثقة فى وعده أنه القادر على كل شىء ، وسيظل الكتاب العزيز خفاق الراية . وارف الظلال فى حراسة الله الذى أنزله ، وقال : « إنا نحن نزلنا الذكر ، وإنا له لحافظون ، وقال : « لا مبدل لـكلماته ، وهو السميع العلم » .

و بعد: فقد يمر بالخاطر أن النساس فى شغل شاغل عن متابعة دينهم ، وأن بعضهم أو أكثرهم لايرون للتدين أثراً فى أعمال الدنيا ، ولا يدركون حكمة للحض على الاتصال بالدين والاهتداء بتوجيهاته .

وهذه خواطر قوية ، تساور أصحاب القلوب الحيـة ، فهم يأسفون لانحراف الكثرة من الناس عن حوزة الدين ، واشتغالهم بالتنافس في المجال المـادى .

وكان النبي ـ صلو ات الله عليه وسلامه ـ أشد الناس حدباً على أمته ، وحرصا على هدايتها ، حتى كان شغفه باجتذابها إلى الطاعة ينال من نفسه ، و مذهب براحته .

فكان ينزل عليه القرآن ليخفف عنه وطأة الأسف ، ويصرف عنه مشغلة الهم الذى يساوره ويقول له : . إنك لا تهدى من أحببت \_ إنما أنت منذر \_ إن عليك إلا البلاغ \_ فذكر إنما أنت مذكر ، لست عليهم بمسيطر » .

ومن هذا يتضح أن الله تعالى بين للناس على لسان رسوله ما بين حتى لم يدع لهم معذرة يلتمسونها لانفسهم ، ولاحجة يتشبثون بها عن مخالفتهم .

وتركهم لعقولهم، واختيارهم، ثم هو محاسبهم بعدد ذلك على مثقال الدرة من الحير والشر، ولمسكن الناس ظلوا في دنياهم مدنوعين إلى اجتلاب ما يجتلبونه من كسب وادخار للحياة الدنيا، وفقدوا إحساسهم بحاجة الروح والقلب إلى التهذيب والتربية والاستعداد للحياة الآخرة، وهم في هذا الاتجاه الملتوى عن الرشد يتعلقون بظنون واهية والظن لا يغنى من الحق شيئا.

فهنهم من يسير في تقديره للدين وراء حدس وتخمين ، ويحسبون أن الله غير معذبهم لانهم على حق فيما ركنوا إليه كما ركن إليه آباؤهم من قبل ، وهؤلاء هم الكافرون الأولون .

ومن الناس من يعتقد أن الله غفور وحم ، وأنه ما دام كذلك فسوف لا يحاسب ولا يعذب. ومنهم من يسرف ويعصى ثم يأمل أنه سيتوب فيا بعد ، وينجو من الحساب بسبب توبته ، وكأنه وائق أنه يعيش ، وأن التوبة في متناوله في أي وقت ، وأن الموت لن يباغته يوما ، وتلك كلها ظنون باطلة ، وتقديرات وهمية ، وآمال ذاهبة أدراج الرياح . وهناك حق لا ينبغي العدول عنه ، وهو أن يستجيبوا ، ويعملوا ويحتاطوا وأن يقدروا ما يخشونه من موت مفاجي ، وحساب عسير ، ولكنهم لم يفعلوا ، ومن أجل ذلك سجل الله علمهم هذه الغفلة بقوله في شأن الجميع .

« إن يتبعون إلا الظن وإنهم إلا يخرصون » ·

فهذا تشنيع على المتعلقين بالظنون والمبالغين في الخرص، وهو التخمين والتغرير بالنفس وإهمال مافي الآيات من العظات .

والله نرجو أن يهبنا رشدا ، وتوفيقا ، وأن يجنبنا الظن الخاطئ -

عبد اللطيف السبكى عضو جماعة كبار العلماء ومدير التفتيش بالازهر ~ 1 V

## اليناني

#### العين حق

من اللطائف النبوية \_ المقياس الرشيد في عالم الغيب \_ رواية الثقات شافيـــة \_ الطب مادى وروحى \_ أثر العين الحاسدة \_ الرقية المشروعة .

عن أبى هريرة رضى الله عنه ، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: العينُ حقَّ . و نَهْمَى عن الوشم .

وعن ابن عباس رضى الله عنها ، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : العينُ حقُّ ، ولو كان شيء سا بَقَ القَدَر سَبَـقَـــُنه العينُ ، وإذا أستُغْسَانُتُم فاغسِلوا . « رواه مسلم » [١]

اتفق الشيخان على الشطر الأول من الحديثين ؛ وانفرد الإمام أبو عبد الله البخارى بما ضم إليه من النهى عن الوشم ، وإن كانا متفقين على حديث لعن الواشمة والمستوشمة . وحسبك ما فى اللعن من الوعيد وبليغ النهى ! وانفرد الإمام أبو الحسين مسلم بمساضم إليه من توكيد الإصابة بالعين ، ومن بعض علاجها المادى . وفى رواية للإمام أحمد : العين حق ، من توكيد الإصابة بالعين ، ومن بعض علاجها المادى . العين حق ، تدخل الجمل القدر والرجل القبر ! ويحضرها الشيطان وحسد ابن آدم . ولا بي نميم : العين حق ، تدخل الجمل القدر والرجل القبر ! وجلى أن الرسول صلوات الله وسلامه عليه تحدث بهذا الشطر فى مناسبات شتى ، بين فيها

<sup>(</sup>۱) فى كتاب السلام « باب الطب و المرضى و الرقى » وذكره صاحب ، زاد المسلم فيما اتفق عليه البخارى و مسلم » فى حرف العين ، تسايحاً ؛ فإنما اتفقا على الشطر الأول كما رأيت وأما الحديث الأول فرواه البخارى فى « باب العين حق » من كتاب الطب ، وفى « باب الوشمة » من كتاب اللباس .

كلها أن الإصابة بالعين حق لا شك فيه . ويعلم المؤمنون بالرسول وما أنزل إليه من ربه أنه ، ما أصاب من مصيبة إلا يإذن الله ومن يؤمن بالله يهد قلبه والله بكل شيء عليم » .

ثم نهى فى بعض المناسبات عن الوشم . وهو غرز إبرة أو نحوها فى الجلد حتى بسيل الدم ! ثم يذر عليه كحل أو نحوه ليخضر ، وهو تغيير لخلق الله وفطرته ، ومن هنا لعن الله فاعله والداعى إليه ! ففى كل من الإبرة والعين وخز من الشيطان يغضب الرحمن عز وجل ، وإن كان أحدهما وخزا حسياً والآخر وخزا مادياً ! ذلك إلى أن من البواعث على الوشم دفع العين أو اتقاء ضررها بما لم يعتمد على عقل ولا نقل ، ف كان من اللطائف النبوية النهى عن الدواء الذي لم يأذن به الله ، إلى الدواء الذي أذن به . . .

وفى بعض المناسبات قرن النبي صلى الله عليه وسلم إصابة العين بالقدر وإن كانت منه بلا ريب ، توكيداً انفاذ سهمها ، وشدة تأثيرها فيمن تصيب بإذن القائم على كل نفس بما كسبت ، وكأنه يقول صلوات الله عليه لو صح أن يغالب القدر شيء ويسابقه في إفناء شيء أو الإضرار به قبل أجله المضروب له ، لسبقت العين ، فهو توكيد بليغ من طريق الفرض ومثله في كلام البلغاء والمربين ذائع شائع لا نطيل القول به . . .

وفى هذا التوكيد النبوى الذى يكاد يبلغ مبلغ التواتر فى إصابة العين، تنبيه على دقة الأمر وعلى أنه من عالم الروح والغيب، الذى يشق على كثير من الناس تصديقه، ولاسيما الذين يقفون عند ظواهر الأمور، ولا يؤمنون إلا بما يتمع فى دائرة الحس والهوى.

لا جرم أن الأباطيل والحرافات ، سممت كثيرا من الأفكار والأخبار ، وسيطرت على كثير من الجهال وأنصاف المتعلمين ، وشككت غير قليل من الباحثين الحائرين ، ولكن الحس والهوى ماكانا و ان يكونا أبدا مقياسا للتصديق أو التكذيب ، فالهوى يعمى ويصم إلا هوى تابعا لما جاء به المعصوم صلى الله عليه وسلم ، والحس مقياس أبتر أعوج ، تكرر خطؤه و نقصه وقصره في المحسات ، فضلا عن المغيبات ، بشهادة الذين لا يؤمنون بالغيب...

والمقياس الرشيد في عالم الغيب والشهادة ، هو التصديق بكل ما صدقه الله ورسوله ، والتكذيب بكل ما كذبه الله ورسوله ، والسكوت عما سكت عنه الله ورسوله وجاز عقلا وشرعا أن يكون وألا يكون . وقد قال العلماء إن كل شيء ليس محالا في نفسه ، ولا يؤدى إلى

السئة السنة

قلب حقيقة ولا إفساد دليل فهو بما يجيزه العقل ، فإذا أخبر به المعصوم كان إنكاره مكابرة، وصحة الحبر برواية الثقات كانية وإن لم تكن متواترة . . . وإلا جحدنا كثيرا من أخبار الصادق المصدوق بعد ما ظهر الدليل ووضح السبيل .

83 - 1'1 - **8**3

وأما قوله صلوات الله وسلامه عليه: «وإذا استغساتم فاغسلوا » فهو بيان الطب المادى من إصابة العين ، يأمر العائن أن يغتسل إذا طلب منه الغسل ، وغيه إشارة إلى أن الاغتسال كان معروفا عندهم ، فأمرهم ألا يمتنعوا منه إذا أريد منهم ، وأدنى مافيه الطمأنينة فم ورفع الوهم عنهم ، وظاهر أن هذا الاغتسال رخصة فينبغى الاقتصار على ماجاء فيها دون التوسع فيما ابتدع المبتدعون وتزيدوا وكذبوا على الله ورسوله ! ونفروا كثيرا من ذوى الفطرة الريئة من الاحاديث الصحيحة إنها

وقد روى أبو داود عن عائشة رضى الله عنها قالت : كان يؤمر العائن فيتوضأ ثم يغتسل منه المعين . وفي هذا الاغتسال كا قال العلماء حمناسبة لا تأباها العقول السليمة ، فهذا ترياق سم الحية يؤخذ من لحمها ، وهذا علاج النفس الغضبية ، توضع اليد على بدن الغضبان فيسكن فكأن أثر العين الحاسدة كشعلة من نار وقعت على جسد المحسود ، فني اغتساله إطفاء لتلك الشعلة . .

\$ \$ \$

وأعظم من هذا الطب المادى وأنسب ، ذلك الطب الروحى النبوى ، بالرقى والمعوذات التى جاءت عن الله ورسوله ، وقاية وعلاجاً ، ومنهما ما رواه البخارى عن ابن عباس رضى الله عنهما قال : كان النبي صلى الله عليه وسلم يعوذ الحسن والحسين ويةول إن أبا كما كان يعوذ بها إسماعيل وإسحاق : أعوذ بكلمات الله التامة ، من كل شيطان وهامة ، ومن كل عين لامة . والشيطان هنا شيطان الإنس والجن ، والهامة واحدة الهوام - بتشديد الميم - ذوات السموم والعين اللامة : النازلة التي تصيب بسوء ، من أعين الإنس والجن . وقد روى الشيخان عن عائشة رضى الله عنها قالت : أمرنى النبي صلى الله عليه وسلم أو أمر أن نسترقى من العين ، وثبت في صحيح مسلم أن جريل عليه السلام رقى النبي صلى الله عليه وسلم ، وأفاض علماء

السنة والاجتماع \_ وفى مقدمتهم ابن خـلدون \_ فى العين وإصابتها وتأثيرها بإذن الله تعـالى وعلاجها بالرقية المشروعة : (١) .

وأكبر العلم أن أجمع العلماء بيانا فى ذلك كله صاحب « زاد المعاد » فى الطب النبوى . كنى وشنى ولم يدع زيادة لمستزيد ولا قولا لقائل ، و انهد هممت أن ألحص هنا بيانه ، ولكنى آثرت الإشارة على العبارة ، والقصد على الإطالة : فليسعنا فى العين والرقية منها ما وسع الراسخين فى العلم ، ولنغض الطرف عن الزائغين والمجادلين فى الحق بعد ما تبين .

و والله يقول الحق وهو عهدى السبيل ، ؟

#### طه محمد الساكت

#### من التوجيه المحمدي

« إن الحلال بين وإن الحرام بين، وبينهما مشتبهات لا يعلمن كثير من الناس، فمن انقى الشبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه، ومن وقع فى الشبهات وقع فى الحرام: كالراعى يرعى حول الحمى يوشك أن يقع فيه.

- « ألا وإن لـكل ملك حمى ، ألا وإن حمى الله محارمه » .
- « ألا وإن فى الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسدكله ، وإذا فسدت فسد الجسدكله . ألا وهى القلب ، .

هذا الحديث النبوى من جوامع الكلم المحمدية الكبرى ، ومن الآحاديث التى تدور عليها قواعد الإسلام ، فالمسلم الموفق لا يفوته حفظ هــــذا الحديث ، واتخاذه إماما فى جميع تصرفاته .

<sup>(</sup>۱) فی م ۱۱ ج ۹ شرح الشیـخ الجزیری رحمه الله حدیث أبی سعید رضی الله عنه ، فی الرقیة . . .

441

#### نقل كتاب

#### « أضواء على السنة المحمدية »

( ( )

ر من دأب هذا المؤلف فى كتابه أنه إذا استولت عليه فكرة ، أو غلب عليه هوى ، جعل البحث تابعاً لما يرى أو يهوى . وفى سبيل هذا يركب الصعب والدلول . ولاعليه فى هذا السبيل أن يحرف الكلمءن مواضعه ، ويحمل الألفاظ ما لم تتحمل ، وأن ينقل نقولا بتراء ، وأن يقع فى أعراض بعض العلماء والأثمة المتثبتين .

ومن دأبه أيضاً التبويل و المبالغة عند عرض فكرة أو رأى له ، وأنه يجعل الفرع أصلا والأصل فرعا ، وهذا هو ما صنعه عند ما عرض لبحث ، رواية الحديث ، فى ص ( ٤٥) وما بعدها ، فقد جعل رواية الأحاديث بالمعنى هو الأصل والقاعدة ، ومجيبها على اللفظ أمراً شاذاً نادراً ، بل وأنحى باللائمة والتجهيل للذين يحسبون « أن أحاديث الرسول التي يقرءونها فى الكتب أو يسمعونها بمن يتحدثون بها قد جاءت صحيحة المبنى محكمة التأليف ، وأن ألفاظها قد وصلت إلى الرواة مصونة كما نطق بها النبى بلا تحريف ولا تبديل ، وأن الصحابة ومن جاء بعده بمن حملوا عنهم إلى زمن التدوين قد نقلوا هذه الأحاديث بنصها كاسمعوها ، وأدوها على وجهها كما لقنوها ، فلم ينلها تغيير ولا اعتراها تبديل ، وأن الرواة كلاحاديث كانوا صنفا خاصاً فى جودة الحفظ وكمال الضبط وسلامة الذاكرة ، إلى أن قال « ولقد كان ـ ولا جرم ـ لهذا الفهم أثر بالغ فى أفكار شيوخ الدين ـ إلا من عصم ربك ـ فاعتقدوا أن هذه الأحاديث فى منزلة آيات الكتاب العزيز من وجوب التسليم بها ، وقرض فاعتقدوا أن هذه الأحاديث فى منزلة آيات الكتاب العزيز من وجوب التسليم بها ، وقرض أوشك فها ، عيث يأهم أو يرتد أو يفسق من خالفها ، ويستناب من أنكرها أوشك فها ، .

والقارئ لهذا الكلام ـ إذا لم يكن من أهل العلم والمعرفة بالحديث النبوى ـ يخيل إليه أن السنة لم يأت فيها حديث على محكم لفظه ، وأنها دخلها الكثير من التغيير والتحريف ، مع أن الأصل في الرواية أن تكون باللفظ المسموع من الرسول صلوات الله وسلامه عليه ، وأما الرواية بالمعنى فهى دخصة يترخص فيها بقدر الحاجة إليها إذا غاب، اللفظ عن الذهن

أو لم يتأكد منه ، وبما لاينبغي أن يخفي على باحث في الحديث النبوى أن يعلم أن بعض العلماء والرواة قد منعوا الرواية بالمعنى مطاقاً وألزموا أنفسهم وغيرهم بأداء اللفظ كاسمع ، وأن من أجاز من العلماء والرواة الرواية بالمعنى إنما أجازها بشروط فيها غاية التحوط والأمن من التزيد والتغيير والتبديل فقالوا: لاتجوز الرواية بالمعنى إلا لعالم عادف بالألفاظ ومقاصدها ، خبير بما يحيل معانيها ، بصير بمقدار التفاوت بينها . كاقالوا: إن هذا فيا يروى قبل أن يدون ، أما ما دون في الكتب فلا يجوز تغييره بمرادفه ولا التصرف في لفظه بحال من الاحوال (۱۰ . والعجيب أن المؤلف نقل نحوا من هذا عن كتاب «توجيه النظر» للعلامة الشيخ طاهر الجزائري ، ولا أدرى كيف ينقل شيئاً ولا يقتنع به ؟! وكيف غاب عن ذهن المؤلف أن التدوين بدأ بصفة عامة ورسمية في نهاية القرن الأول ، ولم يكد ينتهى عن ذهن المؤلف أن التدوين بدأ بصفة عامة ورسمية في نهاية القرن الأول ، ولم يكد ينتهى الصحابة والتابعين كانوا يدونون الأحادبث في القرن الأول ولا سيا بعد وفاة النبي طلى الله عليه وسلم (۱۱ ؟ فكيف تنفق هذه الحقائق وما رمى به من أحكام جائرة ظالمة ؟ وهل على أحد من حرج بعد هذا لو وصم هذا المؤلف بخبث الطوية وسوء القصد ومحاولة وهل على أحد من حرج بعد هذا لو وصم هذا المؤلف بخبث الطوية وسوء القصد ومحاولة وهل على أحد من أصول التشريع ؟ ؟.

وماذا يبتغى أعداء الإسلام أكثر مما يقوم به أبو ريه وأمثاله من تقويض إحدى دعامتى الدين بهذه المحاولات الفاشلة الهازلة؟ وليعلم أبو ريه أن شيوخ الدين ـ أعزهم الله حينها يعرفون للسنة مكانتها من الدين ، ويحلونها من أنفسهم المحل اللائق بها ، ويرون التزامها علما وعملا وسلوكا ، ويذبون عن ساحتها كل دعى زنيم ، ويفستون أو يؤتمون من يرد ما ثبت من السنة ، ويحاول جاهدا إبطالها والكيد لها أو الاستهزاء والاستخفاف بها ، لا يستحقون منه كل هذا الغمز واللمز ، لأنهم يصدرون في هذا عن دين قويم ورأى مستنير وعلم أصيل .

النفسية والنفسية التي اتصف بها الرواة من الصحابة ومن بعدهم من التابعين و تابعيهم . . . من أهل القرون الفاضلة بشهادة المعصوم صلى الله عليه وسلم وشهادة الواقع التاريخي ، فهم ذوو الدين الفاضلة بشهادة المعصوم صلى الله عليه وسلم وشهادة الواقع التاريخي ، فهم ذوو الدين الفاضلة بشهادة المعصوم صلى الله عليه وسلم وشهادة المواقع التاريخي ، فهم ذوو الدين الفاضلة بشهادة المعصوم صلى الله عليه وسلم وشهادة المواقع التاريخي ، فهم ذوو الدين الفاضلة بشهادة المعصوم صلى الله عليه وسلم وشهادة المواقع التاريخي ، فهم ذو و الدين القديم المعصوم صلى الله عليه وسلم وشهادة المواقع التاريخي ، فهم ذو و الدين الفاضلة بشهادة المعصوم صلى الله عليه وسلم وشهادة المواقع التاريخي ، فهم ذو و الدين الفاضلة بشهادة المعصوم صلى الله عليه وسلم وشهادة المواقع التاريخي ، فهم ذو و الدين الفاضلة بشهادة المواقع الم

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن الصلاح بشرحها ص ١١٠ ط الهام .

<sup>(</sup>۲) مفتاح السنة ص ۱۸.

#### نقد كتاب أضواء على السنة المحمادية

المكامل والحنلق العالى والتقوى والمروءة ، وهم يعلمون حق العلم أنهم يروون نصا يعتبر مرجعا في الدين وأصلا من أصوله ، وأن أى تزيد فيه أو تحريف وتبديل يرودى بهم إلى أن يتبوءوا متماعدهم في النرار ، وهم إلى ذلك ذوو حوافظ قوية وأذهان سيالة ووجدان حي وقارب عاقلة واعية ، وإنكار هذه الخصائص أو بعضها إنكار للحق الثابت والواقع الملوس .

٣ ـ حينها نقل من أدلة المنهوزين للرواية بالمعنى حديث عبد الله بن سليمان الليثى قال: فلت يارسول الله إنى أسمع منك الحديث لا أستطيع أن أؤديه كما أسمعه منك يزيد حرفا أو ينقص حرفا ، فقال : , إذا لم تجلوا حراما ولم تحرموا حلالا وأصبتم المعنى فلا بأس ، فذكر هذا للحسن فقال : لو لا هذا ما حدثنا . قال فى الهامش ص ( ٥٧ ) : هذا الحديث يناقص و لا ريب حديث ، نضر الله امرءاً سمع مقالتى فوعاها ، . ولكن لابد لكل فئة من أن تؤيد رأيها بحديث ، يريد الطون فيه بالوضع والاختلاق ، وإنى أقول له : إن هذا الحديث رواه ابن منده فى معرفة الصحابة ، والطبرانى فى المعجم الكبير ، والخطيب فى كتبه وغيرهم ، و نقله أثمة الحديث وأطباؤه فى كتبهم ولم يحكم عليه أحد منهم بالوضع ، وكنت أحب من المؤلف لو أراد البحث النزية المستقيم أن ينقده نداً صحيحاً من جهة سنده أو متنه ، ويبين موضع الدخل فيه ، والكنه لم يفعل . أما ماتخيله من مناقضة بين الحديثين فغير صحيح ، عديث « نضر الله امرءاً ... ، للترغيب فى المحافظة على اللفظ المسموع والحث عليه ، وليس من شك فى أن المجوزين للرواية بالمعنى يرون أن الافضل والاحسن رواية الحديث بلفظه . من شك فى أن المجوزين للرواية بالمعنى يرون أن الافضل والاحسن رواية الحديث بلفظه . وأما الحديث الثانى فهو لبيان جواز الرواية بالمعنى بشروطها . ثم ألا يقال لمن روى كلاما عمناه مع التحوط البالغ أنه أداه كما سمعه ؟ بلى .

٤ — ولكي يدلل المؤلف على ماجازف به من آراء فائلة ذكر أمثلة للرواية بالمعنى ، فعرض لما ورد فى صيغ التشهد من أحاديث ، ولما ورد فى حديث الإسلام والإيمان ، وحديث زوجتكها بما معك من القرآن ، وحديث الصلاة فى بنى قريظة ، وقد استغرق ذلك من كتابه من ص ٥٠٠ - ٤٧ والغرض الذي قصده من وراء هذا أن يخلص إلى ضرر الرواية بالمعنى من الناحية الدينية وقد شاء الحق سبحانه أن يسقطه بسبب ماعرض له سقطات لا لعي له منها ، وقد أسفرت عن ضحولة المؤلف فى البحث ومبلغ عله بالحديث ، وسأبين وجه الحق فما عرض له مع الإيجاز .

444

(۱) عرض المؤلف لما روى فى التثهد فى الصلاة من صيغ ، فذكر تشهد ابن مسعود وابن عباس وعمر وغيرهم ، ثم قال : هذه تشهدات ثمانية وردت عن الصحابة ، وقد اختلفت ألفاظها ، ولو أنهاكانت من الأحاديث القولية التي رويت بالمعنى لقلنا على ، ولكنها من الأعمال المتواترة التي كان يؤديها كل صحابي مرات كثيرة كل يوم . . .

ولكى ترى الفرق بين العلماء والأدعياء أذكر لك ما روى عن الإمام الشافعى ، وقد سئل عن اختياره تشهد ابن عباس قال : « لما رأيته واسعاً وسمعته عن ابن عباس صحيحاً كان عندى أجمع وأكثر لفظاً من غيره ، وأخذت به غير معنف لمن يأخذ بغيره بما صح » . ولو سلمنا \_ جدلا \_ أن هذه الروايات فى قصة واحدة فالحلاف بينها هين يسير لا يستأهل كل هذا التهويل ، فلشهد ابن مسعود بلفظ : « التحيات لله والصلوات والطيبات السلام عليك

<sup>(</sup>١) المغنى والشرح السكبير . ج ١ ص ٧٩ ه .

<sup>(</sup>۲) لَـكَى تَقَفَ عَلَى هَذَا ارْجِعَ إِلَى فَتَحَ البارَى جَ ٢ ص ٢٥١ ـ ٢٥٣ ، والمغنى والشرَّح الـكبير الموضع السابق .

أيها الذي الح ، وتشهد ابن عباس بلفظ : « التحيات المباركات الصلوات الطيبات لله ، و باقيه كنشهد ابن مسعود ، و اشهد عمر بلفظ : « التحيات لله ، الزاكيات لله ، الصلوات لله ، الطيبات لله « وسائره كتشهد ابن مسعود ، و بقية صيغ التشهد الواردة لا تخرج عن هذه الصيغ بزيادة كلمة من صدر التشهد أو نقصان أخرى ، وذكر لفظ « لله ، عقب كل كلمة منها ، أو في أولاها أو أخراها ، وكل ذلك أمر جائز وله وجه في العربية ، وأما زيادة البسملة قبل التشهد ، فلم تصح كما قال الحافظ في الفتح ، فعلام كل هذه الضجة المفتعلة التي لا يقصد من ورائها إلا التشويش على السنة والأحاديث ، ثم من قال أيها المؤلف البحاثة : إن التشهد من قبيل الأفعال المتواترة وليس من قبيل الأقوال ؟ ! إن الطالب المبتدى " يعلم أن الصلاة أقوال وأفعال والتشهد من الأقوال لا محالة .

(ب) أما ما عرض له من حديث (كذا)[١] الإسلام والإيمان. وزعه أن الروايات التي ذكرها في قصة واحدة فما يقضى منه العجب، ومن ذا الذي يجهل أن حديث جبريل المشهور هو غير حديث طلحة بن عبيد الله في قصة الرجل الذي جاء من أهل نجد ثائر الرأس يسأل عن شرائع الإسلام؟ بل من ذا الذي يشك في أن حديث جبريل غير حديث أبي أبوب الأنصاري في قصة الرجل الذي جاء إلى الذي فقال: دلني على عمل يدنيني من الجنة و يباعدني من المنار؟ وحديث أبي هريرة الذي فيه: أن أعرابياً جاء إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله دلني على عمل إذا عملته دخلت الجنة ـ الحديث؟ نعم قد قبل إن حديث أبي أبوب وحديث أبي هريرة في قصة واحدة، وقبل إنهما قصتان، وهو الذي مال إليه الحافظ في الفتح [٢].

ولعل منشأ الشبهة عند، أنه وجد الإمام مسلما ذكرها فى صحيحه فى مكان واحد فظن أنها فى قصة واحدة ، أو لعل منشأ الشبهة عنده سوء فهمه لعبارة الإمام النووى التى ساقها فى صهر من كتابه ، والإمام النووى أجل من أن يظن أن حديث جبريل وحديث الرجل الثائر الرأس وحديث أبى أبى هريرة كلها فى قصة واحدة ، ولو أن المؤلف رجع إلى كتاب

<sup>[</sup> ١ ] هكذا سمى المؤلف الأحاديث حديثاً بناء على زعمه أنها روايات فى قصة واحدة والحق خلاف ذلك.

<sup>[</sup>۲] فتح الباري ج ٣ ص ٢٠٤.

د فتح البارى ، لعمدة المحققين فى هذا الفر. وأمير المحدثين الحافظ ابن حجر لوقف على مفصل الحق ، ولما وقع فى هذا الحلط الشنيع .

(ح) في ص ( ٦٨ ) استشهد على ضرر الرواية بالمعنى في الدين محديث المرأة التي جاءت إلى النبي صلى الله عليه وسلم وأرادت أن تهب نفسها له فأعرض عنها النبي ، فتقدم رجل فقال: يا رسول الله أنكحنيها ـ ولم يكن معه من المهر غير بعض القرآن ـ فقال النبي . أنكحتكها بما معك من القرآن » ، وفي رواية زوجتكها بما معك » ... وفي رواية ثالثة « زوجتكها على مامعك ..» وفي رواية رابعة , قد ملكتكها بما معك، وفي رواية خامسة « قدأملكتكها بما معك الح ، إلى أن قال : فهده اختلافات ثما نية فى لفظة واحدة . و لـكى يؤيد ما ريد نقل عن ابن دقيق العيد والعلائي نقلين و بترهما لحاجة في نفسه كما ستعلم عن كشب ، ومع إمكان احتمال أن تكون القصص والوقائع متعددة إلا أن الأظهر أنها في قصة و احدة ، وعليه فنحن لاننكر أن هذا الحديث وغيره ورد بألفاظ متغايرة إلا أنها لا تحيل المعنى ، فهي متقاربة ويفسر بعضها بعضاً ، فمثلا في الحــديت الذي ذكره نرى أن زوجتكما وأنكحتكها عدني وكذلك لافرق بين « بما معك» و « على مامعك» فمؤ دى العبار تين و احد ، وروانة أملسكتكها وملكتكها بمعنى أيضا وتمليك رقبة حرة غير معقول عقلا ولا شرعاً فلم يبق إلا أن يكون المراد تملك حقالاستمتاع ها وهو معنىالزواج، فهذه خمسرو آيات أيسبينها تضاد أو تناقض، و باقى الروايات الثمَّانية بعضها بلفظ « أنكحتكما على أن تقرئها و تعليها » و بعضها بلفظ . أمكناكها بما معك الخ، و بعضها بلفظ « خذها بما معك » وهكذا يتبين لك جليا أن الرو ايات الثمَّانية ليس بينها كبير نرق يسوغ للمؤلف أن يرمى السنة بمنكر من القول فيزعم أنها وصلتنا مغيرة مبدلة ١.

على أن طريقة العلماء المحقة بن في هذا الحديث وأمثاله هو الترجيح وبذل الجهد في التحرى والبحث عن حقيقة اللفظ الذي صدر من الرسول صلوات الله وسلامه عليه . ولعلماء الحديث وجها بذته ورا، قواعد النقد الظاهرة ما ملكة خاصة وحاسة دقيقة بهما ينفذون إلى معرفة اللفظ الذي هو أليق بالصدور عن الرسول ، وهذا هو ما فعله الأثمة تجاه الروايات في هذا ، قال ابن دقيق العيد : «هذه لفظة واحدة في قصة واحدة واختلف فيها مع اتحاد مخرج الحديث فالصواب في مثل هذا النظر إلى الترجيح ، وقد نقل عن الدارقطني أن الصواب من روى زوجتكها وأنهم أكثر وأحفظ ... » . ولما نقل المؤلف كلام ابن دقيق العيد وقف عند

« مخرج الحديث » و ترك الباقى . وغير خنى على القارئ الفطن السر فى تركه لعجز السكلام ؛ لأنه يهدم ما يريد أن يصل إليه ، وكذلك لما نقل كلام العلائى ترك من آخره قوله « ولسكن القلب إلى ترجيح رواية التزويج أميل ، لكونها رواية الأكثرين ؛ ولقرينة قول الرجل الخاطب زوجنيها يارسول الله » فلماذا تركت هذا أيها المؤلف الأمين ؟ ! ! وقال الحافظ ابن حجر « نعم الذى تحرر مما قدمته أن الذين رووا بلفظ التزويج أكثر عددا ممن رواه بغير لفط التزويج ولا سيها وفيهم من الحفاظ مثل مالك ، ورواية سفيان بن عيبنة « أنكحتكها » مساوية لروايتهم ومثلها رواية زائدة (١) .

وهكذا يتبين لنا أن لاضرر دينيا بسبب الرواية بالمعنى كما يريد أن يصوره المؤلف مادامت الألفاظ متوافقة أو متقاربة وما دام طريق الترجيح بين الروايات يؤدى بالمجتهد إلى الحق والصواب .

<sup>[</sup>۱] فتح ارازی چ ۱ س ۱۷۶.

فها نحن نرى أن الحافظ ابن حجر ردد الوهم فى رواية البخارى بين أن يكون من أحد الرواة أو من البخارى نفسه مع ترجيح الاحتمال ، فجاء المؤلف فنقل من كلام الحافظ الاحتمال الثانى متمتضبا عما قبله وعما بعده ، وترك من كلام الحافظ ما قاله العلماء فى التوفيق بين الزوايتين ، ولا يخفي على القارئ الفطن ما يريده المؤلف من هذا الاقتضاب المخل والذى بين الزوايتين ، ولا يخفي على القارئ الفطن ما يريده المؤلف من هذا الاقتضاب المخل والذى يبغى من ورائه إظهار أئمة الحديث ـ ولاسيما أميرهم البخارى ـ بمظهر غير الضابطين المتثبة ين ولو سلمنا أن إحدى الروايتين من قبيل الوهم فهل يؤدى هذا إلى تغيير الحدكم المستفاد من الحديث ؟ اللهم لا .

و بعد أن سرد مازعم أنه يؤيده خلص إلى هذه النتيجة الخاطئة : فقال في ص٠٧: لما كانت أحاديثه صلى الله عليه وسلم قد جاء نقلها بالمعنى \_ كما بينا من قبل \_ و أنهم قد أناحو الرواتها أن ي يدوا فها ويختصروا منها ، وأن يقدموا ويؤخروا في ألفاطها ـ بله ما سوغوه من قيول الملحون منها ـ لماكان الأمر قد جرى على ذلك ، فقد نشأ من أثر ذلك كله ـ ولا جرم وبخاصة بسبب نقل الحديث بالمعنى ـ ضرر عظم » وبحسينا ما قدمت في ردهذا التجني على المحدثين . من ص ٧٥ - ٧٩ عرض للحن والخطأ في الحديث ، والتقدم والتأخير فيه ، والزيادة والنقص منه، ورواية بعضالحديث واختصاره بأسلوب تهكمي، وعاريقته في سرد الأقوال تظهر المحدثين بمظهر المتساهلين ، ثم ذكر عنوانا بالخط العريض فقال : « تساهلهم ـ أي المحدثين ـ فيما يروى في الفضائل وضرر ذلك ، وهو يوهم من لايعلم أن المحدثين جميعا على هذا ، مع أن كشيراً من الأئمة كالبخاري ومسلم و ابن خزيمة قد جردواكتهم للصحاح . الضعيفة في باب الفضائل إلا بشروط فصلها أهلالفن والتحقيق ، فإرسال القول على عواهنه ـ كما صنع المؤلف \_ ليس من الأمانة العلمية في عرض الآراء ، وهو إلى التدليس والتلبيس أقرب منه إلى التوضيح والتبيين . وبحسبك أيها القارئ الطالب للحقيقة أن تراجع هـذه المباحث التي استعرضها بغير أمانة في كتب أصول الحديث لترى إلى أي حد حاول المؤلف التشنيع والتشهير بالمحدثين ، وأقرب هذه الكتب وأحدثها كتاب « توجيه النظر » للعلامة الشيخ طاهر الجزائري .

« و بعد» : فلكى تزداد أيها الطالب للحقيقة علما بوصول السنن والأحاديث الثابتة من غير تحريف و لا تبديل و لا زيادة و لا نقصان أضع بين يديك هذه المقدمات و الحقائق المستخلصة نمها قدمنا .

- ١ ـــ أن الرواية بالمعنى قــد منعها الكثيرون من الصحابة والتابعين ومن جاء بعدهم
   منرواة الحديث والتزموا أداء الأحاديث بألفاظها .
- ٢ أن الرواية بالمعنى قد أجازها العلماء لمن كان عالما عارفا بالألفاظ والأساليب خبيرا عدلولاتها والفروق الدقيقة بينها .
- ت أن الذين أجازوها إنما أجازوها على أنها رخصة تنقدر بقدر الحاجة إليها ،
   لاعلى أنها أصل يتبع ويلتزم في الرواية .
- أن التدوين للأحاديث بدأ بصفة عامة ورسمية على رأس المائة الأولى و بلغ منتهاه في نهاية القرن الثالث وأن بعض الصحابة والتابعين كانوا يدونون الأحاديث في القرن الأول الهجرى ولا سما بعد وغاة النبي صلى الله عليه وسلم .
- ه ـــ أن الروايه بالمعنى إنما ترخص فيها من ترخص فى غير الكتب المدونة ، أما فيها فلا كما قدمنا .
- ت المتعبد بلفظها كالأذكار والأدعية
   وجوامع كلمه صلى الله عليه وسلم .
- ٧ أن الذين نقلوا الأحاديث من الصحابة ومن بعدهم من ثقات الرواة كان لهم من التغيير والتبديل والتساهل في الرواية ، وإنكار ذلك مكابرة .
- ٨ ـــ أن القواعد التي أخذ جامعو الأحاديث بها أنفسهم عند تدوينها هي أدق وأرقى ما وصل إليه علم النقد في تمييز المقبول من المردود من المرويات والحق من الباطل والخطأ من الصواب.

هذه المقدمات والحقائق تسلمنا إلى نقيجة صادقة وهي : أن الكثير من الأحايث النبوية وصلت إلينا بمحكم لفظها ، وأن بعض الأحاديث قد رويت بالمعنى مع التحرز البالخ من لتغيير المحل بالمعنى أن يكون قد دخل الأحاديث بسبب الرواية بالمهنى شيء يسير قد تنبه له العلماء وبينوه ، وصدق المبلغ عن رب العالمين حيث يقول « يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله ينفون عنه تحريف الغالمين وانتحال المبطلين و تأويل الجاهلين » م

محمد محمد أبو شهبة

الاستاذ المساعد بكلية أصول الدين

#### عين في سبيل الله

فى الحديث النبوى الصحيح ـ كما يذكر السيوطى فى الجامع الصغير ــ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : , حرمت النار على عين بكت من خشية الله ، وحرمت النار على عين سهرت فى سبيل الله ، أو عين فقتت فى سبيل الله » .

و المطالع لسيرة الرسول الأعظم محمد صلى الله عليه وسلم ينفحه عبير عاطر لسيرة صحابى فاضل ، من سادات الأوائل فى الإسلام ، الذين توزعت أ نباؤهم و تفرقت أخبارهم هنا وهناك فى مصادر التاريخ و مراجع السيرة ، و لكنهم ظلوا برغم هذا كواكب تضى و شموساً تنير ؛ وهذا الصحابي الجليل فقد عينه فى سبيل الله فرضى ذلك ، بل و فرح به و اغتبط له ، فكانت سيرته باهرة ، وكانت خاتمته زاهرة ، و لتى ربه عظيا كريماً مرضياً عنه .

ذلك هو أبو السائب عثمان بن مظعون بن حبيب بن وهب بن حذاغة الجمحى الصحابى رضى الله عنه . كان مرب السباقين إلى الإسلام . فشوى السيرة أنه وعبيدة بن الحارث وعبد الرحمن بن عوف وأبا عبيدة بن الجراح وأبا سلمة أتوا رسول الله فأسلموا في ساعة واحدة ، وكان ذلك في أول الإسلام ، قبل دخول الرسول دار الارقم بن أبى الارقم ، ولا يجب في سبق عثمان بن مظعون إلى الإسلام بهذه الصورة ، فقد كان من القلائل أسحاب القلوب النيرة والعقول المفكرة ، حتى قبل الإسلام ، فقد حرم الخرعلي نفسه في الجاهلية ، وقال قولته البليغة العميقة : « لا أشرب شيئاً يذهب عقلي ، ويضحك بى من هو أدنى مني ، و يحملني على أن أنكح كريمتى » ! .

أسلم عثمان مبكراً ، وتحمل مع إخوانه المسلين الأوائل ما تحملوا من مشقة وعذاب في سبيل الله ، وهاجر الهجرتين إلى الحبشة ، وكان أميراً للهاجرين إليها ، كما هاجر إلى المدبنة مع ابنه السائب ، ومع أخويه قدامة وعبد الله ابنى مظعون ، وآخى الرسول بينه وبين أبى الهيثم بن التيهان الأنصارى ، وشهد غزوة بدر .

وكان لعثمان مكانته فى التقوى والتجمل بمكارم الأخلاق ، ولقد روى أن الرسول صلوات الله عليه قال فيه : « إن عثمان بن مظعون لحيي ستير » . ويصفه الحافظ أبو نعيم الأصبهانى فى الحلية على طريقته فيقول : « المتقشف المحزون ، الممتحن فى عينه المطعون . ذو الهجر تين عثمان بن مظعون . كان إلى الاستجابة لله سابقا ، وبمعالى الأمور لاحقا ، وفى العبادة ناسكا ، وفى المحاربة فاتدكا ، لم ننقصه الدنيا ، ولم تحطه عن العليا ، تعجل إلى المحبوب ، فتسلى عن المكروب » .

وكان عثمان من أشد الناس اجتهاداً فى العبادة ، فهو يصوم النهار ، ويقوم الليل ، ويتجنب الشهوات ، ويعتزل النساء ، ولا يبالى ماذا يلبس أو ماذا يأكل ؛ وأورثه ذلك لوناً واضحاً من الزهد والتقشف ، ولقد دخل المسجد يوما وعليه نمرة (وهى شميلة مخططة من مآزر الأعراب ، كأنها أخذت من لون النمر لما فيها من السواد والبياض ) قد تقطعت ، فرقعها بقطعة من فروة ، فرق النبي وأصحابه لشأنه ، شم قال النبي - كما يروى أبو نعيم - : ، كيف بقطعة من فروة ، فرق النبي وأصحابه لشأنه ، شم قال النبي - كما يروى أبو نعيم - : ، كيف أنتم يوم يغدو أحدكم فى حلة ، ويروح فى أخرى ، وتوضع بين يديه قصعة ، وترفع أخرى ، وسرتم البيوت كما تستر الكعبة » ؟ . قالوا : وددنا أن ذلك قد كان يا رسول الله ، فأصبنا الزخاء والعيش . فقال النبي : « فإن ذلك لكائن ، وأنتم اليوم خير من أو لئك » ! . .

ويظهر أن اعتزال عثمان لامرأته ترك في نفسها شيئاً فأعرضت عن الزينة والتطيب. ولقد دخلت على نساء النبي في هيئة سيئة وملابس ممزقة ، فقلن لها : مالك؟ فقالت تشير إلى حال زوجها وزهده : أما الليل فقائم ، وأما النهار فصائم ! . . فبلغ الحبر الرسول فلتي عثمان فلامه قائلا : أما لك بي أسوة؟ . فقال عثمان : بلي ، جعلني الله فداك ، بأ بي أنت وأمي . فيا ذاك ؟ قال النبي له : تصوم النهار وتقوم الليل ؟ قال : إني أفعل ذلك ، فقال النبي : « إن لهينك عليك حقاً ، وإن لاهلك عليك حقاً ، فصل و ن . فصل و ن . فيا وضم وأفطر » ! . . .

واستجاب عثمان بن مظعون لهدى الرسول ، فخفف من شدته على نفسه ، فيروى أن اسرأته جاءت بعد ذلك حسنة الهيئة طيبة الريح!!.

وأما قصة عينه التي فقدها في سبيل الله فهي أنه لما هاجر مع من هاجر من المسلمين إلى الحبشة بقي هناك حتى نزلت سورة « النجم » ، فرجع أكثر المسلمين ، وكان عثمان وأتحابه

من رجع ، ولكنه لم يستطع دخول مكة إلا بجوار من أحد أهلها ، فأجاره الوليد بن المغيرة من مشركى قريش . فكان يذهب و يجى عنى مكة لا يناله أحد بسوء ، بينها غيره من المسلمين يسامون العذاب والاضطهاد ، ولما رأى عثمان ما يعانيه الصحابة من البلاء وهو يغدو و يروح فى أمان قال لنفسه : والله إن غدوى ورواحى آمناً بجوار رجل من أهل الشرك ، و أصحابى و أهل دينى يلتمون من الأذى والبلاء ما لا يصيبنى ، لنقص كبير فى نفسى ! . .

وذهب إلى الوليد وقال له: يا أبا عبد شمس، وفت ذمتك، قد رددت إليك جوارك. فقال الوليد: لم يا ابن أخى ؟ لعله آذاك أحد من قومى؟ قال عثمان: لا، و لكنى أرضى بحوار الله عز وجل، ولا أريد أن أستجير بغيره!!...

فقال الوليد لعثمان : فالطلق معى إلى المسجد فاردد على جوارى علانية ، كما أجرتك علانية ! . . . ورافق عثمان ، وصحبه إلى المسجد ، وهذاك قال الوليد للناس : هذا عثمان ابن مظمون قد جاء يرد على جوارى . فقال عثمان : قد صدق الوليد ، قد وجدته وفيا كريم الجوار ، ولكنى قد أحبب أن لا أستجير بغير الله ، فقد رددت عليه جواره .

وجلس عثمان عقب ذلك مع جماعة من المشركين ينشدهم أحدهم. وهو لبيد. شعرا له ، فقال فيه : « ألا كل شيء ما خلا الله باطل » . فقال له عثمان : صدقت . ثم أنشد الشاعر عقب ذلك : « وكل نعيم لامحالة زائل » ، فقال له عثمان : كذبت ، نعيم أهل الجنة لايزول ! .

فتألم لبيد وقال لمن حوله: يا معشر قريش ، والله ما كان يؤذى جليسكم ، فمتى حدث هذا فيكم ؟ فقال له أحدهم: إن هذا سفيه فى سفها. معه قد فارقوا ديننا ، فلا تجد فى نفسك من قوله . فرد عثمان عليه بما يناسبه ، فتمام هذا الرجل والطم عثمان على عينه فأطفأها ! .

وكان الوليد بن المغيرة قريبا منهما ، ورأى ما حدث لعثمان ، فقال له شامتا فيه : أما والله يا ابن أخي إن كانت عينك عما أصابها لغنية ، ولقد كنت في ذمة منيعة ! . . . فقال عثمان : بل والله إن عيني الصحيحة لفة يرة إلى ما أصاب أختها في الله ، وإنى لني جوار من هو أعز منك وأقدر يا أبا عبد شمس !! .

ثم قال عثمان بن مظعون في عينه :

فإن تك عيني في رضا الرب نالها يدا ملحد في الدين ليس بمهتد

عين في سبيل الله

227

فقد عوض الرحمن منها ثوايه ومن يرضه الرحمن يا قوم يسعد سفيه ـ على دين الرسول محمّد فإنی ـ وإن قلتم غـوی مضلل على رغم من يبغى علينا ويعتدى أرىد بذاك الله والحق ديننا

ويروى أن الإمام على بن أنى طالب قال فى ذلك أيضا هذه الأبيات :

أم*ن* تذكر دهر غـــــير مأمون أمر. لذكر أقوام ذوى سفه لا ينتهون عرب الفحشاء ما سلموا ألا ترور\_ \_ أقل الله خيرهم \_ إذ يلطمون ـ ولا يخشـون ـ مقلنه فسوف بجزيهم ـ إن لم يمت عجلا ـ

أصبحت مكتئبا نبسكى كمحزور أنا غضبنا لعثمان بن مطعور طعنًا دراكا ، وضربًا غير مأغون (١) كيلا بكيل ، جزاء غير مغبون !

وختم الله حياة عثمان بن مظعون خائمة محفوفة بما يدل على الخير والبركة . فتمل تو في بعد أن شهد بدراً ، وأهل بدر هم الذين قال لهم ربهم : « اعملوا ما شئتم فإنى قد غفرت لـكم » ، و تو في و هو محافظ على دينه و يقينه و عبادته ، وكانت و فاته في شعبان بعد سنتين و نصف من الهجرة . ودخل عليه الرسول حين مات ، فانكب عليه ورفع رأسه ، ثم حنى الثانية ثم رفع رأسه ، ثم حنى الثالثة ثم رفع رأسه وله شهيق . فعرف القوم أن الني يبكي فبكوا ، فقال النبي : ﴿ أَسْتَغَفِّرُ اللهِ ، أَسْتَغَفَّرُ اللهِ ، اذْهُبُ عَنْهَا أَبَّا السَّائَبِ ، فقد خرجت منها ولم تلبس منها بشيء ۽ ال. .

و يروى أنه أكب عاليه يتمبله وهو ميت . وقال : « رحمك الله يا عثمان ، ما أصبت من الدنيا ، ولا أصابت منك » . وقالت امرأة عثمان للنبي مشيرة إلى زوجها : « يا رسول الله ، فارسك وصاحبك ».

وصلى النبي عليه الصلاة والسلام على عثمان ، ودنن بالبتميدج ، وهو أول من دنن فيه ، وأول من توفى بالمدينة من المهاجرين ، وقال عنه النبي : هذا فرطنا . ووقف على شفير قبره، ووضع عند رأسه حجراً، وقالت زوجة عثمان : هنيئاً لك يا أبا السائب الجنة! . .

<sup>[</sup>١] غير مأفون : غير قليل .

فقال لها النبي : وما علىك بذلك ؟!. قالت :كان ـ يا رسول الله ـ يصوم النهـار ويصلى الليل . فقال النبي : ( بحسبك لو قلت :كان يحب الله ورسوله )! ...

وقالت زوجة عثمان في رثائه :

یا عین جودی بدمع غیر ممنون (۱)
علی امری بات فی رضوان خالقه
طاب البةیع له سکنی وغرقده
و أورث القلب حزنا لا انقطاع له

على رزية عثمان بن مظعون طوبى له من فقيد الشخص مدفون وأشرقت أرضه من بعد تفتين [۲] حتى المات فما ترقى له شوني [۳]

وفى الحديث الشريف أن النبي صلوات الله عليه وسلامه لما توفيت بنته رقية قال: « الحتى سلفنا الصالح عثمان بن مظعون » . وفى رواية : « الحتى بسلفنا الخــــير عثمان ابن مظعون » .

رضوان الله تبارك وتعالى على ابن مظعون ، وجزاه خيرا بقدر ما ضحى فى سبيله وفتد من أجله ، وسلام عليه فى الخالدين ! ! . . .؟

أحمد الشرباصي المدرس بالأزهر الشريف

<sup>[</sup>١] غير ممنون : غير مقطوع .

<sup>[</sup> ۲ ] تفتين : سواد ، كأن الأرض محرقة ، وغرقده : أسبل السّر عليه .

<sup>[</sup>٣] شونی: مخففة من: شئونی، وهی مجاری دمع العین.

240

#### تخطيط عريض

#### للمجتمع السعيد

كان العرب قبل الإسلام يخرون الأذقان غرقا فى الوثنية والشرك فنقلهم صلى الله علميه وسلم ـ بفضل الله و تأييده ـ إلى التوحيد و إفراده تبارك و تعالى بالعبادة والتقديس .

وكان العرب قبل الإسلام يخرون للأذقان غرقا في شن الغارات لأوهى الأسباب . . . وفي انتنابذ بالألقاب . . والبخي . . واختلاف الكلمة . . فنقلهم صلوات الله عليه - بفضل الله وتوفيقه ـ إلى السلم . . والإخاء . . والعدل . . وترك الفواحش ماظهر منها وما بطن . . فما سبب هذا الانتقال العجيب ؟ . . .

سببه أن العرب قد انفعلت نفوسهم بما رسم النبي صلى الله عليه وسلم من تخطيط المجتمع السعيد . . وأن العرب قد احترموا ما التزمت به ذمهم من عهود . . وعقود . . ومواثيق . . وهكذا نقل الإسلام العرب من حال إلى حال مادياً . . وعقلياً . . وروحياً . . حتى اجتمعت قواهم على مركز واحد وتشكلت في دولة ذات نظام وآداب سمت بهم إلى أعلى الآفاق . . رغم أنف تلك الدعايات المضادة المضلة المغرضة التي كان ينفث سمومها أعداء دعوة الحق . . وإذا رجعنا إلى تلك الآداب التي أحدثت بين العرب ذلك الانقلاب فإنا نرى عبادة بن الصامت ذلك الصحابي الجليل يروى لنا منها فيقول :

« بايعنا رسول الله صلى الله عليه وسلم على السمع والطاعة فى العسر واليسر والمنشط والمكره . . وعلى أثرة علينا . . وعلى أن لاننازع الأمر أهله . . وعلى أن نقول بالحق أيناكنا لانخاف فى الله لومة لائم » أخرجه البخارى . . ومسلم . . والموطأ . . والنسائى .

تخطيط عريض للجتمع السعيد . . أو أمور أربعة . . في هذه المبايعة . . دارت عليها رحى ذلك الانتقال العجيب الذي لم يئهد له التاريخ مثالا . . وتدور عليها عجلة التقدم والرقى إلى أن تقوم الساعة .

الأمر الأول: السمع والطاعة .. السمع والطاعة خطء ريض في تخطيط المجتمع السعيد فهل كان يمكن أن ينتقل العرب ذلك الانتقال لولا السمع والطاعة ؟ ... كان العرب يسمعون ما يأمرهم به صلى الله عليه وسلم . . يسمعونه فيصدقونه ويجزمون به . . ثم هم بعد ذلك لايسمحون لأنفسهم أن يخالفوا ما يؤمرون به سواء كان ذلك في الدر وأى في الشدة والضيق و أو في اليمر . . وذلك من باب أولى و إنماذكر من باب ذكر الذي تكرهه النفوس . والمنشط و أى الأمر الذي تنشط له و و المكرد و أى الأمر الذي تكرهه النفوس . هذا هو الأمر الأول . . أو الخط الأول «السمع والطاعة » والقرآن الكريم يخبرنا أن من يسمع و يطيع يستره الله و يغفر له إذ يقول : « و قالوا سمنا و أطعنا غفرانك ربنا و إليك المصير » ذلك أنه لا يمكن لدولاب عمل أن يسير من غير السمع والطاعة .

الأمر الثانى من هذه المبايعة .. أو الخط الثانى فى هذا التخطيط « الإيثار » وعبر عنه بقوله : « وعلى أثرة علينا » و الإيثار أن تقدم أخاك على نفسك كما يقرل تعالى : « ويؤثرون على أنفسهم ولوكان بهم خصاصة . . » و الإيثار : خلق رضى نبيل يدل على كمال الشخص وقوة إيمانه . .

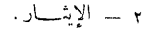
الأمر الثالث في هذه المبايعة ١٠ أو هذه المعاهدة . . أو هذا العقد . . أو هذا التخطيط العريض للمجتمع السعيد هذا الأمر الثالث عبر عنه بقوله : « وعلى أن لاننازع الأمر أهله » فنازعة ولاة الأمور في ولايتهم والتعرض لهم في جميع أعمالهم سبب لفتح باب الفتن « وطوبي لمن جعله الله مفتاحا للخير مغلاقا للثمر » والمنازعة قد تكون بطريق مباشر أو غير مباشر إذا شجع الإنسان من ينازع . . واذا كانت المنازعة سنياً لفتح باب الفتن فإن عدم المنازعة صفة الخلص من الناس الذين يعملون على أن تسير سفينة الحياة في أمن وهدو . بعيدة عن العقبات والعراقيل . . وليس معني هذا أن نكون مع ولاة الأمور سلبيين . . كلا . . ليس هذا هو المراد مطلقاً وإنما المراد أن يعني كل بدائرة عمله و اختصاصه و أن يصرف كل عنايته في عمله المحدود له .

#### تخطيط عريض للجتمع السعيد

الأمر الرابع والآخير في هذا التخطيط العريض للمجتمع السعيد عبر عنه بقوله: «وعلى أن نقول بالحق أيناكنا . . فالمسلم الكامل الإيمان لا يتكلم إلا صدقا ولا ينطق إلا حقاً ولو على نفسه فهو لا يتفوه بغير الحق أيناكان . . سواءكان في المخاوف والضيق . أو الأمن والسعة . . ومهما ترتب على القول الحق من التشديد والتضييق فقوة الإيمان تجعل الإنسان لايبالى بنقد منتقد . . ولا يراعي في كلامه إلا الله وحده . . فهو وحده المطنع على الضائر والسرائر . . وهو وحده المجازي المؤاخذ . . ولذا قال : « لا نخاف في الله لومة لائر . . أي لا تخشى انتقاد أحد مادمت في جانب الحق . . ومهما كان هناك من اللوم فلا نبالى بهم ولا تعول عليهم . . ويرحم الله عمر بن الخطاب فقد كان يقول : « يا حق . . ما تركت لى حبيباً » . . .

هذا هو التخطيط العريض للجتمع السعيد:





٣ - تجنب المنازعة بمرتحق كالمقراعوم وك

ع \_ النزام قول الصدق مهما كان الأمر .

بهذه الأمور الأربعة نقل رسول الإنسانية محمد صلى الله عليه وسلم العرب من حال إلى حال في فترة تقل عن ربع قرن من الزمان .. وبهذه الأمور الأربعة يسير دولاب أي عمل إلى الرقى والتقدم والنجاح .

ونحن إذ نذكر في هذه الأيام المباركة ميلاد المصطفى صلوات الله عليه راسم هذا التخطيط العريض للمجتمع السعيد . . إذ نذكر العرب والمسلمين اليوم في كل مكان . . إذ نذكر هم بهذه الآداب التي قامت عليها دولة الإسلام فإنما نشكر الله الذي أقدر العرب على وأد الخلافات أتى ذقنا منها الويلات . . ونظمع في الوقت نفسه بمزيد مر التماسك . . والتضامن . . والتضامن . . والتضافر . . فلم تؤت أمة . . ولم يقوض عرش . ولم يهتز كرسي . . أو تتزلزل مصلحة إلا من طغيان المصالح الشخصية . . والأطماع الذاتية . . وإلا من المنازعة . . والرياء . . والانحواف عن الحق . .

227

إن سنة الله فى خلقه أن لا يتم انقلاب أساسى فى أخلاق أمة أو طائفة إلا على يد رئيس تهرد من المصالح الشخصية والأطاع الذاتية وسار بقومه على هذا التخطيط العريض للمجتمع السميد .. ولا ريب أن النجاح الذى لقيه ويلمتاه العرب الآن إنما يدل على إخلاص القائمين عليه . . والإخسلاص عنصر أساسى ، بل هو العنصر الوحيد فى بلوغ الهدف والغاية « وما أمروا إلا ليعبدو الله مخلصين له الدين » .

وهد فنا النهائى إنما يتركز فى إعادة مجد العرب . . وعزهم . . وجمع شملهم . . و لقد له خطو نا في سبيل ذلك خطوات طيبة مباركة ، وستتلوها إن شاء الله خطوات وخطوات ما دمنا لمن يبث بيننا الفرقة بالمرصاد . . وهدا ما نفتح الآن عليه أعيننا جيدا باتباع أدب نبى البرورسول الإنسانية محمد صلى الله عليه وسلم .

وإننى إذ أؤذن بهدا التخطيط العريض المجتمع السعيد من على منبر الأزهر فى مجلته ، فإنما أبرى نعته من واجب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر . وإننى إذ أقول هذا ألح على ولاة الأمور بوجوب العناية بالناحية التاريخية و الجغرافية للبلاد العربية . . هذه الناحية يجب أن تأخذ العناية كل العناية و بخاصة من الأزهر القائم على أمر الدين واللغة أمر المفروض فيه ذلك . . ولعل الأزهر في عهده القادم الجديد السعيد يعنى بهذه المسألة العناية كلها « الناحية التاريخية و الجغرافية للبلاد العربية » .

« إن أريد إلا الإصلاح ما استطعت وما توفيق إلا بالله ، كا منصور رجب

#### التقــوي

الفخر فى التقوى إذا رمت أن تفخر لا فى نسب أو رتب ما رفع القرب بعد النسب ما رفع القرب أبا طالب ولم يضع سلمان بعد النسب عبد الله البيتوشي من أعلام القرن الثاني عثر الهجري

444

### الى حدلة العربية في شمال إفريقا

لتسد أضحت الوحدة العربية اليوم حقيقة واقعة تأخذ بجراها الطبيعى فى سبيل التنفيذ. بعد أن رسخت دعائمها فى العصر الراهن سع توانى مةوماتها التاريخية والجغرافية والسياسية والاقتصادية والاجتماعية.

والمفهوم أن العالم العربي الذي يتجه اليوم نحو الوحدة والاندماج يتألف من بخوعة كبيرة من البلدان المتجاورة والممتدة في قارتي إفريقيا وآسيا معاً ، ولاشك أن بما يساعد هدذا الانجاه نحو الوحدة والاندماج على الوصول به إلى غايته المنشودة أن يتوانى بوضوح في كل للد من هذه البلدان أو في كل بخوعة متقاربة منها ، ونحن يهمنا هنا أن نتعرف إلى أي مدى وصل هذا الانجاه في بلدان شمال إفريقيا وهي تكون الجناح الغربي للعالم العربي أو بالاحرى الجناح الغربي للوحدة العربية .

والواقع أن الاتجاء نحو الوحدة العربية في المغرب العربي هـو اتجاه قوى واضح يزيد يوساً بعد يوم (١) ، ومن أهم مظاهره ذلك المؤتمر الذي عقد في طنجة في المدة من ٢٧ إلى ٥٠ من شهر أبريل سنة ١٩٥٨ رأطان عليه اسم ( مؤتمر وحدة المغرب العربي ) وضم مندو بين عن حزب الاستقلال المغربي رجبة التحرير الوطني الجزائرية ، والحزب الحر الدستوري التونيي .

ومن أهم قرارات هذا المؤتمر القرار الذي أصدره حول توحيد المغرب العربي، والذي جاء فيه أن المؤتمر وهو يشعر أنه يعبر عن إرادة إجماع شعوب المغرب العربي في توحيد مصيرها في دائرة التضامن المتين لصالحها، ومتتنع في الوقت نفسه بأن الوقت قد حان لتجسيم

<sup>(</sup>۱) كان من أهم المقترحات المغربية في مؤتمر الدول الإفريقية المستقلة الذي انعقد في « أكرا » في شهر أبريل سنة ١٩٥٨ تحقيق وحدة شمال إفريقيا بعد استتاب السلم في الجزائر ، كما تضمن برنامج لحسكومة المغربية الجساديدة في هند السياسية الحارجية بذل المسائل اللازمة حتى تتعمر الحزائر و تتحقق بعدة شمال إفريقيا ،

هذه الإرادة فى الوحدة عن طريق مؤسسات مشتركة تمكن هذه الشعوب من القيام بدورها بين الأمم ، يقرر أن يعمل على نحقيق هذه الوحدة و بعتبر أن الشكارالفيدرال أكثر ملاءمة للواقع فى البلاد المشتركة فى هذا المؤتمر .

ولهمذا الغرض اقترح المؤتمر أن يشكل في المرحلة الانتقالية مجلس استشاري للمغرب العربي منبثق عن المجالس الوطنية المحلية في تونس والمغرب وعن المجلس الوطني للثورة الجزائرية ، ومهمته درس القضايا ذات المصلحة المشتركة وتقصدير التوصيات للسلطات التنفيذية المحلية .

وأوصى المؤتمر بضرورة الاتصالات الدورية وكلما اقتضت الظروف ذلك بين المستولين المحليين للأقطار النلاثة من أجل التشاور حول قضايا المغرب العربي ولدراسة تنفيذ التوصيات التي يصدرها المجلس الاستشاري المغرب العربي ، كما أوصى حكومات بلاد المغرب العربي بألا تربط منفردة مصير شمال إفريقيا في ميدان العلاقات الخارجية والدفاع إلى أن يتم إقامة المؤسسات الفيدرالية .

وقد قرر المؤتمركذلك تأسيس كتابة دائمة للسهر على تنفيذ مترراته، وتؤلف هذ الكتابة من ستة أعضاء بنسبة مندوبين عن كل حركة ممثلة فى المؤتمر، وتنتسم الكتابة إلى مكتبين أحدهما بالرباط والثانى بتونس، وتجتمع الكتابة دوريا فى إحدى العاصمتين التناوب و يعقد أول اجتماع خلال شهر مايو سنة ١٩٥٨.

وعقد بعد ذلك بتونس في المدة من ١٧ إلى ٢٠ من شهر يو نيوسنة ١٩٥٨ مؤ تمرهام جمير المسئولين في الحسكومتين التونسية و المغربية ووفدا عن لجنة التحرير الجزائرية ، وتم فيه الاتفاق كخطوة أمامية محتمة في سبيل تحقيق وحدة المغرب العربي بكامل معناها بين كل من الجانبير، التوذي و المغربي على تبادل التعاون و التنسيق في المينان الدبلوماسي بين البلدين ، و الاستعانه بالاستشارة قصد تحديد الخطط و المواقف في الهيئات و المؤتمرات الدولية و توحيد التمثيل الدبلوماسي في بعض البلاد الأجنبية .

و يمكن أن يعتبر هـذا المؤتمر بداية مرحلة جديدة تجعل مقررات مؤتمر طنجة المشا. إليه في حيز التنفيذ كما يعتبر خطوة مباركة كللت بذبادل و ثائق المصادقة على معاهدة الأخو، والتضامن المبرمة في الرباط بتاريخ ٣٠ من شهر مارس سنة ١٩٥٧ . وصدر في ٢٠ من شهر يونيو سنة ١٩٥٨ بلاغ ثلاثى بين المغرب وتونس والجزائر أعلن فيه إخلاص المؤتمر المذكور للبادئ التي وافق عليها مؤتمر طنجة ، وجاء فيه أن الأمانة لدائمة لمؤتمر طنجة ستتكون من ستة أسخاص اثنين من المغرب واثنين من تونس واثنين من الجزائر ، وأن اللجنة الاستشارية للغرب العربي ستتكون من ثلاثين عضوا : عثرة عن كل من المغرب وتونس والجزائر .

هذا وقد عقد أخيرا بالرباط عاصمة المملكة المغربية (مؤتمر موريطانيا والصحراء لعربية) في المدة من ٣ إلى ٥ من شهر سبتمر سنة ١٩٥٨ ، وجاء من بين قراراته أن ممثلي موريطانيا والصحراء في هذا المؤتمر بؤكدون تأييدهم لما جاء في مةررات لمنجة السالف لذكر بخصوص وحدة المغرب العربي.

ومن بمجوع هذه المؤتمرات والقرارات التي أصدرتها بمكن أن نتبين مدى قوة الاتجاه عو الوحاة والاندماج في بلاد شمال إفريقيا ( تو نس والجزائر والمـلـكة المغربية ) ومدى هُمَامُ أَ بِنَاءُ هَذَهُ البَّلَادُ بِتَأْكَيِدُ رَغِبْتُهُمْ فِي الوحدةُ وَاتَّخَاذُ مُخْتَلَفُ الوسائل لتجتيهُما وتدعيمها . ومن المؤكد أن هذا الاتجاه والاهتمام بتأكيده والوصول به إلى غايته ، له الأثر الكبير ، حل المشكلات الكبرى القائمة في هذا الجزء الهام من الوطن العربي ، و أهم هذه المشكلات لك الخاصة بالاستعار الفرذي في الجزائر، خاصة وأن المؤتمرات السالفة الذكر قد أجمعت كُلها على أن تحرير الجزائر هو واجب مفروض على كل فرد ليس في الجزائر فحسب وإنما ، تونس والمغرب كذلك. وأن توحيد المغرب العربي إنما يعني أولا استقلال الجزائر وتحريرها اتحادها مع شتيقتها تونس ومراكش، وهو الأتحاد الذي تمليه طبيعة الصلات العربية لمعنوية والمادية التي تربط منطقة المغرب العربي بعضها ببعض ، بدل ذلك الاتحاد المزعوم بين لجزائر وهي الدولة العربية في شمال إفريتيا بفرنسا وهي الدولة الغربية الأجنبية في أوريا . على أن الوحدة في شمال إفريقيا لا تتتصر على هذه البلاد الثلاثة تو نس و الجزائر و المغرب الوحمدة بين همذه البلاد هي الخطوة الأولى في همذا السبيل ؛ إذ من المعروف ان بشمال إفريقيا كذلك دو لتبن هامتين إلى جوار هـذه البلاد الثلاثة ، وهما المملكة الليبية المتحسدة أ ناحيتين السياسية و الاقتصادية كان طبيعيا أن تؤدي الى إتمام الوحدة العربية الشاملة مع باقي أ بلاد العربية بما فيها تلك الكاثنة بشمال إغريقيا ، وسوف يتحقق ذلك في القريب إن شاء الله م؟

أحمد طه السنوسي

# التوكل والتواكل

صفتان من الصفات الخذة ية: أو لاهما محمودة ، وثانيتهما مذمومة . ومعنى كل واحدة منهما محدد متميز . وقد اشتبه أمرهما عند الجاهاين واختلط عند المعادين ، وأو لاهما يقرها الإسلام ويرضى عنها وتدور حولها تعاليمه وتصرفات المنتمين إليه على بصيرة ، وثانيتهما لا يقرها الإسلام ولا ترضى عنها تعاليمه ولم يسلكها المؤمنون ولا يشهد لها تصرف من تصرفاتهم ، لانها رمن الكسل والخول والإهمال والفوضى ، ومع هذا فقد ألصقها أعدا الإسلام بتعاليمه ، وهو منها براء كبراءة الذئب من دم يوسف عايه السلام ، ومنشأ هذا الزع عندهم - فيما يبدو - ربما كانت أعمال بعض الجاهلين المنتمين إلى الدين الإسلام الذين المنتمين إلى الدين الإسلام المنتبود في قلوبهم تعاليمه ، ولا تلقوعا عن مرشد بصير يحيط بالمبادئ السامية التي دعا إليم الإسلام ، وهي عمارة الأرض التي استخلف الله فيما الإنسان ، وسخر له ما في السموات الإسلام ، وهي عمارة الأرض التي المنتبود واقعا على أعداء الإسلام وتوضيحها مشرقة تجذب أنفسهم ، فهم قد قصروا فيها يجب عليهم من إجلاء تعاليم الإسلام وتوضيحها مشرقة تجذب إليها القلوب وتسترعى إليها الأنظار .

وإنا إذ نعود إلى بيان حقيقة التوكل والتواكل في الإسلام نستوجي معنى كل منهما من كتاب الله الكريم ، ومن سنة نبيه الصحيحة ، ومن سلوك صاحب الرسالة وسلوك أ تباء الذين أشرقت قلوبهم بنور الإسلام ، وصفت أرواحهم بنطائهه فالتوكل على الله صفة محمود ، وطريقة مطلوبة أمر بها الدين وسلكها الانبياء والمرسلون ، بعد أن علوا أن الله قد جعل لكل شيء سبباً يتبعه القاصدون للخير المبتغون الفضل من ربهم ، فهم قد أعملوا عقوله و نظروا في الكتاب غير المقروء وهو القرآن الكريم ، وفي الكتاب غير المقروء باللسان بل تقرأه العقدول والافهام وهو الكون كله علويه وسفليه جباله وبحارد ووهاده وكل ما خلن من شيء في الارض أو في الساء . ولم يجعلوا على قلوبهم أكنة عن فهمهما ولا أغلفة عن تدبرهما ، بل تمنعوا فيهما ولم يكونوا من الذين إذا ذكروا بآيات ربهم لم يخروا عليها صأ تدبرهما ، بل تمنعوا فيهما ولم يكونوا من الذين إذا ذكروا بآيات ربهم لم يخروا عليها صأ وعيانا ، بل عكفوا على دراستها ودأبوا على تفهمها وأحاطوا علماً بمثل قدوله تعالى ؛ هو الذي جعل لـكم الأرض ذلولا فاعدوا في مناكها وكلوا من رزقه وإليه النشور » ،

#### التوكل والتواكل

فالرزق من الأرض والحصول على خيراتها لا يأتى إلا لمن أجهد نفسه ميتام بكل ما يتطلبه النبات من رعاية وعناية مع خبرة تامة وحصافة وآتى حقه كاملا غير منتموص .

وإذا ما نظرنا بعد القدرآن الـكريم وآياته الواضحة البينة ، وما أفصحت عنه من بيـان الوسائل والطرق المؤدية لـكل ممرة من الثمرات التي محتاج إلىها الإنسان . إذا ما تركهٰا كل هذا وأجلنا الفكر في سنة خير المرسلين ، رأيناه يقول ( لو توكلتم على الله حق توكله ززقكم كما برزق الطير تغدو خماصا وتروح بطانا ) فالحديث الشريف بوحي بأن الاسباب لابد من سلوكها للوصمول إلى الغايات التي عليها تتوقف الحياة الصحيحة . فهو يهدينا إلى الوسيلة التي يسلكها الطير ليحصل على قوته وقدوت عياله ، فالطير تغدو جياعا ساعية ناصبة عاملة على أن تحصل ما محفظ حياتها وحياة أولادها ، والإنسان مكلف بالسعى والكد والنصب ليوغر وسائل العيش الرغيد ، وتقوى سواعده على أن يساهم في بناء صرح العمران ، ويكون عضواً عاملاً في مجتمعه ، لا كلا عليه أينها توجه لايأت بخير ، فمتل هذا شر على مجتمعه ، وشر على دينه ووصمة عار في جبين وطنه ؛ فهو آلذي بجعل أعداء الإسلام يخوضون فيه ويلصقون به الكسل والخول والتقاعد ، فعباد الرحمن المتوكلون عليه حدق توكله هم الذين يمتنون على الأرض هو أَ ويسعون إلى تحقيق رسالة المؤمنين، يجلبون لأنفسهم وقومهم خيرا ويدفعون عنهم شراً وضراً ، ويعلمون أن مشيئة الله قد سبقت وإدادته قضت بربط الأسباب بمسبباتها والوسائل بغاياتها ربطا لا يتحول ولا يتغير . قال الله تعالى : « و لن تجد اسنة الله تحو يلا » عُهُو يأمرهم عقب أنتهاء الصلاة بالسعى والكه والعمل إذ يقول تعالى : « فإذا قضيت الصلاة فانتشروا في الأرض وابتفوا من فضل الله » وهو الذي ألهيم أضعف مخلوقانه السعى في طلب القوت فألهم النحلة أن تتخذ من الجبال بيوتاً ومن الشجيس ألم تأكل من كل الثراب فتخرج من بطونها شرابًا مختلفًا ألوانه فيه شفاء للناس إن في ذلك لآية لقوم يتفكرون . وما أروع التوكل إذا كان بعد أخذ العدة وإعداد الوسائل. فهاهو القرآن الكريم يقص علينا مثلين من أروع الأمثال في الثقة بالله والنوكل عليه ، فهؤلاء صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم أصابتهم جراح في غزوة أحمد ، ثم دعاهم الرسول لغزوة أخرى فاستجابوا لله والرسول واثفين من نصر الله ومعونته معتمدين على تأييده وقوته ، ولم يأجموا بتعويق المعوقين ولا بشبيط المشبطين، ولم يوهن من عزيمتهم قول المخذلين إن خصومكم قمد جمعـوا لـكم فاخشوهم، بل زادهم ذلك يقينا وإيمانا وشجاعة وإقداما وقالوا « حسبنا الله و نعم الوكيل » فكان عاقبتهم

454

الفوز والنصر والغلبة والغنم، فانقلبوا بنعمة من الله وفضل لم يمسهم سسوء وانبعوا رضوان الله والله ذو فضل عظيم . وقد قص القرآن الكريم ذلك في قوله و الذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لهم فاخشوهم فزادهم إيماناً وقالوا حسبنا الله و نعم الوكيل . فانقلبوا بنعمة من الله وفضل لم يمسهم سسوء وانبعوا رضوان الله والله ذو فضل عظيم » فانقلبوا بنعمة من الله وفضل لم يمسهم سسوء وانبعوا وجيشما وجيش حلفائها من أحزاب المشركين ليقضوا على الإسلام والمسلمين فما وهنوا وما استكانوا ، بل قالوا : هذا ما وعدنا الله ورسوله وصدق الله ورسوله ، ولقد صدقهم الله وعده ، فأعز جنده وهزم الأحزاب وحده وها هو القرآن الكريم يقص علينا ذلك إذ يقول : « ولما رأى المؤمنون الأحزاب قالوا هذا ما وعدنا الله ورسوله ، وصدق الله ودسوله ، وما زادهم إلاإ يماناً وتسلما » فهذا توكل بصير ناشئ عن عقيدة حقة ويقين صادق ، وهو الذي يأمر به الله تمالي في قوله : « ومن يتوكل على الله فهو حسبه إن الله بالغ أمره قد جعل الله له كل شيء قدرا » .

وفد رسم لنا الرسول الكريم طريق التوكل على الله فيما رواه عنه ابن عباس رضى الله عنها قال «كنت خاف النبي صلى الله عليه وسلم يوما فقال: ياغلام، إن أعلمك كلمات: احفظ الله يحفظك. احفظ الله تجده تجاهك، إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، وإغا أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، وإن اجتمعت على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله علىك. رفعت الأقلام، وإن اجتمعت على أن يتحد المسلم وجفت الصحف ، فهذه حقيقة التوكل اتى يفرضها الإيمان على أتباعه. وهي أن يتخذ المسلم من سعيه وعمله و تفكيره و تدبيره و سيلة إلى تحقيق مطالبه، وأن يأتي البيوت من أبوابها ولا يكون أحق جاهلا يأتي البيوت من ظهورها، بل يتلس الغايات من أسبابها مع تية ن أنه لا رازق إلا الله . ولا مطعم إلا الله ، ولا محيي ولا مميت إلا الله . وأنه فادر على كاشيء، وأن علم محيط بكل شيء . ومن أجل العمل والسعى فضل الرسول عليه السلام المؤمن القوى خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كل خير : احرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجز » .

وفى سيرة الرسول الكريم المنهج الواضح للسلوك القويم الذى يحقق المصلحة العامة ، فها هو الرسول الكريم يبدأ دعوته سرآ مستخفياً عن أعين المعاندين لأن هـذه الطريقة هي

الوسياة التى كان يستطيعها فى ذلك الوقت و تلك الحقبة من أطوار رسالته . ثم جهر بعد ذلك بدعوته حيث تهيأت له الأسباب واستقامت له الأمور وسنحت له الفرصة وفى كلا الأمرين كان معتمدا على ربه ، مفوضا إليه أمره مخلصا إليه وجهه « ألا إلى الله تصير الأمدور » . ثم تطورت دعوته واشتد كيد المعاندين له حتى ضاقت عايه وعلى أصحابه الأرض بما رحبت وظنوا أن لا ملجأ من الله إلا إليه ، فأعدوا العدة وسارعوا إلى الهجرة من مكة إلى المدينة فرارا بدينهم وانتصارا لعقيدتهم ، ولم يحملهم توكلهم على الله على البقاء فى مدئة أذلا مضطهدين ، بل انبعوا هدى رب العالمين إذ يقول : « إن الذين توفاهم الملائدكة ظالمي أنفسهم قالوا فيم كنتم؟ قالوا كنا مستضعفين فى الأرض ، قالوا ألم تكن أرض الله واسعة فتهاجروا فيها؟ . » فالمؤمن الحدق صاحب عقيدة الصدق لا يسلم نفسه إلى الهوان ويترك أسباب العزة والسلطان ، فإن تركه للأسباب إعراض عن تعاليم الدين و تباعد عن سنة خير المرسلين ، فالرسول عليه السلام جرت عليه سنة الله فى خلقه وأضابه ما أصاب إخوانه الأنبياء من قبل من أذى عليه المعارضين وضفيان المشركين ، فيج وجهه فى بعض العزوات ودخلت حلقتا المغفر فى وجنتيه المعارضين وضفيان المشركين ، فيج وجهه فى بعض العزوات ودخلت حلقتا المغفر فى وجنتيه وسال دمه الزكى متدفقا لم يمنعه إلا وضع الرماد عليه .

وها هـو عمر بن الخطاب رضى الله عنه يتخذ الوقاية من الأمراض الوسيلة الناجعة التي يوحى بها الإسلام . وإليك ماصنعة الوقاية من الأمراض . فإن الصحابة رضى الله عنهم الحاقصدوا الشام وانتهوا في طربة هم إلى مكان يعرف بالجابية بلغهم الحبر أن بها طاعو نا عظيما وو با عند ذريعا فاغترق الناس فرقتين : فقال بعضهم لا ندخل على الوباء والطاعون فنلتى بأيد بنا إلى التهلكة . وقالت طائفة أحرى بل ندخل و نتوكل على الله ولا نهرب من قدره ولا نفر من الموت فنسكون كن قال الله فيهم « ألم تر إلى الذين خرجوا من ديارهم وهم ألوف حذر الموت » فرجعوا إلى عمر فسألوه عن رأيه فقال : نرجع ولا ندخل على الوباء والطاعون . فقال الخالفون لوأيه : أنفر من قدر الله تعالى ؟ قال : عمر الملهم صاحب الفراسة الصادقة والنظر الثاقب والرأى السديد : نعم نفر من قدر الله تعالى إلى قدر الله . ثم ضرب لهم مثلا فقال : ما زأ يتم لو كان الأحدكم غنم فه بط واديا له شعبتان و ناحيتان إحداهما مخصبة و الأخرى المؤمنين أربع المجدبة رعاها بقدر الله ؟ فقالوا نعم بحدية أليس إن رعى المخصبة رعاها بقدر الله ، وإن رعى المجدبة رعاها بقدر الله ؟ فقالوا نعم بحديد الرحمن بن عوف ليسأله عن رأيه إذ كان غائبا ، فلما أصبح جاء عبد الرحمن في الله عدى ذاك فقال : عندى فيه يا أمير المؤمنين شيء سمعته من رسول الله صلى الله عليه فسأله عمر عن ذلك فقال : عندى فيه يا أمير المؤمنين شيء سمعته من رسول الله صلى الله عليه فسأله عمر عن ذلك فقال : عندى فيه يا أمير المؤمنين شيء سمعته من رسول الله صلى الله عليه

وسلم، فقال عمر: الله أكبر. فقال عبد الرحمن: سمعت رسدول الله صلى الله عليه وسلم يقسول: (إذا سمعتم بالوباء فى أرض فلا تقدموا عليه، وإذا وقع فى أرض وأنتم بها فلا تخرجوا فراراً منه ، ففرح عمر رضى الله عنه بذلك وحد الله تعالى إذ وافق رأيه سنة خبر المرسلين، ورجع من الجابية بالناس.

هـــــذا هو التوكل الذي أمر به الدين . وفهمه الصحابة الراشدون فأفلحوا في جلب ما ينفعهم ودفع ما يضرهم . وها هو خاتر المرسلين قبل بعثته يرحل للنجارة ويسافر إلى الشام متاجراً في مال خديجة رضى الله عنها ، وقد جاء وما رجل من الأنصار تبدو عليه الحاجة ويتعرض للسؤال فقال له : أما في ببتك شيء ؟ فأجابه الأنصاري : إن في بنتي فراشا ننام عليه وإناء نثرب به فيأمره بإحضارهما فيأخزهما منه ويبيعيهما بدرهمين شريقول له : اشتر بأحدهما طعاما لأهلك و بالآخر قدوما واذهب به فاحتطب وبع ، ولا أريئك خمسة عشر يوما . ففعل ، فجاء بعد ذلك وقد اكتسب من عمله عشرة دراهم ، فاشترى ببعضها فراشا في وجهك يوم القيامة ، فالرسول بذلك قال له يرهذا خير لك من أن تجسى المسألة نكت في وجهك يوم القيامة » . فالرسول عليه السلام بحض على العمل بكل وسيلة ، ويحفز الناس عليه بكل طسريق ، خوفاً من ذل السؤال الذي يأتى يوم القيامة وصمة عار رمزا المكسل والخول . فعلى العاقل أن يسلك في حياته السليل القوام . ؟

عبد الله مصطفى المراغى

#### « حوالات السودان »

المرجو من مشتركى مجلة الأزهر فى السودان ، ومن كل من يرسل حوالات مالية إلى هذه المجلة ، أن تكون على « مكتب بريد الأزهر » تيسيرا للعمل ، وإلا اضطرت إدارة المجلة إلى إعادتها لمرساما .

# لعوما مست أخلص في طلب العلم، لقيت جزاء عليه أم لا

هذا الأساوب فاش بين الناس إذا أرادوا مثل هذا التعميم . والمتأمل فى الأسلوب يرى أن ( أم ) لامكان لها هنا . فهمى إنما تقع بعد همزة التسوية أو همزة يطلب بها وبأم التعيين ، كما هو مقرر نى كتب النحو . وقد تقع للإضراب بمعنى بل مع الهمزة ودونها .

والصواب أن يؤتى بالحرف (أو) بدل (أم) فيقال: لقيت جزاء عليه أو لا. ومما جاء على هذا السنن قول الشاعر:

كن للخليل نصيرا جار أو عدلاً ولا تشع عليه جاد أو بخلا وهذه الجماة « لقيت جزاء عليه ... » جملة حالية . ويذكرها النحويون في الجمل الحالية التي لا يجوز أن يكون رابطها الواو . ويمثلون لذلك بقوله : لاضربنه ذهب أو مكث ، لا يصح أن يقال : وذهب أو مكث ، ويقول الصبان في تعليل هذا الحكم : « لأنه في تقدير فعل الشرط ؛ إذ المعنى : إن ذهب وإن مكث ؛ وفعل الشرط لا يقرن بالواو ، فكذا المقدر به ». واستفادة الشرط من الأسلوب والسياق ، كما ترى . وينسب ابن هشام فهم الشرط إلى (أو) فهو يقول في المغنى في تعداد معانى أو : « الحادى عشر : الشرطية ، نحو لاضربنه عاش أو مات ، أي إن عاش بعد الضرب وإن مات . ومثله : لآتينك ، أعطيتني أو حرمتني ، قاله الن الشجرى » .

وقد نبأ البحتري عن هذا المنهج في قوله ـ على رواية طيف الخيال ـ :

وقد يقال فى تسويخ هذا: إنه بناه على تقدير سواء. أى سواء أفعل الذى نهواه أم لم نفعل. و لكن هذا التخريج يستازم حذف سوا. أو الهمزة، ولم يعهد مثل هـذا ولم يأت فى كلام عربى يحتج به.

على أنْ مبعث هذا الخطأ تقارب أم وأو . حتى إن ابن كيسان يزعم أن أم أصلها أو ،

أبدلت الواو فيها ميها ، ويرد عليه النمويون هذا الزعم ، ومن أراد همذا فليرجع إلى همع الهوامع للسيوطى . ومن آثار همذا التقارب أن (أو) تأتى في مسكان (أم) في قولهم : ما أدرى أسلم أو ودع ، فالذي يأتى بعمد (ما أدرى) هو أم المعادلة للهمزة . ولكن جاء عنهم هذا الكلام والنحويون بجعلون الحرف (أو) فيه للتقريب . ويقول الدسوقى في كتابته على المغنى في تعليل هذه التسمية في هذا المثال : , أي لأنها قربت الوداع من السلام . وهذا المثال يقال لمن قال نحبه : السلام عليه كم ، ثم ودعه وانصرف ، وهو متعلق به . فالذي يدل على قرب الوداع من السلام أو . » . ومثل هذا المثال الذي جاءت فيه أو بدل أم قولهم : ما أدرى أأذن أو أقام إذا أسرع بالأذان والإقامة . ويقول ابن جنى في الخصائص ٢ / ١٦٩ في تعليل هذا : « فهو أنه لم يعتله أذانه أذانا ولا إقامه إقامة : لأنه لم يوف ذلك حقه . فلما ونى فيه لم يثبت شيئا منه » . وكأنه يربد أن المعادلة بأم تقتضى أمرين تامين عودل بينهما ، ولما كان الأذان والإقامة هنا للإسراع فيهما ناقصين لم يكن المقام لام ، وأتى بأو . وهذا يرجع إلى التقرب الذي ذكره ابن هشام ، فإن الإسراع جما يقضى بتقاربهما . فالأمر فيه كالأمر في قولهم : ما أدرى أسلم أو ودع .

#### هدف، أهدف، استهدف

يكثر فيهذه الأيام استعال هدف واستهدف. يقال: إن أولى الأسر يهدفون إلى إصلاح المجتمع ورفع الحيف والجور . وإنهم يستهدفون خير الناس .

والأصل في هذا المعنى الهدف . وهو ما ينصب غرضا يرميه الرامي بالقوس ونحوها ليصيبه . وللنضر بن شميل تفصيل حسن في هــــذا ، فهو يتمول ـ على ما جاء في اللسان ـ : « الهدف : «ا رفع و بني من الأرض للنضال . والقرطاس : ما وضع في الهدف ليرمى . والغرض : ما ينصب شبه غربال أو حلقة » .

وقد قال العرب من الهدف : أهـدف الشيء واستهدف أى انتصب كالهدف . يتمال : أهدف لك الصيد فارمه ، واستهدف لك البلد إذا شخص لك وظهر حين تدنو منه .

ويرى القارئ أن أهدف واستهدف لازمان لا متعديان ، وأنهما ينسبان للثىء ليرى لا للرائى ، فلا يتمال أهدنت للصيد ولا استهدفت له . وإذا أريد التوسع فيما جاء عن العرب تقول : استهدف لى صلاح أخى إذا ظهر لك صلاحه ، واستهدف لى الخصب فى هذا العام ،

لعـــویات ۴٤٩

وهكذا أهدف. فايس من سبيل إلى أن يقال: استهدفت صلاح أخى ، فهذا يجافى ما جاء عن العرب من قبل تعديته ، ولم يرد هذا عن العرب ، ومن قبل الإسناد ، فالاستهداف فى هذا المثال لصلاح الآخ لا للتكلم ، فحرى بالأدباء ترك استهدف فيما يستعملونه فيه .

على أن فى أهدف ذروا من القول و بقية من حديث . فقد ورد فى بعض ما أثر من الحكلام متعديا . وذلك فى قول حمدان بن أبان اللاحتى من المحدثين :

أليس من الكبائر أن وغدا لآل معنال يهجـو سدوسا هجا عرضاً لهم غضاً جـديدا وأهـدف عرض والده اللبيسا

- اللبيس: الثوب يكثر لبسه فيبلى. أراد عرض والده يتناوله الناس باللهجاء والقدح حتى صاركالثوب اللبيس ـ فقوله: أهدف عرض والده أى جعله هدفا وغرضا للرمى بالمسبة والعاب، فقد جاء به متعديا على خلاف ماجاء عرب العرب. ويقول المرصنى فى شرح الكامل ٢ / ٢١٨ عند إيراد المبرد هذا الشعر: « ( وأهدف عرض والده ) يريد: جعله هدفا يرمى. ولم أجد ذلك الفعل فى اللغة ». وفى سيرة دحلان المطبوعة على هامش السيرة الحلبية عند الكلام على عرض الرسول صلى الله عليه وسلم نفسه على القبائل فى الحديث عن مقابلته / وفد كندة . « قال قائل: أنهدف نحورنا للعرب دونك ، . وأياما كان الأمر فالعصريون لا يستعملون أهدف ، وإنما ذكرت ما يتعلق به توفية المقام .

فأما هدف فلا ترد في اللغة للمعنى الذي تقال فيه اليوم. ولا تتصل بالهدف. وإنما يقال: هدف إلى الشيء: دخل فيه وهدف المخمسين من سنيه أي قاربها. ويقال أيضا: هدف إذا أسرع. ويصح تخريج المعنى العصرى بضرب من المجاز، فهدف تستعمل اليوم في معنى قصد و توخى، والقصد إلى الشيء يكون سبباً في الدخول فيه، وفي مقاربته، وقد يكون سبباً في الإسراع إليه، فيكون هذا من إطلاق المسبب على السبب، وهذا كثير جار في اللغة. وقد نص اللغويون على أن مضارع هدف في معنى أسرع مكسور العين أي من باب ضرب. وأهمل صاحب القاموس مضارع هدف في معنى دخل وقارب وإذا عملنا باصطلاحه يكون وأهمل صاحب القاموس مضارع هدف في معنى دخل وقارب وإذا عملنا باصطلاحه يكون وضم الفعل من باب نصر. فقد وضع أنه إذا أتى بفعل ولم يأت بمضارعه فهو من هذا الباب وضم الدال في يهدف هو ما السمعه في الإذاعة في هذه الأيام.

#### القناقن والقناء

كثر في هذا العصر استنباط المياه الأرضية ( الجوفية ) ، واستنباط النفط ( البترول ) . وقد اخترعت آلات دقيقة لتعرف النفط أو الماء في أعماق الأرض البعيدة ، يقوم بها مهندسون وخبراء تخصصوا بها . وهم يأتون في هذا الباب بما يلتحق بالعجائب . إذ يفجرون المهاء من الصغر الصلد ، والنفط في البلد المحل و الحجر الأصم .

وقد كان العرب من همهم تعرف الماء تحت الأرض في حفر الآبار ، ويبدو أنه كان فيهم خبراء بصراء بهذا الأمر ، وقد جاء عنهم دعاء البصير بهذا بالقناقن والقناء ؛ حتى ليصح القول بأنه كان فيهم مهندسون لهذا الفرض.

فقد جاء فى اللغة أن القناقن: البصير بالماء تحت الأرض، وفى عبارة بعض اللغويين أنه المهندس الذى يعرف الماء تحت الأرض، ويقول بعضهم: إنه هو الذى يتسمع فبعرف مقدار الماء فى البئر قريبا أو بعيدا.

ومن علم العرب أن الهدهد يبصر الماء تحت الأرض. وجاء في سورة النمل في حديث سليمان عليه الصلاة والسلام أنه تفقد الطير فلم ير الهدهد فسأل عنه حتى جاءه الهدهد بخبر الملكة ذات العرش العظيم.

وقد سئل ابن عباس ـ رضى الله عنهما ـ : لم تفقد سليان الهدهد بين العلير ؟ فقال : لانه كان قناقنا يعرف مواضع الماء تحت الأرض . وفى القاموس : « الهدهد قناء الأرض ومقنها أى عالم بمواضع الماء منها » .

وإنى أرى أنه يحسن تسمية مهندس استنباط الماء أو النفط بالآلات الحديثة بالقناق أو القناء.

#### نيل المعدري

يذكر الفقهاء في مبحث إحياء الموات نيل المعدن لما يخرج منه . والنيل في الأصل العطاء ، فكأن ما يخرج من المعدن عطية يجود بها على معالجيه ، ويذكرون من المعدن النفط والمكبريت . ويعبر العصريون عن هذا المعنى بالإيراد ، فيقال : إيراد بئر النفط كذا ، والأولى الرجوع إلى النيل ، فيقال : نيل البئر كذا إحياء لهذه الكلمة ، وهكذا يقال فيها جرى هذا الجرى .

### دعاتم المنهج الخلقي الاسلامي - ٢ -

الدعامة الخامسة: طهارة القلوب وصفاء النفوس، فقد عنى الإسلام بتطبير القلوب من كوامن الحقد والصفية النفوس من شوائب الرياء وأوضار النفاق.

فأمر المسلمين بالمسالمة والتوادد ، والتآخى والتآلف ، وحثهم على التعاطف والتراحم، كا فى قول الله عز وجل : « يأيها الذين آمنوا ادخلوا فى السلم كافة ولا تنبعوا خطوات الشيطان إنه لسكم عدو مبين » ، « وعباد الرحمن الذين يمشون على الأرض هونا ، وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سسلاما » ، « إنما المؤمنون إخوة فأصلموا بين أخويكم واتدوا الله لعلم ترحمون ، وقوله صلى الله عليه وسلم ( لا يكمل إيمان المر. حتى يحب لاخيه ما يحب لنفسه ) ، ( المؤمن إلف مألوف ، ولا خير فيمن لا يألف ولا يؤلف ) ، ( ومثل المؤمنين فى توادهم و تراحمهم و تعاطفهم ، كمثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد فى توادهم و تراحمهم و تعاطفهم ، كمثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد ما السهر و الحمى ) و بذلك جمع الإسلام بين المسلمين برباط روحى و ثبق ، يجمع قلوبهم و يوحد صفوفهم ، و يمهر لهم سبيل التعاون والتناصر فى دينهم و دنياهم .

ورغبهم في العفو والصفح ، وكظم الغيظ والتسامح ، والتجاوز عما يقع بينهم من الحفوات والدرات ، والآخر بالآير من الأمور في المعاملة والمعاشرة ، إبقاء على ما بينهم من الروابط والصلات ، كما في قوله تعالى : « وسارعوا إلى مغفرة من ربكم وجنة عرضها السموات والأرض أعدت المتقين : الذين ينفقون في السراء والضراء والكاظمين الغيظ والعافين عن الناس والله يحب المحسنين ، « ولا تستوى الحسنة ولا السيئة ، ادفع بالتي هي أحسن ، فإذا الذي بينك و بينه عداوة كأنه ولى حميم ، وما يلقاها إلا الذين صبروا وما يلقاها إلا ذو حظ عظيم » وقوله صلى الله عليه وسلم « من كظم غيظا وهو يقدر على إنفاذه ملا الله قلبه أمنا وإيمانا ، « ايس الشديد بالصرعة ، إنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغصب « وقوله صلى الله عليه وسلم الله عليه والم الشديد الذي عملك نفسه عند الغصب « وقوله صلى الله عليه وسلم الأشجع حين وفد عليه « إن فيك يا أشجع خلتين يحبها الله ورسوله ، قال ما ما ما بأني أنت وأمي يا رسول الله ؟ قال : الحلم والأناة » .

فكظم الغيظ عندما تغلى مراجل الغضب في القلب، وعدم إنفاذه مع القصدرة على الانتقام والدّثني، ودفع السيئة بالتي هي أحسن، كدفع الغضب بالصبر، والجهل بالحلم، والإساءة بالعفو، والترفق والتأنى في تدبير الأمور والصريمها، هي المواقف التي تتجلى فيها الإرادة القوية والصبر الجميل، والسيطرة على أهواء النفس ونزغات الشيطان، وهي المظاهر الخلقية التي تدل على صفاء النفوس وطهارة القلوب، والتي لا يوفق إليها إلا الذين صبروا، ولا ينال فضلها إلا ذو حظ عظم.

فالواجب على المسلم أن يكون سمح الطبيع كريم النفس، لين العربكة نبيل العاطفة، مالكا لقياد نفسه وهواه ، يتمبل معاذير أهل الهفوات والعثرات ، ويعفوعمن نبأ به اللسان أو زلت به القدم ، ويؤثر ما عند الله من حسن الجزاء وعظيم الأجر ، على الانتقام والتشفى من غيظه، فما عند الله خير وأبتي، وأمرنا بإصلاح البواطن والسرائر، والإخلاص لله في القول والعمل، وحذرنا مر الطواء الصدور على الحقد والضغيَّنة وسوء الطوية، كما في قوله تعالى : « واعلموا أن الله يعلم ما في أنفسكم فاحذروه » ، « وهو الله في السموات وفى الأرض يعلم سركم وجهركم ويعلم ماتكسبون » ، « وإن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله » ، وذم النفاق وأهله ، وأنذرهم بأن الله يعلم سرهم ونجواهم ، ويحصى عليهم أقوالهم وأفعالهم ، كما قال تعالى , ألم يعلموا أن الله يعلم سرهم و نجواهم وأن الله علام الغيوب ، « أم يحسبون أنا لانسمع سرهم ونجواهم ، بلي ورسلنا لديهم يكتبون » وهددهم بأشد أنواع الوعيد والتهديد، وجعلهم في الدرك الأسفل من منازل الجحيم، كما قال جل جلاله « بشر المنافقين بأن لهم عدًا با أليما » ، « إن المنافقين في الدرك الأسفل من النار و لن تجد لهم نصيرا ، وكشف لنا عن أخلاقهم وخبث طوياتهم ، وتلونهم في سلوكهم ومعاملاتهم . لنَاخذ حذرنا من عدوى أخلاقهم والوقوع في شرورهم ومفاسدهم ، فبين أن من أخص أخلاقهم وخلالهم ، أنهم يخادعون ويراءون في أقوالهم وأعمالهم ، ويظهرون من الأقوال والأعمال خلاف ما يبطنون . كما قال تعالى « إن المنافقين يخادعون الله وهو خادعهم ، وإذا قاموا إلى الصلاة قامواكسالي يراءون الناس ولا يذكرون الله إلا قليلا، مذبذبين بين ذلك ، لا إلى هؤلا. ولا إلى هؤلا. ، ومن يضلل الله فلن تجد له سبيلا ، وأنهم يستخفون من الناس في تدبير خياناتهم ومؤامراتهم في الخفاء ، ولا يستخفون من الله الذي يعلم سرهم ونجسواهم ، ويرى ويسمع حركاتهم وسكناتهم ، كما قال عز شأنه : « يستخفون من ألناس

#### دعائم المنهج الخلق الإسلامى ٣٥٣

ولا يستخفون من الله وهو معهم إذ يبيتون مالا يرضى من القول وكان الله بما يعملون محيطا » وأنهم يفسدون في الأرض ولا يصلحون ، كا قال تعالى « وإذا قيل لهم لاتفسدوا في الأرض قالوا إنما نحن مصلحون ، ألا إنهم هم المفسدون ولكن لايشعرون » ، وأنهم إذا حدثوا كذبوا في حديثهم ، وإذا عاهدوا غدروا بعهدهم ، وإذا وغدوا أخلفوا وعدهم ، وإذا خاصموا فجروا في خصومتهم ، كا يشير إلى ذلك قوله صلى الله عليه وسلم « أربع من كن فيه كان منافقا خالصا ، ومن كانت فيه خلة منهن كان فيه خلة من نفاق حتى يدعها : إذا حدث كذب ، وإذا عاهد غدر ، وإذا وعد أخلف ، وإذا خاصم فجر » .

ومن هنا يتضح لنا أن المؤمن الصادق في إيمانه ، هو الذي لاينافق ولا يتلون في قوله وعمله ، ولا يدبر للناس بليل ، ولا يكيد لهم في الحفاء ، ولا يطعن في ظهور الغافلين عن خيانته وغدره ، ولا يكذب إذا حدث ، ولا يغدر إذا عاهد ، ولا يخلف إذا وعد ، ولا يفجر إذا خاصم ، ولا يخون إذا اؤتمن ؛ لأنه يؤمن بأن الله يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور ، وأنه تعالى يحصي على العباد كل ما يقولون و يعملون ، و يحاسبهم عما يبدون وما يخفون ، هذه هي الشحصية التي تتمثل فيها روح الإيمان و أخلاق الإسلام ، وإنما عني الإسلام بشأن النفاق كل هـنده العناية ، لأن النفاق هو الداء الدفين الذي تنفشي جراثيمه في كل مجتمع ، والخديعة التي تدخل على الناس في ألوان مختلفة و بأسماء مريقة ، فيدخل عليهم تارة باسم الدهاء وسعة الحيلة ، و تارة باسم المهارة والسياسة ، و تارة باسم مجاراة الظروف ومسايرة الأحوال ، وهكذا تتعدد الألوان والاسماء ، و لكن الحقيقة و احدة وهي النفاق .

وهو الذي يقلب الحقائق والأوضاع ، ويوجب اختلال موازين الحكم على الأقوال والأفعال ، ويطمس معالم الفوارق بين المصلحين والمفسدين ، ويصور أهله الذاس على غير حقيقتهم ، فتراهم يلبسون لباس الأخيار وهم الفجار ، ويظهرون بمظهر الأحرار الأعزة وهم العبيد الأذلة ، ويزعمون أنهم المصلحون وهم المفسدون ، ويدعون أنهم دعاة المبادئ وقادة الإصلاح ، وهم في حقيقة أمرهم لا مبدأ لهم ولا عقيدة ، ولا عهد لهم ولا ذمة ، وإنما هم يسيرون في ركاب كلسائر ، ويستمعون لكل هامس ، ويستجيبون لكل ناعق ، ويطيرون مع كل عاصفة ، وينحازون إلى كل طاغية ، إذ ليس لهم رائد من الحق يلتزمون طريقه ، ولا هدف من الإصلاح يسلكون سبيله ، وإنما رائدهم مرض القلوب وطاعة الأهوا . وهدفهم تحقيق المآرب الشخصية ولوكان ذلك على حساب المبادئ والأخلاق .

الدعامة السادسة : عفة اللسان والمنطق ، وهي كـف اللسان عن فضول الـكلام و لغوه ،

والخوض فى أعراض الناس وأسرارهم ، وصونه عن كل ما يكدر صفو الروابط الإسلامية والصلات الإنسانية ، فقد خصها الإسلام بنصيب كبير من العناية والرعاية :

فأمر بالصدق وحث على التخلق به ، ونهى عن المكذب وحذر من سوء عاقبته ، كما فى قوله تعالى : « يأيها الذين آمنوا اتقوا الله وكونوا مع الصادقين » وقوله صلى الله عليه وسلم : « عليكم بالصدق ، فإن الصدق مه دى إلى البر ، وإن البر مهدى إلى الجنة ، وما يزال الرجل يصدق و يتحرى الصدق حتى يكتب عند الله صديقا ، وإياكم والكذب ، فإن الكذب مهدى إلى الفجور ، وإن الفجور مهدى إلى النار ، وما يزال الرجل يكذب ويتحرى الكذب حتى يكتب عند الله كذا با » .

وحرم الغيبة والنميمة ، والسباب والفحش ، كما فى قوله عز وجل : « يأيها الذين آمنوا المحتنبوا كثيراً من الظن ، إن بعض الظن إثم ، ولا تجسسوا ولا يغتب بعضكم بعضا ، أيجب أحدكم أن يأكل لحم أخيه ميتاً فكرهتموه ، وانقوا الله إن الله تواب رحيم ، وقوله تعالى : « ولا تطع كل حلاف مهين ، هماز مشاء بنميم ، مناع للخير معند أثيم » وقوله صلى الله عليه وسلم ، سباب المسلم فسوق وقتاله كفر » ، « إن شر الناس عند الله مزلة يوم القيامة ، من تركه الناس انقاء شره ، وفى رواية انقاء فحشه » .

والهمان هو العياب المغتاب ، والمشاء هو النمام الذي يسعى بين الناس بالكلام بقصد الإفساد والوقيعة .

ونها نا عن السخرية والتنابز بالألقاب، وتحقير الناس وازدرائهم، كا فى قوله تعالى :

« يأيها الذين آمنوا لا يسخر قوم من قوم عسى أن يسكونوا خيراً منهم، ولا نساء من نساء عسى أن يكن خيراً منهن، ولا تلمزوا أنفسكم ولا تنابزوا بالألقاب، بئس الاسم الفسوق بعد الإيمان، ومن لم يتب فأولئك هم الظالمون » وقوله صلى الله عليه وسلم ( المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يحقره، التقوى هاهنا، ويشير إلى صدره ثلاث مرأت، بحسب امرى من الثير أن يحقر أخاه المسلم ، كل المسلم على المسلم حرام، دمه وماله وعرضه » ، « المسلم من المسلمون من لسانه و يده » . « المسلم من المسلمون من لسانه و يده » .

و بين أنا أن استقامة اللسان هي سبيل النجاة والسلامة ، وأن انحرافه طريق الهلكة والندامة ، كما جاء في حديث عقبة بن عامر ، قال قلت : يارسول الله ما النجاة ، قال : (أمسك عليك لسانك ، وليسعك بيتك ، وابك على خطيئتك ) وكما في قوله صلى الله عليه وسلم لمعاذ ابن جبل (ألا أخبرك بمسلك الأمركله ، قال بلي ، قال : كف عليك لسانك ، قال بأ رسول الله وإنا لمؤاخذون بما نسكلم به ؟ فقال شكلتك أمك يامعاذ ، وهل يكب الناس في النار

#### دعائم المنهج الخلتي الإسلامي

400

على وجوههم إلا حصائد ألسنتهم!) وقال: على كرم الله وجهه فيما يروى عنه « والله ما أدرى عبدا يتقى تقوى تنفعه حتى يخزن لسانه ، وإن لسان المؤمن من وراء قلبه ، وإن قلب المنافق من وراء لسانه، لآن المؤمن إذا أراد أن يتكلم بكلام تدبره فى نفسه ، فإن كان حيرا أبداد ، وإن كان شرا وراه ، وإن المنافق يتكلم بما أتى على لسانه ، لا يدرى ماذا لهوماذا عليه، ولقد قال : رسول الله صلى الله عليه وآله : (لا يستقيم إيمان عبد حتى يستقيم قلبه ، ولا يستقيم قلبه حتى يستقيم لسانه ) .

الدعامة السابعة: الصبر، وهو من أجل الدعائم منزلة وأعظمها أثراً، بل هو ملاك الدعائم و فوامها، ولهذا عنى الإسلام بشأنه عناية كبرى، وتحدث عنه القرآن فى نيف وسبعين موضعا. فأمر به وأكبر دن شأنه، كما فى قوله تعالى: « يأيها الذين آمنوا اصبروا وصابروا ورابطوا واتتوا الله لعلم تفلحون »، « وأطيعوا الله ورسوله ، ولا تنازعوا فتفشلوا وتذهب ريحكم ، واصبروا إن الله مع الصابرين »، « يأيها الذين آمنوا استعينوا بالصبروا إن الله مع الصابرين »، « يأيها الذين آمنوا استعينوا بالصبر والصلاة إن الله مع الصابرين ».

ومدح الصابرين وأجزل لهم العطاء والأجر ، كا قال عز وجل : « و لنبلو نكم بشي من الحوف والجوع و نقص من الأموال و الإنفس والثمرات و بشر الصابرين ، الذين إذا أصابتهم مصيبة قالوا إنا لله وإنا إليه راجعون ، أولئك عليهم صلوات من ربهم و رحمة ، وأولئك هم المهتدون ، ، « وجعلنا منهم أنمة يهدون بأمر نا لما صدروا وكانوا بآياتنا يوقنون » ، « والنجزين الذين صبروا أجرهم بأحسن ما كانوا يعملون » ، « إنما يوني الصابرون أجرهم بغير حساب » ، وهكذا جمع الله للصبر من درجات الفضل والكرامة ما لم يجمعه لغيره ؛ لأن الصبر هو قوام أمر الدين والدنيا ، فهو عدة الإنسان في الكفاح والنضال ، وحمل أعباء الحياة و تكاليفها ، ومغالبة الشدائد والأحداث ، واجتياز العوائق والعقبات ، والعاصم الذي يعصمه من الاستسلام لليأس والجزع ، والملاذ الذي يلوذ به في حمل النف على الرضا بأحكام الغضاء و تصاريف القدر ، والظهر الذي يستمين به على القيام بحتوق الله وحقوق العباد ، الشر والغضب ، وترويض النفس على التخلق بمكارم الأخلاق والترفع عن سفساغها . وهو الشهر والغضب ، وترويض النفس على التخلق ، والسبيل إلى بلوغ الغايات و تحقيق الآمال . كالوسيلة لاستغرال المدد الغيبي والنصر الإلهي ، والسبيل إلى بلوغ الغايات و تحقيق الآمال . كالوسيلة لاستغرال المدد الغيبي والنصر الإلهى ، والسبيل إلى بلوغ الغايات و تحقيق الآمال . كالوسيلة لاستغرال المدد الغيبي والنصر الإلهى ، والسبيل إلى بلوغ الغايات و تحقيق الآمال . كا

يس سويلم طه المفتش بالآزهر

## برامج ومناهج

لم يعد دعاة الشر يقنعون بالكلام في هذه الأيام، ولم يعد شرهم مقصوراً على محاولة فشر سمومهم بالدعاية لها . فقد انتقلوا الآن من مرحلة الدكلام إلى مرحلة العمل ، بعد أن نجحوا في التسلل إلى مناصب تمكنهم من أن يدسوا برامجهم ومناهجهم على المسئولين من رؤسائهم وينفذوها في صحت . ودعاة الشر هؤلاء يعملون في ميادين كثيرة لا يكاد يخلو منهم ميدان . ولكن أخطر ما يكون إنسادهم إذا تسلل إلى ميدان التعليم . لذلك رأيت أن أكشف في هذا المقال عن بعض أساليهم في هذا الباب .

كان الناس يناقشون الاختلاط ، هل هو جائز أو غير جائز ، وهل هو مفيد أو ضار . وكانت تثيرهم فوضى الجنس التي يروجها الةوصى فى مطبوعات فرا نكلين تحت ستار الدراسات النفسية . فإذا هذا الاختلاط يصبح حقيقة واقعة بطريق ماتو خنى لم يكد يتنبه إليه أحد ، بعد أن طالت المرحلة الابتدائية إلى ست سنوات يتجاور فيها الذكور والإناث . ومن المعروف أن الإناث فى بلادنا يدخلن سن المراهقة فى وقت مبكر لا يتجاوز السنة الحادية عشرة فى كثير من الأحيان . بل الفد أصبحنا أمام بعض المدارس المختلطة فى مرحلة التعليم الإعدادى ، بعد أن تكشفت تجربة الاختلاط فى الجامعة عن مآسى لا يستطيع تجاهلها إلا مكابر أو مدلس . وأصبح هذا النظام ضرباً من ضروب الإلزام لا يستطيع والد أن يفر منه أو يتفاداه ، لأن عليه أن يختار بين أن يبعث بابنه وبابنته إلى هذا الوسط وبين أن يعرمهم من التعليم و يحجبهم فى ظلمات الجهل . بل إنه لا يستطيع اختيار الطريق الثانى الأولى على الأقل .

وكان الشعوبيون يروجون للهجات السوقية المحلية التي يسمونها العامية بمختلف الأساليب وكان أعداء العروبة والإسلام يتحايلون في انتزاع الدراسات العربية من حضانة الدين والقرآن ، حتى قال قائلهم : « فالذين يزعمون لنا أننا نتعلم العربية و نعلها لأنها لغة الدين فحسب ، ثم يرتبون على ذلك ما يرتبون من النتائج العلمية والعملية إنما يخدعون الناس ،

برامج ومناهج عناهج

وليس ينبغي أن تقوم حياة الأمم على الخداع ؛ فإن اللغة العربية ليست ملكا لرجال الدين يؤمنون وحدهم بها ، ويقومون وحدهم من دونها ، ويتصرفون وحدهم فيها . لكنها ملك للذين يتكلمونها جميعاً من الأمم والأجيال . وكل فرد من هؤلاء الناس حر في أن يتصرف في هذه اللغة تصرف المالك متى استوفى الشروط التي تبيح له هذا التصرف. وإذا فمن السخف أن يظن أن تعلم اللغة العربية وقف على الأزهر الشريف والأزهريين ، وعلى المدارس والمعاهد التي تتصلُّ بينها وبين الأزهر والأزهريين أسباب طوال أو قصار . هذا سخف لأن الأزهر لا يستطيع أن يفرض نفسه على الذين يتكلمون اللغة العربية جميعاً وفيهم المسلم وغير المسلم (١١) ، والغرض الذي يرمى إليه صاحب هذا الـكلام من قطع الصلات التي تربط الدراسات العربية بالدراسات الإسلامية هو أن ينزع عن العربية قداستها ويحرمها من حماية الدين وحضانته ليكشفها أمام أعدائها ويعينهم على الإجهاز عليها بعد أن يفردها من كل نصير أو معين . ولم يستح صاحب هذا الـكلام وشيعته أن يتخذوا مجمع اللغة العربية في القاهرة ومكاتب جامعة الدول العربية ومؤتمراتها ميدانا انشاطهم ، فدعا أحدهم في المؤتمر الأول لمجامع اللغة العربية بدمشق إلى تأليف معاجم محلية لا يثبت فيها إلا ما بقى من لهجات العرب حيا في عامية كل إقليم . ودعا آخر إلى إعادة النظر في تبويب النحو وتدوينه من جديد . وكان ذلك كله كلاما في كلام . فإذا بنا الآن أمام هذه المشاريع جميعاً منفذة في كتب القوصي وشركاه المشهورة بكتب ﴿ شرشر ﴾ أو ﴿ جلا جلا ﴾ ، وفى كتب النحو الجديد التي يتولى إبراهيم مصطنى توجيهها . ولم يثنهم عن عزمهم ما قرره موتمر مجامع اللغة العربية الأول في دمشق من أن مشاريعهم تحتاج إلى مزيد من الدرس والمراجعة والتمحيص ، بل لقد استصدر قسم للغة العربية في إحدى كليات الآداب منذ ثلاث سنوات قراراً بإنشاء شعبة سماها « شعبة الدراسات العربية الحديثة » ، أخلى الدراسة فها من النحو والصرف والبلاغة ومن الشعر العربى ونصوص الفصحي ومن الأدب العربى والتاريخ الإسلامي ومن القرآن والحديث ، وجعل مكان ذلك كله « دراسات لغوية حديثة ُ » و « التطور اللغوى العربي في العصر الحديث » و « واللهجات العربية الحديثة » و « الأدب

<sup>(</sup>١) الفقرة ٣٦ من كتاب « مستقبل الثقا مر » لطه حسين ص ٣٠٠ من طبعة المعارف سنة ١٩٤٤.

الشعبي » و « المذاهب الكبرى في الآداب الأوروبية » و « مدارس القصة » و « تطور الفكر الإسلامي في العصر الحديث » .

وكان أعداء الإسلام من عمال الاستعباد والتبشير وسماسرة الصهيونية الهدامة يشنعون بجمود علماء الشريعة الإسلامية أو من يسمونهم خطأ (رجال الدين الإسلام)، وينددون بتخلف الازهر عن ركب الحياة برعمهم. فإذا بنا نفاجاً بأحد أعضاء (لجنة التربية الدينية) بوزارة التربية والتعليم يقترح إنشاء شعبة للدراسات الإسلامية في كليات الآداب لتخريج مدرس الدين الإسلامي المرن الذي يستطيع أن يساير الزمن.

هذه بعض أمثلة تصور الأسلوب الجديد الذي يعتمد على (الغزو من الداخل) - إن جاز لى أن أستعير تعبير المستر دالاس - الذي لم يعسد أصحابه يقنعون بالدعاية و باجتذاب الأنصار و الاستكثار منهم عن طريق الإقناع أو الإغراء أو الإرهاب . إنهم يعتمدون في أسلوبهم الجديد على أفراد عصابتهم الذين نجحوا في التسلل إلى مراكز القيادة ، فأصبح في استطاعتهم أن يجعلوا من أوهامهم التي لم ينجحوا في إقناع الناس بها حتيقة واقعة بقرار أو بجرة قلم كما يقولون . ولأوضح قليلا بعض ما في كلامي السابق من إجمال ،

كنب (القراءة الجديدة ) المتداولة في الإقليم للصرى به التي وضعتها لجنة تعمل بتوجيه عبد العزيز القوصى وسعيد العربان تعتمد على أسلوب جديد لا يمكن أن نصفه بأنه عرب مهما اجتهد أصحابه في تبريره ؛ بما يزعمونه من أن كلماته التي تبدو من عامية مصر يمكن أن تجد سندا من معاجم اللفسة يصلها بإحدى لهجات العرب . هذه الكتب لا تتجنب الفصيح الذي أجمع عليه العرب والمسلون لفرابته أو لثقله ، ولكنها تتعمد إهماله لأنها تريد أن تهمله وأن تجعل استعال لهجة الأسواق في الكتب المدرسية أمراً واقعاً مقرراً . وهم يعلمون حق العلم أن هذه المكلمات الملتقطة من أسواق مصر وطرقاتها \_ مهما جاءوا بأشجار للأنساب تثبت عروبتها \_ ليست عامة في بلاد العرب جميعاً . فهي مجهولة في بعضها ، وهي مستعملة بمعني آخر في بعض آخر ، لأن الفصحي التي تجمع العرب بل المسلمين اليوم هي فصحي قريش على تأخر في بعض آخر ، لأن الفصحي التي تجمع العرب بل المسلمين اليوم هي فصحي قريش عامة التي نول بها القرآن والتي دون بها الحف الفقه والأدب وكل ما أثمرته الحضارة العربية من علوم وفنون ، وهي أفصح لهجات الهي دون نواع ، فرضتها صلاحيتها و لشرتها من علوم وفنون ، وهي أفصح لهجات الهي الغراب بل المناهم يكتبون شعرهم بها ،

برامج ومناهج (۲۰۹

ولا يستعملون لهجات قبائلهم إلا في ضرب من ضروب الأدب المحلى المسف الذي يقرب مما يسميه بعض الناس اليوم الأدب الشمي ، وهو الرجز . فهذه الكتب الجديدة التي يراد بها نقرير لغمة جديدة للتدوير . وإحقاق بأطل فشل أصحاب في إقناع الناس به رغم ما بذلوا له من دعاية طوال نصف قرن أو يزيد ، تريد في شيئي التمومية العربية أرب ترد العرب إلى ما قبل الجاهلية .

على أن الكلمات السوقية ( الملتقطة من أسواق مصر وطرقاتها ) التي يصر القوصي والعربان وشركاؤهما على استعالها لها ما يقابلها من الفصيح المستعمل المأنوس. بل إنهم يعدلون في أكثر الأحيان عن الفصيح السمح الجيل إلى السوقي السمج الثقيل ، في مثل: ( العسكرى ، حلق عليه ج ٢ ص ٢٩) ( حطت اللحم في الحلة ٢ : ٢٧) ( مبسوط ٢ : .٤) ( شاف ٢ : .٥) ( زيطة ١ : .٦) ( استغرب ٢ : ٢٧) ( زعلان ٣ : ١٠) ( ابن الحلال ٣ : ١١) ( بص ٢ : ٤٤) ( حطها في القفص ٣ : ٣٤) ( يفظرون إلى القمر فيتهيأ لهم أشكال غريبة ٤ : ١٥) ( المخدة ٤ : ٩٥) ( زاحني في البحر ٤ : ٩١) ( يتزحلق ٤ : ٩٢) . فمما بل هذه الكابات من الفصيح منهور خفيف شائع ، وهو - على الترتبب السابق : الشرطي - اعترضه أو رقف في وجهه ( أو في طريقه ) - وضعت اللحم في القدر - مسرور - رأى - ضوضاء أو ضحيح أو لغط - دهش أو عجب - غضبان - ابن الكرام - نظر - وضعها في القفص - يتخيلون أو يترهمون ) أشكالا غريبة - الوسادة - دفه في إلى البحر - ينزاق .

هل يرى القادى مبرراً لإهمال هذه السكات الفصحى التي هي قدر مشترك بين سائر العرب وأسحاب الثقافات العربية من المسلمين ؟ أليست هذه السكتب هي التنفيذ العملي لاقتراح أحمد عبد السلام مندوب حكومة تونس ـ ولا أقول مندوب تونس ـ في مؤتم مجامع اللغة العربية النصيحة الذي دعا فيه إلى ( أن نؤلف لسكل قطر معجماً صغيراً لا يتضمن إلا الألفاظ العربية الفصيحة التي بتيت مستعملة بمعناها الاصلى في لغة ذلك القطر ، وأن يوصى معاو الاحداث والعامة بالاقتصار علمها قدر المستطاع ) ؟ .

وإنى لانساءل : كيف السبيل إلى إخراج هذه المكلمات من عةول الصفار بعد أن تنقش نقشاً فى حافظتهم الغضة الحساسة ؟ ثم إنى أتساءل : أين يتعلم صبية العرب وشبابهم فصحاهم الجامعة لشملهم إذا لم يتعلموها فى المدارس ؟ ثم إنى أتعجب لما تحويه هذه الكتب ـ وكتب

المطالعة في عومها ـ من تفاهات غثة تبدد أعمار التلاميذ في سخافات لا تفيد أسلوبا ولا ثقافة ولا خلقا . فهي لا تر تفع في معظم محتوياتها عن تسجيل الواقع المسف ، المنافي للدين وللخلق المهذب في كثير من الأحيان ، من مثل وصف ( الحاوى ) وسائس القرود ، وعادات الناس وجهالهم خاصة ـ في زيارات الأضرحــة وفي الأذكار ، ووصف مجتمعاتهم في الموالد وفي المناسبات وفي الأسواق ، وتسجيل أساليب الباعة المتجولين في ترويج بضائعهم ولفت المشترين إليها . لماذا نفوت على التليذ فرصة التحصيل المشمر ألشط ما تكون حافظته وأحد ما نكون ذاكرته قدرة على الاستيعاب السريع العميق ؟ كنا لنب على جملة من نصوص وائعة لأعلام الشعر والأدب في مختلف العصور ومن شتى بلاد العرب ، وكنا نروض أذواقنا وأخلاقنا على طائفية من قصص نافعة تمجد ضروبا من البطولة العربية والإسلامية ، فاستبدلوا بذلك كله هـــذه السخافات الغثة ، التي لا تعين على تكوين الملكة العربية والذوق العربية والذوق العربية والذوق العربية .

وحجة أسحاب هدنه المناهج تنخصر في أنهم لا يقدمون للنشء إلا ما يلائم عقولهم وتفكيرهم، وأنهم يتجنبون تدكليفهم حفظ ما لا يستطيعون تدبره وفهمه، ومن المسلم به أن الصبي لا يعي كل ما يحفظه وعيا كاملا به و لدكن لا ينبغي أن يفوتنا أنه يخترنه إلى أن ينضج عقله فيستخرج هذا المدخر آنا فآنا ليتدبره، ولو سلمنا باستبعاد كل ما لايستطيع الصبي أن يتدبره في صباه لا نبني على ذلك استبعاد تعليمه أن الارض كرة وأنها تدور، واستبعاد تعليمه أن الله سبحانه وتعالى أحد صد لم يلد ولم يكن له كه فوا أحد ، ولما كان عليمه أن الله سبحانه وتعالى أحد صد لم يلد ولم يولد ولم يكن له كه فوا أحد ، ولما كان التربوبين الذين نقعوا أدمغتهم في الثقافة اللادينية - والحقيقة التي ينبغي أن يقدوم عليها تصورنا لهذه الامور - بقطع النظر عن كل ما يستورده التربوبين من قواعد عرجاء لا يعرف أحد مصدرها ولا الاغراض التي صنعت من أجلها - هو أن الصبا زمن نشاط الذاكرة وحدتها وما أصدق ما كان يردده آباؤنا من أن (التعلم في الصغر كالنقش في الحجر) .

فيجب أن تستغل هذه الحدة إلى أبعد حدود الطاقة وبقدر ما يسع الجهد ، شريجي، وقت يشمو فيه التفكير وتضعف الذاكرة فىالوقت نفسه ، وعند ذلك يتدبر الرجل ما حفظ فى صباه ، ويصبح لكثير بماكان يردده منغير وعى معنى جديد ، والإنسان من هذه الناحية

برامج ومناهج 177

يشبه في تفكيره الحيوان المجتر في طعامه ، يختزن مادة التفكير حين تتاح له فرصة الاختزان ثم يصيد استخراجها في وقت متأخر لكي مضمها ويتدبرها ، ولو أنه ترك في صباه حفظ ما لا يدرك كل معناه ، لما أمكينه أن يحفظه عنيد نضج تفكيره ، لأن التفكير ينمو على حساب الذاكرة.

وهناك حقيقة ينبغي أن لانغفل عنها أو نهملها ، وهي أن الشخصية العربية هي القاعدة ألتي تستند إليها القومية العربية . والشخصية العربية تقوم على تشابه أذو اق العرب وملكاتهم . وهذا التشابه يرتبط ارتباطا وثيقا بتراثنا الثقافي العربق وبعالقة الشعر والأدب خاصة. الذين سجلوا مثلنا العليا إيجابا وسلبا في شعر الحماسة والأدب والرثاء والهجاء، وفي الخطب وفي الرسائل بمختلف صنوفها ، بين ديوانية وإخوانية ووصفية ووعظية وأخلاقية . فإهمال أدبنا القديم وتوجيه أكثر العناية إلى الإدب الحديث، بل التافه منه في الأعم الأغلب. وتجنب ماكان منه على منوال القديم جزالة وروعة وفخامة أسلوب واحتفالا بالمعاني الكيار ، خليق أن يعين على تدعيم ما يدبره بعض المفسدين فيسلكون إليه مختلف المسالك ويعالجونه بشتى الأساليب، حين يسعون إلى فصل حياتنا الراهنة والمستقبلة عن مصادرها القديمة حتى تتفرق جماعتنا ويتشتت شملناً ، وحتى لاتكون أخلاقنا امتدادا لحلق آمائنا ، ولا تكون أذواقنا امتـداداً لأذواقهم، ولا تكون لغتنا وأساليبنا امتـداداً للغتهم وأساليهم، وحتى لاتكون مذاهبنا في الفن والأدب امتداداً لفنونهم وآدابهم ، بل لايكون إسلامنا امتداداً لإسلامهم . فإذا نجحت هذه العصابة في أن يجعلوا ( المحتمع الجديد ) الذي يتحدثون عنه مقطوع الصلة بمـاضينا في الدين وفي اللغة وفي العادات وفي الذوق الفني وفي المزاج وفي التقنين الخلقي. فأي جامعة يمكن أن تجمعنا عند ذاك؟ وأي طابع يمكن أن يميزنا عن غيرنا من سائر خلق الله ويجعل لنــا الحق في أن نقول إننا قوم ، إننا عرب ؟ ما أيسر أن نكون عند ذلك تبعا لسادة الشرق أو الغرب وذيلا الحكائن من كان ممن يريد أن يستلحقنا كما كان السادة يستلحقون العبيد في عصور الرق .

> ان تقوى على مقاومة مد القومية اا وطلانعه واضحة في كثير من كتب هذا

أقول ذلك وأنا أعلم أن هذه الأسااب لفاسدة كلما حائلة زائلة إن شاء الله، وأنهـا الذي لايزال يعلو ويرتفع. وبوادر ذلك اسى التي خضعت برامجها للاتفاقية الثقافية .

ولكنى انتهزت الفرصة لأنبه فى هذا المقام إلى أساليب يعتمد مروجوها أكثر ما يعتمدون على غفلة الناس عنهم وجهلهم حتمائق ما يهدفون إليه ، ولألقى الضوء على بعض ما يدبره المفسدون فى الظلام .

وأصحاب النحو الجديد، أو مايسمونه ( تيسير النحو )، شعبة من تلك الفرقة الموكلة بهدم تراثنا وقطع كل صلة تربطنا به . فهم لايهدمون لأن الهدم هو وسيلتهم إلى البناء من جديد كا يزعمون ، ولكنهم يهدمون فى حقيقة الأمر لأن الهدم هو هدفهم وغايتهم ، وهم بهذا الهدم يمهدون الأرض ويسوونها لبناء جديد ولكنه للأجنبي لا لنا ، ويمحون كل ما في محفنا لتصبح صحفا بيضاء يسطرون فيما أو يسطر فيها الذين يسخرونهم لما يعملون ، من بعد مايشاءون . فم أسحاب القواعد الجديدة شعبة من هذه الفرقة . وفواعدهم الجديدة ليست إلا أسلوبا فى الهدم .

زعم أصحاب القواعد الجديدة أن قو اعد النحو التي صنعها اثنا عشر قرنا سخيفة معقدة . وزعم لهم صاحبهم أنه سيلخص لهم هذه القواعد في كلمات ، فقه بم الكلام إلى مسند ومسند إليه وتكملة ، وسمى كلامه هذا تيسيراً . والوصف الصحيح له أنه تعقيد ، لأن الاصطلاحات المتداولة \_ ولا أقول القديمة \_ أدنى إلى عقل الناشئ و تصوره. ومن الذي يخطئ في فهم مدلول كابة « فعل » و « فاعل » . إن الأمي الجاهل والساذج الذي لاحظ له من الثقافة النحوية يستعمل هذه الكلمات بمدلولاتها النحوية في حديثه اليومي المألوف. الحفير والشرطي يسأل : من (الفاعل)؟ ويقول : قبض على (الفاعل) ، ويقول : (الفاعل معلوم) أو ( الفاعل مجهول ) . والفلاح في حقله يقول : ذا ( فعل ) الكرام وذا ( فعل ) اللئام ، ويسأل: ما (الحبر)؟ هذه هي المصطلحات التي استبدلوا بها (المسند) و (المسند إليه)، فسموا الفاعل ونائب الفاعل والمبتدأ مسنداً إليه ، وسموا الفعل والخبر مسنداً . وإدراك معنى هاتين الكلمتين يحتاج إلى تصور الإسناد ، وهو فكرة عقلية لايمكن بحال أن توصف بأنها أقرب إلى أنهام الصبية من المصطلحات الجارية المتداولة . فإذا كان المقصودهو التبسيط والتيسير حقاكما وعمون فلاشك أن الفعل و ال والمبتدأ والخبر أفرب إلى عقول الصبية رقعا في الألسن وفي الآذان من المسند في هــذه السن وأيمر تصوراً وأسلس نطقا والمسند إلىه.

برامج ومناهج

474

على أن أمحاب التيسير المزعوم قد احتاجوا بعد ذلك إلى تفصيل المنصوبات و تبيينها ، ولم يروا إطلاق اسم ( التكملة ) عليها جميعا وافياً بالغرض ، فتكلموا عن ( التكملة بالزمان ) و ( التكملة بالمحكان ) و ( التكملة بالحال ) و ( التكملة بالمفعول ) . فما الذي بسطوه ؟ وأي شيء صنعوه سوى أنهم أضافوا كلمة ( التكملة ) فعتدوا الاصطلاح وصعبوه وطولوه بدل أن يبسروه و يختصروه ؟ .

ثم إنهم بعد أن تحاشوا اصطلاح (الفعل) و (الفاعل) لغير سبب واضح أو مبرر معقول احتاجوا للكلام عن (المفعول). ألم يكن بناء (المفعول) على (الفعل) و (الفاعل) أيسر في العقل وأقوم في الترتيب وأنسق في التسلسل من بنائه على (المسند) و (المسند إليه).

وقد يحتج أسحاب التيسير المزعوم لصنيعهم بأن البلاغيين، وأسحاب علم المعافى على الخصوص. قد المخدوا هذا التقسيم واستعملوا وعن هذه المصطلحات. ومن المعروف المنهور أن الاصطلاحات تختلف باختلف العلوم والفنون، وأنها تنبع احتياجاتها وتصدر عن طبيعة كل منها وعما يهدف إليه وما يريد أن يؤديه من غرض. وطبيعة النحو وهدفه يختلف عرب طبيعة علم المعانى وهدفه . فالنحو همه ضبط أواخر الدكمات وتفصيل ذلك على ما يقوم فى ذهن المتكلم من تصور، بحيث يكون هذا الضبط وسيلة لتصوير المعنى بحسب اصطلاح أسحاب هده اللغة وما جرى عليه عرفهم . أما المعانى فهو يتناول الأسلوب ولا شأن له بالمفردات. وهدفه هو أن يكون الكلام ترجمانا دقيقا صادقا فى نقل تصور المتكلم بكل ما يشتمل عليه وما يحف به من أحاسيس ومن ملابسات ومن ظلال إلى نفس السامع . فهو مرحلة تالية لمرحلة النحو الذي يتعلق غرضه بالصحة والفساد . بينها يتعلق غرض المعانى بفرق ما بين الصحيح والبليغ ، والدقيق والأدق . لذلك كان اصطلاح البلاغيين على تقسيم بفرق ما بين الصحيح والبليغ ، والدقيق والأدق . لذلك كان اصطلاح البلاغيين على تقسيم الدكلام إلى مسند ومسند إليه وضاة لايحدى شيئاً فى إفادة ضبط أواخر الدكابات ومطابرة للعنى بحسب ما جرى عليه عرف العرب . فالمسند إليه مثلا لايفيد الرفع على ما يرعد أسحاب التبسير . وهم يعرفون ذلك كما يعرفه الناس . ولذلك احتاجرا فى كتابهم الذى حير المعلين والتلاميذ على السواء إلى أن يتكاموا عن كان وأخواتها وإن وأخواتها ، وعلى ناك أصبع والتلاميذ على السواء إلى أن يتكاموا عن كان وأخواتها وإن وأخواتها ، وعلى ناك أصبع والتلاميذ على السواء إلى أن يتكاموا عن كان وأخواتها وإن وأخواتها ، وعلى ناك أصبع والتلاميذ على السواء إلى أن يتكاموا عن كان وأخواتها وإن وأخواتها ، وعلى ناك أصبع والتلاميذ

كل من المسند والمسند إليه يقبل الرفع والنصب. ولم يستغنوا عن أن يقولوا إن المسند قد يكون فعلا وقد يكون اسما. ولم يستغنوا حين تكلموا عن المطابقة بين المسند والمسند إليه في الإفراد والجمع عن أن يستثنوا من ذلك الجمل التي يكون المسند فيها فعلا متقدما. فهل هذا تيسير أم تعقيد ؟ .

هذه أمثلة بما أدركوه من وجوه النتمص في تقسيمهم . و بتي كثير مما لم يدركوه ، ما أشير إليه ولا أحصيه في مثل ( والقمر قدرناه منازل ) الذي ينتصب فيه ( القمر ) مع أنه ليس اسما لإن أو إحدى أخواتها ، الذي زعموه استثناء وحيداً من رفع المسند إليه . و بق أن نسأل أصحاب التيسير : كيف يصنع الناس بكتب التفسير والحديث والفقه وشروح دواوين النمر التي تمتلي، صفحاتها باصطلاحات النحو المتداولة التي حكموا عليها بالإعدام ؛ لأنها لا تستغنى عنها حـين تعرض لتوضيح المعنى أو بيـان الفـرق ما بين قـراءة وقـراءة ورواية ورواية . وبتي أن نسألهم أيضاً : هـل استشرتم العــرب جميعاً فيما صنعتموه ؟ بل هل استشرتم المسلمين الذين لأ يستغنى فقهاؤهم عرب تلك الكتب الَّتي لا تستعمل غمير اصطلاحات النحو الذي يريدون أن يلحقوه بكل ما يريدون إعدامه والقضاء عليه من ( قديم ) ؟ أم أنهم لا يعرفون أن هذه اللغمة لسيت ملكا لطه حسين وإبراهيم مصطنى ، والقوصى ومن شايعهم من يخافهم أو يرجوهم أو يضله شيطانهم . بلهى ليست ملكا للمصريين وحدهم . بل هي ليست ملكا للعسرب وحدهم ولا للمسلمين وحدهم من أهل هذا الجيل . وإنما هي أمانة يتحتم علينا أن نحفظها للاجيال من بعدنا كما تلقينًاها عمن قبلنا . أقول هذا وأنا أعلم ما سيرد هذا النفر به على . سيقولون : كلما حدثناكم فى شيء أقحمتم فيه الإسلام وقلتم القرآن القرآن ، لا حجة لـكم إلا هذا ولا تعلة لـكم سواه! ونحن نقول : نعم • القرآن والإسلام في تقديركم شيء هين يسير وهو في تقدير نا كبيرخطير . ونحن لا نبالى شيئًا تزينونه وتزخر فونه إذا أبعدنا عن القرآن والإسلام. فإن كان القرآن والإسلام عندكم لوناً من الألوان ، وواحدامن اعتبارات كثار فهو عندنا كل شيء ، به نحيا وعليه نموت، وذلك بأن الحياة عندكم لعيم وزخرف ومتاع ثم لاشيء بعد ذلك إلا الفناء، فلا قيمة عندكم لشيء لا يتحول إلى لذة أو شهوة أو أرقام . أما نحر. فالحياة عندنا معبر للآخرة وطريق إليها ، ومن أجل ذلك نبنى فيها و نعمل و نكافح ونجاهــد . لذلك كان الأدب عندكم

لهوآ ومتاعا ، وخرافات وأوهاما ، لذة للشذاذ والفارغين ، وكان عندنا أسمى من ذلك وظيفة وأعز مكانا . ومع ذلك كله فالقرآن والإسلام هو سبيلنا إلى العزة فى الدنيا التى تطابونها ولا ترون سواها ، لأن الذى يفقدهما يفقد الضمير ومراقبة النفس ومحاسبتها فى الصغير والحبير ، ويفقد الدافع القوى الصادق إلى العمل المشمر النافع . ويفقد الحصانة والمناعة التى تجعله يتماسك ولا ينهار أمام الشهوات والمغريات . ومن فتد ذلك كله فقد الدنيا ، لأنه لايترك للهوه ولعبه كاكان يظنه ويشتهيه ، بل يسلط الله عليه من يستعبده ويشقيه ، فيصبح عبدا رقيقا فى مزارع السيد الجديد ، يزرع لغيره بعد أن كان يزرع لنفسه . خسر الدنيا والآخرة ذلك هو الخبران المبين .

بقى كذلك أن نقول لأسحاب التيسير المزعوم: إن ما أطلقتموه من أسماء لما توهمتموه من أشماء لما توهمتموه من أقسام لا تصبح ( اصطلاحا ) حتى يجمع عليها الناس. وقد عرفتم رأى العرب فيها ، سمعتموه في مؤتمر مجامع اللغمة العربية الأول في دمثق سمنة ١٣٧٦ هـ، وسمعتموه من قبل ذلك ومن بعده.

ومع ذلك كله فقد يبدو لى أن أسحاب النيسيين كانوا يضعون أمام أعينهم التقسيم الغربى في نحو بعض اللغات الأوروبية ، الذي يقسم الجلة إلى ( Subject ) و (Complement ) . والدليل على ذلك أن أصحاب التيسير آثروا استعال ( تكلة ) وهي الترجمة الحرفية لكلمة Complement على اصطلاح البلاغيين المشهور وهو ( فضلة ) . وفات هؤلاء القرود أن اللغات الآوروبية التي نقلوا عنها هذا التقسيم كالانجليزية لا تحتاج لعلم يقابل علم النحو عندنا لأنها غير معربة . أما المعرب من لغاتهم مثل الألمانية ومثل ( الفعل ) في الفرنسية فهو لا يزال يحتاج في ضبطه إلى قواعد تفوق قواعد النحو العربي في أقسامها وفروعها ، ومن شاء فليرجع إلى أي كنتاب ابتدائي في الألمانية ليري إلى كم بحموعة يقسمون الأسماء ، وليري ما يطرأ على كل مجموعة من تغير وإضافة في حالات الإعراب المختلفة التي تبلغ شماني حالات إفراداً وجمعاً ، بما يختلف في كل مجموعة عنه في المجموعة الآخري . وليري كذلك أن علامة التعريف التي تقابل ( ال ) في عربيتنا تقبع الاسم الذي تنحة في إعرابه ، كذلك أن علامة التعريف التي تقابل ( ال ) في عربيتنا تقبع الاسم الذي تنحة في إعرابه ، كذلك أن علامة التعريف التي تقابل ( ال ) في عربيتنا تقبع الاسم الذي تحة في إعرابه ، كذلك أن علامة التعريف التي تقابل ( ال ) في عربيتنا تقبع الاسم الذي تحة في إعراب بعضه من كذلك أن علامة التعريف التي تقابل ( ال ) في عربيتنا تقبع الاسم الذي تحة في إعراب بعضه من كذلك أن علامة التعريف التي تقابل ( ال ) قورة نث وجماد ، بما لاسميل إلى تميز بعضه من

بعض بغير السماع ، وليرى أن الاسم الذكرة تسبقه أيضا أداة تخضع لكل هـذه التقلبات السابقة ، وهى أداة لا وجود لهـا في عربيتنا ، إلى آخر ما هنالك بمـا اكتنى بالإشارة إليه ولا أحصيه .

و لست أظن أن طه حسين قد غفل عن شيء من ذلك ، أو هو على الأقل لم يغفل عما يقابل ما قدمته من أمثلة في الفعل الفرذي ، حين قـدم تقريره المثهور إلى وزير المعارف سنة ١٩٣٥ م ، فألقاه الوزير في سلة المهملات وطلب منه ألا يعيد الحــديث فيه حين حاول أن يفاتحه فيمه من المرات ، وذلك حسب رواية طه حسين نفسه . ولا بأس من أن أنقل فقرة من هـذا التقرير ، ليعرف القارئ من أين جاء ( التيسير ) ، زعم طه حسين في تقريره ذاك أن : « النَّمَاس بمحمَّون على أن تعلم اللغة العربية وآدابها في حاجــة شديدة اللَّي الإصلاح » . ورد نفور الطلبة من الدراسات العربية إلى « أن اللغة العربية وما يتصل بهــا من العلوم والفنون ما زال قديمًا في جوهره بأدق معانى هذه الكلمة ، فالنحو والصرف والادب تمنم الآن كاكانت تعلم منذ ألف سنة . . ولست أزعم أن الأمر يقضى بإحـــــاث ثورة عنيفة على القديم ، وتغيير العلوم اللغوية والأدبية فجأة وفي شيء يشبه الطفرة ، وإنما أزعم أن قد آن الوقت الذي يجب فيه أن نؤمن بأن العلوم اللسانية ، كغيرها من العلوم ، يجب أن تتطور وتنمو وتلاثم عةول المعلمين والمتعلمين وبيئتهم التي يعيشون فيها وحاجاتهم التي يدنعون إليها ، ومتى آمنا بذلك فإن التطور سيأتي وسيتحقق شيئًا فشيئًا ، ولكن ألا بد أن تمهد له الطريق. وهنا يظهر السبب الشاتى الذي أشرت إليه آنفا ، وهو أن معلم اللغة العربية الذي يستطيع أن ينهض بتعليمها كما ينبغي لم يوجد بعد ، فإن القديم لا ينتج إلا قديما مثله ما دام التطور لم يمسه ـ الفقرة ٤٢ من كتاب « مستقبل الثقافة في مصر » ص ٢٨٨- ٢٨٩ من طبعة المعارف سنة ١٩٤٤ ) .

ولم يمض على هذا التقرير الذي أسقطه الوزير يومذاك وأهمله سوى سنتين حتى صدر كتاب في النحو نسقه ابراهيم مصطفى على ما تخيله طه حسين في تقريره ذاك، وقدم له طه حسين نفسه واقترح له اسما ضخا عريضا فيه كثير من التبجح والادعاء، فسماه (إحياء النحو). والمقول بأن إحياء النحو هو الحلقة الثانية في سلسلة تيسير النحو، وهو الصورة التنفيذية لمذكرة طه حدين، ولعل القارئ لا يذي ما تحدث به المذكرة من أن هذه الخطوة الأولى

برامج ومناهج

271

ليست إلا تمهيداً لما يحى بعد من التطور الذي وسيتحقق شيئاً فشيئاً فشيئاً . فهمي صريحة فصيحة في المكتف عن نية صاحبها وعن أسلوبه في استدراج الناس ، والبدء بالهين اليسير الذي لا يفاجئهم ، ليتدرج منه إلى الخطير . إنه لا يسقيهم الدم الزعاف القاتل لساعته لأنه يلفت الأنظار ويثير الشكوك ، ولكنه يسقيهم سما بطيئا يصل به إلى غرضه دون أن يكنف عن الجريمة . فليعرف الناس إذن أن (تيسير النحو) ليس هو منتهى ما يريدون ، ولكنه أول طريق طويل يدفعون الناس فيه إلى قرار سحيق .

ومن أعجب العجب أن مؤلني ( تيسير النحو ) رتبوا هذا الذي يزعمونه ( تجديداً ) على الثورة ، فقالوا في مقدمة الكتاب ، . . . . إلى أن جاءت الثورة المصرية سنة ١٩٥٢ ومعها العزم الصادق على الإصلاح ، والرأى الماضي على تذليل الصعاب ، فهي السبيل التنفيذ » . فيا شأن الثورة والعلم ، وطبيعة العلم المحافظة والاتزان ، وهو أبعد شيء عن الثورة ، بل إن الثورة تفسد ، ؟ فهل هذا إلا ملق سخيف رخيص ؟ ا وهل جاءت الثورة للهدم أم للبناء ؟ وهل جاءت التعز تراث الرب ولدعمه أم جاءت لتمحوه و تعنى عليمه ؟ لا ترى أن هذا هو نفسه ما تحدثت عنه في مقال سابق ، حين قلت : إن أصحاب هذه الدعوات يعرفون أن الثورات هي أكثر الظروف ملاءمة لبث سمومهم ، إذ يلبسون ثياب الناصحين ، ويندسون في غمار الثائرين الذين يريدون أن يستبدلوا بأسباب الضعف والفساد الناصحين ، ويندسون في غمار الثائرين الذين يريدون أن يستبدلوا بأسباب الضعف والفساد أسبابا للحياة والقوة والبناء ، كما يندس المخربون والمأجورون من عداء العدو وسط جموع المظاهرات ، يحطمون المصابيح ويترقون المنشآت ، فيقلدهم غيره في صنيعهم دون تمين المظاهرات ، يحطمون المصابيح ويترقون المنشآت ، فيقلدهم غيره في صنيعهم دون تمين وأنهم يصلحون أنهم يطهرونها وأنهم يصلحون ! .

ذلك هو ما يفعله أحــد شنى المقراض فيما يمارس مع النشء من المتعلمين . أما الــكلام عن شق المقراض الآخر الذي يتناول إعداد مدرس اللغـــ العربية ومدرس الدين فذلك ما أرجئه إلى حديثى المقبل إن شاء الله ،؟

الدكتور محمد محمد حساين أستاذ الأدب العربي الحديث بجامعة الإسكندرية

## التفسير النفسي للقرآن

نزل القرآن في عهدين متمايزين : العهد المسكى وهو ما قبل الهجرة ، والعهد المدنى وهو ما بعد الهجرة .

فكما أن هجرة الرسول صلوات الله عليه إلى المدينة كانت حدا فاصلا فى تاريخ الإسلام بين عهدين ، كانت كذلك حدا فاصلا فى القرآن السكريم بين أسلوبين .

على أن القرآن كله مصوغ فى أسلوب بلاغى لا يضارع ، وفى فصاحة من النظم لا تبارى لأنه فى صياغته يتناسب مع موضوع الخطاب ، ويتلاءم مع نفسية المخاطبين ، متدرجا مع الاحداث ، متطابقاً مع الاحوال الاجتماعية والسياسة التشريعية .

فين نظر في القرآن الكريم نظرة شاملة جامعة وجده مرآة صادقة للأحداث التي مرت على الإسلام، وسجلا محفوظا للازمات التي صادفها الرسول في نشر دعوته، وصورة دقيقة الدنهج القويم الذي سلمك في هداية قومه، وللتدرج الحكيم الذي اتخذه في تشريعه. بل هو ميدان فسيح للتحليل النفسي الذي يكشف عن سر بلاغة القرآن وسحر بيانه ومناط إعجازه.

لذلك كان على من يريد تفسير القرآن تفسيراً دقيمًا أن يدرس نفسية المنزل عليه القرآن و المخاطبين به ، والظروف التي أحاطت بالموضوعات التي تناولها ، ليستطيع أن يدرك أسرار أسلوبه وخصائص تعبيره ودقائق نظمه .

ولقد فطن القدماء إلى ذلك فذكر السيوطى فى الإتقان عند الحديث على أخطاء المفسرين ومواطن زللهم ما يأتى : ـ

أكثر ما يقع الخطأ في التفسير من وجهين :

أحدهما \_ قوم اعتقدوا معانى ثم أرادوا حمل ألفاظ القرآن عليها .

والثانى ـ قوم فسروا الةرآن بمجرد ما يسوغ فى لغة العرب من غير نظر إلى المنزل عليه القرآن وإلى المخاطبين به .

هذا ما فطن له الجلال السيوطي عليه رحمة الله .

التفسير النفسي للقرآن

479

ونحن نقول على ضوء ما قرره :

إن المخاطبين فى المدينة يختلفون عن المخاطبين فى مكة فصاحة وعتملية وخلقا وبيئة . والموضوعات التى تتناولها السور المدنية تختلف عن الموضوعات التى تتناولها السور المكية . ونفسية الرسول صلوات الله عليه فى المدينة غيرها فى مكة .

لهذا كله كان للقرآن المدنى أسلوب له خصائصه وبميزاته عن القرآن المسكى الذى له أسلوبه وخصائصه وبميزاته ، وفى كل إعجاز وسحر بيان وجمال نظم يدل على أنه ليس فى طاقة البشر ، وإنما هو تنزيل من خالق القوى والقدر .

فأهل مكة كانوا يومذاك أهل شرك وعبادة أو ثان ، وأهل رياسة وسيادة ، ديدنهم العناد وخلقهم الغطرسة والجفوة ، وعقولهم فى الدين مقفلة ، وطباعهم فى الجدل جافة ، جامدون فى تقليدهم ، واقفون عند كبريائهم وطغيانهم ، وإذا قيل لهم اتبعوا ما أنزل الله قالوا بل نتبع ما ألفينا عليه آباءنا » .

وكانت موضوعات السور المكية جلها في أصول الإيمـان الاعتقادية من الإلهيات والوحى والرسالة والبعث والجزاء، ويلى ذلك فيها أصول التشريسع الإجمالية العامة والآداب والفضائل الأساسية ، ويتخلل هذا وذلك محاجة المشركين ودعوتهم إلى الإيمـان بتلك الأصول وإبطال ضلالاتهم ومحادبة خرافاتهم .

وكان الرسول صلوات الله عليه فى مكة حرجا صدره ، حزينة نفسه من طول المعارضة ، واستمرار العناد ، ومن توالى الآذى ، ولحرصه على نجاة قومه من انحرافهم وتخليصهم من عبادة أصنامهم ومهاوى شركهم.

« فلعلك باخع نفسك على آثارهم إن لم يؤمنوا بهذا الحديث أسفا ، ، « لعلك باخع نفسك ألا يكونوا مؤمنين » ، « و لقد نعلم أنك يضيق صدرك بما يقولون » ، « قد نعلم أنه ليحزنك الذي يقولون فإنهم لا يكذبونك ، .

لذا جاء القرآن المسكى يخاطبهم صريحا واضحا سهلا فى أسلوب فطرى وجدانى ، ليصل إلى قلوبهم القاسية وعقولهم المغلقة .

فكانت السور المكية تارة تنذرهم فتذكرهم بيوم الفصل . وبالصاخة تجيبهم وبالقارعة

تحل بهم ، ثم تصف لهم سقر وزبانيتها «سأصليه سقر ، وما أدراك ما سقر ، لا تبتى ولاتذر لواحة للبشر ، عايها تسعة عشر » .

وتارة يصف الجنة ونعيمها وحدائقها وأنهارها ، فهو ينقلهم من الرهبة إلى الرغبة ومن الخوف إلى الرجاء حتى يسلس قيادهم وتهذب نفوسهم ويدك من عنادهم ويخفض من طغيانهم .

ومن هذا وذاك يحذب القرآن أنظارهم إلى ما ألفوه من مشاهد الطبيعة الدالة على قدرة الله ، وعظم آلائه ، وجليل آياته ، لتتدبر عقولهم وتشف نفوسهم فيصلوا من ذلك إلى ألوهيته ويدركوا حقيقة وجدانيته . يسوق القرآن كل ذلك فى أسلوب مسجوع قصير، وموسيةا لفظية ساحرة ، وجمل متزنة مزدوجة ، فى صيغ مؤكدة بالقهم الذى درجوا عليه فى تعابيرهم ، وألفوه فى مخاطبتهم ، ليكون ذلك أبلغ أثراً فى نفوسهم ، وأعمق فعلا فى وجداناتهم .

ثم يضرب لهم الأمثال بالأمم الغابرة التي كانت أشد منهم قوة فأخدهم الله بذنوبهم ، ويحيى بصارم وأهلكهم بظلمهم وعصيانهم خالقهم ، ليوقظ من وراء ذلك التهديد قلوبهم ، ويحيى بصارم هذا الوعيد ميت وجدانهم .

« ذلك من أنباء القرى نقصه عليك منها قائم وحصيد ، وما ظلمناهم و لكن ظلموا أنفسهم في أغنت عنهم آلهتهم التي يدعون من دون الله من شيء لما جاء أمر ربك ، وما زادوهم غير تتبيب . وكذلك أخذ ربك إذا أخذ القرى وهي ظالمة إن أخذه أليم شديد » .

لهذا كان أسلوب السور المُكية غالباً جزلا متيناً وصارماً رصيناً ، يصخ الجنان ويصدع الوجدان ، ويفزع القاوب ، وينبه العقول .

« القارعة ما القارعة ، وما أدراك ما القارعة ، يوم يكون الناس كالفراش المبثوث ، و تـكون الجبال كالعهن المنفوش » .

« الحاقة ما الحاقة ، وما أدراك ما الحاقة . كذبت ثمود وعاد بالقارعة . فأما ثمود فأهلكوا بالطاغية . وأما عاد فأهلكوا بريح صرصر عانية ، .

« فما لهم عن التذكرة معرضين ، كأنهم حمر مستنفرة ، فرت من قسورة ، .

#### التفسير النفسي للقرآن

« وقالوا اتخذ الرحمن ولداً ، لقد جئتم شيئاً إدا . تـكاد السموات يتفطرن منه وتنشق الأرض وتخر الجبال هدا » .

على أن القرآن المكى لم يخل أحياناً من لين ورقة ومحاسنة وملاينة إذا ما كان الخطاب موجهاً للمؤمنين ، أو إذا سلك مسلك الوعظ والتذكير ، أو وصف الجنة وظلالها ، أو إذا عمد إلى تسلية الرسول صلوات الله عليه والتسرية عن نفسه والتبديد من كربه : . فلا يحزنك قولهم إنا نعلم ما يسرون وما يعلنون ، .

وقد شاع فى أسلوب هـذا العهد المـكى ظواهر أسلوبية مرتكزة على أسس نفسية ، وأحوال وجدانية بمـا سنتعرض لدراسته فى البحث الآتى . تلك الظواهر هى : التكرار ، والقسم ، والافتتاح بحروف التهجى ، والإيجاز .

ولنعجل بمثال يبين فضل الدراسة النفسية في حل مشاكل في التفسير خطيرة ـ من ذلك ما في تفسير قوله تعالى في سورة الشعراء و وإنه لتتزيل رب العالمين ، نزل به الروح الأمين ، على قلبك لتكون من المنذرين ، بلسان عربي مبين » • فقد ثار حول هذه الآيات خلاف مس الأصول البعيدة ، والأسس الغائرة من الصرح القرآني .

فهذا فريق يحتج بها على نزول القرآن بالمعنى لا باللفظ ، وأن اللفظ من عند الرسول عليه السلام ، إذ لا ينزل على القلب إلا المعانى . وهذه مزاتة إلى إذكار أن يكون لفظ القرآن معجزاً .

ومنكر هذا النرول المعنوى يضطر إلى تناول النزول على القلب ليبين معدن العقل هو القلب أو الدماغ ، وهو ما يعرض له الفخر الرازى فى تفسيره ويورد فى ذلك آراء القدماء والمحدثين ، والاستدلال لكل رأى .

إلا أن الزمخ مرى يدركه التوفيق فيفطن من ذلك إلى خاطرة نفسية دقيقة يكشف بها غبار الموقف، إذ يعلق قوله تعالى (بلسان عربى مبين) بالفعل (نزل) وبجعل المعنى هكذا: نزله باللسان العربي لتنذر به لأنه لو نزله باللسان الأعجمي لتجافوا عنه أصلا ولقالوا ما نصنع بما لا نفهمه، فيتعذر الإنذار به، وفي هذا الوجه أن تنزيله بالعربية التي هي لسانك ولسان قومك تنزيل له على قلبك لانك تفهمه ويفهمه قومك . ولو كان أعجمياً لكان نازلا على

TV1

سمعك دون قلبك لأنك تسمع أجراس حروف لا تفهم معانيها ولا تعيها ، فقد يكون الرجل عارفا بعدة لغات : فإذا كلم بلغته التي يتقنها أولا ونشأ عليها وتطبع بها لم يتعلق قلبه إلا بمعانى الكلام يتلقاها ولا يكاد يفطن للألفاظ كيف جرت ، وإن كلم بغير تلك اللغة وإن كان ماهراً بمعرفتها - كان نظره أولا في ألفاظها ثم في معانيها . فهذا تقرير أنه نزل على قلبه لنزوله بلسان عربي مبين .

فبذلك المنهج النفسي في فهم حال المشكلم باغة الأم وحال المشكلم بغيرها كشف الزمخشرى طلبة الموقف ، وهون الأمر حتى جعل الاحتجاج بالآية على النزول بالمعنى دون اللفظ يبدو واهنآ ضعيفاً .

وليس يحتاج إلى فهم الجوانب النفسية بإزاء الآيات التى يثور حولها مثل هذا الخلاف فقط ، بل فى الآية التى لا خلاف فيها مطلقاً قد ترفع الملاحظة النفسية إلى أفق باهر السناء ، خليق بذلك الإعجاز الذى أعجز الجن والإنس ولوكان بعضهم لبعض ظهيراً .

عد الوهاب حمودة

#### إقامة الحق

كنى دعة وإحجاما أنقضى الدهر نواما ؟ إلى العلياء فاستبقوا تبث النور أعلاما بأية قوة غلبوا لأهل الأرض حكاما أحمد محرم

بنى الإسلام إقداما هلموا نرفع الهاما على البيضاء فانطلقوا لكم من دينكم طرق سلوا القوم الأولىذهبوا أقاموا الحق فانتدبوا 477

#### تحقيق أدبى :

# ملحة على بن الحسين

بين الفرزدق والحزين الكنانى

- 1 -

قلت : و لست أجد فى سياق القصة ما يرجح أن هشاماكان خليفة فى ذلك الوقت ، فإن كان لمما فيها من حفاوة به ، والتفاف حوله ، فليس ذلك بكاف إذ أن أهل بيت الخملافة كبارهم وصغارهم يلقون من التجلة والإعظام ما هو معروف ، فى كل عصر ، ومصر .

على أن بعض الكتب كفانا مئونة الاستنباط والجدل، فقد نص صاحب الأغانى ١١ على أن القصة وقعت وهشام يحج بالناس فى خلافة أخيه الوليد، وذكر جامع ديو ان الفرزدق أن هشاما حج فى أيام أبيه ومعه جماعة من أعيان أهل الشام، وأنه لم يستطع أن يستلم الحجر لكثرة الزحام، فلما أقبل على بن الحسين وكان من أجمل الناس وجها، وأطيبهم أرجاطاف بالبيت، فلما انتهى إلى الحجر تنحى له الناس حتى استلم الحجر، فقال رجل من أهمل الشام لهشام: من هذا الذى ها به الناس هذه الهيبة ؟ فقال هشام لا أعرفه ؛ مخافة أن يرغب فيه أهل الشام

<sup>·</sup> Va = 1 = [1]

وكان الفرزدق حاضراً فقال أنا أعرفه ، فقال الشامى : من هو يا أبا فراس ؟ فقال الفرزدق قصيدته التي نحن بصدد تحقيق قائلهًا في هذا البحث .

وذكر أصحاب الوسيط في أدب اللغة أن هشاماً كان آنذاك ولياً للعهد، وهو خطأ فهشام لم يكن ولياً للعهد إلا في أيام يزيد بن عبد الملك، وقد ولى يزيد الحلافة في سنة ١٠١ ه أى بعد وفاة زين العابدين بست سنوات، وكان ولى عهد عبد الملك ابنه الوليد، وولى عهد الموليد أخوه سليان، وولى عهد حد سليان ابنه أيوب، فلما مات أيوب في حياة أبيه كان ولى العهد عمر بن عبد العزيز.

فإذا اعتمدنا رواية صاحب الأغانى أو رواية جامع الديوان خلصنا مر الاعتراض الذى أثاره الاستاذ النواوى عن التعارض بين وقوع القصة مع هشام ووفاة على بن الحسين، وبقى أن نمضى فى التحقيق لنرى من قائل هذه القصيدة، وفيمن قيلت، وما هى القصيدة ؟

ولاذكر \_ أولا \_ النصوص التى وقفت عليها ، ثم أصل إلى النتيجة من هذا التحقيق . قال أبو الفرج الأصباني صاحب كتاب الأغاني في ترجمة الحزين الكذاني (١) \_ مع شيء من الاختصار \_ ، حج عبد الله بن عبد الملك ، فقال له أبوه سيأ تيك الحزين الشاعر بالمدينة وهو ذرب اللسان ، فإياك أن تحتجب عنه وأرضه ، فلما قدم عبد الله المدينة دخل عليه الحزين فقال : أيها الأمير إني كنت مدحتك بشعر ، فلما دخلت عليك ، ورأيت جمالك وبهاءك أذهلني عنه فأنسيت ماكنت قلته ، وقد قلت في مقاى هذا بيتين فقال : ماهما ؟ قال :

فى كفه خيزرار ريحه عبق من كف أروع فى عرنينه شم يغضى حياء ويغضى من مهابته فما يكلم إلا حين يبتسم والناس يروون هذين البيتين للفرزدق فى أبياته التى يمـدح بها على بن الحسين رضى الله عنهما التى أولها :

هذا الذي تعرف البطحاء وطأته والبيت يعرفه والحل والحسرام وهو غلطه عن رواهما فيها ، و ليس هذان البيتان بما يمدح به مثل على بن الحسين رضي الله عنهما ، وله من الفضل المتعالم ما ليس لأحد .

71 -

<sup>(</sup>١) حـ ١٤ صـ ٧٤ وما بعدها .

مدحة على بن الحسين

440

وأما الأبيات التي مدح بها الفرزدق على بن الحسين ، وخبره فيها فحدثني . . . حدثنا ابن عائشة (ثم ذكر القصة التي أوردتها آنفا ، وذكر أبياتاً سبعة ابتـدأها بالبيت السابق وذكر بعده):

هدذا ابن خير عباد الله كلهم إذا رأته قريش قال قائلها يكاد يمسكه عرفان راحته فليس قولك من هذا بضائره أى الخدلائق ليست فى رقابهم من يعرف الله يعرف أولية ذا

هدذا التتى النتى الطاهر العلم الله الله مكارم هذا ينتهى العكرم ركن الحطيم إذا ما جاء يستلم العرب تعرف من أنكرت والعجم لأولية هدذا أوله نعم فالدين من بيت هذا ناله الام

ثم ذكر قصة حبسالفرزدق و إخراجه ، و إجازة على بن الحسين له ، ثم قال : ومن الناس أيضاً من يروي هذه الأبيات لداود بن سلم فى قثم بن العباس ، ومنهم من يرويها لحالد بن يزيد مولى قثم فيه ، فمن رواها لداود بن سلم فى قثم ولحالد بن يزيد فيه فهى فى روايته :

کم صارخ بك من راج وراجیه یرجوك یا قثم الخیرات یا قثم آی العائر لیست فی رقابه مراس البیت ک......

( فى كىفە خىزران ) . ( يغضى حيا. ) البيتان.

و ممن ذكر لنبا ذلك الصولى عن العلائى عن مهدى بن سابق أن داود بن سلم قال هـذه الأبيات الأربعة سوى البيت الأول فى شعره فى على بن الحسين رضى الله عنه ، وذكر الرياشى عن الأصمعى أن رجلا مر العرب يقال له داود وقف لقثم فناداه وقال ( يكاد يمسكه ) عن الأصمعى أن رجلا مر له بجائزة سنية، والصحيح أنها للحزين فى عبد الله بن عبد الملك وقد غلط ابن عائشة فى إدخاله البيتين فى تلك الأبيات » .

ثم ذكر أبيات الحزين مؤتلفة منتظمة المعانى، متشابهة تنبئ عن نفسها على حد تعبيره وهى أحد عشر بيتا ، فيها البيتان المشهوران (فى كفه خيزران \_ يغضى حياء) وليس فيها البيتان (يكاد يمسكه - كم صارخ) كما أنه ليس بينها وبين قصيدة الفرزدق المثبتة فى ديوانه اتفاق بعد ذلك . ثم قال صاحب الأغابى : « ومن الناس من يقول إن الحزين قالها فى عبد العزيز ابن مروان لذكره دمشق ومصر، وقد كان ثم عبدالله بن عبد الملك أيضا فى مصر والحزين بها ،

مجلة الازهر

و نص صاحب الأغانى حافل ـ كما ترى ـ وسنستخلص منه ـ على الرغم مما فيه من اضطراب ـ بعض الحقائق الهامة .

ونسب أبو تمام فى ديوان الحماسة أبياتاً للحزين الكنانى ، واختلفت النسخ المطبوعة فبعضها ذكر أن الممدوح بها على بن الحسين ، ومعناه أن هذا رأى أبى تمام ، وبعضها اقتصر على ذكر الشاعر ، والموجود فى ديوان الحماسة أبيات ستة كلها مذكورة فى مدحة الفرزدق كا وردت فى ديوانه ـ ومنها البيتان اللذان ذكر صاحب الأغانى أنهما للحزين ، ونفى أن يكونا للفرزدق ، أو فى مدحة ، على ، بعامة ، أما الأبيات الأخرى فقد جاءت فى رواية الأغانى ، وفى رواية الديوان ، فيكون أبو تمام لفق المقطوعة ، ونسبها للكنانى ، وقد ذكر التبريزى في شرح الحماسة اسم الحزين ونسبه ثم قال : ويقال إنها للفرزدق ، وذكر بعض شراح الحماسة أنها للحزين ، وردد كلام صاحب الأغانى .

وقال ابن رشيق فى العمدة : « وكذلك قول الحزين الكنانى فى عبد الله بن عبد الملك ابن مروان ، وقد وقد عليه بمصر ، ويروى للفرزدق فى على بن الحسين بن على بن أبى طالب رضى الله عنهم ، وقيل بل قالها فيه اللعين المنقرى ، وقيل بل الأبيات لداود بن سلم فى قثم ابن العباس بن عبد الله بن العباس (فى كنفه خيزدان \_ يغضى حياء) .

وذكر ابنقيبة في مقدمة كتابه والشعر والشعراء والبيتين مثالا للضرب الأول من أضرب الشعر في تنسيمه المشهور ، وهو الضرب الذي حسن الهظه وجاد معناه ، ولم ينسبهما ، وإن نسبهما بعض المعلقين على الكتاب للفرزدق ، أما ابن عبد ربه فقد ذكر في كتابه العقد الفريد قال : ( وقال ابن قتيبة لم يقل بيت أبدع من قول الشاعر في بعض خلفا، بني أمية « يغضى حماء . . . البيت » وأحسن منه عندي قولي :

#### فتى زاده عز المهابة ذلة فكل عزيز عنده متواضع

و نسب الشيخان الإسكندري وعناني في كتابهما « الوسيط » القصيدة للفرزدق ، و نصا على أن أبياناً منها تروى لغيره ، وهي في اختيارهما عشرة أبيات ، و لعلهما يشيران إلى البيتين اللذين أكد صاحب الأغاني أنهما للحزين الكناني ، وقد طال بنا نفس القول فلنرجى " النتائج الهامة التي يفضي إليها هذا البحث إلى حديث آخر م؟

على العارى

477

# المرأة في ظلال الاســـلام

الإسلام هو الدين الساوى الوحيد، الذى عنى بالمرأة العناية الكافية، وأحلها المكانة اللائقة بهما، وأنزلها المنزلة التي تتناسب ورسالتها في مضار الحياة، وضرب حولها سياجا منيعاً من الحفظ والحماية، وأحاطها بسور متين من الصون والرعاية، ومنحها كثيراً من الحقوق التي لم نكن لها لولاه...

ولو قابنا صفحات التاريخ، وألقينا ضوءاً كشافا على حالة المرأة قبل الإسلام، لرأيناها قد عاشت قبله أجيالا طوالا، منقوصة القدر، مهيضة الجناح، مسلوبة الحرية، تختلف الأمم والقبائل في معاملتها، ولكنها نتفق في ازدرائها وإهمال شأنها؛ والنظر إليها كثبي، من سقط المتاع، فمنهم من كان يشتط في القسوة عليها، ويسرف في استلاب حقوقها، ويحرم عليها أن تبدى رأيا يخالف رأيه، أو تعمل عملا بغير مشورته، أو ترفض زوجا اختاره، أو تنال حظاً من الميراث، ومنهم من كان يتصرف فيها كما يتصرف في المواشي، البيسع والثراء، والهبة والإجارة، والإعارة وسواها؛ ومنهم من كان يقعد عن العمل، ويركن إلى الراحة والبطالة، ويكلف المرأة مشقة السعى، والإنفاق عليه، وعلى أولاده. وقد يكرهها أحيانا على الفجور، وارتكاب الآثام، ولا يرى في ذلك ذنباً ولا عاداً!!!

ومن بين قبائل العرب في الجاهلية من كان يمقت النساء، ويئد البنات، خوفا من العار. وضنا بالإنفاق عليهن، وقد صرح القرآن العظيم بذلك، في غير موضع منه، قال الله عز وجل وإذا بشر أحدهم بالآنثي ظل وجهه مسوداً وهو كظيم، يتوارى من القوم من سوء مابشر به، أيمسكه على هون، أم يدسه في التراب، ألا ساء ما يحكمون (١) ، وحتى لقد قال أمير المؤمنين، عمر بن الخطاب، رضى الله تعالى عنه، ونضر تاريخه: والله كذا في الجاهلية لانعد النساء شيئاً. حتى أنزل الله فيهن ما أنزل، وقدم لهن ماقسم.

هذا شأن المرأة قديما ، وذلك بعض ماكانت تئن تحته من الأغلال والقيود ، وضروب الذل والبلاء والهوان ، فلما لاح فجر الإسلام الحنيف ، ونادى به رسول الإنسانية ، محد ـ صلوات الله وسلامه عليه ـ أنقذ المرأة مما كانت تعانيه ، ونهض بهما إلى المستوى

<sup>(</sup>١) سورة النجل ٨ه، ٩٥.

الملائم لها ، وأعطاها كثيرًا من الحقوقُ التي أعطاها للرلجل ، ولم يفرقُ بينهما إلا في أمور يسيرة ، راعي فيها طبيعة كل منهما وفائدة المجتمع .

فسوى بينهما فى العتميدة ، والتكاليف الدينيّة ، وحرية الرأى والعمل ، وجعل لها نصيباً مفروضاً فى الميراث .

نعم، إن الإسلام جعلها فيه على النصف منه، لحكمة سامية؛ لأنه أوجب نفقتها على الرجال، رحمة بها، وإبعاداً لها عن مشاق السعى، ومتاعب الحياة، ولا يزال فريق من أرقى المالك الاجنبية إلى يومنا هذا، يحرم المرأة حتها في الميراث، ويجمله مقصوراً على أكر الاولاد سناً!!!

فشتان بين حال المرأة فى ظلال الإسلام، وحال المرأة غير المسلمة فى العصور القدعة والحديثة.

و الله وجه الإسلام الأغر عناية كرى الأسرة ؛ لأنها الخلية الأساسية التى يتركب منها ومن أمثالها جسم المجتمع ، فشرع الزواج ، وأمر القادرين به ، حفظا للنوع الإنسانى ، وبعدا بالناس عن الوقوع فى أحضان الرذائل والمعاصى ، والأدواء والأمراض ، واحتراما للأنساب ، ومعاونة على الحياة ، وأظل الزوجين معا بظله الوارف ، وكانت عنايته بالمرأة وعطفه عليها أوضح وأظهر ، ضرورة أنها تحتمل من تبعات الزواج و نتائجه أكثر مما يحتمل الرجل . واقد جاء أعرابي إلى الرسول الأعظم صلى الله عليه وسلم . وهو جالس بين أصحابه ، الرجل . وابين لهم أحكام دينهم و دنياهم ، ويذكرهم بأيام الله . فقال الأعرابي : يارسول الله يعظهم ، ويبين لهم أحكام دينهم و دنياهم ، ويذكرهم بأيام الله . فقال الأعرابي : يارسول الله عن أحق الناس بحسن سحابتي ؟ فقال : أمك \_ قال : ثم من ؟ قال : أمك \_ قال : ثم من ؟ قال : أمك \_ قال : ثم من ؟ قال : ثم من ؟ قال : ثم من ؟ قال : أمك \_ قال : أمك \_ قال : أبوك .

وإذا كان الدين الإسلام العظيم قد جعل شهادة المرأة على النصف من شهادة الرجل، غذلك لأنها أقل منه خبرة ، و نظراً فى العواقب ، وأكثر خضوعا للعواطف وأسرع انفعالا و تأثراً . وقد أباح تعدد الزوجات لأغراض نبيلة ، زادتها حوادث الآيام وضوحا وجلاء ، واشترط على الزوج أن يعدل بينهن فى كل ما يمكن العدل فيه ، فإن آنس مر نفسه عجزاً عن ذلك وجب عليه أن ية تصر على زوجة واحدة . وفى هذا يقول العلى القدير « وإن خفتم ألا تقسطوا فى اليتامى فا نكحوا ما طاب لكم من النساء مثنى و ثلاث ورباع ، فإن خفتم ألا تعدلوا فو احدة أو ما ملكت أيما نكم ، ذلك أدنى ألا تعولوا " » .

<sup>(</sup>١) سورة النساء ٣.

وقد تخفق الحياة الزوجية في تهيئة أسباب السّعادة للزوجين، أحدهما أو كايهما، فلا يكون بد من التفريق بينهما بالطلاق . حقا : إنه علاج قاس، ودواء مر، وأبغض الحلال إلى الله تعالى، ولكن لابد مما ليس منه بد. فماذا يصنع الرجل إذا كانت امرأته سيئة الحلق لاترعوى ؟ أو كانت عجوزاً لاتلد؟ أو كانت مريضة لانتوى على أعباء الحياة الزوجية ؟ ولا ينتظر لها برء أو شفاء ؟ .

بل ماذا تفعل المرأة إذا غاب عنها زوجها غيبة طويلة منقطعة ؟ أو كان شريراً يمى، معاملتها ؟ أو يضربها ضربا مبرحا لاتحتمله ؟ بلكيف السبيل إلى الحلاص إذا بالت إصلاح الحال مستحيلا أو في حكم المستحيل ؟!!! لا علاج لهذا كله إلا بالطلاق ، يوقعه الزوج أو القاضي أحيانا .

ولقد كان كثير من غير المسلمين يعيبون نظام الطلاق في الشريعة الإسلامية السمحة ، ولكن الآيام أظهرت لهم حكمته السامية ، وكشفت لهم الحوادث عن سداده ، وشدة الحاجة إليه ، فأخذوا به ، وصاروا يطلقون ، ولا يرون فيه عيبا ، بل ذهبوا إلى أن إباحته ضرورية لصلاح المجتمع ، وهذا اعتراف منهم بفضل هذا الدين العظيم ، وأنه الدين الوحيد الملائم للطباع الإنسانية ، والنظم الاجتماعية ، والصالح لكل زمان ومكان .

هذا قليل من كثير ، من أيادى الإسالام البيضاء على المرأة ، وعنايته بها ، وحرصه على كرامتها ، وإعلاء شأنها ، وحسينا في هذا المقام أن نختم هذا المقال ، بقول المشرع الأعظم ـ صلى الله عليه وسلم ـ حاثا على معاملة النسوة بالحسنى « إن النساء خلقن من ضلع أعوج ، وإن أعوج مافى الضلع أعلاه ، فإن ذهبت تقيمه كبرته ، وإن تركته لم يزل أعوج ، فاستوصوا بالنساء خيراً فإن أحسنكم أحسنكم معاملة لنسائه » .

وحدثت أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها وعن والديها قالت: دخلت امرأة ، ومها بنتان لها تسأل شيئاً ، فلم أجد غير تمرة ، فأعطيتها لها ، فقسمتها بين ابنتيها ولم تأكل شيئا ، ثم قامت فخرجت ، ودخل النبي صلى الله عليه وسلم و أخبرته بخبرها ، فقال عليه الصلاة والسلام « من ابتلى من هؤلاء البنات بشيء كن له سترا من النار » .

أحمدعلى منصور

أستاذ البلاغة والأدب بمعهد شبين الكوم

# رسالة الأنرهر ( بقية رسالة الأدب)

\_ { \_

لى هناوقفة ، هي وقفة الذاكر لاوقفة الحائر .فلقد عددت من رسالة الأزهر الأدبية ماكان من أدب مثل الشيخ ابن دقيق العيد ، والشيخ السيوطي ، ومن جاء بعدهما من أدباء المشايخ الأزهريين ، كالشيخ اسماعيل الخشاب والشيخ عبد الله الشبراوي والشيخ حسنالعطار والشيخ محمود العالم . هذه الوقفه هي تساؤلي ، هل كان تأدب هؤلاء المشايخ و من ماثلهم بالشعر والنثر ــ مدروسا في أيامهم بالأزهر أم لا ؛ فإذا كان مدروسا فما أيسر أن ننسب إلىالأزهر منجوفه ومناهجه ـ دراسة أدبية انتهت لهؤلاء الشيوخ الأجلاء إلى أن يكونوا متأدبين شعرا ونثرا أو كامها. وإذا لم يكن ذلك من مناهج الأزهر فما الذي جعل من هؤلاء السادة ـ أدباء في الذروة من الأدب في أزمنتهم وأيامهم ؟ الواقع أن دراسة كتب الأدب المعتبرة لم تكن من مناهج الأزهر الدراسية . مثل البيان والتبيين للجاحظ ، والأماني لأبي على القالي ، والكامل للمرد و الأغاني لا بي الفرج الاصفها ني ١٠٠ . وهي الكتب التي عدها مؤرخو الادب و لاسما ابن خلدون ــ أمهات الأدب وأصول لغه العرب. وقد كانت الدراسة مقصورة في الأزهرعلي كتبه المعروفة المتوارثة مثل الأشموني ، والمطول والأطول ، وجامع الجوامع ، والرسالة العضدية . . . وهلم فما الذي صير من هؤلاء المشايخ الأجلاء أدياء ، كتابا وشعراء ، قد يكون لـكل و احد منهم ظروف حاصة ساقته إلى الأدب، أو ساقت الأدب إليه . مثل أن الشيح حسن العطار قضى معظمِ أيام شبابه فى الترحال و الانتتال . فازدادت معارفه ، وصقل أديه . هذه الظروف الخاصة ـ أُنتي لا أعلها بالتفصيل عن كل من تأدب من الأزهريين ـ تلتقي عند سبب عام و احد هو حب الاطلاع على كتب الادب، والتلذذ بقراءة آثار الأدباء . والحب الذاتي بجني صاحبه الثمرات فما رغب فيه وأحبه ، فالمتأدبون من المشايخ كانوا يجمعون بــــين الدراسة الأصلية في الأزهّر ، وبين هو ايتهم التي أحبوها : فكانوا بذلك علماء وأدماء معا . على أن

<sup>(</sup>١) الحجلة \_ الأغانى لم يكونوا يعدونه الـك تاب الرابع من هذه الـكستب الأربعة ، بل الـكستاب الرابع هو أدب الـكاتب لابن قتيبة .

رسالة الأزهر . المعم

بعضهم كما سيجىء فى موضعه ـ قد طغى حب الأدب فيه على كل دراسة فى الأزهر، فأهملوا علوم الأزهر إهمالا ، وعكم فوا على الأدب فصاروا فى الذروة والسنام : وأعطى هنا مثلا سريعا لواحد منهم . هو السيد مصطفى لطنى المنفلوطى الذي سيجىء ذكره فيما بعد .

لا أنسى في التحدث عن رسالة الأزهر الأدبية ـ النبيخ المؤرخ الأدبيب الفحل: عبد الرحمن الجبرتي : الذي حسبه الدكتور أحمد أمين أستاذ الشييخ حسن العطار ومنشه على حب الأدب . ومع مخالفتي لهذا الرأى مخالفة قاطعة فإنني لا أعرف سدباً استند إليه أحمد أمين إلا أن الجبرتي روى في ترجمته للشييخ إسماعيل الحشاب أن هذا الشييخ ( الحشاب ) قد تآلفت روحه مع روح العطار بعد عودته من رحلاته وذكر شيئاً بما كان يجري بينهما من المطارحات الشعرية . وكانت هذه المطارحات كثيرا ما تجري في بيت الجبرتي . ومعني ذلك أن هذا الثالوث قد كور أخوة أدبية صادقة كانت تقطع الوقت في الفكاهات والمنادرات ورواية الأشعار وهذا لا يفيد أن العطار أخذ أدبه عن الجبرتي . وإلا فلماذا لا نتول ذلك أيضاً في الحشاب؟ الواقع أن الجبرتي لم يتعرف بالعطار إلا بعد انتهاء رحلات الثاني واستقراره في وطنه . وقد عاد من هذه الرحلات مكتمل الأدب . فائقاً في زمانه نثراً وشعراً . على أن أسلوب العطار في نثره أقوى من أسلوب الجبرتي على وجه عام . فكيف يكون وشعراً . على أن أسلوب العطار في نثره أقوى من أسلوب الجبرتي على وجه عام . فكيف يكون الناحية الشعرية أنه كان شاعراً وإنما كان راوية الشعر في تاريخه المعروف في المناسبات التي يرى فيها أن يروى شعرا لمن يترجم لهم . وله شعر قليل لا يضعه في صف العطار والمحال إطلاقاً .

إن الاستاذية التي لا ريب فيها هي أستاذية العطار للشيخ رفاعة رافع الطهطاوي الذي لا يسهل على من يتحدث عن رسالة الازهر الادبية أن يغفل شأنه الكبير . فلقد كان الطهطاوي ملازما للعطار ملازمة أول المريدين لشيخه . وقد تتلذ على العطار دراسة أزهرية وأدبا . ولذلك اختاره العطار ليكون إماما لبعثة مصرية إلى فرنسا لما وكل إليه أم هذا الاختيار . وقد أوصاه قبل سفره أن يكتب رحلته من ابتداء قيام الباخرة التي تقله إلى منتهاها . ولا يكلف العطار الاديب تليذاً له بذلك إلا إذا كان واثقا من أنه يعرف كيف يكتب . وكتابة الرحلات من أعوص ما تكتب الاقلام . فالطهطاوي قد تأدب بأدب العطار من قبل أن يرتحل . وأقول بشجاعة إن إقامته في فرنسا لم تزده من حيث الأسلوب العربي شيئاً . ولكنها أفادته الخير الكثير فها عدا أسلوى الكتابة والثعر . فقد ازدادت

معارفه و ودرس بالفرنسية العلوم الحديثة و اطلح على عادات و بلاد و أوساط وسعت آفاق علومه ومعرفته بالحياة و لذلك كان من أفذاذ حاملي لواء النهضة العلمية في بلاده لما أن عاد إليها بالترجمة والتسأليف وتوسيح أرحاب الثقاغة العامة في مصر ، و تأسيسه مدرسة الألسن التي أخرجت لمصر من كنوز الرجال ذخائر لا تفني آثارها العلمية . وقد انتفعنا بها انتفاعا كبيراً .

ومن نثر رفاعة الطهطاوى قوله فى حب الوطن: « إن حب الوطن من الإيمان ، ومن طبع الأحرار الحنين إلى الأوطان ، ومولد الإنسان إعلى الدوام محبوب ، ومنشؤه مألوف له ومرغوب ، ولارضك حرمة وطنها ، كما لأمك حق لبنها ، والسكريم لا يحفو أرضاً بها قوابله ، ولا ينسى داراً بها قبائله . . . »

ومن شعره قوله وهو في باريس يحن إلى مصر:

ناح الحمام على غصون البان فأباح شيمة مغرم ولهان هذا لعمرى إن فيها سادة قد زينوا بالحسن والإحسان ولأن حلفت بأرب مصر لجنة وقطوفها للفائزين دوان والنيل كوثرها النهبى شرابه لابر كل السبر في إيماني

**♦** ♦ ♦

ومن أدباء الأزهر الشيخ عبد الهادى نجا الإبيارى المتوفى سنة ١٣٠٩ه. وقد كثرت مؤلفاته ورسائله الأدبية إلى درجة كبرى. ومن هذه الرسائل ما عرفه الأدباء المطلعون جميعا على حدة باسم ( الرسائل الأحدبية ) وقد التزم الشيخ فيها طريقة السجع ولوكان متسكلفا كما هومذهب الأدباء في وقته. قال يصف ابتداء تعارفه بالشيخ إبراهيم الأحدب و بينها أنا جالس في بيتي إذ بشخص قدم على بقدمه من جمال الهيئة وكال الهيبة نور جمال وجلال، ويتبعه جماعة يخطو و يخطر كل منهم من اللطف والظرف في أبهج سربال، فقمت فقا بلتهم أجمل مقابلة، وداخلني من الابتهاج بزيارة سيادتهم ما لبست به من الفرح والسرور خمائله، فجلسوا برهة يالها من برهة ، كانت بما انتثر من حدائق حديثهم هي النزهة ، ثم قام حضرته وانصرف ، وقد أخد بمجامع قلي به الشغف . . . »

رسالة الأزهر

444

ومن شعره قوله يمدح الثميخ عبد الغني الراغعي منتي طرابلس الشام .

من آل رافع الذين عهدتهم ﴿ فَي كُلُّ وَرَدٌ قَـٰدُ حَلَّا أُو مُثْرَعُ ۗ قوم بناؤهم جليل صنائع وبناء غـــيرهم جميل مصانع ماضي الزمان لأمرهم بمضارع

أسنان مثط في الفضائل لم يجــد

ومن أدباء الأزهر الشيخ حسين المرصني مدرس الأدب والعلوم العربية بدار العلوم ، وقد تخرج في الأزهر والكنه اشتغل بالأدب وانتبحر فيكتبه وهو طالب أزهري ضربر فكان في وقته آنة . ولذلك اختبر للتدريس بدار العــلوم حوالي سنة . ١٣٠٠ ه . ومن كلبة له في التآلف والتواد « . . إن من المشاهد كون النوع الإنساني محتاجًا في حسن تُعيشه ، وتحصيل أغراضه إلى ألفـــة ومودة ، واتصاف بأن يحب المرء لأخيه ما يحبه لنفسه . فإذا خرج بعض الناس عن الجمعية ، وسعى في الأرض بالفساد ، وجب على الناس تأديبه بما يعيده إلى الصلاح . . ، . .

ومن أدباء الأزهر السيد على أبو النصر المتوفى سنة ١٢٩٨ هـ. وكانت تربيته أزهرية يحتة غير أنه غلب عليه حب الأدب فصار شاعراً من شعراء عصره . ومن شعره في وصف الطسعة والجمال:

وابتسام الثغر أم زهر الأقاح ونجـــوم تردهى في أفقها يوميض البرق أم كاسات راح للندامي في اغتباق واصطباح في معانى حسنه تعيا الفصاح

نور زاهی الروض أم نور الصباح لا ولا بل بدر تم ينجلي عجبأ يزدرى شمس الضحى

ومن أدباء الأزهر عظيم كبير الشأن هو عبد الله ( باشا ) . هذا الرجل لم يتعلم في غير الازهر ، ولكن تعلقه بالأدب وهو طالب أزهري جمل منه ناثراً وشاعراً . وأجزم بأن هذا الأديب قد قرأ كثيراً للبديع الخوارزي ؛ لأنه تأثره في إنشائه بالنزام السجع القصير و المحسنات البديعية . هذا الأزهري الفحل من الذين نضج أدبهم إلى أبعد النمايات وإن كان مسجوعًا . وله في تقدير الأدب رسالة يرى فيها أن علوم اللغة العربية ليست مقصودة لذاتها ولا تدرس لنفيها . وإنما هي للتوصل إلى الآدب الذي هو الثمرة المرجوة في الحياة . والغصن الرطيب الذي هو الجوهر المقصود من تعليم علوم العربية . وهذا بعض من هذه الرسالة القيمة و . . . . ياقوم . أهذا النحو وإعرابه ، والصرف وأبوابه ، والعروض وأوزانه وأبحره ، والمعانى وإنشاؤه وخبره ، والبيان وفرائده ، والبديع وشواهده ، وهذه العلوم الموضوعة ، والمناه المحمولة ، والدروس المأهولة . . . لمجرد معرفة ضرب زيد لعمرو ، وقتال خالد لبكر ، وأن قال أصلها قول . . والبحر الطويل من فعولن مفاعيلن ، ثم لا يعرف كيف ينظم ، والفصل والوصل . والمحقيقة والمجاز . . والتورية والجناس . . إذا والله تسكون ينظم ، والفصل والوصل . والمحقيقة والمجاز . . والتورية والجناس . كذا والله تسكون المكان الفنون من أفانين الجنون . . عملا حابطا ، وشغلا ساقطا ، وهوسا عاطلا ، ووسواسا عاطلا . ووسواسا مسلما . ويترجموا عن سرائر الضائر كا باطلا . وينشروا وينظموا كا نثرت و نظمت ، ويترجموا عن سرائر الضائر كا ترجمت ، وينثروا وينظموا كا نثرت و نظمت ، وقد كانت العرب التي أودع الله الفصاحة ترجمت ، وينشروا وينظموا كا نثرت و نظمت ، وقد كانت العرب التي أودع الله الفصاحة المنائل مناصد ما ليس بعدها غاية لقاصد ، وحسبوا إلى أن خلف هذا الحلف ، فظنوا تلك الوسائل مقاصد ما ليس بعدها غاية لقاصد ، وجعلوا النظم والنثر شيئا فريا ، . . فوقفوا عندها . . واتخذوا الأدب وراءهم ظهريا ، وجعلوا النظم والنثر شيئا فريا ، . .

وأعتقد أنه لم يمل على هذا الأديب السكبير ـ هذا السكلام الحلو إلا أنه فقه معنى الأدب وفرق بين الوسائل وهي دراسة علوم اللغة ، وبين المقاصد وهي الإجادة في فني النظم والنثر .

أما شعره فني درجة كبرى من الإجادة في وقته . ومنه قوله يعتذر إلى السيد عبد الهـادي نجـا الإبياري ـ المتقدم ذكره ـ يعتذر عن دعوة لم تصل إليه :

يا من بديع حاله تزرى البديع وتذى وافت عقيالة نظم تتاو فصاحه قس فرن بالعفو إنى منه على غاير يأس وإن عتبت في وما أبرى نفسى الشيخة

المحرر الأدبي بحريدة الشعب وعضو نقابة الصحفيين

440

# رأى العلماء المؤرخين في الفتوحات الإسلامية وأهدافها

عرضنا في بحث سابق لقوى المسلمين البحرية وفتوحاتهم في كافة أرجا. المعمورة ، واليوم نقدم للقراء الأهداف التي خاض المسلمون من أجلها حروبهم وفتوحاتهم .

لقد حيرت الفتوح الإسلامية العلماء الاجتماعيين حيرة لم يجدوها حيال مسألة اجتماعية أخرى ، فقد بلغ ملك المسلمين فى ثمانين سنة حداً لم تبلغه جميع فتوحات الرومانيين فى ثما ثمائة سنة ولم تصل أمة قبلهم ولا بعدهم إلى مثل ما وصلت إليه الأمة الإسلامية من سعة الملك ، ونفاذ الحكمة ، ووحدة الأجزاء ، وارتياح الناس إلى حكومتها .

وقد افتنت العقول فى تعليل هذا التوفيق الباهر ، فقال بعضهم : إن سببه أن الأمم على عهد ظهور الإسلام كانوا فى شقاق بعيد ، وثورات طاحنة ، واختلافات دينية ، فدهمهم المسلمون وهم على تلك الحال فدوخوهم .

وقد رد على هذا التعليل بأن المسلمين لما ولوا وجوههم شطر الشام وفارس ومصر ، لم تكن دولتا الرومان والفرس في حرب فيما بينهما ، ولا في شقاق في داخل بلاديهما . فكان هرقل في أوج عظمته وأبهة ملكه ، لا يزعجه من احم في بلاده ولا عدو مغير من خارجها .

نيم كانت فارس مقطعة الأوصال تحت حكومة إقطاعية ، استقل فيهاكل أمير بما تحت بده ، لكنهم لما آ نسوا استفحال شأن العرب ، وحدواكا تهم ، وعدلو اصفوفهم و دانواكلهم لملك اختاروه من أعرق أسرهم الملكية وهو يزدجر ، فالما واجه سعد بن أبي وقاص فارس ياجه منها أمة متراصة الآحاد كالبنيان ، متحالفة الجماعات على الاستهاتة في الدفاع ؛ لأنهم أنوا يملكون عرباً كثيرين ، ويأنفون أن يكونوا محكومين بهم .

فانهار بذلك قول الذين يعللون الفتوحات الإسلامية ، بتخاذل الشعوب وتناحرها ،

ومهماكانت الشعوب متخاذلة فهل يعقل أن أمة واحدة نتحكم فى الأرض فلا تجد من يصدها عن أغراضها ، لا سيما وهى خارجة من بلاد طال عليها الثوى فيها ، بادية غير متحضرة ؟

ومن الناس من عللها بحب الكسب والمغائر ، فلما اطمأنوا إلى داعية منهم يقودهم إليها التفوا حوله وأيدوه ، وقاموا بما قاموا به بما ظاهره فتح وباطنه غنيمة . وهذا تعليل يحمل في أطوائه عناصر فنائه ، لأن النبي صلى الله عليه وسلم أول من دعاهم إلى الحروج من تقاليدهم ، وترك موروثاتهم وانباع أحكام العقل في عقائدهم ، وقيد لبث فيهم سنين كثيرة يدعوهم إلى هذه الأصول ، حتى آمن به جمهور من النياس ، ولم يأمرهم بالقبائل ، ودعوته أنضهم إلا بعد أن انتقل إلى المدينة ، وهنالك اشتغل بنشر الإسلام بين القبائل ، ودعوته إليهم صريحة لا لبس فيها ، وليس منها وجوب مقاتلة الأمم طلباً للغنم منها . فأساس هذا الدين هو تصحيح الفطر ، وتقويم النفس ، وإصلاح القلب ، والسمو إلى أرفع ما يصل إليه جهد طالب السكال ، أما ما تقتضيه الحياة الاجتاعية بعد ذلك من حماية الحوزة ، أو نشر الدعوة ، أو غسير ذلك فقد سنت لها أحكام لم ير العالم أعدل منها ، كا سبق لنا بيانه في مقالات سابقة . فن أين يستدل أصحاب هذه الشبهة على ما يقولون ، وليس له أثر في كتاب ولا سنة ، ولا في شرح من شروح الأثمة ؟ .

وذهب الحكيم الفرنسي مو نتسكيو في كتابه أصول الشرائع إلى رأى آخر فقال عند المحامه بالإتاوات الحكومية: وإن هذه الإتاوات المفروضة كانت سبباً لهذه السهولةالغريبة التي صادفها المسلون في فتوحاتهم. فالشعوب رأت بدل أن تخضع لسلسلة لا تنتهى من المغارم، أن تخضع لادا وجزية طفيفة ، يمكن توفيتها بسهولة و تسلمها بسهولة كذلك ، ووجدت نفسها سعيدة بأن تستخذى لامة متبربرة تعاملها على هذه الصورة من أرب تدين لحكومة فاسدة كانت تكابد تحت سلطانها كل ضروب الموانع دون حرية لم تنعم بها قط ، مضافا إليها كل ويلات عبودية عنيدة ،

لا مشاحة فى أن العالم الفرندى لم يعرض فيما عرض من رأى إلى فتوحات المسلمين ، بل أظهر وأشاد بتسامحهم فى فتوحاتهم ، فأول فتوحات المسلمين كانت الشام تحت قيادة أبى عبيدة ابن الجراح ، ولم يكن العرب قد جروا من أمر الجزية فى شعب على سنة تسامعت بمزاياها الأمم الأخرى ، فالتقت الجيوش الإسلامية بجيوش رومانية مدربة تفوقها عدداً وعدداً .

#### رأى العلماء المؤرخين

فهزمتها وأجبرتها على ترك حصونها المنيعة وقلاعها التي لاترام ، ولم تكف عنها حتى فتحت الشام كلها وغادرها إمبراطور الرومان وهو يقول : « أودعك أيتها البلاد الى الأبد؟! » .

فأى سيرة استعارية كانت قبل هذه فتت فى عضد الجيوش الرومانية وحسنت لها التسليم للعرب؟ وأية علاقة بين الجيوش المحاربة و بين قلة الإتاوات أو كثرتها؟ إن المحاربين كانوا هم الطبقة الثانية فى ذلك الأمم بعد رجال الدين ، وكانوا متحكمين فى رقاب الدهماء يبتزون أموالهم ولا يدفعون للحكومة أموالا ، فالمعقول أنهم كانوا يقاتلون أعداءهم بكل ما أوتوا من قوة مادية ومعنوية ، لا أن يسلوا ليكونوا رعية لهم ، وليسوا هم بالذين تفتنهم قاة الإتاوات ، ولا الحرية المحبوبة ، فتمد كانوا منها بالمكان الممتاز .

وفى الوقت الذى كانت فيه الجيوش الإسلامية تهزم جميع الرومانيين ، كانت جيوش أخرى لهم ترد جنود الفرس المعروفين بصلابة العود على أعقابهم فى ذات بلادهم ومثلهم كمثل الرومانيين فى الامتيازات المالية و الأدبية ، ويسقطهم من مراتبهم تغلب جنود أجانب عليهم .

إن تعليل منتسكيوكان يؤخذ به لو أن العرب كانت لهم مستعمرات تنعم باليسر ، وكانت الجيوش المحادبة تعامل بالعسف ، وتأث تحت أثقال الضرائب ، أو لوكانت الأمم نفسها هي التي تحارب . وقد قلنا إن المسلمين إذ ذاككانوا لا يزالون في أول عهدهم ، ولم تبل الأمم من حكمهم ما يحببها فيهم .

على أن منتسكيو يصف المسلمين الأولين بالأمة المتبربرة ، فهل عهد فى تاريخ البشر أن أمة متبربرة تكون مثلا يضرب فى قناعتها ، وحسن معاملتها لمن تقهرها مر. الأمم ؟ إن المعروف بين الناس أجمع أن الأمم المتبربرة لا تقف نهمتها للمال عند حد، فلا تزال بالمقهور حتى تبيد حضراءه ، ولا تدع له شيئاً . فمن أين جاء هذا الأدب العالى للمسلمين ، والمتبربرون فى نظر مو نتسكيو ، على خلاف سنة العالمين قديماً وحديثاً ؟ .

إن منتسكيو قد زاد المسأله إشكالا ، ولا يحلها إلا افتراض واحد وهو الحق ، إن الأمة الإسلامية كانت على شريعة إلهية تمثل أعلى درجات العدل والإنصاف ، وان ما احتازته من الملك الذي لم ينبغ لامة قبلها ولا بعدها ، لم يقو على إفساد قلوبها كما أفسد قلوب

**7 A Y** 

الفاتحين قبلها ، وإن الله قد أيدها بروح من عنده ، وقذف بهـا فى وجه العالم لترده عن الغى الذى كان فيه ، و لتحطم القيود والأغلال التي كانت فى أعناق الأمم .

هذا هو التعليل الذي يتسق مع المنطق والعقل ، والله غالب على أمره .

إذن فنسق الفتح الإسلامي الذي انتهجه المسلمون في صدر الإسلام كان وحيداً فريداً يتسق كل الاتساق مع الأغراض التي يرمى إليها الإسلام في أخص صوره وأنبل مراميه .

أما الفتح الذى انتهجه المستعمرون ولا يراد به إلا امتصاص دماء الشعوب وقتل خواص الفضائل والمزايا فى تلك الشعوب والقضاء على المعنويات التى تعتبر من أكبر مقومات الأمم وأسمى مقدراتها ، فذلك فتح آخر بعيد عن الإنسانية ، بعيد عن الأخلاق المثالية ، بعيد عن كل ما تصبو إليه رسالة الإنسان فى كل عصر وجيل . ويقيننا أن هذا الليل وشيك الانصرام فلا بد أن تخرح المدرة من بين حب الحصيد ، ولا بد أس تنفرج لمة الظلام من جبين الصباح .

يا نائم الليـــل مغتراً بأوله إلى الحوادث قـــد يطرقن أسحــارا

مراتحقی کا پیور رعاوی سائی

باب وصف الكرتب

ضاق هذا الجزء عن باب وصف الكتب، وموعدنا به الجزء الآتى إن شاء الله .

247

# معهد الرقص معهد الرقص

نشرت الصحف أخيراً أن الوزير فتحى رضوان ـ يوم كان ـ سينشى معهدا للرقص وأنه على وشك الظهور فى القاهرة . ونحن ـ إزاء مشروع كهذا ـ لا نستبيح السكوت عنه . وإن كنا لا نملك وقفه مهما كنا على حق فى إنكاره .

وإذا كان لبعض الهواة جهود و نشاط فى الترويج للرقص ، والعناية بإنشاء معهدله ، فلن يستطيع امرؤ منا أن يعتبر هذا المشروع سائغا من الوجهة الإسلامية ، أو يراه عملا أدبياً يتفقو تقاليدنا الشرقية ، أو يزعمه هدفا من الأهداف المشكورة التي نتجه إليها الثورة الرشيدة فى عهدنا الجديد : عهد البناء ، والتطهير ، والإصلاح الشامل .

وهل الرقص الذي يتهافت عليه أنصاره إلا تشجيع على المخالطة ، وانتزاع للحياء من الوجوه حتى يهون على الفتاة والمرأة وإن كانت مسلة أن تخاصر زوجها أو الاجنبي عنها ، وتراقصه على مشهد من النظارة في ظلهذا التشريع ؟ ثم يكون له من الآثر في ضيعة الاخلاق ما يكون ، والحوادث شاهدة بذلك كل يوم ، وآخرها حادث الإسكندرية الذي تحدثت عنه الصحف منذ أيام قريبة .

إذا كان للتحلل والميوعة ، والاندفاع في التقليد للغير أثر واضح في الانجراف الذي نشاط نشهده في بعض البيئات ، وينكره المجتمع الأغلب فلسنا على صواب إذا رضينا عن نشاط المجددين في ابتكار هذه العوامل الهدامة للاخلاق ، وزحزحة الامة عن خصائصها الموروثة ودفعها إلى مسايرة الغير في مجال الإماحية .

والأمر بحاجة إلى التريث في هدده الاتجاهات ، وإلى استغلال الغرص والإمكانيات

فى دعم الآداب، وصيانة القومية من التلون بلون أجنبي عنها ولا يتمثى مع الطابع الشرقى الذي نذود عنه بأرواحنا وقوانا .

على أن الشخصيات النبيلة التى تتولى قيادنا فى معترك الحياة لا تجنح إلى مثل هذا التقليد ولم نعرف عن واحد منهم ـ والحديّة ـ أنه يراقص ، أو يستبيح الرقص لمن يعيشون فى ظله أو ينتمون إليه بسبب ، وهم قدوة لنا فى السير إلى الأمام .

قالوا فى ترويجهم للرقص ونحوه : إنها فنور جميلة ، وإن الفن هو حياة الشعوب ، ومظهر حضارتها ، فمعارضة الفن عندهم تعتبر جموداً وتخلفاً عن الإسهام فى الحضارة ، ونحن حرجال الدين نبادر فنعلن إيما ننا بالفن والترحيب به ، والدعوة إلى توسيح مجاله ، ولكنه الفن الإيجابي الذي ينفع ولا يضر ، ويبني ولا يهدم ، ويشرف ولا يخزى ويخجل ، نحن نؤمن بالفن الجدى لا بالفن الهزلي الذي يذهب بقيم الحياة .

وهل الفن إلا بهجة من بهجات الحياة . وروعة من روعات الإبداع فى الصناعة ، وإبراز لما أودع الله فى الطبيعة من أسرار .

وهل الفن إلا عبقرية في استخدام الطبيعة وتهذيها وتجميلها حتى تمكون مثار الإيمان بقدرة الله ، والاعتراف بنعمه ، والإقرار بأن الله صنع ما صنع في ملكه ، ووهب الفنان عبقرية تكشف ما خنى على غيره من السمو والجمال ، وتتجه بالعقول إلى بارئ السموات والارض الذي أبدع ما أبدع في دنيانا ، لينعم الإنسان في حياة هنيئة ، ويستجيب لدعوة الله التي تنبض بها تلك الحياة في كل جانب من جوانب الكون ، وفي كل مظهر من مظاهر الكائنات ؟؟

والقرآن يحثنا على النشاط والإتقان ، ويدفع بنا دفعا قويا فى المجال العملى الفسيح : وقل اعملوا فسيرى الله عملم ورسوله والمؤمنون ، . وإنا جعلنا ما على الأرض زينة لها ، وأنبتنا فيها من كل زوج بهيج ، . وصنع الله الذي أتقن كل شيء ، .

وهكذا نرى للفن شأنا فى نظر الدين ، و نسمع الدعوة إلى الفن فى أسلوب القرآن مما يطول بنا ذكره .

تعلیقات ۳۹۱

فغير صحيح أننا نعارض الفن فى ذاته ، بل نعارض الخطأ فى تطبيق الفن على كل ما يروقهم من ضروب الباطل . ونعارض انشاط فى ترويج الرذائل ، وهى فى غير حاجـــة إلى الترويج والتشجيع .

فمن الحير أن نعي الجهودكلها ، و نبذل النشاط كله فى نواحى الجد ، وأن نترك لغير نا ما ألفود من تقاليد مرذولة ، كما رسمت لنا الثورة وسارت بنا فى سبيلها الرشيدة .

وهذا هو مانقف عنده وندعو إليه .

ولعلنا نسلٍ من غضبة عشاق الرقص ، ومن خصومه المسرفين في تطبي ير الفينون بصفة الإطلاق والتعميم .

عبد اللطيف السبكى عضو جماعة كبار العلماء ومدمر التفتيش بالازهر

المدنية الحديثة

قال جودا أستاذ الفلسفة الانجليزية في كتابه ( سخافات المدنية الحديثة ) :

وإن المدنية الحديثة ليس فيها توازن بين القوة والأخلاق . فالأخلاق متأخرة جدا عن العلم . ومنذ النهضة ظل العلم في ارتقاء ، والأخلاق في انحطاط . حتى بعدت المساغة بينهما « وبينها يتراءى الحيل الجديد للناظر فتعجبه خوارقه الصناعية وتسخيره المادة والةوى الطبيعية لمصالحه وأغراضه ، إذا هو لا يمتاز في أخلاقه \_ في شرهه وطمعه . وفي طيشه ونزقه ، وفي قسوته وظلمه \_ عن غيره . وبينها هو قد ملك جميع وسائل الحياة . إذ هو لا يدرى كيف يعيش . وإن توالى الحروب العظيمة الهائلة دليل إفلاسه ، وأنه يربى نشأه لا يدرى كيف يعيش . وإن توالى الحروب العظيمة الهائلة دليل إفلاسه ، وأنه يربى نشأه ليموت ، وقد خولت له العلوم الطبيعية قوة قاهرة ، لكنه لم يحسن استمالها ، فكان كطفل صغير أو سفيه أو مجنون ، ، وقال : « إن فيلسوفا هنديا سمعني أطرى حضارتنا بأن سائق سيارة قطع كذا ميلا في الساعة ، وأن طائرة طارت من موسكو إلى نيويورك في كذا ساعة في ال لى ذلك الفيلسوف الهندى : إنسكم تستطيعون أن تطيروا في الهواء كالعاير ، وأن تسبحوا في الماء كالسمك ، ولكنكم إلى الآن لا تعرفون كيف تمشون على الأرض ، .

# الأدسي والعلوم

## المجلس الأعلى للعلوم

صدر قرار جهورى بإعادة تأليف المجلس الأعلى للعلوم بالجمهورية العربية المتحدة ، وهو يتمضى بأن يكون رئيس المجلس من بين الوزراء ، ويضم وكلاء عشرة وزارات ، ومدير المركز القومى للبحوث ، وممثلا من كل جامعة ، وعضواً عن مؤسسة الطاقة الذرية ، واثنين عن مجلس إدارة الاتحاد العلمى ، وعشرة أعضاء من المتصلين بالبحث العلمى .

وسيمنح العضو المتفرغ بالمجلس مكافأة سنوية ١٨٠٠ جنيه، وغير المتفرغ مكافأة حدها الاقصى ٣٠٠ جنيه.

## تشجيع البحوث العلمية

سيوزع مركز البحوث القوى فى الجمهورية العربية المتحدة ثلاثين ألف جنيه فى هذا العام على طلبة البحوث العلمية ، فيمنح كل باحث ماثنى جنيه فى السنة لإعانته على إتمام بحثه و تقديم نتائجه فى أقرب فرصة .

ويتم اختيار الباحثين من خريجي الكليات العلمية العربية وفقاً لمشروعات بحوثهم، ومن أهم شروطها أن يخدم البحث الاقتصاد العربي، ويعمل على زيادة الإنتاج القومي.

وقد تم حتى الآن مم بحثاً فى محتلف فروع العلم والصناعة والزراعة . وينتظر أن تنتهمى لجان قبول البحوث من اختيار م، بحثاً جديداً من البحوث التى قدمت إلى المركز .

## تشجيع التفوق في المدارس

أصدر وزير التربية والتعليم قراراً بتقديم منح مالية للمتفوقين في جميع مراحل التعليم، تصرف لهم على أقساط شهرية، وبمقادير تحقق لهمتابعة دراساتهم، كل حسب تفوقه. المنحة الأولى ١٢٠ جنيها للمستجدين في الكليات والمعاهد لمدة سنة إذا كانوا متفوقين في الثانوية العامة والثانوية الفنية وشهادات المعلين والمعاهد بتقدير «ممتاز، أو حاصاين على ٨٥٠/ والمعاهد بتقدير «ممتاز، أو حاصاين على ٨٥٠/ من انجموع، وللخمسة الأول من الشانوية الصناعية والزراعية.

المنحة الثانية ع ٨ جنيهاً للمتفوقين فى الـكليات والمعاهد إذا حصلوا على ٨٠ /. فأكثر، وكذلك للناجحين فى امتحان النقل.

المنحة الثالثة ٤٨ جنيهاً للحاصلين على ٨٥/٠ فأكثر في امتحانات النقل بالكليات والمعاهد العالية. المنحة الرابعة ٣٦ جنيها للخمسة الأوائل في الإعدادية بالأقليم المصرى، وللثلاثة الأوائل بالأقليم السورى ، وللبنات حق استبدال المنحة بالالتحاق مجانا بالأقسام الداخلية بالمدارس الثانوية لمدة ٣ سنوات .

المنحة الخامسة الإعفاء من نفقات التعليم العمالي ورسوم الكليات والمعماهد العالمية الكل من حصل على ٧٥./ فأكثر في الشهادة الثانوية وما يعادلها .

## اتفاقنا الثقافي مع العراق

وقع السيد كال الدين حسين في بغداد نيابة عن الجمهورية العربية المتحدة الميثاق الثقافي العربي مع الجمهورية العراقية . وقد مثل العراق السيد هديب الحاج حمود وزير المعارف بالنيابة . وقال كال الدين حسين : إن هذا الاتفاق حلقة من سلسلة الانتصارات التي حققها أبطال العراق يوم ١٤ يوليو ، وفي ثناياه معنى آخر غيير مكتوب يشير إلى أنه ميثاق يجمع الامة العربية كلها . وقد نص الميثاق على تنظيم التعليم في ٣ مراحل على ما سبق لنا تفصيله في حينه .

# أجهزة الطبيعة الذرية

وصلت إلى مصر أجهزة من ألمــانيا تبلغ قيمتها ٣٠ ألف جنيه ، سيعمل عليها خمسة

طلاب بحوث ، لإجراء التجارب الحياصة بالطبيعة الذرية في المركز القومي للبحوث .

وسيشرف على هـذه التجارب البروفسور الألمانى ستوفسكى ، الذى سيتقاضى مرتباً من هيئة اليونسكو يبلغ ٢٠٠ جنيه شهرياً .

### دراسات عليا للبترول

أنشأت الهيئة العامة للبترول معهداً عالياً للدراد العليا لشئون البترول ، وقررت أن يكون مقره مصمل تكرير البترول في السويس ، ومدة الدراسة في هذا المعهد سنتان ، وهي بالمجان لخريجي الجامعات ، وتشمل دراسة جيولوجيا البترول ، وهندسة إنتاجه ، وتسكريره ، وكيمياء البترول ، والتشريعات البترول .

#### الانتساب للجامعات

بلغ عدد المنتسبين من شعبتى الآداب والعلوم ٣٨٥٢ طالباً وطالبة ، فقد قبل من القسم العلمى جميع المتقدمين من الحاصلين على ٥٠ /. فأكثر في المجموع الكلى للدرجات وعددهم ٢١١٤ ، وقبل من القهم الأدبي الحاصلون على ١٠٤٤ ./. من المجموع الكلى للدرجات وعددهم ١٢٧٨ . فالتحتموا بكليات المدرجات وعددهم والتجارة .

# انناء العلالين (عز)

### تنظم الحكم في الجمهورية العربية المتحدة

أعلن الرئيس جمال عبدالناصر رئيس الجمهودية العربية المتحدة التنظيم الجديد للحكم فىالجمهورية المسئوليات على ثلاث وزارات: الوزارة المركزية ، والمجلس التنفيذي لوزارة الإقلم المصرى ، والمجلس التنفيذي لوزارة الإقلىم السورى . وتتألف الوزارة المركزية عبد الرحيث يؤلف مجلس قروى لـكل ثلاثة آلاف رئيس الجمهورية ... من اثنين وعشرين وزيراً . في طليعتهم نواب الرئيس الشلائة: السيد عبد اللطيف البغدادي ويتولى وزارة التخطيط والمشير عبيد الحكم عاس ويتولى وزارة الحربية والقيادة العيامة للقوات المسلحة ، والسيدأكرم الحوراني ويتولي وزارة العدل. وفي الوزارة المركزية ثميانية وزراء من الإقلم السوري و ١٥ من الإقلم المصري . والمجلس التنفيذي لوزارة الأقلم المصرى يتألف من ١٤ وزيرا ويرأسه السيد نور الدين طراف ، والمجلس التنفيذي لوزارة الإقلىم السوري يتألف

كذلك من ١٤ وزيرا ويرأسه السيد نورالدين كحالة ، وقد اختيرفندق «هليو پوليس پالاس» في مصر الجدمة ليكون مقرآ للوزارة الاتحادية وهو بحوى ثلاثمائة غرفة ، وفيه عدد من القاعات التي تصلح للاجتماعات . ومن الصدف أن طراز بنائه عربي .

## نظام اللامركزية الإدارية

تقرر العمل بنظام اللامركزية الإدارية ، من السكان ، ومجلس بلدى لكل ١٥ ألفا من سكان المدن ، ومجلس المديرية بأعضائه المنتخبين والمعينين هو الجلسالموكل بكلعمل وكل إصلاح في لا مركزية مطلقة ، والمحافظ هو المسئول عن نشاط هـذا المجلس أمام رئيس الجهورية مباشرة .

#### السدالعالي

اتفق المشير عبد الحكم عامر مع الرفيق خروشوف رئيس وزراء الاتحاد السوفيتي على أن يقدم الاتحاد السوفيتي إلى الجهورية العربية المتحدة . . ؛ مليون روبل للساهمة في تمويل إنشاء السد العالى ، وذلك على شكل قرض يبدأ سداده بعد أن ينتهى المشروع ويأتى بشمراته كاملة . وسيكون تقديم القرض معدات وآلات مما يحتاج إليه في إقامة السد .

إن احتياجات الرى للماء تقدر في الوقت الحاضر بحوالى ٢٥ ملياراً من الامتار المكعبة سنويا لمصر ، وبنحو ٥ر٣ مليار للسودان . وإيراد النيل من المياه متذبذب: يرتفع في أحد الأعوام إلى مايزيد عنالحاجة وينخفض في معظم الأعوام إلى درجـة تضر بالزراعة، وفي الحالتين فإن كميات عظيمة من مياه النيل تذهب في البحر كل عام . وقيد سبق معالجة ذلك بطريقة ﴿ التخزين السنوى ﴾ بإقامة خزان أســوان وخزان جبل الأولياء ، فأفاد فائدة محصورة بالقدر المزروع الآن من الأراضي ولمدة السنة فقط. وبراد الآن من السد العالى الإفادة في توسيع مساحة الأراضي الزراعية بما يتناسب مع زيادة السكان ، وأن يكون التخزين « تخزيناً دائما » ، فجعل تصميم السلد العالى على أن يكون حجمه معادلا لحجم الهرم الأكبر ١٧ مرة ، ويبلغ حجم ألهرم الأكبر ٥ ر ٢ مليون متر مكعب، فالسدالعالى سيمكن مصر من توسيع أراضيها الزراعية ٢ مليون فدان، وسيضمن احتياجات الرى لجيدع الأراضي

المنزرعة - الحالية والمستجدة - في جميع السنين وسيحسن صرف جميمع الأراضي الزراعية بما يزيد غلتها سنوياً محوالي ٢٠ / ، وسيضمن زراعة . . ٧ ألف فيدان أرز سنوياً ، ويني البلاد وقاية كاملة من غوائل الفيضانات العالية وسيحسن حالة الملاحة النيلية ، وستتحسن به اقتصاديات مثمروع كهربة خزان أسوان الحالى عا يضاعف من الطاقة الكهر بائية للبحطة ، وسينتج طاقة كهرباتية تتمدر بنحو ١٠ مليار كيلوات ساعة في السنة (أي حيوالي عشرة أمثال الطباقة التي تستغلها البيلاد في الوقت الحاضر ) مما يساعد على إقامة صناعات جديدة وزيادة انتاج مصنع السهاد ، ويوفر حـوالى مِلْيُونَى طِنْ مَازُوتُ سَنُويًا ، ويزيد الدخل السنوىللحكومة بمبلغ ٢٢مليون جنيه، كايزمد الدخل القومي السنوي بمبلغ ٢٥٥ مليون ج وسيتمكن السودان من توسيع زراعته بضعف المساحة المنتفع بها في الوقت الحاضر ويضمن احتياجات الرى لجميع الأراضي المزروعة ، وسيتوسع فيزراعة القطانطويل التيلة، وبزيد الدخل السنوى للحكومة والدخل القومى من الزراعة بحوالي ٢٠٠ / ، وسينتفع بالسدود التي ستقوم الحكومة السودانية بإنشائها ، و- يمكن ملء الخزانات التي تقيمها حكومة السودان من المياه الرائنة نسبيا مما يطيل في عمرها .

#### في جامعة الدول العربية

في يوم ١٧ ربيع الأول (أول اكتوبر) عقد مجلس الجامعة العربية أولى جلساته لإعلان انضهام المغرب وتونس إلى الجامعة ، وقيام جهورية الجزائر، وكانت من الجنسات المشهودة في تاريخ الجامعة ، و بعد انتهاء رؤساء الوفود من إلقاء كلماتهم نهض رئيس وفد المغربفهز المجلس بكلمة خطيرة قال فيها : كـنا دولة محتلة فلم نتمكن من الالتقاء مع أشقائنا في جامعتنا قلب الامــة العربية ، والآن أنيناكم لنضع مشاكانا أمامكم . إنه لا تزال في المغرب جحافل من جيوش المستعمرين الغاشمين : إن صحراء المغرب لم تتحرر بعد ، والحسدود المغربية لم تعين معالمها ، ونحن مستعدون للوظء بميثاق الجامعة ، وتحمل كل التبعات والآلتزامات ، لنساهم جميعا في حل مشاكل العرب التي هي وحدة قائمة لا انفصام لها ، وإن المغرب يعتبر استقلاله ناقصا مادامت جيوش فرنسا تحتل الجزائر ، ولا نعتبر استقلال المغرب تاما إلا ماستقلال الجزائر ، وسنعمل معكم لنصل إلى غايتنا الكرى.

ولم يشترك وفد تونس في هذه الجلسة ،

وتلقى أمين الجامعة برقية بعيدة الأهداف من ملك المغرب جوابا على برقية تهنئة بالضهام المغرب إلى الجامعة ، وأرسال السيد أحمد

عبدالسلام بلافريج رئيس حكومة المغرب برقية شكر على ما أبداه مجلس الجامعة العربية من عواطف كريمة نحو المملكة المغربية وشعمها .

وفي يوم ٢٧ ربيع الأول ( ١١ اكتوبر ) العقد مجلس الجامعة العربية للترحيب بالضمام تونس للجامعة ، ففوجئت و فود الدول العربية بهجوم مندوب تونس على الجمهورية العربية المتحدة مرددا الاتهامات التي يروجها أعــداء العروبة من باريسولندن ونيويورك فاضطر وفد الجمهورية العربية المتحدة إلى الانسحاب من الجلسة احتجاجاً ، وثارت جميع وفـود الدول العربية على وفد تونس الذي عَكُر جو ألجامعة العربية . ووجه رئيس مجلس الجامعة (وهو في هذه الدورة رئيس الوفد السعودي) اللوم إلى مندوب تونس على موقفه وقال: إن هـذه سابقة لم تحـدث من قبل ، وبعـد انسحاب وفد الجمهورية العربية المتحدة طلبت وفود الدول العربية من رئيس وفد تونسأن معتذر ، فأجاب بأن ما صدر عنه كان بتعلمات وردت إليـه من حكومته ، وأن نص خطابه أرسل إليه من بورقيبة .

وقد تبين أن الذى حمــــل بورقيبة على ارتكاب هذه الحاقة سبب شخصى وهو لجوء الزعيم التونسىالسيد صالح بن يوسف إلى مصر

وكان نائب بورقيبة ثم اختلف معه لحكم عليه بالإعدام، وسبب سياسى وهدو أن بورقيبة يؤمن بالميول الغربية، وهو مصمم على السير في موكب السياسة الفرنسية والأمريكية، وهكدذا قطع بورقيبة أواصر العروبة بينه وبين جامعة الدول العربية والقومية العربية.

وفى شهر ربيع الأول ( ١٣ اكتوبر)عقد مجاس الجامعة العربية جلسة علنية حضرها جميع مندو فى الصحف ووكالات الأنباء ، واتخذ فيها \_ بالإجماع \_ قرار تاريخى باستنكار كلام وفد تونس وشطبه من محضر الجلسة التي ألقي فيها واعتباره كأن لم يكن ، وإبلاغ وفيد الجمهورية العربية المتحدة هذا القرار ودعوته لاستئناف مشاركة فى جلسات المجلس وأعماله

وقدكان وفد المفرب من أشد الوفود العربية استنكارا لموقف تونس، وألق رئيسه كلمة رائعة كانت موضع الاستحسان من حكومته، وأذاعتها محطة إذاعة الرباط ثلاث مرات في يوم واحد.

ومن العجيب أن يحمل بورقيبة كل هذا الحنق على لجوء مواطن له من أكرم المواطنين التونسيين إلى مصر ، مع أن بورقيبة نفسه كان لاجدًا في مصر مدة طويلة ، وقامت له مصر بالإكرام الذي تراه واجباً عليها لكل سياسي عربي يتخذها وطنا له كوطنه ، وان فرنسا نضها على غطرستها كانت أقسل من فرنسا نضها على غطرستها كانت أقسل من

## انسحاب أمريكا من لبنان

في يوم ١٥ ربيع الآخر (٢٥ أكتوبر) مراهم المحاد، جميع القوات الأمريكية عن لبنان. وكان مقرراً أن يكون الانسحاب في آخر أكتوبر فتم قبل موعده بستة أيام. وقد جرت عملية الانسحاب سرا في الصباح المبكر علي ست سفن بحرية وعدد من الطائرات تحمل آخر دفعة من جنود المظلات إلى ألما نيا الغربية. وعند الظهر غادر بيروت الجنرال أدامز القائد العام لتلك القوات يرافقه مساعدوه العشرة. ولم يعلم بإنمام الانسحاب قبل موعده المقرر سوى الرئيس اللواء فؤاد شهاب رئيس الجمهورية اللبنانية، ولم يبق في بيروت إلا عشرة ضباط لتصفية المسائل الإدارية على أن يرحلوا آخر الشهر المقبل.

#### الجلاءعن الاردن

فى ١٩ ربيع الآخر (٢٩ اكتوبر) تم انسحاب القوات البريطانية بأكملها من الأردن وقد تولى الجيش الأردنى إنزال علم بريطانيا من المطار فور جلاء آخر جندى انجليزى عن البلاد ، وكانت قوة جنود المظلات البريطانية مؤلفة من ثلاثة آلاف جندى بقيادة

البريحادير توم باسون الذي رحل على طائرة نقل من طراز فاليتا ، وقد ظلت عملية نقل هؤلاء الجنود بطريق الجو تجرى بصفة مستمرة مدة خمسة أيام ، وقامت طائرات النقل بتسعين رحلة إلى قبرص مارة فوق الأراضي السورية بإذن من الجمهورية العربية المتحدة .

تسليح إسرائيل

أعلن في لندن رسمياً أن بريطانيا باعت الإسرائيل غواصتين حمولة كل منهما ١٩٤٥ وهي فوق الماء وهي فوق الماء و ١٩٤٥ و ١٩٤٥ و ١٩٤٥ و وقد صنعتا بين سنة ١٩٤٦ و ١٩٤٥ وقد سلمت أولاهما لإسرائيل وأطلقت عليها اسم و تنين ، أي و التمساح ، والاخرى في مالطة اسمها و سانجوين ، وقد حصلت إسرائيل من بريطانيا على أسلحة تقدر قيمتها بخمسين مليوناً من الجنيهات منذ قامت ثورة العراق في يوليو من الجنيهات منذ قامت ثورة العراق في يوليو هذا العام حتى الآن . وهذا غير ماحصلت عليه من أمريكا وفرنسا أخيراً ، ويقدر ماتسلحت به إسرائيل بين سنة ١٩٤٩ و١٩٥٧ ما ما يوازى . . ٧ مليون دولار .

وقد اعتبرت الدوائر المسئولة في مصر هذه الخطوة الجديدة من بريطانيا على الخصوص عملا شديد الخطورة ضد القومية العربية، وأنه لا يمكن السكوت عليه مهما كانت الاحوال ولابد من مواجهته برد فعل إيجابي .

وقد دلت مراقبة الحال في إسرائيل على أنها تقوم محشو در حركات عسكرية ترمى من ورائها

إلى ضم القسم الغربي من الأردن عند سنوح أول فرصة ، بعد السحاب القوات البريطانية من الأردن ، ولماكان ذلك مما يستحيل أن تقف القومية العربية تجاهه وقفة المتفرج فقد جرت مشاوراتعربية مهمة وضعت فيها الجمهورية العربية المتحدة والجمهورية العراقية سياسة مشتركة لمواجهة تحركات إسرائيل، وإن أية محاولة من جانب إسرائيل لاحتلال الضفة الغربية من نبر الأردن ستدفع الجمهورية العربية للعمل فوراً . ولن يقف العراق موقفاً سِلبياً من إسرائيــل اليوم كما وقف أمام نورى السعيد عند وقوع العدوان الشلاثى على مصر . فالحالة الآن في هذه البقعة من الشرق العربي رهن بما يصدر عن إسرائيل من اتجاه بعد أن غرها الفرب منه المقادر من الأسلحة التي تعتبرها القومية العربية خطراً موجهاً إلها بالذات ، والمستول عن ذلك أولئك الذين يقفون من وراء إسرائيل ويمدونها بما قد يفقدها العقل والبصيرة .

من نتائج العداء القائم

قال وزير المستعمرات البريطاني مستر لينوكس بويد ، في خطاب ألقاه في مؤتمر المحافظين يوم ه أكتوبر : إن عداء الجمهورية العربية المتحدة التي يرأسها الرئيس جمال عبد الناصر قد خلق حاجزاً جوياً في الشرق الأوسط يمكن أن يؤثر في مؤننا ومواصلاتنا إلى الشرق الأقصى .

#### انقلاب عسكرى في باكستان

وقع في يوم الأربعا، ٢٤ ربيع الأول (٨ أكتوبر) انقلاب عسكرى في باكستان ألغى فيه الدستور القائم، وأقيلت حكومة فيروزخان نون المركزية وباقي الحكومات الإقليمية، وحسل المجلس التشريعي الوطني والمجالس الإقليمية، وحلت الأحز اب السياسية ومنعت اجتماعاتها، وألغيت الانتخابات التي كان مقررا أن تجرى في فبراير القادم.

وأظهر مافى هذا الانقلاب تولى الجنرال محد أيوب، خان \_ قائد الجيش الباكستانى \_ منصب الحاكم العسكرى العام . وقد أعلن أن الانقلاب موجه إلى السياسيين الذين اتخذوا من الحكم وسيلة للتجارة في السوق السوداء، وأنه ضد وكانوا يسيرون بالبلاد إلى الهاوية ، وأنه ضد عملاء الاستعار الذين كان غرضهم الأوحد إرضاء المستعمرين على حساب مصلحة البلاد ، والعناصر التي تعمل على إيجاد سوء التفاهم بين باكستان ودول أخرى كالجمهورية العربية بالمتحدة والهند والصين والاتحاد السوفيتي ، كا أعلن رغبة هذا الانقلاب في إقامة علاقات كا أعلن رغبة هذا الانقلاب في إقامة علاقات ودية مع جميع الدول ، والاستمرار في تنفيذ الترامات باكستان الدولية .

وأذاع بياناً قال فيه: « إنه لابد من إعلان طلة الطوارى ، لانساسة تافهين قدخلقو افوضى إداريةو اقتصادية وسياسيةو أخلاقية شاملة . .

وفى صباح الاثنين ١٤ ربيع الآخر (٢٧ أكتوبر / تنازل اسكندر ميرزا عن رياسية الجمهورية الباكستانية خدمة للمصلحة العليا في البلاد ، وسافر فورا بالطائرة إلى مدينة كويتا بالقرب من الحدود الأفغانية ثم إلى لندن . و باشر في صباح اليوم التالي الجنر ال محمد أيوب حان مهام منصبه الجديد رئيسا للجمهورية ورئيسا للوزارة ووزيراً للدفاع وحاكما عسكريا عاما ، وكان أول قرار اتخذه بعــد ذلك إخراج ثلاثة من كبار الموظفين المدنيين وتعيين ثلاثة من العسكريين بدلهم نوابا للحاكم العسكري . وأعلن الحرب على الفسادو الرشوة و الاختلاس وأقول اليونيتديرس إن ما يتمدر بملايين الروبيات من الاقشة المهربة والحبوب الغذائية أعلن التجار وجودها خوفا من الإنذار الذي وجهته الحكومة لمن لا يبلغ عن هذه البضائع والجنرال محمد أيوب مولود فىمنطقة الحدود وتلقى دراسته في جامعة عليكره الإسلامية ، ثم تلقى دراسته العسكرية في كلية ساندهرست الحربية بانجلترا . وقبل ثلاثين عاماءينضا بطا فى جيش بـــلاده . وتدرج فى مراتب القيادة إلى أن عين قائدا للقوات الباكستانية الشرقية وهو منعشر سنوات برنبة لوا. . وهو أول

قائد عام للجيش الباكستاني تولى وزارة الدفاع

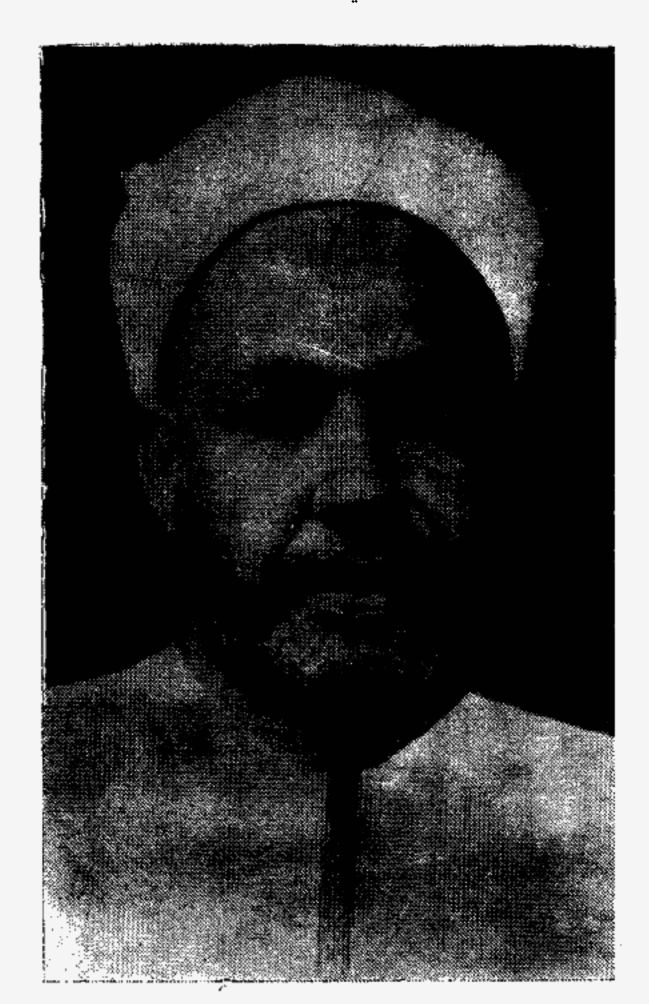
ولاشك أنه الآن في أعظم امتحان تعرض له

في حياته ، فإن أحسن النجاح فيه بحكمة

وإخلاص أوشك أن يكون من رجال التاريخ.

# الفهرس

| بمدم                                                         | سرف مسمدوع                                          | -            |
|--------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|--------------|
| الاستاذ عب الدين الخطيب وتيس التحرير                         | فروة الحق معمد معمد                                 | <b>* • •</b> |
| <ul> <li>عبداللطيف السبك هضو جماعة كبا ر الملها -</li> </ul> | انحات النرآن: ۔ ٦٤ 🗕                                | 717          |
| ومدير التفتيش بالأزمر                                        |                                                     |              |
| و طه محد الساکت                                              | السنة ــ المين حق ــ                                |              |
| <ul> <li>محدمحد أبوشهبة الأمتاذ المساعد بكية</li> </ul>      | الله كتاب و أصواء علىالسنة المحمدية ﴾ _ ٤ _         | ** 1         |
| أصول الدين                                                   |                                                     |              |
| <ul> <li>احد الشربامي الدرس بالازمر</li> </ul>               | مىن ڧ سبىل الله                                     |              |
| لا منصور زحب ، ، ، ، ، ،                                     | تخطيط عريض المعجتمع السعيد                          |              |
| ﴿ أحمد طه السنوسي                                            | الوحدة المربية في شمال إفريقيا                      |              |
| <ul> <li>عبد الله مصطنی المراغی</li> </ul>                   | المنوكل والتواكل                                    |              |
| ﴿ محمد على النجار                                            | لهٔ ــویات                                          |              |
| ﴿ يُسَ سُويِلُمُ طَهُ الْمُنْتَشُ بَالْأَزْهُرَ ۗ            | دعائم المنهج الخلق الالدامي - ع -                   |              |
| 🔑 عمد محمد حسين أستاذ الآدب المربي.                          | برامیج ومناهیج <i>مرکز کلیتان کامیتوز کردنوی اس</i> | 403          |
| الحديث بجامعة الاحكندرية                                     |                                                     |              |
| ﴿ عبد ألوهاب حمودة                                           | التفسسير العلمي الفرآن                              |              |
| د على المارى الدرس بالأزمر                                   | مدحة على بن الحسين بين الفرزدق و الحزين الكنائي     |              |
| ﴿ أَحِــد على منصور ٠٠٠٠٠٠                                   | المرأة في ظلال الاسلام                              |              |
| د حسن الشيخة المحرو الادبى بجريدة                            | رسالة الأدب ( يتية رسالة الأدب ) ــ ؛ ــ            | 44.          |
| الشعب وعضو نقابة الصحفيين                                    |                                                     |              |
| « عباس مله المحامى                                           | رأى العلماء للؤرخين في الفتوحات الاسلامية .         |              |
| و عبدالمطيفالسبكرعضوجاعة كبارالعلماء                         | تعليقات ٠٠٠٠٠٠٠٠                                    | 444          |
| ومدير التفنيش بالأزهر                                        |                                                     |              |
| المجـــة                                                     | الادب والعــلوم                                     | * 1 *        |
| >                                                            | المبالم الاسلامي                                    | * 1 1        |



قرار رئيس الجمهورية العربية المتحدة رقم ١٥٣٣ لسنة ١٩٥٨ بتعيين وكيل للجامع الازهر والمعاهد الدينية رئيس الجمهورية

بعد الاطلاع على القانون رقم ٢٦ لسنة ١٩٣٦ بإعادة تنظيم الجامع الآزهر والقوانين المعدلة له

المادة الأولى : عين السيد الأستاذ الشيدخ محمد نور الحسن عضو جماعة كبار العدا. وكيلا للجامع الأزهر والمعاهد الدينية .

المادة الثانية : على وزير الدولة تنفيذ هذا القرار .

صدر برئاسة الجمهورية في ٢٥ جمادي الأولى سنة ١٣٧٨ — ٦ ديسمبر سنة ١٩٥٨ جمال عبد الناصر

# تهنئة وأميل و إلى فضيلة الاستاذ الكبير وكيل الازهر.

نشأت أن الأزش فكان وطنك و مسجدك و مدرستك ، فاصت عليك منه الروح الوطنية والقومية المربية ، وأوذيت في سبيل ذاك حينها كانت يد الاستعمار في البلد ذات بطش شديد ، وجعت إلى ذلك عبادة ربك و نبتلك إليه تبنيلا ، أما مدرسته فقد كان يشع منها نور على نور ، ولا يزال في ازدياد بمزيد من حدك و نشاطك ، وسهرك في التحصيل و الدرس ، ولازمك التوفيق حتى لمع العدك على وأس الساجحين ، و زما نجمك بين الحريجين فتحملت وينشذ فصبيك من المسئولية في التعليم ، فكنت بحق آية في علمك و تعليمك ، و نبراسا في فهمك و تنهيمك ، و مثلا لا بنانك يحتذى في الحلق الكريم ،

وكان ولا يزال الدرس عملك بل أحب الإعمال إليك ؛ إلى أن سعى إليك و أنت فيه هذا النصب الجايل ، وليس هو بالنسبة إليك بالمنصب الجاديد فقد شغاته قرأبة عامين ، ولكمنك لما رأيد، ظلم الظالمين أبيت إلا أن تضعى بمنصبك الغالى في سبيل عسكك بالمبدأ العالى ـ لا أظلم ولا أتعاون مع الظالمين ، واستقلت محفظا بكرامتك، ومبادئك .

وكأن الله قد أطهرك على الغيب؛ فطهرت نه سك وصنتها من أدران هذه الحقبة السودا، الل مرت بالأزهر فأحالت نهاره الأبيض ليلا ناحم السواد، وأشاعت فيه الظلم والفساد، وحسب هذه الحقبة أن أبعد فيها عن الازهر أبناؤه الغرالميامين، كل ذاك قد كان بعمل المسئولين في الأزعر تارة و بعلبهم تأرة أخرى، إلى ما كان من ضياع العلم، وضعف الدين في الأزعر تارة و بعلبهم تأرة أخرى، إلى ما كان من ضياع العلم، وضعف الدين في سبيل انتصب الذي نبذهم و استحقوا على هوانه حرمانهم و جزاءهم (إن ربك لبالمرصاد) أي وكيل الأزهر: لا جديد في مندبك إلا أن الله قد هيأ اك معه اجتهاءك مع صديقك الدين و الشيخ شلتوت) لتتحملا من المسئولية في الأزهر.

وكلاكا يقسدر أخاه ، ويعلم حرصه على نشر العلم غزيرا ، وغسيرته على رفعة الدين وعزته ، وتقديره للأزهر ومكانته ، وكلاكما قدير على تحمل أعباء ذلك ، فإلى