معلى المراب الم

مُرْرِالْمُهَانَّةُ الْحَرْرِ عِسْنَىٰ الْمُهَانَّةُ الْمُرْرِيْنِ مِيْنَىٰ الْمُرْرِيْنِ مِيْنَىٰ الْمُحَالَّةُ الْمُحَالِقُ الْمُحْلِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحْلِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحْلِقُ الْمُحْلِقُ

الجزء الثالث ـ القاهرة: ربيع الأول سنة ١٣٧٨ ـ سبتمبر (أيلول) سنة ١٩٥٨ ـ المجلد الثلاثون

بِسُمِلِقُ الْجَمِلِكُ مِنْ الْحَمْرِ الْحَمْرِ الْحَمْرِ الْحَمْرِ الْحَمْرِ الْحَمْرِ الْحَمْرِ اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللّهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا ا

ولد في عام الفيل ...

كانت العربية السعيدة ، البلاد التي أنجبت هوداً ويعرب وسبأ والحارث الرائش وبلقيس يرعش ، تلك البلاد العريقة بالبطولة والمجد والمواهب السامية والسؤدد ، كانت يومئذ عتلة بـ ١٠٠٠ الحبشة !

وكانت الكعبة ، بنية ابراهيم وإسماعيل ، أول بيت أقيم فى الأرض لعبادة الله وتوحيده واحتقار الوثنية ، قد دنسها عمرو بن لحى الخزاعى منذ عهد قريب بما حمل إليها من وثنية لأردن ، فعوقب أهلها بالغزاة البغاة أصحاب الفيل ، إيقاظاً لهم وإنذاراً وتحذيراً ...

وكان تراث قصى فى مكة ، وأنظمته فى قريش البطاح وقريش الظواهر ، قـــد اعتراهما لوهن والتعطيل ، بمــا طرأ على أم القرى فى وقعة الفيل ...

بلكانت آفاق الثمال التي أنجبت صالحا وشعيباً وقرونا بين ذلك كثيراً ، قد قبعت بأهلها

بين الأودية والأطواد ، منزوية بعقولهم ومواهبهم ، لئلا تدنسها حضارة فارس والروم عما ابتليتا به من الكذب والسرف والرياء ، والهلع والشهوات والاستخذاء .

إن العروبة \_ من عدن وسواحل حضرموت إلى مشارف الشام ، ومن سيف الخليج العربي إلى شطأن القلزم \_ كانت في سنة هذه الذكرى ، أى في عام الفيل ، غارقة في بداوتها ، وفي كل ما في البداوة من فطرة وبساطة ، وتقشف وخشونة ، وحرية وأريحية ونبل . غير أن بداوة العروبة امتازت على كل بداوة أخرى عرفتها الإنسانية في الأرض ، من أوغل دهور الإنسانية في القدم إلى أن تقوم الساعة . لقد كانت الأمم الأخرى وهي في طور بداوتها هزياة المدارك ، صئينة العقول ، فقيرة في لغاتها التي هي ترجمان المدارك ، فلم تكن لأمة من الأمم وهي في بداوتها لغة يزيد عدد مفرداتها على المائه أو المئات ، أما هذه الأمة التي ظهر منها في عام الفيل هذا المولود الممتاز \_ الذي تحتفل الدنيا الآن بذكرى ولادته \_ فانها امتازت في بداوتها بسعة المدارك وألمعيتها ، ووفرة المواهب ونضوجها ، وسلامة الأخلاق وكرم معدنها ، وثراء لغتها الدقيتة الأنيقة التي هي مقياس الإنسانية ، لأن النطق صفة الإنسان ، وعراقته بعراقته ، وأصالته بأصالته ، وشرفه بشرفه .

من هذه الأمة الممتازة بألمعية العقل و بلاغة المنطق ، وأريحية الفطرة و نبلها وحريتها ، فلم هذا المولود الممتاز بكل ما ميزه الله به على كل مولود غيره من بنى البشر . ثم ازدادت هذه الأمة \_ إلى شرف أنه منها \_ شرفا آخر ، وهو أنه لم يستوف أيام حياته فى الدنيا حتى كانت كلها له ولرسالته ، فاضطلعت بها ، وحملت أعباءها ، وزحفت بأماناتها شرقا وغربا إلى ما شاء الله لها أن تنشى من مآذن لحى على الفلاح ، وقلاع للحق والحير ، في مشارق الأرض ومغاربها .

و بلغة هذه الأمة نطق هذا المولود أول ما نطق ، فكانت لغة التنزيل التي اختارها الله لكتابه الحكيم ، شم كانت \_ بكتابه الحكيم \_ لغة الإنسانية المشتركة بين جميع الأمم التح تشرفت بالإيمان المحمدى ، وكان منها أعلام العلم الإسلامى ، وكبار المحدثين والمؤلفين والدعاة والهداة والصالحين .

والذين يلاحظون حكمة الله في كل ما يتمع تحت أنظارهم ومداركهم من خلقه وأمره مطمئنة قلوبهم إلى أن اختيار هذا المختار لأكمل رسالات الله كان مقرونا باختيار أمته الأولى

الحمل رسالته إلى آفاق الأرض. وكما أن الإسلام بنفسه كان معجزة من معجزات الله في رسالاته ،فإن أسحاب رسول الله والتابعين لهم بإحسان كانواكذلك معجزة من معجزات الله في أخلاقهم وسيرتهم ، وفي حفظهم لكتاب الله وسنة رسوله ، وفتوحهم الحاطفة الحارقة المادات التاريخ ، ونجاحهم في تغيير أنظمة الدول والناس في المالك والمنازل والأسواق والنفوس ، وتعريبهم الألسنة والعقول والاتجاهات ، مما لم يسبق له نظير من غيرهم .

كان العرب قبل أن يتحملوا الرسالة المحمدية قد اعترى مواهبهم القومية الأصيلة شيء في الانحراف الطاريء، ومنه و ثذية عمرو بن لحى الحزاعى، ولكن ما من عيب طارئ أن في العرب في زمن ولادة هـــذا المولود العظيم، إلاكان ذلك العيب في غيرهم أصيلا وضعاف أضعاف ما نبعده في العرب، وكان يقابل ذلك في العرب فضائل وسجايا قلما يوجد ويضها في أمة أخرى غيرهم. ومن الإنصاف الاعتراف بأنه ما كانت أمة من أمم الارض وستجيب للرسالة المحمدية كما استجاب لها العرب، وما كانت أمة من أمم الارض بعد أن تسجيب لهذه الرسالة العليا \_ لتحفظها على أصابها فلا تشوبها بما هو غريب عنها كما حفظ العرب من الصحابة والتابعين هذه الرسالة على ما هي عليه في أصلها، ومنعوا أن تصل إليها أبة شائية.

في هذه البيئة وبين عقول أهلها ومواهبهم وقابلياتهم شب هذا المولود الذي نحتفل بذكراه ولم يمكن لمسكة والحجاز ملك متوج، ولاكان فيها شرطة ومحاكم وسجون؛ وقلما كان الناس هاك يبغى بعضهم على بعض، وإذا وفد عليهم الحجيج كان له فيهم وفادة ورفادة وإكرام، وكان الحجاج يتمونون من أسواقهم التي تجلب إليها البضائع والأرزاق من اليمسن والشام في رحلتي الثناء والصيف، وإذا نزلت بهم نازلة أو حزبهم أمر أو احتاجوا إلى الدخول في مرب أو الرجوع إلى السلم فقد كانت لهم دار ندوة كان من نظام جدهم قصى الذي رسمه لهم أن يُتمع فيها ذو و الرأى والحجى والرآسة فيهم فيتشاورون فيها تقتضيه مصلحتهم. واتفق أن وقع مرة شيء من الضيم لحاج يمني جاء بتجارة له، فمطله حقه بعض الذين تعاملوا معه، فاجتمع ثباب قريش في منزل عبد الله بن جدعان التيمي من رده أبي بكر الصديق، وكان المولود الذي شباب قريش في منزل عبد الله بن جدعان التيمي من رده أبي بكر الصديق، وكان المولود الذي نح تفل في هذا الشهر بذكراه قد بلغ يومئذ سن الفتوة فكان أحد المجتمعين مع عمومته في دار ان جدعان، وعقدوا بينهم حلف الفضول، أن لا يعلوا بمظلوم أو محلول الحق في مسكة أن تعاونوا على رد مظلته واستخراج حفه من مطله، وقال صلوات الله عليه بعد أن بعثه الشهر بد كراء قد بلغ يعد أن عفه من مطله وقال صلوات الله عليه بعد أن بعثه المن الموات الله عليه بعد أن بعثه بعد أن بعثه بعد أن بعثه الشهر بد كراء قد به به بعد أن بعثه بعد أن بعد أن بعثه بع

الله بالرسالة العظمى يذكر اغتباطه بذلك الحلف واشتراكه فيه : ولو دُعيت اليــــوم إلى مثله لاجبت .

هكذاكان مولودنا سلام الله عليه - حسين بلغ سن الشباب. يتلفت حوله ذات اليمسين وذات اليسار، فيتطلع إلى حقائق الأشياء من بين يديه ومن خلفه، ويستجلى ما يقع عليه نظر، من حق وخير فيغتبط بهما، ويتأمل فيما يلحه من باطل وشر فيستنكرهما وينكرهما.

سافر مع عمه فى تجارة إلى الشام ، ثم سافر بأوسع من ذلك فى تجارة لخديجة ، فعامل الناس ، وشارك بعض الناس ، ومنهم السائب بن الحارث السهمى من رهط عمرو بن العاص الذى دخلت مصر فى الإسلام على يده ، قال السائب يصف معاملة شريكه صلوات الله عليه كان خير شريك ، لا يشارى ولا يمارى ولا يدارى (١) .

وأراد أن يتجرد عن مؤثرات البيئة ومألوف الناس، فكان يهيم على وجهه فى البادية وبين الجبال ينظر فى آفاق هذه الطبيعة وما خلق الله فيها من دقيق وجليل، وشامخ وذلول. وما تنبت أرضها، وما يردهر فى سمائها من كواكب ثابتة ومتنقلة تشرق وتزهر وتغيب فى الجانب الآخر من ملكوت الله الأعظم، وبلغ به السير إلى جبلى حراء و ثبير فيا بين مكا وعرفات، فكان يرتق حراء فتنبسط بين يديه آفاق الأرض وجبالها فى مدى بصره، ويرنو مقلتيه إلى القبة الزرقاء فوقه، فيكتشف فى نفسه عظمة الخالق، بما يتأمل فيه من عظمة المخلوق.

فى هذه البيئة البعيدة عن الناس من أخيار و أشرار ، كان يخلو بنفسه ، فيتصل قلبه وعقله بالله سبحانه ، فيخلص الضراعة والعبادة له ، ويتحرى ما ينبغى أن يكون فيه رضاه ، إلى أن أوحى الله برسالته العظمى التى إذا قارناها بجميع رسالات الأنبياء و الرسل كانت بلاريب أكمل رسالات الله ، وهى رسالة كل من يؤمن بها من بنى الإنسان إلى يوم القيامة .

إن سريرة هذا المولود العظيم فيما بين ولادته ورسالته كانت أمراً عظيماً ، وسيرته فيما بين رسالته وهجرته كانت أمراً أعظم ، وجهاده فيما بين هجرته والسنة التي أكمل الله فيها للمسلمين دينهم ، وأتم عليهم نعمته ، ورضى لهم الحنيفية السمحة دبنا ، كانت أعظم وأعظم . هى أدوار

<sup>(</sup>١) المشاراة : اللجاج . ومنه استشرى إذا لح في الأمر .

ذکری مولود ۲۱۳

لائة : دور الاستعداد والتكون . ودور الدعوة بالإعداد والتكوين ، ودور بنا. الأمة لمثالية التي كان ينبغي للمسلمين في كل عصر من عصورهم وكل طبقة من طبقاتهم أن يختطوا لما مجتمعهم على أساسها وعلى مثالها .

لو أن محمداً صلوات الله عليه لم يحرص فيما بين نشأته ورسالته على أن يسير في طريق لمكال لا يحيد عنه في دقيق أو جليل ، ولو أن الله عز وجل لم يسدد خطاه في ذلك الطريق يما بين صباه وسن الأربعين ، لـكان شأنه كشأن غيره من الناس ، ولما كان عظيم العظاء من زمنه إلى زمننا وما دامت الإنسانية باقية ، إلى أن يكون عظيم العظاء يوم البعث الأعظم ، والله أعلم حيث يجعل رسالته ، .

إن هذا الدور الأول فيما بين زمن الصبا إلى سن الأربعين كان مدرسة هذا الأمى الذي عرى الحق والحنير في ظروفه كلها ، وكان الامتحان في غار حراء ، وكانت الشهادة العظمى له الفوز والنجاح بالوحى والتنزيل ، ثم خاص غمرات البلاغ والتخيير ، كان يتخير الصخرات لعظام التي سيبني عليها قلعة الإسلام ، كان يضع الأساس الذي يقيم عليه الأمة المثالية ، وكان مثال أبي بكر الصديق في الدنيا ، هم الذين بني عليهم صاحب لرسالة العظمي قلعة الإسلام ، وهم الذين أقام على عوائقهم الأمة المثالية .

لقد دعاهم بالحكة والموعظة الحسنة ، فكانوا يستجيبون له لواذا بعضهم إثر بعض ، نن أوائلهم استجابة للإسلام ـ بعد خديجة وعلى وأبى بكر وجعفر بن أبى طالب ـ : طلحة بن عبيد الله ، والزبير بن العسوام ، وخالد بن سعيد بن العاص ، وعثمان بن عفان ، وسعد بن أبى وقاص ، وأبو عبيدة بن الجراح ، وعبد الرحمن بن عوف ، والمقداد بن الاسود ، يعبد الله بن مسعود ، وخباب بن الارت التيمى ، وعتبة بن غزوان ، والارقم بن أبى الارقم لمخزومى وفى منزله كانت الدعوة والاستخفاء . وكم من عظيم تأخرت استجابته ثم كانت حياته ركة وخيراً على الدعوة ، كعمر بن الخطاب ، وعمرو بن العاص ، وخالد بن الوليد . ومن بحيب أم هذه الرسالة والأمة التى استجابت لها أن الذين ماتوا منهم على العداوة للإسلام الكفر به عدد قليل جداً لو شاء مؤرخ أن يحصيهم ويستقصيهم بأسمائهم ، لمكانت منهم المكفر به عدد قليل جداً لو شاء مؤرخ أن يحصيهم ويستقصيهم بأسمائهم ، لمكانت منهم المهة قصيرة لا تعد شذوذاً في بحوع الأمه العربية التى زحفت تحت رايات أبى بكر وعمر المة قصيرة لا تعد شذوذاً في بحوع الأمه العربية التى زحفت تحت رايات أبى بكر وعمر

وعثمان لنشر الدعوة في الأقطار البعيدة . ولم ينتقل حامل هـنه الرسالة العظمى إلى الرفيق الأعلى إلا وهو قرير العين بمن كان يصلى في مسجده خلف أبي بكر من رجالات كان أستاذم أعرف الناس برجو لتهم وبطولتهم وصادق إخلاصهم تقدورسوله . ولا تعرف الإنساذ، في جميع تواريخها أمـنة مثالية خرجت للتاريخ من تحت يد رجل واحد ، تولى تربيتها و تلكوينها وإعدادها لحل رسالته ، كالأمة التي صحبت رسول الله صلوات الله وسلامه عذه وحلت رسالته .

وكانت الحقبة الأخيرة من حياة صاحب هذه الذكرى هى حقبة الوفود عليه من القبائل القاصية فى الشمال وفى الشرق إلى الحليج العربى، ومن أعظمها بركة وفود الجنوب من أهل الين الذين لهم ماض عريق فى العظمة وأمجاد الفتوح، فتجدد ظهور جوهرهم وكريم معدنهم تحت رايات الحلفاء بما تمت به المعجزة فى أعجب انقلاب اجتماعى وعقلى تكون به هذا العالم الإسلامى.

إن الإسلام \_ وتكوينه الأمة المثالية \_ كان يكون رهنا بحياة صاحب هذه الرسااة لو أن الرسالة بقيت بعده مجهولة ، فكان ينحصر قيام الدعوة وتكوين الأمة المثالية في مدة حياته ثم يزول أثر ذلك بعده . أما والرسالة قد تولى الله حفظها ، والكتاب المنزل ببياه هذه الرسالة و بالدعوة إلى تكوين الأمة المثالية موجود الآن بنصه في يدكل مسلم ، وألوف من المسلمين يحفظونه عن ظهر قلب في كل جيل ويتلونه على مسامع الناس في الغدو والآصال ، فإنه لا عذر لأي جيل من أجيال المسلمين في أن يتخلف عن الانطباع بطابع الجيل المثال ، المعاصر للمسلم الأول ، معلم الناس الخير ، الذي نحتفل الآن بذكرى مولده ، صلوات الن وسلامه عليه .

كتاب هذه الرسالة الذى عمل به الجيل الأول فكان به جيلا مثالياً ، قد تولى الله حفظه لمكل جيل ، ليكون حجة لله قائمة على الناس ليسعدوا به ويكونوا أمة صدق متينة الأخلار، قوية العزائم ، مقيمة للحق ، مغتبطة بالخير ، متعاونة عليه .

كل توجيه بذله مولودنا الأعظم صاحب هذه الذكرى عاملاً به على تكوين الجيل المثالي الله على عاملاً في دواوين السنة . الذي غير وجه المعمورة في زمانه ، قد دونه علماً هذه الملة وأثمتها في دواوين السنة .

وهو معروض الآن على أنظار كل من يحب أن يسير بسيرة أبى بكر وعمر وعثمان وعلى وأبى عبيدة وطلحة والربير وسعد وسعيد وابن مسعود وإخوانهم ومن جاء بعدهم . ولماذا لا يتخير كل مسلم قدوة له من الصحابة فيدرس سيرته ويحاول السير عليها والتزام ما فيها من حتى وخير ؟

إن فى هذه الأمة من ينطوى قلبه على محبة أبى بكر أو محبة عمر أو محبة على أو محبة على أو محبة خالد بن الوليد ، فلماذا لايتحرى من يحب منا واحداً من هؤلاء أن يدرس سيرته ويقتدى بها ويحدد حياة محبوبه بإظهارها للناس كما كان عليها ذلك الصحابى فى مدة حياته ؟

إن من يحيى سيرة صحابى لأنه كان محبوباً من رسول الله لا شك أن رسول الله سيحب الذي يحيى سيرة ذلك الصحابى . وإذا كثر الذين يفعلون ذلك منا أوشك أن يتجدد فى عصرنا هذا كل ماكان فى العصر النبوى من حق وخير .

وهذا ممكن ، ولا يحول بيننا وبينه إلا ضعف الهمة عن تحقيقه . بل نحن مأمورون بأن يكون لنا فى حياة رسول الله صلوات الله عليه أسوة حسنة ، فمحاولة كل محمدى أن يتأسى برسول الله ويتحرى سيرته ويعمل بها هى مفتاح التجديد العظيم فى حياة الإسلام، وبها يكون البعث الجديد للإسلام على الأرض .

لقسد نجم فى بعض عصور الإسلام المناصية فاس من الملاحدة والشعوبيين تظاهروا بالانتهاء إليه ، وكانوا فى سرائرهم أعداء له ، فكان من أخبت ما دسوه فى الإسلام ليبطلوا العمل به تسوىء سمعة أصحاب رسول الله ، وتحريف سيرتهم ، وتأويل محاسنهم بما يوهم أنها سيئات ، فأفسدوا على المسلمين طريق الأسوة بهؤلاء الأكابر لئلا نجدد للإسلام شبا به الذي كان له فى زمن الجيل المثالى ، الجيل الذي رباه صاحب هذه الذكرى بيده ، وأعده لمواصلة المهمة التي جاء بها الإسلام . وهذه الدسائس التي دسها الشعوبيون والملاحدة فى تاريخ العصر الإسلامي الأول مكشوفة مفضوحة لكل من يحاول تصحيحها من النصوص المحفوظة فى كتب أثمة الحديث وأعلام الإسلام . وسبكون من ثمرات تصحيح التاريخ الإسلامي ورده إلى حقيقته الأولى أن ننعم بالحرمة والإجلال لذلك العصر ، وأن نتأسى بسجايا أهله ، وأن نعمل على تجديده .

الإسلام عقيدة وعبادة وأخلاق ونظام اجتماعي، ومن أعظم ما يغالط به المسلمون أنفسهم أن يرعموا أن تجديد رسالة الإسلام من عمل الحكومة لا من عمل الأمت.

إن الحسكومة تقوم بواجها ما أقامت العدل والأمن في الناس ، وما أحسنت الدفاع عن حياض الأمة وحصنت الوطن الإسلام بأسباب القوه . أما تجديد شباب الإسلام وبعثه في عقائدنا وشعب إيماننا ، وطاعتنا لله في أخلاقنا وسيرتنا ، في بيوتنا وأسواقنا وأنه يتنا وبحجمعنا ، فهذا من واجب كل مسلم ومسلمة ، وهو الآن أوجب من كل وقت آخر بعد أن صار لنا في الحيط الدولي هذا الصوت المرتفع ، والمكانة المحترمة ، والمكلمة التي تحسب الدول حسابها . فإذا لم يكن لنا من وراء ذلك قلوب مؤمنة ، و نفوس مطيعة لله ورسوله ، وأخلاق إسلامية نتعامل بها في بيوتنا وأسواقنا ومجامعنا وفي كل شئوننا ، فإن ذلك يعتبر تقصيراً منا في التجاوب مع ولاة أمور بلادنا الذين عملوا من جانبهم في أقصر مادة أقصى ما يمكن أن يعمله من كان في مركزهم ، إنهم عملوا ويعملون من جانبهم ما يجب عليم من أسباب الآوة ، وأنا وأنت ، وزوجتي وزوجتك ، يجب علينا أن نعمل من جانبنا ما يجب علينا من هذه الأسباب ، وفي طليعتها الأخلاق التي هي من صميم رسالة الإسلام ، والتي بها بلغ المسلمون الأولون مستواهم الرفيع ، وبها و بالإيمان الصادق انتثمر الإسلام واتسعت رقعة المسلمون الأولون مستواهم الرفيع ، وبها و بالإيمان الصادق انتثمر الإسلام واتسعت رقعة المالم الإسلام .

خير ما نهديه إلى رسول الله في ذكري مولده ، وفي كل ذكري من ذكريات حياته ، إحياء رسالته وتجديد شبابها . والأخلاق من رسالته ومن أسباب نجاح هذه الرسالة . وإذا كان في الصحف المنتثرة والمجلات الماجنة ما يفسد على الناس أخلاقهم ، فإن في يد الناس أن يكفوا عن قراءتها وعن إدخالها بيوتهم فتموت بلا رجعة ، وهل تعيش هذه الصحف إلا من القروش التي يمدها بها أناس نسمعهم يشكون منها ويتذمرون من سوء أثرها في ذويهم ؟ بل إن هذه الصحف تتقرب إلى قرائها بالفحشاء استدراجا القروشهم ، واعتقاداً منها بأن الفحشاء بضاعة رائجة ومطلوبة ، ولو أمسك الناس عن إمدادها بهذه القروش ، و تبين لأسحاب هذه الصحف أن التقرب إلى القراء وإلى قروشهم لا سبيل إليه القروش ، و تبين لأسحاب هذه الصحف أن التقرب إلى القراء وإلى قروشهم لا سبيل إليه إلا نمر الفضيلة ، لكانوا في طليعة الناشرين للفضيلة والداعين إليها . . .

أيها المحتفلون بذكرى المولد المحمدى الكريم إن خير ما تحتفلون به لإحياء هذه الذكرى إحياء رسالة صاحبها ، فليعمل لذلك كل واحد منا ما يستطيعه من جانبه ، حتى نتتق جميعا في العام القادم في ملتق نحمده إن شاء الله ؟

محب الدس الخطيب

## نِعَالَبُ الْقُرْالِيْنَ الْعُرَانِيْنَ

#### - 7r -

## إذا تمادى الإنسان في أعمال الشرسمي شيطانا

« وكذلك جعلنا لكل نبي عدوا : شياطين الإنس والجن ، يوحى بعضهم إلى بعض زخرف القول غرورا ، .

عما روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال لأبى ذر صاحبه: \_ يا أبا ذر! هل تعوذت بالله من شر شياطين الإنس والجن؟ فقال أبو ذر: يارسول الله! وهل للإنس من شياطين؟ قال عليه السلام: نعم، هم شر من شياطين الجن!

وقال مالك بن دينار : إن شيطان الإنس أشد على من شيطان الجن ، وذلك أنى إذا تعوذت بالله ذهب عنى شيطان الجن ، وشيطان الإنس يحيثنى فيجرنى إلى المعاصى عيانا .

والقرآن الكريم يسبق هذه المأثورات ويؤيدها فى الآية التى معنا ، فيحدثنا أن الله جعل لكل نبي من أنبيائه عدوا من الشياطين ومن الإنس ، ويسمى الإنس المعادى لدينه ولانبيائه ، شيطانا ، فهو سبحانه يجمع الفريقين تحت اسم واحد , الشياطين ، لأنهم يقومون بعمل واحد فى الفساد ، والإفساد ، ومحاربة الدين ، ومعارضة الرسل . . .

والله سبحانه \_ يبين لرسوله محمد صلوات الله عليه \_ كيف كانت عداوة الشياطين من الفريقين . فيذكر أن بعضهم يوحى إلى بعض زخرف القول : يعنى أن شيطان الجن يوسوس لشيطان الإنس فيطرح فى خياله وخواطره زخرفة الأقوال الباطلة التى يعارضون بها دعوة الرسل ، والتى يتحدثون بها إلى الناس فى ترويج المعاصى ، وتهوين المفاسد . وهذه الزخرفة والتحسين يروجان عند صغار العقول ، وعديمي الإيمان ، فينقادون لها وينشطون فى العمل بها ، ظانين أنها مستحسنة وصواب ، أو مستحسنين لها وهم على علم بمخالفتها للحق الذى ينادى به كتاب الله .

وبهذا يكون المفسدون من الناس قائمين بوظيفة الشياطين الذين عرفوا بنزغات الإنسان والوسوسة فى خواطره، وكل ذلك من شأنه أن يكون خفيا، لاجهرا، ولهذا سمى وحيا كما فى قوله تعالى : . وإن الشياطين ليوحون إلى أوليائهم ليجادلوكم، وإن أطعتموهم إنكم لمشركون.

والله تعالى يحدث نبيه بأن هذه سنة قديمة فى معاداة الشياطين من الفريقين للأنبياء منذ القدم ، وحكمة الله فى ذلك: أن يشجع رسوله على احتمال الأذى من أعدائه ، كما احتمله رسل سابةون ، وحكمته تعالى فى تسليط الشياطين من الفريقين على أناس آخرين أن يختبر عباده ، لا ليعلمهم ويعرف أمرهم فهو أعلم بهم من أنفسهم ، بل ليكشف لهم عن مقدار إيمانهم ، وعن استعدادهم للثبات على دينهم ، أو سرعة انحرافهم عند البلاء .

فقد يغتر الإنسان بنفسه ، ويظن أنه مطمئن الإيمان ، وأنه يساوي غيره من الصادقين المجاهدين الصابرين .

ولا يكاد يفهم درجة نفسه فى تدينه ، ولا متمام نفسه بين المؤمنين حتما إلا إذا عرضت له أسباب تكشف له ما خنى عليه من أمره . . . وعند ئذ يحاول السكال إن تبصر وأحسن الاختيار ، أو يدرك أن تفاوت المنازل بين العباد عند الله منوط بتفاوت الإيمان كالا و نقصا فلا يكون لاحد عند الله حجة ، وهذا أقصى ما نستطيع تصوره من عدل الله تعالى مع خلقه .

ثم نعود فنقول: ماذا يقصد الشياطين من زخرفة القول، وتحسين القبائح؟! صرح الكتاب العزير بذلك في قوله، غرورا، يعني لتغرير الناس ودفعهم إلى الباطل المزخرف.

وصرح به ثانيا فى قوله , و التصغى إليه أفئدة الذين لا يؤمنون بالآخرة . . . يعنى لتميل إلى هذا الباطل قلوب الذين لا يؤمنون بالآخرة غيتخذوه ديناً ومعتقداً لهم .

وصرح به ثالثاً ، فى قوله ، وليرضوه وليقترفوا ماهم مقـترفون ، يعنى ليفرحـوا به ويعكفوا عليه، وليرتكبون ، مستبيحين لهذا الباطل ، معرضين عن الحق الذى ينادى به الرسل ، وتحفل به الكشب ، وخاتمها القرآن الكرم .

و إنما فعل الله ذلك ببعض عباده لسابق علمه أن استعدادهم سيُّ ، وأن الهدى لا ينفسع فيهم ، فترتب على ذلك معاملة الله لهم بمنا هم أهله .

وهنا مناقشة فلسفية يتطرق إليها الكلام: وهي هل قــدر الله عليهم الانحراف أولا ثم وجد منهم سوء الاستعداد بسبب ما قدر عليهم ؟؟ وما ذنبهم في هذا وقد قدر عليهم ؟؟

وللعلماء توجيهات لا نطيل فيها ، ويكنى أن نأخذ برأى مقبول ، وهو أن الله تعالى علم أزلا أن الكفار مشلا يسيئون الاختيار لسوء استعدادهم الفطرى وسوء الاختيار منهم فقدر عليهم ذلك الانحراف لما يعلمه من حالهم بعد ، : فهناك علم سابق بسوء اختيارهم شم قضاء عليهم بالمخالفة والانحراف ، شم وجدت منهم المخالفة تنفيذا للقضاء المبنى على سابق العلم وكيفما كان فقد أرشد الله إلى التحفظ من وساوس الشيطان فقال سبحانه « و إما ينزغنك من الشيطان نزغ فاستعذ بالله إنه هو السميع العلم ، .

وواضح من هذا أن العبد إذا أحس بخواطر فاسدة تدور فى خياله وذهنه فليتنبه إلى أنها وساوس الشياطين ، واليسرع إلى الاستعادة بالله من الشيطان الرجيم والاستعادة بالله حصن بحتمى به العبد وينجو من مكايد الشيطان كا وعد الله بهذا فى قوله ، إنه ليس له سلطان على الذين آمنو وعلى ربهم يتوكلون ، .

وأما شيطان الإنس، وهو رفيق السوم، فسهل على المرء أن يتجنبه إذا عرف منه سوء الصحبة، والأمر أمر يقظة وحسن تقدير، فمن راعى جانب الله استطاع أن يتحفظ، ومن غفل عن جانب الله زلت قدمه وساءت عاقبته، ولن ينفعه صاحب، ولا ولد، ولا مال ولا ندم.

و بعد ـ فقد عرضت الآية الكريمة لذكر الإنسان والشيطان في نمط و احد :

(۱) ونحن إذا وقفنا إزاءكلة إنسان ، لنستوحى معناها ، وخصائصها ، وما لهـــا عند الله من قدر ، وجدناها في جانب علوي ، وفي إطار كريم من الجلال والرعاية .

(ب) وإذا وقفنا إزاءكلمة شيطان ، وما يحيط بها من شناعة ، وما اقترن بها من مهانة وجدناها فى مهبط سفلى ينحدر فى الحسة حتى لا ينتهى عند غاية سوى اللعنات اللاحقة به من الله ، وعلى كل لسان .

غإنسان : عنوان كريم يشعرنا بالأنس ، ويوحى بالطمأنينة ، ويثير عاطفة الإخاء والمحبة ، وإنسان : هو ذلك المخلوق الذي كرمه ربه ، ومجده لدى ملائكته ، وشغل الدنيا به ، وخلق ما فيها لأجله ، وهيأه بعقله ، ومواهبه للإيمان ، وكرر نداءه ، وأطمعه في مرضاته ، والحلود

فى نعائه ، وحذره من سخطه ، ولم يترك له من وسائل الهداية أمراً يتعلل بحهله ويعتذر به عن تخلفه .

وشيطان : عنوان بغيض ، يثير التشاؤم ، ويشعر بالغضاضة ، ويخيف من المكاره ، ويزعج من خطرها حتى كأنها قرينة لذكر اسمه ومحدقة بالمرء ولا مفر .

ويمكن أن نوجز هذه المقارنة فى اعتبار كلمة إنسان مرادفة لكلمة خير . . وفى اعتبار كلمة شيطان مرادفة لكلمة شر ، وبين اللفظين فى مدلولها بعد ما بين المشرق والمغرب . أو بعد ما بين العافية والبلاء .

فى الذى جمع بين مدلوليهما حتى دمجهما فى لفظ واحد ، وسمى الإنسان شيطاناً ؟ . . وما الذى هبط بالإنسان من عليائه ، وجرده من جلاله ، حتى أصبح رجما ، لاكريماً ؟؟

جواب ذلك : أن الإنسان خرج من إطاره ، ونسى صلته بربه ، وتجاهل عداوة الشيطان له ولابيه آدم من قبل ، ثم طرح جانباً ما أوصاه به ربه : من حذر ، وحيطة ، ومجانبة لإغواء هذا العدو المبين ، وأخذته وساوس الشيطان ، وراقت له مفاتنه فانحدر إليها ، وانغمس فيها ، بل تجاوز هذا إلى القيام بما يقوم به عدو الإنسان ، وأصغى إلى وحيه واستجاب لتنفيذه نحو أخيه الإنسان ، فكان هذا المفتون جندياً بل كان في مسلكه شيطاناً حقاً ، ولو أن المرء ركن إلى ربه ، واستعاذ به من غواية الشيطان ، واستنهض عقله ومواهبه في التحرز من الوساوس ، ومن زخرفة الأباطيل، واحتفظ بمكانته عند ربه لمكان في مصاف الأخيار ، وفي عداد الأبرار . . وليس يحول بين المرء وهذا سوى غفلة وشهوة ، وجهالة ، وضلالة . . ومن خلال ما ذكرنا يتضح أن المرء مسئول عما اختاره لنفسه ، ومحاسب على صنيعه ، ولو عالج قصوره بالرجوع إلى ما جاء من عند الله ، وعالج تقصيره بالتوبة والإنابة لكان له من عفو الله نصيب ، وقد جعل الله بابه مفتوحاً لكل قاصد ، وقبوله ، ورضوانه وإحسانه مرجواً لكل منيب .

فاللهم اجعلنا في ديننا ودنيانا على خير ما دعوتنا وعودنا الخيركله ، ولا تجعلنا من شياطين الإنس ، ولا من أتباع الشيطان في شيء .

عبد اللطيف السبكى عضو جماعة كبار العلماء ومدير التفتيش بالازهر

# الدين

## الواصل والمكافئ

قدرت وقدرالله ـ رحم الدين، ورحم القرابة ـ رحم الأخوة العظمى ـ سيد الواصلين فى قومه ـ القطع فى الله وصل ـ أصناف الناس فى المعاملة ـ الإحسان الحق ـ الواصلون حقا .

عن عبيد الله بن عُمْرو رضى الله عنها ، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : اليس الواصل بالمكافى . ولكن الواصل الذي إذا قطعت رحمُه وصَلْبًا . ولكن الواصل الذي إذا قطعت رحمُه وصَلْبًا . رواه البخاري (\*)

ودعت الكتابة فى السنة إلى أجل كنت قدرته عاماً أو عامين ، ولكن قدر الله ألا يزيد على شهرين . . . فإن يدكن العود أحمد ، فالفضل لمن بيده الفضل سبحانه ، ثم لاسرة هذه المجلة وقرائها ، فما فتئوا يذكروننى أن أصل رحما ربطتها المجلة بيننا ، ثم جاءت السنة فشدت رباطها . . وكأن الرحمن جلت آلاؤه ، ألم عبده السيد مدير المجلة ، أن يكتب حديث السنة السابق فى صلة الرحم ، تجديداً للتذكرة ، وتوكيداً لما بيننا من آصرة . . .

ذلك ، والرحم عامة وخاصة . وكل مما أمر الله به أن يوصل ، فى غير محادة لله ورسوله : فأما الرحم الخاصة . فهمى القرابة على اختلاف درجاتها ، فإذا اشتدت فإن قطيعتها لغير الله أعظم جرما ، كم أن صلتها لله أكبر درجات وأكبر تفضيلا . .

<sup>[#]</sup> فى الصدارة من كتباب الأدب . والرواية بتشديد « لكن » ويجوز تخفيفهما . وأكثر الروايات فى « قطعت » بفتحات ، وفى بعضها بضم القاف وكسر العين .

و تكون صلة الرحم العامة بالعدل والإنصاف ، وتأدية الحقوق الواجبة ثم المستحبة .

وتمتاز صلة الرحم الخاصة بمزيد العناية والرعاية في النفقة والمودة والتناصح والتسامح، وتفقد أحوالهم، والتغافل عن زلاتهم، والسعى في مصالحهم، في حدود الوسع والطاقة، ولا سيا أهل الصلاح منهم والاستقامة، فأما الكفار والفجار، فأهم صلتهم بذل الجهد في إصلاحهم. ثم إنذارهم بالقطيعة إن تمادوا في غيهم. مع إعلامهم بأن القطع في الله تعالى هو عين الوصل، ومع الدعاء لهم بظهر الغيب أن يهديهم الله إليه صراطا مستقيا...

وقد نال سيد الواصلين صلى الله عليه وسلم من أذى قومه ما لم ينله أحد ، فعف وعفا وقال : اللهم اهد قومى فإنهم لا يعلمون . .

ووصى صلوات الله وسلامه عليه فشدد الوصية بأهل بيته خيراً ؛ وقال فى بعض رحمه : إن آل أبى فـــلان ليسوا بأو ليائى ، إنمــا و لي الله وصالح المـــؤمنين ، و لــكن لهم رحم أبلها ببلالها .

ولما نزلت هذه الآيه: , وأنذر عشيرتك الأقربين , دعا رسول الله صلى الله عليه وسلم قريشاً فاجتمعوا ، فعم وخص فقال : يا بنى كعب بن لؤى أنقذوا أنفسكم من النار ، يا بنى مرة بن كعب أنقذوا أنفسكم من النار ، يا بنى عبد مناف أنهذوا أنفسكم من النار ، يا بنى عبد المطلب أنقذوا أنفسكم من النار ، يا بنى عبد المطلب أنقذوا أنفسكم من النار ، يا فاطمة أنقذى نفسك من الناد ! فإنى لا أملك لكم من الله شيئاً ، غير أن لكم رحما سأبلها ببلالها . رواه مسلم عن أبي هريره رضى الله عنه (١٠) .

وجاءه رجل فقال يا رسول الله : إن لى قرابة أصلهم ويقطعوننى ، وأحسن إليهم ويسيئون إلى ، وأحلم عنهم ويجهلون على ، فقال : لأن كنت كما قلت فكأنما تسفهم المل ، ولا يزال معك من الله ظهيرعليهم ما دمت على ذلك (٢) .

\$ 0 D

<sup>[</sup>۱] روى البلال بالفتح والكسر مصدر بل كرد ، ويجوز على الكسر أن يكون جمع بلل كجمل شبه قطيعة الرحم بالحرارة ، وشبه صلتها بالماء الذى ينديها ثم يطفئها ، وهو من بديع التشبيه ، ومنه الحديث : « بلوا أرحامكم ولو بالسلام » وانظره فى الجامع الصغير .

٣] شبه ما يلحقهم من آثام القطيعة بما يلحق طاعم الرماد الحار من الغيظ والألم ، وقد تكفل
 اقة للواصل المطعم بالبر والمعونة والرعاية والكفاية .

السيئة ب

والرحم الخاصة هـ ذه هى موضوع حديثنا هـ ذا والحديث السابق، وهى التى تراد عند الإطلاق، وقد أعظم الله شأنها، ورفع مكانها، حتى اشتق اسمها من اسمه، وصفتها من صفته، وأجابها وهى فى مقام العائذ به من القطيعة: أما ترضين أن أصل من وصلك، وأقطع من قطعك؟ قالت: بلى يارب! قال فهو لك . . ثم قرنها بذكره، فى مقام تقواه ومراقبته، فقال جل سلطانه: « واتقوا الله الذي تساملون به والأرحام إن الله كان عليهم رقيبا، ولو لم يكن لها من عظم الشأن عند الله إلا هذا لكنى .

وأما الرحم العامة ، فهى رحم الدين الحق . .

وقد تقوى هذه الرحم حتى تكون أعظم من الرحم الحاصة شأناً وأعلى مكاناً .

فإذا تعارضت الرحمان فى رغبة قدمت رحم الدين على رحم القرابة ، فلا طاعة لمخلوق ــ كاثناً من كان ـ فى معصية الخالق ؛ والله ورسوله أولى بالمؤمنين من أنفسهم ومن الوالدين والأقربين .

وهذه الرحم العامة شعب وضروب شتى :

فنها رحم العلم ، ومنها رحم العمل ، ومنها رحم الجوار أفراداً وأيماً ، وبمـالك وشعو بأ وأرفعها درجة وأعظمها قرباً ، ما اجتمعت فيه هذه المعانى كلها ، ثم هى بعد ذلك درجات لا تحصى عدداً .

وهذه الرحم العامة فى حقيقة أمرها ، واختلاف شعبها ، تمثل الجانب الأعظم ، من رحم أعم وأشمل ، رحم الآخوة العظمى ، والإنسانية الكبرى ، التى خلقها الله من نفس واحدة وخلق منها زوجها و بث منهما رجالا كثيراً ونساء . . ثم جعلهم شعوباً وقبائل ، ليعرف بعضهم بعضاً ، فيصلوا أرحامهم ، ويتبينوا أنسابهم ، ويتعاونوا على البر والتقوى . .

\* \* \*

وكما تختلف الأرحام قرباً وبعداً ، يختلف الواصلون كذلك ضيقاً ووسعاً ، وقدرة وعجزاً ، ولا يكلف الله نفساً إلا وسعها « فأما من أعطى واتنى . وصدق بالحسنى . فسنيسره للعسرى . . وأما من بخل واستغنى . وكذب بالحسنى . فسنيسره للعسرى . .

ومهما يختلف الناس في معاملتهم للأرحام فهم أصناف ثلاثة:

صنف قاطع! وعياداً بالله منه ومن القطيعة معاً! وحسب هـذا وعيداً على عظيم إثمه وكبير جرمه ، قول الصادق المصدوق صلوات الله عليه وسلامه: « لا يدخل الجنة قاطع، رواه الشيخان عن جبير بن مطعم رضى الله عنه (١).

وصنف مكافئ ، وهو الذي يصل من وصله ويقطع مر. قطعه ، فهو في جملة أمره واصل ، وإن كان يقارض ويبادل ، فإن في المبادلة صلة ، وإن لم تكن كاملة .

وإنما ألغى صلوات الله وسلامه عليه صلة المكافئ ، ولم يعد صاحبها فى الواصلين حقاً لأن الصلة على سبل المبادلة فقط ، ليست من تمام المكارم التى بعث لها صلوات الله عليه ؛ ولأن صاحبها ليس من الراشدين الكاملين ، الذين يعدهم المربى الأعظم صلى الله عليه وسلم . لأن يكونوا سادة وقادة فى خير أمة أخرجت للناس .

و ننى الشيء أو إثباته مراداً منه جنسه الكامل ، من الأساليب المعروفة فى ألسنة المربين والبلغاء ، ومن ذلك قول بعض السلف : ليس الإحسان أن تحسن إلى من أحسن إليك فإن ذلك متاجرة ، وإنما الإحسان أن تحسن إلى من أساء إليك .

وأبلغ من هذا قول إمام المربين وأبلغ الناطقين صلى الله عليه وسلم: « ليس الشديد الماصرعة ، إنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب . ليس الغنى عن كثرة العرض و لكن الغنى غنى النفس . ليس المسكين الذي ترده التمرة و التمرتان و لا اللقمة و لا اللقمتان إنما المسكين الذي يتعفف . . ، روى الشيخان ثلاثتها عن أبي هريرة رضى الله عنه .

وصنف واصل ، وهو المتفضل الكامل ، مراد النبي صلى الله عليه وسلم ، ومقصوده الأعظم في هذا الحديث .

ذلك الصنف الثالث أقل المتقين عدداً .وأكثرهم إحساناً ورشداً ، ذلك هو الاتتى والذي يؤتى ماله يتزكى .وما لاحد عنده من نعمة تجزى. إلا ابتغاء وجه ربه الاعلى. و لسوف يرضى ، ؟

#### طه محمد الساكت

<sup>(</sup>١) وتقدم شرحه وافياً في مثل هذا الثمهر من عام الحجلة الأول.

770

## حقائق فلسفية في ميلاد الرسول الأعظم ورسالته الخالدة

ماذا طالعت الإنسانية قبل أربعة عشر قرناً من الزمن ، وماذا حملت إلى الناس بين أطوائها إلا ذلك الوليد اليتيم الذي ألةته الإنسانية بين أحصان والدته آمنة وأسمته محمداً .

ومن الذى يستطيع أن يتصور أن هذا الطفل اليتيم سيكون شغل العالم فى هذه المجموعة الشمسية بعد سنين معدودات، ويبقى ذكره خالداً خلود الإنسانية، وتعاليمه قائمة حية مع حياتها الابدية.

إن محمداً صلى الله عليه وسلم أعظم آية من آيات الله فى الحلق يزداد أثرها فى قلوب الناس، ويشتد تأثيرها فى عقولهم، كلما ارتقت المعارف الإنسانية والسكالات البشرية، وأدرك الناس مبلغ قوة الفرد، تلقاء الطبيعة والجميمة، وغاية ما تستطيع أن تحدثه قواه المحدودة فيهما.

نعم إن محمداً كان رسولا يعمل بوحى من الله ، ويعتمد فى ممارسة خصائصه على تأييده سبحانه ، وقد وعده الحق بالنصر المؤزر ومحمود العاقبة ، فمن حمل هذه العقيدة أيةن أن ما بلغه محمد فى أكناف هذه الرعاية الإلهية لم يكن عجبا ولا فريداً فى ناموس هذه الإنسانية ، ولكن الذى يعجب فى صورة التشكيك لمما النبس عليهم من حقائق هذا الكون وأسراره أو لئك الذين لا يعتقدون برسالته من الأمم ويعدونه عبقريا فحسب .

نعم هؤلاء هم الحيارى المترددون الخياليون الواهمون الذين يحق لهم أن يعجبوا وأن عاروا في تعيين المنزلة التي يضعون فيها محداً بين المراتب الإنسانية الخالصة .

لا مرية فى أن تاريخ الانقلابات الاجناعية أفصح برهان على أن جميع الأفراد من أعلام لرجال الذين قاموا بتلك الاحداث الخطيرة فى تاريخ البشرية أعلام ولدوا فى جماعات محكمة

الروابط مستحصدة العرى فدنعوا بها إلى ضروب من الحركات الانتقالية الجريئة الواعية ، عدوا معها \_ بفض النظر عن المظالم التي قارفوها \_ من أعلام التاريخ : فبختنصر البابلي ، وقيروش الفارسي ، والإسكندر المقاروني ، وجنكيز خان المغولي وغيرهم ، كل هؤلاء كانوا عياهل في أقوامهم ، وقد ولدوا في شعوب متماسكة الآعاد ولا يعوزها غير التوجيه إلى الغايات البعيدة مصحوبة بحذكة في القيادة .

وكذلك الحسكم في الرسالات الدينية نفسها ، فهوسي بن عمران عليه السلام الذي أرسل إلى بني إسرائيل في مصر استقبل منهم كرينمذ لهم مما هم فيه من صنوف الضلالة فلم يبذل في استمالتهم إلى تعاليمه جهداً كبيراً ، واحمطر أن يقف في التيه ولم يزحم بنو إسرائيل إلى فلسطين إلا بعد وفاته . وعيس عليه السلام نشأ في أمة مستكملة شرائط الاجتماع ، ومع ذلك لم يؤت تعاليمه الحكيمة الرشيدة التي تطلبها أتباعه إلا بعد أن اختمرت في مدى في أربعة قرون .

ولكن محداً الذي كان أكبر آيات الله في الخلق ولد في أمة كانت على الحالة القبلية فل يجد معيناً له حتى من القبيلة التي هو منها ودفع لأن يلتمس المعونة على أداء مهمته من جماعة ينشها إنشاء ، فتم له ذلك في بني الأوس و بني الخزرج سكان يثرب .

لقدكانت هذه عجيبة وكل ما حدث بعدها سلسلة من العجائب التى تلا بعضها بعضاً ، اتسعت لها الآيام القليلة انساعاً بحيراً المعقل البشرى حتى تم له فى ثلاث وعشرين سنة من تعاليمه الدينية وإرشاداته الخلقية وقضاياه الإنسانية فى مختلف آفاق الدنيا مستقصية الحياتين حياة الزاد وحياة المعاد ، بل حياة الابتلاء وحياة الجزاء ، مالا يعقل أن يستكمل و بنمو إلا فى عديد من القرون .

فلها آنس صلى الله عليه وسلم خذلان القبائل كلها حنتماً عليه وتبرماً به وتذكراً لعظم شأن رسالته حسبها تبين له من عرض رسالته عليها في كل موسم من مواسم الحج شرع يلقي، بهم في زوايا الإهمال و يبتني لنفسه أمة نتية جديدة ، نعم أمة جديدة !

ابتنى محمد صلى الله عليه وسلم للوجودكله أمة عالية فى أهدانها وسمو مطالبها فلا تتموم مثلا على وحدة الجنس، ولا على وحدة اللغة، ولا على الحاجات الجثمانية الملحة، ولكر،

على ما يصلح أن يكون ملاكا للبشرية الفاصلة كافة من الأصول الأدبية السامية والمبادئ الإنسانية الخالدة الكاملة .

فإن تعجب لذلك فأعجب منه أن يتم تأليف هذه الأمة فيصبح فيها الصناديد من قريش وخزاعة ، واللهاميم من تميم وأسد وهوازن ، وبعدهم الفرس والديلم والروم والسود والحبشان ومن لم يعرف له ضئضي من جالبات الجماعات المختلفة في مستوى واحد من الحقوق والواجبات الاجتماعية .

أو تتموم مثل هذه الأمة فى مثل تلك البيئة وقد عجز الفلاسفة والمصلحون والقادة في العصور الأخيرة من تأليف أمة عالمية ، وهى مما لا يمترى اثنان فى أنها المثلال الأعلى الاجتماع ؟.

وإن تعجب فأعجب منه أنها قامت فى تلك البيئة . وآتت من النمرات ما لم تؤته أمة فى الأرض من أول عهد البشر إلى اليوم وفى مدى لا يذكر إلى جانب أعمار الامم .

وغنى عن البيان أن محمداً غير ديانة القبائل العربية قاطبة ، وأبدلها منها دينا لا نسب بينه وبين تلك الوثنية التي كانت سائدة قبل هيذه البعثة ، والدين أعلق الأشياء بالنفوس وأقواها سلطانا على القلوب . فأحال أخلاقها من جفوة البداوة وظلة الجاهلية ، إلى لطافة الحضارة ورقة الطبائع ، وشيوع الدينية الفاضلة المهذبة في مختلف آفاقها ، وقلب مبادئها من تأليه الأقوياء وتسخير الضعفاء والتقلب مع الأهواء إلى الأخيذ بمبدأ المساواة وتقرير الحق لصاحبه ، بغض النظر عرب جميع الاتجاهات ، مع الثبات على إقامة الأصول مهدا اعتورت المكاف بإقامتها المصافعات وتجاذبته المسولات ، ولا يسيغ عقل عاقل عند كل عقرض أن يكون ذلك قد استكل عناصره بو استاني الحديد والنار .

فهل سمعت فيما سمعت أنه أرسل الجيوش الجرارة حيث سار ، أو بالجيلاوزة تلتى كل من يعصيه في النبار ؟ ألم تحط عاباً أنه صلى الله عليه وسلم بعث وايس له قوة من الأرض ولا ناصر ، حتى اضطر أرز يدعو إلى دينه سرآ ، فاما أعلن الدعوة عودى وأوذى ، واضطر من آمنوا به إلى الهجرة إلى الحبشة دنعتين ، شم اضطر هو نفسه . وقد تحالف قومه على قتله - أن يهاجر إلى المدينة في جنح الظلام . فاما أشرق الصبح وهو في الطريق ، اضطر هو وصاحبه أن يتواريا في الغيار ؟ .

فلو أن الأمر قد الحمأن إليه بطريق الإعنات والإكراه ، لما بقيت رسالته خالدة ما بتى الفرقدان ، وإلا فهل سمعت أن طرائق تفرض على قوم فرضاً دون أن يةتنعوا بها ولا أن يعرفوا لها مورداً ولا مأتاة ، تبتى بعد وفاة من جاء بها يمارسها الخلف عن السلف ويتلقاها جيل عن جيل، وتتوارثها أمة عن أمة ، حتى يكسف القمران ، وتسكن هذه الأرض من دوران . اللهم لا .

إنى أشفق على الذين يدعون أن ما عمله محمد أثر من آثار العبقرية وأرثى لعقولهم أبلغ الرثاء ، ويحز في نفس أن الذي يسند إلى محمد وصف العبقرية يجهل معناها أعمق الجهل فيظن أنها بمدلولها تعنى درجة رفيعة من الذكاء الخارق . والحقيقة التي لاشية فيها أن العبقرية في مدلولها الصحيح إلهام يتنزل على صاحبه لا يعرف له مصدرا ولا وازعا فيندفع لعمل من الاعمال فيجيء مثلا أعلى لا يمكن تقليده . فإن كان محمد عبقرياً ، فهل يندرج تحمت محيط العقل أن يكون مع عبقريته غير صادق يدعي بين الناس أنه رسول قمد أوحى اليه من عند الله ، وهو يقول جل علاه ، ومن أظلم بمن الفترى على الله كذباً ، أو قال أوحى إلى ولم يوح اليه شيء ، .

بق أن فريقا من المتقولين يدعون أنه كان ذكيا أبلغ الذكاء ولم يكن رسولا ، وهؤلاء الفرق كانت من المعاندين في أول دعوته والمكابرين يوم جاءهم يطالبهم بالنزام هذه الدعوة وهم مشركو القبائل وصناديدها في الكفر والإلحاد الذين كانوا ينفسون على محمد رسالته ودعوته ، وإلا فما هو قول المتعنتين الخارجين على رسالته في قول سبحانه ، من كان يظن أن ينصره الله في الدنيا والآخرة ، فليمدد بسبب إلى السهاء ثم ليقطع فلينظر هل يذهبن كيده ما يغيظ ؟ ، أو لم يقل « إنا لننصر رسلنا والذين آمنوا في الحياة الدنيا ويوم يقوم الأشهاد » أو لم يقل أيضاً ، وعد الله الذين آمنوا منسكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كالسنخلف الذين من قبلهم وليمكن لهم دينهم الذي ارتضي لهم ، وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنا ، يعبدو نني لا يشركون في شيئاً ومن كذر بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون » أو لم يتل أيضاً ، كتب الله لأغلبن أنا ورسلي ، إن الله قوى عسريز » وأيضاً يقول « وما أرسلنا من رسول إلا بلسان فومه ليبين لهم فيضل الله من بشاء ويهدى من يشاء » .

#### حقائق فلسضة

279

إنى لأرثى لهؤلاء المسكابرين الذين كابروا الحسق إعراضا وعنادا وهم يعرفون فى دخائل فوسهم أن الأنبياء إنما أرسلوا إلى أيمهم حججاً قواطع وبراهين سواطع حتى لا تكون لهم عجة على الله وإلى ذلك يشير الله بقسوله و لئلا يسكون للناس على الله حجة بعد الرسل و محمد صلى الله عليه وسلم خاتم الأنبياء و نبوته خاتم النبوات وإعجازه فى القرآن ومعجزاته و الأكوان شاهدة على صدق دعواه أصدق شهادة وأبلغ برهان وما أصدق قول العلامة أمرعى الكبير: \_

له همم لا منتهى اكبارها وهمته الصغرى أجل من الدهر له راحة لو أن معشار جودها على البركان البرأندى من البحر وما أصدق قول الموصرى: \_

وإنى وإن كنت ابن آدم صورة في فيه معنى شاهد بأبوتي

عباس طه الحای

## سيادة الحق

نشر التوحيد طه فى الوجود مخلصا لله فيها قد فعل لم يكن يطلب إلا أن تسود دعوة الحق ويعلو من عدل ولذا ساد وذو الحق يسود بجهاد واعدترام للأمسل فاذكروا شهور ربيع والعهود نبهوا من نام منا أو غفل نحن إن لم نسهر الليل فما كتب الله لنا أن نرتقى عمود دمرى نظيم

24.

## من وحي المولد النبوي

إن الحديث عن المولد النبوى الثهريف حديث متشعب الأطراف ، يتجه الفكر فيه إلى نواح مختلفة ، تتصل بالرسول الأعظم ، صلوات الله وسلامه عليه ، غنى شهر ربيدع الأول ، ومنذ أكثر من أربعة عثر قرنا طواها التاريخ ، تشرف العالم أجمع بإمام المصلحين وخاتم النبيين والمرسلين ، ورحمة الله تعالى للناس أجمعين ، سيدنا ومولانا ، محمد ، بن عبد الله ، صلى الله عليه وسلم ، وظهر نوره بمكة فلهع فى الخافقين ، ورأى الناس لمولده المبارك الآيات البينات ، وشاءت الحكمة الإلهية أن يولد يتيما ، ستى يتولاه الله تعالى بالعناية والرعاية مند نعومة أظفاره ، وأن يعده للنبوة والرسالة خير إعداد ، وشب وترعرع بعيداً عن الأصنام والأوثان ، وعما غرق نيه الجاهليون إلى آذائهم ، وتجمل بحميد الحلال ، حتى عرف بين قومه بالصادق الأمين .

وبتصل حديث المولد النبوى بحاكان عليه العالم قبل الدعوة الإسلامية ، فقبل هذه الدعوة الغراء اصطربت الأحوال الاجتماعية والحلقية ، على ظهر البسيطة ، اصطرابا لم يعهد له مثيل ، وانحطت الأمم إلى مهاوى الرذيلة والفساد ، وعبثت يد الإنسان بما جاء به الأنبيا والرسل السابقون ، فأصاب الكتب الداوية ما أصابها من التحريف والتبديل ، وحجبت كلمات الله سبحانه عن العقول البشرية ، وحورب العلم فى كل مكان ، وانقلبت الفضائل بين الناس رذائل اتصفوا بها وأقبلوا عليها، وحل الشقاق بين الأفراد والجاعات محل الألف والوئام ، وشبت الحروب لأوهى الأسباب ، حتى ذهبت بقرة الغالب والمغلوب ، وعبدت الأصنام ، وقطعت الأرحام ، ووئدت البنات ، واعتدى القوى على الصنيف ، وإذا لم يحدثنا من يناصبه العداء ، حارب أخاه الوادع المسالم ، وها هو القطامي الشاعر الجاهلي ، الظالم من يناصبه العداء ، حارب أخاه الوادع المسالم ، وها هو القطامي الشاعر الجاهلي ،

ومن تكن الحضارة أعجبته فأى رجال بادية ترانا ؟ ومن ركب الحيول فإن فينا فتى سلباً وأفراسـاً حسانا وكن إذا أغرن على قبيل فأعوزهن رهط حيث كانا

### من وحي المولد النبوي

أغرن من الضباب على حلال وضبة ، إنه من حان حانا وأحيــانا على بكر أخينا إذا ما لم نجد إلا أخانا

ويتصل حديث المولد النبوى بالدين الإسلام العظيم ، آلذى رضيه الله تعالى ديناً لجيح الناس ، والذى يكفل لهذا العالم نظاما ، يجعل الكون كله أسرة ، والناس جميعهم متوادين متحابين ، ترى فيهم الغنى ولا ترى المحروم ، وتجد بينهم الضعيف ولا تجد المظلوم ، لأن الإسلام أنشأ بين الغنى والفقير سبباً هو البر ، وأوجد بين القوى والضعيف نسبا هو الرحمة . وله من ديمقراطيته الأصيلة ، واشتراكيته المعتدلة ، وأخوته الشاملة مناعة من كل سوء ، وأمنة لكل جنس ، ومودة لكل بين . وسيمحو نوره المتخلف من نور غيره كما يمحو لسان الصبح المنير المتخلف من جيوش الظلام .

ويتصل حديث المولد النبوى بالقرآن العظيم ، الذي أنزله الله على أشرف الورى من فوق سبح سموات ، يهدى به العلى القدير من أتبع رضوانه سبل السلام ، ويخرجهم من الظلمات إلى النور بإذنه ، ويهديهم إلى صراط مستقيم ، وقد ضمن الله لهذا الكتاب الكريب الحفظ والبقاء ، لأنه ينمو من نفسه كما ينمو الحي ، ويضى من ذاته كما تضى الشمس ، ويتجدد من طبعه كما يتجدد الربيح ، ولم تستطع الإنسانية إلى الآن ، على ماجر بت من تجارب ، وبلغت من حضارة ورقى ، وعرفت من فنون الحركم وألوان الحكومات ، أن تنثى نظاما سياسياً يتجلى فيه العدل بأروع صوره كما في القرآن الحكيم ، ولقد ذهبت الإنسانية في الحركم مذاهبها المختلفة ، فاستظلت بحكم الملوك ، وسعدت به قليلا ، وشقيت به كثيراً ، شاعرف النظام الديمقراطي ، الذي يرد إلى الشعب أمور الشعب ، فنالت به قسطا من العدل ولم تنا العدل كله .

وسلكت الإنسانية في سبيل الوصول إلى الحركم الصالح جميح الطرق فلم تنته إلى غاية ، وما زالت هذه الإنسانية تشكو الظلم ، و تبحث عن النظام القويم الذي يهذمن للناس جميعاً على اختلاف ألسانهم وألوانهم ، الحرية والعدل ، والإخاء والمساواة ، وهذا النظام القويم هو الذي نادت به آيات التنزيل الحكيم ، درفع لواءه إمام المرسلين ، وعز به المسلون في فجر الإسلام وضحاه ، وظهره وعصره ، فنبتوا في رياض الإسلام أعزة كراما ، وعاشوا في رحابه أعزة كراما ، وواجهوا الدنيا أعزة كراما ، لم ينهزم لهم جبش ، ولم ينكس لهم علم ، بل فتحوا فتوح الجبارين ، ودونوا تاريخهم بمداد من الفخر على صفحات من نور .

271

ويتصل حديث المولد النبوى بالأمة الإسلامية وهى خير أمة أحرجت للناس، وقد حملت مصباح النور حين عم الكون الظلام، وأرشدت العالم إلى بر السلامة وشاطىء النجاة، حين تاه فى عباب الجهل، حتى أمسى تاريخها تاريخ الكال الإنسانى على وجه الارض، وقد كانت من قبل أمة بدوية، ثم نهضت بفضل الرسول الأعظم نهضة الأسد، وهب المسلمون يحملون فى يمناهم نور القرآن العظيم، يضائون به المشعوب طريق العزة فى الدنيا، والسعادة فى العقبى، وفى يسراهم السيف يردون به الضالين إلى طريق الحق والرشاد، فامتلأت الأفئدة خوفا منهم، وثلوا العروش، ونهاوت أمامهم التيجان، وحسب لهم ألف حساب وحساب.

وإذا كان على المسلمين في المشارق والمغادب، أن يحتفلوا بذكري المولد النبوى الثريف، ويعدوها مصدر عزهم، ومنبع بجدهم ورفاهبتهم، فإن على العالم أجمع أن يطرب لهذه الذكرى الكريمة، ويقابلها بما تستحق من إجلال وإعظام، لأن الحياة طابت حقاً برسالة النبي العربي، وغداً الإنسان إنسانا يشعر بكرامنه، في قابه طمأ تينة، وفي نفسه رضا، وفي دوحه شعور جديد بالكون وخالقه، وإمام الأنبياء، وحاكما العادل، وسيدها المطاع، ورثيها الأمين المأمون، ورحمة الله للناس أجمعين.

هكذا تكون الذكريات العاطرات ، وهكذا تتجدد على مر السنين والأعوام والثهور والأيام ، وستبقى ذكرى الرسول الأعظم قوية كالبحر ، ودائمة دوام السموات والأرض ، فقد ولدت بمولده الطاهر مبادئ و نظريات ، وفلسفات وحضارات ، لم ير لها العالم مثيلا من قبل ، ولن ير لها مثيلا من بعد ، حتى يرث الله الأرض ومن عليها .

ولقد كشف الغطاء عن أعين الشعوب العربية ، فلم تعد تطيق اليوم ماكانت تحتمله بالأمس ، من ذل واستعباد ، وأدركت ماجنته من وراء التفرق والاختلاف ، والبعد عن سنة الله وهدى رسوله ، وتطلعت إلى ماكان لأسلافها ، من مجد باذخ ، فحنت إليه ، وتوثيت لإحيائه ، وفي الجو بارقة من الأمل ، وحسبنا مانراه اليوم من جهود رجال الثورة الأبطال ، وعقلاء الأمة في كل مكان ، في توحيد كلية العرب ، وجمع صفوفهم ، ورفعة شأنهم ، وما شاهدناه اليوم . ولا نزال نشاهده . من صراع بين الثرق والغرب ، وما قررته الجمعية العامة للأمم المتحدة من المواغةة الإجماعية على مشروع الدول العربية ،

من وحي المولد النبوي

244

وما قام به أهل العراق الأحرار ، وجيئهم الباسل لاستعاده بجد البلاد المسلوب ، وتطهيرها من الاستعار وأعوانه ، وما نعرفه من موقف اليمن المشرف ، وأهل محميات عنن ، وثورة أبطال الجزائر المغاوير ، كل ذلك يجعلنا نوقن بأن الفلك قد استدار ، وأن الطريق قد استبصر ، وأن الفهر قد لاح ، وأن العقل قد اهتدى ، وأندين الإسلام الأغر الميمون ، الذي أنقذ الحليقة منذ قرون ، من ضلل كبرى ، وغى قيصر ، حرى أن يخلصها اليوم ، من مطامع الصهيونيين و بغى المستعسرين .

وأضرع إلى الله عز شأنه أن يكتب لهذا الدين العظيم الذيوع والانتشار ، وللشعوب العربية نصراً مؤزراً ، وللسلمين في مشارق الأرض ومغاربها عزاً ومجداً ، وسعادة ورفاهية ، وللعالم أجمع سلاما شاملا ، أساسه العدل ، وقوامه الرحمة .

أحمد على منصور أستاذ البلاغة والأدب بمعهد شبين الكوم

م التحققات كامية و العلوم التلك

## نساء المجد

نبی البر بینه سبیلا تفرق بسین عیسی الناس فیه وکان بیانه للهدی سبیلا وعلنا بناء المجسد حتی وما نیسل المطالب بالتمنی وما استعصی علی قوم منال

وسن خلاله وهدى الشعاما فلما جاء كان لهم متابا وكانت خيسله للحق غابا أخذنا إمرة الأرض اغتصابا ولكن تؤخذ الدنيا غلابا إذا الإقدام كان لهم دكابا شوقى

## ميلاد الخير للانسانية

من ذغل إلى العالم كله نظرة فاحصة مدققة شاملة ، قبيل ميلاد محمد عليه السلام وقبل بعثته رأى أحوالد مضطربة غاية الاضطراب ، وأنظمته مختلة أشد اختلال ، وقواعده منهارة انهياراً عظيما يؤذن تبعاً لسنة الحياة بمغيب شمس عصر مظلم دامس ، وطلوع فحر مشرق وضاء الجبين ، ينير للناس سبيل حياتهم ، ويحفظ عليهم أنظمتهم .

فنظرة إلى العقائد والملل والنحل المنحلة والعادات المنكرة وعبادة الأوثان الشائعة المتكاثرة ، فقد عبد الشجر والحجر واللات والعزى ومناة الثالثة الأخرى ، وتناحرت النهرانية واليهودية وانطمست معالمهما وأصابهما تحريف وتبديل على أيدى رجال الدين النهذوا العقيدة وسيلة لإرضاء الثهوات والأطاع والنزوات ، حتى لقد بلغ بالبعض منهم الصلف والكرياء والعظمة أن جعل نفسه حارساً على أبواب الجنة يدخل من شاء فها ويحرم من شاء .

وعلى هذا النحو من الضعف في العقيدة وفي نظام الاجتماع وفي الأخلاق كانت الإنسانية قبل ميلاد محمد عليه السلام. واشتكى الوجود إلى ربه طالبا منه أن يخرج العالم من الظالمات إلى النور، فأجيبت دعوته، وبعن الله في الأميين رسولا منهم يتاو عليهم آياته ويزكيهم ويعلهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبل لني ضلال مبين.

وهكذا جرت الحكمة الإلهية فى تنظيم هذا الوجود وعمارة هذا الكون على أن لا يترك الناس سدى يهيمون على وجوههم بدون مرشد . بل لا بد أن يرسل للناس الفينة بعد الفينة رسولا يبين الطريق المستقيم والصراط السوى ، لذلك اصطنى الله من بين عباده رسلا مبشرين ومنذرين يرسلهم الواحد يقفو الآخر سراجاً منيراً ونذيراً وبشيراً.

وماكانت البشرية فى تاريخها الطويل المديد أشد احتياجاً إلى الرسول مثل ماكانت قبيل مبعث محمد عليه السلام ، ومن سنة الله تعالى أن يختار رسله بمن طهرت نفوسهم وصلبت أعوادهم وكانوا أهل كفاح وجلد ومصابرة واحتمال ، وأهل جد وعمل .

#### ميلاد الحير للإنسانية

240

و اقد اختار محمداً عليه السلام من أشرف أنساب العرب وأرفع قبائلها ، فقد قال عليه السلام « بعثت من خير قرون بني آدم قرناً فقرناً حتى كنت من القرن الذي كنت فيه » ، ويتمول عليه السلام « أنا سيد ولد آدم يوم القيامة وبيدي لواء الحمد ولا فخر » وفوق هذا يقول عليه السلام « إن الله اصطفى إكنانة من ولد إسماعيل ، واصطفى قريشاً من كنانة ، واصطفى من قريش بني هاشم ، واصطفاني من بني هاشم » .

ولا فحر يعلو فحر من كانت أمه آمنة بنت وهب بن عبد مناف بن زهرة ، فتمبيلتها شامة من شامات العرب ، ومن كان أبوه عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم الذى عرف حجيج مكة فضله وما كان يتموم به من خدمة للحجيج ولطعامهم وإستمائهم ، وأى نسب فى العرب يعلو هذا النسب أو يدانيه ، والصادق الصدوق خاتم الرسل يتمول « ولدت من نكاح ولم أولد من سفاح » .

ولقد كانت كل حقبة من حياة محمد عليه السلام متازة بعمل جليل خيابير غمير عادى و لا مألوف في حياة الناس ، فقد سارع اليتم إليه و هو جنين في بطن أمه قبل أن تدب فيه الحياة أو تنفخ فيه الروح. إذ أن والده بعد أن تزوج آمنة وحملت به ساغر بعد حمله بقليل إلى الشام في تجارة له فأدركته الوفاة بالمدينة أثناء رجوعه فدفن بها عند أخواله بني عدى ابن النجار ، وكان ذلك بعد شهرين من حمل أمه به عليه السلام ، وإذا ما تركمنا هذه المأساة الموجعة الأنيمة التي أصابت هذا الجنين وانتتملنا إلى أيام إرضاعه بعد الولادة رأينا الأمور الغريبة والأحوال العجيبة التي أحاطت به . رأينا المراضع بأتين من البادية ليأخذن أطفال أشراف العرب يرضعنهم في البادية ذات الهواء الطلق والآفاق الفسيحة؛ ليتربوا على النجابة والشهامة وقوة العزيمة والبنية القوية والأخلاق الطاهرة ، ولم يرق لواحدة منهن أن تأخذ هذا اليتم لشدة فاقة أهله وما هم علمه من خفض العيش ورقة الحال ، و بعد تردد من حليمة بنت أبي ذؤيب وحوفها من الرجوع بدور طفل ترضعه تراودت مع زوجها أن كبشة في أخذه . وأخيراً أخذته مكرهة تحت ضغط الملابسات التي ألمت بها ورجعت به إلى البادية ، وقد أرسل الله عليها وعلى زوجها الخير مدراراً وجاءتهما البركة في الضرع تسعى ، و بعد انتقاله من دور الرضاعة إلى دور الصبالم تطل متعته بحنان الأمومة الذي بتي له ، ولم تمهله الآيام طويلا بل ضاعفت عليه اليتم وضاعفت عليه الرزء وهو لا يزال عاجزا عن كسب قوته . فلم تمض على و لادنه سوى سنوات ست حتى حرم من عطف الأمومة كما حرم

قبل ذلك من رعاية الأبوة وفى مألوف العادة وسنة الحياة الواقعية أن يكون اليتم المبكر المزدوج سببا من أسباب الصعف والانحلال والإهمال لليتيم ، ولكن محداً عليه السلام قد كان على عكس ذلك وعلى خلاف تلك السنة والعادة ، فقد كان يتمه سببا فى نجابته وفى نبوغه وفى قوته وحزمه وعزمه فقد حفظته العناية الإلهية وأمدنه بألطاف خفية وأعدته لحمل رسالة للإنسانية : فها الرحمة وفيها الرأفة ، فهاهو ينتقل بعد موت أمه إلى كفالة جده عبد المطلب ، ثم إلى كفالة عمه أبى طالب دراكا و تظهر عليه مخايل الذكاء المبكر والعبقرية النادرة الفذة فهو يسافر المتجارة مع عمه أبى طالب إلى الشام وسنه فى الثانية عشرة ، فيمكتسب من تلك السفرة خبرة واسعة فى التجارة تمكن له من أن يسافر بعد ذلك التجارة فى مال خديجة بنت خويلد التى صارت زوجا له فيا بعد .

وقد أصبح محمد عليه السلام بين أهل مكة علما خفاقا معروفا بين قومه وعشيرته بسداد الرأى والحكمة والعفاف والصدق والأمانة ، واكتملت رجولته و نضج عقله وبلغ أشده في سن مبكرة لم يعرف العرب لها ضريبا من قبل ، فاستدعى ذلك أنظارهم واستلب تفكيرهم واسترعى انتباههم ، فها هم يرتضونه حسكا فيا بينهم يخضعون لرأيه و مذعنون لمشيئته عند المشورة وعند النصح ، فينا اختلفت قريش في وضع الحجر الأسود في موضعه عند تجديد بناء الكعبة قبل الإسلام انفق رأيهم على تحكيم أول قادم من باب الصفا فكان أول داخل رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فارتاحوا له جميعا لما يعهدونه من أمانته وحكمته وصدقه وإخلاصه للحق وقالوا : هذا هو الأمين رضيناه ، هذا محمد فلما وصل إليهم وأخبروه الحبر بسط رداءه و تناول الحجر فوضعه فيه بيده ثم قال : ليأخذ كبير كل قبيلة بطرف من الرداء بسط رداءه و تناول الحجر فوضعه فيه بيده ، وبذلك انحسم النزاع الذي كاد يؤدى إلى حرب شعواء تأكل الأخضر واليابس و تفنى من العرب أبطالا وصناديد كشيرة .

ولما بلغ عليه السلام سن الأربعين نزل عليه جبريل الأمين ببلغه رسالة ربه ، فقام بالدعوة سرآ ثلاث سنوات ، اتبع دعوته فيها السابةون الأولون إلى الإسلام الذين استنارت بصائرهم وأشرقت في قلوبهم دعوة التوحيد ، ثم نزل عليه قوله تعالى : « فاصدع بما تؤمر وأعرض عن المثركين » . فيهم بالدعوة واستعد لملاقاة الخطوب والأهوال ، ولقد عبر عن

ذلك أمسدق تعبير إذ قالت له زوجه خديجة في وقت من الأوقات: نم قليلا، فقال له ا وقد انقضى زمن النوم يا خديجة ، حمّا لم يبق إلا الجد والعمل والمجالدة والنزال بين الحن والباطل وبين الخير والشر وبين عبادة الأوثان وعبادة الواحد الديان ، وما زال عليه السلام يحد ويجمّد في الدعوة إلى توحيد الله تعالى و ترك عبادة الأوثان و نبذ ما عليه أهل الجاهلية .

والمعارضة والمكابرة والعناد من أهل مكة وأهل الطائف على السواء، ولقد كانت شجاء:. عليه السبلام فوق ماكانت عليه الشجاعة العادية إذ وصفه أحد أسحابه فقال ﴿ كُنَا إِذَا اشْتَ، البأس واحمرت الحدق اتقينا يرسول الله فما يكون أحد أقرب إلى العدو منه ، وما لنا نذهب بعيداً والواقع بملى علينا براهين قاطعة وحججا دامغة ، فها هي رباعيته تكسر وها هو المغفر تدخل حلقاته في وجنتي الرسبول عليه السلام ولا يفت ذلك في عضده ، فينهض محرض للسلمين على القتال والوقوف في وجه العدو ، دون وهن أو ضعف أو خور فكان بجعـــل من مواقف الهزيمة انتصاراً له وظفرا بعدوه، فأنت تراه في غزوة أحد في السنة الثالثة من الهجرة بعد أن خالف الرماة فيها أمر النبي عليه السلام وتركوا الموضع الذي وضعهم فيه فوق الجبل لحماية ظهر الجيش وقال لهم : لا تبرحوا مكانكم نصرنا أو هزمنا ، فلما رأوا فرار المشركين ترك أكثرهم مكانه متأولا أمر الرسول عليه السلام بأن الغاية منه العمل على نصر المسلمين وقد تم النصر بفرار المشركين، فكر المشركون عليهم وكادت الدائرة تدور على المسلمين إبادة وإفناءاً لهم لولا حكمة الرسسول علبه السلام وبراعته الحربية الفذة الني جعلت العاقبة للسلمين فيما بعد : فصرا لهم واستردادا لهيبتهم وعزتهم ، وأشد من ذلك عجبا ما صنعه الرسولعليه السلام في غزوة الحامينية في السنة السادسة من الهجرة الني انتهت صلحا على أن تضع الحرب أوزارها بين الفريقين أربع سنوات ، ومن جاء من المسلمين إلى قريش كاغرا قبلوه ومن جاء من فريش إلى المسلمين مؤمنا ردوه ، وأن يرجع الرسول في عامه هذا بدون عمرة ثم يأتى فى العام الةا بل لأدائها ، ومن أراد أن يدخل في حلف قريش دخل فيه ، ومن أراد أن يدخل في حلف محمد دخل فيه .

ولقد اعترض كثير من الصحابة على بعض هذه المبادئ فقالوا: كيف نرد إلى قريش من جاءنا مسلما وهم لا يردون من جاءهم منا كافرا؟ فقال الرسول عليه السلام قول الحكمة

والإحاطة ببواطن الأمور ـ أما من ذهب إليهم كافرا فقد أبعده الله، ومن جاءنا مسلماً فسوف يجعل الله له فرجاً . وهكذا كان صلح الحديبية فتحا مبينا للإسلام .

ولتن كان ميلاد محمد عليه السلام باعثا للذكرى العزيزة الحبيبة إلى قلوب من يعرفون الحلق ويعرفون العدل ، فالجدير بنيا أن نحرص كل الحرص على انباع القواعد والأسس التي تركما فينا وجاء بها ، فقد دعا إلى العدل وبدأ بتنفيذه على نفسه وأهله ثم على القريب والبعيد والعدو والصديق إذ يتول لمن أراد أن يشفع في حد من حدود الله « والله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت القطعت ياءها ، ثم يتول ، لقد أهلك من كان قبلكم من الأمم أنهم كانوا إذا سرق نهم الشريف تركوه وإذا سرق نهم الوضيع أقاموا عليه الحد ، ويكنينا أن زدلل على أن العدل ركيزة الإصلاح الحياة فنذكر قول الله تعالى : « يا أيها الذين آمنوا كونوا قوامين بالقسط شهدا. لله ولو على أنه حكم أو الوالدين والأقربين ، ولقد طلب محمد عليه السلام من المؤمنين المساواة إذ بتول ، الناس سواسية كأسنان المشط لا فضل العربي على عجمي ولا لأبيض على أسود إلا بالتقوى ، كلم آلادم وآدم من تراب ، فليت الذكريات على جمي والا تبيض على أسود إلا بالتقوى ، كلم آلادم وآدم من تراب ، فليت الذكريات والسير على سنته والتخلق بأخلاقه حتى نحقق فينا قول الله تعالى « اتدكان المح في رسول الله أسود حمينة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر وذكر الله كثيراً ،

و إنا لنرفع أكف الضراعة إلى المولى القدير أن يعيا، علينا هذه الذكرى العزيزة الحبيبة والمسلمون والعرب أشد وحدة وأصلب قناة وأقوى عوداً بما هم عليه الآن ؛ حتى يدركوا ما يدبره لهم المستعمر من مكر وخديعة و يعملوا على تقويض أركان الاستعار إنه قوى عزيز .

عبد الله مصطفى الراغى

## مولد الهادي

تجلى إمولد الهادى وعمت بشائره البوادى والقصابا وأسدت للبرية بنت وهب يدا بيضا، طوقت الرقابا لقد وضعته وهاجا منيرا كما تسلد الرياوات النهابا فقام على سهاء البيت نورا يضىء جبال ممكة والشعابا شوقى

## مفتاح الشقاء

أذاعت « روتر » شركة الأنباء المعرو فق خبرا لعلى الكثيرين لم يتمقوا عنده ولم يحفلوا به ، مع أن له قيمته و دلالته ، وهو أن سكان قرية هندية تسمى « كودولى » وضعوا قانونا للتضاء على الخر ، وهو يقضى على شارب الخسر بأن يحلق له أهل القرية نصف شاربه ، ثم يركبوه حمارا و يطوفوا به فى أزقة القرية و عاراتها ، لإعلان فضيحته والسخرية به ، ثم ينهموه خمس عثمرة روبية بعدهذه الفضيحة . ومنذ قليل نثرت صحيفة « برافدا » الروسية أن غرامة ستوقع على كل من يضبط مخورا أو مقامرا . . . ومنذ حين نثرت الصحف أن أكثر من ستين فى المائة من الطيارين الأمريكيين يشكون اضطرابات عصبية ، بسبب الإفراط فى المسكرات ، والإسراف فى لعب القار ، ويسبب الانحرافات الجنسية ، المنه المسكرات ، والإسراف فى لعب القار ، ويسبب الانحرافات الجنسية ، ا ا . . .

ذكر تناهده الأنباء بعلة مستعصبة من علنا، وهي علة انتشار الخور في بلادنا، واعتياد الكثيرين من المتحللين والمترفين لتناولها جهرا أو سرا، وتلطخ الكثير من الحف لات والدبهرات في الأفراح والملاهي والأندية الليلة الحبيثة بالخرعلي اختلاف الأنواع والألوان، وهناك مع الأسف من يصرح بأن المحدرات كالحشيش والأفيون هي التي يجب أن تتماوم وتحارب، وتبذل في محاربتها الجهود وتجند الجنود، وأما الخرفلا خوف منها ولا خطورة بل هناك من يتمترح محاربة المخدرات بذئر شرب الحمر، أو شرب نوع منها، ولسنا ندري ماذا نصنع لو أخذنا بهذا الاقتراح العجيب. . . إننا ندلل للناس على حرمة هذه المخدرات بأنها تشبه الحرفي أنها تسكر أو تفتر، فكيف ندلل لهم على هذه الحرمة إذا صارت الخروهي أم التحرم في الباب مباحة منشورة ؟! . . .

ومن أعجب العجب أن بعض هؤلاء يفترون على الله المكذب وهم يعلون ، فية ولون : إن القرآن لم يصرح بتحريم الحمر ؛ مع أن ربكم وخالقكم هو الذي يتمول : « يا أيها الذين آمنو إنما الحمر والأنصاب والأزلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون إنما يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الحمر والميسر ، ويصدك عن ذكر الله وعن الصلاة فهل أنتم منتهون ، وأطيعوا الله وأطيعوا الرسول واحذروا فإن توليتم فاعلوا أنما على رسولنا البلاغ المبين » .

والخور بمختلف أنواعها المسكرة المذهبة للرشد والعقل - حرام حرام بنصالقرآن والسنة والإجماع ، ولو لم يحرمها الدين لحرمها العقل ؛ وإنما حرم الإسلام الخر لما فيها من أخطار وأضرار ، وقد أراد من وراء تحريمها حفظ الأموال لأنها تتبدد في الخر بسفه وجنون ، وحفظ الأجسام لأن الخر تهدمها وتقوضها وتصيبها بوبيل الأمراض والعلل كضغط الدم والشلل وتحلل الأعصاب وفقد الوعي وتلف الكبد ، وحفظ العقول لأن الخر تذهب بها وتسبب لمدمنها الخبال والعنلال ، وحفظ الأعراض لأن من سكر انفلت منه القياد فكان حيوانا أو كالحيوان ، ولقد رووا أن عجوزا من الأعراب جلست إلى فتيان يشربون نبيذا لهم فسقوها قدحاً فطابت نفسها وتبسمت ، ثم سقوها قدحاً ثانيا فاحر وجهها وضحكت ، فسقوها قدحاً ثالثا فقالت : خبروني عن نسائكم ، أيشر بن من هذا الثراب ؟ ، قالوا لها : فعم . فقالت : زبين ورب الكعبة ا . . . .

ومن لؤم الذين يشربون الخرجهاراً أو من وراء ستار أنهم يخادعون الله وهو خادعهم، فيوهمون الناس أن الأصناف التي يشربونها اليوم ليست هي الأصناف التي حرمها الإسلام، لأن الإسلام لم يذكر تحريم و الويسكي والكونياك والشعبانيا و أشباهها من الأسماء التي لم تكن موجودة في صدر الإسلام ، ولكن رسول الإسلام عليه الصلاة والسلام يحدثنا عن هذا الاحتيال الذي وقع بعد عهده بأجيال فيةول : وليشربن أناس من أمتي الحريسمونها بغير اسمها ، . ثم وضع لنا قاعدة التحريم في هذا الباب ، فقال في الحديث الصحيح : وكل شراب أسكر فهو حرام » ، وقال : وكل مسكر خر ، وكل مسكر حرام » . وقال عمر بن الخطاب من فوق منبر الرسول صلوات الله عليه : و الحز ما خامر العقل » أي غطاه وستره ، فيدخل فيه جميع أنواع الخر بمختلف أسمائها وألوانها وأشكالها . . .

ومن لؤمهم كذلك أن يقولوا: إن « النبيذ ، حلال ، وقد أباحه بعض الفقها « وهذا تضليل وتحريف ؛ لأن النبيذ المذكور في كتب السيرة الإسلامية هو نقيع التمر والزبيب الذي لا إسكار فيه ، فهو يشبه « الخشاف » المعسروف اليوم . وعن أنس رضى الله عنه قال : ستميت رسول الله صلى الله عليه وسلم بقدحي هذا الشراب كله : العسل والنبيذ والماء واللبن . . . فهل يعقل أن يشرب نبي الطاهرين المطهرين شراباً مسكراً أو فيه شهة إسكار ١٤٠٠٠

مفتاح الشقاء ٢٤١

ويكتب عمر إلى أيوب بن شرحبيل واليه على مصر خطابا في الخر منه قوله: «ثم إنه قد كان من أمر هذا الشراب أمر ساءت فيه رعة (أى ملاحظة) كثير من الناس، وجمعوا مما يغشون به بما حرم الله فيه حراما كثيراً نهوا عنه عند سفه أحلامهم وذهاب عقولهم بحتى استحل في ذلك الدم الحرام، وأكل المال الحرام، والفرج الحرام، وقد أصبح كل من يصيب من ذلك الشراب إنما علتهم فيه يقولون : الطلاء لا بأس علينا في شر به ولعمرى إن ما قرب إلى الخر في مطعم أو مشرب أو غير ذلك ليتق، وما يشرب أو لئك شرابهم الذي يستحلون إلا من تحت أيدي النهار الذين يهون عليهم زيغ المسلمين في دينهم، ودخولهم فيا لا يحل لهم، مع الذي يجمع نفاق سلعهم، ويسارة المئونة عليهم ، وما لأحد من المسلمين عذر أن يشرب ما أشبه ما لا خير فيه من الشراب، فإن الله جعل عنه غني وسعة من المسلمين عذر أن يشرب ما أشبه ما لا خير فيه من الشراب، فإن الله جعل عنه غني وسعة من المسابين عذر أن يشرب ما أشبه ما لا خير فيه من الشراب، فإن الله جعل عنه غني والسويق من الماء الفرات، ومن الأشربة التي ليس في الأنفس منها حاجة من العسل واللبن والسويق والنبيذ والزبيب والتمر».

ثم يقول عمر : « فإنا من نجده يشرب منه شيئاً بعد تقدمنا إليه فيه نوجعه عقوبة في ماله و نفسه ، و نجعله نكالا لغيره ، ومن يستخف بذلك منا فإن الله أشد عقوبة ، وأشد بأساً ، وأشد ، وأشد أساً ، وأشد تنكيلا » .

ثم يختم الكتاب بتوله: « أسأل الله أن يغنينا وإياكم بما أحل عما حرم ، وأن يزيد من كان فينا مهتدباً هدى ورشداً ، وأن يراجع بالمبىء التوبة فى عافية ، والسلام علميسكم ورحمة الله وبركاته ، .

ومن لؤمهم أيضاً أنهم يتعللون فى شربها بأنها دواء لمرض أو علاج لعلة . وهدذا مكر يمكرونه بين الناس ، لأنهم يشربونها للسكر والإدمان ، ولمآربهم الحسيسة الاخرى ، وعلماء الطب لم يدعوا حالة من حالات المرض يستعمل فيها دواء مسكر إلا جعلوا مكانه دواء ليس مسكراً ، وفوق هذا سئل الرسول صلوات الله عليه عن التداوى بالخر فأجاب : إنها داء وليست بدواء!! ...

ولماكانت الخرجة الخطورة الحبيثة حدر الرسول منها أبلغ التحدير فقال فها ينسب إليه: «اجتنبوا الخرفإنه والله لايجتمع (اوالإيمان أبدا إلا يوشك أحدهما أن يخرج صاحبه ». ولا عجب فالخر أم الحبائث ومفتاح الشرور وباب البلايا ، واقد قص علينا بعض كتب السنة قصة فيها عظة و بلاغ ، وخلاصتها أن رجلا استدرجته امرأة فاجرة ، وغلقت عليه الأبواب ، وكائنها أرهبته حين خيرته بين أمور ثلاثة : أن يشرب كائسا من خركان عندها ، أو يقتل غلاماكان معها ، أو يزنى بها . . . وكائما أراد الرجل أن يختار في ظنه أخف الأمور ، فشرب من الخر ، فلما دارت برأسه زين له الشيطان أن يواقع المرأة فأقدم على ذلك ، وكائما خاف من الغلام أو ضاق به فة تله ، فكانت الخر سبباً في شر عظيم وبلاء مستطير . . .

ولذلك لايشرب الخر إلا من ضل ضلاله وساء حاله ؛ وكان هـذا بعض السبب فى أن السنة المطهرة تخبرنا بأن شارب الحمر كان يجلد أربعين ، وكان الجلد بالنعال فى كثير من الأحيان ... نعم بالنعال ، لأن المرء الذى أهدر آدميته وأذهب عقله لايستحق إلا الحذاء يصفع به ويجلد ليتأدب ويرتدع ، وشتان بين إنسان يحافظ على عقله وكرامته وبين حشرة تأبى إلا إهلاك ننسها أو سواها :

إن عادت العقرب عدنا لها بالنعلي، والنعل لها أنسب!

ر ١ ؛ فى كتب اللغة أن الحَمْر قد تذكر .

وهناك من يرى أن مقاومة الحر ومهاجمتها الآن لون من الرجعية والجمود؛ لأن الحر د ذاعت وانتشرت، وأصبح من العبث الوقوف في وجهها، وهذا منطق غريب! مقتضاه ن النار إذا زادت في الاشتمال تركماها حتى تأتى على الاختمر واليابس! . . . وما هكذا كان المصلحون، ولا الذين يفارون على الفضائل والاخلاق، فهذا عمر بن الخطاب بضي الله عنه نراه حينها شاهد أن عدد الذين ينحرفون فيشربون الحر قد زاد عما كان عليه بم عهد الذبوة يضاعف حد الشارب، فيزيده من أربعين جلدة إلى ثمانين؛ لأن التوسع بالجرم يستلزم التشديد في الجزاء والعتماب.

إن الله جل جلاله قد خلق لنا الحلو اللذبذالطيب الحلال الطاهر من ألوان الشراب، فلق اللبن الذي يخرجه من بين فرث ودم لبناخالصاً سائغاً للشاربين، وخلق العسل الذي فخرجه من بطون النحل شراباً مختلفاً ألوانه فيه شفاء للناس، وخلق الماء العذب الفرات الذي يروى ويمتع، وخلق عصير الفواكه وما أكثرها وأكثر منافعها وخصائصها.

ولقد كان الذي صاوات الله عليه وبخل بستان « بيرحاء » لأبى طلحة بجوار المسجد أنبوى ، ويشرب من ماء غيه طيب كأنه يحبه ويتلذذ به ، وكان الماء العذب يجلب للنبى من عين تسمى « بيوت السقيا » على يومين من المدينة ، وقيل إنها قرية بين مكة والمدينة ، أين هذا الهدى النبوى القويم من ولوع الإنسان اليوم بإنساد الصاخ وتعويج المستقيم وتعتيد المهل ؟ ... كان الطعام لسد الجوعة فجعله للتخمة والبطنة ، فتعددت ألوان الأكل ، فكرت الأمراض وتعددت العلل ؛ وكان الشراب للرى ودنيم الظمأ ، فاصطنع الإنسان فلوانا منه لقتل العقل وإثارة الشهوة ، وكانت الثياب لستر العورة فجعلها الرجل للزينة الزائدة والفخر الكاذب ، وجعلتها المرأة كمصايد للشيطان . . . فأى شقاء جره الإنسان على نفسه مبدا الانحراف وذلك الإسراك ؟ ! . . .

إن واجبنا أن نقطع الطريق على أم الخبائث ، وأن نبعدها عن مجتمعنا وعن ذرياتنا الى تتوزعها مناكب الحياة ، وأن نأخذ بهدى الإسلام فلا نقربها ولا نرضى بها ، والله يتول الحق وهو يهدى السبيل .

أحمد الشر باصى المدرس بالازهر الشريف

# حصو ننا مهدىة من داخلها في الجامعة العربية

**– {** –

بقي مما وعدت بالسكلام عنه من النشاط الثقافي لجسامعة الدول العربية السكلام عن المؤتمرات التي أعدت لها الإدارة الثقافية وأشرفت عليها أو شاركت فيها . وحـديث المة تمرات في هذه الإدارة حديث يثير العجب. فلو عرض القارئ ما سجلته هذه الإدارة من نشاط المؤتمرات تحت عنوان ( التعاون بين الإدارة الثقافية واليو نسكو والهيئات الثَّمَافية الدولية - ص ١٥٥ - ٥٠ من النشرة الثقافية ١٩٤٦ - ١٩٥٦ ) لخيل إليه أن هذه الإدارة فرع من اليونسكو يعمل تحت سيطرته وتوجهه . وسيطرة أمريكا ـ والهود خاصة ـ على المونسكو شيء لا أحتاج إلى أن أنبه له فهو منهور معروف ، يؤكده ما أثبته النشرة الثمافية لجامعة الدولة العربية في بيانها العام عن هذه المؤنمرات . فهي تستهدف السيطرة على توجيه إلا مشاريع اليهود والغرب . فمن ذلك مؤتمر تبادل الدرسين بين البلاد العربية الذي العقد في القاهرة سنة ١٩٥٦ بدعوة من اليونسكو (ص ٤٦). ومؤتمر التعلم الثانوي في مصر الذي انعقد في مصر سنة ١٩٥٥ واشتركت في الدعوة إليه الجامعة الأمريكية بالقاهرة ( ص ٤٩ ) والحلقة التربوية التي دعت إلها الجـامعة الأمريكية في بيروت سنة ١٩٥٤ وكان موضوعها « فلسفة تربوية متحدة في عالم عربي متحد » ( ص . ن ) . وحلقة دراسات التربية للتفاهم العالمي التي العتدت في قصر اليونسكو ببيروت سنة ١٩٥٥ ورأسها عبد العزيز القوصي ( ص ٥٠ ) فمثل هذه المؤتمرات لا يقصد بها إلا السيطرة على التعلم في العالم العربي ، وتوجيهه وجهة لا دينية تؤدي إلى ضياع الجيل القائر والجيل القادم ضياعاً لا تقوم معه نهضة في هذه المنطقة! ما يمكن لليهود ولشيعتهم الذين يتولونهم من دول الاستعباد الغربي والأمريكان منهو خاصة ، وذلك بترويج بعض الآراء والأساليب التربوية والنفسية المنحرفة الفاسدة . ومز هذه المؤتمر'ت ما يروَّج لأساليب أمريكية منالتنظيم الاجتماعي تخفي في ثنا ياها مذاهب فكر ما هدامة باسم العلم الحديث من ورائها اليهودية العالمية ، مثل مؤتمر العلوم الاجتماعية الذي العقد في دمشق سنة ١٩٥٤ بدعوة من اليو نسكو لدراسة الشئون الاجتماعية بالثهرق الأوسط

( ص ٤٨ ) . فقد عنى هذا المؤتمر عناية شديدة بالترويج لما يسمونه ( علم الاجتماع ) ووضع تعاليمه وأوهامه في مكان التقديس الذي كان يحظى به الدين ، وإسلام المجتمع برمته إلى نفر من الناس لا بمت للثقاف الإسلامية أو العربية بسبب ، يقدس تلك الأوهام التي تشيع فها سموم المهودية العالمية الهدامة ويتخذها دستوراً ، ولا يعرف أصولا يصدر عنها في تفكيره وتشريعه سوى دعاواها . فحث على تأليف الكتب المدرسية فيها وروج لأصحاب هذه الثقافات التي يتسع فيها المجال أمام ذوى الأغراض والهدامين ، بالدعوة إلى ( تأمين العمل للإخصائيين في الشئون الاجتماعية ، وضمان مستقبلهم المادي والأدبي ) . كما عمل على حماية الهدم والهدامين من كل صوت يرتفع للحد من نشاطهم الهدام باسم الدين في دعو ته إلى ( تأمين حرية الدرس والبحث والتفكير والتأليف في الشئون الاجتماعية ) . ومن هذه المؤتمرات ما يتستر تحت اسم العلم والبحث ، و لكنه لا يبحث المسائل في حمّيقة الأمر إلا من زاوية تخدم اليهود خاصة . مثل الـ كلام عن (موقف الإسلام من العنصرية ـ ص ٤٥) . ومنها ما يدعم مشروعات الغرب السياسية مثل مؤتمر التضامن الثقانى والاقتصادى بين دول البحر الابيض المتوسط الذي العقد في ياليرمو سنة ١٩٥٤ . فالهدف الحقيقي من ورائه هو إقرار النفوذ الغربي في حوض هذا البحر ، وربط دوله العربية بدول الاستعباد الغربية . فكل الذين يتحدثون عن رابطة البحر الأبيض و ثقافة البحر الأبيض وحضارة البحر الأبيض ــ من طه حسين فنازلا ـ كانوا يروجون لمشاريع فرنسا التي تعتبر شمـال إفريقية جزءاً لا يتجزأ ننها . وقد زاحتها إيطاليا وأسبانيا حينا ، ثم ورثتهم أمريكا جميعاً . فالـكلام في هذا لايقصد به إلا صرف العرب عن جامعتهم العربية وصبغتهم الإسلامية . وأى رابطة بين فرنسا - المغرب سوى الدم المسفوك ؟ وأى رابطة بين إيطاليا وطرابلس ، وبين أسبانيا وريف راكش ، سوى ما يحفظه التــاريخ من مظالمهم ومفاسدهم وما سفـكوه من دماء الشهداء ؟ هل نسى العرب عمر المختار الشهيد؟.

وأدع ذلك كله مما لا سبيل إلى الخوض فى تفاصيله ، لأنى لا أجد بين يدى نصوص ما دار فى هذه المؤتمرات من مناقشات ، لأنتقل إلى المكلام عن مؤتمر نشرت الجامعة العربية عاضر جلساته ، وهو مؤتمر يتوسم القارئ الخير فى عنوانه ولا يكاد يخطر له سوء الظن فيه بال ، وذلك هو ( المؤتمر الأول للمجامع اللغوية العلمية ـ دمشق ١٩٥٦) .

اجتمع في هذا المؤتمر مندبون من الجمامع اللغوية العلمية في مختلف بلاد العرب: غثهده

وفد من بحمع اللغة العربية فى القاهرة ، ووفد من المجمع العلى العراقى ، ووفد من المجمع العلى العربي فى دمشق ، كما شهده مراقبون من الدول العربية التى لم يؤسس نيها مجامع وهى الاردن والسعودية ولبنان وليبيا وتونس . وشهده مع ذلك كله وفد يمثل الأمانة العامة لجامعا الدول العربية ، ومندوب يمثل هيئة اليونسكو (شفيق شماس) .

واللغة العربية التي بحث هذا المؤتمر شئونها هي أقوى ما تتوم عليه الوحدة العربية من الروابط، وهي الرابطة التي ارتفعت حتى الآن فوق كل مراء: فقد ماري أعداء العروبا زمنا في أن العرب ينتمون إلى جنس واحد، فسمعنا أصوات المنكرين من الشعوبيين دعاة الجاهلية الأولى بين فرعونية وفينيفية وآشورية وبابلية. وماروا حينا في ارتباط القومية العربية بالإسلام فسمعنا من يزعم أن هذه الصبغة تنفر غير المسلمين من العرب. وظلت رابطة اللغة بعد ذلك تسمو على كل مراء لا ينازع منازع في أنها هي الرباط الأقوى بين العرب.

لذلك كان آخر ما يتوقعه القارئ فىالكتاب الذى جمع ما ألتى فى هذا المؤتمر من بحوث أن يجد فيه ما يعين على توهين هذه الرابطة ، أو نفريق المجتمعين عليها ، من مثل الدعوات المريبة الهدامة إلى مسخ اللغة الفصحى أو تبديل قواعدها وخطما .

ولكن واقع الأمر جاء مختلفا عما يتوقعه القادئ وما يرجوه ، فامثلا الكتاب في مواضع مختلفة بالدعوة إلى العمامية ، وإلى تبديل الخط العربي ، وقواعد النحو والصرف والبلاعة . إذا أعوزك أن تجد ذلك ساغرا صريحا فستجده مستورا خفيا يلبس زى الناصح الغيور ، في مثل مقال أحمد حسر . الزيات عضو مجمع القاهرة عن (مجمع اللغة العربية بين الفصحي والعامية : ص ٨١ - ٨٨) ، ومقال على حسن عودة مندوب الأردن (بين اللغة العربية الفصحي والعامية : ١٨١ - ١٨١) ، ومقال أحمد عبد السلام مندوب تونس (الفصحي والعامية : ٢٠١ - ٢١١) ، ومحاضرة منير العجلاني عضو مجمع دمشق عن (أثر الفصحي والعامية : ٢٠١ - ٢١٧) ، واقتراح إبراهيم مصطفي في (كتابة الهمزة والألف اللينة : ١٦٠ - ١٦١) ، ومقال طه حسين مدير الإدارة الثقافية عن (تيسير قواعد اللغة العربية : ٢٦١ - ١٧١) ، ومقال طه حسين مدير الإدارة الثقافية عن (تيسير القواعد في اللغة : ٢٢٨ - ٢٤٠) . ولم يشذ عن هؤلاء إلا صوت واحد بدا وسط هؤلاء غريبا في دعوته إلى النزام الفصحي في المدارس وفي القضاء وفي الصحافة وفي المجالس النيابية ، منها إلى أن هذا هو السبيل الوحيد

#### حصوننا مهددة من داخلها

Y : Y

إلى علاج ما يسمونه « مشكلة الفصحى والعامية » . ذلك هو صوت الأستاذ عارف النكدى عضو و فد مجمع دمشق في بحثه ( اللغة العربية بين الفصحى والعامية : ٨٩ - ١٠٤ ) .

وسأعرض نماذج مما جاء في همذا الكتاب ليتاً كد القارئ أبي لا أتزيد في القول ولا أبالغ في التصوير ولا أبحني على أحد . ثم أعود بعد ذلك إلى مناقشة بعض هذه الدعاوى العريضة التي انخدع بها كثير من السذج الغافلين . وقبل أن أشرع في ذلك أحب أن أبادر ببعث الطمأنينة إلى قلوب من أزعجتهم هذه المقدمة فأقول : إن المؤتمر قد رفض الأخذ بنيء من هذه الآراء المعوجة والدعوات السقيمة . ولكني أحب أيضا أن أنبه إلى أن الداعين بهذه الدعوات قد استطاعوا أن ينفذوا إلى بعض قرارات المؤتمر ، ويتركوا فيها أثرا من سمومهم ومسحة من أمراضهم وأستمامهم تكشف عن الخطر الذي يتهدد حصوننا من سمومهم ومسحة من أمراضهم وأستمامهم تكشف عن الخطر الذي يتهدد حصوننا من داخلها .

يروى أحمد حسن الزيات قصة مجمح اللغية العرابية في القاهرة بين الفصحى والعامية ، في أول ن المحافظين من شيوخ الآدب قد سيطروا عليه في أول نشأته . ثم انتهى زمامه إلى الدكتاب والصحفيين الذين نبهوا المجمع إلى أهمية العامية وإلى خطورة جمود اللغة بتخلفها عن مسايرة الزمن (ص ٨١ - ٨٢) . ويقدم مثالاً من جهود هؤلاء ( المجددين ) بالبحث الذي ألقاء أحده في دورة ٤٦ - ٤٧ عن (موقف اللغة العامية من اللغة الفصحى) فدعا فيه إلى النساهل في بعض قواعد الإعراب وعدم التشدد في قبول المستحدث من الألفاظ والأساليب التي تجرى على كل لسان لكي ( يمهل علينا تطوير الفصحي حتى تقترب من العامية ) . ودعا كذلك إلى أن تشرع في دراسة عاميات الأقطار العربية المختلفة لإقرار ما هو مشترك منها سواء صح في معاجم اللغة وكتبها (ص ٨٣ - ٨٤) . وذكر الزيات أنه ألق بعد ذلك عثما عن ( الوضع اللغوى وحق المحدثين فيه ) ذهب فيه إلى إباحة استمال المولد، وإزالة بعنا القامية بين العامية لكي ينتج ( من تداخل اللغتين رتفاعلهما لغة تجميع بين عاسن همذه وعاسن تلك - ص ٨٥) كما اقترح ( لتترب الحلاف بين العامية والفصحي أن يفتح باب الوضع للمحدثين على مصراعيه . . وأن يرد الاعتبار على المولد ليرتفع إلى مستوى المكاب القديمة ، وأن يطلق القياس في الصفحي ليشمل ما قاسه العرب، وما لم يقيسوه ، مستوى الدكمات القديمة ، وأن يطلق القياس في الصفحي ليشمل ما قاسه العرب، وما لم يقيسوه ، مستوى الدكمات القديمة ، وأن يطلق القياس في الصفحي ليشمل ما قاسه العرب، وما لم يقيسوه ، مستوى الدكمات القديمة ، وأن يطلق القياس في الصفحى ليشمل ما قاسه العرب، وما لم يقيسوه ،

وأن يطلق الساع من قيود الزمان والمكان ليشمل ما نسمع من طوائف المجتمع كالحدادين والنجارين والبنائين وغيرهم من كل ذى حرفة ـ ص ٨٥) . ويقول الزيات إن مجمع القاهرة قد أقر هذه المتمرحات وأخذ في تطبيقها (١) .

أما على حسن عودة مندوب حكومة الأردن فقيد ظن أن هدف هذا المؤتمر هو (أن نقضى على اللغية العامية ونحل محلها الغية تعبير وتخاطب عربية فصيحة سهلة التناول يستعملها الكبير وانصغير ، ويكون فيها الغناء في الحياة الاجتماعية في كافة مرافقها - ص١٨١). وتصور المسألة على هذا النحو خطأ كما سأبينه فيا بعد ؛ لأنه غير ممكن ولا مبسور ولا هو مطلوب ، ولأنه يخالف طبائع الاشياء.

و يكاد القارى أن يطمئن إلى سلامة قصد الدكاتب رغم خطأ تصوره حين يظن أن هدفنا هو القضاء على العامية . و لكنه لا يلبث أن يتبين أن هدفه في حتيقة الأمر هو اختراع الحقة عربية جديدة و نشرها بين الناس بكل وسائل النشر ( فإن لدينا اليوم من الوسائل الحديثة ما يضمن النجاح لمجمود يبذل في سبيل ترقية لغبة التخاطب في البلاد العربية و يضمن البقاء والتقدم أيضا لكل لغة عربية فصيحة يتواضع عليها ، تستوعب مصطلحات للستجد من آثار العلوم والفنون - ص ١٨٢) . وهو يتترح تبسيط اللغة واختصارها ، كما يقترح على جامعة الدول العربية ( أن تعني بوضع معجم يسمى معجم العامة ، أو غير ذلك من الأسماء ، يكتني فيه بالمفردات التي يحتاج إليها في كافة مرافق الحياة ، وتحشد فيه أوضاع جديدة للدلالة على مستحدثات العصر الفنية المتداولة . ثم يلجأ في تعميم هذه اللغية التي يحمل العال والمشتغلون في النهاد على غشيانها ، وفي المدارس الابتدائية التي يتكفل القائمون فيها بتعليم الأطفال في كتب خاصة تتيد مؤلفوها بألفاظ هذه المغسة ، وبتعويد هؤلاء الأطفال التحدث في كتب خاصة تتيد مؤلفوها بألفاظ هذه المغسة ، وبتعويد هؤلاء الأطفال التحدث بالفصيح المقترح فضلا عن القراءة . ص ١٨٣٠ ) .

ومن الواضح أن هذا الرجل يريد أن يخترع لغة فصيحة جديدة ، ثم يدعو إلى تعميمها بتقييد مؤلني الكتب المدرسية أن يكتبوا (بالفصيح المقترح) ، أى أنه يلزمهم أن لايستعملوا

<sup>(</sup>١) اعترف منصور فهمي بذلك في محاضراته التي ألقاها في هــذا المؤتمر عن أهداف بجمع مصر في خدمة اللغة العربية [ ص ٢٤١ ــ ٢٥٦ ] .

### حصو ننا مهددة من داخلها

«الفصحى القديمة به التى يدعو إلى اختصارها واستبعاد غير المألوف من مفرداتها وإضاغة ما يرى إضافته إليها . واست أدرى ما هو الحد الفاصل بين المألوف وغير المألوف في اعتباره ؟ ومن هو الحسكم في التمييز بينهما ؟ هل هو الأمى الجاهل ، أم هو المشقف من غير محترفي الأدب ، أم هو السكانب المهارس للكتابة في الصحف اليومية ، أم هو الشاعر والناقد ، أم هو عالم الملفة ؟ أليس الأسهل تعميم الفصحى القائمة الموجودة الموروثة بدل التواضع على فصحى جديدة نتيد بها السكتاب والمق افين ، مع وجود لغة متواضع عليها هي حقيقة فأتحمة ثابتة حية مائلة فيما يتداول العرب جميعا من كتب ومن صحف يلتقون ويلتق معهم فلمسلون من غير العرب عند فهمها والتعبير بها ، وهي نفسها اللغة التي تفاهم بها العرب في مؤتمرهم هذا والتي عبر بها صاحب عذا الاقتراح العجيب ففهمنا وفهم كل الناس عنه ؟ .

واقتراح أحمد عبد السلام مندوب حكومة تونس قريب من اقتراح مندوب حكومة الأردن السابق حتى لـكأن شيطانهما واحد : فهو يقترح على المجامع اللغوية (أن تؤلف لحكل قطر معجا صغيراً لا يتضمن إلا الألفاظ العربية الفصيحة التى بقيت مستعملة بمعناها الأصلى فى لغة ذلك القطر . وأن يوصى معلو الأحداث والعامة بالاقتصار عليها قدر المستفاع - ص ٢٠٨) . واقتراحه هذا ينتهى إلى إيجاد لغات عربية متعددة تمثلها هذه المعاجم المقترحة التى تحيى دارس اللهجات وميت اللغات بعد أن جمع الله العرب بل المسلمين على فصحى القرآن ويزيد فى توسيع الهوة بين هذه المعاجم أن صاحب هذا الاقتراح يوصى بالتوسع فى قبول السكلات المولدة والدخيلة فيها كما يوصى (لزيادة الخبرة بعربيتنا و بمدى عبويتها ، أن يشتغل عددمن علما ثنا باللغات العامية وأن يدرسوها دراسة دقيقة - ص ٢٠٩) حيويتها ، أن يشتغل عددمن علما ثنا باللغات العامية وأن يدرسوها دراسة دقيقة - ص ٢٠٩) يظاهرون بعدائهم العامية ثم يزعمون الناس أن هناك خطراً على العربية الفصحى أن يهجرها الناس إلى العامية إذا لم تخضع لما يسعون إليه من تطور مرعوم !

والذي يفضح هزلا. الناس ويكشف عن مصدر هذه الوساوس في نفوسهم وحقيقة الذي ألتي هذه الأوهام في رءوسهم وحرك بها ألسنتهم ودفعهم إلى ترويجها هو أنك تجد فريقاً منهم يضكرون بالإنجليزية أو بالفرنسية ثم يترجمون تفكيرهم إلى العربية . تجد ذلك في محاضرات أنيس فريحة عن ( اللهجات، وأسلوب دراستها ) التي نشرها معهد الدراسات

789

العربية العالية بجامعة الدول العربية ، حين يفكر للغة العربية باللغة الإنجليزية ويريد أن يلبس الهتنا أثواباً لم تقدعلى قدها ولم تجعل لها ، إذ يثبت الاصطلاح الإنجليزي ثم يصطنع لها اصطلاحاً عربياً يقابله . وتجده كذلك في محاضرة منير العجلاني التي ألقاها في مؤتمرنا هذا عن ( رابطة اللغة والأمة : ص ٢١٧ - ٢٢٧) ، حين يصب تذكيره في قوالب فرنسية ، فلا يكاد يأخذ في تعريف الدولة أو الحكومة أو الأمة أو الشعب أو أثر اللغة في وحدة الأمة حتى يبني كلامه على رأى لهريو أو رينان أو ما تسيني أو فلان وفلان من أصحاب المذاهب الغربية عموما والفرنسية خاصة . ومنير العجلاني هذا لا يعترف بأن الإسلام رحم وصلة بين المسلمين (١) وأنه جامعة من أو ثن الجامعات ؛ لأنه يجرى في تعريف القومية العربية على قياسها بمقاييس أورو با اللادينية التي روجها اليهود منذ الثورة الفرنسية اليهودية . ولمن المعنون الأمم تضاءل في الدين بوصفه عنصرا من مقومات القومية . (كان الدين في العصور ويفرقها ، ولكن أثره في تسكوين الأمم تضاءل في الزمن الحاضر . ورعما أسقطه غلاة القومية من حسابهم (١) – ص ٢٢٤) .

وترديد المحاضر لاصطلاح « العصور الوسطى » هو أثر من آثار الاستعباد الغربى الذي يخضع له تفكيره . فتعبير « العصور الوسطى » تعبير أوروني يتمرن في أذهان أصحابه بالتخلف والهمجية ؛ لأنه يتمرن بالظلم وبالنظام الإقطاعي و بالرق وباستبداد الكنيسة وطغيانها . والذين يفكرون برءوس أوروبية يستعملون هذا الاصطلاح بمعناه ذاك ، رغم الاختلاف الواضح بين ظرر فذا وظروفهم . فالعصور الوسطى تقابل عندنا عصر الرسالة المحمدية وأزهى عصور الإسلام . فهى بالةياس إلى العربي وإلى المسلم عصر النور والمجد والعدل ، في الوقت الذي يعتبرها الأوروبي فيه عصر الظلام والظلم والظلم والتخلف . أليس ذلك ضربا من ضروب الاستعباد الفكرى ، وهو شر ألوان الاستعباد ، بل هو أخطر ما خلفه الاستعباد الفرني والاستعباد الإنجليزي في الشعوب الإسلامية التي استعبدها ،

<sup>(</sup>١) الحجلة \_ مع أنه من بيت علم إسلامى عريق ، ولكن الثقافة الأجنبية فصلت الكنيرين عن موتهم .

ذلك هو بممل ما عرضه أتحاب ذلك المشكل الذي توهمـــوه فابتدعوه . ورعموه أوجدوه ، بين العامية والفصحي .

أما الاقتراحات التي تدعو إلى مسخ قواعدنا في اللغة وفي النحو وفي الإملاء والخط، فقد جاءت على لسان طه حسين ، وصفيه إبراهيم مصطفى الذي صدع بوحيه حين ألف منذ عشرين عاما كتابًا ميتًا في النحو سماه , إحياء النَّجو ، . ألنَّ طه حسين محاضرة دعا فيها إلى العدول عن قواعد النحو الثابتة المتدارسة التي اجتمع عليها العرب والمسلون زاعماً أنها لم تعد صالحة وأنها هي السبب في ضعف الطلاب وتخلفهم (٢٢٨ - ٢٤٠) . وتقدم إبراهيم مصطنى باقتراحين، أحدهما في (كتابة الهمزة والآلف اللينة: ص١٦٠ - ١٦٥) دعا فيه إلى توحيد الصور الكتابية للهمزة ، والآخر في ( تيسير قواعد النحو : ص ١٦٦ – ١٧١ ) مهد به لاقتراحات ( تيسير النحو والصرف : ص ١٧٢ - ١٨٠ ) المقدمة باسم بحمع القاهرة والتي تحمل طابع إبراهيم مصطفى المعروف في (إحياء النحو) الذي دعاً فيه إلى نبويب جديد للنحو من ابتكاره . وقد حب إبراهم مصطفى اقتراح الهمزة قبل أن ينظر في جلسة المؤتمر العامة ، ويبدو أنه لم يجد الظرف مهيأ لقبوله فحشى أن يتخذ قرار برفضه وآثر أن يدع الباب مفتوحًا حتى يستطيع هو أو آخِر مرن عصابته العودة إلى ذلك في فرصة أكثر ملاءمة . أما مقترحات تيسير النحو فتد قرب المؤتمر في شأنها أنه ( نظر في مقترحات، تيسير النحو التي أعدتها وزارة التربية والتعليم في مصر فوجد بعــد دراستها أنها تحتاج إلى زيادة في البحث والتمحيص ، وقرر تأجيل أَلْنظر فيها إلى مؤتمر آخر : ص ٢٧٨ ) . وقد كنت أرجو أن يقضى فيها المدؤتمر قضاء عاسما صريحا يقرر فيه فسادها وضررها ؛ لأن هذا القرار الذي يظهر فيه تفوذ دعاة الهــدم والتبديل لم يمنع القائمين على برامج التدريس في مصر من أن يضعواً هذه المقترحات الفاسدة موضع التنفيذ .

وبعد فته شغل هؤلاء المحاضرون والمقترحون بمثاكلهم الوهمية ما يقرب من نصف وقت المؤتمر ١٠. على أن أكثر ما جاء في مقالاتهم بضاعة مرجاة بارت في كل سوق ، وكلام معاد مكرور ليس فيه جديد . ولكن أصحاب هذه المذاهب المنح في يعتمدون في أسلوبهم على أن الناس إذا تكرر سماعهم للباطل أو شكوا أن يصدقوه . لذلك فهم يكررون القول حيناً بعد حين ودنعة بعد فترة ، ولا ينضب لهم معين في إلباس مقالهم أليق الأثواب بالمقام وعرضه من جوانب جديدة تقريه من نفوس الناس .

<sup>[</sup>١] استغرقت محاضراتهم واقتراحاتهم تسعاو تسعين صفحة منسجلاللؤتمرالذي يزيد قليلا علىمائتي صفحة .

وهم لا يستمون من هذا التكرار؛ لأنهم يعرفون أنهم يخاطبون فى كل مرة جيلا جديدا غير الذى سمعهم من قبل. وقد ينجحون فى إغواء بعض من ضاقت عنه حيلهم من قبل. وهم يعتمدون مع ذلك كله على أفراد عصابتهم ممن وصلوا إلى مراكز نسمح لهم بمديد العون فى ترويج هذه الدعاوى وفى وضعها موضع التنفيذ، وفيهم من يشخل مراكز خطيرة تسمح لهم بالسيطرة على الصحافة والإذاعة ووزارات التعليم والجامعات. لذلك كان فرضاً لازماً على كل عارف بحيلهم أن لا يمل من تكرار الرد عليهم ركونا إلى أنه قد أذاع الرد من قبل، حتى لا تنفرد دعاياتهم المفسدة بالشباب فتستأثر به ثم لا يجد ما يصححها وينتشله من تيارها و يبطل فعل سمومها.

وأول ما يلفت النظر في هذه الـكلمات والمتمترحات ما انحدرت إليه مجامع اللغة العربية ـ ومجمع القاهرة منها خاصة ـ من ترويج الدعوات المريبة إلى لطوير اللغة وقواعدها ورسمها . وهو تطوير يختلف أسحابه في تسميته، ولكنهم لا يختلفون في حقيقته. يسمونه تارة تهذيبا وتارة تيسيرا وتاره إصلاحا وتارة تجديدا ، ولكنهم فيكل الأحوال وعلى اختــلاف الاسماء يعنون شيئًا واحدًا هو التحلل من القوانين والأصول التي صانت اللغة خلال خمسة عشر قرنا أويزيد ، فضمنت لجيلنا و للأجيال المقبلة أن تسرح بفكرها وتمرح في معــارض فنون التمول وآثار العبقريات الفنية والعقلية لاتحس قيود الزمان ولا المكان ، فكا ثما القرآن قد أنزل فينا اليوم ، وكا نما شعراء العربية وفقهاؤها وفلاسفتها وكتابها وأطباؤها ورياضيوها وطبيعيوها وكيمياثيوها على اختـلاف أزمانهم قدكـتبوا ماكـتبوا وألفوا ما ألفوا في الأمس القريب ، وكا نما المتنى أو البحترى يخاطب جيلنا لا تمييز بينه وبين شاعر معاصر كالبارودي أو شوقي أوحافظ ، وكا نما الرصافي يكتب شعره للقاهريين ، وكا نما الشابي يكستب شعره للشآميين ، وكا نما شوق يخاطب بشعره أهل المغرب ، وهذه ميزة من الله بها علينا ولم تحظ بمثلها أمة من الامم . فإذا تحللنا من القوانين والأصول التي صانت لغتنا خلال هذه القرون المطاولة تبلبلت الالسن وأضاف كل يوم جنديد تطلع على الناس شمسه مسافة جديدة توسع الخلف بين المختلفين ، حتى يصبح بين الشآمي و المغربي مثل ما بين الإيطالي والأسباني، وتصبح عربية الغد شبئًا آخر يختلف كل الاختلاف عن عربية القرن الأول، بل عربية اليوم والأمس القريب، والصبح قراءة القرآن والتراث العربي والإســـلامي كله متعذرة على غير المتخصصين من دارسي الآثار ومفسري الطلاسم ، وعند ذلك يصبح كل جهد

### حصوننا مهددة من داخلها

404

سياسى أو حربى أو أدبى بما يبذل اليوم فى جمع شمــل العرب وتدعيم القومية السربية عبثًا لاطائل تحته ، لأنه كالنفخ فى قربة مقطوعة أو بناء القلاع فوق الرمال أو الارتفاع بالأبراج التى تناطح السحاب على غير أساس .

و ليس الخطر الكبير في الدعوة إلى العامية ، ولا هو في الدعوة إلى الحروف اللاتينية ، أو الدعوة إلى إبطال النحو وقواعد الإعراب أو إسقاط بعضها ، فالداعون بهذه الدعوات من صغار الهدامين ومغفليهم الذين ليس لهم خطر العتاة بمن يعرفون كيف يخــدعون الصيد بإخفا. الشراك ، وكيف يستدرجون الناس بتزوير الكلام . إن الخطر الحقيتي هو في الدعوات التي يتولاها خبثاء الهدامين بمن يخفون أغراضهم الخطيرة ويضعونها في أحبالصور إلى الناس، ولا يطمعون في كسب عاجل، ولا يطلبون انقلابا كاملا سريعا. الخطر الحقيقي هو فى قبول مبدأ التطوير نفسه ؛ لأن التسليم به والأخذ فيه لا ينتهـى إلى حد معين أو مدى معروف يتمف عنده المطورون ؛ ولأن الترخرج عن الحق كانتفريط في العرض ، فالذي يقبل ائتر حزج عن الحق قيد أنملة مرة و احدة يهون عليه أمثالها مرة ثم مرات حتى يسقط إلى الحضيض ، ومن اعتراه شك في حقيقة ما يراد بقرآننا و بلغته و بإسلامنا وكل تراثه غليقرأ قول طه حسين في كتابه « مستقبل الثقاغة في مصر » : « وفي الأرض أمم منادينة كما يتولون ، واليست أقل منا إيثارا لدينها ولا احتفاظاً به ولا حرصا عليه . والكنها تقبل في غير مشقة ولاجهد أن تكون لها لغتها الطبيعية المألوفة التي تفكر بها و تصطنعها لتأدية أغراضها . ولها في الوقت نفسه لغنها الدينية الخالصة التي تقرأ بها كتبها المقدسة و تؤدي فيها صلواتها » فاللاتينية مثلاً هي اللغة الدينية لفريق من النصاري ، واليونانية هي اللغة الدينية الفريق آخر والقبطية هي اللغة الدينية لفريق ثالث، والسريانية هي اللغة الدينية لفريق رابع (١)٠٠٠. وبين المسلمين أنفسهم أمم لا تتكلم العربية ولا تفهمها ولا تتخذها أداة للفهم والتفاهم ولغتها الدينية هي اللغة العربيَّة ، ومن المحقق أنها ليست أقل منا إيمانا بالإسلام وإكبارا له وذيادا عنه وحرصًا عليه ـ الفقرة ٣٦ ص ٢٢٩ ـ ٢٣٠ من طبعة المعارف ١٩٤٤ ) . فإذا وعي

<sup>(</sup>۱) ليس هذا الكلام من صنع طــه حسين فهو ترديد لما قله القاضي الإنجليزي إولمور I. Selden. willmore من قبل في كتابه « عامية مصر » I. Selden. willmore من طبعة لندن ١٩٠١.

القارى مذا القول وما وراءه غليلق بكل ما سواه فى وجه صاحبه ؛ لأنه ضرب من النفاق ، وأسلوب فى الحكيد .

على أن تقديس لغة القرآن والتزام أصولها وقواعدها وأساليها لم يكن في يوم من الأيام داعيا إلى تحجر اللغة ، وجمود مذاهب الفن فيهما ، ووقوفها عند حد تعجز معه عن مسايرة الحياة ؛ كما يشنع به الهدامون ويخدعون به الأغرار وصغار العقول وقصار الهمم . فليس التطور نفسه هُو المحظور ، ولكن المحظور هو أن يخرج هذا التطور عن الأساليب المقررة المرسومة . وذلك يشبه تقيد الناس في حياتهم الاجتماعية بقوانين الدين والأخلاق . فليس يعني ذلك أنهم قد استعبدوا لهذه القوانين، وأنهـا قد أصبحت تحول بينهم وبين مسايرة الحياة أو الاستمتاع بخبراتها ولدائذها . ولكنه يعني أنهم يستطيعون أن يغدوا وأن يروحوا كيف شاءوا، وأن يستمتعو ابخيرات الدنيا وطيباتها ويتصرفوا في مسالكها و بمشوا في مناكها، كل ذلك في حدود ما أحل الله ، وكل ذلك مع النزام الوقوف عند حدود الله . كذلك اللغة ، وضع اللغويون والنحاة والبلاغيون لهـا حدوداً طابقوا بهـا مذهب الترآن وكلام العرب، وتركوا للناس من بعد أن يستحدثوا ماشاءوا من أساليب، وأن يتصرفوا فما أرادوا من أغراض، وأن بجددوا ما أحبوا لما يشتهون ولمما تتفتق عنه عبقرياتهم. ولكن كل ذلك لاينبغي أن يخرج بهم عن الحدود المرسومة . فماذا في ذلك غير ضمان الاستقرار والحرص على جمع الشمل؟ وهل عاق ذلك عرّب بغداد وعرب الأندلس عن الافتنان في القول وفي مذاهب الفن؟ وهل ضاقت معه عربية البدو عن الانساع لما نقل العرب وما استحدثوا من معارف وعلوم؟ .

أماماجاء على لسان بعض المشتركين في هذا في المؤتمر مثل أحد حسن الزيات (ص ٨١ - ٨٨). ومنصور فهمى (ص ٢٤١ - ٢٥٦) في تصوير انحراف مجمع اللغة العربية عن القصد فليس إلا قليل من كثير . ومن شاء فليرجع إلى مجلة المجمع ليرى صورة أوضح وأكثر تفصيلا لما يهدر من جهد في الدكلام عن العامية وعن مسخ الخط العربي وقواعد النحو . أليس ذلك عجباً من العجب ؟ وأعجب منه أن يصير إلى مركز القيادة في ذلك الحصن رجل يشهد ماضيه الثابت المسجل فيها نشر على الناس من صحف أنه كان حربا على الجامعة الإسلامية وعلى الجامعة الاسلامية وعلى الجامعة الإسلامية وعلى الجامعة الايراهما إلا وهما من الأوهمام ، وأنه كان أول من رفع صوته بالدعوة إلى تمصير اللغة العربيه . ألمثل هذه الغاية يعمل مجمع القاهرة وقد دارت الآيام واستقام عوج الزمان ؟

### حصو ننا مبددة من داخلها

أما ما زعمه على حسن عودة مندوب حكومة الأردن في المؤتمر \_ أو ماتخيله \_ من أن هدفنا هو توحيد العامية والفصحي وجعلهما لغة واحدة نهو خطأ أساسي في تصور الموضوع. فليس مطلوبا أن تصبيح لغة الحديث والأسواق والتعامل بين الناس هي نفسها لغة الشعر والأدب والعلم والفلسفة، لأن التعامل يحناج إلى لغة سريعة الوفاء بالغرض، ولكنه لايحتاج إلى لغة دقيقة كاجة العلم إليها ، ولا يحتاج إلى لغة جبيلة مؤثرة كحاجة الشعر والأدب عموما إليها . إذ يكنني في لغة التعامل أن يفهم بعض الناس عن بعض من أقرب طريق وأخصره . وقد يستعين المتعاملون على إتمام ما في العامية مر. قصور بإشارات اليدين وبتلوين نغمة الكلام وتنويعها ، وبالتعبير بقسمات الوجه . ومن الواضح أن لغة الأسواق لا تناسبها لغة راقية معقدة التركيب - ككل ما هو راق، فالبساطة تلازم الحالات الفطرية الساذجة ـ لأن قواءد اللغة الراقية تعنيـج و قت المتعاملين الذين لابحتاجون للدقة أو الجمال حاجتهم إلى السرعة . فاستعالهم الفصحي في التعامل يشبه استعال الموازين الدقيةة التي يوزن بهما الذهب والأحجار الكريمة في وزن الخبز والملح . أو استعمال المقاييس الهندسية الدقيقة في قياس الاقشة ومسح الطرقات ، فهو إسراف في التأنق و بعثرة للجهد و تضييم للوقت ، لايمسر عليه البائع ولا المشترى . ثم إن اللغة الراقية التي تنظمها القواعد لاتصلح لحاجلت الحياة اليومية من وجه آخر . فقواعد اللغة الفصحي تبجعل تطورها بطيئًا وصعباً ، بينما لغة التعامل والأسواق السد حاجات متغيرة يطرأ عليها كل يوم جديد لم يكن بالأمس. أما لغة الأدب نهى سجل لحالات عقلية و نفسية ثابتة متصلة ، من الحير أن نحرص فيها على صلة الحلف بالسلف إلى أبعد مدى ممكن ؛ لـكي ينتفع بتجاربه فيزداد بذلك علماً ودراية ومتعة وذوقا . سَحَن أَمْرُأُ مَا كُنْبِ فِي الْأَدْبِ مِنْذُ آلافَ السِّنينِ فَنْجِدُ فَيْهِ صُورَةً مِن تَفْكِيرِنَا الرَّاهِن من أحاسيسنا الحية . ولذلك فالأدب محتاج إلى لغة أكثر استقراراً لتحقيق هـذه الصلات ين القديم والجديد . وهو يحتاج إلى لغة مصفاة منتقاة ، للكلمات فيهـا وللعبارات تاريخ وظلال تعوض بعض ما في اللغة من قصور في التعبير عن مكنو نات النفس وخطرات الفكر. اللغة محدودة بكلمات المعاجم ، أما الأحاسيس والأفكار التي يموج جما عالم النفس والعقل عَى خَفَيَةُ مَتَعَدَدً، مُتَجَدَدَةً لَا تُكَادُ تَدْخُلُ تَحْتُ حَصَرُ فَي تَنْوَعُهَا وَفَي دَنَةُ الفوارق بين بعضها و بين البعض الآخر . لذلك كان لاب، للأديب أن يستعين على إتمــام قصور اللغة هذا باستغلال - يصائص الـكلمات الصوتية واستغلال ظلال الـكلمات مفردة ومركبة . وإنما تنشأ ظلال

400

الكلمات مما ترتبط به فى تاريخها الطويل من استعالات ومما فى طبيعة تركيبها الصوتى من أسرار . وذلك كله لايتوافر إلا فى الكلمات التى صفاها طول الاستعال فأثبت بقاؤها على تقلب الظروف والأحوال والأزمان صلاحيتها للبناء ، والتى صقلتها ألمس القائلين وآذان السامعين وأذواق النقاد ، والتى شحنها وأغناها ما تراكم حولها من المعانى والأطياف التى تقلبت بينها فى تنقلها الطويل عبر التاريخ .

من ذلك كله يتضح أن لغة الأسواق شيء وأن لغة الأدبشيء آخر . وكل منهما صحيحة في ميدانها . غهما كلباس المصنع أو المهنة والباس المسجد أو المحافل ، يتخذهماالعاملو يقتنيهما جميعًا ، ولكنه يستعمل كلا منهمًا في موضعه ، فلا يلبس للمصنبع لباس المسجد والمحافل ، ولا يلبس للساجد والمحافل لباس المصنع والمهنة .كذلك الشأن في لغة التعامل اليومي وفي لغة الأدب ، تمتاز إحداهما من الأخرى حسب طبيعة كل منهما ووظيفتها . وهذه ظاهرة طبيعية مطردة التحقق واللزوم في كل اللغات قديمها وحديثها ، شرقيها وغربيها . فقد كان للناس دائما لغة الأدب تختلف عن لغة الحديث والمساومة والتعامل منذكان الهم أدب رفيع. لأن البدائيين وحدهم هم الذين يَكتبون أدبهم بلغة الحديث . فإذا تطور هذا الأدب وسما ارتفع عن لغة الحديت وخلف لغة الأسواق والتعامل وراءه . ولو اتخذت لغة الأسواق لغة للأدب على ما يريده الخادعونو المخدوعون ، فتطوُّوت وارتقت ، انشأ إلىجانها حتما لغة أخرى للأسواق تتحرر من قواعداللغة الأدبية وقيودها ، و تنزع عنها ما لا تحتاج إليه مما يفيد الدقة أو الجمال حتى تسعف البائع والمشترى والصانع والزارع والسائل والمسئول من ناحية ، ولكي تساير حاجات الحياة وشئونها المتجددة من ناحية أخرى . وإذن لا نكون قد قربنا بين اللغتين على ما يزعم أصحاب ذلك المذهب، ولكن كل ما نبوء به عند ذلك هو قطع الصلات بيننا وبين الماضي كله بما فيه من دين ومن علم ومن أدب ومن تاريخ ومن تجارب إنسانية متعددة ، فهو بمثاية إعدام هذه السجلات الحافلة ، مما يجعل مهمة الأحيا، والأجيال المقبلة صعبة إلى درجة التعذر في تقصى حتما ئق الأشياء و تأريخها .

ومع ذلك كله فالأدب بطبعه متعة عقلية وروحية . وهو بهذا الاعتبار ليسهواية شعبية وليست المشكلة فيه هى مشكلة الألفاظ فحسب ، ولكنها مشكلة الأفكاروالأخيلة التى تحتاج في تذوقها إلى مستوى ثقافي معين . فمهما نعمل على تيسير الألفاظ وجعلها في متناول عامة

### حصوننا مهددة من داخلها

الناس فلن يستطيعو إلا فهم ما يلائم عقولهم و ثقافاتهم من الآداب السطحية التي لا تعبر عن أغوار الحقائق وأعماقها . ذلك هو المدلول الحقيق لكلمة ( الادب الشعبي) . فالأدب الشعبي لا يتميز بلغته فحسب ، ولكنه يتميز أولا وقبل كل شي " بسطحيته في التفكير و بساطته التي تلائم السذج من البدائيين ، ولكنها لا تشبيع حاجات المثقفين وطلاب المعرفة من أصحاب الفكر الرفيع والذوق الرهيف والمزاج الصافي الصقيل .

زعم رئيف أبو اللمع الأمين العام المساعد للشئون الثقافية في مقدمة الكتاب أن على اللغة (أن تساير المجارى المتدفقة المسرعة من تحوير و تبديل و تعديل و تجديد ، فإذا لم تنبع اللغة العربية سنة النشوء والارتقاء فقدت عناصر الحياة - ص ٢) . وزعم الزيات عضو بحمع القاهرة أن إزالة السد القائم بين الفصحى والعامية سيقضى على (مساوى الفصحى أو عنجهيتها فتموت كما يموت الحوشى المهجور من كل لغة - ص ٨٥) ، والواقع أن هذا التطور الذي يتحدث عنه الأمين على ثقافة العرب حادث فعلا ، وهو يحدث كل يوم ، ولكنه التطور الذي يتحدث عنه الأمين على ثقافة العرب حادث فعلا ، وهو يحدث كل يوم ، ولكنه التطور الذي نقسه ولا تحشد له المؤتم ات لتصطنعه .

والتطور على كل حال ينبغي أن يكون بالقدر الذي لا يقطع صلتنا بالماضي ، وبالقدر الذي لا يخشي معه أن يتطور إلى قطع صلة الأجيال المقبلة بالجيل المماضي أيضاً ، بحيث يتحول قرآ ننا وحديث نبينا وفقه فقها ثنا إلى طلىم لا يقرؤه إلا طلبة من الكهان يحتكرون تفسير الإسلام . هذا التطور واقع ؛ لأن حاجات الحياة تدفع إليه ، فالناس مضطرون إلى التعبير عن أنفسهم وعن الحياة في مختلف نواحيها : في أدبهم وفي صحفهم وفي إذاعاتهم التي نحكي ما يحرى في الحرب والسلم ، وفي قصصهم وفي كتبهم العلمية التي تضطر إلى استحداث الألفاظ لما يستحدث من آلات أو أدوات أو متاع ، ومن كشوف جديدة أو حقائق أو نظريات . والمهم في ذلك كله هو أن يحرص العرب على استعال لغتهم العربية في كل هذه الميادين ، كا دعا إلى ذلك بحق وإخلاص عارف النكدي عضو الوفد السوري (ص ١٠٤ - ١٠٤) الميادين ، كا دعا إلى ذلك بحق وإخلاص عارف النكدي عضو الوفد السوري (ص ١٠٤ ) منحرص الإذاعات والصحف ومنابر العلم عامة والجامعات خاصة والقضاء والمؤتمرات على اللغية الفصحي . هذا هو السبيل الطبيعي ما ما ما دعمه عضو بجمع القاهرة من موت الحوشي وتصفية اللغة و تنقيتها فهو لا يتوقف على ما ما دعمه عضو بحمع العامية كما يزعمه . فالحوشي يموت بطبعه كما يذهب كل باطل وكل نقيل نفاعل الفصحي مع العامية كما يزعمه . فالحوشي يموت بطبعه كما يذهب كل باطل وكل نقيل نفاعل الفصحي مع العامية كما يزعمه . فالحوشي يموت بطبعه كما يذهب كل باطل وكل نقيل نفاعل الفصحي مع العامية كما يزعمه . فالحوش يموت بطبعه كما يذهب كل باطل وكل نقيل

404

وكل مستهجن غير صالح ، لأن الأدباء والشعراء والعلماء ينفرون من استماله . وهؤلاء هم في الحتيقة ـ بما وهبوا من ذوق ـ صناع اللغة . وهمالذين يقومون بمهمة التصفية التي يتحدث عنها الكاتب ، ومن وراء هؤلاء الأدباء والشعراء والعلماء الذوق العربي العام الممثل في جمهور القراء والرواة ، فهم الدين يحكمون على الصالح بالبقاء لأنهم يتناقلونه خلفا عن سلف ، وينشرونه في الآفاق ، بينا يحكمون على الساقط والسخيف الركباك بالموت ؛ لأنهم يهملونه ولا يكترثون له . وهؤلاء هم المحكمة الصادقة التي لا تخضع للأهراء ، ولا يجوز علها التزييف والتروير .

وطه حسبن ومن ذهب مذهبه مثل مندوب حكومة تو نس في هذا المؤتمر يوهمون الناس بأن هناك خطراً على العربية الفصحى أن يهجرها الناس إلى العامية إذا لم تخضع لما يريدونه من تطور (ص ٢٨٣، ٢٠٩) . ويبني مندوب الحكومة التونسية على هذا الوهم أو الإيهام اقتراحا بأن (يشتغل عدد من علمائنا باللغات العامية وأن يدرسوها دراسة دقيقة ـ ص ٢٠٩) كا يقترح على المجامع اللغوية (أن تؤلف لكل قطر معجما صغيرا ـ ص ٢٠٨٠ . والذي ينقض هذا الزعم الباطل من أساسه هو الواقع المشاهد في القديم السالف وفي الحاضر الراهن ، الذي أنبت أن العربية قد عائب جنبا إلى جنب مع هذه اللهجات المحلية أكثر من ألف عام حتى الآن.

فالحوف من إعراض أسحاب اللغة العربية عنها هو وهم اخترعه هؤلاء المغرضون، أو اخترعه لمي سادتهم ثم قاموا هم بترويحه. وينقض هذا الوهم أو هذا الزعم أن العربية قد استطاعت. أن تحيا خلال بيئات متفاوتة وعصور متطاولة ودرجات من الحضارة والمدنية أدناها البداوة وأعلاها ما وصلت إليه في بغداد وفي الأندلس. استطاعت ـ وهي اللغة البدوية ـ أن تكني حاجات ما جد من علوم ودراسات. وظلت مع ذلك كله هي هي. نقرأ القرآن بعد أربعة عشر قرنا من نزيله فكأنه أنزل اليوم، و نقرأ الجاحظ والمتني بعد ألف سنة أو أكثر فكما نما نقرأ لكتاب ولشعراء معاصرين. وقد تجاورت لغمة الأدب الرفيعة ولغة الحديث العامية عوال هذه القرون على اختلاف البيئات فلم تطنح إحداهما على الأخرى، ولم تنفر إحداهما من بحاورة صاحبتها. ومع ذلك فإن هذا الخطر الموهوم المزعوم يكني في دفعه ـ إن كان ـ من بحاورة القيام على تعليم العربية في مدارسها وأن تلزم باستعالها في المجالس النيابية، وفي دور القضاء وفي الإذاعة وفي المحافل والمجامع على اختلافها. ولا أطنني محتاجا إلى أن أنه للخطورة التي ينطوى علمها اقتراح مندوب تونس.

وما أظن أحدا سينخدع بما يبدو في ظاهر قوله من البراءة حين يتظاهر ـ مشل ه حسين ـ أنه معارض في استعال اللغة العامية للسكتابة الأدبية ، وحين يشترط في المعاجم المقترحة أن لا تتضمن إلا الألفاظ العربية الفصيحة التي بقيت مستعملة بمعناها الأصلي في لغة ذلك القطر بن ٢٠٨ ) فالمهم في الأمر هو أن معاجم اللغية العربية سوف تختلف باختلاف بلاد العرب وأقطارهم ، وأن المعجم التونسي والمعجم المصرى والمعجم العراقي والمعجم الثني سوف تصبح بتنفيذ هذا الاقتراح حقيقة واقعة . وهذه المعاجم المة ترحة الحجازي والمعجم اليني سوف تصبح بتنفيذ هذا الاقتراح حقيقة واقعة . وهذه المعاجم المقتل جديد المسها سوف نصبح بدورها موضع تنقيح و تغيير و تعديل ، وسوف بنأى بها كل تنقيح جديد و أصلها الأول ، حتى بتناكر المتعارف و يتفرق المجتمعون ثم لا يرجى لصدعهم رأب . ذلك عن أصلها الأول ، حتى بتناكر المتعارف و يتفرق المجتمعون ثم لا يرجى لصدعهم رأب . ذلك على المصير المظلم انذى يبدأ بدعوة خلابة براقة بريئة الظاهر إلى دراسة اللهجات والعناية بما مه مده تمويها على الشعوب بالآداب الشعبية .

وقد اعتماء طه حسين على هذا الأسلوب نفسه فى الدعوة إلى تبديل النحو والخط حين قل ( إن أبينا إلا أن نمضى كما كان النحو وكما كانت الكيتابة فلا بد أن تنشأ عن هذه اللغة النربية الفصيحى القديمة لغات مختلفة كما فشأت الفرنسية والإيطالية والبرتغالية عن اللغة الاتينية القديمة - ص ٢٢٨ ) . ويختصر الناس عن حقيقة ما يدعوهم إليه حسين يعقب ذلك بأوله ( وبعد فلا أدعو أن تهجروا القديم مطلقا ، وعلى أن أكون من أشد الناس محافظة على قد يمنا العربي ، ولا سيا فى الأدب واللغة . ولكن لم لا يكون النحو القديم والكيتابة الديمة والبلاغة القديمة وكل هذه العلوم العربية التي أنشئت فى عصر غير هذا العصر الذى في بش فيه . . . لم لا يكون هذا كله متطوراً كما تطورت اللغة ؟ نحفظ قد يمه لدرس المتخصصين في الجامعات وفى المعاهد و تنبيح للملايين البائسة من الصلية والشباب أن يتعلموا تعلما قريبا في المجامعات وفى المعاهد و تنبيح للملايين البائسة من الصلية والشباب أن يتعلموا تعلما قريبا سلاح ٢٣٨ ) .

والعجيب في الأمر أن منصور فهمي يشيد بعد ذلك فيما أحصاه من محاسن بحمّع القاهرة بحروه في ( تيسير النحو والصرف والإملاء) و ( ودراسة اللهجات العربية ) و ( و تيسير الدَحتا بة والحظ) . فهل أصبحت مهمة بحمّ اللغة العربية في القاهرة هي دراسة اللهجات العامية و بديل قواعد النحو والصرف والإملاء والكتابة بحيث يصبح أي أثر من آثارنا طلما من العلاسم ، بل بحيث يكون هذا نفسه هو مصير كل أثر عربي معاصر لا يتبح منذه بهم القهرة في التغيير والتبديل ؛ وماذا يحدث إذا نهج مجمعنا في تيسير النحو والصرف والبلاغة على غير منهج المجامع العربية الأخرى ؟ بل ماذا يحدث إذا اتفتت مجامع العرب على أشياء

ورفضها المسلبون؟ لأن المسلمين إنما يدرسون هذه العلوم للاطلاع على مصادر دينهم، وهي جميعا تستعمل اصطلاحات النحاة والبلاغيين التي يسمونها قديمة . وإذا انصرف الناس فيمصر عن دراسة كتب (النحو القديم) و (البلاغة القديمة) كما يسميها طه حسين وحزبه، وجروا وراءكل ناعق يزعم أن القواعد القديمه معقدة، وذهب كل منهم مذهبه في استنباط قواعد جديدة، ونسمية المسميات بأسماء مبتكرة فقدت الاصطلاحات قيمتها . فإنما ترجع قيمة الاصطلاح إلى تواضع الناس عايه ، فإذا اختلف الناس فيمه لم يعد اصطلاحا . فإذا قال مثلا (هذا فاعل) لم يفهم عنه الذي يسمى الفاعل فاعلا لأنه قد ابتكر له اسماً جديداً فسماه فرف أو مفعول معهأو مفعول لأجله لم يفهم الآخر الذي لا يميز بين حالة من هذه الحالات فرف أو مفعول معهأو مفعول لأجله لم يفهم الآخر الذي لا يميز بين حالة من هذه الحالات لأنه يسميها جميعا (تكملة) . وقس على ذلك سائر قواعد النحو والبلاغة (۱) .

والنحو العربي ـ و لا أقول و النحو القديم » كما يسمونة ـ ما عيبه ؟ وهل هو حقا تنوعون معتمد صعب ؟ وهل ثبت فشله كما يزعمون في تنشئة جيل عربي يتهم عربيته ويحسن تذوقها ؟ نحونا و بلاغتنا لا عيب فيهما . ومن الممكن تبسيطهما واختصار المطولات المؤلفة فيهما في حدود القواعد و الأقسام التي التزمها القدماء أنفسهم . فالواقع أن اجتماع الناس في كل أمصار العرب ـ بل المسلمين على قواعد موحدة ، دون أن تحملهم على ذلك قوة قاهرة أو تلزمهم به سلطة منفذة ، أو تقوم على نثره دعاية تروجه عصا بات تسوق الناس إليه ، هذا الاجتماع على قواعد موحدة في النحو و الصرف و البلاغة بعد أن كانت مدارسها متعددة هـ و وحده الدليل الحي الذي لا ينقض على صلاحية هذه القواعد ، وعلى أن هذه الدعوات إلى تغييرها بدعوى التيسير أو الإصلاح هي دعوات مفتعة يروجها هدامون وينساق وراءها مغفلون . بدعوى التيسير أو الإصلاح هي دعوات مفتعة يروجها هدامون وينساق وراءها مغفلون عمر ، وسلطان محمد ) في كتاب (قواعد اللغة العربية لتلاميذ المدارس الثانوية ) الذي ظلت مدارسنا تتداوله سنين طويلة . فقد نجحت هـ ذه اللجنة في حصر قواعد النحو والصرف مدارسنا تتداوله سنين طويلة . فقد نجحت هـ ذال الجنة في حصر قواعد النحو والصرف والبلاغة في كتيب صغير لا يتجاوز مائة وأربعين صفحة ، خال من التعقيد ، يفي بحاجة التلاميذ والمتعلين . وقد كان صفيع الجارم من بعد ذلك حسنا حين يمر هذه القواعد ومهد التلاميذ والمتعلين . وقد كان صفيع الجارم من بعد ذلك حسنا حين يمر هذه القواعد ومهد

<sup>(</sup>١) واجع مجلة مجمع اللغة العربية ٦: ١٨٨ وراجع كذلك كتاب القواعد الذي تداوله طلبة السنة الأولى من المرحلة الإعدادية في العام الدراسي المنصرم .

لها بالأمثلة الكشيرة ، وأعان على إقرارها بالتمرينات المتعددة، وكان ذلك كله في حدود القواعد التي أثبتت ألف سنة صلاحيتها ، والتي استطاع العرب بفضلها وحدها \_ ولا شيء سواها \_ أن يخرجوا في القرن الأخير هـــــذا الجيش الضخم من الشعراء والأدباء والنقاد الذين بلخ بعضهم مستوى أندادهم الأقدمين في أزهى عصـور الشعر والأدب العربي. وذلك من بعد أن أدرك الضعف العربية حتى كاد يدينها مر\_ القبر . كيف وجد البَّارودي وشوقي ؟ وكيف نشأ محمد عبده وطبقته من الكتاب؟ وكيف وجد الرافعي والمنفلوطي؟ بل كيف وجد المنادون بهذه البدع أنفسهم مثل طه حسين وإبراهيم مصطنى ؟كيف استقامت ألسنتهم وصحت أساليبهم ؟ وذلك من بعد الركاكة التي تتمثل في كاتب كالجبرتي يعتبر من أحسن كتاب عصره؟ هل أتَّمن هؤلاء العربية عن طريق آخر غير قواعد النحو والصرف والبلاغة التي يزعم الزاعمون اليوم أنهـا معقدة وغير صالحة ؟ فأمهما نصدق ؟ هل نصدق واقعا قائمــا ما ثلا راُسخا قديمًا أَثبتته أَلف سنة وأعادت إثباتِه و تأكيده تجربة القرن الأخير ؟ أم نصدق مزاعم لم نر من آثارها منــذ ظهرت إلا الثير وإلا التدهور والانحطاط في مستوى تدريس العربية ؟ إن انحطاط مستوى الجيل الحاضر في اللغة العربية أمر واقع ، ولكن سببه ليس هو صعوبة القواعد ( القديمة ) ، بل إن سببه هو زعم الزاعمين أنهـا معقدة ، لأنه قد صرف الناس عن إتقالها إلى التنقل بين تجارب فجة غير ناضجة ، وأعان على إقرار ما يتوهمه التلاميذ والمدرسون من صعوبتها ، بل اختلق هــذا الوهم نفسه بعد أن لم يكن . والدليل على ذلك أن الجيل السابق لهذا الجيل ـ وهو جيل لايزال كثير من أفراده أحياءا ـ أحسن إتقانا المعربية ، رغم أنه قد نشأ في ظل الاستعباد الإنجليزي وبرامجه ، أو في ظل سياسة التتريك التي جن بهـا دعاة الطورانيـة من الاتحاديين. وحسب الداعين بهذه الدعوة هزالا وفشلا ما اقترحوه على المدارس الإعدادية في العام الماضي من قواعد بينة الضعف والفساد والهزال، مما أرجو أن أعود للحديث عنه في غير هذا المقال . لم يزالوا يطبلون ويزمرون ويطنطنون ويهولون ، فلما رأى الناس المولود الذي كانوا يبشرون به من قبل قالوا ( تمخض الجبل نولد فارأ ) .

ولسكى ندرك خطر هذه الدعوات ونفهم حقيقة مغزاها لابد لنا أن نقرنها إلى أمثالها ، فننظر إليها فى ظل ما نسمعه من الدعوة إلى تطوير عاداتنا وتقاليدنا ، وتطوير أدبنا شعره رنثره شكلا وموضوعا وأسلوبا ، وتطوير ألحاننا وأغانينا ، وتطوير زينا نساء ورجالا ، وتطوير قيمنا ومثلنا الاخلاقية والاجتماعية ، وتطوير تشريعنا بل تطوير إسلامنا نفسه .

من أجال النظر في هذا كله وقرن بعضه إلى بعض عرف أن أصل هذه الفروع واحد. وأن روح الدعوة فيها جميعاً واحدة ، وأن أسحابها لايقنعون إلا بقطع كل ماير بطنا بإسلامة وعرو بتنا وشرقيتنا من وشائج وصلات . عند ذلك نفقد طابعنا الذي يميزنا بوصفنا جماعة أو قوما أو أمة . وإذا فقدنا طابعنا فقدنا كياننا ، وفقدنا القدرة على التكتل وانتجمع وأصبح من اليسير على الشرق أو الغرب أو كائنا من كان من خلق الله أن يلحقنا به ويجعانا تابعين له ندور في فلكم و نسبح مجمده من دون الله .

والقائمون على ترويج هذه الدعوات كالجراثيم، تكمن حين تأنس من الجسم مقاومة حتى يظن المريض أن الداء قد ذهب عنه، ولكنها تتحصن فى واقع الأمرحتى تجد فرصة أخرى ملائمة للظهور فتثور. وقد نشط أصحاب هذه الدعوات فى السنوات الأخيرة ؛ لأنهم يعرفون أن الثورات هى أكثر الظروف ملاءمة لبث سمومهم، إذ يلبسون ثياب الناصحين ويندسون فى غمار الثائرين الذين يريدون أن يستبدلوا بأسباب الضعف والفساد أسبا باللحيا. والقوة والبناء ؛ كما يندس المخربون والمأجورون من عملاء العدو وسط جموع المظاهرات، عطمون المصابيح ويحرقون المتشآت، فيقلدهم غيرهم فى صنيعهم دون تمييز بين ما يصلح تحطيم وما يضر تحطيمه .

بتى بعد ذلك كله أن أشير إشارة موجزة إلى مصدر هذه الدعوة ، كيف بدأت ومن أير، ثارت ، فقد يعين ذلك على تقديرها وعلى تصور ما ننطوى عليه من الصدق والإخلاص, والبراءة من الهوى .

لم يسمع لداع بهذه الدعوة صوت قبل القرن الأخير . وكل ماكان قبل ذلك من إشار الله يسمع لداع بهذه الدعوة صوت قبل القرن (خطأ العوام) فقد كان المقصود به تقويم اللساء والتنبيه إلى الخطأ ، لا الاحتفاء بألفاظ العامة وأساليهم وتسجيلها والدعوة إلى معارض لغة القرآن بها . فالدعوة لم تنشأ إلا في ظل استعباد الغرب لبلاد العرب والمسلمين وفي حماية من ناحية ، وفي حضانة النبشير من ناحية أخرى . ويكنى أن أذكر في ذلك على سبيل الاختصار أسماء سبتا Wilhelm Spitta وفولارز K. Vollers وماسبير وفيلوت D. C. Phillott وفيلوت M. Gaston Maspero

الذين قادوا هذه الدعوة في مصر منذ سنة ١٨٨٠ فظهر صداها في صحيفة المقتطف الثهرية أولا سنة ١٨٨٠ (١) ثم انتتل إلى بقية السهاسرة .

جمع بعض هؤلاء المؤلفين أو الدعاة على الأصح ـ وكامهم ممن شغل وظائف عامة في ظل الاحتلال الإنجليزي لمصر ـ طائفة من الحكامات المتداولة بين طبقات العمال والـكادحين في مصر بمن لم يصيبوا حظا من التعليم ، و نادوا باتخاذ اللهجة التي كتبت بهـا هـذه الآثار لغة للتدوين والتأليف والأدب الرفية ع . ووضع بعضهم الآخر كتباً استنبط فيها قواعِد للهجة مصر العامية ـ وقد اقتصر معظمهم على لهجة في القاهرة ـ محاولا إقناع المصريين بأن لهجتهم هذه لهاكل متمومات اللغة الراقية . ولاك الناس كلامهم من بعد ، فردده كل ببغاء وكل بوق وكل سمسار وكل فاسد العقيدة مزعزع الإيمان . وايس في كلام هؤلاء جميعا على اختلاف طبقاتهم ودرجاتهم \_ من لطني السيد وحزبه إلى طه حسين وشيعته \_ فكرة جديدة . فكل ماقالوه وما يتولونه ترديد لمآ قاله هؤلاء . حتى الذين أكثروا من الكلام فَمَا سَمُوهُ ﴿ الْأَدْبِ الشَّعَى ﴾ وادَّوا أنهم جمعوا فيه ما جمعوا من آثار لم يكونوا إلا ناقلين مما جمعه أمثال ماسبيرو وبوريان . بل لقد اعتمدوا علمهم في تصنيف ما جمعوه وفي ترتيبه و تبريبه أيضاً . ولولا خشية الإطالة وضيق المقام لأوردت النصوص التي تثبت ما أقول . و بعد ، فقد وعد الله سبحًا نه أن يحفظ قرآ نه ، إذ قال وقوله الحق ( إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون ) . وهل يكون حفظه إلا يحفظ لغته ؟ وإنى لأعرف أن الهدامين من الإنس والجن أضعف كيداً من أن ينقضوا ماقضاه الله سبحانه . وإنمـا أقول ما أقول إبراءاً للذمة، واغتناما للاجر، وخصوعاً لسنة اللهالذي يضرب الحق والباطل، والذي ألزم أهل الإيمان محاربة أهل الكفر والضلال ومكافحتهم ليبلو بعض الناس ببعض . وإنما هو قضاء سبق في علم الحدُّكيم العليم و تقديره ، يثنني به المفسدون ومن تبعهم ـ و بعملهم يشقون ـ ويسعد به من هداهم الله للذود عن الحق والمنافحة عن الدين ، في يوم يتبرأ فيه أثمة الشر تمن تبعوهم ، ويقول الذين اتبعوهم ( او أن لناكرة فنتسرأ منهم كما تبرءوا منا .كذلك يربهم الله أعمالهم حسرات عليهم . وما هم بخارجين من النار ) . محمد محمد حمد حسين

أستاذ الأدب العربي الحديث بجامعة الإسكندرية

<sup>(</sup>١) صلة فارس نمر صاحب المقتطف بالاحتلال الإنجليزى مشهورة معروفة . وقد كان المستر سمارت مستشار السفارة الإنجليزية \_ أو دار المندوب السامى كماكانت تسمى وقتذاك \_ زوجا لابنته .

# نقل كتاب

### « أضواء على السنة المحمدية »

 $(\Upsilon)$ 

ذكر المؤلف في ص ٨ أنه بعد أن لبث زمنا طويلا يبحث وينتب بعد أن أخذ نفسه بالصبر والأناة ؟ انتهى إلى حقائق عجيبة و نتائج خطيرة « ذلك أنى وجدت أنه لا يكاد يوجد في كتب الحديث (كلها) مما سموه صحيحا أو ما جعلوه حسنا ـ حديث ـ قد جاء على حقيقة لفظه و محكم تركيبه كما نعلق به الرسول ... وقد يوجد بعض ألفاظ مفردة بقيت على حقيقتها في بعض الاحاديث القصيرة وذلك في القلة والندرة ، و تبين لى أن ما يسمونه في اصطلاحهم حديثا صحيحا إنما كانت صحته في نظر رواته لا أنه صحيح في ذاته » .

وقد بلغ المؤلف الغاية في المجازفة في الحدكم، ونحن لا نقول: إن الأحاديث كلها رويت بألفاظها وكيف؟ وقد ثبت أن القصة الواحدة أو الواقعة رويت بألفاظ مختلفة وإن كان المعنى واحدا، ولا نقول: إن الأحاديث كلها رويت بالمعنى - كا زعم - وكيف؟ ومن الأحاديث ما اتفقت الروايات على الفظها، أفلا يدل اتفاق الروايات على اللفظ أن هذا حقيقه اللفظ المسموع من الرسول؟ ومن الأحاديث ما لا يشك متذوق للبلاغة أنها من كلام أغصح العرب، وأنها لن تخرج إلا من مشكاة النبوة، ومن قبل أدرك أئمة في اللغة والبيان هذه الحقيقة فألفوا الكتب في البلاغة النبوية.

وبما ينبغى التنبه إليه أن أكثر ما ترد الرواية باللفظ فى الأحاديث القصيرة ، على أن ورود الرواية بالمعنى فى الأحاديث الطويلة إنما تكون فى السكلمة والسكلمتين والثلاث ، وقلما تكون الرواية بمعنى فى جميع ألفاظ الحديث ، وهذا شىء نقوله عن دراسة واستقراء . وايس أدل على ذلك من أن حديث بدء الوحى المروى عن السيدة عائشة فى الصحيحين وغيرها \_ وهو من الأحاديث الطويلة \_ لا تكاد تجد الرواة اختلفوا فيه إلا فى بعض ألفاظ قليلة تادرة . وبحسبنا هذا الآن ، وعند منافئته فى بحث الرواية بالمعنى الذى عقده فى كتابه سأفيض فى الرد عليه ، وسأبين أن بعض ما استدل به هو دايل عليه لا له ، وإليك ما قاله سأفيض فى الرد عليه ، وإليك ما قاله هو دايل عليه لا له ، وإليك ما قاله

فى هذا الشأن إمام من أثمة الحديث \_ غير مدافع \_ وهو الحافظ ابن حجر قال « ومن أمثلة جوامع الحكلم من الأحاديث النبوية حديث عائشة «كل عمل ليس عليه أمرنا فهو رد » . وحديث «كل شرط ليس فى كتاب الله فهو باطل » متفق عليهما ، وحديث أبى هريرة « وإذا أمر تم بأمر فأتوا منه ما استطعتم » وحديث المقداد « ما ملا ابن آدم وعاءا شرا من بطنه » الحديث أخرجه الأربعة وصححه ابن حبان والحاكم ، إلى غير ذلك مما ( يكثر ) بالتتبع ، وإنما يسلم ذلك فيما لم تتصرف الرواة فى ألفاظه ، والطريق إلى معرفة ذلك أن تقل عظارج الحديث و تنفق ألفاظه () » .

وأزيد على ما ذكره الحافظ حديث « المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده ، وحديث « الناس كإبل مائة لا تجون فيها راحلة » وحديث « المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضا » وحديث « ترى المؤمنين في توادهم و تراحهم » الح ، وحديث « وهل يكب الناس في النار إلا حصائد ألسنتهم » ، وحديث « إن مما ينبت الربيع ما يقتل حبطا أو يلم » ، وحديث « الحياء من الإيمان » إلى غير ذلك من الأحاديث المتكاثرة التي جاءت على حقيقة لفظها و محكم تركيها .

أما ما ادعاه من أنه تبين له أن ما سموه صحيحا إنما هو فى نظر رواته لا أنه صحيح فى ذاته ، فشى سبق به من ألف سنة أو تزيد فقد قال أئمة الحديث: أن الحسكم على الحديث بالصحة أو الحسن أو الضعف إنما هو بحسب ما ظهر للإمام المحدث من تحقق شروط الصحة أو الحسن أو عدم تحققها ، وليس المراد أنه صحيح أو حسن أو ضعيف فى الواقع ونفس الأمر ، إذ لا يعلم ذلك يقينا إلا علام الغيوب ، وأنه يجوز \_ عقلا \_ أن يكذب الصادق ويصدق الكذوب ، وهذا التجويز العقلى دعاهم إليه التعمق فى البحث والتأنى فى النظر والتثبت فى الحكم و بلوغ الغاية فى النصفة .

\$ \$ W

قال فى ص (١٠) : ولو أن الحــديث دون فى عصر النبى صلى الله عليه وسلم كما دون القرآن واتخــذ له من وسائل التحرى والدقة ما اتخــذ للقرآن لجــاء كاــه ( متواترا )كذلك . ولمــا اختلف المسلون فيه هذا الاختلاف الشديد الح ما قال .

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ج ۱۳ ص ۲۱۱ .

وكأن المؤلف منهم أن السبب في تو اتر القرآن كونه كتب في العصر النبوى ، والحق خلاف ذلك . فالتو اتر إنما جاء في القرآن الكريم من جبة انفظه و نقله ، فقد تلقاه عن النبي على الله عليه وسلم وحفظه الألف من الصحابة ، وعن هؤلاء أخذه الألوف المؤلفة من التابعين ، وهكذا تلقاه المعدد الكثير الذي يثبت بهم التواتر عن العدد الكثير حتى وصل إلينا متواترا وسيستمر كذلك حتى يرث الله الأرض وما عليها ، فالمحول عليه في تو اتر القرآن هو الحفظ والتلتي الشفاهي لا الأخذ من الصحف ، أما الكتابة فقد كانت من دواعي الثبوت والحفظ ليجتمع للقرآن الوجودان : الوجود في الصدور ، والوجود في الصحائف والصحائف والصدور ، كاكانت معتمد الجامعين الترآن في الصحف والمصاحف عهدى أبي بكر وعثمان رضى الله عنهما ، فقد كانوا حريصين أن يكتبوه من عين ماكتب بين يدى الذي صلى الله عليه وسلم، ولو أن السنة لم تدون في العهر النبوى فقد جاء بعضها متواترا ، وإن كان قليلا ، ولو أن متواترة وأفي هي ؟ .

المعول عليه في التواتر الكتابة لكانت الكتب التي دونت وأحيطت بالعناية والدقة كلها متواترة وأفي هي ؟ .

ذكر في ص (١٧) أنهم جعلوا السنة القولية في الدرجة الثانية أو الدرجة الثالثة من الدين وأنها إلى القرآن في المرتبة ، وبعد أسطر قال : وأما الذي هو في الدرجة الثانية من الدين فهو السنة العملية ، ومفهومه أن السنة القولية ليست في الدرجة الثانية . ولاندري ما منشأهذا الاضطراب وعدم الثبوت على رأى حتى خالف عجز كلامه صدره ؟ !! ثم ساق كلام الإمام الشاطبي في الاعتصام وليس في كلام الشاطبي ما يثهد للتفرقة بين السنة القولية والعملية ، بل دل كلام الشاطبي على أن المراد بالسنة القول والفعل والتقرير ، ثم أتمل السيد رشيد رضا قوله « والعمدة في الدين كتاب الله تعالى في المرتبة الأولى والسنة العملية المتفق عليها في المرتبة الأولى والسنة العملية المتفق عليها في المرتبة الثانية ، وما ثبت عن الذي وأحاديث الآحاد فيها رواية ودلالة في الدرجة الثالثة ، ومن عمل بالمتفق عليه كان مسلما ناجياً في الآخرة مقربا عند الله تعالى وقد قرر ذلك الغزالي » .

<sup>(</sup>١) عرف العلماء المتواتر بأنه مارواه جمع يحيل العقل تواطؤهم على الكذب ، وقالوا : إنه يفيد العلم اليقيني ، والآحاد ما ليس كذلك .

نقد کتاب ۲۶۷

نها أنت ترى أن ما نقله ليس فيه ما يشهد لما اضطرب فيه من كلامه ، و الذي عليه المحتمة و ن السنة ـ قولا و عملا و تقريرا ـ هى الأصل الثانى ، و الأصل الأول هو السكتاب ، على أن ما ذكره السيد رشيد وجعله فى المرتبة الثانية هو السنة العملية المتفق عليها لامطلق سنة عملية ومثل هذا كان فى عاجة إلى تحرير ، لا أن يدع القارئ فى مهمه من انشك و الاضطراب .

فى ص ( ٢٩ ) تحت عنوان « الصحابة ورواية الحديث » قال : وفى رواية ابن حزم فى الأحكام أنه حبس ابن مسعود وأبا موسى وأبا الدرداء فى المدينسة على الإكثار من الحديث .

وقد تجنى المؤلف على الحقيقة ، وابن حزم ما تجنى . فقد أوهم القارى" أن ابن حزم رواه ، وليس من روايته قطعاً ، وإنما ذكره في كتابه ، وفرق بين الذكر والرواية كما يعلم ذلك المبتدئون في علم الحديث ، وأوهم القاري أيضاً أنه ارتضاه، وابن حزم بريء منه، وإنما زيفه وبين بطلانه ، وإليك ما ذكره ابن حزم في الأحكام : « وروى عن عمر أنه حبس ابن مسعود من أجل الحسديث عن النبي صلى الله عليه وسلم وأبا الدرداء وأيا ذر ، . فتد ذكره بصيغة « روى » الدالة على التضعيف ، ولوكان من روايته لقال : وروينا ؛ وقد طعن ابن حزم في الرواية بالانقطاع لأن إبراهيم بن عبد الرحمن بن عوف روايه عن عمر لم يسمح منه ، والمنقطع من قبيل الضعيف لا يحتج به ؛ لجواز أن يكون البلاء فى الرواية من المحذوف وأنه هو الذي اختلةما . ثم قال ابن حزم ('' : « إنه ـ أي الخبر ـ · في نفسه ظاهر الكذب والتوايد ، لأنه لا يخلو عمر من أن يكون اتهم الصحابة وفي هـذا ما فيه ، أو يكون نهى عن نفس الحديث وعن تبليخ السنن وألزمهم كتمانها وحجدها وهذا خروج عن الإسلام ، وقد أعاذ الله أمير المؤمنين من كل ذلك ، وهذا قول لا يُتموله مسلم أصلا ، و لئن كان حبسهم وهم غير متهمين لقد ظلمهم فايختر المحتج لمذهبه الفاسد بمثل هذه الروايات المطعونة أي الطرية تين الخبيثتين شاء » . هذا ما قاله ابن حزم ، فهل بعد هذا يزعم المؤلف لنفسه الأمانة في النقل؟! ولو أن القارئ المتثبت تشكك فيما ينتمله هذا الرجل عن العلماء ألا يكون معذورا ؟ ؟ ومن دواعي تزييف الرواية أن ابن مسعود كان يتبع

<sup>[</sup>١] الأحكام ج ٢ ص ١٣٩.

مذهب عمر وطريقته ، وكان يقول : لو سلك الناس وادياً وشعباً وسلك عمر وادياً وشعباً لسلكت وادى عمر وشعبه . وقد أرسله عمر إلى الكوفة ليعلم أهلها ، وقال لهم : لقد آثر تدكم بعبد الله على نفسى . فكيف يعقل أن يخالف عمر فى انتقليل من الرواية ؟ وكيف يعقل من عمر أن يحبسه ؟؟

ثم كيف غفل المؤلف عن هذا النقد للمتن وهو الذي أنحى على المحدثين باللائمة لأنهم أغفلوا جميعاً نقد المتن ، وأنه هو الذي جاء \_ فى نقـــد المتون \_ بما لم يبلغه الأوائل ما زعمه نقداً \_ والله أعلم \_ أنه تهجم وتطاول ؟؟!!!

بل كيف غفل المؤلف عما يناقض هذا وهو ما ذكره بعد صحيفة واحدة فى ص (٣١) عن عمر بن ميمون قال : اختلفت إلى عبد الله بن مسعود سنه فما سمعته فيها يحدث عن رسول الله ولا يقول : قال رسول الله . وانه حدث ذات يوم بحديث فعلاه الكرب حتى رأيت العرق يتحدر عن جبينه ؟ وهل يليق به وقد زعم أنه شيخ النقاد أن يأتى بروايات تناقض أولها آخرها وآخرها أولها من غير أن يعرض لبيان مفصل الحق فيها ؟

السر فى هذا يا أخى القارى أن المؤلف يأخذ ما يشاء بهواه ، ويدع ما يشاء بهواه ، وأنه خطف هذا الدكلام خطفا من كلام بعض المستشرقين [١] الذين يتتبعون شواذ الروايات ومنحو لها ، ونسبه إلى ابن حزم كى يضنى عليه شيئاً من القبول.

وفى ص ٣٧ عرض لحديث « من كذب على متعمداً فليتبوأ مقعده من النار » وذكر ما قاله الحافظ ابن حجر من ورود الحديث فى بعض رواياته بدون « متعمداً » ، وفى بعضها بذكرها فى الصحيحين وغيرهما ، ثم قال : ولكن من حقق النظر وأبعد النجعة فى مطارح البحث يجد أن الروايات الصحيحة التى جاءت عن كبار الصحابة ومنهم ثلاثة من الحلفاء الراشدين لم تبكن فيه تلك الكلمة « متعمداً » ، وكل ذى اب يستبعد أن يكون النبي قد نطق بها . . ولعل هذه اللفظة قد تسللت إلى هذا الحديث من طريق الإدراج المعروف عند العلماء ليسوغ بها الذين يضعون الحديث على رسول الله حسبة .. مرب غير عمد .. أو يتكي عليها

نقد کتاب ۲۶۹

الرواة فيما يروونه عن غيرهم على سبيل الخطأ أو الوهم أو بسوء الفهم لـكى لا يكون عليهم حرج فى ذلك ، لأن المخطئ غير مأثوم : وهكذا نجده لا يتتنع بمـا قاله الحافظ الـكبير ابن حجر ليطلع علينا بهذه الفروض والتمحلات!!!

وإليك بيان مفصل الحق في هذا :

1 — روى هذا الحديث من طرق متكاثرة عن كثير من الصحابة في الصحيحين وغيرهما، حتى قد أوصلها بعض المحدثين إلى المائة ما بين صحيح وحسن وضعيف، والحق أن الحديث روى بهذا اللفظ من طرق تصل به إلى درجة المتواتر ، كما حقق ذلك الحافظ في الفتح ۱٬۰ . وأما وصول طرقه إلى هذا العسدد الضخم فذلك فيا ورد في مطلق ذم الكذب على النبي لا في هذا اللفظ بعينه ولا في خصوص هذا الوعيد ، ثم إنه لم يصح عن أحد من الحلفاء الا عن على في الصحيحين وعن عثمان في غير الصحيحين ، لا عن ثلاثة من الحلفاء كما زعم المؤلف ۲٬۰ ، وقد جاءت كلة ، متعمد آن في أغلب روايات الصحيحين ۱٬۰ وغيرهما من الكشب المعتمدة وطرق ذكرها أكثر من طرق تركها وأقوى ، فقد وردت في الصحيحين عن أنس وأبي هريرة والمغيرة بن شعبه وعبد الله بن عمرو بن العاص ، ولم ترد في رواية على ولا الزبير بن العوام . والأقوى ، وهذا ترجح روايات ذكر اللفظ ويحمل المطلق على المقيد . ومن دواعي ترجيح الزيادة أنها جاءت عن الزبير بن العوام في مستخرج الإسماعيلي وفي سنن بن ما ما معرو بن العاص وكان قارئاً كاتباً حكا في الصحيح - فروايته أو ثق من غيره .

ال ما زعمه من أن هذه الـكلمة وضعت ليسوغ بها الخ غير معقول ، ولا أدرى ـ ولا أدرى ـ ولا أحد يدرى ـ كيف يجتمع الوضع حسبة مع عدم النعمد ؟ إن معنى الحسبة أن يقصد الواضع وجه الله وثوابه وخدمة الثمريعة ـ على حسب زعمه ـ بالترغيب في فعل الخير

<sup>[</sup>۱] ج ۱ س : ۱ ا وما بعدها .

<sup>[</sup>٣] المرجع السابق فقد سرد فيه أسماء من روى علهم من الصحابة بطريق صحيح أو حسن .

<sup>[</sup>٣] صحیح البخاری ، کتاب العلم ، باب إثم من کذب علی النبی صلی الله علیه وسلم ، صحیح مسلم بشرح النووی ، ج ۱ ص ٦٥ ـ ۷۰ .

<sup>[</sup>٤] فتح الباري ، ج ١ ص ١٦٢ .

والفضائل، وهم قوم من جهلة الصوفية والكرامية جوزوا الوضع فى الترغيب والترهيب، فكيف يجامع قصد الوضع عسدم التعمد؟!! وتفسير الحسبة بأنها عن غير عمد غير مقبول ولا مسلم.

وأما تجويزه أنها أدرجته ايتكي عليها الرواة الخ فردود ، ذلك أن رفع إثم الخطأ أو الهمو اليس بهذه الكلمة وإنما ثبت بأدلة أخرى وقد تقرر في الشريعة أنه لا إثم على المخطئ والناسي ما لم يكن بتقصير منه ، فذكر الكلمة لا يفيد هؤلاء الرواة شيئاً ما دام هذا أمرا مقررا ، والسر في ذكرها أن الحديث لما رتب وعيداً شديداً على الكذب ، والمخطئ والساهي والناسي لا إثم عليهم ، كان من الدقة والحيطة في التعبير التقييد بالعمد وذلك لرفع توهم الإثم على المخطئ والغالط والناسي ، قال الإمام النووي في شرحه على مسلم ١١) ، وأما الكذب فهوعند المتكلمين من أصحابنا : الإخبار عن الشيء على خلاف ما هو عليه عمداً كان أو سهواً ، هذا مذهب أهل السنة . وقال المعتزلة : شرطه العمدية . ودليل خطاب هذه الأحاديث لنا فإنه قيده عليه السلام بالعمد لكونه قد يكون عمداً وقد يكون سهواً ، مع أن الإجماع والنصوص المثهورة في الكتاب والسنة متظاهرة على أنه لا إثم على الناسي والغالط فقيده . وأما الروايات المطلقة فلو أطلق عليه السلام الكذب لتوهم أنه يأثم الناسي أيضاً فقيده . وأما الروايات المطلقة فحمولة على المتهدة بالعمد والله أعلى .

على أن أئمة الحديث وإن قالوا برفع الإثمر عن الخاطئ والناسى والغالط، فقد جعلوا ما ألحق بالحديث غلطا أو سهوا أو خطأ من قبيل الشبيه بالموضوع في كونه كذبا في نسبته إلى الرسول، ولا تحل روايته إلا مقترنا ببيان أمره، وإلى هذا ذهب الخليلي وابن الصلاح والعراقي وغيرهم "، وقد اعتبره بعض أئمة الجرح -كابن معين وابن أبي حاتم من قبيل الموضوع المختلق، وذهب بعض الأئمة إلى أنه من قبيل المدرج، ومهما يكن من شيء فقد جعلوا هذا النوع من الغلط أو الوهم مما يطعن في عدالة الراوي وضبطه.

ا ۱ ا ج ۱ ص ۴۳ .

<sup>[</sup>۲] مقدمة ابن الصلاح بشرح العراقي ص ۱۱۰ .

نقد كتاب

مثل ما صنع سابقا ، فقد نقل عن الحافظ ابن حجر أنه لايرى تواترحديث من كذب على الح حيث قال - فى ص ٢٦ - « ولأجل كثرة طرقه أطلق عليه (جماعة) أنه (متواتر) و نازع بعض مشايخنا فى ذلك ، لأن شرط المتوار استواء طرفيه وما بينهما فى الكثرة ، وليست موجودة فى كل طريق منها » . واقتصر على هذا القدر ، وقد ترك ما ذكره الحافظ عقبهذا وهو ما نصه () بالحرف الواحد « وأجيب بأن المراد بإطلاق كونه متواترا رواية المجموع عن المجموع من ابتدائه إلى انتهائه فى كل عصر ، وهذا كاف فى إفادة العلم ، وأيضاً فطريق أنس وحدها قد رواها عنه العدد الكثير وتواترت عنهم ، نعم وحديث على رواه عنه ستة من مشاهير التابعين و ثقاتهم .

وكذا حديث ابن مسعود وأبي هريرة وعبدالله بن عمر . فلو قيل في كل منها : إنه متواتر عن سحابيه لحكان صحيحا ، فإن العصد المعين لا يشترط في المتواتر ، بل ما أفاد العلم كفي ، والصفات العلمية في الرواة تقوم مقام العدد أو تزيد علميه كما قررته في نكت « علوم الحديث » وفي شرح « نخبة الفكر » وبينت هناك الرد على من ادعى أن مثال المتواتر لا يوجد إلا في هذا الحديث ، وبينت أن أمثلته كثيرة منها حديث ( من بني لله مسجدا ) والمسح على الخفين ، ورفع اليدين ، والشفاعة ، والحوض ، ورؤية الله في الآخرة ، والأثمة من قريش وغير ذلك . والله المستعان » .

والظاهر أن قوله وأيضاً الح، من كلام الحافظ لا من نقله. فهل بعد هذا الكلام الصريح الذي تعمد المؤلف تركه يزعم أن الحافظ ابن حجر لا يقول بتواتره كما هو لحوى كلامه ؟ !! أما ما ذكره في حاشية ص ٣٩ مر أن أدعياء السنة وعبيد الاسانيد في عصر نا لا يزالون يكابرون في إنبات الزيادة وكأنهم أعلم بالحديث من ابن قتية والبخاري والنسائي والمنذري والحطابي وابن حجر وابن التيم والسيوطي وغيرهم ، فهراء لاأرد عليه ، ولكني أقول له: ألا تستحي من ذكر البخاري وهو الذي خرج الزيادة في أكثر رواياته ؟ بل ومن ذكر الجافظ ابن حجر الذي أفاض في بيان ثبوتها ؟ وصدق النبي الحكيم حيث يقول : (إن مما أخرك الناس من كلام النبوة الأولى : إذا لم تستح فاصنع ما تشاء ) ،؟

محمد محمد أبو شهبة

الاستاذ المساعد بكلية أصول الدىن

<sup>[</sup>١] ج ١ ص ١٦٤ ط الأزهرية .

777

## هل من جديد

### في تأليف السيرة النبوية؟؟

يحتفل المسلمون في شتى أقطارهم بذكرى مولد رسولهم ، وهى ذكرى توجهنا إلى سيرة الرسول الكريم وحظها من الدراسة والعلم ، فضلا عن الاقتداء والاتباع .

وكتب السيرة التى بين أيدى الناس متعددة منها القديم والجديد ، ومن أشهر القديم مغازى الواقدى (المتوفى ٢٠٧ أو ٢٠٥ه) ، وسيرة ابن هشام (المتوفى ٢٠١ ه) ، وطبقات ابن سعد (المتوفى ٢٠٠ ه) وكل هذه الكتب من أقدم ما كتب فى السيرة ، وقد أعقبتها تماليف أخرى مثل جوامع السيرة لابن حزم (المتوفى ٢٥٤ ه) وإمتاع الأسماع للمقريزى (المتوفى ٥٤٨ ه) . فضلا عما استهل به المؤرخون المسلمون تما ليفهم فى التاريخ الإسلامى العام من فصول فى السيرة ، تقرأها فيما كتبه الطبرى وابن الأثير ... الح ثم شهدت المكتبة المعديثة مؤلفات متعددة فى السيرة النبوية ، منها ما كتبه علماء المسلمين بالعربية وغيرها من اللغات الشرقية ، ومنها ما كتبه علماء المشرقيات من الأوربيين بلغاتهم .

🌣 🕮 🎉

وللسيرة النبوية مكانها الممتاز من الدراسات الإسلامية ، إذ لها أهميتها الشرعية , لقد كان لكم فى رسول الله أسوة حسنة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر وذكر الله كثيراً » ، ولها أهميتها التاريخية كمنهج داعية ، وخطة دعوة ، وسياسة دولة .

و القد تأثر التأليف في السيرة النبوية منذ أقدم عهوده بظروف معينة ، تعرض لها تدوين التاريخ الإسلامي عموما ، من ذلك ارتباط التأليف التاريخي بمنهج الرواية في الحديث التي تستدعى بصراً ثاقبا بالرواة والمرويات يؤهل للتعديل والتجريح ، ومن ذلك انصراف معظم الجهود للفصل في إسناد (أحاديث الاحكام) التي يحتاج إليها المسلون في عبادتهم ومعاملاتهم

هل من جديد

277

وترك حقل ( الإخباريات ) بكراً يتطلب الجهود في تمحيص المادة الخام المتخلفة من عدبد الروايات ، والاهتداء بعلم الرجال في الحسكم على ما نأخذه وما ندعه من الأخبار المتباينة .

لذلك يحتاج التاريخ الإسلامي عموما ـ والسيرة النبوية جزء منه ـ إلى مناقشة وعرص على الأسس العلمية التي اتبعها نقاد الحديث ، والغريب أن بعض المستشرقين قــد انتبهوا إلى ذلك في حين فات هذا كثيراً من المسلمين . والمستشرق الألماني يوليوس فلهاوزن يقول في مقدمة كتابه عن الدولة العربية الذي نشرت ترجمته مؤخراً في مصر بين مطبوعات الألف كتاب ـ وتاريخ المقدمة يرجع إلى ١٩٠٢ م ـ « إن الروايات القديمة المتعلقة بعصر بني أمية توجد حتى اليوم على أو ثق ما تكون عليه عند الطبرى ... ، ثم يناقش المؤلف رواة الطبري ويقول عن أبي مخنف « ... وسلسلة الرواة الذين يذكرهم هي دائمًا قصيرة جداً ، وهيأخيرا تنكمش انكماشا تاماً نظراً إلى أن المسافة التي تفصل بينه وبين الأحداث التاريخية التي روى أخبارها كانت لا تزال تقصر شيئًا فشيئًا ، هذا إلى أن سلسلة الرواة تتنوع بحسب اختلاف الأحداث وتنوع الروايات الخاصة بها ، يحيث نجد أمامنا طائفة كبيرة جداً من أسماء رواة نجهلهم جهلا تاما ... وكيف كان يمكن أن يسلك أبو مخنف فماكتب طريقا غير الذي سلكه؟ فلم تقدم له المصادرالمكتوبة مادة كبيرة يستطيع أن يعتمدعليها ، وهو قد انتفع بها ماكانت في متناول يده ، ولكن من غير أن يجتهد في البحث عنها وفي جعلها أساساً على نحو منظمٍ ، وأهم ما صنع من حيث تقدير قيمة الروايات هو أنه جمع طائفة كبيرة من روايات متنوعة ومن أخبار عن الشيء الواحد مختلفة في مصادرها ، بحيث يستطيع الإنسان أن يوازن بينها ويعرف الصحيح المؤكد منها من غيره ... » ا . ه

هذا كلام أجنبى عن لغمة العرب و ثقافتهم ، يلتى العنت فى فهمها وهضمها و تذوقها ، أما مؤلفونا العرب فما أكثر ما ينقلون دون أن يكلفوا خاطرهم تحقيق رواية أو تمحيص سند ، وكثير منهم قد لا يعرفون (حكاية الرواية والإسناد) على وجه الإطلاق . والذي يرى ما تكبده مستشرق مثل بروفنسال فى تحقيق كتب أنساب العرب \_ مثل كتابى ابن حزم وأى عبد الله الزبيرى اللذين نشرتهما دار المعارف فى مصر \_ يتبين كم نحتاج من عزم وعلم وأمانة لنتبين تاريخ أسلافنا .

و تاريخ السيرة النبوية يرجع فى أقدم مصادره الموجودة إلى ابن اسمق ( المتوفى حوالى سنة ١٥٢ هـ) وهو الذي أخذ عنه ابن هشام ، كا يرجع إلى الواقدى الذي أخذ عنه كاتبه ابن سعد فى كتابه ( الطبقات ) .

والذي يقرأ ما تناقلته الآراء عن ابن استق والواقدي ، يجمله أن منزاتهما بين الرواة اليست كنزلة رجال الحديث ، ويجد أن ( السيرة ) ما زالت تحتاج إلى جهود كثيرة في جمع المادة التاريخية من مصادرها الوثيقة ، فضلا عن تحليلها وتركيبها .

فقول الروايات عن ابن البيق « وقد عاداه في المدينة عالمان كبيران : هشام بن عروة ابن الزبير ، ومالك بن أنس . وكان ابن شهاب الزهرى وغميره يثنون عليه ، وقد أتهم بالتشيع والقول في القدر » .

ولما رحل إلى العراق اختلف العلماء فيه هناك كما اختلفوا فيمه في المدينة من مجرح ومعدل ، وقد عقد الخطيب البغدادي فصلا طويلا حكى فيه الأقوال التي قيلت له والتي قيلت عليه ، ولم يحكم بينها كعادته ، ووقف بعضهم في ذلك موقفا وسطا فقالوا : إن سعة علمه لا تنسكر ، وإنه لم يكن كاذبا ، ولكنه كان قدريا وكان يتشيع ، وكان لا يتقيد بالقيود الكثيرة التي لا يتقيد بها ثقات المحدثين ، فيقول فيه ابن حنبل «كان رجلا يشتهى الحديث فيأخذ كتب الناس فيضعها في كتبه » والمحدثون لا يرضون هذا ويشترطون الساع ، و «كان يحدث عن جماعة بالحديث الواحد ولا يفضل ذا من ذا » والمحدثون يكرهون ذلك ويشدون في نسبة كل جزء من الحديث إلى قائله » . . . و نكتني بهذه المداخذ العلمية التي أجملها صاحب في نسبة كل جزء من الحديث إلى قائله » . . . و نكتني بهذه المداخذ العلمية التي أجملها صاحب في نسبة كل جزء من الحديث إلى قائله » . . . و نكتني بهذه المداخذ العلمية التي أجملها صاحب في الإسلام ) نقلا عن المراجع التاريخية .

وتقويم (ابن اسحق) كراوية أمر شديد الأهمية في دراسة السيرة ، إذ هي منهل توارد عليه مؤرخو السيرة ، فسيرة ابن هشام - وهي مصدر له خطره في هـذا الباب - مستمدة بما رواه ابن اسحق ، وكذلك الحال في سيرة ابن حزم . يقول محققا السيرة الآخيرة - الدكتوران إحسان عباس وناصر الدين الأسد - في تقديم الدكتاب «ويدلنا البناء العام لكتاب السيرة على أن ابن حزم يتسكئ كثيراً على سيرة ابن اسمق وخاصة حين أخذ في الحديث عن غزوات الرسول واحدة واحدة ، وعد في كل غزوة أسماء من شهدها من في الحديث عن غزوات الرسول واحدة واحدة ، وعد في كل غزوة أسماء من شهدها من

السامين والمشركين وأسماء من استشهد من المسلمين . حتى إن شدة انباعه لرواية ابن اسحق في هذه المواطن لتطلعنا على ساهرة عجيبة ، فقد حافظ ابن حزم على النسب الكامل لاكثر من ذكرهم من الأشخاص ، وليس هذا بما يستغرب منه وهو صاحب (الجمهرة في الأنساب)، إنما الغريب حقا أنه في السيرة اختار رواية ابن اسحق نفسه في النسب بينا لم يأخذ بها في الجمهرة ، فلعله ألف الكتابين في فترتين متباعدتين ، أو لعل مصادره في الجمهرة كانت كتبا أخرى . . . » .

والواقدى هو مصدر ابن سعد ، لـكن الأخير حظى من الخطيب البغدادى بهذا التقدير « محمد بن سعد عندنا من أهل العدالة ، وحديثه يدل على صدقه ، فإنه يتحرى فى كثير مز رواياته . .

3/3 2/3 1/2

است أريد أن أفصل فى قضية توثيق ابن اسحق أو الواقدى ، فني الموضوع كلام كثير يستطيع من يتطلب هذا المقصد أن يراجعه فى كتب التاريخ والتراجم ، وفى الإبحاث التي عقدها بعض المحققين فى معرض تقديم طبعات حديثة من كتب السيرة القدعة ،

و لست أريد أن « أشوش » على قيمة المادة التاريخية الموجودة بيننا منسيرة الرسول ، بل إننى لأردد مع علامة الهند السيد سلمان الندوى « لقد شهدت الدنيا أصدق شهادة ،

ثم ازداد ثبوتاً على الآيام بأن الإسلام لم يقتصر على حفظ سيرته صلى الله عليه وسلم ، بل توسع فى ذلك إلى ما يتعلق بها من كل النواحى وصان هذه الأمانة القدسية فلم تلسها يه. الضياع إلى درجة أن العالم كله يقف من ذلك موقف العجب والاستغراب! »،

ما السبيل إذن إلى هذه الكنوز المذخورة ، ومؤرخو السيرة يقال عنهم ما يقال ؟ . يجب أن يعرف كل دراس للإسلام حقية تين مهمتين في هذا الصدد :

الحقيقة الأولى: أن كتب السيرة ليست هى المصدر الفرد الذى تنحصر فيه مادة السيرة التاريخية ، بل و ليست هى أول المصادر وأهمها . فالسيرة مثبوثة فى كثير من آيات القرآن الكريم ، وأحاديث الرسول صحيحى البخارى ومسلم وغيرهما من دواوين الإسلام المعتبرة .

الحقيقة الثانية: أن هناك فارتا بين تدوين السيرة ـ وما فيه من مآخذ ـ وتدوين الحديث وما فيه من قواعد ضابطة مضبوطة: والعلمان وإن كانا يتعلقان بشخصية الرسول الـكريم إلا أن ظروف التأليف فيهما ليست واحدة.

ولقد بذل الاستاذ محمد عزة دروزة جهداً طيباً فى كتابة السيرة معتمداً على أصوص القرآن الكريم أساساً وينبغى أن تتعدد المحاولات فى هذا الباب ، كما ينبغى أن تبذل محاولات لى هذا الباب ، كما ينبغى أن تبذل محاولات لكتابة السيرة بالاعتماد على ما ورد فى صحاح الأحاديث والسنن وهى المصدر الأول لها :

ولا يحسبن القارى أن مادة السيرة التاريخية ستنصب مواردها إذا تركنا كتب السيرة المتداولة \_ وأنا لا أدعو إلى هذا الترك على كل حال \_ بل إننا سنجد ذخيرة موفورة في كتب الحديث . ولو تأملنا كتا با للحديث كصحيح البخارى مثلا فإننا سنجد فيه كثيراً من الأبواب التي تتناول المادة التاريخية للسيرة النبوية من قريب أو بعيد مثل « بدء الوحى . فضائل المدينا . الجهاد والسير . المناقب . فضائل أمحاب النبي . مناقب الأنصار . المغازى . الفتن ، الاحكام . الخ » ، وسنجد المادة التاريخية مثبوثة في تضاعيف بعض أبواب الأحكام نف ها في الصلاة والأذان والجمعة وصلاة الخوف وصلاة العيدين وقصر الصلاة والزكاة والحج والصوم والنكاح بيان لمناسبات فرض هذه الأحكام عما يتعلق بالسيرة النبوية على و بعه من الوجوه .

وكى أزيد القارئ بيانا ويقيناً سأضع أمام عينيه نموذجا لطبيقيا . وضع الأساذ فنسنك معجما للكشف عن الأحاديث النبوية ومواضعها في الكتب المعتمدة ، فلو فتهنأ هــل من جديد

م دة ( محمد صلى الله عليه وسلم ) لوجدنا أحاديث صحيحة فى كتب السنة تدور حول كثير من موضوعات السيرة أقتطف منها ما يلى ليتبين القارى عزارة المادة التى نصيبها لو اعتمدنا على كتب الحديث :

« نسبه ... لم يكن بطن من قسريش إلا لرسول الله فيهم قرابة ... ولادته عام الفيل . الزتيب التاريخي للوقائع في حياة الرسول ... ما حصل وقت ولادته ... رضاعه في بني سعد . شريك النبي في الجاهلية في التجارة . عنايته بشد إزاره وهو ينقل الحجارة مع عمه العباس . أند ما لتي من قومه يوم عرض نفسه على ابن عبد ياليل . كيف ألتي سلى جزور على ظهره وهو ساجد ... الح » .

وعلماء السيرة يعرفون هذه الحقيقة البديهية ويوضحونها ، يقول علامة الهند سليمان الندوى في محاضراته عن (الرسالة المحمدية) : «وأريد أن ألفت أنظاركم إلى المصادر التي أخذت عنها ميرة النبي وهديه ، وإن أهم ما في سيرته وأوثقها هو ما اقتبس من القرآن الحكيم ، والمصدر اناني كتب الحسديت ، وهي كتب حفظت لنا من أقوال النبي وأفعاله وأحواله ما يبلغ ، ثة ألف حديث ، ومن الكتب المصنفة في الحديث الكتب الستة الصحاح التي محص العلماء ألى ما ورد فيها وذكروا شواهده ومتابعاته ، حتى لم يتركوا في النفوس منزع ظفر لمحقق ، فضف بل ولا لمدقق جائر ، ويتلو الكتب السنة كتب المسانيد ... ، وقد ذكر بعد ذلك أنتب المغازي والتاريخ والدلائل والثيمائل .

و بالنسبة لوفرة المسادة التاريخية في كنوز السنة يذكر الاستاذ الندوى . . . أما المحدثون الكرام من علماء المسلمين فقد جمعواكل ماله علاقة بالنبي صحيحاكان أو سقيها ، وجعلوا لنقده قد المناود الترويد وأصلوا التحقيقها أصولا ، وهم قد حفظوا شتون حياة النبي وأحواله وأخباره كلها

ولم يتركوا أمراً من أموره ولا شأنا من شئونه إلا ذكروه ، حتى لقد وصفوه فى قيامه وجلوسه ونهوضه من النوم ، وهيئته فى ضحكه وابتسامته ، وعبادته فى ليله ونهاره ، وكيف كان يفعل إذا اغتسل وإذا أكل ، وكيف كان يثرب ، وماذاكان يلبس ، وكيف يتحدد الى الناس إذا لقيهم ، وماكان يحب من الألوان ومر الطيب ، وما هى حليته وشمائله ، ووصفوا جسده الطاهر وصفاكاملاكأنك تراه ، ووصفوا حياته العائلية من معاشرة الرج ، أهله وحليلته ، وأتبعوا ذلك بذكر الطهارة من الغسل . . وأستعرض لكم فهرسة أقدم كتاب فى الشهائل للترمذى ، لتعلموا كيف ضبط المسلمون أحموال الذي وأحصوا أخباره جليلها ودقيقها . . . الح ، وذكر المؤلف قائمة تشمل ٥ موضوعا وردت فى الشهائل للترمذى . وفى المكتبة الإسلامية نموذج من السيرة المعتمدة على السنة الصحيحة ، نقرؤها فى الكتاب النفيس « زاد المعاد فى هدى المعاد ، للإمام ابن القيم . غير أن هذا الكتاب تقرؤها فى الكتاب السيرة بأحكام الفقه ، بما لا يسد الحاجة لكتاب يتفرد لمعالجات السيرة على أساس م السيرة بأحكام الفقه ، بما لا يسد الحاجة لكتاب يتفرد لمعالجات السيرة على أساس م السيرة بأحكام الفقه ، بما لا يسد الحاجة لكتاب يتفرد لمعالجات السيرة على أساس م السيرة بأحكام الفقه ، بما لا يسد الحاجة لكتاب يتفرد لمعالجات السيرة على أساس م السيرة بأحكام الفقه ، بما لا يسد الحاجة لكتاب يتفرد لمعالجات السيرة على أساس م السيرة بأحكام الفقه .

وما مصيركتب السيرة المتداولة؟؟.

لست أدعو بحال لأن نطرح كتب ابن هشام أو الواقدى أو ابن سعد فى استخفاف وسذاجة ، وإنما أقول إن من شأن تحقيق وقائع السيرة على أساس من القرآن الكريم ، كا فعل الأستاذ دروزة فى كتابيه (عصر الذي قبل البعثة) و (سيرة الرسول) - شع عى أساس من السنة الصحيحة - كما نرجو أن يتم - فن شأن هذا وذاك أن يقيم بين أيدينا ميزان الحق الذي تمحص به مرويات ابن إسمق والواقدى ومن أخذ عنهما إذا اضطربت أماما الروايات ، ولم نستطع القطع والترجيح . وليس الأمر مقصوراً على كتاب واحد فى ها الاتجاه أو ذاك ، فكما أن للقرآن عدة تفاسير ، وللبخارى عدة شروح ، فلا حرج أن نقر أ عدة كتب تستقي السيرة الذبوية من معين القرآن أو جداول الحديث ، ومن اجتهذ فه و مأجور على كل حال .

وفتينا الله الإفادة من سيرة نبينا ورسالته ٢

449

## التفسير العلمي للقرآن

إن الذي يدفعنا إلى الخوص في هذا البحث هو ما نراه بين ظهر انينا من الشعف المسرف في تأويل آيات القرآن الكريم بتوافق النظريات الحديثة ، والتفنن في استنباط كل اختراع وابتكار من نصوصه ، ظانين أن هذا فتح جديد في انتفسير ، وأسلوب مبتكر في الفهم ، وهم يحسبون أنهم بعملهم هذا يحسنون صنعاً ويسدون يداً للإسلام .

إن التفسير العلى هو الذي يحكم الاصطلاحات العلمية في فهم آيات القرآن ، ويحتهد في استخراج العلوم والآراء الفلسفية فيها بتحميل الألفاظ مالم تعرفه العربية ولا يقره أسلوبها من قوانين طبيعية ونظريات كيميائية ورموز ومخترعات إلى غير ذلك من كل ما يمت بسبب إلى علم الطب والفلك وعلوم الحيوان والنبات .

انقسم العلماء بإزاء هذا النوع فريقين :

فريق أخذ بهذا الرأى واتسع فيه حتى جعل من القرآن إعجازاً علمياً باشتمالة على كل المخترعات والمستحدثات مر طيارات وغواصات وقنبلة ذرية وأجهزة للتدمير وآلات للتخريب، ولو أدى ذلك إلى قطع الآية من أخواتها في السياق وسلخها مما قبلها وما بعدها، مستدلين في ذلك بقوله تعالى: « ما فرطنا في السكتاب من شيء ».

فانظر إليهم مثلا حيث يستدلون على حركة الأرض ودورانها بقوله تعالى : « وترى الجبال تحسبها جامدة وهى تمر مر السحاب » . ناسين موقع الآية وسياقها . ولو قرءوا ما قبلها وما بعده العلوا أن هذا الوصف خاص بيوم القيامة ، قال تعالى : « ويوم ينفخ في الصور غفزع من في السموات ومن في الآرض إلا من شاء الله وكل أتوه داخرين . وترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمر مر السحاب صنع الله الذي أتن كل شيء إنه خبير عما تفعلون . من جاء بالحسنة غله خير منها وهم من فزع يومئذ آمنون ، ومن جاء بالسيئة فكم تعملون . من جاء بالحسنة على خير منها وهم من فزع يومئذ آمنون ، ومن جاء بالسيئة فكم من منهد من مشاهد يوم القيامة . وقد تسكر مذا في وصف الجبال حيث قال تعالى : « يوم تمور مشهد من مشاهد يوم القيامة ، وقد تسكر مذا في وصف الجبال حيث قال تعالى : « يوم ترجف الآرف السياء موراً والسير الجبال سيراً » ، « وإذا الجبال سيرت » ، « يوم ترجف الآرف والجبال وكانت الجبال سيراً » ، « وإذا الجبال من الآرات .

وهنا نقر مبدأ للتفسير المسحيح وهو استقراء الآبات و نفيعها و جمعها كلها ما دامت تشكلم عن موضوع واحد ، ثم الفظر إليها جملة فإذا هي أشعة بلتي بعضها ضوءاً على بعض فيبرز المعنى واضحاً صحيحاً . وهذا هو معنى قول القدماء : إن خير نوع من التفسير أن يفسر القرآن بعضه بعضا ، وهو منهج قد بدأ به صلوات الله عليه عند تفسيره لمكلمة (الظلم) فيها رواه الشيخان والترمذي : لما نزلت : « الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم » قال بعض الصحابة يا رسول الله وأينا لم يلبس إيمانه الظلم ؟ فتمال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ليس بذلك ، ألا تسمع إلى قول لقهان : « إن الشرك لظلم عظيم » ·

مثال آخر مرفي إسرافهم في التأويل ، والشغف بإقحام الآيات وإخضاعها للنظريات الجديدة .

قال تعالى: « وأرسلنا الرياح لواقح ، فيحملون وصف الرياح باللواقح على أنها لواقح للزرع والشجر ، وهمذا منهم إغفال النصف الثانى من الآية وهو : « فأنزلنها من السهاء ماء فأسقينا كموه وما أنتم له بخازنين ، إذ لو كان ما ذهبوا إليه هو المراد لترتب عليه إذكاء الزرع وإخراج الثمر للنهاس يأكلونه ، لا إزال المهاء من السهاء للناس يشربونه و يخزنونه ، شم ما فائدة ، الفاء ، في قوله تعالى : « فأنزلنا من السهاء ماء » شم ، الفاء » في قوله : « فأسقينا كموه ، و فالملاقحة هذا هي بين قطيرات وقطيرات أو بين سحاب وسماب لا بين زهر وزهر أو نبات و نبات .

فالآية الكريمة المذكورة هى مظهر من مظاهر الإعجاز المتجدد للقرآن لأن تلاقح السحاب وأثره فى نزول المطر أمركان يجهله الإنسان حتى كشف عنه العلم الحديث وفى هذا تطابق تام بين العلم والقرآن الكريم .

إلى غير ذلك من الأمثال مما لا حاجة فيه إلى كل هذا الإغراق فى الفهم والبعد فى التأويل . إذ لا يتوقف فهم هذه الآيات ومثيلاتها على مثل هذه التوجيهات والالتجاء إلى الحقائق العلمية والنظريات الطبيعية ، بل أسلم طريق فىذلك هو السلوك فى فهمها مسلكا سهلا بنمشى مع ما تدل علمية الألفاظ دلالة لغوية ويتلاءم مع سياق الآيات تلاؤما طبيعياً فى غير ما توسيع ولا إطلاق بما لم تعرفه اللغة ولم يستعمل فيها وبما لا حاجة بالتشريع والحداية إليه .

#### التفسير العلمي للقرآن

وأما ما استدلوا به من قوله تعالى « ما فرطنا فى الكتاب منشى. » فقد روى ابن عباس فى تفسير ( الكتاب ) هنى أنه اللوح المحفوظ ـ وهو خلق من عالم الغيب أثبت الله فيه مقادير الخلق ماكان منها وما يكون بحسب النظام المعبر عنه بالسنن الإلهية .

ومنهم من يفسر (الكتاب) بالعلم الإلهي المحيط بكل شيء شبه بالكتاب بكونه ثابتا لا يذي .

وقال بعضهم أن المراد ( بالسكتاب ) هنا القرآن ، والمراد بقوله ( من شيء ) الشيء الذي هو من موضوع الدين الذي يرسل به الرسل وينزل به الكتاب ، وهو الهداية ، لأن العموم في كل شيء بحسبه . أي ما تركنا في الكتاب شيئا من ضروب الهداية التي ترسل الرسل لأجلها إلا قد بيناه نيه .

و فريق آخر أنكر هذا النوع من التفسير ـ وهو التفسير العلمي ـ ولم يأخذ بمثل هذه التوجيهات ، مستدلين على مذهبهم :

أولا: بأن هذه الشريعة المباركة أمية لأن أهلها كذلك فلا يحتاج فى فهم كتابها وتعرف أوامرها ونواهيما ، إلى العلوم البكونية ، والرياضيات الهندسية وما إلى ذلك .

ثانيا : أن هذا القرآن موجه إلى من نزل فيهم من العرب وهم ليس لهم عهد بهذه العلوم التي لم تعرفها الدنيا إلا بعد ما جازت آمادا فسيحت ، فإذا قصد القرآن إليها ، وآياته لا تفهم إلا بالوقوف عليها يكون حينئذ كلاما غير مطابق لمقتضى الحال ، وحاشاه أن يكون كذلك . فوجب إذن أن نقف بعباراته عند فهم العرب الخلص ، ولا نتجاوز ما ألفوه من علومهم ، وأدركوه من معارفهم .

ثالثا: أن النظريات العلمية ، والحقائق الطبيعية عرضة للتبديل والتغيير ، فإذا أخذنا بها في هذا النوع من التفسير كان غهم الآيات أيضاً عرضة للتغيير والتبديل ، مما يبعث على الشك ، ويؤدى إلى الريبة والبلبلة والاضطراب .

والرأى الذى نميل إليه هو أننا فى حاجة شديدة إلى أضواء من العلم تكشف لنا عن حكم وأسرار جاءت بها الآيات الكريمة ، ولا ضرر من عدم قصر فهمه على ما عند العرب فى علمها ومألوف معارفها ، لأن القرآن آنزل للناسكافة يأخذ كل على قدر استعداده وحاجته ما دام ذلك لا يتنافى مع ما تصده القرآن من الهداية ، وما يهدف إليه من الإرشاد .

441

فكم من حكة فيه إذا ما مستها يد العلم أسفرت أسرارها وظهرت أنوارها وأبانت عن سر إعجازها وسحر بيانها. وفي هذا نوع من الإعجاز العلمي فإن للحائم - كاذكر عالم من كار علماء عصر نا عليه رحمة الله - غايتين متباعدتين عند الناس فلو أنك خاطبت الآذكياء بالواضح المكشوف الذي تخاطب به الأغيباء لنزلت بهم إلى مستوى لا يرضونه لأنفسهم في الخطاب، ولو أنك خاطبت العامة باللمحة والإشارة التي تخاطب بها الأذكياء لجئتهم من ذلك بما لا تطبقه عقوطهم . فلا غنى لك - إن أردت أن تعطى كاتا الطائفتين حظها كاملا من بيانك - أن تخاطب كل واحدة منهما بغير ما تخاطب به الأخرى كما تخاطب الأطفال بغير ما تخاطب به الرجال . فأما أن جملة واحدة تلتي إلى العلماء والجهلاء وإلى الأذكياء والأغبياء وإلى العامة والحاصة فيراها كل منهم مقدرة على مقياس عقله وعلى و فق حاجته فذلك مالا تجده وياه العامة أحسن كلام وأقربه إلى عقولهم لا يلتوى على أنهامهم ، ولا يصعب على إدراكهم ولا يحتاجون فيه إلى ترجمان وراء وضع اللغة ، فهو متحة العامة والحاصة على السواء ، ميسر لكل من أراد (ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدكر) ، (كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبروا آياته وليتذكر أولو الألباب) .

وقال الإمام الراغب الأصفائي في مقدمة تفسيره: \_ ري

« أخرج تعالى مخاطباته فى محاجة خلقه فى أجل صورة تشتمل على أدق دقيق لتفهم العامة من جلتها ما يتنعهم ويلزمهم الحجة ويفهم الخواص من أثنائها ما يوفى على نما أدركه غهم الحكاء. ومن هذا الوجه ، كل من كان حظه فى العلوم أو فر كان نصيبه من علم القرآن أكثر ولذلك إذا ذكر تعالى حجة إلى ربو ببته ورحدا نيته أتعها مرة بإضافتها إلى أولى العقل ، ومرة إلى أولى العقل ، ومرة إلى العلم ، ومرة إلى المتذكرين ، تدبيها على أن بكل قوة من هذه التموى يمكن إدراك حقيقة منها » .

فالقرآن لا يصادم شيئًا أثبته العلم الصحيح بل كثيرًا ما يكون فيه إشارة إليها .

فمن ينكر أننا في حاجة ملحة إلى علم الأجنة يحدثنا عن قوله تعالى ( فلينظر الإنسان مم خلق ، خلق من ماء دافق ، يخرج من بين الصلب والتراثب ) .

وإلى علم الحياة ببين لنا أدوار الجنين فى قوله تعالى ( ثم جعلناه نطفة فى قرار مكين . ثم خلقنا النطفة علتة ، فخلقنا العلقة مضغة ، فخلقنا المضغة عظاما ) .

#### التفسير العابي للقرآن

444

ومن ذا يحدثنا إذا لم يحدثنا علم الطب عن قوله تعالى « ويسألونك عن المحيض قل هو أذى » فيبين لنا مبلخ هذا الأذى وهل هو جسمى أو عصبى أو مزاجى أو ننسى .

وإليك ماكتبه فى تفسير هذه الآية أحد الأطباء المعاصرين فى كتاب له ( وحى و بيان من لب القرآن ).

نزلت هذه الآية تمنع الرجال من مباشرة نسائهم أثناء حدوث الحيض كمثل صادق ملزم بتحديد الأوقات المناسية لمباشرة النساء التي يراعي فيها قبول المرأة كما يراعي شعور الرجل، وهي فترة إجباريه على الرجال يعاملون نساءهم فيما يماثلها من فترات بأدب القرآن الذي شرعه في هذه الآية.

#### والأذى في هذه الآبة لفظ عام محتمل معنيين :

(أذى) بمعنى إيذاء وضرد ، و (أذى) بمعنى قدر بمجوج تعافه النفس ، والمواطأة أثناء فترة الحيض فيها ، وهذان النوعان من الأذى لكل من المرأة والرجل ، إذ يتسبب عنها فى المرأة زيادة فى احتقان جهازها التناسلي بما قد ينشأ عن ذلك من آلام أو مضاعفات كنزف دموى أو اضطراب فى دورة الحيض أو التهابات بالأعضاء انتناسلية . هذا فضلا عن أن إحساس المرأة بالألم إذا ما بوشرت أثناء الحيض ، نظراً لما تعانيه مرس احتقان بأعضائها التناسلية يسبب لها إرهاقا عصبيا ، إذ أن أعصابها تكون حيذاك مرهقة غير طبيعية ، كما أن رغبتها للباشرة الجنسية تكون خاملة راكدة فى هذه الفترة بسبب حدوث شيء من الاضطراب فى إفراز الهرمونات الداخلية لبعض الغدد الصاء ، وهذا من شأنه أن يولد فى نفس المرأة حالة جفاء نفسى بالنسبة للرجيل ، فترى فيه حيواناً نهماً لا يكترث بشعورها ، ولا يحس بألمها ، ولا يبالى بتهيئة أسباب الراحية اللازمة لها ، في هذه الفترة العصية .

وليس الأذى الذى يلحق بالرجل بأقل مما يلحق بالمرأة ، إذا ما أتاها فى أثناء المحيض إذ قد يصاب بالتهاب صديدى بمجرى البول نتيجة لانتقال بعض الجرائيم المتأقلة فى جهاز المرأة التناسلي ، و ناهيك بما ينتاب الرجل من شعور عميق بالاشمئزاز الذى قد يسبب له عقدة نفسية تؤثر على قواه الجنسية .

اذلك كان لولما أن يأمر الله المحيط العليم الحكيم باعترال السباء في المحيض والابتعاد عن غشيانهن حتى يطهرن بانقطاع دم الحيض والاغتسال ، أرأيت إلى ما اشتملت عليمه كلمة (أذى) من أسرار وحكم ، وهذا هو معنى الإعجاز العلمي للقرآن الكريم .

فالحق أن كل ما يساعد من العلوم على الكشف عن أسرار التشريعات الإسلامية ، والدلالة على قدرة الصانع الحكيم ، والإبانة عن مبلغ آياته و نعمه ، ولا يتعارض مع أسلوب اللغة ومألوف تعبيرها من غير إغراب ولا تكلف ولا إغراق في التأويل وإسراف في التجديد فهو عما يجوز أن يستخدم في تفسير آيات القرآن الحكيم ، فهو لا تفني عجائبه . ولا تحصى أسراره م

#### عبد الوهاب حموده

#### من وحي الثورة العراقية

واستيقظت (بغداد) تشهد مولد البعث الجديد نفضت رداء الذل عنها ثم ضجب بالنشيد ومضت تشق الصخر تحفر فيله آيات الخلود علاقة الخطوات تقتلع الحواجز والسدود صخابة ، هدارة الأمواج تعصف بالقيدود بعروش من باعوا العروبة واستهانوا بالعهود بالخائنين ، عبيد الاستعار أذناب الهود ود في ثورة الأحررار قد طلع الصباح قد أشرقت شمس العرو بة في روابيك الفساح وقد انتقمت من الليلي السوود مرقت الوشاح وصرعت أقطاب الخيانة في (الرحاب) المستباح وصرعت أقطاب الخيانة في (الرحاب) المستباح وسيعيد (حطين) الرهيبة عند (بيروت) (صلاح) ويسير زحف الشعب اعصارا يطوق بالرياح أو السعود الجمني

440

## عــبر

عين الله لا تغفل ، ولكن خلق الإنسان عجولا ولو اعتصم المظلوم بالصبر لرأى في الظالم يوما . قرب أو بعد ـ في من الاحداث ، ا يكاد ينسى الحليم حلمه ، ويذهب عن العاقل لبه ، ويبعث في ضعاف النفوس القلق والشك ، ثم الضلال والإلحاد ، ثم يكون من تصاريف القدر ما يرد الدمع في العين ، ويعيد الرضا إلى القلوب ، واليقين إلى النفوس . فكم من ظالم أسرف في ظلمه ، وبالغ في هذا الإسراف ، ونسى كل شيء إلا أنه قادر مسلط . وتذكر كل شيء إلا أن وراءه رقيباً شديدالحساب . وزاده طغيانا وجبروتا أن مدله القدر ، وأمهاته الساء ، ومكن له في الأرض ، ثم تنزل به المحندة فيصبح ذليلا مهينا ، ولله تدبير وأمهاته الساء ، ومكن له في الأرض ، ثم تنزل به المحندة فيصبح ذليلا مهينا ، ولله تدبير لا تدركه عقو لنا الضيقة ، ولا تصل إليه أفهامنا القاصرة ...

ومن رزقه الله العقل الحصيف، والقلب السليم، تفطن لعواقب الأمور، وتنبه لمراتع الظلم، وأدرك أنها مراتع وخيمة، ومصاير أليمة « وما يذكر إلا أولو الألباب ».

ومن طمس الله على بصيرته ، وألتى على بصره غشاوة ، لم ينظر أبعه بما تحت قدميه . ولم يتبصر فيما حواليه ، ولم يراجع أحداث التاريخ ، ثم يقرن بين المتشابهات ، ويوائم بين النظائر ، فيعرف بذلك سنة الله فى السكون ، ونواميسه فى الحماة .

وقد جرد الله أولئك الذين يمرون على أحداث الناريخ فلا يأخذون منها العظة ، جردهم من العقل ، حيث يخاطب مشركى العرب من أهل مكة ، ويلفت أنظارهم إلى ما نزل بقوم لوط ، وإنه لأمام أعينهم ، يرونه وافسدين إلى الشام ، وراجعين منها ، مصبحين وبمسين ، ولحدنهم لا يعقلون : « ثم دمرنا الآخرين ، وإنكم لتمرون عليهم مصبحين ، وبالليل أفلا تعقلون » .

ودعا القرآن إلى التدبير ، والتفكير ، والنظر « أولم يسيروا فى الأرض فينظروا كيف كان عاقبة الذين كانوا من قبلهم كانوا هم أشد منهم قوة وآثارا فى الأرض فأخذهم الله بذنوبهم وما كان لهم من الله من واق . ذلك بأنهم كانت تأتيهم رساهم بالبينات عَكَفُرُوا ، فأخذهم الله ، إنه قوى شديد العقاب » .

وقديما قيل: العاقل من العظ بغيره، ولكننا نرى في زماننا هــذا، كما قرأنا في كل أدوار التاريخ، الغافلين الذين لا يتعظون بمصاير الآخرين.

كان فى مصر حكم فاسد ، وملك مستبد ، سام الشعب ألوان العذاب ، وجر على البلاد أصناف الخراب ، وطغى و بغى ، ثم جاءه المصير المشئوم ، والحساب العادل ، فهوى عرشه وزال ملكه ، ولفظته البلاد ، ولعنه العباد ، فكان حريا بأمثاله أن يأخذوا من مصيره عبرة ، ومن يومه المثهود نذيرا ، ولكنهم استمروا فى غلوائهم ، وأسرفوا فى التنكيل بشعوبهم ، ولم تمض غير سنوات ستحتى شهدنا العبرة الأخرى ، وكانت هذه المرة على أرض الرافدين ، فتنفست الأمة العربية كلما الصعداء ، ومع ذلك لانزال نرى رؤسا قائمة على أجسادها تسلك نفس السبيل الذى سلكه الطغاة الذاهبون ، وتمارس نفس الاعمال والمظالم التي كانوا عارسونها ، (أفلا يعقلون) ؟ ا

و الذي ينزل بالحاكمين الظالمين ، ينزل بكل من يقترف في حق الشعوب أو الأفراد أي نوع من أنواع الظلم ، وربما عجل العقاب .

قرأت أخيرا أن الماجور كلود الذي أمر بإلقاء أولَ قنبلة ذرية على مدينة (هيروشيما) أصيب بالأرق ، فيتمفز في نصف الليل ويعود كالذئب المسعور ، وقد توالت عليه نوبات الجنون ، ثم راح يرتكب سرقات أودع بسبها السجن .

ويجد ثنا التاريخ الإسلامى أن الذين اشتركوا فى قتل الحسين بن على رضى الله عنه ، يوم كربلاء ، لةوا جميعاً جزاءهم العادل فى الدنيا ، وحسابهم يوم القيامة إلى الله. فالفارس الذى احتز رأس الحسين لم يطل به الأمد ، ذلك أنه كان حريصا على أن يكون أول مبشر للا ممير لينال عنده يدا ، ومضى بالرأس بين الفخر و الخيلاء ، و الفرح و الغبطة ، و يقف على عبيد الله بن زياد ، وهو ـ يومئذ ـ والى الكونة ، وينشد :

أُوقَــر ركابي فضة وذهبا إنى قتلت الملــك المحجبا قتلت خــير الناس أما وأبا وخــيرهم إذ ينسبون نسبا

عسير

فيغضب الأمير غضبته ، و يصيح فى الرجل : إذا كان خيرالناس أما وأبا فلم قتلته؟ ثمريأمر بضرب عنقه .

وقد جاء في كتب التاريخ القديمة أنه وجد في عسكر الحسين طيب انتهب ، فما تطيبت مه امرأة إلا ذهلت .

وكان خاتمة أمر قتـاة الحسين أن سلط الله عليهم جبارا عنيدا هو المختار الثتمني ، فـكان لا يعلم برجل اشترك في قتل الحسين أو شهده إلا قتله ، أوهدم داره ، وربما حرقه تحريقا .

وعبيدالله بن زياد ، قتل ، بعد أن طرده أهل العراق ، وأرسل رأسه إلى على بن الحسين فوجده الرسول يتغدى ، فلما وضع الرأس بين يديه قال : سبحان الله ما اغتر بالدنيا إلا من ليس لله في عنقه نعمة ، القد جيء برأس أن إلى ابن زياد وهو يتغدى .

و بعد ، فهل يرجع الضالون إلى عقولهم ، ويستضيئون بالأحداث التى وقعت للآخرين؟ وهل يكف كل ظالم عن ظلمه ، ويعلم علم اليقين أن لله عينا لا تنام ، وأن الله يمهل ولايهمل رهل يجلس في بيته مغمضا عينيه ، ويسبح بفكره فيرى العبر حواليه ، تملأ الفضاء ، وتفيض مها بطون الكتب؟.

ع بركلها الليالي ، و لكن على أين من يفتح الكتاب و يقرأ ؟!

على العمارى المدرس بالأزهر

#### في مولد الهادي

رجعت لله أشدو نموق قيشارى يامنقذ الناس من طغيان أنفسهم ذكرى وغيما عظات وهى مدرسة وأمة الصاد في أنراحها للبست

وأنشد الشعر للهادى بأشعارى لولاك صار جميع الناس فى النار للقانتين وآيات لأحسرار لأجسل عيدك هالات لأنوار

محمد فيهمى توفيق

# دعائم المنهج الخلقى الاسلامي

يقوم المنهج الخلق الإسلامى، الذى أشرنا إلى مميزاته فى حديثنا السابق، على الدعائم، الخلقية الآتية:

الدعامة الأولى: قوة الشخصية وكال الرجولة، وهي صفة تبعث صاحبها على الاعتداد بالنفس، والاعتزاز بالسكرامة، والوقوف بحانب الحق ولو على نفسه، والانتصار له مهما احتمل في سبيل ذلك من جهد ومشقة، والترفع عن سفساف الأخلاق وذميم الأفعال، فقد عني الإسلام ببناء هذه الدعامة و تذميتها في المجتمع الإسلامي، وأظهر هذه العناية في أساليب قوية رائعة، تثير في النفس الحاسة والشجاعة، وتلهب فيها العواطف والمشاعر.

فأوجب على المسلمين أن يكونو ارجالا أقوياء في دينهم ودنياهم، أعزة كراما في مجتمعاتهم وأوطانهم، يدافعون عرب عزتهم وكرامتهم، وينتصرون بمن يبغى عليهم أو يعتدى على سيادتهم، وجعل ذلك من لوازم الإيمان وصفات المؤمنين . كا في قوله تعالى : « محمد رسول الله والذين معه أشداء على الكفار رحماء بينهم، تراهم ركعاً بجدا، يبتغون فضلا من الله و رضوانا» و ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين ولكن المنافقين لا يعلمون »، « والذين إذا أصابهم البغى هم ينتصرون ، وقوله صلى الله عليه وسلم « المؤمن القوى خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف وفي كل خير ، احرص على ما ينفعك ، واستعن بالله ولا تعجز » .

وحرم عليهم الضعف والاستكانة والاستسلام، كما قال جل جلاله « ولا تهنوا ولا تحزنوا وأنتم الأعلون إن كنتم مؤمنين » ، و فلا تهنوا و تدعوا إلى السلم و أنتم الأعلون والله معكم » و إن الذين توفاهم الملائكة ظالمي أنفسهم ، قالوا فيم كنتم ، قالوا كنا مستضعفين في الأرض، قالوا ألم تمكن أرض الله واسعة فتهاجروا فيها ، فأولئك مأواهم جهنم وساءت مصيرا ، إلا المستضعين من الرجال والنساء والولدان لا يستطيعون حيلة ولا يهتدون سبيلا ، فأولئك عسى الله أن يعفو عنهم وكان الله عفو آغفورا » فالإسلام لايبيح لأهله أن يقيموا على الضيم والهوان ، ولا أن يضعفوا أمام أعدائهم في الدفاع عن دينهم ووطنهم ، ويدعوا إلى الصلح والمسالمة خورا و تذللا لهم ، ولا يرضى لهم أن يكونوا أذلة مستضعفين ، و لا يقبل منهم الاعتذار

بأنهم كانوا مستضعفين في الأرض ؛ لأن ذلك كله لايتفق مع عزة الإسلام وكرامة المسلمين ، ولهذا كان عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، يتمدح بمظاهر الرجولة والقوة ، والاعتزاز بالإباء والحرامة ، ويعمل على تنمية هذه المظاهر في المجتمع الإسلامي ، وكان يقول في ذلك ، « يعجبني الرجل إذا سيم خطة ضيم أن يقول لا بمل ، فيه » .

فايس من شأن المسلم أن يرضى بالضيم والهوان ، أو يستكين للبغى والعدوان ، وإنما شأنه أن يكون رجلاكاملا فى رجولته ، قوياً فى دينه وخلقه ، عزيزاً فى مجتمعه ووطنه ، شجاعا لا يهاب الإقدام ولا يخشى اللقاء ، إذ غاية ما يصيبه فى سبيل الاحتفاظ بعزته وكرامته والدفاع عن دينه ووطنه ، إنما هو الاستثهاد فى ساحة الكرامة والشرف ، وما الموت إلا نقلة من دار الفناء إلى دار البقاء ، وهو ميت يوماً ما لا محالة .

#### وإذا لم يكن من الموت بد فمن العــار أن تموت جبانا

وكيف لا يكون المسلم قوياً فى رجولته وخلقه ، عزيزاً فى مجتمعه ووطنه ، وكل تعاليم الإسلام تتمثل فيها الرجولة والقوة ، و تتجلى فيها مظاهر السكرامة والعزة ، وكيف يخاف الموت فى سبيل الدفاع عن دينه ووطنه ، وهو يؤمن بأن الموت نهاية كل حى ، وأن الآجل عند الله مكتوب ومحدود ، فحرص الحريص لا ينجيه ، وإقدام الشجاع لا يرديه ، وأن الآجال بيد الله يصرفها كيف شاء ، فلا يعرف أحد متى يحين حينه ، ولا بأى أرض توافيه منيته ، وكيف لا يؤمن بهده الحقائق والسنن الإلهية ، وهو يتلو فى الكتاب العزيز الذى لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، قول الله جل جلاله : « أينما تكونوا يدركم الموت ولوكنتم فى بروج مشيدة » ، « وماكان لنفس أن تموت إلا بإذن الله كتا با مؤجلا » ، « وما تدرى نفس بأى أرض تموت ، إن الله عليم خبير » .

هذه هى الشخصية الإسلامية كما قررها القرآن الكريم ، وقررها النبي صلى الله عليه وسلم تقريراً عملياً ، فقد تجلت هذه الشخصية القوية بأروع صورها وأكمل معانيها ، في أخلاقه وأعماله ومواقفه الحالدة ، وتمثلت من أول يوم حمى فيه وطيس الجهاد العنيف والكفاح المرير ، في كلمته الباقية على وجه الزمان ، والتي صاح بها في وجه الإغراء والطغيان : « والله لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يسارى ، على أن أترك هذا الأمر حتى يظهره الله أو أهلك دو نه ماتركه ، فكانت هذه الصيحة القوية المدوية ، لساناً ناطقاً ، و تعميرا صادقاً

عما انطوت عليه نفسه الثهريفة من قوة الشخصية وكمال الرجولة ، ومثلا أعلى للثبات على الحق والوقوف بجانبه مهما كانت العاقبة ، والتضحية بالنفس والمال والسلطان في سبيل المبدآ والعقيدة ، ورائدا للمسلمين الأولين في جهادهم وكفاحهم ، فكانوا مثلا عليا للجهاد والكفاح في سبيل المدين والوطن .

فعلى المسلبين في كل زمان ومكان ، أن يولبوا أن هذه الشخصية التي قررها الإسلام وطالب المسلبين أن ينخلقوا بها ، لا تختص بعصر دون عصر ، ولا بفريق من المسلبين دون فريق ، بل تعم كل عصر من عصور المسلبين ، وتشمل كل جانب من جوانب حياتهم ، ويلمالب بها كل فرد من أفرادهم ، وكل طبقة من طبقاتهم ، وعليهم أن يعلبوا أن هذه الرجولة التي ملأت قلوب الرعيل الأول من المسلبين ، واستولت على أحاسبهم ومشاعرهم ، هي التي أتاحت لهم أن يقيموا لامتهم دولة عزيزة الجانب مرهوبة السلطان .

الدعامة الثانية : الحياء ، وهو خلق يبعث فى النفس الشعور بكمال الفضيلة و نقص الرذيلة ، ويحملها على الترفع عن سفساف الأخلاق وذميم الحلال ، واجتناب كل مايوجب المذمة والملامة ، ولهذا عنى الإسلام بتنميته فى المجتمع الإسلامي عناية كبرى .

فامتدحه وحث على التخلق به ، وجعله مصدراً لكل خير وفضيلة ، وشعبة من شعب الإيمان وخصاله ، كما قال صلى الله عليه وسلم « الحياء خير كله » ، « الحياء لا يأتى إلا بخير » ، « الحياء شعبة من الإيمان » . « الحياء شعبة من الإيمان » .

وأكر من شأنه ورفع منزلته ، فجعله الخلق الحاص بالإسلام ، كما قال صلى الله عليه وسلم « لكل دين خلق ، وخلق الإسلام الحياء » ولهذا لاترى مظاهر الحياء والاحتشام متجلية بأجلى معانيها ، إلا فى المجتمعات الإسلامية المحافظة على تقاليد الإسلام وآدابه .

والحياء جدير بهذه العناية وتلك المنزلة ؛ لأنه هو الذى يبعث صاحبه على كبح جماح الغرائز والشهوات ، والوقوف بهما عند حدود التوسط والاعتدال ، ويحمله على مراعاة قوانين الأخلاق وآداب السلوك ، ويطيعه على التحرج من كل مايوجب تأنيب الضائر الحية واستذكار النفوس الأبية ، وهو الظهير الذى يعتمد عليه قادة الإصلاح في تهذيب النفوس و تقوير الأخلاق ، و تنبيه الغافلين وإرشاد المنحرفين ، إذ لولا الحياء الكامن في أعماق النفوس لما أثمر نصحهم وإرشادهم ، لأن الإنسان إذا نضب معين الحياء من وجهه ،

وأزال عنه حجاب التحفظ والاحتشام ، وارتدى رداء الفجور والتحلل ، وفقد الإحساس بكال الفضيلة و نقص الرذياة ، واختلت لديه موازين الحسن والقبح ، فإنه لا يفيد فيه وعظ ولا إرشاد ، ولا يجدى معه لوم ولا تتريح ، ولا يقتنع بحجة ولا دليل ، ولا يبالى بما يصدر عنه من أقوال وأفعال ، كا يشير إلى ذلك الحديث النبوى ، « إذا لم تستح فاصنع ماشئت » ، فالحياء هو عنوان الإنسانية الكاملة ، ورائد السكال والفضيلة ، وعماد الاخلاق الكريمة ، ومبعث الأعمال الصالحة . والمنبت الطيب لبذر الهداية والإصلاح ، ومن لاحياء فعه لاخير فعه .

الدعامة الشالئة : الأمانة ، وهي من أجل أخلاق الإسلام ودعائمه العظام ، فتد أكر الإسلام من شأنها وأعظم أمرها ، وطالب المسلمين برعايتها والمحافظة عليها ، فأم بتأدية الأمانات إلى أهلها . كما قال نعالى : « إن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها » وجعل رعايتها من صفات المؤمنين الموجبة لفلاحهم ، كما قال تعالى : « والذين هم لأماناتهم وعهدهم ناعون » وقرن النهى عن خيانها بالنهى عن خيانة الله ورسوله تعظيما لشأنها ، كما قال عر شأنه : « يأيها الذين آمنوا لاتخونوا الله والرسول وتخونوا أمانا تنكم وأنتم تعلمون ، وجعل انتفاء الأمانة مستتبعا لانتفاء الإيمان ، وعلامة من علامات النفاق ، كما قال صلى الله عليه وسلم ، ولا أمانة له ، ولا دين لمن لاعهد له » ، وآية المنافق ثلاث ، إذا حدث كذب ، وإذا وعد أخلف ، وإذا اؤتمن خان » ، وإيما تتحقق أمانة المؤمن بتحقق الجوانب الثلاثة الآتية : \_

١ — أن يكون أمينا على دينه . يؤمن بعقائده ويعقد عليها عقد الية بن والإذعان ، ويأتمر بأوامره وينتهى بنواهيه ، ويتخلق بأخلاقه ويتأدب بآدابه ، ويسير في تعرف أصوله وفروعه وفهم نصوصه . على هدى ماتوارثه المسلون عن الرعيل الأول من أئمة المسلين وعلمائهم وحفاظهم ، فإنهم كانوا أبر هذه الأمة بكتاب الله وسنة رسوله ، وأعمتها علما بثرائع الإسلام ومقاصده . وأقلها تكلفا في الاجتهاد والاستنباط ، وأقومها هديا واتباعا للكتاب والسنة . غلا يسير في فهمها وراء الظنون والأهواء . فإن الهوى آفة الرأى ، ومضلة للعمل ، ومفسدة للمنه ، ولا يتول في دين الله بغير علم ولا حجة ، ولا يداس على الناس في الدين ولا يضللهم ، فإن ذلك ضلال بعيد وفساد كبير .

٢ \_\_ أن يكون أميناً على الحقوق والواجبات، والعقود والمعاملات، إذا حكم في حق حكم فيه بالعدل، وإذا وجب عليه حق من حقوق الله أو حقوق العباد، أدام كأحسن ما يكون الأداء، وإذا عاقد أحدا أو عامله، وفي بالعبد وأحسن المعاملة.

س \_ أن يكون أميناً على الروابط والصلات ، والأعراض والكرامات ، فلا يتقول على الناس الأقاويل ، ولا يفترى عليهم الأكاذيب ، ولا يشيع عنهم مقالة السوء . ولا يتتبع عوراتهم ، ولا يهتك لأحد ستراً ، ولا ينتهك له حرمة ، ولا يخدش اله كرامة ، ولا يثلم له عرضاً .

ومن هنا يتضح لنا أن الأمانة التي طالبنا الله برعايتها ، ليست خاصة بشأن خاص من شئون الحياة ، بل تعم جميع الشئون الدينية والدنيوية ، ويطالب ساكل فرد من أفراد المسلمين ، يطالب بها المتدينون في تدينهم ، والمرشدون في إرشادهم ، والعلماء في بحوثهم ، والمعلمون في أداء رسالتهم ، والحكم والرؤساء في إدارتهم ، والجنود في ميادينهم ، والصناع في مصانعهم ، والتجار في متاجرهم ، والزراع في حقوطم ، وكل راع في رعيته وولايته .

الدعامة الرابعة: الوفاء بالعهد، فقد عنى به الإسلام عناية كبرى، لما له من عظيم الخطر وجليل الآثر، فأوجب على المسلمين الوفاء بعهودهم ومواثيقهم، وحث على رعايتها والمحافظة عليها، وحرم نقضها والعدر بها، كا قال الله تعالى نه وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم، ولا ننقضوا الأيمان بعد توكيدها وقد جعلتم الله عليكم كفيلا، إن الله يعلم ما نفعلون»، وأوفوا بالعهد إن العهد كان مسئولا ، وجعل الوفاء بها من لوازم الإيمان وصفات المؤمنين والموفون بعهدهم إذا عاهدوا »، « والذين هم لأماناتهم وعهدهم راعون ، كا جعل نقضها والغدر بها من لوازم النفاق وصفات المنافقين ، كا قال صلى الله عليه وسلم ، أربع من كن فيه كان منافقا خالصا ، ومن كانت فيه خلة منهن كان فيه خلم من نفاق حتى يدعها ، إذا حدث كذب ، وإذا عاهد غدر ، وإذا وعد أخلف ، وإذا خاصم فحر ، ، فالعهود الدنيوية التي أذن الله بالوفاء بها . تعم العهود الدينيه التي أوجبها الله على عباده و تعبدهم بها ، والعهود الدنيوية التي أذن الله لهم فيها وأرشدهم إليها ، وقضت بها حاجة الاجتماع والتعاون بين الأفراد والجماعات ، سواء كانت هذه العهود قائمة بين الأفراد أو بين الجماعات من المسلمين وغيرهم ، فعناية الإسلام بالعهود الدنيوية المصلحية، من المسلمين ، أو كانت قائمة بين المسلمين وغيرهم ، فعناية الإسلام بالعهود الدنيوية المصلحية،

#### دعائم المنهج الحلقي الإسلامي

494

لا تقل عن عنايته بالعهود الدينية المعبدية ، لأن الوفاء بها من أهم دعائم التعاون بين الأفراد والجماعات ، واستقرار الثقة في العترد والمعاملات ، واستتباب الأمن والسلام في الجوار والصلات ، فإن أكثر ما يقع بين الأغراد من الخصومات الجامحة والأحداث الدامية ، التي تملأ الصدور بالحقد والصنفينة ، و تبذر فيها بذرر الفرقة والقطيعة ، وما يقع بين الأمم من حروب طاحنة ، تسفك الدماء المعصومة ، وتحصد الأرواح البريئة ، وتغثر الحراب من حروب طاحنة ، تسفك الدماء المعصومة ، وتحصد الأرواح البريئة ، وتغثر الحراب والدمار ، يرجع في بواعثه إلى عدم الوفاء بالعقود والعهود ، والاستهانة بحرمتها وقداستها ؛ وعدم قيامها إعلى الصراحة والإخسلام وسلامة القصد ، كا يشاهد ذلك في المعاهدات والمحالفات التي تعقدها دول الاستعار ؛ فإنها تقوم على الغش والخديعة ، والتمويه وسوء والمحالفات التي تعقدها دول الاستعار ؛ فإنها تقوم على الغش والخديعة ، والتمويه وسوء القصد ، وعدم المبالاة بنقضها والغدر فيها ، متى كان ذلك محققا الأغراض الحفية التي عقدت لأجلها ، لأنها مستمدة من وحى الأهواء لايمن وحى السهاء م

يس سويلم طه المؤتش بالازهر



# تحية للجمهورية العراقية

فى ساعة الصفر وقت الفجر ناداه هبوا سراعا كأسد هاجها شبح يا أهل بغداد ما للغرب فى فزع أم أنه الزحف لم يترك له أملا ماكان للشك فيا كان من أثر منا جمال ومذكم قاسم وغدا صبر تضيق به الأيام إن قدرت ماكنت أرتاب فى أهلى وإن هدءوا بل كنت أرقن أن الأمر تصفية بل كنت أرقن أن الأمر تصفية

والنصر في الأوج بعد الصبر وافاه واستيقظ الغرب ذعراً فاغراً فاه هل جد أمر خلاف النصر آذاه في العيش بين شعوب خصها الله فالقوم في الثهرق كل الثهرق أشباه من أهل عمان ماضي العزم تياه والعزم حتى قساة الجن تهواه فالمعدن الحر قد يغبر أعلاه فالمعدن الحر قد يغبر أعلاه ترذى الحسيس وبئس النار مشواه تحدد كامل شلش

# عليقات المانية

### مسابقة العيون الجريئة

كانت فجيعة خلقية تثير الأسى عند كل ذى غيرة ، فما ظننا أن يبلغ الاستهتار والتبجح عند أناس أن يجتمع عدد من الفتيات ( من أى طبقة كانت ) على شاطئ البحر ثم يجعلن أنفسهن غرضاً للعيون الجريئة التي تسرف في إمعان النظر إلى الفتيات ، ثم يكون لاكثر الفتيان وقاحة تقدير عند الفتيات ، وتمييز للراجح عن المرجوح .

لم تكن نظرة الناظر إلى امرأة من غير محارمه إلا ضرباً من المجون ، وقد سمى الله تلك العيون خائنة ، والحيانة أبشع ما يتصف به دنى، ، وما كانت النظرات الحائنة إلا سبيلا للخطيئة الجنسية التى اعتبرها القرآن قبسل سواها من المدائم فاحشة ، ثم نهى عن الفاحشة بل عن قربان الفاحشة ، والقربان هو النظر وما يشبهه .

هذه النظرات الحائنة أصبحت عند فتيات من جيلنا الذي نعيش فيه نظرات مشروعة ، بل مطلوبة بالإغراء والألقاب المشجعة .

هذه مهزلة تقضى على الحياء وعلى الرجولة معاً ، فكان هناك فتيات تجردن من طبيعة الأنوثة فلم يعد لديهن حياء بما يزين الأنثى ، ويرفع شأنها ، وكان هناك فتيان فتمدوا غيرة الرجولة واحتثام الأدب.

و القدكان هؤلاء الفتيات والفتيان فى أغلب الظن من أوساط مهاملة لا يردعهن أصل كريم ، ولا يبقين على سمعة طيبة يصونها عادة أبناء البيو تات . فالمسابقة بين الفريقين فى هذا الباب فجيعة لا يرضاها الحيوان فضلا عن أناس يظنون أنهم سبقوا فى المدنية والحرية .

وكان العلاج الناجع والرد الموفق على هذه المأساة ما صنعه المشير عبد الحكيم عامر فقد اقتاد الشبان إلى الجيش ليعلمهم الرجولة بدلا من التخنث ، ولينتفع بهم الوطن فى ميادين الكيفاح والجد بدلا من الميوعة والهزل .

العليةات

490

نعم ما صنع القائد عبد الحكيم عامر! وليته يتتبع هؤلاء الرقعاء فيزج بهم فى الجيش مع مراقبتهم بين الجنود، أو عزلتهم عرب الجمهرة منهم لئالا ينفثوا سمومهم فى نفوس الشبان هناك.

و بقيت مسألة الفتيات جديرة بعلاج لائق يسد هذا الباب الخطر ، ويحمى البيئة من جراثيم الإسفاف ، والرقاعة والتبذل .

والحق أن الأمر بحاجة إلى عين ساهرة ، ولكن ماذا نصنع وبيننا من ينشط فى تشجيع الرقص بين الفتاة والفتى ، ويحسب ذلك ننا جميلا يخدم به الحضارة الحديثة فى شعب شرقى متدين ، يأبى دينه و تقاليده أن يحاكى غيره فى هدنه المهازل الخليعة ، ووالله إنها لتوجيهات ضارة و تركها و اجب .

عبد اللطيف السبكي عبد اللطيف السبكي عضو جماعة كبار العلماء ومدير التفتيش بالأزهر

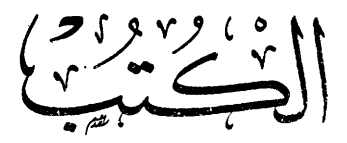
#### الإنسان الكامل

بأى افظ أصوغ الدر تبيانا وأمدح المصطنى جلت مواهبه أنى لمثلى يطريه ويمدحسه يا من طلعت على الأكوان أجمعها غزوت لله لا دنيا تؤملها مواقف كلها نبل ومفخرة لقد تركت رياض العلم يانعة

وأسبك القول بين الناس عقيانا محمداً خــــير خلق الله إنسانا بعد الألى ذهبوا فى القول فرسانا بدراً منيراً أنار الكون أزماناً وما أردت سوى إرضاء مولانا يمضى لها الدهر مبهوتاً وحيرانا تؤتى جناها ثنافات وعرفانا

من قصيدة للاستاذ: إبراهيم أبو سعدة ـــ واعظ القاهرة

797



# المسحعلي الجرربين

للشيخ جمال الدين القاسمي \_ ( ٦٦ ص ) \_ المطبعة السلفية بالقاهرة

عالم الشام الشيح محمد جمال الدين القاسمي ( ١٢٨٣ - ١٣٣٢ ) شغل حياته بالعلم ، وزين علمه بالعمل ، ولو لم يكن له إلا تفسيره الكبير الذي يطبع الآن لكفاه في تخليد فضله ، فكيف وقد عرف العالم الإسلامي فضله في حياته قبل أن يعرف له هذا التفسير ، ثم عرف له بعد وفاته سنة ١٣٣٧ كتبا أخرى نثرت بعده ، ومنها هذه الرسالة في المسح على الجوربين وأن ذلك كان مثهوراً عند الفقهاء من الصحابة والتابعين ورواة الحديث ، وقد أورد المؤلف الأحاديث الواردة في ذلك ، ورد ما ورد عليها من شبه ، وذكر أسماء من أثر عنهم المسح على الجوربين من الصحابة والتابعين ، وبعد أن بين أن أقوال الصحابة وفتاويهم أولى بالأخذ من غيرها استعرض مذاهب الأثمة الأربعة في ذلك .

وقد قدم له نقيد السنة والشريعة العلامة الشيخ أحمد شاكر مقدمة فى تصحيح الأحاديث التي استدل بها المؤلف، واستوفى هذا الموضوع فى مقدمته.

## المسح على الخفين لابن تيمية

ويلى رسالة المسح على الجوربين للقاسمى فصل من الفتاوى المصرية الكبرى لشيخ الإسلام ابن تيمية فى ( المسح على الحفين ) وهى دراسة دقيةة فى الفقه لا يجدها طلاب العلم بأوفى عما يصدر عن قلم ابن تيمية ، ومما اشتمات عليه هذه الدراسة بيان خطأ أهل الظاهر \_ ومنهم العلامة ابن حزم \_ فى عدم أخذهم بفحوى الحطاب . وهى فى ٣٣ صفحة ( ٧٧ – ١٠٨ ) فشرت عن نسخة خطية علق عليها وعارضها بالفتاوى المصرية الكبرى المطبوعة العالمان الفاصلان الشيخ عبد الرحمن المعلى والشييخ سليان الصنيع من علاء الحجاز .

444

الكتب

# الاستئناس لتصحيح أنكحة الناس للقاسمي

وقد ألحق بالرسالتين السالفتين هذا السكتيب من مؤلفات العلامة الفاسمي ، في موضوع الحلف بالطلاق الذي ابتلى به أكثر العامة في اللغو من كلامهم والتاغه من أمورهم. وقد أفاض المؤلف في بيان آداب التطليق المستمدة من الكتاب والسنة ، وهي عشرة : منها رعاية المصلحة في إيقاعه ، وأن لا يكون في حالة غضب ، في إيقاعه ، وأن لا يكون في حالة غضب ، وأن يكون الفراق منويا مقصودا ، وأن يكون مأذونا فيه من الشرع، وأن يكون بإحسان ، وأن لا يطنق ثلاثا دفعة واحدة . ولعل هذه الرسالة آخر مؤلفات العلامة القاسمي، فقد ذكر وأن لا يطنق ثلاثا دفعة واحدة . ولعل هذه الرسالة آخر مؤلفات العلامة القاسمي، فقد ذكر وفاته . وهذه الرسالة الثالثة في هم صفحة (١٠٨٠ - ١٦٤) .

وقام بطبع هذه المجموعة نصير السنة والعامل في الحجاز على نشر علم السلف الشيخ محمد نصيف حفظه الله وجزاد عن العلم خيرا .

# مطابقة الاختراعات العصرية

لما أخبر به سيد البرية

لأحمد بن صديق الغمادي ـ ١٥١ ص ـ دار العهد الجديد للطباعة

هو كتاب زعم فيه مؤلفه أن في الأحاديث النبوية ما يدل على المخترعات العصرية ، كالسكة الحديد والسيارات والطائرات والتليفون والراديو والمطابع والغواصات والسيرك والسكلاب البوليسية و تأميم البترول والمطر الصناعي وآلة التصوير والبنكنوت والشيوعية ودولة اليهود والرد على نظرية دارون الخ ... والذي نعله أن السنة النبوية وردت لتوجيه الناس إلى ما فيه رضا الله وتحويلهم عما يوجب سخطه ، ولاحاجة بالحديث النبوي إلى الدلالة على هذه المخترعات بأعيانها بعسد أن أخبر الله عنها وعن غيرها بقوله سبحانه : « ويخلق ما لا تعلمون » . غير أن في صفحة ، ٤ من الكتاب قذفا بمجاهد كريم يعاقب عليه القانون ، وحكه في الثريعة إقامة الحد على القاذف إن لم يأت بأربعة شهداء . وفي صفحة ١٣٢ قذف

آخر بالخيانة لذلك المجاهد، واستيلائه بزعم المؤلف على الملايين من أسبانيا ثم من فرنسا ومن اليهود أيضاً ، مع أننا لا نعرف عن ذلك الجاهد إلا اضطهاد المستعمرين له واعتقاله وسجنه ومواصلة جهاده فيهم طول حياته ، وفي ص ١٠٩ عد من التلاعب تمسك العرب بعروبتهم و نصرهم اللغة العربية وبحثهم عن الدخيل منها وإبدال الكلمات الإفرنجية بما يؤدى معناها من العربية .

فإذا كان هذا تلاعبا في نظر المؤلف، فعلى العلم وعلى العروبة وعلى العربية وعلى التأليف السلام .

# المصابيح المباركة

للاستاذ محمد المهدى محمود على - ٧٧ ص - مطابع دار الكتاب العربي

والمصابيح المباركة التي جملها المؤلف عنواناً لرسالته هي : القرآن الكريم ، وشهر رمضان ، والأزهر الثريف .

ومن فصول الرسالة عن القرآن فصل عنوانه ( نفور من الله ) نوه فيه بمؤلفات بعض أعلامنا عن كتاب الله كالسيوطى فى ( الإنقان ) ، والشيخ طاهر الجزائرى فى ( التبيان ) ، والرانعى فى ( إعجاز القرآن ) ، وعبد العظيم الزرةانى فى ( مناهل العرفان ) ، ومحمد عبد الله دراز فى ( النبأ العظيم ) . و بعده فصل بعنوان ( الرسول والقرآن ) .

ومما جاء فى الرسالة عن المصباح الثانى رمضان فصل عنّوانه ( المصطفى الكريم فى شهر رمضان ) . وفصل عن ( السلف الصالح ) . وفصل بعنوان ( السلف الصالح ) .

وثالث المصابيح هو الازهر تكلم فيه عنه وعن القرآن والاستعار ومخلفاته والأقلام الهدامة . ثم عن الأزهر والاستعار بألوانه ، وقد لحنص فيه محاضرة الدكتور محمد البهى عن المؤامرات على الأزهر من تلاميذ المدرسة الاستعادية ، ثم عن الأزهر والثورة ، وصبحة الحق ، ورسالة الأزهر في رمضان الخ .

وهي رسالة لطيفة نافعة إن شاء الله ك

أبو ذر الفاضلي / مكتبتنا العربية

مرز تحقیقا کا میتو بر علوم سادی

### أبو ذر الفاضلي / مكتبتنا العربية



# ابناء العظالاني (معل)

أول حكومة لجمهورية الجزائر

في يوم الجمعة المبارك خامس شهر ربيح الأول شهر المولد النبوى ، ولدت أول حكومة جمهورية الجزائر الحرة ، وهي تتألف من ١٩ وزير آير أسهم السيد فرحات عباس ، الذي أعلن في مؤتمر صحفى بالقاهرة عقب صلاة الجمعة ، أن تأليفها كان بقرار من لجنة التنسيق والتنفيذ ، بناء على السلطة المخولة لها من قبل المجاس الوطني للثورة الجزائرية . وستكون هذه الحكومة المؤقتة لجمهورية الجزائر مسئولة أمام المجاس الوطني للثورة الجزائرية . وقد نما عالم الموطني للثورة الجزائرية . وقد نما المجاس الوطني الشورة المجزائرية . وقد نما المجاس الوطني الشورة المجرائرية . وقد نما المجاس الوطني الشورة المجرائرية . وقد نما المجاس الوطني الشورة المجرائرية . وقد نما المجاس الوطني المحرائرية . وقد نما المحرائرية

وفى ساعة تأليف هذه الحكومة تلقت برقية تهنئة من الرئيس جمال عبد الناصر ، وتوالت الاعترافات بها من الجمهورية العراقية ، وليبيا ، واليمرن ، وتونس ، والمغرب ، والعربية السعودية ، والأردن ، والسودان ، والصين الشعبية ، وأندو نيسيا ، وفيتنام .

وصرح السيد عبد الحميد مهرى وزير شئون الذي الإفريق الجزائرى بأن حكومة الجمهورية الجزائرية تعتبر نفيها في حالة حرب مع فرنسا

ابتداء من يوم تأسيمها . وأضاف أن فرنسا تقع عليها مسئولية كل ما يترتب على هـذا الوضع .

وستبحث الحكومة الجزائرية \_ فى أول اجتماع لها \_ مسألة طلب انضامها إلى جامعة الدول العربية .

ويتكون العلم الجزائرى من اللونين الأخضر والأبيض متجاورين رأسيا ، ويتوسطهما هلال أحمر ونجمة حمراء .

جهاد الجزائريين في قلب غرنسا

انتشر الرعب في جميع أنحاء فرنسا من بسالة المجاهدين الجزائريين، وقد لوحظ أن حملاتهم تزداد عنفا كلم اقترب اليوم المحمدد للاستفتاء على دستور ديجول، لحمل المقيمين في فرنسا على التصويت ضده أو الامتناع عن الاشتراك في الاستفتاء، وفي يوم غرة ربيح الأول (17 سبتمبر) نسف المجاهدون الجزئريون معسكرا حربيا خارج مدينا مرسليا فقتل عامل مدني وجرح ثلائة جنودومدنيان وقد حدثهذا الانهجارعة بمحاولة الجاهدين

الجزائريين اغتيال جاك سوستيال وزبر الاستعلامات الفرذي في قلب باريس ، وكان الهجوم على سوستيل منظما واشترك فيه عدد من المجاهدين تمكنوا من الاختفاء وسط الجهور . وتوجه سوستيل في اليـوم التـالي \_ بجمهته المصمدة \_ لمقابلة ديجول ثم قصد إلى متمر إدارة البوايس لمعاينة سيارته التي أصيبت أمس برصاص الجنزائريين. وعاول الجزائريون نسف مصدم قريب من رصيف ميناء الهانر ولكن المتفجرات لم ننفجركا يجب فأحدثت أضراراطفيفة . وحوادث نثاط الجهاد الجـزائري في فرنسا وإضرامهم الحـرائق في المرانق الحيوبة أكثر من أن يتسم الجال الإحصاما.

قبيل ظهر الثلاثاء ٢٣ / ٩ أدى رئيس الجمهورية اللبنانية الجديد السيد فؤاد شهاب، اليمين الدستورية في مجلس النواب، ثم ألتي كلمة قال فيها : إن إقرار الأمور وحكم الدولة في جميع المناطق اللبنانية يقتضي نزع السلاح من أيدى الجميع بلا هوادة ، وبناء ما تخرب من مراغق البلاد ومعالمها ، وإزالة التوتر في العلاقات بين لبنار وبعض شقيةاته العربيات ، ونموق ذلك كله تحقيق السحاب القوات الاجنبية عن أرض الوطن بأسرع كميل شمعون الذي خرج من قصر الجهورية وقت ـ وبعد أن أشار إلى ضرورة إعادة

الوحدة بين العناصر اللبنانية عاهد الأمة وطالها بالوفاء بعهدها للنستورغيرالمكتوب وهو الميثاق الوطني في تعاون لبنان ـ بصدق وإخلاص \_ مع شقيقاته الدول العربية إلى أقصى حدود التعاون لما فيه خيره وخيرها جميعاً ، منها علاقاته مع العالم أجمع على أساس الصداقة والكرامة والتعامل المشكاني الحر.

و قال: وإذا كان ميثاق جامعة الدول العربية التي نغتبط جميعا بازدياد نشاطها . وميثاق هيئة الأمم المتحدة . هما الدعامتان القويتان لاستقلال لبنان ، فإن الدعامة الكرى تبقى في ميثاقنا الوطني في وحدة صفوفنا واجتماع

ثم قال : إن ما بجرى في المحيط العرن ر أيس لبنان الجديد علي المن من من من من الله عن الحياة لا بد من أن يقابله في هذا الوطن الذي كان دائمًا صاحب المبادرة في كل نهضة عربية ، بروح جديدة للتحرر والتو ثب .

ولما انتهى خطابه مع دوى التصفيق أطلقت المدافع ٢٦ طلقة تحية له ، والتمل مع رتل عظیم من سیارات الوزرا. ورجال الجيش والنواب وأعضاء السلك السياسي إلى القصر الجمهوري فتسلم مفتاح القصر من مواطنا عاديا . وخرج شعب لبنان إلى الشوارع يعلن فرحته ، فانطلقت الأعيرة النارية من الشعب والجيش تحية للعهد الجديد ، وعلقت في كل مكان صور الرئيس الجهديد ، والبطريرك المعوشي ، وجمال عبد الناصر ، وشكري القوتلي . وألقت الطائرات الحربية اللبنانية منشورات طالبت فيها المواطنين بالمحافظة على الوحدة والقيام بأعباء الوفاء للوطن وسعادته .

# سامى الصلح في تركيا

لفظ الوطن العربي ابنه الآبق سامي الصاح، فحملته طائرة الأميرال جيمس هولواى الأمريكي تحت ستار الليل قبل فحير يوم السبت ٦ ربيع الأول (٢٠ سبتمبر) من منزله في قرية المنصورية قرب مصيف برمانا الجبلي في شمال بيروت إلى قاعدة حلف شمال الأطلنطي في شمال بيروت إلى قاعدة حلف شمال الأطلنطي الجوية في أضنة بكليكيا، وأغلب الظن آنه سيقضي فيها بقية عمره كما أمضي فيها سنوات سيقضى فيها بقية عمره كما أمضي فيها سنوات معباه ، لأن أباه كان مدير البريد والبرق في تلك المدينة في بداية هدذا القرن ، ولعله ولد هناك المدينة في بداية هذا القرن ، ولعله ولد هناك . ولما توفي والده والتحق سامي الصلح بالمناء الأتراك أكثر مما يأنس بالمدسة الثانوية التركية في بيروت كان يؤثر بصحبة أبناء العرب ، وكان يحسن التركية بصحبة أبناء العرب ، وكان يحسن التركية بصحبة أبناء العرب ، وكان يحسن التركية

أكثر بما يحسن العربية ، وكان معروفا يومئذ عند زملاته ـ ومنهم رئيس تجرير عذه الجالف بأنه لا يصلح إلا للوظائف ، وأنه لن يرتجى منه خير لقوميته العربية ، وهكذا عاد ساى الصلح إلى بيئته الأولى التي منها نشأ و فيها درج.

#### مؤامرات الخيانة والاستعار

تبين من التحقيقات والمحاكمات والوثائق المكتشفة في العراق أن سورياكانت مطمح أنظار الاستعار ، لسحـق الحيوية العربيـة الكامنة فيها . وقد اشترك في التآمر علمها ست دول: أمريكا ,وانجلنرا , وتركيا،واسرائيل ورجال الحكم البائد في العراق، ورجال الحكم الآيـل إلى الزوال في الأردن . وكان دور المَرْيِكَا وَابِ يَطَانِيا فِي المؤامِرةِ المشاركة فِي وضع الخطط وتقدم المساعدات المالية اللازمة ومد عناصر المؤامرت بالسلاح . وكان دور تركيا حشد قواتها على حدود الإقليم السورى عندبدء تنفيذالمؤامرة . أما دورإسرائيل فيو الاشتراك في الهجوم على الحدود السورية . وكانت الأردن تشارك في تكديس الأسلحة على حدودسوريا والعراق، وتساهم في توزيعها على العشائر البدوية، وتهيُّ قوات مر. الجنود البدو المرحين من الجيش الأردني ليتطوءوا في عمليات الفتنة التي كانت الدول الست ترسم لها مختلف الخطط .

#### مشكلة اللاجئين العرب

نشرت صحيفة ( تاج زايسونج ) النمسوية حديثاللجنرال بير نزقائد قوةالطوارى الدولية قال فيه : , إن الاضطرابات قد تشتعل من جديد في الشرق الأوسط قبل مضى وقت طويل ، والسبب الرئيسي لذلك هو مشكلة اللاجئين العرب في فلسطين ، إذ مادامت هذه المشكلة باقية بغير حل سيصبح من المستحيل إزالة المرارة التي يحس بها اللاجئون العرب ،

## تقرير نظام العراق

قال الزعيم عبد الكريم قاسم رئيس وزراء الجمهورية العراقية فى حديث له مع فريق من كبار الشخصيات: إننانجتاز الآن فترة انتقال وسوف نجرى استفتاء شعبيا بعد رفع مستوى الشعب، حتى تتمكن الأمة من تقرير شكل الحكومة التى ترغبها.

وقال فى جمع من كبار رجال الدين المسلمين إننا سنعمل جامدين على أن نتحد كأمة ، فإن الاجانب يحاولون إيجاد ثغرة فى صفوفنا لتحقيق مطامعهم فى التفرقة بيننا و تتسيمنا إلى شيع متقاتلة .

إننا لن ندع الأجانب وأذنابهم ينجحون

فى إحداث صدع فى جبهتنا ، وان نمكهم من التدخل فى شئو ننا الداخلية أو الخارجية . إن العراق يرغب فى أن يكون صديتما للجميع و لكننا نرفض أى اعتداء على سيادتنا .

وسأله أحد رجال الدين: ماهى الإجراءات التى تتخدها الحكومة لمكافحة الشيوعية والمبادىء الهدامة؟ فأجابه: إن الاستعاريين دأبوا على اتهام كل حركة وطنية بأنها نشاط هدام، ولكننا شعب لهدينه وعقيد ته وإيما نه بالله، ولن ترهبنا المبادىء الشيوعية أو الأمريكية أو البريطانية.

## اتحاد تعاونی عام

اتفق قادة الحركة التعاونية فى إقليمى الجهورية العربية المتحدة على الاشتراك فى وضع القاعدة الأساسية للاتحاد التعاونى العام للمنطقة العربية من المحيط الأطلسي إلى الخليج العربي

فقد استقرالرأى على توحيد النظام التعاونى في الأقليمين ، وصدر بذلك قرار جمهورى يسمح بإقامة اتحاد عام للجمعيات التعاونية في الجمهورية ، وستنص لائحة هذا الاتحاد على أن الباب مفتوح لانضام كل اتحاد تعاوني في جميع البلاد العربية .

# عدد متاز

الجزءان (الرابع و الخامس) ربيع الآخر ، جمادي الأولى سنة ١٣٧٨ هـ الجلد الثلاثور.

#### أبو ذر الفاضلي / مكتبتنا العربية





زهيم للعسروية واللوسلا النيس جي العَالِمَا لِيَا الْعَالِمَةِ اللهِ النَّاصِرُ

# أبو ذر الفاضلي / مكتبتنا العربية



# قرار رئيس الجمهورية العربية المتحدة رقم ١٣٥٧ لسنة ١٩٥٨ بنعيين شيخ الجامع الازهر

#### رئيس الجمهورية :

بعد الاطلاع على المرسوم بمّانون رقم ٢٦ لسنه ١٩٣٦ بإعادة تنظيم الجامع الأزهر والقوانين المعدلة له .

وعلى القرار الجمهوري رفم ١٠١١ لسنة ١٩٥٨ بنعيين بمثلى الجمهورية العربية المتحدة في مجلس اتحاد الدول العربية .

(رخفيف كالبيور/علوم ال

(المادة الأولى)

عين الأستاذ الشيخ محمود شلتوت وكيل الجامع الأزهر شيخاً للجامع المذكور بدلا من الشيخ عبد الرحمن تاج الذي عين عضوا في مجلس اتحاد الدول العربية .

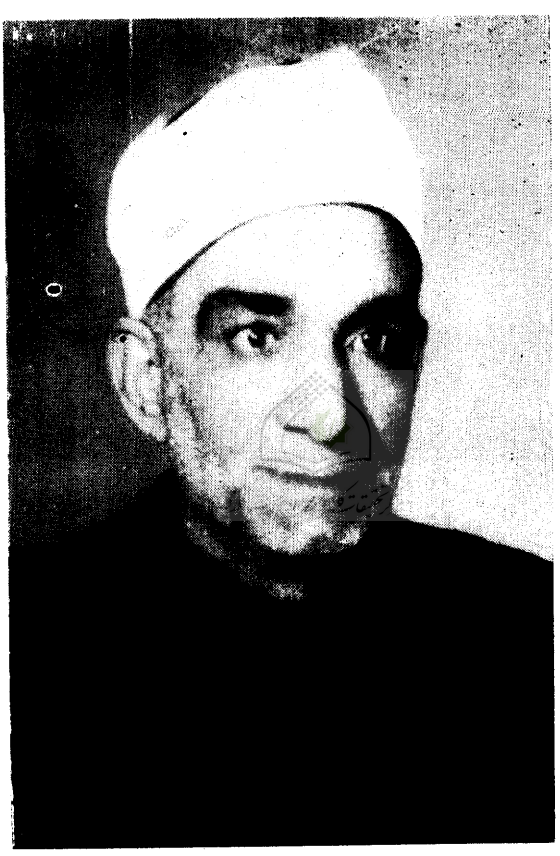
(المادة الثانية)

على وزير الدولة تنفيذ هذا القرار .

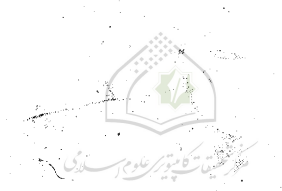
صدر بریاسة الجمهوریة فی ۸ ربیع الثانی سنة ۱۳۷۸ ( ۲۱ أكتوبر سنة ۱۹۵۸ ) (جمال عبد الناصر )

صورة مرسلة إلى مشيخة الجامع الأزهر

#### أبو ذر الفاضلي / مكتبتنا العربية



مهمب الفضيلة لعفر الفرالينج محروث لنوت شيخ الجسلم الأزهر



# إلى فضيلة الأستان الأكبر شيخ الجامع الازهر

لقد أدبك ربك وهذبك وعلمك ، وزادك بسطة فى العلم و نبوغا فى فهم كتابه ، وإدراك أسرار سنة نبيه ، ووجهك للاتصال بكل الهيئات ، وتعرف أحوال جميع الطبقات ، ومنحك عقلية فحول العلماء وذكاء الحكاء ، وآتاك كل مؤهلات الاستنباط والاجتهاد حتى صرت بحق إماما فى هذا العصر ، وحجة فى دين الإسلام لجميع المسلمين . ولقد أسبغ الله علميك النعمة بإسناد منصب مشيخة الازهر إليك ، وهو منصب جد خطير ، ولكمنك وأيم الله له أهل و به جدير .

وكأن الله قد ادخرك لهذا المنصب في هذا الوقت الذي تكاثرت فيه الفتن وأحداث الشر في الدنيا والدين ، وأحيط بالأزهر فضعف وضعف وبلغ منه الضعف حتى افتقر في الرجال أو أقفر ، وكاد يتهالك ويلفظ النفس الآخير ، ولكن عناية الحكيم العليم شملته ، ولطف اللطيف الخبير أدركه بتعيينك شيخاً له أحوج ما يكون إلى مشيختك ، وإماما للمسلمين أحوج ما يكونون إلى إمامتك . وكان ذلك على يد زعيم العروبة والإسلام : جمال عبد الناصر الذي يجزل له المسلمون الشكر على هذا الاختيار الموفق .

أى شيخ الأزهر:

أنت فذ في عبقريتك ، مكين في عقيدتك ، قوى في دينك ، كريم في خلقك ، شجاع في الحق ، وقد آتاك الله سلطان الدين ، ووضع في يدك راية الإسلام ، فارفعها في الحافقين بمحاربة الإلحاد والضلال ، وبيان الحرام من المعاملات والحلال ، وإبلاغ دعوة الإسسلام على وجهها الصحيح إلى النباس كافة ، ونشر الثقافة الدينية في جميع بقاع الأرض حتى تعود للدين جدته وقوته ، و نلازهر عظمته ومكانته .

هذا يا فضيلة الاستاذ الاكبر مطلبي الوحيد منك وقد بلغت منتهى ما يصبو إليه رجل الدين ، وإن تحقيقه ليحتاج إلى مجهود جبار وعمل متواصل بالليل والنهار .

لهذا أضرع إلى الله الكريم الوهاب أن يمنحك السلامة والعافية ، ويتم لك الشفاء ، ويهبك كال الصحة ، ويتم لك الشفاء ، ويهبك كال الصحة ، ويبعث فيك مريداً من النشاط بعد أن قاسيت من المرض ما قاسيت ، وأن يجزيك عن هذا أجر الصابرين .

وإنى إذ أهنئك بمنصبك أو فى الحقيقة أهنى بك المنصب الجديد ، أسأل الله أن يديم الكالرأى السديد ، و يمنحك المعونة والتأييد . ، عبد الرحمن عيسى مدير المجلة

# شيخ الجامع الأزهر

فضيلة الاستاذ محمود شلتوت فقيه واسع الأفق. بصير بالاحكام الشرعية الملائمة لحاجات الناس ومقتضيات العصر، ومفسر ملم بكتاب الله وسنن الكون، وعالم اجتماعي يعرف أمراض المجتمع ووسائل علاجها، حارب الجمود والعصبية المذهبية التي جعلت من المذاهب أديانا، وفرقت بين المسلمين. وندد بفكرة غلق باب الاجتهاد في الثمريعة الإسلامية واعتبره غلقا للعقول، وتعطيلا لكتاب الله، ومجافاة لنصوصه الداعية إلى البحث والنظر، وله مدرسة في كل ذلك دفعت قافلة الفكر الإسلامي إلى الأمام، وله آراؤه الإصلاحية في النهوض بالازهر الذي كانح في سبيل إصلاحه منذ سنة ١٩٢٤م حتى الآن.

ولد فى ٢٣ أبريل سنة ١٨٩٣ م، ببلدة منية بنى منصور مركز إبتاى البارود مديرية البحيرة، وبعد أن أتم حفظ القرآن الكريم التحق بمعهد الإسكندرية الدينى سنة ١٩٠٦م، وكان أول فرقته فى جميع سنى الدراسة، وقد نال شهادة العالمية النظامية عام ١٩١٨م، وكان ترتيبه أول الناجحين فيها.

وبعد تخرجه عين مدرساً بمعهد الإسكندرية الديني عام ١٩١٩ م، وقد تابع نشاطه العلمي في المعهد وفي الأوساط العلمية ، وفي الصحافة فيما يتصل بعلوم اللغة والتفسير والحديث وسائر العلوم الدينية ، ونادى بوجوب إصلاح الازهر ، واستقلاله عن الجهات التي يخضع لها .

وفي سنة ١٩٢٧ م نقل مدرساً بالقسم العالى في القاهرة .

ولما عين المرحوم الشيخ المراغى شيخاً للأزهر سنة ١٩٢٨م تجاوبت فكرته الإصلاحية مع فكرة الشيخ المراغى فى إصلاح الأزهر ، وأيد ذلك فى عدة مقالات نشرت فى صحيفة السياسة اليومية ، وغيرها من الصحف .

ثم نقل مدرساً للفقه الإسلامي بأقسام التخصص في الأزهر ، وفي سنة ١٩٣١م تعارضت آراؤه الإصلاحية مع المشرفين على سياسة الأزهر في ذلك الوقت ، وانتهى الأمر بفصله في ١٧ سبتمبر سنة ١٩٣١م مع بعض زملائه بمن يؤمنون بفكرته الإصلاحية .

#### شيخ الجامع الأزهر

وبعد فصله تابع فضيلته نقده لسياسة الأزهر، و نشر أفكاره الإصلاحية بالصحف اليومية والمجلات، واشتغل بالمحاماة، والبحوث العلمية أثناء هذه الفترة إلى أن أعيد إلى الأزهر سنة ١٩٣٥م وعين وكيلا لكلية الشريعة الإسلامية، ثم مفتشاً بالمعاهد الدينية.

وفى سنة ١٩٣٧ م مثل الأزهر فى مؤتمر لاهاى الدولى للقانون المقارن ، وألقي بحوثا فى التشريع الإسلامية ، تشريع مستقل ، و التشريع أن من أثرها أن قرر المؤتمر أن الشريعة الإسلامية ، تشريع مستقل ، و قائم بذاته ، و يصلح مصدراً للتشريع فى كل زمان ومكان .

وفى سنة ١٩٤١م قدم رسالة فى المسئولية المدنيـة والجنائية فى الشريعة الإسلامية ، نال بها عضوية جماعة كبار العلماء بالإجماع ، وكان أصغر الأعضاء سناً .

وفى سنة ١٩٤٢ م ألتى محاضرته الإصلاحية فى السياسة التوجيهية التعليمية بالأزهر . وفى سنة ١٩٤٦ م اختير عضواً فى الجميع اللغوى .

وفى سنة ١٩٥٠ م عين مراقباً عاماً لمراقبة البحوث والثقافة الإسلامية بالأزهر ، ووضع أسساً لإصلاح المراقبة ، ولعلاقة مصر الثقافية مع العالمين العربي و الإسلامي ، وغيرهما .

وفى سنة ١٩٥٧ م عين مستشاراً فى المؤتمر الإسلامى ، ثم وكيلا للجامع الأزهر . وظل فى منصبه حتى صدر القرار الجموري باختياره شيخاً للأزهر .

وفضيلته فوق ذلك عضو فى اللجنة العليا للعلاقات الثقافية الخارجية بوزارة التربية والتعليم، وعضو بالمجلس الأعلى للإذاعة، ورئيس للجنة العادات والتقاليد بوزارة الشئون الاجتماعية، وعضو فى اللجنة العليا لمعونة الشتاء.

وله محاضرات فى تفسيرالقرآن الكريم بدارالحكمة، ودورالتعليم، والجمعيات، والهيئات. كا يتابع فضيلته تفسيره فى مجلة رسالة الإسلام التى تصدرها دار التقريب بين المذاهب الإسلامية ، ويتابع بحوثه الإسلامية ، والاجتماعية على صفحات الجرائد، والمجلات وفى الإذاعة.

وله كتب ورسائل في الدين ، والاجتماع ، والتشريع ، من بينها :

فقه القرآن والسنة . كتاب مقارنة المذاهب . كتاب يسألون . الذى طبعته وزارة الثقافة والإرشاد ، وكتاب منهج القرآن فى بناء المجتمع الذى طبعته وزارة الأوقاف ، والمسئولية المدنية والجناثية فى الشريعة الإسلامية ، والقرآن والقتال ، والقرآن والمرأة ، وتنظيم الغلاقات الدولية فى الإسلام ، والإسلام والوجود الدولى للسلين .

# صلى تعيين فضيلة الأئستان الأكر الشيخ محمود شلتوت شيخا للازهر

استقبل العالم الإسلامى و العربى قرار زعيم العروبة و الإسلام السيد الرئيس جمال عبدالناصر بإسناد منصب مشيخة الأزهر إلى فضيلة الاستاذ الأكبر الشيخ محمود شلتوت بمظاهر الفرح والابتهاج والثناء والشكر للسيدالرئيس، و بالآمال الكبار التي يعقدها المسلمون على رائدالفكر الإسلامى فى العصر الحديث الشيخ شلتوت فى النهوض بجامعتهم الإسلامية الكبرى لتؤدى رسالتها على الوجه الذي يقوى الروابط الروحية والثقافية بين جميع الدول العربية و الإسلامية.

وقد وقد على مكتب فضيلته ومنزله كثير من الشخصيات الكبيرة للتهنئة . وكذلك ورد على رياسة الجمهورية وعلى مكتب فضيلته ومنزله سيل غامر من البرقيات والرسائل من الجمهورية العربية المتحدة وجميع الدول العربية والإسلامية التى بعث بها الأمراء والوزراء ووكلاء الوزارات ومديرو الجامعات وعداء الكليات وأساتذتها وشيوخ المعاهد الدينية وأساتذتها وموظفوها وطلابها ومديرو ورؤساء وموظفو المصالح الحكومية ، وكبار رجال الدين على اختلاف دياناتهم ومذاهبهم ورجال العلم والفكر والأدب والقانون والطب والاقتصاد وسائر الهيئات والجمعيات والأفراد من مختلف الطبقات من مسلين وغيرهم .

وهـذه البرقيات والرسائل من أبرز الظواهر التي تدل على رقى الوعى العربى والإسلامى و نضوجه وكلها تدور حول أمور ثلاثة على جانب عظيم من الأهمية والسمو والخطورة ·

أولها : شكر زعيم العروبة والإسلام الرئيس جمال عبد الناصر علىهذا الاختيار الموفق . ثانيها : تعلق المسلمين بجامعتهم الازهرية وعظم مكانتها فى قلوبهم .

ثالثها : تقديرهم السكريم عن جدارة لفضيلة الاستاذ الاكبر الشيخ محمود شلتوت وآمالهم العظيمة فيه ، بعد إسناد منصب مشيخة الازهر إليه .

ونورد هنا بعض السكلمات الشعرية والنثرية التى اتسع لها المقام فى هذه المناسبة الكريمة أم نتبعها ببعض مقتطفات من البرقيات معتذرين عن عسدم نشر باقى الرسائل والبرقيات العديدة مع تقديرنا لشعور مرسليها وصدق عاطفتهم نحو الدين والأزهر وشيخه الجديد •

## تهنئة وأمل

## لحضرة صاحب الفضيلة الاستاذ الاكبر الشيخ محمود شلتوت شيخ الازهر الجديد

وموقظ لعـلاه كل وسنان ؟ فر بعهدك مدى كل حيران ؟ وما تبدد من عـز وسلطان ؟ حراً أبياً عزيز الشأو والشان ؟ ايغشى حماه وما يعنو لإنسان فلست مهما جفا قولى بخوان والتهنئات ولم ينهض ببنيان إلا على عمل مجـــــــــــ وإحسان قیثارتی بعد ما طهرت ألحانی لظل روض من الآمال فينان على الوفاء شـذا روح ورىحان وطالما شرفتني منمه أذنان ثناك تعيش في إغضاء خزبان فظنه ويقين النياس سيان مشى النمال على ملساء صفوان واصدح بعصهاء يرويها الجديدان وللدعيين نقص أي نقصان فقمد تعزی إذا ما نالها وان من ليس كفئاً تردت ثوب أحزان

0,1

هل أنت آس جراح الازهر العاني وهل لليل الحياري في غياهيه وهل تعيد له ما ضاع من ثقــة وهل ترى ينبض العملاق منتفضأ يعنو له الدهر إجلالا و برهب أن محمود عــذر القواني في تساؤلهـا كم داح غيرك من هو ألي منصبة الما لكن مثلك لا يزهى بتهنئة لما تجاوبت البشرى حملت لهما تزاحمت في فمي للحق واستيقت أقول: باشعرهذا الروض فانش به حق عليك فكم أعلاك منزلة من لو یجس علی طرس براعته الألمعي الذي تكفيك لمحتمه ومرهف الحس لم تخطي مشاعره هنئه ياشعر واهتف في خمائله إن المعالى الأكفاء مفخرة ما كل من نالها أهل لتهنئة إن العلا لعروس إن خطبت لهــا

#### تهنئة وأمل

أشتاتها زهره في كل بستان فلا تدعما بلا ساق ولا حاني فطالما اهتز من ذل وخـذلان مروج الزيف من زور وبهتان غمير اصطبار على منع وحرمان حرآ شجاعاً يرجى عــدل شجعان شمل العروبة قــدماً منذ أزمان حق ويبخس في كيل وميزان ؟ فما نعلل عرب حق بعنوان أوعد به جامعاً نغى قداسته عن الحطام حطام المظهر الفاني وألق في مسمع الدنيا بصيحته حتى يردد مسراها السماكان ولا تخيب رجاء فيك منعقداً وأنت أدري بآلام وأشحان فأتمم الخبير تغنم كل شكران

في مهرجانك نامولاي أبعثها هام الربيع بها حبا فألف من جاءتك مالامل المرجو ناضرة أعد لأزهرنا قدسي منصبه وصد عنمه تعملات بروجها ماذا جناه وقـــد أدى رسالته إنا لفي زمن الأحرار فامض به وقمل لهم إنه قومية جمعت فكيف بهضم دون الجامعات له اجعمله جامعة معنى وتسمية لاحت مخايل إصلاح بدأت تها

حسن جاد

المدرس بكلمة اللغة العربية

« من قصيدة للاستاذ محمد صالحالريدي المشرف العام على جمعيات تحفيظ القرآن الكريم »

لمحمود شلتوت عليأ وضافيا إماما يفي للعملم هيان صاديا نراه إلى حفط المنزل داعيا وأصبح في إقليمي القطر عاليا هُناءً له والمسلمين بفضله عهدناه دوما جاهدا متفانياً

ومشيخة الإسلام ترفع بندها لك الله عبد الناصر اخترت عالما ومحمود شلتوت طوال حياته وفي الازهر المعمور جلجل صوته

#### صحيفة الاخبار

## تحية لشيخ الأزهر

إنه لرأى عام ـ وليس هو بالرأى الخاص عندى ـ أن رسالة الجامع الأزهر في المستقبل أهم وأعم من رسالته في المساضي منذ نشأته .

كانت رسالته فيما مضى رسالة تسجيل و تعليم ، و لكنه اليوم لا تقنعنا منه رسالة دون رسالة الإنشاء والتوجيه .

وكان يحيط بالعلم كله إلى عهد غير بعيد ، أما اليوم فالعلم أوسع من أن يحاط به فى معهد واحد ، وألزم من أن يستغنى عنه بجزء منه .

وكان الجامع الازهر يمضى فى رسالته والاديان مقبلة والزندقة مولية ، ولكنه اليوم يتولاها والاديان فى موقف دفاع ، بعضه أمام الخصوم المنكرين ، وبعضه أمام الاتباع والاشياع .

إنما ينهض برسالة الأزهر في عصرنا هذا رجال على علم بالعـلم المطلوب ، وفي طليعة هؤلاء الرجال من أبنائه صاحب الفضيلة الأستاذ الأكبر , الشيخ محمود شلتوت » .

أعانه الله ، وحقق له ما يرجوه وما يرجى على يديه .

بحقيقات كالبيوار على العقاد

## تهنئة خالصة

## مهداة إلى فضيلة الأستاذ الأكبر شيخ الجامع الأزهر

العلم عوفی إذ عوفیت والأدب و أنت من علماء الدین قائدهم و المجد للدین والعرفان مرجعه فالعلم یزکو علی الإنفاق کوثره ذکرتنا بالمراغی فی مجادته و أزهر الدین قد مالت به عمد

وزال عنك إلى أعدائك الوصب سيان إن كتبوا فى الدين أو خطبوا وليس مرجعه مال ولا نشب والمال يدركه إن ينفق العطب فإن مجدك موروث ومكتسب فالله يرسى بكم ما منه يضطرب أحمد شفيع السيد كلمة اللغة العربية

#### صحيفة الجمهورية

## الأزهر وشيخه الجديد

منصب شيخ الأزهر من أهم مناصب الدولة . فالأزهر حقيقة علية دينية يحف بها تاريخ مهيب ، كان منذ إنشائه ملتق للثقافات الإنسانية العالية على اختلافها . ومارس حرية الفكر والبحث قبل أن تمارسها أية جامعة من جامعات العالم . وعانى علماؤه الاضطهاد فى سبيل الرأى والإيمان . وضربوا أعظم الأمثلة على تحمل المكاره فى سبيل ما يعتقدون أنه حق وصواب . وقد ظل الأزهر أكثر من ألف سنة مركز الإشعاع الروحى والذهنى للعروبة والإسلام ، وكانت ساحاته ، وأروقته تحتشد بأبناء الشعوب الإسلامية فى المشرق والمغرب حتى ليمكن أن يقال إنه كان وحده جامعة عربية وقومية عربية وعنصر المقاومة الفعالة للاحتلال الفرنسي والاحتلال البريطاني ، ومن الأزهر انبعثت الثورات والانتفاضات القديمة ، وانبعث الثائرون والمنتفضون القدامي .

هـــذا الأزهر ذو الناريخ الحافل والجماه العلى والدينى يعد بالنسبة إلينا ثروة ضخمة لا ينبغى أن نبددها ، أو نجمدها ولكن يجب أن ننميها . يجب أن نعد المشروعات لمكى نرد للازهر مكانته كجامعة علمية كانت منذ ألف سنة تسير على أحدث النظم التى تسير عليها الجامعات العالمية الآن ! يجب أن نوفر للازهر الضمانات التى تحفظ عليه وقاره الديني فلا نفتح أبوابه لمن لا يجد غير هذه الأبواب ، وإنما تفتح أبوابه لمن يصلون في استعدادهم الذهني والروحي إلى مستوى لا يصل إليه الناس العاديون .

وقد سرنى اختيار فضيلة الاستاذ الشيخ محمود شلتوت شيخاً للجامع الازهر ، فهو أحد علما ثنا الازهريين الذين جمعوا بين التعمق في فهم الدين والإيمان به ، والتعبير عنه .

وأعتقد أن الرسالة المطلوب من الأزهر أن يؤديها للدين ، هي الفهم الصحيج والإيمان الصحيح ، والتعبير الصحيح .

كامل الشناوي

## إلى فضيلة الأستان الأكربر شيخ الجامع الاأزهر

مثلك دىن الله تتموى أواصره فما أنت إلا عالم عز مثله . . وكيف يطل الخطب فى أفق أزهر فلله در الشيخ لما أتى له . . وقد عم نور البشر كل رحابه فيارب ليل وجهه قلب كافر وقد أصبحت فيه الفضائل تزدهي وقد كان قبل اليوم يندب حظه هنيئًا لنا بالفوز ، والمجد ، والعلا أتتك المعالى وهى تخطو حثبثة فللناس بحث كل حين تزفيه كبدر الدجى فى الأفق عم ضياؤه فكم مشكلات خضت فيها بحكمة فني الحق صولات وفى العلم مثلها وأنت لطلاب المعارف مورد لق، جندتك اليوم نفس أبية وأزهرنا المعمور فى عيد بهجة أطــل منيعا منــذ وليت أمره فدام إمام العلم في ثوب صحة . .

وتزهى إعلى مر السنين شعائره كا بين هذا الترب عزت جو اهره وفى كفك البيضاء ، صارت مصائره مضى يتباهى في البرية حاضره وكر للولى ، وقرت بواظره لمقدم هذا النور ، ولت دياجره وتزرى بأفلاك الساء مفاخره يكفكف دمع الحزن، إذعر ناصره فأنت له من رقدة الموت ناشر كأنك إسرافيل ، والله آمره وأهلا ، بن كل القلوب تؤازره فيا عالما مد الأنام بفيضيه الكالقلب كنز، أنت فيه ذخائره ومن غيركم تلك المعالى تصاهره ؟ تضوع بنشر المسك فيهم أزاهره على صفحات الشعب كم لاح خاطره فكان لـكم فيها من الرأى باتره وكل عضى في يديك سرائره يموج بنور ، أعجز الطرف آخره فتم لظـلام الجهل، إنك قاهره ترفُّ به الآمال ، ما انفض سامره وأمنى عزيز الركن من ذا يكايره؟ وحلت بناديه الأماني تجاوره!

عبد الله أبو عيد

## الائستان الأعجبر

الاستاذ الأكبر محمود شلتوت، من ذوى الآفاق الطيبة المتعددة التى يتسع فيها القول. أتحدث اليوم بإيجاز فى تهنئته عن واحد منها فى هذه المناسبة الكريمة . بوضع ذلكم العظيم فى موضعه الكريم من مشيخة الازهر هذا الوضع الذى أهنى به العالم الإسلام ، أجمع الذى كان منتظراً ذلك الجليل شيخاً للازهر والإسلام . تاركا آفاق الإصلاح التي يرتجيها على يده إلى كلمات آتية إن شاء الله .

لعل أوضح خصائص النابهين من أعلام الإسلام مثل الاستاذ العظيم هو سعة تفكيرهم في معانى القرآن الذي هو دستور الإسلام إلى يوم الدين ، هذه السعة التي أختصها بحديثي عن الشيخ اليوم ، هي التي ترجمها الشيخ الاكبر المراغي في وصفه أستاذه الإمام محمد عبده من أفقه القرآني \_ بقوله :

، أعتقد أننا إذا جاوزنا عصر السلف الصالح لا نجد رجلا رزق فهما في هداية القرآن، ووسع صدره أدق معانيه الاجتماعية والعمرانية مثل الإمام محمد عبده . . . ، .

لم ينقطع هذا الفيض القرآنى بعد عصر الإمام محمد عبده ، بل اتصل طخره بماضيه وآخره بأوله ، فقد ربط الشبيخ الأكبر محمود شلتوت بين عهده و بين عهد الإمام ، وبين طويقته وطريقته بعروة و ثتى لا انفصام لها ، فكان طليعة والرثيه فى استقامته على طريقة الإصلاح بالقرآن للعقائد الدينية ، وللجتمع الإنسانى .

درست ـ ولا أقول قرأت ـ «كتيبا » فى حجمه ، ولكنه سفر كبير فى معناه . وضعه الشيخ الأكبر شلتوت ، وسماه : « منهج القرآن فى بناء المجتمع » وما أصدق ما قالوا : الكتاب يقرأ من عنوانه .

فلقد استبطن الشيخ أسرار القرآن وحكمه . وسار في سبيله متوكمًا على آيات الذكر الحكيم في كل غدواته في السكتاب وروحاته . وفي كل أحاديثه فيه ومحاضراته . وإذ بك أمام مجتمع جديد ، انتزع الشيخ صوره من كتاب الله في قول حكيم ، وتوجيه سليم ، يتنقل بك من أساس القرآن في رباط المجتمع . إلى التبتل في نظر القرآن . إلى التكالب على الدنيا وعلاجه ، إلى الروحية والمادية المهذبتين . إلى أن الإسلام دين العقل والعلم . إلى فقه التضامن الاجتماعي وحقيقته . إلى المال ووظائفه في الحياة ، وأساليب القرآن في الدعوة إلى الإنفاق ، إلى التسول المهين وعلاجه ، إلى عناية الإسلام بالأيتام والضعفاء ، إلى معانى التفرقة وحقائق التسول المهين وعلاجه ، إلى عناية الإسلام بالأيتام والضعفاء ، إلى معانى التفرقة وحقائق

الاتحاد وكيف يكونالاعتصام بحبلالله . إلى غيرأو لئك وأو لئك مما وعاه صدر الشيخ من أسرار القرآن و بني به مجتمعاً إنسانياً كربمـا .

و بعــد فلقد قال الإمام محمد عبده في تفسير كـتاب الله : ﴿ فَهُمُ الْقُرْآنُ مُتُوقِفَ عَلَى فَهُمُ العالم . . . فلا يمكن فهمه إلا بفهمهم أيضا . .

وعلى هذا الأساس كأن يفسر القرآن . وهكذا رأيت الشيخ الأكبر شلتوت في منهاجه القرآني . إنه يفهم قومه ويفهم القرآن ، ولذلك استطاع أن يضع لهم دستور إصلاح قرآنی کرہم ہا حسن الشيخة

إلى الأستاذ الأكبر

الله أكبر عم النصر وادينًا بشراك يا قلب قد وافت أمانينا وافت مع الشيخ شلتوت تهنئنا باسم الشريعة وانجابت دياجينا لما اعتلى المنصب المرموق مال به

نيها وأقبلت الدنيبا تحبينيا

باحامى الدىن تىكرىمىا وتهنئة تعال محمود وأشددأزر نهضتنا جدد فإنا إلى التجديد في شغف

لك التهانى زففناها رباحينا وألف القوم كى تحيا معانينا وانظر لحريجه وانشريه الدينا محمد أحمد الشال

مدرس عدرسة الإعان الإعدادية

الاتحاد وكيف يكونالاعتصام بحبلالله . إلى غيرأو لئك وأو لئك مما وعاه صدر الشيخ من أسرار القرآن و بني به مجتمعاً إنسانياً كربمـا .

و بعــد فلقد قال الإمام محمد عبده في تفسير كـتاب الله : ﴿ فَهُمُ الْقُرْآنُ مُتُوقِفَ عَلَى فَهُمُ العالم . . . فلا يمكن فهمه إلا بفهمهم أيضا . .

وعلى هذا الأساس كأن يفسر القرآن . وهكذا رأيت الشيخ الأكبر شلتوت في منهاجه القرآني . إنه يفهم قومه ويفهم القرآن ، ولذلك استطاع أن يضع لهم دستور إصلاح قرآنی کرہم ہا حسن الشيخة

إلى الأستاذ الأكبر

الله أكبر عم النصر وادينًا بشراك يا قلب قد وافت أمانينا وافت مع الشيخ شلتوت تهنئنا باسم الشريعة وانجابت دياجينا لما اعتلى المنصب المرموق مال به

نيها وأقبلت الدنيبا تحبينيا

باحامى الدىن تىكرىمىا وتهنئة تعال محمود وأشددأزر نهضتنا جدد فإنا إلى التجديد في شغف

لك التهانى زففناها رباحينا وألف القوم كى تحيا معانينا وانظر لحريجه وانشريه الدينا محمد أحمد الشال

مدرس عدرسة الإعان الإعدادية

#### مجلة المصور :

### 

أريد أن أهنى المسلمين في سائر أنحساء الأرض باختيار فضيلة الاستاذ الأكبر محمود شتلوت شيخاً للجامع الأزهر .

إنه نبأ يستحق التهنئة حمّاً ؛ لأن صدر شيخ الإسلام الجديد يحمل آفاقاً واسعة للإصلاح منذ زمن بعيد .

وأنا أعرف الشيخ شلتوت منذ سنوات طويلة . منذكنت مراقباً للبرامج الثقافية بالإذاعة المصرية ، وكان فضيلته يقدم أحاديث الصباح الدينية .

و أشهد أن أحداً من بحدثى الصباح لم يصب شيئاً من النجاح الكبير الذى أصابه الشيخ شلتوت فى تاريخ الإذاعة المصرية ، بصوته القوى المؤمن ، حتى لقد كان المستمعون يطالبون بأن تكون أحاديث الصباح وقفا عليه .

ولعل القراء يذكرون أن أستاذنا فكرى أباظه قد بدأ منذ عامين حملة إصلاحية على صفحات (المصور) بعنوان (إنى أتهم) وقد خص الأزهر بإحدى مقالات هذه الحملة.

ثم تابعتها أنا ، فكتبت أكثر من عشرين مرة أنهم الأزهر بالقصور فى أداء رسالته نحو المسلمين هنا وفى سائر أنحاء العالم .

وأذكر أن الشيخ شلتوت تفضل ذات مرة بزيارتى فى أثناء هذه الحملة ، مدافعا عن الأزهر وتحدثنا يومئذ حديثا طويلا لم يخف فيه الشيخ شلتوت أن فيه قصوراً فى أداء الرسالة ، وأن هناك أبواباكثيرة يجب أن تطرق فى سبيل الإصلاح المنشود .

واليوم . . . آن أن تفتح هذه الأبواب ، فليستبشر المسلمون ،

صحيفة المجلة ـ

# الحق أقول لكم

### شيخ الازهر:

يعرف فضيلة الأستاذ الأكبر ما تكنه له « المجلة ، من إجسلال ، وما يضمره رئيس تحريرها لفضيلته من إعجاب واحترام .

والمحبون الأزهر . هذه المنارة الرفيعة من منارات العرفان فى العالم ، يتوقعون الكشير من تولى فضيلة الشيخ محمود شلتوت لشئون جامعتنا الدينية الكبرى .

ويبدو أن الحادبين على الجامع الأزهر يختلفون بقدر عددهم على مناهج الإصلاح ، مع أن الأمر يجب أن يكون أيسر مما نتصور جميعاً .

فنحن لا نريد الأزهر أن يتحول إلى جامعة علمانية , ولا نطالبه بأكثر من أن يخرج علماء يعيشون في زمانهم ، أى في النصف الأخير من القرن العشرين ، يفهمونه بقدر ما يفهمون رسالتهم الإنسانية السامية ، لأن أداء هذه الرسالة يقتضيهم أن يعرفوا زمانهم تمام المعرفة وأن يكونوا خبيرين بكل مشكلاته الروحية والمادية ، وأن يتحكموا في اللغات الأجنبية وفقهما تحكما يسمح لهم بالاتصال المباشر بالمسلمين وغير المسلمين في أنحاء الأرض بمن يتحرك لسانهم بغير اللغة العربية .

ومعنى هذا تعديل شامل فى أساليب الدرس والتدريس ، وتغيير جوهرى فى المناهج ، وتوسيع لأفق الاطلاع يهي الطالب الأزهرى لتأدية رسالته على الوجمه الذى يحقق حاجات الناس ، ويتمشى مع روح العصر م

دکتور حساین فوزی

#### صحيفة الزمان الليبية:

## تعيين شيخ للجامع الأزهر

أصدر الرئيس جمال عبد الناصر مرسوما بتعيين فضيلة الشيخ محمود شلتوت شيخأ للجامع الأزهر الشريف بدلا من الشيخ عبد الرحمن تاج الذي أسندت اليه وظيفة سامية في الجامعة العربية .

والشييخ شلتوت يعتبر من كبار العلماء العاملين وله منزلة عظيمة فى جميـع الأوساط الدينية والعاسية حيث يتمتع بتقدير الجميع ـ وقد كان لتعيينه أثر طيب في أوساط الأزهر الشريف وكلماته .

و قد انها لت عليه التهانى من سائر الأقطار الإسلامية . و تعتقد الأوساط العدية أن فضيلته سيدخل تحسينات جوهرية على أنظمة الكليات وغيرها من المرافق التابعة الأزهر .

## تهنئة و تقلير

داعب البشر والرضى شفتيه شاكراً ربه على نعمتيه ثائر الأمس زاده الله علما شع نور الجـــلال من عارضيه واصطفاه الرئيس خير مشال يارك الله في الرئيس دواما أمها الثبت في زمان تهاوي إنما الأزهر العتيد منار فاجعل الدرس ضافياً في وضوح مثبل شلتوت لايغر بمسدح

وجرى الخـير دافقاً من مدمه فيه رأى الحصيف من جانبيه يقبس المشرقان من طرفيه كالذى كان يوم سرت إليـه بارك الله في مدى قوتيه ( من قصيدة للاستاذ )

محمد كامل شلش

## العالم العربي والاسلامي يشكر الرئيس ويهني ويعقد الآمال (مقتطفات)

نورد هنا مقتطفات من بعض آلاف البرقيات والرسائل الواردة من سائر الأقطار والهيئات التي لم يعرف الأزهر في تاريخه القدير والحديث شيخا قوبل بمثلها ، والتي تدل على اجتماع قلوب العرب والمسلمين ، وتلاقيها حول همذا القرار الحكيم ، وعلى إيمانهم برسالة الأزهر السامية في العالمين العربي والإسلامي .

### من برقيات الجمهورية العربية المتحدة :

#### الإقلم الجنوبى

### كليات الأزهر ومعاهده :

ـ نشكر منقذ مصر والعروبة وحامل لواء الحرية والسلام فى العصر الحديث على رعايته للأزهر ورعاية مجده العظيم بإصدار القرار الجمهوري بتعيين فضيلة الاستاذ الاكبر الشيخ محود شنتوت شيخاً للازهر .

\* \* \*

\_ رعاك الله يا زهيم العروبة وحياك ومكن الأزهر فى كل ما يرجوه المسلمون منه فى أيامك لغر وحياتك المباركة .

0 0 4

\_ أدخلتم السرور على قلوب المسلمين وأثلجتم صدور الأزهريين بإسناد مشيخة الأزهر إلى فضيلة الاستاذ الأكبر الشيخ شلتوت .

\* \* \*

\_ نرفع آيات الولاء والاعتراف بجميل عنايتكم بالأزهر بإسنادكم منصب رياسته للعالم لفاضل الشيخ شلتوت . . . وندعو الله جلت قدرته أن يديم عليكم نعمة التوفيق ويجزيكم عن الإسلام والأزهر خير الجزاء .

### صدى تعيين الشيخ شلتوت

### جبهة علماء الأزهر:

ـ توليسكم مشيخة الأزهر إحياء لمجد الأزهر وإعزاز للإسلام واسترداد لحقوق الأزهر وهى نعمة منالله تستحق الشكر و تتم النعمة بدوام التوقيق إلى ما فيه خير الإسلام والمسلمين، وإن جبهة العلماء التى تعرف فيسكم المثل العلميا والتى طالما عقدت الآمال على أن يشغل هذا المنصب الخطير مثلكم علما وغيرة على الأزهر والإسلام لتنتظر الحبير الكبير .

#### द्रे इंद्र इत

#### الوعظ :

ـ أصدق آيات الشكر على تفضل الرئيس باختيار صاحب الفضيلة الشيخ شلتوت شيخا للا زهر لما عرف عن فضيلته من جهوده الموفقة في سبيل الدين والنهوض بالازهر .

ــ إسناد رياسة الأزهر إلى فضيلنكم تحقيق لأمل العالم الإسلامي .

### الجامعة ورجال التربية والتعلم نير مورعوم ساي

ماضيكم الحافل وتجاربكم الواسعة وذكاؤكم الوقاد، وجهادكم الدائم وتوفركل ما تحتاج إليه مهمة القيادة الدينية فىالوقت الحاضر فى شخصكم الجليل كل أو لئك جعل اختياركم لمنصب مشيخة الازهر اختيارا موفقاً.

#### الشيان المسلمون :

ـ نرجو للأزهر في عهدكم أن يجدد دين محمد و يعلم المسلمين معنى الجهاد في الدين .

#### رجال القضاء:

ـ العـالم الإســالامى ينظر إلى فضيلتكم نظرة المصلح فأعيدوا للأزهر مجده ونضار . والله معكم .

#### صدى تعيين الشيخ شلتوت

### اتحادات الأزهر بالأقاليم:

اجتمع رؤساء اتحادات خريجى الأزهر بالأقاليم فى دار الاتحاد العنام بالقاهرة مساء لأربعاء ه / ١٩ / ١٩٥٨ وقرر المجتمعون انتداب وفد منهم يقوم بتمثيلهم فى تهنئة صاحب الهضيلة الاستاذ الاكبر الشيخ محمود شلتوت شيخ الجامع الأزهر .

#### كما قرروا ما يأتى :

تجدید الثقة الغالیة بالسید رئیس الجهوریة والوقوف خلفه صفاً و احداً حتی یعقق للعرب آمالهم و للشرق أحدافه .

٣ ـــ تسجيل أسمائهم بديوان التشريفات بسراى القبة للشكر على هذا التوفيق .

### جمعية أنصار السنة المحمدية براتحيات كالبيور علوي سرى

- نرفع لفضيلتكم أخلص التهنئة بتوليكم منصب مشيخة الأزهر الشريف و نشكر لسيادة ارئيس جمال عبد الناصر كريم اختياره الموفق المشكور ، وإن مواقف فضيلتكم المشرفة فى إصلاح العقائد لتحملنا على اليقين بأن نور الكتاب والسنة سيمحو فى عهدكم المشرق البدع والخرافات ويعيد للدين جلاله وإشراقه .

**本 む** 立

### رجال الدين المسيحيون واليهود:

- ـ تهانينا لمنصبكم الهـام وفقـكم الله للسلام والمحبة لخير الإنسانية والوطن.
- ـ تحقق ماكنت آمله ، وإنى أدعو الله مخلصا بأن يكلاً كم بعينى رعايته ويمدكم بروح منه متى يتم هذه الرسالة بمـا أو تيت من فضل وعلم وحكمة ، وأن ينفع بك الإســـلام والمسلمين و توحيد كلمة العرب .

#### صدى تعيين الشيخ شلتوت

## من الإقليم الشمالي

#### الوزراء:

\_ أطيب التمنيات الأزهر في عهدكم .

क्रिंग हो।

#### رجال القضاء والإفتاء:

ـ تعيينكم لمشيخه الأزهر الشريف رجاء منتظر وحسنة ارئيسنا المحبوب تذكر فتشكر حقق الله الآمال .

ـ نهنئكم بما تفضل الله عليكم وعلى المسلمين بتوليكم مشيخة الأزهر ، راجين من الله أن يرفع بحسن توجيهكم ورعايتكم شأن الإسلام والمسلمين .

#### رجال الجامعة :

\_ مشيخة الجامع الازهر مشيخة الإسلام ، وقد اكتملت فى فضيلتكم من الصفات والكفاءات ما جعلم أهلا لشعتوا بشيح الإسلام . . . أبقاكم الله ذخراً للإسلام ، وعلم فذاً من أعلامه العظام .

### رجالالتربية والتعلم:

\_ تعيين لاقى محله ، نهنى ً الأمة العربية والإسلامية ، ونهنى ً أنفسنا أبقاكم الله ذخر أ للعرب والمسلمين .

#### رجال الإذاعة :

- ـ أرجو من الله عز وجل أن يأخذ بيدكم إلى مافيه الخير والفلاح .
- مثلكم يهنأ المنصب الخطير ، وقد ادخركم الله لعهد الثورة الناهضة ، فأحيو الأمل وحققوا الرجاء ، سدد الله في الإصلاح خطاكم .

### صدى تعيين الشيخ شلتوت

# من الأقطار العربية والإسلامية

### العراق

- المكان بالمكين ، تسلم المنصب بعث لحياة الأزهر ، وازدهاره حةق الله بكم آمال المسلمين بلم الشعث وانطلاق دعوتهم الحقة .

## الكويت

### من الأمراء:

- يسرنا أن نقدم إليكم خالص النهاني بتسلكم المنصب الخطير ، داعين الكم بالمزيد من التوفيق والديداد في خدمة العروبة .

## من رجال التعليم :

- ـ نهني الأزهر بكم . ﴿.
- ـ ندعو لكم بدوام التوفيق لتصلوا بالأزهر إلى المكانة المرموقة .
- نرجو الأزهر الثريف على يديكم كل تقدم وازدهار ، وفقكم الله لما فيه سالخ العروبة والإسلام .
  - نبارك الأزهر والعالم الإسلامي .

### قطر بالخليج الفارسي

- ـ توليكم لمشيخة الأزهر رد الأمر لأعله ، فلا زاتم علم الإسلام وإمامه واسانه .
  - ـ أخلص التهانى والدعاء بالتوفيق.

## المملكة الدربية السعودية

- نهني الأزهر بكم.

#### صدى تعيين الشيخ شلتوت

#### الطائف:

\_ تهنئتي القلبية وفقـكم الله .

### السودان

- الشيخ شلتوت هو الرجل الأول في هذا الوقت بين علماء العالم الإسلامي فإسناد أمر الأزهر إليه ، وهو الرجل الواسع الأفق الشديد الغيرة ، الخبير بمواطن الضعف في الأزهر خاصة ، وفي العالم الإسلامي عامة ، لا شك أنه خطوة واسعة ثابتة لتقدم الأزهر .

## لنــان

#### مفتى الجمهورية

ـ نهني فضيلتكم بالمنصب الجليل ، راجين في عهدكم المثبرق وما نعهده فيـكم من تجــديد وإصلاح ، الخير العمم ، داعين لـكم بالتوفيق والسداد .

قبيلة اللقلوق

- \_ نشكر سيادة الرئيس ، ونهني ُ الآزهر و المسلمين بكم و الله يو فقــكم . رجال التربية والتعليم
  - ـ أهنتكم راجيا لـكم التوفيق للقيام بأمر المثنيخة العظمى .

## المغرب العربي

- ـ نهنشكم بمنصبكم العظيم و نتمنى الأزهر واللسلاين عامة في عهدكم ما يعيد الإسلام مجــده وللدين قدسيته .
- إن سرورنا بإسناد المنصب الإسلامى الخطير لفضيلتكم لينضاعف لما لكم فى النفوس من مكانة ، وما تتمتعون به من سمعة حميدة ، وما تعرفون به من تفقه فى الدين ، وسعة فى الاطلاع ، تجعلكم حجة و ثقة ، ومرجعاً أميناً ، ورائداً حكياً .
- ـ نهنئكم بثقة السيد الرئيس جمال عبد الناصر و نشكره على اختياره غيوراً على حمى الإسلام ومناهجه الرشيدة وقيمه الخالدة .

### صدى تعيين الشيخ شلتوت

- ـ نرفع تهانى أبناء ليبيا.
- ـ صادقالتبريك بالثقة التي نلتموها عن جدارة .
- أبعث إليكم مهنئا متمنيا الكم التوفيق فى تأدية رسالتكم المقدسة بمشيخة الازهرالشريف غَرْندونه شرفا وازدهارا .
  - ـ الله يوفتكم لما فيه خير الدين والدنيا للمسلمين .

### فلسطين

ـ نضرع إلى الله أن يحقق على يديكم الخير للإسلام والمسلمين .

## أثيوبيا الصومال

- ـ سعدنا وسعد معنا ملايين المسلمين في مختلف أنحاء الأرض
  - ـ الأزهر سيعود له مجده السالف على يديك .
    - \_ إن الإسلام سيصل إلى الدنيا كلها .
- ـ إن الفكرة الإسلامية ستنجلي وتصبح بعيدة عن الخرافات.

### أندونيسيا

ـ نتمنى لـكم و للأزهر أن نكون يدكم هى الحفيظة عليه وعلى الدين لرقيه ورفعته .

- أسارع إلى إسداء أصدق التهانى وأخلصها على هذه الثقة التى حلت محلها والحق إنى أهنى المنصب بكم ولا أشك فى أنكم دافعو الأزهر الثريف دفعاً إلى الحير ومساعدوه بكل قو تسكم حتى يكون أهلا لأداء رسالة السهاء إلى الأرض و تتحقق الآمال الكبار المعلقة عليه والمرجوة منه ، وأدعو الله دعاءا حارا أن يبسر لفضيلتكم السبل ويمدكم بعونه وتأييده ويضع بين يديكم الوسائل الكفيلة بالنهوض بالازهر تلك الجامعة الإسلامية العتيدة التي تتجه إلها أنظارنا وآمالنا جميعاً.

#### صدى تعيين الشيخ شاتوت

### الهـــند

- ـ نرجو الله أن يحفظكم للإسلام والمسلمين ويحيى بكم الأزهر .
  - \_ فضياة شيخ الجامع الأزهر:

تتبلوا النهانى وأطيب التمنيات مر جماعة « دار العلوم » بمناسبة تعيبنكم شيخاً للجامع الأزهر . دار العلوم الجديدة بديوبند في الهند

### من أوربا وأمريكا

لاهاى: محكمة العدل الدولية:

\_ أخلص التهنئة باختيار صادف أهله ، وإن تأخر موعده ، وإنى أدعو الله أن يطرد لـكم التوفيق وأن يحفظ الدين والوطن بصائب إرشادكم وصادق هدايتكم .

#### جنيف:

\_ عهد مشيختكم الكريمة عهد ازدهار وسؤدد ومجد أثيل للدين الحنيف ، رسالتكم السامية نحن في حاجة إليها .

#### المانيا ـ الوفد الدائم لجامعة الدول العربية :

- ـ أتقدم بخالص التهاني وأحسن التمنيات، وكم كنت أود أن يكون هذا منذ عثر سنوات. لندن :
- ـ يسعدنى ويملاً جوانحى غبطة هذا الاختيار الذى كان يجب أن يتم منذ وقت بعيد ، فأرجو أن تتقبلوا التهنئة من ابنكم البار بكم و بأبو نـكم .

#### واشنطن :

ـ بمناسبة تعيينـكم شيخاً للجامع الأزهر يسرنى أن أعبر لـكم عن خالص التهانى أمد الله في عمركم وقادكم إلى خطوات النجاح والرفاهية في منصبكم الرفيع ؟

## زيـــارة السيدرئيس وزراء أندونيسيا للأزهر

في الساعة التاسعة والثلث من صباح يوم الاثنين ١٤ من ربيع الآخر سنة ١٣٧٨ هـ ( الموافق ٢٧ من أكتوبر سنة ١٩٥٨ م ) ، وفيد ركب السيد / جواندا رئيس وزراء أندو نيسيا على إدارة الأزهر فاستقبلته اللجنة المؤلفة لاستقباله باسم السيد صاحب الفضيلة الاستاذ الاكبر الشيخ محمود شلتوت شيخ الجامع الأزهر ، وكان على رأسها السيدان ، صاحب الفضيلة السكر تير العام الأزهر الشيخ صالح شرف ، و المراقب العام للبحوث والثقافة الإسلامية بالأزهر الدكتور محمد البهي ، وكان مندوبو الصحافة ووكالات الأنباء ، ودور السينما في انتظار مقدمه ، وقد توجهوا جميعاً إلى مكتب فضيلة الاستاذ الاكبر حيث رحب بهم الدكتور محمد البهي باسم فضيلته ، و تلا رسالة بعث بهما الأستاذ الاكبر السيد رئيس الوزراء الأندو نيبي برحب فيما بسيادته وعرافقيه في وحاب الأزهر ، وعلى أرض جزء من وطننا الإسلامي الكبير ، ويهديه نسخة فاخرة من : , الترآن الكريم ، باعتباره العروة ودستور الله الذي اهتدت الإلسانية في الماضي بهديه ، فحق منها أمة الإسلام ، التي أرست قواعد العدل و الأمن والسلام .

كما أهدى لسيادته كتاب , منهج القسرآن فى بناء المجتمع ، ، وهـو أحدث مؤلفات فضيلته ، و يبحث فى نواحى هذا الدستور الإلهى : , القرآن ، .

وعقب الدكتور البهى بذكر الروابط التى تربط شعبى الجمهورية العربية المتحدة ، وأندونيسيا ، وأن الأزهر هو مركز الإشعاع الروحى الذى يعم ضياؤه أرجاء المعمورة ، كما قال إنه من حسن الطالع ، أن تسكون سيادته كم أول زائر رسمى للأزهر بعد تعيين فضياة الاستاذ الاكبر الشيخ محمود شلتوت شيخاً للجامع الأزهر ، فكان هذا استهلالا حسناً ، فى بدء عهد جديد مبارك فى تاريخ الازهر برياسة شيخه الجديد الشيخ محمود شلتوت .

### زيارة رئيس وزراء أندو نيسيا

ثم رد السيد رئيس وزراء أندونيسيا شاكراً ، ومنوها بروابط الود الآخوى بين أبناء الأمة الإسلامية ، وأن الأزهر هو المعقل الذي يجمع بين القلوب ، ويحمل مشعل الهداية ، والنور ويدءو إلى السلام والمحبة .

ثم زار سيادته بعد ذلك المكتبة الأزهرية ، وشاهد ما فيها من نفائس الكتب والمخطوطات كما زار الأزهر واستمع إلى بعض الدروس فى الفقه والتفسير والنحو والبلاغة وقد نوه الدكتور البهى بأن الأزهر يحرص على بعض تقاليده القديمة فى التعليم بجانب النظم الحديثة التى يسير عليها أبناؤه فى كلياتهم ومعاهدهم حالياً ، وشأنه فى ذلك شأن الجامعات الأوربية العريقة ، ثم انصرف سيادته ورفاقه شاكرين هذه الحفاوة البالغة التى استقبلوا بها فى رحاب الأزهر العتيق ك

خطاب الائستاذ الائكس

السيد الدكتور جواندا كارتا ديجايا

رئيس وزراء أندو نيسيا بهم الله الرحمن الرحيم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته كري ويعلي كران كالكان

فيسرنى أن أرحب بكم وبمرافقيكم ، في رحاب الأزهر الشريف وعلى أرض جزء من وطننا الإسلامي الكبير .

ويسعدنى ، أن أهديكم هدية الله لعباده : « القرآن الكريم ، وهو العروة الوثتى التى التتى عندها قلوب المسلمين ، والرابطة التى لا تنفصم بين أبناء أمتنا العزيزة ، وإن تناءت بها الديار ، وباعد بينها الاستمار . كما أنه دستور الله الذى اهتدت الإنسانية فى الماضى بهديه ، خلتى منها أمة الإسلام ، التى أرست قواعد العدل والأمن والسلام .

ويشرفني أن أهديكم مؤلفا لى فى بحث ناحية من نواحى هذا الدستور الإلهى : كتاب « منهج القرآن فى بناء المجتمع . .

وأرجو لـكم ، وللشعب الاندونيسي العظيم العزة والمجـد ، ولأمتنا الإسلامية بعثا جديداً تؤدى به للإنسانية رسالتها في الحاضركما أدتها في المـاضي.

> والسلام عليكم ورحمة الله ؟ شيخ الجامع الأزهر

# حول تعليم اللغات الأجندية في الأزهر قرار بتنفيذ دراسة اللغات الأجنبية بالأزهر

بعد الإطلاع على مذكرة صاحب الفضياة الاستاذ السكبير الشيخ محمود شلتوت وكيل الجامع الازهر المؤرخة ١٤ من شعبان سنة ١٣٧٧ ه الموافق ٥ من مارس سنة ١٩٥٨ م التى قدمها إلى اللجنة العليا للعلاقات الثقافية الخارجية في إحدى جلساتها .

#### قـرر ما يأتى :

أولا: تدرس اللغات الأجنبية بالمعاهد الدينية .

ثَانياً : تدرس في هذا العام اللغة الإنجايزية بالسنة الأولى الثانوية بجميسع المعاهد .

ثالثاً : يجوزان تدرس في معهد القاهرة اللغة الفرنسية والألمانية والروسية وأن تدرس في معهد الإسكندرية اللغة الفرنسية .

رابعاً : لا يسمح للطالب أن يدرس بالمعهد إلا لغة واحدة .

خامساً : تكون خطة الدراسة أربيع حصص أسبوعياً لكل لغة .

سادساً: يكون منهج الدراسة فى السنة الأولى الثانوية هذا العام هو منهاج السنة الأولى الإعدادية بمدارس وزارة التربية والتعليم بالنسبة للغة الإنجليزيه، ومنهاج السنة الأولى الثانوية بوزارة التربية والتعليم بالنسبة للغة الفرنسية، ويكون منهاج اللغات الأخرى من إعداد الاساتذة الذين يندبون لتدريسها.

سابعاً : تبدأ دراسة اللغات المذكورة يوم السبت ١٢ من ربيـع الآخر سنة ١٣٧٨ هـ الموافق ٢٥ من أكتوبر سنة ١٩٥٨م ؟

شيخ الجامع الأزهر ( **توقيع** ) ٣ من ربيـع الآخر سنة ١٣٧٨ هـ ١٩ من أكتوبر سنة ١٩٥٨ م

## كتاب من فضيلة الأستاذ الأ كبر شيخ الجامع الأزهر

إلى أسحاب الفضيلة الأساتذة شيوخ المعاهد الدينية بتنفيذ القرار الصادر بتعليم اللغات الأجنبية

سلام الله عليكم ورحمته ـ و بعد

فإن رسالة الازهر هى الدعوة للإسلام و نشر الثقافة الإسلامية بين مختلف شعوب العالم. وهذا ولاشك يتطلب معرفة العلماء اللغات الأجنبية حتى يسهل عليهم تأديه الرسالة بين أقوام لا يتفاهمون إلا بهذه اللغات .

لذلك أصدرنا القرار المرافق رجاء تنفيذه مع مراعاة ما يأتى:

أولا: تسند دراسة مادة اللغة الإنجليزية إلى السادة أساتذة المواد الاجتماعية بالمعهد نظير مكافأة عن الحصص التي تزيد عن النصاب المقرر للمدرس.

ثانيا : تسند دراسة مادة اللغة الفرنسية إلى أساتذة هذه اللغة بوزارة التربية والتعليم بطريق الندب نظير المكافأة المقررة رسميا .

ثالثًا : تسند دراسة باقي اللغات الأخرى إلى الاساتذة المتخصصين فيها و بمكانيآت أيضا .

رابعا: يبدأ تنفيذ دراسة اللغات الأجنبية ابتداء من يوم السبت ١٢ من ربيع الآخر سنة ١٣٧٨ هـ ( الموافق ٢٥ من أكتوبر سنة ١٩٥٨م).

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته ،؟

## نشركر السيد. وزير التربية والتعليم المركزى لفضيلة الشيخ محمود شلتوت على إدخاله اللغات الاجنبية بالازهر

أرسل السيد/ الأستاذ محمد كامل النحاس وكيل وزارة التربية والتعليم المساعد كتابا بناريخ ٢١ / ١٠ / ١٩٥٨ م إلى السيد / فضيلة الأستاذ الشيخ محمدود شلتوت وكيل الجامع الأزهر (شيخ الجامع الأزهر حاليل) جاء فيه ما يلي :

« قد أخبرنى السيد الوزير أنه يشعر معكم بأن هذه البداية الطيبة فى تخريج رجال الأزهر مزودين بعدد من اللغات الأجنبية سيساعد كثيرا على أن يؤدى الأزهر الثريف رسالته العظيمة فى نشر الثقافة الإسسلامية والعربية فى الدول غير العربية سواء كانت إسسلامية أم غير إسلامية ، عن طريق علماء ووعاظ يستطيعون أن يتصلوا بشعوب البلاد المختلفة فى العمالم إذا ما أو فدوا إليها بو اسطة إحدى اللغات الأجنبية التى يتقنونها بعد تخرجهم فى الأزهر ، كما يستطيع هؤلاء الحريجون أن يطلعوا على ما يكتب عن الإسلام باللغات الأجنبية وبذلك يمكنهم أن تفنيد الدعايات المضرضة التى تقدوم بها بعض الدول الاستعمارية ، وتحصين الإسمام فى شعوب العالم : الإسلامية منها ، وغير الإسمامية ضد تلك الدعايات السيئة ، .

« وقد أنابني السيد الوزير في أن أوجه لـكم جزيل الشكر على هــذا القرار الحـكيم وأسأل الله تعالى أن يوفقـكم لنصرة الإسلام ، واستعادة مجده القديم . .

## الآزهر وتدريس اللغات

لعل أجرأ حدث فيالازهر منذ إنشائه ، هو القرار الجريء الذيأصدره فضيلة الاستاذ الأكبر الشيخ محمود شلنوت شيخ الجامع الأزهر ، قبل أن يلي هذا المنصب الديني الخطير بأيام ، بتدريس اللغات الإنجليزية والفرنسية والروسية في الأزهر الشريف .

فلقد حقق فضيلته أمنية طالما تمناها قبله كشيرون ولم يستطيعوا تحقيقها بل إن المرحوم الشيخ الاحمدي الظواهري الذي تولى مشيخة الازهر منذ تسع وعشرين سنة لم يستطع هذا مع أنه دعا إليه في كتابه , العلم والعاساء ، الذي ألفه في سنة ١٩٠٤ .

فهذا القرار الحكيم الجرىء يدل على فهم دقيق لمنا بجب أن يكون عليه طلبة الدين من ثقافة غربية إلى جانب تُقَافاتهم العربية وعلى أن الاستاذ الأكبر خير راع وحافظ لمستقبل أبنائه ، وعلى أنه بصير بأمور الدين والدنيا معا. محمدعلي رفاعي

في حفل جامع بمعهد المنصورة أرقبيت تهنئات لفضيلة الاستاذ الاكبر بمناسبة تعيينه شيخا للجامع الازهر . ومنها هذه القصيدة العصاء الاستاذ محدا براهيمالسقا المدرس بالتربية والتعليم .

آدایها و اقطفوا من روضها زهرا أعلامها وقضوا فى حقها الوطرا راد الحضارة في باريس واعتصرا كنزا من العلم مأثورا ومدخرا أهدت إلى الثرق من أعلامها نفرا إذا التمستم مثالا خالدا عطرا شقوا الطريق فجدوا واقتفوا الآثرا إليكمو فاحملوها واقدروا الخطرا مبشرين وخلوا العجز والخسورا مغالق الفهم في غزو إذا عسرا من المحــامد و اجنوا العز والظفرا يحيى بكم أملا في الدين مزدهرا شلتوت شيخآ مهيبا طيب الآثرا جهد الجبابر والإرهاق والسهرا نستفتح العهد طلقا مشرقا نضرا

شيبة الأزهر المعمول مستنظر المن ملكم هزه الأمر الذي صدرا تزودوا من لغات الغرب واغترفوا لسكم أوائل فاقوا في تضلعهم منذا رفاعة في رهط عساقرة وترجم الامهات الخالدات لنا وكان رائد أجيـــال ومدرسة وفى الإمام مثال خالد عطر أولئكم وسواهم من أوائلـكم رسالة الدعوة الغسراء موكلة رودوا مجاهل للإسسلام وأغتربوا بها اللغات ســلاح تفتحون به فحملوها بجد واكتسوا حللا وابنوا لمستقبل بالمجمد مزدهر شبيبة الأزهر المعمور توجكم فالله نسأل تسديد الخطى وبه