





## حقوق الطبع محفوظة الطبعة الأولى ١٤٣٧ هـ - ٢٠١٦م

الناشر









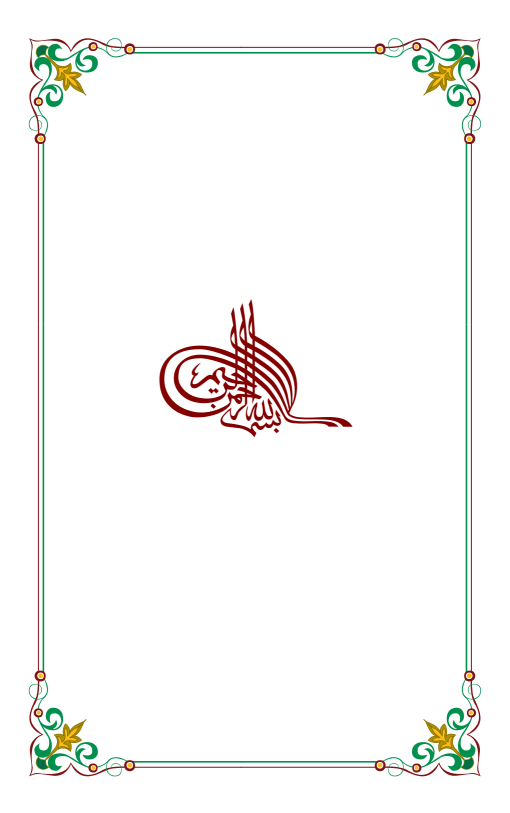


تساؤلات تقدح في تصورات الغلاة عن جهاد المشركين وإقامة الدين

إعداد سعيد بن حازم السويدي







## الفهرس

| ٧  | تصديرٌ                                                                                                                          |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸  | مقدمة                                                                                                                           |
| ١. | وَقَفَاتٌ مَعَ تَصَوُّراتِ الغُلَاةِ                                                                                            |
|    | هَلْ يَجِبُ حذفُ تاريخِ الدَّعْوَةِ النَّبوِيَّةِ فِي مَكَّةَ حَتَّى تَسْلَمَ                                                   |
| ۱۳ | تَصَوُّرَاتُ الغُلَاةِ؟!                                                                                                        |
| ۱۹ | مَفَاهِيمُ الغُلَاةِ المَفقُودَةُ فِي المَرْحَلَةِ المَكِّيَّةِ:                                                                |
|    | مَفَاهِيمُ الغُلَاةِ المَفقُودَةُ فِي المَرْحَلَةِ المَكِّيَّةِ: (وَلَكِنَّكُم تَستعجِلُون) هَلْ تَرْكُ الاستِعجالِ هو مَنْهَجُ |
| 77 | الانهِزامِيِّن؟                                                                                                                 |
|    | كَيْفَ يُمْكِنُ الجَمْعُ بينَ الأمرِ بالاستقامةِ والشَّباتِ وبينَ                                                               |
| ۳. | الأمرِ بالكَفِّ عن القِتَال؟                                                                                                    |
|    | هَلْ بَقاءُ الدِّين مرهونٌ بالجِهَاد وحدَه، وظهورُه لا يَكُونُ                                                                  |
| ٣٣ | إِلَّا عَلَى جَماجِمِ الشُّهداءِ فقط؟                                                                                           |
| ٤٦ | هَلِ العَمَلِيَّاتُ الْانتِحَارِيَّةُ تَتَنَاسَبُ مَعَ الأمرِ بإِعْدَادِ العُدَّةِ؟ .                                           |
|    | هَلْ لِلغُلَاةِ أَهلِيَّةٌ لِلقِيامِ مقامَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ؟                                                                 |
|    | هَلْ تَرْكُ الجِهَادِ خَيْرٌ مِنَ الجِهَادِ المَتْبُوعِ بالفَسَادِ؟                                                             |
|    | أَيُّهِما أَوْلَى: المَصْلَحَةُ الجِهَاديَّةُ أم الحِفَاظُ عَلَى رأسِ مالِ                                                      |
| ٦. | الدَّعْوَةِ؟                                                                                                                    |
| 77 | هَلْ جَاءَ النَّبِيُّ ﷺ بالذَّبحِ هَكَذَا بإِطْلَاقٍ؟                                                                           |
|    | كَيْفَ يَرْجِعُ النَّبِيُّ ﷺ المُؤَيَّدُ بالوَحْيِ إِلَى أَصْحَابِهِ فِي                                                        |



| ٧٤  | قَضَايَا الجِهَادِ؟!                                                           |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------|
|     | السِّياسَةُ النبويَّةُ تِجاهَ المُنَافِقِينَ أَيْنَ مَوقِعُها فِي العقليَّةِ   |
| ٧٧  | المتشدِّدةِ؟                                                                   |
| ٨٤  | بَعْضُ الصَّحَابَةِ خالَفُوا نبيَّهم ﷺ فكَيْفَ عامَلَتْهُم الشَّرِيعَةُ؟       |
| ٨٦  | صَحَابَةٌ فَرُّوا مِن المعركةِ:                                                |
| ٨٩  | صَحَابَةٌ أَبْدُوْا كراهةً فِي القِيَامِ بالقتال:                              |
| ۹١  | مُخَالَفَةُ أَمرِ الرَّسُولِ عَلَيْهُ يومَ أُحُدٍ:                             |
| 97  | التَّبَاطُؤُ فِي تَنفِيذِ الأمرِ يومَ الحُدَيْبِيَةِ:                          |
| ۹ ٤ | سَيِّدُ الأنصارِ مِنَ الخَزْرَجِ يُجَادِلُ عن رَأْسِ النِّفَاقِ:               |
| ١.  | كَيْفَ سَعَى النَّبِيُّ ﷺ لِلتَّهَدِئَةِ بِينَ المُسلِمِينَ واليَّهُودِ؟ •     |
| ١.  | صُلْحُ الحُدَيْبِيَةِ مَاذَا أَبْقَى مِن تَصَوُّرَاتِ الغُّلَاة؟ ٢             |
|     | هَلِ النَّصْرُ المَرْحَلِيُّ والمَكْسَبُ المادِّيُّ يُؤَدِّي إِلَى التَّنازُلِ |
| ١.  | عنِ الجِهَادِ؟                                                                 |
|     | هَلْ كَانَ أُسَامَةُ بنُ زَيْدٍ مُصِيبًا حِينَما قَتل المُشرِكَ الَّذِي        |
| ١١  | نَطَقَ الشُّهادَةَ لَمَّا رأَى السَّيفَ؟                                       |
|     | هَلْ يَجِبُ عَلَى الأُمَّةِ أَن تُواجِهَ مَصِيرَ أصحابِ الأُخدودِ              |
| ۱۱  | فِي سَبِيلِ قَضِيَّتِها؟                                                       |









الحمدُ للهِ، أمَّا بعدُ...

فإنَّ مِن الطُّرُقِ الناجعةِ في تَبصيرِ الغُلاةِ طريقةَ الاستِدلالِ النَّقليِّ، ثمَّ الإيرادِ العَقليِّ عليه، وهذه طريقةُ ابنِ عبَّاسٍ رضِيَ اللهُ عنهما في مُناقشتِه للخوارجِ؛ فإنَّه أوردَ الأدلَّةَ على بُطلانِ ما ذَهبوا إليه، ثمَّ أعمَل القِياسَ العقليَّ بعدَ ذلك؛ لتوسيعِ مَدارِكهم، وهذا ما يَجِدُه القارئُ الكريمُ في هذِه الورقاتِ في نِقاشِ تَصوُّراتِ الغُلاةِ في مَسائِلَ جَعلوها مُسلَّماتٍ لا تَقبَلُ النِّقاشَ، في حِينِ أَنَّها إذا عُرضَتْ على العِلْمِ لا تَعْدُو كونَها خَيالاتٍ وتوهُّماتٍ بنَوْا عليها أصولًا باطلةً.

ورَحِمَ اللهُ الإمامَ الشاطبيَّ حيثُ قال: «كلُّ مَن ابتَغَى في تَكاليفِ الشَّريعةِ غيرَ ما شُرعتْ له، فقدْ ناقضَ الشريعةَ، وكلُّ مُناقَضةٍ باطلةٌ»(١).

المكتّب العِلمي بمركَز ثَبات للبُحوث والدِّراسات

<sup>(</sup>١) الموافقات ٣/ ٥٧٢.

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ مقدمة

الحمدُ لله ربِّ العالَمينَ، والصَّلاةُ والسَّلامُ عَلَى سيِّد المُرسَلين، وعلى آلِه وصحبه أَجْمَعِينَ، وبَعْدُ..

فهَذِه رسالةٌ مُوجَزة تَضَعُ بَعْضَ التساؤلاتِ أمامَ مَنِ ابتُلِيَ بِمَرضِ (الغُلُوّ فِي الدِّين)، مُستَوْحاةٌ مِن كلامِ الله تَعَالَى، وسِيرةِ نبيّه عَلَى، مُقتفِية بذلك مَنْهَجَ ابنِ عبَّاسٍ فَي مُناظرةِ الغُلَاةِ فِي زَمانِه والجوابِ عن شُبُهاتِهم، حَيْثُ طرَحوا عَلَيْه ثلاثة أسئلةٍ فأجابَهم عَنِ اثْنَيْنِ مِنها مِن خِلالِ القُرْآنِ وسِيرَة النَّبِيِّ عَلَيْه الصَّلاةُ والسَّلامُ (۱).

وقولُنا فِي عُنوانِ الرِّسالةِ: (تَصوُّرات) تأكيدٌ عَلَى أَنَّهُم لا يَملِكون عقيدةً مبنيَّةً عَلَى أصولٍ ثابتةٍ وقواعدَ مُحكَمةٍ، وإنَّما هي تصوُّراتُ فاسدةٌ أخرجها الواقعُ السِّياسِيُّ الرَّدِيءُ والأَزماتُ والنَّكباتُ النازلةُ بأُمَّةِ الإِسْلَام، وهذه التَّصوُّرات تَبحَثُ عن نُصُوصٍ مِن الوَحْيَيْنِ أو كلام الأَئِمَة العُلماءِ لِالْتِماسِ الشَّرْعِيَّة.

هَذِه التَّصوُّراتُ (الَّتِي اسْتَحْسَنَها البَعْضُ وأرادَ أن يَجْعَلَها مَنهجًا



<sup>(</sup>۱) خبر مناظرة ابن عباس للخوارج، مخرَّج في سلسلة الآثار الصحيحة (۱) ۲۹۷-۳۰۰ رقم (۳۰۸).

أوحدَ لِفَهمِ الدِّينِ والعملِ لنُصرتِه) تَصطدِمُ بكثيرٍ مِنَ النُّصُوصِ الشَّرِعية والمواقِفِ والأحداثِ فِي سِيرةِ النَّبِيِّ ﷺ.

ورُبَّمَا تكونُ هَذِه التخيُّلاتُ والتَّصوُّراتُ مَتأثِّرةً بمذاهِبَ ثوريَّةٍ مُعاصرةٍ لم تَستنِدْ إلى مَنْهَجٍ دينيٍّ، فعَمَد البَعْضُ -دُونَ قصدٍ- إِلَى صبغِها بصبغةٍ إِسْلَاميَّة، واعتبَرَها مِن صميمِ الدِّين الَّذِي جَاءَ به نبيُّنا مُحَمَّدٌ ﷺ.

لكنَّ المنهجَ الإِسْلاميَّ واضِحُ بيِّن قَدْ حدَّدتْه نُصُوصُ الشَّرِيعَة، وسار عَلَيْه الصَّحابَةُ والتابعين والعلماءُ والمصلِحين فِي كُلِّ جيل، فلا يُمْكِن لأحدٍ أن يُخطِئ الطريقَ ويَضِلَّ عَنْهُ مَا دَامَ مُستمسِكًا بالوَحْي فقيهًا بِهِ متَّبِعًا لآثارِ الصَّالِحِينَ.

فلا يُمْكِن للشَّكِّ أن يَتَطرَّقَ لِمَا جَاءَ بِهِ الوَحْيُ وصدَّقتْهُ الأحداثُ والتَّجارِبُ المتراكِمةُ فِيمَا يتعلَّق بتبليغِ الدِّين وإقامتِه والجِهَادِ فِي سَبِيلِ اللهِ.





## وَقَفَاتٌ مَعَ تَصَوُّراتِ الغُلاَةِ

قَبْلَ أَن نَنْظُرَ كَيْفَ تصادَمَتْ تَصَوُّرَاتُ الغُلَاةِ مَعَ نُصُوص الشرع وسياسةِ الرَّسُولِ عَلَيْه الصَّلاةُ والسَّلامُ، عَلَيْنَا أَن نَنْظُرَ كَيْفَ خَرَجَ الغُلَاةُ بهذه التَّصوُّرات والنتائج وصَاغُوا مِنْهَا منهجًا سفَّهوا مَا سِوَاهُ، واعتبرُوه بِمَنزلةِ الشَّرع المُنزَّل!

يعتَقِد الغُلاةُ أَنَّ الإِسْلَامَ لا يُمْكِنُ الانْتِصَارُ له إِلَّا بالجِهَادِ المُسلَّحِ فَقَطْ، وأَنَّ رايةَ الدِّين لا تَرتفِع إِلَّا عَلَى جَمَاجِمِ المُسلِمِينَ وأَشلائِهِم، وأَنَّ حياةَ المُسْلِمِ يَجِبُ أَن تكونَ مُفَاصَلَةً دائِمَةً مَعَ أَعداءِ الإِسْلَامِ لا يَعْرِفُ كَلَلًا ولا مَللًا مِنَ الجِهَادِ؛ فإمَّا حياةٌ تَسُرُّ الصَّديقَ وإمَّا مَماتُ فِي سَبِيلِ الله، أي: إنَّ المُسْلِمَ يَجِبُ أَن يَعِيشَ حياتَه كمُحارِبٍ مُستَنْفَرٍ فِي سائرِ الأوقاتِ، يَرْهَنُ بدنَه ومالَه وجُهدَه مِن أجلِ قضيَّتِه.

وعِنْدَهُم المُفَاصَلَةُ تتعارَضُ مَعَ أَيِّ نوعٍ مِن المفاوَضاتِ والمُهادَناتِ، وأَيُّ استجابةٍ للظُّروفِ والضُّغوطِ يَجْعَلونَها علامةً عَلَى التَّفرِيطِ فِي المَبَادِئِ والانْحِرَافِ عَنْهَا، وأَنَّ الجِهَادَ المُسَلَّحَ لا يَنْبَغِي أَن يتوقَّفَ لحظةً واحدةً حَتَّى تَعُودَ أراضِي المُسلِمِينَ إلى حُكم الشَّرِيعَة، فيُطرَدَ عَنْهَا المُحْتَلُّونَ، ويُخلَعَ مِن حُكمِها



الطّواغِيت، وهو فرضُ عَيْنٍ عَلَى كُلِّ مُسلِمٍ قادِرٍ، لا جدالَ فِي ذَلِكَ. وأَمَّا الدَّعْوَةُ وتعليمُ النَّاسِ ونَشرُ الوَعْيِ الدِّينيِّ فِي المُجتمَعاتِ وغَيْرُها مِنَ الوَسَائِلِ والأدواتِ لِنُصرةِ الدِّين، فهِي - فِي نَظَرِهِم - عَبَثِيَّةُ أو عديمةُ الجدوى فِي أحسنِ تقييم لها، كَمَا أَنَّها قَدْ تَتَحَوَّلُ إلى أدواتٍ لِتَثبِيتِ حُكمِ الطَّواغِيتِ وإضفاءِ الشَّرْعِيَّة عَلَى أَنظِمَتِهم الكافِرَة.

فِي تَصَوُّرَاتِ الغُلَاةِ: لَا بُدَّ مِن تَضحِيةٍ ودماءٍ كَثِيرَةٍ حَتَّى وإن فَنِيَتِ الأُمَّةُ عن آخِرِها كَمَا حصَل مَعَ أصحابِ الأُخدودِ، ويَجِبُ أَن يَخرُجَ العامِّيُّ الجاهلُ والفقيهُ المجتهِدُ إلَى مَيْدَانِ الجِهَادِ.

فِي تَصَوُّرَاتِ الغُلاةِ: لا يَجِبُ البحثُ عن نصرٍ حقيقيًّ؛ لِأَنَّ المُسْلِمَ مُطالَبًا بالنَّائِجِ، فمَنِ المُسْلِمَ مُطالَبًا بالنَّائِجِ، فمَنِ المُسْلِمَ مُطالَبًا بالنَّائِجِ، فمَنِ اجتَهَد فِي قطفِ ثمرةِ جَهدِه اعتبرُوه مضيِّعًا للقَضِيَّةِ، لاهِثًا خلفَ فُتاتِ الدُّنْيَا وحُطامِها! فأيُّ مكسبٍ يحقِّقه المُسلِمُونَ دُونَ إِقَامَةِ الدَّولةِ وإعلانِ الخِلافةِ لا يُعَدُّ شَيْئًا فِي نَظرِهِم، بل هو عِنْدَهُم الدَّولةِ وإعلانِ الخِلافةِ لا يُعدُّ شَيْئًا فِي نَظرِهِم، بل هو عِنْدَهُم علامةٌ عَلَى فسادِ المنهجِ والتَّنازُلِ عن الثَّوابِتِ والرِّضا بِحُكمِ الجاهليَّةِ والطواغيتِ.

وأَمَّا تَصَوُّراتُهم عن سِيرِ الأوَّلِينَ فهِيَ خارِجَةٌ عن حُدودِ المَعقُولِ، فَضْلًا عن مُخالَفَتِها للحقائقِ التَّاريخيَّة؛ فهُمْ يعتَقِدونَ أنَّ الجِيلَ



الأوَّلَ كَانُوا كُلُّهِم رُهِبَانَ اللَّيلِ فُرسَانَ النَّهارِ، لا يَلتَفِتُونَ إلى دُنيا ولا يَعْبَؤُونَ بها، يَعشَقُونَ الشَّهَادَةَ ويَسْعَوْنَ إِلَيْهَا بِكلِّ وسيلةٍ مُمكِنَةٍ.

عِنْدَهُم أَنَّ المُسلِمَ يَجِبُ أَن يتمرَّدَ عَلَى كُلِّ القَوانِينِ والأَحْكَامِ، فلا يَعْبَأُ بِفَتاوَى العُلماءِ، ولا أنظمَة بلادِه، ولا القوانين والأعرافِ الدُّولَيَّةِ، بل لا يَعترِفُون بأيٍّ مِن مُتغيِّراتِ البيئةِ المُحيطةِ بالمُسلِم؛ السياسيَّةِ والاجتماعيَّةِ والفكريَّةِ، ولا يُؤمِنون بإعْدَاد العُدَّة اللَّازِمَةِ لِخُوضِ معارِكَ كُبرَى عَلَى عِدَّةِ جبَهاتٍ.

حاصِلُ القَوْلِ: أنَّ تصوُّراتِهم عن الدِّين فِي غايةِ المِثالِيَّة الَّتِي لا تَصِلُ إليها قُدرةُ البَشَرِ، بل إنَّ سلوكَ الجَمَاعَاتِ المُتَطَرِّفَةِ يَشهَدُ عَلَى أَنَّهُم فِي طليعةِ المخالِفين لِمَا يَدْعُون إِلَيْهِ؛ إذْ لا طاقة لَهُم بِهِ ولا قُدرةَ لَهُم عَلَى تحمُّلِ تَبِعاتِه؛ ولِذَلِكَ تَجِدُهم معتزلِينَ لِمُجتمعاتِ قُدرةَ لَهُم عَلَى تحمُّلِ تَبِعاتِه؛ ولِذَلِكَ تَجِدُهم معتزلينَ لِمُجتمعاتِ المُسلِمِينَ اعتزالًا حسيا أو معنويًّا، يَنتظِرونَ أيَّ احتلالٍ أجنبيًّ أو المُسلِمِينَ اعتزالًا حسيا أو معنويًّا، يَنتظِرونَ أيَّ احتلالٍ أجنبيًّ أو البُدعِ بتحقيقِ أحلامِهم فِي تِلْكَ البَكْدِ المَنكُوبَةِ.

مِثلُ هَذِه التخيُّلاتِ اللَّاواقعيَّة (الَّتِي لا تُقِيمُ دُنيا ولا تَنصُر دينًا) لا يُمْكِنُ أن تَصمُدَ أمامَ التأمُّلِ فِي آيِ الكتابِ العزيزِ، أو النَّظرِ فِي أحوالِ السَّابقينَ وكَيْفَ كَانَت طريقتُهم فِي الدَّعْوَةِ و الجِهَادِ.



#### هَلْ يَجِبُ حذفُ تاريخِ الدَّعْوَةِ النَّبوِيَّةِ فِيَّ مَكَّتَ حَتَّى تَسْلَمَ تَصَوُّرَاتُ الغُلَاة؟!

التاريخُ الإِسْلَاميُّ فِي أَذهانِ الغُلَاةِ هو مجموعُ مَواقِفِ المُوَاجَهةِ العَسْكَرِيَّةِ بِينَ الإِسْلَامِ والكُفْرِ؛ (بَدْر والقادسِيَّة واليَرْمُوك وحِطِّين والزَّلَاقَة)، وَمَا سِوَى ذَلِكَ مِن مَواقِفِ الاضْطِهادِ والاستِضْعافِ لا يُمكِنُهم قراءتُه أو تفسيرُ أحداثِه أو الوقوفُ عَلَى العِبرِ المستفادةِ مِنْهُ؛ لِأَنَّهُم لو أرادوا لِذَلِكَ لَاصْطَدَمُوا بِمَا يُزَلزِلُ تصوُّراتِهم وأفكارَهم عَنِ الجِهادِ وإقامةِ الدِّين.

#### مظاهِرُ اضْطِهادِ الدِّينِ وعجزِ المُسلِمِينَ فِي المَرحَلَةِ المَكِّيَّةِ:

مِنَ المُفيدِ أَن نوضِّحَ حالَ المُسلِمِينَ فِي مَكَّةَ قَبْلَ الهِجْرَة إلى المَدينَة؛ لِنَرَى حجمَ العَذَابِ والمُعانَاةِ مِن جِهَةٍ، ثُمَّ نَطرَحَ بعدَ ذَلِكَ عِدَّةَ تساؤُلاتٍ مُستَوحاةٍ مِن طريقةِ تفكيرِ الغُلاةِ.

#### \*إِهَانَةُ المُقَدَّسَاتِ الإِسْلَاميَّةِ:

وأَهَمُّ المُقدَّساتِ هي: (النَّاتُ الإلهيَّةُ، والقُرْآنُ الكريمُ، والرَّسُولُ عَلَيْ).

أَمَّا تَطَاوُلُ الكُفَّارِ عَلَى الذَّاتِ الإلهيَّةِ، فإنَّهُم كانُوا إِذَا سَمِعُوا القُرْآنَ سَبُّوه ومَن أَنْزَلَه ومَن جَاءَ بِهِ(١)، فأنزَل اللهُ عزَّ وجلَّ قولَه:



<sup>(</sup>١) أخرجه البُخَارِيُّ ( ٤٧٢٢ ) ومُسلِم (٤٤٦ ) عن ابن عبَّاس ٥٠٠٠.

﴿ وَلَا بَحَهُرُ بِصَلَانِكَ وَلَا ثَخَافِتَ بِهَا ﴾ [الإسراء: ١١٠]، وكَذَلِكَ كَانُوا إِذَا وقَع الصَّحَابَةُ فِي أَصِنامِهِم سَبُّوا اللهَ سُبحانَهُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَسُبُّوا ٱللَّهَ عَدُوا بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ ﴿ وَلَا تَسُبُّوا ٱللَّهَ عَدُوا بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ [الأنعام: ١٠٨].

وأَمَّا استِهزاؤُهم بالنَّبِيِّ عَلَيْ فأَشْهَرُ مِن أَن يُعَرَّفَ، وَقَدْ ذكرَه اللهُ عَالَى فِي كتابِه، حَيْثُ وصَفُوا النَّبِيُّ عَلَى بَأَنَّهُ ساحِرٌ ومجنونٌ وكذَّابٌ تَعَالَى فِي كتابِه، حَيْثُ وصَفُوا النَّبِيُّ عَلَى بَأَنَّهُ ساحِرٌ ومجنونٌ وكذَّابُ وكاهِنٌ، وقلَّلوا مِن مكانَتِه فقالوا: ﴿لَوْلَا نُزِلَ هَذَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ اللهُ [الزخرف: ٣١].

وأَمَّا كُفرُهم بالقُرْآنِ وطَعنُم فِيهِ فأمرٌ مَشهُورٌ مَعرُوفٌ أيضًا، فَقَدْ وَصَفُوا كَلامَ اللهِ عزَّ وجلَّ بعِدَّةِ أَوْصَاف قَبِيحةٍ؛ كأَسَاطِيرِ الأوَّلِينَ، والسِّحْرِ المُبِينِ.

## عَجْزُ الصَّحابَةِ ﴿ أَحْيَانًا عَنْ نُصرَةِ نَبِيِّهِمْ ﷺ:

فِي صحيحِ مُسلِمٍ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ قَالَ: «بَيْنَمَا رَسُولُ اللهِ ﷺ يُصَلِّي عِنْدَ الْبَيْتِ، وَأَبُو جَهْلٍ وَأَصْحَابٌ لَهُ جُلُوسٌ، وَقَدْ نُحِرَتْ يُصَلِّي عِنْدَ الْبَيْتِ، وَأَبُو جَهْلٍ وَأَصْحَابٌ لَهُ جُلُوسٌ، وَقَدْ نُحِرَتْ جَزُورٌ بِالْأَمْسِ، فَقَالَ أَبُو جَهْلٍ: أَيُّكُمْ يَقُومُ إِلَى سَلَا جَزُورِ بَنِي فُلَانٍ، فَيَأْخُذُهُ فَيَضَعُهُ فِي كَتِفَيْ مُحَمَّدٍ إِذَا سَجَدَ؟ فَانْبَعَثَ أَشْقَى الْقَوْمِ فَيَأْخُذُهُ فَيَضَعُهُ فِي كَتِفَيْ مُحَمَّدٍ إِذَا سَجَدَ؟ فَانْبَعَثَ أَشْقَى الْقَوْمِ فَاخَذَهُ، فَلَمَّا سَجَدَ النَّبِيُ ﷺ وَضَعَهُ بَيْنَ كَتِفَيْهِ، قَالَ: فَاسْتَضْحَكُوا، فَأَخَذَهُ، فَلَمَّا سَجَدَ النَّبِيُ ﷺ وَضَعَهُ بَيْنَ كَتِفَيْهِ، قَالَ: فَاسْتَضْحَكُوا،



وَجَعَلَ بَعْضُهُمْ يَمِيلُ عَلَى بَعْضٍ وَأَنَا قَائِمٌ أَنْظُرُ، لَوْ كَانَتْ لِي مَنَعَةٌ طَرَحْتُهُ عَنْ ظَهْرِ رَسُولِ اللهِ عَلَى، وَالنَّبِيُّ عَلَى سَاجِدٌ مَا يَرْفَعُ رَأْسَهُ، حَتَّى انْطَلَقَ إِنْسَانٌ فَأَخْبَرَ فَاطِمَةَ، فَجَاءَتْ وَهِي جُويْرِيَةٌ فَطَرَحَتْهُ عَنْهُ، ثُمَّ أَقْبَلَتْ عَلَيْهِمْ تَشْتِمُهُمْ، فَلَمَّا قَضَى النَّبِيُّ عَلَى صَلَاتَهُ، رَفَعَ صَوْتَهُ، ثُمَّ دَعَا عَلَيْهِمْ الحديث(۱).

والشَّاهِدُ قولُ ابنِ مَسعُودٍ: (وَأَنَا قَائِمٌ أَنْظُرُ، لَوْ كَانَتْ لِي مَنعَةٌ طَرَحْتُهُ عَنْ ظَهْرِ رَسُولِ اللهِ ﷺ).

وَقَدْ ذَكَر عَمْرُو بِنُ عَبَسَةَ حالَ ﷺ فِي تِلْكَ السَّنواتِ فقال: (مُسْتَخفِيًا جُرَآءُ عَلَيْه قَوْمُه)(٢).

وَكَانَ النَّبِيُّ ﷺ أيضًا لا يَملِك دفعَ العَذَابِ عن أصحابِه، وَكَانَ يَمُرُّ عَلَى بَعْضِهم فيقولُ: «صَبْرًا آلَ يَاسِر؛ فإنَّ مَوعِدَكُمُ الجنَّةُ»(٣).

يَقُولُ ابنُ مَسْعُودٍ: (أُوَّلُ مَنْ أَظْهَرَ إِسْلَامَهُ سَبْعَةٌ: رَسُولُ اللَّهِ عَقُرُهُ وَأَبُّهُ سُمَيَّةُ، وَصُهَيْبٌ، وَبِلَالُ، وَالْمِقْدَادُ، فَأَبُو بَكْرٍ، وَعَمَّارُ، وَأُمَّهُ سُمَيَّةُ، وَصُهَيْبٌ، وَبِلَالُ، وَالْمِقْدَادُ، فَأَمَّا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ فَمَنَعَهُ اللَّهُ بِعَمِّهِ أَبِي طَالِبٍ، وَأَمَّا أَبُو بَكْرٍ فَمَنَعَهُ اللَّهُ بِعَمِّهِ أَبِي طَالِبٍ، وَأَمَّا أَبُو بَكْرٍ فَمَنَعَهُ اللَّهُ بِعَمِّهِ أَبِي طَالِبٍ، وَأَمَّا أَبُو بَكْرٍ فَمَنَعَهُ اللَّهُ بِقَوْمِهِ، وَأَمَّا سَائِرُهُمْ فَأَخَذَهُمُ الْمُشْرِكُونَ، فَأَلْبَسُوهُمْ أَدْرَاعَ



<sup>(</sup>١) أخرجه مُسلِم (١٧٩٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٨٣٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في المستدرك (٥٦٦٦) وقال: صَحِيحٌ عَلَى شَرْطِ مُسْلِمٍ، وَلَمْ يُخَرِّجَاهُ، ووافقه الذهبي .

الْحَدِيدِ، وَصَهَرُوهُمْ فِي الشَّمْسِ، فَمَا مِنْهُمْ إِنْسَانٌ إِلَّا وَقَدْ وَاتَاهُمْ عَلَى مَا أَرَادُوا، إِلَّا بِلَالُ، فَإِنَّهُ هَانَتْ عَلَيْهِ نَفْسُهُ فِي اللَّهِ، وَهَانَ عَلَى عَلَى مَا أَرَادُوا، إِلَّا بِلَالُ، فَإِنَّهُ هَانَتْ عَلَيْهِ نَفْسُهُ فِي اللَّهِ، وَهَانَ عَلَى قَوْمِهِ، فَأَعْطَوْهُ الْوِلْدَانَ، وَأَخَذُوا يَطُوفُونَ بِهِ شِعَابَ مَكَّةَ، وَهُو يَقُولُ: أَحَدٌ، أَحَدٌ، أَحَدٌ)(۱).

تعرَّض الإِسْلَامُ للاضطِهَادِ، فلم يَجِدْ إِلَّا مُبادَراتٍ فرديَّةً مِن بَعْضِ المُشرِكِينَ لدفعِ العُدوانِ وحمايةِ المُسلِمِينَ؛ كأبي طالِبٍ عَمِّ النَّبِيِّ الَّذِي كَانَ يَحُوطُه ويَغضَبُ له، و المُطْعِم بنِ عَدِيِّ بنِ عَمِّ النَّبِيِّ الَّذِي أَجَارَ النَّبِيَ اللَّهِ بعدَ عَودَتِه مِنَ الطَّائِفِ، وَقَد حَفِظَ له عَلَى اللَّذِي أَجَارَ النَّبِيَ اللَّهِ بعدَ عَودَتِه مِنَ الطَّائِفِ، وَقَد حَفِظَ له عَلَى هَذَا الجَمِيلَ، حَيْثُ قَالَ فِي أُسارَى بَدْرٍ: (لَوْ كَانَ المُطعِمُ بنُ عَدِيٍّ حَيًّا، ثُمَّ كلَّمنِي فِي هَوُلاءِ النَّنْي لَتَرَكْتُهُمْ لَهُ)(٢).

ولَمَّا فرَضت قُريْشُ الحِصارَ عَلَى عَشِيرَة النَّبِيِّ فَ وكتَبوا (بَيْنَهُم وبينَ بَنِي هاشِم والمُطَّلِبِ كِتابًا: أَنْ لَا يُعامِلُوهم ولا يُناكِحُوهم حَتَّى يُسلِمُوا إِلَيْهِم رَسُولَ الله عَنْ فَعَلوا ذَلِكَ، وعلَّقُوا الصَّحِيفَة فِي جَوفِ الكَعْبَةِ)، واستمرَّ الحصارُ ثلاثَ سنَواتٍ (حَتَّى جُهِدُوا، ولم يَكُنْ يَأْتِيهِمْ شيءٌ مِنَ الأقواتِ إِلَّا خُفيَةً) (٣)؛ قامَ نَفَرٌ مِنَ المُشرِكِينَ بتَمزِيقِ الصَّحِيفَةِ وإنهاءِ الحِصارِ؛ مِنْهُم: هِشَامُ بنُ عَمْرِو المُشرِكِينَ بتَمزِيقِ الصَّحِيفَةِ وإنهاءِ الحِصارِ؛ مِنْهُم: هِشَامُ بنُ عَمْرِو



<sup>(</sup>١) أخرجه ابنُ ماجَهْ (١٤٩) و أحمد (١/٤٠٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البُخَارِيُّ ( ٣١٣٩) .

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (٧/ ١٩٢).

بنِ الحارِثِ، وزُهَيْرُ بنُ أبي أُمَيَّةَ، والمُطْعِمُ بنُ عَدِيٍّ، وزَمْعَةُ بنُ الأَسْوَدِ، وغَيْرُهم.

وَقَدِ اجتَمَع المُشرِكُونَ عَلَى ضربِ عُمَرَ بِنِ الخَطَّابِ بعدَما أَعلَنَ إِسْلاَمَه، فجاء العَاصُ بنُ وائِلِ السَّهْمِيُّ لِيُدافِعَ عَنْهُ (۱)، ولَمَّا ضَيَّق المُشرِكُونَ عَلَى أَبِي بَكْرٍ خَرَجَ مهاجِرًا، فلَقِيَهُ سَيِّدُ القَارَّةَ ابنُ الدُّغُنَّةِ وقَالَ له: (إنَّ مِثْلَكَ لَا يَخْرُجُ وَلَا يُخْرَجُ؛ فَإِنَّكَ تَكْسِبُ الْمَعْدُومَ، وقَالَ له: (إنَّ مِثْلَكَ لَا يَخْرُجُ وَلَا يُخْرَجُ؛ فَإِنَّكَ تَكْسِبُ الْمَعْدُومَ، وَتَحْمِلُ الْكَلَّ، وَتَقْرِي الضَّيْفَ، وَتُعِينُ عَلَى نَوَائِبِ وَتَصِلُ الرَّحِم، وَتَحْمِلُ الْكَلَّ، وَتَقْرِي الضَّيْفَ، وَتُعِينُ عَلَى نَوَائِبِ الْحَقِّ، وَأَنَا لَكَ جَارٌ، فَارْجِعْ فَاعْبُدْ رَبَّكَ بِبِلَادِكَ. فَارْتَحَلَ ابْنُ الدُّغُنَّةِ الْحَقِّ، وَأَنَا لَكَ جَارٌ، فَارْجِعْ فَاعْبُدْ رَبَّكَ بِبِلَادِكَ. فَارْتَحَلَ ابْنُ الدُّغُنَّةِ فَرَجُعَ مَعَ أَبِي بَكْرٍ، فَطَافَ فِي أَشْرَافِ كُفَّارِ قُرَيْشٍ فَقَالَ لَهُمْ: إِنَّ أَبَا للْكُمِّ بَعُرٍ لَا يَخْرُجُ وَنَ رَجُلًا يَكْسِبُ الْمَعْدُومَ بَكْرٍ لَا يَخْرُجُ مِثْلُهُ وَلَا يُخْرَجُ، أَتُخْرِجُونَ رَجُلًا يَكْسِبُ الْمَعْدُومَ وَيَصِلُ الرَّحِمَ وَيَحْمِلُ الْكَلَّ وَيَقْرِي الضَّيْفَ وَيُعِينُ عَلَى نَوَائِبِ وَيَصِلُ الرَّحِمَ وَيَحْمِلُ الْكَلَّ وَيَقْرِي الضَّيْفَ وَلَمَيْوَا أَبَا بَكْرٍ) (٢).

وكَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَبحَثُ عن أيِّ مُساعَدةٍ لنَشرِ دَعوَتِه، ويَعرِضُ نفسَه عَلَى المُشرِكِينَ لِيَسْمَعُوا مِنْهُ ويُؤمِنُوا بِهِ ويَنصُرُوه.

قَالَ جابِرُ بنُ عبدِ الله: «كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَعْرِضُ نَفْسَهُ عَلَى النَّاسِ بِالْمَوْقِفِ، فَيَقُولُ: هَلْ مِنْ رَجُلٍ يَحْمِلُنِي إِلَى قَوْمِهِ؟ فَإِنَّ قُرَيْشًا قَدْ



<sup>(</sup>١) أخرجه ابنُ حِبَّان في الصحيح (٦٨٧٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البُخَارِيُّ (٢٢٩٧).

مَنَعُونِي أَنْ أُبِلِّغَ كَلَامَ رَبِّي ١٠٠٠.

وَعَنْ رَبِيعَةَ بْنِ عِبَادٍ الدِّيلِيِّ، وَكَانَ جَاهِلِيًّا أَسْلَمَ، فَقَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَيْنِي بِسُوقِ ذِي الْمَجَازِ، يَقُولُ: "يَا أَيُّهَا النَّاسُ، قُولُوا: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، تُفْلِحُوا»، وَيَدْخُلُ فِي فِجَاجِهَا وَالنَّاسُ مُتَقَصِّفُونَ عَلَيْهِ، فَمَا رَأَيْتُ أَحَدًا يَقُولُ شَيْئًا، وَهُو لَا يَسْكُتُ، يَقُولُ: "أَيُّهَا النَّاسُ، قُولُوا: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، تُفْلِحُوا»، إِلَّا أَنَّ وَرَاءَهُ رَجُلًا النَّاسُ، قُولُوا: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، تُفْلِحُوا»، إِلَّا أَنَّ وَرَاءَهُ رَجُلًا أَحُولَ وَضِيءَ الْوَجْهِ ذَا غَدِيرَتَيْنِ يَقُولُ: إِنَّهُ صَابِئَ، كَاذِبٌ)(٢).

وَقَد خَرَجَ النَّبِيُّ ﷺ إلى الطَّائِفِ، فطَرَدُوه وضرَبوه بالحِجَارَةِ.





<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٣/ ٣٩٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٣/ ٤٩٢).

#### مَفَاهِيمُ الغُلَاةِ اللَّفقُودَةُ فِي الْمُرْحَلَمِ الْمُكِّيِّةِ:

مَن يَطَّلِعُ عَلَى أَدَبِيَّاتِ الغُلَاةِ يُوقِنَ أَنَّهَا كُتِبَتْ بِتَجَاهُلِ المَرحَلَةِ المَكِّيَّةِ مِنَ الدَّعْوَةِ؛ لِأَنَّ هَذِه المفاهِيمَ لن يَبْقَى لها أَيُّ أَثَرٍ إن عُرِضَتْ عَلَى سُنَّةِ النَّبِيِّ فِي مِكَّةَ قَبْلَ الهِجْرَة، وسنبيِّن عَرَضَتْ عَلَى سُنَّةِ النَّبِيِّ فِي مِكَّةَ قَبْلَ الهِجْرَة، وسنبيِّن هَذَا مِن خلالِ التَّساؤلاتِ التاليةِ:

\* كَيْفَ يَنقضِي أكثرُ مِن نصفِ عُمرِ الدَّعْوَةِ (١٣ سنة) دُونَ دَفْعِ لعُدوانِ المُشرِكِينَ؟

\* لِمَاذَا لَم يَلْجَأِ النَّبِيُّ ﷺ إلى العَمَلِ المُسَلَّحِ بطريقةٍ أو بأُخرَى الإضعافِ قُرَيْشٍ؟

\* لِمَاذَا لَم يَعَتَزِلِ المُسلِمُونَ المجتمَعَ الجاهِلِيَّ بِكُفرِه وأوثانِه وعاداتِه السِّيئةِ وتحمَّلوا مخالطتَهم سنواتٍ طويلةً؟ يَصبِرون عَلَى أَذَاهُم فِي دِينِهم وأنفُسِهم وأموالِهم.

\* أَيْنَ الكرامةِ والاستِعلاءِ الإيمانيِّ الظاهِر فِي المَرْحَلَةِ المَكِّيَّةِ؟

\* أَيْنَ هي البَرَاءةُ العمَليَّةُ مِن دينِ المُشرِكِينَ؟ مع غيابِ أيِّ تحرُّكٍ فِعليٍّ لِمُقاوَمةِ العُدوانِ، أو حِمايةِ ضُعفاءِ المُسلِمِينَ في أقلِّ الأحوال.

\* أَيْنَ تَجَسَّدَتْ المُفَاصَلَةِ مَعَ الطَّواغِيتِ وأَوْثانِهم فِي سِيرَةِ النَّبِيِّ عَلَيْ أَثناءِ وُجودِه فِي مَكَّةَ؟



\* هَلْ كَانَتِ الهِجْرَةُ إِلَى الحَبَشَةِ مِن أَجلِ التَّمكِينِ للدِّين أَم للإِبْقَاءِ عَلَى حياةِ طائِفَةٍ مِن المُسلِمِينَ؟ وكَيْفَ لنا أن نتخيَّلَ هَذَا المَشهَدَ بِمَفاهِيمِ الغُلاةِ؟ هَلْ يَصِحُّ أَن يُقالَ: إِنَّهُ (هُروبٌ مِن المُوَاجَهَةِ مِن أَجلِ الإِبقاءِ عَلَى النَّفسِ والتَّمتُّعِ بحياةٍ مُستقِرَّة فِي ظلِّ حُكمٍ نصرانِيًّ)؟!

\* لِمَاذَا أَمَر اللهُ المُسلِمِينَ بالصَّبْرِ وكفِّ الأَيدِي وضَبْطِ النَّفسِ؟ ولِمَاذَا عاتَبَهُم نبيُّه ﷺ لاِستِعجَالِهم؟ أَلَمْ تَكُنْ مَطالِبُهم ضروريَّةً - بِحسَبِ مَفاهيم الغُلاةِ؟!

\* هَلِ الهِجْرَةُ مِن مَكَّةَ كَانَت بمنزلةِ هروبٍ مِن المُوَاجَهَةِ،
ورُضوخٍ لِضَغطِ الكُفَّارِ دُونَ أيِّ مقاومةٍ؟

\* إذا كانَتِ الحقوقُ لا تُتَزَعُ إِلَّا بالسَّيفِ، والدَّعواتُ لا تَنهَضُ إِلَّا عَلَى الجَماجِمِ والأشلاءِ، فلِمَاذَا لَجَأَ المُسلِمُونَ إلَى الصبْر على الأذى؟

\* كَانَتْ نُفُوسُ الْعَرَبِ الْمُشْرِكِينَ تَأْبَى الضَّيمَ، فَكَيْفَ قَبِلَ المُسْلِمُونَ بِهِ حَتَّى انْتَهَى بِهِمُ المَطافُ خارجَ بَلدتِهم؟

\* أَيْنَ معانِي البَذلِ والتَّضْحِيَة فِي سَبِيل الله فِي ظلِّ الامتِناعِ عن القِتَالِ؟

\* أَلَمْ يَخْشَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ أَن تَمُوتَ رُوحَ الجِهَادِ فِي نُفوسِ أَصحابِه



## طِيلَةَ (١٤) عامًا وهُمْ يَكُفُّونَ أَيدِيَهم عنِ القِتَال؟

\* لِمَاذَا قَبِلَ النَّبِيُّ وأصحابُه النَّصرَة مِن أهلِ الشِّركِ كأبِي طالِبٍ والمُطعِم بنِ عَدِيٍّ وابنِ الدُّغُنَّة وغيرِهم؟ أَلَا يَتعارَضُ هَذَا مَعَ مبدأ (العُزلَة الشُّعوريَّة الكامِلَة بينَ ماضِي المُسْلِم فِي جاهليَّتِه، وحاضِره فِي إِسْلَامِه، وهي الَّتِي تَنشَأُ عَنْهَا عُزلَةٌ كامِلَة فِي صِلاتِه بالمُجتَمَعِ إِسْلَامِه، وهي الَّتِي تَنشَأُ عَنْهَا عُزلَةٌ كامِلَة فِي صِلاتِه بالمُجتَمَعِ الجاهليِّ مِن حَوْلِه ورَوابِطِه الاجتِماعِيَّة، فهُوَ انْفصَل نهائيًّا مِن بيئتِه الجاهليِّ مِن حَوْلِه ورَوابِطِه الاجتِماعِيَّة، فهُوَ انْفصَل نهائيًّا مِن بيئتِه الجاهليَّة، واتَّصَلَ نهائيًّا بِبِيئِتِه الإِسْلاميَّة، حَتَّى ولَوْ كَانَ يَأْخُذ مِن الجاهليَّة، والتَّعامُلِ اليَوْمِيِّ) (۱).

\* حِينَما تَضَامَن بَنُو هاشِمٍ مَعَ النَّبِيِّ بَدَافِعِ الحَمِيَّةِ القَبَلِيَّةِ وَتَعَرَّضُوا لِحِصارِ المُشْرِكِينَ طِيلةَ ٣ سنواتٍ، أَلَمْ يَكُنْ فِي ذَلِكَ خَطَرٌ عَلَى المُفَاصَلَةِ مَعَ المُجتَمَعِ الجاهليِّ؟ لِأَنَّ المُسلِمِينَ سيقُولون: إنَّ هَوُلاء مشرِكون، ومع ذَلِكَ لم يَخذُلوا النَّبِيَّ عَلَى المُشرِكِينَ لَيْسُوا سواءً فِي عَدائِهم للمُسلِمين. وبِذَلِكَ يَبتعِدُ وإنَّ المُسلِمين. وبِذَلِكَ يَبتعِدُ المُسلِمُونَ - بِحسَبِ مَفاهِيم الغُلاةِ - عن الحَزمِ والجِدِّيَّةِ فِي فَهمِ المُسلِمُونَ - بِحسَبِ مَفاهِيم الغُلاةِ - عن الحَزمِ والجِدِّيَّةِ فِي فَهمِ مَبدأِ البَراءةِ مِن المُشرِكِينَ والمُفَاصَلَةِ مَعَهم.

\* كَيْفَ يَقْبَلُ المُسلِمُونَ رؤيةَ الأوثانِ حَوْلَ الكَعْبَةِ، وسَماعَ الاستِهزاءِ بالله وآياتِه ورسولِه على دُونَ أن يحرِّكوا ساكِنًا؟!



<sup>(</sup>١) «معالم في الطريق» لسيد قطب (ص ١٧).

\* كَيْفَ يَأْمُر النَّبِيُّ ﷺ أصحابَه بعدمِ الاستِعجالِ فِي طلبِ النَّصْرِ، ويَأْمُرُهم القُرْآنُ بعَدَمِ التعرُّضِ لِآلِهَةِ المُشْرِكِينَ حَتَّى لا يَسُبُّوا اللهَ عَدْوًا بغيرِ عِلمِ؟

\* كَيْفَ يَنظُرُ الغُلَاةُ إِلَى تاريخِ الإِسْلَامِ فِي مَكَّةَ قَبْلَ الهِجْرَة؟ هَلْ يَقْرَؤُونَه وهُم يَشعُرونَ بالخِزي مِن حالِ الاستضعافِ الَّذِي عاشَه النَّبِيُّ فَي والمُسلِمُونَ مَعَهُ لا يَقُومُونَ بشيءٍ سِوَى كفِّ اليَدِ عن القِتَال، وإقامةِ ما فُرِض عليهِم وقتَها مِن الصَّلاةِ وغيرِها، والصَّبْرِ عَلَى الأذَى.

ولَوْلَا أَنَّ التَّطَاوُلَ عَلَى رُمُوزِ تِلْكَ الحِقْبَةِ المُبارَكَةِ مُورِدٌ لِلكُفرِ لَرُبَّمَا وَجَدْنَا غُلَاةَ زَمانِنا يَطْعُنُونَ فِي جِهادِ الأُوَّلِينَ ويَرمُونَهم بالتَّخاذُلِ والتَّقاعُسِ عن نُصرةِ الدِّين، وإيثارِ السَّلامةِ فِي المرحلةِ المَكِّيَّةِ!

## لِمَاذَا رَدَّ النَّبِيُّ عَلَى عَمْرَو بنَ عَبَسَةَ السُّلَمِيَّ؟

أَخرَج مُسلِمٌ فِي صحيحِه عَنْ عَمْرِو بنِ عَبَسَةَ السُّلَمِيِّ قَالَ: «كُنْتُ وَأَنَا فِي الْجَاهِلِيَّةِ أَظُنُّ أَنَّ النَّاسَ عَلَى ضَلَالَةٍ، وَأَنَّهُمْ لَيْسُوا عَلَى شَلَالَةٍ، وَأَنَّهُمْ لَيْسُوا عَلَى شَيْءٍ وَهُمْ يَعْبُدُونَ الْأَوْثَانَ، فَسَمِعْتُ بِرَجُلٍ بِمَكَّةَ يُخْبِرُ عَلَى شَيْءٍ وَهُمْ يَعْبُدُونَ الْأَوْثَانَ، فَسَمِعْتُ بِرَجُلٍ بِمَكَّةَ يُخْبِرُ أَخْبَارًا، فَقَعَدْتُ عَلَى رَاحِلَتِي، فَقَدِمْتُ عَلَيْهِ، فَإِذَا رَسُولُ اللهِ عَلَى مُستَخْفِيًا جُرَآءُ عَلَيْهِ بَمَكَّةَ، فَقُلْتُ مُسْتَخْفِيًا جُرَآءُ عَلَيْهِ بَمَكَّةَ، فَقُلْتُ



لَهُ: مَا أَنْتَ؟ قَالَ: أَنَا نَبِيُّ. فَقُلْتُ: وَمَا نَبِيُّ؟ قَالَ: أَرْسَلَنِي اللهُ. فَقُلْتُ: وَمِا نَبِيٌّ؟ قَالَ: أَرْسَلَنِي بِصِلَةِ الْأَرْحَامِ، وَكَسْرِ فَقُلْتُ: وَبِأَيِّ شَيْءٌ فَمَنْ مَعَكَ عَلَى الْأَوْثَانِ، وَأَنْ يُوحَدَ اللهُ لَا يُشْرَك بِهِ شَيْءٌ. قُلْتُ لَهُ: فَمَنْ مَعَكَ عَلَى الْأَوْثَانِ، وَأَنْ يُوحَدُ اللهُ لَا يُشْرَك بِهِ شَيْءٌ. قُلْتُ لَهُ: فَمَنْ مَعَكَ عَلَى هَذَا؟ قَالَ: حُرُّ وَعَبْدٌ. قَالَ: وَمَعَهُ يَوْمَئِذٍ أَبُو بَكْرٍ وَبِلَالٌ مِمَّنْ آمَنَ بِهِ، هَذَا؟ قَالَ: إِنَّكَ لَا تَسْتَطِيعُ ذَلِكَ يَوْمَكَ هَذَا، أَلَا تَرَى فَقُلْتُ: إِنِّي مُتَبِعُكَ. قَالَ: إِنَّكَ لَا تَسْتَطِيعُ ذَلِكَ يَوْمَكَ هَذَا، أَلَا تَرَى حَالِي وَحَالَ النَّاسِ؟ وَلَكِنِ ارْجِعْ إِلَى أَهْلِكَ، فَإِذَا سَمِعْتَ بِي قَدْ طَهَرْتُ فَأْتِنِي » الحَدِيث (١).

\* أَلَمْ يَكُنْ عَمْرُو بِنُ عَبَسَةَ وأَمثالُه مِنَ السَّابِقِينَ الأُوَّلِينَ بِمَنْزِلَةِ نَواةٍ لِمَشرُوعٍ جِهادِيٍّ دَعوِيٍّ يُمكِنُ الاستعانةُ بهم لتقويةِ الدِّينِ والنُّهوضِ بِهِ؟

\* لِمَاذَا رَدَّ النَّبِيُّ ﷺ مَن أراد نُصرتَه واتِّباعَه، وأمَرَه بالتمهُّلِ حَتَّى ظُهُور الإِسْلَام؟

\* أَلَا يَظْهَرُ الدِّينُ بِالجهودِ الفَردِيَّةِ وِالسَّواعِدِ القَليلةِ بِعَدَدِها القَويَّةِ بِإِيمانِها؟ وَالاستِدلالُ بِقُولُهُ تَعَالَى: ﴿كُمْ مِن فِئَةٍ القَولَةِ بَايَمانِها؟ وَالاستِدلالُ بِقُولُهُ تَعَالَى: ﴿كُمْ مِن فِئَةٍ وَلَاسْتِدلالُ بِقُولُهُ تَعَالَى: ﴿كُمْ مِن فِئَةٍ وَلَاسْتِدلالُ بِقُولُهُ تَعَالَى: ﴿كُمْ مِن فِئَةً وَلَاسْتِدلالُ بِقُولُهُ لَا البَقْرة: ٢٤٩] دون فقه.

هَلْ كَانَتِ الطَّلِيعَةُ المُؤمِنَةُ فِي مَكَّةَ كافيةً لِحَملِ الرِّسالَةِ الإِسْلَاميَّةِ وَحْدَها؟



<sup>(</sup>۱) صحيح مُسلِم (۸۳۲).

رُبَّمَا يَقُول البَعْضُ: إِنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ لَم يَلْجَأُ إلى الصِّدَامِ مَعَ قُرَيْش قَبْلَ الهِجْرَة لِأَنَّهُ كَانَ يُرِيدُ تربيةَ المُسلِمِينَ وإِعْدَادَهم؛ حَتَّى يؤهِّلَهم لأمرٍ عظيمٍ وحِملٍ ثقيلٍ وأمانةِ تبليغِ هَذَا الدِّينِ للعالَمِينَ.

يَقُول سيِّد قُطْب رَحِمَه اللهُ: (ولم يَتجاوَزِ القُرْآنُ المَكِّيُّ هَذِه القَضِيَّة الأساسيَّة (۱) إِلَى شيءٍ مِمَّا يقومُ عَلَيْهَا مِنَ التفريعاتِ المَتعلِّقةِ بنظامِ الحياةِ، إِلَّا بعدَ أن علِمَ اللهُ أَنَّها قَدِ استَوْفَتْ مَا تستحِقُّه مِنَ البَيَانِ، وأَنَّها استقرَّت استقرارًا مكينًا ثابتًا فِي قلوبِ تستحِقُّه مِنَ البَيَانِ، وأَنَّها استقرَّت استقرارًا مكينًا ثابتًا فِي قلوبِ العُصبةِ المختارةِ مِن بني الإنسانِ، الَّتِي قدَّر الله أن يقومَ هَذَا الدِّين عَلَيْهَا، وأن تتولَّى هي إنشاءَ النِّظامِ الواقعيِّ الَّذِي يتمثَّل فِيهِ هَذَا الدِّينُ الدِّينُ اللهِ أن يتولَى هي إنشاءَ النِّظامِ الواقعيِّ الَّذِي يتمثَّل فِيهِ هَذَا الدِّينَ الدِّينُ اللهِ أن اللهُ أن يقومَ اللهِ أن اللهُ أن

لَكِنْ، هَلْ تمكَّن المُسلِمُونَ المهاجِرون بِمَخزُونِهم مِن الإيمان وفِقْهِهم لِمَعانِي القُرْآنِ أن يتحرَّكوا وحدَهُم مِن أجلِ العَمَلِ للتَّمكِينِ لهذا الدِّين؟ و هَلْ نَقَلَتْ عقيدتُهم الراسِخةُ بِمُفرَدِها حالَ الإِسْلَامِ مِن الاسْتِضْعَاف إلى بدايةِ الاستقرارِ والسَّيرِ المتدِّرجِ نَحْوَ التَّمكِين، انطلاقًا مِنَ المَدِينَةِ؟

الجوابُ معروفٌ، فلم يَحْصُل أيُّ تغيُّر فِي مسيرةِ الدَّعْوَة نحوَ



<sup>(</sup>١) وهي قضيَّة العقيدةِ، التي تتمحور في نَظَرِه حولَ قضيَّةِ الحاكميَّة.

<sup>(</sup>٢) «معالم في الطريق» (ص ٢١).

التَّمكِينِ حَتَّى جَاءَ وفدُ الأنصارِ مِنَ المَدِينَةِ والْتَقَى النَّبِيَّ ﷺ بِالعَقَبَةِ وبايَعُوه عَلَى النُّصرَةِ، وآوَوْهُ ﷺ وأصحابَه المُهاجِرينَ.

فلو لم تَتيسَّرِ الهِجْرَةُ إلى المَدِينَةِ لَرُبَّما بَقِيَ المُسلِمُونَ فِي مَكَّةَ يُعانُونَ الاَسْتِضْعَافَ ولا يحرِّكونَ ساكِنًا، وأقصَى ما يستطيعونَ القيامَ بِهِ هو الهِجْرَةُ إلى الحَبَشَةِ والعَيْشُ فِي ظلِّ مَلِكٍ وإن كَانَ عادِلًا إلَّا أنه نَصرانِيُّ؛ لأنَّ حالَهم كَانَ أبعدَ مَا يكونُ عَنِ القُدرةِ عَلَى (إنشاءِ النِّظامِ الواقعيِّ الَّذِي يَتمثَّل فِيهِ هَذَا الدِّينُ)!

لِذَلِكَ فَإِنَّنَا لا يُمكِنُنَا قراءةُ سِيرةِ الدَّعْوَةِ الإِسْلَاميَّةِ فِي حياةِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلاةُ والسَّلامُ وَفْقَ مَنْهَجِ الغُلَاةِ ولُغَتِهم الَّتِي يفضِّلونها عِنْدَمَا يكتُبون هَذِه السِّيرة، فهم يكتُبونها وَفْقَ أَمانيهم وأحلامِهم، ونحنُ نَقْرَؤها كَمَا ورَدَت إلينا بأخبارِ الثِّقاتِ.. نَقرَؤُها بأَحْداثِها الثَّابِتَةِ ووَقائِعِها المَشْهورَةِ.





(وَلَكِنَّكُم تَستعجِلُون).. هَلْ تَرْكُ الاستِعجالِ هو مَنْهَجُ الانهِزامِيِّين؟

أَخرَج البُخَارِيُّ فِي الصَّحيحِ عَنْ خَبَّابِ بْنِ الْأَرَتِّ قَالَ: "شَكَوْنَا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَهُوَ مُتَوَسِّدٌ بُرْدَةً لَهُ فِي ظِلِّ الْكَعْبَةِ، قُلْنَا لَهُ: أَلَا تَسْتَنْصِرُ لَنَا؟ أَلَا تَدْعُو اللَّهَ لَنَا؟ قَالَ: كَانَ الرَّجُلُ فِيمَنْ قَبْلَكُمْ يُحْفَرُ تَسْتَنْصِرُ لَنَا؟ أَلَا تَدْعُو اللَّهَ لَنَا؟ قَالَ: كَانَ الرَّجُلُ فِيمَنْ قَبْلَكُمْ يُحْفَرُ لَهُ فِي الْأَرْضِ فَيُجْعَلُ فِيهِ، فَيُجَاءُ بِالْمِنْشَارِ فَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ فَيُشَقُّ بِاثْنَتَيْنِ، وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَيُمْشَطُ بِأَمْشَاطِ الْحَدِيدِ مَا دُونَ بِاثْنَتَيْنِ، وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَيُمْشَطُ بِأَمْشَاطِ الْحَدِيدِ مَا دُونَ لَكَعْمِهِ مِنْ عَظْمٍ أَوْ عَصَبٍ، وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَاللَّهِ لَيُتِمَّنَّ لَكُونَ لَا يَحُلُقُ مَنْ عَظْمٍ أَوْ عَصَبٍ، وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَاللَّهِ لَيُتِمَّنَ لَا يَحُلُقُ مَنْ عَلْمَ أَوْ عَصَبٍ، وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَاللَّهِ لَيُتِمَّنَ الْأَمْرَ حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِبُ مِنْ صَنْعَاءَ إِلَى حَضْرَمَوْتَ لَا يَخَافُ إِلَّا اللَّهَ أَوِ الذِّنْبَ عَلَى غَنَمِهِ، وَلَكِنَّكُمْ تَسْتَعْجِلُونَ»(١).

كَيْفَ يَنظُرُ الغُلَاةُ لهذا المَشْهَدِ:

(صَحَابَةٌ مُضطَهَدونٌ يَطلُبون مِن النَّبِيِّ عَلَيْ أَن يَستنصِرَ لَهُم،



<sup>(</sup>١) أخرجه البُخَارِيُّ (٣٦١٢، ٦٩٤٣).

فيَلُومُهم عَلَى قلَّةِ صبرِهم واستعجالِهم).

إِنَّ النَّبِيَ عَلَى أَمُر أَتباعَه بِمَا أَمْرَه اللهُ بِهِ مِنَ الصَّبْرِ عَلَى أَذَى الكَافِرِينَ، والصَّبْرِ فِي سَبِيلِ الدَّعْوَةِ؛ ليكونَ مُقتدِيًا بِمَن سبقه مِن الرُّسُل، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَأَصْبِرَ كُمَا صَبَرَ أُوْلُواْ الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَلاَ تَسَتَعْجِل الرُّسُل، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَأَصْبِرَ كُمَا صَبَرَ أُوْلُواْ الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَلاَ تَسَعَجِل الرُّسُل مَا الرُّسُل مَا اللَّهُ وَاللَّهُ فَيها نبيّه السَّل مَا يَقُولُونَ وَاقْدُرُهُمْ هَجُرًا جَمِيلًا اللهُ فيها نبيّه وَاللَّهُ وَالسَّلاةُ والسَّلاةُ والسَّلامُ السَّلِهِ والسَّلاةِ والسَّلاةُ والسَّلاةِ والسَّلاةُ والسَّلاةُ والسَّلاةُ والسَّلاةُ والسَّلاةُ والسَّلاءُ والسَّلاةُ والسَّلاةُ والسَّلاةُ والسَّلاةُ والسَّلاةُ والسَّلاءُ والسَّلاءَ والسَّلاءَ والسَّلاءُ والسَّلاءُ والسَّلاءُ والسَّلاءُ والسَّلاءُ والسَّلاءِ والسَّلاءَ والسَّلاءُ والسَّلاءَ والسَّلاءَ والسَّلاءُ والسَّلاءُ والسَّلاءَ والسَّلاءُ والسَّلاءُ والسَّلاءُ والسَّلاءُ والسَّلاءُ والسَّلاءُ والسَّلاءَ والسَّلاءَ والسَّلاءُ والسَّلاءُ والسَّلاءُ والسَّلاءَ والسَّلاءُ والسَّلاءَ والسَّلاءُ والسَّلاءَ والسَّلا

هَذِه الآياتُ وعمومُ سِيرِ الأنبياءِ عَلَيْهِم السَّلَامُ تَدفَعُنا إلى السُّوالِ التالِي: مَا قِيمَةُ الصَّبْرِ ومَنْزِلَتُه فِي قَامُوسِ المُتشدِّدينَ السُّوالِ التالِي: مَا قِيمَةُ الصَّبْرِ ومَنْزِلَتُه فِي قَامُوسِ المُتشدِّدينَ الغُلَاةِ؟ وكَيْفَ يُمكِنُهم قراءةُ القَصَصِ القُرْآنِيِّ الَّذِي يُؤكِّدُ عَلَى مِحْوَرِيَّةِ الصَّبْرِ وأهمِّيَّتِه فِيمَا يلى:

أُوَّلًا: تَبلِيغُ الرِّسالةِ.

ثانِيًا: كَمَنْهَجٍ للتَّعَامُلِ مَعَ الأذَى الحاصِلِ بسببِ مُقَاوَمةِ هَذَا التَّبلِيغِ وَمُعاندتِه والتَّضييقِ عَلَيْهِ، كَمَا يتجلَّى ذَلِكَ فِي قولِ الرُّسُلِ لأقوامِهم:



# ﴿ وَمَا لَنَآ أَلَّا نَنُوَكَّلَ عَلَى ٱللَّهِ وَقَدْ هَدَىٰنَا شُبُلَنَاً وَلَنَصْبِرَكَ عَلَى مَاۤ ءَاذَيْتُمُونَا وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكِّلُونَ سَ ﴾ [إبراهيم: ١٢].

أي أنَّ الصَّبْرَ فِي دعوةِ المرسلين لَيْسَ مجرَّدَ حالٍ اضطِراديًّ ناشئٍ مِن قِلَّةِ الحِيلَةِ وعدمِ التكافُؤِ بينَ مُعَسْكَرَيِ الإيمانِ والكُفْرِ، وإنَّما هو عُدَّةٌ للنَّصرِ وطريقٌ لبلوغِه، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِكَ ٱلْحُسْنَى عَلَى بَنِي إِسْرَةِ يل بِمَا صَبُرُوا ﴾ [الأعراف: ١٣٧]، وقال عَنَّ: ﴿وَاعْلَمْ أَنَّ فِي الصَّبْرِ عَلَى مَا تكرَهُ خيرًا كثيرًا، وأنَّ النَّصْرَ مَعَ الصَّبْرِ»(١).

إِنَّ الغُلَاةَ فِي أُمَّنِنا لا يُمكِنُهم أَنْ يَعْرِفُوا معنًى أو جدوَى للصَّبرِ، لا فِي حياتِهم، ولا فِي حياةِ نبيِّهم عَلَيْهِ الصَّلاةُ والسَّلامُ، ولا فِي سِيرِ الأنبياءِ مِن قَبلِه؛ وذلك لأمرَيْنِ:

١ - أَنَّه لا يستقيمُ فِي أذهانِهم إِلَّا معانِي الصِّدامِ والعُنفِ والأشلاءِ والدِّماءِ.



<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱/ ۳۰۷) والطبراني في «الكبير» (۱۱۲٤۳)، وصحَّحه الحاكم (۳/ ۲۲٤)، واللفظ لأحمد.

٢- أن مُفْرَدَةَ «الدَّعْوَة» قَدْ حُذِفَتْ فِي قاموسِهم، ورُفِعَت مِن أدبيَّاتِهم، فلا يُؤمِنون بغيرِ السَّيْف، وعَلَيْهِ فلا يصبِرون عَلَى شيء دونَه حَتَّى وإن كَانَ منهجًا سارَ عَلَيْه الرُّسُلُ مِن أوَّلِهم إِلَى آخرِهم.





## كَيْفَ يُمْكِنُ الجَمْعُ بِينَ الأمرِ بالاستقامةِ والثَّباتِ وبِينَ الأمرِ بالكَفِّ عن القِتَالِ؟ الأمرِ بالكَفِّ عن القِتَالِ؟

فِي المعهودِ مِن خِطابِ الغُلَاةِ أَنَّ معانِيَ الثَّباتِ والاستقامةِ والتَّمسُّكِ بالوَحْيِ الواردةِ فِي القُرْآنِ يتأوَّلُونها عَلَى أَنَّها حُجَّةٌ لَهُم، والتَّمسُّكِ بالوَحْيِ الواردةِ فِي القُرْآنِ يتأوَّلُونها عَلَى أَنَّها حُجَّةٌ لَهُم، وعلامةٌ عَلَى صِحَّةِ مَنهجِهِم في مُقابلِ مناهجِ سائِرِ الإِسْلاميِّين.

فالاستقامةُ والثَّباتُ عِنْدَهُم إِنَّمَا تكونُ فِي الاشتباكِ مَعَ الطَّواغِيتِ، والصَّبْرِ عَلَى الأذَى فِي ذَلِكَ، فمَن لم يَنتَهِجْ سبيلَهم فَقَدِ انحرَفَ عن المسارِ الصَّحيحِ وزلَّتْ قدمُه.

لكنَّ الثابِتَ فِي كتابِ الله: أنَّ الآياتِ الَّتِي تضمَّنتِ الأمرَ بالاستِقامةِ والتمسُّكِ بالوَحْيِ آياتٌ مَكِّيَّةٌ، نَزَلَتْ والدَّعوةُ الإِسْلَاميَّةُ فِي المرحلةِ السِّلمِيَّة حيثُ كَفُّ اليَدِ عنِ القِتَالِ.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَاسْتَقِمْ كُمَا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْغَوَّا إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعَا لَكَ وَلَا تَطْغَوًّا إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ اللَّهِ وَلَا تَرْكُنُوا إِلَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ ٱلنَّارُ وَمَا لَكُم مِنْ مُونِ اللَّهِ مِنْ أُولِيكَ أَنْ ثُكْرُونَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ أُولِيكَ أَنْ اللَّهُ مِنْ الْمِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ



## يَجْمَعُ بَيْنَنَا ۚ وَإِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ ۞﴾ [الشُّورَى: ١٥].

وقَالَ تَعَالَى: ﴿ فَأَسْتَمْسِكَ بِٱلَّذِى أُوحِى إِلَيْكَ ۗ إِنَّكَ عَلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿ اللهِ وَاللّ وَإِنَّهُ, لَذِكُرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَكُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [الزُّ خرُف: ٤٣ - ٤٤].

يَفْهَمُ الغُلَاةُ التَّمسُّكَ بالوَحْيِ والاستقامةَ عَلَى الدِّينِ كنتيجةٍ لَا بُدَّ مِنْهَا عِنْدَ المُوَاجَهةِ مَعَ الطَّواغِيتِ، فمَن لم يَتَّخِذْ منهجَهم ولم يَحْصُلْ بينَه وبينَ السُّلطَةِ أيُّ احتِكاكٍ أو اشتِباكِ اتَّهمُوه بالتَّفاهُم مَعَ الكُفْرِ والتَّعايُشِ مَعَهُ، وأنَّ الحاكِمَ لا يَصطدِمُ بِهِ لأَنَّهُ لا يَقِفُ بِوَجِهِه ولا يُنكِرُ عَلَيْهِ كُفرَه.

ومَنْ نَظَر فِي الآياتِ السابقةِ وجَد أَنَّها بخِلَافِ مَا يَتَصَوَّرُ الغُلَاةُ، فلم يَكُنِ النَّبِيُّ عَلَيْ فِي حالِ اشتِباكٍ مسلَّحٍ مَعَ الكُفْرِ حِينَما أَمَرَه اللهُ بالاستقامةِ والتمسُّكِ بالوَحْيِ.

و الأمرُ لا يَقتصِرُ عَلَى مناسبةِ النزولِ، بل سياقُ الآياتِ لا يدُلُّ عَلَى مرادِ الغُلَاةِ.

ففي سُورَة هُود: أمَرَ اللهُ المُؤْمِنِينَ بعدم الطُّغيانِ.

وفي سُورَة الزُّخرُف: أخبَرَهم أنَّهُم سيُسأَلُونَ يومَ القِيَامةِ عَمَّا أُمِروا بِهِ مِن التمسُّكِ بِالدِّينِ وتَبلِيغِه لِلعالَمِين.

وفي سُورَة الشُّورَى أَمَرَ بعَدمِ اتِّباعِ أهواءِ الكُفَّار، حيثُ ورَد



الأمرُ بالاستقامةِ فِي سياقٍ أبعدَ مَا يَكُونُ عن القِتَالِ والصِّدامِ العَنِيفِ كَمَا هو الشَّأن فِي السُّورِ المَكِّيَّةِ.

فالبراءة مِن دِينِ المُشرِكِينَ وعدمُ طاعتِهم أو اتباعِ أهوائِهم لا يعني بالضَّرورةِ وُجُوبَ قِتالِهم، وهذا مَا لا يَفْقَهْ الغُلاةُ، وظنُّوا أنَّ البراءة مقرونة بسَلِّ السَّيْفِ وسَفكِ الدِّمَاءِ، وَقَدْ أَمَرَ اللهُ تَعَالَى نبيَّه بالبراءةِ مِن المُشرِكِينَ والإعراضِ عَنهُم، واتباعِ مَا أُوحِي إلَيْهِ، والتمسُّكِ بِمَا شَرَع له، وكلُّ ذَلِكَ فِي آياتٍ أَنزَلَها عَلَيْه بِمَكَّة، كقوْله تَعَالَى: ﴿ اَنَّهُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ لاَ إِللهَ إِلّا هُو وَاعْمِض عَن كَقُوله تَعَالَى: ﴿ اَنَّ عَمَا أُوحِي إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ لاَ إِللهَ إِلّا هُو وَاعْمِض عَن المُشْرِكِينَ ﴿ اللهُ عَالَى: ﴿ الله عَمَا أُوحِي إِلَيْكَ مِن رَبِكَ لاَ إِللهَ إِلّا هُو وَاعْرِض عَن المُشْرِكِينَ ﴿ الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْكَ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ مِن اللهُ عَلَيْكَ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْكَ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ مِن اللهُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلَيْكَ عَلَى اللهُ ا





## هَلْ بِقَاءُ الدِّينِ مرهونٌ بِالجِهَادِ وحدَه، وظهورُه لا يَكُونُ إِلَّا عَلَى جَماجِم الشُّهداءِ فقط؟

مِن جُملةِ التَّصوُّراتِ الَّتِي يقدِّمها الغُلَاةُ عن الجِهاد وإقامةِ الدِّين: حصرُ الطُّرقِ المؤدِّيةِ إلى ذَلِكَ في العملِ المُسَلَّحِ والمُوَاجَهةِ الدِّين: حصرُ الطُّرقِ المؤدِّيةِ إلى ذَلِكَ في العملِ المُسَلَّحِ والمُوَاجَهةِ الدِّينِ ولا انْتِصَارُه ولا العَنيفةِ مَعَ قُوَى الباطلِ، وأنَّه لا يُمْكِنُ بقاءُ الدِّينِ ولا انْتِصَارُه ولا انتشارُه إلَّا بالقوَّةِ.

ولعلَّ الَّذِي أوصَلَهم إلى هَذِه النَّتِيجةِ هو الأحوالُ السيِّئةُ الَّتِي يَمُرُّ بها العالَمُ الإِسْلَاميُّ مِن ظُلمٍ وتسلُّطٍ، فمِنَ الطَّبِيعِيِّ أَن تنشأ تيَّاراتُ مُقاوِمةٌ تروِّجُ ثقافة استِردادِ الحُقوقِ بالقوَّةِ دُونَ السُّبُلِ البعيدةِ عن العُنفِ، أي أنَّ الاعتقادَ في القوَّةِ والعُنفِ كحلِّ لا ثانِي اله: ثقافةٌ يشترِكُ فِيهَا عدَّةُ اتِّجاهاتٍ سياسيَّةٍ وفكريَّةٍ، دينيَّةٍ وغيرِ دينيَّةٍ كاستجابةٍ طَبِيعيَّةٍ لظروفِ القَهرِ والحربِ بأشكالِها المتعددة.

لَكِنْ حِينَما يأتِي مَن يَنتسِبُ إلى الإِسْلَامِ والدَّعوةِ إلَيْهِ ويَجْعَلُ مِن هَذَا المبدأِ قاعدةً دينيَّةً مضَى عَلَيْهَا الأسلافُ وعَمِلوا بها، وأنَّه لا يَحِيدُ عَنْهَا إلَّا مَنِ انْحَرَفَ فِكرُه وزَاغَ عن الصِّراطِ المسقيم، فهُنَا يكونُ الإشكالُ، لا سِيَّما أنَّ هَذَا المبدأَ وإنْ كان قريبًا مِنَ النُّفُوسِ يكونُ الإشكالُ، لا سِيَّما أنَّ هَذَا المبدأَ وإنْ كان قريبًا مِنَ النُّفُوسِ المعذَّبةِ إلَّا أنَّ تاريخَ الدَّعَواتِ الدِّينيَّةِ وغَيْرِها، وسِيرَ الدُّولِ والحضاراتِ، والتَّجارِبَ النَّاجِحَةَ؛ لم يَحكُمْها هَذَا المبدأُ وَحْدَه،



بل كَانَ للانْتِصَارِ والظُّهورِ والغَلَبَةِ وَسَائِلُ أُخْرَى إلى جَانِيِه.

وهنا لَا بُدَّ مِنَ التفريقِ بينَ أَمرَيْنِ:

الأوَّلُ: بقاءُ الدِّين و ثَباتُ أهلِه.

الثَّانِي: ظُهُورُ الدِّينِ وانتِشارُه فِي الأَرْضِ.

أَمَّا بِقَاءُ الدِّينِ: فهو الأصلُ فِي كُلِّ انْتِصَارٍ، وهو أساسُ كُلِّ غَلَبَةٍ أو ظُهُورٍ مُستَقْبَلِيٍّ، فبقاءُ الدِّين لا يكونُ إِلَّا بِالفِئةِ المُؤمنةِ المُتمسِّكةِ بِهِ، ولا يُشترَطُ فيه اللُّجوءُ إلى المواجهةِ بِالقِتالِ، بل إنَّ مُوَاجَهةً كَهَذِهِ قَدْ تُنهِي وجودَ الفِئةِ المُؤمِنةِ وكِيانَها إذا لم تَكُنْ في مُواجَهةً كَهَذِه قَدْ تُنهِي وجودَ الفِئةِ المُؤمِنةِ وكِيانَها إذا لم تَكُنْ في حدودِ طاقتِها واستطاعتِها.

فالدُّعَاةُ والمُصلِحون والعُلَماءُ مِن أهمِّ أسبابِ إبقاءِ الدِّينِ وتشبِيتِ جُذُورِه والدِّفاعِ عَنْهُ، خاصَّة فِي مرحلةِ العَجزِ عَنِ المُوَاجَهَةِ العَسْكَرِيَّةِ للعَدُوِّ، فهُمْ يُهيِّئُونَ الأَرْضِيَّةَ لأيِّ انطلاقَةٍ أو صَحوةٍ أو نصرِ مُرتَقَبِ(١).

ولا يُمْكِنُ لأحدٍ أن يَزعُمَ أنَّ سُيوفَ المجاهدينَ وحدَها هي



<sup>(</sup>۱) قال ابنُ تَيْمِيَّةَ : (فِقِوَامُ الدِّينِ بالكتابِ الهادِي والسَّيفِ الناصِر، وكفَى بِرَبِّكَ هَادِيًا ونَصِيرًا، والكتابُ هو الأصلُ؛ ولهذا أوَّل ما بَعَثَ اللهُ رسولَه أنزَل عليه الكتاب، ومَكَث بِمَكَّةَ لم يَأْمُرْه بالسَّيفِ حتَّى هاجَر وصار له أعوانٌ على الجِهادِ). «مجموع الفتاوى» ( ۲۲/ ۲۳۲ ).

الَّتِي أَبْقَتْ عَلَى هَذَا الدِّينِ، لا سِيَّما أَنَّ التاريخَ لن يُسعِفَه لإثباتِ مُرادِه.

ولو نَظَرْنَا فِي عُمرِ الدَّعْوَةِ النبويَّةِ لوجَدْنا أَنَّ أَكثرَ مِن نِصفِه (١٤ سنة) (١٠ قد انقضَى فِي غَيْرِ قِتالٍ أو مُوَاجَهَةٍ مُسَلَّحَةٍ، ومَعَ ذَلِكَ فَقَدْ حقَّق الإِسْلَامُ مَكاسِبَ كَثِيرَةً، وأَنْشَأَ نَوَاةَ دولةٍ فِي المَدِينَةِ.

وفِي كُلِّ زمانٍ يتعرَّضُ فِيهِ الدِّينُ للاضطهادِ والضَّعفِ، فإنَّ نُقطةَ الانطلاقِ والصَّحوةِ أبعَدُ مَا تكونُ عن العَمَلِ المُسَلَّحِ، وإنِ احْتِيجَ إِلَيْهِ فِي مَرحلةٍ لَاحِقَةٍ؛ فمِن أَجلِ تَحصِينِ مُكتَسَباتِ الدَّعْوَةِ أو الدِّفاع عن الوُجودِ ثم الانطلاق لنشر الدين.

فلم تَظْهَرِ السُّنَنُ وتُمحَى البِدَعُ إِلَّا بِالدَّعوةِ والبَيَانِ، ولم يتأكَّدُ يَقِينُ النَّاسِ بِدِينهم أمامَ الشُّبُهاتِ والمَطاعِنِ إِلَّا بِالحُجَجِ والبراهينِ الَّتِي يقيمُها العلماءُ المحقِّقون.

وما نرَاه اليومَ مِن مظاهِرِ التَّدَيُّنِ الموجودةِ فِي مجتمَعاتِ المُسلِمِينَ إِنَّماهي في الغَالِبِ ثَمراتُ الوُعَّاظِ والدُّعَاةِ والمُصلِحين.

وكَثِيرٌ مِنَ الدَّعواتِ والحَركاتِ الإصلاحيَّةِ الَّتِي عرَفها تاريخُ الإِسلامِ لم تَكُن إِلَّا جهودٌ دعويَّةٌ عِلميَّةٌ سِلْمِيَّة، يَصْبِر فِيهَا الداعيةُ عَلَى الأذَى حتَّى تَحقِيق الهَدَفِ المُرادِ.



<sup>(</sup>١) حتَّى فُرِض الجهادُ في السنة الثانية للهجرة.

وأيُّ إنجازٍ أو تمكينٍ أو ظُهُورٍ يَتحقَّق لهذا الدِّينِ إِنَّمَا هو بفضلِ اللهِ، ثُمَّ بجهودِ الدُّعَاةِ الَّذِي يَنتهِجون كُلَّ الوَسَائِلِ المُمكِنَةِ لإعادةِ الدِّين إلى مكانِه الصَّحِيحِ فِي حياة المُسلِمِينَ.

فصَحْوَةُ المُسلِمِينَ بعدَ اضطِهادِهم وبقاءُ دِينِهم لا يكونُ إِلَّا عَلَى أَيْدِي العُلَماءِ والمُعلِّمينَ والمُرشِدِينَ، وهذا لا يعنِي بالضَّرُورةِ ألَّا يخوضَ المُسلِمُونَ معارِكَ دِفاعًا عن أَنفُسِهم، أو نشرا للدين، لكنْ لَيْسَ الاشتباكُ مَعَ العَدُوِّ هو الَّذِي يُبقِي الدِّينَ كعقيدةٍ وثقافةٍ وشريعةٍ يتمسَّك بها المجتمَعُ الإِسْلاميُّ مِن تِلقاءِ نفسِه ويَعتَصِم بها إن واجَهَه أيُّ تهديدٍ يَمَسُّ هُوِيَّتَه.

وأَمَّا انتِشَارُ الإِسْلَامِ فيَعْتَمِدُ عَلَى: القُوَّةِ والسُّلطانِ، والحُجَّةِ والبُّرْهانِ، فلا يجوزُ الاكتفاءُ بأحدِ هَذَيْنِ الطَّرِيقَيْنِ والاستغناءُ عن الآخرِ، فلكلِّ واحدٍ مِنهُما مَقامُه ومَوضِعُه الَّذِي يَصلُح له، وهذا أمرُ الآخرِ، فلكلِّ واحدٍ مِنهُما مَقامُه ومَوضِعُه الَّذِي يَصلُح له، وهذا أمرُ أثبتَه التاريخُ والتجارِبُ، وهي قَضِيَّة تَقتَضِيها طبيعةُ الفِكرَةِ الدِّينيَّةِ الله التاريخُ والباطلةِ)؛ فإنَّها لا تَتشِر فِي الأَرْضِ إنْ لم يَتَوفَّرُ لها لسانُ يُجادِلُ عَنْهَا ويَدعُو إِلَيْهَا، ولا تُثبِّتُ أقدامَها وتَبسُطُ سلطانَها إن لم يتوفَّرُ لها مَلكُ يتبنَّاها و يَحمِيها ويَتَّخِذُها دِينًا لدَوْلَتِه.

وكَمَا فَتَح المُسلِمُونَ أكثرَ بِلَادِ الشَّامِ والعِرَاقِ ومِصْرَ وفَارِسَ وشَمالِ أفريقيا بالسَّيفِ، فإنَّ كثيرًا مِن بِلَادِ المُسلِمِينَ اليَوْمَ لم تُفتَحْ



بالسَّيفِ، وإنَّما بالدَّعوَةِ والمُعامَلَةِ الحَسنَةِ، كدُوَلِ جنوبِ شرقِ آسيا، وبَعْضِ الدُّوَلِ الأفريقيَّة.

وَقَد ردَّ ابنُ تَيْمِيَّةَ عَلَى مَن زَعَم أَنَّ الأَمرَ بالجِدالِ قَدْ نُسِخَ بعدَ نُزولِ آيةِ السَّيْفِ، فكان مِن جُملَةِ مَا قَالَه مِنَ الوُجوهِ في الرَّدِّ على ذُلِكَ ما يَلِي، قَالَ رَحِمَهُ الله:

(الْوَجْهُ الْخَامِسُ: وَهُو أَنْ يُقَالَ: الْمَنْسُوخُ هُو الإقْتِصَارُ عَلَى الْجِدَالِ، فَكَانَ النَّبِيُّ فَي أَوَّلِ الْأَمْرِ مَأْمُورًا أَنْ يُجَاهِدَ الْكُفَّارَ النَّبِيُ فَي أَوَّلِ الْأَمْرِ مَأْمُورًا أَنْ يُجَاهِدَ الْكُفَّارَ بِلِسَانِهِ لَا بِيَدِهِ، فَيَدْعُوهُمْ وَيَعِظُهُمْ وَيُجَادِلُهُمْ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ، بِلِسَانِهِ لَا بِيَدِهِ، فَيَدْعُوهُمْ وَيَعِظُهُمْ وَيُجَادِلُهُمْ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ، وَيُجَاهِدُهُمْ بِالْقُرْآنِ جِهَادًا كَبِيرًا، قَالَ تَعَالَى فِي سُورَةِ الْفُرْقَانِ وَهِي وَيُجَاهِدُهُمْ بِالْقُرْآنِ جِهَادًا كَبِيرًا، قَالَ تَعَالَى فِي سُورَةِ الْفُرْقَانِ وَهِي مَكِيّةُ: ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لِهِ كَنْ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَيَهِ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ

وَكَانَ مَأْمُورًا بِالْكَفِّ عَنْ قِتَالِهِمْ لِعَجْزِهِ وَعَجْزِ الْمُسْلِمِينَ عَنْ ذَلِكَ، ثُمَّ لَمَّا هَاجَرَ إِلَى الْمَدِينَةِ وَصَارَ لَهُ بِهَا أَعْوَانٌ أُذِنَ لَهُ فِي ذَلِكَ، ثُمَّ لَمَّا هَوُوا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ، وَلَمْ يُكْتَبْ عَلَيْهِمْ قِتَالُ مَنْ الْجِهَادِ، ثُمَّ لَمَّ لَمَّ يَكُونُوا يُطِيقُونَ قِتَالُ جَمِيعِ الْكُفَّارِ.

فَلَمَّا فَتَحَ اللَّهُ مَكَّةَ وَانْقَطَعَ قِتَالُ قُرَيْشٍ مُلُوكِ الْعَرَبِ، وَوَفَدَتْ إِلَّهِ وُفُودُ الْعَرَبِ بِالْإِسْلَامِ، أَمَرَهُ اللَّهُ تَعَالَى بِقِتَالِ الْكُفَّارِ كُلِّهِمْ إِلَّا مَنْ كَانَ لَهُ عَهْدٌ مُؤَقَّتُ، وَأَمَرَهُ بِنَبْذِ الْعُهُودِ الْمُطْلَقَةِ، فَكَانَ الَّذِي مَنْ كَانَ لَهُ عَهْدٌ مُؤَقَّتُ، وَأَمَرَهُ بِنَبْذِ الْعُهُودِ الْمُطْلَقَةِ، فَكَانَ الَّذِي



رَفَعَهُ وَنَسَخَهُ تَرْكَ الْقِتَالِ.

وَأَمَّا مُجَاهَدَةُ الْكُفَّارِ بِاللِّسَانِ، فَمَا زَالَ مَشْرُوعًا مِنْ أَوَّلِ الْأَمْرِ إِلَى آخِرِهِ، فَإِنَّهُ إِذَا شَرَعَ جِهَادَهُمْ بِالْيَدِ، فَبِاللِّسَانِ أَوْلَى، وَقَدْ قَالَ النَّبِيُّ عَلَى: «جَاهِدُوا الْمُشْرِكِينَ بِأَيْدِيكُمْ وَأَلْسِنَتِكُمْ وَأَمُوالِكُمْ»، النَّبِيُ عَلَى: «جَاهِدُوا الْمُشْرِكِينَ بِأَيْدِيكُمْ وَأَلْسِنَتِكُمْ وَأَمُوالِكُمْ»، وَكَانَ يَنْصِبُ لِحَسَّانَ مِنْبَرًّا فِي مَسْجِدِهِ يُجَاهِدُ فِيهِ الْمُشْرِكِينَ بِلِسَانِهِ وَكَانَ يَنْصِبُ لِحَسَّانَ مِنْبَرًّا فِي مَسْجِدِهِ يُجَاهِدُ فِيهِ الْمُشْرِكِينَ بِلِسَانِهِ جَهَادَ هَجْوٍ، وَهَذَا كَانَ بَعْدَ نُزُولِ آيَاتِ الْقِتَالِ، وَأَيْنَ مَنْفَعَةُ الْهَجْوِ مِنْ مَنْفَعَةُ الْهَجْوِ مِنْ مَنْفَعَةً إِقَامَةِ الدَّلَائِلِ وَالْبَرَاهِينِ عَلَى صِحَّةِ الْإِسْلَامِ، وَإِبْطَالِ مِنَ الْمُشْرِكِينَ وَأَهْلِ الْكِتَابِ؟!

الْوَجْهُ السَّادِسُ: أَنَّهُ مِنَ الْمَعْلُومِ أَنَّ الْقِتَالَ إِنَّمَا شُرِعَ لِلضَّرُورَةِ، وَلَوْ أَنَّ النَّاسَ آمَنُوا بِالْبُرْهَانِ وَالْآيَاتِ لَمَا احْتِيجَ إِلَى الْقِتَالِ، فَبَيَانُ آيَاتِ الْإِسْلَامِ وَبَرَاهِينُهُ وَاجِبٌ مُطْلَقًا وُجُوبًا أَصْلِيًّا،

وَأُمَّا الْجِهَادُ فَمَشْرُوعٌ لِلضَّرُورَةِ، فَكَيْفَ يَكُونُ هَذَا مَانِعًا مِنْ ذَلكَ؟!(١)

فَإِنْ قِيلَ: الْإِسْلَامُ قَدْ ظَهَرَتْ أَعْلَامُهُ وَآيَاتُهُ، فَلَمْ يَبْقَ حَاجَةٌ إِلَى



<sup>(</sup>١) يقول الشربيني في مغني المحتاج (٦/ ٩): «ووجوب الجهاد وجوب الوسائل V المقاصد، إذا المقصود بالقتال إنما هو الهداية وما سواها من الشهادة، وأما قتل الكفار فليس بمقصود حتى لو أمكن الهداية بإقامة الدليل بغير جهاد كان أولى من الجهاد».

إِظْهَارِ آيَاتِهِ، وَإِنَّمَا يَحْتَاجُ إِلَى السَّيْفِ.

قِيلَ: مَعْلُومٌ أَنَّ اللَّهَ وَعَدَ بِإِظْهَارِهِ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ ظُهُورَ عِلْمٍ وَبَيَانٍ وَظُهُورَ سَيْفٍ وَسِنَانٍ، فَقَالَ تَعَالَى: ﴿ هُو ٱلَّذِى آرُسَلَ رَسُولَهُ, وَبَيَانٍ وَظُهُورَ سَيْفٍ وَسِنَانٍ، فَقَالَ تَعَالَى: ﴿ هُو ٱلَّذِى آرُسَلَ رَسُولَهُ, وَلَيْ مُكَانِي فَقَالَ تَعَالَى: ﴿ هُو ٱلَّذِينِ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الللّهُ مُنْ اللْمُنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الْمُنْ الْمُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلْمُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الْمُنْ مُنْ الْمُنْ مُنْ اللللَّهُ مُنْ الللَّهُ مُنْ الللْمُنْ ا

وَقَدْ فَسَّرَ الْعُلَمَاءُ ظُهُورَهُ بِهَذَا وَهَذَا، وَلَفْظُ الظُّهُورِ يَتَنَاوَلُهُمَا، فَإِنَّ ظُهُورَ الْعُلَمَاءُ ظُهُورَ اللَّهُ وَالْبَيَانِ، وَظُهُورَ الدِّينِ بِالْيَدِ وَالْعَمَلِ، وَاللَّهُ تَعَالَى أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ؛ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ.

وَمَعْلُومٌ أَنَّ ظُهُورَ الْإِسْلَامِ بِالْعِلْمِ وَالْبَيَانِ قَبْلَ ظُهُورِهِ بِالْيَدِ وَالْقِتَالِ؛ فَإِنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ مَكَثَ بِمَكَّةَ ثَلَاثَ عَشْرَةَ سَنَةً يُظْهِرُ الْإِسْلَامَ وَالْقِتَالِ؛ فَإِنَّ النَّبِيَانِ وَالْآيَاتِ وَالْبَرَاهِينِ، فَآمَنَ بِهِ الْمُهَاجِرُونَ وَالْأَنْصَارُ بِالْعِلْمِ وَالْبَيَانِ وَالْآيَاتِ وَالْبَرَاهِينِ، فَآمَنَ بِهِ الْمُهَاجِرُونَ وَالْأَنْصَارُ طَوْعًا وَاخْتِيَارًا بِغَيْرِ سَيْفٍ لِمَا بَانَ لَهُمْ مِنَ الْآيَاتِ الْبَيِّنَاتِ وَالْبَرَاهِينِ وَالْمُعْجِزَاتِ، ثُمَّ أَظْهَرَهُ بِالسَّيْفِ، فَإِذَا وَجَبَ عَلَيْنَا جِهَادُ الْكُفَّارِ بِالسَّيْفِ ابْتِدَاءً وَدَفْعًا، فَلاَنْ يَجِبُ عَلَيْنَا بَيَانُ الْإِسْلَامِ وَإِعْلَامُهُ ابْتِدَاءً وَدَفْعًا لِمَنْ يَطْعَنُ فِيهِ بِطَرِيقِ الْأَوْلَى وَالْأَحْرَى؛ فَإِنَّ وُجُوبَ هَذَا وَجَكِ كُلُّ وَقْتِ وَدُفْعًا لِمَنْ يَطْعَنُ فِيهِ بِطَرِيقِ الْأَوْلَى وَالْأَحْرَى؛ فَإِنَّ وُجُوبَ هَذَا وَجُوبَ هَذَا وَجُوبَ هَذَا وَجُوبَ هَذَا وَمُعْلَومٌ أَنَّهُ يَحْتَاجُ كُلُّ وَقْتٍ وَدَفْعًا لِمَنْ يَطْعَنُ فِيهِ بِطَرِيقِ الْأَوْلَى وَالْأَحْرَى؛ فَإِنَّ هُومُ مُحُوبَ هَذَا إِلَى السَّيْفِ، فَكَذَلِكَ هُو مُحْتَاجٌ إِلَى الْعِلْمِ وَالْبَيَانِ، وَإِظْهَارُهُ بِالْعِلْمِ وَالْبَيَانِ، وَإِظْهَارُهُ بِالْعِلْمِ وَالْبَيَانِ، وَإِظْهَارُهُ بِالْعِلْمِ



وَالْبِيَانِ مِنْ جِنْسِ إِظْهَارِهِ بِالسَّيْفِ، وَهُوَ ظُهُورٌ مُجْمَلٌ عَلَا بِهِ عَلَى كُلِّ وَلَيْ وَالْبَيَانِ مِنْ أَنَّ كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ لَمْ فِينٍ مَعَ أَنَّ كَثِيرً مِنَ النَّاسِ لَمْ يَظْهَرْ لَهُمْ آيَاتُهُ وَبَرَاهِينُهُ، بَلْ قَدْ يَقْدَحُونَ فِيهِ وَيُقِيمُونَ الْحُجَجَ عَلَى يَظْهَرْ لَهُمْ آيَاتُهُ وَبَرَاهِينُهُ، بَلْ قَدْ يَقْدَحُونَ فِيهِ وَيُقِيمُونَ الْحُجَجَ عَلَى بُطْلَانِهِ، لَا سِيَّمَا وَالْمَقْهُورُ بِالسَّيْفِ فِيهِمْ مُنَافِقُونَ كَثِيرُونَ، فَهَوُ لَا عِهَادُهُمْ بِالْعِلْم وَالْبَيَانِ دُونَ السَّيْفِ وَالسِّنَانِ، يُؤَكِّدُ هَذَا:

الْوَجْهُ السَّابِعُ: وَهُو أَنَّ الْقِتَالَ لَا يَكُونُ إِلَّا لِظَالِمٍ، فَإِنَّ مَنْ قَاتَلَ الْمُسْلِمِينَ لَمْ يَكُنْ إِلَّا ظَالِمًا مُعْتَدِيًا، وَمَنْ قَامَتْ عَلَيْهِ الْحُجَّةُ فَشَاقً الْمُسْلِمِينَ لَمْ يَكُنْ إِلَّا ظَالِمًا مُعْتَدِيًا، وَمَنْ قَامَتْ عَلَيْهِ الْحُجَّةُ فَشَاقً الْمُسْلِمِينَ لَمْ يَكُنْ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَاتَّبَعَ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ لَمْ يَكُنْ إِلَّا ظَالِمًا.

وَأَمَّا الْمُجَادَلَةُ فَقَدْ تَكُونُ لِظَالِمٍ: إِمَّا طَاعِنٍ فِي الدِّينِ بِالظُّلْمِ، وَإِمَّا مَنْ قَامَتْ عَلَيْهِ الْحُجَّةُ الظَّهِرَةُ فَامْتَنَعَ مِنْ قَبُولِهَا. وَقَدْ تَكُونُ وَإِمَّا مَنْ بَلَغَهُ بَعْضُ أَعْلَامٍ نُبُوَّةِ لِمُسْتَرْشِدٍ طَالِبِ حَقِّ لَمْ يَبْلُغْهُ. وَإِمَّا مَنْ بَلَغَهُ بَعْضُ أَعْلامٍ نُبُوَّةٍ مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ وَدَلَائِلِ نُبُوَّتِهِ، وَلَكِنْ عُورِضَ ذَلِكَ عِنْدَهُ بِشُبُهَاتٍ تُنَافِي مُحَمَّدٍ عَلَيْ وَدَلَائِلِ نُبُوَّتِهِ، وَلَكِنْ عُورِضَ ذَلِكَ عِنْدَهُ بِشُبُهَاتٍ تُنَافِي ذَلِكَ، فَاحْتَاجَ إِلَى جَوَابِ تِلْكَ الْمُعَارَضَاتِ. وَإِمَّا طَالِبٌ لِمَعْرِفَةِ ذَلِكَ، فَاحْتَاجَ إِلَى جَوَابِ تِلْكَ الْمُعَارَضَاتِ. وَإِمَّا طَالِبٌ لِمَعْرِفَةِ دَلَاكَ، فَاحْتَاجَ إِلَى جَوَابِ تِلْكَ الْمُعَارَضَاتِ. وَإِمَّا طَالِبٌ لِمَعْرِفَةِ دَلَاكَ، فَاحْتَاجَ إِلَى جَوَابِ تِلْكَ الْمُعَارَضَاتِ. وَإِمَّا طَالِبٌ لِمَعْرِفَةِ دَلِكَ، فَاحْتَاجَ إِلَى جَوَابِ تِلْكَ الْمُعَارَضَاتِ. وَإِمَّا طَالِبٌ لِمَعْرِفَةِ دَلَاكَ، فَاحْتَاجَ إِلَى جَوَابِ تِلْكَ الْمُعَارَضَاتِ. وَإِمَّا طَالِبٌ لِمَعْرِفَةِ لَكَانَ الْقِتَالُ النَّبُوَّةِ عَلَى الْوَجْهِ الَّذِي يُعْلَمُ بِهِ ذَلِكَ. فَإِذَا كَانَ الْقِتَالُ النَّذِي تَكُونُ لَا يَكُونُ إِلَّا لِدَفْعِ ظُلْمِ الْمُقَاتِلِ مَشْرُوعًا، فَالْمُجَادَلَةُ الَّتِي تَكُونُ لِللَّهُ فَا لِلْمُ وَلَا نَتِفَاعٍ غَيْرِهِ مَشْرُوعَةٌ بِطَرِيقِ الْأَوْلِي الْأَنْهِ وَلَائِتِفَاعِهِ وَانْتِفَاعِ غَيْرِهِ مَشْرُوعَةٌ بِطَرِيقِ الْأَوْلِي الْأَوْلِي الْفَائِمِةِ وَالْاَتِهُ عَلْمِهِ وَلَائِنَهُ وَلَائِهُ وَالْمُؤْوِقِ وَالْعَلَامِةِ وَانْتِفَاعِهِ وَانْتِفَاعِ غَيْرِهِ مَشْرُوعَةٌ بِطَرِيقِ الْأَوْلِي الْفَيْدِ الْكَامِةِ وَالْمُؤْمِةِ وَالْمُؤْمِةِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُولِ الْمُعْرِقِي الْمُؤْمِةِ وَلَائِهُ وَالْمُؤْمِولِ وَلَائِهُ عَلَيْهِ وَلَائِمُ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِولِ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِلِ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُومِ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِلِ اللْمُعْلِقِ الْمُؤْمِلُومِ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِلُومِ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِلُومُ الْمُؤْمِلُومِ الْمُؤْمِلُومِ الْمُؤْم



فَهَذَا مُجَاهِدٌ لَا يَجْعَلُهَا مَنْسُوخَةً، وَهِيَ قَوْلُ أَكْثِرِ الْمُفَسِّرِينَ.

قَالَ الله تعالى: ﴿ وَلَا يَجُدِلُوٓا أَهْلَ الْكِتَٰبِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [العنكبوت: ٤٦] قَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ زَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ: لَيْسَتْ مَنْسُوخَةً.

وَلَكِنْ عَنْ قَتَادَةَ قَالَ: نَسَخَتْهَا ﴿ فَأَقَنُلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتُمُوهُمْ ﴾ [التوبة: ٥]، وَلَا مُجَادَلَةَ أَشَدُّ مِنَ السَّيْفِ.

وَالْأَوَّلُ أَصَحُّ؛ لِأَنَّ هَؤُلَاءِ مِنَ الَّذِينَ ظَلَمُوا، فَلَا نَسْخَ.

وَمِمَّا يُعْجَبُ مِنْهُ أَنَّ بَعْضَ الْمُنْكِرِينَ لِمُجَادَلَةِ الْكُفَّارِ بِنَاءً عَلَى ظُهُورِ دَلَائِلِ النَّبُوَّةِ، نَجِدُهُ هُو وَمَنْ يُعَظِّمُهُ مِنْ شُيُوخِهِ الَّذِينَ يَعْتَمِدُ



فِي أُصُولِ الدِّينِ عَلَى نَظَرِهِمْ وَمُنَاظَرَتِهِمْ وَيَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ قَرَّرُوا فِي الشُّبُهَاتِ وَالشُّكُوكِ وَالْمَطَاعِنِ عَلَى دَلَائِلِ النُّبُوَّةِ مَا يَبْلُغُ نَحْوَ ثَمَانِينَ سُؤَالًا، وَأَجَابُوا عَنْهُ بِأَجْوِبَةٍ لَا دَلَائِلِ النُّبُوَّةِ مَا يَبْلُغُ نَحْو ثَمَانِينَ سُؤَالًا، وَأَجَابُوا عَنْهُ بِأَجْوِبَةٍ لَا دَلَائِلِ النُّبُوَّةِ مَا يَبْلُغُ نَحْو ثَمَانِينَ سُؤَالًا، وَأَجَابُوا عَنْهُ بِأَجْوِبَةٍ لَا تَصْلُحُ أَنْ تَكُونَ جَوَابًا فِي الْمَسَائِلِ الظَّنَيَّةِ، بَلْ هِي إِلَى تَقْرِيرِ شُبَهِ الطَّاعِنِينَ أَقْرُبُ مِنْهَا إِلَى تَقْرِيرِ أُصُولِ الدِّينِ! وَهُمْ كَمَا مَثَلَهُمُ الطَّاعِنِينَ أَقْرُبُ مِنْ يَضْرِبُ شَجَرَةً ضَرْبًا يُزَلْزِلُهَا بِهِ، وَهُو يَزْعُمُ أَنَّهُ الْغَزَّالِيُّ وَغَيْرُهُ بِمَنْ يَضْرِبُ شَجَرَةً ضَرْبًا يُزَلْزِلُهَا بِهِ، وَهُو يَزْعُمُ أَنَّهُ الْغَزَّالِيُّ وَغَيْرُهُ بِمَنْ يَضْرِبُ شَجَرَةً ضَرْبًا يُزَلْزِلُهَا بِهِ، وَهُو يَزْعُمُ أَنَّهُ الْغَزَّالِيُّ وَغَيْرُهُ بِمَنْ يَضْرِبُ شَجَرَةً ضَرْبًا يُزلُولُهَا بِهِ، وَهُو يَزْعُمُ أَنَّهُ الْغَرَالِيُّ وَعَيْرُهُ بِمَنْ يَضْرِبُ شَجَرَةً فَوْلَاءِ مُضْطَرَبٌ فِي الْإِيمَانِ بِالنَّبُوَّةِ الْفَلْوَلُولُ الْعَرَابُ لَيْسَ هَذَا مَوْضِعَ بَسْطِهِ، وَهُمْ مَعَ ذَلِكَ يَدَّعُونَ أَنَّهُ قَدْ ظَهَرَ عَنْ اللَّهُ وَبَرَاهِينِهِ الَّتِي هِي غَايَةُ مَطَالِبِ مَشَايِخِهِمْ، وَهُمْ لَمْ يُغُطُوهَا وَيَاتَ اللَّهِ وَبَرَاهِينِهِ الَّتِي هِي غَايَةُ مَطَالِبِ مَشَايِخِهِمْ، وَهُمْ لَمْ يُغُطُوهَا وَيَاتَ اللَّهِ وَبَرَاهِينِهِ الَّتِي هِي غَايَةُ مَطَالِبِ مَشَايِخِهِمْ، وَهُمْ لَمْ يُغْطُوهَا وَيَا إِنَّا عَجْزًا وَإِمَّا تَفْرِيطًا.

الْوَجْهُ الثَّامِنُ: أَنَّ كَثِيرًا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ يَزْعُمُ أَنَّ مُحَمَّدًا ﷺ وَأُمَّتَهُ إِنَّمَا أَقَامُوا دِينَهُمْ بِالسَّيْفِ لَا بِالْهُدَى وَالْعِلْمِ وَالْآيَاتِ، فَإِذَا طَلَبُوا الْعِلْمَ وَالْمُنَاظَرَةَ فَقِيلَ لَهُمْ: لَيْسَ لَكُمْ جَوَابٌ إِلَّا السَّيْفَ، كَانَ هَذَا مِمَّا يُقَرِّرُ ظَنَّهُمُ الْكَاذِبَ، وَكَانَ هَذَا مِنْ أَعْظَمِ مَا يَحْتَجُّونَ بِهِ عَلَى فَسَادِ الْإِسْلَامِ، وَأَنَّهُ لَيْسَ دِينَ رَسُولٍ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ، وَإِنَّهُ لَيْسَ دِينَ رَسُولٍ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ، وَإِنَّهُ لَيْسَ دِينَ رَسُولٍ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ، وَإِنَّهَا هُوَ دِينُ مَلِكٍ أَقَامَهُ بِالسَّيْفِ(۱).



<sup>(</sup>١) ذكر ابنُ تَيْمِيَّةَ في موضع آخَرَ مِن «الجواب الصحيح» ( ٥/ ١٩٣، ١٩٤ ): =

الْوَجْهُ التَّاسِعُ: أَنَّهُ مِنَ الْمَعْلُومِ أَنَّ السَّيْفُ لَا سِيَّمَا سَيْفِ الْمُسْلِمِينَ وَأَهْلِ الْكِتَابِ - هُوَ تَابِعٌ لِلْعِلْمِ وَالْحُجَّةِ، بَلْ وَسَيْفُ الْمُسْلِمِينَ وَأَهْلِ الْكِتَابِ - هُوَ تَابِعٌ لِلْعِلْمِ وَالْحُبَّةِ، بَلْ وَسَيْفُ الْمُشْرِكِينَ هُوَ تَابِعٌ لِآرَائِهِمْ وَاعْتِقَادِهِمْ، وَالسَّيْفُ مِنْ جِنْسِ الْعَمَلِ، وَالسَّيْفُ مِنْ جِنْسِ الْعَمَلِ، وَالْعَمَلُ - أَبَدًا - تَابِعٌ لِلْعِلْمِ وَالرَّأْيِ.

وَحِينَئِذٍ فَبَيَانُ دَيْنِ الْإِسْلَامِ بِالْعِلْمِ وَبَيَانِ أَنَّ مَا خَالَفَهُ ضَلَالٌ وَجَهْلٌ، هُوَ تَثْبِيتُ لِأَصْلِ دِينِ الْإِسْلَامِ، وَاجْتِنَابٌ لِأَصْلِ غَيْرِهِ مِنَ الْإِسْلَامِ، وَاجْتِنَابٌ لِأَصْلِ غَيْرِهِ مِنَ الْأَدْيَانِ الَّتِي يُقَاتَلُ عَلَيْهَا أَهْلُهَا، وَمَتَى ظَهَرَ صِحَّتُهُ وَفَسَادُ غَيْرِهِ كَانَ النَّاسُ أَحَدَ رَجُلَيْن:

إِمَّا رَجُلٌ تَبَيَّنَ لَهُ الْحَقُّ فَاتَّبَعَهُ، فَهَذَا هُوَ الْمَقْصُودُ الْأَعْظَمُ مِنْ إِرْسَالِ الرُّسُلِ.

وَإِمَّا رَجُلٌ لَمْ يَتَّبِعْهُ، فَهَذَا قَامَتْ عَلَيْهِ الْحُجَّةُ؛ إِمَّا لِكَوْنِهِ لَمْ يَنْظُرْ فِي أَعْلَامِ الْإِسْلَامِ، أَوْ نَظَرَ وَعَلِمَ فَاتَّبَعَ هَوَاهُ، أَوْ قَصَّرَ. وَإِذَا قَامَتْ

= (أنَّ كثيرًا مِن أهلِ الكِتابِ كان عِندَهم مِنَ البُغضِ له والعَداوَةِ وتكذيبِه والحِرْصِ على إبطالِ أمرِه، ما أَوْجَبَ أَن يَفْتُرُوا أشياءَ لم تُوجَدْ، ويَنسُبُوا إليه أشياءَ يَعرِفُ كَذِبَها كُلُّ مَن عرَف أمرَه) وذَكَرَ مِن ذلك (طَعَن بعضُ أهلِ الكتابِ فِيهِ بأنَّه بُعِثَ بالسَّيفِ، وحتَّى يُوهِمُوا إلنَّاسَ أَنَّ الَّذِينَ اتَّبعُوه إَنَّما اتَّبعُوه خوفًا مِنَ السَّيْفِ، وحتَّى يقولُوا: إنَّ الخَطِيبَ النَّاسَ أَنَّ الَّذِينَ اتَّبعُوه إنَّما اتَّبعُوه خوفًا مِنَ السَّيْفِ، وحتَّى يقولُوا: إنَّ الخَطِيبَ إنَّما يَتوكُمُ على سيفٍ يومَ الجُمعةِ إشارةً إلى أنَّه إنَّما يقومُ الدِّينُ بالسَّيفِ، إلَى أَنَّه إنَّما يقومُ الدِّينُ بالسَّيفِ، إلَى أَمْ إلى أنَّه إنَّما يقومُ الدِّينُ بالسَّيفِ، إلَى أمثالِ هذه الأُمورِ الَّتِي هِيَ مِن أَظهَرِ الأمورِ كذبًا عليه، يَعرِفُ أَدنَى النَّاسِ معرفةً بحالِهِ أَنَّها كَذِبٌ، وهُم – مع هذا – يَتَشَبَّثُونَ بِهَا!).



عَلَيْهِ الْحُجَّةُ كَانَ أَرْضَى لِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ وَأَنْصَرَ لِسَيْفِ الْإِسْلَامِ وَأَذَلَّ لِسَيْفِ الْإِسْلَامِ وَأَذَلَّ لِسَيْفِ الْكُفَّارِ.

وَإِذَا قُدِّرَ أَنَّ فِيهِمْ مَنْ يَعْجِزُ عَنْ فَهْمِ الْحُجَّةِ، فَهَذَا إِذَا لَمْ يَكُنْ مَعْذُورًا مَعَ عَدَمِ قِيَامِهَا أَوْلَى أَنْ لَا يُعْذَرَ، وَإِنْ كَانَ مَعْذُورًا مَعَ قِيَامِهَا أَوْلَى أَنْ لَا يُعْذَرَ، وَإِنْ كَانَ مَعْذُورًا مَعَ قِيَامِهَا فَهُو مَعَ عَدَمِهَا أَعْذَرُ، فَعَلَى

التَّقْدِيرَيْنِ قِيَامُ الْحُجَّةِ أَنْصَرُ وَأَعْذَرُ.

وَقَدْ قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِبِينَ حَتَّى نَبْعَكَ رَسُولًا ﴿ الْإِسراء: ١٥]. وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ لِئَلّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللّهِ حُجَّةُ أَبَعْدَ ٱلرُّسُلِ ﴾ [النساء: ١٦٥]. وقَالَ تَعَالَى: ﴿ فَالْمُلْقِيَاتِ ذِكْرًا ۞ عُذْرًا أَوْ نُذْرًا ۞ ﴾ [المرسلات: ٥-٦]. وقَالَ النَّبِيُ ﷺ: ﴿ مَا أَحَدُّ أَحَبُّ إِلَيْهِ الْعُذْرُ مِنَ اللَّهِ؛ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ وَقَالَ النَّبِيُ ﷺ: ﴿ مَا أَحَدُّ أَحَبُّ إِلَيْهِ الْعُذْرُ مِنَ اللَّهِ؛ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ أَرْسَلَ الرُّسُلَ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ ﴾ (١).

وهذه القِطعَةُ مِن كلامِ ابنِ تَيْمِيَّةَ جاءَتْ فِي سياقِ كلامِ ابتَدَأَهُ بقولِه: (فَأَمْرُهُ لَهُمْ بِالْقِتَالِ نَاسِخٌ لِأَمْرِهِ لَهُمْ بِكَفِّ أَيْدِيهِمْ عَنْهُمْ. فَأَمَّا قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ اُدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْخِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ فَأَمَّا قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَا شَحَدِلْهُم بِاللَّهِ مِنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ا



<sup>(</sup>۱) «الجواب الصحيح» (١ / ٢٣٧ - ٢٤٦).

٤٦]، فَهَذَا لَا يُنَاقِضُهُ الْأَمْرُ بِجِهَادِ مَنْ أَمَرَ بِجِهَادِهِ مِنْهُمْ، وَلَكِنَّ الْأَمْرَ بِلِهَ الْمُجَادَلَةِ، فَأَمَّا مَعَ إِمْكَانِ بِالْقِتَالِ يُنَاقِضُ النَّهْيَ عَنْهُ وَالْإِقْتِصَارَ عَلَى الْمُجَادَلَةِ، فَأَمَّا مَعَ إِمْكَانِ الْمَمْعِ بَيْنَ الْجِدَالِ الْمَأْمُورِ بِهِ وَالْقِتَالِ الْمَأْمُورِ بِهِ، فَلَا مُنَافَاةَ بَيْنَهُمَا، الْجَمْعِ بَيْنَ الْجِدَالِ الْمَأْمُورِ بِهِ وَالْقِتَالِ الْمَأْمُورِ بِهِ، فَلَا مُنَافَاةَ بَيْنَهُمَا، وَإِذَا لَمْ يَتَنَافَيَا بَلْ أَمْكَنَ الْجَمْعُ لَمْ يَجُزِ الْحُكْمُ بِالنَّسْخِ، وَمَعْلُومٌ أَنَّ وَإِذَا لَمْ يَتَنَافَيَا بَلْ أَمْكَنَ الْجَمْعُ لَمْ يَجُزِ الْحُكْمُ بِالنَّسْخِ، وَمَعْلُومٌ أَنَّ كُلًا مِنْهُمَا يَنْفَعُ حَيْثُ لَا يَنْفَعُ الْآخَرُ، وَأَنَّ اسْتِعْمَالَهُمَا جَمِيعًا أَبْلَغُ فَي إِظْهَارِ الْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ، وَمِمَّا يُبِيِّنُ ذَلِكَ وُجُوهٌ)(١).





<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١/ ٢١٨ - ٢١٩).

#### هَلِ العَمَلِيَّاتُ الانتِحَارِيَّتُ تَتَنَاسَبُ مَعَ الأمرِ بإغدَادِ العُدَّةِ؟

أَمَرِ اللهُ تَعَالَى بِإِعْدَادِ العُدَّةِ اللازمةِ لِمُوَاجَهَة العَدُوِّ عَلَى نَحْو يَحْصُل بِهِ وقوعُ الرَّهبةِ والخوفِ مِنَ المُسلِمِينَ، فهَلْ عَمِلَ الغُلَاةُ عَلَى إِعْدَادِ العُدَّةِ لِمُوَاجَهَةِ الكُفَّارِ؟

إِنَّ مُوَاجَهَةَ قُوى الباطِلِ فِي زمانِنا تَتَطَلَّبُ إِعْدَادًا لَيْسَ باليسيرِ، وذلك للتَّفَاوُتِ الكبيرِ فِي القوَّةِ العَسْكَرِيَّة بينَ المُؤْمِنِينَ والكَافِرِينَ، كَمَا أَنَّ تعدُّدَ الجَبَهاتِ المعادِيةِ للإِسْلَام وتنوُّعَ أساليبِ الصَّدِّ عن سَبِيل الله يَقْتَضِي اكتسابَ مهاراتً وخِبراتً متعدِّدة للتعامُلِ مَعَ هَذِه التَّحَدِّياتِ بتنوُّعِها، فلَا بُدَّ مِن مضاعفةِ الجهدِ فِي عمليَّةِ إِعْدَادِ العُدَّةِ، وعدمِ الاكتفاءِ بالتَّنظِيرِ لِذَلِكَ أو الاقتصارِ عَلَى الجانِبِ التَّقْلِيدِيِّ مِنَ الإعدادِ البدنِيِّ والعَسْكَرِيِّ.

وهناك أمرٌ آخَرُ يَقْتَضِي مضاعفة الاستعدادِ لِمُوَاجَهةِ الكُفَّارِ، خاصَّة مِن منظورِ الغُلاةِ، وهو حَجْم الطُّموحاتِ والآمالِ المنشودةِ؛ كإعادة الخِلافةِ وتحريرِ البِلادِ والمُقَدَّسَاتِ، فمِثلُ هَذِه المشاريعِ الضَّخمةِ تَتَطَلَّبُ إِعْدَادًا يُناسِبُها، أو عَلَى الأقلِّ ألَّا يَكُونَ السَّعيُ إلى هذه الأهدافِ بآلِيَّاتٍ ووَسَائِلَ تقليديَّةٍ.

لن نَجِدَ مَن يخالِفُنا فِي أَنَّ الجَمَاعَاتِ المُتَطَرِّفَةَ لَم تَقُمْ بأقلِّ مَا يَنْبَغِي القِيَامُ بِهِ فِي جَانِب الإِعْدَادِ، كَمَا أَنَّ وَسَائِلَهم الَّتِي يَعْتَمِدون



عَلَيْهَا فِي أثناءِ الحَرْبِ والاشتِباكِ مَعَ العَدُّوِّ تؤكِّد أَنَّهُم أبعدُ مَا يَكُون عن التفكيرِ بالإِعْدَادِ المَأْمُورِ بِهِ فِي سُورَة الأنفال.

قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِن دُونِهِمْ لَا نَعْلَمُونَهُمُ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللّهِ وَعَدُوَّكُمْ وَءَاخْرِينَ مِن دُونِهِمْ لَا نَعْلَمُونَهُمُ اللّهُ يَعْلَمُهُمْ ﴾ [الأنفال: ٦٠].

فالمَقْصُودُ مِنَ الإِعْدَادِ هو حُصولُ الرَّهبَةِ عِنْدَ العَدُوِّ المجاهِرِ بعَداوَتِه، وأيضًا عِندَ العَدُوِّ الَّذِي يُسِرُّ هَذِهِ العَدواةَ ﴿وَءَاخَرِينَ مِن دُونِهِمْ لاَ نَعْلَمُونَهُمُ ٱللَّهُ يَعْلَمُهُمْ ﴾.

فَهَلِ الْإِعْدَادُ لِعَمليَّةٍ تفجيريَّةٍ فِي بِلَادِ الكُفَّارِ يَدخُل فِي معنَى الإِعْدَادِ المقصودِ هاهُنا؟!

وهَلْ رَهْبَةُ المَدَنِيِّينَ وأجهِزَةِ الأمنِ مِنَ «العَمَلِيَّاتِ الإرهابِيَّةِ» هي الرَّهبَةُ المطلوبُ حُصولُها؟!

وكَيْفَ يَستقِيمُ ذَلِكَ إِنْ كَانَتْ هَذِه الضَّرَباتُ تَزِيدُ مِن شَهِيَّةِ الأَعداءِ لِضَربِ بِلَاد المُسلِمِينَ والضَّغطِ عَلَى حكوماتِهم المحليَّةِ مِن أجلِ التَّضييقِ عَلَى النَّشاطِ الإِسْلَاميِّ؟!

إِنَّ التَّرهِيبَ فِي مِثلِ هَذِه العَمَلِيَّاتِ يَرْتَدُّ عَلَى المُسلِمِينَ أضعافًا مُضاعَفَة، ولا يَزِيدُ الكَافِرِينَ إِلَّا غُلُوًّا فِي إجرامِهم عَلَى نَحْوٍ يَنعَدِم



مَعَهُ أيُّ مَقصُودٍ للتَّرهِيبِ المرادِ حصولُه مِنَ الإِعْدَادِ.

تُعَدُّ الأَحْزِمَةُ النَّاسِفَةُ والسَّيَّارَاتُ المُفَخَّخَةُ مِن أَبرَزِ أَنواعِ الأُسلحةِ الَّتِي يستخدِمُها الغُلَاةُ فِي مَعارِكِهم أو عَمَلِيَّاتِهم الأسلحةِ الَّتِي يستخدِمُها الغُلَاةُ فِي مَعارِكِهم أو عَمَلِيَّاتِهم الانتِحَارِيَّةِ، فهل هَذَا النَّوْعُ مِنَ الأعمالِ يَتَناسَبُ مَعَ الإِعْدَادِ المطلوبِ شَرْعًا فِي مُوَاجَهَةِ الكُفَّار؟

فَسَّرَ النَّبِيُّ ﷺ القُوَّةَ فِي هَذِه الآيَةِ بأَنَّها الرَّمْيُ، فقال: «أَلَا إِنَّ القُوَّةَ الرَّمْيُ»(١).

يَقُولُ القُرْطُبِيُّ: (إِنَّمَا فَسَّرِ القُوَّةَ بِالرَّمْيِ وإِنْ كَانَتِ القُوَّةُ تظهرُ بإعْدَادِ غَيْرِه مِن آلاتِ الحَرْبِ؛ لكونِ الرَّمْيِ أشدَّ نكايةً فِي العَدُوِّ بإعْدَادِ غَيْرِه مِن آلاتِ الحَرْبِ؛ لكونِ الرَّمْيِ أشدَّ نكايةً فِي العَدُوِّ وأسهَلَ مُؤنَةً؛ لِأَنَّهُ قَدْ يُرْمَى رأسُ الكَتِيبَةِ فيصاب، فينهزِم مَن وأسهلَ مُؤنَةً؛ لِأَنَّهُ قَدْ يُرْمَى رأسُ الكَتِيبَةِ فيصاب، فينهزِم مَن خَلْفَه)(٢).

ويقولُ ابنُ القَيِّمِ: (إنَّ مَنْفَعَةَ الرَّميِ ونِكايَتَهُ فِي العَدُوِّ فَوْقَ مَنْفَعَةِ الرَّميِ ونِكايَتَهُ فِي العَدُوِّ فَوْقَ مَنْفَعَةِ سائِرِ آلاتِ الحَرْبِ، فكُمْ مِن سَهْمٍ واحدٍ هَزَم جَيْشًا! وإنَّ الرَّامِيَ الواحِدَ لَيَتَحَامَاهُ الفُرْسَانُ وتُرْعَدُ مِنْهُ أَبطالُ الرِّجالِ. هَذَا وإنَّ السَّهمَ تُرِيدُ تُرْسِله إلَى عدوِّكَ فيكفِيكَ مُؤْنَتَهُ عَلَى البُعدِ، وَقَد عُلِم بالتَّجرِبةِ أَنَّ الرَّامِيَ الواحِدَ إِذَا كَانَ جيِّدَ الرَّميِ فإنَّه يأخُذ الفِئَةَ عُلَى البُعدِ، وَقَد



<sup>(</sup>١) أخرجه مُسلِم ( ١٩١٧ ) من حديث عُقبَةَ بنِ عامِر.

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» لابن حجر (٦/ ٩١).

مِنَ النَّاسِ الَّذِينَ لا رَامِيَ مَعَهُم ويَطْرُدُهم جَمِيعًا، ولهذا عِنْدُ أربابِ الْحُرُوبِ إِنَّ كُلَّ سَهْمٍ مَقَامَ رَجُلٍ، فإذا كَانَ مَعَ الرَّجُلِ مِائَةُ سهمٍ عُدَّ بِمِائَةِ رَجُلٍ، والخَصْمُ يَخافُ مِنَ النُّشَّابِ أضعافَ خوفِه مِنَ السَّيْفِ بِمِائَةِ رَجُلٍ، والخَصْمُ يَخافُ مِنَ النُّشَّابِ أضعافَ خوفِه مِنَ السَّيْفِ والرُّمْحِ، وإذا كَانَ راجِلُ واجِدٌ رامٍ أمكنَه أن يأخُذَ مِائَةَ فارسٍ لا والرُّمْحِ، وإذا كَانَ راجِلُ واجِدٌ رامٍ أمكنَه أن يأخُذَ مِائَةَ فارسٍ لا رامِي فيهِم ويَغلِبَهم، ومِائَةُ فارسٍ لا يَغلِبون رامِيًا واحدًا، ولهذا ألقَى اللهُ مِنَ الرُّعبِ لصاحِبِ الرَّمْيِ عِنْدَ خَشْخَشَةِ النُّشَّابِ والجُعْبَةِ مَا لَهُ مِنَ الرُّعبِ لصاحِبِ السَّيْفِ والرُّمحِ، وهذا معلومٌ بالمُشاهدَةِ، حَتَّى مَا لم يُلْقِهِ لصاحِبِ السَّيْفِ والرُّمحِ، وهذا معلومٌ بالمُشاهدَةِ، حَتَّى أنَّ الأَلْفَ لَيَفْزَعُونَ مِن رَامٍ واحدٍ، ولا يَكادُونَ يَفْزَعُونَ مِن ضارِبِ سَيْفٍ واحِدٍ، فصوتُ الرَّامِي المُجِيدِ فِي الجَيْشِ خيرٌ مِن فِئَةٍ، كَمَا سَيْفٍ واحِدٍ، فصوتُ الرَّامِي المُجِيدِ فِي الجَيْشِ خيرٌ مِنْ فِئَةٍ»)(١).

فالقُوَّةُ -كَمَا فسَّرها النَّبِيُّ ﷺ بالرَّمْي - تتحقَّق بإصابةِ العَدُوِّ مِن مكانٍ بعيدٍ دُونَ الحاجةِ إلَى الاشتباكِ المُباشِرِ، فتَحصُل النّكايَةُ بالعَدُوِّ والسَّلامَةُ لِلمُجاهِدِ.

لكنَّ هَذَا المعنَى لا يَرُوقُ للغُلَاةِ الَّذِينَ يَعتبِرُون العَمَلِيَّاتِ الانتِحَارِيَّةَ دليلًا على قُوَّةِ الإيمانِ والصِّدقِ، والرَّغبَةِ فِي الشَّهَادَةِ وبَذَكِ النَّفسِ فِي سَبِيلِ الله، والتَّنزُّهِ عَن حُظوظِ الدُّنْيَا!



<sup>(</sup>۱) «الفروسيَّة» (۱٤٧، ۱٤۸).

فهُمْ يَترُكُونَ الإِعْدَادَ المطلوبَ شرعًا، ويُقبِلون عَلَى العَمَلِيَّاتِ الانتِحَارِيَّةِ دُونَ أَيِّ مراعاةٍ لِلضَّوابِطِ والشُّروطِ الَّتِي وضَعَها العلماءُ عِنْدَ اللُّجوءِ لهذا النَّوْعِ مِنَ العَمَلِيَّاتِ فِي القِتَال.





#### هَلْ لِلغُلَاةِ أَهلِيَّةٌ لِلقِيام مقامَ النَّبيِّ عَلَيْهِ؟

رُبَّمَا يَعظُمُ عَلَى الغُلَاةِ أَن يَتَّهِمَهُم أَحدٌ بِأَنَّهُم يتصرَّفون كنبيًّ تَجِبُ طاعتُه، إِلَّا أَنَّ أفعالَهم تَشهَدُ بِذَلِكَ، فهم يَتَّخِذُونَ قراراتٍ مصيريَّةٍ تَنعَكِسُ عَلَى مُستَقْبَلِ شُعوبٍ بِأَكْمَلِها، ويَخُوضُونَ مواجهاتٍ تَدْفَعُ الحركاتِ الإِسْلَاميَّةِ كلَّها إلَى حالةِ الصِّدَامِ عَيْرِ المُتكافِئِ مَعَ العَدُوُ، ويَعتبِرُون مَا يَقُومونَ بِهِ أَمرًا لا يَنْبَغِي غَيْرِ المُتكافِئِ مَعَ العَدُوُ، ويَعتبِرُون مَا يَقُومونَ بِهِ أَمرًا لا يَنْبَغِي الاختِلافُ فِيهِ والجَدَلُ حولَه، أي أَنَّ رُؤيتَهم تَنتَقِلُ عَمَلِيًّا مِن رُتبَةِ الاجتِهادِ إلَى رُتبَةِ النَّصِّ القَطْعِيِّ المُحْكَمِ، أو إلَى مَا لا يُعذَرُ أحدٌ بجَهادِ!

لكنْ هَلِ التَّنظِيماتُ المُتَطَرِّفَةُ مُؤهَّلةٌ لِتَبَوُّءِ موقِعَ القيادةِ والتَّوجِيهِ؟

لَقَد كَانَ النّبِيُّ عَلَى معروفًا فِي قَوْمِه، لا يَتّهِمُه أحدٌ، فالرُّسُلُ لا تُبْعَثُ إِلّا فِي نَسَبِ قومِها(۱)، وَقَدْ أَنْكَرَ اللهُ عَلَى المُشرِكِينَ عَدَمَ استجابَتِهم للرَّسُولِ عَلَى مَعَ أَنَّهُم يَعْرِفُونَ صِدقَهُ وعَدالَته وأمانته ولم يجرِّبوا عَلَيْه كذبًا، فهو لَيْسَ بالمجهول الّذِي يَرْتَابُونَ فِي أمرِه ودَعوتِه، فقال سُبحَانَهُ: ﴿ أَمْ لَمْ يَعْرِفُواْ رَسُولُهُمْ فَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴿ آَلَ لَمْ يَعْرِفُواْ رَسُولُهُمْ فَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴿ آَلُ لَهُ يَعْرِفُواْ رَسُولُهُمْ فَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴿ آَلَ اللهُ عَنْهُ مَن كُرُونَ ﴾ [المؤمنون: ٦٩](١).



<sup>(</sup>١) صحيح البُخَارِيِّ (٧).

<sup>(</sup>٢) قال ابن جرير (١٩ /٥٦ ) : (أَمْ لَمْ يَعرِفْ هؤلاء المكذِّبون مُحَمَّدًا؟! وأنَّه =

وقَالَ تَعَالَى: ﴿لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِم ﴾ [آل عمران: ١٦٤]، وقال: ﴿لَقَدْ جَآءَ كُمْ رَسُوكُ مِّن اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِي الْأُمِيِّينَ رَسُولًا أَنفُسِكُمْ ﴾ [التوبة: ١٢٨]، وقال: ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِيِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ ﴾ [الجمعة: ٢]، وهِي دَعْوَةُ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ: ﴿ رَبَّنَا وَالْبِعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتُلُواْ عَلَيْمِمْ ءَايَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنَابَ وَالْحِكُمَةُ وَيُرْكِمِهِمْ ﴾ [البقرة: ١٢٩].

ولَمَّا اجتَمَع الصَّحابَةُ فِي سَقِيفَةِ بَنِي سَاعِدَةَ للتَّبَاحُثِ فيمَن يَخلُف النَّبِيَ ﷺ، قَالَ أَبُو بَكْرٍ لِلأَنصارِ: (لَنْ يُعْرَفَ هَذَا الأمرُ إِلَّا يَخلُف النَّبِيَ ﷺ، قَالَ أَبُو بَكْرٍ لِلأَنصارِ: (لَنْ يُعْرَفَ هَذَا الأمرُ إِلَّا لِهَذَا الحَيِّ مِنْ قُرَيْشٍ؛ هُمْ أَوْسَطُ العَرَبِ نَسَبًا ودارًا)(١).

و ثَبَت عَنْهُ ﷺ أَنَّه قَالَ: «الأَئِمَّةُ مِن قُرَيْشٍ».

فتَوَلِّي الشَّأْنِ العامِّ لا يُمْكِنُ أَن يَتَصَدَّرَ له إِلَّا مَن كَانَ معروفًا بينَ النَّاسِ، يَأْمَنُونَه ولا يَتَقَدَّمُونَه، وهذا أحرَى لإجتِماعِ النَّاسِ واتِّحادِ كَلِمَتِهم ووُثوقِهِم بِرُؤَوسائِهم.

فَمَنْ هُمْ رِجَالُ التَّطَرُّفِ وقادَتُه ومُنَظِّرُوه؟ ماذا تَعرِفُ الأُمَّةُ عنهُم؟



<sup>=</sup> مِن أَهلِ الصِّدقِ والأَمانةِ، ﴿ فَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴾ يَقُولُ: فَيُنكِرُوا قولَه، أو لَمْ يَعرِفُوه بالصِّدقِ، ويَحْتَجُّوا بأَنَّهُم لا يَعرِفُونَه).

<sup>(</sup>١) صحيح البُخَارِيِّ (٦٨٣٠).

وكَيْفَ يُمْكِنُ الوُّثُوقُ بهم وبِعِلْمِهم وخِبرَتِهم وتَجرِ بَتِهم؟

فهُمْ لا يُعْرَفُونَ بمكانةٍ دِينيَّةٍ أو علميَّةٍ أو اجتِماعِيَّةٍ أو تجرِبَةٍ سياسيَّةٍ أو خِبرةٍ عَسْكَريَّة.

وكَيْفَ يُمْكِنُ التسليمُ لَهُم دُونَ أن يكونوا أهلَ ثِقَةٍ فِي أَنفُسِهم وفيما يَملِكُونَه من مُؤهِّلات لِذَلِكَ؟!

فَهَلِ الثِّقَةُ تَحصُل بِمُجرَّدِ غَيْرَتِهم وحِرصِهم عَلَى الإِسْلَام؟!

كَيْفَ لَهُم أَن يَقُودُوا سفينةَ الإِسْلَامِ؟! وهُمْ لا يُحسِنونَ شَيْئًا لا فِي أمرِ الدُّنْيًا!

وكَيْفَ تَمْضِي الأُمَّةُ فِي مَسَارٍ مَجهُولٍ خَلْفَ مَجاهِيلَ؟! ثُمَّ يُقالُ لها: إنَّهُ سَبِيلُ النَّجاةِ والعِزَّةِ والتَّمكِينِ!

ولو تَرَكْنا العُلومَ والمَعارِفَ الدُّنيَوِيَّةَ الَّتِي يَجِبُ حِيَازَتُها، واقْتَصَرْنا عَلَى عِلمِ الشَّرِيعَةِ، فَمَا هو حَظُّ هَوُلاءِ الغُلاةِ مِنْهُ؟ خاصَّة أَنَّ أُمَّة الإِسْلامِ فِي زَمَنٍ صَعْبٍ تَدْهَمُها النَّوازِلُ بينَ حِينٍ وآخَرَ، ولا أُنَّ أُمَّة الإِسْلامِ فِي زَمَنٍ صَعْبٍ تَدْهَمُها النَّوازِلُ بينَ حِينٍ وآخَرَ، ولا بُدَّ مِن مُجتَهِدٍ يُحسِنُ التَّعَامُلَ مَعَ هَذِهِ الأحوالِ الصعبةِ والقضايا المُعقَدة الَّتِي تعيشُها الأُمَّةُ.

إِنَّ طَالُوتَ الَّذِي اصْطَفَاهُ اللهُ عَلَى بَنِي إسرائِيلَ وجعَلَه مَلِكًا عَلَيْ إَسرائِيلَ وجعَلَه مَلِكًا عَلَيْهِم، كَانَ قَدْ زَادَهُ بَسْطَةً فِي العِلْمِ والجِسْمِ، أَيْ: آتَاهُ أَهْلِيَّةً



لِلقِيَادَةِ(١) إِلَى جَانِبِ الاصْطِفَاءِ والاختِيَارِ.

ولَوْ أرادَ المرءُ أن يُغلِّبَ جَانِبَ التفكيرِ في نَظَرِيَّةِ المُؤامَرَةِ لقال: إنَّ هَؤُلاء المُتطرِّفونَ صَنِيعَةٌ أجنبيَّةٌ لِزَجِّ الشَّبابِ الإِسْلاميِّ فِي مواجهاتٍ خاسرةٍ يَكُونُ مصيرُهم فِيهَا القَتْلَ والسجنَ والعَذَابَ، مواجهاتٍ خاسرةٍ يَكُونُ مصيرُهم فِيهَا القَتْلَ والسجنَ والعَذَابَ، كمَا يكونُ مِن نَتائِجِها: التَّضييقُ عَلَى الإِسْلاميِّينَ، وتَشوِيهُ الدَّعْوة، وتَنفِيرُ النَّاسِ عن الدِّين! لا سِيَّمَا أنَّ أكثرَ هَؤُلاءِ الغُلاةِ لَيْسَ لَهُم تاريخٌ معروفٌ أو سِيرَةٌ حَسنَةٌ، ويَختَبِئُونَ خلفَ أَسْمَاء وَهْمِيَّةٍ، ولا يَعْلَمُ أحدٌ بارتباطاتِهمُ السِّرِيَّةِ ومصادِرِ تَمْوِيلِهِمْ وحَقِيقَةِ مَا يُرِيدُونَ.





<sup>(</sup>۱) قال ابنُ عاشور: (فاَعْلَمَهُم نبيُّهم أنَّ الصِّفاتِ المُحتَاجِ إليها في سياسةِ أمرِ الأُمَّةِ تَرجِعُ إلى أصالةِ الرَّأي وقوَّةِ البَدَنِ؛ لأنَّه بالرأي يهتدي لمصالح الأُمَّةِ، لا سيَّما في وقتِ المضائِق، وعندَ تعذُّرِ الاستشارةِ أو عِنْدَ خلافِ أهلِ الشُّورَى، وبالقُوَّةِ يستطيعُ الشَّاتَ في مواقِعِ القِتَالِ، فيكونُ بِثَباتِهِ ثباتُ نُفوسِ الجَيْشِ) «التحرير والتنوير» (٢ / ٤٩١).

### هَلْ تَرْكُ الجهَادِ خَيْرٌ مِنَ الجهَادِ الْمَتْبُوعِ بِالفَسَادِ؟

الجِهَادُ فِي العقليَّةِ المُتَطَرِّفَة هو الجُنَّةُ الحَصِينةُ الَّتِي تَحمِي كُلَّ مَن دخلَها أو انتسَب إِلَيْهَا، وتَمْنَحُه الأفضليَّة لقيادةِ الأُمَّةِ بعُلمائِها ومُفكِّريها وأهلِ الخِبرة والاختصاصِ فِيهَا، وتُكسِبُ الراءَه واختياراتِه صِفَةَ الآراءِ الاجتِهاديَّةِ الَّتِي لا يَجُوز الإنكارُ عَلَى صاحبِها! فكلُّ مَن رَفَع راية الجِهاد فهو آمِنٌ مِن النَّقدِ، مُحصَّنُ مِن المُحاسَبةِ والمُساءَلةِ، وأخطاؤُه مغفورةٌ مغمورةٌ فِي بَحرِ حسناتِه وتضجياتِه!

وهذه الفَهمُ الفاسِد هو نَتِيجَة لِتَرَاكُمِ جُملةٍ مِنَ الأفكارِ الخاطئةِ عن الجِهَاد: كاختِزالِ الإِسْلَامِ فِي الجِهَادِ، ثُمَّ اختِزالِ الجِهَادِ فِي العَملِ المُسَلَّحِ، واعتِبارِ الجِهَادِ الحَلَّ الوَحْيدَ لِمَشاكِلِ الأُمَّةِ، وغَيْرِ الْعَمَلِ المُسَلَّحِ، واعتِبارِ الجِهَادِ الحَلَّ الوَحْيدَ لِمَشاكِلِ الأُمَّةِ، وغَيْرِ ذَلِكَ.

وبَيانُ خَطَأِ هَذِه الأفكارِ يَتَّضِحُ بِمَعرِفَةِ أَنَّ الشَّرِعَ مَنظُومَةٌ مُتكامِلَةٌ مِنَ الفَرائِضِ والأحكامِ لا يَتِمُّ إِلَّا بِمَجمُوعِها، ولا يُغنِي مُتكامِلَةٌ مِنَ الفَرائِضِ والأحكامِ لا يَتِمُّ إِلَّا بِمَجمُوعِها، ولا يُغنِي بَعْضُها عن بَعْضٍ، فَلِكُلِّ مِنْ أَحكامِه مَرتَبَتُه وأهمِّيتُه، ولكلِّ مِنْهَا غايةٌ ومَقُصودٌ.

وأنَّ العامِلِينَ فِي سَبِيلِ اللهِ عَلَى أصنافٍ: فمِنهُم الفُقَهاءُ، ومِنهُمُ النُّهَادُ الدُّعَاةُ والمُصلِحُونَ، ومِنهُم أهلُ الإنفاقِ والبَذلِ، ومِنهُمُ الزُّهَادُ



والوُعَّاظُ، ومِنهُم المُجَاهِدِينَ بِالسِّلَاحِ، وكلُّ مِن هَوُّلاءِ يَسُدُّ ثَغْرَةً ويَحْصُلُ بِهِ مِنَ النَّفعِ مَا لا يَحْصُلُ بِغَيْرِه، والعلاقةُ بَيْنَهُم تَكامُلِيَّةٌ لا تَنَافُسِيَّةٌ، وإِنَّمَا يَكُونُ التَّفاضُلُ بِينَ هَذِه الأصنافِ عَلَى قَدْرِ نَفْعِ الخَلقِ وخِدمَةِ الدِّينِ، فليش مِعيَارُ المُفَاضَلةِ فِي بَدْلِ الدِّمَاءِ، وإنَّما فِي النَّفعِ الحاصِلِ والخَيْرِ المُتحَقِّقِ للدِّينِ والأُمَّةِ.

فالإِسْلَامُ أعطَى المُجاهِدَ منزلتَه، لكنَّه لم يُبِحْ له أخذَ دَوْرِ العالِمِ الفَقِيهِ فِي نُصحِ الأُمَّةِ وبيانِ الحقِّ مِنَ الباطلِ، ولم يُبِحْ له كَذَلِكَ التَّطاوُلَ إلَى مَوقِعِ الدُّعَاةِ والمُصلِحِينَ إذا لَمْ يَكُنْ أهلًا لِذَلِكَ.

كَمَا أَنَّ المجاهدَ جِهادَ الدَّفعِ يقومُ بواجبِهِ المفروضِ عَلَيْه، ولا يَتَطَوَّعُ متفَضِّلًا عَلَى الأُمَّةِ، ولو تَقَاعَس غَيْرُه وقَعَد عن الجِهادِ فِي حالِ تَعيُّنِهِ عَلَيْهِ فإِثْمُه عَلَى نَفْسِه، فَقَدْ حَفِظَ اللهُ تَعَالَى لكلِّ عامِلٍ مَنْزِلَتَهُ، وفضَّل بَعْضَ المُؤْمِنِينَ عَلَى بَعْضٍ بِحَسَبِ إيمانِهم وأعمالِهم، فلا يَنْبَغِي الفخرُ والمِنَّةُ فَضْلًا عن البَغْيِ والاستِطَالَةِ بغيرِ الحَقِّ حَتَّى وإنْ كَانَ الباغِي أو المفتخِرُ أَكْبَرَ الفاتِحِينَ الغُزاةِ، قَالَ الحَقِّ حَتَّى وإنْ كَانَ الباغِي أو المفتخِرُ أَكْبَرَ الفاتِحِينَ الغُزاةِ، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَن جَلَهَدَ فَإِنَّمَا يُجَهِدُ لِنَفْسِهِ ۚ إِنَّ اللّهَ لَغَنِيُّ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ اللهُ العَلَيْدِ الفَاتِحِينَ الغُراةِ، قَالَ العَلْمَينَ العَلْمِينَ العَلْمِينَ العَلْمِينَ العَلْمِينَ العَلْمِينَ العَلْمِينَ العَلْمِينَ العَلْمِينَ العَلْمَينَ العَلْمَينَ العَلَمِينَ العَلْمِينَ العَلْمَينَ العَلْمِينَ العَلْمَينَ العَلَيْمِينَ العَلْمَينَ العَلْمَينَ العَلْمَينَ العَلْمَينَ العَلْمَالَةِ العَلْمَةِ عَلَى العَلْمَ الْمُولِةَ إِنَّ اللهَ لَعَنْ أَلُولُ الْمَاتِحِينَ العَلْمَ عَلَى الْمَالِهِ مَا الْعَلَمُ عَلَيْ الْعَلَمْ اللّهُ الْعَلْمَ اللّهُ الْمَلْمُ اللّهُ الْمُعْلَى الْفُولُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلَمْ عَلَى اللّهُ الْعَلْمُ الْمَلْمُ اللّهُ الْمُنْ الْمَلْمُ اللّهُ الْمُنْ الْمُهُمُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْمَالِي الْمُعْلَامِ الْمُ الْمُعْتِمْ الْمُعْتَالِقَ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْمُعْتَى الْمُعْتَالِقَ اللّهُ الْمُعْتُمْ اللّهُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعِلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ ال

وإذَا يَسَّرَ اللهُ لعبدٍ بابَ الجِهَادِ فإنَّما أَنعَمَ عَلَيْهِ بنِعمَةٍ عَظِيمَةٍ؛ فَمَن لَمْ يَعْرِفْ حقَّها ولم يُؤَدِّ شُكرَها فتُوشِكُ أَنْ تَذْهَبَ عَنْهُ وتكونَ



وَبِالَّا عَلَيْهِ.

وَقَد ثَبَتَ فِي الكِتَابِ والسُّنَّةِ أَنَّ مجرَّدَ الإعجابِ بالقُوَّةِ أَوْجَبَتِ الْهَزِيمَةَ والبَلاءَ، فكَيْفَ بالاستِطالَةِ عَلَى الخلقِ بغيرِ الحقِّ بِاسْمِ الْجَهَادِ والمَصْلَحَةِ الجِهَاديَّةِ؟!

وأخْبَرَ تَعَالَى أَنَّ المجاهدَ قَدْ يُصابُ بالعُجبِ فَيُوَدِّي ذَلِكَ إِلَى هَزِيمَتِه، كَمَا حصَل يومَ حُنَيْنٍ، أي أَنَّه لَيْسَ مُنَزَّهًا عَمَّا يَعرِضُ لِلنَّفْسِ مِن شَهَواتٍ ونَوَازِعَ سيِّئةٍ، وَقَدْ عاقَبَ اللهُ تَعَالَى أحدَ أنبيائِه لِلنَّفُ أُعْجِبَ بجَيْشِه كَمَا صحَّ بذلك الخبرُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ (۱).

ورُوِيَ عنِ النَّبِيِّ عَلَى أَنَّه عاتبَ عَلِيَّ بنَ أَبِي طالِبٍ لِأَنَّهُ أَظْهَرَ إِعجابًا ببلائِه فِي الجِهادِ، فَفِي مُعجَمِ الطَّبَرَانِيِّ عَنِ ابنِ عبَّاسٍ قَالَ: «دَخَلَ عَلِيٌّ عَلَى فَاطِمَةَ يومَ أُحُدٍ فَقَالَ: خُذِي هَذَا السَّيْفَ غَيْر دَخَلَ عَلِيٌّ عَلَى فَاطِمَةَ يومَ أُحُدٍ فَقَالَ: خُذِي هَذَا السَّيْفَ غَيْر ذَمِيمٍ. فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَى فَاطِمَةَ يومَ أُحُدٍ فَقَالَ: خُذِي هَذَا السَّيْفَ عَيْر ذَمِيمٍ. فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَى فَاطِمَةً يومَ أُحُدٍ فَقَالَ الْقَدْ أَحْسَنَه سَهْلُ بنُ خُرَشَةَ»(٢).

وأَخْبَرَ شُبِحانَه أَنَّ الهَزِيمَةَ قَدْ يتسبَّبُ بها بعضُ أهلِ الجِهَادِ؛ لِعِصْيَانِهِم ومُخالَفَتِهم للشَّرعِ كَمَا حصَل يومَ أُحُدٍ.



<sup>(</sup>۱) أَخرَجَه النَّسائيُّ في «الكُبرَى» (۸۵۷۹)، وأحمد (٤ /٣٣٣)، والحديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) «معجم الطبراني الكبير» ( ١٦٥٤، ١٦٢٤)، وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» ( ٦٣ / ١٢٣) : رجاله رجال الصحيح.

وأَمَر اللهُ المجاهدين بالتَّقْوَى وحذَّرهم العُدْوَانَ، قَالَ ابنُ تَيْمِيَّةَ: (إِنَّ الأَمرَ بِالشَّيءِ لا يُناسِبُ النَّهْيَ عن إكمالِه، وَلَكِنِ المُناسِبُ لِذَلِكَ النَّهْيُ عَمَّا يُضِلُّ عَنْهُ؛ والمُناسِبُ لِذَلِكَ مَا ذُكِر فِي الآيةِ مِن النَّهْيِ عن العُدوان، فإنَّ الجِهَادَ فِيهِ البلاءُ للأعداء، والنُّفُوسُ قَدْ لا تَقِفُ عِنْدَ حدودِ الله، بَلْ تَتَبعُ أهواءَها فِي ذَلِكَ، فقالَ: ﴿وَلَا لَا عَنْدَ حدودِ الله، بَلْ تَتَبعُ أهواءَها فِي ذَلِكَ، فقالَ: ﴿وَلَا لَا عَنْدَ حدودِ الله، بَلْ تَتَبعُ أهواءَها فِي ذَلِكَ، فقالَ: ﴿وَلَا لَا اللهُ لَا اللهُ لَا اللهُ اللهِ اللهُ الله

فإذا أراد المجاهِدُ أن يَخلِطَ جِهاده بأهواء وآراء يَستَحسِنُها ويَفرِضُها عَلَى الأُمَّةِ ويُحاكِمُ مَن يُخالِفُه إِلَيْهَا، فهذا قُعُودُه عن الجِهَادِ خيرٌ مِن جِهادٍ مَتبُوعِ بفسادٍ!

وَقَد قَالَ الله تَعَالَى: ﴿قَوْلُ مَعْرُوفُ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِن صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا أَذَى وَاللّهُ غَنِيٌ خَلِيمٌ ﴿ اللَّهِ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُبْطِلُواْ صَدَقَاتِكُم بِالْمَنّ وَالْأَذَىٰ كَالَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ رِئَآءَ النَّاسِ ﴾ [البقرة: ٢٦٣-٢٦٤].

فالغُلَاةُ الَّذِينَ يُقاتِلون ببَسالةٍ ويُحدِثون نِكايةً فِي الأعداءِ، ثُمَّ يَنحَرِفون بِبِدَعِهم ومَقالاتِهِم ويَسفِكون الدَّمَ الحرامَ هُم مِنْ جِنْسِ (المَنَّانِ بِمَا أَعْطَى).

وَقَد تَنبَّهَ أبو مُصْعَبِ السُّورِيُّ لهذا الأمرِ فقَالَ: (إنَّ وُجودَ ثقافةٍ ومَبَادِئَ قتاليَّةٍ جهاديَّةٍ لم تُبْنَ عَلَى أُسُسِ صحيحةٍ مِن شُمولِ العقيدةِ



<sup>(</sup>۱) «جامع المسائل» ( ٥/ ٣٢٦).

والدِّينِ وتَمامِه فِي ظلِّ ظُروفِ القَهرِ والاحتلالِ، لَيُنْذِر بكارثةٍ أَشدَّ مِن كوارثِ القُعودِ عن الجِهادِ أحيانًا. إنَّ وجودَ السِّلاح فِي أيدِي مقاتِلين يَضرِبون العَدُوَّ ويرتكبون فِي مَسارِهِم أفظعَ المصائِبِ - نتيجةَ الجهلِ بالعقيدةِ وغيابِ التَّربيَةِ المتكاملةِ - مِنَ المُمكِنِ أَن يَعُودَ بالضَّررِ عَلَى الأُمَّةِ والجِهادِ والمقاوَمةِ وكلِّ مَا نَصْبُو إِلَيْهِ)(۱).





<sup>(</sup>١) «دعوة المقاومة الإسلامية العالميَّة» (ص ٩١٦).

# أيُّهما أَوْلَى: اللَصْلَحَةُ الجِهَاديَّةُ أَم الحِفاظُ عَلَى رأسِ مالِ الدَّعْوَة؟

المُرادُ برأسِ مالِ الدَّعْوَة: الجماعةُ المؤمِنةُ المتمسِّكةُ بِالدِّينِ والقَائِمَةُ بالدَّينِ في الأَرْضِ، ومِنهُم تكونُ والقَائِمَةُ بالدَّعنِ في الأَرْضِ، ومِنهُم تكونُ الانطِلَاقَةُ والصَّحْوَةُ، وبهم يُحفَظ الدِّينُ إن تعرَّض للاضطِهادِ والتَّضييق.

يَنْبَغِي التنبيهُ عَلَى أَنَّ هَذَا السُّؤالَ لا يَنْبَغِي أَن يُطرَحَ بهذه الهَيْئَةِ، أَي المُفاضَلَةِ بينَ الجِهَادِ والدَّعوةِ؛ لِأَنَّ الجِهَادَ يَجِبُ أَن يَكُونَ فِي خِدمَةِ الدَّعْوةِ، فهو وَسِيلَةٌ لا غَايَةٌ، لَكِنَّ تَعامُلَ الغُلاةِ مَعَ الجِهَادِ كفريضةٍ مُستَقِلَةٍ عن الإِسْلام، ومقدَّمةٍ عَلَى سائرِ أركانِه، ومَعزُ ولَةٍ عن تحقيقِ مَقاصِدِه ومصالِحِ أَتباعِهِ؛ هو الَّذِي دعا إلى صياغةِ هَذَا السؤالِ بهذه الطريقةِ.

ولِأَنَّ الغُلَاةَ يَتَّخِذُونَ مِنَ المَصْلَحَةِ الجِهَاديَّةِ شَمَّاعةً يعلِّقون عَلَيْهَا كُلَّ غُلُوٍّ واستبدادٍ وتَجاوُزٍ لِحُدودِ الشَّرعِ؛ فلِذَلِكَ اضْطُرِرْنا إلَى طَرْحِ السُّؤَالِ بِهَذِهِ الطَّرِيقَةِ.

إِنَّ المُعادَلَةَ المَنطِقِيَّةَ تقولُ: إِنَّهُ لا بقاءَ للجهادِ إِلَّا بالعُصبَةِ المُؤمِنَةِ، ولا داعِيَ لِوُجودِه إِن لم يَكُنْ مُرتَبِطًا بتأمينِ مَصالِحِ هَذِه المُؤمِنَةِ، ولا داعِيَ لِوُجودِه إِن لم يَكُنْ مُرتَبِطًا بتأمينِ مَصالِحِ هَذِه المُحاعِةِ وتَحصيلِ المَكاسِبِ المادِّيَّةِ لها.



ولهذا لَمَّا انْفَصَل الغُلاةُ فِي زمانِنا عن الأُمَّةِ وأصبحت المجتمعاتُ عِبتًا عَلَيْهِم وعائقًا أمامَ عَملِيَّاتهم العَشْوَائِيَّةِ العَبَثِيَّةِ، ولم يَجِدُوا استجابةً مِنَ الإِسْلَاميِّنَ لِمَشارِيعِهم الخَيالِيَّةِ؛ رَأُوْا أَنَّ الجِهادَ يَجِبَ أَن يَمضِيَ حَتَّى وإن كَانَ مُنفصِلًا عن المَصْلَحَةِ العامَّةِ للأُمَّةِ والدَّعوةِ، ومِن هَذَا الانْحِرَافِ ظهرت دَعاوَى الجِهادِ العالمِيِّ، ووالدَّعوة، ومِن هَذَا الانْحِرَافِ ظهرت دَعاوَى الجِهادِ العالمِيِّ، أو الجِهاد حَتَّى استِعادة الخِلافة مِنَ الأَنْدَلُس إلى الصِّينِ، أو حَتَّى إسْقاط الأنظمَةِ وتَحْرِير البُلدانِ، ونَحوُها مِنَ التَّخبُطاتِ فِي التَّعَامُل مَعَ الجِهاد.

إِنَّ الجَمَاعَاتِ المُتَطَرِّفَةَ فِي عَمَلِها المُسَلَّحِ لا تُراعِي مَصْلَحَة الأُمَّةِ أَو مَصِيرَ الحركاتِ والجَمَاعَاتِ الإِسْلَاميَّةِ، ولا تُبالِي بالأذَى والضَّررِ الَّذِي يُصِيبُها نتيجة أعمالِ العُنفِ، وتصرِّحُ بأنَّهُ يَجِبُ عَلَى والضَّررِ الَّذِي يُصِيبُها نتيجة أعمالِ العُنفِ، وتصرِّحُ بأنَّهُ يَجِبُ عَلَى الأُمَّةِ أَن تُضَحِّي بكلِّ شيءٍ فِي سَبِيلِ المَعْرَكَةِ، ولسانُ حالِها: مَرْحَبًا الأُمَّةِ أَن تُضَحِّي بكلِّ شيءٍ فِي سَبِيلِ المَعْرَكَةِ، ولسانُ حالِها: مَرْحَبًا بِمُصيرِ أصحابِ الأُخْدُودِ، ومَرْحَبًا بِالسُّجُونِ وحَفَلاتِ التَّعذِيبِ؛ فَضَرِيبَةُ النَّصْرِ مكلِّفةٌ ولَا بُدَّ مِن تَحمُّلِها!

يَقُول أبو مُحَمَّدِ المَقْدِسِيُّ: (إنَّ إظهارَ توحيدِ الله الحقِّ للنَّاسِ وإخراجَهم مِن ظُلُماتِ الشِّركِ إِلَى أنوارِ التوحيدِ، هي الغايةُ العُظمَى والمَقْصُودُ الأهمُّ، وإنْ نُكِّلَ بالدَّعَواتِ، وإنِ ابْتُلِيَ الدُّعَاةُ). ويقولُ أيضًا: (فمِلَّةُ إبْرَاهِيمَ إِذَنْ هي طريقُ الدَّعْوَةِ الصَّحِيحَةُ الَّتِي



فِيهَا مُفارَقَةُ الأحبابِ وقطعُ الرِّقابِ)(١).

لكنَّ هَذِهِ العقليَّةَ الثَّورِيَّةَ لا نَجِدُها فِي القُرْآنِ الكريمِ والسِّيرَةِ النَّبوِيَّةِ.

إِنَّ الجماعة المُسلِمة هي الأساسُ والمُنطَلَقُ فِي كُلِّ الأعمالِ، فَهِي رأسُ المالِ والعَصَبُ المِحْوَرِيُّ فِي بقاءِ الإِسْلام وانتشارِه وانتضارِه، ولذَلِكَ كَانَ النَّبِيُّ عَلَى المَهالِكِ، ولا يُعرِّضُهم لِمَا يُفسِدُ أصحابِه وأتباعِه، لا يُلْقِي بهم فِي المَهالِكِ، ولا يُعرِّضُهم لِمَا يُفسِدُ عَلَيْهم دُونَ أَن يَعُودَ ذلك بالضرر عَلَى مَسِيرَةِ الدَّعُوة.

وَقَدْ وَصَفه الله تَعَالَى بأنّه حريضٌ عَلَى المُؤْمِنِينَ رَحِيمٌ بهم، وهذه الرحمةُ وهذا الحِرصُ لا يَقتَصِران عَلَى سَعْيه فِي هِدايتِهم ونَجاتِهم واستِقامَتِهم فحسب، وإنّما أيضًا فِي بَقائِهم؛ لأَنّ فِي بقائِهم بقاءَ الدَّعْوةِ والدِّين، فهُم سَنَدُه وعَضُدُه وأعوانُه، لا يَمْضِي فِي دَعوتِه دونَهم.

لِذَلِكَ كَانَ مِن مِنَنِ الله تَعَالَى عَلَى رَسُولِه أَن أَيَّده بنصرِه وبالمُؤْمِنِينَ وأَلَّف بينَ قُلوبِهم ﴿ لَوْ أَنفَقْتَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مَّآ أَلَفَ بَيْنَهُمْ ﴾ [الأنفال: ٦٣]، أَلَفَتَ بَيْنَهُمْ ﴾ [الأنفال: ٦٣]، وبرحمةٍ مِنْهُ سُبحانَه لَانَ قَلبُ النَّبِيِّ مُحَمَّد ﷺ لِصَحْبِه ﴿ وَلَوْكُنتَ وَبِرحمةٍ مِنْهُ سُبحانَه لَانَ قَلبُ النَّبِيِّ مُحَمَّد ﷺ لِصَحْبِه ﴿ وَلَوْكُنتَ وَلِلَا عَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَا نَفَضُواْ مِنْ حَوْلِكَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].



<sup>(</sup>۱) «ملة إبراهيم» ( ٣١، ٣٣ ).

وأَمَره سُبحانه بأنْ يَترَفَّقَ بالمُؤْمِنِينَ وأنْ يَعْفُو عنهُم وأن يَستغفِرَ لَهُم وأن يُستغفِر لَهُم وأن يُشاوِرَهم فِي الأمرِ، فيَعفُو عن أخطائِهم وتَجاوُزاتِهم مَخافة أن يَنفِرُوا مِنَ الدَّعْوَةِ أو تكونَ ردَّةُ فِعلِهم سلبيَّةً فيُهلِكوا أَنفُسَهم، وتُصابَ الدَّعْوَةُ بِنكبَةٍ عظيمةٍ.

وَقَد صَدَرَتْ مِن بَعْضِ الصَّحابَةِ رِضْوَانُ اللهِ عَلَيْهِمْ أَيَّامَ الرَّسُولِ عَلَيْهُ مُخالَفاتٌ كبيرةٌ، وَكَانَ التَّعَامُلُ القُرْ آنِيُّ معها هو التَّأدِيبَ والتَّنبِيهَ والتحذيرَ مِنَ العَوْدِ إِلَيْهَا، حَيْثُ وقَع مِن بعضِ الصَّحابَة: (الفِرارُ مِن المعركةِ، والتَّخلُّفُ عن الجِهَاد، وإخبارُ المُشرِكِينَ بأسرارِ المُسلِمِينَ، ورفعُ الصوت فِي حضرةِ الرَّسُولِ عَلَيْ، ومخالفةُ أمرِه ﷺ فِي القِتَال، والجدالُ فِي قراراتٍ اتَّخذَها ﷺ، وإبلاغُه ﷺ نَبأً كاذِبًا كَادَ أَن يورِّطَه فِي دماءِ أَبْرِيَاء، والجدالُ عن المُنَافِقِينَ)، وغيرُ ذَلِكَ مِنَ التَّجاوُزاتِ؛ فلم يَنْزِلْ فِي القُرْآنِ تَعنِيفٌ وتوبيخٌ شديدٌ وعقوباتٌ وأَحْكَامٌ بالتَّكفِيرِ فِي حقِّ المُتجاوِزِينَ، وفي ذَلِكَ حِكَمٌ جَمَّةٌ، مِنْ أهمِّها: أنَّ الترفُّقَ بالمُؤْمِنِينَ مَعَ تعليمِهم وتَنبِيهِهِمْ أمرٌ ضَرُورِيٌّ لبقاءِ الدَّعْوَةِ والحفاظِ عَلَى رأسِ مالِها وضمانِ استِمرَ ارِها وبقائِها، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظٌ ٱلْقَلْبِ لَأَنفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

ولذلك أكثرَ النَّبِيُّ ﷺ مِن مُناشدةِ اللهِ تَعَالَى النصرَ يومَ بَدْرٍ؛ لِأَنَّهُ رأى قِلَّةَ أصحابِة أمامَ كثرةِ المُشرِكِينَ، وَكَانَ مِن جُملَةِ مَا قَالَ:



«اللَّهُمَّ إِنْ تُهلِكْ هَذِهِ العِصَابَةَ مِنْ أَهلِ الإِسْلَامِ لا تُعْبَدْ فِي الأَرْضِ» حَتَّى قَالَ له أبو بَكْرٍ: (يا نَبِيَّ الله، كَفَاكَ مُنَاشَدَتُكَ رَبَّكَ؛ فإنَّهُ سَيُنْجِزُ لَكَ مَا وَعَدَكَ) (١).

ولو نظرنا فِي كلامِ النّبِيِّ عَلَيْ السابِقِ مِن مَنظُورِ الغُلاةِ، فلرُبَّمَا قَالَ بَعْضُهم إذا تعرّض للمَوقِفِ نفسِه: وماذا لو فَنِي جَيْشُ المُسلِمِينَ؟! أَلَيْسَ فِي ذَلِكَ أَعْظَمُ الكرامَةِ ونَيْلُ الشَّهَادَةِ فِي سَبِيلِ المُسلِمِينَ؟! أَلَيْسَ فِي ذَلِكَ أَعْظَمُ الكرامَةِ ونَيْلُ الشَّهَادَةِ فِي سَبِيلِ الله؟! وماذا يُهِمُّ لو فَنِيَ المُسلِمُونَ مِن أجلِ دَعوتِهم؟! أليس البَذُلُ والتَّضْحِيةُ عملًا شريفًا ذا أَجْرٍ كبيرٍ لا يَنتَصِرُ الدِّينُ إِلَّا بِهِ؟! وكَيْفَ يَكُونُ ارتبَاطُ الدِّينِ ببَقاءِ أهلِه واللهُ غَنِيُّ عن العالَمِينَ؟! لا شَكَ أَنَّهُ إِن فَنِي المُسلِمُونَ كلُّهم فسَيَأْتِي اللهُ بآخَرِينَ!!

وأمثالُ هَذِه التساؤلاتِ توضِّح الفَرْقَ بينَ المَنْظُورِ النَّبوِيِّ الواقعِيِّ الحكيمِ، وبينَ مَنظُورِ الغُلَاةِ الخَيالِيِّ العَقِيمِ.

وحِينَما أراد النّبِيُّ استِمالَةَ كُبَراءِ المُشرِكِينَ فِي قُرَيْشٍ، طلَبُوا مِنْهُ إِبعادَ ضُعَفاءَ المُسلِمِينَ مِنَ السَّابِقِينَ الأوَّلِينَ، وَكَانَ النّبِيُّ اللهُ إِبعادَ ضُعَفاءَ المُسلِمِينَ مِنَ السَّابِقِينَ الأوَّلِينَ، وَكَانَ النّبِيُّ اللهُ حريصًا عَلَى إِسْلَامٍ وُجوهِ القومِ كَمَكْسَبٍ كبيرٍ للدَّعوةِ، لكنَّ ذلك الطَّلَبَ فِيهِ مَساسٌ بمشاعرِ الفئةِ المؤمِنَةِ، ورُبَّمَا كان فِتْنَةً لَهُم إِنْ رَأُوا أَنَّ النّبِيَّ عَلَيْهِ الصَّلاةُ والسَّلامُ يفضِّلُ الرُّوَساءَ والقادَةَ عَلَى



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٧٦٣).

المُسْتَضْعَفِينَ ومَن لا مالَ لَهُمْ أو جاه؛ فنزَلَتْ آياتُ العِتَابِ مِنَ الله لِنَبِيّه ﷺ فِي سُورَتَي الكَهْف والأَنْعَام.

فلا يَجُوزُ السَّعيُ فِي تحقيقِ مَصالِحِ الدِّينِ عَلَى حِسَابِ الجماعةِ المُؤمِنَةِ؛ لِأَنَّ الأساسَ فِي بقاءِ الدَّعْوَةِ هُم هَذِه الجَمَاعَة، وعليه المُؤمِنَةِ؛ لِأَنَّ الأساسَ فِي بقاءِ الدَّينِ فِي الاتِّجاهِ نفسِه لِمَصْلَحَةِ الدِّينِ وَي الاتِّجاهِ نفسِه لِمَصْلَحَةِ الدِّينَةِ عَلَى الوجهِ الصَّحيح.

والغُلاةُ اليَوْمَ يفكِّرون بفُتوحاتٍ ومَعارِكَ وانْتِصَاراتٍ، لكنَّهُم لا يَضَعُونَ فِي حساباتِهم مَصْلَحَةَ الأُمَّةِ أو المُجتَمَعاتِ الَّتِي رُبَّما وَقَرَتْ لَهُمُ الدَّعمَ والمَلاذَ الآمِنَ عَلَى أَرْضِها، وهذا الاستخفافُ يَجْعَلُ الفَشَلَ حَلِيفَهم فِي كَافَّةِ التَّجارِبِ.





## هَلْ جَاءَ النَّبِيُّ ﷺ بالذَّبِح هَكَذَا بإِطْلَاقٍ؟

اشتَهَر فِي ثقافةِ الغُلاةِ (۱) الحِرصُ عَلَى ذَبْحِ الكُفَّارِ والمُخالِفِينَ لَهُمْ مِنَ المُسلِمِينَ، مُعتَبِرِينَ ذَلِكَ مِن سُنَّتِه ﷺ فِي الجِهَادِ، مُعتَمِدينَ عَلَى النَّصِّ المَرْوِيِّ فِي ذَلِكَ: «لَقَدْ جِئْتُكُمْ بِالذَّبْحِ»(۲).

ومِنَ الطبيعيِّ أَن يُعرِضَ الغُلَاةُ عن السِّياقِ الَّذِي ورَدَت فِيهِ هَذِه الجملةُ وأَن يَتَجاهَلُوه؛ لِيَتَّخِذُوا مِنْهَا مَنْهَجًا وسَمِةً لِعَمَلِهم الذي يَتفاخَرُون بِهِ؛ بُغْيَةَ إضْفَاء الشَّرْعِيَّة الدِّينِيَّة عَلَى انْحِرَافِهم النَّفْسِيِّ.

إِنَّ هَذِهِ العِبَارَةَ قِيلَتْ بعدَ أَن قام عُقْبَةُ بنُ أَبِي مُعَيْطٍ لَعَنَهُ اللهُ بِخَنْقِ النَّبِيِّ فِي وَهُو يُصَلِّي فِي حِجْرِ الكَعْبَةِ، حَتَّى جَاءَ أَبو بَكْرٍ بِخَنْقِ النَّبِيِّ فِي وَهُو يُصَلِّي فِي حِجْرِ الكَعْبَةِ، حَتَّى جَاءَ أَبو بَكْرٍ فَدَفَعه عن النَّبِيِّ فِي.

فالتوعُّد بالقَتْل يُمْكِن صدورُه مِن أيِّ شخصٍ يتعرَّض لِمِثلِ هذا الموقفِ، فكَيْفَ الحالُ إن كَانَ نبيًّا هَمَّ عُتاةُ المُشرِكِينَ بقَتلِه وهو يُصَلِّي فِي المسجدِ الحرام؟!

أي: إنَّ هَذِه الجُملَة صدرَتْ فِي ظَرفٍ معيَّن ولسَبَ اقتضاها، فهي لَيْسَت مَنْهَجًا للنبيِّ عَلَى ولا سُنَّة له فِي التَّعَامُلِ مَعَ المُشرِكِينَ، بَلِ المُتواتِرُ مِن أَخبارِه عَلَى والمعلومُ مِن سِيرَتِه أَنَّه أَرْحَمُ الخَلْقِ



<sup>(</sup>١) خاصَّة في السنوات العشر الأخيرة (٢٠٠٥ - ٢٠١٥م).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في ((المسند)) (٧٠٣٦) بإسناد حسن

بالخَلْقِ، وأشدُّ النَّاسِ حِرصًا عَلَى إِسْلامِ قَوْمِه، و نُصُوصُ التَّبِيِّ عَلَى إِسْلامِ التَّبِيِّ عَلَى إِسْلامِ التُورِيمِ ومَواقِفُ السِّيرةِ تؤكِّد حِرصَ النَّبِيِّ عَلَى إِسْلامِ المُشرِكِينَ وطَمَعَهُ فِي هِدايَتِهم، فكان يَدعُوهم ويترفَّق بهم، وإنْ قَدَرَ عَلَيْهِم لا يَكونُ هَمُّه الثَّأْرُ والانتِقامَ والتَّلَذُّذَ بعَذَابِهم، وإنَّما كَانَ يَدْفَعُ شرَّهم حمايةً للدِّينِ وأهلِه، وسعيًا فِي نشرِه.

فالأصلُ فِي عَمَلِ الرَّسُولِ ﷺ هو دعوةُ الخَلْقِ وبيانُ الحقِّ، وإِزَالَةُ كُلِّ العَوائِقِ الرَّسُولِ ﷺ هو دعوةُ الخَلْقِ البَشَرِ، وإِزَالَةُ كُلِّ العَوائِقِ الَّتِي تَحُولُ دُونَ وُصولِ الدَّعْوَةِ إلَى البَشَرِ، أي أنَّ عَمَلَهُ السِّلْمِيَّ مِنْهُ والمُسَلَّحَ كِلَيْهِما كَانَا فِي مَصْلَحَةِ الخَلقِ مُؤمِنِهم وكافِرهم.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ لَعَلَّكَ بَنْخِعٌ نَفْسَكَ أَلَّا يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ آ ﴾ [ الشُّعَراء: ٣]. قَالَ قَتَادَةُ: (لعلَّك مِنَ الحِرصِ عَلَى إيمانِهم مُخرِجٌ نفسَك مِن جَسَدِكَ، قَالَ: ذَلِكَ البَخْعُ )(١).

وقال سُبحانَهُ: ﴿ فَلَعَلَّكَ بَحِجُ نَفْسَكَ عَلَى عَاثَرِهِمْ إِن لَمْ يُؤْمِنُوا بِهَاذَا الْحَدِيثِ أَسَفًا ﴿ الْكَهِفَ: ٦]. قَالَ ابنُ جَرِيرٍ: (وهَذِهِ مُعاتبةٌ مِن الله عزَّ ذِكرُه عَلَى وَجْدِه بِمُباعَدَةِ قَوْمِه إِيَّاه فِيمَا دعاهم إِلَيْهِ مِن الله عزَّ ذِكرُه عَلَى وَجْدِه بِمُباعَدَةِ قَوْمِه إِيَّاه فِيمَا دعاهم إِلَيْهِ مِن الإيمانِ بالله، والبراءةِ مِن الآلهةِ والأندادِ، وَكَانَ بِهِمْ رَحِيمًا) (٢).



<sup>(</sup>۱) «تفسير الطبري» (۱۹/ ۳۳۰).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (١٧/ ٥٩٨).

و قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَلَا نَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتٍ ﴾ [ فاطر: ٨].

وَقَد بِعَث اللهُ إِلَيْهِ مَلَكَ الجِبالِ لِيَأْمُرَه فيهم بِمَا شَاء فقال المَلَكُ: «إِنْ شِئْتَ أَنْ أُطْبِقَ عَلَيْهِمُ الأَخْشَبَيْنِ. فقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: بَلْ أَرْجُو أَن يُخرِجَ اللهُ مِنْ أَصلابِهم مَن يَعبُدُ اللهَ وحدَه لا يُشرِكُ بِهِ شَيْئًا»(١).

ومَعَ أَنَّ اللهَ عزَّ وجلَّ عاتَب نبيَّه عَلَى أخذِه الفِداءَ مِنَ المُشرِكِينَ يومَ بَدْرٍ، قَالَ له: ﴿ يَا أَيُّهَا النَِّيُّ قُل لِمَن فِيۤ أَيْدِيكُم مِّن الْأَسْرَىٰ إِن يَعْلَم يومَ بَدْرٍ، قَالَ له: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّيُ قُل لِمَن فِيۤ أَيْدِيكُم مِّن الْأَسْرَىٰ إِن يَعْلَم اللهُ فَهُورٌ اللهُ فَهُورٌ اللهُ فَهُورٌ اللهُ غَفُورٌ لَكُمُّ وَاللّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ الْأَنفال: ٧٠]. وهذا الخِطابُ لِأَسرَى المُشرِكِينَ النَّذِين حَرَجوا لقتالِ الرَّسُول ﷺ واستِنْصالِ الدَّعْوةِ!

وكَيْفَ لا يَكُونُ النَّبِيُّ فِي غايةِ الرَّحمةِ بقَومِه وهو يَجِدُ فِيمَا أُنزِل عَلَيْه أَنَّ الله تَعَالَى عرض التوبةَ عَلَى أشدِّ أصنافِ البَشَرِ إجرامًا وكفرًا؛ كالَّذِينَ حرَّ قوا المُؤْمِنِينَ في قِصَّةِ أصحابِ الأُخدودِ، والقائِلينَ بألُوهيَّةِ المَسِيحِ عِيسَى بنِ مَرْيَمَ عَلَيْهِمَا السَّلَامُ، بل مدعي الربوية فرعون!

فالمقصودُ مِن دَعوَةِ الرُّسُلِ وجهادِهِمُ المُشرِكِينَ هو تيسيرُ سُبُلِ الهدايةِ أمامَ البَشَرِ، وإرجاعُ العُصاةِ المتمرِّدينَ إلَى الصِّراطِ



<sup>(</sup>١) أخرجه البُخَارِيُّ ( ٣٢٣١)، ومسلم (١٧٩٥).

المُستَقِيمٍ؛ فالقِتَالُ فِي الإِسْلَامِ له مَقاصِدُه وأهدافُه وغاياتُه.

ذكر ابنُ تَيْمِيَّةَ بَعْضَ النُّصُوصِ فِي فضلِ الجِهَاد ثُمَّ قَالَ: (وَهَذَا بَابٌ وَاسِعٌ لَمْ يَرِدْ فِي ثَوَابِ الْأَعْمَالِ وَفَضْلِهَا مِثْلُ مَا وَرَدَ فِيهِ، وَهُوَ ظَاهِرٌ عِنْدَ الإعْتِبَارِ؛ فَإِنَّ نَفْعَ الْجِهَادِ عَامٌّ لِفَاعِلِهِ وَلِغَيْرِهِ فِي الدِّينِ وَالدُّنْيَا، وَمُشْتَمِلٌ عَلَى جَمِيع أَنْوَاعِ الْعِبَادَاتِ الْبَاطِنَةِ وَالظَّاهِرَةِ، فَإِنَّهُ مُشْتَمِلٌ مِنْ مَحَبَّةِ اللَّهِ تَعَالَى وَالْإِخْلَاصِ لَهُ وَالتَّوَكُّل عَلَيْهِ وَتَسْلِيم النَّفْس وَالْمَالِ لَهُ وَالصَّبْرِ وَالزُّهْدِ وَذِكْرِ اللَّهِ وَسَائِرِ أَنْوَاعِ الْأَعْمَالِ: عَلَى مَا لَا يَشْتَمِلُ عَلَيْهِ عَمَلُ آخَرُ، وَالْقَائِمُ بِهِ مِنَ الشَّخْصِ وَالْأُمَّةِ بَيْنَ إِحْدَى الْحُسْنَيَيْنِ دَائِمًا؛ إِمَّا النَّصْرُ وَالظَّفَرْ، وَإِمَّا الشَّهَادَةُ وَالْجَنَّةُ، فَإِنَّ الْخَلْقَ لَا بُدَّ لَهُمْ مِنْ مَحْيَا وَمَمَاتٍ، فَفِيهِ اسْتِعْمَالُ مَحْيَاهُمْ وَمَمَاتِهِمْ فِي غَايَةِ سَعَادَتِهِمْ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَفِي تَرْكِهِ ذَهَابُ السَّعَادَتَيْنِ أَوْ نَقْصُهُمَا؛ فَإِنَّ مِنَ النَّاسِ مَنْ يَرْغَبُ فِي الْأَعْمَالِ الشَّدِيدَةِ فِي الدِّينِ أَوِ الدُّنْيَا مَعَ قِلَّةِ مَنْفَعَتِهَا، فَالْجِهَادُ أَنْفَعُ فِيهِمَا مِنْ كُلِّ عَمَل شَدِيدٍ، وَقَدْ يَرْغَبُ فِي تَرْفِيهِ نَفْسِهِ حَتَّى يُصَادِفَهُ الْمَوْتُ، فَمَوْتُ الشَّهِيدِ أَيْسَرُ مِنْ كُلِّ مِيتَةٍ وَهِيَ أَفْضَلُ الْمِيتَاتِ.

وَإِذَا كَانَ أَصْلُ الْقِتَالِ الْمَشْرُوعِ هُوَ الْجِهَادَ، وَمَقْصُودُهُ هُوَ أَنْ



يَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ، وَأَنْ تَكُونَ كَلِمَةُ اللَّهِ هِيَ الْعُلْيَا؛ فَمَن امْتَنَعَ مِنْ هَذَا قُوتِلَ بِاتِّفَاقِ الْمُسْلِمِينَ، وَأَمَّا مَنْ لَمْ يَكُنْ مِنْ أَهْلِ الْمُمَانَعَةِ وَالْمُقَاتَلَةِ كَالنِّسَاءِ وَالصِّبْيَانِ وَالرَّاهِبِ وَالشَّيْخِ الْكَبِيرِ وَالْأَعْمَى وَالزَّمِنِ وَنَحْوِهِمْ، فَلَا يُقْتَلُ عِنْدَ جُمْهُورِ الْعُلَمَاءِ؛ إلَّا أَنْ يُقَاتِلَ بِقَوْلِهِ أَوْ فِعْلِهِ، وَإِنْ كَانَ بَعْضُهُمْ يَرَى إِبَاحَةَ قَتْلِ الْجَمِيعِ لِمُجَرَّدِ الْكُفْرِ إِلَّا النِّسَاءَ وَالصِّبْيَانَ لِكُونِهِمْ مَالًا لِلْمُسْلِمِينَ، وَالْأَوَّلُ هُوَ الصَّوَابُ؛ لِأَنَّ الْقِتَالَ هُوَ لِمَنْ يُقَاتِلُنَا إِذَا أَرَدْنَا إِظْهَارَ دِينِ اللَّهِ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَاكُمْ وَلَا تَعْتَدُوٓاً إِنَ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلمُعُستدِينَ ١٩٠]، وَفِي السُّنَنِ عَنْهُ عَلَى: ﴿ أَنَّهُ مَرَّ عَلَى امْرَأَةٍ مَقْتُولَةٍ فِي بَعْضِ مَغَازِيهِ قَدْ وَقَفَ عَلَيْهَا النَّاسُ، فَقَالَ: مَا كَانَتْ هَذِهِ لِتُقَاتِلَ»، «وَقَالَ لِأَحَدِهِمُ: الْحَقْ خَالِدًا فَقُلْ لَهُ: لَا تَقْتُلُوا ذُرِّيَّةً وَلَا عَسِيفًا»، وَفِيهِمَا أَيْضًا عَنْهُ ﷺ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ: «لَا تَقْتُلُوا شَيْخًا فَانِيًا وَلَا طِفْلًا صَغِيرًا وَلَا امْرَأَةً»؛ وَذَلِكَ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى أَبَاحَ مِنْ قَتْلِ النُّفُوسِ مَا يُحْتَاجُ إِلَيْهِ فِي صَلَاحِ الْخَلْقِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَٱلْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ ٱلْقَتْلِ ﴾ [البقرة: ٢١٧]، أَيْ أَنَّ الْقَتْلَ وَإِنْ كَانَ فِيهِ شَرٌّ وَفَسَادٌ، فَفِي فِتْنَةُ الْكُفَّارِ مِنَ الشَّرِّ وَالْفَسَادِ مَا هُوَ أَكْبَرُ مِنْهُ، فَمَنْ لَمْ يَمْنَع الْمُسْلِمِينَ مِنْ إقَامَةِ دِينِ لِلَّهِ لَمْ تَكُنْ مَضَرَّةُ

كُفْرِهِ إِلَّا عَلَى نَفْسِهِ)(١).

فذَكَر ابنُ تَدْمِيَّةَ أَنَّ فضلَ الجِهَادِ ناشِئْ مِن عُمومِ مَنْفَعَتِه فِي الدُّنْيَا والآخِرَةِ، وأَنَّ الإِسْلَامَ أَبَاحَ مِن قَتلِ النُّفُوسِ مَا يُحْتَاجُ إِلَيْهِ فِي صَلاحِ الخَلقِ.

وَقَد عَفَا النَّبِيُّ عِن أَهْلِ مَكَّة وَهُمُ الَّذِينَ أَخْرَجُوه وعَذَّبُوا أَصِحابَه، وغلَّب جَانِبَ العَفْوِ فِي الحُكمِ عَلَى أُسارَى بَدْرٍ حَتَّى عَاتَبَه اللهُ فِي ذَلِكَ، ومِمَّا يُروَى فِي تِلْكَ الحادثةِ أَنَّه عَلَى أُسارَى اللهُ قَالَ عاتَبَه اللهُ فِي ذَلِكَ، ومِمَّا يُروَى فِي تِلْكَ الحادثةِ أَنَّه عَنْ قَالَ لأصحابِه: «يا أَيُّهَا النَّاسُ، إنَّ اللهَ قَدْ أَمكَنكُم مِنْهُم، وإنَّما هُمْ إخوانُكم بالأَمسِ»(٢).

ويَنبغِي الأخذُ بعَيْنِ الاعتبارِ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَىٰ كَانَ يتحلَّى بهذا الصَّبْرِ والرَّغبةِ فِي إِسْلَامِ قُرَيْشٍ مَعَ أَنَّ الأَذَى يُحِيطُ بِهِ وبأَتباعِه ويُلاحِقُهم مِن مَكَّةَ إلَى المَدينَةِ، والكُفْرَ والنِّفاقَ يُحاصِرُهم مِن كُلِّ جَانِب، وكلَّ ألوانِ الأذَى والتَّضييقِ قَدْ لَحِقَت بِهِ وبأصحابه!

وكَيْفَ لا يَكُونُ مُتَحَلِّيا بهذِه السَّماحَةِ وَقَدْ عَاتَبَه اللهُ تَعَالَى حِينَما



<sup>(</sup>۱) «مجموع الفتاوى» ( ۲۸ / ۳۵۳ - ۳۵۵ ) وهو نص من كتابه المشهور «السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد في مسنده (٣/٣٤) وقال محققو المسند: حسن لغيره.

دَعَا عَلَى طائفةٍ مِن مُشرِكي العَرَبِ؟! فنزَل قولُه تعالَى: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَلِمُوكَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَلِمُوكَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِم (١).

وأنه لَمَّا كُسِرَت رَبَاعِيَتُه ﷺ وشُجَّ رأسُه جَعَل يَسلِتُ الدَّمَ عَنْهُ يومَ أُحُدٍ، ويقول: «كَيْفَ يُفلِحُ قومٌ شجُّوا نبَّيهم وكَسَرُوا رَباعِيتَه، وهو يدعُوهم إِلَى اللهِ؟!»(٢) فنزَلت هَذِه الآيةُ.

قَالَ ابنُ عَطِيَّةَ: (كَأَنَّ النَّبِيَّ ﷺ لَحِقَهُ فِي تِلْكَ الحالِ يَأْسُ مِن فلاحِ كُفَّارِ قُرَيْشٍ، فَمَالَتْ نفسُه إِلَى أَن يَستَأْصِلَهم اللهُ ويُرِيحَ فلاحِ كُفَّارِ قُرَيْشٍ، فَمَالَتْ نفسُه إِلَى أَن يَستَأْصِلَهم اللهُ ويُرِيحَ مِنْهُم، فرُوِيَ أَنَّه دعا عَلَيْهِم أَوِ اسْتَأْذَنَ فِي أَن يَدعُو عَلَيْهِم)(٣).

ويقولُ الرَّازِيُّ: (والظَّاهِرُ أَنَّ الغضبَ يَحمِلُ الإنسانَ عَلَى مَا لا يَنْبغي مِنَ القَوْلِ والفِعْلِ، فَلاَّجْلِ أَلَّا تُؤَدِّيَ مُشاهَدَةُ تِلْكَ المَكَارِهِ يَنْبغي مِنَ القَوْلِ والفِعْلِ، فَلاَّجْلِ أَلَّا تُؤَدِّيَ مُشاهَدَةُ تِلْكَ المَنْعِ تَقْوِيَةً إِلَى مَا لا يَلِيقُ مِنَ القَوْلِ والفعلِ نَصَّ اللهُ تَعَالَى عَلَى المَنْعِ تَقْوِيَةً لِعِصْمَتِه وتأكيدًا لِطَهارَتِهِ) و(لَعَلَّهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ إِنْ فَعَلَ لِعِصْمَتِه وتأكيدًا لِطَهارَتِهِ) و(لَعَلَّهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ إِنْ فَعَلَ لَكِنَّهُ كَانَ ذَلِكَ مِنْ بَابِ تَرْكِ الْأَفْضَلِ وَالْأَوْلَى، فَلَا جَرَمَ أَرْشَدَهُ اللَّهُ



<sup>(</sup>١) أخرجه البُخَارِيُّ (٤٥٦٠) ومسلم ( ٦٧٥) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البُخَارِيُّ (٤٠٦٩)، ومسلم (١٧٩١) واللفظ له.

<sup>(</sup>٣) «المحرر الوجيز» ( ١/ ٥٠٦ ).

إِلَى اخْتِيَارِ الْأَفْضَلِ وَالْأَوْلَى، وَنَظِيرُهُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِنْ عَاقَبُتُمُ فَعُلَقِيرُهُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِنْ عَاقَبُتُمُ فَعَلَقِيرُهُ فَوْ خَيْرٌ لِلصَّدِينَ ﴿ اللَّهُ فَعَلَقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُهُ بِهِ ۗ وَلَبِن صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّدِينَ ﴿ اللَّهُ فَعَلَقِيمُ لَلْهُ وَمَاصَبُرُكَ إِلَّا بِاللَّهِ ﴾ [النحل: ١٢٦ – ١٢٧]) (١٠).





<sup>(</sup>۱) «التفسير الكبير» للرازي ( ٨/ ٣٥٦).

# كَيْفَ يَرْجِعُ النَّبِيُّ ﷺ الْمُؤَيَّدُ بِالوَحْيِ إِلَى أَصْحَابِهِ فِي قَضَايَا الْجَهَادِ؟!

يَتَصَدَّى الغُلَاةُ فِي زمانِنا إلَى مُهِمَّاتٍ كُبرَى لا يقومُ بها إِلَّا جيوشٌ ودُوَلٌ، ومع ذَلِكَ تَجِدُهم يَسْتَغْنُونَ عَنِ الأُمَّةِ ولا يَرجِعُون إلى أحدٍ وَلا يَستشِيرُونَه فِيمَا يُقدِمُون عَلَيْه.

ولا يَكْتَفُونَ بذلك، بَلْ إِنَّهُم يَتَّخِذُون قراراتٍ مصيريَّةً تَمَسُّ حياةً الشُّعوبِ الإِسْلَاميَّة دُونَ مُبالاةٍ بعواقبِها أو تحسُّبِ لنتائجِها؛ ومن ذَلِكَ: عَمَليَّة ١١ أَيْلُول (سبتمبر) ٢٠٠١م، وإعْلَانُ دولةِ العِرَاقِ الإِسْلَاميَّةِ عام ٢٠٠٢م، وإعلانُ الخِلَافةِ عام ٢٠١٤م، وغيرُ ذَلِكَ الإِسْلَاميَّةِ عام ٢٠٠١م، وإعلانُ الخِلَافةِ عام ٢٠١٤م، وغيرُ ذَلِكَ مِمَّا يَنفَرِ دُونَ بِهِ عن سائرِ الأُمَّةِ الَّتِي يَترُكُونَها تُواجِهُ المجهولَ بِسَبَبِ تَهَوُّرِهم واستِخفافِهم بِمَآلاتِ أعمالِهم، واعتِقادِهم أنَّ الأُمَّة يَجِبُ أن تَخُوضَ المعركةَ مَعَ قُوى الكُفْرِ طَوْعًا أو كَرْهًا، وبالطريقةِ الَّتِي يَختارُها الغُلَاةُ!

هَذَا الْمَنطِقُ الاستِبدادِيُّ لا نَجِدُه فِي سِيرَةِ النَّبِيِّ عَلَى مَعَ أصحابِه؛ فَقَدْ كَانَ يَرجِعُ إليهم و يُشاوِرُهم فِي القَضايَا المُهِمَّةِ المتعلِّقةِ بالمجتمَعِ والدَّولةِ، مَعَ أَنَّه عَلَى غَنِيٌّ بالوَحْيِ عن آرَاءِ الرِّجالِ وتَجارِبهم.

وَقَدِ استَشَارَ النَّبِيُّ أصحابَه قَبْلَ أَنْ يَخْرُجَ لِلِقَاءِ المُشرِكِينَ فِي



معركة بَدْرٍ، ففي المُسنَدِ عن أَنسٍ أَنَّه قَالَ: (لَمَّا سار رَسُولُ الله عَلَيْه بَدْرٍ خَرَجَ فاستَشَار النَّاسَ، فأشَارَ عَلَيْه أبو بَكْرٍ ، ثُمَّ استَشَارهم فأشَارَ عَلَيْه عُمَرُ ، فَسَكَتَ، فقَالَ رَجُلُ مِنَ الأنصارِ: إِنَّمَا يُرِيدُكُمْ. فقالوا: يَا رَسُولَ اللهِ، واللهِ لا نَكُونُ كَمَا قَالَتْ بَنُو إِسْرَائِيلَ لِمُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ: اذْهَبْ أَنْتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلَا إِنَّا هَاهُنَا وَاللهِ لَوْ ضَرَبْتَ أكبادَ الإِبلِ حَتَّى تَبْلُغَ بَرْكَ الْغِمَادِ لَكُنَّا مَعَكَ) (١).

كَمَا استَشَارَهُم ﷺ فِي أَسْرَى بَدْرٍ.

وقَبِلَ عَنْ وأي الحُبَابِ بنِ المُنْذِرِ فِي تَحدِيدِ مَوضِعِ نُزولِ المُسلِمِينَ فِي غَزْوةِ بَدْرِ.

وقَبِلَ ﷺ رأي سَلْمَانَ الفَارِسِيِّ فِي حَفْرِ الخَنْدَقِ.

وشَاوَر ﷺ أصحابَه يَوْمَ الحُدَيْبِيةِ(٢).

ولَمَّا خَاضَ أهلُ الإِفْكِ فِي عِرْضِه ﷺ خَطَب أصحابَه قائلًا: «أَشِيرُوا عَلَيَّ فِي أُنَاسٍ أَبنُوا أَهْلِي، وَايْمُ اللهِ مَا عَلِمْتُ عَلَى أَهْلِي مِن شُوءٍ قَطُّ »(٣).

ورُوِيَ عن أبِي هُرَيْرَةَ قولُه: (مَا رأيتُ أحدًا قَطُّ كَانَ أكثرَ مَشُورَةً



<sup>(</sup>١) المسند (٣/ ١٠٥)، وقال المحققون : صحيح على شرط الشيخين.

<sup>(</sup>٢) كَمَا ثَبَث في صحيح البُخَارِيِّ (١٧٨ ٤ ، ١٧٩ ٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٧٧٠).

لأصحابه مِن رَسُولِ اللهِ ﷺ)(١).

وهُوَ بذلك يَمتَثِلُ أمرَ الله تَعَالَى: ﴿وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

قَالَ ابنُ جَرِيرٍ: (إِنَّ اللهَ عَزَّ وجَلَّ أَمَرَ نبيَه ﷺ بِمُشاورَةِ أَصحابِه فِيمَا حَزَبه مِن أَمرِ عَدُوِّه ومَكَايِدِ حَرِبه، تألُّفًا مِنْهُ بذلك مَن لم تَكُنْ فِيمَا حَزَبه مِن أَمرِ عَدُوِّه ومَكَايِدِ حَرِبه، تألُّفًا مِنْهُ بذلك مَن لم تَكُنْ بَصِيرَتُه بالإِسْلَامِ البصيرةَ الَّتِي يُؤمَنُ عَلَيْهِ مَعَهَا فِتْنَةُ الشَّيْطَانِ، وتعريفًا مِنْهُ أُمَّته مَأْتَى الأُمُورِ الَّتِي تَحزُبُهم مِن بَعدِه ومَطْلَبها، ليَقْتَدُوا بِهِ فِي ذَلِكَ عِنْدَ النَّوازِلِ الَّتِي تَنزِلُ بِهِم، فيتَشَاورُوا فِيمَا ليَقْتَدُوا بِهِ فِي ذَلِكَ عِنْدَ النَّوازِلِ الَّتِي تَنزِلُ بِهِم، فيتَشَاورُوا فِيمَا بَيْنَهُم، كَمَا كانُوا يَرُونَهُ فِي حياتِه ﷺ يَفْعَلُه. فأمَّا النَّبِيُّ ﷺ فإنَّ الله كَانُ يُعرِّفُه مَطالِبَ وُجوهِ مَا حزَبه مِن الأُمُورِ بِوَحِيه أَو إلهامِه إيَّاه صوابَ ذَلِكَ. وأمَّا أُمَّتَهُ فإنَّهُم إِذَا تَشاوَرُوا مُسْتَنِّينَ بفِعلِه فِي ذَلِكَ، صوابَ ذَلِكَ. وأمَّا أُمَّتَهُ فإنَّهُم إِذَا تَشاوَرُوا مُسْتَنِّينَ بفِعلِه فِي ذَلِكَ، عَلَى تَصَادُقٍ وتَأَخِّ للحقِّ وإرادةِ جَمِيعِهم للصَّوابِ، مِن غَيْرِ مَيْلٍ عَلَى تَصَادُقٍ وتَأَخِّ للحقِّ وإرادةِ جَمِيعِهم للصَّوابِ، مِن غَيْرِ مَيْلٍ إِلَى هوًى، ولا حَيْدٍ عن هُدًى؛ فاللهُ مُسَدِّدُهم ومُوفَقَّهم) (٢).





<sup>(</sup>١) رُوِيَ في بعض طُرُقِ حديث صلح الحُدَيْيِبَةِ، أخرجه البيهقي في سننه (١) رُوِيَ في البيهقي في الله المركزية (١) (١).

<sup>(</sup>٢) «تفسير الطبري» (٧ / ٣٤٦، ٣٤٧).

السِّياسَةُ النبويَّةُ تِجاهَ المُنَافِقِينَ.. أَيْنَ مَوقِعُها فِي العقليَّةِ المتشدِّدةِ؟ تَجَلَّتْ حِكْمَةُ النَّبِيِّ فِي كُلِّ مَراحِلِ دعوَتِه، وفي كُلِّ الصُّعوبَاتِ والتَّحَدِّيَاتِ الَّتِي واجَهَتْهُ فِي مَكَّةَ والمَدِينَةِ، ومِن أبرَزِ هَذِه التَّحَدِّيَاتِ: وُجودُ المُنَافِقِينَ فِي مُجْتَمَع المُسلِمِينَ.

فالخطرُ والضَّررُ المتحقِّق مِمَّن يُخفِي كُفرُه ويَنْدَسُّ فِي مُجْتَمَعِ المُسلِمِينَ يَفُوقُ الخطرَ التَّقليدِيَّ للَّذِي يُجاهِرُ بعدائِه للدِّين، ولذلك نبَّه اللهُ تَعَالَى نبيَّه إلَى خَطرِهم فِي غَيْرِ موضعٍ مِنْ كِتابِه، وحذَّره الاغتِرارَ بكَذِبِهم ومَظهَرِهم، كَمَا فَضَحَهُم وكشفهم فِي مَواطِنَ عديدةٍ، وأَمَرَه بالإغلاظِ فِي جهادِهم.

ولو قَارَنَّا بينَ حجمِ الخطرِ الَّذِي شَكَّلَه المُنافِقُونَ عَلَى الإِسْلَام، وطريقةِ النَّبِيِّ فِي التَّعَامُلِ مَعَهُم؛ لَوَقَفْنا عَلَى مدَى التَّبايُنِ بينَ النَّفسِيَّةِ المتأذِّمة للغُلَاةِ وبينَ السِّياسَةِ النبويَّةِ الحكيمةِ التَّبايُنِ بينَ النَّفسِيَّةِ المتأذِّمة للغُلَاةِ وبينَ السِّياسَةِ النبويَّةِ الحكيمةِ التَّبايُنِ بينَ النَّفسِيَّةِ المتأذِّمة للغُلَاةِ وبينَ السِّياسَةِ النبويَّةِ الحكيمةِ التَّبي تجسَّدت فِي احتواءِ هَذَا الخطرِ إلى أن يَحِينَ التمكُّنُ مِن قَمْعِه دُونَ اللَّجوءِ لِصِداماتٍ ومُواجَهَاتٍ تُربِكُ الصَّفَّ الدَّاخِلِيَّ وتُنهِكُه.

يوضِّح ابنُ تَيْمِيَّةَ (أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ لَمَّا كَانَ بِمَكَّةَ مُستَضْعَفًا هو وأصحابُه عاجِزِينَ عن الجِهَادِ، أَمَرَهم اللهُ بكَفِّ أَيْدِيهِم والصَّبْرِ عَلَى أَذَى المُشرِكِينَ، فَلَمَّا هاجَرُوا إِلَى المَدِينَةِ وصار له دارُ عِزِّ ومَنَعَةٍ أَمَرَهُم بالجِهَادِ وبالكَفِّ عَمَّنْ سالَمَهُم وكَفِّ يَدِهِ عَنهُمْ؛ لِأَنَّهُ



لو أمَرَهُم إذْ ذَاكَ بإقامَةِ الحُدودِ عَلَى كُلِّ مُنافِقٍ لَنَفَرَ عن الإِسْلَام أَكثرُ العَرَبِ؛ إذْ رَأَوْا أنَّ بَعْضَ مَن دَخَل فِيهِ يُقتَلُ، وفِي مِثْل هَذِهِ الحَالِ نَزَلَ قَوْلُه: ﴿ وَلَا نُطِعِ ٱلْكَنفِرِينَ وَٱلْمُنَفِقِينَ وَدَعْ أَذَنهُمْ وَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهِ ۚ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ وَكِيلًا ۞ ﴾ [الأحزاب: ٤٨]، وهَذِهِ السُّورَةُ نزَلَتْ بالمَدِينَة بعدَ الخَنْدَقِ، فأمَرَه الله فِي تِلْكَ الحالِ أن يَترُكَ أذَى الكَافِرِينَ والمُنَافِقِينَ له، فلا يُكافِئهم عَلَيْهِ؛ لِمَا يتولَّدُ فِي مُكافَأَتِهم مِنَ الفِتْنَةِ، ولم يَزَلِ الأمرُ كذلك حَتَّى فُتِحت مَكَّة ودخَلَتِ العَرَبُ فِي دين الله قاطِبَةً، ثُمَّ أَخَذ النَّبِيُّ ﷺ فِي غَزْوِ الرُّوم، وأَنْزَلَ اللهُ تَبَارَكَ وتَعَالَى شُورَةَ بَرَاءَة، وكمَّل شَرَائِعَ الدِّينِ مِنَ الجِهَادِ والحجِّ والأمر بالمَعرُوفِ، فكان كمالُ الدِّينِ حِينَ نزَل قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ ٱلْمُوْمَ أَكْمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ [المائدة: ٣] قَبْلَ الوَفَاةِ بِأَقَلَّ مِن ثلاثةِ أشهُرٍ، ولَمَّا أنزَلَ بَرَاءَة أَمَرَه بِنَبْذِ العُهُودِ الَّتِي كَانَت للمُشرِكينَ، وقال فِيهَا: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَفِقِينَ وَٱغْلُظْ عَلَيْهِمْ ﴾ [التوبة: ٧٣، التحريم: ٩]، وهَذِهِ ناسِخَةٌ لِقَوْلِه تَعَالَى: ﴿ وَلَا نُطِعِ ٱلْكَنفِرِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَدَعْ أَذَاهُمْ ﴾ [الأحزاب: ٤٨]؛ وذَلِكَ أَنَّه لم يَبْقَ حِينَئِذٍ لِلمُنافِقِ مَن يُعِينُه لو أُقِيمَ عَلَيْهِ الحَدُّ، ولم يَبْقَ حولَ المَدِينَةِ مِنَ الكُفَّارِ مَنْ يَتحدَّثُ بأنَّ مُحَمَّدًا يَقتُلُ أصحابَه، فأمَرَه اللهُ بِجِهادِهِمْ والإغلاظِ عَلَيْهِم، وَقَدْ ذَكَرَ أَهلُ العِلْمِ أَنَّ آيَةَ الأَحْزَابِ مَنْسُوخَةٌ



بِهَذِهِ الآية ونحوِها، وقال فِي الأَحْزَاب: ﴿ لَإِن لَمْ يَنكِهِ الْمُنَفِقُونَ وَالَّذِينَ فِي الْمُخَوِهِم مَّرَضٌ وَالْمُرْجِفُورَ فِي الْمُدِينَةِ لَنُغْرِينَكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا يُجَاوِرُونَكَ فَلُوبِهِم مَّرَضٌ وَالْمُرْجِفُورَ فِي الْمَدِينَةِ لَنُغْرِينَكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَا إِلَّا قَلِيلًا ﴿ مَا مُنْعُونِينَ أَيْنَمَا ثُقِفُواْ أُخِذُوا ﴾ [الأحزاب: ٦٠- فِيهَا إِلَّا قَلِيلًا ﴿ مَا مَنْهُم كَانُوا يَفْعَلُونَ أَشِياءَ إِذْ ذَاكَ إِنْ لَمْ يَنتَهُوا عَنْهَا قُتِلُوا عَلَيْهَا فِي المُستَقْبَلِ لَمَّا أُعزَّ الله دِينَه ونصَر رَسُولَه ﷺ (١٠).

وقَدْ ترَكَ النّبِيُ اللّهِ قَتْلَ كبيرِ المُنَافِقِينَ عبدِ الله بنِ أُبيِّ ابنِ سَلُولَ لِمَصْلَحَةٍ راجحةٍ، والخبَرُ فِي ذَلِكَ مشهورٌ، أخرَجَ البُخَارِيُّ ومُسلِمٌ مِن حديثِ جَابِرٍ قَالَ: «كُنّا فِي غَزَاةٍ -قَالَ سُفْيَانُ مَرَّةً: فِي جَيْشٍ - مِن حديثِ جَابِرٍ قَالَ: «كُنّا فِي غَزَاةٍ -قَالَ سُفْيَانُ مَرَّةً: فِي جَيْشٍ فَكَسَعَ رَجُلٌ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ رَجُلًا مِنَ الْأَنْصَارِ، فَقَالَ الْأَنْصَارِيُّ: يَا لَلْمُهَاجِرِينَ! فَسَمِعَ ذَلِكَ رَسُولُ يَا لَلْأَنْصَارِ! وَقَالَ الْمُهَاجِرِينُ: يَا لَلْمُهَاجِرِينَ! فَسَمِعَ ذَلِكَ رَسُولُ اللّهِ عَنْ فَقَالَ: مَا بَالُ دَعْوَى الْجَاهِلِيَّةِ؟ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللّهِ، كَسَعَ رَجُلٌ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ رَجُلًا مِنَ الْأَنْصَارِ. فَقَالَ: دَعُوهَا؛ فَإِنّهَا مُنْتِنَةٌ. رَجُلٌ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ رَجُلًا مِنَ الْأَنْصَارِ. فَقَالَ: دَعُوهَا؛ فَإِنّهَا مُنْتِنَةٌ. وَسُولُ اللّهِ بْنُ أُبِيٍّ فَقَالَ: فَعَلُوهَا؟! أَمَا وَاللّهِ لَئِنْ رَجَعْنَا فَقِي الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَ الْأَعَزُ مِنْهَا الْأَذَلُ! فَعَلُوهَا؟! أَمَا وَاللّهِ لَئِنْ رَجَعْنَا فَقِ اللّهِ بَنُ أُبِيٍّ فَقَالَ: فَعَلُوهَا؟! أَمَا وَاللّهِ لَئِنْ رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَ الْأَعَزُ مِنْهَا الْأَذَلَ! فَعَلُوهَا؟! أَمَا وَاللّهِ لَئِنْ رَجَعْنَا فَقِ مَنْ اللّهُ مِنْ أُبِي مَنْ الْمُنَافِقِ. فَقَالَ النّبِيُ عَنْ الْمُنَافِقِ. فَقَالَ النّبِيُ عَمْرُ فَقَالَ النّبِي عَمَدُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ ا



<sup>(</sup>۱) «الصارم المسلول» ( ۳۵۸، ۳۵۹).

<sup>(</sup>٢) صحيح البُخَارِيِّ (٤٩٠٥)، وصحيح مسلم (٢٥٨٤)، واللفظ للبُخاريِّ.

قَالَ ابن تَيْمِيَّةَ: (فإنَّ النَّاسَ يَنظُرُونَ إِلَى ظاهرِ الأمرِ، فيرَوْنَ واحدًا مِن أصحابِه قَدْ قُتِلَ، فيظُنُّ الظَّانُّ أَنَّه يَقتُل بَعْضَ أصحابِه عَلَى غَرَضٍ أو حِقْدٍ أو نَحْوِ ذَلِكَ؛ فينفِر النَّاسُ عن الدُّخولِ فِي عَلَى غَرَضٍ أو حِقْدٍ أو نَحْوِ ذَلِكَ؛ فينفِر النَّاسُ عن الدُّخولِ فِي الإِسْلَام، وإِذَا كَانَ مِن شريعتِه أنْ يتألَّفَ النَّاسَ عَلَى الإِسْلَام بالأموالِ العظيمة لِيَقُومَ دِينُ اللهِ وتَعْلُو كَلِمَتُه، فلاَنْ يتألَّفُهم بالعَفْوِ أَوْلَى وأَحْرَى)(۱).

وقال أيضًا: (كَانَ الأمرُ فِي حياةِ النّبِيِّ فَيْ مُفَوَّضًا إِلَيْهِ فِيمَنْ سَبّه؛ إِنْ أحبَّ عفَا عَنْهُ، وإِن أحبَّ عاقبَه، وإِن كَانَ فِي سبّه حَقُّ الله ولِجَمِيعِ المُؤْمِنِينَ؛ لِأَنَّ اللهَ سُبحانه يَجْعَلُ حقَّه فِي العقوبةِ تَبَعًا لِحَقِّ العبدِ كَمَا ذكَرْناه فِي القِصاصِ، وحُقوقُ الآدَمِيِّينَ تابِعَةٌ لَيَعًا لِحَقِّ العبدِ كَمَا ذكَرْناه فِي القِصاصِ، وحُقوقُ الآدَمِيِّينَ تابِعَةٌ لِحَقِّ العبدِ كَمَا ذكَرْناه فِي القِصاصِ، وحُقوقُ الآدَمِيِّينَ تابِعَةٌ لِحَقِّ الرَّسُولِ فَي فَإِنَّهُ أَوْلَى بِهِم مِن أَنفُسِهم، ولِأَنَّ فِي ذَلِكَ تَمْكِينَه مِن أَنفُسِهم، ولأَنَّ فِي ذَلِكَ تَمْكِينَه مِن أَخْذِ العَفْوِ والأمرِ بالعُرفِ والإعراضِ عن الجاهِلِينَ الَّذِي أَمَرَه اللهُ تَعَالَى بِهِ فِي كتابِه، وتَمْكِينَهُ مِنَ العَفْوِ والإصلاحِ الَّذِي يَستَحِقُّ بِهِ أَن يَكُونَ أَجُرُه عَلَى اللهِ، وتَمْكِينَهُ مِن استِعطافِ النُّفُوسِ يَستَحِقُّ بِهِ أَن يَكُونَ أَجُرُه عَلَى اللهِ، وتَمْكِينَهُ مِن استِعطافِ النُّفُوسِ هِي أَحْسَنُ السيئة كَمَا أَمَرَه الله، وتَمْكِينَهُ مِن استِعطافِ النُّفُوسِ وتأليفِ القُلوبِ عَلَى الإيمانِ واجتِماعِ الخَلْقِ عَلَيْهِ، وتَمْكِينَهُ مِن المَصْلَحَةِ يَعْمُرُ مَا وَتَالِيفِ القُلوبِ عَلَى الإيمانِ وَمَا يَحْصُلُ بذلك مِنَ المَصْلَحَةِ يَعْمُرُ مَا وَتَالِيفِ التَّفِيرِ عن الإيمانِ وَمَا يَحْصُلُ بذلك مِنَ المَصْلَحَةِ يَعْمُرُ مَا تَرْكِ التَنفِيرِ عن الإيمانِ وَمَا يَحْصُلُ بذلك مِنَ المَصْلَحَةِ يَعْمُرُ مَا



يَحْصُلُ بِاسْتِبِهَاءِ السَّابِ مِنَ الْمَفْسَدَةِ، كَمَا دَلَّ عَلَيْه قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَلَوْ كُنتَ فَظًا عَلِيظَ الْقَلْبِ لَانَفَضُوا مِنْ حَوْلِكُ فَاعَفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِر لَهُمُ وَسَاوِرُهُمْ فِي الْأَمْنِ ﴾ [آل عمران: ١٥٩]، وقد بيَّن رَسُولُ الله عَلَى نَفْسَ هَذِه الحِكمَةِ حَيْثُ قَالَ: ﴿ أَكْرَهُ أَن يتحدَّثَ النَّاسُ أَنَّ محمَّدًا يَقتُلُ أصحابه»، وقال فِيمَا عامَل بِهِ ابنَ أُبيٍّ مِنَ الكَرَامَةِ: ﴿ رَجَوْتُ لَنَ يُومِنَ بذلِكَ أَلْفُ مِنْ قَوْمِهِ »، فحقَّق اللهُ رجاءَه. ولو عاقبَ كُلَّ مَن آذَاهُ بالقَتْلِ لَخَامَرَ القُلوبَ -عَقْدًا أو وَسُوسَةً - أَنَّ ذَلِكَ لِمَا فِي النَّفسِ مِن حُبِّ الشَّرَفِ، وأَنَّهُ مِن بابِ غَضَبِ المُلُوكِ وقَتْلِهم عَلَى النَّفسِ مِن حُبِّ الشَّرَفِ، وأَنَّهُ مِن بابِ غَضَبِ المُلُوكِ وقَتْلِهم عَلَى ذَلِكَ، ولَوْ لم يُبِحْ له عُقُوبَتَهُ لَانْتُهِكَ العِرْضُ، واستُبيحَتِ الحُرمَةُ، وانْحَلَ رِباطُ الدِّينِ، وضَعُفَتِ العقيدةُ فِي حُرمَةِ النُّبُوّةِ؛ فجَعَل اللهُ له الأَمرَيْنِ) (١٠).

وذَكر ابنُ تَيْمِيَّةَ أَنَّ بَعْضَ العِباراتِ الَّتِي قِيلَت فِي حَضْرَتِه ﷺ كراعْدِلْ يا مُحَمَّد) أو (إنَّ هَذِه لَقِسمَةٌ مَا عُدِل فِيهَا، أو مَا أُرِيدَ بها وَجُهُ الله) أو الاعتِرَاضِ عَلَى قَضائِه فِي بَعْضِ المَسائِلِ؛ كُلَّ ذَلِكَ كُفْرٌ (يُوجِبُ القَتْلَ، ويكونُ بِهِ الرَّجُلُ كافِرًا منافقًا حلالَ الدَّمِ، كَانَ النَّبِيُ ﷺ وغَيْرُه مِنَ الأنبياءِ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ يَعفُونَ ويَصْفَحُونَ عَمَّن النَّبِيُ ﷺ وَغَيْرُه مِنَ الأنبياءِ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ يَعفُونَ ويَصْفَحُونَ عَمَّن قَالَه امتِثالًا لقَوْله تَعَالَى: ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمْمُ بِٱلْمُنْ فِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلجُهِلِينَ



<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٤٣٤، ٤٣٥).

ش ﴿ الأعراف: ١٩٩]، وكَقُوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ اَدْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [المؤمنون: ٩٦]، وقَوْلِه تَعَالَى: ﴿ وَلَا شَنْتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّئَةُ ٱدْفَعُ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَذَوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيُّ حَمِيمٌ اللَّ وَمَا يُلَقَّهُمْ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّهُ آ إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ( افصلت: ٣٥ - ٣٥]، وكقَوْلِه تَعَالَى: ﴿ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظً ٱلْقَلْبِ لَأَنفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَّ فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْنِ ﴾ [آل عمران: ١٥٩]، و كَفَوْلِه تَعَالَى: ﴿ وَلَا نُطِعِ ٱلْكَنفِرِينَ وَٱلْمُنفِقِينَ وَدَعْ أَذَنهُمْ ﴾ [الأحزاب: ٤٨]؛ وذَلِكَ لِأَنَّ درجةَ الحِلْم والصَّبْرِ عَلَى الأذَى والعَفْوِ عن الظُّلم أَفْضَلُ أخلاقِ أهلِ الدُّنْيَا والآخِرَةِ، يَبلُغُ الرَّجُلُ بها مَا لا يَبْلُغُه بالصِّيام والقِيَام، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَٱلْكَ ظِمِينَ ٱلْفَيْظُ وَٱلْمَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسُّ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينِ اللهِ [آل عمران: ١٣٤]، وقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَجَزَّوُا سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلُهَا فَمَنْ عَفَ وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ، عَلَى اللَّهِ ﴾ [الشورى: ٤٠]، وقَالَ تَعَالَى: ﴿ إِن نُبَدُواْ خَيْرًا أَوْ تُحَفُّوهُ أَوْ تَعَفُواْ عَن سُوٓءٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُوًّا قَدِيرًا ﴿ النساء: ١٤٩]، وقَالَ: ﴿ وَإِنَّ عَاقَبَتُمُ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ } وَلَيِن صَبَرْتُمُ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّدِينَ اللهِ [النحل: ١٢٦]، والأحاديثُ فِي هَذَا البابِ كَثِيرَة مشهورةٌ.

ثُمَّ الأنبِياءُ أحقُّ النَّاسِ بهذه الدَّرَجةِ لفَضلِهم، وأحوَجُ النَّاسِ إِلَيْهَا لِمَا ابْتُلُوا بِهِ مِن دَعوَةِ النَّاسِ ومُعالَجَتِهم، وتَغْيِيرُ مَا كَانُوا



عَلَيْهِ مِنَ العاداتِ هو أمرٌ لم يَأْتِ بِهِ أحدٌ إِلَّا عُودِيَ، فالكلامُ الَّذِي يُؤذِيهِمْ يَكفُرُ بِهِ الرَّجُلُ، فيَصِيرُ بِهِ مُحارِبًا إِنْ كَانَ ذا عَهْدٍ، ومُرْتَدًّا أو مُنافِقًا إِنْ كَانَ ذِا عَهْدٍ، ومُرْتَدًّا أو مُنافِقًا إِنْ كَانَ مِمَّن يُظهِرُ الإِسْلَامَ.

ولَهُم فِيهِ أيضًا حَقُّ الآدَمِيِّ، فَجَعَلَ الله لَهُم أَن يَعْفُوا عن مِثلِ هَذَا النَّوْعِ ووسَّع عَلَيْهِم ذَلِكَ؛ لِمَا فِيهِ مِن حقِّ الآدَمِيِّ، تغليبًا لِحَقِّ الآدَمِيِّ عَلَى حقِّ الله، كَمَا جعَل لِمُسْتَحِقِّ القَوْدِ وحَدِّ القَذْفِ أَن الآدَمِيِّ عَلَى حقِّ الله، كَمَا جعَل لِمُسْتَحِقِّ القَوْدِ وحَدِّ القَذْفِ أَن يَعْفُو عن القاتِلِ والقاذِفِ، وهُمْ أَوْلَى؛ لِمَا فِي جوازِ عَفوِ الأنبياءِ ونحوِهم مِنَ المَصالِحِ العظيمةِ المتعلقةِ بالنَّبِيِّ وبالأُمَّةِ وبالدِّينِ، وهذا معنى قولِ عائِشَة هُ العظيمةِ المتعلقةِ بالنَّبِيِّ وبالأُمَّةِ وبالدِّينِ، له ولا امرأة ولا دابَّة ولا شَيْئًا قَطُّ، إلَّا أَن يُجاهِدَ فِي سَبِيلِ الله، ولا انتُهَم لِنفسِه قَطُّ، وفي لفظٍ: مَا نِيلَ مِنْهُ شيءٌ فانْتَقَمَه مِن صاحبِه، إلَّا أَن تُنتَهَكَ مَحارِمُ الله لم يَقُمْ لِغَضَبِهِ شيءٌ أَن تُنتَهَكَ مَحارِمُ الله، مُتَّفَقُ عَلَيْهِ)(۱).



بَعْضُ الصَّحَابَةِ خَالَفُوا نبيَّهِم ﷺ.. فكَيْفَ عامَلَتْهُم الشَّرِيعَةُ؟ ذَكَر القُرْآنُ الكريمُ عدَّةَ مَواقِفَ لبَعْضِ الصَّحَابَة خَالَفُوا فِيهَا أَمرَ النَّبِيِّ ﷺ، ومِنَ المُفِيدِ فِي هَذَا المقامِ أَن نَستعرِضَ طريقةَ الشَّرعِ فِي التَّعَامُلِ مَعَ معصيةِ الصَّحَابَة لِنَبِيِّهم عَلَيْه الصَّلاةُ والسَّلامُ.

وقَبْلَ ذَلِكَ يَنْبَغِي التأكيدُ عَلَى أَنَّ الإِسْلَامَ فِي عهدِ النَّبِيِّ عَلَيْه السَّلَامُ كَانَ يُعانِي مِن تَحَدِّيَاتٍ كَثِيرَةٍ، فالحاجةُ شديدةٌ للاعتِصامِ السَّلَامُ كَانَ يُعانِي مِن تَحَدِّيَاتٍ كَثِيرَةٍ، فالحاجةُ شديدةٌ للاعتِصامِ بأمرِ الرَّسُولِ عَنِي وَأَيُّ اختِلالٍ فِي نظامِ الطَّاعةِ قَدْ يُحدِثُ تَصَدُّعاتٍ بأمرِ الرَّسُولِ عَنِي ، وأيُ اختِلالٍ فِي نظامِ الطَّاعةِ قَدْ يُحدِثُ تَصَدُّعاتٍ فِي مُحْتَمَعِ المُسلِمِينَ، ويُضعِفُ جَبْهَتَهُم فِي مُواجَهةِ قُوى الكُفْرِ المُهَهَيْمِنَةِ عَلَى مُعظمِ جَزِيرَةِ العَرَبِ آنَذَاك.

فالمَوقِفُ السِّياسيُّ للإِسْلَام آنَذَاك فِي غايةِ الحَرَجِ، ولا يتحمَّلُ أيَّ تصرُّفاتٍ فِيهَا طابَعُ المخالفةِ والمعارَضةِ.

إِلَى جَانِبِ ذَلِكَ فَإِنَّ معصيةَ الصَّحابَةِ لأَمْرِ نبيِّهم وهو بينَ أَظَهُرِهم اللهِ لَيْسَتْ بالأَمْرِ الهَيِّنِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَكَيْفَ تَكُفُرُونَ وَأَنتُمْ تُتَلَى عَلَيْكُمْ عَايَتُكُمْ عَايَتُ اللّهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُ ﴾ [آل عمران: ١٠١]، فَهُمْ يَشْهَدُونَ نُزولَ الوَحْيِ ويرَوْنَ تَأْيِيدَ اللهِ لِنَبِيِّه اللهِ النَبِيِّه وهو حَيُّ نُقِيمُ معَهُم ويُرشِدُهم ويعلِّمهم، وقولُه وأمرُه يَرْفَعُ الخِلافَ ويقطعُ النِّرَاعَ، وهذا أحرَى أَنْ يَبتَعِدُوا عن مُخالَفَتِه وأن يَلْزَمُوا طاعتَه؛ لِأَنَّ عِنْدَهُم مِنَ اليَقِينِ والمعرفةِ مَا يُبعِدُهم عن التورُّطِ بِمِثْلِ ذَلِكَ.

وهَذَا بِخِلَافِ المُسلِمِينَ بعدَ وفاةِ النَّبِيِّ ﷺ؛ حَيْثُ تفرَّقوا فِي



البِلَادِ، وتنوَّعت آراؤهم واجتهاداتُهم، فحصولُ النِّزاعِ والاختلافِ بسَبَبِ مسائِلِ الدِّينِ شيءٌ طَبِيعِيُّ مِنهُم لا يُستَهْجَنُ، خاصَّة فِي غيابِ القيادةِ الدِّينِيَّةِ والسِّياسيَّةِ المُتَمَثِّلَةِ بالنَّبِيِّ عَنِي مُخالفةٍ مَا، بِمَا قَدْ تُلْتَمَسُ لِمَن لم يَشْهَدْ زَمَنَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ إِن وَقَع فِي مُخالفةٍ مَا، بِمَا قَدْ يَزِيدُ عَلَى التِماسِها لِمَن شَهِد نُزولَ الوَحْي ورَأَى النَّبِيَّ عَلَيْه الصَّلاةُ والسَّلامُ وبَايَعَهُ وعايَنَ مُعجِزاتِه.

ومَعَ ذَلِكَ فَإِنَّهُ فِي كَافَّةِ المَواقِفِ الَّتِي سَنذكُرها لم نَجِدْ أَيَّ اشارةٍ إِلَى تَخْوِينٍ أو تكفيرٍ أو طَعْنٍ فِي المُخالِف، ولم يَصدُرْ مِنَ الشَّارعِ أَيُّ حُكمٍ بالعُقوبَةِ أو المُبادَرةِ إلى القَتْلِ حمايةً لمصالِحِ الإِسْلَامِ مِنْ كَيْدِ الأعداءِ المُترَبِّصينَ، أو مَنْعًا لحصولِ فِتْنَةٍ داخليَّةٍ أو تَمَرُّدٍ عَلَى القيادةِ، أو دَرْءًا لِمَفْسَدَةٍ أَعْظَمَ.

كَانَ الخطابُ الشَّرْعِيُّ يَتَضَمَّن تنبيهًا وتحذيرًا مِن العَودةِ لِمِثلِ هَنِهِ المَخالفةِ، وتأديبًا ونُصحًا، وإيضاحًا لِلْعِلَلِ المُوجبةِ لطاعةِ الرَّسُولِ عَلَى وَمَا يتَرَتَّب عَلَى ذَلِكَ مِن مصالِحَ دُنيويَّةٍ وأُخرَويَّةٍ، مَعَ الرَّسُولِ عَلَى وَمَا يتَرَتَّب عَلَى ذَلِكَ مِن مصالِحَ دُنيويَّةٍ وأُخرَويَّةٍ، مَعَ أَنَّ الحالَ يَقْتَضِي الطاعةَ المُطلَقةَ مِنَ الصَّحابَةِ لنبيِّهم عَلَى دُونَ جَدَلٍ أو نِقَاش.

لكنَّ سماحة الإِسْلَامِ فِي التَّعَامُلِ مَعَ مُخالفاتِ الصَّحابَة كُلُّ لِنَبِيِّهِم تَتَضَمَّنُ الحكمة والرَّحمة، فالحكمة تَقْتَضِي أن يَحتويَ النَّبِيُّ عَلَيْ المُخالِف، وأن يَستَوْعِبَه بعدَ أن يبيِّنَ له الخَطَأ، ولو بَادَرَ



عَلَيْهِ الصَّلاةُ والسَّلَامُ إِلَى العُقوبةِ والشِّدَّةِ فإنَّ ذَلِكَ قَدْ يَنعكِسُ سلبًا عَلَى دعوتِه، وَقَدْ يُضعِفُ جَبْهَتَه الداخليَّة، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعَفُ عَنْهُمْ وَٱسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعَفُ عَنْهُمْ وَٱسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْنِ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

والرَّحمةُ تَقتضِي الرِّفقَ بالمُخالِفِ الَّذِي لَم يَقَعْ فِي الإِثْمِ إِلَّا لِجَهلٍ مِنْهُ أَو لَحْظَةِ ضعفِ إيمانٍ وتقصيرٍ، أو حرصًا عَلَى مَصْلَحَةٍ دُنيويَّةٍ ظَنَّ أَنَّهَا تَتعارَضُ مَعَ مَصْلَحَةِ دِينِه، فَهَذِه العَوارِضُ كلُّها مُحتَمَلة، والبَشَرُ لا يَسْلَمُ مِنْهَا، فمِن رحمةِ الدِّين أَنَّه راعَى مُختلفَ الظُّروفِ الَّتِي قَدْ تَعرِض للمُسْلِم فتُوقِعُه فِي الخطأِ.

ولم يَكُنِ الإِسْلَامُ مُضَحِّيًا بأحدِ أبنائِه وَلَوْ كَانَ عُنْصُرًا غَيْرَ مؤتَّرٍ فِي الدَّعْوَةِ، وذلك رِعَايةً لِحَقِّ ذَلِكَ المُسْلِمِ مِن جهةٍ، وحرصًا عَلَى المَصْلَحَةِ العامَّةِ لِلدِّينِ مِن جهةٍ ثانية؛ حَتَّى لا يَكُونَ هَذَا المخالِفُ ل وشُدِّدَ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ فَلَاً إِلَى الإضرارِ بالدَّعوةِ، ولِذَلِكَ كَانَ النَّبِيُّ عَيْ يَجْلِدُ شارِبَ الخَمْرِ ويَشْهَدُ له بالإيمانِ وحُبِّ الله ورسولِه إذا وَقَع فِيهِ بعضُ إخوانِه مِنَ المُسلِمِينَ، فيرًاعِي مَصْلَحَة الفَرْدِ والمُجتَمَع فِي ذَلِكَ.

#### صَحَابَةٌ فُرُّوا مِن المعركةِ:

مِنَ المعلومِ أَنَّ الفِرارَ مِن المعركةِ مِنَ السَّبْعِ المُوبِقاتِ(١)،



<sup>(</sup>١) كَمَا ثبت في الصحيحين من حديث أبي هريرة مرفوعًا : «اجْتَنِبُوا السَّبْعَ =

وَقَدْ نَزَل فِي ذَلِكَ وَعِيدٌ شديدٌ، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا لَقِيتُمُ ٱلْأَدْبَارَ <sup>(1)</sup> وَمَن يُولِّهِمْ يَوْمَبِدِ إِذَا لَقِيتُمُ ٱلْأَدْبَارَ <sup>(1)</sup> وَمَن يُولِّهِمْ يَوْمَبِدِ دُبُرَهُۥ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِنَالٍ أَوْ مُتَحَيِّزًا إِلَى فِئَةٍ فَقَدْ بَآءَ بِغَضَبٍ مِّرَبَ دُبُرَهُۥ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِنَالٍ أَوْ مُتَحَيِّزًا إِلَى فِئَةٍ فَقَدْ بَآءَ بِغَضَبٍ مِّرَبَ اللَّهِ وَمَأُونهُ جَهَنَمُ وَبِثْسَ ٱلْمَصِيرُ (1) ﴾ [الأنفال: ١٥ - ١٦].

وَقَدْ ثَبَتَ أَنَّ بَعْضَ الصَّحابَةِ فَرُّوا فِي معركةِ أُحُدٍ، وفي معركةِ حُنَيْنٍ، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَلَّوْا مِنكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ إِنَّمَا اسْتَرَلَّهُمُ الشَّيْطِنُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُواْ وَلَقَدْ عَفَااللَّهُ عَنَهُمُ إِنَّ اللَّهَ عَفُورُ حَلِيمُ اسْتَرَلَّهُمُ الشَّيْطِنُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُواْ وَلَقَدْ عَفَااللَّهُ عَنَهُمُ إِنَّ اللَّهَ عَفُورُ حَلِيمُ اسْتَرَلَّهُمُ الشَّيْطِنُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُواْ وَلَقَدْ عَفَااللَّهُ عَنْهُمُ إِنِّ اللَّهُ عَفُورُ حَلِيمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى كُرُوكُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى مَن يَشَاءً وَاللَهُ عَلَى مَن يَشَاءً وَاللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى مَا عَلَلْهُ اللَّهُ عَلَى مَا عَلَلْهُ عَلَى مَا يَسَاءًا لَلْهُ عَلَى مَا لَلْهُ عَلَى مَا لَهُ اللَّهُ عَلَى مَا عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى مَا عَلَيْهُ الْعَلَامُ الْمَالَالَةُ عَلَى مَا عَلَالِهُ اللَّهُ عَلَى مَا عَلَالِهُ اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى مَا عَلَالِهُ اللَّهُ عَلَى مَا عَلَالَهُ اللَّهُ

لَقَدْ عَفَا اللهُ تَعَالَى عن هَؤُلاءِ الَّذِينَ تركوا القِتَالَ، والرَّسُولُ ﷺ قائِدُ الجَيْشِ وأميرُ المُسلِمِينَ، فَمَا هو عُذْرُهم؟

هَلْ ثَبَتَ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ عاقَبَ أحدًا مِنَ الَّذِينَ فَرُّوا وتركوه؟ أو هَلْ بَلَغَنا أَنَّ هَؤُلاءِ أصبَحُوا فِي نَظرِ المُسلِمِينَ خَوَنَةً يُعيَّرُونَ



<sup>=</sup> المُوبِقَاتِ... وذَكَر منها: التَّوَلِّي يومَ الزَّحفِ» أخرجه البُخَارِيُّ (٢٧٦٦)، ومسلم (٨٩).

بِمَا ارْتَكَبُوا؟

ثَبَتَ فِي صَحِيحِ البُّخَارِيِّ أَنَّ رجلًا سَأَلَ ابنَ عُمَرَ فقال: أَنْشُدُكَ بِحُرْمَةِ هَذَا الْبَيْتِ، أَتَعْلَمُ أَنَّ عُثْمَانَ بْنَ عَفَّانَ فَرَّ يَوْمَ أُحُدٍ؟ قَالَ: نَعَمْ... ثُمَّ قَالَ له: تَعَالَ لِأُخْبِرَكَ وَلِأُبِيِّنَ لَكَ عَمَّا سَأَلْتَنِي عَنْهُ؛ أَمَّا فِرَارُهُ يَوْمَ أُحُدٍ فَأَشْهَدُ أَنَّ اللَّهَ عَفَا عَنْهُ...)(۱).

ولو نَظَرَ غُلَاةُ اليَوْمِ إلَى صَنِيعِ هَؤُلاءِ الصَّحابَةِ لَمَا اسْتَطَاعُوا أَن يَعتَذِرُوا لَهُم بشيءٍ، ولَرُبَّما قطَعُوا بِأَنَّهُم ارتكَبُوا إِثمًا عظيمًا وخِيانَةً كُبرَى!

أَلَمْ يَكُنِ الإجراءُ الرَّادِعُ والمانِعُ مِن تَكْرَارِ هَذِه الفَعْلَةِ أَن يُقتَلَ بَعْضُ هَوُلاء عقابًا لَهُم وزجرًا لغَيْرِهم فلا يَبْقَى فِي جَيْشِ المُسلِمِينَ إِلَّا أَهْلُ البأسِ والثَّباتِ؟!

وأَمَّا يوم حُنَيْنٍ فَقَدْ فَرَّ أَكثُرُ الجَيْشِ الإِسْلَامِيِّ، وتُرِكَ النَّبِيُّ ﷺ مَعَ نَفَرٍ مِن أصحابِه، فَهَلْ سَمِعْنا أَنَّ هَؤُلاءِ وَقَعُوا فِي خِيَانَةٍ جماعيَّةٍ أَو عيَّرَهُم أَحدُ بِمَا فَعَلُوا؟! مَعَ أَنَّ مَا قامُوا بِهِ كَادَ أَن يُفْضِيَ إلَى كارِثَةٍ كُبرَى، وهي قَتْلُ النَّبِيِّ ﷺ.

ومعلومٌ أنَّه فِي يومِ أُحُدٍ أُصِيبَ النَّبِيُّ ﷺ فِي وجهِه، وسَقَط فِي حُفرَةٍ، بَيْنَمَا فرَّ بَعْضُ أصحابِه مِن مَيْدَانِ القِتَالِ.



<sup>(</sup>١) أخرجه البُخَارِيُّ (٢٦٦).

أَلَمْ يَقْتَضِ هَذَا الموقِفُ عقوبةً تكافِئ عِظَمَ مَا قاموا بِهِ مِن الإثم وَمَا تسبَّوا فِيهِ مِنَ الهَزِيمَةِ والقَتْلِ لِلمُسلمينَ؟!

كَمَا قصَّ الله عَلَيْنَا نبأَ الثلاثة الَّذِينَ تخلَّفوا عن غَزْوَة تَبُوكَ دُونَ عُذْرٍ، وعَلِمنا مِن حديثِ كَعْبِ بنِ مَالِكِ ﴿ وهو أحدُهم - كَيْفَ عَامَلَهُم النَّبِيُ ﴾ وعاقبَهم بعقابٍ فِيهِ تربِيَةٌ وتأديبٌ لَهُم، ثُمَّ تاب اللهُ عَلَيْهِم، ولم نَجِدْ فِي هَذَا الحَدَثِ أيَّ لَوْنٍ مِن ألوانِ التَّخوِينِ والطَّعنِ فِي النَيَّاتِ أو التَّجرِيح والقَدْح فِي الإيمانِ.

#### صَحَابُةٌ أَبْدَوْا كراهةً فِي القِيَامِ بالقتال:

قَالَ سُبحانَهُ: ﴿ كُمَّا أَخْرَجَكَ رَبُّكَ مِنْ بَيْتِكَ بِٱلْحَقِّ وَإِنَّ فَرِهَا مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ لَكُوهُونَ ۞ يُجَدِلُونَكَ فِي ٱلْحَقِّ بَعْدَ مَا نَبَيْنَ كَأَنَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ لَكُوهُم يَنْظُرُونَ ۞ وَإِذْ يَعِدُكُمُ ٱللَّهُ إِحْدَى ٱلظَّآمِفَنَيْنِ أَنَّهَا لَكُمُ وَتُودُونَ أَنَّ عَيْرَ ذَاتِ ٱلشَّوْصَةِ تَكُونُ لَكُمْ وَيُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُحِقَّ ٱلْحَقَّ وَبُولِيدُ ٱللَّهُ أَن يُحِقَّ ٱلْحَقَّ وَبُولِيدُ ٱللَّهُ أَن يُحِقَّ ٱلْحَقَّ بِكُونُ لَكُمْ وَيُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُحِقَّ ٱلْحَقَّ بِكُونَ لَكُمْ وَيُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُحِقَّ ٱلْحَقَّ وَبُولِيدُ اللَّهُ أَن يُحِقَّ ٱلْحَقَّ وَبُولِيدُ اللَّهُ أَن يُحِقَّ ٱلْمَعْرِينَ ۞ لِيُحِقَّ ٱلْحَقَّ وَبُولِيلَ ٱلْبُطِلَ وَلَوْ كُرِهُ اللَّهُ أَلُمُ مُولِينَ ۞ لِيُحِقَّ ٱلْحَقِّ وَبُولِيلَ ٱلْبُطِلَ وَلَوْ كُرِهُ ٱلللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَيُولِيدُ اللَّهُ الللَ

#### فِي هَذِه الآيَةِ:

- أَثْبَتَ اللهُ تَعَالَى كَرَاهِيَةَ بَعْضِ المُؤْمِنِينَ لِلقتالِ، والأَرْجَحُ أَنَّ هَؤُلاء مِمَّن شَهِد بَدْرًا، وهُمْ خيرُ أهلِ الأَرْضِ بعدَ النَّبِيِّينَ.
- ولَيْسَتِ الكَرَاهِيَةُ فحَسْبُ، وإنَّما الجِدَال فِي الأمرِ الواجِبِ عَلَيْهِم.



## والأسئِلَةُ الَّتِي تَرِدُ فِي هَذَا المَقامِ:

-كَيْفَ يَجْدُرُ بِنَا النَّظُرُ إِلَى هَذِهِ الفِئَةِ المُؤمِنَةِ، وهي تُظهِرُ عَدَمَ الرَّغبةِ فِي القِتَالِ فِي سَبِيلِ الله؟ هَلْ تُرمَى -عِيَاذًا باللهِ- بِالجُبْنِ والخَورِ والرُّكونِ إلَى الدُّنْيَا والاعتِراضِ عَلَى أحكامِ الشَّرعِ وأَوامِره؟!

- كَيْفَ يَجْمَعُ المرءُ إيمانًا باللهِ وفضيلةَ السَّبقِ إلَى الإِسْلَامِ مَعَ كراهِيَتِه للجهادِ فِي بَعْضِ الأحيانِ؟ ونَحنُ نَعْلَمُ أَنَّ الَّذِينَ يَكْرُهُونَ القِتَالَ ولا يُحدِّثونَ أَنفُسَهم بِهِ هُمْ أَهلُ النِّفاقِ أو فِيهِم شُعْبَةٌ مِنْهُ، فَكَيْفَ سَلِمَ لِهَوُّلاء إيمانُ مَعَ كراهِيَتِهم للجهادِ في هذا الوقتِ؟

-كَيْفَ قَبِلَتِ الشَّرِيعَةُ مِن هَؤُلاء أن يُظهِرُوا الكَرَاهِيَةَ لِأَمْرِ اللهِ ويصرِّحوا بها، ويُجادِلُوا عن رأيِهم المُعارِضِ للأمرِ الشَّرْعِيِّ؟

- وكَيْفَ يَقْبَلُ النَّبِيُّ ﷺ جِدالًا بعدَ أَن بَايَعُوه عَلَى النُّصرَةِ والطَّاعَةِ؟

- ولَوْ وضَعْنا هَذِه المواقِفَ فِي مِيزانِ الغُلَاةِ، مَا الحُكمُ الَّذِي سيَخرُجون بِهِ؟ وَمَا التَّوصِيفُ الَّذِي سيَخرُجون بِهِ؟ وَمَا التَّوصِيفُ الَّذِي سيُطلِقونَه عَلَى هَذِه الفِئَةِ؟



وهَلْ بإمكانِ الغُلَاةِ أَن يَلتَمِسُوا أعذارًا لِهَؤُلاء، أو أَن يُيَبِّنوا لِمَاذَا لم يَصْدُرْ مِنَ الشَّرِعِ حُكمٌ تأديبِيُّ بِحَقِّهم؟

وهَلِ الغُلَاةُ فِي زمانِنا أكثرُ إقدامًا وإقبالًا عَلَى الموتِ فِي سَبِيلِ الله مِن هَؤُلاءِ الصَّحابَةِ؟ خاصَّة وأنَّهم يُظهِرون دائمًا حِرصًا عَلَى الشَّهَادَةِ وتَمَنِّيًا لها، فأيُّ الفريقَيْنِ أكمَلُ إيمانًا وأعلَى مَقامًا؟

ولو قِيلَ لِلغُلَاةِ: إِنَّ عَدَمَ الرَّغبةِ فِي القِتَالِ لا يَقْدَحُ فِي إيمانِ صاحبِه دائمًا، فمَاذَا سَيَكُونُ جوابُهم؟

مَعَ التَّسلِيمِ بأنَّ هَوُلاءِ الصَّحابَةَ لم تَسعُهم المخالفة لِأَنَّهُم بِحَضرةِ المَعصُومِ عَلَى وطَاعَتُه واجِبَة، وَقَد يرَى بَعْضُ المُسلِمِينَ فِي بَعْضِ الأزمنةِ تَرْكَ القِتَالِ لأسبابٍ ومبرِّراتٍ يقدِّمونها، فهؤُلاءِ مِن باب أَوْلى وأَحْرى ألَّا يُطعَنَ فِي إيمانِهم إن كَانَ ظنَّهم مرجوحًا ومبرِّراتُهم غيْر مقبولةٍ.

وفي غَزْوَةِ تَبُوكَ ذَكَر اللهُ تَعَالَى أَنَّ بَعْضَ المُؤْمِنِينَ تَثَاقَلُوا عن الخُرُوجِ إِلَى الجِهَادِ، وحذَّرهم قائلًا: ﴿إِلَّا نَنفِرُوا يُعَذِبْكُمُ الخُرُوجِ إِلَى الجِهَادِ، وحذَّرهم قائلًا: ﴿إِلَّا نَنفِرُوا يُعَذِبْكُمُ عَلَى عَذَابًا أَلِيمًا وَيَسْتَبُدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمُ وَلَا تَضُرُّوهُ شَيْئًا وَاللّهُ عَلَى عَذَابًا أَلِيمًا وَيَسْتَبُدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمُ وَلَا تَضُرُّوهُ شَيْئًا وَاللّهُ عَلَى عَذَابًا أَلِيمًا وَيَسْتَدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمُ وَلا تَضُرُوهُ شَيْئًا وَاللّهُ عَلَى عَلَى اللّهِ عَلَى اللّه عَنْ إيمانِهم عَلَى اللّه عَلَى إيمانِهم وإخلاصِهم، بل خاطبَهم بقولِه: ﴿ يَتَأَيّهُمَا الّذِينَ ءَامَنُوا ﴾.

### مُخَالَفَةُ أَمرِ الرَّسُولِ ﷺ يومَ أُحُدٍ:

معلومٌ لكلِّ مَن قرَأ السِّيرَةَ النبويَّةَ أَنَّ هَزِيمَةً لَحِقَتْ بالمسلِمينَ



فِي معركةِ أُحُدٍ (سنة ٣ هـ) تَسَبَّب بها بَعْضُ المقاتِلِينَ الرُّمَاةِ الَّذِينَ أَمَرَهُم النَّبِيُّ عَلَى أَن لا يَنْزِلُوا مِن فَوْق الجَبَلِ، فعَصَى بَعْضُهم أمرَه، وأراد أن يَأْخُذَ حِصَّتَه مِنَ المَغْنَمِ، فحَصَل مَا حَصَل مِنَ الهَزِيمَةِ.

لَقَد أَوْضَحَ اللهُ أَنَّ سَبَبَ الهَزِيمَةِ كَانَ مَعصِيَةُ الرَّسُولِ ﴿ وَأَنَّ بَعْضَ المُسلِمِينَ كَانَ يُرِيدُ الدُّنْيَا بِسَبَبِ حِرصِه عَلَى الغنائمِ قَبْلَ بِعَنْ المُعركةِ.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدُ صَدَقَكُمُ اللّهُ وَعُدَهُ وَإِذْ تَحُسُّونَهُم بِإِذْنِهِ ۚ حَتَّى إِذَا فَشِلْتُ مُ وَتَنَازَعْتُمْ فِي ٱلْأَمْرِ وَعَصَيْتُم مِنْ بَعْدِ مَا أَرَىكُمُ مَّا تُحِبُّونَ مِنصُم مَّن يُرِيدُ ٱلدُّنْكَ وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلْآخِرَةً ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيكُمْ ﴾ [آل عِمْران: ١٥٢].

فَهَلْ ثَبَتَ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ عَاقَبَ هَؤُلاءِ الرُّمَاةَ الَّذِينَ عَصَوْا أَمرَه وتسبَّبوا فِي الْهَزِيمَة؟ لا سِيَّما بعدَ أَن قُتِل مِنَ المُسلِمِينَ فِي تِلْكَ الغَزْوَة ٧٠ صَحَابِيًّا، وَمَا السَّبَبُ فِي تركِ عقوبتِهم عَلَى إِخْلَالِهم بالوَاجِبِ المُوكَل إلَيْهِم؟

إِنَّ الَّذِي ثَبَتَ هُو قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدُ عَفَا عَنَكُمُ ۗ وَٱللَّهُ ذُو فَضَا عَنَكُمُ ۗ وَٱللَّهُ ذُو فَضَالٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَهِ ﴾ [آل عمران: ١٥٢].

#### التَّبَاطُؤُ فِي تَنفِيذِ الأَمرِيومَ الحُدَيْبِيَةِ:

بعدَ أَن فرَغ النَّبِيُّ عَلَى الاتِّفاقِ مَعَ المُشرِكِينَ يومَ الحُدَيْبِيةِ،



قَالَ لأصحابِه: «قُومُوا فَانْحَرُوا ثُمَّ احْلِقُوا».

قَالَ الرَّاوِي: (فواللهِ مَا قام مِنْهُم رجلٌ، حَتَّى قَالَ ذَلِكَ ثلاثَ مَرَّاتٍ، فَلَمَّا لم يَقُمْ مِنْهُم أحدٌ دَخَل عَلَى أُمِّ سَلَمَةَ، فذَكَر لها مَا لَقِي مِنَ النَّاسِ، فقَالَتْ أُمُّ سَلَمَةَ: يا نَبِيَّ اللهِ، أَتُحِبُّ ذَلِكَ؟ اخْرُجْ ثُمَّ لا مِنَ النَّاسِ، فقَالَتْ أُمُّ سَلَمَةَ: يا نَبِيَّ اللهِ، أَتُحِبُّ ذَلِكَ؟ اخْرُجْ ثُمَّ لا تكلِّمْ أحدًا مِنْهُم كلمةً، حَتَّى تَنْحَرَ بُدْنَكَ، وتَدْعُو حَالِقَكَ فَيَحْلِقَكَ. فَحَرَ بُدْنَكَ، وتَدْعُو حَالِقَكَ فَيَحْلِقَكَ. فَخَرَجَ فَلَمْ يُكَلِّمْ أَحَدًا مِنْهُمْ حَتَّى فَعَلَ ذَلِكَ؛ نَحَرَ بُدْنَهُ، وَدَعَا حَالِقَهُ فَحَرَجَ فَلَمْ يُكلِمُ أَحَدًا مِنْهُمْ حَتَّى فَعَلَ ذَلِكَ؛ نَحَرَ بُدْنَهُ، وَدَعَا حَالِقَهُ فَحَلَقَهُ. فَلَمَّا رَأَوْا ذَلِكَ قَامُوا فَنَحَرُوا، وَجَعَلَ بَعْضُهُمْ يَحْلِقُ بَعْضًا، حَتَّى كَادَ بَعْضُهُمْ يَحْلُقُ بَعْضًا غَمَّا)(۱).

فهَذِه مُخالَفَةٌ لأمرِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ كَمَا يَدُلُّ عَلَيْه ظاهر الحديثِ، حَيْثُ ذَكَر النَّبِيُّ عَلَيْهُ أَمَرَهُم ثلاثًا فلم يَقُمْ ذَكَر النَّبِيُّ عَلَيْهُ أَمَرَهُم ثلاثًا فلم يَقُمْ أحدٌ مِنْهُم، وأنَّهُ بادرَ إلَى الحَلْقِ والنَّحْرِ لَعَلَّهُم يُتابِعُوه.

كَيْفَ تعامَلَ النَّبِيُّ عَلَى مَعَ هَذَا الحالِ؟ ولماذا لم يَفرِضْ عَلَيْهِم عُقوبةً أو يحذِّرْهم مِن عَذَابِ الله، أو يُذَكِّرْهم بأنَّه رَسُولُ الله إليهم وطاعتُه تَلزَمُهم، وله فِي أعناقِهم بَيْعَةٌ؟!

هَلْ كَانَ النَّبِيُّ ﷺ مُرَاعِيًا لحالةِ أصحابِهِ وهُم يَرَوْنَ أَنَّ الاتِّفَاقَ مَعَ المُشرِكِينَ كَانَ مُجْحِفًا بِحَقِّهم؟ وهل يَسَعُ المُسْلِمَ مُخالَفَةُ رَسُولِه ﷺ وعدمُ التَّسلِيمِ لِمَا أَرَاهُ اللهُ إيَّاه؟



<sup>(</sup>١) أخرجه البُخَارِيُّ ( ٢٧٣١).

#### سَيِّدُ الْأَنصَارِ مِنَ الخَزْرَجِ يُجَادِلُ عن رَأْسِ النِّفَاقَءِ:

ثَبَتَ فِي صَحِيحِ البُخَارِيِّ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ لَمَّا خَاضَ النَّاسُ فِي الإِفْكِ قام مِن يَومِه، فَاسْتَعْذَرَ مِن عبدِ الله بنِ أُبَيِّ ابنِ سَلُولَ، فقَالَ عَلَيْ: «مَن يَعذِرُنِي مِن رَجُل بَلَغَنِي أَذَاهُ فِي أَهْلِي، فَوَاللَّهِ مَا عَلِمْتُ عَلَى أَهْلِي إِلَّا خَيْرًا، وَقَدْ ذَكَرُوا رَجُلًا مَا عَلِمْتُ عَلَيْهِ إِلَّا خَيْرًا، وَمَا كَانَ يَدْخُلُ عَلَى أَهْلِي إِلَّا مَعِي. فَقَامَ سَعْدُ بْنُ مُعَاذٍ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَنَا وَاللَّهِ أَعْذِرُكَ مِنْهُ؛ إِنْ كَانَ مِنَ الْأَوْسِ ضَرَبْنَا عُنْقَهُ، وَإِنْ كَانَ مِنْ إِخْوَانِنَا مِنَ الْخَزْرَجِ أَمَرْتَنَا فَفَعَلْنَا فِيهِ أَمْرَكَ. فَقَامَ سَعْدُ بْنُ عُبَادَةَ وَهُوَ سَيِّدُ الْخَزْرَجِ- وَكَانَ قَبْلَ ذَلِكَ رَجُلًا صَالِحًا وَلَكِنِ احْتَمَلَتْهُ الْحَمِيَّةُ- فَقَالَ: كَذَبْتَ لَعَمْرُ اللَّهِ! لَا تَقْتُلُهُ، وَلَا تَقْدِرُ عَلَى ذَلِكَ، فَقَامَ أُسَيْدُ بْنُ حُضَيْرِ فَقَالَ: كَذَبْتَ لَعَمْرُ اللَّهِ! وَاللَّهِ لَنَقْتُلَنَّهُ، فَإِنَّكَ مُنَافِقٌ تُجَادِلُ عَنِ الْمُنَافِقِينَ. فَثَارَ الْحَيَّانِ الْأَوْسُ وَالْخَزْرَجُ حَتَّى هَمُّوا، وَرَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى الْمِنْبَرِ، فَنزَلَ فَخَفَّضَهُمْ حَتَّى سَكَتُوا، وَ سَكَتَ»<sup>(۱)</sup>.

## وعلى هَذَا المَوقِفِ تَرِدُ أسئلةٌ كَثِيرَةٌ:

- كَيْفَ يُجادِلُ سيِّدٌ مِن ساداتِ الأنصارِ عن رأسِ النَّفاقِ الَّذِي أَشَاعِ الإَفكَ عن أُمِّ المُؤْمِنِينَ وآذَى النَّبِيَّ عَلَيْ؟ أَيْنَ يُمْكِنُ تَصنيفُ هَذَا الفِعلِ (الجِدَال والدِّفاع عن المُنَافِقِينَ)؟ وكَيْفَ نَفهَمُ قولَ ابنِ



<sup>(</sup>١) أخرجه البُخَارِيُّ ( ٢٦٦١)، ومسلم ( ٢٧٧٠ )، واللفظ للبخاري.

تَيْمِيَّةَ فِي ذَلِكَ: (قَدْ تَحْصُلُ لِلرَّجُلِ مُوَادَّتُهُمْ -أَيِ الكُفَّار - لِرَحِمِ أَوْ حَاجَةٍ، فَتكُونُ ذِبْاً يَنْقُصُ بِهِ إِيمَانُهُ، وَلَا يَكُونُ بِهِ كَافِرًا، كَمَا حَصَلَ مِنْ حَاطِبِ بْنِ أَبِي بَلْتَعَةَ لَمَّا كَاتَبَ الْمُشْرِكِينَ بِبَعْضِ أَخْبَارِ النَّبِيِّ مِنْ حَاطِبِ بْنِ أَبِي بَلْتَعَةَ لَمَّا كَاتَبَ الْمُشْرِكِينَ بِبَعْضِ أَخْبَارِ النَّبِيِّ مِنْ حَاطِبِ بْنِ أَبِي بَلْتَعَةَ لَمَّا كَاتَبَ الْمُشْرِكِينَ بِبَعْضِ أَخْبَارِ النَّبِيِّ مَنْ خَاطِبِ بْنِ أَبِي بَلْتَعَةَ لَمَّا كَاتَبَ الْمُشْرِكِينَ بِبَعْضِ أَخْبَارِ النَّبِيِّ عَنْ اللَّهُ فِيهِ ﴿ يَكَاتُهُمُ اللَّهُ اللَّهُ فِيهِ ﴿ يَكَانَّهُمَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ الْمَعْدِ بْنِ عَامَنُوا لَا تَنْغِذُوا عَدُوبِى وَعَدُوكُمُ الْوَلِيَاءَ لَلْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ الْمَعْدِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ الْمَعْدِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللْهُ الْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الْمُعْدِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُسْرِكِينَ اللَّهُ الْمُعْدِ اللَّهُ عَلَيْهِ الْمُعْدِ اللَّهُ الْتَعَمِّلُ لِلللَّهُ عَلَيْهُ الْمُعْدِ اللَّهُ الْمُعْدِ اللَّهُ الْمُعْدِ اللَّهُ الْمُعْدِى اللَّهُ الْمُعْلِقُولَ اللَّهُ الْمُعْدِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْدِ اللَّهُ الْمُعْدِ اللَّهُ الْمُعْدِ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْدِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللْمُعِلَّةُ اللْمُعْدِ الْمُعْدِلِيْ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِقُولِ الللَّهُ الْمُعْلِي الْمُعْلِقُولِ اللَّهُ الْمُعْلِقُولَ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُولَ الْمُعْلِقُ اللْمُعِلَى الْمُعْلِقُولُ اللَّهُ الْمُعْلِقُولَ الللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُولُ الللَّهُ الْمُعْلِقُلُولُ اللَّهُ الْمُعْلِقُولُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُولُ اللْمُعْل

- لِمَاذَا سَكَتَ النَّبِيُّ عَمَّا قالَه سَعْدُ بِنُ عُبادَةً؟ ولِمَاذَا لَم يُؤيِّدِ النَّبِيُّ عَلَى كَلامَ أُسَيْدِ بِنِ حُضَيْرٍ؟ كَمَا قَالَ ابنُ تَيْمِيَّةَ: (فَهَوُّلاءِ النَّبِيُّ عَلَى النَّهِ النَّبِيُّ عَلَى النَّبِيُّ عَلَى النَّهِ النَّبِيُّ عَلَى النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهُ اللَّهُ الْحُمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤَلِّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُولِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُلْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الللِمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُلْمُ الللِمُ ال

ومِنَ المَواقِفِ الَّتِي تَضَمَّنَتْ مخالفاتِ بعضِ الصَّحابَة لِنَبِيِّهِم عَلَيْهِمْ أُسَامَةَ بْنَ زَيْدٍ، فَطُعِنَ فِي اللَّهِ إِنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِمْ أُسَامَةَ بْنَ زَيْدٍ، فَطُعِنَ فِي إِمَارَتِهِ فَقَدْ كُنْتُمْ تَطْعَنُونَ فِي إِمَارَةِ أَبِيهِ إِمَارَتِهِ فَقَدْ كُنْتُمْ تَطْعَنُونَ فِي إِمَارَةِ أَبِيهِ مِنْ قَبْلِهِ، وَقَالَ: إِنْ تَطْعَنُوا فِي إِمَارَتِهِ فَقَدْ كُنْتُمْ تَطْعَنُونَ فِي إِمَارَةِ أَبِيهِ مِنْ قَبْلِهِ، وَايْمُ اللَّهِ إِنْ كَانَ لَحَلِيقًا لِلْإِمْرَةِ، وَإِنْ كَانَ لَمِنْ أَحَبِّ النَّاسِ إِلَيَّ بَعْدَهُ» (٣).

فَهَلْ ثَبَتَ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ عاقَبَ هَؤُلاءِ عَلَى طَعْنِهِم فِي اختِيارِه؟



<sup>(</sup>۱) «مجموع الفتاوي» (۷/ ۵۲۲، ۵۲۳).

<sup>(</sup>۲) «مجموع الفتاوي» (۳/ ۲۸٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البُخَارِيُّ (٧١٨٧ )، ومسلم (٢٤٢٦ )، واللفظ للبخاري.

خاصَّة بعدَ أن تكرَّر مِنْهُم الطَّعْنُ فِيمَنْ زكَّاهُم النَّبِيُّ ﷺ لِلإمارَةِ.

لَقَدْ أَخْرَجَ البُخَارِيُّ هَذَا الحديثَ فِي أَربعةِ مواضِعَ مِن صَحِيحِهِ عِنْهَا تحتَ باب (مَنْ لم يَكتَرِثْ بِطَعْنِ مَن لا يَعْلَمُ فِي صَحِيحِهِ عِنْهَا تحتَ باب (مَنْ لم يَكتَرِثْ بِطَعْنِ مَن لا يَعْلَمُ فِي الأُمْرَاءِ حديثًا). قَالَ المُهَلَّبُ المَالِكِيُّ: (مَعْنَى التَّرجَمَةِ: أَنَّ الطَّاعِنَ إِذَا لم يَعْلَمْ حالَ المَطْعُونِ عَلَيْه، وكَذَب في طَعْنِه؛ لا يَنبغِي أن يُكتَرثُ له كبيرَ اكتِراثٍ، أَلَا ترى أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْه عَذَا الطَّعنَ عِينَ أَقْسَمَ أَنَّه كَانَ خَلِيقًا للإمارةِ؟)(١).



<sup>(</sup>١) «شرح صحيح البُخَارِيِّ» لابن بَطَّال (٨ / ٢٥٨).

وَقَتْلَاهُمْ فِي النَّارِ؟ قَالَ: بَلَى، قَالَ: فَعَلَامَ نُعْطِي الدَّنِيَّةَ فِي دِينِنَا، وَنَرْجِعُ وَلَمَّا يَحْكُمِ اللهُ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ؟ فَقَالَ: يَا ابْنَ الْخَطَّابِ، إِنَّهُ رَسُولِ رَسُولُ اللهِ، وَلَنْ يُضَيِّعَهُ اللهُ أَبَدًا، قَالَ: فَنَزَلَ الْقُرْآنُ عَلَى رَسُولِ اللهِ عَمَرَ، فَأَقْرَأَهُ إِيَّاهُ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، اللهِ عَمَرَ، فَأَقْرَأَهُ إِيَّاهُ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَو فَتَحْ هُو؟ قَالَ: (نَعَمْ»، فَطَابَتْ نَفْسُهُ وَرَجَعَ) (۱).

وفِي رِوَايَةٍ أُخْرَى: قَالَ سَهْلُ بنُ حُنَيْفٍ: (اتَّهِمُوا رَأْيُكُمْ، واللهِ لَقَدْ رَأَيْتُنِي يَوْمَ أَبِي جَنْدَلٍ، وَلَوْ أَنِّي أَسْتَطِيعُ أَن أَرُدَّ أَمرَ رَسُولِ الله لَيَهُ لَرَدَدْتُهُ!)(٢).

ولَمَّا دَخَلِ النَّبِيُّ عَلَيْ مَكَّةَ عَامَ الفتحِ قَالَ: «مَنْ دَخَلَ دَارَ أَبِي سُفْيَانَ فَهُو آمِنٌ »، فَقَالَتِ الْأَنْصَارُ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ: أَمَّا الرَّجُلُ فَأَدْرَكَتْهُ رَغْبَةٌ فَي قَرْيَتِهِ، وَرَأْفَةٌ بِعَشِيرَتِهِ. قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: وَجَاءَ الْوَحْيُ، وَكَانَ إِذَا جَاءَ الْوَحْيُ الْوَحْيُ الْوَحْيُ وَكَانَ إِذَا جَاءَ الْوَحْيُ الْوَحْيُ الْوَحْيُ الْوَحْيُ الْوَحْيُ الْوَحْيُ الْوَحْيُ الْوَحْيُ اللهِ عَلَيْنَا، فَإِذَا جَاءَ فَلَيْسَ أَحَدٌ يَرْفَعُ طَرْفَهُ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْ حَتَّى يَنْقَضِي الْوَحْيُ ، فَلَمَّا انْقَضَى الْوَحْيُ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ وَسُولُ اللهِ عَلَيْ اللهِ قَالَ : «قُلْتُمْ: اللهِ عَلَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالْوا: قَدْ كَانَ ذَاكَ، قَالَ: «قُلْتُمْ: وَالْمَحْيَا مَحْيَاكُمْ وَالْمَحْيَا مَحْيَاكُمْ وَالْمَحْيَا مَحْيَاكُمْ وَالْمَحْيَا مَحْيَاكُمْ وَالْمَمَاتُ مُمَاتُكُمْ »، فَأَقْبَلُوا إِلَيْهِ يَبْكُونَ وَيَقُولُونَ: وَاللهِ مَا قُلْنَا الَّذِي وَالْمَمَاتُ مَمَاتُكُمْ »، فَأَقْبَلُوا إِلَيْهِ يَبْكُونَ وَيَقُولُونَ: وَاللهِ مَا قُلْنَا الَّذِي وَالْمَمَاتُ مَمَاتُكُمْ »، فَأَقْبَلُوا إِلَيْهِ يَبْكُونَ وَيَقُولُونَ: وَاللهِ مَا قُلْنَا الَّذِي وَالْمَمَاتُ مَمَاتُكُمْ »، فَأَقْبَلُوا إِلَيْهِ يَبْكُونَ وَيَقُولُونَ: وَاللهِ مَا قُلْنَا الَّذِي



<sup>(</sup>١) أخرجه البُخَارِيُّ (٤٨٤٤)، ومسلم ( ١٧٨٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البُخَارِيُّ (٤١٨٩ )، ومسلم (١٧٨٥ )، واللفظ له.

قُلْنَا إِلَّا الضِّنَّ بِاللهِ وَبِرَسُولِهِ! فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «إِنَّ اللهَ وَرَسُولَهُ يُصَدِّقَانِكُمْ، وَيَعْذِرَانِكُمْ»(١).

ففي هَذِه المواقِفِ تبايَنَتْ مُخالَفَاتُ الصَّحابَةِ لِنَبِيَّهِم عَلَىٰ وَمَعَ أَنَّ كُلَّ المخالفاتِ عظيمةٌ فِي حقِّ النَّبِيِّ عَلَىٰ فَلَمْ يَصِدُر مِنَ الشَّرعِ أَنَّ كُلَّ المخالفاتِ عظيمةٌ فِي حقِّ النَّبِيُّ عَقوبةٍ أو رَدْعِ شديدٍ، بل كَانَ النَّبِيُّ عَقْو ويَصْفَحُ، ويَحْتَوِي أَيُّ عقوبةٍ أو رَدْعِ شديدٍ، بل كَانَ النَّبِيُّ عَلَىٰ يَعْفُو ويَصْفَحُ، ويَحْتَوِي أَي عقوبةٍ أو رَدْعِ شديدٍ، بل كَانَ النَّبِيُّ عَلَىٰ العُدْرَ مُطْمَئِنَا إلَى أصحابَه ويتألَّفُهم ويُشاوِرُهم، ويَلْتَمِسُ لَهُمُ العُدْرَ مُطْمَئِناً إلَى صِدقِ إيمانِهم.

الأسئِلةُ الَّتِي أَوْرَدْناها وغَيْرُها عَلَى هَذِه المواقِفِ لا يُمْكِن للغُلاةِ أن يُجِيبُوا عَنْهَا إِلَّا بأَجْوِبَةِ أهلِ السُّنَّةِ، ولا يُمكِنُهم أن يَفْقَهُوا للغُلاةِ أن يُجِيبُوا عَنْهَا إِلَّا بأَجْوِبَةِ أهلِ السُّنَّةِ، ولا يُمكِنُهم أن يَفْقَهُوا معنى الرِّفقِ بالمُخالِفِ وتَعْلِيمِه والْتِمَاسِ العُذرِ له، وعَدَم المبادرةِ إلى العُقوبةِ إن كَانَ فِي ذَلِكَ مَصْلَحَةٌ راجحةٌ، وتَعْلِيبِ جَانِبِ العَفو مع التعليم والتَّحذِيرِ - عَلَى جَانِبِ العُقوبَةِ.

ولَنْ يَتمكَّنَ الغُلَاةُ مِن تَفسيرِ موقفِ الشَّرِيعَة مِن الصَّحابَة الَّذِينَ وَقَعُوا فِي مخالفةِ أَمرِ الرَّسُولِ وَفَقًا لآرائِهم وأفكارِهم وتصوُّراتِهم المُتَشَنِّجَةِ الَّتِي تَجْعَلُ الاستقامةَ قرينةً للشِّدَّةِ، والصَّوابَ مُلازِمًا للقَسوةِ، وتطبيقَ الشَّرِيعَة مصاحبًا لِتغليظِ العقوبةِ والتَّنكِيل بالمُخالِفِ.

وأُمَّا مُفرَدَاتُ الحِكمَةِ والرَّحمةِ والمَصْلَحَةِ والعُذرِ والعَفو،



<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱۷۸۰).

فلا يُحسِنُ الغُلَاةُ استِخدامَها؛ لِأَنَّها فِي أَذْهَانِهم قَدْ تؤدِّي إلَى فتحِ بابِ التنازُلاتِ والتَّهاوُنِ فِي تطبيقِ شرعِ الله ومعاقبةِ المُعتَدِينَ كَمَا يَظُنُّونَ!





## كَيْفَ سَعَى النَّبِيُّ ﷺ لِلتَّهدِئَةِ بينَ المُسلِمِينَ واليَهُودِ؟

فِي مَنْظُورِ الغُلَاةِ فَإِن أَيُّ مَسْعًى لِلتَّهدِئَةِ بِينَ المُسلِمِينَ والكُفَّارِ هو نَوْعٌ مِن التَّنازُلِ عن الحقوقِ و إذلالِ المُسلِمِينَ، حَتَّى إِنْ كَانَ فِي التَّهدِئَةِ مَصْلَحَةٌ لِمُجتَمَعِ المُسلِمِينَ ودَعْوَتِهم!

فِي الصَّحِيحَيْنِ مِن حديثِ أبي هُرَيْرَةَ: «اسْتَبَّ رَجُلَانِ؛ رَجُلُّ مِنَ الْيَهُودِ، قَالَ الْمُسْلِمُ: وَالَّذِي اصْطَفَى مُوسَى عَلَى مُحَمَّدًا عَلَى الْعَالَمِينَ. فَقَالَ الْيَهُودِيُّ: وَالَّذِي اصْطَفَى مُوسَى عَلَى مُحَمَّدًا عَلَى الْعَالَمِينَ. فَقَالَ الْيَهُودِيُّ: وَالَّذِي اصْطَفَى مُوسَى عَلَى الْعَالَمِينَ. فَرَفَعَ الْمُسْلِمُ يَدَهُ عِنْدَ ذَلِكَ فَلَطَمَ وَجْهَ الْيَهُودِيِّ، فَذَهَبَ الْعَالَمِينَ. فَرَفَعَ الْمُسْلِمُ يَدَهُ عِنْدَ ذَلِكَ فَلَطَمَ وَجْهَ الْيَهُودِيِّ، فَذَهَبَ الْيَهُودِيُّ إِلَى النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ فَا فَاللَّمُ عَنْ ذَلِكَ، فَأَخْرَهُ، فَقَالَ النَّبِيُ عَلَى اللَّهُ عَنْ ذَلِكَ، فَأَخْرَهُ، فَقَالَ النَّبِيُ عَلَى اللَّهُ عَنْ ذَلِكَ، فَأَخْرَهُ، فَقَالَ النَّبِيُ عَلَى اللَّهُ عَنْ ذَلِكَ، فَأَخْرَهُ، فَقَالَ النَّبِيُ عَلَى مُوسَى؛ فَإِنَّ النَّاسَ يَصْعَقُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَأَصْعَقُ لَا لَنَبِي الْمُسْلِم، فَلَا تُخَيِّرُونِي عَلَى مُوسَى؛ فَإِنَّ النَّاسَ يَصْعَقُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَأَصْعَقُ لَا لَتَبِي مُوسَى بَاطِشٌ جَانِبَ الْعَرْشِ، فَلَا مُعَنْ يُفِيقُ، فَإِذَا مُوسَى بَاطِشٌ جَانِبَ الْعَرْشِ، فَلَا أَدْرِي أَكُانَ فِيمَنْ صَعِقَ فَأَفَاقَ قَبْلِي، أَوْ كَانَ مِمَّنِ اسْتَثَنَى اللَّهُ؟» (١٠). أَذَرِي أَكَانَ فِيمَنْ صَعِقَ فَأَفَاقَ قَبْلِي، أَوْ كَانَ مِمَّنِ اسْتَثْنَى اللَّهُ؟» (١٠).

فِي هَذَا الحديثِ نوَّهَ النَّبِيُّ ﷺ بفَضلِ مُوسَى عَلَيْه السَّلَامُ ومَنزِلَتِه يومَ القِيَامةِ، ونَهَى المُسلِمِينَ أن يفضِّلوه أو يخيِّروه عَلَيْه، مَعَ أنَّ (تَجْوِيز أن يَكُونَ سَبْقُه فِي الإفاقةِ أو لم يُصعَقْ بحالٍ، لا يَمْنَعُنا أن نعلمَ أنَّ مُحَمَّدًا أفضلُ مِن مُوسَى)(٢).



<sup>(</sup>١) أخرجه البُخَارِيُّ (١١)، ومسلم (٢٣٧٣).

<sup>(</sup>٢) «منهاح السنة النبوية» لابن تَيمِيَّة ( ٧/ ٢٥٥ ).

بَدَا موقِفُ النَّبِيِّ عَلَيْ وَكَأْنَهُ انتِصافٌ لِلْيَهُودِيِّ بعدَ أَن لَطَمَهُ المُسْلِمُ، فلم يُظهِرِ النَّبِيُّ عَلَيْ الانْحِيَازَ لِمَقالَةِ المُسْلِم وإن كَانَتْ حقًّا المُسْلِم، فلم يُظهِرِ النَّبِيُّ عَلَيْ الانْحِيَازَ لِمَقالَةِ المُسْلِم وإن كَانَتْ حقًّا فِي ذاتِها، وذلك لِأَنَّ الموقِفَ يَقْتَضِي تَهْدِئَةَ النَّفُوسِ وتَسْكِينَها.

هَلْ كَانَ النَّبِيُّ عَلَى السّلمِ الأَهْلِيِّ وَمُهاتَرَاتٍ لا تَصْبُ إِلّا فِي مَصْلَحَةِ وَعُدَمِ الانْجِرَارِ إِلَى مُنازَعاتٍ ومُهاتَرَاتٍ لا تَصْبُ إِلّا فِي مَصْلَحَةِ أَعداءِ المُجتَمَعِ الإِسْلاميِّ؟ حَتَّى إِنْ كَانَ المُسلِمُونَ يُجادِلُونَ عن أعداءِ المُجتَمَعِ الإِسْلاميِّ؟ حَتَّى إِنْ كَانَ المُسلِمُونَ يُجادِلُونَ عن أمرٍ حقِّ فِي ذاتِه، وهو (أَفضَلِيَّة الرَّسُولِ مُحَمَّدٍ - على سَائِرِ المُرسَلِينَ).





## صُلْحُ الحُدَيْبِيَةِ.. مَاذَا أَبْقَى مِن تَصَوُّرَاتِ الغُلَاةِ؟

يُعَدُّ الاتِّفاقُ الَّذِي أَبْرَمَه النَّبِيُّ ﷺ مَعَ قُرَيْشٍ فِي العامِ السَّادِسِ مِنَ الهِجْرَةِ مِنَ الأحداثِ الَّتِي يَصعُبُ فَهْمُها واستيعابُ تفاصيلِها وَفْقًا لِمَنهَج الغُلَاةِ وأَدبِيَّاتِهم الثَّورِيَّة.

- وَصَفَ اللهُ الصُّلَحَ بِينَ النَّبِيِّ فَي وبِينَ قُرَيْشٍ بِالفَتحِ المُبِينِ، وَتعجَّبِ عُمَرُ بِنُ الخَطَّابِ مِن ذَلِكَ، فَسَأَلَ النَّبِيَّ فَيَّ: يَا رَسُولَ الله، وَتعجَّب عُمَرُ بِنُ الخَطَّابِ مِن ذَلِكَ، فَسَأَلَ النَّبِيَّ فَيَّ: يَا رَسُولَ الله، أَوَفَتْحُ هُو؟ قَالَ: نَعَمْ (١). مَعَ أَنَّ شُروطَ الصُّلَحِ فِي ظاهِرِها لَم تَكُنْ فِي صَالِحِ المُسلِمِينَ، وبَدَا لَبَعْضِ الصَّحابَةِ أَنَّ قُرَيْشًا أَخَذَتْ مِنَ المُسلِمِينَ أَكْثَرَ مِمَّا أَعطَتْهم، وذلك بعدَ أَن مَنَعَتْهم أَدَاءَ العُمرَةِ.

والغُلَاةُ فِي زمانِنا لا يَعتَرِفون بِنَصْرٍ يأتِي مِن طريقِ المُفاوَضَاتِ، ولا يُؤمِنُون بغيرِ السِّلاحِ كسبِيلٍ لاستِرجاعِ الحُقوقِ والتَّفاهُمِ مَعَ العَدُهِ .

-لم يَكُنِ النَّبِيُّ ﷺ يُفاوِضُ مِن مَوضِعِ قُوَّةٍ؛ فَقَدْ مَنَعَه المُشرِكُونَ دُخولَ مَكَّةَ، ووَضَعُوا شروطًا أثارَتْ غضبَ الصَّحابَةِ.

وهذا يُنافِي مَزاعِمَ المتطرِّفينَ أَنَّ المُفاوَضاتِ مَعَ العَدُوِّ يَجِبُ الْ تَكونَ مِن مَوضِعِ قُوَّةٍ، وأَنَّ المُسْلِمَ إِن لَجَأَ لِلتَّفاوُضِ مِن مَوضِعِ أَن تكونَ مِن مَوضِعِ فَوَّةٍ، وأنَّ المُسْلِمَ إِن لَجَأَ لِلتَّفاوُضِ مِن مَوضِعِ ضعفٍ فإنَّ ذَلِكَ سيدفَعُه للتَّنازُلِ عن المَبَادِئِ والتَّضْحِيَةِ بدِمَاءِ الشُّهداءِ.



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٧٨٥).

- قَبِلَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ أَن يُهادِنَ المُشرِكِينَ ١٠ سنواتٍ، وهذا يَعنِي: أَنْ يَترُكَ مَكَّةَ تَعْلُو فِيهَا الأصنامَ ويُعبَدُ فِيهَا غَيْرُ الله.

فكَيْفَ يَستَقِيمُ هَذَا - مِن مَنظُورِ الغُلَاة - مَعَ أَنَّه أُرسِلَ بِهَدمِ الشِّركُ الشِّركُ الشِّركُ الشِّركُ الشِّركُ الشِّركُ الشِّركُ الشِّركُ الشِّركِ؟! باقيًا؟! فهَلْ هُناكَ مَفْسَدَةٌ أعظَمُ مِنْ بَقاءِ الشِّركِ؟!

- حَرَصَ النّبِيُّ عَلَى قَبُولِ أَيِّ بُنُودٍ يَضَعُها المُشرِكُونَ فِي الاتّفاقِ إِن تَضَمَّنَتْ تعظيمَ حُرُماتِ الله، كَمَا قَالَ: «والَّذِي نَفْسِي بِيدِه، لا يَسْأَلُونِي خُطَّةً يُعظِّمونَ فِيهَا حُرُماتِ اللهِ إِلَّا أَعْطَيْتُهُمْ إِيَّاهَا». وحِينَما أرادوا كتابة الاتّفاقِ قَالَ النّبِيُّ عَلَيْ: «هَذَا مَا قَاضَى عَلَيْهِ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللّهِ». فَقَالَ سُهَيْلُ: وَاللّهِ لَوْ كُنَّا نَعْلَمُ أَنَّكَ رَسُولُ اللّهِ مَا صَدَدْنَاكَ عَنِ الْبَيْتِ وَلَا قَاتَلْنَاكَ، وَلَكِنِ اكْتُبْ: مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ مَا صَدَدْنَاكَ عَنِ الْبَيْتِ وَلَا قَاتَلْنَاكَ، وَلَكِنِ اكْتُبْ: مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ مَا صَدَدْنَاكَ عَنِ الْبَيْتِ وَلَا قَاتَلْنَاكَ، وَلَكِنِ اكْتُبْ: مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ مَا صَدَدْنَاكَ عَنِ الْبَيْتِ وَلَا قَاتَلْنَاكَ، وَلَكِنِ اكْتُبْ: مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ مَا صَدَدْنَاكَ عَنِ الْبَيْتِ وَلَا قَاتَلْنَاكَ، وَلَكِنِ اكْتُبْ: مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ مَا صَدَدْنَاكَ عَنِ الْبَيْتِ وَلَا قَاتَلْنَاكَ، وَلَكِنِ اكْتُبْ: مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ فَي إِنْ كَذَبْتُمُونِي، اكْتُبْ: مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ فَقَالَ النّهِ إِنِّي قَالَ الزّهْرِيُّ: وَذَلِكَ لِقَوْلِهِ: «لَا يَسْأَلُونِي خُطَّةً مُونَ فِيهَا حُرُمَاتِ اللّهِ إِلّا أَعْطَيْتُهُمْ إِيّاهَا»(١٠).

قَالَ الخَطَّابِيُّ: (مَعْنَى تعظيمِ حُرُماتِ الله فِي هَذِه القِصَّة: تَرْكُ القِتَالِ فِي الحَرَمِ، والجُنُوحُ إِلَى المُسالَمَةِ، والكَفُّ عن إراقةِ الدِّمَاءِ)(٢).



<sup>(</sup>١) أخرجه البُخَارِيّ (٢٧٣٢).

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» لابن حجر (٥ / ٣٣٦).

لم يَتَشَدَّدِ النَّبِيُّ عَلَيْ فِي كتابةِ صِيغَةِ الاتِّفاقِ؛ تَرْجِيحًا لِمَصْلَحَةٍ أَعْظَمَ، فَنَظَرَ فِي الأمرِ مِن زاويةٍ دينيَّةٍ (تَرْكِ القِتَال فِي الحَرَمِ) ومَصْلَحِيَّةٍ (التَّفْرُغِ للدَّعوةِ)(۱)، ولم يُبالِ إن كَانَ هَذَا الأمرُ قَدْ تقدَّم بِهِ الكُفَّارُ أو غَيْرُهم مَا دَامَتْ مَصْلَحَةُ المُسلِمِينَ مُتحقِّقةً، فأَيْنَ مَوقعُ هَذَا عِنْدَ غُلَاةٍ زَمانِنَا؟!

- عَدَمُ الرَّدِّ عَلَى استِفزازِ الكُفَّارِ لِلمُسلِمين لا يعني التهاوُنَ فِي أَمرِ الدِّين والتنازُلَ عن حقوقِ المُسلِمِينَ، بل قَدْ يَكُونُ فِي ذَلِكَ لزومُ الحقِّ وطاعةُ أمرِ الله إنْ صَدَر عن فِقْهٍ ودِرَايَةٍ، وهذا عَلَى خِلَافِ مَا يَتَصَوَّرُه الغُلَاةُ، فيَظُنُّونَ أَنَّ عَدَمَ الرَّدِّ عَلَى استِفزازاتِ الكُفَّارِ علامةٌ عَلَى ضعفِ الإيمانِ والهوانِ.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِذْ جَعَلَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْحَمِيَّةَ جَمِيَّةَ اللَّهِ لِيَّةِ ﴾ [الفتح: ٢٦].

وفي صَحِيحِ البُخَارِيِّ: (كَانَتْ حَمِيَّتُهم أَنَّهُم لَم يُقِرُّوا أَنَّه نَبِيُّ

<sup>(</sup>١) (يَقُولُ الزَّهْرِيُّ : فَمَا فُتِحَ فِي الإِسْلاَم فَتْحٌ قَبْلَهُ كَانَ أَعْظَمَ مِنْهُ، إِنَّمَا كَانَ الْقِتَالُ حَيْثُ الْتَقَى النَّاسُ، فَلَمَّا كَانَتِ الْهُدْنَةُ وَوُضِعَتِ الْحَرْبُ وَآمَنَ النَّاسُ بَعْضُهُمْ بَعْضُهُمْ بَعْضًا، وَالْتَقَوْا فَتَفَاوَضُوا فِي الْحَدِيثِ وَالْمُنَازَعَةِ ؛ فَلَمْ يُكَلَّمْ أَحَدٌ بِالْإِسْلامِ يَعْقِلُ شَيْئًا إِلَّا دَخَلَ فِيهِ، وَلَقَدْ دَخَلَ فِي تينك السَّتَيْنِ مِثْلُ مَنْ كَانَ فِي الْإِسْلامِ قَبْلَ فَيْكَأَ أَوْ أَكُثُرَ. قَالَ ابْنُ هِشَامٍ : وَالدَّلِيلُ عَلَى قَوْلِ الزَّهْرِيِّ : أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى فَوْلِ الزَّهْرِيِّ : أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى خَرَجَ عَامَ خَرَجَ إِلَى الْحُدْيْبِيَةِ فِي أَلْفٍ وَأَرْبَعِمِائَةٍ فِي قَوْلِ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللّهِ، ثُمَّ خَرَجَ عَامَ فَتْحِ مَكَّةَ بَعْدَ ذَلِكَ بِسَنَتَيْنِ فِي عَشَرَةِ آلَافٍ) «سيرة ابنِ هِشَام» ( ٢/ ٢٢٢).



الله، ولم يُقِرُّوا بِبِسْمِ الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، وحالُوا بَيْنَهُم وبينَ البَيْتِ) (١)، فهَذِه الحَمِيَّةُ الجاهليَّةُ أَثَارَتْ غَضَبَ بَعْضِ الصَّحابَةِ فَأَنزَلَ اللهُ سَكِينَهُ، عَلَى رَسُولِهِ، وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ الْفَقْوَىٰ وَكَالُوا أَخَقَ بِهَا وَأَهْلَهَا ﴾ [ الفتح: ٢٦].

فالسَّكِينَةُ ولُزُومُ كلمةِ التَّقْوَى هي مَا يُعَبِّرُ عَنْهُ الغُلَاةُ فِي زَمانِنَا بِالتَّخاذُلِ والتَّنازُلِ والتَّفرِيطِ بالحقوقِ، ولو اجتَهَد الغُلَاةُ كثيرًا لَمَا تَمَكَّنُوا مِنَ الجَمعِ بينَ لُزومِ كلمةِ التَّقْوَى وعَدَمِ الرَّدِّ عَلَى الحَمِيَّةِ الجَاهليَّةِ لِلمُشْرِكِينَ.





<sup>(</sup>١) أخرجه البُخَارِيُّ (٢٧٣٢).

# هَلِ النَّصْرُ الْمَرْحَلِيُّ والْمَكْسَبُ المَادِّيُّ يُؤَدِّي إِلَى التَّنازُلِ عنِ الْجَهَادِ؟

لَقَدْ صبَغ الغُلاةُ العَمَلَ الجِهَاديَّ بِصِبْغةٍ مِثاليَّةٍ، فقالوا: لا ينقطعُ الجِهَادُ حَتَّى يظهرَ الدِّين وتتحرَّرَ البِلَادُ وتعودُ الخِلَافةُ.

وقالوا: إنَّ الله أمَرَنا بالعملِ ووَعَدنا النَّصرَ، وليس مِن شأنِنَا البحثُ عن كيفيَّةِ تحقيقِ النَّصْرِ، وإنَّما نَحْنُ مَأْمُورُون بمواصلةِ الجِهَادِ، وإنَّ المجاهِدَ الحقيقيَّ لا يَرجُو إِلَّا الشَّهَادَةَ، فهي غايتُه ومُنيتُه، لا يَلتَفِتُ إلى عَرَضِ الدُّنيًا ومَتاعِها.

ولذلك اعتبَروا التفاوُضَ والهُدنَةَ والتفاهُمَ مَعَ العَدُوِّ، وإيقافَ القِتَالِ، وكلَّ مَا يُؤدِّي إلَى التهدِئَةِ: مِن ضُروبِ الخِيَانَةِ للقَضِيَّة، والقُعودِ عن الجِهَادِ، والتَّضْحِيَةِ بدماءِ الشُّهداءِ.

ومعلومٌ أنَّ هَذَا الكلامَ المِثالِيَّ يَتَضَمَّنُ عِدَّةَ انْحِرَافاتٍ تتعلَّق بِمَفهُوم النَّصْرِ، والثَّمراتِ المادِّيَّةِ للجِهادِ:

## - الانْحِرَافُ فِي مَفْهُومِ النَّصْرِ:

لا يَعْرِفُ الغُلَاةُ معنَى النَّصْرِ عَلَى العَدُّوِّ؛ لِأَنَّهُم لا يَخُوضونَ القِتَالَ إِلَى أَجلٍ غَيْرِ القِتَالَ إِلَى أَجلٍ غَيْرِ مُسَمَّى مَهْمَا كَانَتِ الخسائرُ أو الآثارُ المُتَرَبِّبَةُ عَلَى القِتَالِ.

وعِنْدَهُم النَّصْرُ لا يَتِمُّ إِلَّا بعدَ ظُهُورِ الدِّينِ عَلَى البِلَادِ كلِّها،



ومَعَ أَنَّهُم يُجاهِدون جهادَ دفع لِلصَّائلِ إِلَّا أَنَّهُم يتحدَّثون بِمَفاهِيمَ مُختلِفَة عن مَفاهِيمِه، ولذلك يُنكِرون عَلَى مَن يقاتلُ مِن أجلِ إخراجِ المُحْتلِّ الأجنبيِّ، ولا يُخفُون رغبتَهم فِي فتحِ مدينةِ رُومَا الإيطاليَّةِ، أو انتِظارَ المُواجَهَةِ مَعَ الرُّومِ فِي آخرِ الزَّمانِ فِي سَهْلِ دَابِقٍ فِي حَلَبَ(۱)!

هَذِه الخيالاتُ والمِثالِيَّاتُ لا نَجِدُها فِي كتابِ الله تَعَالَى أو سِيرَة نبيِّه ﷺ.

لَقَد نَصَر اللهُ تَعَالَى المُسلِمِينَ فِي زَمَنِ النَّبِيِّ فِي مَواطِنَ كَثِيرَةٍ، وسمَّى ذَلِكَ نصرًا مَعَ أَنَّها كَانَت غزَوَاتٍ وسَرايَا معدودة، ولم يَتجاوزِ الإِسْلَامُ فيها حُدودَ الجزيرةِ العربِيَّة، لكنَّ هَذِه الانْتِصَاراتِ المرحليَّة كَانَت مُمهِّدةً لانطِلاقِ حركة الفَتح.

وحِينَما خَرَجَ النَّبِيُّ عَلَى مهاجرًا، ولَجَأَ إِلَى الغَارِ مَعَ صاحبِه الصَّدِّيقِ، وتَبِعهم المُشرِكُونَ ولم يَظفَرُوا بهم، سمَّى الله ذَلِكَ نصرًا، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِلَّا نَصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ ٱللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ ٱلَّذِينَ صَرًا، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِلَّا نَصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ ٱللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ ٱلَّذِينَ صَلَّا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَأَيْكَدُهُ، يَحْنُودٍ لَمَّ تَرَوْهَا وَجَعَلَ صَلِمَةً ٱلَّذِينَ صَعَدَرُوا ٱلسُّفَالُ اللهُ اللهُ



<sup>(</sup>١) وقد اتَّخذَ تنظيمُ (داعش) اسم ( دابق - Dabiq ) عنوانًا لمجلته الناطقة بالإنكليزية !

## وَكَلِمَةُ ٱللَّهِ هِي ٱلْعُلْكَ أَوَ ٱللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ إِلَا التوبة: ٤٠].

أي أنَّ مجرَّدَ نَجاةِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ مِن يَدِ الأعداءِ وانقلابِهم خاسِرِينَ هو نصرٌ بِحدِّ ذاتِه، بل عظَّم اللهُ شأنَ ذَلِكَ النَّصْرِ فقال: ﴿وَجَعَلَ هو نصرٌ بِحدِّ ذاتِه، بل عظَّم اللهُ شأنَ ذَلِكَ النَّصْرِ فقال: ﴿وَجَعَلَ صَالِمَهُ اللهِ هِي الْعُلْيَا اللهُ عَلَيْكَ وَكَلِمَهُ اللهِ هِي الْعُلْيَا اللهُ عَرْبِيزُ حَكِيمُ نَ ﴾ [التوبة: ٤٠].

## لكن قَدْ يتساءلُ البَعْضُ:

كَيْفَ يُعَدُّ هَذَا نصرًا والنَّبِيُّ ﷺ فِي مَغَارَةٍ يَختَفِي عن أُعيُنِ المُشرِكِينَ؟!

أَيْنَ المكسبُ؟! وأينَ الظُّهورُ؟! وأينَ الغَلَبَةُ؟! وَمَا الخسائِرُ الَّتِي لَحِقَت بالمُشرِكِينَ؟!

وإنَّما كَانَ هَذَا نصرًا لِأَنَّ الحفاظَ عَلَى الدَّعْوَةِ واستمرارَها هو أَكْبَرُ المكاسبِ والمَغانِم، ودونَ الاحتفاظِ برأسِ المالِ الَّذِي يُمَكِّنُ الإِسْلَامَ مِنَ البقاءِ فلا يُمكِنُنا أن نَنتَظِرَ ظُهورًا لهذا الدِّينِ وقَهْرًا لأعدائِه.

فالنَّصرُ الحقيقيُّ فِي بقاء الدَّعْوَةِ وأهلِها ليتمكَّنُوا مِن تبليغِ الرسالةِ، والجِهَادُ يَنبَغِي أَن يَكُونَ خادمًا لهذه الغايةِ، فإنْ أُصِيبَ المُشرِكُونَ بضررٍ وهَزِيمَةٍ نتيجةَ ضربةٍ أو هَجمَةٍ، وأُصِيبَت دعوةُ المُشرِكُونَ بضررٍ وهَزِيمَةٍ نتيجةَ ضربةٍ أو هَجمَةٍ، وأُصِيبَت دعوةُ المُسلِمِينَ بِهَزِيمَةٍ أَعْظَمَ؛ فإنَّ هَذَا لا يُعَدُّ نصرًا ولا فَتْحًا، وإنَّما هو هَزِيمَةٌ ونَكْسَةٌ حَتَّى إن كَانَتْ خسائِرُ المُشرِكِينَ كبيرةً.



ومَن سَعَى فِي نجاةِ المُؤْمِنِينَ والحفاظِ عَلَى حَياتِهم ولم يعرِّضْها لِلقَتلِ والتَّلفِ حِرصًا عَلَيْهِم، فعَمَلُه مشكورٌ، كَمَا فعَل خالِدُ بنُ الوَلِيدِ فِي معركةِ مُؤْتَةَ، حَيْثُ تولَّى القيادة بعدَ مَقتَلِ الأُمْراءِ الثلاثةِ، فقاتَل، ثُمَّ انْسَحَبَ بالجَيْشِ، وَقَدْ أَثنَى النَّبِيُّ عَلَى فِعلِه فقالَ: «أَخَذَ الرَّايةَ سَيْفٌ مِن سُيوفِ الله، حَتَّى فتَحَ اللهُ عَلَيْهِم» (١٠)، مَعَ أَنَّ خالِدًا لم يُواصِلِ القِتَالَ حَتَّى هَزِيمَة جَيْشِ الرُّوم.

### - الثَّمرَاتُ المادِّيَّةُ للجِهادِ:

دفَعَ الغُلُوُّ بأهلِه إلَى الخُرُوجِ مِن حُدودِ الطَّبِيعةِ البَشَرِيَّةِ، وعَمَّا أَنعَمَ اللهُ به عَلَى عبادِه المُجاهِدِينَ وأباحَه لَهُم مِنَ التَّمتُّع بالمَغانِم، فزَعَمُوا أَنَّ غايةَ المُجاهِدِ هي الشَّهَادَةُ فهو يَنشُدها ويَطلُبها ويَنتَظِرُ يومَها، ولا يَلتَفِتُ -بزعمه- إلَى حُطام الدُّنْيًا.

يَقُول سيِّد قُطْب رَحِمَهُ اللهُ: (إِنَّ الَّذِينَ أَقَامُوا هَذَا الدِّينَ فِي صورةِ دَوْلةٍ ونظامٍ وشَرائِعَ وأَحْكَامٍ، كانوا قَدْ أَقامُوا هَذَا الدِّينَ مِن قَبْلُ فِي ضَمائِرِهم وفي حياتِهم، فِي صورةِ عقيدةٍ وخُلُقٍ وعبادةٍ وسُلوكٍ، وكانوا قَدْ وُعِدُوا عَلَى إِقَامَةِ هَذَا الدِّينِ وَعْدًا واحِدًا، لا يَدخُل فِيهِ الغَلَبُ والسُّلطانُ ولا حَتَّى لِهَذَا الدِّينِ عَلَى أيدِيهِم، وَعْدًا واحِدًا هو الجنَّة؛ هَذَا واحِدًا هو الجنَّة؛ هَذَا واحِدًا هو الجنَّة؛ هَذَا واحِدًا هو الجنَّة؛ هَذَا الدِّينِ عَلَى أيدِيهِم، وَعْدًا واحِدًا هو الجنَّة؛ هَذَا الدِّينِ عَلَى أيدِيهِم، وَعْدًا



<sup>(</sup>١) أخرجه البُخَارِيُّ (٢٦٢).

كُلُّ مَا وُعِدُوه عَلَى الجِهَادِ المُضْنِي، والابتِلاءِ الشَّاقِّ، والمُضِيِّ فِي الدَّعْوَةِ، ومُوَاجَهَةِ الجاهليَّةِ بالأمرِ الَّذِي يَكرَهُه أصحابُ السُّلطانِ فِي كُلِّ زَمانٍ وفي كُلِّ مكانٍ، وهو: «لا إلهَ إِلَّا اللهُ».

فَلَمَّا أَنِ ابتَلاهُم اللهُ فَصَبَرُوا، ولَمَّا أَنْ فُرِّغَتْ نَفُوسُهم مِن حَظِّ فُوسِهم، ولَمَّا أَن عَلِم اللهُ مِنْهُم أَنَّهُم لا يَنتَظِرونَ جزاءً فِي هَذِه الأَرْضِ كَائنًا مَا كَانَ هَذَا الجزاء، ولو كَانَ هو انْتِصَارَ هَذِه الدَّعْوَة عَلَى أيدِيهم، وقيامَ هَذَا الدِّين فِي الأَرْضِ بِجَهدِهم)(١).

وهذا الكلامُ غارِقٌ فِي المِثالِيَّة الَّتِي لا يَعْرِفُها الجِنسُ البَشَرِيُّ، فَكَيْفَ تتحرَّك النُّفُوسُ إلَى العملِ عَلَى الأَرْضِ إن لم تَرْجُ نصرًا أو خيرًا أو مردودًا ماديًّا يَعُودُ عَلَيْهَا وعلى عقيدتِها ودَعوَتِها؟! وكَيْفَ يُقاتِلُ المُسْلِمُ أعداءَ اللهِ وقلبُه متجرِّد مِن التطلُّع إلَى أيِّ جزاءٍ أو مَعنم دُنيَوِيِّ حَتَّى إنْ كَانَ (انْتِصَارَ الدَّعْوَةِ وقيامَ الدِّين فِي الأَرْض)؟! فمِثلُ هَذِه التخيُّلاتِ عسيرةٌ فِي دُنيا البَشَرِ كَمَا أنها مصادِمةٌ لكثيرِ مِن النُّصُوصِ والمعانِي الشرعية.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْ هَلْ تَرَبَّصُونَ بِنَاۤ إِلَّاۤ إِحْدَى ٱلْحُسْنَيُ بُنِ ﴾ [التوبة: ٢٥]، يَقُولُ ابنُ جَرِيرٍ: (هَلْ تَنتظِرون بنا إِلَّا إحدَى الخَلَّتَيْنِ اللَّتَيْنِ اللَّتَيْنِ اللَّتَيْنِ اللَّتَيْنِ اللَّتَيْنِ اللَّتَيْنِ اللَّتَيْنِ اللَّتَيْنِ اللَّمْهُ ، فَفِيها أحسَنُ مِن غَيْرهما، إمَّا ظَفَرًا بالعَدُّوِّ وفتحًا لنا بغَلَبَتِناهُم، ففِيها



<sup>(</sup>۱) «معالم في الطريق» (ص ٣٠).

الأجرُ والغَنِيمَةُ والسَّلامةُ، وإمَّا قتلًا مِن عَدُوِّنا لنا، ففِيهِ الشَّهَادَةُ)(١).

وقال اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَكَأَيِّن مِن نَبِيِ قَلْتَلَ مَعَهُ رِبِّيُّونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُواْ لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَمَا ضَعُفُواْ وَمَا اسْتَكَانُواً وَاللَّهُ يُجِبُ الصَّلِمِينَ ﴿ اللَّهُ وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلَا أَن قَالُواْ رَبَّنَا الْغَفِر لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي آَمْرِنَا وَثَيِّتُ أَقَدَامَنَا وَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْصَحَفِرِينَ ﴿ اللَّهِ فَعَالَنَهُمُ اللَّهُ ثَوَابَ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثُوابِ الْآخِرَةِ ﴾ [آل عمران: ١٤٦ - ١٤٨].

وقال على: «الخَيْلُ مَعقُودٌ فِي نَواصِيها الخيرُ إلَى يومِ القِيَامةِ: الأَجْرُ، والمَغْنَمُ» (٢)، فالغَنائِمُ نِعمةٌ مِن الله عَلَى عبادِه، وهي عاجِلُ الأجرِ للمُجاهِد، وتطلَّع النَّفُوسِ إلى الغنائمِ لَيْسَ شَيْنًا أو خَمًا، بَلْ هو جِبِلَّةٌ طُبعَ عَلَيْهَا البَشَرُ، لكنْ وَفْقَ تَصَوُّرَاتِ الغُلاةِ فإنَّ الغنيمةَ شيءٌ مادِّيٌ لا قيمة له، فلا يُمكِنُهم أن يَفهَمُوا كَيْفَ جَمَع اللهُ بينَ المَغْنَمِ الدُّنيوِيِّ وبينَ شَرَفِ الأَجْرِ الأُخرِ الأُخروِيِّ ﴿ فَانَهُمُ اللهُ اللهُ بينَ المَغْنَمِ الدُّنيويِّ وبينَ شَرَفِ الأَجْرِ الأُخرِ الأُخرويِّ ﴿ فَانَهُمُ اللهُ قَوَابَ الْلَهُ بينَ المَغْنَمِ الدُّنيويِّ وبينَ شَرَفِ الأَجْرِ الأُخرِ الأُخرِ مِن اللهُ لعبادِه أن يتوجَّهوا إلَيْهِ قائلينَ: ﴿ رَبَّنَا عَائِنَا فِي الدُّنيَ عَسَنَةً وَفِي اللهُ لعبادِه أن يتوجَّهوا إلَيْهِ قائلينَ: ﴿ رَبَّنَا عَائِنَا فِي الدُّنيَ عَسَنَةً وَفِي اللهُ لعبادِه أن يتوجَّهوا عَدَابَ النَّارِ نَ ﴾ [البقرة: ٢٠١].

وذلك لِأَنَّهُم اتَّهَمُوا كُلَّ مَا فِيهِ سلامةُ لِلمُجتَمَعِ مِن وَيْلاتِ



<sup>(</sup>١) تفسير الطَّبَرِيِّ ( ١٤ / ٢٩١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البُخَارِيُّ (٢١١٩)، ومسلم (١٨٧٣) واللفظ له.

الحَرْبِ والاضطِهادِ، فالتَّدَيُّنُ الصحيحُ عِنْدَهُم مَا كَانَ مُقحِمًا للقَتلِ والسجنِ والمُلاحقَةِ الأَمْنِيَّةِ.

وهذا التشنَّجُ فِي التفكيرِ أَدَّى بهم إلَى الخُرُوجِ عن حُدودِ القُدرَةِ البشريَّةِ، والخُرُوجِ عَمَّا شرَعه اللهُ لِعبادِه وارْتَضَاهُ لَهُم مِنَ المُنهَجِ الأَمْثَلِ الَّذِي يُوافِقُ طَبِيعَتَهم.





## هَلْ كَانَ أُسَامَتُ بِنُ زَيْدٍ مُصِيبًا حِينَما قَتل الْمُشرِكَ الَّذِي نَطَقَ الشَّهادَةَ لَّا رأَى السَّيفَ؟

لو نظرنا فِيمَا فعَله أُسامَةُ بنُ زَيْدٍ حِينَما قَتَل المُشرِكَ المُحارِبَ النَّذِي قال (لا إلهَ إلَّا اللهُ) لَمَّا رأَى السَّيْفَ، لظَنَّ البَعْضُ أنَّ مَا قام بِهِ لا يَعْدُو الصوابَ، وهو تصرُّف طبيعيٌّ يَقْتَضِيه الحالُ.

فَلِمَاذَا عظَّمَ النَّبِيُّ عَلَيْ خطاً أُسامَةَ حِينَما قَالَ: «يا أُسَامَةُ، أَقَتَلْتَه بعدَمَا قَالَ: لا إله إِلَّا الله؟!»، قال أُسَامَةُ: فَمَا زال يكرِّرها حَتَّى تَمَنَّيتُ أَنِّي لم أَكُنْ أسلمتُ قَبْلَ ذَلِكَ اليَوْم)(١).

هَلْ يَنبَغِي لِلمُسلِم أَن يَنطلِيَ عَلَيْه خِداعُ الكُفَّار ويَقبَلُ مِنْهُم مَا يَظهَرُ له أَنَّه خِلَافُ مَا فِي قلوبهم؟

وإذا كَانَت حُرمةُ مَن نطق بالإِسْلَام بهذه المَنْزِلَة، مع العلم أن ظاهر أمره أنه أراد حماية نفسه من القتل، وقد يترَتَّبُ عَلَى عَدَمِ قتلِه مَفْسَدَةٌ، فكيفَ الشأنُ بحرمةِ دمِ المُسْلِمِ الَّذِي تترَتَّبُ مَفَاسِد عديدة نتيجة العُدوانِ عَلَيْهِ أو سفكِ دَمِه؟!

فهل يُراعِي الغُلَاةُ فِي أعمالِهم المُسَلَّحَةِ مَا يُصيبُ المُسْلِمَ مِن أَذًى وضَرَرٍ وسَفْكِ للدِّماءِ؟ وهل يَستَحضِرون إنكارَ النَّبِيِّ عَلَى أَذًى وضَرَرٍ وسَفْكِ للدِّماءِ؟ وهل يَستَحضِرون إنكارَ النَّبِيِّ عَلَى أُسامَةَ قَتْلَهُ المُشرِكَ الَّذِي نطَق الشَّهادةَ لَمَّا رأى السَّيف؟ وكَيْفَ يَفْهَمُونَ هَذَا الإِنكارَ؟



<sup>(</sup>١) أخرجه البُخَارِيُّ (٢٦٩)، ومسلم (٩٦).

# هَلْ يَجِبُ عَلَى الأُمَّتِ أَن تُواجِهَ مَصِيرَ أصحابِ الأُخدودِ فِي سَبيل قَضِيَّتِها؟

مِن جُملَةِ تَصَوَّرَاتِ الغُلَاةِ عن معنَى التَّضْحِيَة فِي سَبِيل الله: اتِّخاذُ أصحابِ الأُخدودِ مِثالًا، وأنَّه لا حُدودَ للتَّضحِيَةِ ولا اعتبارَ للمَفَاسِدِ والخسائرِ المُترتِّبةِ عَلَى الصِّدامِ والقِتالِ مَعَ الكُفَّارِ.

فَنَمُوذَجُ أصحابِ الأخدودِ نموذجٌ يُوافِق تصوُّراتِهم فِي الجِهَادِ الَّذِي لا يَتوقَّف، وفي اعتبارِه فرضَ عينٍ فِي زمانِنا عَلَى كُلِّ قادرٍ، وفي ضرورةِ انخِراطِ كُلِّ أفرادِ الأُمَّةِ -الَّتِي تَحمِل تَبِعاتِ أعمالِ المُجاهِدينَ- فِي المُوَاجَهَةِ دُونَ مُعارَضَةٍ أو استِيَاءٍ.

فلو فَنِيَ المُسلِمُونَ عن آخرِهِم، وتعرَّضَتْ دعوتُهم للنَّكبَةِ والاستِعْصالِ؛ فإنَّ هَذَا أمر طبِيعيُّ ونتيجةٌ متوقَّعة لقتالِ الطَّواغِيتِ! يقُول أبو مُحَمَّدٍ المَقْدِسِيُّ: (وهل يَظْهُرُ الدِّينُ إِلَّا بالمُدافَعَةِ والبَلاءِ: يقُول أبو مُحَمَّدٍ المَقْدِسِيُّ: (وهل يَظْهُرُ الدِّينُ إِلَّا بالمُدافَعَةِ والبَلاءِ: ﴿ وَلَوْ لَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ ﴾ [البقرة: ٢٥١]، فبذَلِكَ يَكُون إعلاءُ دِين الله وإنقاذُ النَّاسِ وإخراجُهم مِن الشِّرك باختلاف صُورِه، وهذه هي الغايةُ الَّتِي يَكُونُ مِن أجلِها الشَّرك باختلاف صُورِه، وهذه هي الغايةُ الَّتِي يَكُونُ مِن أجلِها البَلاءُ، وتُنحَرُ عَلَى عَتَباتِها التَّضِحِيَاتُ.. وَمَا الدَّولَةُ الإِسْلَامِيَّةُ البَلاءُ،

أصلًا إِلَّا وَسِيلَة مِن وَسَائِل هَذِه الغايةِ العُظمَى.. وفِي قِصَّةِ

أصحابِ الأُخدودِ عِبْرَةٌ لِأُولِي الألبابِ؛ فإنَّ ذَلِكَ الغُلامَ الدَّاعِيَةَ



الصَّادِقَ مَا أَقَامَ دَوْلَةً ولا صَوْلَةً، ولَكِنَّهُ أَظْهَرَ توحيدَ الله أَيَّمَا إِظْهار، ونصَر الدِّينَ الحقَّ نَصْرًا مؤزَّرًا، ونال الشَّهَادَةَ، وَمَا قيمةُ الحياةِ بعدَ ذَلِكَ؟! وَمَا وَزْنُ القَتْلِ والحَرْقِ والتَّعذِيبِ إِذَا فاز الدَّاعِيةُ بالفَوْزِ الأَكبَرِ؟!.. كَانَت الدَّوْلَةُ أَم لَمْ تَكُنْ.. وإنْ حُرِّقَ المُؤمِنونَ وإنْ خُرِّقَ المُؤمِنونَ وإنْ خُرَّتُ لَهُم الأَخاديدُ فإنَّهُم مُنتصِرُون؛ لِأَنَّ كلمةَ الله هي الظاهِرَةُ والعُليًا)(١).

لَكِنَّنا لا نَجِدُ هَذَا المعنى فِي كِتَابِ الله تَعَالَى، فَقَدْ ذَكَر اللهُ تَعَالَى الصِّراعَ بِينَ الأنبياءِ وأقوامِهم، وصَبْرَهم عَلَى أَذَاهُم، وجِهادَهم فِي سَبِيل الله، لكنْ لم تَكُنْ هُناكَ مُواجَهاتٌ مُمِيتَةٌ، وصِدَاماتٌ مُهلِكَةٌ لِلجَمَاعةِ المُسلِمَةِ.

وَمَا دَامَتِ العَاقِبَةُ لِلمُتَّقِينَ، فَلَا بُدَّ مِن وَجُودِ فِئَةٍ مُؤْمِنَةٍ تَشْهَدُ النَّصْرَ الإلَهِيَ، أو يُتِمُّه اللهُ عَلَى أيدِيها، ولو تعرَّض الأنبياءُ وأتباعُهم كُلُّهم لِمَصيرِ أصحابِ الأُخْدُودِ فَلَنْ يَكُونَ هُناكَ نَصْرٌ يَتَمَتَّعُونَ بِهِ فِي نِهايةِ المَطَافِ.

فالانْتِصَارُ الحَتْمِيُّ لأهلِ الإيمانِ يَقْتَضِي وجودَ فِئَةً تَتَمَسَّكُ بِالدِّينِ، وتَدْفَعُ الأذَى عن نفسِها قَدْرَ المُستَطَاعِ، وتَصبِرُ عَلَى أَذَى الكَافِرِينَ؛ حَتَّى يأتِيَ أمرُ الله وهُم عَلَى ذَلِكَ.



<sup>(</sup>۱) «ملة إبراهيم» (ص٣١)، وأيضًا (ص٥٦، ٥٧).

قَالَ تَعَالَى: ﴿ حَتَىٰ إِذَا ٱسْتَيْثَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُواْ جَاءَهُمْ نَصَّرُنَا فَنُجِي مَن نَشَآءٌ وَلَا يُرَدُّ بَأْسُنَا عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْمِمِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّ

فَهَلْ لَنَا أَن نَتَخَيَّلَ البَلاءَ الَّذِي نَزَلَ بِالرُّسُلِ وأَتَبَاعِهِم حَتَّى وصَلَ الحالُ بِبَعْضِهِم إلى حَدِّ اليأسِ؟! لا شَكَّ أَنَّ هَوُ لاءِ كانوا يُعانُون مِن حياةِ خوفٍ وذُلِّ وعَذَابٍ، ولا يَعْرِفُونَ طَعْمَ الحياةِ المستقرَّةِ فَضْلًا عن معانِي العِزَّةِ والحياةِ الكريمةِ.

فهَلْ يَصِتُّ وَصْفُ هَؤُلاءِ المُؤْمِنِينَ مَعَ أَنبيائِهم -عِيَاذًا بالله-بالخُنُوع وتَرْكِ الجِهَادِ والتَّضْحِيَةِ فِي سَبِيل الله؟!

لِمَاذَا ضَنُّوا بِأَنفُسِهم وآثَرُوا حياةَ الخوفِ والعَذَابِ؟! أَلَمْ يَكُنِ المَوتُ بكرامةٍ أَهْوَنَ مِن بلوغِ حالِ اليَأْسِ؟!

فِي هَذِه الآيَةِ يَصِفُ الله تَعَالَى قَدْرَ البلاءِ النازل بالمُؤْمِنِينَ وَأنبيائِهم، حَتَّى بلَغَت بهم الشِّدَّةُ أَن يَسأَلُوا: مَتَى نصرُ الله؟ رغبةً فِي الخَلاصِ مِن العَذَابِ وتَسَلُّطِ الكُفَّار.

كَيْفَ قَبِلَتْ نُفُوسُ هَذَا النَّفَرِ المُؤمِنِ أَن يَبْقُوا عَلَى قَيْدِ الحياةِ يَنتظِرُونَ الفَرَجَ مِن اللهِ، وَقَدْ أصابَهم مِن أَذَى المُشرِكِينَ الشيءُ



الكثيرُ، حَتَّى قَالُوا: (مَتَى نَصْرُ اللَّهِ؟)؟!

لِمَاذَا لَم يُبادِرُوا إلى مُوَاجَهَةٍ حاسمةٍ مَعَ قُوَى الكُفْرِ تُرِيحُ الأَرْضَ مِنْهُم، أو يَسْتَرِيحُوا هُمْ مِن عَنَاءِ الذُّلِّ والمَهانةِ؟!

بَلْ إِنَّ حَالَ جَمِيعِ الأنبياءِ الَّذِي قصَّ اللهُ عَلَيْنَا نباً هم فِي القُرْآنِ كَانَت تتضمَّن مشهدَ الاسْتِضْعَافِ للمُؤْمِنِينَ، والاستكبارِ للكَافِرِينَ، والعاقِبَةِ والنَّجاةِ لِلمُتَّقِينَ، وغالبًا مَا تكونُ النَّجاةُ بعَذَابٍ مِنَ اللهِ، لا بجِهادِ المُسلِمِينَ.

إِنَّ الصِّداماتِ المُهلِكَةَ والمُواجَهَاتِ غَيْرَ المُتكافِئَةِ الَّتِي تؤدِّي المُتكافِئَةِ الَّتِي تؤدِّي إلَى هلاكِ المُؤْمِنِينَ، لا تَستقِيمُ مَعَ عِدَّةِ وُجُوهٍ لِدَفْعِ الباطلِ وإقامةِ الحقِّ، ذَكَرها اللهُ فِي كتابِه، ونبيَّه في شُنَّتِه، ومِن هذه الوُجُوه: (سُنَّةُ التَّدافُع، الأَقلِّيَّةُ المُؤمِنَةُ الناهِيَةُ عن المُنكرِ، غُرْبَةُ أهلِ الإِسْلامِ فِي أُوَّلِ الزَّمانِ وآخِرِه).

# سُنَّةُ التَّدافُعِ:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ الْأَرْضُ وَلَكِنَ ٱللّهَ ذُو فَضْ لِ عَلَى ٱلْعَكَمِينَ ﴿ اللّهُ رَضُ وَلَكِنَ ٱللّهَ ذُو فَضْ لِ عَلَى ٱلْعَكَمِينَ ﴿ اللّهُ وَلَا أَنَّهُ اللّهَ الْفَسادَ يَعْلِبُ عَلَى أَهْلِ الأَرْضِ ويُدرِكُهم عَذَابُ الله لَوْلا أَنَّه سُبحانَه يُقيِّض مِن عبادِه المُؤْمِنِينَ مَن يَدْفَعُ عَذَابُ الله لَوْلا أَنَّه سُبحانَه يُقيِّض مِن عبادِه المُؤْمِنِينَ مَن يَدْفَعُ بَعْضَه، وَقَدْ يَدْفَعُ اللهُ (شَرَّ الطَّائِفَتَيْنِ بخيرِهما، كَمَا دَفَع المَجُوسَ بَعْضَه، وَقَدْ يَدْفَعُ اللهُ (شَرَّ الطَّائِفَتَيْنِ بخيرِهما، كَمَا دَفَع المَجُوسَ



بالرُّومِ النَّصارَى، ثُمَّ دَفَع النَّصارَى بالمُؤْمِنِينَ أُمَّةِ مُحَمَّدٍ ﷺ)(١).

فمُجَرَّدُ الدَّفعِ لا يَعْنِي ظُهُورَ الإيمانِ، بل هو تقليلٌ مِن الفسادِ المُنتشِر فِي الأَرْض، والاكتفاءُ بِمَا يُستَطَاعُ مِن ذَلِكَ أمرٌ محمودٌ، ولا رَيْبَ أَنَّهُ خَيْرٌ مِنَ المواجهاتِ المُهلِكَةِ الَّتِي تَنتَهِي بالتَّضييق عَلَى أهلِ الإيمانِ أو إهلاكِهم، ووجودُ فِئةٍ مُؤمِنةٍ تَدفَعُ الباطلَ وتَحْفَظُ نفسَها فِي بيئةٍ تَمُوجُ بالكُفْرِ خيرٌ مِن الوصولِ إلى حَالِ أصحاب الأُخدودِ.

## البَقِيَّةُ المُؤمِنَةُ الَّتِي تَنْهَى عن الفَسَادِ:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَلَوْلَاكَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِن قَبْلِكُمُ أُوْلُواْ بَقِيَةٍ يَنْهَوْكَ عَنِ ٱلْفَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّنَ ٱلْجَيْنَا مِنْهُمُّ وَٱتَّبَعَ ٱلَّذِيكَ ظَلَمُواْ مَآ أَتُوفُواْ فِيهِ وَكَانُواْ مُجَرِمِينَ اللهِ ﴾ [هود: ١١٦].

فهَذِه الفِئةُ الداعِيةُ إلى الإصلاحِ الناهِيةُ عن الفسادِ مَا كَانَ لها أن تستمِرَّ فِي عملِها وتَحصُلَ لها النجاةُ مِن عَذَابِ الله إنْ دَخَلَتْ أن تستمِرَّ فِي عملِها وتَحصُلَ لها النجاةُ مِن عَذَابِ الله إنْ دَخَلَتْ فِي مُوَاجَهَةٍ غَيْرِ مُتكافِئةٍ تَستَأْصِلُ وجودَها؛ لِأَنَّ الإبقاءَ عَلَى النَّفسِ ومُواصَلَةِ العَمَلِ هو السَّبِيلُ إلى تَحقِيقِ المَقْصُودِ وهو النَّهي عن المُنكر.

فالنَّهِيُ عن المُنكَرِ يَضْمَنُ لِلمُؤمِنِ النجاةَ مِن عَذَابِ الله الدُّنيُوِيِّ، كَمَا بيَّن تَعَالَى فِي شأنِ أصحابِ السَّبْتِ: ﴿فَلَمَّا نَسُواْ مَا



<sup>(</sup>١) «الجواب الصحيح» لابن تَيمِيَّة (٢/٢١٦).

ذُكِّرُواْ بِهِ ۚ أَنَيْنَ اللَّيْنَ يَنْهَوْنَ عَنِ ٱلشُّوَءِ وَأَخَذَنَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ بِعَدَابِم بَعِيمٍ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴿ اللَّعِرَافَ: ١٦٥]، والنَّجاةُ فِي الدُّنْيَا مَقصودةٌ للإبقاءِ عَلَى الفِئَةِ المُصْلِحَةِ.

٣-غُربَةُ أهلِ الإيمانِ:

أَخبَرَ النَّبِيُّ ﷺ أَنَّ «الإِسْلَامَ بَدَأَ غَرِيبًا، وسيعودُ غريبًا كما بَدَأ، فطُوبَى لِلغُرَباءِ»(١)، ومِن صِفَاتِهم الوَارِدَة فِي الأحاديثِ:

أَنَّهُم الَّذِينَ يتمسَّكون بِالدِّينِ عِنْدَ إدبارِ النَّاسِ عَنْهُ.

وأنَّهُمُ النُّزَّاعُ مِن القَبائِلِ، يَفِرُّونَ بِدينِهِمْ مِنَ الفِتَنِ.

وأنَّهُم يُحْيُونَ السُّنَنَ، ويُمِيتُونَ البِدَعَ.

وأنَّ مَن يَعصِيهم أكثرُ مِمَّن يُطِيعُهم؟

قَالَ ابنُ القَيِّمِ: (فَهَوُّلاءِ هُمُ الغُرَباءُ المَمْدُوحونَ المَغْبُوطونَ، ولِقِلَّتِهم فِي النَّاسِ جِدًّا؛ سُمُّوا: غُرَبَاء؛ فإنَّ أكثرَ النَّاسِ عَلَى غَيْرِ هَذِه الصِّفاتِ، فأهلُ الإِسْلامِ فِي النَّاسِ غُرَباءُ، والمُؤمِنون فِي أهلِ الإِسْلامِ فِي النَّاسِ غُرَباءُ، والمُؤمِنون فِي أهلِ الإِسْلام غُرَباءُ، وأهلُ السُّنَّةِ الَّذِينَ الْمُؤْمِنِينَ غُرَباءُ، وأهلُ السُّنَّةِ الَّذِينَ يُمَيِّزونَها مِن الأهواءِ والبِدَعِ فهُم غُرَباءُ، والدَّاعُونَ إِلَيْهَا الصَّابِرُونَ عَلَى أَذَى المُخالِفِينَ هُم أشدُّ هَوُّلاءِ غُربةً )(٢).



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٤٥).

<sup>(</sup>۲) «مدارج السالكين» (۳/ ۱۸٦).

فهَوُّلاءِ يتميَّزون بينَ أهلِ الكُفْرِ - أو بينَ سَوادِ المُسلِمِينَ - بصفاتٍ كَثِيرَةٍ مَدَارُها عَلَى التمشُّكِ بِالدِّينِ والدَّعوةِ إليه والصَّبْرِ عَلَى الأَذَى فِيهِ، والنَّاسُ يَنفِرون عَنْهُم ويَذُمُّونَ طريقتَهم ويُعادُونَهم.

قال ابنُ القَيِّم: (فإذَا أرادَ المؤمنُ الَّذِي قَدْ رزَقه الله بصيرةً فِي دينِه، وفقهًا فِي سُنَّةِ رَسُولِه، وفهمًا فِي كتابِه، وأراه مَا النَّاسُ فِيهِ مِن الأهواءِ والبِدَعِ والضَّلالاتِ وتَنكُّبِهم عن الصِّراطِ المستقيم الَّذِي كَانَ عَلَيْه رَسُولُ الله عُلَيْ وأصحابُه؛ فإذا أراد أن يَسلُكَ هَذَا الصِّراطَ فليُوطِّن نفسه عَلَى قَدْح الجُهَّالِ وأهلِ البِدَعِ فِيهِ، وطَعْنِهم عَلَيْه، وإزْرَائِهم بِهِ، وتَنفِيرِ النَّاسِ عَنْهُ وتَحذِيرِهم مِنْهُ، كَمَا كَانَ سَلَفُهم مِنَ الكُفَّار يَفعَلُون مَعَ مَتبُوعِه وإمامِه عَلَيْه.

فأمَّا إن دَعَاهُم إِلَى ذَلِكَ، وقَدَح فِيمَا هُم عَلَيْه: فهُنالِكَ تقومُ قِيامَتُهم، ويَبْغُونَ له الغَوائِلَ، ويَنصِبُون له الحَبَائِلَ ويُجلِبون عَلَيْه بِخَيل كبيرِهم ورَجْلِه.

فهو غريبٌ فِي دِينِه لِفَسادِ أديانِهم، غريبٌ فِي تمسُّكِه بالسُّنَةِ لتمسُّكِهم بالبِدَع، غريبٌ فِي اعتقادِه لفسادِ عقائدِهم، غريبٌ فِي صَلاتِهم، غريبٌ فِي طريقِه لضَلالِ وفسادِ طُرُقِهم، صَلاتِه لسُوء صلاتِهم، غريبٌ فِي طريقِه لضَلالِ وفسادِ طُرُقِهم، غريبٌ فِي نِسبَتِه لِمُخالَفَةِ نسبهم، غريبٌ فِي مُعاشرتِه لَهُم؛ لِأَنَّهُ يُعاشِرُهم عَلَى مَا لا تَهْوَى أَنفُسُهم.

وبالجُملَةِ: فهو غَرِيبٌ فِي أُمُورِ دُنياهُ وآخِرَتِه، لا يَجِدُ مِنَ العامَّةِ



مُساعِدًا ولا مُعِينًا، فهو عالِمٌ بينَ جُهَّالٍ، صاحبُ سُنَّةٍ بينَ أهلِ بِدَعٍ، داعٍ إِلَى الله ورسولِه على بينَ دُعاةٍ إِلَى الأهواءِ والبِدَعِ، آمِرٌ بلكَعِ داعٍ إِلَى الله ورسولِه على بينَ قومٍ المعروفُ لَدَيْهِم مُنْكَرٌ والمُنكرُ بينَ قومٍ المعروفُ لَدَيْهِم مُنْكَرٌ والمُنكرُ مَعرُوفٌ)(۱).

ولا شَكَّ أَنَّ حَالَ الغُربةِ لا تَرُوقُ لِلغُلاةِ؛ لأَنَّهَا خَاليةٌ مِن الضَّربِ وَالطَّعنِ وَالمُواجَهَاتِ المُسَلَّحَةِ وَالمُلاحَقَاتِ وَالاعتِقَالاتِ، كَمَا وَالطَّعنِ وَالمُواجَهَاتِ المُسَلَّحَةِ وَالمُلاحَقَاتِ وَالاعتِقَالاتِ، كَمَا أَنَّ الدَّعْوَةَ وَالصَّبْرَ عَلَى أَذَى المُخَالِف -فِي نَظرِهم- هي طريقةُ الانهِزامِيِّنَ الَّذِينَ يُؤثِرونَ السَّلامةَ ويتحرَّكون فِي هامِش الحُرِّيَّةِ المَمْنُوحِ لَهُمْ مِنَ الطَّواغِيتِ!

فالدَّعوةُ إلى السُّنَّةِ ومُحارَبَةُ البِدَعِ -فِي نَظَر الغُلَاةِ- مِن أدواتِ الطَّواغِيتِ لِصَرفِ الدُّعَاةِ عن الإنكارِ عَلَى حُكمِهم وكُفرِهم (٢). هَذَا من جَانِب.

ومِن جَانِبٍ آخَرَ: فإنَّ الغُلامَ الصَّالِحَ فِي قِصَّةِ أصحابِ الأُخدودِ ضحَّى بنفسِه مِن أجلِ مَصْلَحَةٍ راجِحَةٍ، أي أنَّ الإقدامَ عَلَى مَا يُتلِفُ النَّفسَ لَيْسَ مقصودًا لذاتِه دُونَ مراعاةٍ لِمَصْلَحَةٍ متحقَّقةٍ.

قَالَ ابنُ تَيْمِيَّةَ: (رَوَى مُسْلِمٌ فِي صَحِيحِهِ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قِصَّةَ



<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٣/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٢) انظر الفصل الأخير مِن كتاب «ملة إبراهيم» لأبي محمد المقدسي، بعنوان: (مِن أساليب الطغاة لِتَميِيعِ مِلَّةِ إبراهيم وقتلِها في نفوس الدعاة).

أَصْحَابِ الْأُخْدُودِ، وَفِيهَا: أَنَّ الْغُلَامَ أَمِرَ بِقَتْلِ نَفْسِهِ لِأَجْلِ مَصْلَحَةِ ظُهُورِ الدِّينِ، وَلِهَذَا جَوَّزَ الْأَئِمَّةُ الْأَرْبِعَةُ أَنْ يَنْغَمِسَ الْمُسْلِمُ فِي ظُهُورِ الدِّينِ، وَلِهَذَا جَوَّزَ الْأَئِمَّةُ الْأَرْبِعَةُ أَنْ يَنْغَمِسَ الْمُسْلِمُ فِي صَفِّ الْكُفَّارِ وَإِنْ غَلَبَ عَلَى ظَنِّهِ أَنَّهُمْ يَقْتُلُونَهُ؛ إِذَا كَانَ فِي ذَلِكَ مَصْلَحَةُ لِلْمُسْلِمِينَ. وَقَدْ بَسَطْنَا الْقَوْلَ فِي هَذِهِ الْمَسْأَلَةِ فِي مَوْضِع مَصْلَحَةُ لِلْمُسْلِمِينَ. وَقَدْ بَسَطْنَا الْقَوْلَ فِي هَذِهِ الْمَسْأَلَةِ فِي مَوْضِع آخَر. فَإِذَا كَانَ الرَّجُلُ يَفْعَلُ مَا يَعْتَقِدُ أَنَّهُ يُقْتَلُ بِهِ لِأَجْلِ مَصْلَحَةً الْجَهِ لِعَيْرِهِ؛ كَانَ مَا يُفْضِي إلَى الْجِهَادِ مَعَ أَنَّ قَتْلَهُ نَفْسَهُ أَعْظَمُ مِنْ قَتْلِهِ لِغَيْرِهِ؛ كَانَ مَا يُفْضِي إلَى قَتْلِ غَيْرِهِ لِأَجْلِ مَصْلَحَةِ الدِّينِ الَّتِي لَا تَحْصُلُ إلَّا بِذَلِكَ وَدَفْعِ ضَرَدِ الْعَدُقِ الْمُفْسِدِ لِلدِّينِ وَالدُّنْيَ الَّذِي لَا يَنْدَفِعُ إلَّا بِذَلِكَ وَدَفْعِ ضَرَدِ الْعَدُقِ الْمُفْسِدِ لِلدِّينِ وَالدُّنْيَ الَّذِي لَا يَنْدَفِعُ إلَّا بِذَلِكَ، أَوْلَى) (١٠).

فالمَدحُ لا يَرتَبِطُ بالنِّهايةِ الدَّمَوِيَّةِ، وإنَّما بالنَّفعِ الحاصِلِ والمَنْفَعَةِ المتحقَّقةِ والمَصْلَحَةِ الرَّاجِحَة مِنَ التَّضْحِيَةِ فِي سَبِيلِ اللهِ.

وإهلاكُ المُؤْمِنِينَ وتعريضُهم للفِتنَةِ فِي دِينِهم أمرٌ مكروهُ، والمؤمِنُ يَرْجُو ربَّه أن يَدْفَعَ عَنْهُ بأسَ الكُفَّارِ، وألَّا يُفتَنَ فِي دِينِه، وأن يَنْجُوَ مِن عَذَابِهم، كَمَا سأَلَ ذَلِكَ إِبْرَاهِيمُ وأصحابُ مُوسَى عَلَيْهِمَا السَّلامُ، وأَثْبَتَ اللهُ ذَلِكَ فِي كتابِه فِي سُورَة المُمْتَحَنة وسُورة يُونُس.





#### تدوينات

| التدوينات | الصفحة                                  |
|-----------|-----------------------------------------|
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           | •••••                                   |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           | • • • • • • • • •                       |
|           | •••••                                   |
|           |                                         |
|           | • • • • • • • • •                       |
|           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|           | •••••                                   |
|           | •••••                                   |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |

| التدوينات | الصفحة            |
|-----------|-------------------|
|           | •••••             |
|           | ••••              |
|           | • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • |
|           | ••••              |
|           | • • • • • • • •   |
|           | ••••              |
|           | •••••             |
|           | •••••             |
|           | •••••             |
|           | •••••             |
|           | •••••             |
|           |                   |
|           | •••••             |
|           | •••••             |
|           | •••••             |
|           |                   |
|           |                   |
|           |                   |
|           |                   |

| التدوينات | الصفحة            |
|-----------|-------------------|
|           | •••••             |
|           | ••••              |
|           | • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • |
|           | ••••              |
|           | • • • • • • • •   |
|           | ••••              |
|           | •••••             |
|           | •••••             |
|           | •••••             |
|           | •••••             |
|           | •••••             |
|           | •••••             |
|           | •••••             |
|           | •••••             |
|           | •••••             |
|           |                   |
|           |                   |
|           |                   |
|           |                   |

| التدوينات | الصفحة            |
|-----------|-------------------|
|           | •••••             |
|           | ••••              |
|           | • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • |
|           | ••••              |
|           | • • • • • • • •   |
|           | ••••              |
|           | •••••             |
|           | •••••             |
|           | •••••             |
|           | •••••             |
|           | •••••             |
|           | •••••             |
|           | •••••             |
|           | •••••             |
|           | •••••             |
|           |                   |
|           |                   |
|           |                   |
|           |                   |

| التدوينات | الصفحة                                  |
|-----------|-----------------------------------------|
|           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|           |                                         |
|           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |
|           |                                         |

