



يحظر طبع أو تصوير أو ترجمة أو إعادة تنضيد هذا الكتاب كاملاً أو مجزءاً أو تسجيله على أشرطة كاسيت أو إدخاله على الكمبيوتر أو برمجته على اسطوانات ضوئية إلا بموافقة الناشر خطياً.

# رقم الإيداع بدار الكتب المصرية

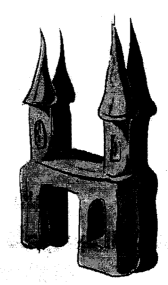
Y .. 0/1940A

الطبعة الثانية

ائناشر دار ابن عمر للنشر والتوزيع

مصر العربية ـ كفر الشيخ شارع الدلتا بجوار الثلاجة

هاتف ۲۰۲۰۲۹۱۳۱۹ ماتف



بهوالهالرجراب

## تقديم

## فضيلة الشيخ: وحيد بن عبد السلام بالي

الحمد لله الذي أرسل إلينا رسولاً يبين لنا كيف نعبدُ الله ونسيرُ إليه، ويوضح لنا ما أحله الله وما حرمه، فقام وكلي بالبلاغ خيرَ قيام، وحمَل أصحابُهُ الكرامُ الأمانة مِن بعده فنقَلوا للتابعين القرآن والسنة، وحملها التابعون ومن تبعهم من العلماء العاملين والأئمةِ المهديين في كل عصر حتى وصلنا الدينُ كاملاً غير منقوص، وكلما ظهرتْ بدعةٌ تصدى لها فرسان العلم من العلماء الربانيين فكشفوا عوارها ووضحوا للناسِ خطرها حتى أماتوها في مهدها.

ولقد عكف علماء السلف رضي الله عنهم على كلام الله تعالى، وكلام رسوله وَالله تعالى و الله و ال

وعلم الفقه من العلوم المهمة؛ لأنه يتناول جميع مناحي الحياة ويعرف المسلم ما يحل له وما يحرُمُ عليه منها، ويوضح له كيف يعبدُ الله على بصيرة، فهو يشملُ العبادات، والمعاملات، والجنايات، وأحكام الأسرة، والأطعمة، والذبائح، والقضاء، والشهادات، وغير ذلك مما يحتاجه المسلم في حياته العملية.

فالمسلم يجب عليه أن يتعلم الوضوء، والصلاة، والصيام، ونحو ذلك من العبادات ليُصحح عبادته، وله في ذلك طريقان:

١ - إما أن يَدْرُسَ هذه الأشياء على يد معلم متحصص مجاناً، فإن لم يجد وجب عليه أن يستأجر معلماً يعلمه إياها بالأجرة إن كان قادراً على دفعها.

٢- وإما أن لا يقدُم على شيء من هذه العبادات حتى يستفتي أهل العلم
 الذين يثق في علمهم ودينهم.

- والتاجرُ يجب عليه أن يتعلم فقه البيوع والتجارة (١) حتى لا يقع فيها نهى الله عنه فيطعم حراماً وهو لا يدري.

- والطبيب والمدرس والمهندس والمهني وغيرهم ممن يتقاضون على أعمالهم أجراً ، يجب عليهم أن يتعلموا فقه الإجارة، وما يحلُّ منها وما يحرمُ، وما يجوز، وضمان المتلفاتِ ونحو ذلك (٢).

- والجزار: يجب عليه أن يتعلم فقه الذبائح.

- والفلاح: يجب عليه أن يتعلم فقه المزارعة.

- وصاحب الشركة: يجب عليه أن يتعلم فقه الشركات.

- ومن يسر الله له الحج أو العمرة: يجب عليه أن يتعلم فقه الحج والعمرة.

- ومن وجبت عليه الزكاة: يجب عليه أن يتعلم فقه الزكاة.

- ومن أراد أن يتزوج: يجب عليه أن يتعلم فقه الزواج، وأحكام الأسرة.

- ومن أراد أن يُطلِّق: يجب عليه أن يتعلم فقه الطلاق.

(١) بإحدى الطريقتين السابقتين.

<sup>(</sup>٢) راجع «رسالة إلى الموظفين والعمال» في كتاب «الثمار اليانعة في الخطب الجامعة» للعبد الفقير ص ( ٥٨٨).

- ومن أراد أن يوصي: يجب عليه أن يتعلم فقه الوصايا.
  - ويجبُ على كل مسلم أن يتعلم فقه الأطعمة.

### سبب تأليف كتاب البداية:

لا رأيت علم الفقه أوسع علوم الدين وأشملها، وقد يقطعُ الطالب السنواتِ ولا ينتهي من دراسته، عكفت على أحكامه محاولاً أن أجمع ما استطعتُ منها تحت ضوابط كلية جامعة لجزئيات الأحكام؛ ليسهل حفظها، والرجوع إليها وقت الحاجة، وسرعة تذكُّرها، فكان هذا الكتاب «بداية المتفقه» وكنت قد أعددت هذه الكتاب لنفسي، ولأولادي؛ ليحفظوه فيتمكنوا من الفقه في أسرع وقت، وقد كنت حريصاً أن يكون مقصوراً على أولادي وأن لا يعلم به أحدُّ، وليس ذلك بخلاً بالعلم، ولكن لأنني لست أهلاً لأن أضع متناً في الفقه يتداوله الناس ويحفظونه، إنها هذا عمل الفقهاء الكبار، والجهابذة الفحول الذين هضموا الفقه هضماً، وأنتى لمثلي أن يدانيهم، فأردت أن تكون هذه الضوابط حبيسة بيتي أُغيِّرُ فيها ما أشاء كلما ظهر لي خطئى.

ولكن ـ قدر الله وما شاء فعل ـ فقد علِمَ بعضُ إخواننا، فصوَّرُوّا بعضها، وبدأوا يحفظونها، وظهر ما كان مستوراً، وزاد إلحاح إخواننا من طلاب الفقه، حتى أخذوها عن آخرها، ثم طبعت ودرَّسها بعض إخواننا في معاهد إعداد الدعاة، وفي حلقات خاصة (۱) ولكني ما زلتُ على شرطياً، فكل اختياراتي فيها لا تلزمُ غيري، وأقولُ لكل من يُدرِّسها من الدعاة وغيرهم لا

<sup>(</sup>١) ونفدت منها الآن الطبعة الخامسة.

تلتزموا ما فيها بل ينبغي أن تُرجحوا ما ترونه أقرب إلى الدليل، وكل ما يخالف الدليل فأنا راجعٌ عنه في حياتي وبعد مماتي.

### شرح البداية

ولقد قام الشيخ / إبراهيم بن فتحي \_ حفظه الله \_ بشرح هذا المتن في عدة مناطق ، فأُعجِبَ الطلابُ بشرحه وانتفعوا به كثيراً، حيث كان يُسهِّل لهم استيعاب الأحكام بسرعة وبأدلتها الصحيحة، فجزاه الله خيراً.

وقد كان يقرأ عليَّ شرحه في الأسفار، وأحياناً في الشارع، وأحياناً في بيتي حتى أتى عليه، فألفيتهُ نافعاً مباركاً إن شاء الله.

وقد أعجبني فيه عدةُ أمور:

١ - شرح متوسطٌ ليس بالطويل الممل، ولا بالقصير المخل.

٢- استخراجُ المسائل من المتن، وشرحها، والتمثيل لها.

٣- الاعتباد على الأحاديث الصحيحة دون غيرها.

٤- السهولة في تناول الأحكام.

٥- ربط الأحكام الفقهية بالواقع العملي.

## النية في طلب العلم:

ينبغي لطالب العلم أن يُخلص في الطلب لتزكو نفسه ويطهر قلبُه ويُقْبَلَ علمُه، ويزكو وينمو، لأن طلب العلم عبادةٌ، والله أمر بإخلاص العبادةِ فقال: ﴿وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا الله مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [البينة: ٥].

وكُلما أكثرتَ من النوايا الصالحة عظُمَ أجرك وكثر ثوابك.

فتنوي بطلب العلم:

١ - أن تعبد الله على بصيرة.

المقدمــة

٢- تزكية النفس بالعلم.

٣- التعبد لله بمدارسة العلم ، قال قتادة: «بابّ من العلم يحفظه الرجل لصلاح نفسه وصلاح من بعده أفضل من عبادة حول» (١).

٤ - تكثير سواد المسلمين، والالتقاء بعباد الله المؤمنين.

٥- تنوى الاعتكاف في المسجد مدة الدرس ـ عند من يرى ذلك من الفقهاء ـ أو تنوي الانقطاع لله هذه المدة.

7- رجاء الحصول على ثواب مجالس العلم، ففي صحيح مسلم عن أبي هريرة والله الله والله وا

٧- رَجاء أن تقوم من مجلسك ذلك مغفوراً لك ، فقد روى الإمام أحمد وصححه الألباني في «صحيح الجامع» (٧٠٥٥) عن أنس بن مالك على قال : قال رسول الله وسليلية : «ما اجتمع قومٌ على ذكر، فتفرقوا عنه إلا قيل لهم قوموا مغفوراً لكم».

<sup>(</sup>۱) «شرح السنة» (۱/ ۲۷۹).

وقال الشافعي رحمه الله: (طلب العلم أفضل من صلاة النافلة).

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه الترمذي عن زيد بن ثابت، وصححه الألباني في «صحيح الجامع» (٦٧٦٣) والصحيحة (٤٠٣).

9- رجاء أن يصيبك دعاء الملائكة إذا كان الدرس بعد الصلاة في المسجد، فقد روى البخاري عن أبي هريرة على أن رسول الله وَالله على أحدِكم ما دام في مصلاه الذي صلى فيه، ما لم يُحدث، تقول: اللهم اغفر له، اللهم ارحمه».

• ١ - رجاء الحصول على ثواب انتظار الصلاة إذا كان الدرسُ سيمتد إلى وقت الصلاة الأخرى، ففي الصحيحين عنه أن رسول الله وسيميلي قال: «لا يزال أحدكم في مصلاه ما دامت الصلاة تحبسه، لا يمنعه أن ينقلب إلى أهله إلا الصلاة».

١١ - تنوي أن تنال رضا الله ورضا الملائكة، فقد قال عَلَيْلُمُ: «إن الملائكة لتضعُ أجنحتها لطالب العلم رضاً بها يصنع» (١).

١٣ - أن تأخذ شيئاً من ميراث النبي وَيَلِيْلِيُّ ، فقد قال وَيُلِيْلُ «إن العلماء ورثة الأنبياء، وإن الأنبياء لم يورِّثوا ديناراً ولا درهماً، وإنها ورثوا العلم، فمن أخذه أخذ بحظ وافر»(٣).

١٤ - تنوي تنفيذ أمر النبي ﷺ «بلغوا عني ولو آية» رواه البخاري .

١٥- تنوي الحصول على أجر الخُطُوات إلى المسجد الذي يُلقى فيه الدرسُ؛ لما ثبت في الصحيحين أن النبى وَعِيْلِيْ قال: «من غدا إلى المسجد أو

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه أحمد وأهل السنن وصححه الألباني في «صحيح الجامع» (٦٢٩٧).

<sup>(</sup>۲) نفسه.

<sup>(</sup>۳) نفسه.

راح أعدَّ الله له في الجنة نُزلاً كلما غدا أو راح».

١٦ - أن تتعلم هذا العلم لتعلمه الناس فيثني الله عليك في الملأ الأعلى، وتستغفر لك الملائكة؛ فقد روى الترمذي، وقال حسن صحيح، عن أبي أمامة عليه قال: ذُكر لرسول الله وَ رجلان أحدُهما عابدٌ والآخرُ عالمٌ فقال وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَالله وَ الله والله وا

ثم قال: «إن الله وملائكته وأهل السهاوات والأرضين حتى النملة في جحرها وحتى الحوت ليصلون على معلِّم الناس الخير»(١).

١٧ - تنوي بتعلم العلم أن تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر فتكون من المفلحين الذي قال الله فيهم ﴿وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالمُعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ المُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾ [آل عمران:١٠٤].

١٨ - رجاء أن يهدي الله بك رجلاً فتفوز بهذا الخير المذكور في قول النبي والله النبي الله بك رجلاً واحداً خيرٌ لك من مُحمر النعم» (٢).

١٩ - تنوي بتعلم العلم أن يرفعك الله درجات ، قال تعالى: ﴿يَرْفَعِ الله الله عَنْكُمْ وَاللَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتِ ﴾ [المجادلة: ١١].

٢٠ تنوي أن تتزود من العلم لتزداد خشية لله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى الله مِنْ
 عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ [فاطر: ٢٨].

٢١ - تنوي أن تنال مثل أجر من تدعوه إلى طاعة الله وفعل الخيرات: فقد روى مسلم عن أبي هريرة ضيالية قال: قال رسول الله علي الله من دعا إلى هدى

<sup>(</sup>١) صحيح، أخرجه الترمذي (٢٦٨٥) وقال: حسن غريب صحيح، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) صحيح، أخرجه البخاري (٣٠٠٩) ومسلم (٢٤٠٦).

كان له من الأجر مثل أجور من تَبِعَهُ لا يَنقُص ذلك من أجورهم شيئاً (١)» وقد يفتح الله عليك بنوايا أخرى فيعظم أجرك ويكثر ثوابك، قال وَالْكُلُولُةُ: «وإنها لكل امرىء ما نوى»(٢).

والنوايا هي تجارة العلماء، وقد فضلوا على العباد بأمور منها:

١ - العبادة على علم، كإتيان الشروط والأركان والواجبات والابتعاد عن المبطلات.

٢- تكثير النوايا الصالحة للعمل الواحد.

٣- تعليم الناس وما فيه من فضل وأجر.

٤ - خشية الله؛ لأن العالم كلما ازداد معرفة بالله ازداد له تعظيماً.

فأسأل الله الكريم أن يرزقنا العلم النافع والعمل الصالح، وأن يُلهمنا صلاح النية وحُسن الطوية.

وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم

وكتبه أفقر الخلق إلى الله وحيد بن عبد السلام بالي ف ١٤ من شعبان ١٤٢٦ هـ

#### 

(١) صحيح: رواه مسلم (٢٦٧٤).

<sup>(</sup>٢) ينبغي أن تستحضر هذه النوايا كلها قبل الذهاب إلى الدرس مُعلمًا أو متعلمًا، أو تكتبها في ورقة، وتذكر نفسك بها قبل الذهاب إلى الدرس.

## ؠؿٚڹٳٝڵؽٵؖڸڿٙڗ<u>ٙٳڮڿڗ</u> ؙؙؙڡؙؾڬۮۜڡٚ؆

الحمدُ لله و كفى، وسلام على عباده الذين اصطفى.

فهذا مختصرٌ في الفقه يضبط شواردَه، ويجمع قواعده.

اقتصرت فيه على ما صحَّ دليله، ورجح مدلوله، ورتبته على أبواب «منار السبيل» ليكون تمهيداً له ومدخلاً إليه.

#### الشرح

قوله: «الحمد لله»، استفتح كلامه بالحمد اقتداءً بكتاب الله تبارك وتعالى.

قوله: «وسلامٌ على عباده الذين اصطفى» ، من النبيين والصالحين جعلنا الله منهم.

قوله: «وبعد»، انتقال من أسلوب لآخر.

قوله: «فهذا مختصر في الفقه» ، وهو ما قلَّ لفظه وكثر معناه، والفقه في اللغة هو الفهم.

قوله: «يضبط شوارده» ، بالدليل من القرآن والسنة.

قوله: «و يجمع قواعده» ، المبثوثة في ثنايا كلام أهل العلم.

قوله: «اقتصرت فيه على ما صحَّ دليله» ، لأن فيها صحَّ كفايةً وغُنْيَةً عها لم يَصِح، قال تعالى: ﴿فَأَمَّا الزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاءً وَأَمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الْأَرْضِ﴾ [الرعد: ١٧].

قوله: «ورجح مدلوله»، لأنه حفظه الله أورده على الراجح.

قوله: «ورتبته على أبواب منار السبيل ليكون تمهيداً له ومدخلاً إليه»، وذلك لجيودة ترتيب كتاب «المنار» كما سيمر بنا في ثنايا البيان إن شاء الله.

وأسميته «بداية المتفقه» وأسأل الله أن يصلح نياتنا ويلهمنا رشدنا.

#### الشرح

قوله: «وأسميته بداية المتفقّه»، ونسأله سبحانه أن تكون بداية خير وبركة. قوله: «وأسأل الله أن يصلح نياتِنا ويلهمنا رشدنا»، آمين وأن يسدد أقوالنا. وقد أعدَّ شيخنا حفظه الله هذا المختصر حتى يتمكن طالب العلم من المرور بداية على أبواب الفقه كلها في عُجالة، وأن يكون متناً جامعاً لأحكامه يحفظه الطالب قبل الدخول في الدراسة المستفيضة.

وقد كتبتُ هذا الشرح المختصر على هذا المتن المبارك لنفسي ولأولادي من بعدي ولمن شاء ذلك من المسلمين، وقد التزمت فيه شرط شيخنا حفظه الله من الاختصار، وسلكت فيه على النحو التالى:

\* أولاً: قمت بوضع توطئة لكل كتاب وكل باب حتى يكون عند الطالب تصور كامل عن الباب أو الكتاب الذي يدرس.

\* ثانياً: اقتصرت على مجرد سرد الأدلة على المسائل ولا أتوسع إلا نادراً لضر ورة يقتضيها الأمر.

ولا يفوتني قبل أن أضع القلم أن أشكر كل من ساعد في إخراج هذا الكتاب وأخصُّ بالذكر أخي الحبيب/ يوسف بن حامد النمراوي حفظه الله، فقد بذل معي في كتابة ومراجعة هذا الكتاب جهداً يُشكر عليه. فجزاه الله خيراً.

وأسأل الله سبحانه السداد والرشاد.

#### كتىسە

إبراهيم بن فتحي عبد المقتدر محمد غفر الله له ولوالديه وللمسلمين

## 

| ٣-كتاب الجنائز    | ٢- كتاب الصلاة      | ١ – كتاب الطهارة  |
|-------------------|---------------------|-------------------|
| ٦- كتاب الاعتكاف  | ٥ – كتاب الصيام     | ٤ - كتاب الزكاة   |
| ٩- كتاب البيع     | ۸- کتاب الجهاد      | ٧- كتاب الحج      |
| ١٢ - كتاب العارية | ١١ - كتاب الشركة    | ١٠ - كتاب الحجر   |
| ١٥ - كتاب الوصايا | ١٤ - كتاب الوقف     | ١٣ - كتاب الغصب   |
| ۱۸ - كتاب النكاح  | ١٧ – كتاب العتق     | ١٦ - كتاب الفرائض |
| ٢١- كتاب الطلاق   | ۲۰ - كتاب الخلع     | ١٩ – كتاب الصداق  |
| ٢٤- كتاب اللعان   | ٢٣ - كتاب الظهار    | ٢٢- كتاب الإيلاء  |
| ٢٧ - كتاب النفقات | ٢٦- كتاب الرضاع     | ٢٥ - كتاب العدة   |
| ۳۰- كتاب الحدود   | ٢٩ - كتاب الديات    | ۲۸- كتاب الجنايات |
| بائح              | ٣٢- كتاب الصيد والذ | ٣١- كتاب الأطعمة  |
| ٣٥- كتاب الشهادات | ٣٤- كتاب القضاء     | ٣٣- كتاب الأيمان  |
|                   |                     | ٣٦- كتاب الإقرار* |
|                   |                     |                   |

الشرح

قوله: «الفقة»، هو لغة الفهم، واصطلاحاً: هو العلم بالأحكام الشرعية العملية المكتسب من أدلتها التفصيلية (١).

<sup>(</sup>١) «الوجيز في أصول الفقه» للدكتـــور عبد الكريم زيدان (ص:٨-٩) و«نهاية السول» للإسنوي

الشرح

قوله: «وفيه ستة وثلاثون كتاباً»، جامعة لأحكامه ومسائله، والكتاب يعبر به عن الأجناس، والباب عن الأنواع، وأما الفصل فعن المسائل.

### 

(١٦/١).. وقد كان رأي شيخنا حفظه الله أن نُنْزِل تعريفات هذه الكتب بالهامش ولكني رأيت أن نترك ذلك؛ لأنه سَيَرِدُ تعريف كُلِّ كتاب في أوله وحتى لا يكون هناك تكرار لا حاجة إليه والله الموفق.







#### الطهارة 🕏 كتاب الطهارة

الشرح

قوله: «كتاب الطهارةِ»:

\* وهي رفع الحدث وزوال الخبث أو زوال حكمهما بالاستجهار أو التيمم (١).

\* والحدث هو: الوصف القائم بالبدن المانعُ من الصلاة ونحوها ويكون خاصاً بالبدن.

\* والخبث: هو النجاسة الطارئة على مَحلُّ طاهر ويكون في البدن والثوب والمكان.

ولا يشترط في إزالة الخبث أن يزيله الإنسان؛ لأنه قد يزول بنفسه كالجفاف وبالتراب، وبالريح، لقاعدة:

«النجاسة عين مستقذرة يزول حكمها بزوالها ولو بغير ماء».

وزوال الحكم بالاستجهار أو التيمم؛ لأن الاستجهار لا يطهر المحل تطهيراً كاملاً كالماء ولكن عُفِيَ عن ذلك رفعاً للحرج، فكان في حكم الطاهر.

## 🗘 أقسام الحدث: ينقسم الحدث إلى قسمين:

الأول: حدث أكبر وهو ما يوجب الغسل كالجنابة والحيض والنفاس.

الثاني: حدث أصغر وهو ما يوجب الوضوء دون الغسل كالبول والريح

🗘 أقسام الطهارة: تنقسم الطهارة إلى ثلاثة أقسام:

الأول: طهارة كبرى وهي الغُسْلُ.

الثاني: طهارة صغرى وهي الوضوء.

الثالث: طهارةُ بدلٍ وهي التيمم.

وفي هذا الكتاب أحد عشر باباً تتناول مسائله وأحكامه.

(١) «منار السبيل في شرح الدليل » (١/ ٢٥) لابن ضُويَّان. ط. دار المعارف.

كتاب الطهارة

## 🗘 وفيه أحد عشر باباً

١- باب المياه.
 ٣- باب قضاء الحاجة
 ٥- باب الوضوء
 ٢- باب المسح على الخفين
 ٧- باب نواقضِ الوضوء
 ٨- باب الغُسل
 ٩- باب التيمم
 ١١- باب الحيض

الشرح

#### قال شيخنا حفظه الله:

(ينبغي لطالب العلم الفطن عند دراسة هذا الكتاب أن يحفظها ليستحضرها وقت الحاجة؛ لأنه لا يتسنى للطالب أن يجيب عن المسألة جواباً صحيحاً إلا إذا عرف تحت أي باب تكون ليسهل عليه تنزيل ضوابط الباب وقواعده عليها، وهكذا دَيْدَنُ الطالب النابغ في كل كتاب من كتب الفقه)(١).

قوله: «وفيه أحد عشر .. باب الحيض»:

هذا ترتيب منطقي عجيب:

فالطهارة لا تكون إلا بالماء، فجعله أول الأبواب، ثم توضع في الآنية ثم قد يحتاج إلى قضاء الحاجة قبل الوضوء.

ثم يُسَنُّ السواك قبل الوضوء، فإذا توضأ ووصل إلى غسل الرجلين قد يجد عليها خفين.

ثم قد يتوضأ ويعرض له عارض مما ينقض الوضوء ثم قد يفاجأ بها يوجب الغسل.

(١) «الإكليل في شرح منار السبيل» (١/ ٣٣) ط. دار ابن رجب لشيخنا أبي عمار وحيد بن عبد السلام بالي.

### 🗘 أولا: باب المياه

وفيه ضابطٌ واحدٌ: أقسام المياه ثلاثة: ١ - طهورٌ: وهو الباقي على خِلْقته.

الشرح

ثم قد يريد الصلاة فيتعذر عليه استخدام الماء فيتيمم، ثم قد يتهيأ للصلاة فيجد نجاسة على ثوبه أو بدنه أو مكان صلاته، فأعطاه المصنف أحكام إزالة النجاسة ثم ختمها بباب الحيض؛ لأنه يتعلق بالنساء والنساء يؤخرن في صفوف الصلاة فأخرهن في الطهارة لها (١).

قوله: «باب المياه»، الباب هو المدخل إلى الشيء، و«المياه» جمع ماء وهي الأحكام المتعلقة بالماء وأقسامه وأحكامه.

قوله: «وفيه ضابط واحد» ، مدار أحكام الباب كلها عليه.

قوله: «أقسام المياه ثلاثة» ، وهو الصحيح خلافاً لمن قسم الماء إلى قسمين طاهر ونجس.

قوله: «طهورٌ وهو الباقي على خلقته» ، هذا هو:

\* القسم الأول: وهو الماء الطهور، وهو الطاهر في نفسه المُطَهِّرُ لغيره، وهو الباقي على خلقته التي خلقه الله عليها سواء نزل من السهاء أو نبع من الأرض كالأنهار والآبار والأمطار على أي لونٍ كان.

\* حكمه: هذا النوع من المياه يرفع الحدث أي يجوز الوضوء والاغتسال به ويصحُ، ويُزيل الخبث.

\* دليله: قوله تعالى: ﴿ وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُوراً ﴾ [الفرقان: ٤٨]. وقوله وَيُلِكِلنُّهُ:

(۱) «الإكليل» (۱/ ٣٣).

كتاب الطهارة

٢- طاهرٌ: وهو الذي خالطه طاهرٌ فأخرجه عن إطلاقه.

٣- نجسٌ: وهو الذي خالطته نجاسةٌ فغيرت أحد أوصافه.

الشرح

«هو الطهور ماؤه الحل ميتته» (۱).

وقوله وَعُلِيِّالُهُ: «إن الماء طهور لا ينجسه شيء»<sup>(٢)</sup>.

قوله: «طاهر: وهو الذي خالطه طاهر فأخرجه عن إطلاقه» ، هذا هو:

\* القسم الثاني: من أقسام المياه وهو الطاهر في نفسه غير مطهر لغيره، وهو الذي خالطه طاهر كاللحم، فأخرجه عن إطلاقه حتى صار مرقاً، فأخرجه عن مسمى الماء، وصار الماء منسوباً إلى ما أضيف إليه كهاء الورد والصابون والعصير... وهكذا.

\* حكمه: هذا القسم لا يرفع الحدث أي لا يجوز به الوضوء ولا يصح، ولكنه على الراجح يزيل الخبث؛ لأنه في إزالة النجاسة لا يشترط الماء المطلق؛ لأن النجاسة يزول حكمها بزوالها ولو بغير ماء.

قوله: «نجس وهو الذي خالطته نجاسة فغيرت أحد أوصافه»، وهذا هو:

\* القسم الثالث: وهو الذي خالطته نجاسة فغيرت أحد أوصافه:

الطعم أو اللون أو الريح.

\* حكمه: لا يجوز استعماله في رفع حدثٍ ولا في إزالةِ حبثٍ؛ لأنه هو نفسه حبث.

\*حالات يطهر فيها الماء النجس:

وهذا الماء يرجع إلى طهوريته الأولى في حالتين هما:

(۱) صحيح ، رواه الترمذي (۲۹)، والنسائي (٥٩)، وأبو داود (٨٣)، وأحمد (٧١٩٢)، ومالك (٤٣)، وابن ماجه (٣٨٦)، والدارمي (٧٢٨)، «الإرواء» (٩).

#### الشرح

١ - زوال التغير بالنفس كترسب العكر إلى أسفل.

٢- إضافة شيء إلى الماء ليطهر كالمعالجات الصناعية.

فإذا تغير أحد أوصاف الماء بالنجاسة، ولا يشترط تغير الأوصاف كلها مجتمعة بل واحد منها فقط يكفي، فإذا تغير أحد أوصافه بنجاسة فقد صار نجساً سواء كان أقل أو أكثر من قلتين، وإليك تفصيل هذه المسألة:

\* حكم الماء إذا سقطت فيه النجاسة:

أولاً: إذا تغير بها سواء كان أقل أو أكثر ينجس بالإجماع.

قال ابن المنذر رحمه الله:

(وأجمعوا على أن الماء القليل أو الكثير إذا وقعت فيه نجاسة فغيرت الماء طعماً أو لوناً أو ريحاً أنه ينجس ما دام كذلك ولا يجزئ الوضوء والاغتسال به)(١).

ثانياً: إذا لم يتغير بها، فإن كان أكثر من قلتين فهو طهور بالإجماع.

قال ابن المنذر رحمه الله:

(وأجمعوا على أن الماء الكثير من النيل أو البحر ونحو ذلك إذا وقعت فيه نجاسة فلم يتغير له لون و لا طعم و لا ريح أنه بحاله ويتطهر منه)(٢).

ثالثاً: إذا كان أقل من قلتين ففيه خلاف:

يرى بعض أهل العلم أنه ينجس بمجرد الملاقاة وإن لم يتغير.

وبعضهم يشترط التغيير حتى ولو كان أقل من قلتين وهو الراجح للإجماع السابق.

### G G G G

<sup>(</sup>١) «الإجماع» رقم (١٠) ابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) «الإجماع» رقم (١١) ابن المنذر.

## ۞ ثانياً: بابالآنية

وفيه خمسةُ ضوابطَ:

الضابط الأول: يباحُ استعمالُ كل الآنية إلا الذهب والفضة.

الشرح

قوله: «باب الآنية» ، الآنية جمع إناء وهي الأوعية.

قوله: «يباحُ استعمالُ كل الآنيةِ إلا الذهب والفضة».

الإباحة: هي أحد الأحكام التكليفية الخمسة التي هي: «الوجوب، والتحريم، والاستحباب، والكراهة، والإباحة».

\* تعريف الإباحة: (١)

هي التخيير بين الفعل والترك بحيث لا يترتب على الفعل ثواب ولا على الترك عقاب إلا على حسب النية، فإن النية تقلب المباح حلالاً وحراماً.

والمعنى: أنه يجوز لك أن تستعمل الآنية، ويجوز لك أن لا تستعملها، فالأمر على السواء ولا فرق بين الاستعمال والترك.

قوله: «كل» ، كُلَّ من صيغ العموم فتشمل كل الآنية إلا ما استثناه الدليل حتى ولو كانت هذه الآنية ثمينة كالياقوت والزمرد والزبرجد.

قوله: «إلا الذهب والفضة»، أي إلا الذهب والفضة فيحرم استعمالهما ولا يجوز.

وعن أم سلمة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ: «الذي يشرب في آنية الذهب والفضة إنها يجرجر في بطنه نار جهنم» (٣).

(١) راجع «الوجيز في أصول الفقه» (ص/ ٤٦) ط. دار التوزيع والنشر.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۲۲۰)، ومسلم (۲۰۶۷)، والترمذي (۱۸۷۸)، والنسائي (۵۳۰۱)، وأبو داود (۳۷۲۳)، وابن ماجه (۳٤۱٤)، وأحمد (۲۲۸۰۳)، والدارمي (۲۱۳۰).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٣٤)، ومسلم (٢٠٦٥) وأحمد (٢٠٢٨) ومالك (٧١٠٧)، وابن ماجه (٣٤١٣).

#### الشرح

وعن حذيفة ضَيِّطُنهُ أنه استسقى (١)، فأتاه دهقان (٢) بإناء من فضة فرماه به، فلو أصابه لكسر منه شيئاً، ثم قال: إنها رميته به لأننى نهيته عنه»(٣).

وهذا يدل على أنه فهم التحريم من نهي النبي وَاللَّهُ حتى استحلَّ عقوبته لمخالفته إياه. قاله ابن قدامة رحمه الله (٤).

والمنهيُّ عنه في آنية الذهب والفضة، هو الاستعمال في الأكل والشرب

فقط، وأما الاستعمال في غير الأكل والشرب فليس بحرام؛ لأن النبي وَعَلِيْلَةُ نهى عن شيء مخصوص وهو الأكل والشرب، ولو كان المحرم غيرهما لكان النبي وَعَلِيْلَةُ وهو أبلغ الناس وأبينهم في الكلام لا يخص شيئاً

دون شيء، بل إن تخصيصه الأكل والشرب دليل على أن ما عداهما جائز؛ لأن الناس ينتفعون بها في غير الأكل والشرب (٥). وعلى ذلك يجوز اتخاذ قلم من ذهب ونحوه.

والنهيُ عن الأكل والشرب في آنية الذهب والفضة عام للرجال والنساء سواء، وليس خاصًا بالرجال؛ لأن الأمر على العموم.

\* حكم المضبب بالذهب والفضة:

والتضبيب: هو إصلاح الكسر في الإناء بوصله بشيء يمسك طرفي الكسر.

ولا يجوز اتخاذ ضبة من الذهب مطلقاً لحاجة أو لغير حاجة.

وأما الفضة، فيحرم اتخاذ ضبة منها لغير حاجة، ولحاجة يجوز.

(١) استسقى: طلب يشرب.

<sup>(</sup>٢) الدهقان: رئيس الإقليم وزعيم فلاحي العجم.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٢٦٦٥) ومسلم (٢٠٦٧) وأبو داود (٣٧٢٣) والترمذي (١٨٧٨).

<sup>(</sup>٤) «المغنى» (٢١/ ٣٦٤) لابن قدامة المقدسي.

<sup>(</sup>٥) «الشرح الممتع على زاد المستقنع» (١/ ٦٢) لابن عثيمين رحمه الله.

كتاب الطهارة

# الضابطُ الثاني: آنيةُ الكفارِ طاهرةٌ ما لم يُعْلَمْ أنهم يستخدمونها في نجاسة

الشرح

تَّ قَالَ وَكُلِيَّةُ: «من شرب في آنية الذهب والفضة أو في شيء فيه منهما فإنها يجرجر في بطنه نار جهنم» (١).

وضبة الفضة تجوز بشرطين:

١ - أن تكون يسيرة على قدر الكسر وبدون زيادة.

٢- أن تكون لحاجة؛ لأنها لا تجوز بدون حاجة.

عن أنس ضُعِيَّة : «أن قدح النبي عِلَيِّةُ انكسر فاتخذ مكان الشعب (٢) سلسلة من الفضة» (٣) .

قوله: «آنية الكفار طاهرة ما لم يعلم أنهم يستخدمونها في نجاسة»، بالنسبة لآنية الكفار اختلف فيها أم لا؟

وقيدها شيخنا حفظه الله بقيدٍ هو:

أنه يجوز استعمالها إذا علم أنهم لا يستخدمون النجاسة؛ لأنها حينئذ طاهرة، لكن هل تغسل قبل الاستعمال أم لا؟

- عن أبي ثعلبة الخشني ضَلِيه قال: قلت: يا رسول الله إنا بأرض قوم أهل كتاب أفنأكل في آنيتهم ؟ قال:

«لا تأكلوا فيها إلا أن لا تجدوا غيرها فاغسلوها ثم كلوا فيها» (٤).

\* وإليك تفصيل المسألة:

(١) حسن، رواه الجرجاني في «تاريخه» (١٠٩) والبيهقي (الإرواء) (١/ ٧٠) (٣٣).

(٢) الشعب: الكسر.

(٣) رواه البخاري (٣١٠٩) «تحفة الأشراف» (١٤٦٣).

(٤) رواه البخاري (۲۸۸) ومسلم (۱۹۳۰) وأبو داود (۲۸۵۰) والترمذي (۱۵۲۰) وابن ماجـه (۳۲۰۷). الضابط الثالث: عظمُ الميتةِ، وقرئها، وظفرُها، وحافرُها، وشعرُها، وصعرُها، وصوفُها، وريشُها طاهرٌ.

الضابط الرابعُ: جميعُ جلودِ الميتاتِ تطهر بالدباغ إلا الكلبَ والخنزير.

\_\_\_ الشرح

- أولاً: إذا علمت أنهم يستخدمونها في النجاسات كالخمر والميتة والخنزير، وَجَبَ غسلها قبل استخدامها، وعليه يحمل الأمر في حديث أبي ثعلبة «فاغسلوها» على الوجوب.

- ثانياً: إذا كانت مظنة وصول النجاسة إليها، ولكن لم تتيقن من ذلك فيستحب غسلها ويحمل الأمر في حديث أبي ثعلبة على الاستحباب.

- ثالثاً: إذا تيقنت أنهم لا يقربون النجاسات جاز استعمالها بدون غسل (١) . «لأنه وَاللَّهُ استعمل مُزادَة المشركة» (٢) .

قوله: «عظم الميتة، وقرنها، وظفرها، وحافرها، وشعرها، وصوفها، وريشُها طاهر».

الميتة هي: كل ما مات بغير ذكاة شرعية.

والراجح أن هذه الأشياء كلها طاهرة، وهذا قول أبي حنيفة، وقول في مذهب الإمام مالك وهو الرواية الثانية عن أحمد ورجحه شيخ الإسلام (٣).

حيث قال: «والقول الصواب أن الأصل فيها الطهارة ولا دليل على النجاسة» ولأنها لا حياة فيها ولا نفس لها سائلة أي لا تجرى فيها الدماء.

قول ـــه: «جميعُ جلودِ الميتاتِ تطهرُ بالدباغ إلا الكلبَ والخنزيرَ»، أي لو أخذنا

<sup>(</sup>۱) «الإكليل» (۱/ ٤٩).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٩٩٧) ومسلم (٦٨٢) (٣١٢).

<sup>(</sup>۳) ((فتاوى شيخ الإسلام)) (۲۱/۷۹).

#### الشرح

جلد الميتة فدبغناه جاز استعماله في كل شيء، أما قبل الدبغ فلا، ثم استثنى نوعين من الجلود وهما: جلد الكلب والخنزير، وقال: لا يطهران حتى بالدباغ؛ لأن نجاستهما عينية لا تطهر بدباغ ولا بغيره.

## 🗘 حكم جلا الميتة:

- -قال الحنابلة رحمهم الله: جلد الميتة لا يطهر بالدباغ؛ لأنه نجس العين و نجس العين و نجس العين لا يمكن أن يطهر بخلاف النجاسة الحكمية.
- فقيل لهم: إنه قد ورد نصُّ صريح أن جلد الميتة إذا دبغ فقد طهر وهو حديث ميمونة رضى الله عنها:
  - «هلا أخذتم إهابها فدبغتموه»(١)
- قالوا: هذا حديث منسوخ بحديث عبد الله بن عكيم تَعْظِيمُهُ وفيه: أنه قال قبل وفاته بشهر: «لا تنتفعوا من الميتة بإهاب ولا عصب» (٢).
  - فقيل: الجواب من وجوه:
- الأول: حديث عبد الله بن عكيم ليس بناسخ فمن شرط النسخ العلم بالتاريخين، فقد يكون حديث ميمونة قبل وفاته وَاللَّهُ بأقلَّ من شهر.
- الثاني: حتى لو ثبت أنه متأخر \_ أي حديث عبدالله بن عكيم \_ فلا يعارض حديث ميمونة؛ لأن قوله وَاللهُ : «لا تنتفعوا من الميتة بإهاب ولا عصب» يُحْمَلُ على الإهاب قبل الدبغ، وأما بعده فيجوز.
- الثالث: الفرق بين الإهاب والجلد فهو قبل الدبغ إهاب وبعده شَنُّ أي فهو يسمى إهاباً ما لم يدبغ.

(١) صحيح، رواه مسلم (٣٦٣) والنسائي (٤٢٣٤) وأبو داود (٤١٢٠) وابن ماجه (٣٦١٠).

<sup>(</sup>٢) صحيـــح، رواه الترمـــــذي (١٧٢٩) والنسائي (٤٢٤٩) وأبو داود (٤١٢٧) وابن ماجه (٣٦١٣) وابن ماجه (٣٦١٣) والطيالسي (١٢٩٣) (الإرواء) (٣٨).

الضابطُ الخامسُ: يُسَنُّ تغطيةُ الآنية، وإيكاءُ الأسقية، وإغلاق الأبواب، وذكر اسم الله عليها عند النوم.

الشرح

قال الإمام أبو داود رحمه الله: عقب روايته للحديث في «سننه»:

«فإذا دُبِغَ لا يقال له إهاب، إنها يسمى شنّاً أو قربة» (١).

وقال النضر بن شميل رحمه الله: «يسمى إهاباً ما لم يدبغ» (٢).

والراجح أن جلد الميتة إذا دبغ فقد طهر ما عدا جلد الكلب والخنزير؛ لأن نجاستها عينية.

قوله: «يُسَّنُ تغطيةُ الآنية، وإيكاءُ الأسقية، وإغلاقُ الأبواب، وذكر اسم الله عليها عند النوم»، وهذا على الاستحباب، والإيكاء

هو: شدُّ فم القربة بالوكاء وهو الرباط.

عن جابر بن عبد الله رضي الله عنها قال: قال رسول الله وكالله : «أغلق بابك واذكر اسم الله عز وجل، فإن الشيطان لا يفتح باباً مغلقاً، وأطفئ مصباحك واذكر اسم الله، وخمر (٥) إناءَك ولو بعود تعرضه عليه، واذكر اسم الله، وأوك سقاءك واذكر اسم الله عز وجل» (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۱۲۸).

<sup>(</sup>٢) «المصدر السابق».

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٣٦٦) (١٠٥) وأبو داود (٤١٢٣) والترمذي (١٧٢٨) وابن ماجه (٣٦٠٩).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٤٩٢) ومسلم (٣٦) والترمذي (١٧٢٧) والنسائي (٤٢٣٨) وأبو داود (٤١٢٣) وأبو داود (٤١٢٣) وأحمد (١٢٨٨) وابن ماجه (٣٦٠٩) ومالك (١٠٧٩) والدارمي (١٩٨٥) وابن حبان (١٢٨٧).

<sup>(</sup>٥) خُمر: غطً.

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (٣٢٨٠) ومسلم (٢٠١٢) وأبو داود (٣٧٣٢) والترمذي (١٨١٢) وابن ماجه (٣٤١٠).

## ۞ ثالثاً: باب قضاء الحاجة

وفيه ثلاثةً ضوابط:

الضابطُ الأولُ: ما يحرمُ: ستةٌ:

١ - استقبال القبلة، واستدبارُها بلا حائل.

الشرح

قوله: «باب قضاء الحاجة»، أي باب الأحكام المتعلقة بقضاء الحاجة وما ينبغى فعله أثناء قضائها.

قوله: «مايحرم» ، أي ما يحرم فعله أثناء قضاء الحاجة.

\* تعريف التحريم:

التحريم هو: «ما طلب الشارع تركه على وجه الحِتم والإلزام بحيث يترتب على تركه امتثالاً ثواب ويستحق فاعله الذم والعقاب أنه .

وقد ذكر شيخنا حفظه الله في هذا الضابط ستة أمور كلها محرمة:

قوله: «استقبال القبلة، واستدبارها بلا حائل» ، في هذه المسألة خلاف هذا هو الراجح فيها وفيه تفصيل وهو:

إذا كان بينك وبين القبلة حائل فلا بأس أن تستقبلها أو تستدبرها، وذلك جمعاً وتوفيقاً بين الأدلة.

عن أبي أيوب الأنصاري ولله عليه قال: قال رسول الله وسليات:

«إذا أتيتم الغائط فلا تستقبلوا القبلة ولا تستدبروها، ولكن شرقوا أو غربوا»

فقال أبو أيوب: فقدمنا الشام فوجدنا مراحيض قد بنيت نحوالكعبة فننحرف عنها ونستغفر الله» (٢).

(١) «الوجيز في أصول الفقه» (ص/ ٤٠) عبد الكريم زيدان.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٩٤) ومسلم (٢٦٤) (٥٩) وأبو داود (٩) والترمذي (٨) وابن ماجه (٣١٨).

٢ - في قارعة الطريق، والظِّل، ومواردِ الناسِ.

٤ - في الماءِ الراكدِ.

٣- وسط القبور.

الشرح

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: «رَقَيْتُ يوماً على بيت حفصة رضي الله عنها، فرأيت النبي عَلَيْكُمْ على حاجته مستقبل الشام مستدبر الكعبة» (١).

\* التوفيق بين الأدلة:

قال عبد الله بن عمر رضي الله عنها: «نُهِيَ عن هذا في الفضاء أما إذا كان بينك وبين القبلة شيء يسترك فلا بأس» (٢) .

قوله: «في قارعة الطريق، والظل، وموارد الناس»، هذا هو المحرم الثاني، وهذه الأماكن الثلاثة بحرم فيها قضاء الحاجة بولاً أو غائطاً؛ لأنه سبب لجلب لعن الناس لفاعله.

عن معاذ عَلَيْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «اتقوا الملاعن الثلاث: البراز في الموارد، وقارعة الطريق، والظل» (٣).

قوله: «وسط القبور»، وأيضاً يحرم قضاء الحاجة وسط القبور أو بجوار قبر؛ لحديث عقبة بن عامر ضيط قال: قال رسول الله وكيالي أنها أوسَط القبور قضيت حاجتي أو وسط السوق»(١).

فشبه الذي يبول وسط القبور كأنه كشف عن سوءته وسط السوق أمام الناس وجلس يبول وهذا محرم بلاريب.

قوله: «في الماء الراكد»، أي ومن المحرمات: قضّاء الحاجة في ماءٍ راكدٍ لا يجري حتى وإن كان كثيراً؛ لأنه يلوثه بالنجاسة والأمراض.

(١) رواه البخاري (١٤٥) ومسلم (٢٦٦) وأبو داود (١٢) والترمذي (١١) وابن ماجه (٣٢٢).

<sup>(</sup>٢) حسن، رواه أبو داود (١١) (الإرواء) (٦١).

<sup>(</sup>٣) حسن، رواه أبو داود (٢٦) وابن ماجه (٣٢٨) (الإرواء) (٦٢).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه ابن ماجه (١٥ ٦٧) والبيهقي (٤/ ٧٧) (الإرواء) (٦٣).

٥ في المسجد.
 ٦ الاستنجاءُ بروثٍ، أو عظمٍ، أو طعامٍ.
 الضابطُ الثاني: ما يُكُرهُ: أربعة:

الشرح

عن أبي هريرة ﴿ اللهِ عَالَ: قال رسول الله ﷺ: «لا تبل في الماء الدائم الذي لا يجري ثم تغتسل منه» (١).

قوله: «في المسجد» ؛ لأن المسجد مكان العبادة ويجب أن يُنزَّه عن هذه الأقذار.

عن أبي هريرة صلى في قصة الأعرابي الذي بال في طائفة المسجد وفيه: فقال رسول الله والله والل

قوله: «الاستنجاءُ بروث، أو عظم، أو طعام»، وهذا هو المحرم الأخير.

عن سلمان ﷺ قال: «نهانا رسول الله أن نستنجي برجيع أو عظم» (١)؛ لأن الرجيع علف دواب الجن، والعظم زاد إخواننا من الجن أنفسهم، وقد قال ﷺ:

«فلا تستنجوا بهما فإنهما طعام إخوانكم من الجن» (٥) وقيس عليه طعامنا، وطعام دوابنا من باب أولى؛ ولأن فيه إضاعة للمال التي كرهها لنا رسول الله ﷺ.

قوله: «ما يكره: أربعة»، الكراهة أقل درجة من الحرمة وهي مقابل الاستحباب. وهي: ما طلب الشارع تركه لا على سبيل الحتم والإلزام، بحيث

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۳۹) ومسلم (۲۸۲) والترميذي (۲۸) والنسائي (۵۷) وأبو داود (۲۹) وأحد (۷۷) وأبو داود (۲۹)

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٢٠) ومسلم (٢٨٤) وهذه الزّيادة عند أحمد (٢/ ٥٠٣) (الإرواء) (١٧١).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٨٥) (١٠٠) وتفرد به.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٢٦٢) (٥٧) وأبو داود (٧) والترمذي (١٦) وابن ماجه (٣١٦).

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم (٤٥٠) (١٥٠) وأبو داود (٨٥) والترمذي (٨٥).

٢ - البول في مهبِّ الريح.

١ - الكلامُ أثناء قضائها.

٣- استصحابُ ما فيه ذكرُ الله.

الشرح

يترتب على تركه امتثالاً ثواب ولا يترتب على فعله عقاب (١).

وقد ذكر شيخنا حفظه الله في هذا الضابط خمسة أمور كلها مكروهة يكره للإنسان أن يلابسها أثناء قضاً تُع لحاجته هي:

قوله: «الكلام أثناء قضائها» ، هذا أول هذه المكروهات.

عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال:

«مَرَّ رجل بالنبي وَيُلِيَّةُ ، فسلم عليه وهو يبول فلم يرد عليه» (٢).

- وجه الدلالة: أنه وعليه لم يرد عليه السلام ولا غيره من كلام الناس.

وعن جابر ضَعِيَّهُ: أن رجلاً مرَّ على النبي وَعَلِيَّهُ وهو يبول فسلم عليه فقال: «إذا رأيتني على مثل هذه الحالة فلا تسلم عليَّ، فإنك إن فعلت ذلك لم أرد عليك»(٣).

قوله: «البول في مَهَبِّ الريح»، والعلـــة في ذلك أنــه إذا بال في مهب الريح ـ أي عكس اتجاه الريح ـ فقد ترد عليـه الريح البول فتنجس ثيابه وجسده، فتَحرُّزاً كَرِهَ العلماء البول في مهب الريح.

قوله: «استصحابُ ما فيه ذكرُ الله»، وكذلك يكره لمن يحمل شيئاً فيه ذكر الله تعالى أن يدخل به الخلاء؛ لأنه من القواعد الأساسية التي جاءت بها الشريعة الغراء: تعظيم اسم الله، وهذا معلوم من الدين بالضرورة، لقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ الله فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوبِ ﴾ [الحج: ٣٢]، إلا إذا خاف عليه الضياع، وقد ورد في ذلك جملة آثار عن السلف منها:

<sup>(</sup>١) «الوجيز في أصول الفقه» (ص/ ٤٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه الترمذي (٩٠) وابن ماجه (٣٥٣) وصححه الألباني في «الصحيحة» (١٩٧) (١/ ٣٨١). (٣) رواه ابن ماجه (٣٥٢) وحسنه الألباني في (الصحيحة) (١٩٧).

كتاب الطهارة

٤ - الاستنجاءُ باليمين.

الشرح

١ - قال مجاهد رحمه الله:

«يكره للإنسان أن يدخل الكنيف وعليه خاتم فيه اسم الله» (١).

٢ - قال عكرمة رحمه الله:

«كان ابن عباس رضي الله عنهما إذا دخل الخلاء ناولني خاتمه» (٢).

٣- قال الإمام أحمد رحمه الله:

«يكره أِن يُدْخِلَ اسم الله الخلاء» (٣).

٤ - قال ابن قدامة رحمه الله:

«إذا أراد دخول الخلاء ومعه شيء فيه ذكر الله اسْتُحِبُّ وضعه» (١٠).

قال النووى رحمه الله:

«استصحاب ما عليه ذكر الله في الخلاء مكروه» .

قوله: «الاستنجاء باليمين»، عن أبي قتادة ضرفه قال:

قال رسول الله وَاللهُ عَلَيْكُمُ: «لا يمسكن أحدكم ذكره بيمينه وهو يبول، ولا يتمسَّح من الخلاء بيمينه» (٦).

<sup>(</sup>١) «مصنف ابن أبي شيبة» «كتاب الطهارة ، باب: في الرجل يدخل الخلاء وعليه الخاتم».

<sup>(</sup>٢) «المصدر السابق».

<sup>(</sup>٣) «مسائل ابن هانئ» (١/٥).

<sup>(</sup>٤) «المغنى» (كتاب الطهارة - باب الاستطابة) (١/ ١٩٢).

<sup>(</sup>٥) «روضة الطالبين» (١/ ٦٦).

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (١٥٣) ومسلم (٢٦٧) وابن ماجه (٣١٠).

الضابط الثالث: ما يستحبُّ: ثلاثة: ١ - البسملةُ، والاستعاذةُ قبل الدخولِ.

الشرح

وعن أبي هريرة فَخْطُهُ : «أن رسول الله وَكُلِيْنَ نهى عن الاستنجاء باليمين» (١). وعن سلمان فَرْطُخُهُ : «نهانا رسول الله وَكُلِيْنَ أن نستقبل القبلة بغائط، ولا بول، أو نستنجى بأيهاننا» (٢).

وكثير من الناس لا يبالي فقد يستنجي باليمين أو بالشمال ويظن أنه لا فرق بينهما وهذا خطأ، والصحيح أنه ينزه اليمين عن الاستنجاء ونحوه و يجعل ذلك كله بالشمال؛ لأن اليمين لما يُكرم كالأخذ والعطاء والمصافحة ونحو ذلك، والشمال لما سوى ذلك فعلى هذه الأدلة يكره الاستنجاء باليمين لشرفها.

هذا إذا كان الاستنجاء بآلة كالـورق والأحجـار فيكره باليمين، أما إذا باشر إزالة القذر بيمينه مباشرة بدون حائل فيحرم إجماعاً (٣).

قوله: «ما يستحبُّ»، هذا هو الضابط الأخير من ضوابط هذا الباب وهو ما يستحبُّ.

\* تعريف الاستحباب: (الاستحباب هو ما طلب الشارع فعله لا على سبيل الحتم والإلزام بحيث يترتب على فعله امتثالاً ثواب ولا يلحق تاركه عقاب)(٤) وقد اشتمل هذا الضابط على ثلاثة أمور يستحب فعلها عند قضاء الحاجة.

قوله: «البسملةُ والاستعادةُ قبل الدخولِ»، أي يقول قبل أن يدخل: «بسم الله»؛ لأن ذلك يستر عورته عن أعين الجن.

(۱) رواه البخاري (۱۵۵) والنسائي (٤٠) وأبو داود (۸) وأحمد (۷۳۲۱) والدارمي (٦٧٤) وابن ماحه (٣١٢).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٢٦٢) (٥٧) وأبو داود (٧) والترمذي (١٦) وابن ماجه (٣١٦) والنسائي (٤١) وأحمد (٣١٩).

<sup>(</sup>٣) «الإكليل» (١/ ٨١-٨٦).

<sup>(</sup>٤) ((الوجيز في أصول الفقه) (ص/ ٣٧).

٧- تقديمُ الرجل اليُسْرى في الدخولِ واليمنى في الخروجِ.

۳- قول: «غفرانك» بعد الخروج.

الشرح

عن عليِّ نَضِيُّتُهُ مرفوعاً:

ستر ما بين الجن وعورات بني آدم إذا دخل الخلاء أن يقول «بسم الله» (١) ويضم إلى البسملة الاستعادة؛ لحديث أنس ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّلَّا اللَّا اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّا الللَّهُ ا

كان وَيُكِيلِكُمُ إذا دخل الخلاء قال: «اللهم إني أعوذ بك من الخبث والخبائث» (٢). والخبث: ذكور الجن. والخبائث: إناثهم.

قوله: «تقديمُ الرجل اليسرى في الدخول واليمنى في الخروج»، لأن اليسرى تكون لما خبث بخلاف اليمنى فتكون لكل نظيف؛ ولأنه يستحب أن يقدم اليسرى عند دخول الخلاء ونحوه من مواضع الأذى تمييزاً لأماكن الطهارة عن أماكن النجاسة، ويستحب تقديم اليمنى في الخروج؛ لأنها أحق بالتقديم إلى الأماكن الطيبة وأحق بالتحرُّز عن الأذى ومحله.

قال الإمام النووي رحمه الله: «لا يُخْتَصُّ هذا الأدب بالبنيان على الراجح، فيقدم اليسرى في الصحراء إذا بلغ موضع جلوسه، وإذا فرغ قدم اليمنى في انصرافه» (٣) قوله: «قول: غفرانك بعد الخروج»، أي بعدما يخرج من الخلاء يقول: «غفرانك».

عن عائشة رضي الله عنها: كان ﷺ إذا خرج من الخلاء قال: «غفرانك» (٤٠).

<sup>(</sup>١) صحيح، رواه الترمذي (٦٠٦) وابن ماجه (٢٩٧)، «الإرواء» (٥٠).

<sup>(</sup>٣) ((شرح مسلم)) (٣/ ٧٦).

<sup>(</sup>٤) صحيـــــع، رواه الترمذي (٧) وأبو داود (٣٠) وابن ماجه (٣٠٠) والدارمي (٦٨٠) والبيهقي (٩٨/١) في «السنن» والحاكم (١/ ٨٥١) وصححه الألباني في «صحيح الحامع» (٤٧٠٧).

## ۞ رابعاً: باب السُّواك وخصال الفطرة

وفيه ضابطان:

الضابطُ الأولُ: أوقاتُ تأكد استحباب السواك ستة:

١ - عند الوضوء.

الشرح

قوله: «السواك»، السواك يطلق ويراد به الفعل، ويطلق ويراد به العود الذي يُستاكُ به، ويسمى المسواك.

والاستياك : مصدر استاك إذا نظف فمه وأسنانه بالسواك، ومثله: تَسَوَّكَ، وجمع سواك: سُوُكٌ، والأمر منه: سُك وقد ورد في فضل السواك أكثر من مائة حديث.

وقد ضبط شيخنا حفظه الله هذا الباب في ضابطين: الأول: أوقات تأكد استحباب السواك، والثاني: خِصال الفطرة.

قوله: «أوقات تأكد استحباب السواك سنة»، معنى هذا الكلام أن السواك سنة مؤكدة؛ لحديث أبي هريرة والله أن أشق على أمني لأمرتهم بالسواك عند كل صلاة» (١) وهو مسنون في كل وقت؛ لحديث «السواك مطهرة للفم مرضاةٌ للرب» (٢) لكنه يتأكد استحبابه في هذه الأوقات السنة الآتية:

قوله: «عند الوضوء» ، أي يتأكد استحبابه عند الوضوء كما ذكرنا.

عن أبي هريرة على أمتي لأمرتهم بالسواك مع كل وضوء» (٣) .

(۱) رواه البخــاري (۸۸۷) ومســلم (۲۰۲) والترمذي (۲۲) والنسائي (۷) وأبو داود (٤٦) وابن ماجه (۲۸۷) وأحمد (۷۲۹) ومالك (۱٤۷) والدارمي (٦٨٣).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٢١٧٦٦) وابن ماجه (٢٨٩) وصححه الألبانيُّ في (الإرواء) (٧٠).

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام أحمد (٧٣٣٥) والبخاري تعليقاً (إرواء الغليل) (٧٠).

٢- عند الصلاةِ. ٣- عند الانتباهِ من النوم. ٤- عند تلاوةِ القرآنِ.

#### الشر ح

- وعن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان رَكِيْكِ لا يستيقظ من ليل ولا نهار إلا تَسَوَّكُ قبل أن يتوضأ (١) .

ويكون قبل الوضوء؛ لحديث عائشة السابق.

قوله: «عند الصلاة»، لفظ الصلاة هنا عام فيشمل كل صلاة سواء كانت صلاة فرض أو صلاة نفل فيتأكد السواك عندها.

لحديث أبي هريرة صَرِّيْهُ: «لولا أن أشق على أمتي لأمرتهم بالسواك عند كل صلاة».

قوله: «عند الانتباه من النوم» ، لغرض التهجد والصلاة بالليل وليس المراد به كل انتباه من النوم.

- عن حذيفة ضَيْطُتُه قال: «كان وَعَلِيلُهُ إذا قام ليتهجد يَشُوصُ فاه بالسواك» (٢).

قوله: «عند تلاوة القرآن» ؛ لأنه يطهر مجاري الكلام؛ ولأن الملائكة تحضر القارئ حال قراءته وهي تتأذى مما يتأذى منه بنو آدم، وقد شُرِعَ لإزالة الريح الكريهة، وتطييب الفم.

عن علي ظليه قال: أمرنا رسول الله وَالله على السواك وقال: « إن العبد إذا قام يصلي أتاه الملك فقام خلفه يستمع القرآن ويدنو، فلا يزال يستمع ويدنو حتى يضع قاه على فيه فلا يقرأ آية إلا كانت في جوف الملك»(٣).

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٥٧) وحسنه الألباني (صحيح الجامع) (٤٨٥٣).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٤٥) ومسلم (٢٥٥) والنسائي (١٦٢١) وأبو داود (٥٥) وأحمد (٢٢٧٣١) وابن ماجه (٢٨٦) والدارمي (٦٨٥).

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي (١/ ٣٨) والضيَّاء «المختارة» (١/ ٢٠١) (الصحيحة) (١٢١٣).

٥- عند دخول المنزل.
 ١٠ عند تغير رائحة الفم.
 ١لضابطُ الثاني: خصالُ الفطرةِ خمس: ١ - الختان.

### الشرح

قوله: «عند دخول المنزل»، لأنه من تمام الزينة، ويُتبرك بفعل هذه السنة عند الدخول. عن شُرَيْح بن هانئ ضيف قال: «سألت عائشة رضي الله عنها بأي شيء كان يبدأ رسول الله عَلَيْكُ إذا دخل بيته ، فقالت: بالسواك»(١).

قوله «عند تغير رائحة الفم» ؛ لأنه شرع لإزالة الريح الكريهة لحديث «السواك مطهرة للفم..» (٢) .

## الله به: عال شيخنا نفع الله به: 🖒 فائدة طبية:

أثبت علماء الكائنات الدقيقة أن طبقة اللَّعاب التي على الأسنان موجود بها مابين ألف إلى ثلاثة آلاف جرثومة، وأثبت علماء الكيمياء أن السواك من الأراك خاصة إذا وضع في الفم اتحد مع اللعاب وكوَّن مادة كبريتية تقتل الجراثيم في الحال (٣).

قوله: «خصال الفطرة» ، الفطرة هي ما خلق الله الناس عليه، وهي الإسلام، وفعل هذه الأشياء من الفطرة، أي جِبِلّةٌ مركوزة في النفس السوية.

قوله: «الختان»، وهو أول هذه الخصال.

وهو قطع جميع الجلدة التي تغطي الحشفة من الرجل بحيث تنكشف الحشفة كلها، وقطع أدنى جزء من الجلدة التي في الفرج من أعلى وهو المعروف بالخفض. حكمه: الصحيح أن الختان واجب في حق الرجل والمرأة (١٠).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٥٣) (٤٣) وأبو داود (١٥) وابن ماجه (٢٩٠) والنسائي (٨) وأحمد (٢٧٦٠).

<sup>(</sup>۲) صحيح، سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) «الإكليل» (١/ ٩١).

<sup>(</sup>٤) «الوجيز» (ص/ ٢٣) د/ عبد العظيم بدوي.

٢- الاستحداد.

#### الشر ح

عن أبي هريرة ضَعِيْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْكُمُ: «الفطرة خمس: الختان »<sup>(۱)</sup> وقوله عَلَيْكُمُ: «ألق عنك شعر الكفر، واختتن»<sup>(۲)</sup>.

والرجل إذا لم يختتن تكون القلفة مدلاة على الحشفة فلا ينقي ما ثُمَّ، والنساء إذا لم يختتن كثر فيهن الميل إلى الرجال فالختان أَصْوَنُ لهن وأعَفُّ.

قوله: «الاستحداد» ، هو استفعال من الحديد، ومعناه: استعمال الحديدة «الموسى» في حلق العانة، والمراد ما فوق الفرج وحواليه، وألحقوا به ما حول الدبر؛ لأن المراد النظافة وهذا أولى، وبأي شيء أزاله فلا بأس؛ لأن المراد إزالته، وإن كان الحلق أفضل لموافقة الخبر.

\* حكمه: الاستحداد مستحب؛ لأنه من الفطرة، ويفحش بتركه، فاستحب إزالته وهو كذلك في حق المرأة.

عن جابر ضَيْطُهُ قال: «نهى رسول الله وَاللَّهِ عَلَيْكُمْ عن طروق النساء ليلاً حتى تمتشطَ الشعثة، وتستحد المغيبة» (٣).

وعن أبي هريرة ضَوْعَ فِهُ قال: قال عَلَيْكُ : «الفطرة خمس: الختان والاستحداد..».

وعن أنس ﷺ قال: «وقَّت لنا رسول الله ﷺ في قصِّ الشارب، وتقليم الأظفار، ونتف الإبط، وحلق العانة، ألا تترك أكثر من أربعين ليلة»('').

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٥٨٨٩) ومسلم (٢٥٧) (٤٩) وَأَبُو داود (٤١٩٨) وابن ماجــه (٢٩٢) والنسائي (٥٢٧٥) والترمذي (٢٧٥٦) وأحمد (٧٠٩٢)، ومالك (١٧٠٩).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود (٣٥٢) وصححه الألباني (صحيح الجامع) (١٢٥١).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٢٤٦٥) ومسلم (٥١٧) (١٨١).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (۲۰۸) (٥١) وأبو داود (۲۲۰۰) والترمذي (۲۷۵۸) وابن ماجه (۲۹۵) والنسائي (۱٤) وأحمد (۱۱۸۲۳).

٥- تقليم الأظفار.

٤ - قص الشارب.

٣- نتفُ الإبط.

الشرح

قوله: «نتف الإبط» ، قال النووي رحمه الله:

«السنة نتفه كما صرح به في الحديث، ولو حلق جاز ويستحب أن يبدأ بالإبط الأيمن لحديث التيامن» (١) وهو من الفطرة.

قوله: «قصُّ الشارب» ، والحفُّ والقصُّ بمعنى وهما ثابتان و يجوز هذا وهذا؟ لحديث أبي هريرة: «الفطرة خمس.. قصُّ الشارب..».

ولحديث ابن عمر رضي الله عنهما: «خالفوا المشركين أحفوا الشوارب وأوفوا اللحي» (٢).

قوله: «تقليم الأظفار» ، وهو إزالة ما يزيد على ما يلابس رأس الإصبع من الظفر؛ لأن الوسخ يجتمع فيه فيستقذر، وقد ينتهي إلى حدٍّ يمنع من وصول الماء إلى ما يجب غسله في الطهارة.

ويستحب الاستقصاء في إزالة الظفر إلى حدٍّ لا يدخل منه ضرر على الإصبع؛ لأنه يتفاحش بتركه وربها حَكَّ به الوسخ فيجتمع تحته من

المواضع المنتنة فتصير رائحة ذلك في رأس الإصبع (٣).

عن أبي هريرة ضَطَّخُهُ قال: قال رسول الله وَ اللهُ عَالَيْهُ : «الفطرة خمس: الختان، والاستحداد، ونتف الإبط، وقص الشارب، وتقليم الأظفار» (١٠).

#### 

<sup>(</sup>۱) «شرح صحیح مسلم» (۳/ ۱۵۲).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٩٨٦) ومسلم (٢٥٩) (٥٤).

 <sup>(</sup>٣) من كلام شيخنا أي الفرج محمد بن إسهاعيل المقدم حفظه الله في حاشيته على «منار السبيل».

<sup>(</sup>٤) متفق عليه، وقد سبق تخريجه مفصلاً في نفس الباب.

### 🗘 خامساً: باب الوضوء

وفيه ثلاثة ضوابط:

الضابط الأول: فروضُ الوضوء ستةٌ:

قوله: «باب الوضوء»

وهو لغة :الوضاءة والنظافة، والوُضوء \_ بالضم \_ التوضؤ أي الفعل، والوَضوء \_ بالفتح \_ الماء المستعمل فيه.

- وشرعاً: يطلق على غسل الوجه، واليدين ومسح الرأس وغسل الرجلين وبقية أحكام الوضوء، وفي هذا الباب أربعة ضوابط هي:

١ - الواجب.

٢- الفروض.

٣- شروط صحة الوضوء.

٤ - سننه.

قوله: «فروضُ الوضوء ستة»، قال بعض أهل العلم: إن الواجب أقل درجة من الفرض، والراجح أن الواجب مرادف الفرض، ولم يفرق بينهما إلا الأحناف حيث قالوا (١):

- الفرض: هو الأمر اللازم إذا كان دليله قطعياً لا شبهة فيه كالصلاة والزكاة وغيرها، ومنكر الفرض عندهم كافر بخلاف منكر الواجب فلا يكفر.
- والواجب: هو الأمر اللازم إذا كان دليله ظنياً فيه شبهة كالوتر ولا يكفر منكره. والصحيح هو قول الجمهور بأن الفرض والواجب والركن بمعنى واحدٍ إلا

في بعض الأمور التي سيأتي بيانها.

(١) «الواضح في أصول الفقه» (ص/ ٢٦) الأشقر. ط. دار السلام.

=

# ١ - غَسلُ الوجه، ومنه المضمضةُ، والاستنشاق.

الشرح

- والخلاصة: أنهم إذا فرقوا بين الفرض والواجب، فيكون الواجب أخف من الفرض.

قوله: «غسلُ الوجهِ»

\* الوجه: هو ما تحصل به المواجهة، وحدَّه: من منبت الشعر المعتاد إلى أسفل الذقن طولاً ، وما بين شحمتي الأذنين عُرضاً.

- الدليل على وجوب غسله في الوضوء: قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ﴾ [المائدة: ٦].

قوله: «ومنه المضمضةُ والاستنشاقُ»، وهذا هو الراجح؛ لأن الأنف والفم من الفروض المأمور بغسلها لأدلة هي:

١ قوله تعالى: ﴿ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ ﴾ والأنف والفم من الوجه المأمور
 غسله.

٢ - حديث لقيط بن صبرة عظيه: «إذا توضأت فمضمض» (١).

٣- حديث سلمة بن قيس ﴿ إِذَا تُوضَأْتُ فَانتثر ﴾ (٢) .

٤- ثبوت الأمر المطلق بالمضمضة والاستنشاق والأمر للوجوب، والفم والأنف من الوجه المأمور بغسله (٣).

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (١٤٤) وصححه الألباني في «صحيح أبي داود» (١٣١).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه الترمذي (٢٧) وابن ماجه (٤٠٦) وأحمد (١٨٥٠٨) وصححه الألباني في (صحيح الجامع) (٤٥١).

<sup>(</sup>٣) الإكليل (١/ ١٠١).

٢ - غَسْلُ اليدينِ مع المرفقين وتخليلُ الأصابع.

الشرح

قوله: «غسلُ اليدينِ مع المرفقين» ، لقوله تعالى: ﴿وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمُرَافِقِ﴾ [المائدة: ٦].

و «إلى» بمعنى «مع» ، وبيَّنها فعله وَ الله عَلَيْكُمْ في حديث أبي هريرة (١) .

قوله: «وتخليلُ الأصابع»، اختلف أهل العلم في حكم تخليل الأصابع والذي رجحه شيخنا حفظه الله أن التخليل واجب لأصابع اليدين والرجلين فقال: القول بوجوب تخليل أصابع اليدين والرجلين أقوى لأمور منها:

١ - حديث لقيـــط بن صبرة صلى الله في الله الله الوضوء وخلل بين الأصابع» (٢) .

- والدلالة فيه من وجهين:

الأول: أن التخليل من الإسباغ المأمور به.

الثاني: أن الأمر للوجوب ولا صارف له إلى الندب، بل ورد مؤكد له وهو:

٢- عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال وَعَلِيْلَةُ: «إذا توضأت فخلل بين أصابع يديك ورجليك»(٣).

(١) سيأتي في بيان صفة الوضوء من السنن.

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه الترمذي (٣٨) والنسائي (٨٧) وأبو داود (١٤٢) وابن ماجه (٤٤٨) وأحمد (١٩٤٥) وأحمد (١٩٤٥) والدارمي (٥٠٥) وصححه الألباني في (صحيح الجامع) (٩٢٧).

٣- مسحُ الرأس.

الشر ح

قوله: «مسحُ الرأسِ»، أي ومن فروض الوضوء: «مسح الرأس» لقوله تعالى: ﴿وَامْسَحُوا بِرُوُوسِكُمْ ﴾ [المائدة: ٦] لكن هل يمسح كله أم بعضه؟ الراجح الأول؛ لحديث عبد الله بن زيد المازني ضَيَّا وفيه:

«ثم مسح رأسه بيديه فأقبل بها وأدبر بدأ بمقدم رأسه حتى ذهب بها إلى قفاه، ثم ردهما إلى المكان الذي بدأ منه»(١).

وإذا كان يلبس عمامة جاز له أن يمسح على الناصية ثم يكمل على العمامة.

عن ثوبان عَلَيْهُ قال: بعث رسول الله عَلَيْلُ سرية فأصابهم بردٌ «فأمرهم أن يمسحوا على العصائب، والتساخين» (والعصائب: هي العمائم) بل يجوز له أن يمسح على رأسه كله من فوق العمامة؛ لحديث بلال عَلَيْهُ قال: «رأيت النبي عَلَيْهُ مسح على الخفين والخمار» (٣).

(فالماسح إن شاء مسح على الرأس فقط، أو على العمامة فقط، أو على الرأس والعمامة، فالكل صحيح ثابت) (٤).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۸٦) ومسلم (۲۳۰) والترمذي (۳۲) وأبو داود (۱۱۸) والنسائي (۱/۷۱) وابن ماجه (٤٣٤) وأحمد (۲۱۸۷۸).

<sup>(</sup>٢) ((عون المعبـــود في شرح سنن أبي داود) (١/ ١٦٧) ط. دار الحديث وهو في ((سنن أبي داود)) (٢) ((عون المعبــود في شرح سنن أبي داود)) وصححه. (١٤٦) ورواه أحمد (١٨٧٨) والحاكم (١/ ٢٧٥) وصححه.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (۲۷۵) (۸٤) والترمذي (۱۰۱) وابن ماجه (٥٦١) والنسائي (١٠٤) وأحمد (٢٣٣٧).

<sup>(</sup>٤) «الوجيز» (ص/ ٣٩) عبد العظيم بدوى.

ومنه الأذنان.

٤ - غسل الرجلين مع الكعبين وتخليل أصابعها.

٥- الترتيب. ٦- الموالاةُ.

الشرح

قوله: «ومنه الأذنان»، أي تبع للرأس في المسح، وكذلك في الوجوب على الراجح؛ لقوله وَاللَّهُ : «الأذنان من الرأس» (١).

قوله: «غسل الرجلين مع الكعبين وتخليلُ أصابعهما» ؛ لقوله تعالى:

﴿ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾ [المائدة: ٦] والكعبان هما العظمان الناتئان بأسفل لساق.

له: «الترتيب» ، والترتيب من فرائض الوضوء؛ لقوله تعالى:

﴿فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمُرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُؤُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُؤُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ﴾ [المائدة: ٦] فأدخل الممسوح بين المغسولين.

وقوله رَسُولِيَّةُ: «نبدأ بها بدأ الله به» (٢).

وجميع الواصفين لوضوئه وَكُلِيلَةُ ما ذكروا إلا أنه كان يرتبه على حسب ما ذكر الله عز وجل.

قوله: «الموالاة» ، وهي أن يكون الشيء موالياً للشيء أي يعقبه بدون تأخير.

عن خالد بن معدان صَّطِيْهُ قال: «إن رسول الله عَلَيْهُ رأى رجلاً يصلي، وفي ظهر قدمه لمعة قدر الدرهم لم يصبها الماء، فأمره أن يعيد الوضوء» (٣).

<sup>(</sup>١) صحيح، رواه أبو داود (١٣٤) والترمذي (٣٧) وابن ماجه (٤٤٣) وصححه الألباني (الإرواء) (٨٤).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه أبو داود (١٧٤) وصححه الألباني في (الإرواء) (٨٦).

الضابطُ الثاني: شروطُ الوضوء سبعة:

١ - انقطاع ما يوجبه.

الشرح

\* وجه الدلالة: هو أنه لما أمره بإعادة الوضوء دل على فرضية الموالاة بخلاف ما لو أمره بغسل هذه اللمعة.

وتُقَدَّرُ الموالاة بزمنِ يسيرِ عُرفاً وحكمها الوجوب على ما رجحه شيخنا حفظه الله في «الإكليل» (١).

قوله: «شروط الوضوء سبعةٌ»، «شروط» جمع شرط، وهو خارج عن الحقيقة. وهو نوعان:

١- شروط وجوب . ٢- شروط صحة.

\* تعریف الشرط: الشرط هو ما یلزم من عدمه العدم ولا یلزم من وجوده و جوده و التحدم (۲).

\* صورته: الوضوء شرط في صحة الصلاة، فلو صلى رجل بغير وضوء \_ مع القدرة على استعمال الماء \_ لا تصح صلاته، فلما عُدِمَت الطهارةُ التي هي شرط لصحة الصلاة مع القدرة عُدمت الصلاة أصلاً.

«ولا يلزم من وجوده وجودٌ ولا عدم» ، أي لا يلزم من كون الإنسان متوضئاً أن تكون صلاته صحيحة بل قد تبطل بمبطل آخر من مبطلات الصلاة المعروفة، فليس وجود الطهارة شرطاً لأن تكون الصلاة مُقَامَةً. وهذه الشروط سبعة:

قوله: «انقطاعُ ما يوجبه» ، أي انقطاع الناقض مثل البول والريح، فلا يصح الوضوء أثناء نزول النواقض بل لا بد من انقطاع النازل.

<sup>(</sup>۱) «الإكليل» (۱/ ۱۰۱).

<sup>(</sup>٢) ((الواضح)) (ص/٤٦).

٤ - العقلُ. ٥- التمسرُ.

٣- النبة.

٢- الإسلام.

قوله: «الإسلام»، فمن شروط صحة الوضوء: الإسلام، فلا يصح الوضوء من كافر، ولو أتى به كاملاً؛ لقوله تعالى: ﴿لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ [الزمر: ٦٥]. وقوله تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ أَنْ تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَاتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ كَفَرُوا بِالله وَبِرَسُولِهِ ﴾ [التوبة: ٥٤]، فلما ردَّ عليهم الطاعة ذات النفع المتعدي وهي: «النفقات» أى الصدقات كان رَدُّهُ للطاعة ذات النفع القاصر أولى.

قوله: «النية»؛ لقوله وَيُنْ في حديث عمر عَلَيْهُ: «إنها الأعهال بالنيات» (١) فيغسل أعضاءه وهو ينوي بذلك التقرب إلى الله، ولا بد من الإتيان بها قبل الشروع في أي عمل عدا صيام التطوع؛ لورود النص بجواز إحداث النية في أثنائه ولا يصح عمل بدون نية.

قوله: «العقل»؛ لأنه لا يصح من مجنونٍ عملٌ، ولو أتى به كاملاً بشروطه؛ لأنه لا تنعقد له نيةٌ؛ لقوله ﷺ : «رفع القلم عن ثلاثة ...وعن المجنون حتى يفيق» (٢٠). قوله: «التمييزُ»، فلا بد أن يكون مميزاً حتى تصح منه العبادة، وحدّ التمييز هو: أن يبلغ سبع سنين عاقلاً، أو يميز العادة من العبادة. على العبادة من العبادة المام المام

🗘 تنبيه:

«الإسلام، والعقل، والنية، والتمييز» هذه الشروط الأربعة شروط في كل عبادة ستأتي معنا إلا التمييز في الحج، والزكاة، والعقل في الزكاة، فلو وجدت من الفقهاء من عدَّ شروط صحة الصلاة خمسة أو شروط صحة الوضوء ثلاثة فلا تستشكل؛ لأن هذه الأربعة ستكون معنا بداهة.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١) ومسلم (١٩٠٧) والنسائي (٧٥) وأبو داود (٢٢٠١) والمترمذي (١٦٤٧) وابن ماجه (٤٢٢٧) وأحمد (١٦٩).

<sup>(</sup>٢) رواه النسائي (٣٤٣٢) وأبو داود (٤٣٩٨) وابن ماجه (٢٠٤١) وأحمد (٣٤١٧٣) والترمسذي (١٤٢٣) والدارمي (٢٢٩٦) (صحيح الجامع) (١٢ ٥٥) للألباني.

٦- الماءُ الطهورُ. ٧- إزالةُ ما يمنع وصولَهُ.

الضابط الثالث: سننُ الوضوء عشرٌ:

١ - التسمية. ٢ - السِّواكُ.

الشرح

قوله: «الماءُ الطهورُ»؛ لأن الماء الطاهر لا يطلق عليه اسم الماء المطلق.

قوله: «إزالةُ ما يمنع وصولَه» ، أي إزالة ما يمنع وصول الماء إلى البشرة مثل: الشحم، والمناكير، والدهن، ومواد الدهان؛ لأنه إذا لم يصل الماء إلى البشرة فلا يصح الوضوء.

قوله: «سننُ الوضوء»، أي الأمور التي يستحب فعلها أثناء الوضوء.

عن أبي هريرة ضَيِّهُ مرفوعاً: «لا صلاة لمن لا وضوء له، ولا وضوء لمن لم يذكر اسم الله عليه»(١).

وضع عن أمتي الخطأ والنسيان ....

<sup>(</sup>۱) حسن، رواه أبو داود (۱۰۱) وابن ماجه (۳۹۹) والبيهقي (۱/ ٥٠) وحسنه الألباني في (الإرواء) (۸۱) وشيخنا أبو إسحاق في «كشف المخبوء».

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٥٢٨) ومسلم (١٢٧) والترمذي (١١٨٣) والنسائي (٣٤٣٣).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه في باب السواك.

٣- غَسلُ الكفين.

٤ - البداءةُ قبل غسل الوجه بالمضمضة، والاستنشاق.

٥- المبالغةُ فيهما لغيرِ الصائمِ. ٢- تخليلُ اللحيةِ الكثيفةِ.

الشرح.

قوله: «غَسلُ الكفين»؛ لحديثي عثمان، وعبد الله بن زيد رضي الله عنهما وفيهما: «فأكفأ على يديه فغسلهما ثلاث مرات» (١) وذلك في أول الوضوء.

قوله: «البداءةُ قبل غَسْلِ الوجهِ بالمضمضة، والاستنشاق»، وذلك لفعله وَيُكُلِّمُ كَمَا فِي حَدَيْثِي عَثْمَان، وعبد الله بن زيد: «فأفرغ على يديه من إنائه، فغسلهما ثلاث مرات، ثم أدخل يمينه في الوضوء، ثم تمضمض، واستنشق، واستنشر، ثلاثاً، ثم غسل وجهه ثلاثاً».

قال شيخنا ابن عثيمين رحمه الله: «والأفضل أن يأتي بهما قبل غسل الوجه، فإن أتى بهما بعده جاز له ذلك»(٢).

- والمضمضة هي: إدارة الماء في الفم، والاستنشاق هو جذب الماء بالنَّفَسِ من الأنف وإخراجه بالاستنثار.

«أَسْبِغِ الوُضْوءَ وخَلِّلْ بِينَ الأَصَابِعِ وَبَالِغْ فِي الاَسْتِنْشَاقِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ صَائعاً» (٣).

قوله: «تخليلُ اللحيةِ الكثيفةِ» ، لم يذكر اللحية الخفيفة؛ لأنها تغسل ولا تخلل، وحدُّ الخفَّة والكثافة هو وصف لون البشرة.

(١) رواه البخاري (١٨٥) ومسلم (٢٣٥) وأبو داود (١١٨) والترمذي (٣٢) وابن ماجه (٤٣٤).

<sup>(</sup>٢) «الشرح الممتع على زاد المستقنع» (١/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٣) رواه الَّتَرَمَذَيَّ (٣٨) والنسائيُّ (٨٧) وأبو داود (١٤٢) وابن ماجه (٤٠٧) وأحمد (١٥٩٤٥) والدارمي (٧٠٥) «صحيح أبي داود» (١٣٠).

٧- تقديم اليمني على اليسرى.

٨- الغسلةُ الثانيةُ والثالثةُ.

٩ - دلك الأعضاء.

الشر ح

عن أنس ضَيَّهُ: «أن النبي وَلَيُّلِمُ كان إذا توضأ أخذ كفًا من ماءٍ فأدخله تحت حَنكِهِ فَخَلَّلَ به لحيتَه وقال: هكذا أمرني ربي» (١) وقد خُفِّفَ الحكمُ في اللحية الكثيفة دفعاً للمشقة.

قوله: «تقديم اليمنى على اليسرى»؛ «لأنه وَاللَّهُ كان يعجب التيمن في تَرجُّلِهِ وتنعُّلِه وطهوره وفي شأنه كله»(٢).

قوله: «الغسلة الثانية والثالثة»؛ لحديث عثمان على وصف وضوء النبي وعلى الغسلة الثانية والثالثة والتنثر، والمنظمة على كفيه فغسلهما ثلاث مرات.. ثم تمضمض واستنشق واستنثر، ثم غسل وجهه ثلاثاً، ويديه إلى المرفقين ثلاثاً ثم مسح برأسه، ثم غسل رجليه ثلاثاً» (٣).

قوله: «دَلْكُ الأعضاءِ»، وهو إمرار اليد على العضو مع الماء أو بعده .

عن عبد الله بن زيد ضَيَّا «أَن النبي وَ عَلِيْهُ أُتِيَ بثلثي مُدٍّ فتوضأ فجعل يُدَلِّكُ ذراعيه»(١٤).

<sup>(</sup>١) صحيح، رواه أبو داود (١٤٥) وصححه الألباني (الإرواء) (٩٢).

<sup>(</sup>۲) رواه البخــــاري (۱۶۸) ومسلم (۲۲۸) (۲٦) وأبو داود (٤١٤٠) والترمذي (۲۰۸) وقال: «حسن صحيح» وابن ماجه (٤٠١).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٥٩) ومسلم (٢٢٦) (٣) وأبو داود (١٠٦).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن خزيمة، وهو صحيح.

١٠ - الدعاءُ بعده بالمأثور.

الشرح

قوله: «الدعاءُ بعده» ، لقوله وَ الله الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبد ه الوضوء، ثم يقول: أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبد ه ورسوله إلا فُتِحتْ له أبوابُ الجنة الثمانية يدخلُ من أيها شاء» (١)

وفي رواية: «اللهم اجعلني من التوابين واجعلني من المتطهرين»(٢).

- وعن أبي سعيد عَلَيْهُ أن النبي وَ عَلَيْهُ قال: «من توضأ فقال: سبحانك اللهم وبحمدك أشهد أن لا إله إلا أنت أستغفرك وأتوبُ إليك كُتِبَ في رَقَّ ثم طُبعَ بِطَابِعِ فلا يُكْسَرُ إلى يوم القيامة» (٣).

قوله: «بالمأثور»، لإصابة السنة وفيها صح كفاية عما لم يصح، خلافًا لما يقوله العامة على الوضوء مما لم يثبت.

#### ઉ ઉ

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۳۲) (۱۷) وَأَبُو داود (۱۲۹) والترمذي (۵۵).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٥٥) وابن ماجه (٤١٩) وأحمد (١٣٨٢٨) وهو صحيح.

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه الحاكم (١/ ٥٦٤) والنسائي، وضححه الألباني (صحيح الجامع) (٦١٧٠).

# ۞ سادساً: بابُ المسح على الخُفّين

وفيه ثلاثة ضوابط:

الشرح

قوله: «المسح على الخفين»، انتقل شيخنا حفظه الله بعدما انتهى من «الوضوء» إلى «باب المسح على الخفين» وقد أتى به بعد الوضوء؛ لأنه يتعلق بعضو من أعضاء الوضوء وهو آخرها وهو القدمان، فَحَسُنَ أن يُعَقِّبَ على الوضوء به، والمسح على الخفين ثابتٌ بالسنة والإجماع.

فأما السنة، فقد ثبت فيه ثمانية وأربعون حديثاً ما بين صحيح وحسن وضعيف (۱). وأقوى الأحاديث حجة في المسح على الخفين حديث همام النَّخَعِيِّ صَّلِيًّ قال: «بال جرير بن عبد الله صَلِيًّ ، ثم توضأ ومسح على خُفيْهِ، فقيل له: تفعلُ هذا وقد بُلْتَ؟ قال: نعم رأيتُ رسول الله وَ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلْمُ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلْمَ عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَ

قال إبراهيم النخعي رحمه الله «فكان يعجبهم هذا الحديث؛ لأن إسلام جرير عليه الله كان بعد نزول آية المائدة»(٢).

أي أن جريراً على أسلم في السنة العاشرة بعد نزول آية الوضوء التي تفيد وجوب غسل الرجلين، فيكون حديثه مُبيّناً المراد بالآية، وهو إيجابُ الغسل لغير صاحب الحفّ ، وأما صاحب الخف ففرضه المسح، فتكون السنة مخصصة للقرآن أي لآية الوضوء.

بل قد صحَّ ذلك من قول جرير نفسه حيث قال: «أنا أسلمتُ بعدما نزلت المائدة، وأنا رأيتُ رسول الله وَاللَّالَةُ يمسح بعدما أسلمتُ» (٣).

<sup>(</sup>۱) «الإكليل» (۱/ ۱۲٦).

<sup>(</sup>٣) رواه البخــــاري (٣٨٧) ومسلم (٢٧٢) (٧٢) والترمذي (٩٣) وابن ماجه (٤٣) والنسائي (١١٨) وأبو داود (١٥٤) وأحمد (١٨٦٨٧).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (٤/ ٣٦٣) وصححه الألباني في (الإرواء) (١/ ١٣٧).

كتاب الطهارة المسارة ا

الضابط الأول: شروط المسح على الْحُفَّيْن ثلاثة:

١ - لُبْسُهُما بعد كمالِ الطهارةَ المائية.

٢- سترهما لغالب نجِل الفرض.

الشر ح

وأما الإجماع، فقد قال ابن المنذر رحمه الله: «أجمعوا على أنه كل من أكمل طهارته ثم لبس خفيه وأحدث أن له أن يمسح عليهما »(١).

قال الحافظ رحمه الله: «وقد صرح جمع من الحفاظ بأن المسح على الحُقَّين متواتر، وجمع بعضهم رواته فجاوزوا الثانين منهم العشرة المبشرون بالجنة»(٢).

وقد ضبط شيخنا حفظه الله هذا الباب في ثلاثة ضوابط هي:

١- الشروط. ٢- المبطلات. ٣- المدة.

قوله: «لبسُهما بعد كمالِ الطهارة المائية» ، أي لا بد من الوضوء الكامل بالماء

قبل لُبْسِ الخف حتى يصح المسح عليه، فلا يصح المسح عليه بعد تيمم.

عن المغيرة بن شعبة ضَيِّتُهُ قال: كنت مع النبي وَيُلِيِّرُ في سفر فأهويتُ لأنزعَ خُفَيْهِ، فقال: «دَعْهُما فإني أدخلتُهُما طاهرتين» فسمح عليهما (٣) والمقصود بعد طهارة شرعية بالماء.

قوله: «سترهما لغالب نَحِلِّ الفرض»، وهذا هو الراجح وبه قال:

١ - سفيان الثوري. ٢ - إسحاق بن راهويه.

٣- عبد الله بن المبارك. ٤ - سفيان بن عيينه.

٥- يزيد بن هارون. ٢- أبو ثور.

٧- ابن المنذر. ٨- داود الظاهري.

(۱) «الإجماع» (۱۵).

(۲) «فتح الباري» (۱/۳۰۶).

(٣) رواه البخاري (٩٧٩) ومسلم (٢٧٤) (٧٩) وابن ماجه (٥٤٥) والترمذي (٩٧) والنسائي (١٢٣).

٣- طهارةُ عينهما.

الضابط الثاني: مبطلاتُ المسح على الخفين ثلاثةٌ:

١ - الحدثُ الأكبرُ. ٢ - انقضاءُ المدةِ. ٣ - خلعُ المسوح عليهِ.

۹ - ورجحه شيخ الإسلام (۱).

وعلى هذا يجوز المسح على الجورب المخرق والخف كذلك ، لكن إذا كان شفافاً يصف لون البشرة من تحته فلا يصح المسح عليه.

قوله «طهارةُ عينهما» ، فلا يصح المسح على خفٍّ صُنِعَ من مادةٍ نجسةٍ، كجلدِ الكلب والخنزير، أو جلد ميتة غير مدبوغ؛ لأنه نجس العين.

قوله: «مبطلات المسح» ، التي تخرجه عن إفادة المقصود به، ولا يصح المسح بعد التَّلَبُّسِ بها، وليس المقصود بطلان الطهارة، فقد يبطل المسح ولا تبطل الطهارة؛ لأنها ارتفعت بمقتضى دليل شرعي فلا تنتقض إلا بدليل آخر.

قوله: «الحدثُ الأكبرُ»، فإذا أجنب الرجل، أو المرأة، أو حاضت المرأة، أو نفست فلا بد من نزع الخف حتى يتم الاغتسال كاملاً.

عن صفوان بن عسَّال ضُحَّة قال: «كان النبي وَ اللهُ يَأْلِينَ اللهُ الله

قوله: «انقضاءُ المدة» ، لأن المسح مؤقت بوقت فإذا انقضت المدة بطل المسح؛ لحديث عليِّ صَحَّاتُهُ : «جعل النبي وَعَلِيْكُمُ ثلاثة أيام ولياليَهُنَّ للمسافر، ويوماً وليلة للمقيم» يعني في المسح على الخفين (٣).

قوله: «خلعُ الممسوح عليه»، فلو خلع الممسوح عليه، ثم لبسه أو لَبِسَ غيره فلا يصح المسح عليه بعد ذلك إلا إذا توضأ مرة أخرى.

<sup>(</sup>۱) «الإكليل» (۱/ ۱۲۷).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٩٦) والنسائي (١٢٧) (الإرواء) (١٠٤).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٧٦) (٨٥) وابن ماجه (٢٥٥).

الضابطُ الثالثُ: يمسحُ المقيمُ يوماً وليلةً والسافرُ ثلاثة أيام ولياليهن.

الشرح

\* صورته: رجل توضأ، ولبس خفّاً بعد طهارة مائية كاملة ثم مسح عليه ثم خلعه، ثم لبسه، فلا يصح المسح عليه حينئذ إلا بعد الوضوء ثانية.

قوله: «يمسحُ المقيمُ يوماً وليلة، والمسافرُ ثلاثةَ أيام ولياليهن»، لحديث عوف بن مالك الأشجعي ضياً قال:

«إن النبي وَالله أمر بالمسح على الخفين في غزوة تبوك ثلاثة أيام ولياليهن للمسافر ويوماً وليلة للمقيم»(١).

### 

and the second of the second o

The continues of the co

and the second s

and the second of the second o

<sup>(</sup>١) صحيح، رواه أحمد (٦/ ٢٧) والطبراني (١/ ٨) في «الأوسط» والدارقطني (٧٧) والبيهةي (١/ ٥٧) و حديث منها (٢٧) وصححه الألباني في (الإرواء) (١٠٢) وقد صح في هذا المعنى أكثر من حديث منها حديث عليٍّ في «صحيح مسلم» وقد مَرَّ قبل قليل.

# 🗘 سابعاً : بابُ نواقض الوضوءِ

وفيه ضابطان:

الضابطُ الأولُ: نواقض الوضوء ستة:

١ - الخارجُ من السّبيلين

الشرح

قوله: «نواقضُ» ، جمع ناقض أي مبطلاته وهي نوعان:

١ - نوع مُجْمَعٌ عليه: وهو ما اعتمد على نصٌّ صحيح صريح الدلالة.

٢- ونوع مُخْتَلَفٌ فيه هل ينقض أم لا؟ وهو المبني على اجتهادات أهل العلم.

قوله: «الخارجُ من السبيلين» ، ويشمل كل خارج من السبيلين سواء كان معتاداً كالبول والغائط، أو غير معتاد كالدود والحصى، وكل خارج ينقض الوضوء قليلاً كان أو كثيراً، طاهراً كان أو نجساً.

قال تعالى: ﴿ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الْغَائِطِ ﴾ [النساء: ٤٣].

وعن عبد الله بن زيد ضَلِيه قال: شُكِيَ إلى النبي وَعَلَيْتُ الرجلُ يخيَّلُ إليه أنه يجد الشيءَ في الصلاة، قال وَعَلِيْتُ : «لا ينصرف حتى يسمع صوتاً أو يجد ريحاً»(١).

وقوله ﷺ في المذي: «يغسل ذكره ويتوضأ»(٢).

وقوله وَيُلِيِّلُهُ للمستحاضة: «توضئي لكل صلاة» (٣).

قال ابن المنذر رحمه الله: «وأجمعوا على أن خروج الغائط من الدبر، وخروج البول من الذكر، وكذلك المرأة وخروج المني، وخروج الريح من الدبر، وزوال العقل بأي وجه زال العقل، أحداثٌ ينقض كُلُّ واحد منها الطهارةَ ويوجب الوضوءَ»(٤).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٣٧) ومسلم (٣٦١) (٩٨) وأبو داود (١٧٦) وابن ماجه (١٣٥).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٣٢) ومسلم (٣٠٣) (١٧).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٢٢٨) ومسلم (٣٣٣) والترمذي (١٢٥) والنسائي (٢١٢) وأبو داود (٢٨٢) وأحمد (٢٣٦٢) ومالك (١٣٧).

<sup>(</sup>٤) «الإجماع» (رقم ٢) لابن المنذر.

٢ - زوالُ العقلِ أو تغطيته بإغهاء، أو نوم مستغرق.

٣- مسُّ الفرج بباطن الكفِّ.

الشرح

قوله: «زوال العقل أو تغطيته بإغماء أو نوم مستغرق»، فلو زال العقل كلية كالجنون المُطْبِقِ أو غطّي عليه بدون زوال كالنوم والإغماء والسكر فقد انتقض الوضوء؛ للإجماع السابق، ولحديث صفوان بن عسال على المابق، ولحديث وبول ونوم»(١).

وعن عليِّ ضَيُّ الله العينُ وِكَاءُ السَّهِ (٢) فمن نام فليتوضأ الله (٣).

وقوله وَيُنْظِيُّهُ: «العين وِكَاءُ السَّهِ فإذا نامت العين اسْتَطْلَقَ الوكَاءُ»(١).

قوله: «مسُّ الفرج بباطنِ الكفِّ»، الفرج يطلق على القُبل والدبر سواء.

عن بسرة بنت صُفوان رضي الله عنها أن النبي وَلَيْكُمْ قال: «من مسَّ ذكره فليتوضأ» (٥) والمسُّ: هو الإفضاء بلا حائل إلى فرجه.

عن أبي هريرة ضَيُّتُهُ أن النبي وَعُلِيُّكُمُ قال:

«إذا أفضى أحدكم بيده إلى فرجه وليس بينه وبينها حجاب ولا ستر فقد وجب عليه الوضوء» (٢) ، وسواء كان المسُّ بشهوةٍ أو بدون شهوة على الراجح وهو قول مالك والشافعي وأحمد وبه قال اثنا عشر صحابياً (٧) .

<sup>(</sup>١) حسن، رواه النسائي (١٢٧) والترمذي (٩٦) وقال : «حسن صحيح» .

<sup>(</sup>٢) السُّه: حلقة الدبر.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (٢٠٣) وابن ماجه (٤٧٧) وأحمد (٨٨٩) وصححه الألباني في (الإرواء) (١١٣) .

<sup>(</sup>٤) رواه البيهقي عن معاوية صَرِيْتُهُ وحسنه الألباني (صحيح الجامع) (٤١٤٨) (مشكاة المصابيح) (٣١٥).

<sup>(</sup>٥) صحيح، رواه النسائي (٤٤٣) وأبو داود (١٨١) ومالك (٥٨) والدارمي (٧٢٥) والحميدي في (مسنده) (٣٥٧) وأحمد (٢٧٧٤) وابن ماجه (٤٧٩).

<sup>(</sup>٦) صحيح، رواه ابن حبان (٢١٠) والدارقطني (٥٣) وصححه الألباني (الصحيحة) (١٢٣٥).

<sup>(</sup>۷) «الإكليل» (۱/ ۱٦۲).

٤- أكلُ لحم الإبل. ٥- التقاء الختانين. ٦- الردةُ.

الشرح

قوله: «أكل لحم الإبل»، أي ومن نواقض الوضوء: «أكل لحم الإبل».

قوله: «التقاء الختانين»؛ لقوله عَلَيْكُم:

«إذا جَلَّسَ بَيْنَ شُعَبِهَا الأَربع ثم جَهَدَهَا فقد وَجَبَ عليه الغسلُ، وإن لم يُنْزِل» (٢). وقوله: «إذا التقى الختانان فقد وجب الغسل» (٣).

قوله: «الردة»، وتكون الرِّدَّةُ بأمور:

١ - بالاعتقاد: كاعتقاد أن الكون ليس له إله يدبره.

٢- بالقول: كسبِّ الله، والقرآن، والرسول.

٣- بالفعل: كإلقاء المصحف في قاذورة.

والردة عن الإسلام تنقض الوضوء، ويجب عليه إذا عاد للإسلام أن يتوضأ بل ويغتسل للدخول في الإسلام.

قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَكُفُرْ بِالْإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ ﴾ [المائدة: ٥]. أي عبادته، والوضوء عبادة.

وقال تعالى: ﴿ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ [الزمر: ٦٥].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ أَنْ تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَاتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ كَفَرُوا بِالله وَبِرَسُولِهِ ﴾ [التوبة: ٥٤].

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٣٦٠) وأحمد (٢٠٢٨٧) وابن ماجه (٤٩٥).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٩١) ومسلم (٣٤٨) (٨٧) وأبو داود (٢١٦) وابن ماجه (٦١٠).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٣٥٠) والترمذي (١٠٨) وأحمد (٢٣٦٨٦) ومالك (١٠٤).

الضابط الثاني: يحرمُ على المحدث حدثاً أصغر ثلاثة:

٧- الطواف. ٣- مس المصحف.

١ - الصلاة.

الشرح

قوله: «يحرمُ على المحدثِ حدثاً أصغر.. الصلاة»، لقوله تبارك وتعالى:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى المُلَاقِقِ وَامْسَحُوا بِرُؤُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾ [المائدة: ٦].

وعن ابن عمر رضي الله عنهما: «لا يقبلُ اللهُ صلاةً بغير طهور»(١).

وعن أبي هريرة ﴿ لَا يَقْبُلُ اللَّهُ صلاةَ أَحْدَكُمْ إذا أَحْدَثَ حَتَّى يَتُوضًا ﴾ (٢).

وقال ابن المنذر رحمه الله: «أجمع أهل العلم على أن الصلاة لا تجزئ إلا بطهارة إذا وجد المرء إليها سبيلاً»(٣).

«الطوافُ بالبيت مثل الصلاة إلا أن الله أباح فيه الكلام»(٤).

قوله: «مس المصحف»، ومما يحرم على المحدث حدثاً أصغر مس المصحف وهذا قول جماهير أهل العلم منهم:

\* أولاً من الصحابة:

١-سعد بن أبي وقاص ٢-سلمان الفارسي ٣-عبد الله بن عمر
 ولم يُعرف لهم مخالف من الصحابة.

\* ثانياً: وقول فقهاء المدينة السبعة وهم:

١ - عبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود الهذلي.

(١) رواه مسلم (٢٢٤) والترمذي (١) وابن ماجه (٢٧٢) وأحمد (٣٨٦).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٣٥) ومسلم (٢٢٥) (٢) وأبو داود (٦٠) والمترمذي (٧٦) وقال: «حسن صحيح». (٣) «الإجماع» (١).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه الترمذي (٩٦٠) والدارمي (١٨٤٧) وابن حبان (٣٨٣٦) (صحيح الجامع) (٣٩٥٥).

### الشرح

٢- عروة بن الزبير بن العوام الأسدي.

٣- القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق التيمي.

٤- سعيد بن المسيب بن حَزْن بن أبي وهب بن عمرو بن عائذ بن مخزوم القرشي المخزومي.

٥- أبو بكر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام بن المغيرة المخزومي.

٦ - سليمان بن يسار الهلالي المدني مولى ميمونة رضي الله عنها.

٧- خارجة بن زيد بن ثابت الأنصاري. رضي الله عنهم جميعاً

\* ثالثاً: الأئمة الأربعة وأتباعهم رحمهم الله.

\* رابعاً: بل قد نُقِلَ الإجماع على حرمة مسّ المحدث للمصحف، فقال الإمام ابن عبد البر رحمه الله: «أجمع فقهاء الأمصار الذين تدور عليهم الفتوى، وعلى أصحابهم بأن المصحف لا يمسُّه إلا طاهر»(١).

وقال ابن قدامة رحمه الله:

«لا نعرف مخالفاً في ذلك إلا داود الظاهري» ( $^{(Y)}$ .

وعن محمد بن عمرو بن حزم عن أبيه عن جده: أن النبي وَاللَّهُ كتب إلى أهل اليمن كتاباً فيه «لا يمس القرآن إلا طاهر» (٣).

والمسُّ المحرم للمصحف هو المسُّ بدون حائل، إما إذا كان بحائل فيجوز بشرط أن يكون الحائل هو المحرِّك كالسواك والقلم ونحوهما، أما إذا لم يكن الحائل محركاً فلا يجوز كمن لفَّ على يده خرقة ثم مسَّه فهذا لا يجوز.

<sup>(</sup>۱) «الاستذكار» (۸/ ۱۰) لابن عبد الر.

<sup>(</sup>۲) «المغنى» (۱/ ۲۰۲).

<sup>(</sup>٣) صحيح بطرقه، ورواه الأثرم والدارقطني ومالك (٩٥) وراجع (الإرواء) (١٢٢).

# الغسل : باب الغسل

وفيه خمسة ضوابط:

الضابط الأول: موجباتُ الغُسْلِ خمسةٌ: ١ - خروجُ المني

الشرح

قوله: «الغسل» ، هو تعميم البدن بالماء، والمراد الأحكام المتعلقة بمن أصابته جنابة.

قوله: «موجبات الغسل»، أي الأشياء التي توجب الغسل، وهي خمسة:

قوله: «خروج المني» ، أي نزوله. ويشترط في نزول المني أربعة شروط:

الأول: أن يكون من مخرجه، ليخرج به من أجرى جراحة في ظهره وخرج منه المني.

الثاني: أن يكون بلذة؛ ليعذر به المريض الذي ينزل منه المني بدون لذة.

الثالث: أن يكون متدفقاً؛ لقوله تعالى: ﴿ خُلِقَ مِنْ مَاءٍ دَافِقٍ ﴾ [الطارق:٦].

الرابع: من يقظان؛ لأن النائم لا يشترط في حقّه إلا الرؤية وحدها لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: «سئل رسول الله ﷺ عن الرجل يرى أنه قد احتلم ولا يجد البلل فقال: لا غسل عليه. وعن الرجل يجد البلل ولا يذكر احتلاماً، فقال: يغتسل»(١).

وعن أم سليم رضي الله عنها أنها جاءت إلى رسول الله وَعَلَيْكُمُ فقالت:

«يا رسول الله إن الله لا يستحي من الحق فهل على المرأة من غسل إذا هي احتكمَتْ؟ قال: نعم إذا رأت الماء»(٢) . فعلق الحكم في حق النائم على رؤية الماء وحدها.

وقد عبَّر شيخنا حفظه الله بـ «خروج المني» ولم يقل: «انتقال المني» وثُمَّتَ فرق بينهما، فانتقال المني من مكانه بدون خروج لا يوجب الغسل على الراجح وهـــو

<sup>(</sup>۱) صحيح، رواه الترمذي (۱۱۳) وابن ماجه (۲۱۲) وأبو داود (۲۳٦) وأحمد (۲۵۶۳) والدرمي (۷۲۵) والبيهقي (۱/ ۲۳۲).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٣٠) ومسلم (٣١٣) (٣٢) والترمذي (١٢٢) والنسائي (١٩٧).

# ٣- خروجُ دم الحيض.

٢ - التقاء الختانين.

الشرح

قول: أبي حنيفة، ومالك، والشافعي رحمهم الله، وهو الصحيح؛ لأن النبي وَعَلَيْكُمُ عَلَى النبي وَعَلَيْكُمُ عَلَى الرؤية لا على الانتقال كما في حديث أم سليم: «نعم إذا رأت الماء» وعلّقه أيضاً بالدفق والفضخ، وهو خروج المني بشدة حيث قال وَعَلَيْكُمُ :

« فإذا فضخت الماء فاغتسل» وهذا هو الراجــــع ولذا انتصر له ابن قدامة رحمه الله (۱).

- والدليل على أن خروج المني في اليقظة يوجب الغسل هو حديث عليٍّ هَيُّهُ قَال: «كنت رجلاً مذَّاءً فجعلت أغتسل حتى تشقق جلد ظهري فذكرتُ ذلك للنبي وَعَلِيًّا أُو ذُكِرَ لَــه فقال: «لا تفعل، إذا رأيتَ المذي فاغسلْ ذكركَ وتوضأ وضوءَك للصلاةِ فإذا فَضَخْتَ الماءَ فاغتسلْ» (٢).

قوله: «التقاء الجِتَانَيْنِ»، ولا بد من تغيُّب الحشفة في الفرج حتى يلتقي الحتانانِ، ولو بغير إنزال؛ لقوله وَيُلِيَّلُمُ : ﴿

«إذا جلس بين شعبها الأربع، ثم جهدها (٣) فقد وجب الغسل»(٤).

وعند مسلم: «وإن لم ينزل» وكذلك إذا أتاها في دبرها وجب عليه الغسل وإن لم ينزل؛ لأنه جماع حقيقي، وفرج أصلى.

قوله: «خروجُ دمِ الحيضِ» ، أي بخروج دم الحيض يجب الغســــل؛ لكنه

<sup>(</sup>١) ((المغنى)) (١/ ٢٧١).

<sup>(</sup>۲) صحیح، رواه النسائي (۱۹۳) وأبو داود (۲۰٦) وأحمد (۱/۹۰۱) وابن حبان (۲٤۱) (الإرواء)(۱۲۵)

<sup>(</sup>٣) جَهَدَهَا: الجهد هنا هو معالجة الإيلاج. «فتح الباري» (١/ ٣٩٥).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (۲۹۱) ومسلم (٣٤٨) (٨٧) وأبو داود (٢١٦) وابن ماجه (٦١٠) والنسائي (١٩١) وأحد (٧٦١) والدارمي (٧٦١).

# ٤ - خروجُ دمِ النفاس. ٥ - إسلامُ الكافر.

الشرح

لا يصح إلا بعد انقطاع الدم تماماً ورؤية القَصَّة البيضاء؛ لقوله وَاللَّهُ لفاطمة بنت أبي حبيش رضي الله عنها: «دعي الصلاة قدر الأيام التي كنت تحيضين فيها ثم اغتسلي وصلي»(١).

فقوله ﷺ: «اغتسلي وصلي» دليل على إيجاب الغسل عليها.

قوله: «خروجُ دم النفاسِ» ، لأن النفاس نوع من الحيض؛ لأنه وَاللهُ أطلق اسم النفاس على الحيض في قوله لعائشة رضي الله عنها عندما حاضت في حجة الوداع: «أَنفِسْتِ»(٢).

قوله: «إسلامُ الكافرِ»، وجوب اغتسال الكافر إذا أسلم هو الراجح وهو مذهب مالك، وأبي ثور، وابن المنذر؛ لحديث قيس بن عاصم الله الذي أمره النبي وَالله حين أسلم أن يغتسل بهاء وسدر (٣).

وحديث أبي هريرة عَلِيْهُ في قصة إسلام ثَهَامة بن أثال عَلِيْهُ قال وَلَيْكُ : «اذهبوا به إلى حائط بني فلان فمروه أن يغتسل» (٤) .

وقصة إسلام أسيد بن حُضَيْرٍ وسعد بن معاذ رضي الله عنهما، وفيها:

«تغتسل فتطَّهر وتطهر ثوبيك» (٥) . وقصة إسلام أم أبي هريرة رضي الله عنها، وفيها: «اغتسلتُ ولبستُ دِرْعَها» (٦) فكان الاغتسال عند دخول الإسلام مشهوراً عند الصحابة رضى الله عنهم.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٢٠) ومسلم (٣٣٣) والترمذي (١٢٥) وابن ماجه (٦٢١).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٩٤) ومسلمُ (١٢١١) (١١٩) وابن ماجه (٣٩٦٣).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه النسائي (١٨٨) والترمذي (٦٠٥) وأبو داود (٣٥١) وابن خزيمة (١٩١) صحيح أبي داود (٣٨١).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه أحمد (٩٨٧٩) وابن حبان (٣٢٨١) وصححه العدوي.

<sup>(</sup>٥) صحيح، رواه البيهقي (٢/ ٤٣٨) والهيثمي (٦/ ٤٢) وابن كثير في «البداية والنهاية» (٣/ ١٥٢).

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم (۲٤۹۱) (۱۵۸).

الضابطُ الثاني: شروط صحة الغُسْل سبعة:

١ - انقطاع ما يوجِبُه. ٢ - النية. ٣ - الإسلام.

٤ - العقل. ٥ - التمييز. ٦ - الماء الطهور

٧- إزالة ما يمنع وصوله.

الضابط الثالث: فرض الغسل واحد: تعميم البدن بالماء.

### الشرح

قوله: «شروط صحة الغسل سبعةٌ...» ، وشروط صحة الغسل هي هي شروط صحة الوضوء، وقد سبق الكلام عليها هناك فأغنى عن إعادتها.

قوله: «تعميمُ البدن بالماء»، أي إيصال الماء إلى ما تحت الشعر الكثيف. والغسل المجزئ (١) هو: أن ينوي، ثم يسمي، ثم يُعَمِّمُ بدنه بالغسل مرة واحدة مع المضمضة والاستنشاق، والأدلة على فرضية تعميم البدن بالماء هي:

١ - قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُباً فَاطَّهَّرُوا ﴾ [المائدة: ٦]، أي اغتسلوا.

٢- قوله تعالى: ﴿ وَلا تَقْرَبُوهُِنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]، أي يغتسلن.

٣- قوله تعالى: ﴿ وَلا جُنُباً إِلَّا عَابِرِي سَبِيلٍ حَتَّى تَغْتَسِلُوا ﴾ [النساء: ٤٣]، وهذا دليل على أن المراد بالتطهر الغسل، وحقيقة الغسل: غسل جميع الأعضاء.

3- عن ميمونة رضي الله عنها قالت: «وضعت لرسول الله وَاللهُ وضوء الجنابة فأكفأ بيمينه على يساره مرتين أو ثلاثاً، ثم غسل فرجه، ثم ضرب يده بالأرض أو الحائط مرتين أو ثلاثاً، ثم تمضمض واستنشق وغسل وجهه وذراعيه، ثم أفاض على رأسه الماء، ثم غسل سائر جسده»(٢).

(١) الغسل نوعان: كامل ومجزئ، فالكامل ما كان على السنة، والمجزئ ما ليس على السنة فمع كونه مجزءاً تباح به الصلاة، قد فاته الامتثال.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲٤٩) ومسلم (۳۱۷) (۳۷) وأبو داود (۲٤٥) والترمذي (۱۰۳) وابن ماجه (۲۲۷).

الضَّابِطُ الرابِع: سُننُ الغُسْل سبعٌ: ١- إزالةُ ما لوثهُ من أذى. ٢- الوضوءُ قبله وتركُ الرِّجْلَيْن. ٣- غَسْلُ الأعضاءِ ثلاثاً.

الشرح

والمضمضة والاستنشاق فرضٌ في الغسل كالوضوء سواء، وهذا مذهب:

١ – عطاء. ابن أبي ليلي.

٣- حَمَّاد بن أبي سليمان. ٤ - الزهري م

٥- إسحاق بن راهويه. ٢- عبد الله بن المبارك.

٧- والمشهور من مذهب الحنابلة وبه قال شيخنا وهو الراجح (١).

قوله: «سنن الغسل» ، هذه هي صفة الغسل الكامل الواقع على السنة.

قوله: «إزالةُ ما لموثه من أذى» ؛ لحديث ميمونة رضي الله عنها: «توضأ رسول الله وَاللهُ وضوءَه للصلاة غير رجليه وغسل فرجه وما أصابه من أذى...»(٢).

قال النووي رحمه الله: «يغسلِ ما على فرجه وسائر جسده من الأذى» $^{(7)}$ .

قوله: «الوضوءُ قبله وتركُ الرجلينِ»؛ لحديث ميمونة رضي الله عنها وفيه: «توضأ رسول الله وَ الله عنها وليه الله وَ الله والله وا

قال الحافظ رحمه الله: « فيه التصريح بتأخير الرجلين في وضوء الغسل»(٤).

فالسنة أن يتوضأ الجنب قبل الغسل وضوءاً كاملاً عدا رجليه فيتركهما بعد الغسل على ما سيأتي بيانه إن شاء الله.

قوله: «غَسل الأعضاءِ ثلاثاً» ، أي بعد الوضوء يشرع في الغسل، يبدأ بالرأس؛ لحديث ميمونة رضي الله عنها: «ثم أفاض الماء على رأسه ميمونة رضي الله عنها: «ثم أفاض الماء على رأسه على الله عنها: «ثم أفاض الماء على رأسه عنها تم غسل

<sup>(</sup>۱) «الإكليل» (۱/ ۱۸۱).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه في الضابط الذي قبله.

<sup>(</sup>۳) «شرح مسلم» (۲/ ۲۲۸).

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» (١/ ٣٦١).

# ٤ - التَّيَامُنُ.

الشرح

= جسده» ويكون ذلك ثلاثاً؛ لحديث جبير بن مطعم عَلَيْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ : : «أما أنا فأُفِيضُ الماء على رأسي ثلاثاً»(١).

«وكان عَلَيْكُ يأخذ ثلاثة أكف ويفيضها على رأسه، ثم يفيض على سائر جسده»(٢).

قال الإمام النووي رحمه الله: «فيه استحباب إفاضة الماء على الرأس ثلاثاً وهو متفق عليه، وألحق به أصحابنا سائر الجسد قياساً على الرأس وعلى أعضاء الوضوء وهو أولى بالثلاث من الوضوء، فالوضوء مبني على التخفيف ويتكرر فإذا اسْتُحِبَّ فيه الثلاث ففي الغسل أولى»(٣).

قوله: «التيامُن»، أي البدء باليمين وهو سنة في الغسل، وغيره من أعمال البر كالطهارة، وغيرها وماكان خلافها فللشمال.

عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان رسول الله وَ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلِي اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللهُ اللّهُ عَلّمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَي

وكان ﷺ «يعجبه التيمن في تنعله وترجله وطهوره وفي شأنه كله» (٥٠٠).

وعن أبي هريرة ضطيم قال: قال وَكَالِيَّةُ: «إذا لَبِسْتُم أو توضأتم فابدؤا بميامنكم» (٦) .

(١) رواه البخاري (٢٤٨) ومسلم (٣١٧) وأبو داود (٢٤٥) والترمذي (١٠٣) وابن ماجه (٢٦٧).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٥٤) ومسلم (٣٢٧) وابن ماجه (٥٧٥) والنسائي (٢٥٠) وأبو داود (٢٣٩) وأحمد (١٦٣٠٧).

<sup>(</sup>٣) «شرح صحيح مسلم» للنووي (٤/ ١٣) ط. موسسة المختار.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٦٨) ومسلم (٢٦٨) (٦٦) وأبو داود (٤١٤٠) والترمذي (٢٠٨) وابن ماجة (٤٠١).

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (١٦٨) ومسلم (٢٦٨) (٧٧).

<sup>(</sup>٦) رواه أحمد (٨٤٣٨) وأبو داود (١٤١١) وابن ماجه (٢٠١)، وصححه الألباني (صحيح الجامع) (٧٨٧) «مشكاة المصابيح» (٢٠١).

٦- الدَّلكُ. ٧- غَسْلُ الرجلين بمكانِ آخرَ.

٥- الموالاةُ.

. الشرح

قال ابن قدامة رحمه الله: «لا خلاف بين أهل العلم في استحباب البداءة باليمين»(١).

قوله: «الموالاة»، وهي في الغسل سنة؛ لأنه ﷺ كان يوالي بين غسله، ولا يفصل بينه وبين الوضوء.

قوله: «الدَّلْكُ» ، ويُسَنُّ دَلْكُ الأعضاء كي يتيقن من وصول الماء إلى جميع البدن؛ لأنه لو صبَّ بلا دَلْكِ ربها يتفرق الماء في البدن فلا يسبغ الغسل من أجل ما في البدن من الغضون.

قال ابن قدامة رحمه الله: «يستحب إمرار يده على جسده في الغسل»(٢).

قوله: «غُسل الرجلين بمكان آخر» ، أي عندما ينتهي من غسله ينتقل من مكانه إلى مكان آخر فيغسل فيه رجليه، وهذا هو المشهور من المذهب، وهو الراجح للحديث. عن ميمونة رضي الله عنها قالت في وصف غسل النبي وَعَلَيْلُمُ: «..ثم تنحّى عن مقامه ذلك فغسل رجليه» (٣).

قال شيخنا حفظه الله: «السنة الوضوء وترك الرجْلين في الغسل، ثم يتنحَّى ويغسلها في نهاية غسله؛ لحديث ميمونة رضى الله عنها»(٤).

هذا إذا كان الإنسان يغتسل في طستٍ أو مخضب أو «بانيو» فَيُسنُّ له الانتقال إلى مكان آخر لغسل رجليه، حتى لا تتنجس رجلاه بها قد يصيب الماء المتجمــع

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (۱/ ۱۲۷).

<sup>(</sup>٢) «الشرح الكبير» (١/ ٢٩٢).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٢٥٩) ومسلم (٣١٧) (٦٦) والترمذي (١٠٣) وأبو داود (٣٤٥) وابن ماجه (٤٦٧).

<sup>(</sup>٤) «الإكليل» (١/ ١٨٤).

\* الضابطُ الخامسُ: الأغسالُ المستحبةُ تسعةٌ:

١ - غُسْل الجمعة. ٢ - من غسَّل ميتاً.

الشرح

من نجاسة، أما إذا كان مكان الاغتسال لا يجتمع فيه الماء كالحمات الحديثة، ففي الأمر سعة، إن لم ينتقل فلا بأس.

قوله: «الأغسالُ المستحبةُ»، التي يؤجر العبد على فعلها، لأنها عبادة.

قوله: «غسلُ الجمعةِ»، اختلف أهل العلم في حكم غسل الجمعة، وسبب الخلاف هو الاختلاف في فهم النصوص الواردة عن المعصوم وسي المنطقة .

عن أبي سعيد الخدري عَلَيْهُ قال: قال وَ اللهُ عَلَيْهُ الجمعة واجبُ على كل عتلم» (١) ، وهذا الإيجاب نزل إلى الاستحباب بحديث سمرة بن جندب عَلَيْهُ قال: قال وَ عَلَيْهُ : «من توضأ يوم الجمعة فبها ونعمت، ومن اغتسل فالغسل أفضل» (٢) والراجح أن هذا الغسل مستحب لا واجب.

قوله: «من غَسَّل ميتاً» ؛ لحديث أبي هريرة ﴿ اللهِ عَلَيْهُ مرفوعاً: «من غسَّل ميتاً فليغتسل، ومن حمله فليتوضأ» (٣) .

وسُئل ابن عباس رضي الله عنهما: «أعلى من غَسَّلَ ميتاً غُسلٌ؟ قال: لا، قد إذاً نجَّسُوا صاحبكم ولكن وضوء» (1).

<sup>(</sup>۱) رواه البخـــاري (۸۵۸) ومسلم (۸٤٦) والنسائي (۱۳۷۵) وأبو داود (۳٤۱) وأحمد (۱۰٦٤٤) ومالك (۲۳۰) وابن ماجه (۱۰۸۹) والدارمي (۱۵۳۷).

<sup>(</sup>٢) حسن، رواه ابن ماجه (١٠٩١) والترمذي (٤٩٧) وقال: «حديث حسن» والنسائي (١٣٧٩) وأبو داود (٣٥٤) وابن خزيمة (١٧٥٧) (صحيح الجامع) (٦١٨٠).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٩٩٣) وقال حسن ، وأبو داود (٣١٦١) وابن ماجه (١٤٦٣) وأحمد (٧٦٣٢) (الإرواء) (١٤٤).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه عبد الرزاق (٣/ ٢٠٥).

### ٤ - للإغماء.

٣- للعيدينِ.

الشرح

وقال ﴿ الله عليكم في غُسْلِ ميتكم غُسْلُ إذا غسلتموه فإن صاحبكم ليس بنجس فحسبكم أن تغسلوا أيديكم »(١).

قوله: «للعيدين»، قال شيخنا حفظه الله: «لا أعلم في الاغتسال للعيد حديثاً صحيحاً مرفوعاً، ولكن يمكن أن يستدل على استحبابه بفعل الصحابة، وحرصهم على ذلك فقد جاء عن عليٍّ والله الله عن الغسل؟ قال: اغتسل كل يوم إن شئت. قال: لا بل الغسل الذي هو الغسل (٢)، قال: «يوم الجمعة، ويوم عرفة، ويوم الأضحى، ويوم الفطر» (٣).

وعن ابن عمر رضي الله عنهما «أنه كان يغتسل يوم الفطر قبل أن يغدو إلى المصلي» (1).

وقد استحب الغسل يوم الفطر: عطاء وعلقمة وعروة بن الزبير وإبراهيم التيمي والنخعي والشعبي وقتادة وأبو الزناد ومالك والشافعي وإسحاق رحمهم الله.

قوله: «للإغهاء» ؛ لحديث عائش\_ة رضي الله عنها في مرض موت النبي وَيُوالِدُ وأنه كان يُغْمَى عليه، ثم يفيق فيضعوا له ماء في المخضب فيغتسل، ثم يقوم فيغمى عليه، فيغتسل (٥) وهكذا، ولذلك استحب أهل العلم الاغتسال من الإغهاء.

<sup>(</sup>١) حسن، رواه ابن أبي شيبة (٢/ ٤٦٩).

<sup>(</sup>٢) أي الذي يقصد به التقرب إلى الله.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي شيبة (١/ ٥٠٠) وابن المنذر (٤/ ٢٥٦) والبيهقي (٣/ ٢٧٨) وهو صحيح.

<sup>(</sup>٤) رواه مالك (ك ١٠ ب ١) (٢) والشافعي (١/ ٢٣١) (الأم) وعبد الرزاق ( $\pi$ /  $\pi$ ) وهذا في أعلى درجات الصحة لأنه: عن مالك عن نافع عن ابن عمر.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٦٨٧) ومسلم (٤١٨) (٩٠).

### شرح بداية المتفقه

٥- للجنون.

٦- المستحاضة لكل صلاة. ٧- للإحرام.

٩- الوقوفُ بعرفةَ.

٨- لدخولِ مكةً.

الشرح

قوله: «للجنونِ» ، لأن الجنون في معنى الإغماء بل أولى (١) ، فمن استحسن الغسل من الإغماء فمن الجنون أولى.

قوله: «المستحاضةُ لكل صلاةٍ»؛ لقوله وَ الله الله عليه الله عليه الله عنها لما استحيضت: «اغتسلي لكل صلاة»(٢).

قوله: «للإحرام»، سواء بحج أو عمرة؛ لحديث زيد بن ثابت عَلَيْهُ أنه رأى النبي وَاللَّهُ تَجرد لإهلاله واغتسل (٣).

قوله: «لدخول مكة» ؛ لفعل ابن عمر رضي الله عنهما: «أنه كان لا يقدم مكة إلا بات بذي طوى حتى يصبح ويغتسل ويدخل نهاراً ويذكر أن النبي وَاللهُ فعله» (٤).

قوله: «الوقوفُ بعرفة» ، كان ابن عمر رضي الله عنهما يغتسل لإحرامه قبل أن يحرم ولدخول مكة ولوقوفه عشية عرفة (٥) . ويروى ذلك عن عليٍّ وابن مسعود رضي الله عنهما .

\* وهناك غسل عاشر من الأغسال المستحبة لم يذكره شيخنا حفظه الله هو:

• ١ - عند كل جماع؛ لحديث أبي رافع ﷺ: «أن النبي وَلَيْكُمُ طاف ذات ليلة على نسائه يغتسل عند هذه وعند هذه، قال: قلت : يا رسول الله ألا تجعله واحداً؟ قال: هذا أزكى وأطيبُ وأطهر»(٦).

<sup>(</sup>۱) «الشرح الكبير» (۱/ ۲۸۸).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه البخاري (٢٢٨) ومسلم (٣٣٣) والترمذي (١٢٥) والنسائي (٢١٢).

<sup>(</sup>٣) حسن، رواه الترمذي (٣٠٠) والدارمي (١٧٩٤) والبيهقي (٥/ ٣٢) (الإرواء) (١٤٩).

<sup>(</sup>٤) رُواه البّخاريّ (٧٣٥) ومسلم (٩٥٦١) (٢٢٧) وأبو داود (١٨٦٥).

<sup>(</sup>٥) رواه مالك (ك ٢٠ ب ١ رقم ٣) بسند صحيح موقوفاً.

<sup>(</sup>٦) حسن، رواه أبو داود (٢١٩) وابن ماجه (٥٩٠) والبيهقي (٢/ ٤٦٧) ((صحيح ابن ماجه) (٤٨٠).

Paul and Wol

### التيمم التيمم

وفيه ثلاثةُ ضوابطً:

ً الشرح

قوله: «بابُ التيممِ»، بعدما انتهى شيخنا حفظه الله من الغسل وأحكامه، وقد عُلِمَ أن الإنسان قد يريد أن يصلي، فربها لا يجد الماء أو يتعذر عليه استخدام الماء لضرر يلحقه في جسمه، فيحتاج إلى التيمم لصلاته؛ لذلك فقد شَرَعَ في باب التيمم وبيان أحكامه.

**الوجه والكفين بنية التعبد لله تعالى.** 

**٥ مشروعيته:** التيمم مشروعٌ بالكتاب والسنة والإجماع.

قال تعالى: ﴿ فَتَيَمَّمُوا صَعِيداً طَيِّباً ﴾ [النساء: ٤٣].

وقال رَّالِيُّةُ: «..وجعلت لي الأرض كلها، ولأمتي (١) مسجداً وطهوراً، فأينها أدركت رجلاً من أمتى الصلاة فعنده طهوره»(٢).

وأجمع المسلمون على أن التيمم مشروع بدلاً من الوضوء والغسل في أحوال خاصة (٣) ، والتيمم خاص بهذه الأمة كرامة لها، ولم يشرع لأمة قبلنا؛ لحديث جابر عليه قال: قال رسول الله وسيحداً: «أُعطيتُ خساً لم يعطهن أحد قبلى:... وجعلت لى الأرضُ طيبةً طهوراً ومسجداً..» (١).

پ سبب مشروعيته: وسبب مشروعية التيمم هو قصة عائشة رضي الله عنها في فَقْدِ عَقْدِهَا، وحبس الناس ونزول آية التيمم.

<sup>(</sup>١) لفظ «ولأمتى» في الحديث رواه أحمد (٥/ ٢٤٨) وصححه الألبان (الإرواء) (١٥٢). `

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٥٣٥) ومسلم (٥٢١) (٣).

<sup>(</sup>٣) ((فقه السنة)) (١/ ٧٧).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٣٣٥) ومسلم (٢١٥) (٣).

الضابطُ الأولُ: شروط صحةِ التيمم ستةٌ:

١ - النيةُ. ٢ - الإسلامُ. ٣ - العقلُ. ٤ - التمييزُ.

الشرح

عن عائشة رضي الله عنها قالت: «خرجنا مع رسول الله وكلي في بعض أسفاره حتى إذا كنا بالبيداء – أو بذات الجيش – انقطع عِقدٌ لي. فأقام رسول الله وكلي على التهاسه، وأقام الناسُ معه، وليسوا على ماء، وليس معهم ماء، فأتى الناسُ إلى أبي بكر على فقالوا: ألا ترى إلى ما صنعت عائشة رضي الله عنها؟ أقامت برسول الله وكلي ورسول الله وكلي وبالناس معه، وليسوا على ماء وليس معهم ماء، فجاء أبو بكر على ورسول الله وكلي والناس، الله وكلي والناس، الله وكلي والناس، الله وكلي والناس، والناس معهم ماء، قال: حبست رسول الله وكلي والناس، وليسوا على ماء وليس معهم ماء، قالت: فعاتبني أبو بكر، وقال ما شاء الله أن وليسوا على ماء وليس معهم ماء، قالت: فعاتبني أبو بكر، وقال ما شاء الله أن يقول، وجعل يطعن بيده في خاصري، فلا يمنعني من التحرك إلا مكان رسول الله وكلي على فخذي فنام رسول الله وكلي حتى أصبح على غير ماء، فأنزل الله آية التيمم، فقال أُسيندُ بن الحُضيرُ وهو أحد النقباء على فوجدنا العقد تحته» (١).

قوله: «النية»، وهي الإرادة المتوجهة نحو العمل ابتغاء مرضاة الله وامتثال أمره، وهي عمل قلبي محض لا دخل للسان فيه، والتلفظ بها غيرُ مشروع ولا بد من الإتيان بها قبل الشروع في العمل؛ لحديث: «إنها الأعمال بالنيات ..»(٢).

قوله: «الإسلام - العقل - التمييز» ، قد مرَّت هذه الشروط قبل ذلك.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۳۳۶) ومسلم (۳۳۷) (۱۰۸) والنســــائي (۳۱۰) وأبو داود (۳۱۷) وأحد (۲۳۷۷۸) ومالك (۱۲۲) والدارمي (۶۶۷).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱) ومسلم (۱۹۰۷) (۱۵۰) وأبو داود (۲۲۰۱) والترمذي (۱٦٤٧) وابن ماجه (٤٢٢٧).

## ٥ - انعدام الماء أو تعذر استعماله. ٦ - أن يكون بِصَعِيدٍ طاهر له غبار.

### الشرح

قوله: «انعدامُ الماءِ أو تعذرُ استعمالهِ» ، وانعدام الماء ينقسم إلى قسمين:

\* الأول: انعدام حقيقي، وهو فقدان الماء من المكان حقيقة كانقطاعه.

\* الثانى: انعدام حكمى: مثل:

١ - أن يكون محبوساً بعيداً عن الماء.

٢- أن يعجز عن الحصول عليه لِغُلُوِّ ثمنه.

٣- أو لمرض في جلده.

أو تعذر استعمال الماء كأن يكون مريضاً لا يقدر على استعمال الماء.

فإن فقد الماء، أو تعذر عليه استعماله، فله أن يلجأ إلى ثاني الطَّهُورَيْن وهو التراب؛ لقوله تعالى: ﴿فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيداً طَيِّباً﴾ [النساء: ٤٣].

وقوله ﷺ: «إن الصعيد الطيب طهور المسلم، وإن لم يجد الماء عشر سنين، فإذا وجد الماء فليمسه بشرته فإن ذلك خير»(١).

قوله: «أن يكونَ بِصَعِيدٍ طاهرٍ له غبارٌ» ، ليعلق باليد ومالا غبار له لا يمسح بشيء منه هذا هو المذهب.

قال ابن قدامة رحمه الله:

«ولا يحصل المسح بشيء منه إلا أن يكون ذا غبار يعلق باليد» (٢).

وقوله: «طاهر»، على الراجح خلافاً للقاعدة المشهورة عند الحنابلة حيث يقسمون التراب إلى ثلاثة أقسام:

١ - طهورٌ: وهو الذي لم يستعمل في رفع حدثٍ ولم تُصبه نجاسة.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (١٢٤) وقال «حسن صحيح» وأبو داود (٣٣٢) والنسائي (٣٢١).

<sup>(</sup>۲) «المغنى» (۱/ ۳۳۷).

الضابطُ الثاني: فروضُ التيمم ثلاثةٌ:

١ - مسح الوجهِ. ٢ - مسحُ اليدين إلى الرسغين.

٣- الموالاةُ.

الضابطُ الثالثُ: نواقضُ التيمم ثلاثة:

١ - نواقض الوضوء.

الشرح

٢ - طاهرٌ: وهو الذي تُيُمِّمَ به عن حدث.

٣- نجسٌ: وهو الذي أصابته نجاسة.

والصحيح أن التراب قسمان طاهر ونجس فقط على قول الجمهور.

قولة: «مسح الوجه، ومسح اليدين إلى الرسغين» ؛ لقوله تعالى:

﴿ فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ ﴾ [النساء: ٤٣].

ولقوله وَلَيْكُمُّ: «إنها كان يكفيك أن تقول بيديك هكذا ثم ضرب بيديه الأرض ضربة واحدة، ثم مسح الشهال على اليمين وظاهر كفيه ووجهه» وفي رواية: «ثم مسح بهما وجهه وكفيه» (١).

قوله: «الموالاة»، وهي أن لا يؤخر مسح اليدين زمناً لو كانت الطهارة فيه بالماء لجفّ الوجه قبل غسل اليدين، والحكمة في الموالاة في التيمم أن الموالاة في الوضوء واجبة، والتيمم بدل عن الوضوء، والبدلُ له حكم المبدلِ منه.

قوله: «نواقض الوضوء» ، أي من نواقض التيمم: «نواقض الوضوء» فكل ناقضٍ للوضوء هو في نفس الوقت ناقضٌ للتيمم.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٣٨) ومسلم (٣٦٨) (١١٠) وأبو داود (٣٢١).

#### ٣- زوال المبيح.

٢- وجود الماء.

الشرح

= فإذا تيمَّمَ عن حدثٍ أصغر ثم بال أو تغوَّط بطل تيممه، وكذا إذا تيمم عن جنابة، ثم تعاطى موجباً من موجبات الغسل، بطل تيممه؛ لأن البدل له حكم المبدل منه.

قوله: «وجود الماء»، لمن كان فاقداً له، أما إذا كان يتيمم لمرضٍ فلا يبطل؛ لأنه يجوز له التيمم في وجود الماء.

قال ﷺ: «إن الصعيد الطيب طهور المسلم وإن لم يجد الماء عشر سنين، فإن وجد الماء فليمسه بشرته فإن ذلك خير»

قوله: «زوال المبيح»، أي زوال العذر الذي من أجله ترك الماء واستعمل التراب.

\* صورته: رجل مصاب بحساسية في جلده تزداد باستعمال الماء خطورة ونصحه الأطباء بعدم استعمال الماء، وهو يريد الصلاة، فيحتاج للوضوء وكذا تصيبه الجنابة فيحتاج للغسل، فهذا يباح له التيمم، فإذا زال المرض وشفاه الله من هذه الحساسية عاد إلى استعمال الماء مرة أخرى وما مضى من صلاته حال مرضه صحيح، ولا إعادة عليه.

عن جابر صلى قال: «خرجنا في سفر فأصاب رجلاً منا حجر فشجه في رأسه، ثم احتلم، فسأل أصحابه: هل تجدون لي رخصة في التيمم؟ فقالوا: ما نجد لك رخصة وأنت تقدر على الماء، فاغتسل فهات، فلها قدمنا على رسول الله وسلي أُخبِر بذلك فقال: «قتلوه قتلهم الله ألا سألوا إذ لم يعلموا، فإنها شفاء العي السؤال إنها كان يكفيه أن يتيمم» (١).

(١) حسن، رواه أبو داود (٣٣٦) وأحمد (٣٠٤٨) والدارمي (٧٥٢) وابن ماجه (٥٧٢) وحسنه الألباني في (صحيح الجامع) (٤٣٦٢) (وصحيح أبي داود) (٣٢٦) وفيه زيادة منكرة هي: «ويعصر أو

### \* صفة التيمم:

وصفة التيمم هي أن ينوي، ثم يسمي، ثم يضرب بيديه الأرض مرة واحدة، ثم ينفخ فيهما، ثم يمسح وجهه وكفيه، والصحيح أن التيمم ضربة واحدة لا ضربتان لأن الأحاديث الواردة في الضربتين ضعيفة (١).

عن عمار بن ياسر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله وعليه المراز (إنها كان يكفيك أن تقول بيديك هكذا، ثم ضرب بيديه الأرض ضربة واحدة..»(٢).

وعنه ضَيَّاتُهُ قال: قال عَلَيْكُمُ: «إنها كان يكفيك أن تضرب بيديك الأرض، ثم تنفخ فيهها، ثم تمسح بهما وجهك وكفيك»(٣).

وفي رواية: «وضرب بيديه إلى الأرض، فنفض يديه فمسح وجهه وكفيه»(٤).

قال النووي رحمه الله: «المراد بالنفض هنا تخفيف الغبار»(٥).

قال ابن حجر رحمه الله: «واستدل بالنفخ على استحباب تخفيف التراب»(٦).

يعصب على جرحه خرقة ثم يمسح عليها ويغسل سائر جسده» قال شمس الحق في «عون المعبود» (١/ ٥٣٥): «رواية الجمع بين الغسل والتيمم ما رواها غير زبير بن خريق وهو مع كونه غير قوي في الحديث قد خالف سائر من روى عن عطاء بن أبي رباح، فرواية الجمع بين الغسل والتيمم ضعيفة لا تثبت بها الأحكام».

<sup>(</sup>۱) «الأوسط» (۲/ ۵۳).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه في نفس الباب وهو متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٣٩) ومسلم (٣٦٨) (١١٢) وأبو داود (٣٢٢) والترمذي (١٤٤) وابن ماجه (٥٦٩)

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٣٦٨) (١١١)

<sup>(</sup>٥) «شرح مسلم» (٤/ ٦٨).

<sup>(</sup>٦) «فتح الباري» (١/ ٤٤٤).

### 🗘 عاشراً: باب إزالة النجاسة

وفيه أربعة ضوابط:

الضابطُ الأول: النجاسة عين مُستقذرة شرعًا يزول حكمها بزوالها ولو بغير ماءٍ.

الشرح

قوله «إزالة النجاسة»، النجاسة هي كل شيء يستقذره أهل الطبائع السليمة، ويتحفظون عنه، ويغسلون ثيابهم إذا أصابهم كالعذرة.

\* أقسامها: تنقسم النجاسة إلى قسمين:

١- نجاسة عينية لا تطهر بالغسل كلحم الخنزير وروث الحمار.

٢- نجاسة طارئة تطهر بالغسل كالثوب الذي وقع عليه بول.

قوله: «النجاسة عين مستقذرة شرعًا يزول حكمها بزوالها»، أي ليست حكماً ولا وصفاً يعني لابد أن يكون لها جِرْمٌ بلونٍ وطعم وريحٍ، ولا يشترط لها عددٌ في الغسلات، فإن زالت من غسلة واحدة زال حكمها، كما أنه لم يأمر النبي ولللله بعدد في بول الأعرابي، وأما إن كان لها جِرْمٌ فلا بد من إزالة عينها، فإن زالت عينها زال حكمها ولا يشترط عدد.

قوله: «شَرعًا» لأنه لا سبيل إلى معرفة الحلال والحرام إلا من الشرع إذ الطباع لا تتفق. قوله: «ولو بغير ماء»، هذا على الراجح خلافاً للمشهور من المذهب الذي يرى أن النجاسة لا تزول بغير الماء، والراجح زوالها بغير الماء ما دام قد زال أثرها.

\* صورتها: لو بالت طفلة على ثوب، ثم ترك هذا الثوب في الشمس حتى جفّ تماماً ولم يبق للنجاسة لون ولا طعم ولا ريح، فإن الثوب يطهر.

عن عبد الله بن عمر رضي الله عنها قال: «كانت الكلاب تبول في المسجد وتُقْبِلُ وتُدْبِرُ زمان رسول الله وَاللهُ فَا فَلَم يكونوا يرشُّون شيئاً» (١) فدل ذلك على أن بول الكلاب إنها كان يطهر بالريح والجفاف والشمس.

(١) رواه البخاري (١٧٤) وأبو داود (٣٧٨).

الضابطُ الثاني: لا يُشْرَعُ العددُ والتتريب، إلا في لعابِ الكلبِ في الإناءِ ونحوهِ.

الشرح

\* أنواع النجاسات:

١- بول الآدمي. ٢- غائطه. ٣- روث ما لا يؤكل لحمه، وبوله.

٤- المذي. ٥- الودي. ٦- دم الحيض. ٧- دم النفاس

٨- لعاب الكلب.

٩ - الميتة عدا ميتة الآدمي، والسمك، والجراد، وما لا نفس له سائلة.

قوله: «لا يُشْرِعُ العددُ والتتريب إلا في لعاب الكلب في الإناء ونحوه» المقصود بالعدد سبع مرات، والتتريب أي الغسل بالتراب وذلك عند ولوغ الكلب خاصة في الإناء، و«نحوه» أي ما كان في معنى الإناء كالأحواض الملساء، ويجب الغسل من لعاب الكلب سبع مرات إحداهن بالتراب، ويستحب أن تكون الأولى؛ لقوله وَيُلِيِّدُ: «طهور إناء أحدكم إذا ولغ فيه الكلب أن يغسله سبع مرات أولاهن بالتراب» (۱) وهذا الحكم خاص بالكلب وحده ولا يقاس غيره عليه كالخنزير مثلاً لعدم وجود نصِّ مع وجود المقتضى وانتفاء المانع، بل ولا يقاس بول الكلب وروثه على لعابه؛ لأن هذا حكم خاص بلعابه.

\* حكم الماء الذي ولغ فيه الكلب:

الماء الذي ولغ فيه الكلب نجس، لقوله والمنطقة: «إذا ولغ الكلب في إناء أحدكم، فليرقه، ثم ليغسله سبع مرار»(٢).

فتبين من قوله : «فليرقه» نجاسة الشيء الذي ولغ فيه الكلب.

\* هل يقوم غير التراب مقامه؟

الصحيح أنه لا يقوم غير التراب كالصابون والمنظفات الحديثة مقام التراب

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۷۹) (۹۱).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٧٢) ومسلم (٢٧٩) وابن ماجه (٣٦٣).

الضابط الثالث: بولُ الغلامِ الذي لم يأكل الطعامَ لشهوة يُنْضَحُ، وبول الجارية يُغْسَلُ.

الضابطُ الرابعُ: الاستحالةُ مُطَهِّرةٌ.

الشرح

- وينبغي الاقتصار على التراب كلفظ الحديث، وهذا وجه في مذهب الإمام أحمد وهو مذهب الظاهرية، وهو ما أثبته الطب الحديث وهو الصحيح.

قوله: «بول» ، خرج به آلغائط.

قوله «الغلام»، خرجت به الجارية.

قوله: «الذي لم يأكل الطعام لشهوة»، وحدُّ أكل الغلام الطعام بشهوة هو: أن يشتاق إلى الطعام ويشتهيه إذا رآه ، فقبل ذلك يُنْضَحُ بولُه، وبعده يغسل.

عن عليٌّ عَلَيُّهُ قَالَ: قال رسول الله عَلَيْكُم : «بول الغلام ينضح وبول الجارية يغسل»(١).

وعن عائشة رضي الله عنها: «أن النبي وَالله أُتِيَ بصبي فبال على ثوبه فدعا بهاءٍ فأتبعه بوله» ولمسلم: «ولم يغسله» (٢)

والحكمة في نضح بول الغلام وغسل بول الجارية:

ورود النصِّ بذلك وكفى به حكمة، وقد تلحق علة أخرى هي: حبُّ العرب للغلام أكثر، فكان ذلك رفعاً للحرج لكثرة حمله، فإن أكل الطعام لشهوة يغسل كالجارية سواء.

\* تعريف النضح: هو غمر المكان، ومكاثرته بالماء بدون فرك أو غسل أو عصر. قوله: «الاستحالة مطهرةٌ»، والاستحالة هي تحوُّل الشيء النجس إلى مادة أخرى طاهرة من غير جنسه، كروثة الحار إذا احترقت وتَحَوَّلَت إلى رماد. والاستحالة مطهرة على الراجح (٣).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٦١٠) وأبو داود (٣٧٧) وأحمد (٥٦٤) وابن ماجه (٥٢٥) صحيح، «الإرواء» (١٦٦).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٢٢) ومسلم (٢٨٦) (١٠١) وأبو داود (٢٠٦).

<sup>(</sup>٣) «الإكليل» (١/ ٢٢٧).

### 🗘 حادي عشر: باب الحيض

وفيه ثلاثة ضوابط:

الضابطُ الأولُ: الدماءُ الخارجةُ من المرأة ثلاثةٌ:

١ - حَيْض. ٢ - نِفَاسٌ. ٣ - استحاضة

الضابط الثاني: يحرم بالحيض سبعة أشياء: ١ - الجماع.

\_ الشرح

قوله: «حيضٌ»، هو: لغة: السيلان.

وشرعاً: هو الدم الخارج من قُبُلِ المرأة حال صحتها من غير سبب ولادة، ولا افتضاض (١).

أو هو: دم طبيعة يصيب المرأة في أيام معلومة إذا بلغت.

قوله: «نِفَاسُن»، وهو الدم النازل من قُبُلِ المرأة بسبب الولادة وإن كان المولود سقطاً (٢٠) .

قوله: «استحاضة»، وهي استمرار نزول الدم وجريانه في غير أوانه.

وهي ما يسميها الأطباء بالنزيف، ولا تمنع المرأة من صلاة ولا صيام بإجماع العلماء.

قوله: «يحرم بالحيض. الجماعُ»، أي يحرم على الرجل أن يجامع امرأته في فرجها وهي حائض؛ لقوله تبارك وتعالى: ﴿فَاعْتَزِلُوا النِّسَاءَ فِي الْمُحِيضِ وَلا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ﴾ [البقرة: ٢٢٢].

وقول النبي وَعِلِيْلُهُ: «اصنعوا كل شيء إلا النكاح» (٣).

(۱) «فقه السنة» (۱/ ۷۸).

<sup>(</sup>۲) «المصدر السابق» (۱/ ۸۰).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٣٠٢) (١٦) وأبو داود (٢٥٨) والترمذي (٢٩٧٧) وابن ماجه (٦٤٤).

لكن يجوز له أن يباشرها فيها دون الفرج؛ لحديث ميمونة رضي الله عنها: «كان وَيُلْكُمُ يباشر نساءه فوق الأُزُر وهُنَّ حُيَّض» (١).

## \* حكم من جامع امرأته وهي حائض:

لأهل العلم فيمن جامع امرأته وهي حائض قولان:

الأول: يأثم بذلك، وعليه أن يستغفر، ويتوب إلى الله، ولا شيء عليه غير ذلك، وبهذا قال: أبو حنيفة، ومالك، والشافعي، والليث، والثوري.

الثاني: عليه أن يتوب، ويستغفر، ويتصدق بدينار، أو نصف دينار كفارة لفعله هذا، وبهذا قال: ابن عباس، وأحمد، وإسحاق، والأوزاعي، وقتادة رحم الله الجميع وهو الراجح.

عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله وَاللهُ فَيُطَالُهُ فِي الذي يَجامع امرأته وهي حائض: «يتصدق بدينار أو نصف دينار» (٢).

\* هل هو مخيّر بين دينار أو نصف دينار؟

إذا جامعها في أول الحيض حيث يكون الدم غزيراً فكفارته أن يتصدق بدينار، وإن جامعها في آخر الحيض حيث يقلُّ الدم فكفارته أن يتصدق بنصف دينار؛ لحديث عبد الله بن عباس رضي الله عنها قال:

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٠٣) ومسلم (٢٩٤) (٣) وأبو داود (٢١٦٧).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (١٣٦) والنسائي (٢٨٩) وأبو داود (٢٦٤) وأحمد (٢٠٣٣) والدارمي (١١٠٥) وصححه الألباني (الإرواء) (١٩٧).

<sup>(</sup>٣) صحيح موقوفاً على ابن عباس، رواه أبو داود (٢٦٤) (صحيح أبي داود) (٢٣٨).

٢ - الطّلاق.

الشرح

-انقطاعه وقبل الغسل فعليه نصف دينار»(١).

\* شروط وجوب الكفارة بالجماع في الحيض:

فحتى نُلْزِم من جامع في الحيض بالكفارة لا بد من توفر هذه الشروط:

١- أن يكون المجامع عالماً بالحكم والحال، أي بحرمة الجماع في الحيض، وأنها
 حائض حال جماعها.

٢ - أن يكون ذاكراً. ٣ - أن يكون مختاراً.

\* هل على المرأة كفارة إذا جامعها زوجها وهي حائض؟

نعم عليها كفارة كالرجل سواء قياساً على كل جماع محرم، فالمرأة إذا زنت باختيارها وجب عليها الحدُّ كالرجل، وإن طاوعت زوجها في الجماع قبل التحلل الأول في الحج فسد حجها، وكذلك في الجماع في نهار رمضان، وسكوت النبي عن المرأة لا يقتضي اختصاص الكفارة بالرجل؛ لأن خطاب الشرع الموجَّه للرجال يشمل النساء أيضاً ما لم يرد دليل يقتضي التخصيص، فإذا طاوعت زوجها في الجماع في الحيض فعليها كفارة مثله سواء، وإن أكرهها وغلبها على أمرها فلا شيء عليها وهذا اختيار شيخنا ابن عثيمين رحمه الله (٢).

قوله: «الطّلاق»، وهذا هو الأمر الثاني الذي يحرم بالحيض، فيحرم على الرجل أن يطلق امرأته وهي حائض؛ لقولـــه تعالى: ﴿فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ﴾ [الطلاق: ١]. أي مستقبلات عدتهن في أول الطهر قبل أن يجامع.

<sup>(</sup>١) والدينار هو أربعة جرامات وربع ذهب خالص أي عيار «٢٤» فينظر كم قيمة هذه الجرامات بالسعر الحالي ويتصدق بها.

<sup>(</sup>٢) «الشرح المتع» (١/ ١٥).

٣- الصلاة.

٥- الطواف.

٤ - الصيام.

الشرح

وقصة ابن عمر رضي الله عنهما في طلاقه لزوجته وهي حائض فتغيَّظ عليه رسول الله وَاللهُ اللهُ أَن يمسَّ فتلك العدة التي أمر الله أن تطلق لها النساء» (١).

قوله: «الصلاة»، فتحرم الصلاة على المرأة حال حيضها؛ لقوله وَ الله عَلَيْكُمُ لفاطمة بنت أبي حبيش رضي الله عنها: «إذا أقبلت الحيضة فدعى الصلاة» (٢).

قوله «الصيام»، لقوله وَعَلَيْكُم : «أليس إحداكن إذا حاضت لم تصم ولم تصل؟ قلن: بلي» (٣).

قوله: «الطواف»، وكذلك يحرم على الحائض أن تطوف بالبيت حال حيضها، لقوله وَاللَّهُ لَا تَعْلَى الله عنها لما حاضت في الحج «افعلي ما يفعل الحاج غير أن لا تطوفي بالبيت حتى تطهري» (١٠).

\* هذه الخمسة السابقة: «الجماع، والطلاق، والصلاة، والصيام، والطواف» مُجْمَع على حرمتها على الحائض لا خلاف بين أهل العلم في ذلك وبَقِيَ مسألتان محل خلاف هما:

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٩٥١) ومسلم (٨٠) وأبو داود (٤٦٧٩) وابن ماجه (٤٠٠٣) وأحمد (٣٢١).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٣٠٥) ومسلم (١٢١١) والترمذي (٩٣٤) والنسائي (٢٩٠) وأبو داود (١٧٥٠) وأحمد (٢٣٥٥٦) ومالك (٢٤٦) والدارمي (١٨٤٦).

## ٦ - المكثُ في المسجدِ.

الشرح

قوله: «المكث في المسجد»، جمهور أهل العلم على أنه يحرم على الحائض أن تمكث في المسجد؛ لحديث أم عطية رضي الله عنها في صلاة العيد:

«أن النبي وَيَكَالِكُمُ أمر بإخراج العواتق وذوات الخدور والحيَّض في صلاة العيد ليشهدن الخير ودعوة المسلمين، ويعتزل الحيَّضُ المصلى» وفي رواية: «وأمر الحُيَّضَ أن يعتزلن مصلى المسلمين» (١) .

فقال الجمهور: فإذا كان هذا في شأن مصلى العيد، فالمسجد من باب أولى فهو يتناوله النصُّ من جهتين:

١ - من جهة قياس الأولى.

٢ من جهة ظاهر النصِّ: «وأمر الحُيَّضَ أن يعتزلن مصلى المسلمين» والمسجد مصلى فيشمله النصُّ.

واستدلوا كذلك بقياس الحائض على الجنب، قال تعالى: ﴿وَلا جُنُباً إِلَّا عَابِرِي سَبِيلِ حَتَّى تَغْتَسِلُوا﴾ [النساء: ٤٣].

وحديث: «لا أحل المسجد لجنب ولا حائض» (٢) ، لكنه حديث ضعيف، وممن قال بذلك:

| ١ - عبد الله بن عباس | ٢- عبد الله بن مسعود |
|----------------------|----------------------|
| ٣- سعيد بن المسيب    | ٤- الحسن البصري      |
| ٥- سعيد بن جبير      | ٦- عمرو بن دينار     |

(۱) رواه البخاري (۳۲۶) ومسلم (۸۹۰) والترمذي (۵۳۹) والنسائي (۱۵۵۸) وأبو داود (۱۱۳٦) وأحمد (۲۰۲۰) والدارمي (۱۲۰۹) وابن ماجه (۱۳۰۸).

<sup>(</sup>٢) ضعيف، رواه أبو داود (٢٣٢) والبيهقي (٢/ ٤٤٢) وضعفه الألباني (الإرواء) (١٩٣) ورواه ابن ماجه (٦٤٥).

٨- أبو حنيفة

٧- سفيان الثوري

١٠ - الشافعي

٩ – مالك

١١- أحمد بن حنبل رحم الله الجميع

 $^{(1)}$  . قال شيخنا حفظه الله: «وبقول هؤلاء الأئمة أقول»

وخالف في ذلك الظاهرية ومن تبعهم، فقالوا: يجوز للحائض المكث في المسجد واستدلوا بدليل واحد هو:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: «إن وليدة كانت لحيٍّ من أحياء العرب فأعتقوها، فكان لها خباء في المسجد» (٢).

\* رد الجمهور على الظاهرية:

قالوا: حديث الوليدة يدخله عدة احتمالات:

١ - قد تكـــون لا مأوى لها فهي مضطـرة إلى ذلك، فجـاز للضرورة.

٢- لم يثبت أن النبي وَعَلِيلِهُ علم بذلك وأقرّها.

٣- قد تكون لا تحيض إما لصغرها أو لكبرها.

٤ - قد تكون عالمة بالحكم، فكانت تخرج وقت الحيض من المسجد، ومع ذلك فهي واقعة عينٍ لا عموم لها، فكيف يُعَارَضُ بها ما هو صريح في منع الحائض من المكث في المصلى في حديث أم عطية المتفق عليه.

وبقول الظاهرية يقول طائفة كبيرة من أهل العلم.

<sup>(</sup>۱) «الإكليل» (۱/ ۲٤٩).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٤٣٩).

٧- مَسُّ المصحفِ

الضابطُ الثالثُ: يباحُ بعد انقطاع الحيض وقبل الاغتسال ثلاثة أشياء: ١ - الصيام. ٢ - الطلاق.

الشرح

قوله: «مس المصحف» ، أي ويحرم على الحائض أن تمس المصحف؛ لقوله ويا المعائض أن تمس القرآن إلا طاهر» (١) ، وهذا قول جمهور الأئمة؛ وهو الصحيح.

قوله: «يباح بعد انقطاع الحيض وقبل الاغتسال ثلاثة أشياء»

وهذه الثلاثة يجوز فعلها بلا كراهة قبل الغُسْل وبعد انقطاع الدم وهذا يدل على أن ما سوى هذه الثلاثة يحرم عليها فعلها حتى تغتسل

وهي الأربعة المستثناة من السبعة التي حَرُمَت بالحيض.

قوله: «الصّيامُ»، فيباحُ للمرأة بعد انقطاع الحيض أن تصوم؛ لأنها إذا انقطع الله عنها الله عنها الله عنها قالت:

«كان عَلَيْكُمُ يصبح جنباً من جماع وهو صائم» (٢) ولأن الطهارة ليست من شروط صحة الصوم.

قوله: «الطلاق» ، وكذلك يباح الطلاق بعد انقطاع الدم وقبل الاغتسال، وإنها حرم الطلاق في الحيض حتى لا تطول مدة العدة عليها. قال وَالْمُؤْثُرُةُ:

«مُرْهُ فليراجعها، ثم ليطلقها طاهراً أو حاملاً» (٣) وهي الآن مستقبلة طهراً.

<sup>(</sup>١) صحيح بطرقه، رواه الأثرم والدارقطني ومالك (٥٩) (الإرواء) (١٢٢) وقد سبق بحث هذه المسألة في «باب نواقض الوضوء» عند «ما يحرم على المحدث حدثاً أصغر».

<sup>(</sup>٢) رواه البخَّاري (١٩٢٥) ومُســلم (١١٠٩) (هُ٧) وأبو داود (٢٣٨٨) والترمذي (٧٧٩).

<sup>(</sup>٣) رواه البخـــــــــاري (٩٠٨) ومسلم (١٤٧١) والترمذي (١١٧٥) والنسائي (٣٣٨٩) وأبو داود (٢١٧٩) وأحمد (٤٤٨٦) ومالك (١٢٢٠) والدارمي (٢٢٦٢) وابن ماجه (٢٠٢٣).

٣- المكث في المسجد بوضوء.

\_\_\_\_ الشرح \_\_\_\_

قوله: «المكث في المسجد بوضوء» ، قياساً على الجنب؛ لأنه ثبت عن عطاء بن يسار ضيطه قال:

«كان رجال من أصحاب رسول الله وَيُلْكِلُمُ تصيبهم الجنابة فيتوضؤن، ويأتون المسجد فيتحدثون فيه»(١).

قال الإمام أحمد رحمه الله: «متى توضأ الجنب جاز له المكث في المسجد خلافاً للأئمة الثلاثة، وهو الراجح للنصِّ الوارد عن الصحابة وقيست عليه الحائض إذا انقطع حيضها.

### \* أقل سنِّ للحيض وأكثره:

الراجح أنه لا حدَّ لأقل سنِّ للحيض، ولا لليأس، ولم يثبت فيها أعلم حديث صحيح يُحدِّد السن التي ينقطع فيها الدم، وما دام الأمر كذلك، فالاعتباد في هذا التحديد يرجع إلى العرف، فتحديد سن الخمسين أو الستين لانتهاء الحيض تحكُّم لا دليل عليه «فلو رأت المرأة دم الحيض المعروف ولو بعد الستين فهو حيض وهذا اختيار شيخ الإسلام رحمه الله»(٢).

### \* أقل مدة للحيض وأكثرها:

وكذلك لا حدَّ لأقل مدة للحيض كها اختاره شيخ الإسلام ومال إليه صاحب الإنصاف (٣) رحمهما الله، وقال: إنه الصواب، وكذلك لا حدَّ لأكثره؛ لأن النبي وَاللهُ عَلَيْكُمُ للهُ عَدَّ معيناً في الحيض فمتى كان الدم باقياً فإن المرأة على حالها حتى تطهر (١٠).

<sup>(</sup>١) رواه القرطبي (٥/ ٢٠٨) وابن كثير (١/ ٢٠٥) وقال: صحيح على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٢) «اختيارات شيخ الإسلام» (ص/ ٥٥) للبعلي، وراجع «الإكليل» (١/ ٢٣٧).

<sup>(</sup>٣) صاحبُ الإنصاف هو العلامة الإمام المرداوي رحمه الله تعالى وأمطر قبره غيوث الرحمات.

<sup>(</sup>٤) «٦٠ سؤالاً عن أحكام الحيض» ابن عثيمين بتصرف (ص/ ٧-٨). و«اختيارات شيخ الإسلام» (ص/ ٥٥)

\* حكم قراءة الحائض للقرآن بدون مسِّ المصحف:

قراءة الحائض للقرآن بدون مس للمصحف محل خلاف بين أهل العلم، وأقرب الأقوال للصواب أن يقال بالكراهة، وبهذا قال:

٧- على بن أبي طالب

٤ - الحسن البصري

٦ قتادة . رضى الله عنهم (١) .

۱ - عمر

٣- إبراهيم النخعي

٥- الزهري

### 🗘 مسائل في النفاس

\* هل كل دم وكل وضع يكون نفاساً؟

إذا وضعت قطعة لحم ليس فيها خلقة إنسان، فهذا دم فساد، فتتوضأ لكل صلاة، ولها حكم الطاهرات. وإذا وضعت ما فيه خلقة إنسان فهي نفساء لها أحكام النفساء.

### \* أقل مدة للنفاس وأكثرها:

<sup>(</sup>۱) «الإكليل» (۱/ ۲٤٣).

<sup>(</sup>۲) حسن صحیح، رواه الترمذي (۱۳۹) وأبو داود (۳۱۱) وأحمد (۲۲۰۲۱) وابن ماجه (۲۲۸) والدارمي (۹۵۰) (صحیح ابن ماجه) (۵۳۰).

<sup>(</sup>٣) «الوجيز» (ص/ ٥٨).

\* هل يأخذ النفاس حكم الحيض؟

نعم يأخذ النفاس حكم الحيض إلا في الطلاق فما يحرم بالحيض يحرم بالنفاس إلا الطلاق فيجوز طلاق النفساء وهو طلاق سُنَّة.

\* حكم جماع النفساء إذا طهرت قبل الأربعين:

من المعلوم أنه يحرم أن يجامع الرجل زوجته في أثناء النفاس وإذا انقطع قبل الأربعين جاز له جماعها بلا كراهة إذا طهرت لزوال سبب التحريم وهو النفاس وبـــه قال شيخنا ابن عثيمين رحمه الله (۱).

## 🗘 مسائل في الاستحاضة

\* الفرق بين دم الحيض ودم الاستحاضة:

| دم الاستحاضة       | دم الحيض         | العلامة          | ۴ |
|--------------------|------------------|------------------|---|
| أحمر               | أسود أو بني قاتم | اللون            | ١ |
| رقيق               | ثخين (غليظ)      | القوام           | ۲ |
| لا رائحة له منتنة  | منتن الريح       | الرائحة          | ٣ |
| يتجلط لأنه دم جروح | لا يتجلط         | التجلط أي التجمد | ٤ |

## ♦ أقسام المستحاضة: تنقسم المستحاضة إلى ثلاثة أقسام:

\* الأول: المستحاضة المعتادة:

وهي التي كانت تأتيها العادة مثلاً في أول كل شهر خمسة أيام ثم جاءتها الاستحاضة، فأصبح الدم ينزل عليها غالب الشهر، فهذه تجلس قدر عادتها أي خمسة أيام من أول كل شهر ثم تغتسل وتصلي.

<sup>(</sup>۱) «الشرح الممتع» (۱/ ٤٤٨).

\* الثاني: المستحاضة المميزة:

وهي التي لا تعرف عادتها، لكنها تستطيع أن تميز بين دم الحيض الأسود العليظ المنتن ودم الاستحاضة الأحمر الرقيق الذي لا رائحة له منتنة، فهذه تترك الصلاة في أيام الدم الأسود، وتغتسل وتصلي في أيام الدم الأحمر.

عن عائشة رضي الله عنها: أن فاطمة بنت أبي حبيش رضي الله عنها قالت: يا رسول الله إني أُسْتَحَاضُ فلا أطهر أفأدع الصلاة؟ فقال: «إذا كان دم الحيض، فإنه أسود يُعْرَفُ (١) فأمسكي عن الصلاة، فإذا كان الآخر، فتوضئي وصلى إنها هو عرق» (٢).

فردها إلى التمييز.

\* الثالث: المستحاضة المتحيِّرةُ:

وهي التي لا تمييز لها، فلا تستطيع أن تميز الأسود من الأحمر، كأن يأتي يوماً أسود ويوماً أحمر، ولا عادة لها، كأن تكون نسيت عادتها أوْ لا عادة لها مستقرة، فكانت تحيض شهراً خمسة أيام وآخر سبعة وثالث تسعة وهكذا، ففي هذه قولان لأهل العلم:

الأول: «يُعْرَفُ» على صيغة المجهول من المعرفة، قال الطيبي رحمه الله: أي تعرفه النساء باعتبار لونه وثخانته، كما تعرفه النساء باعتبار عادته «عون المعبود» (١/ ٣١٣).

الثاني: «يُعْرِفُ» على صيغة المعروف من الأعراف أي له عَرْفٌ أي رائحة ومنه قول الشاعر:

وإذا أراد الله نشر فضيلة طُوِيتْ أتاح لها لسمان حســـود

لولا أشتعال النار فيها جاورت ماكان يُعْرَفُ فضلُ عَرْفِ العودِ

أي ما كان يعرف فضل رائحة بخور العود على رائحة غيره من الأخشاب لولا النار.

فَعَرْفُ العود: رائحته، واللفظان ثابتان صحيحان.

<sup>(</sup>١) قوله ﷺ : «يُعْرَفَ» فيه ضبطان ثابتان:

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه البخاري (٣٢٠) ومسلم (٣٣٣) والترمذي (١٢٥) وابن ماجـــه (٦٢١) وأبو داود (٢٨٥) وهذا لفظه.

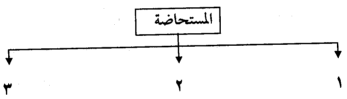
الأول: تجلس في كل شهر (١) ستة أيام أو سبعة أيام ثم تغتسل وتصلي بقية الشهر، لحديث حمنة بنت جحش رضى الله عنها وفيه:

«تحيَّضي ستة أيام أو سبعة أيام في علم الله، ثم اغتسلي حتى إذا رأيت أنك قد طَهُرْتِ واستنقأتِ، فصلي أربعاً وعشرين أو ثلاثاً وعشرين ليلة وأيامها وصومي فإن ذلك يجزئك» (٢).

الثاني: ترد إلى عادة أهلها فتمكث قدر حيضهن ومدتهن.

والراجح هو القول الأول للدليل.

\* وهذه صورتها:



المعتادة التي لها عادة

معروفة تجلس عادتها

المميزة التي تقدر على التمييز بين دم الحيض ودم

الاستحاضة تجلس تمييزها ثم تصلي للحديث عادة أهل

كل شهر لا تصلي، ثم تغتسل ثم تصلي بقية الشهر، أو ترد إلى عادة أهلها

المتحيِّرة: تجلس ٦ أو٧ أيام من

(١) أي الشهر الهجري.

<sup>(</sup>۲) حســــن، رواه الترمذي (۱۲۸) وأبو داود (۲۸۷) وابن ماجــه (۲۲۷) وأحمـد (۲۹۶،۳) وابن ماجــه (۲۲۷) وأحمـد (۲۹۶،۳) والدارمي (۷۸۱) «الإرواء» (۲۰۵).

### \*المتحيرة الناسية

قسَّم العلماء المتحيرة الناسية إلى ثلاثة أقسام:

الأول: ناسية الموضع عالمة العدد:

وهي التي تعرف عادتها ستة أيام مثلاً، لكنها لا تدري وقتها في أي موضع من الشهر، فهذه تنتظر متى يأتي الحيض إلى قريباتها وتفعل فعلهن ، أي ترد إلى عادة أهلها.

الثاني: ناسية العدد عالمة الموضع:

وهي التي تعرف أنها تحيض في أول كل شهر، لكنها لا تدري كم يوماً تحيض، فهذه تجلس في كل شهر ستة أيام أو سبعة أيام؛ لحديث حمنة السابق.

الثالث: ناسية العدد والموضع:

وهي التي لا تدري متى تحيض ولا عدد الأيام التي تحيضها، فترجع إلى عادة أهلها، فإن لم يكن لها أقارب جلست ستة أو سبعة أيام من كل شهر؛ لحديث حمنة رضى الله عنها السابق.

أي ترجع في الموضع لعادة أهلها وفي العدد ستة أيام أو سبعة أيام، وهذه صورتها:



ناسية الموضع عالمة العدد تُرد إلى عادة أهلها

ناسية العدد والموضع ترجع في الموضع لعادة أهلها وفي العدد ٦ أو ٧ ناسية العدد عالمة الموضع تجلس ستة أو سبعة أيام من كل شهر لا تصلي شم تغتسل وتصلي بقية الشهر؛ لحديث حمنة

أيام

#### \* حكم صلاة المستحاضة:

«ثم توضئي لكل صلاة»(٢) و يجوز للمستحاضة أن تجمع بين الصلوات الجمع الصوري وهو:

أن تؤخر الظهر إلى آخر وقته بحيث لا يتبقى على العصر إلا وقت يكفيها للاغتسال وصلاة الظهر بحيث إذا انتهت من صلاة الظهر يكون العصر قد أذَّن فَتُصَلِّيهِ في أول وقته بعد الظهر مباشرة وتفعل هكذا في المغرب والعشاء تصلي المغرب في آخر وقته والعشاء في أول وقتها ولا تجمع الفجر بل تصليه وحده بغسل ووضوء كما سيأتي في الحديث.

## عن حمنة بنت جحش رضي الله عنها قالت:

«كنتُ أُستحاضُ حَيْضةً كثيرةً شديدةً، فأتيتُ رسول الله وَيَكِيلُمُ أَسْتَفْتِيهِ وأُخْبِرهُ فوجَدتُه في بيتِ أختي زينبَ بنتِ جحش رضي الله عنها، فقلتُ: يا رسولَ الله إني امرأةٌ أُستَحاضُ حيضةً كثيرةً شديدةً في ترى فيها قد مَنعَتْنِي الصلاة والصوم؟ فقال: «أَنْعَتُ لك الكُرْسُفَ (٣) فإنه يُذْهِ بُ الدَّمَ» قالت: هو أكثرُ من ذلك. قال:

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۲۸) ومسلم (۳۳۳) والترمذي (۱۲۵) والنسائي (۲۱۲) وأبو داود (۲۸۲) وابن ماجــــه (۲۲۶) وأحمد (۲۳۲۰) ومالك (۱۳۷) والدارمي (۷۷۶) وقد سبق تخريجه في «الأغسال المستحبة».

<sup>(</sup>٢) نفسه.

<sup>(</sup>٣) الكُرُسُف: القطن.

«فاتخذي ثَوباً» فقالت: هو أكثرُ من ذلك، إنها أثُجُ ثجّاً، قال رسول الله وَعَلِيلاً: «سامُرُك بأمْرَيْنِ أَيُّهُمَا فَعَلْتِ أَجْزَأَ عنكِ من الآخرِ، وإن قويتِ عليها فأنتِ أَعْلَمُ: «سامُرُك بأمْرَيْنِ أَيُّهُمَا فَعَلْتِ أَجْزَأَ عنكِ من الآخرِ، وإن قويتِ عليها فأنتِ أَعْلَمُ: إنها هذه رَكْضَةُ من رَكَضَاتِ الشيطانِ، فَتَحَيَّضِي ستةَ أيام أو سبعة أيام في علم الله، ثُمَّ اغْتَسِلي حتى إذا رأيتِ أنكِ قد طَهُرْتِ واسْتَنْقَأْتِ؛ فَصَلِي ثلاثاً وعشرين ليلةً أو أربعاً وعشرين ليلةً وأيامَها وصُومِي، فإن ذلك يُجْزِيكِ وكذلك فافعلي في كل شهر كما تحيضُ النساء، وكما يَطْهُرْنَ مِيقَاتُ حَيْضِهِنَّ وطُهْرِهِنَ، وإن قويتِ على أن تؤخّري الظهرَ وتعجّلي العصرَ فتَغْتَسِلينَ وتَجْمَعِينَ بَيْنَ الصَّلاتينِ الظُّهْرِ والعَصْرِ، وتؤخّرين المغربَ وتُعجّلين العشاء، ثم تَغْتَسِلينَ وتَجْمَعِينَ بين الصلاتين فافعلي، وصُومِي إن قدرتِ على ذلك وهذا أعجبُ الأمْرَيْنِ وتَعْتَسِلينَ مع الفجرِ فافعلي، وصُومِي إن قدرتِ على ذلك وهذا أعجبُ الأمْرَيْنِ

### \* حكم جماع المستحاضة:

يجوز للرجل أن يجامع زوجته المستحاضة بلا كراهة لعدم ما يمنع من ذلك وبهذا قال:

| ١ - عبد الله بن عباس  | ٢- سعيد بن المسيب         |
|-----------------------|---------------------------|
| ٣- الحسن البصري       | ٤ - سعيد بن جبير          |
| ٥- عطاء بن أبي رباح   | ٦ - قتادة بن دعامة        |
| ٧- حماد بن أبي سليمان | ٨- بكر بن عبد الله المزني |
| ٩- الأوزاعي           | ١٠ – مالك ١١ – الثوري     |

۱۳ - إسحاق بن راهويه ۱۵ - أحمد في رواية ١٢ - الشافعي

۱۶ - أبو ثور

١٦- ابن عثيمين (١) رضي الله عن الجميع

الدليل: البراءة الأصلية، فالمرأة حلال لزوجها ما لم يأتِ دليل صحيح صريح يمنع من ذلك، وليس ثُمَّ دليل بل قال ابن عباس رضي الله عنهما: «لا بأس أن يجامعها زوجها» (٢) ، ثم إنه قد جازت لها الصلاة وهي مستحاضة، فالجماع من باب أولى.

### \* حكم صلاة دائم الحدث:

مَنْ حَدَثُهُ دائم كصاحب سلس البول، وانفلات الريح والمستحاضة هؤلاء وأمثالهم يتوضئون لكل صلاة، ولا يخرجون من الصلة حتى لو نزل منهم الناقض؛ لأنهم معذورون ويُسَمَّوْن

أصحاب الأعذار؛ لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: «جَاءَتْ فاطمةُ بنتُ أَبِي حُبَيْشٍ رضيَ اللهُ عنها إلى رسولِ الله وَ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) «الشرح الممتع» (١/ ٤٤٠)، و«الإكليل» (١/ ٢٦٢).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري تعليقاً في «كتاب الحيض» باب «إذا رأت المستحاضة الطهر» قال: قال ابن عباس رضي الله عنهما : «تغتسل وتصلي ولو ساعة ويأتيها زوجها إذا صلَّت، الصلاة أعظم» ووصله عبد الرزاق (١/ ٣١٩) بسند صحيح كما قال الحافظ في «فتح الباري» (١/ ٤٢٩) باللفظ المذكور.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٣١) ومسلم (٣٣٣) والترمذي (١٢٥) والنسائي (٣٦٧) وأبو داود (٣٠٤) وأبو داود (٣٠٤) وأحمد (٢٥٧٣) ومالك (١٣٧) والدارمي (٧٧٩) وابن ماجـــه (٢٢١).









#### ي كتاب الصلاة

### وفيه ستة أبواب:

\_\_\_\_\_ الشرح \_\_\_\_\_

قوله: «كتاب الصلاة»، وكتاب الصلاة، هو الكتاب الذي يختصُّ بالأحكام المتعلقة بالصلاة من: أذان وإقامة، وشروط صحتها، وأحكامها، وسجود السهو، وصلاة الجماعة، وصلاة الجمعة. وهذا ترتيب منطقي موفق، فبعد ما تطهر المسلم من الحدثين، فلا بد من الدخول في صلاته قبل أن ينتقض وضوؤه فكانت الصلاة ثاني الكتب.

### 🗘 تعريف الصلاة:

لغة: هي الدعاء ومنه قوله تعالى: ﴿وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلاتَكَ سَكَنُ لَهُمْ﴾ [التوبة: ١٠٣] أي: ادع لهم (١).

شرعًا: هي العبادة المعروفة التي تتضمن أقوالاً وأفعالاً مخصوصة مفتتحة بالتكبير ومختتمة بالتسليم.

وقد تضمَّن هذا الكتاب ستة أبواب جمعت أحكامه، وانتظمت مسائله وهي على حسب الترتيب:

١- باب الأذان والإقامة
 ٢- باب شروط صحة الصلاة
 ٣- باب أحكام الصلاة
 ٥- باب صلاة الجماعة

وهذا الترتيب غاية في الحسن؛ لأنه: أول ما يلفت انتباه المرء إلى الصلاة هو الأذان؛ لأنه إعلام بدخول وقت الصلاة ليتهيأ المسلم لها على الوجه المطلوب، ثم يلبي النداء فلما كان كذلك جُعِلَ أول الأبواب، ثم بعدما يسمع الإنسسان النداء

<sup>(</sup>١) «تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان» (ص/ ٣٥٠) للسعدي.

## ۞ أولاً: بابُ الأذان والإقامة

الشرح

بالصلاة يأتي بشروطها؛ لأنه وكها هو معروف أن الشرط مقدم على العمل، فكان باب شروط صحة الصلاة بعد الأذان مباشرة، وبعدما يدخل الإنسان في صلاته سيعرض له ما يحتاج لمعرفة حكمه، وهو كذلك بحاجة ماسة لمعرفة أحكامها من سجود وركوع وقيام وغيرها، فكان باب: أحكام الصلاة ثالث هذه الأبواب، وكها هو معروف ومعلوم لدى الكافة أن النسيان من طبيعة بني آدم، فقد ينسى المصلي شيئاً في صلاته ويسهو، فاحتاج لمعرفة حكم هذا السهو وكيف يفعل، فكان باب سجود السهو رابعها، ثم قد يكون ذلك كله في صلاة نفل أو صلاة منفرد، لكن الصلاة في الجهاعة واجبة، ولا يجوز أن يصلي منفرداً إلا لعذر، فكان باب صلاة الجهاعة، ثم أعظمها اجتهاعاً يوم الجمعة، فكان باب صلاة الجمعة آخر باب صلاة الجمعة آخر الأبواب، والله تعالى أعلم.

قوله: «الأذان»:

وهو لغة: الإعلام ، ومنه قوله تعالى: ﴿وَأَذَانٌ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الْحَجِّ الْأَكْبَرِ﴾ [التوبة: ٣]، أي إعلام (١).

شرعًا: هو التعبُّدُ لله عز وجل بالإعلام بدخول وقت الصلاة.

قوله: «والإقامة»:

وهي لغة: مصدر أقام الشيء، أي جعله مستقياً.

شرعًا: هي التعبُّدُ لله عز وجل بالإعلام بالشروع في الصلاة.

#### ۞ فضل الأذان:

قد ثبت في السنة المباركة أحاديث صحيحة تبيِّن فضلَ الأذان منها:

<sup>(</sup>١) «أيسر التفاسير لكلام العلى الكبير» الجزائري (٢/ ٣٣٦).

١- عن أبي سعيد الخدري ﴿ عَلَيْهُ عَالَ: قال رسول الله وَاللَّهِ وَاللَّهِ عَلَيْكُمْ : «لا يسمع مدى صوت المؤذن جِنُ ولا إنسٌ ولا شيء إلا شهد له يوم القيامة» (١٠).

٢- عن معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله وَاللَّهِ وَاللَّهِ عَلَيْكُمْ
 يقول: «المؤذنون أطول الناس أعناقاً يوم القيامة» (٢).

### 🗘 حكم الأذان:

الأذان فرض كفاية على الصحيح من كلام أهل العلم وهو قول مالك وأحمد رحمها الله تعالى، فإذا قام به أحدهم سقط عن الباقين وإن تركوه أثموا جميعًا.

عن مالك بن الحويرث عليه أن النبي عليه قال له:

 $^{(7)}$  وليؤمكم أكبر كم أحدكم وليؤمكم أكبر كم  $^{(7)}$ 

فقد أمره وَاللَّذَان والأمر للوجوب كما هو معلوم والأذان والإقامة فرض كفاية في السفر والحضر لأمرين:

الأول: أن النبي وَتُكُلِينُ لَم يدع الأذان ولا الإقامة حَضَراً ولا سَفَراً (٤).

الثاني: أمره وَيُطِيِّرُ لمالك بن الحويرث وابن عمه رضي الله عنهما بالأذان والإقامة في السفر. حيث قال: «إذا سافرتما فأذنا وأقيما وليؤمكما أكبركما» (٥) والأمر للوجوب، ويجب المصير إلى النصّ وهذا ما رجحه ابن المنذر (٦).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٠٩) والنسائي (٦٤٤) وابن ماجه (٧٢٣) ومالك (١٥٣) في «النداء للصلاة»، وأبو داود (٥١٥) وأحمد (٩٥٣٧) وابن خزيمة (٣٩٠).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٣٨٧) (١٤) وأحمد (١٦٤١٩) وابن ماجه (٧٢٥).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٢٨) ومسلم (٧٦٤) والترمذي (٢٠٥) والنسائي (٦٣٤) وأبو داود (٥٨٩) وابن ماجه (٩٧٩) وأحمد (١٧١١) والدارمي (١٢٥٣).

<sup>(</sup>٤) «الشرح المتع» (٢/ ٣٩).

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه قريبًا.

<sup>(</sup>٦) «الأوسط» لابن المنذر (٣/ ٤٧).

وفيه ضابطان:

الضابطُ الأول: شروط صحة الأذان عشرة:

٣- أن يكونَ ذكرًا.

١ - النية . ٢ - أن يكون المؤذن مسلمًا.

الشرح

قوله: «النية» ، لقوله صلى الله عليه وسلم «إنها الأعمال بالنية».

قوله: «أَن يكون المؤذنُ مسلمًا» ؛ لأنه لا يصح أذان الكافر، ولا يُعْتَدُّ به؛ لأنه من غير أهل العبادات، ولا يجزئ أذانه إذا أذن؛ لقوله تعالى: ﴿لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ﴾ [الزمر: ٦٥]، أي عبادتك والأذان عبادة.

قوله: «أن يكون ذكرًا» ، هذا في الأذان العام لأهل المكان من الرجال فلا يصح ولا يُعتدُّ بأذان الأنثى؛ لأن الأذان يشرع فيه رفعُ الصوت والمرأة ممنوعة من ذلك، أما إذا كان الأذان للنساء فيصح أن تؤذن لهن امرأة، إذا لم يسمعهن الرجال على الصحيح من كلام أهل العلم، وهذه جملة من الآثار الواردة عن السلف رضي الله عنهم في جواز أذان المرأة للنساء خاصة إذا لم يسمعهن الرجال:

١- عن عبد الله بن عمر رضي الله عنها أنه سئل: هل على النساء أذان؟ فقال: «أنا أنهى عن ذكر الله؟»(١) كأنه يستنكر على السائل.

٢ - وعن معتمر بن سليمان رحمه الله عن أبيه على قال: «كنا نسأل أنسًا على على النساء أذان وإقامة؟ قال: لا وإن فعلن فهو ذكر» (٢).

٣- وقال الإمام مالك رحمه الله: «ليس على النساء أذان وإقامة وإن أقامت فحسن» (٣).

٤ - وقال الإمام الشافعي رحمه الله: «ليس على النساء أذان، وإن أذَّنَّ وأقمن،

(١) حسن، رواه ابن أبي شيبة (١/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٢) صحيحة رواه ابن أبي شيبة (١/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٣) «المدونة» (١/ ٦٣).

٤- أن يكونَ عاقلاً. ٥- أن يكون مميزًا. ٦- أن يكون ناطقًا.
 ٧- أن يكون الأذان بعد دخول الوقت إلا في الفجر.

الشرح

فلا بأس، ولا تجهر المرأة بصوتها، تؤذن في نفسها وتُسمِعُ صواحباتها إذا أذَّنت وكذلك تقيم إذا أقامت، وإن تركت الإقامة لم أكره لها من تركها ما أكره للرجال، وإن كنت أُحبُّ أن تقيم»(١).

قوله: «أن يكونَ عاقلاً» ؛ لأنه لا يصح أذان المجنون ولا يعتد به؛ لأنه ليس من أهل العبادات، ولا نية له؛ لحديث: «رفع القلم عن ثلاثة: ... وعن المجنون حتى يفيق»(٢).

قوله: «أن يكون مميزًا»، فلا يصح أذان الطفل غير المميز؛ لأنه لا تمييز له ولا نية ولأنه ليس من أهل العبادات، أما إذا ميَّز فيصح أذانه وإن لم يبلغ وهو مذهب مالك، والشافعي، وأحمد وهو الراجح؛ لأن إمامة الصبي المميز جائزة فأذانه من باب أولى.

قوله: «أن يكونَ ناطقًا» ، بداهة؛ لأنه سيتكلم به وينطق ليُعْلِمَ الناس بدخول الوقت، وهذا لا يحصل من الأبكم.

قوله: «أن يكونَ الأذانُ بعد دخول الوقت إلا في الفجر»، من شروط صحة الأذان أن يكون بعد دخول الوقت، وذلك لأنه إعلام بدخول الوقت، فلو أذَّن قبل الوقت، ثم استبان له الوقت أعاد الأذان مرة أخرى كأنه ما أذّن واستثنى العلماء من ذلك الأذان الأول في الفجر، لكن الأذان الثاني يكون بعد دخـــول

(۱) «الأم» (۱/ ۲۲).

<sup>(</sup>٢) رواه النسائي (٣٤٣٢) وأبو داود (٤٣٩٨) وابن ماجــه (٢٠٤١) وأحمد (٣٤١٧٣) والترمذي (١٤٢٣) (صحيح الجامع) (٣٥١٢).

٨- أن يكون من واحد.
 ٩- الترتيب.
 ١٠ الموالاة.

الشرح

الوقت، قال رسول الله وَيُنْكِلُهُ: «إن بلالاً يُؤذِّنُ بليلٍ فكلوا واشربوا حتى يؤذِّن ابنُ أم مكتوم»(١).

قال شيخنا حفظه الله: «استنبط العلماء من هذا الحديث أن الأذان يصح قبل الوقت وذلك في الفجر خاصة وهذا قول: ابن المبارك، ومالك، والشافعي، وأحمد، وإسحاق»(٢).

والخلاصة: أن الأذان لا يصح ولا يجزئ قبل الوقت مطلقاً لكنه يصح في الفجر خاصة، وإن أذَّن قبل الوقت أعاد وهو اختيار شيخنا ابن عثيمين رحمه الله (٣).

قوله: «أن يكونَ منْ واحدٍ» ، فلا يصح أن يؤذّن واحدٌ نصفه وآخَرُ نصفه الآخر، وكذلك الإقامة، لكن إن أذّنَ واحد وأقام آخر فلا بأس، ولا يصح أن يبنى على أذان غيره، ولا على إقامته؛ لأنها عبادة بدنية فلا يبنى على فعل غيره.

قوله: «الترتيبُ»؛ لأن الأذان شُرِعَ هكذا مرتبًا، فلا يصح إلا كذلك، فإن بدَّل في ألفاظه وغيَّر لا يصح؛ لأنه لا يجوز الإخلال به.

قال شيخنا حفظه الله:

«لا يصح الأذان والإقامة إلا بالترتيب الذي جاء به الشرع فلا يصح تقديم بعض الألفاظ على بعض؛ لأنه شُرع مُرتباً وعلَّمه النبيُّ وَاللَّهُ أَبا محذورة مرتباً»(١٠). قوله: «الموالاةُ»؛ وكذلك يجب أن يوالي المؤذن بين كلمات الأذان.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦١٧) ومسلم (١٠٩٢) (٣٦) والترمذي (٢٠٣).

<sup>(</sup>۲) «الإكليل» (۱/ ۲۸۲).

<sup>(</sup>٣) «الشرح الممتع» (٢/ ٦٦).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٣٧٩) والترمذي (١٩١) والنسائي (٦٢٩) وأبو داود (٥٠٠) وابن ماجه (٧٠٨) وأحمد (١٥٩١) والدارمي (١١٩٦) وراجع «الإكليل» (١/ ٢٧٥).

الضابطُ الثاني: سننُ الأذان عشر: ١- كونُ المؤذن حسنَ الصوت.

٢- كونه أمينًا.

الشرح

قال شيخنا حفظه الله: «فإن قال المؤذن مثلاً: «الله أكبر.. الله أكبر» ثم سكت سكوتاً طويلاً عرفًا، ثم أكمل الأذان لم يصح؛ لأنه لم يوالِ بين كلمات الأذان، ولو تكلم بين كلمات الأذان بكلام طويل لم يصح أيضًا، فإن تكلم يسيراً لحاجة كإرشاد أعمى أو تنبيه غافل وما شابهه جاز على قول صاحب المنار» (١).

قوله: «كون المؤذن حسن الصوت»، فيستحب أن يكون المؤذن ذا صوتٍ جميل وأداء حسن مع قوة الصوت ليتمكن من إبلاغ الأذان إلى أكبر قدر ممكن من الإنس والجنّ وغيرهم، ومن هنا يستحب استخدام الأجهزة الحديثة في الأذان لا سيما التي تجمع بين تحسين الصوت وإيصاله إلى أكبر مسافة ممكنة (٢)، لحديث عبد الله بن زيد بن عبد ربه عَيْنِهُ أن النبي وَيُنِيِّدُ قال له: «ألْقِهِ بلالاً فإنه أندى صوتاً منك» (٣).

قوله: «كونه أمينًا» ؛ لأن المؤذن مؤتمن على أوقات الصلوات، والإمساك، والإفطار، وعلى عورات المسلمين؛ لأنه قد يصعد على منارة المسجد، فيرى عورات المسلمين في بيوتهم.

قال عَلَيْكُمْ : «أمناء الناس على صلاتهم وسحورهم المؤذنون» (٤).

وقال ﷺ :«الإمامُ ضَامِنٌ، والمؤذنُ مُؤْتَمَنٌ، اللهم أَرْشِد الأئمةَ واغفرْ للمؤذنين» (°).

<sup>(</sup>۱) «الإكليل» (۱/ ۲۷۰).

<sup>(</sup>۲) «الإكليل» (۱/ ۲۸۲).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (١٨٩) وقال: ((حسن صحيح)) وأبو داود (٤٩٩) وابن ماجــــه (٧٠٦) وأحمد (١٦٠٤١) والدارمي (١١٨٧) وحسنه الألباني (الإرواء) (٢٢٠)

<sup>(</sup>٤) حسن، رواه البيهقي (١/ ٢٢٦) وحسَّنه الألباني (الإرواء) (٢٢١).

<sup>(</sup>٥) صحيح، رواه الترمذي (٢٠٧) وأبو داود (٥١٣) وابن خزيمة (١٥٢٨) وابن حبان (١٦٧١) (الترغيب والترهيب) (٣٦٤).

٣- كونه عالماً بالوقت. ٤ - مُتَطهِّراً من الحدثين. ٥ - قَائمًا.

الشرح

قوله: «كونُه عالماً بالوقتِ»؛ ليتمكن من الأذان في أول الوقت، ولكي يأمن من الخطأ، والمقصود أن يكون عالماً بالعلامات الوضعية وهي الأمارات التي جعلها الشرع دلالة على دخول الوقت:

- ١ فالفجر: بطلوع الفجر الثاني.
  - ٢- والظهر: بزوال الشمس.
- ٣- والعصر: بصيرورة ظل كل شيء مثله سوى فيء الزوال (١).
  - ٤ والمغرب: بغروب الشمس.
  - ٥- والعشاء: بمغيب الشفق الأحر.

ويمكن ضبطها بالتقويهات والساعات الموجودة حالياً.

قوله: «مُتَطهِّراً من الحدثين»، يستحب للمؤذن أن يكون متطهراً من الحدثين، فإن أذَّن وهو محدث جاز، وهو قول الجمهور (٢).

قوله: «قائمًا» ، أي يستحب للمؤذن أن يؤذن وهو قائم، لقوله وَ اللهُ عَلَيْكُمُ : «قُم فأذّن» (٣) وإن أذّن وهو جالس بدون عذر صحّ، لكنه خلاف الأولى، وإن كان لحاجة فلا بأس.

قال ابن المنذر رحمه الله: «أجمع كل من نحفظ عنه من أهل العلم أن من السنة أن يؤذن قائرًا، فإن أذَّنَ لعذر قاعداً فلا بأس»(1).

(١) هذا على الراجح من كلام أهل العلم.

<sup>(</sup>٢) «الإكليل» (١/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٢٠٤) ومسلم (٣٧٧) (١) والترمذي (١٩٠) وأحمد (٦٣٥٧) والنسائي (٦٢٥).

<sup>(</sup>٤) ((الإجماع)) رقم (٤٠) و((الأوسط)) (٣٦٣).

# ٦- أن يكونَ على علوٍّ. ٧- رافعاً وجههُ جاعلاً أصبعيهِ في أذنيهِ.

الشرح

وعن الحسن بن محمد العبدي رحمه الله قال: «دَخَلْتُ على أبي زيد الأنصاري وعن الحسن بن محمد العبدي رحمه الله قال: «دَخَلْتُ على أبي زيد الأنصاري وَ الله فَعَلَمُ وهو جالس، وتقدَّمَ رجل فصلى بنا وكان أعرج أصيب رجله في سبيل الله تعالى»(١).

ويجوز أن يؤذن على الراحلة.

قال ابن المنذر رحمه الله تعالى: «إن ابن عمر رضي الله عنهم كان يؤذن على البعير فينزلُ فيُقِيمُ»(٢).

قوله: «أن يكون على عُلُوِّ»؛ ليكون أبعد للصوت وأبلغ في الإعلام؛ لحديث بلال صَلِيَّةٌ: «أنه كان يؤذن على سطح امرأة من بني النجار بيتها من أطول بيت حول المسجد» (٣).

#### قال شيخنا ابن عثيمين رحمه الله:

(ينبغي أن يكون الأذان على شيءٍ عالٍ؛ لأن ذلك أبعد للصوت، وأوصل للناس، ولا فرق بين أن يكون العلوُّ بذات المؤذن أو بصوت المؤذن كما هو الموجود الآن بالمكبرات)(٤).

قوله: «رافعاً وجهه جاعلاً أصبعيه في أذنيه» ؛ ليكون أبلغ في إيصال الصوت إلى بعيد، فيعطي قوة للصوت، وليراه من كان بعيدًا، فيعرف أنه يؤذن أو من كان لا يسمع. عن أبي جحيفة ضياله: «أن بلالاً وضع أصبعيه في أذنيه» (٥).

<sup>(</sup>١) حسن، رواه البيهقي (١/ ٣٩٢) (الإرواء) (٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه البيهقي (١/ ٣٠٢) (الإرواء) (٢٢٦) و ((الأوسط) لابن المنذر (٣/ ٤٩).

 <sup>(</sup>٣) حسن، رواه أبو داود (١٥٥) والبيهقي (١/ ٤٢٥) (الإرواء) (٢٢٩).

<sup>(</sup>٤) ((الشرح الممتع)) (٢/ ٥٢)

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٦٣٤) ومسلم (٣٠٥) والترمذي (١٩٧) والنسائي (٦٤٣) وأبو داود (٥٢٠) وأحمد (١٨٢٧٥) والدارمي (١١٩٨) وابن ماجه (٧١١).

 $\label{eq:continuous_problem} \varphi_{i}(x) = \rho_{i}(x) - \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( -3 x_{i} \right) + 2 x_{i}^{2} \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( -3 x_{i} \right) + 2 x_{i}^{2} \right) + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( -3 x_{i} \right) + 2 x_{i}^{2} \right) \right)$ 

٨- مُستقبلاً القبلة. ٩- مُلتفتاً يميناً وشمالاً في الحيْعَلَتَيْن.

١٠ - أن يكون في أول الوقت.

الشر ح

قوله: «مستقبلاً القبلة»؛ لفعل مؤذني النبي وعَلَيْلاً .

قال ابن المنذر رحمه الله: «أجمع أهل العلم على أن من السنة أن يستقبل القبلة في لأذان» (١).

قوله: «ملتفتاً يميناً وشمالاً في الحيعَلَتينِ» ، يعني في قوله: «حيَّ على الصلاة» يلتفت يمينًا، وفي «حيَّ على الفلاح» يلتفت شمالاً.

عن أبي جحيفة رضي الله قال:

«رأيت بلالاً يؤذن، فجعلت أتتبع فاه هاهنا وهاهنا، يقول يميناً وشمالاً: حيَّ على الصلاة، حيَّ على الفلاح» (٢).

قوله: «أن يكون في أول الوقت» ؛ لحديث جابر بن سمرة على قال: «إن بلالاً كان يؤذن في أول الوقت لا يخرم وربها أخّر الإقامة شيئًا» (٣) .

#### ઉત્સ્થાલ ઉ

Carlotte Car

<sup>(</sup>١) ((الإجماع)) رقم (٣٨) و((الأوسط)) (٣٥٣).

<sup>(</sup>۲) رواه البخـــاري (۲۳۶) ومســــلم (۵۰۳) (۲۶۹) وأبو داود (۵۲۰) والترمذي (۱۹۷) والنســـائي (۲۶۳) وأحـــــد (۱۸۷۷) وابن ماجه (۷۱۱) والدارمي (۱۱۹۸).

<sup>(</sup>٣) حسن، رواه ابن ماجه (٧١٣) وأحمد (٥/ ٩١) (الإرواء) (٢٢٧).

### 🗘 ثانيًا: باب شروط صحة الصلاة

وفيه ضابط واحد:

شروط صحة الصلاة تسعة:

٢ - العقل. ٣ - التمييز.

۱ – الإسلام . ٤ – الطهارة مع القدرة.

\_\_\_ الشه

قوله: «الإسلام»، فلا تصح الصلاة من كافر؛ لقوله تعالى: ﴿لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ﴾ [الزمر: ٦٥]٠.

وإن كان الكافر سيُحَاسَبُ عليها في الآخرة؛ لأنهم مخاطبون بفروع الشريعة على الراجع من كلام العلماء؛ لقوله تعالى: ﴿وَوَيْلٌ لِلْمُشْرِكِينَ \* الَّذِينَ لا يُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ \* [فصلت:٦-٧]. فطالبهم في الآخرة بها رغم أنهم ماتوا كفارًا.

قوله: «العقل»، وكذلك لا تصح من مجنون؛ لأنه مرفوع عنه التكليف؛ لحديث: «رفع القلم عن ثلاثة: عن النائم حتى يستقيظ، وعن الصبي حتى يحتلم، وعن المجنون حتى يفيق»(١).

قوله: «التمييزُ» ؛ لأنها لا تصح من غير مميز؛ لمفهوم حديث: «مروا أولادكم بالصلاة لسبع» (٢) ، فلو كانت تصح ممن هو دون ذلك لأمر بها وَاللَّهُ والمميز هو من بلغ سبع سنين عاقلاً، أو ميّز العادة من العبادة .

قوله: «الطهارةُ مع القدرة» ، أي يجب على المسلم أن يتطهر لصلاته من

(۱) صحیح، رواه النسائي (۳٤٣٢) وأبو داود (٤٣٩٨) وابن ماجه (۲۰٤۱) وأحمد (۲۵۹۰) والدارمي (۲۲۹٦).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه أبو داود (٤٩٠) والترمذي (٤٠٧) وقال: ((حسن صحيح)) وأحمد (٢/ ١٨٠) والحاكم (١/ ١٩٧) (صحيح الجامع) (٥٦٨٥).

# ٥ - دخولُ الوقتِ.

الشرح

الحدثين الأكبر والأصغر، لقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمُرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُؤُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمُرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُؤُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُباً فَاطَّهَّرُوا﴾ [المائدة: ٦].

وعن أبي هريرة ضِحِهُ أن رسول الله عَلَيْكُمُ قال: «لا يقبل الله صلاة أحدكم إذا أحدث حتى يتوضأ»(١).

وعن ابن عمر رضي الله عنها قال: قال رسول الله وَاللَّهِ اللهُ صلاةً بغير طهور، ولا صدقة من غلول»(٢).

قوله: «مع القدرة»؛ ليخرج بها أصحاب الأعذار كالمريض وصاحب سلس البول وانفلات الريح، والمستحاضة، فهؤلاء قد يُرفع عنهم هذا الشرط؛ لأنهم أصحاب أعذار ويُلحق بهم المحبوس فاقد الطهورين.

قوله: «دخولُ الوقت»؛ لقوله تعالى: ﴿إِنَّ الصَّلاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَاباً مَوْ قُوتاً﴾ [النساء: ١٠٣].

وعن جابر بن عبد الله الأنصاري في قال: «جاء جبريل إلى النبي وَعَلِيلاً فقال: قم فَصَلِّهِ، فصلَّى الظهر حين زالت الشمس (٣)، ثم جاءه العصر، فقال: قم فَصَلِّه، فصلى العصر حين صار ظل كل شيء مثله، ثم جاءه المغرب، فقال: قم فَصَلِّه، فصلى المغرب حين وجبت الشمس، ثم جاءه العشاء، فقال: قم فَصَلِّه، فصلى العشاء حين غاب الشفق، ثم جاءه الفجر فقال: قم فَصَلَّه، فصلى الفجر حين برق الفجر، أو سطع الفجر.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٣٥) ومسلم (٢٢٥) (٢) وأبو داود (٦٠) والترمذي (٧٦).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٢٢٤) والترمذيٰ (١) وابن ماجه (٢٧٢) وأحمد (٢٨٦).

<sup>(</sup>٣) زالت الشمس: أي مالت من وسط السماء إلى جهة الغروب.

ثم جاءه من الغد للظهر، فقال: قم فَصَلَهِ، فصلى الظهر حين صار ظل كل شيء مثله، ثم جاءه العصر، فقال: قم فَصَلّه، فصلى العصر حين صار ظل كل شيء مِثْلَيْهِ، ثم جاءه المغرب وقتاً واحداً لم يَزُل عنه، ثم جاءه العشاء حين ذهب نصف الليل، أو قال: ثلث الليل، فصلى العشاء ثم جاءه حين أسفر جدًّا، فقال: قم فَصَلّهِ، فصلى الفجر، ثم قال: ما بين هذين وقت»(١).

## 🗘 أوقات الصلوات:

\* أولاً: وقت الظهر:

يبدأ من بعد زوال الشمس إلى أن يصير ظل كل شيء مثله سوى فيء الزوال لحديث: «وقت الظهر ما لم يحضر العصر»(٢).

\* ثانيًا: وقت العصر:

يبدأ بعدما يصير ظل كل شيء مثله سوى فيء الزوال (٣) ، إلى أن يصير ظل كل شيء مثليه، وقد يمتد إلى الاصفرار، ثم هو وقت ضرورة إلى غروب الشمس، أما امتداده إلى الاصفرار؛ فلحديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنها أن رسول الله وقت العصر ما لم تصفر الشمس» (١) .

<sup>(</sup>١) صحيح، رواه النسائي (٥٢٥) والترمذي (١٥٠) وأحمد (٣/ ٣٣٠) (الإرواء) (٢٥٠).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۱۲) (۲۷۲) والنسائي (۲.۱ ه) وأبو داود (۳۹٦).

<sup>(</sup>٣) ‹‹في الزوال›› ويقال له أيضًا: ‹‹ظلّ الزوال›› من المعلوم في علوم الهيئة أن الشمس إذا كانت متعامدة في وسط السهاء تمامًا، أنه لا يوجد ظل لأي شيء لكن هذا يكون في المناطق الاستوائية والقريبة من خط الاستواء. ولكن نظراً لبعدنا عن خط الاستواء بمقدار ‹‹٥٠٣٠) فلا تكون الشمس متعامدة تعامداً تامًا، فإذا كانت في وسط السهاء؛ لا يزول كل الظل بل يبقى منه قدر قليل ثابت لا يزيد ولا ينقص حتى يبدأ في الازدياد من جهة الشرق وذلك بانحراف الشمس عن وسط السهاء إلى جهة الغرب وهذا القدر من الظل الثابت الذي لا يزول يسمى في اصطلاح عن وسط السهاء إلى جهة الغرب وهذا القدر من الظل الثابت الذي لا يزول يسمى في اصطلاح الفقهاء ‹‹في الزوال أو ظل الزوال›› والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٦١٢) (١٧٢) والنسائي (٢١٥) 'وأبو داود (٣٩٦).

ثم هو بعد ذلك وقت ضرورة إلى غروب الشمس؛ لقوله وعليه الشرق الدك أدرك ركعة من العصر قبل أن تغرب الشمس فقد أدرك العصر (١).

# ثالثًا: وقت المغرب:

من غروب الشمس إلى مغيب الشفق الأحمر، ويستحب التعجيل؛ لحديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما وفيه: «.. ووقت صلاة المغرب ما لم يغب الشفق»(٢).

\* رابعًا: وقت العشاء:

من مغيب الشفق إلى نصف الليل الأوسط؛ لحديث عبد الله بن عمرو وفيه: «ووقت العشاء إلى نصف الليل الأوسط» (٣).

## · قال الحافظ أبن حجر رحمه الله:

(ولم أرَ في امتداد وقت العشاء إلى طلوع الفجر حديثاً صريحاً يَثْبُتُ لكن أحاديث التأخير والتوقيت لما جاءت مرة مقيدة بالثلث وأخرى إلى النصف، كان النصف غابة التأخير) (٤).

# \* خامسًا: وقت الفجر:

يبدأ من طلوع الفجر الثاني إلى طلوع الشمس؛ لحديث عبد الله بن عمر و وفيه: «وقت صلاة الصبح من طلوع الفجر ما لم تطلع الشمس» (٥).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۰۵) ومسلم (۲۰۸) والترمذي (۱۸٦) والنسسائي (۱۱۹) وأبو داود (۲۱۲) ) وأحمد (۷۱۷) ومالك (۱۰) والدارمي (۱۲۲۰) وابن ماجه (۲۹۹).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۱۲) (۱۷۲) والنسائي (۲۱۵) وأبو داود (۳۹۳).

<sup>(</sup>۳) نفسه

<sup>(</sup>٤) ((فتح الباري)) (٢/٢٥) و ((التنقيح)) للذهبي (مسألة/ ٨٣).

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه مراراً في نفس الباب.

٦ - ستر العورة مع القدرة.

الشرح

# 🗘 بم تدرك الصلاة؟

الصلاة تدرك بإدراك ركعة منها قبل خروج وقتها، وإلا فلا، على الراجح؛ لحديث أبي هريرة على النبي على النبي على أن النبي تطلع الشمس، فقد أدرك الصبح، ومن أدرك ركعة من العصر قبل أن تغرب الشمس فقد أدرك العصر (١).

## 🗘 الصلاة في أول الوقت أفضل أمر التأخير؟

الأفضل أن يصلي المسلم الصلاة لأول وقتها بدون تأخير؛ لقوله تعالى: ﴿فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ ﴾ [البقرة: ١٤٨]، والتأخير ينافي هذا الأمر إلا أنه في صلاة الظهر يستحب الإبراد بها عند شدة الحر (٢)؛ لقوله وَاللَّهِ اللهُ اللهُ الحر، فأبردوا بالصلاة، فإن شدة الحر من فيح جهنم» (٣).

وكذلك يستحب تأخير العشاء؛ لفعله وَيُطَالِكُمُ : «كان يؤخر صلاة العشاء الآخرة» (٤)؛ لكن بشرط أن يكون التأخير من جماعة المسجد كلهم حتى يصلوها جماعة، لا أن يؤخر الفرد العشاء ثم يصليها منفرداً فإن هذا لا يجوز.

قوله: «سترُ العورة مع القدرةِ»، العورة هي كل ما يسوءُ الإنسان إظهاره، وقد أتت من العَورِ وهو العيب، وستر العورة في الصلاة واجب، لقوله تعالى: ﴿خُذُوا وَيَنْتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ [الأعراف: ٣١].

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۵۸۰) ومسلم (۲۰۸) (۱٦۲) والترمذي (۲۶۵) والنسائي (۵۰۰) وأبو داود (۱۱۲۱) وأحمد (۸۹۳۲) وابن ماجــه (۲۹۹) ومالك (٥) والدارمي (۱۲۲۲).

<sup>(</sup>٢) الإبراد: هو تأخير الظهر قليلاً حتى تنكسر حِدَّةُ الحر.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٦٤٣) (٢٢٦) والنسائي (٥٣٢).

كتاب الصلاة

## الشرح

وعن جابر ضَالَى قال: قال رسول الله وَالله عَالَيْهُ: «إن كان واسعاً فالتحف به، وإن كان ضيقاً فاتزر به» (١) .

وقال ابن عبد البررحمه الله:

«إجماع العلماء على أن من صلى عرياناً مع قدرته على اللباس فصلاته باطلة» (٢) . ويشترط فيما يستر عورته أن يكون:

١ - صفيقاً لا يصف لون البشرة. ٢ - أن يكون مباحًا.

٣- واسعاً حتى لا يُجَسِّم العورةَ. ٤- أن يكون طاهرًا.

\* حدُّ العورة في الصلاة:

تنقسم العورة في الصلاة إلى أقسام:

الأول: الرجل من عشر سنوات فما فوق:

عورته من السرة إلى الركبة؛ لحديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده مرفوعًا: «ما بين السرة والركبة عورة» ".

الثانى: الصبى دون العاشرة:

عورته الفرجان فقط؛ فلو صلى مستور الفرجين صحت صلاته.

الثالث: المرأة الحرة البالغة:

كلها عورة إلا الوجه والكفين؛ لحديث عائشة رضي الله عنها أن النبي عَلَيْكُمْ قَالَ: «لا يقبل الله صلاة حائض إلا بخمار»(١).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۳۶۱) ومسلم (۳۰۱۰).

<sup>(</sup>۲) «منار السبيل» (۱/ ۱۰۷).

<sup>(</sup>٣) حسن، رواه أبو داود (٤٩٢) وحسنه الألباني في (الإرواء) (٢٧١) .

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه الترمذي (٣٧٧) وأبو داود (٦٤١) وابن ماجه (٦٥٥) وأحمسد (٢٤٦٤١) (الإرواء) (٢٧٢) وقال فيه الإمام الترمذي رحمه الله : «حديث حسن».

٧- اجتنابُ النجاسةِ لبدنه، وثوبه وبقعته مع القدرة.

الشرح

الرابع: الحرة غير البالغة والأمة:

عورتها من السرة إلى الركبة، لمفهوم حديث: «لا يقبل الله صلاة حائض إلا بخمار» والاستدلال هنا بمفهوم المخالفة الذي يسميه الأصوليون: «دليل الخطاب» والمعنى: أن البنت التي لم تحض تصح صلاتها بغير خمار.

قوله: «مَعَ القدرة»؛ لأنه لو لم يستطع ستر العورة لعذر أو حاجة أو حبس، أو غير ذلك صلّى حسب حاله، أما القادر، فيجب عليه ستر العورة بها لا يصف البشرة، والمقصود بوصف البشرة وصف لونها من بياض أو مُحرة أو سواد، فإذا وصف الساتر لون البشرة بطلت الصلاة، أما إذا كان كثيفاً ضيّقاً يصف حجم العضو لا لونه فالصلاة صحيحة مع الكراهة (١).

وإذا انكشفت عورته في الصلاة، فسترها في الحال صحت صلاته.

قوله: «اجتناب النجاسة لبدنه وثوبه وبقعته مع القدرة»:

فأما الثوب: فلقوله تعالى: ﴿وَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ ﴾ [المدثر:٤].

وعن أسهاء بنت أبي بكر رضي الله عنهما أن النبي وَاللهُ قال في دم الحيض يصيب الثوب: «تَحُتُّه ثم تَقُرُصُهُ بالماء، ثم تنضحه ثم تصلي فيه»(٢).

وأما البدن: فلقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ وَإِنْ وُجُوهَكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ وَإِنْ كُنتُمْ جُنبًا فَاطَّهَرُوا ﴾ [المائدة: ٦].

وعن أنس ﴿ فَاللَّهُ عَالَ: قال رسول الله وَعَلَيْكُمْ :

<sup>(</sup>۱) «الإكليل» (۱/ ۳۱۱).

كتاب الصلاة المسلامة المسلمة ا

.....

#### الشرح

«تنزهوا من البول، فإن عامة عذاب القبر منه» (١).

فإن أصابته نجاسة ولم يعلم بها وصلّى صحت صلاته ولا إعادة عليه؛ لحديث أبي سعيد الخدري ضيًّ قال:

«بينها رسول الله وَاللَّهِ عُلِيلًا يُصلِّي بأصحابه، إذ خلع نعليه فوضعها عن يساره، فلما رأى ذلك القوم ألقوا نعالهم، فلما قضى رسول الله وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ صلاته قال: «ما حملكم على إلقاء نعالكم» قالوا: رأيناك ألقيت نعليك فألقينا نعالنا، فقال رسول الله والله والله

قال شمس الحق رحمه الله: (قال الخطابيُّ رحمه الله: فيه من الفقه أن من صلى وفي ثوبه نجاسة لم يعلم بها، فإن صلاته مجزية، ولا إعادة عليه) (٣).

قال شيخنا حفظه الله: (ووجه الدلالة: أنه لو كانت النجاسة على البدن والثوب - مع عدم العلم بها - تبطل الصلاة؛ لاستأنف النبي والله من أولها، لكنه بنى على ذلك فثبت صحتها)(٤).

وأما البقعة: فلقوله تعالى: ﴿وَعَهِدْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْهَاعِيلَ أَنْ طَهِّرَا بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكَّعِ السُّجُودِ﴾ [البقرة: ١٢٥].

<sup>(</sup>١) صحيح بطرقه، رواه ابن ماجه (٣٤٨) وأحمد (٨٨٠٠) (الإرواء) (٢٨٠).

<sup>(</sup>٣) «عون المعبود» (٢/ ٥٥).

<sup>(</sup>٤) «الإكليل» (١/ ٣٢٦).

# ٨- استقبالُ القبلة.

الشرح

وعن أنس عَلَيْهِ قال: بينها نحن في المسجد مع رسول الله وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَالِمٌ اللهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ إذ جاء أعرابي. فقام يبول في المسجد. فقال أصحاب رسول الله وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى بوله» (الله عز وجل القدر، إنها هي لذكر الله عز وجل المساجد لا تصلح لشيء من هذا البول ولا القدر، إنها هي لذكر الله عز وجل والصلاة، وقراءة القرآن ثم أمر رجلاً فجاء بذَنُوبٍ من ماءٍ فَصَبَّه على بوله» (۱) فَرَجُرُ الصحابة له دليل على وجوب طهارة البقعة من النجاسة.

قوله «مع القدرة» ؛ لأن القدرة شرط في اجتناب النجاسة، فإن عجز عن إزالتها سقط هذا الشرط بالعجز (٢).

ومثل هذه الأعذار: من به سلس بول، أو المستحاضة، أو من حبس ببقعة نحسة.

# صلاة من حُبِسَ ببقعة نجسة:

من حُبسَ ببقعة نجسة يصلي، ولكنه يومئ بالنجاسة الرطبة غاية ما يمكنه ويجلس على قدميه لكى يقلل ملاقاة النجاسة قدر استطاعته.

قال شيخنا حفظه الله: (أي لا يسجد على الأرض إذا كانت بالأرض نجاسة رطبة ستُلَوِّثُ جبهته، أما إذا كانت يابسة يسجد عليها تقديماً لركن السجود؛ لأنه مقصود في نفسه ومجمع على فرضيته وعلى عدم سقوطه بخلاف ملاقاة النجاسة) (٣).

قوله: «استقبال القبلةِ»، أي استقبال الكعبة، وسميت قبلة لأن الناس يستقبلونها.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۲۱) ومسلم (۲۸۵) (۱۰۰).

<sup>(</sup>۲) «الإكليل» (۱/ ۳۲۱).

<sup>(</sup>٣) ((السابق)) (١/ ٣٢٢).

٩ - النيةُ.

## الشرح

قال تعالى: ﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمُسْجِدِ الْحُرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ ﴾ [البقرة: ١٥٠].

وعن أبي هريرة صَلِيْهُ قال: قال رسول الله وَعَلَيْهُ: «إذا قمت إلى الصلاة فأسبغ الوضوء، ثم استقبل القبلة وكبِّر»(١) ...

وأجمع المسلمون على وجوب استقبال القبلة في الصلاة، لكن يستثنى من ذلك:

١- العاجز: عن استقبال القبلة مثل الأعمى والمريض الذي لا يقدر على الحركة؛ لقوله تعالى: ﴿فَاتَّقُوا الله مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ [التغابن: ١٦].

٢- الخائف: لقوله تعالى: ﴿فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالاً أَوْ رُكْبَاناً ﴾ [البقرة: ٢٣٩].

٣- إذا اجتهد وصلى إلى غير القبلة؛ لحديث عامر بن ربيعة رضى الله عنهما:

كنا مع النبي وَ الله في الله من في ليلة مظلمة فلم ندر أين القبلة، فصلًى كل منا حِيالَه، فلم أنه أَيْنَمَا تُولُوا فَثَمَّ حِيالَه، فلم أصبحنا ذكرنا ذلك للنبي وَ الله فنزل قوله تعالى: ﴿فَأَيْنَمَا تُولُوا فَثَمَّ وَجُهُ الله ﴾ [البقرة: ١١٥] (٢).

التطوع في السفر؛ لأن النبي عَلَيْكُ كان يسبح على راحلته قِبَلَ أَيِّ وجه توجَّه... (٣).

قوله: «النية»، وهي لغة: القصد.

وشرعًا: العزم على فعل العبادة تقرباً إلى الله، وتنقسم إلى قسمين:

١ - نية المعمول له: ويدخل فيها الإخلاص والرياء.

٢- نية العمل: وهي التي بها يُمَيَّزُ بين العبادات من صلاة أو صيام.

(١) رواه البخاري (٧٥٧) ومسلم (٣٩٧) (٤٦) وأبو داود (٨٥٦) والترمذي (٣٠٢).

(٢) حسن، رواه الترمذي (٣٤٥) وابن ماجه (٢٠٢٠) (صحيح ابن ماجه) (٨٣٥).

(٣) رواه البخاري (١٠٩٨) تعليقاً ومسلم (٧٠٠).

والمقصود هنا نيةُ العمل. وهي أن ينوي الصلاة التي قام إليها ويُعَيِّنهَا بقلبه.

والنية محلها القلب ولا يشرع التلفظ بها كما يُسمع من بعض العوام «نويت أصلي فرض الظهر» وما شابه ذلك بدعة منكرة لم تثبت عن النبي وَاللَّهُ ولا عن أحد من أهل القرون الفاضلة.

#### قال شيخنا حفظه الله:

(والنية لا تسقط بحال؛ لأنها شرط أساسي، والشروط الأخرى قد تسقط بالعجز، أما النية فلا تسقط إلا بذهاب العقل وحينئذ يسقط التكليف جملة؛ لأن العقل مناط التكليف)(١).

وللنية حالات بعد الدخول في الصلاة، وحالات تتعلق بالإمامة، والانفراد وإليك بيانها:

# ۞ أولاً: حالات قَلْبِ النية بعد الدخول في الصلاة:

والمقصود: هو قَلْب النية من فرض إلى نفل والعكس ولها سِتُّ صور:

الأولى: قَلْبُ النية من فرض إلى نفل، يجوز بشرطين:

١ - أن يكون وقت الفرض متسعًا.

٢- أن يكون لعذر أو لتحصيل الأكمل.

الثانية: من فرض إلى فرض: لا يصح ويبطل الاثنان، يبطل الفرض الأول لقطعه، ويبطل الفرض الثاني لعدم وجود النية فيه من أوله.

الثالثة: من نفل إلى فرض: لا يجوز للعلة السابقة.

الرابعة: من نفل معين إلى نفل مطلق:

(۱) «الإكليل» (۱/ ٣٤١).

يجوز؛ لأن النفل المعين يتضمن نية النفل المطلق ضمنًا، كمن دخل في الصلاة بنية أربع ركعات سنة الظهر القبلية، ثم رأى جماعة فقلبها ركعتين لله لكي يدرك الجهاعة في صلاة الظهر فهذا جائز.

الخامسة: من نفل معيَّن إلى نفل معين:

لا يصح، حيث يبطل الأول لقطعه والثاني لانعدام النية من أوله كمن نوى تحية مسجد وفي أثنائها قليها سنة الوقت الحاضر.

السادسة: من نفل مطلق إلى نفل معين:

لا يصح لقطع الأول وانعدام النية في الثاني من أوله.

## 🗘 ثانيًا: حالات قلب النية المتعلقة بالإمامة والانفراد:

ولها أيضاً ست صور هي:

\*الأولى: من إمام إلى مأموم:

حكمه: جائز.

صورته: إذا أُقيمت الصلاة، ولم يحضر الإمام، فتقدَّم رجلٌ يصلي بالناس، وبعدما دخلوا في الصلاة جاء إمام المسجد، فتقدم، فأكمل الصلاة جمم إمامًا، وتأخر الإمام الأول ليكمل الصلاة مأمومًا.

عن عائشة رضي الله عنها قالت: «.. فجاء رسول الله وَعَلَيْكُمْ حتى جلس عن يسار أبي بكر ضَيْكُمْ، فكان رسول الله وَعَلَيْكُمْ يصلي بالناس جالسًا، وأبو بكر قائمًا يقتدي أبو بكر بصلاة النبي وَعَلَيْكُمْ ويقتدي الناس بصلاة أبي بكر» (١).

وجه الدلالة: أن أبا بكر ضَيْهُ كان إماماً في أول الصلاة ثم صار مأموماً بعد ذلك.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٨٧) ومسلم (٤١٨) (٩٠) والنسائي (٢/ ١٠١).

\* الثانية: من مؤتمِّ بإمام إلى مؤتمِّ بإمام آخر:

حكمه: جائز.

صورته: أن يصلي إمام بالناس ركعة، ثم يحدث له حادث فيخرج من صلاته، ويستخلف غيره يكمل بالناس الصلاة، فالمأمومون انتقلوا من

الاقتداء بإمام إلى الاقتداء بإمام آخر.

ولما طُعِنَ عمرُ ﴿ اللهِ فَي صلاة الفجر تناول يد عبد الرحمن بن عوف ﴿ اللهِ عَالَمُهُ عَلَيْهُ اللهِ عَالَمُهُ فَقَدُّمه، فأكمل بهم الصلاة (١).

\* الثالثة: من منفرد إلى إمام:

حكمه: جائز.

صورته: أن يصلي رجل منفرداً فيأتي آخر ويأتم به، فيكمل الصلاة به إمامًا.

عن ابن عباس رضي الله عنها قال: «بِتُ عند خالتي فقام النبي وَعَلِيْلُمُ يصلي من الليل، فقمت أصلي معه، فقمت عن يساره، فأخذ برأسي فأقامني عن يمينه» (١) . فالنبي وَعَلِيْلُمُ النبي وَعَلِيْلُمُ صلاته إمامًا.

\* الرابعة: من مأموم إلى إمام:

حكمه: جائز.

(١) رواه البخاري (٣٧٠٠).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۹۹) ومسلم (۷۲۳) (۱۸۱) وأبو داود (۵۰۱۳) وابن ماجه (۵۰۸) والبيهقي (۱/ ۲۲۰) في «سننه».

صورته: أن يحدث للإمام عذر، فيستخلف أحد المأمومين، فيكمل بهم الصلاة، فهذا المُسْتَخْلَفُ كان مأموماً في بداية صلاته ثم صار إمامًا، فهذا جائز لقصة قتل عمر في وتناوله يد عبد الرحمن بن عوف وتقديمه للإمامة.

والشاهد منه: أن عبد الرحمن كان مأموماً في بداية صلاته وإماماً في آخرها.

\* الخامسة: من إمام إلى منفرد:

حكمه: لا يجوز إلا لعذر؛ لأنه لو انفرد عنهم لأصبحوا مؤتمين بغير إمام، فيكون ذلك سبباً في بطلان صلاتهم.

صورته: إمام يصلِّي برجل وأحد، فحدث للمأموم عذر كانتقَّاض الوضوء أو غيره، فترك الإمام وحده، فقد صار الإمام منفرداً فصلاته صحيحة ويكملها منفردًا؛ لأنه انتقل من الإمامة إلى الانفراد لعذر.

\*السادسة: من مأموم إلى منفرد:

حكمه: لا يصح على الراجح.

صورته: رجل يصلي خلف إمام، فأطال الإمام القراءة وحدث للمأموم عذر، كانحباس بول، أو وعك، أو غير ذلك فنوى المفارقة، وأكمل صلاته وحده منفرداً عن الإمام.

فهذا على الراجح لا يصح بهذه الصورة، لكن يصح لو حدث للمأموم عذر فقطع الصلاة، وابتدأها من أولها بعد زوال العذر، وهو الراجح، لكن لا يبني على ما صلَّى مع الإمام (١).

#### ઇ છે. જિલ્લ

<sup>(</sup>۱) «الإكليل» (۱/ ۲۶۸–۲۰۰).

# ۞ ثالثًا: باب أحكام الصلاة

وفيه سبعة ضوابط:

الضابط الأول: شروط وجوب الصلاة خمسة:

٣- البلوغُ

٧- العقلُ

١ – الإسلامُ

٥- عدمُ النفاس

٤ - عدمُ الحيض

الشرح

قوله: «أحكام الصلاة»، أي الأمور المتعلقة بالصلاة من سُنَنِ وواجباتٍ وأركانٍ وهيئاتٍ ومكروهاتٍ ومبطلاتٍ وغير ذلك.

قوله: «شروط وجوب الصلاة»، أي الأمور التي تشترط لكي تجب الصلاة على المكلف.

قوله: «الإسلام والعقل والبلوغ» ، لأنها لا تجب على كافر ولا مجنون ولا صبي؛ لحديث عليِّ ضَيَّ الله القلم عن ثلاثة: النائم حتى يستيقظ، والصبي حتى يحتلم، والمجنون حتى يفيق»(١).

لكن يجب على وليِّ الصبي أن يأمره بها وإن كانت غير واجبة عليه ليتعود المحافظة عليها.

عن عمرو بن شعیب عن أبیه عن جده: «مروا أولادكم بالصلاة وهم أبناء سبع واضربوهم علیها وهم أبناء عشر» $^{(7)}$ .

قوله: «عدمُ الحيض وعدم النفاس» ، أي لا تجب الصلاة على المرأة حال الحيض والنفاس؛ لأنها مانعان من صحة الصلاة لقوله وَالنَّالَةُ:

<sup>(</sup>۱) صحيح، رواه النسائي (۳٤٣٢) وأبو داود (٤٣٩٨) وابن ماجه (۲۰٤۱) وأحمد (٢٤١٧٣) والدارمي (٢٢٩٦) (الإرواء) (٢٩٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه أبو داود (٤٩٥) والترمذي (٤٠٧) وقال: «حسن صحيح وعليه العمل عند بعض أهل العلم» والدار قطني (٨٥) (الإرواء) (٢٤٧).

كتاب الصلاة

# الضابط الثاني: أركان الصلاة أربعة عشر: ١- القيامُ في الفرض.

الشرح

«إذا أقبلت الحيضة فدعى الصلاة»(١).

ولقوله وَاللَّهُ : «أليس إحداكن إذا حاضت لم تصم ولم تصلِّ قلن: بلي» (٢).

والمرأة غير مأمورة بقضاء ما فاتها من الصلاة حال الحيض والنفاس؛ لحديث معاذة بنت عبد الله العدوية رضي الله عنها قالت: «سألت عائشة رضي الله عنها فقلتُ: ما بال الحائض تقضي الصوم ولا تقضي الصلاة؟ فقالت: أحرورية أنت؟ فقلت: لست بحرورية، ولكني أسأل، فقالت: كان يصيبنا ذلك، فنؤمر بقضاء الصوم، ولا نؤمر بقضاء الصلاة»(٣).

والنفاس حيض؛ لحديث عائشة رضي الله عنها : «أَنْفِسْتِ» (أَ) وهي لم تلد رضي الله عنها.

قوله: «أركانُ الصلاقِ»، والركن يكون في العمل وليس متقدماً عليه و لا يُجْبَرُ بسجود السهو، بل لا بد من الإتيان به.

## \* تعريف الركن:

والركن هو: ما يلزم من وجوده الوجود ومن عدمه العدم (٥).

قوله: «القيامُ في الفرضِ» ، هذا هو الركن الأول من أركان الصلاة فيجب القيام في الفرض، ولا تصح الصلاة من جلوس مع القدرة على القيام؛ لقوله تعالى: ﴿وَقُومُوا لله قَانِتِينَ﴾ [البقرة: ٢٣٨].

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٠٦) ومسلم (٣٣٣) (٦٢) والترمذي (١٢٥) وابن ماجه (٦٢١).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٠٤) ومسلم (٧٩) (١٣٢) وأبو داود (٤٦٧٩) وابن ماجه (٤٠٠٣).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٢١) ومسلم (٥٣٥) (٦٧) وأبو داود (٢٦٢) والترمذي (١٣٠) وابن ماجه (٦٣١).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٢٩٤) ومسلم (١٢٢٨) والترمذي (٩٤٥) والنسائي (٢٩٠) وابن ماجـــــه (٢٩٦٣) وأحمد (٢٥٠٥٠) والدارمي (١٩٠٤).

<sup>(</sup>٥) «الوجيز» (ص/ ٩٥).

# ٢ - تكبيرةُ الإحرام.

وعن عمران بن حصين رضي الله عنهما قال: كانت بي بواسير فسألت النبي عنهما قال: كانت بي بواسير فسألت النبي عنها عنها فعلى «صل قائبًا، فإن لم تستطع فعلى وعن الصلاة، فقال: «صل قائبًا، فإن لم تستطع فعلى

# حكم صلاة النافلة جالسًا:

جنب<sub>(۱)</sub>.

يجوز للإنسان أن يصلي النوافل وهو جالس لكن بنصف أجر القائم للقادر على القيام، أما المعذور فله الأجر كاملاً.

عن عمران صلى قائم الله على على قائم الله الله قائم الله

أما من عجز عن القيام وصلَّى وهو جالس لعذره فله الأجر كاملاً كمن صلَّى قائماً سواء بسواء؛ لحديث أبي موسى فَيُهُ أن النبي وَالَيْهُ قال: «إذا مرض العبد أو سافر، كتب الله تعالى له من الأجر مثل ما كان يعمل صحيحاً مقيمًا» (٣).

قوله: «تكبيرةُ الإحرام»، فمن ترك تكبيرة الإحرام بطلت صلاته بل لم تنعقد أصلاً.

عن عليٍّ ضَعِيْبُهُ قال: قال رسول الله وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْقُ: «مفتاح الصلاة الطهور، وتحريمها التكبير، وتحليلها التسليم»(٤).

(١) رواه البخاري (١١١٧) وأبو داود (٩٣٩) والترمذي (٣٦٩).

<sup>(</sup>٢) رُواه البخاريُّ (١١١٥) والنسائي (١٦٥٩) وأبو داود (٩٥١).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٢٩٩٦) وأبو داوّد (٣٠٨٩).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواًه الترمذي (٣) وقال : «هذا الحديث أصح شيء في هذا الباب وأحسن» وأبو داود (٦١) وأحمد (١٠٠٩) وابن ماجه (٢٧٥) والدارمي (٦٨٧).

كتاب الصلاة

٣- قراءة الفاتحة. ٤- الركوعُ. ٥- الرفعُ منه. ٦- الاعتدال قائمًا.

الشرح

وكان رَبِيُكُ إذا قام إلى الصلاة استقبل القبلة ورفع يديه وقال: «الله أكبر» (١).

وقال ﷺ: «إذا قمت إلى الصلاة فكبِّر»<sup>(٢)</sup>.

ولا تنعقد الصلاة بلفظ سوى «الله أكبر» وهو قول جمهور أهل العلم.

قوله: «قراءةُ الفاتحةِ» والفاتحة ركن في كل ركعة من ركعات الصلاة.

وقال رَبِيُكِينُ : «اقرأ بأم القرآن ثم اقرأ بها شئت»(٤).

قوله: «الركُوعُ» ؛ لقوله تعالى: ﴿ ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا ﴾ [الحج: ٧٧].

وقال ﷺ: «اركع حتى تطمئن راكعًا»<sup>(ه)</sup>.

قوله: «الرفعُ منه»، أي الرفع من الركوع بنية الرفع، فلو رفع فَزَعاً من شيء لم يجزئ؛ لقوله ﷺ: «ثم ارفع»(٦).

قوله: «الاعتدال قائمًا» ، وهذا الركن خلاف الذي قبله، والمقصود هنا: الاستواء قائمًا بعد الرفع من الركوع حتى يطمئن قائمًا.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۸۲۸) والترمذي (۳۰۶) وأبو داود (۷۳۰) وابن ماجـــــه (۸۰۳) وأحمد (۲۳۰۸) واحد (۲۳۰۸۸) والدارمي (۲۳۰۸).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٧٥٧) ومسلم (٣٩٧) وأبو داود (٨٥٦) والترمذي (٣٠٣).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥٦) ومسلم (٣٤) (٣٤) وأبو داود (٨٢٢) والترمذي (٧٤٧) وابن ماجــه (٨٣٧) والنسائي (٩٢٠) وأحمد (٢٢١) والدارمي (١٢٤٢).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٧٥٧) ومسلم (٣٩٧) وأبو داود (٨٥٦) والترمذي (٣٠٢).

<sup>(</sup>٥) نفسه.

<sup>(</sup>٦) نفسه.

٩- الجلوس بين السجدتين.

 $\wedge$  الرفع منه.

٧- السجود. ٨

١١ - التشهدُ الأخير.

١٠ - الطمأنينة في الكُلِّ.

الشرح

لقوله ﷺ: «ثم ارفع حتى تطمئن قائمًا» .

قوله: «السجودُ»؛ لقوله تعالى: ﴿ ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا ﴾ [الحج: ٧٧].

وقال ﷺ: «ثم اسجد حتى تطمئن ساجدًا»(٢) .

قوله: «الرفع منه»؛ لقوله ﷺ: «ثم ارفع حتى تطمئن جالسًا» (٣).

قوله: «الجلوس بين السجدتين»، وهو أن ينصب رجله اليمنى جاعلاً أطراف أصابعه إلى القبلة، ويفترش رجله اليسرى ويجلس عليها؛ لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: «كان عَلَيْكُ يفرش رجله اليسرى، وينصب رجله اليمنى، وينهى عن عقبة الشيطان»(٤).

قوله: «الطمأنينةُ في الكُلِّ»؛ لأمره وَ السيء صلاته بها في جميع الأركان، ولما أخلَّ بها قال: «ارجع فصلِّ فإنك لم تصلِّ» (٥).

وإن ترك الطمأنينة في الصلاة بطلت؛ للحديث كما هو ظاهر.

قوله: «التشهدُ الأخيرُ» ، لحديث عبد الله بن مسعود ضَيَّا قال: «كنا نقول قبل أن يُفرضَ علينا التَّشَهُّدُ: السلام على الله، السلام على جبريل وميكائيل، فقال رسول الله عَيَّالِيَّةُ: «لا تقولوا هكذا، ولكن قولوا: التحيات لله» (٢٠).

<sup>(</sup>١) نفسه.

<sup>(</sup>٢) نفسه.

<sup>(</sup>٣) نفسه وهو حديث واحد، وهو حديث المسيء صلاته وتقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٤٩٨) (٢٤٠) وأبو داود (٧٨٣) وابن ماجه (٨٦٩).

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٧٥٧) ومسلم (٣٩٧) (٤٥).

<sup>(</sup>٦) صحيح، رواه النسائي (١٦٥٠) وأبو داود (٩٧٠) والدارمي (١٣٤١) والترمذي (٢٨٩) وابن خزيمة (٧٠١).

والدلالة على ركنية التشهد الأخير في هذا الحديث من وجهين:

الأول: قول ابن مسعود ﴿ قَبْلُ أَنْ يُفْرَضَ عَلَيْنَا التَّشَهِدِ ﴾ وهو واضح الدلالة على أنه لم يكن مفروضاً ثم فرض.

الثاني: قوله وَعُلِيْكُمُ: «قولوا التحيات لله» والأمر للوجوب.

\* صيغة التشهد:

عن عبد الله بن مسعود ضَلِيَّهُ قال: علَّمني رسول الله عَلَيْكُمْ التشهد، كَفِّي بين كَفَّيهِ، كَمَا يعلمني السورة من القرآن:

«التحيات لله، والصلوات والطيبات، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله»(١).

\* الصلاة على النبي عُلِيلًا بعد التشهد الأخير:

والصلاة على النبي وَعَلِيْهُ بعد التشهد الأخير ركن كذلك مع التَّشهُّد؛ لحديث فضالة بن عبيد الأنصاري الله على النبي وَعَلِيْهُ الله وَانصرف، فقال رسول الله وَعَلِيْهُ: الله ولم يمجِّده، ولم يصلِّ على النبي وَعَلِيْهُ ، وانصرف، فقال رسول الله وعَلِيهُ: «عَجِلَ هذا»، فدعاه وقال له ولغيره: «إذا صلى أحدكم، فليبدأ بتمجيد ربه والثناء عليه، وليصلِّ على النبي وَعَلِيْهُ ، ثم يدعو بها شاء» (٢).

فقوله وَلِيُكِاللهُ : «وليصلِّ على النبي» على صيغة الأمريدل على الوجوب.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۸۳۱) ومسلم (۲۰۲) والترمذي (۲۸۹) والنسائي (۱۱٦۲) وأبو داود (۹٦۸) وأخمد (۳۲۱) وأبو داود (۹۲۸) وأخمد (۳۲۱۵) والدارمي (۱۳۲۰) وابن ماجه (۸۹۹).

<sup>(</sup>۲) صحيح، رواه الترمذي (۳٤۷۷) وقال «حسن صحيح» والنسائي (۱۲۸٤) وأبو داود (۱٤٦٨) (صفة صلاة النبي ﷺ (ص/ ۱۸۲).

١٢ - الجلوسُ لهُ وللتسليم. ١٣ - التسليمةُ الأُولى . ١٤ - الترتيبُ.

الشرح

# \* صيغة الصلاة على النبي وَعَلِيلاً:

عن عبد الرحمن بن أبي ليلى رحمه الله قال: لقيني كعب بن عجرة صلى الله قال: الله أهْدِي لك هدية؟ ، إن النبي وَالله خرج علينا فقلنا: يا رسول الله قد علمنا كيف نسلم عليك، فكيف نصلي عليك؟ فقال: «قولوا: اللهم صلّ على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبرهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد» (١).

«إذا قعد أحدكم في الصلاة، فليقل: التحيات لله ...» (٢) الحديث.

ولأنه رَبِي فِلْ فعله وداوم عليه وقال: «صلوا كما رأيتموني أصلي» (٣).

قوله: «التسليمة الأولى» ؛ لقوله وعليا في التسليم» (٤٠).

قوله: «الترتيب»؛ لأنه عُلِيلاً كان يصلي مرتباً وقال: «صلوا كما رأيتموني أصلي» (٥٠).

فمن غيَّر الترتيب المعروف فصلاته باطلة؛ لقوله وَاللَّهُ: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو ردُّهُ (٦).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٣٧٠) ومسلم (٢٠٦) وأبو داود (٩٧٦) والترمذي (٤٨٣).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦٣٢٨) ومسلم (٤٠١) وأبو داود (٩٦٨) وابن ماجه (٨٩٩).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٣١) ومسلم (٦٧٤) والترمذي (٢٠٥) والنسائي (٦٣٤).

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه في نفس الباب وهوصحيح.

<sup>(</sup>٥) مَرَّ تخريجه في الهامش قبل الماضي وهو متفق عليـــه ونمن رواه خلاف من مَرَّ ذكرهم: أبو داود (٥٨٩) وأحمد (١٥١٧) والدارمي (١٢٥٣) والبيهقي (٢/ ٣٩٣)

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (٢٦٩٧) ومسلم (١٨٧١) وأبو داود (٢٠٦٤) وأحمد (٢٣٩٢٩) وابن ماجه (١٤).

كتاب الصلاة

الضابط الثالث: واجباتُ الصلاة ثمانية:

١ - تكبراتُ الانتقال

| الشرح |  |
|-------|--|
|       |  |

قوله: «واجبات الصلاة ثمانية»، وهذا من المواضع التي فرّق فيها الجمهور بين الركن والواجب، وإن كانا عند الجمهور بمعنى، خلاف الأحناف.

### \* الفرق بين الركن والواجب:

| الواجب                       | الركن                                      | م |
|------------------------------|--------------------------------------------|---|
| أقل في الحكم من الركن        | آكد في الحكم من الواجب                     | ١ |
| يُجبر إذا نُسِيَ بسجود السهو | لا يجبر بسجود السهو بل لا بد من الإتيان به | ۲ |
| يسقط سهواً ونسيانًا          | لا يسقط سهواً ولا نسيانًا                  | ٣ |

قوله: «تكبيراتُ الانتقال»، وهي كل تكبيرات الصلاة عدا تكبيرة الإحرام، فإنها ركن.

عن أبي هريرة على قال: «كان رسول الله على إذا قام إلى الصلاة يكبر حين يقوم ثم يكبر حين يرفع صلبه من يقوم ثم يكبر حين يرفع، ثم يقول وهو قائم: ربنا لك الحمد، ثم يكبر حين يهوي، ثم يكبر حين يرفع رأسه، ثم يكبر حين يسجد، ثم يكبر حين يرفع رأسه، ثم يفعل ذلك في الصلاة كلها حتى يقضيها، ويكبر حين يقوم من المثنى بعد الجلوس»(۱).

وقد قال جرصلوا كما رأيتموني أصلي».

وأمر بذلك المسيء صلاته فقال:

(١) رواه البخاري (٧٨٩) ومسلم (٣٩٢) (٢٨) وأبو داود (٨٣٨) والنسائي (١١٥٠).

#### ٣- ربنا ولك الحمد

٢ - سَمِعَ اللهُ لِنْ حَمِدَهُ

الشرح

«إنه لا تتم صلاةً لأحدٍ من الناس حتى يتوضأ فيضع الوضوء ـ يعني مواضعه ـ ثم يكبر ويحمد الله عز وجل ويثني عليه، ويقرأ بها شاء من القرآن، ثم يقول: الله أكبر، ثم يركع حتى تطمئن مَفَاصلُهُ، ثم يقول: سمع الله لمن حمده حتى يستوي قائبًا، ثم يقول: الله أكبر، ثم يسجد حتى تطمئن مفاصله، ثم يقول: الله أكبر، ويرفع رأسه حتى يستوي قاعدًا، ثم يقول: الله أكبر، ثم يسجد حتى تطمئن مفاصله ثم يرفع رأسه فيكبر، فإذا فعل ذلك فقد تمت صلاته»(١).

قوله: «سمعَ الله لمن حَمِدَهُ»، وهو يرفع صلبه من الركعة، للأدلة السابقة.

قوله: «ربنا ولكَ الحمد»؛ أي بعدما يستوي قائماً من الركوع يقول! ربنا ولك الحمد؛ لحديث عائشة رضي الله عنها: «قولوا: ربنا ولك الحمد»

# 🗘 صيغ الحمد بعد الرفع من الركوع:

ورد للحمد بعد الرفع من الركوع أربع صيغ:

الأولى: «ربنا ولك الحمد» بزيادة «الواو».

عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله وعليه عنها و الله عنها ولك الحمد» "

الثانية: «ربنا لك الحمد» بدون «الواو».

عن أبي سعيد الخدري صليه قال: كان وكلي إذا رفع رأسه من الركوع قال: «رجا لك الحمد»(١).

<sup>(</sup>١) صحيح، رواه أبو داود (٨٥٢) (صحيح أبي داود) (٧٦٣) والنسائي (١٠٦٧).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۸۹) ومسلم (٤١١) (۷۷) وأبو داود (۲۰۱) وابّن ماجه (۱۲۳۸) والترمذي (۲۰۱) والترمذي (۳۲۱) والنسائي (۸۳۲) وأحمد (۱۱۶۲) ومالك (۳۰۲) والدارمي (۲۵۲).

<sup>(</sup>٣) سبق في الذي قبله.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٤٧٧) (٢٠٥) وأبو داود (٨٤٧) والنسائي (٨٣١).

كتاب الصلاة المسلاة المسلامة المسلامة المسلامة المسلامة المسلامة المسلامة المسلمة المس

٤ - سبحان ربي العظيم مرة في الركوع.

٥- سبحان ربي الأعلى مرة في السجود.

٦ - ربِّ اغفر لي بين السجدتين.

الشرح

الثالثة: «اللهم ربنا لك الحمد».

عن ابن عباس رضي الله عنهما ، وعن عبد الله بن أبي أوفى ضَطَِّهُ أَن النبي وَاللَّهُ كُاللَّهُ كُاللَّهُ عَن الله عنهما ، وعن عبد الله بن أبي أوفى ضَطَِّهُ أَن النبي وَاللّهُ عَنْهُ كُان إذا رفع رأسه من الركوع قال: «اللهم ربنا لك الحمد»(١).

الرابعة: «اللهم ربنا ولك الحمد».

قوله: «سبحانَ ربِّيَ العظيم مرة في الركوع، وسبحان ربي الأعلى مرة في السجود».

وعن عقبة بن عامر في قال: كان رسول الله وكي إذا ركع قال: «سبحان ربي العظيم وبحمده ثلاثًا» (٤٠). العظيم وبحمده ثلاثًا» (٤٠). مع قوله: «صلوا كها رأيتموني أصلي».

قوله: «ربِّ اغفر لي بين السجدتين»، لحديث حذيفة صفي الم

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٤٧٦) (٢٠٢) وأبو داود (٨٤٦) والترمذي (٢٦٦) وابن ماجه (٨٧٨).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٧٢٢) ومسلم (٤١٤) (٨٦) وأبو داود (٦٠٣) وابن ماجه (١٢٣٩).

<sup>(</sup>٣) صحیح، رواه مسلم (۷۷۲) والترمذي (۲۲۲) والنسائي (۱۰۰۸) وأبو داود (۸۷۱) وابن ماجه (۸۸۸) وأحمد (۲۲۷۰) والدارمي (۱۳۰۶).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه أبو داود (٨٦٥) (صفة صلاة النبي) للألباني (١٢٧).

٨- الجلوسُ له

٧- التَّشَهُّدُ الأول.

الضابط الرابع: سنن الصلاة القوليةُ اثنتا عشرة سنة:

١ - دعاءُ الاستفتاح

الشرح

أن النبي وَعُلِيْكُمُ كَانَ يقولُ بين السجدتين: «رب اغفر لي، رب اغفر لي» (١٠). قوله: «التشهد الأول»؛ لأنه وَعُلِيْكُمُ أمر به المسيء صلاته فقال: «فإذا جلست في

وله. «النشهد الأول»؛ لا له وسط المسيء صلاته فقال: «فإذا جلست في وسط الصلاة، فاطمئن وافترش فخذك اليسرى ثم تشهّد»<sup>(٢)</sup>.

وعن ابن مسعود صلحه قال: إن محمداً وَاللَّهُ قال: «إذا قعدتم في كل ركعتين فقولوا التحيات لله، والصلوات، والطيبات، السلام عليك أيها النبي، ورحمة الله وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، ثم ليتخير أحدكم من الدعاء أعجبه إليه، فليدع به ربه عز وجل» (٣).

قوله: «الجلوسُ له» ، أي يجب التشهد الأوسط من جلوس؛ للأدلة التي مرَّت في الواجب الذي قبله.

قوله: «دعاءُ الاستفتاح»، فيستحب أن يستفتح المصلي صلاته بأحد أدعية الاستفتاح، وأفضلها حديث أبي هريرة فلله قال: كان رسول الله وعلم إذا كبر في الصلاة سكت هُنيْهة قبل القراءة، فقلت: يا رسول الله بأبي أنت وأمي أرأيت سكوتك بين التكبير والقراءة ما تقول؟ قال: أقول: «اللهم باعد بيني وبين خطاياي كما باعدت بين المشرق والمغرب، اللهم نقني من خطاياي كما ينقى الثوب الأبيض من الدنس، اللهم اغسلني من خطاياي بالثلج والماء والبرد» اللهم اغسلني من خطاياي بالثلج والماء والمركز» المناس اللهم اغسلني من خطاياي بالثلج والماء والمركز اللهم اغسلني من خطاياي بالثلب والماء والمركز المناس اللهم اغسلني من خطاياي بالثلب والماء والمركز المركز المناس المناس

<sup>(</sup>۱) صحيح، رواه النســـائي (۱۰٦٩) وأبو داود (۸۷٤) وابن ماجه (۸۹۷) وأحمد (۲۲۸٦٦) والــــدارمي (۱۳۲٤) (صحيح ابن ماجه) للألباني (۷۳۱).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه أبو داود (٨٥٥) وصححه الألباني (صحيح أبي داود) (٧٦٦).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه النسائي (١٤٠٤) وأبو داود (٢١١٨) والترمذي (١١٠٥) وابن ماجه (١٨٩٢) وأحمد (٤١٠٤) والدارمي (٢٢٠٢) (الإرواء) (٣٣٦).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٤٤) ومسلم (٩٩٥) والنسائي (٨٩٥) وأبو داود (٧٨١) وابن ماجه (٨٠٥)

٤ - قراءة السورة

٣- قول آمين

٢ - التَّعَوُّذُ

الشرح

وأدعية الاستفتاح كثيرة قدتصل إلى اثنى عشر دعاءً ويستحب التنوع بينها.

قوله: «التَّعَوُّذُ»؛ لأنه وَاللَّهُ كان إذا قام إلى الصلاة كبَّر، ثم يقول: «أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم من همزه ونفثه ونفخه» (١) ولقوله تعالى: ﴿فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ فَاسْتَعِذْ بِالله مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ﴾ [النحل: ٩٨]

قوله: «قَوْلُ: آمين» ، أي إذا قال الإمام ﴿وَلا الضَّالِّينَ ﴾ [الفاتحة: ٧] يقول المأموم: «آمين».

عن أبي هريرة عظيم أن رسول الله وكالله قال: «إذا أمَّن الإمام فأمِّنوا، فإن من وافق تأمينه تأمين الملائكة غفر له ما تقدم من ذنبه»(٢).

وعن وائل بن حجر رضي قال: «كان رَصِيلِهُ إذا قرأ ولا الضالين قال: آمين، ورفع بها صوته»(٣).

وعن أبي هريرة عَلَيْهُ قال: قال عَلَيْهُ: «إذا قال القارئ ﴿غَيْرِ الْمُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالِّينَ ﴾ ، فقال من خلفه: «آمين» ، فوافق قوله قول أهل السهاء غفر له ما تقدم من ذنبه» (٤) .

قوله: «قراءة السورة» ، عن أبي قتادة على على على على الركعتين الركعتين الأولى ويُقصِّر في الثانية الأوليين من صلاة الظهر بفاتحة الكتاب وسورتين يطوِّل في الأولى ويُقصِّر في الثانية ويُسْمعُ الآيةَ أحياناً وكان يقرأ في العصر بفاتحة الكتاب وسيورتين، وكان يطوِّل في

وأحمد (١٠٠٣٦) والدارمي (١٢٤٤). والبَرَد: هو قطع الثلج الصغار.

<sup>(</sup>١) صحيح، رواه أبو داود (٢٦٠) وابن ماجه (٨٠٧) وأحمد (٣٨١٨) (الإرواء) (٣٤١)

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٩٦) ومسلم (٤٠٩) وأبو داود (٨٤٨) وابن ماجه (٢٦٧).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه المترمذي (٢٤٨) وأبو داود (٩٢٠) (صفة صلاة النبي) (٨٢).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٧٨٢) ومسلم (٤١٠) (٧٦).

# ٦- الإسرار في السرية

٥- الجهرُ في الجهريةِ

٧- الزيادةُ على ربنا ولك الحمد

الشرح

الركعة الأولى من صلاة الصبح ويُقصِّرُ في الثانية»(١).

وعنه وعنه والنبي والله النبي والله الله المحتين الأوليين من الظهر والعصر بفاتحة الكتاب وسورة، ويُسْمِعُنَا الآية أحيانًا، ويقرأ في الركعتين الأخريين بفاتحة الكتاب»(٢).

وكذلك تسنُّ القراءةُ بعد الفاتحة في الركعتين الأخريين أحيانًا؛ لحديث أبي سعيد على النبي وَالله كان يقرأ في صلاة الظهر في الركعتين الأوليين في كل ركعة قدر ثلاثين آية، وفي الأخريين قدر خمس عشرة آية، أو قال: نصف ذلك، وفي العصر في الركعتين الأوليين في كل ركعة قدر قراءة خمس عشرة آية وفي الأخريين قدر نصف ذلك» (٣).

قوله: «الجهرُ في الجهرية» ؛ لأنه وَ كَالَيْ كَانَ يَجهرُ في الصبح والجمعة والأوليين من المغرب والعشاء (١٠).

قوله: «الإسرارُ في السِّريَّةِ»؛ لأنه وَاللَّالَةُ كَان يُسِرُّ في الظهر والعصر، والثالثة من المغرب، والأخريين من العشاء، ولم ينقل أنه جهر فيها.

قوله: «الزيادة على ربنا ولك الحمد» ؛ لما ثبت عن أبي سعيد صلى المعلمة :

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٥٩) ومسلم (٢٥١) والنسائي (٩٧٥) وأبو داود (٨٠٠) وابن ماجه (٨٢٩).

<sup>(</sup>Y) رواه مسلم (۱۵۵) (۵۵۱).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٤٥٢) وأبو داود (٨٠٤).'

<sup>(</sup>٤) راجسع في ذلك البخاري (٧٧٣، ٧٦٩) ومسلم (٤٤٩، ٤٦٤) وأبو داود (١٢٢١) والترمذي (٣١٠) راجسع في ذلك البخاري (٨٣٠) ومسلم (٣١٠) ومالك (١٧٦) والنسائي (١٠٠٠) ومسلم (٨٧٧).

كتاب الصلاة المسلاة المسلاة المسلاة المسلاة المسلاة المسلاة المسلاة المسلاة المسلام المسلوم ال

٨- الزيادة على تسبيحة الركوع.

٩ - الزيادة على تسبيحة السجود.

· ١ - الزيادةُ على «رب اغفر لي بين السجدتين».

١١ - التعوذُ من أربع بعد التشهد الأخير. ١٢ - التسليمة الثانية.

الشر ح

أن النبي عَلَيْكُم كان إذا رفع رأسه قال: «سمع الله لمن حمده، ربنا لك الحمد ملء السموات وملء الأرض وملء ما بينهما وملء ما شئت من شيء بعد»(١).

قوله: «الزيادة على تسبيحة الركوع، والزيادة على تسبيحة السجود»

عن عقبة بن عامر في قال: كان رسول الله والله والله والله والله الله والله والل

قوله: «الزيادة على: رب اغفر لي بين السجدتين»

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان عَلَيْكُ يقول بين السجدتين:

«رب اغفر لي وارحمني، واجبرني، وارزقني، وارفعني» (٣).

قوله: «التعوذ من أربع بعد التشهد الأخير» ؛ لحديث أبي هريرة على قال: قال وَاللهُ عَلَيْهُ قال: قال وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْهُ عَدَابِ جَهَام، ومن عذاب القبر، ومن فتنة المحيا والمهات، ومن شر فتنة المسيح الدجال»(٤).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٤٧٦) (٢٠٢) وأبو داود (٨٤٦) والترمذي (٢٦٦) وابن ماجـــه (٨٧٨) وله أن يزيد: «أهل الثناء والمجد، أحق ما قال العبد وكلنا لك عبد لا مانع لما أعطيت، ولا معطي لما منعت ولا ينفع ذا الجد منك الجد»، وهي ثابتة في المصادر السابقة.

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه أبو داود (٨٦٥) وصححه الألباني (صفة صلاة النبي) (١٢٧).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه الترمذي (٢٨٤) وأبو داود (٥٠١) وابن ماجه (٨٩٨) (صحيح ابن ماجه) (٧٣٧).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٣٧٧) ومسلم (٥٨٨) والنســـائي (٥٠٥٥) وأبو داود (٧٩٢) وابن ماجه (٩٠٩) وأحمد (٧١٩٦) والدارمي (١٣٤٤).

الضابط الخامس: سُنَنُ الأفعال ثمانية عشرة سُنة:

١ - رفعُ اليدينِ في أربعةِ مواضعَ

٢- وضعُ اليُّمني على اليسرى على الصدر.

الشراح

عن ابن مسعود رضي قال: قال رسول الله رَسِيلِيَّةُ: «ثم ليتخير أحدكم من الدعاء أعجبه إليه فليدع ربه عز وجل»(١).

قوله: «التسليمة الثانية» لحديث عامر بن سعد عن أبيه: «كنت أرى رسول الله يسلم عن يمينه وعن يساره ... (٢)».

قوله: «رفعُ اليدين في أربعة مواضع» وهي:

١- عند تكبيرة الإحرام. ٢- عند الركوع. ٣- عند الرفع من الركوع.

٤ - عند القيام من التشهد الأول للركعة الثالثة.

عن نافع ﷺ قال: «كان ابن عمر رضي الله عنها إذا دخل الصلاة كبَّر ورفع يديه، وإذا قام من يديه، وإذا قام من الله لمن حمده رفع يديه، وإذا قام من الركعتين رفع يديه ورفع ذلك إلى النبي ﷺ (٣).

وعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما: «أن رسول الله وَاللهُ وَاللهُ كَانَ يرفع يديه حذو منكبيه: إذا افتتح الصلاة، وإذا كبَّر للركوع وإذا رفع رأسه من الركوع رفعهما كذلك أيضًا» (١٠).

قوله: «وضعُ اليمني على اليسرى على الصدر» ، عن وائل بن حجر رفي قال: «صليت مع رسول الله وسي وضع يده اليمنى على يده اليسرى على صدره» (٥٠).

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۸۲۵) (۱۱۹).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٧٣٩) وأبو داود (٧١٧).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٧٣٦) ومسلم (٣٩٠) وأبو داود (٧٢١) والترمذي (٥٥١) وابن ماجه (٨٥٨).

<sup>(</sup>٥) صحيح، رواه ابن خزيمة (٤٧٩) وصححه الألباني (الإرواء) (٣٥٢) وهو عند مسلم (٤٠١)

كتاب الصلاة المسلاة المسلاق ال

# ٣- النظرُ محل السجود

الشرح

\* كيفية وضع اليد على الصدر:

ورد في وضع اليد على الصدر ثلاث صور:

\* الأولى: وَضعُ الكفِّ اليمنى على الكفِّ اليسرى على الصدر؛ لحديث واثل بن حجر السابق.

\* الثانية: وضعُ الكفِّ اليمنى على الساعد الأيسر؛ لحديث «..ثم وضع يده اليمنى على ظهر كفَّه اليسرى والرسغ والساعد»(١).

وعن سهل بن سعد ﴿ قَالَ: «كَانَ النَّاسِ يؤمرُونَ أَنْ يَضِعُ الرَّجِلِ اليَّدِ اليَّمنِي على ذراعه اليسرى في الصلاة» قال أبو حازم: لا أعلمه إلا يُنْمِي ذلك إلى النبي وَعَلِيْكُو (٢).

\* الثالثة: القبض باليمني على رسغ اليسرى:

عن هُلْبِ الطائي ضَيْ الله عَلَيْ قَال: «كان رسول الله وَ عَلَيْ يؤمنا فيأخذ شماله بيمينه» (٣).

وعن طاً ووس بن كيسان عَلَيْهُ قال: «كان وَ الله عَلَيْهُ يضع بده اليمنى على بده اليسرى ثم يَشُدُّ بينها على صدره وهو في الصلاة» (١).

«وكان إسحاق بن راهويه رحمه الله يضع يديه على ثدييه أو تحت الثديين»(٥).

قوله: «النظرُ محل السجودِ» ؛ لحديث عائشة رضي الله عنها قالت:

«لما دخل رسول الله مُثَلِّلُو الكعبة ما خَلَفَ بصره موضع سجوده حتى خرج منها» (٦).\_

(٤٥) وأبي داود (٧٢٣–٧٢٤).

<sup>(</sup>۱) صحيح، رواه أبو داود (۷۲۳) وأحمد (۳۱۸/٤) وابن الجارود (٤٧٩) والنسائي (۸۸۸) والترمذي (۲۹۲) وقال: «حسن صحيح» وابن ماجه (۸۲۷) والدارمي (۱۳۵۷) والحميدي (۸۸۰).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٧٤٠) ومالك (ك ٩ ب١٥) (٤٧).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٢٥٢) وقال ((حسن)) وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٤) صحيح، روآه أبو داود (٧٥٥) وهو مرسل صحيح الإسناد (الإرواء) (٢/ ٧١).

<sup>(</sup>٥) ذكره المروزي في «المسائل» (ص/ ٢٢٢) (الإرواء) (٢/ ٧١).

<sup>(</sup>٦) رواه الحاكم (١/ ٤٧٩) وصححه الألباني (الإرواء) (٢/ ٧٣).



٤ - القبضُ على الركبتين باليدينِ في الركوع

٥- مدُّ الظهرِ فيه وجَعْلُ الرأسَ حَيالَهُ.

٦ - تمكينُ أعضاء السجودِ من الأرضِ.

الشرح

«وكان وَيُلِيِّلُهُ إذا صلَّى طأطأ رأسه ورمى ببصره إلى الأرض» (١).

قوله: «القبضُ على الركبتين باليدين في الركوع» ؛ لحديث أبي حميد رفي الله وعليه الله والله و

وقال وَالْ اللهُ اللهُ

قوله: «مَدَّ الظهر فيه وجَعْلُ الرأس حيالَهُ» «فيه» أي في الركوع، فَيَمُدُّ ظهره في الركوع ويسوِّيه بحيث لو صُبّ عليه الماء لاستقرَّ مكانه.

عن وابصة بن معبد عليه قال: «رأيت رسول الله وَالله عليه، فكان إذا ركع سوَّى ظهره حتى لو صُبَّ عليه الماء لاستقرَّ»(٤).

وعن عائشة رضي الله عنها: «....وكان وَاللهُ إذا ركع لم يُشْخِص رأسه ولم يصوِّبه، ولكن بين ذلك» (٥٠) أي لم يرفعه ولم يخفضه بل كان وسطًا.

«و جَعْلُ الرأس حياله» أي حيال ظهره بدون خفض أو رفع.

قوله: «تمكينُ أعضاءِ السجود من الأرض»، وأعضاء السجود هي:

<sup>(</sup>١) صحيح، رواه الحاكم (٢/ ٣٩٣) (الإرواء) (٢/ ٧٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه الترمذي (٢٥٩) وأبو داود (٧٣٠) وابن ماجه (٨٦٣) (صحيح سنن الترمذي) (٢١٤).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه ابن خزيمة وابن حبان والطبراني عن ابن عباس وصححه الألباني (صحيح الجامع) (٧٧٥)

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه ابن ماجه (٨٧٢) وصححه الألباني (صحيح الحامع) (٤٧٣٢).

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم (٤٩٨) (٢٤٠) وأبو داود (٧٨٣) وابن ماجه (٨٦٩) وأحمد (١٠٥٣٠).

كتاب الصلاة المسلاة المسلاة المسلاة المسلاة المسلاة المسلاة المسلاة المسلام المسلوم المسلام المسلام المسلام المسلوم المسلام المسلوم ال

٧- مباشرة الجبهة لمحل السجود.
 ٨- مجافاة عَضُدَيْهِ عن جَنْبَيهِ.
 ٩- وبطنه عن فخذيه.

الشر ح

(اليدان، والركبتان، وأطراف القدمين، والجبهة مع الأنف).

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله وَالْكُلُودُ: «أُمرتُ أَن أسجد على سبعة أعظم: الجبهة \_ وأشار بيديه إلى أنفه \_ واليدين والرجلين وأطراف القدمين، ولا نكفت الثياب ولا الشعر» (١).

قوله: «مباشرةُ الجبهةِ لمحل السجود» ، أي لا يجعل شيئاً يحول بين جبهته وموضع سجوده كما يفعله الشيعة، حيث يُخصُّون جباههم بقطع من الفخار يزعمون أنها من تربة الحسين في الله المسين المعلم المعلم

قوله: «مجافاةُ عضدَيْه عن جَنْبيه» ؛ لحديث عبد الله بن مالك بن القِشْبِ المعروف بابن بُحَيْنة عَلَيْتُهُ قال: «كان وَكَالِيُّهُ إذا سجد يُجَنِّحُ في سجوده حتى يرى وضحُ إبطيه» (٢).

والمرأة في ذلك كالرجل سواء، لكن يُقَيَّدُ ذلك بشرط أن لا يؤذي أحداً في الصَّفِّ إذا كان في جماعة، أما إذا كان منفرداً فيسن له فعل ذلك، وفي الجماعة بقدر أن لا يؤذي من بجواره.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۸۰۹) ومسلم (۲۹۰) (۲۲۷) وأبو داود (۸۸۹) والترمذي (۲۷۳) وابن ماجه (۸۸۳) والنسائي (۱۰۹۳) وأحمد (۲۵۲۳) والدارمي (۱۳۱۸).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٨٠٧) ومسلم (٤٩٥) (٢٣٥).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاريّ (٨٢٢) ومسلمٌ (٤٩٣) (٢٣٣) وأبو داود (٨٩٧) والترمذي (٢٧٥).



١٠ - وفخذيهِ عن ساقيهِ.

١١ - وجَعْلُ أطراف أصابع القدمين إلى القبلة.

١٢ - وضع يديه حَذو منكبيهِ مبسوطة مضمومة الأصابع.

\_\_\_\_\_ الشرح \_\_\_\_\_

قال شيخنا العلامة محمد بن صالح العثيمين رحمه الله وطيَّب ثراه:

«اجعلوه سجوداً معتدلاً، لا تُقَصِّر فينزل البطن على الفخذ، والفخذ على الساق، ولا تمتدون أيضًا، كما يفعل بعض الناس إذا سجد أن يمتد حتى يقرب من الانبطاح»(١).

قوله «وفخذيه عن ساقيه»، أي أن يرفع فخذيه عن ساقيه كذلك؛ لعموم قوله وَاللَّهُ: «اعتدلوا في السجود».

قوله: «وجعلُ أطرافِ أصابع القدمين إلى القبلةِ» ، أي ينصب رجليه ويجعل أطراف الأصابع إلى القبلة؛ لقول عائشة رضي الله عنها: «مستقبلاً بأطراف أصابعه القبلة»(٢).

وعن أبي حميد الساعدي عَلَيْهُ قال: «كان وَكَالِيَّهُ إذا سجد وضع يديه غير مفترش ولا قابضها، واستقبل بأطراف أصابع رجليه القبلة»(٣).

قوله: «وضعُ يديهِ حَذْو منكبيهِ مبسوطةً مضمومةَ الأصابع»، أي يضع يديه في سجوده حذو منكبيه أو حذو أذنيه مبسوطة مضمومة الأصابع ويوجهها إلى القبلة.

<sup>(</sup>۱) «الشرح الممتع» (۳/ ۱۶۹).

<sup>(</sup>٢) سبق في الذي قبله.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٨٢٨) وأبو داود (٧٢٨).

كتاب الصلاة المسلاة المسلامة المسلامة المسلامة المسلامة المسلامة المسلمة المسل

١٣ - الافتراشُ بين السجدتينِ وفي التشهدِ الأول.
 ١٤ - التورُّكُ في الأخير .

الشر ح

عن وائل بن حجر ضِّطُّهُ: «أن النبي عُلِيِّكُم كان إذا سجد ضم أصابعه» (١).

وعن البراء بن عازب رضي الله عنها قال: «كان رسول الله وعَلَيْكُمُ إذا سجد فوضع يديه بالأرض استقبل بكفيه وأصابعه القبلة» (٢).

وعنه عَلَيْهُ قال: قال رسول الله وَاللهُ اللهُ عَلَيْهُ: «إذا سجدت فَضَعْ كَفَيْكَ وارفع مرفقيك»(٣).

قوله: «الافتراشُ بين السجدتين وفي التشهد الأول»

وصفته: أن يفترش رجله اليسرى، فيجلس عليها؛ وينصب اليمنى، ويوجه أطراف أصابعها إلى القبلة.

عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان عَلَيْكُمْ يفرش اليسرى وينصبُ رجله اليمني»(١).

وعن أبي حميد ضُخِيَّهُ قال: «.. فإذا جلس في الركعتين جلس على رجله اليسرى ونصب اليمني» (٥) .

قوله: «التَّورُّكُ في الأخيرِ»، هذا في الصلوات الرباعية والثلاثية، وهو: أن ينصب رجله اليمنى موجهاً أصابعها إلى القبلة ويثني رجله اليسرى تحتها ويجلس بمقعدته على الأرض، في التشهد الأخير.

<sup>(</sup>١) صحيح، رواه ابن خزيمة (٦٤٢) والبيهقي (٢/ ٢١٢) (صفة صلاة النبي) (١٢٣).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه البيهقي (٢/ ٢١٣) (صفة صَلاة النبي) (١٢٣).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٤٩٤) (٢٣٤).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٤٩٨) وأبو داود (٧٨٣) وابن ماجه (٨١٢).

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٨٢٨).

١٥ - وضع اليدين على الفخذين مبسوطة مضمومة الأصابع.
 ١٦ - التحليقُ بإبهام اليمنى والوسطَى في التشهدين.

## الشرح

عن أبي حميد ضُطِّبُهُ قال: «فإذا كانت السجدة التي فيها التسليم أخرج رجله اليسرى وجلس مُتَوَرِّكاً على شقه الأيسر وقعد على مقعدته»(١).

قوله: «وضع اليدين على الفخذين مبسوطةً مضْمُومةَ الأصابع»

عن وائل بن حجر ضَحِه قال: «... ووضع كفَّهُ اليمني على فخذه اليمني ونصب أصبعه للدعاء، ووضع يده اليسرى على فخذه اليسرى»(٢).

وتكون مبسوطة على الفخذ مضمومة الأصابع؛ لحديث ابن عمر: «ويده اليسرى على ركبته اليسرى باسطها عليها» (٣).

وعن وائل بن حجر ﴿ قَالَ: «..ثم قبض ثنتين من أصابعه وحلَّق حلقة، ثم رفع أصبعه» (٥).

<sup>(</sup>١) نفسه.

<sup>(</sup>۲) صحيح، رواه الترمذي (۲۹۲) وقال «حسن صحيح» والنسائي (۸۸۸) وأبو داود (۷۲٦) وابن ماجه (۹۱۲) والدارمي (۱۳۵۷) والحميدي (۸۸۵) وابن خزيمة (٤٧٧).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٥٨٠) (١١٤) وَالترمذي (٢٩٤) وابَّن ماجه (٩١٣).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٥٨٠) (١١٦) والترمــــذي (٢٩٤) وابن ماجه (٩١٣) والنسائي (١١٦٠) وأحمد (١٠٢٣) ومالك (١٩٩) والدارمي (١٣٣٩).

<sup>(</sup>٥) صحيح، رواه الترمذي (٢٩٢) والنسائي (٨٨٨) وابن ماجه (٩١٢) وأبو داود (٧٢٢).

كتاب الصلاة

١٧ - الإشارة بالسباحة اليُمْنى فيها. ١٨ - الالتفات في التسليمتين.

الشرح

قوله: «الإشارةُ بالسباحة اليُمْنَى فيهما» ، أي يشير بها فقط، ولا يحركها، وهذه هي الرواية الأولى التي اختارها شيخنا حفظه الله، وأما الرواية الثانية فإنه يشير بها يحركها.

عن ابن عمر رضي الله عنها قال: «كان وَ الله عنها الله عنها قال: «كان وَ الله عنها وأسار بإصبعه التي تلي كفه اليمنى على فخذه اليمنى وقبض أصابعه كلها وأشار بإصبعه التي تلي الإجام»(١). فأشار بالسبابة يدعو بها بدون تحريك.

وعنه ضلطه قال: «وضع يديه على ركبتيه ورفع إصبعه اليمنى التي تلي الإبهام فدعا بها» (٢) .

وعن وائل بن حجر فظی قال: «ثم قبض ثنتین من أصابعه وحلّق حلقة ثم رفع أصبعه، فرأیته یحرکها یدعو بها» (۳) .

قوله: «اليمني» لأن الإشارة باليسرى بدعة ولم يثبت.

قوله: «الالتفاتُ في التسليمتين» ؛ لحديث عامر بن سعد عن أبيه رضي الله عنها قال: «كنت أرى رسول الله وَاللهِ يُسَلِّمُ عن يمينه وعن يساره حتى أرى بياض خَدِّه»(١٠).

<sup>(</sup>١) سبق في الهامش قبل الماضي.

<sup>﴿ (</sup>٢) رواه مسلم (٥٨٠) (١١٤) والترمذي (٢٩٤) وابن ماجه (٩١٣).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رُواه أبو داود (٧٢٢) والترمذي (٢٩٢) والنسائي (٨٨٨) وابن ماجه (٩١٢) وقد سبق مرارًا.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (١٨٥) (١١٩) وابن ماجه (٩١٥) والنسائي (١٣١٦) وأحمد (١٤٨٧) والدارمي (١٣٤٥)

# وهناك سنن أخرى لم يذكرها شيخنا حفظه الله مثل:

# ١٩ - جلسة الاستراحة:

وهي أن لا ينهض من السجود حتى يستوي جالسًا.

عن أبي قلابة قال: أخبرنا مالك بن الحويرث الليثي ﴿ الله وَأَنَهُ رَأَى النبي وَالْكُولُهُ الله وَالله وَالله وَالله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَ الله وَالله و

# ٠٢- الاعتباد باليدين على الأرض عند القيام من الركعة:

عن أيوب عن أبي قلابة قال: «جاءنا مالك بن الحويرث، فصلًى بنا في مسجدنا هذا، فقال: إني لأُصَلِّي بكم وما أريد الصلاة، ولكن أريد أن أريكم كيف رأيت النبي وَالله يُعلَّيُ يصلي. قال أيوب: فقلت لأبي قلابة: وكيف كانت صلاته؟ قال: مثل صلاة شيخنا هذا – يعني عمرو بن سلمة – قال أيوب: وكان ذلك الشيخ يُتِمُّ التكبير، وإذا رفع رأسه عن السجدة الثانية جلس واعتمد على الأرض ثم قام» (٢). قال الإمام الشافعي رحمه الله:

«وبهذا نأخذ، فنأمر من قام من سجود أو جلوس في الصلاة أن يعتمد على الأرض بيديه معاً اتباعاً للسنة، فإن ذلك أشبه للتواضع وأَعْوَنُ للمصلي على الصلاة، وأحرى أن لا ينقلب ولا يكاد ينقلب، وأي قيام قامه سوى هذا كرهته له ولا إعادة فيه عليه ولا سجود سهو»(٣).

٢١ صف قدميه: يعني ينصب قدميه مصفوفة بجوار بعضها لحديث عائشة: «... فوجدته ساجدًا راصًا عقبيه مستقبلاً بأطراف أصابعه القبلة» (٤).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٨٢٣) وأبو داود (٨٣٩) والترمذي (٢٨٧) والنسائي (١١٥١).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٨٢٤) والنسائي (١٥٠١) وأبو داود (٨٣٧).

<sup>(</sup>٣) «الأم» (١/١١) للإمام الشافعي.

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه ابن خزيمة (٢٥٤) ((صفة صلاة النبي) (١٢٦).

كتاب الصلاة المحالة ال

الضابطُ السادسُ: مكروهاتُ الصلاة تسعة عشر مكروهًا: ١ - تركُ سنة عمدًا. ٢ - الالتفات بلا حاجةٍ. ٣ - افتراشُ ذراعيه.

الشرح

قوله: «تركُ سُنةٍ عمدًا» ، فمن ترك سنة قولية أو فعلية متعمداً كُرِه له ذلك، لأنه ينقص من أجر الصلاة؛ ولأنه خالف السنة، وإن تركها سهواً جبرها بسجود السهو.

قوله: «الالتفات بلا حاجة» ؛ لحديث عائشة رضي الله عنها قالت:

«سألت النبي وعليه عن الالتفات في الصلاة، فقال: هو اختلاس يختلسه الشيطان من صلاة العبد»(١).

لكن إذا كان الالتفات لحاجة فيجوز بلا كراهة؛ لحديث سهل بن الحنظلية عَيَّاتُهُ قَالَ: «ثُوِّبَ بالصلاة، فجعل عَيَّاتُهُ يصلِّي وهو يلتفت إلى الشَّعب» وكان قد أرسل فارساً إلى الشَّعب يحرسُ» (٢).

وعن جابر رضي قال: «اشتكى رسول الله رَكَالِيَّةُ فصلينا وراءه وهو قاعد، فالتفت إلينا فرآنا قيامًا، فأشار إلينا فقعدنا» (٣).

قوله: «افتراشُ ذِرَاعَيْه»، أي أن يجعل ذراعه حتى المرفقين مبسوطاً على الأرض حال سجوده وهذا منهى عنه.

عن أنس صلى الله قال: قال عَلَيْلَا : «اعتدلوا في السجود، ولا يبسط أحدكم ذراعيه انبساط الكلب» (١٠).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٥١) وأبو داود (٩٠٦) والترمذي (٩٠٥) والنسائي (١١٩٦).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه أبو داود (٩١٢) وابن خزيمة (٤٨٧) (الإرواء) (٣٧١).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٨٢٢) ومسلم (٤٩٣) (٢٣٣) وأبو داود (٨٩٧) والترمذي (٢٧٥).

٥- التخصُّم .

٤ - العَبَثُ.

الشرح

وعن البراء صَّحَيُّهُ قال: قال رسول الله ﷺ: «إذا سجدت فضع كفيك وارفع مرفقيك»(١).

قوله: «العبثُ»، وهو أن يعبث بشعره، أو ملابسه، أو لحيته، وهو مكروه؛ لحديث مصعب صلى الله قال: قال وسلى في الرجل يسوِّي التراب حيث يسجد: «إن كنت فاعلاً فواحدة» (٢) لأنه يشغل ويذهب الخشوع، وتنقسم الحركات في الصلاة إلى أربعة أقسام:

- ١ مكروهة وهي ما كانت لغير حاجة.
  - ٢- مباحة وهي ما كانت لدفع مشغل.
  - ٣- مستحبة وهي ماكانت لسدِّ ثغرة.
- ٤- واجبة وهي ما تتوقف صحة الصلاة عليها كإزالة نجاسة وقعت عليه.

قوله: «التخصُّرُ»، وهو: وضع اليد على الخاصرة، والخاصرة هي: المُسْتَرَقَّ من البطن فوق عظم الورك وله هيئات:

- ١- وضع اليد اليمني على الخاصرة اليمني.
  - ٢- وضع اليسرى على اليسرى.
- ٣- وضع اليمني على اليمني واليسرى على اليسرى في وقت واحدٍ.
  - ٤ وضع اليد اليمني على اليد اليسرى على الخاصرة اليمني.
  - ٥ وضع اليد اليسرى على اليد اليمنى على الخاصرة اليسرى.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٤٩٤) (٢٣٤).

<sup>(</sup>۲) رواه البخــــــاري (۱۲۰۷) ومسلم (۶۶۰) والترمذي (۳۸۰) والنسائي (۱۱۹۲) وأبو داود (۹٤٦) وابن ماجه (۱۰۲٦) وأحمد (۱۰۸۳) والدارمي (۱۳۸۷).

### ٧- استقبالُ صورةٍ.

٦ - التثاؤث.

الشرح

عن أبي هريرة ضَعِيَّة قال: «نهى رسول الله عَيَّالِيَّةٌ أن يصلِّي الرجل مُختصرًا» (١). قال الإمام النووي رحمه الله:

«قيل نُهيَ عنه؛ لأنه فعلُ اليهود، وقيل: فعل الشيطان، وقيل: لأن إبليس هبط من الجنة كذلك، وقيل: لأنه فعل المتكبرين» (٢).

ويكره وضع اليدين على خلاف الهيئات التي ذكرناها في السنن.

قوله: «التثاؤبُ» ؛ لحديث أبي هريرة صَلِيَهُ قال: قال وَعَلِيلُهُ: «التثاؤب في الصلا، من الشيطان، فإذا تثاءب أحدكم فليكظم ما استطاع» (٣).

قوله: «استقبالُ صورةٍ»؛ لأنه يُلهِي وفيه شبه من عبادة الأصنام.

عن عائشة رضي الله عنها قالت: إن النبي وَاللَّهُ صَلَّى في خميصة لها أعلام. وقال: «شغلتني أعلام هذه. فاذهبوا بها إلى أبي جَهْم وائتوني بأنبجانيَّتِه» (١).

وعن أنس ضَطَّيْه قال: «كان قِرَامٌ (٥) لعائشة رضي الله عنها سترت به جانب بيتها، فقال النبي وَ الله عنها عنا قرامك هذا، فإنه لا تزال تصاويره تعرض في صلاتي»(١).

وأميطي : أزيلي.

(١) رواه البخاري (١٢١٩) ومسلم (٥٤٥) (٤٦) والترمذي (٣٨٣).

<sup>(</sup>۲) ((شرح صحیح مسلم)) (۵/ ۳۹).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه الترمذي (٣٦٨) وابن خزيمة (٩٢٠) (صحيح الجامع) (٣٠١٣).

<sup>(</sup>٥) قرام: ستر رقيق من صوف ذو ألوان.

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (٣٧٤).

9 - تشبيكُهما. ١١ - كفتُ الثوب والشعر. ٨- وفرقعةُ الأصابعِ ١٠- لبْسُ ثوب مُعلَّم.

الشرح

وعن صفية بنت شيبة رضي الله عنها قالت: سمعت الأسلمية تقول: قلت لعثمان بن طلحة (١): ما قال لك رسول الله وَ الله عنها عنها عنها قال: «إني نسيت أن آمرك أن تخمّر القرنين (٢) فإنه ليس ينبغي أن يكون في البيت شيء يشغل المصلي» (٣).

قوله «وفرقعةُ الأصابع» ؛ لحديث شعبة مولى ابن عباس رضي الله عنهما قال: «صليت إلى جنب ابن عباس رضي الله عنهما ففقعت أصابعي، فلما قضيتُ الصلاة قال: لا أم لك تفقع أصابعك في الصلاة»(٤).

قوله: «تشبيكُهما» ؛ لحديث ابن عمر رضي الله عنهما ، أن النبي وَيُلَطِّلُهُ قال في الله يُلَطِّلُهُ قال في الذي يصلي وهو مشبك الأصابع «تلك صلاة المغضوب عليهم» (٥)

وعن أبي هريرة صَّطَّبُه قال: قال رسول الله عَلَيْكُمُّ : «إذا توضأ أحدكم في بيته ثم أتى المسجد كان في صلاة حتى يرجع، فلا يفعل هكذا ـ وشبك بين أصابعه ـ »(٦).

قوله: «لُبْسُ تَوْبِ مُعَلَّم»، أي يكره أن يصلي في ثياب منقوشة بأي نوع من النقوش لحديث الأنبجانية الذي مَرَّ آنفًا.

قوله: «كَفْتُ الثوب والشعر» ، لمن طال شعره ، فيكره له إذا صلى أن يكفته.

(١) هو عثمان بن طلحة العبدري القرشي حاجب الكعبة وحامل مفتاحها.

<sup>(</sup>٢) هما قرنا كبش إبراهيم الذي فُدي به إسماعيل عليه السلام ولم يزالا في البيت حتى احترق فاحترقا كما في ((مسند الإمام أحمد)) (٤/ ٦٨).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه أبو داود (٢٠٣٠) وأحمد (١٨/٤) (صحيح الجامع) (٢٩٠٤) الألباني.

<sup>(</sup>٤) حسن، رواه ابن أبي شيبة (٢/ ٣٣٤) وحِسنه الألباني (الإرواء) (٢/ ٩٩).

<sup>(</sup>٥) رواه أبو داود (٩٨٩) وصححه الألباني (الإرواء) (٣٨٠).

<sup>(</sup>٦) صحيح، رواه الحاكم (١/ ٢٠٦) (صحيح الجامع) (٤٤٥).

# ١٢ - مسحُ أثرِ السجودِ قبل الفراغ. ١٣ - بحضرةِ الطعام.

الشرح

عن ابن عباس رضي الله عنهم قال: قال عَلَيْكُمُ: «أمرت أن أسجد على سبعة أعظم، ولا أكفَّ ثوباً ولا شعرًا» (١).

وعنه عَلَيْهُ أنه رأى عبد الله بن الحارث عَلَيْهُ يُصَلِّي ورأسه معقوص من ورائه. فقام فجعل يَحُلُّهُ ، فلما انصرف أقبل إلى ابن عباس فقال: مَالَك ورأسي؟ فقال: إني سمعت رسول الله وَلَيْكُلُوْ يقول: «إنها مثل هذا مثل الذي يصلي وهو مكتوفّى (٢).

قوله: «مسح أثر السجود قبل الفراغ» أي من الصلاة؛ لقول ابن مسعود فَعُطَّهُ : «إن من الجفاء أن يكثر الرجل مسح جبهته قبل أن يفرغ من الصلاة» (٣) .

قوله: «بحضرةِ الطعامِ» ؛ لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله عنها «بحضرةِ الطعام ولا وهو يدافعه الأخبثان»(٤).

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال وَعَلَيْلَا الله عَشَاءُ أحدكم وأقيمت الصلاةُ فابدؤا بالعَشَاءِ، ولا يَعْجَلَنَّ حتى يفرغ»(٥).

<sup>(</sup>١) رواه البخــــــاري (٨٠٩) ومسلم (٤٩٠) (٢٢٧) وأبو داود (٨٨٩) والترمذي (٢٧٣) وابن ماجه (٨٨٣) والكفُّ : هو جمع الثوب ومنعه من الانتشار ويدخل فيه تشمير الكُمِّ.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٤٩٢) (٢٣٢) وأبو داود (٦٤٣) والنسائي (١١١٣).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه البيهقي (٢/ ٢٨٥) وصححه الألبان (الإرواء) (١/ ٩٧).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٥٦٠) (٧٧) وأبو داود (٨٩).

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٦٧٣) ومسلم (٥٩٥) (٦٦).

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (٦٤،٣) ومسلم (٥٥٧) (٦٤).

١٥ - إلى غير سُترة للإمام والمنفرد.

١٤ - مع مدافعة الأخبثين.

١٦ - السَّدلُ.

الشرح

«إنها أمر عَلَيْكُمُ أن يبدأ بالطعام لتأخذ النفس حاجتها منه وذلك لكي لا ينشغل في الصلاة»(١).

لكن يقيد ذلك بأن لا يكون هناك مانع من تناول الطعام في الحال، كأن يكون حارًاً لا يستطيع تناوله حتى يبرد، أو أن يكون صائبًا.

قوله: «مع مدافَعَةِ الأخبثين»، وهما: البول والغائط؛ لحديث عائشة رضي الله عنها: «لا صلاة بحضرة الطعام ولا وهو يدافعه الأخبثان» (٢).

 $^{(n)}$  «لا فيه من اشتغال القلب وذهاب كما ل الخشوع»

قوله: «إلى غير سُترةٍ للإمام والمنفرد» ؛ لحديث ابن عمر رضي الله عنهما:

«لا تُصَلِّ إلا إلى سترة، ولا تدع أحداً يمرُّ بين يديك...» الحديث (٤).

قوله: «السَّدْلُ»، وهو: وضع الثوب إذا كان له أكمام بدون لُبْسِها.

وقيل: هو إرسال الثوب حتى يصيب الأرض.

وقيل: هو إسبال الرجل ثوبه من غير أن يضم جانبيه إلى يديه.

وقيل: هو الالتحاف بالثوب وإدخال اليدين من داخله ويركع ويسجد هكذا.

وهو مكروه منهي عنه، لحديث أبي هريرة ضَيَّاتُهُ: «أن رسول الله وَيُطَلِّحُ نهى عن السدل في الصلاة» (٥) .

<sup>(</sup>١) راجع «فتح الباري» (٢/ ٩٥١) و «عون المعبود» (١/ ١١٠).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه قبل قليل.

<sup>(</sup>٣) ((شرح صحيح مسلم)) (٥/ ٤٩)

<sup>(</sup>٤) رواه أبن خزيمة (٨٠٠) وصححه الألباني (صفة صلاة النبي) (٦٢).

<sup>(</sup>٥) حسن، رواه أبوداود (٦٤٣) والترمذي (٣٧٦) وابن ماجه (٩٦٦) (صحيح ابن ماجه) (٩٦٦).

١٧ - تغطيةُ الفم. ١٨ - البُصَاقُ إلى القبلة أو عن يمينه. ١٩ - رفعُ البصر إلى السماء.

الشرح \_

قوله: «تغطيةُ الفم» ؛ لأنه ينافي الأدب مع الله، ويمنع من خروج الحروف سليمة.

عن أبي هريرة صَرِّحَانه : «نهى رسول الله وَ عَلَيْكُمُ عن السدل في الصلاة وأن يغطي الرجل فاه»(١).

قوله: «البصاقُ إلى القبلةِ أو عن يَمينه» ، عن جابر عظم قال: قال رسول الله وَيَكُلُّ : «إن أحدكم إذا قام يصلّي فإن الله قِبَلَ وجهه، فلا يبصقنَّ قِبَلَ وجهه ولا عن يمينه وليبصق عن يساره تحت رجله اليسرى، فإن عجلت به بادرة (٢) فليقل بثوبه هكذا ثم طوى ثوبه بعضه على بعض» (٣).

قوله: «رفعُ البصرِ إلى السماءِ»؛ لحديث أبي هريرة في قال: قال رسول الله وَالله وَالله الله عنه الله والله وا

\* وهناك أمور أخرى تكره أثناء الصلاة دلّت عليها الأدلة الصحيحة الصريحة تركها شيخنا حفظه الله مثل:

٠٢٠ قراءة القرآن في الركوع والسجود:

لقوله وَاللَّهُ : «ألا وإني نُهيتُ أن أقرأ القرآن راكعاً أو ساجدًا» (٥٠).

<sup>(</sup>١) نفسه.

<sup>(</sup>٢) عجلت به بادرة: أي غلبته النخامة.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٣٠٠٨) وأبو داود (٤٧٧).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٤٢٩) (١١٨).

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم (٤٨٠) (٢٠٩) وأبوداود (٤٠٤٤) والترملذي (٢٦٤) وابن ماجه (٣٦٤٢).

٢١ - الإقعاء:

وهو إلصاق الألْيَتَيْنِ بالأرض ونصب الساقين ووضع اليدين على الأرض.

وهذه الهيئة لا تجوز في الجلوس في الصلاة؛ لحديث عائشة رضي الله عنها: «وكان ينهى عن عقبة الشيطان» (١). وعقبة الشيطان هي الإقعاء المذكور.

وعن سمرة ضَلِيَّةٌ قال: «نهى رسول الله عَلَيْكُمْ عن الإقعاء في الصلاة»<sup>(٢)</sup>.

% تنبيه:

الإقعاء على الصفة المذكورة لا يجوز للأدلة المتقدمة؛ لكن أُنبِّهُ على أن للإقعاء معنى آخر وهو: نصب القدمين، ووضع الأليتين على العقبين في الجلوس بين السجدتين وهو مشروع وليس بمكروه؛ لحديث طاووس ابن كيسان رحمه الله قال: «قلنا لابن عباس رضي الله عنهما في الإقعاء على القدمين فقال: سنة، فقلنا له: إنا لنراه جفاءً بالرجل، فقال ابن عباس: بل هي سنة نبيك وَاللهُ اللهُ اللهُ

وعن أبي الزبير رحمه الله أنه: «رأى عبد الله بن عمر رضي الله عنهما إذا سجد حين يرفع رأسه من السجدة الأولى يقعد على أطراف أصابعه ويقول: إنه من السنة» (٤٠).

### ٢٢ - التطبيق في الركوع:

وهو: جعل بطن الكفِّ على بطن الكفِّ الأخرى ووضعهم بين الركبتين والفخذين في الركوع ، وقد كان هذا مشروعاً في أول الأمر ثم نُهِيَ عنه.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٤٩٨) (٢٤٠) وأبوداود (٧٨٣) وابن ماجه (٨٦٩).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رُواه أحمد (٣/ ٢٣٣) وصححه الألباني (الصحيحة) (١٦٧٠).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٥٣٦) (٣٢) وأبو داود (٨٤٠) والترمذي (٢٨٣).

<sup>(</sup>٤) حسن، رواه البيهقي (٢/ ١١٩) (موسوعة المناهي الشرعية) (١/ ٥٣٠) وراجعها فإنها ماتعة.

عن مصعب بن سعد رضي الله عنها قال: «صليت إلى جنب أبي، قال: وجعلت يدي بين ركبتي، فقال لي أبي: اضرب بكفيك على ركبتيك، قال: ثم فعلت ذلك مرة أخرى، فضرب يدي وقال: إنا نهينا عن هذا، وأُمرْنَا أن نضرب بالأكف على الركب»(١).

## ٢٣- وضع اليد على الأرض في الجلوس في الصلاة بدون عذر:

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: «نهى النبي وَالله الرجل في الصلاة أن يعتمد على يده اليسرى» (٢).

وفي رواية : «لا تجلس هكذا فإن هكذا يجلس الذين يُعَذَّبُونَ»(٣)

## ٢٤- سجود المريض على شيء مرتفع:

إذا استطاع المريض أن يسجد على الأرض فهو الواجب، وإلا فإنه يومئ إيهاءً برأسه، ولا يلزمه أن يضع وسادة أو شيئاً مرتفعًا؛ ليسجد عليه؛ لحديث ابن عمر رضي الله عنها قال: «عَادَ رسول الله وَ عَلَيْكُ رجلاً من أصحابه مريضًا، وأنا معه فدخل عليه وَهو يُصلِي على عود، فوضع جبهته على العود، فأوما إليه، فطرح العود، وأخذ وسادة فقال رسول الله وَ وَاجعل سجودك أخفض من ركوعك» (1).

٥٧- النزول بالركبتين قبل اليدين:

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٩٠) ومسلم (٥٣٥) وأبو داود (٨٦٧) والترمذي (٢٥٩) وابن ماجه (٨٧٣).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه الحاكم (١/ ٢٧٢) وأحمد (١/ ١١٦) وأبو داود (١/ ٢٦٠) والبيهقي (١/ ١٣٦).

<sup>(</sup>٣) حسن، رواه أحمد (٣٧٢٥).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه الطبراني (الكبير) (١٢/ ٢٧٠) وصححه الألباني (الصحيحة) (٣٢٣).

<sup>(</sup>٥) صحيح، رواه أبو داود (٨٢٥) والنسائي (١١٥٣) (صحيح أبي داود) (٧٤٦).

الضابطُ السابعُ: مبطلاتُ الصلاة ثمانيةٌ:

١ - تركُ شرط أو ركن عمداً بلا عذرٍ.

٢ - الأكلُ أو الشربُ عمدًا.

الشرح

٢٦ - الإشارة باليدين إلى الجانبين عند التسليم:

عن جابر بن سمرة عَلَيْهُ قال: كنا إذا صلينا مع رسول الله وَاللَّهُ قَلْنا: السلام عليكم ورحمة الله، وأشار بيده إلى الجانبين، فقال رسول الله وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَالللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَ

قوله: «تركُ شرط أو ركن عمداً بلا عذر»، فمن ترك شرطاً من شروط صحة الصلاة أو ركناً من أركانها بلا عذر فقد بطلت صلاته، وذلك لقوله وصلياً للمسيء صلاته: «ارجع فصل فإنك لم تصل "").

وجه الدلالة: أن المسيء ترك ركناً من أركان الصلاة وهو الطمأنينة.

وعن خالد بن معدان عليه: «أن النبي وَالله رأى رجلاً يصلي وفي ظهر قدميه لمعة قدر الدرهم لم يصبها الماء فأمره بإعادة الوضوء والصلاة»(١).

وجه الدلالة: أن الرجل لم يتم الوضوء الذي هو شرط في صحة الصلاة وأَمْرُ النبي وَاللهِ لَهُ له بالإعادة دَالٌ على أن ترك الشرط عمداً يبطل الصلاة.

قوله: «الأكلُ أو الشربُ عمدًا».

<sup>(</sup>١) شُمُس: أي كثيرة الحركة لا تستقر بل تضطرب وتتحرك بأذنابها.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٤٣١) والنسائي (١١٨٤) وأبو داود (٩٩٩).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه وهو عند أحمد (١٣٤) وأبي داود (١٧٥) (الإرواء) (٨٦).

٤ - الضحك.

٣- الكلام عمدًا.

الشرح

قال أبن المنذر رحمه الله:

«أجمع أهل العلم على أن من أكل أو شرب في صلاة الفرض عامداً أن عليه الإعادة، وكذا في صلاة التطوع عند الجمهور؛ لأن ما أبطل الفرض يبطل التطوع» (١) ، وأما إن أكل أو شرب ناسياً فإن كان كثيراً فإنها تبطل وإن كان قليلاً فالصحيح أنها لا تبطل.

قوله: «الكلامُ عمدًا» ، عن زيد بن أرقم ضِيْطَة، قال:

«كنا نتكلم في الصلاة يُكلِّمُ الرجلُ منا صاحبَه وهو إلى جنبه في الصلاة حتى نزلت: ﴿وَقُومُوا لله قَانِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨]. فأُمِرنا بالسكوت ونُهينا عن الكلام» (٢) وعن معاوية بن الحكم عَظِينًا قال : قال وَ الله عَلَيْلُمُ: «إن هذه الصلاة لا يصلح فيها

وعن معاويه بن الحكم صحيحه قال: قال رسيج : «إن هذه الصلاة لا يصلح فيه شيء من كلام الناس إنها هي التسبيح وقراءة القرآن»<sup>(٣)</sup>.

قال ابن المنذر رحمه الله: «وأجمعوا على أن من تكلم في صلاته عامداً وهو لا يريد إصلاح شيء من أمرها أن صلاته فاسدة، أما إذا كان الكلام عمداً لمصلحة الصلاة فاختلف العلماء على قولين والراجح أنها تبطل أما إذا كان ناسياً أو جاهلاً فإنها لا تبطل على الراجىح طالما أنه لم يخرج عن هيئة الصلاة»(٤).

قوله: «الضحكُ».

قال ابن المنذر رحمه الله: «وأجمع على أن الضحك يفسد الصلاة، أما التبسم

<sup>(</sup>۱) «الإجماع» (۱٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٢٠٠) ومسلم (٥٣٩) وأبو داود (٩٤٩) والترمذي (٤٠٥).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٥٣٧) وأبو داود (٩٣٠) والنسائي (١٢١٧) والبخاري (١٤٨) في «كتاب : خلق أفعال العباد» والدارمي (١٥٠٢) .

<sup>(</sup>٤) ((الإجماع)) (٠٤).

٥ - العملُ الكثيرُ من غير جِنْسِهَا.
 ٣ - تَعَمَّدُ زيادةِ ركن فعليًّ.
 ٧ - مرورُ المرأةِ البالغة، أو الحار، أو الكلبِ الأسودِ دون موضع سجوده.

الشرح

فأكثر أهل العلم أنه لا يبطلها»(١).

قوله: «العملُ الكثيرُ من غير جنسها» إذا كان لغير حاجة كالمشي والحك والتروُّح، فإن كثر أبطل الصلاة، وإن كان لحاجة، أو كان يسيراً فإنه لا يبطلها؛ لأنه وَاللَّيْ : «حمل أمامة بنت العاص بن الربيع كان إذا قام في صلاته حملها وإذا سجد وضعها» (٢).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: (استفتحتُ البابَ ورسول الله وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى القبلة، فمشى عن يمينه أو عن يساره ففتح الباب ثم رجع إلى مصلاهُ» (٣).

قوله: «تعمُّد زيادةِ ركنِ فعلي»؛ كأن يركع في الركعة مرتين، أو يزيد سجدة ونحو ذلك فإن الصلاة تبطل؛ لأنه يُخِلُّ بهيئتها، أما الركن القولي فتكره زيادتُه ولا يُبطِلُ الصلاة؛ لأنه لم يُغَيِّر الصلاة عن هيئتها.

قوله: «مرورُ المرأة البالغة، أو الحمار، أو الكلب الأسود دون موضع سجوده».

لحديث أبي ذر صلى قال: قال والمنافق الله والمالة والمالة والمالة والمالة والمالة والمالة والمالة والمالة والكلب الأسود» قلت (١) : يا أبا ذر ما بال الكلب الأسود

<sup>(</sup>١) ((الإجماع)) (٨٤).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٩٩٦) ومسلم (٤٤٥) (٤١) وأبو داود (٩١٤) والنسائي (٧١٠).

<sup>(</sup>٣) حسن، رواه الترمذي (٦٠١) وقال ((حسن غريب)) والنسائي (١٢٠٥) وأبو داود (٩١٨) وأحمد (٦/ ٣١).

<sup>(</sup>٤) القائل: هو عبد الله بن الصامت.

## ٨- الائتامُ بمن لا تصحُّ إمامتُهُ.

الشرح

من الكلب الأحمر من الكلب الأصفر؟ قال: يا ابن أخي سألت رسول الله وَاللَّهِ وَاللَّهِ عَلَيْكُمْ كَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَال

قوله: «الائتمامُ بمَنْ لا تصحُّ إمامتُه» ، كالمجنون، وغير المميز، أو المرأة للرجال أو مكشوف العورة مع وجود آخر مستورها ونحوهم، لا تصح إمامتهم. \* وهناك مبطل تاسع وهو:

9- تَيَقُّنُ الحدث: لحديث عباد بن تميم عن عمه أنه شكا إلى رسول الله وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ الله وَالله الله وَالله وَلّه وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالل

وتتمة لضوابط هذا الباب المبارك أذكر:

\* ما يباح فعله أثناء الصلاة:

١ - قتل الحية، والعقرب، وما يؤذي في الصلاة:

عن أبي هريرة عليه « أن رسول الله وكالله أمر بقتل الأسودين في الصلاة: العقرب والحية »(٣).

٢- تسبيح الرجال وتصفيق النساء للأمر يحدث في الصلاة:

عن سهل بن سعد على أن النبي والمالي قال: «أيها النساس ما لكم حين نابكم شيء في الصلاة أخذتم في التصفيق، إنها التصفيق للنساء، من نابه شيء في صلاته

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۵۱۰) والمترمذي (۳۳۸) والنسائي (۷۰۰) وأبو داود (۷۰۲) وابن ماجه (۹۵۲) وأحمد (۲۰۸۱٦) والدارمي (۱٤۱٤).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٣٧) ومسلّم (٣٦١) والنسائي (١٦٠) وأبو داود (١٧٦) وابن ماجه (١٣٥).

<sup>(</sup>٣) صحيح، روّاه النسائي (١٠٠١) وأبو داود (٩٢١) والترمذي (٣٩٠) وابن ماجه (١٢٤٥) والدارمي (١٥٠٤) (صحيح الجامع) (١١٤٧).

فليقل: سبحان الله، فإنه لا يسمعه أحد حين يقول: سبحان الله إلا التفت..»(١).

### ٣- مقاتلة من أراد المرور بين يدي المصلّى:

عن أبي سعيد ضَيَّتُ قال: «سمعت النبي وَيُكِيِّهُ يقول: إذا صلَّى أحدكم إلى شيء يستره من الناس، فأراد أحد أن يجتاز بين يديه فليدفع في نحره فإن أبى فليقاتله فإنها هو شيطان» (٢).

٤- البكاء: لحديث علي في المقال: «ما كان فينا فارس يوم بدر غير المقداد، ولقد رأيتنا وما فينا إلا نائم إلا رسول الله وسي تحت شجرة يصلي ويبكي حتى أصبح» (٣).

## ٥- غمز رِجْل النائم للحاجة:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كنت أمُدُّ رجلي في قِبْلَةِ النبي وَكُلِيَّا وَهُو يَصلُّ وهو يصلي، فإذا سجد غمزني، فإذا قام مددتها» (١٠).

## ٦ - خلع النعل ونحوه أثناء الصلاة للحاجة:

عن أبي سعيد ضَيَّاتُهُ قال: «بينها رسول الله وَيَكِيَّاثُرُ يصلي بأصحابه إذ خلع نعليه فوضعها عن يساره فلها رأى ذلك القوم ألْقَوْا نعالهم..» (٥).

## ٧- إخراج المنديل والبصاق فيه:

(١) رواه البخاري (١٢٣٤) ومسلم (٢٢١) وأبو داود (٩٢٨).

(٤) رواه البخاري (١٢٠٩) ومسلم (١٢٥) (٢٧٢) وأبو داود (٧١٣).

<sup>(</sup>٢)رواه مسلم (٥٠٥) وأبو داود (٦٩٧) وابن ماجه (٩٥٤).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه أحمد (١٠٢٦) وابن خزيمة (٨٩٩).

<sup>(</sup>٥) رواه أبو داود (٦٤٣) والترمذي (٣٧٦) وابن ماجه (٩٦٩) وحسنه الألباني (صحيح ابن ماجه) (٩٦٦)

عن جابر ضَّلِيَّهُ: أن رسول الله وَ قَالَ: «إن أحد كم إذا قام يصلي فإن الله تبارك وتعالى قِبَلَ وجهه، فلا يَبْصُقَنَّ قِبَل وجهه ولا عن يمينه، وليبصق عن يساره تحت رجله اليسرى، فإن عجلت به بادرة فليقل بثوبه هكذا، ثم طوى ثوبه بعضه على بعض» (١).

## ٨- إصلاح الثوب وحكُّ الجسد في الصلاة:

عن جرير الضبي قال: «كان عليٌّ إذا قام في الصلاة وضع يمينه على رسغ يساره، ولا يزال كذلك حتى يركع إلا أن يصلح ثوبه أو يحكَّ جسده»(٢).

وقال ابن عباس رضي الله عنهما: «يستعين الرجل في صلاته من جسده بها شاء»<sup>(٣)</sup>.

## ٩ - الالتفات يمنة أو يسرة للحاجة:

عن جابر ضَيَّة قال: «اشتكى رسول الله وَ الله وَالله وَا

## ١٠ - الإشارة باليد والرأس للحاجة:

عن جابر فَيُطُّبُهُ قال: أرسلني رسول الله وَيُطُّلِكُمُ إلى بني المصطلق فأتيته وهو يصلي على بعيره فكلمته فقال بيده هكذا ثم كلمته فقال بيده هكذا أشار بها وأنا أسمعه يقرأ ويومئ برأسه فلما فرغ قال: «ما فعلت في الذي أرسلتك فإنه لم يمنعني من أن أَرُدَّ عليك إلا أني كنت أصلي» (٥).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۳۰۰۸) وأبو داود (٤٧٧).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢/ ٥٨) تعليقاً بصيغة الجزم وابن أبي شيبة (١/ ٣٩١).

<sup>(</sup>۳) نفسه.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٤١٣) وأبو داود (٢٠٦) وابن ماجه (١٢٤٠) والنسائي (٧٩٨) وأحمد (١٤١٨٠).

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم (٣٨٣) وأبو داود (٩٢٢).

١١ - ردُّ السلام إشارة على من سلم:

عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: «خرج رسول الله ﷺ إلى قباء يصلي فيه، فجاءته الأنصار فسلموا عليه وهو يصلي، فقلت لبلال:

كيف رأيت رسول الله يرد عليهم حين كانوا يسلمون عليه وهو يصلي؟ قال: هكذا، وبسط كفه، وجعل بطنه أسفل وجعل ظهره إلى فوق »(١).

١٢ - النظر والقراءة في المصحف للحاجة في النافلة خاصة:

عن القاسم صلى الله عنها كانت تقرأ في المصحف فتصلي في رمضان» (٢).

وعنه : «كان يؤم عائشة عبدٌ يقرأ في المصحف» (٣) .

### 

<sup>(</sup>١) صحيح، رواه أبو داود (٩٢٣) والترمذي (٣٦٨) وقال: حسن صحيح.

<sup>(</sup>٢) رواه عبد الرزاق (٢/ ٢٤٠) وأبن أبي داود في (المصاحف) (١٩٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري تعليقاً (كتاب الأذّان، باب : إمامـــة العبد) ووصله ابن أبي شيبة (٢/ ٣٣٨) وابن أبي داود (ص/ ١٩٢).

كتاب الصلاة

## 🗘 رابعًا: بابُ سجودِ السهو

وفيه ثلاثة ضوابط:

الضابط الأول: أسبابه ثلاثة: ١- نقصٌ. ٢- زيادةٌ.

الشرح

قوله: «نقص» ، فإذا وقع في صلاة العبد نقص عن سهو كان ذلك سبباً لسجود السهو، لحديث عبد الله بن بُحينة الله عنه على الله عنه الله ع

«صلى لنا رسول الله وَعَلَيْهُ ركعتين في بعض الصلوات ثم قام فلم يجلس، فقام الناس معه، فلم قضى صلاته ونظرنا تسلميه كبر قبل التسليم فسجد سجدتين وهو جالس ثم سلم»(١).

وعن المغيرة بن شعبة صَيْطُهُ قال: قال رسول الله وَ عَلِيْكُمُ :

«إذا قام أحدكم من الركعتين فلم يَسْتَتِمَّ قائماً فليجلس، فإذا اسْتَتَمَّ قائماً فلا يجلس ويسجد سجدي سهو»(٢).

قوله: «زيادةٌ»، وكذلك إذا زاد في صلاته سهواً كان ذلك سبباً في سجوده للسهو. عن عبد الله ضَيَّظُهُ قال: «إن رسول الله وَ عَلَيْكُمْ صَلَّى الظهر خمساً فقيل له: أزيد في الصلاة؟ قال: وما ذاك؟ قال صليت خمساً فسجد سجدتين بعدما سلم»(٣).

وعن أبي هريرة ضَحِيَّة : «أن رسول الله عَيَّالِيَّةُ انصرف من اثنتين فقال ذو اليدين: أقصرت الصلاة أم نسيت يا رسول الله؟ قال عَلَيْكَةُ : «كل ذلك لم يكن» فقال: قد كان بعض ذلك يا رسول الله، فقال: «أصدق ذو اليدين» قالوا: نعم يا رسول الله، فقال: «أصدق ذو اليدين» قالوا: نعم يا رسول الله،

- (١) رواه البخاري (١٢٣٠) ومسلم (٥٧٠) وأبو داود (١٠٣٤) الترمذي (٣٩١) ابن ماجـــه (١٢٠٦).
- (۲) صحيح، روّاه الترمذي (۳۶۶) أبو داود (۱۰۳٦) ابن ماجه (۱۲۰۸) أحمد (۱۷۹۹۸) الدارمي (۱۰۰۱).
- (٣) رواه البخــاري (٤٠١) ومسلم (٥٧٢) والترمــذي (٣٩٢) والنســـائي (١٢٤٠) وابن ماجه (١٢٠٥) وأبو داود (١٠١٩) وأحمد (٤١٥٩) والدارمي (١٤٩٨).

٣- شكّ.

الضابط الثاني: عَجِلُّهُ:

١ - إن كان عن نقصٍ فقبل السلام.

الشرح

فقام رسول الله عَلَيْكُمْ فصلى اثنتين أخريين، ثم سلم، ثم كبَّر فسجد مثل سجوده أو أطول ثم رفع»(١).

وجه الدلالة: أنه وَاللَّهُ سجد بعد السلام؛ لأنه زاد تسليمًا.

قوله: «شكٌّ»، فإذا شك المرءُ في صلاته أصلى ثلاثاً أم أربعاً فهذا أيضاً يسجد للسهو.

قال عَلَيْكُمُ: «إذا شك أحدكم في صلاته فليتحَرَّ الصواب فليتم عليه ثم ليسجد سجدتين» (٢).

قوله: «عَجِلَّهُ»، أي متى يكون السجود، هل هو قبل السلام أم بعده؟ اختلف العلماء في ذلك والراجح التفصيل الذي سيأتي:

قوله: «إن كَانَ عنْ نقْص فقبلَ السلام»، فإذا سها المصلي فنقص من الصلاة شيءٌ، ثم تذكّر، أو ذكّروه فتذّكر، فعليه أن يسجد للسهو قبل السلام.

#### \* صورته:

رجل يصلي الظهر فنسي التشهد الأول واستتم قائمًا، وأتم صلاته فعليه أن يسجد للسهو سجدتين قبل أن يسلم بعد الانتهاء من التشهد.

عن عبد الله بن بحينة ضَحِيَّهُ: «أن النبي وَعَلِيَّهُ صلَّى بهم الظهر فقام في الركعتين الأوليين ولم يجلس، فقام الناس معه حتى إذا قضى الصلاة ونظروا تسليمه كبَّر قبل التسليم فسجد سجدتين قبل أن يسلم ثم سلم» (٣).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥١١) ومسلم (٥٧٣) (٩٩) وأبو داود (١٠٠٨).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (٤٠١) ومسلم (٥٧٢) (٨٩) وأبو داود (١٠٢٠) وابن ماجـــه (١٢١١) والترمذي (٣٩٢) والنسائي (١٢٤٠) وأحمد (٤١٥٩) والدارمي (١٤٩٨).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه في أول هذا الباب، وهو متفق عليه.

٢ - وإن كانَ عن زيادة فبعد السلام.

٣- وإن كانَ عن شَكَّ فله حالتان:

الأولى: شكٌّ مع البناءِ على اليقين. الثانيةُ: شكٌّ مع التحرِّي.

الشرح

وجه الدلالة: أنه وعليه أنسي التشهد الأول فلم يجلس له فسجد قبل السلام.

قوله: «وإن كانَ عن زيادةٍ فبعدَ السلام» ، أي إذا زاد المصلي شيئاً في صلاته سجد للسهو بعد السلام.

\* صورته:

رجل صلى العصر ركعتين ثم سلم سهوًا، ثم تذكر فقام فكبر وأتى بالركعتين الأخريين فهذا يسلم من صلاته أولاً، ثم يسجد للسهو بعد السلام؛ لحديث أبي هريرة صَلِحَاتُهُ: «.. ثم سلم، ثم كبر فسجد مثل سجوده أو أطول ثم رفع» (١) فسجد وَ السلام.

قوله: «الأولى: شكُّ مع البناءِ على اليقينِ»، أي إذا شك في صلاته ولم يتبين له الراجح واستوى عنده الطرفانِ بنى على اليقين وهو الأقل.

\* صورته:

رجل يصلي العشاء وفي الركعة الرابعة شك أهي الثالثة أم الرابعة فتحرى فلم يتبين له الراجح، فهذا يبني على اليقين وهو الأقل ويعتبرها الثالثة ويأتي برابعة.

قوله: «الثانية: شكّ مع التحرِّي»، فإن شك هل أتمها أم لا، فتحرى فعليه سجود السهو.

\* صورته:

رجل يصلي العصر مثلاً وفي الركعة الثالثة شك أهي الثالثة أم الرابعة، فتحرى فعلم أنها الثالثة فهذا يتم صلاته على ما رجح لديه، ويسجد للسهو.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، وقد سبق تخريجه.

ففي الأولى قبلَهُ وفي الثانية بعدَهُ.

الضَّابطُ الثالثُ: سُجودُ السهوِ يجبرُ الواجبَ والسنةَ

الشرح

قوله: «ففي الأولى قبله»، أي في حالة البناء على اليقين يسجد للسهو قبل التسليم؛ لحديث أبي سعيد الخدري والتسليم؛ لحديث أبي سعيد الخدري والتسليم؛ لحديث أبي سعيد الخدري والتسليم؛ فلم يدر كم صلى أثلاثاً أم أربعًا؛ فليطرح الشك وَلْيَبْنِ على ما استيقن، ثم يسجد سجدتين قبل أن يسلم، فإن كان صلى خساً شفعن له صلاته، وإن كان صلى إتماماً لأربع كانتا ترغيماً للشيطان» (١).

### \* كيفية التحري:

التحري هو أن يتذكر ما قرأ به في الصلاة، فيذكر أنه قرأ بسورتين في ركعتين، فيعلم أنه صلّى ركعتين لا ركعة، وقد يذكر أنه تشهد التشهُّدَ الأول، فيعلم أنه صلى ثنتين لا واحدة، وأنه صلّى ثلاثاً لا اثنتين، وقد يذكر أنه قرأ الفاتحة وحدها في ركعة، ثم في ركعة ، فيعلم أنه صلّى أربعاً لا ثلاثاً وهكذا، فإذا تحرى الذي هو أقرب للصواب أزال الشك، ولا فرق في هذا بين أن يكون إماماً أو منفرداً (٣).

قوله: «سُجودُ السهو يجبرُ الواجبَ والسنةَ» ، فإذا نسي المصلي واجباً من واجبات الصلاة أو سنة من سننها، فإن سجود السهو يجبرها.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۷۷۱) (۸۸) وأبو داود (۱۰۲٤) وابن ماجه (۱۲۱۰) والنسائي (۱۲۳۸) والترمذي (۳۹٦) وأحمد (۱۰٦۹۸) ومالك (۲۱٤) والدارمي (۱٤۹۰)

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٤٠٤) وابن ماجه (١٢١١).

<sup>(</sup>۳) «فتاوى شيخ الإسلام» (۱۳/ ۲۳).

كتّاب الصلاة المسلام المسلام المسلام المسلام المسلام المسلام المسلام المسلام المسلم ال

ولا يجبرُ الركنَ بل يجبُ الإتيانُ بهِ.

الشرح

- وجه الدلالة: أنه وَاللَّهُ لما نسي واجباً من واجبات الصلاة وهو التشهد الأول والجلوس له لم يرجع له ولكنه جبره بسجود السهو، وإن جَبَرَ سجودُ السهوِ الواجبَ فالسنة من باب أولى.

قوله: «ولا يجبرُ الركنَ بلْ يجبُ الإتيانُ به»، أي لا بد أن يأتي بالركن أولاً؟ لأن الصلاة لا تصح بدونه ثم يسجد للسهو؛ لحديث أبي هريرة ضَيْطَهُ في قصة ذي اليدين: «.. ثم سَلَّمَ، ثم كبَّر فسجد مثل سجوده أو أطول ثم رفع» (٢). وسجود السهو سجدتان؛ لقوله وَاللَّهُ : «لكُلِّ سهو سجدتان» (٣).

### છછછ

<sup>(</sup>١) متفق عليه، وقد سبق تخريجه في أول الباب.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، وقد سبق تخريجه من قبل.

<sup>(</sup>٣) حسن، رواه أحمد (٢١٩١١) وأبو داود (١٠٣٨) وابن ماجة (١٢١٩)، وحسنه الألباني (صحيح أبي داود) (٩١٧).

### ۵ خامساً: باب صلاة الجماعة

الشرح

### \* حكم صلاة الجماعة:

صلاة الجماعة واجبة على الرجال دون النساء على الصحيح من كلام أهل العلم، قال تعالى: ﴿وَإِذَا كُنْتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّلاةَ فَلْتَقُمْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ مَعَكَ ﴾[النساء: ١٠٢].

فإذا كِان ذلك مع الخوف فمع الأمن من باب أولى.

وعن أبي هريرة ﴿ لِللَّهُ اللَّهُ عَالَ: قال وَكُلِّيالُهُ:

«والذي نفسي بيده لقد هممت أن آمر بحطب فيحطب، ثم آمر بالصلاة فيؤذن لها، ثم آمر رجلاً فيؤم الناس، ثم أخالف إلى رجال فأُحَرِّق عليهم بيوتهم، والذي نفسي بيده لو يعلم أحدهم أنه يجد عرقاً سميناً أو مَرْمَاتَيْنِ حَسَنتَيْنِ لشهد العشاء»(١).

وعنه على قال: «أتى النبي وَاللَّهُ رجلٌ أعمى فقال: يا رسول الله إنه ليس لي قائد يقودني إلى المسجد، فسأل رسول الله وَاللَّهُ أَن يُرَخِّص له، فيصلي في بيته، فرخَّص له، فلما ولَّى دعاه فقال: «هل تسمع النداء بالصلاة» قال: نعم. قال: «فأجب» (٢).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال ﷺ:

«من سمع النداء فلم يأته فلا صلاة له إلا من عذر» (٣).

\* خطورة التخلف عنها:

(۱) رواه البخاري (٦٤٤) ومسلم (٦٥١) والترمذي (٢١٧) والنسائي (٨٤٧) وأبو داود (٨٤٥) وأحمد (٧٢٨٤) ومالك (٢٩٢) والدارمي (١٢١٢).

<sup>(</sup>٢) رَواه مَسْلُم (٣٥٣) (٥٥٧) والنسائي (٩٤٨) والبيهقي (الكبرى) (٣/ ٥٧).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه أبو داود (٥٥١) وابن ماجه (٧٩٣) والحاكم (٢٤٥) (صحيح ابن ماجه (٦٤٥).

عن ابن مسعود فرا قال: «من سرّه ان يلقى الله غداً مسلماً فليحافظ على هؤلاء الصلوات حيث ينادى بهن، فإن الله شرع لنبيّكم و المن الهدى وإنهن من سنن الهدى، ولو أنكم صليتم في بيوتكم كما يصلي هذا المتخلّف في بيته لتركتم سنة نبيكم، ولو تركتم سنة نبيكم لضللتم. وما من رجل يتطهر فيحسن الطهور ثم يعمد إلى مسجد من هذه المساجد إلا كتب الله له بكل خطوة يخطوها حسنة، ويرفعه بها درجة، ويحط عنه بها سيئة، ولقد رأيتنا وما يتخلف عنها إلا منافق قد عُلِمَ نفاقه أو مريض، ولقد كان الرجل يؤتى به يُهادَى بين الرجلين حتى يُقام في الصفّ (١).

### \*فضلها:

عن أبي هريرة ضَيِّكُنَّهُ قال: قال عُلَيْكُمْ:

«صلاة الرجل في جماعة تَضَعَّفُ على صلاته في بيته وفي سوقه خمساً وعشرين ضعفًا، وذلك أنه إذا توضأ فأحسن الوضوء، ثم خرج إلى المسجد لا يخرجه إلا الصلاة لم يخط خطوة إلا رفعت له بها درجة وحُطَّت عنه بها خطيئة فإذا صلى لـم تزل الملائكة تصلي عليه ما دام في مصلاه ما لم يحدث تقول: (اللم صلِّ عليه اللهـم ارحمه) ولا يزال في صلاة ما انتظر الصلاة» (٢).

وعن ابن عمر رضي الله عنهما : قال وَكُلِيُّلَّةٍ :

«صلاة الجهاعة أفضل من صلاة الفذِّ بسبع وعشرين درجة»  $^{(n)}$ .

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۰۶) (۲۰۶) وأبو داود (۵۰۰) وابن ماجه (۷۷۷) وأحمد (۳۵۵) والدارمي (۱۲۷۷).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (٤٧٧) ومسلم (٦٤٩) والترمذي (٢١٦) والنسائي (٤٨٦) وأبو داود (٥٥٩) وأحمد (٧١٤٥) ومالك (٢٩١) والدارمي (١٢٧٦).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٤٥) ومسلم (٦٥٠) والتّرمذي (٢١٥) والنسائي (٨٣٧) وابن ماجه (٧٨٩).

وفيه ثلاثة ضوابط: الضابط الأول: يتحملُ الإمامُ عن المأمومِ ستةَ أشياء: ١ - قراءةَ الفاتحةِ عن المسبوقِ ٢ - سجودَ السهو.

الشرح

قوله: «يتحملُ الإمامُ عن المأموم ستة أشياء»، فإذا صلّى في جماعة تحمل الإمام أيَّ أمرٍ من الأمور التي ستأتي، عن المأموم إذا عرضت له.

«لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب»(١).

ويتحمل الإمام عنه قراءة الفاتحة ؛ لأنه مسبوق.

قوله: «سجود السهو»، أي إذا سها المأموم في صلاته، فالإمام هنا يتحمل عنه سجود السهو، ولا سجود على المأموم؛ لإجماع أهل العلم على أن من دخل الصلاة من أولها مع الإمام ليس عليه سجود سهو<sup>(٦)</sup>، لكن يتحمل الإمام السجود للسهو عنه بشروط:

- ١ أن يكون المتروك سنة أو واجباً لا ركنًا.
  - ٢- أن يكون عن سهوٍ لا عن عمدٍ.
  - ٣- أن يُدْرِك المأموم السهو مع الإمام.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۵۷) ومسلم (۳۹٤) والترمذي (۲٤۷) وابن ماجه (۸۳۷) والنسائي (۹۱۰) وأبو داود (۸۲۲) وأحمد (۲۲۱٦) والدارمي (۱۲٤۲).

<sup>(</sup>٢) حسن، رواه أحمد (١٤٢٣٣) وابن ماجه (٥٠٠) والدارقطني (١٢٦) (الإرواء) (٥٠٠).

<sup>(</sup>٣) ((الإجماع)) (٥٠).

٥ - دعاءَ القنوتِ.

٤ – السترةَ.

٣- سجودَ التلاوة.

الشرح

قوله: «سجودُ التلاوةِ»، فإذا قرأ المأموم آية سجدة في صلاته فإنه لا يسجد حتى لا يحدث الاختلاف على الإمام، ويتحمل الإمام هذا السجود؛ لقوله وَاللَّهُ : «إنها جُعِلَ الإمامُ لِيُؤْتَمَ به فلا تختلفوا عليه» (١).

فلا يمكن أن يركع المأموم أو يسجد دون إمامه.

قوله: «السُّترة»؛ لأن سترة الإمام سترة لمن خلفه، وكان ﷺ يصلي إلى سترة، ولم يأمرهم أن يستتروا بشيء (٢).

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «أقبلت راكباً على أتان، وأنا يومئذٍ قد ناهزت الاحتلام ورسول الله وَ الله على بالناس في منى فمررت بين يدي الصف فنزلت فأرسلت الأتان ترتع ودخلت في الصف فلم ينكر ذلك عليَّ أحدٌ» (٣). فلو مرَّ مارُّ بين يدي الصفوف فلا شيء عليه.

قوله: «دعاءُ القنوتِ»، حيث يدعو الإمام، والمأموم يؤمن على دعائه، وهذا في قنوت الوتر لا الفجر؛ لأن القنوت في الفجر بدعة مُحدثٌ.

عن أبي مالك الأشجعي قال: قلت لأبي: «يا أبت إنك صليت خلف رسول الله وَ عَلَيْكُ وَ الله عَلَيْ وَ الله عَنهم ها هنا بالكوفة نحواً من خس سنين أكانوا يقنتون في الفجر؟ قال: أي بُني محدث» (٤).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۷۳٤) ومسلم (٤١٤) والنسائي (۹۲۱) وأبو داود (۲۰۳) وابن ماجه (۸٤٦) وأحمد (۷۱۰٤) والدارمي (۱۳۱۱).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٤٩٤) ومسلم (٥٠١) والنسائي (٧٤٧) وأبو داود (٦٨٧) وأحمد (٠٠٧٥).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٩٩٣) ومسلم (٤٠٥) والترمذي (٣٣٧) والنسائي (٧٥٢) وأبو داود (٧١٥) وابن ماجه (٩٤٧).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه الترمذي (٤٠٢) والنسائي (١٠٨٠) وابن ماجه (١٢٤١) وأحمد (٤٥٥) (الإرواء) (٢٥٤).

٦- التشهدَ الأولَ عن المسبوقِ.

الضابطُ الثاني: أحوالُ المأموم مع الإمام أربعةٌ:

١ - مساواة. ٢ - تخلف. ٣ - مسابقة.

الشرح

قوله: «التشهدُ الأولُ عن المسبوقِ»:

فإذا جاء المأموم والإمام في الركعة الثانية، فإن الركعة الثالثة للإمام ستكون الثانية للمأموم وهنا يجب عليه الجلوس للتشهد الأول، لكنه يقوم متابعة لإمامه ويتحمله عنه الإمام.

قوله: «أحوالُ المأموم مع الإمام أربعةٌ»، فلا يخلو أن يكون المأموم مع الإمام بين واحد من هذه الأربع.

قوله: «مساواةٌ»، وهي أن يساوي المأموم الإمام في هيئات الصلاة فيركع معه ويسجد معه، فإن ساواه في تكبيرة الإحرام لم تنعقد صلاته، وإن ساواه في بقية هيئات الصلاة كره ذلك مع صحة الصلاة.

قوله: «تخلّفٌ»، أي يتأخر المأموم عن الإمام في هيئات الصلاة فإن كان لعذر فلا بأس، وإن كان لغير حاجة كره لمخالفة السنة.

قال تعالى: ﴿لا يُكَلِّفُ الله نَفْساً إِلَّا وُسْعَهَا﴾ [البقرة: ٢٨٦].

وقال رَبِيُلِيْهُ : «إنها جعل الإمام ليؤتم به» (١).

قوله: «مسابقة»، أي يسبق المأموم إمامه، فإن كان عن عمدٍ ولم يرجع بطلت صلاته، وإن كان عن خطأ، أو سهو، أو نسيان فإنه يلزمه أن يرجع ليتابع، فإن رجع فصلاته صحيحة ولا شيء عليه.

وإن لم يرجع بطلت صلاته.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

٤ - متابعةٌ.

فالأولانِ مكروهان، والثالثُ محرمٌ، والرابعُ هو السنةُ. الضابطُ الثالثُ: أعذارُ تركِ الجمعةِ والجماعة سبعةٌ:

الشرح

عن أبي هريرة عَلَيْهُ قال: قال وَ عَلَيْهُ: «أما يخشى أحدكم إذا رفع رأسه قبل الإمام أن يجعل الله رأسه رأس حمار، أو يجعل صورته صورة حمار» (١).

قوله: «متابعة» أي يتابع المأموم الإمام فلا يكبر حتى يكبر ولا يركع حتى يركع؛ لحديث أنس صَفِيْهُ قال: قال وَسُلِيلُهُ: «إنها جعل الإمام ليؤتم به فإذا كبَّر فكبِّروا، وإذا ركع فاركعوا، وإذا قال: سمع الله لمن حمده، فقولوا: ربنا ولك الحمد، وإذا سجد فاسجدوا» (٢).

وعن عمرو بن حريث صلى قال: «كان لا يحني أحدنا ظهره حتى يَسْتَتِمَّ النبي عَنْ اللهِ عَنْ عَنْ اللهِ عَنْ عَنْ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ اللهِ عَنْ عَنْ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ عَنْ عَنْ عَا عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ اللهِ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَلَا عَالِمَ عَلْمَ عَلَا عَلَّا

قوله: «فالأولان مكروهان»، وهما المساواة والتخلف لأن فيهما مخالفة للسنة، وقد أمر النبي ﷺ بالمتابعة في الحديث السابق.

قوله: «والثالثُ محرمٌ» وهي المسابقة لورود النهي عنها صراحة في حديث أبي هريرة السابق.

قوله: «والرابعُ هو السنةُ»، لأمر النبي وَكَالِلهُ بها في حديث أنس صَلِيَّهُ الذي مرَّ معنا.

قُوله: «أعذارُ تَرْكِ الجمعةِ والجهاعة سبعةٌ»، سبق أن عرفنا أن صلاة الجهاعة واجبة، ولكن هناك حالات يُعْذَرُ فيها المسلم إذا تخلّف عن شهود الجهاعة في المسجد ولا يكون آثماً وهي:

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۹۱) ومسلم (٤٢٧) والترمذي (٥٨٢) والنسائي (٨٢٨) وأبو داود (٦٢٣) وابن ماجهِ (٩٦١) وأحمد (٧٤٨١) والدارمي (١٣١٦).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، وقد سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٤٧٥) (٢٠١) وأبو داود (٨١٧).

١- المرض.

### الشرح

قوله: «المرضُ»، وهذا هو العذر الأول الذي يجوز للإنسان أن يتخلف عن الجماعة بسببه.

قال ابن المنذر رحمه الله: «لا أعلم خلافاً بين أهل العلم أن للمريض أن يتخلف عن الجماعات من أجل المرض» (١).

- ولما مرض رسول الله ﷺ تخلُّف عن شهود الجماعة وقال:

«مروا أبا بكر فليصل بالناس» (۲).

وعن ابن مسعود في قال: «ولقد رأيتنا وما يتخلف عن الصلاة إلا منافق قد عُلم نفاقه أو مريض» (٣).

والمرض الذي يكون معه العذر في ترك الجمعة والجماعة، هو الذي يلحق المريضَ منه مشقةٌ لو ذهب إلى المسجد، أما إذا لم تلحقه المشقة فعليه الصلاة في المسجد، لحديث ابن مسعود صلطات «ولقد كان يؤتى بالرجل يُهَادى (٤) بين الرجلين حتى يقام في الصف» (٥).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: «فخرج وَاللَّهِ يُهادى بين رجلين كأني أنظر رجليه تَخُطَّان من الوجع» (٦).

(۱) ((المغنى ›› (۲/ ۳۵۰).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦٨٧) ومسلم (١٨٨) (٩٠) والنسائي (٧٩٢).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه قريبًا.

<sup>(</sup>٤) يُهَادَى: أي يعتمد على رجلين يتساند عليهما.

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه في أول الباب.

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (٦٤٤) ومسلم (٤١٨) (٩٥) وابن ماجه (١٢٣٢) والترمذي (٣٦٧٢) والنسائي (٨٣٣) وأبو داود (٢١٣٧) وأحمد (٢٣٥٤).

كتاب الصلاة المسلاة المسلاء ال

٣- المدافعة لأحد الأخبثين.
 ٥- المطرُ أو الريحُ الشديدة.

٧- الخوفُ. ٤- من يخافُ ضياعَ مالهِ.

لشہ ح

فلم يكن وَالله على من المشي إلا اعتماداً على رَجُلَيْنِ حتى بعد ذلك لم يكن يقل الله يكن يقدر على تمكن رجليه على الأرض نظراً لشدة ضعفه، لكنه مع ذلك كله خرج إلى صلاة الجماعة في المسجد.

فإذا كان الإنسان يقدر على الخروج للمسجد بدون أن يشتد مرضه فليخرج وإلا فهو معذور في ترك الجمعة والجاعة؛ لحديث أنس في قال: «قال رجل من الأنصار \_ وكان ضخًا \_ للنبي وَ الله الله على السلام الم المسلام على الله ونضح للنبي ويَكِيلُ الله على عليه ركعتين» (١).

قوله: «الخوفُ»، فالخوف عدر في ترك الجمعة والجماعة، كأن يخاف على ماله من السرقة أو على دابته من الانفلات والذهاب، أو يخاف على نفسه من سَبعٍ أو هَامةٍ أو عدوً، أو غريم، أو سلطان ظالم وذلك لانشغال قلبه، قال تعالى:

﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالاً أَوْ رُكْبَاناً ﴾ [البقرة: ٢٣٩].

قوله: «المدافعة لأحد الأخبثين»، وهما البول والغائط.

عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال وَ الله عنها قالت: هلا صلاة بحضرة الطعام، ولا وهو يدافعه الأخبثان» (٢).

قوله: «من يخافُ ضياعَ مالِهِ» ، وقد سبق في الخوف.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٧٩).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۵۲۰) (۲۷) وأبو داود (۸۹).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٦٦) ومسلم (٦٩٧) وأبو داود (١٠٦٠) والترمـــــذي (٢٠٩) وابن ماجه

## ٦ - تطويلُ الإمام تطويلاً مملاً. ٧ - تقصيرُ الإمام تقصيراً مُخِلاً.

الشرح

وعنه ﷺ: أنه نادى بالصلاة في ليلة ذات برد، وريح، ومطر، فقال في آخر ندائه: «ألا صلوا في رحالكم» (١).

قوله: «تطويلُ الإمامِ تطويلاً مُملاً»؛ لحديث أبي مسعود الأنصاري ضَيَّجُهُ قال: جاء رجل إلى رسول الله وَيُنْظِيَّهُ فقال: إني لأتأخر عن صلاة الصبح من أجل فلان، مما يطيل بنا؟ فها رأيت النبي وَيُنْظِيَّهُ غضب في موعظة قط أشد مما غضب يومئذ.

فقال: «أيها الناس! إن منكم منفِّرين، فأيُّكم أَمَّ الناس فليوجز، فإن من ورائه الكبير والضعيف وذا الحاجة» (٢).

وقصة معاذ عَلِيُّهُ وفيها: «..ثم أتى قومه فأمَّهم فافتتح بسورة البقرة، فانحرف رجل فسلم ثم صلى وحده» الحديث (٣).

ولم يعِبْ عليه رسول الله ﷺ ، بل عاب على معاذ صنيعه.

قوله: «تقصيرُ الإمام تقصيراً مخلاً» ، من باب أولى أن يكون عذراً من تطويل الإمام، فإن كان الإمام يسرع في صلاته إسراعاً لا يتمكن به المأموم من فعل الواجب، فإنه معذور في ترك الجماعة في هذا المسجد.

\* وهناك أعذار أخرى لم يتعرض لها شيخنا حفظه الله مثل:

٨- حضور الطعام:

(٩٣٧) والنسائي (٢٥٤) وأحمد (٩٣٤) ومالك (١٥٩).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۹۷) (۲۲).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۷۰٤) ومسلم (٤٦٦) (١٨٢) وابن ماجه (٩٨٤) وأحمد (١٦٦١٧) والدارمي (٢) (١٢٥٩).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٧٠٥) ومسلم (٤٦٥) والنسائي (٨٣١) وأبو داود (٧٩٠) وابن ماجه (٩٨٦) وأحمد (١٣٧٧٨) والدارمي (١٢٩٦).

بل إن الصلاة أثناء حضور الطعام مكروهة، كما مرَّ معنا؛ لحديث عائشة رضي الله عنها: «لا صلاة بحضرة الطعام ..» (١).

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله وَعَلَيْكُمْ:

«إذا وُضِعَ عشاء أحدكم وأقيمت الصلاة فابدءوا بالعَشَاءِ ولا يَعْجَلَنَّ حتى يفرغ منه»(٢).

٩ - النوم: وقد ورد فيه جملة من الأحاديث منها:

قوله وَ الله عَلَيْلُهُ: «رفع القلم عن: .... النائم حتى يستيقظ» (٣).

وقوله ﷺ: «ليس في النوم تفريط إنها التفريط في اليقظة أن تؤخر صلاةً حتى يدخل وقتُ صلاةً أخرى» (١٠).

وقوله وعليه الله عليه الله أو نام عنها فكفارتها أن يصليها إذا ذكرها» (٥).

١٠ - النسيان:

لحديث أنس ضِيْكُمْ قال: قال عِلْكِيْدُ:

«إذا رقد أحدكم عن الصلاة أو غفل عنها فليصلها إذا ذكرها فإن الله تعالى يقول: ﴿وَأَقِم الصَّلاةَ لِذِكْرِي﴾ »(٦).

وعن أبي هُريرة ضَيْطِتُهُ قال: قال عَلَيْكُرُّ:

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۰ه) (۲۷) وأبو داود (۸۹).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦٧٣) ومسلم (٥٩٥) (٦٦).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه أبو داود (٣٩٩٩) وابن خزيمة (١٠٠٣) وابن حبان (١٤٣) والحاكم (١/ ٢٥٨) والبيهقي (٨/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلّم (٦٨١) والترمذي (١٧٧) والنسائي (٦١٥) وأبو داود (٤٣٧) . . .

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم (٦٨٤).

<sup>(</sup>r) رواه مسلم (٦٨٤) (٣١٦).

«من نسي صلاة فليصلها إذا ذكرها»(١).

وفي رواية عن أنس رضيُّهُ:

«لا كفارة لها إلا ذلك» (٢).

#### ઉત્સ્થાલ ઉ

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۸۰) (۳۰۹) وأبو داود (٤٣٥) والترمذي (٣١٦٣) وابن ماجه (٢٩٧) عن أبي هريرة ، والبخاري (٩٩٧) ومسلم (٦٨٤) والترمــذي (١٧٨) والنسائي (٦١٣) وأبو داود (٢٤٤) وأحمد (١١٥٦) والدارمي (١٢٢٩) عن أنس.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٩٩٧) ومسلم (٦٨٤) وابن ماجه (٦٩٦).

## الله المُعادساً: بابُ صلاة الجُمعة

الشرح

### \* حكمها:

الجمعة فرض عين على كل مسلم إلا خمسة:

٧- الصبي. ٣- المرأة.

١ - العبد المملوك.

٥ - المسافر.

٤ - المريض.

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِنْ يَوْمِ الجُمُعَةِ فَاسَعَوْا إِلَى فَرُرِ اللهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [الجمعة: ٩].

وعن طارق بن شهاب رضي الله قال: قال وَيُطَالُهُ:

«الجمعة حق واجب على كل مسلم في جماعة إلا أربعة: عبد مملوك، أو امرأة، أو صبى، أو مريض»(١).

وقال وَلِيَالِينَّةُ: «ليس على المسافر جمعة» (٢).

\* فضلها:

عن أبي هريرة ﴿ لِللَّهِ مُعَالِمُهُ قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللهُ وَيُتَلِّكُمُ : ﴿

«من اغتسل ثم أتى الجمعة فصلى ما قُدِّر له، ثم أنصت حتى يفرغ من خطبته ثم يصلي معه غفرله ما بينه وبين الجمعة الأخرى وفضل ثلاثة أيام»(n).

وعنه ضَيَّهُ: قال عَلَيْكُمُ: «الصلوات الخمس، والجمعة إلى الجمعـة ورمضان إلى رمضان مكفراتٌ ما بينهنَّ إذا اجتنبت الكبائر»(٤).

\* خطورة التهاون بها:

(١) صحيح، رواه أبو داود (١٠٦٣) (صحيح أبي داود) (٩٤٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه الدارقطني (١٦٤) وصححه الألباني (الإرواء) (٩٤).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٨٨٣) ومسلم (٨٥٧) (٢٦) والنسائي (٣/ ١٠٤).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٣٣٣) (١٤) والترمذي (٣١٤).

عن عبد الله بن مسعود في أن النبي وي قال لقوم يتخلفون عن الجمعة: «لقد هممت أن آمر رجلاً يصلي بالناس ثم أحرِّق على رجال يتخلفون عن الجمعة بيوتَهم» (١).

وعن أبي هريرة على وابن عمر رضي الله عنها أنها سمعا رسول الله وَاللهُ عَلَيْكُمُ وابن عمر رضي الله عنها أنها سمعا رسول الله على يقول على أعواد منبره: «لينتهين أقوام عن وَدْعِهِم الجمعات (٢) أو ليختمن الله على قلوبهم، ثم ليكونن من الغافلين»(٣).

وعن أبي الجعد الضمري ضَيْطِيَّهُ قال: قال عَلَيْكُمْ:

«من ترك الجمعة ثلاث مرات تهاوناً طبع الله على قلبه» (١٠).

وقال ﷺ: «من ترك ثلاث جمعات من غير عذر كتب من المنافقين» (٥).

### 🗘 آدابها:

وهذه جملة من الآداب التي ينبغي أن يفعلها المسلم يوم وليلة الجمعة:

١ - الاغتسال. ٢ - الادِّهان: أي مسُّ الطيب.

٣- لبس أحسن الثياب. ٤ - التبكير في الساعة الأولى.

٥- أن لا يفرق بين اثنين.

٦- إذا دخل المسجد صلّى ما قُدِّر له قبل أن يجلس.

٧- لا يتخطى الرقاب. ٨- الإنصات أثناء الخطبة.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۵۲) (۲۵۲).

<sup>(</sup>٢) وَدْعهم: تركهم.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٨٦٥) والنسائي (١٣٧٠) وابن ماجه (٧٩٤) وأحمد (٢١٣٣) والدارمي (١٥٧٠)

<sup>(</sup>٤) صحیح، رواه أبو داود (۲۰۵۲) والترمذي (۰۰۰) وابن ماجه (۱۱۲۵) والنسائي (۱۳۶۹) وابن حبان (۲۷۸٦) والبغوي (۱۰۵۳) وابن خزيمــــة (۱۸۵۸) (صحیح الجامع) (۲۱٤۰).

<sup>(</sup>٥) صحيح، رواه ابن حبان (٢٥٨) وابن خزيمة (١٨٥٧)، «صحيح الجامع» (٦١٤٤).

كتاب الصلاة

### الشرح

٩ - الإكثار من الصلاة على رسول الله وَعَلَيْكُرُ يومها وليلتها.

• ١ - التفرُّغُ في آخر ساعة من نهارها للدعاء.

#### \* الأدلة:

١ - عن سلمان نَفِيْكُمْ قَالَ : قَالَ عَلَيْكُمْ:

«لا يغتسل رجل يوم الجمعة، ويتطهر ما استطاع من الطهر، ويدَّهن من دهنه أو يمسُّ من طيب بيته، ثم يخرج فلا يفرق بين اثنين، ثم يصلي ما كتب له، ثم يُنْصِتُ إذا تكلم الإمام، إلا غفر له ما بينه وبين الجمعة الأخرى»(١).

٢ - وعن أبي سعيد ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَالَ : قال وَعُلِّكُمْ :

«من اغتسل يوم الجمعة ولبس من أحسن ثيابه، ومسَّ من طيب إن كان عنده، ثم أتى الجمعة، فلم يتخطَّ أعناق الناس، ثم صلَّى ما كتب الله له ثم أنصت إذا خرج إمامه حتى يفرغ من صلاته كانت كفارة لما بينها وبين الجمعة التى قبلها» (٢).

٣- وعن أبي هريرة نَطْيُحُنُّهُ قال: قال مُثَلِّحُلُّمُ: ﴿

«إذا كان يوم الجمعة كان على كل باب من أبواب المسجد ملائكة يكتبون الناس على قدر منازلهم: الأول فالأول، فإذا جلس الإمام طووا الصحف وجاءوا يستمعون الذكر، ومثل المهجِّر كمثل الذي يهدي بَدَنَةً، ثم كالذي يهدي بقرة، ثم كالذي يهدي الكبش، ثم كالذي يهدي الدجاجة، ثم كالذي يهدي البيضة»(٣).

٤ - وعنه رضيطه قال: قال عليه:

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٨٨٣) والنسائي (١٤٠٣) والطبراني (٦٠٨٩).

<sup>(</sup>۲) صحیـــح، رواه أبو داود (۳۳۹) وابن ماجه (۱۰۹۷) بلفظ قریب من هذا وأحمد (۲۱۰۲۹) (صحیح الجامع) (۲۰۶۳).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٩٢٩) ومسلم (٥٥٠) (٢٤).

«من اغتسل يوم الجمعة غسل الجنابة، ثم رَاحَ ؛ فكأنها قرَّب بدنة، ومن رَاحَ في الساعة الثالثة فكأنها قرَّب بقرة، ومن رَاحَ في الساعة الثالثة فكأنها قرَّب كبشاً أقرن، ومن رَاحَ في الساعة الرابعة فكأنها قرَّب دجاجة، ومن رَاحَ في الساعة الرابعة فكأنها قرَّب دجاجة، ومن رَاحَ في الساعة الخامسة؛ فكأنها قرَّب بيضة، فإذا خرج الإمام حضرت الملائكة يستمعون الذكر»(١).

وعن أوس بن أوس رَفِيْكُمْ؛ قال: قال وَمُلِيِّكُمْ:

«إن من أفضل أيامكم يوم الجمعة، فأكثروا عليَّ من الصلاة فيه فإن صلاتكم معروضة عليَّ»(٢).

وعن أبي هريرة ضَلِيَكُهُ قال: قال عُلَيْكُهُ:

«يوم الجمعة فيه ساعة V يوافقها عبد مسلم وهو يصلي يسأل الله شيئاً إV أعطاه  $V^{(r)}$ .

وعن جابر ﷺ: قال : قال ﷺ:

«يوم الجمعة ثنتا عشرة ساعة، منها ساعة لا يوجد عبدٌ مسلمٌ يسأل الله فيها شيئاً إلا آتاه الله إياه فالتمسوها آخر ساعة بعد العصر»(٤).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٨٨١) ومسلم (٨٥٠) (١٠) وأبو داود (٣٥١) والترمذي (٤٩٩).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه النسائي (١٣٧٣) وأبو داود (١٠٤٣) وابن ماجه (١٠٨٥) (صحيح ابن ماجه) (٨٨٩).

<sup>(</sup>٣) رواه البخــــــاري (٩٣٥) ومسلم (٨٥٢) والترمذي (٤٩١) والنسائي (١٤٣٠) وأبو داود (١٠٤٦) وابن ماجـــه (١١٣٧) وأحمد (٧١١١) ومالك (٢٤٢) والدارمي (١٥٦٩).

<sup>(</sup>٤) صحیح، رواه النسائي (١٣٨٨) وأبو داود (١٠٤٤) والحاكم (١/ ٢٧٩) (صحیح الجامع) (٨١٩٠).

كتاب الصلاة

وفيه ضابطان:

الضابطُ الأولُ: شروطُ وجوبِ الجمعة خمسةٌ:

١ - الإسلام ٢ - التكليفُ. ٣ - الذكورة.

٤ - الحرية. ٥ - الخلوُّ من الأعذار.

الضابطُ الثاني: شروطُ صحة الجمعة ثلاثةٌ:

١ - شروطُ صحة الصلاة.

الشرح

قوله «التكليفُ»، أي البلوغ؛ لأنه شرط الإيجاب وقبله لا تجب العبادة.

قوله: «الذكورةُ»؛ لأن الجمعة واجبة على الرجل دون الأنثى؛ للحديث السابق.

قوله: «الحرية»؛ لأن العبد مشغول بخدمة سيده، لكن إن أذن له سيده وجبت في حقه وإلا فلا.

- والدليل على الشروط الأربعة الماضية: قوله وَ اللَّهُ :

«الجمعة حق واجب على كل مسلم في جماعة إلا أربعة : عبد مملوك، أو امرأة، أو صبى، أو مريض» $^{(1)}$ .

قوله: «الخلوُّ من الأعذار»؛ لانتفاء الرخصة حينئذ؛ لأن الحكم يدور مع علته وجوداً وعدمًا؛ فإن وُجدَ العذرُ وجِدَتِ الرخصة في الترك والعكس، والأعذار مثل: المرض، ومدافعة أحد الأخبثين، والخوف، والمطر، والريح الشديدة، والنسيان، والنوم، والسفر إلى آخره.

قوله: «شروط صحة الصلاة»، فكل شرط لصحة الصلاة هو في نفس الوقت شرط لصحة الجمعة وقد مضى بيان شروط صحة الصلاة قبل ذلك.

(١) سبق تخريجه في صدر هذا الباب.

#### ٢ - العددُ.

الشرح

قوله: «العددُ»، يعتقد كثير من الناس أن الجمعة لا تصح بأقل من أربعين رجلاً صلَّوها ظهرًا، ويذكرون في ذلك دليلين هما:

\* الأول: أن أول جمعة وقعت بالمدينة كان عددهم أربعين وكان المجمّع بهم مصعب بن عمير فَعْظِيم قبل مقدم النبي وَلِيكُم (١).

- قال العلَّامة الألباني رحمه الله:

«وهذا لا دليل فيه؛ لأنها واقعة حال، ووقائع الأحوال لا يستدل بها بحال، وعدم العلم بالشيء لا يستلزم العلم بعدمه» (٢).

\* الثاني: عن جابر فَرُهُ قال: «مضت السنة أن في كل أربعين فصاعداً جمعة» (٣).

وهذا أثر ضعيف لا تقوم به حجة؛ لأن في إسناده: «عبد العزيز بن عبد الرحمن» قال فيه الإمام أحمد رحمه الله:

«اضرب على أحاديثه، فإنها كذب أو موضوعة»(٤).

وقال الحافظ رحمه الله: «رواه الدارقطني بسند ضعيف» (٥).

ولأجل ذلك اختلف العلماء في العدد الذي تصح به الجمعة، فقيل: أربعون، وقيل: اثنا عشر رجلاً، وقيل ثلاثة، وهذا الأخير هو الصحيح.

قال شيخ الإسلام رحمه الله:

=

<sup>(</sup>۱) «إصلاح المساجد» (٥٦).

<sup>(</sup>٢) ((التعليق على إصلاح المساجد)) (٥٦).

<sup>(</sup>٣) ((أخطاء المصلين) (١٠٢) بواسطة ((الكلمات النافعة)) (ص/ ٥٤٥).

<sup>(</sup>٤) السابق و ((بلوغ المرام)) (ص/ ١٣٢) وقال الدارقطني : ((منكر الحديث)).

<sup>(</sup>٥) ‹‹بلوغ المرام›› (ص/ ١٣٢) وقال:

<sup>(</sup>وإذا عرفت هذا علمت أن اشتراط عدد معيَّن للجمعة بمثل هذا الحديث لا يجوز).

كتاب الصلاة المسلاة المسلاة المسلاة المسلاة المسلاة المسلاة المسلاة المسلام المسلوم المسلام المسلام المسلام المسلوم المسلام المسلوم ال

٣- الخطبتان.

= «وتنعقد الجمعة بثلاثة واحد يخطب واثنان يستمعان، وهو إحدى الروايات عن أحمد»(١).

## وقال الشوكاني رحمه الله:

«وقد انعقدت سائر الصلوات بالإجماع باثنين فأكثر، والجمعة صلاة فلا تختص بحكم يخالف غيرها إلا بدليل، ولا دليل على اعتبار عددٍ فيها زائد على المعتبر في غيرها» (٢).

### وقال العلامة ابن عثيمين رحمه الله:

«إنها تنعقد بثلاثة وتجب عليهم» (٣).

وممن قال بذلك: شيخ الإسلام والسيوطي والطبري، وداود، والنخعي، وابن حزم، وابن عثيمين، وهو الصحيح وبه قال شيخنا حفظه الله ورحمة الله على الجميع.

قوله: «الخطبتان» ؛ لأن مداومته وَاللَّهُ عليهما دليل على وجوبهما وعلى هذا جرى عمل الأمة من بعده.

# ۞ قَضَاءُ الفَوَائِت

عن أنس ضُخَّتُهُ قال: قال رسول الله وَعَلَيْكُمُ: «من نسي صلاة أو نام عنها فكفارتها أن يصليها إذا ذكرها» (١٠).

<sup>(</sup>١) ((الاختيارات)) (ص/ ٧٩).

<sup>(</sup>٢) ((فقه السنة)) (١/ ٢٨٧).

<sup>(</sup>٣) ((الشرح الممتع)) (٥/ ٤٦).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٩٧) ومسلم (٦٨٤) وأبو داود (٤٤٢) والترمذي (١٧٨) وابن ماجه (٦٩٦) وأبو داود (١٢٢). وأحمد (١١٥٦) والنسائي (٦١٣) والدارمي (١٢٢٩).

\* هل يقضي من ترك الصلاة عمدا بدون عذر حتى خرج وقتها؟

إن الله تعالى جعل لكل صلاة فرض وقتاً محدود الطرفين، يدخل في حين محدود، ويبطل في وقت محدود، فلا فرق بين من صلّاها قبل وقتها وبين من صلّاها بعد وقتها؛ لأن كليهما صلّى في غير الوقت، وأيضاً فإن القضاء إيجاب شرع، والشرع لا يجوز لغير الله تعالى على لسان رسوله وَيَنظِيلُمُ ؛ ولو كان القضاء واجباً على العامد لِتَرْكِ الصلاة حتى يخرج وقتها؛ لما أغفل الله ولا رسوله وَيَنظِيلُمُ ولا نسياه، ولا تعمدا إعناتنا بترك بيانه ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيّاً ﴾ [مريم: ١٤] وكل شريعة لم يأت بها القرآن والسنة فهي باطل (١٠).

# 🗘 الأوقات التي نُهيَ عن الصلاة فيها (٢):

١ - عند طلوع الشمس حتى ترتفع.

٢- عند استواء الشمس في وسط السماء قبيل الظهر.

٣- عندما تميل الشمس للغروب.

عن عقبة بن عامر ضَحِيَّة قال: «ثلاث ساعات كان رسول الله وَالَيَّةُ ينهانا أن نصلِّي فيهن، أو أن نَقْبُرَ فيهن موتانا: حين تطلع الشمس بازغة حتى ترتفع، وحين يقوم قائم الظهيرة حتى تميل الشمس، وحين تضيَّفُ الشمس للغروب حتى تعرب» (٣).

وعن عمرو بن عبسة ضِّليُّهُ قال: قال وَكُلُّيُّهُ:

«صَلِّ صلاة الصبح، ثم أقصر عن الصلاة حتى تطلع الشمس حتى ترتفع، فإنها تطلع حين تطلع بين قرني شيطان، وحينئذ يسجد لها الكفـــار، ثم صَلِّ فإن

<sup>(</sup>١) ‹‹المحلي›› (٢/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>٢) والصلاة المنهى عنها في هذه الأوقات هي التطوع المطلق الذي لا سبب له.

<sup>(</sup>٣) صحیح، رواه مسلم (٨٣١) وأبو داود (٣١٧٦) والترمذي (١٠٣٥) وابن ماجه (١٠١٩) والنسائي (١/ ٢٧٥).

الصلاة مشهودةٌ تَحْضُورةٌ، حتى يستقل الظلَّ بالرمح، ثم أقصر عن الصلاة؛ فإنه حينئذٍ تُسجَّر جهنمُ، فإذا أقبل الفيءُ فصلِّ فإن الصلاة مشهودةٌ محضورةٌ حتى تصلي العصر ثم أقصر عن الصلاة حتى تغرب الشمس، فإنها تغرب بين قرني شيطان وحينئذ يسجد لها الكفار» (١).

٤ - النافلة عند إقامة الفريضة:

لحديث أبي هريرة رضي الله قال: قال عَلَيْكُم : «إذا أقيمت الصلاة فلا صلاة إلا المكتوبة» (٢).

٥- بعد صلاة الصبح إلى طلوع الشمس:

لحديث عمرو بن عبسة صلى السابق: «صَلِّ الصبح ثم أقصر عن الصلاة حتى تطلع الشمس ..».

# النهي: النهي:

١ - الصلاة عند استواء الشمس من يوم الجمعة خاصة فلا تكره؛ لقوله وَاللَّهُ : «لا يغتسل رجل يوم الجمعة فيتطهر ما استطاع من طهرٍ ؛ ويدّهن من دُهْنِ، أو يمسُّ من طيب بيته، ثم يخرج فلا يفرق بين اثنين، ثم يصلي ما كُتِبَ له، ثم ينصتُ إذا تكلم الإمام، إلا غُفرَ له، ما بينه وبين الجمعة الأخرى» (٣).

فندبه إلى صلاة ما كُتِبَ له، ولم يمنعه عنها إلا وقت خروج الإمام، ولهذا قال عمر ضي الله عنهم، وتبعه عليه الإمام أحمد رحمه الله: خروج الإمام يمنع الصلاة وخطبته تمنع الكلام فجعلوا المانع من الصلاة خروج الإمام لا انتصاف النهار.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٨٣٢) والترمذي (٣٥٧٩) والنسائي (٧٧١) وابن ماجه (١٢٥١) وأحمد (١٦٥٦١).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۷۱۰) والترمذي (۲۲۱) والنسائي (۸۲۰) وأبو داود (۱۲۲۲) وابن ماجه ( ۱۱۵۱) وأحمد (۸۱۷۹) والدارمي (۱۶٤۸).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٨٨٣).

٢ - مكة شرَّ فها الله لا تكرهُ النافلة فيها في الأوقات التي ذكرنا، لقوله وَ الله عنها في الله والما الله لا تكرهُ النافلة فيها في الأوقات التي ذكرنا، لقوله والما الله الله عبد مناف، لا تمنعوا أحداً طاف بهذا البيت وصلى أية ساعة من ليل أو نهار» (١).

#### \* تنبيه:

الصلاة المنهي عنها في هذه الأوقات هي التطوع المطلق الذي لا سبب له، وأما ذوات الأسبباب من فرائض فائتة وغيرها فتجوز في أي وقتٍ؛ لقوله وعليه والشير «من نسى صلاة فليصلها إذا ذكرها، لا كفارة لها إلا ذلك» (٢).

\* المواضع المنهي عن الصلاة فيها:

٣- مَبَارِكُ الإبل.

١ - المقبرة. ٢ - الحيَّام.

عن أبي سعيد فَيْطِهُ قال: قال عُلِيْلُهُ: «الأرض كلها مسجد إلا المقبرة والحمَّام» (٤). وقال وَيُلِيِّلُهُ: «لا تصلوا في مبارك الإبل فإنها من الشياطين» (٥).

### صلاة التطوع

## \*فضلها:

عن أبي هريرة ضَلِّينه قال: قال رسول الله عَلَيْكُمْ:

(۱) صحيح، رواه الترمذي (۸٦٨) والنسائي (۲۹۲٤) وأبو داود (۱۸۹٤) وابن ماجه (۱۲٥٤) وأحمد (۱٦٣٠١) والدارمي (۱۹۲٦).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٩٧٧) ومسلم (٦٨٤) وأبو داود (٤٣٨) والترمذي (١٨٧) وابن ماجه (٦٩٦)

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه الترمذي (٣١٧) وأبو داود (٤٩٢) وابن ماجــه (٧٤٥) والدارمي (١٣٩٠) (صحيح ابن ماجه) (٢٠٦).

<sup>(</sup>٥) صحيح، رواه أبو داود (٤٨٩) (صحيح الجامع) (٧٣٥).

\* 11

الشرح

«إن أول ما يحاسب به العبد يوم القيامة من عمله صلاته، فإن صلُحت فقد أفلح وأنجح، وإن فسدت فقد خاب وخسر، فإن انتقص من فريضة شيئاً قال الربُّ تبارك وتعالى: انظروا هل لعبدي من تطوع فيكمل بها ما انتقص من الفريضة ثم يكون سائر عمله على ذلك»(١).

## الأفضل أن تكون في البيت:

عن جابر نَفِيْتُهُ قال: قال وَلِيُلِيُّهُ:

«إذا قضى أحدكم الصلاة في مسجده؛ فليجعل لبيته نصيباً من صلاته، فإن الله جاعل في بيته من صلاته نورًا»(٢).

وعن زيد بن ثابت عَلَيْهُ قال: قال رسول الله ﷺ:

«عليكم بالصلاة في بيوتكم، فإن خير صلاة المرء في بيته إلا الصلاة المكتوبة». (٣).

### أقسام التطوع:

تنقسم صلاة التطوع إلى قسمين:

١ – مطلقة. ٢ – مقيدة.

والمقيدةُ هي المعروفة بالسنن الرواتب قبل الصلاة وبعدها.

وتنقسم إلى قسمين:

١ - مؤكدة: وهي اثنتا عشرة ركعة.

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: «حفظت عن النبي وَاللَّهُ عشر ركعات: ركعتين قبل الظهر، وركعتين بعدها، وركعتين بعد المغرب، وركعتين بعد العشاء،

<sup>(</sup>١) صحيح، رواه الترمذي (١١٤) والنسائي (١/ ٢٣٢) (صحيح النسائي) (٥١).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۷۷۸) وابن ماجه (۱۳۷٦) وأحمد (۱۰۷۲۸).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٧٣١) ومسلم (٧٨١) وأبو داود (١٤٤٧) والترمذي (٥٠٠) والنسائي (٣/ ١٩٨).

وركعتين قبل صلاة الصبح وكانت ساعة لا يَدْخُل على النبي عَلَيْكُمْ فيها فحدثتني حفصة رضى الله عنها أنه كان إذا أذن المؤذن وطلع الفجر صلّى ركعتين»(١).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان رسول الله عَلَيْكُمْ لا يدع أربعاً قبل الظهر، وركعتين قبل الغداة»(٢).

فعلى هذا تكون السنن المؤكدة ثنتي عشرة ركعة بيانها في الجدول الآتي:

| العدد | بعد          | الفرض  | قبل |
|-------|--------------|--------|-----|
| ۲     | <del>-</del> | الفجر  | ۲   |
| ٦     | ۲            | الظهر  | ٤   |
| _     |              | العصر  | -   |
| ۲     | ۲            | المغرب | _   |
| ۲ .   | ۲            | العشاء | _   |
| ١٢    | ٦            |        | ٦   |

٢ - غير مؤكدة: وهي ثمان ركعات:

١- أربع قبل العصر. ٢- اثنتان قبل المغرب ٣- اثنتان قبل العشاء. عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال عَلَيْكُمُّ: «رحم الله امرأً صلَّى قبل العصر أربعًا» (٣).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٨٠) والترمذي (٤٣١).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١١٨٢) وأبو داود (١٢٤٠) والنسائي (٣/ ٢٥١) (صحيح سنن النسائي) (١٦٥٨).

<sup>(</sup>٣) حسن، رواه الترمذي (٤٢٨) وأبو داود (١٢٥٧) (صحيح الترمذي) (٣٥٤).

وعن عليٍّ صَلِيًّا الله قال: «كان النبي عَلَيْكُ يصلي قبل العصر أربع ركعات، يفصل بينهن بالتسليم على الملائكة المقربين ومن تبعهم من المسلمين والمؤمنين» (١).

وعن عبد الله بن مغفَّل ضَلَّيْهُ قال: قال مِلَيْكِيدُ : «بين كل أذانيْن صلاة، بين كل أذانيْن صلاة، بين كل أذانيْنِ صلاة، ثم قال في الثالثة لمن شاء»(٢).

- وأما التطوع المطلق فهو الذي لا يرتبط بالفرائض يصلي العبد منه ما شاء بعيداً عن أوقات الكراهة ؛ لأنها ليست من ذوات الأسباب.

### 

<sup>(</sup>١) حسن، رواه الترمذي (٤٢٧) (صحيح الترمذي) (٣٥٣).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۲۶) ومسلم (۸۳۸) والترمذي (۱۸۵) والنسائي (۲۸۱) وأبو داود (۱۲۸۳) وابن ماجه (۱۱۲۲) وأحمد (۱۳۴۸) والدارمي (۱۶٤۰).

# الوثر (

#### 🗘 تعريفه:

الوِتْرُ: اسم للركعة المنفصلة عمَّا قبلها، وللثلاث ركعات، وللخمس، والسبع والتسع، والإحدى عشر \_ إذا كانت هذه الركعات متصلة بسلام واحد \_ فإذا كانت هذه الركعات بسلامين فأكثر، فالوتر اسم للركعة المنفصلة وحدها (١).

#### 🗘 حکمه:

الوتر آكدُ التطوع، وذهب بعض أهل العلم إلى وجوبه، وما اختُلِفَ في وجوبه، فهو آكدُ من غيره مما لم يُخْتَلَفُ في عدم وجوبه واتفق المسلمون على مشروعية الوتر، فلا ينبغي تركه، ومن أصرَّ على تركه؛ فإنه تُرد شهادته.

# قال الإمام أحمد رحمه الله:

«من ترك الوتر عمدًا، فهو رجل سوء لا ينبغي أن تُقْبَلَ شهادته» (٢). وهو سنة مؤكدة حثَّ عليه النبي وَ اللهِ ورغب فيه، عن أبي هريرة واللهُ قال: قال وَاللهُ وِتُرُ يُحبُّ الوتر» (٣).

وعن عليِّ ظَلِيْهُ قال: «إن الوترَ ليس بحتمِ ولا كصلاتكم المكتوبة، ولكن رسول الله وَيُطَلِّينُ أُوتر ثم قال: «يا أهل القرآن أوتروا فإن الله وتر يحب الوِتْرَ»(٤).

<sup>(</sup>١) ‹‹الملخّص الفقهي›› (١٦٣/ ١).

<sup>(</sup>۲) ((فتاوى شيخ الإسلام)) (۲۳/ ۱۲۷).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٤١٠) ومسلم (٢٦٧٧) والترمذي (٣٠٠٧).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه الترمذي (٤٥٣) والنسائي (١٦٧٥) وأبو داود (١٤١٦) وابن ماجه (١١٦٩) وأحمد (٢٥٤) والدارمي (١٥٧٩) (صحيح ابن ماجه) (٩٥٩).

#### 🗘 وقته:

يبدأ وقتُ الوتر من بعد صلاة العشاء إلى طلوع الفجر، وهو في الثلث الأخير من الليل أفضل.

عن عائشة رضي الله عنها قالت: «من كل الليل أوترَ رسول الله وَيُطِيَّمُ ، من أول الليل وأوسطه وآخره، فانتهى وتره إلى السحر»(١).

- لكن يستحب تعجيلُ الوتر في أول الليل لمن خشي أن لا يستيقظ آخره، كما يستحب تأخيره إلى آخر الليل لمن ظن أنه يستيقظ آخره، لحديث جابر على قال: قال النبي وَالله : «أيكم خاف ألا يقوم من آخر الليل، فليوتر ثم ليرقد، ومن وثق بقيام من الليل، فليوتر من آخره، فإن قراءة آخر الليل محضورة وذلك أفضل»(٢).

وعن أبي قتادة أن النبي وَكِلَيْكُمُ قالَ لأبي بكر ضَيْنَهُ: «متى توتر» قال: أوتر قبل أن أنام. فقال لعمر ضَيْنَهُ: «متى توتر» قال أنام ثم أوتر. قال: فقال لأبي بكر: «أخذت بالحزم، أو بالوثيقة، وقال لعمر: أخذت بالقوة» (٣).

#### 🗘 عدد رکعاته:

أقل الوتر ركعة، لحديث ابن عمر رضي الله عنها أن النبي وَاللهُ قال: «صلاة الليل مثنى مثنى، فإذا خشي أحدكم الصبح صلى ركعة واحدة توتر له ما قد صلى»(٤).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٩٩٦) ومسلم (٧٤٥) وأبو داود (١٤٣٥).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٥٥٧) والترمذي (٥٥٥) وابن ماجه (١١٨٧) وأحمد (١٤٣٣٥).

<sup>(</sup>٣) حســـن صحیح، رواه أحمد (١٣٩١٢) وابن ماجه (١٢٠٢) وابن خزيمة (١٠٨٤) وأبو داود (٣) حســـن صحیح ابن ماجه) (٩٨٨).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٩٩٠) ومسلم (٧٤٩) وأبو داود (١٣٢٦) والترمذي (٤٣٥).

و يجوز بثلاث، أو خمس، أو سبع، أو تسع، وأكثره إحدى عشرة ركعة؛ لحديث عائشة رضى الله عنها:

«ما كان رسول الله وَلَيْكِاللهُ يَزيد في رمضان ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة، يصلي أربعاً فلا تسأل عن عسنهن وطولهن ثم يصلي أربعاً فلا تسأل عن حسنهن وطولهن، ثم يصلي ثلاثًا» (١).

ويجوز بثلاث عشرة ركعة؛ لقول عائشة رضى الله عنها:

«كان رسول الله وَالله وَلّه وَالله و

وعنها رضي الله عنها قالت: «كنا نُعِدُّ له وَالله عنها والله وطهوره فيبعثه الله ما شاء أن يبعثه من الليل، فيتسوَّك ويتوضأ، ويصلي تسعَ ركعاتٍ لا يجلس فيها إلا في الثامنة، فيذكر الله ويحمده ويدعوه ثم ينهضُ ولا يسلم، ثم يقوم فيصلي التاسعة، ثم يقعد، فيذكر الله ويحمده ويدعوه، ثم يسلم تسلياً يسمعنا، ثم يصلي ركعتين بعدما يسلم وهو قاعدٌ، فتلك إحدى عشرة ركعة يابُني، فلما أَسَنَّ نبي الله وَالله وَالله عَلَيْ وأخذه اللحم أوتر بسبع، وصنع في الركعتين مثل صنيعه الأول، فتلك تسع يا بُني، (٣).

و يجوز أن يوتر بثلاث يصلي ركعتين ويسلم، ثم يصلي الثالثة وحدها وهو أدنى الكمال و يجزئ ركعة واحدة، لقوله و الكمال و الكما

(١) رواه البخاري (١١٤٧) ومسلم (٧٣٨) وأبو داود (١٣٢٧) والترمذي (٤٣٧) والنسائي (٣/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رُواه مسلم (٧٣٧) وأبو داود (١٣٢٤) والترمذي (٤٥٧) وابن ماجه (١٣٥٩) والنسائي (٣/ ٢٤٠).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٧٤٦) وأبو داود (١٣٤٢) والنسائي (١٦٠٠).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٧٥٢) وأبو داود (١٤٢١) وابن ماجه (١١٧٥).

# 🗘 ما يستحب في الوتر :

١ - يستحب أن يقـــرأ في الأولى بـ ﴿ سَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى ﴾ وفي الثانية بـ ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ وفي الثالثة: بـ ﴿ قُلْ هُوَ الله أَحَدٌ ﴾ .

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «كان النبي وَلَيْكُمْ يَقُرأ في الوتر: بسبح اسم ربك الأعلى، وقل يا أيها الكافرون، وقل هو الله أحد»(١).

## ٢ - القنوت:

ويستحب أن يقنت في الوِتْرِ بأن يدعو رافعاً يديه.

عن الحسن بن عليِّ رضي الله عنها قال: علمني رسول الله وَالله عَلَيْلُمُ كلمات أقولهن في الوتر: «اللهم اهدني فيمن هديت، وعافني فيمن عافيت، وتولني فيمن توليت، وبارك لي فيها أعطيت، وقني شر ما قضيت، فإنك تقضي ولا يُقْضَى عليك، وإنه لا يذل من واليت، تباركت ربنا وتعاليت» (٢).

٣- ويكون قبل الركوع؛ لحديث أبيّ بن كعب عَلَيْهُ: «أن رسول الله وَاللَّهُ عَلَيْهُ قنت في الوتر قبل الركوع» (٣).

#### %تنبيه:

<sup>(</sup>١) صحيح، رواه الترمذي (٢٦١)، والنسائي (٣/ ٢٣٦) (صحيح النسائي) (١٦٠٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه أبو داود (١٤١٢) والترمذي (٤٦٣) وابن ماجه (١٧٨٨) (صَحيح النسائي) (١٦٤٧).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه أبو داود (٥٦٠) (صحيح أبي داود) (٤٦٥٥).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (۲۰۵۶).

# الم بدعية قنوت الفجر:

القنوت في الفجر بدعة كما صرح بذلك أصحاب رسول الله وسلط و الله وسلط و الله وسلط و الله وسلط و الله و ال

-قال العلامة ابن القيم رحمه الله:

«من المُحال أن رسول الله وَاللَّهُ كَان في كل غداة بعد اعتداله من الركوع يقول: «اللهم اهدني فيمن هديت، وتولني فيمن توليت إلخ، ويرفع بذلك صوته، ويؤمّنُ عليه أصحابُه دائماً إلى أن فارق الدنيا، ثم لا يكون ذلك معلوماً عند الأُمة، بل يُضَيِّعُهُ أكثر أمته، وجمهور أصحابه، بل كلهم، حتى يقول من يقول منهم: إنه محدث، كما قال سعد بن طارق الأشجعي عَلَيْهُم، (٢).

\* ومن نام عن وتره حتى أصبح فليصله إذا استيقظ وإن نسيه فليصله إذا ذكره، لحديث أبي سعيد الخدري على قال: قال وَاللَّهِ اللهُ الل

وعن زيد بن أسلم في «من نام عن وتره، فليصلِّ إذا أصبح» (٤).

<sup>(</sup>۱) صحيــح، رواه أحمد (۱۰٤٤٩) والترمذي (٤٠٢) والنسائي (۱۰۸۰) وابن ماجه (۱۲٤۱) (الإرواء) (٤٣٥).

<sup>(</sup>۲) «زاد المعاد» (۱/ ۲۷۱).

<sup>(</sup>٣) صحيـــع، روله الترمذي (٤٦٥) وأبو داود (١٤٣١) وابن ماجه (١١٨٨) وأحمد (١٠٨٧١) (صحيح الجامع) (٦٤٣٨).

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد (صحيح الجامع) (٦٤٣٩) وهو صحيح.

# 🗘 قيامُ الليل

#### \*فضله:

قيام الليل سنة مستحبة، وهو من أهم خصائص المتقين، قال تعالى: ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ \* آخِذِينَ مَا آتَاهُمْ رَبُّهُمْ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَبْلَ ذَلِكَ مُحْسِنِينَ \* كَانُواْ قَبْلَ ذَلِكَ مُحْسِنِينَ \* كَانُواْ قَلِيلاً مّن اللّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ \* وَبِالأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ \* وَفِي أَمْوَالهِمْ حَقّ لَلسّآئِلِ وَاللّهُرُومِ ﴾ [الذاريات: ١٥-١٩].

وعن أبي مالك الأشعري عَلَيْهُ قال: قال رسول الله وَ الله عَلَيْدُ: «إن في الجنة غرفاً يُرَى ظاهرها من باطنها وباطنها من ظاهرها أعدَّها الله تعالى لمن أطعم الطعام، وألان الكلام، وأدام الصيام، وصلى بالليل والناس نيام»(١).

- وسئل رسول الله وَيُلْظِيرُ: أي الصلاة أفضل بعد المكتوبة؟ قال: «الصلاة في جوف الليل»(٢).
- وعن أبي هريرة في قال: قال رسول الله وَ الله عَلَيْهُ: «إن في الليل لساعة لا يوافقها رجل مسلم، يسأل الله خيراً من أمر الدنيا والآخرة، إلا أعطاه إياه، وذلك كل ليلة» (٣).

وعن جابر ضَّحَيُّهُ قال: قال عَلَيْكُمُ: «عليكم بقيام الليل؛ فإنه دأب الصالحين قبلكم، وقربة إلى الله تعالى، ومَنْهَاةٌ عن الإثم، وتكفير للسيئات، ومطردة للداء عن الحسد»(٤).

<sup>(</sup>۱) حسن، رواه ابن حبان (۹۰۹) والطبراني (۲۲۹۳) وذكسره الهيثمي (۳/ ۱۹۲) وأحمد (۲۲۹۹) (۲۲۹۹) وأحمد (۲۲۹۹) (۲۲۹۹)

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (١١٦٣) وأبو داود (٢٤٢٩) والترمذي (٧٤٠) وابن ماجه (١٧٤٢).

 <sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٧٥٧) وأحمد (٣١٣/٣) والطبراني في ((الصغير)) (٣٣١) وذكره التبريزي في
 ((المشكاة)) (١٢٢٤) و((كنز العال)) (٢١٤٠٢).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه الترمذي (٣٥٤٩) والحـاكم (١١٥٦) وابن خزيمة (١١٣٥) (صحيح الجامع) (٤٠٧٩).

-وقال تعالى: ﴿تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ المَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفاً وَطَمَعاً وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ \* فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِيَ لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِهَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ [السجدة: ١٦-١٧].

# \* ويتأكد استحبابه في رمضان:

عن أبي هريرة عَلَيْهُ قال: «كان رسول الله عَلَيْهُ يرغّب في قيام رمضان من غير أن يأمر فيه بعزيمة فيقول: «من قام رمضان إيهاناً واحتساباً غُفِرَ له ما تقدم من ذنبه» (١).

#### 🗘 عدد رکِعاته :

أقلُّ قيام الليل ركعة وأكثره إحدى عشرة ركعة؛ لحديث عائشة رضي الله عنها:

«ما كان رسول الله على إحدى عشرة ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة» (٢).

#### 🗘 كراهة تركه لن اعتاده:

## 🗘 الترغيب في قيام الرجل بأهله في غير رمضان:

عن أبي سعيد ضَعِيَّا قال: قال وَ اللهُ عَلَيْلُا : «إذا أيقظ الرجل أهله من الليل فصليا – أو صلى ركعتين جميعاً – كُتبا من الذاكرين الله كثيراً والذاكرات» (١٤).

<sup>(</sup>١) روه البخاري (٢٠٠٩) ومسلم (٧٥٩)، وأبو داود (١٣٥٨) والترمذي (٨٠٥) والنسائي (٤/ ٢٥٦).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه في الوتر.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١١٥٢) ومسلم (١١٥٩) (١٨٥) وابن ماجه (١٣٣١).

<sup>(</sup>٤) صحیح، رواه أبو داود (۱۳۰۹) وابن ماجه (۱۳۳۵) (صحیح ابن ماجه) (۱۰۹۸).

كتاب الصلاة

الشرح

### 🗘 مشروعية الجماعة في قيام رمضان:

عن عائشة رضي الله عنها: «أن رسول الله وَ عَلَيْكُمْ صَلَّى ذات ليلة في المسجد فصلَّى بصلاته ناس، ثم صلى من القابلة، فكثر الناس ثم اجتمعوا من الليلة الثالثة أو الرابعة فلم يخرج إليهم رسول الله وَ اللهُ عَلَيْكُمْ ، فلما أصبح قال:

«لقد رأيت الذي صنعتم، ولم يمنعني من الخروج إليكم إلا أني خشيت أن تفرض عليكم» وذلك في رمضان»(١).

وعن عبد الرحمن بن القاري أنه قال: «خرجت مع عمر بن الخطاب في الله في رمضان إلى المسجد، فإذا الناس أُوزَاعٌ (٢) متفرقون يصلي الرجل لنفسه، ويصلي الرجل فيصلي بصلاته الرهط، فقال عمر في أبي أرى لو جمعتُ هؤلاء على قارئ واحدٍ لكان أمثل ثم عزم فجمعهم على أبي بن كعب في أبي بن كعب في أبي بن كعب في البدعة هذه والتي ليلة أخرى، والناس يصلون بصلاة قارئهم، قال عمو: نعمت البدعة هذه والتي ينامون عنها أفضل من التي يقومون \_ يريد آخر الليل \_ وكان الناس يقومون أوله» (٣).

## \*قضاء القيام:

عن عمر وها قال: قال والمسلكي الله الله عن حزبه من الليل أو عن شيء منه فقرأه ما ين صلاة الفجر وصلاة الظهر كتب له كأنها قرأه من الليل»(١٤).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١١٢٩) ومسلم (٧٦١) (١٧٧) وأبو داود (١٣٧٣) والنسائي (٣/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٢) أوزاعٌ: متفرقون.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٢٠١٠) ومالك (٢٤٧/ ٨٥).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٧٤٧) والترمذي (٥٨١) وأبو داود (١٣١٣) وابن ماجه (١٣٤٣) والنسائي (١٧٩٠) وأحمد (٣٧٩) ومالك (٤٧٠) والدارمي (١٤٧٧).

وعن عائشة قالت: «كان وَيُلِيِّلُمُ إذا فاتته الصلاة من الليل من وَجَعٍ أو غيره، صلى من النهار ثنتي عشرة ركعة»(١).

## \* ما يستحب لمن قام من الليل:

١ – يستحب له أن ينوي القيام عند نومه لينام على طاعة؛ لحديث أبي الدرداء ولي الله والله وال

٢- ويستحب له أن يستاك كما مرَّ معنا.

٣- وأن يقول عند الاستيقاظ مباشرة: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، الحمد لله، وسبحان الله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، ولا حول ولا قوة إلا بالله»(٣).

٤- ويقول: «الحمد لله الذي أحياني بعدما أماتني وإليه النشور، الحمد لله الذي ردَّ عليَّ روحي، وعافاني في جسدي، وأذن لي بذكره»(١٤).

٥- ويستفتح تهجُّدَهُ بركعتين خفيفتين؛ لحديث أبي هريرة نَفْظُنه : «إذا قام أحدكم من الليل فليفتتح صلاته بركعتين خفيفتين» (٥).

(١) رواه مسلم (٢٤٧) (١٤٠) والترمذي (٥٤٥) والنسائي (١٧٨٨).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه النسائي (١٧٨٧) وابن ماجــه (١٣٤٤) وابن حبـــان (٢٥٧٩) وابن خزيمـة (١١٧٢) (صحيح الجامع) (٩٤١).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١١٥٤) والترمذي (٣٤١١) وأبو داود (٢٠٠٠) من حديث عبادة .

<sup>(</sup>٤) حسن، رواه الترمذي (٣٣٩٨) وأبن السني (٩) والنسائي (٨٦٦).

<sup>(</sup>٥) رواه البخــــــاري (٦١٩) ومسلم (٧٦٨) وأبو داود (١٣٢٣) والترمذي (٤٥٩) وابن ماجه (١١٤٥) من فعله ﷺ عن عائشة رضي الله عنها.

7- أن يسلم في كل ركعتين، لقوله وينظر: «صلاة الليل مثنى مثنى»(١). أي: ركعتان، ركعتان بتشهد وتسليمتين فهي ثنائية لا رباعية.

- ٧- ويستحب له إطالة الركوع والسجود.
- ٨- يجوز له أن يصلي وهو جالس وهو حينتذ بين حالين:
- الأول: إن صلّى وهو جالس بسبب المرض والعجز عن القيام فله الأجر كاملاً، كمن صلى قائماً سواءً؛ لقوله وَاللهُ : «إذا مرض العبد أو سافر، كُتبَ له مثلُ ما كان يعمل صحيحاً مقيمًا»(٢).
- الثاني: أن يجلس بدون عذر فصلاته صحيحة لكن له نصف الأجر؛ لقوله ويُعَلِّلُهُ: «من صلى قاعداً فله نصف أجر القائم» (٣).
  - 9 يختم صلاته من الليل بالوتر؛ لحديث: «اجعلوا آخر صلاتكم بالليل وترًا» (١٠) تنبيه مُهمٌ:

كثير ممن يقرأون حديث عائشة رضي الله عنها: «كان وَيُطَلِّمُ ... يصلي أربعاً فلا تسأل عن حسنهن وطولهن، ثم يصلي أربعاً فلا تسأل عن حسنهن وطولهن، ثم يصلي ثلاثًا» (أق). يظنون أنه يجوز أن نصلي قيام الليل كل أربع ركعات بتسليم واحد كما هو ظاهر من الحديث، فنصلي أربعاً متواليات بتسليم واحد، ثم الأربع الأخرى هكذا، وهذا باطل من القول وفهيمٌ معكوس مخالف للأدلة.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٤٧٢) ومسلم (٧٤٩) والترمــذي (٤٣٧) والنســـائي (١٦٦٦) وأبـــو داود (١٢٩٥) وابن ماجه (١٣١٨) وأحمد (٤٥٥٧) ومالك (٢٦٩) والدارمي (١٤٥٨).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٩٩٦) وأحمد (١٩٥٦٧).

<sup>(</sup>٣) رواه البخــآري (١١١٦) ومسلم (٧٣٥) (١٢٠) وابن ماجه (١٢٢٩) والنسائي (١٦٥٩) وأبو داود (٩٥٠) وأحمد (٦٤٧٦) ومالك (٣٠٩) والدارمي (١٣٨٤).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٩٩٨) ومسلم (٧٥١) (١٥١) وأبو داود (١٤٣٨).

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه وهو متفق عليه.

### قال العلامة ابن عثيمين رحمه الله:

«وهذه الأربع يسلم من كل ركعتين، كها جاء ذلك مصرحاً به في حديث عائشة: «أنه وَالله على الله على إحدى عشرة ركعة يسلم في كل ركعتين» (١). خلافاً لمن توهم من بعض طلبة العلم أن الأربع الأولى تُجمع بتسليم واحدٍ، والأربع الثانية تُجمع كذلك، فإن ذلك وَهَمٌ سببه عدم تتبع طرق الحديث من وجهٍ، وعدم النظر إلى الحديث العام، حديث ابن عمر رضي الله عنهها من وجهٍ آخر وهو: «أن النبي وَالله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه مثنى»، وعلى هذا فكل حديث مطلق في عدد الركعات في الليل يجب أن يُحْمَلَ على هذا الحديث المقيد، وهو أنها مثنى مثنى» (١).

# قال العلامة صالح الفوزان حفظه الله:

«يغلط بعض أئمة المساجد الذين لا فقه لديهم، فلا يسلم بين كل ركعتين في التراويح أو التهجُّد، وهذا خلاف السنة، وقد نصَّ العلماء على أن من قام إلى ثالثةٍ في التراويح أو في التهجُّد فهو كمن قام إلى ثالثةٍ في فجرٍ، أي تبطل صلاته، وللشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله جوابٌ يرد على هؤلاء ويُبينُ خطأهم» (٣).

### 

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (٧٣٦) (١٢٢) وأبو داود (١٣٣٢) والنسائي (٢/ ٣٠) وهو عند البخاري (٩٩٣) من حديث ابن عباس.

<sup>(</sup>۲) «الشرح الممتع» (٤/ ٦٦).

<sup>(</sup>٣) ‹‹الملخص الفقهي›› (١/ ١٦٧) للفوزان.

# شارة أهل الأعذار (١)

#### \*تعريفهم:

أهل الأعذار هُمُ المرضى والمسافرون والخائفون الذين لا يتمكنون من أداء الصلاة على الصفة التي يؤديها غير المعذور، فقد خفف الشارع عنهم وطلب منهم أن يصلوا حسب استطاعتهم، وهذا من يُسرِ الإسلام وسهاحتِهِ، فقد جاء برفع الحرج، قال تعالى: ﴿لا يُكلِّفُ الله نَفْساً إِلّا وُسْعَهَا﴾ [البقرة: ٢٨٦]. وقال تعالى: ﴿فَاتَّقُوا الله مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ [التغابن: ١٦].

## \* أولاً: صلاة المريض:

مقام الصلاة في الإسلام عظيم، فَيَتَحَتَّمُ على المسلم أن يقيمها في حال الصحة وفي حال المرض، ولا تسقط عن المريض؛ لكنه يصليها على حسب حاله.

عن عمران بن حصين رضي الله عنها قال: «كانت بي بواسير، فسألت النبي وَاللَّهُ عَنْ عَمْران بن حصين رضي الله عنها قال: «صلِّ قائمًا، فإن لم تستطع، فقاعدًا، فإن لم تستطع فعلى جنبك» (٢).

وقد «صُلَّى النبي وَتُلْكِيْنُهُ جَالِساً حين جُحِشَ شِقُّه» (٣).

ومن هنا يجب التنبيه على المرضى الذين يتركون الصلاة بحجة أنهم لا يقدرون على أدائها بصفة كاملة، أو لا يقدرون على الوضوء أو أن ملابسهم نجسة أو غير ذلك من الأعذار، وهذا خطأ كبير؛ لأن المسلم لا يجوز له ترك الصلاة إذا عجز عن بعض شروطها أو أركانها وواجباتها، وكذلك من يقول: إذا شُفيتُ قضيتُ الصلاة التي تركتها، وهذا جهلٌ وتساهلٌ؛ لأن الصلاة تُصَلى في وقتها حسب الإمكان، ولا يجوز تأخيرها فينبغى الانتباهُ لذلك.

<sup>(</sup>١) ((السابق بتصرف)).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاريّ (١١١٧) وأبو داود (٩٣٩) والترمذي (٣٦٩).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٨٩) ومسلم (٤١١) والترمذي (٣٦١) والنسائي (٧٩٤) وأبو داود (٢٠١) وابن ماجه (١٢٥٨) وأحمد (١٦٦٤) ومالك (٣٠٦) والدارمي (١٢٥٦).

\* ثانيًا: صلاة المسافر:

يستحبُّ للمسافر قَصْرُ الصلاة الرباعية من أربع إلى ركعتين.

\* مشروعية القصر في السفر:

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلاةِ إِنْ خِفْتُمْ أَنْ يَفْتِنَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنَّ الْكَافِرِينَ كَانُوا لَكُمْ عَدُوّاً مُبِيناً ﴾ [النساء: ١٠١].

- وعن يَعْلَى بن أُمية أنه سأل عمر بن الخطاب عن هذه الآية فقال: ﴿إِنْ خِفْتُمْ أَنْ يَفْتِنَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ فقد آمَنَ الناس، فقال عمر: عجبتُ مما عجبتَ منه، فسألت رسول الله عَلَيْكُمُ فاقبلوا صدقته (۱).

- وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «فرض الله الصلاة على لسان نبيكم ويُطَالِقُ في الحَضَر أربعاً وفي السفر ركعتين وفي الخوفِ ركعة»(٢).

- وعن عمر في قال: «صلاة السفر ركعتان، وصلاة الجمعة ركعتان، والفطر والفطر والأضحى ركعتان، تمام في قصر على لسان محمد ولي (٣).

- وعن عائشة رضي الله عنها قالت: «الصلاة أول ما فرضت ركعتين، فأُقِرَّت صلاة السفر وأُتمت صلاة الحضر»(٤).

(٢) رواه مسلم (٦٨٧) والنسائي (٥٦٥) وأبو داود (١٢٤٧) وابن ماجه (١٠٦٨).

<sup>(</sup>٣) صحيع من رواه أحمد (٩٥٦) وابن ماجه (١٠٦٣) والنسائي (٣/ ١٨٣) (صحيح ابن ماجه) (٨٧١).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٣٥٠) ومسلم (٦٨٥) وأبو داود (١١٩٥).

#### ۞ مسافة القصر:

ومسافة القصر سبعة عشر كيلو متراً؛ لحديث أنس فَيْطَانُهُ: «كان وَالْكُلُولُةُ إذا خرج مسيرة ثلاثة أميال أو ثلاثة فراسخ صلَّى ركعتين»(١).

قال الحافظ: «هذا أصحُّ حديث ورد في ذلك وأصرحه» (٢).

ويجوز القصر في كل ما أُطْلِقَ عليه في العرف سفر.

# قال شيخ الإسلام رحمه الله:

«وتُقصر الصلاةُ في كل ما يسمى سفرًا، سواء قلَّ أو كثر، ولا يَتَقَدَّرُ بمدة» (٣).

### من أين يقصر الصلاة؟

ويبدأُ القصرُ بخروج المسافر من عامرِ بلده؛ لأن الله أباح القصرَ لمن ضربَ في الأرض، وقبل خروجه من بلده لا يكون ضارباً في الأرض ولا مسافرًا، ولا يُتِمُّ حتى يرجع إلى أول بيوتها.

### قال ابن المنذر رحمه الله:

«وأجمعوا على أن للذي يريد السفر أن يقصر الصلاة إذا خرج عن جميع البيوت من القرية التي خرج منها»(٤).

### 🗘 حكم القصر في السفر المتكرر:

ويقصر المسافرُ الصلاةَ، ولو كان يتكرر سفره، كصاحب البريد وسائقي السيارات وطلبة يدرسون عمن يتردد أكثر وقته في الطريق بين البلدان (٥٠).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۹۱) وأبو داود (۱۱۹۸) والفرسخ : (۲۰۵۰متر).

<sup>(</sup>۲) ((عون المعبود)) (۳/ ۳۱) ط. دار الحديث.

<sup>(</sup>٣) ((اختيارات شيخ الإسلام)) (ص/ ١١٠) ط. دار العاصمة.

<sup>(</sup>٤) ((الإجماع)) (رقم: ٦٢).

<sup>(</sup>٥) «الملخّصُ الفقهي» (١/ ٢٣٨).

# 🗘 إذا أقام لقضاء حاجة ولم يَنْو الإفامة يقصر حتى يخرج:

عن جابر ضَيْطُنه قال: «أقام النبي وَعَلِيلاً بتبوك عشرين يوماً يقصر الصلاة»(١).

# 🗘 الجمعُ بين الصلاتين:

ويجمع المصلي بين الصلاتين في الحالات الآتية:

١ - السفر: لحديث أنس عَلَيْهُ قال: «كان رسول الله عَلَيْهُ إذا ارتحل قبل أن تزيغ الشمسُ أخَّرَ الظهر إلى وقت العصر، ثم نزل فجمع بينهما، فإذا زاغت الشمس قبل أن يرتحل صلّى الظهر ثم ركب»(٢).

وعنه ضَيْطَتُهُ قال: «خرجنا مع رسول الله عَيَّالِيَّهُ عام تبوك، فكان عَيَّلِيَّهُ يجمع بين الظهر والعصر، والمغرب والعشاء.

قال: فأخَّرَ الصلاة يومًا، ثم خرج فصلى الظهر والعصر جميعًا، ثم دَخَلَ ثم خرج فصلى المغرب والعشاء جميعًا»(٤).

(١) صحيح، رواه أبو داود (١٢٣٢) وصححه الألباني في (صحيح أبي داود) (١٠٩٤).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١١١٢) ومسلم (٧٠٤) وأبو داود (١٢٠٦) والنسائي (١/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه أحمد (١٢٣٦) وأبو داود (١٢٠٥) والترمذي (٥٥١) (صحيح أبي داود) (١٠٦٧).

<sup>َ (</sup>٤) رواه مسلم (٧٠٦) وأبو داود (١٢٠٦) وابن ماجـه (١٠٧٠) والترمذي (٣٥٥) والنســـائي (٥٨٠) وأحمد (٢١٥٦٥) ومالك (٣٣٠) والدارمي (١٥١٤).

#### ٢ - المطر:

- عن نافع ضَحِيَّة: «أن ابن عمر رضي الله عنهما كان إذا جمع الأمراءُ بين المغرب والعشاء في المطر جمع معهم»(١).

- وعن هشام بن عروة: «أن أباه عروة، وسعيد بن المسيب وأبا بكر ابن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام بن المغيرة المخزومي كانوا يجمعون بين المغرب والعشاء في الليلة المطيرة إذا جمعوا بين الصلاتين ولا يُنكرون ذلك»(٢).

وفعل ذلك عمر بن عبد العزيز (٣).

- وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «صلّى رسول الله ﷺ الظهر والعصر جميعًا، والمغرب والعشاء جميعاً في غير خوف ولا سفر» (٤).

- وعنه رَفِيْ : «جمع رسول الله وَعَلِيْلَةٌ بين الظهر والعصر والمغرب والعشاء بالمدينة في غير خوف ولا مطر» (٥).

وهذا يشعر أن الجمع في المطر كان معروفاً في عهد النبي عَلَيْكُمُ ولو لم يكن كذلك لما كان ثمة فائدة من نفي المطر كسبب مبررٍ للجمع (٦).

### ٣- المرض:

كمن به سلس بول، أو جرح لا يرقأ دمه، أو رعاف دائم، أو مستحاضة وتعجز عن الطهارة لكل صلاة؛ لحديث حمنة رضي الله عنها عندما استفتت رسول الله على الاستحاضة فقال لها:

<sup>(1)</sup> رواه مالك (ك 9 ب ) والبيهقي (9 / 170) ((الإرواء)) (9 / 170).

<sup>(</sup>۲) نفسه.

<sup>(</sup>٣) نفسه.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (۷۰۵) (٤٩) وأحمد (۱۸۷۷) وأبو داود (۱۲۰۷) والترمـــذي (۱۸۷) وابن ماجه (۱۰٦۹) والنسائي (۱/ ۲۹۰).

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم (٧٠٥) (٤٥) وأبو داود (١٢٠٨) والترمذي (١٨٧) والنسائي (١/ ٢٩٠).

<sup>(</sup>٦) ((إرواء الغليل)) (٣/ ٤٠) الألباني.

«… وإن قَوِيتِ على أن تُؤخري الظهر وتعجِّلي العصر، فتغتسلين ثم تصلين الظهر والعصر جميعًا، ثم تُؤخِّرين المغرب وتُعجِّلين العشاء ثم تغتسلين وتجمعين بين الصلاتين، فافعلي» (١).

## ٤ - الحاجة العارضة:

عن ابن عباس قال: «صلى رسول الله ﷺ الظهر والعصر جميعاً بالمدينة في غير خوف ولا سفر» قال أبو الزبير: فسألت سعيداً لم فعل ذلك؟ قال: سألت ابن عباس كما سألتني فقال: أراد أن لا يحرج أحداً من أمته»(٢).

# قال شيخ الإسلام رحمه الله:

«يجوز الجمع للوحل الشديد والريح الشديدة الباردة في الليلة الظلماء ونحو ذلك، وإن لم يكن المطر نازلاً في أصحِّ قولي العلماء، وذلك أولى من أن يصلوا في بيوتهم، بل ترك الجمع مع الصلاة في البيوت بدعةٌ مخالفةٌ للسنة، إذ السنة أن تُصلَّى الصلواتُ الخمسُ في المساجد جماعة، وذلك أولى من الصلاة في البيوت باتفاق المسلمين، والصلاة جمعاً في المساجد أولى من الصلاة في البيوت مفرَّقةٌ باتفاق الأئمة الذين يجوِّزون الجمع كـ (مالك، والشافعي، وأحمد) (٣) ».

# \*قال الإمام النووي رحمه الله:

«وذهب جماعة من الأئمة إلى جواز الجمع في الحضر للحاجـــة لمن لا يتخذه عادة وهو قول: ابن سيرين، وأشهب من أصحــاب مالك، وحكاه الخطابي عن

<sup>(</sup>۱) صحيح، رواه الترمذي (۱۲۸) وأبو داود (۲۸۷) وابن ماجه (٦٢٧) وأحمد (٢٦٨٩٩) والدارمي (٧٨١) وقد سبق تخريجه.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلّم (۷۰۵) وأبو داود (۱۲۱۰) والترمذي (۱۸۷) وابن ماجه (۱۰۶۹).

<sup>(</sup>٣) «فتاوى شيخ الإسلام» (١٢/ ٢٥١) ط. العبيكان.

•••••

الشرح

القفال، والشاشي الكبير من أصحاب الشافعي عن أبي إسحاق المروزي عن جماعة من أصحاب الحديث واختاره ابن المنذر ويؤيده ظاهر قول ابن عباس: «أراد أن لا يحرج أمته» فلم يُعَلِّلُهُ بمرضٍ ولا غيره»(١).

ઇ જિલ્લો

<sup>(</sup>۱) ((شرح صحیح مسلم)) (۵/ ۲۲۱).

# ا ثالثاً صلاة الخوف:

# \* متى تُشرعُ؟

تشرع صلاة الخوف في كل قتالٍ مباح، كقتال الكفار والبغاة والمحاربين ومن يجوز قتاله، وفي حالة الخوف من عدوٍّ أو سيل أو سَبُع أو خوف فوات عدوٍّ يطلبه (١)؛ لقوله تعالى: ﴿إِنْ خِفْتُمْ أَنْ يَفْتِنَكُمُ اللَّذِينَ كَفَرُوا﴾ [النساء: ١٠١].

# \*أدلة مشروعيتها:

صلاة الخوف مشروعة بالكتاب والسنة والإجماع.

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا كُنْتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّلاةَ فَلْتَقُمْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ مَعَكَ وَلْيَأْخُذُوا أَسْلِحَتَهُمْ وَلْتَأْتِ طَائِفَةٌ أُخْرَى لَمْ وَلْيَأْخُذُوا أَسْلِحَتَهُمْ ﴾ [النساء: ١٠٢].

وأما الأدلة من السنة فستأتي في بيان صفاتها.

قال الإمام أحمد رحمه الله: «صحَّت صلاة الخوف عن النبي وَلَيْكِلْمُ من خسة أوجهٍ أو ستة كلها جائزة».

وتشرع صلاة الخوف بشرطين:

١ - أن يكون العدو ممن يحلُّ قتاله.

٢- أن يخاف هجومه حال الصلاة، لقوله تعالى: ﴿وَدَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ تَغْفُلُونَ
 عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُمْ فَيَمِيلُونَ عَلَيْكُمْ مَيْلَةً وَاحِدَةً ﴾ [النساء: ١٠٢].

(١) «الملخص الفقهي» (١/ ٢٤١) و «الشرح الممتع» (٤/ ٧٧٩).

#### الشر -

### 🗘 صور صلاة الخوف:

### \* الصورة الأولى:

عن سهل بن أبي حثمة الأنصاري على قال: «صلى رسول الله وكالله والمحابه في الخوف، فصفهم خلفه صفين، فصلى بالذين يلونه ركعة ثم ثبت قائمًا، وأتموا لأنفسهم، ثم انصرفوا وَصَفُّوا وِجَاهَ العدوِّ، وجاءت الطائفة الأخرى، فصلى بهم الركعة التي بقيت من صلاته، ثم ثبت جالساً وأتموا لأنفسهم ثم سلم بهم»(١). \*الصورة الثانية:

عن جابر في قال: «شهدت مع رسول الله وَالله والمحتود والحدق بينا وبين القبلة، فكبَّر رسول الله وَالله والمحتود والصف الذي يليه، وقام رفع رأسه من الركوع ورفعنا جميعًا، ثم انحدر بالسجود والصف الذي يليه، وقام الصف المؤخر في نحر العدوّ، فلما قضى النبي وَالله السجود وقام الصف الذي يليه، انحدر الصف المؤخر بالسجود، وقاموا ثم تقدم الصف المؤخر وتأخر الصف المقدم، ثم ركع وركعنا جميعًا ثم رفع رأسه من الركوع ورفعنا جميعًا، ثم انحدر بالسجود والصفُّ الذي يليه، وكان مؤخراً في الركعة الأولى، وقام الصفُّ المؤخر في نحر العدوّ، فلما قضى وَالله السجود وقام الصف المؤخر في نحر العدوّ، فلما قضى والله السجود وقام الصف المؤخر بالسجود، فسجدوا، ثم سلم والله والمنا جميعًا، ثم الصف المؤخر بالسجود، فسجدوا، ثم سلم والله وسلمنا جميعًا، (٢).

#### \* الصورة الثالثة:

(۲) رواه مسلم (۸٤٠) والنسائي (۳/ ۱۷۵).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۱۹) ومسلم (۸٤۲) والترمذي (۲۰۵) والنسسائي (۱۰۵۳) وأبو داود (۱۲۸۸) وابن ماجه (۱۲۵۹) وأحمد (۱۰۲۸۳) ومالك (٤٤٠) والدارمي (۱۰۲۲).

الطائفتين ركعة وسجدتين، والأخرى مواجهة للعدو، ثم انصرفوا وقاموا في مقام أصحابهم مقبلين على العدو، وجاء أولئك فصلى بهم ركعة، ثم سلم، ثم قضى هؤلاء ركعة وهؤلاء ركعة (1).

#### \* الصورة الرابعة:

وهي أن يصلي بكل طائفة صلاة ويسلم بهم (٢).

#### \* الصورة الخامسة:

عن جابر ضَلِيَّة قال: «أقبلنا مع رسول الله عَلَيْكُمُّ حتى إذا كنا بذات الرقاع.. فنودي بالصلاة، فصلى بطائفة ركعتين، ثم تأخروا وصلَّى بالطائفة الأخرى ركعتين، فكانت لرسول الله عَلَيْكُمُ أربع ركعات وللقوم ركعتان» (٣).

### 🗘 هل تقتصر صلاة الخوف على هذه الصور؟

# قال الإمام الخطابي رحمه الله:

«صلاة الخوف أنواع، صلاها النبي وكالله في أيام مختلفة وأشكال متباينة يتحرى في كلها ما هو أحوط للصلاة وأبلغ في الحراسة فهي على اختلاف صورها متفقة المعنى»(1). قال العلامة ابن كثير رحمه الله (٥):

«صلاة الخوف أنواع كثيرة، فإن العدو قارة يكون تجاه القبلة، وتارة يكون في غير صَوْبِها، والصلاة تكون رباعية، وتارة تكون ثلاثيبة كالمغرب، وتارة تكون

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٣٣٤) ومسلم (٨٣٩) وأبو داود (١٢٤٣) والترمذي (٦٤٥).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود (١٢٤٤) والنسائي (١٥٥٠) وقد يكون أصل هذه الصفة خديث جابر في (صحيح مسلم) (٨٤٣) (٣١١).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٣٦٤) ومسلم (٨٤٣) (٣١١).

<sup>(</sup>٤) «شرح مسلم» للنووي (٥/ ١٣٤).

<sup>(</sup>٥) ((تفسير ابن كثير)) (١/ ٥٢٢) ط. هاني الحاج.

ثنائية كالصبح وصلاة السفر، ثم تارة يصلون جماعة، وتارة يلتحم الحرب فلا يقدرون على الجماعة، بل يصلون فرادى مستقبلي القبلة وغير مستقبليها ورجالاً وركبانًا، ولهم أن يمشوا والحالة هذه ويضربوا الضرب المتتابع في متن الصلاة، ومن العلماء من قال: يصلون والحالة هذه ركعة واحدة؛ لحديث ابن عباس:

«فرض الله الصلاة على لسان نبيكم وَ الله الحضر أربعاً وفي السفر ركعتين وفي الخوف ركعة»(١).

# قال العلامة صالح الفوزان حفظه الله:

«هذه الصفات تُفعل إذا لم يشتد الخوف، فإذا اشتد الخوف بأن تواصل الطعن والضرب والكَرُّ والفَرُّ، ولم يمكن تفريق القوم وصلاتهم على ما ذُكِرَ، وحان وقت الصلاة، صلوا على حسب حالهم رجالاً وركباناً للآية ولا يؤخرون الصلاة» (٢).

\* ويستحب في صلاة الخوف عمل السلاح حتى يدفع عن نفسه لقول تعالى: ﴿ وَلْيَأْخُذُوا حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ ﴾ [النساء: ١٠٢].

\* ويستفاد من صلاة الخوف على هذه الكيفيات العجيبة والتنظيم الدقيق أهمية الصلاة في الإسلام وأهمية شهودها في جماعة فإنهما لم يسقطا حتى في هذه الأحوال الحرجة.

#### ઉત્સ્થાલ ઉ

(١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>۲) «الملخص الفقهي» (۱/ ۲۶۶).

#### العيدين 🗘 صلاة العيدين

#### \* حكمها:

صلاة العيدين واجبة على الرجال والنساء؛ لأن النبي وَاللَّهُ واظب عليها وأمر النساء بالخروج لها، كما في حديث أم عطية رضي الله عنها قالت: «أُمِرنا أن نُخْرِجَ الله عنها قالت: «أُمِرنا أن نُخْرِجَ العواتق وذوات الخدور»(١).

# \*أين تؤدَّى؟

المكان الذي تؤدى فيه صلاة العيدين هو الخلاء وليس المسجد.

عن حفصة بنت سيرين قالت: كنا نمنع جوارينا أن يخرجن يوم العيد، فجاءت امرأة فنزلت قصر بني خلف، فأتيتها، فحدثت أن زوج أختها غزا مع النبي وكالله ثنتي عشرة غزوة، فكانت أختها معه في ست غزوات، فقالت: فكنا نقوم على المرضى ونداوي الكَلْمَى، فقالت يا رسول الله ، على إحدانا بأس إذا لم يكن لها جلباب أن لا تخرج؟ فقال: «لتلبسها صاحبتها من جلبابها، فليشهدن الخير ودعوة المسلمين» (٢). وعن أبي سعيد في شاف : «كان وكلي تخرج في الفطر والأضحى إلى المصلي» (٣).

#### \* عدد ركعاتها:

صلاة العيد ركعتان بإجماع المسلمين، فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال صلى رسول الله عليه الفطر ركعتين لم يصلّ قبلهما ولا بعدهما»(٤)، فلا سنة لها قبلية أو بعدية ولا تحية للمصلى.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۹۸۰) ومسلم (۸۹۰).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥٦٦) ومسلم (٨٨٩) وابن ماجه (١٢٨٨).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٩٦٤) ومسلم (٨٨٤) وأبو داود (١١٥٩) والترمذي (٥٣٧) وابن ماجه (١٢٩١).

كتاب الصلاة

.....

#### الشرح

وعن عمر صلى الله الفطر والاضحى ركعتان تمام غير قصر على لسان نبيكم والله وقد خاب من افترى» (١).

#### \* وقتها:

وتؤدى صلاة العيد عند ارتفاع الشمس وذهاب وقت الكراهة.

عن يزيد بن خمير الرحبي قال: «خرج عبد الله بن بسر في صاحب رسول الله وي عن يزيد بن خمير الرحبي قال: «إنا كنا قد وي الناس في يوم عيد فطر أو أضحى فأنكر إبطاء الإمام، وقال: «إنا كنا قد فرغنا ساعتنا هذه وذلك حين التسبيح» (٢). ويكون بعد ارتفاع الشمس قدر رمح.

#### 🗘 صفتها :

صلاة العيد ركعتان كما ذكرنا يكبر فيهما ثنتي عشرة تكبيرة، سبعاً في الأولى بعد تكبيرة الإحرام وقبل القراءة، وخمساً في الثانية بعد تكبيرة الانتقال وقبل القراءة.

عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده: «أن رسول الله وَ عَلَيْكُمْ كَبَّر في العيدين سبعاً في الأولى وخمساً في الآخرة»(٣).

### ۞ بماذا يقرأ فيهما؟

عن النعمان بن بشير رضي الله عنهما: «أن رسول الله وَاللهُ وَاللهُ كَانَ يقرأ في العيدين وفي الجمعة، بسبح اسم ربك الأعلى، وهل أتاك حديث الغاشية»(٤).

#### 🗘 خطبتها:

والخطبة في العيد بعد الصلاة. بخلاف الجمعة، لحديث ابن عباس قال:

<sup>(</sup>١) رواه أحمــــد (٢٥٩) وابن ماجه (٢٠٦٤) والنسائي (١٤١٩) (صحيح ابن ماجه) (٨٧١).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه أبو داود (١١٣٥) وابن ماجه (١٣١٧) (صحيح أبي داود) (١٠٠٥).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه أبو داود (١١٥١) وابن ماجه (١٢٧٨) (صحيح ابن ماجه) (١٠٥٧).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (۸۷۸) والترمذي (٥٣٣) والنسائي (١٤٢٤) وأبو داود (١١٢٢) وأحمد (١٧٩١٦) والدارمي (١٥٦٨) وابن ماجه (١٢٨١).

«شهدت العيد مع رسول الله وَيَشِيرُ وابي بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم فكلهم كانوا يصلون قبل الخطبة»(١).

وخطبة العيد واحدة لا اثنتان أي لا يفصل بينها بجلسة.

### 🗘 لا أذان للعيد:

عن ابن عباس وجابر رضي الله عنهم قالا: «لم يكن يؤذن يوم الفطر ولا يوم  $(7)^{(7)}$ .

وعن جابر ضُوَّتُهُ: «أن لا أذان للصلاة يوم الفطر حين يخرج الإمام ولا بعدما يخرج ولا إقامة ولا نداء ولا شيء، لا نداء يومئذٍ ولا إقامة »(٣).

#### 🗘 آداب العيد:

1 - الاغتسال: عن عليٍّ ضَوَّاتُهُ أنه سُئل عن الغسل فقال: «يوم الجمعة، ويوم عرفة، ويوم الفطر، ويوم الأضحى»(٤).

## ٢- لبس أحسن الثياب:

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «كان رسول الله وعَلَيْكُمْ يلبس يوم العيد بردة حمر اء» (٥).

# ٣- الأكل يوم الفطر قبل الخروج:

عن أنس فَيْ الله عَالَ: «كان وَالله لا يغدو يوم الفطر حتى يأكل تمرات» (٦).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٩٧٩) ومسلم (٨٨٤) وأبو داود (١١٤٣) وابن ماجه (١٢٧٣).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۹۲۰) ومسلم (۸۸٦).

<sup>(</sup>۳) نفسه.

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه في الأغسال المستحبة.

<sup>(</sup>٥) صحيح، رواه الهيثمي (٢/ ٢٠١) (الصحيحة) (١٢٧٩).

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (٩٥٣) والترمذي (٤١).

٤- تأخير الأكل يوم الأضحى حتى ياكل من أضحيته:

عن أبي بريدة: «أن رسول الله وَيُلْظِيَّا كان لا يخرج يوم الفطر حتى يطعم ، ولا يطعم يوم النحر حتى يذبح»(١).

٥ - مخالفة الطريق:

عن جابر نَفْطُهُ: «كان مُشَلِّكُ إذا كان يوم عيدٍ خالف الطريق»(٢).

٦- تقديم الصلاة في الأضحى وتأخيرها في الفطر:

ليتسع وقت الأضحية بتقديم الصلاة في الأضحى، وليتسع الوقت لإخراج زكاة الفطر قبل صلاة الفطر.

٧- التبكير في الخروج للصلاة ليتمكن من الدنو من الإمام وتحصل له فضيلة انتظار الصلاة فيكثر ثوابه.

٨- التكبير أيام العيد:

قال تعالى: ﴿وَلِتُكْمِلُوا الْعِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُوا الله عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾ [البقرة: ١٨٥]. وذلك في عيد الفطر، وأما في الأضحى فقال تعالى: ﴿وَاذْكُرُوا اللهِ فِي أَيَّام مَعْدُودَاتٍ﴾ [البقرة: ٢٠٣].

وقاًل تعالى: ﴿ كَذَلِكَ سَخَّرَهَا لَكُمْ لِتُكَبِّرُوا اللهُ عَلَى مَا هَدَاكُمْ ﴾ [الحج: ٣٧].

## 🗘 صيغه :

 $1 - ((1 + \frac{1}{2})^{n})$ . الله أكبر.. لا إله إلا الله، والله أكبر.. الله أكبر ولله الحمد $(1 + \frac{1}{2})^{n}$ .

<sup>(</sup>١) صحيح، رواه الترمذي (٥٤٠) وابن خزيمة (١٤٢٦) (صحيح الترمذي) (٤٤٧).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٩٨٦).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي شيبة بسند صحيح عن ابن مسعود، صححه الألباني.

<sup>(</sup>٤) عن ابن مسعود وابن عباس بسند صحيح (نداء الريان) (٢/ ٣٧٠).

- «الله أكبر الله أكبر الله أكبر كبيرًا»-

٤ - «الله أكبر الله أكبر، الله أكبر ولله الحمد، الله أكبر وأجَل، الله أكبر على ما هدانا» (٢).

#### 🗘 وقته:

### \* في عيد الفطر:

يبدأ التكبير في عيد الفطر من حين الخروج إلى المصلى حتى يصلى؛ لأنه «وَيُطَالِقُهُ كَانَ يَخْرِج يوم الفطر فيكبر حتى يأتي المصلى، وحتى يقضي الصلاة، فإذا قضى الصلاة قطع التكبير»(٣).

# \* في عيد الأضحى:

من فجر يوم عرفة إلى عصر آخر أيام التشريق: صحّ ذلك عن : عليِّ وابن عباس وابن مسعود رضى الله عنهم (١٤).

### $\omega \omega \omega$

(١) رواه عبد الرزاق بسند صحيح عن سلمان.

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي وصححه الألباني عن ابن عباس.

<sup>(</sup>٣) صححه الألباني في (الإرواء) (٣/ ١٣٣).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي شـــيبة (٢/ ١٦٥) عــن عليٌّ، والبيهقي (٣/ ٤١٣) عن ابن عباس، وروى الحاكم (١/ ٣٠٠) عن ابن عباس وابن مسعود (الإرواء) (٣/ ١٢٥).

كتاب الصلاة

الشرح

# 🗘 صلاة الأوابين «الضُّحي»

#### 🗘 دليل مشروعيتها:

عن أبي هريرة ضَالَّهُ قال: «أوصاني خليلي وَاللَّهُ بثلاث: بصيام ثلاثة أيام من كل شهر، وركعتي الضحي، وأن أوتر قبل أن أنام»(١).

#### \* فضلها:

عن أبي ذر رَفِي عَالَ: قال رسول الله وَيُلِيِّكُمُ :

«يصبح على كل سلامى  $(^{1})$  من أحدكم صدقة: فكل تسبيحة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وكل تميرة صدقة، وأمر بالمعروف صدقة، ونهي عن المنكر صدقة، ويجزي من ذلك ركعتان يركعها من الضحى  $(^{(7)})$ .

### 🗘 عدد رکعاتها:

أقل الضحى ركعتان وأكثرها ثمان ركعات.

عن أم هانئ رضي الله عنها: «أن النبي وَاللَّهُ يوم فتح مكة اغتسل في بيتها وصلى ثمان ركعات سُبْحَة الضحى»(٤).

#### **%وقتها**:

ووقت الضحى يبتدئ من ارتفاع الشمس بعد طلوعها قدر رمح ويمتدُّ إلى قبيل الزوال أي: وقت قيام الشمس في كبد السهاء، والأفضل أن يصلي إذا اشتد

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١١٧٨) ومسلم (٧٢١).

<sup>(</sup>٢) سُلامَى: مفصل الأصبع.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٧٠٧) ومسلم (٧٢٠) وأبو داود (١٢٨٥).

الحرُّ؛ لحديث زيد بن أرقم صَلَّة قال: «خرج رسول الله وَاللَّهُ عَلَى أهل قباء، وهم يصلون الضحي، فقال: «صلاة الأوابين إذا رَمِضَتُ الفِصَالُ من الضحي، (١).

## الستخارة الاستخارة

يستحب لمن هم بأمرٍ كزواجٍ أو سفرٍ أو غيرهما أن يستخير الله تعالى.
عن جابر صفيه قال: «كان النبي وسفر الله يعلمنا الاستخارة في الأمور كلها كالسورة من القرآن: إذا هم أحدكم بالأمر فليركع ركعتين من غير الفريضة، ثم يقول: اللهم إني أستخيرك بعلمك وأستقدرك بقدرتك، وأسألك من فضلك العظيم، فإنك تقدر ولا أقدر وتعلم ولا أعلم، وأنت علام الغيوب، اللهم إن كنت تعلم أن هذا الأمر خير لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري سأو قال: في عاجل أمري وآجله — فاقدر شر لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري — أو قال: في عاجل أمري وأحيث كان ثم رضًني به، ويُسمِ حاجته» (١)

### الكسوف الكسوف

\* حكمها:

صلاة الكسوف فرض كفاية كما قال شيخنا ابن عثيمين رحمه الله (٣).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٧٤٨)، وترمضُ الفصال: أي تشتد حرارة الريال حتى لا تستطيع الفِصَال وهي صغار الإبل أن تضع أخفافها على الأرض من شدة الحرارة فتبرك.

الأوابين: جمع أواب وهو الراجع إلى طاعة ربه تعالى.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١١٦٦) وأبو داود (١٥٢٤) والترمذي (٤٧٨) وابن ماجه (١٣٨٣).

<sup>(</sup>٣) «الشرح الممتع» (٥/ ٢٣٨).

عن عبد الله بن عمر رضي الله عنها قال: «لما كسفت الشمس على عهد رسول الله وَالله عَلَيْ نودى: إن الصلاة جامعة»(١).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: «خسفت الشمس في حياة النبي وَالله عنها قالت: «خسفت الشمس في حياة النبي والله فخرج إلى المسجد، فصف الناس وراءه، فكبر، فاقترأ رسول الله والله والله على الله طويلة، ثم كبر، فركع ركوعًا طويلاً، ثم قال سمع الله لمن حمده، فقام ولم يسجد، وقرأ قراءة طويلة، وهي أدنى من القراءة الأولى، ثم كبر وركع ركوعاً طويلاً، وهو أدنى من الركوع الأول، ثم قال: سمع الله لمن حمده ربنا ولك الحمد، ثم سجد، ثم قال في الركعة الآخرة مثل ذلك، فاستكمل أربع ركعات في أربع سجدات وانجلت الشمس قبل أن ينصرف، (٢).

#### \* الخطبة بعدها:

ويستحب للإمام إذا سلم من الصلاة أن يخطب الناس، ويعظهم ويذكرهم، ويحثهم على العمل الصالح، ويخوِّفهم بالله جل جلاله.

عن أبي موسى ضَلِيَّةُ قال: «خسفت الشمس، فقام النبي عَلَيْكُ فَزِعًا، يخشى أن تكون الساعة، فأتى المسجد فصلى بأطول قيام وركوع وسجود رأيته قط يفعله، وقال: هذه الآيات التي يرسل الله بها لا تكون لموت أحدٍ ولا لحياته ولكن يخوِّف الله بها عباده، فإذا رأيتم شيئاً من ذلك فافزعوا إلى ذكره ودعائه واستغفاره»(٣).

ويستحب العتق حال الكسوف، لحديث أسماء رضي الله عنها (٤).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٠٤٥) ومسلم (٩١٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٠٦٦) ومسلم (٩٠١) (٣).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٠٥٩) ومسلم (٩١٢) (٢٤) والنسائي (٣/ ١٥٣).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٠٥٤).

#### 🖒 صلاة الاستسقاء

#### \* تعريفها:

الاستسقاء: هو طلب السُّقيا من الله تعالى؛ لأن النفوس مجبولة على الطلب ممن يغيثها وهو الله وحده، وكان ذلك معروفاً في الأمم الماضية، وهو من سنن الأنبياء صلوات الله عليهم، قال تعالى: ﴿وَإِذِ اسْتَسْقَى مُوسَى لِقَوْمِهِ ﴾ [البقرة: ٦٠] واستسقى النبي وَ الله عليهم،

ويشرع الاستسقاء إذا أجدبت الأرض، وانحبس المطر وأضرَّ ذلك بهم، فلا مناصَ لهم أن يتضرعوا إلى ربهم ويستسقوه ويستغيثوه.

#### \*حكمها:

صلاة الاستسقاء سنة مؤكدة؛ لحديث عبد الله بن زيد على المنه : «خرج النبي والله الله يوالله النبي والله النبي والله القراءة» (١) يستسقى فتوجه إلى القبلة يدعو وحوَّل رِدَاءَهُ ثم صلى ركعتين جهَر فيهما بالقراءة» (١).

ويستحب للإمام أن يكثر من الدعاء والاستغفار، ويحوِّل رداءه فيجعل اليمين على الشهال، لحديث عبد الله بن زيد ضَالِحًهُ .

«وقلب رداءه.. وجعل اليمين على الشهال»(۲).

# G G G G

(١) رواه البخاري (١٠٢٥) وأبو داود (١١٥٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٠٢٧) ومسلم (٨٩٤) وأبو داود (١١٤٩) والترمذي (٥٥٥) والنسائي (٢) ٥٥٥).







### **\$كتاب الجنائز**

وفيه خمسةُ ضوابط:

الضابطُ الأولُ: الآدابُ التي ينبغي فعلها عند المحتَضرِ عشرة:

١ - تذكيرهُ بالوصية.

الشرح

قوله: «كتاب الجنائز»، أي الكتاب الخاص بأحكام الموتى من: وصية وتلقين وغسل وتكفين وصلاة ودفن وغيرها.

- والجنازة مشتقة من جُنِزَ إذا سُتِرَ ، وهي بكسر الجيم وفتحها والكسر أفصح، ويقال بالفتح للميت، وبالكسر للنعش الذي عليه.

- وهذا ترتيب موفق إذ أنه بعدما انتهى من بيان أحكام الطهارة والصلاة للأحياء شرع في بيان طهارة الأموات وكيف تكون، وبيان كيفية الصلاة عليهم، حتى إذا انتقل إلى باقي كتب الفقه يكون قد أنهى كل ما يتعلق بالطهارة والصلاة لكل من الأحياء والأموات.

قوله: «الآدابُ التي ينبغي فعلُها عند المحتَضَرِ عَشرةٌ»، أي يستحب فعلها عند من حضرته الوفاة ونزل به الموت؛ لأنها من سنة نبينا وَاللَّهُ .

قوله: «تذكيرهُ بالوصيةِ» ، الوصية هي: هبهُ الإنسان غيرَه عيناً أو ديناً أو منفعة على أن يملك الموصى له الهبةَ بعد موت الموصى.

\* حكمها: تنقسم الوصية في الحكم إلى قسمين:

- الأول: الوجوب في حق من عليه حقوق للناس، وله في ذمم الناس حقوق، فهذا واجب عليه أن يكتب وصيته ويُسجِّلها ويتعهدها حتى إذا فاجأه الأجل؛ فإن حقوقه لا تضيع، وحقوق الآخرين تكون بهذه الوصية محفوظة.

- الثاني: الاستحباب: لمن لم يكن عليه حقوق واجبة، وليس في ذمته ديون، ولا له عند الناس حقوق، وإنها أراد أن يوصي وصية يتبرع بها، وهي بذلك من الأعمال الصالحة.

قال تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ آحَدَكُمُ الْمُوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْراً الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْن وَالْأَقْرَبِينَ بِالْمُعْرُوفِ حَقّاً عَلَى الْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة: ١٨٠].

وعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ:

«ما حق امرئ مسلم يبيتُ ليلتين وله شيء يريد أن يوصي فيه إلا ووصيته مكتوبة عند رأسه» قال ابن عمر: ما مرَّتْ عليَّ ليلة منذ سمعت رسول الله وَ اللهُ وَاللهُ عَلَيْكُ للهُ عند وصيتي» (١).

ولا بد من الاستعجال بهذه الوصية، وأن تكون بالثلث فأقل وألا تزيد عليه. عن سعد بن أبي وقاص في الله قال: قلت : يا رسول الله أوصي بهالي كله؟ قال: «لا» قلت: فالشطر (٢)؟ قال: «لا». قلت: فالثلث؟ قال: «فالثلث، والثلث كثير؛ إنك إن تدع ورثتك أغنياء خير من أن تدعهم عالة يتكففون الناس» (٣).

قال العلامة الألباني رحمه الله:

«ولما كان الغالب على كثير من الناس في هذا الزمان الابتداع في دينهم ولا سيما فيما يتعلق بالجنائز، كان من الواجب أن يوصي المسلم بأن يُجهَّزَ على السنة ويُدْفَنَ كذلك على السنة عملاً بقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلائِكَةٌ غِلاظٌ شِدَادٌ لا يَعْضُونَ الله مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم: ٦].

<sup>(</sup>٢) الشطر: النصف.

<sup>(</sup>۳) رواه البخاري (۱۲۹٦) ومسلم (۱۶۲۸) والترمذي (۹۷۵) وابن ماجه (۲۷۰۸) والنسائي (۳۶۲۷) وأبو داود (۲۸۶٤) وأحمد (۱۶٤۳) ومالك (۱۶۹۵) والدارمي (۳۱۹۵).

٢ - تذكيره برحمة الله وفضله.

الشرح

ولذلك كان أصحاب رسول الله وَ يُعَلِّقُ يُوصُونَ بذلك والآثار عنهم بذلك كثيرة منها:

عن عامر بن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنهما أن أباه قال في مرضه الذي ماتَ فيه: «ألحدوا لي لحداً وانصبوا عليَّ اللبن نصباً كما صُنِع برسول الله وَ السَّالِيُّ (١).

قوله: «تذكيرُهُ برحمةِ الله وفضلهِ» ، فينبغي للمسلم أن يُذَكِّر أخاه المريض بسعة رحمة الله تعالى حتى يموت وهو يحسن الظن بربه تبارك وتعالى؛ لحديث جابر ضَيَّاتُهُ قال: سمعت رسول الله وَاللهِ يقول: «لا يموتن أحدكم إلا وهو يحسن الظن بالله تعالى»(٢).

- وفائدة حسن الظن بالله تعالى هو أن الله تعالى يقول: «أنا عند ظن عبدي بي»<sup>(٣)</sup>، وفي استحباب تغليب جانب الرجاء وتأميل العفو فائدة؛ ليلقى الله تعالى على حالة هي أحب الأحوال إلى الله سبحانه، إذ هو الرحمن الرحيم والجواد الكريم يحب العفو والرجاء ومن مات على شيء بُعث عليه، فمن مات وهو محسن الظن بالله تعالى كان الله عند ظنه به.

عن أنس عَلَيْهُ قال: «دخل النبي عَلَيْهُ على شاب وهو في الموت فقال: كيف تجدك؟ قال: أرجو الله وأخاف ذنوبي. فقال عَلَيْهُ: لا يجتمعان في قلب عبدٍ في مثل هذا الموطن إلا أعطاه الله ما يرجو وأمَّنه مما يخاف» (٤).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۹۶۶) والنسائي (۲۰۰۷) وابن ماجه (۱۵۵۸) وأحمد (۱٤۹۲) وراجع «أحكام الجنائز» للألباني (ص/ ۸).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۸۷۷) وأبو داود (۳۱۱۳) وابن ماجه (۲۱۲۷) وأحمد (۱۳۷۱).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥٠٤٧) ومسلم (٢٦٧٥) والترمذي (٣٦٠٣) وابن ماجه (٣٨٢٢) وأحمد (٧٣٧٧).

<sup>(</sup>٤) حسن، رواه الترمذي (٩٨٣) وابن ماجه (٢٦٦١) والبغوي (١٤٥٠ – شرح السنة) والبيهقي (٣٠٠) وابن أبي الدنيا في (حسن الظن بالله) (٣١) (صحيح الترغيب والترهيب) (٤٩٥٤).

كتاب الجنائز كتاب الجنائز

# ٤ - تلقينهُ الشهادةَ.

٣- تعاهدُ بلِّ حلقِه وشفتيهِ.

الشرح

- فيستحب لمن حضر المحتضر أن يذكره برحمة الله وفضله؛ لأن في هذا الموطن يستحب أن يغلب جانب الرجاء حتى يحسن الظن بالله فيحب لقاء الله، فيحب الله لقاءَه.

قوله: «تعاهدُ بلّ حلقهِ وشفتيهِ»، وذلك بأخذ قطنة مُبَلَّلةٍ فَيَبُلُ بها شفتيه أو يُقطِّرُ في فيه (١)؛ لأنها تكون يابسة ويكون المريض في حاجة للنطق بالشهادة، فقد يعوقه يُبْسُ شفتيه عن النطق والكلام.

قال ابن قدامة رحمه الله:

«وإذا رآه منزولاً به (۲) تعهّد بلَّ حلقه بتقطير ماءٍ أو شراب فيه ويُنَدِّي شفتيه بقطنةٍ ويستقبل القبلة»(۳).

وهذه ليس عليها دليل من الأثر، وإنها دليلها من النظر؛ لأنها في مصلحة المحتَضَر.

قوله: «تلقينهُ الشهادةَ»، فإذا كان المحتضر في السكرات يجب تلقينه الشهادة؛

لحديث أبي سعيد الخدري ضَيْطَة قال: قال عَلَيْلًا : «لقنوا موتاكم لا إله إلا الله» (٤).

- والحكمة في هذا التلقين تكمن في قوله ﷺ: «من كان آخر كلامه: لا إله إلا الله دخل الجنة» (٥٠). الله دخل الجنة» (٥٠).

والتلقين إنها يكون في حالة ما إذا كان لا ينطق بلفظ الشهادة، فإن كان ينطق بها فلا معنى لتلقينه، والتلقين إنها يكون في الحاضر العاقل القادر على الكلام فإن شارد اللَّبِّ لا يمكن تلقينه، والعاجز عن الكلام يردد الشهادة في نفسه.

<sup>(</sup>١) في فيه: أي في فمه.

<sup>(</sup>٢) منزولاً به: نزل به الموت.

<sup>(</sup>۳) «المغنى» (۳/ ۲۱۱).

<sup>(</sup>٥) صحيح، رواه أبو داود (٣١١٤) وأحمد (٥/ ٢٣٣) والحاكم (١/ ٢٥١) (صحيح أبي داود) (٢٦٧٣).

# المحتضرُ؟ كيف يُلَقَّنُ المحتضرُ؟

المحتضر يؤمر بـ «لا إله إلا الله».

عن أنس فَ قَال: «كان غلام يهوديٌّ يخدم النبي وَ عَلَيْكُمُ ، فمرض فأتاه النبي وَ عَلَيْكُمُ ، فمرض فأتاه النبي وَ عَلَيْكُمُ يعوده، فقعد عند رأسه، فقال له: أُسْلِمْ، فنظر إلى أبيه وهو عنده؟ فقال له: أطع أبا القاسم وَ اللهُ من النار، فلما مات قال: صَلُّوا على صاحبكم»(١).

وعنه صَلَيْهُ قال: «عَادَ النبيُّ وَعَلِيْهُ رجلاً من الأنصار فقال: يا خالُ قلْ: لا إله إلا الله؟ الله. فقال: أخالُ أم عمُّ؟ فقال: بل خالٌ، فقال: فخيرٌ لي أن أقول: لا إله إلا الله؟ قال النبي عَلَيْهُ : نعم»(٢).

وفي حديث وفاة أبي طالب عَمِّ رسول الله وَلَيْكِيْرُ وفيه: «.. يا عَمُّ قُلْ: لا إله إلا الله كلمة أشهد لك بها عند الله» (٣).

- وجه الدلالة: أَمْرُهُ وَتُلَالِلُهُ الصريح: [«أَسْلِمْ» و «قل»].
  - قال ابن قدامة رحمه الله:

«ويكون ذلك في رفق ومداراة ولطفٍ»(٤).

# التلقين؟ كُرَّرُ عليه التلقين؟

- قال ابن قدامة رحمه الله:

(١) رواه البخاري (٥٦٥٧) وأبو داود (٣٠٩٣).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه أحمد (٣/ ١٥٢) وابن كثير (البداية والنهاية) (٣/ ١٦٩) بسند على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٣٦٠) ومسلم (٣٩) وابن سعد في (الطبقات الكبرى) (١/ ٧٧) وابن كثير في «تفسره» (٣/ ٢٥٦).

<sup>(</sup>٤) «المغنى» (٢/ ٥٠٠).

٦- شَدُّ لحييه وتليينُ مفاصِلِهِ.

٥- إذا قضى أغمضوا عينيه ودعوا له.

الشرح

«لا يُكَرِّرُ عليه ولا يُضْجِرُهُ إلا أن يتكلم بشيءٍ فيُعيد تلقينه؛ لِتكون آخر كلامه نصَّ عيه أحمد رحمه الله»(١).

عن عبد الله بن المبارك رحمه الله أنه لما حضرته الوفاة جعل رجلٌ يلقنه «لا إله إلا الله» فأكثر عليه فقال له عبد الله: إذا قلتُ مرة فأنا على ذلك ما لم أتكلم» (٢).

هذه الأربعة كلها قبل الموت فإذا مات فعلى من حضره أمور:

قوله: «إذا قضى أغمضوا عينيه ودعوا له» ، أي إذا مات أغمض من حوله عينيه ودعوا له بالمغفرة ورفع الدرجة.

عن أم سلمة رضي الله عنها قالت: «دخل رسول الله وَالله على أبي سلمة وقد شق بصره، فأغمضه، ثم قال: إن الروح إذا قُبِضَ تبعه البصر، فضج ناسٌ من أهله، فقال: لا تدعوا على أنفسكم، إلا بخير فإن الملائكة يؤمنون على ما تقولون، ثم قال: اللهم اغفر لأبي سلمة وارفع درجته في المهديين، واخلف في عقبه في عقبه الغابرين واغفر لنا وله يا رب العالمين، وأفسح له في قبره ونوِّر له فيه» (٣).

قوله: «شدُّ لحييه»، اللحيان هما العظمان اللذان فيهما الأسنان، أي: الفكَّانِ، وشدُّهما: أي ربطهما، وينبغي شدُّهما لئلا ينفتح فمُ الميت ويبرد جسده، فيبقى مشدوداً وهو مفتوح فيشوه وجه الميت، أو تدخل فيه الهوام.

قوله: «وتليينُ مفاصله»، فيحاول تليين مفاصل الرجلين واليدين بضم الذراع إلى العضد، والعَضُد إلى الجنب، ثم يردهما إلى مكانها، والرجلين كذلك يرد الساق إلى الفخذ، والفخذ إلى البطن قبل أن يبرد ويثبت على ذلك. فيصعب تغسيله وتكفينه.

(١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه الترمذي (٣/ ٢٠٠) ط. دار الحديث.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٩٢٠) وأبو داود (٣١١٦) وابن ماجه (١٤٥٤) وأحمد (٢٦٠٠٣) والبيهقي (٣/ ٣٨٧).

٧- تو جيهُهُ للقبلةِ.

الشرح

# قال الإمام الشافعي رحمه الله:

«وهذا أول ما يبدأ به من يحضر الميت من أوليائه أن يتولى أرفقهم به إغماض عينيه بأسهل ما يقدر عليه وأن يَشُدَّ تحت لحييه عُصابةً عريضة وتُرْبَطُ من فوق رأسه كيلا يسترخي لحيه الأسفل، فينفتح فوه، ثم يجسو بعد الموت، ولا ينطبق ويرد يديه حتى يلصقهما بعضديه، ثم يبسطهما، ثم يردهما، ثم يبسطهما مرات ليبقى لينهما، فلا يجسو، وهما إذا لُينّا عند خروج الروح تباقى لينهما إلى وقت دفنه، فَفُكّتا وهما ليّنتان، ويُليّن كذلك أصابعه، ويرد رجليه من باطن حتى يلصقهما ببطون فخذيه كما وصفت فيما يُصنع في يديه» (١).

## قال ابن قدامة رحمه الله:

«ليكون ذلك أبقى لِلِّين، فيكون ذلك أمكن للغاسل من تكفينه وتمديده وخلع ثيابه، وتغسيله، قال أصحابنا: ويستحب ذلك في موضعين، عُقيب موته قبل قسوتها ببرودته، وإذا أخذ في غسله، وإن شق ذلك لقسوة الميت أو غيرها تركه؛ لأنه لا يُؤْمَنُ أن تنكسرَ أعضاؤه ويصير به ذلك إلى المثلة»(٢).

قوله: «توجيهُهُ للقبلةِ»، ويستحب توجيه المحتضر إلى القبلة قبل الموت وبهذا قال عطاء، والنخعي، ومالك، وأهل المدينة، والأوزاعي، وأهل الشام، وإسحاق؛ لأن «خير المجالس ما اسْتُقْبِلَ به القبلة» (٣).

<sup>(</sup>١) ((الأم)) (١/ ٨٤٢).

<sup>(</sup>٢) «المغني» (٢/ ٢٥٤).

<sup>(</sup>٣) حديث حسن بلفظ: «.. إن سيد المجالس قُبالة القبلة»، رواه الطبراني في «الأوسط» (٤ ٢٣٥) (صحيح الترغيب والترهيب) (٤ ٥ ١٨) ط. دار ابن رجب وهي التي أقصدها في التخريج، أي إذا قلت في تخريج حديث: وهو في «صحيح الترغيب والترهيب» فإنها أعني طبعة دار ابن رجب.

- وعن يحى بن عبد الله بن أبي قتادة عن أبيه: أن النبي وَالْكُلِيُّ حِين قَدِمَ المدينة سأل عن البراء بن معرور، فقالوا: تُوفِي، وأمر بثلث ماله لك يا رسول الله وأوصى أن يوجّه إلى القبلة لما احتضر، فقال وَاللهم اغفر له وارحمه وأدخله جنتك وقد وقد فعلت» (١).

وقال وَاللَّهُ : «... البيت الحرام قبلتكم أحياءً وأمواتًا» (٢).

- وأنكر توجيه المحتضر إلى القبلة: سعيدُ بن المسيب رحمه الله.

عن إسهاعيل بن أمية: «أن رجلاً دخل على سعيد بن المسيب حين حضره الموتُ وهو مستلقٍ فقال: وَجِّهُوهُ إلى القبلة فغضب سعيد وقال: ألستُ إلى القبلة»(٣).

### 🗘 كيف يوجّه إلى القبلة؟

في كيفية توجيه المحتضر إلى القبلة وجهان:

-الأول: يستلقي على قفاه، وإخمصاه إلى القبلة، ويرفع رأسه قليلاً ليصير وجهه إلى القبلة.

- الثاني: يضطجع على جنبه الأيمن مستقبل القبلة كالموضوع في اللحد.

فإن لم يمكن، لضيق المكان أو غيره، فعلى جنبه الأيسر إلى القبلة ، فإن لم يمكن فعلى قفاه والله أعلم (٤).

والصحيح: أنه يضطجع على شقه الأيمن مستقبل القبلة؛ لقوله وعلي البراء بن عازب رضي الله عنهما: «إذا أتيت مضجعك فتوضا وضوءك للصلحلة، ثم

<sup>(</sup>١) حسن، رواه الحاكم (١/ ٣٥٣) وابن سعد في (الطبقات) (٣/ ٢/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٢) حسن، رواه أبو داود (٢٨٧٢) والنسائي (٤٠٢٣) (الإرواء) (٦٩٠).

<sup>(</sup>٣) «المحلي» (٥/ ١٧٤) ط. دار الفكر.

<sup>(</sup>٤) ((المجموع)) (٥/١١٦).

اضطجع على شقك الأيمن.. فإن مِتَّ مِتَّ على الفطرة (١١).

فدل ذلك على أفضلية الموت على الشق الأيمن وقد ورد عن السلف استحباب ذلك فمن ذلك:

- عن ابن جريج رحمه الله قال: «قلت لعطاء: أرأيت حروف (٢) الميت إلى القبلة حين فَوْضِهِ (٣) على شقه الأيمن أسنةٌ ذلك؟ قال: سبحان الله! ما علمت من أحدٍ يعقل ترك ذلك من مَيِّتِهِ، والله إن الرجل ليُحْمَلُ فراشه حتى يحرف به إذا لم يستطع ذلك»(٤).

كل ذلك مع ضميمة أخرى ألا وهي: فضيلة الاتجاه إلى القبلة أثناء الدعاء، فقد كان عَلَيْكُمْ في كثير من دعائه يتجه إلى القبلة، وقد يدعو المحتضر دعوة وهو يحتضر فيكون من الأولى له والأليق به أن يكون متجهاً للقبلة.

- وأما ما ورد عن سعيد بن المسيب رحمه الله، فقد عورض بقول غيره ثم إن سعيداً لم يجزم ببدعية ذلك، ولا بتحريمه، فقد يكون أنه لا يرى ذلك واجباً ولا مستحبًا، وعلى كُلِّ فقد استنبط بعض العلماء من قصة سعيد استحباب التوجه إلى القبلة حال الاحتضار.

فقد قال ابن قدامة رحمه الله:

«فعلهم ذلك بسعيد دليل على أنه كان مشهوراً بينهم يفعله المسلمون كلهم بموتاهم» (٥).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٣١١) ومسلم (٢٧١٠) وأبو داود (٤٦٠٥) والترمذي (٣٥٧٤).

<sup>(</sup>٢) حروف: يعني توجيه الميت إلى القبلة.

<sup>(</sup>٣) حين فَوْضه: ساعة موته.

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه عبد الرزاق (٣/ ٣٩١).

<sup>(</sup>a) «المغنى» (٣/ ٢١٣).

كتاب الجنائز 崖

٨- تجريدُه من ثيابهِ.

٩ - تغطيتُهُ بثوبِ إلا المحرمَ فلا يُغَطَّى وجهُهُ ورأسُهُ.

# الشرح

قوله: «تجريده من ثيابه»، وكذلك يُستحب تجريدُ الميت من ثيابه لورود النصِّ بذلك، لأن بقاء الثياب عليه أسرع في فساد الجسد.

عن عائشة رضي الله عنها قالت: «لما أرادوا غسل النبي وَعَلَيْكُمُ حين مات قالوا: هل نجرد رسول الله وَعَلَيْكُمُ كما نجرد موتانا..؟»(١).

- وجه الدلالة: أنهم كانوا يجردون موتاهم ولم يرد إنكار من النبي ﷺ.

قال ابن قدامة رحمه الله:

«فإذا مات أغمض عينيه وشدَّ لحييه وليَّن مفاصله وخلع ثيابه وسجَّاه بثوبٍ يستره»(٢) وينزعوها عنه برفق.

قوله: «تغطيتُهُ بثوبٍ»، فبعد أن يجردوه من ثيابه يغطوه بثوب يستر جميع بدنه صيانة له عن الانكشاف وستراً لصورته المتغيرة عن الأعين؛ لحديث عائشة رضى الله عنها: «أن رسول الله وسي الل

قوله: «إلا المحرم فلا يُغَطَّى وجهه ورأسه ، أما إذا مات وهو محرم فإنه لا يُغَطَّى رأسه ووجهه ؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنها: «أن النبي وَالله قال في المحرم الذي وقصته راحلته: «لا تخمروا رأسه ولا وجهه، فإنه يبعث يوم القيامة ملساً "(٤).

<sup>(</sup>۱) صحیح، رواه أبو داود (۱۳۹) وابن ماجه (۲۱،۲۱) والبیهقی (۱/۲۱) وابن الجارود (۲۵۷) وابن حبان (۲۵۷).

<sup>(</sup>۲) «الشرح الكبير» (۲/ ۲۱٤).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٨١٤) ومسلم (٩٤٢) وأبو داود (٣١٢٠).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٢٦٥) ومسلم (١٢٠٦) والترمذي (١٥١) وابن ماجه (٣٠٨٤).

٠١ - التعجيلُ بتجهيزهِ ودفنهِ إذا تيقنوا موتّهُ.

## الشرح

قوله: «التعجيلُ بتجهيزهِ ودفنهِ إذا تيقنوا موتَه»؛ لحديث أبي هريرة وَاللهُ أَل النبي وَاللهُ قَال: «أسرعوا بالجنازة فإن تك صالحة فخير تقدمونها عليه، وإن تكن غير ذلك فشرٌ تضعونه عن رقابكم»(١).

قال شيخنا العلامة ابن عثيمين رحمه الله:

«لكن ظاهره فيما لو كانت محمولة؛ لأن قوله: «فَشُرُّ تضعونه عن رقابكم» ظاهر أن المراد بذلك الإسراع بها حين تشييعها، لكن نقول: إذا كان الإسراع في التشييع مطلوباً مع ما فيه من المشقة على المشيعين، فالإسراع في التجهيز من باب أولى»(٢). قال العلامة الألباني رحمه الله:

«ولا يفعلوا به ما ينافي الإسراع في دفنه؛ كأن ينقلوه من المكان الذي مات فيه إلى بلده؛ لأن ذلك ينافي الإسراع المطلوب ثم هو منهيًّ عنه؛ لحديث جابر في قتلى أُحد: أن يدفنوا في مضاجعهم (٣)، فيسرع وَليُّهُ بغسله ودفنه مخافة أن يتغير» (٤).

قال ابن قدامة رحمه الله: «ويستحب المسارعة في تجهيزه إذا تُئِقِّنَ موتُه؛ لأنه أصونُ له وأحفظ له من التغير»(٥).

قال الإمام أحمد رحمه الله: «كرامة الميت تعجيله»(٢).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۳۱۵) ومسلم (۹۶۶) وأبو داود (۳۱۷۹) والترملذي (۱۰۱۵) والنسائي (۱۰۱۰) والنسائي (۱۰۱۰) وابن ماجه (۱۶۷۷) وأحمد (۲۷۳۰۶) ومالك (۷۲۶).

<sup>(</sup>۲) «الشرح الممتع» (٥/ ٣٢٩).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه الترمذي (١٧١٧) والنسائي (٢٠٠١) وابن ماجه (١٥١٦) وأبو داود (٣١٦٣) وأحمد (١٥٧٥) وأبو داود (٣١٦٣) وأحمد (١٣٧٥)

<sup>(</sup>٤) «أحكام الجنائز» (ص/ ١٤).

<sup>(</sup>٥) «المغني» (٣/ ٢١٥)

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق.

كتاب الجنائز \_\_\_\_\_\_

الضابطُ الثاني: غُسْلُ الميتِ عشرةُ أشياءَ:

١ - وضعُ الميتِ على خشبةِ الغُسلِ.

٢ - سَتْرُهُ من السُّرة إلى الركبةِ والمَرأةُ كلها إلا موضعَ الزينةِ.

الشرح

قوله: «غُسْلُ الميتِ عَشرةُ أشياء»، غسل الميت فرض كفاية إذا قام به البعض سقط عن الباقين وإن تركوه أثموا جميعًا؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنها في الذي وَقَصَتْهُ راحلته في الحج: «اغسلوه بهاء وسدر»(١)، فقوله وَاللهُ (اغسلوه) أمر، والأمر للوجوب، وهذه العشرة هي:

# 🗘 صفة غسل الميت:

قوله: «وضعُ الميتِ على خشبةِ الغسلِ» ، فيستحب أن يوضع الميتُ على شيءٍ مرتفع وتكون به ثقوب حتى ينزل منه الماء فلا ينجس الميت.

قوله: «سَتْرُهُ من السرةِ إلى الركبةِ والمرأةُ كلها إلا موضع الزينةِ» فبعد أن يوضع الميتُ على خشبة الغسل، يُسْتَرُ من السرة إلى الركبة هذا بالنسبة للرجل؛ لأن هذا هو حدُّ عورة الرجل؛ لحديث عمرو بن شعيب عن

أبيه عن جده رضى الله عنهم: قال عليه عنهم: قال عليه عن السرة والركبة عورة ، (٢).

وأما المرأة، فتستر كلها؛ لأنها عورة كلها؛ لقوله وَالله والمرأة عورة» (٣)، فتستر كلها إلا مواضع الزينة وهي: الوجه، والكفان، والشعر، والرقبة، والقدمان؛ لأنه يحرم على الغاسل أن ينظر إلى عورة الميت.

قال ابن قدامة رحمه الله: «لا نعلم في ذلك خلافًا».

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٢٦٦) ومسلم (١٢٠٦) والترمذي (٩٥١) وابن ماجه (٣٠٨٤).

<sup>(</sup>٢) حسن، رواه أبو داود (٤٩٢) وأحمد (٢/ ١٨٧) والدارقطني (٨٥) (الإرواء) (٢٤٧).

<sup>(</sup>٣) صحيــــح، رواه الترمذي (١١٧٣) وقال: حسن غريب. والطبراني (٣/ ٦٤/ ٢) وابن عدي (قالم ١٨٤/ / ) وابن عدي (قالم ١٨٤/ / ) وابن خزيمة (١٦٨٧) (الإرواء) (٢٧٣).

٤- عَصْرُ بطنهِ عصراً رفيقًا.

٣- تليينُ مفاصِلهِ.

٥ - لفُّ خرقةٍ على يد المغسل اليسرى وتنجيةُ الميت. ٦ - توضيؤه.

الشرح

قوله: «تليينُ مفاصلِه» ؛ لأنه يستحب التليين في موضعين : عقيب موته قبل قسوتها، وإذا أخذ في غسله (١)، وقد مرَّت صفة التليين.

قوله: «عصرُ بطنهِ عصراً رفيقاً»، وذلك بأن يرفع الميتَ، ويُجْلِسَهُ مع إمرار يده على بطنه إمراراً خفيفاً حتى يخرج ما في بطنه، ويُكْثِر من صبِّ الماء مع العصر؛ ليزيل ما يخرج منه؛ لحديث عليِّ ضَالِيهُ: «أنه ذهب يلتمس من رسول الله وَاللَّهُ مَا يُلْتَمَسُ من الميت فلم ير شيئًا، فقال: بأبي أنت وأمي طيباً حياً وطيباً ميتًا» (٢)

قوله: «لفُّ خِرقة على يد المغسل اليسرى وتنجية الميت» ، فيلُفُّ المغسل خرقة وهي ما يسمى بـ الكفّ على يده اليسرى، وينجّى الميت حتى لا يمس عورته.

قال ابن قدامة رحمه الله: «ويَلُفُّ الغاسل على يده خرقة خشنة يمسحه بها لئلا يمسَّ عورته لأن النظر إلى العورة محرم، فاللمسُ من باب أولى»(٣).

فيغسل فرجه وما خرج منه وينقي المكان بالماء.

قوله: «توضيؤه» ، أي: بعد الانتهاء من تنجية الميت يبدأ في توضيئه كتوضيئه للصلاة سواء.

عن أم عطية رضي الله عنها قالت: «لما غسَّلنا ابنة رسول الله ﷺ قال: ابدأن بمَيامنها ومواضع الوضوء منها» (٤).

<sup>(</sup>١) ((المغنى)) (٢/ ٥٦).

<sup>(</sup>۲) صحیح، رواه ابن ماجه (۱٤٦٧) وابن سعد (۲/ ۲۱۵) والذهبي (السیر) (۴۷۸) والشامي (سبل الهدی والرشاد) (۳۲۳/ ۳۲۳) والحاکم (۱/ ۳۲۲) (أحکام الجنائز) (ص/ ۰۰).

<sup>(</sup>٣) «المغنى» (٣/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٦٧) ومسلم (٩٣٩) وابن ماجه (١٤٥٩) والترمذي (٩٩٠) والنسائي (١٨٨٦) وأبو داود (٣١٤٢) وأحمد (٢٦٧٥).

كتاب الجنائز كتاب الجنائز

٧- غَسْلُ رأسهِ ولحيتهِ بالماء القَرَاح.

٨- غَسلُ الجانب الأيمن ثم الأيسر بالماء القراح.

٩ - غَسلُهُ مثلها بالماءِ والصابونِ. ١٠ - غسلَه مثلها بالماءِ والطِّيب.

# الشرح

قال المقدسي رحمه الله: «ولأن الحي يتوضأ إذا أراد الغسل فكذلك الميت» (١). وفي المضمضة والاستنشاق يدخل إصبعه أو قطنة ويمسح أسنانه وأنفه.

قوله: «غسلُ رأسه ولحيته بالماءِ القراح»، ويكون بعد الوضوء وبهاء طهورٍ غير مخلوط بشيءٍ.

قوله: «غسلُ الجانب الأيمن ثم الأيسر بالماء القراح»، وبعد غسل الرأس واللحية يشرع في غسل جسده، فيغسل اليد اليمنى مع الكتف وصفحة العنق إلى نصف صدره الأيمن، ونصف ظهره وفخذه وساقه ورجله اليمنى ثم اليسرى كذلك، ثم يرفع الميت قليلاً فيغسل ما بقى من ظهره وفخذه.

قوله: «غَسلُهُ مثلها بالماء والصابونِ» ، وبعدما ينتهي من الغسلة الأولى بالماء القراح وهو الطهور غير المخلوط بشيء، يغسله مثلها سواء بالماء والصابون ليُذْهِبَ رائحةً إن كانت موجودة، وحتى ينظف الميت تنظيفاً تامًّا، وتذهب عنه الأدران والأوساخ.

قوله: «غسلُه مثلها بالماء والطيب»، فإذا احتاج الميت إلى غسلة ثانية وثالثة، فعَلَ؛ ليكون أنقى للميت، فإذا طَهُرَ يستحب أن يجعل في المرة الأخيرة شيئاً من الكحول، والأولى أن يكون كافورًا، وتكون الغسلات وترًا.

عن أم عطية رضي الله عنها قالت: «دخل علينا رسول الله ﷺ ، ونحن نُغَسِّلُ ابنته فقال: اغسلنها ثلاثًا، أو خسًا، أو أكثر من ذلك بهاءٍ وســــدر، واجعلن في

(١) «العدة في شرح العمدة» (ص/ ١٢٦).

الضابط الثالث: الكفن.

# الشرح

الأخيرة كافورًا، أو شيئاً من كافور، فإذا فرغتن فآذنني، فلم فرغن آذناه، فألقى إلىنا حقوه، فقال: أشعرنها إياه»(١)، وفي رواية:

«ابدأن بميامنها ومواضع الوضوء منها»(۲).

## الله حكم ترجيل شعر الميت:

يُرجَّلُ شعر الرجل ترجيلاً خفيفاً رفيقاً وذلك لرأسه ولحيته جميعاً (٣).

وأما المرأة فَيُنْقَضُ شعرها ويسرح ويُضْفَرُ ثلاث ضفائر، قرنان وناصية وتُلْقى خلفها؛ لحديث أم عطية رضي الله عنها:

«... ومشطناها ثلاثة قرون» وفي رواية : «نقضنه، ثم غسلنه فضفرنا شعرها ثلاثة أثلاث، قرنيها وناصيتها، وألقيناها خلفها» (١٠).

قوله: «الكفن ..»

# 🗘 حكم تكفين الميت:

تكفين الميت فرض كفاية كالغسل سواء، إذا قام به البعض سقط عن الباقين، وإذا تركوه أثموا جميعًا؛ لقوله وسلط والعسلوه بهاء وسدر، وكفنوه في ثوبيه»(٥).

<sup>(</sup>۱) رواه البخــــــاري (۱۲۵۳) ومسلم (۹۳۹) والترمذي (۹۹۰) والنسائي (۱۸۸۱) وأبو داود (۲۱٤۷) وأحمد (۲۲۷۵۷) ومالك (۱۸۵) والبيهقي (۳/ ۳۹۹).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٢٥٥) ومسلم (٩٣٩) (٤٢) وأبو داود (٣١٤٥) والترمذي (٩٩٠).

<sup>(</sup>٣) «أحكام الحنائز» (ص/ ٤٨).

<sup>(</sup>٤) رواه البخـــاري (١٢٦٣) ومسلم (٩٣٩) (٤١) والترمذي (٩٩٠) والنسائي (١٨٨١) وأبو داود (٤١) رواه البخــاري (١٨٨١) وأحمد (٢٦٧٥١) ومالك (٥١٨) وابن حبان (٣٠٣٢) والبيهقي (٣/ ٣٨٩).

<sup>(</sup>٥) رواه البخَّاري (١٢٦٦) ومسلم (١٢٠٦) والترمذي (٩٥١) وابن ماجه (٣٠٨٤).

## 🗘 ما يستحب في الكفن:

١ - أن يكون من مال حلال:

وقد استحب أهل العلم أن يُعِدَّ الرجلُ كفنه في حياته، ينتقي من ماله أطيبه ويشتري منه الكفن.

٢- أن يكون أبيض نظيفاً جديدًا:

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله وَاللهُ وَاللهُ عَالِيهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ و

وعن جابر ضَيِّ قال: قال رسول الله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَالله وَالله وَاللهُ وَالله وَاللهُ وَاللهُواللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَ

٣- أن يكون مبخرًا:

عن جابر ضَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ : «إذا أجمرتم الميت، فجمّروه ثلاثًا» (٤).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٢٧٧).

<sup>(</sup>۲) صحیح، رواه الترمذي (۹۹٤) وأبو داود (۲۰۲۱) وابن ماجه (۱٤٧٢) وأحمد (۲۲۲۰) (صحیح الجامع) (۳۳۰۵).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٣٤٩) وأبو داود (٣١٤٦) والنسائي (١٨٩٤).

<sup>(</sup>٤) صحیح، رواه أحمسد (٣/ ٣٣١) وابن أبي شمسیبة (٩٢/٤) وابن حبان (٧٥٧-موارد) والحاکم (١/ ٣٥٥) والبیهقي (٣/ ٤٠٥) (أحکام الجنائز) (ص/ ٦٤).

# ثلاثُ لفائفَ يستُرُه جميعَه إلا رأسَ المحرم ووجهَ المحرمةِ.

الشرخ

يؤتى بالكفن ويُفتح طبقة طبقة، ثم يرش ماء الورد رشًّا خفيفًا، ثم يُوضع على أعوادٍ أو يُمسك بين اثنين، ويوضع البخور في المجمرة، فيتصاعد الدخان إلى الكفن، ثم يوضع الحنوط فيها بينهم، والحنوط: أنواع من الأزهار العطرية تُدَقُّ. ٤ – أن يكون ثلاثة أثواب.

عن عائشة رضي الله عنها: «أن رسول الله وَ الله عَلَيْلَةٌ كُفِّنَ في ثلاثة أثواب يهانية بيض سحولية من كرسف ليس فيها قميص ولا عهامة»(١).

٥- يستحب عدم المغالاة فيه:

لأن المغالاة فيه إسراف وإضاعة للمال؛ لأنه للصديد وستأكله الأرض ، والحيُّ أولى به من الميت.

عن المغيرة بن شعبة ضَحَيَّهُ قال: قال رسول الله وَ اللهُ عَلَيْكُمُ: «إن الله كره لكم ثلاثًا: قيل وقال، وكثرة السؤال، وإضاعة المال»(٢).

قوله: «ثلاثُ لفائفَ»؛ لحديث عائشة رضي الله عنها: «أن رسول الله وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

قوله: «يستُرُوهُ جميعه»؛ لقول عائشة رضي الله عنها: «أدرج فيها إدراجًا» (٤).

قوله: «إلا رأسَ المحرمِ ووجهَ المحرَّمةِ»؛ لقوَّله ﷺ في الذي وقصته ناقته؛

<sup>(</sup>١) زواه البخاري (١٢٧١) ومسلم (٩٤١) وأبو داود (٣١٤٩)٪

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٥٩٧٥) ومسلم (١٧١٥).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه البخاري (١٢٧١) ومسلم (٩٤١) وأبو داود (٣١٤٩) وهذه الزيادة رواها أحمد (٤/٦).

كتاب الجنائز

••••••

الشرح

وهو محرم: «لا تخمروا وجهه ولا رأسه فإنه يبعث يوم القيامة ملبياً»(١).

#### 🗘 كفن المرأة:

اختلف أهل العلم في كم ثوبٍ تكفَّنُ المرأةُ، والراجح قول الجمهور أنها تكفن في خسة أثواب لورود آثار في ذلك، وقياساً على الحياة الدنيا، فالمرأة مأمورة بالتستر عن الرجل، وكذلك في الإحرام فهي تلبس المخيط دون الرجل، وعن أم عطية رضي الله عنها في كفن ابنة النبي وَ الله عنها في خسة أثواب، وخرناها كما يخمّرُ الحيُّ ( ).

# \* قال الإمام البخاري رحمه الله:

«وقال الحسن رحمه الله: الخرقة الخامسة يَشُدُّ بها الفخذين والوركين تحت الدرع» (٣).

### \* قال ابن قدامة رحمه الله:

«والمرأة تكفن في خمسة أثواب: قميص، ومئزر، ولفافة، ومِقْنَعةٍ وخامسة تشدُّ مها فخذاها»<sup>(٤)</sup>.

# \* قال ابن المنذر رحمه الله:

«أكثر من نحفظ عنه من أهل العلم يرى أن تكفن المرأة في خمسة أثواب، وإنها استُحبّ ذلك؛ لأن المرأة تزيد في حال حياتها على الرجل في الستر؛ لزيادة عورتها على عورته، فكذلك بعد الموت ولما كانت تلبس المخيط في إحرامها وهو أكمــل

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) أورده الحافظ في «الفتح» (٣/ ١٣٣) وقال: صحيح الإسناد.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في (كتاب الجنائز) باب (كيف الإشعار للميت).

<sup>(</sup>٤) ((المغنى)) (٣/ ٢٥٦).

أحوال الحياة استحب إلباسها إياه بعد موتها، والرجل بخلاف ذلك فافترقا في اللبس بعد الموت؛ لافتراقهما فيه في الحياة، واستويا في الغسل بعد الموت لاستوائهما فيه في الحياة»(١).

# \* قال الإمام النووي رحمه الله:

«والمستحب في المرأة خمسة أثواب، ويجوز أن يُكَفَّنَ الرجلُ في خمسة لكن المستحب ألا يتجاوز الثلاثة وأما الزيادة على خمسة فإسراف في حق الرجل والمرأة»(٢). \* قال الشرازي رحمه الله:

«وأما المرأة فإنها تكفن في خمسة أثواب: إزار، وخمار، وثلاثة أثواب»(٣). وعلى كُلِّ فالأمر على الاستحباب لا على الوجوب وفيه سعة.

# 🗘 صفة التكفين:

يكون التكفين بوضع الميت على الكفن، ثم يرد طرف اللفائف العليا من جهة اليمين على شقه الأيمن، والجهة اليسرى من فوقها وكذا الثانية والثالثة، ثم يعقد من أعلى ومن الوسط ومن أسفل، ثم تحلُّ هذه العقد إذا دخل القبر.

قال ابن قدامة رحمه الله:

«والمستحب أن يؤخذ أحسن اللفائف وأوسعها فيبسط أولاً؛ ليكون الظاهر للناس حُسنها، فإن هذا عادة الحيِّ يجعل الظاهر أفخر ثيابه ويجعل عليها حنوطاً، ثم يبسط الثانية التي تليها في الحسن والسعة ويجعل فوقها حنوطاً وكافورًا، ثم يبسط فوقها الثالثة ويجعل فوقها حنوطاً وكافوراً ولا يجعل على وجه العليا ولا على يبسط فوقها الثالثة ويجعل فوقها حنوطاً وكافوراً ولا يجعل على وجه العليا ولا على

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>۲) «شرح مسلم» (۷/ ۱۲).

<sup>(</sup>٣) ((الهذب) (٥/ ٢٠٥).

كتاب الجنائز \_\_\_\_\_

# الضابطُ الرابعُ: أركانُ صلاةِ الجنازة سبعةٌ:

الشرح

النعش شيئاً من الحنوط؛ لأن الصديق والله قال (۱): «لا تجعلوا على أكفاني حنوطًا، ثم يجعل الميت مستوراً بثوب فيوضع عليه مستلقيًا؛ لأنه أمكن لإدراجه فيها، ويجعل ما عند رأسه أكثر مما عند رجليه ويجعل من الطيب على وجهه ومواضع سجوده، ومغابنه (۲)؛ لأن الحيَّ يتطيب هكذا، ويجعل بقية الحنوط والكافور في قطن ويجعل منه بين أليتيه برفق ويكثر ذلك ليرد شيئاً إن خرج منه حين تحريكه ويشدُّ فوقه خرقة مشقوقة الطرف كالتُّبانِ وهو السروال بلا أكمام ويجعل الباقي على منافذ وجهه في فيه ومنخريه وعينيه لئلا يحدث منهن حادث، وكذلك الجراح النافذة ويترك على مواضع السجود منه؛ لأنها أعضاء شريفة، ثم وكذلك الجراح النافذة ويترك على شقه الأيمن، ثم يرد طرفها الآخر على شقه الأيسر.

وإنها استحب ذلك لئلا يسقط عنه الطرف الأيمن إذا وضع على يمينه في القبر ثم يفعل بالثانية والثالثة كذلك، ثم يجمع ما فضل عند رأسه ورجليه فيرد على وجهه ورجليه وإن خاف انتشارها عقدها، وإذا وضع في القبر حلَّها، ولم يخرق الكفن.. وأما حلُّ العقد من عند رأسه ورجليه فمستحب لأن عقدها كان للخوف من انتشارها وقد أُمِنَ ذلك بدفنه»(٣).

قوله: «أركان صلاة الجنازة سبعة»، صلاة الجنازة تختلف عن الصلاة المفروضة في اليوم والليلة، فكما مرّ بنا سابقاً أن أركان الصلاة أربعة عشر ركنًا، أما صلاة الجنازة فأركانها سبعة:

<sup>(</sup>١) رواه مالك (١/ ٢٢٦).

<sup>(</sup>٢) مغابنه هي: مكاسر الجلد.

<sup>(</sup>٣) «المغنى» (٣/ ٢٤٢، ٣٠٩) ط. دار الحديث.

٢- التكبيراتُ الأربعُ.
 ٤- الصلاةُ على النبي وَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

١ - القيامُ.

٣- قراءةُ الفاتحةِ.

الشرح

قوله: «القيام»؛ لأنها صلاة ويجب القيام فيها كالصلوات الأخرى فلا تصح من جلوس مع القدرة على القيام لعمـــوم الأدلة، قال تعالى: ﴿وَقُومُوا لله قَانِتِينَ﴾ [البقرة: ٢٣٨].

وقال وَيُلِينُهُ: «صلِّ قائمًا»(١).

بعد التكسرة الأولى.

قوله: «التكبيراتُ الأربعُ»، والتكبيرات الأربع في صلاة الجنازة ركن بخلاف الصلوات الأخرى، فإن التكبيرة الأولى \_ تكبيرة الإحرام \_ هي وحدها الركن وباقي التكبيرات واجبات وليست بأركان، لأن التكبيرات في صلاة الجنازة تقوم مقام الركعات، ولا تصح بدونها؛ لأن النبي وسيسيس للنجاشي أربعًا» (٢). وتكون قوله: «قراءةُ الفاتحة»؛ لقوله وسيسيس لله لمن لم يقرأ بأم القرآن» وتكون وتكون

قوله: «الصلاةُ على النبيِّ وَالْكُولَةُ»، وتكون بعد التكبيرة الثانية وصيغتها: «اللهم صلِّ على محمد وعلى آل محمد كما صليت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد»(٤).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١١١٧) والترمذي (٣٧١) وابن ماجه (١٢٢٣) وأحمد (١٩٣١٨).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۲٤٥) ومسلم (۹۰۱) والترمذي (۱۰۲۲) والنســــائي (۱۸۷۹) وأبو داود (۳۲۰٤) وابن ماجه (۱۵۳۶) وأحمد (۷۷۱۹) ومالك (۵۳۰).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٧٥٦) ومسلم (٣٩٤) والترمذي (٢٤٧) والنسائي (٩١٠) وأبو داود (٨٢٢) وابن ماجه (٨٣٧) وأحمد (٢٢١٦٩) والدارمي (١٢٤٢).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٣٣٧٠) ومسلم (٤٠٦) والترمذي (٤٨٣) والنسائي (١٢٨٧) وأبو داود (٩٧٦) وابن ماجه (٩٠٤) وأحمد (١٧٦٣٨) والدارمي (١٣٤٢).

٧- الترتيبُ.

٥ - الدعاءُ للميتِ. ٦ - السلامُ.

الشرح

قوله: «الدعاءُ للميتِ»، ويكون بعد التكبيرة الثالثة، وينبغي أن يخلص له الدعاء؛ لحديث أبي هريرة صلح «إذا صليتم على الميت فأخلصوا له الدعاء»(١).

قوله: «السلام»، فبعد التكبيرة الرابعة يدعو لنفسه وللميت ثم يسلم تسليمة واحدة عن يمينه؛ لحديث أبي هريرة ﴿ الله على الله وَ الله والله والله

ويجوز أن يسلم تسليمتين؛ لحديث ابن مسعود على قال: «ثلاث خلال كان رسول الله على الجنازة مثل التسليم في الجنازة مثل التسليم في الصلاة»(٣).

قوله: «الترتيبُ»، كما ذكرنا؛ لحديث أبي أمامة على أخبره رجل من أصحاب النبي عَيَّالِيَّةُ: «أن السنة في الصلاة على الجنازة: أن يكبر الإمام، ثم يقرأ بفاتحة الكتاب بعد التكبيرة الأولى سرَّا في نفسه، ثم يصلي على النبي عَلَيْكُةُ ويخلص الدعاء للجنازة في التكبيرات الثلاث، لا يقرأ في شيء منهن ثم يسلم» (أ). فيظهر من هذا الشاهد من الحديث ركنية الترتيب في صلاة الجنازة.

# 🗘 أين يقف الإمام في صلاة الجنازة:

السنة أن يقف الإمام عند رأس الرجل وعند وسط المرأة.

(١) حسن، رواه أبو داود (٣١٩٩) وابن ماجه (١٤٩٧) (الإرواء) (٧٣٢).

<sup>(</sup>۲) حسن، رواه الدارقطني (۱۹۱) والحاكم (۱/ ۳۲۰) والبيهقي (۴/ ۶۳) (أحكام الجنائز) (ص/ ۱۲۸).

<sup>(</sup>٣) حسن، رواه البيهقي (٤/ ٤٣) والهيثمي (٣/ ٣٤) (أحكام الجنائز) (ص/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه الشافعي (الأم) (١/ ٢٣٩-٢٤) والبيهقي (٤/ ٣٩) وابن الجارود (٢٦٥) (أحكام الجنائز) (ص/ ١٢١-١٢٢).

عن أبي غالب الخياط قال: «شهدت انس بن مالك على ما بن على جنازة المرأة من رجل، فقام عند رأسه، وفي رواية: رأس السرير. فلما رُفِعَ أُتِيَ بجنازة المرأة من قريش، أو من الأنصار، فقيل له: يا أبا حمزة هذه جنازة فلانة ابنة فلان فصل عليها، فصلى عليها، فقام عند وسطها، وفي رواية: عند عجيزتها وعليها نعش أخضر، وفينا العلاء بن زياد العدوي، فلما رأى اختلاف قيامه على الرجل والمرأة، قال: يا أبا حمزة هكذا كان رسول الله وَيَالِينًا يقوم من الرَّجُلِ حيث قمت، ومن المرأة حيث قمت؟ قال: نعم. قال: فالتفت إلينا العلاء، وقال: احفظوا»(١).

وعن سمرة بن جندب عَلِيَّهُ قال: «صليت خلف النبي وَلَيُّلِيَّهُ على أم كعب ماتت وهي نفساء، فقام رسول الله وَلِيُّلِمُ للصلاة عليها وسطها» (٢).

- وأما إذا كان يصلي على رجالٍ ونساءٍ فيجعل أفضل الرجال مما يلي الإمام، ويجعل وسط المرأة حذاء رأس الرجل وتكون النساء بعد الرجال مما يلي القبلة (٣).

## السِّقط: ﴿ حُكِمِ الصَّلاةَ عَلَى السَّقط:

والسِّقط هو: الولد تضعه المرأة ميتاً أو لغير تمام (٤).

إذا وُلِدَ لأكثر من أربعة أشهر، غُسِّلَ وصُلِّيَ عليه، وأما إذا خرج حيَّاً واستهلَّ صارخاً (٥)، فإنه يُغَسَّلُ ويُصَلَّى عليه بغير خلاف.

<sup>(</sup>۱) صحیح، رواه الترمذي (۱۰۳٤) وأبو داود (۳۱۹۲) وابن ماجه (۱٤۹٤) (صحیح ابن ماجه) (۱۲۱٤).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٣٢) ومسلم (٩٦٤) وابن ماجه (١٤٩٣) والترمذي (١٠٣٥) والنسائي (٣٩٣) وأبو داود (٣١٩٥).

<sup>(</sup>٣) المغنى (٣/ ٢٦٠).

<sup>(</sup>٤) «المغنى» (٣/ ٣٢٩).

<sup>(</sup>٥) استهل : صاح عند ولادته.

كتاب الجنائز كالمستعدد المستعدد المستعد

الشرح

قال ابن المنذر رحمه الله:

«وأجمعوا على أن الطفل إذا عُرفت حياته واستهلَّ صُلِّيَ عليه»<sup>(١)</sup>.

فإذا كان السقط قد تخلَّق ، فإنه يُصَلَّى عليه استحباباً ويُسمَّى ويُدْعى لوالديه بالمغفرة والرحمة بدلاً من الدعاء له؛ لحديث المغيرة بن شعبة صَلِيًّا مرفوعًا: «والسقط يُصلَّى عليه» (٢).

# 🗘 حكم رفع اليدين في تكبيرات الجنازة:

لم يثبت عن النبي وَالله خبر مرفوع في ذلك، لكنه ثبت عن بعض الصحابة مثل ابن عمر وابن عباس رضى الله عنهم.

عن نافع صَفِي قال: «كان ابن عمر رضي الله عنهما يرفع يديه في كل تكبيرة على الجنازة» (٣).

ومهذا قال:

١ - عبد الله بن عمر. ٢ - عبد الله بن عباس رضي الله عنهم.

٣- قيس بن أبي حازم. ﴿ ٤ - نافع بن جبير.

٥ - موسى بن نعيم. ٢ - محمد بن سيرين.

٧- الحسن البصري. ٨- عطاء بن أبي رباح.

٩- مكحول الشامي. ١٠- ابن شهاب الزهري.

۱۱ – مالك. ۱۲ – الشافعي.

(١) «الإجماع» (رقم/ ٨٢).

<sup>(</sup>۲) صحيحً، رواه أبو داود (۳۱۷۸) والترمذي (۱۰۳۱) وابن ماجه (۱۵۰۷) والنسائي (۱۹٤۱) (صحيح الجامع) (۳۵۲۵).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه ابن أبي شيبة (٢/ ٤٩٠) وابن المنذر (الأوسط) (٥/ ٤٢٦) والبيهقي (٤/ ٤٤) وذكره البخاري بصيغة الجزم (٣/ ٢٢٦ – فتح/ ريان).

١٤ - داود بن عليِّ الظاهري.

١٣ - أحمد.

١٥ - عبد الله بن المبارك. ١٦ - إسحاق بن راهويه.

وهو قول جمهور أهل العلم وبه يقول: العلامة عبد الرحمن بن ناصر السعدي رحمهم الله جميعًا، وهو قول شيخنا حفظه الله. وبه أعمل (١).

# 🗘 الآداب التي ينبغي فعلها عند حمل الجنازة:

١ - اتباعها من مكانها إلى موضع الصلاة عليها ثم إلى القبر.

عن أبي هريرة عَلَيْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْكُمْ : «من صلى على جنازة ولم يتبعها، فله قيراط، فإن تبعها فله قيراطان»(٢).

وقال وَاللَّهُ : «حق المسلم على المسلم ... وإن مات فليتبعه» (٣).

٢- أن يتبعها الرجال دون النساء:

عن أم عطية رضى الله عنها: «نُهينا عن اتباع الجنائز ولم يُعْزَمْ علينا» (٤).

٣- أن لا تتبع بنار:

قال ﷺ: «لا تتبع الجنازة بصوت ولا نار» (٥).

٤ - الإسراع بها:

<sup>(</sup>١) «السبائك الذهبية في المسائل الفقهية/ مخطوط» لشيخنا وحيد بن عبد السلام حفظه الله (ص/ ١٢٣ – ١٣٣) بتصرف.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (٤٧) ومسلم (٩٤٥) والترمـــذي (١٠٤٠) وأبو داود (٣١٦٨) وابن ماجــه (٢٥٩٩) وأحمد (٢٠٦٦).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٢٤٠) ومسلم (٢١٦٢) والنسائي (١٩٣٨) وأبو داود (٥٠٣٠) وابن ماجه (١٤٣٥) وأحمد (١٧٥١).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٢٧٨) ومسلم (٩٣٨) وأبو داود (٢٥١١) وابن ماجه (١٥٧٧).

<sup>(</sup>٥) حسن، رواه أبو داود (٥٥ ٣) (أحكام الجنائز) (ص/ ٧٠).

# الضابط الخامس: ويُدْفَنُ على جنبهِ الأيمن مستقبل القبلة في شَقِّ أو لحدٍ

الشرح

لقوله ﷺ: «أسرعوا بالجنازة» (١٠).

٥ - المشي حيث شاء منها:

ولكن المشي خلفها أفضل؛ لأنه مقتضي قوله ﷺ: «واتبعوا الجنائز»<sup>(٣)</sup>.

وعن عليٍّ ﷺ: «المشي خلفها أفضل من المشي أمامها كفضل صلاة الرجل في جماعة على صلاته فذَّا» (١٤).

قوله: «ويُدفَنُ على جنبه الأيمن مستقبل القبلة» ، كما تقدم عند توجيه المحتضر إلى القبلة، وقوله وَ الله عليه الحرام قبلتكم أحياءً وأمواتًا» (٥٠).

قوله: «في شَقُّ»، وهو: أن يحفر وسط أرض القبر ويبني حافتاه بلبن أو غيره، ويوضع الميت بينهما ويسقف عليه (٦).

قوله: «أو لحدٍ»، وهو الشق تحت الجانب القبلي من القبر (٧) بقدر ما يسع الميت (٨).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۳۱۵) ومسلم (۹٤٤) والترمذي (۱۰۱۵) والنسائي (۱۹۱۰) وأبو داود (۱۳۱۸) وابن ماجه (۱۶۷۷) وأحمد (۲۷۳۰۶) ومالك (۷۷۶).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه الترمذي (١٠٣١) وأبو داود (٣١٧٨) والنسائي (١٩٤١) وابن ماجه (١٤٨١) وأحمد (١٧٦٩٧).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) حسن، رواه البيهقي (٤/ ٢٥) (أحكام الجنائز) (ص/ ٧٤).

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٦) «عون المعبود» (٦/ ١٢٣).

<sup>(</sup>٧) ((شرح مسلم)) (٧/ ٣٩).

<sup>(</sup>A) «عون المعبود» (٦/ ١٢٢).

## وهو أفضل.

الشرح

قوله: «وهو» ، أي اللحد؛ لأنه أقرب متعلق.

قوله: «أفضل» ؛ لقوله وَ اللَّهُ : «اللحد لنا والشق لغيرنا» (١١).

### 🗘 حكم دفن الميت:

دفن الميت واجب ولو كان كافرًا؛ لقوله وَيُطَلِّلُهُ لعليِّ بن أبي طالب لما مات أبو طالب: «اذهب فواره»(٢).

قال ابن المنذر رحمه الله:

وأجمعوا على أن دفن الميت لازمٌ واجبٌ على الناس لا يسعهم تركه عند الإمكان، ومن قام به منهم سقط فرض ذلك على سائر المسلمين (٣).

## 🗘 الأوقات المنهي عن الدفن فيها إلا لضرورة:

عن عقبة بن عامر ضيطة قال: «ثلاث ساعات كان رسول الله وسيطين ينهانا أن نصلي فيهن أو أن نقبر فيهن موتانا: حين تطلع الشمس بازغة حتى ترتفع، وحين يقوم قائم الظهيرة حتى تميل الشمس، وحين تضيَّفُ \_ تميل \_ الشمس للغروب حتى تغرب»(1).

# الدفن ليلا:

عن جابر على قال: «زجر النبيُّ عَلَيْكُ أَن يُقْبَرَ الرجلُ بالليل حتى يُصَلَّى عليه، إلا أن يضطر إنسان إلى ذلك»(٥).

<sup>(</sup>۱) صحیح، رواه الترمذي (۱۰٤٥) والنسائي (۲۰۰۸) وابن ماجه (۱۵۵۶) وأبو داود (۳۲۰٦) (أحكام الجنائز) (ص/ ۱٤٥).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه النسائي (١٩٠) وأبو داود (٣٢١٢) وأحمد (٨٠٧) وابنمه في (زوائد المسنمد) (٢) صحيح النسائي) (١٨٩٥).

<sup>(</sup>٣) «الإجماع» (٥٥).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه مسلم (٨٣١) وأبو داود (٣١٧٦) والترمذي (١٠٣٥) وابن ماجه (١٠٩٩).

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم (٩٤٣) وأبو داود (٣١٤٦) والنسائي (١٨٩٤).

كتاب الجنائز

الشم ح

=

وحالات الاضطرار التي يحتاج فيها إلى الدفن ليلاً:

١ - حالات الجرح التي لا تصبر.

٢ - من قُدِم به من السفر ميتًا.

٣- من كُفِّن وصُلِّيَ عليه.

#### 🗘 أحكام الدفن:

١ - يجب أن يُستقبل به القبلة؛ لقوله وَ الله عَلَيْنَ : «البيت الحرام قبلتكم أحياءً وأمواتًا» (١).

٢ - يستحب أن يكون في لجدٍ أو شق كما تقدم.

 $^{7}$  أن يقول من يدفنه عند دفنه: «بسم الله وعلى ملة \_ أو سنة \_ رسول الله» لحديث ابن عمر  $^{(7)}$ ، وأبي حازم البياضي  $^{(7)}$ .

٤ - يستحب أن يوضع على جنبه الأيمن؛ لفضل التيامن.

٥- يستحب حثو التراب عليه ثلاثًا؛ لحديث أبي هريرة ضَطِّبُهُ «أن رسول الله وَلَيُظِيَّهُ صَلَّى على جنازة، ثم أتى قبر الميت فحثى عليه من قبل رأسه ثلاثًا» (١).

٦- يستحب الوقوف عليه بعد الدفن للدعاء له بالتثبيت:

عن عثمان ضَطِّيْهُ قال: «كان النبي وَطِيَّاكُمُ إذا فرغ من دفن الميت وقف عليه فقال: استغفروا لأخيكم وسلوا له التثبيت فإنه الآن يُسأل» (٥)

٧- إدخال الميت برأسه من جهة رِجْلي القبر:

(١) حسن، رواه أبو داود (٢٨٧٢) والنسائي (٤٠٢٣) (الإرواء) (٦٩٠).

(٣) حسن، رواه الحاكم (١/ ٣٦٦) (أحكام الجنائز) (ص/ ١٥٢).

(٤) صحيح، رواه ابن ماجه (١٥٦٥) (الإرواء) (٧٥١).

(٥) صحيح، رواه أبو داود (٣٢١٩) والحاكم (١/ ٣٧٠) والبيهقي (١/ ٢٥١) (أحكام الجنائز ـ ٢٥١).

<sup>(</sup>۲) صحيح، رواه أبو داود (۳۲۱۱) وأحمد (٤٨١٢) والترمذي (۱۰۵۱) وابن ماجه (۱۰۵۰) (أحكام الجنائز) (ص/ ۱۵۲).

عن أبي إسحاق قال: «أوصى الحارث أن يُصَلِّيَ عليه عبد الله بن يزيد، فصلى عليه، ثم أدخله القبر من قِبَل رجلي القبر، وقال: هذا من السنة»(١).

٨- يستحب أن يُرفع القبرُ نحو شبر ولا يسوى بالأرض.

حتى لا يُهان ويتميز فيُصَان؛ لحديث جابر ضَيَّ : «أَن النبي وَيُلِيَّلُهُ أُلحد له لحدٌ ونُصِبَ عليه اللبن نصباً ورُفِعَ قبرُه من الأرض نحواً من شبر»(٢).

٩ - يستحب أن يكون القبر مُسَنَّمًا:

عن سفيان التهار: «رأيت قبر النبي وَكُلِيَاتُهُ مُسَنَّمًا» (٣).

• ١ - أن يُعلِّمه بحجر أو نحوه؛ ليعرفه به، ويدفن إليه من مات من أهله:

عن المطلب بن أبي وداعة رحمه الله قال: «لما مات عثمان بن مظعون على أخرج بجنازته، فدفِنَ، أمر النبي وَ الله الله و رجلاً أن يأتيه بحجر، فلم يستطع حمله، فقام إليها رسول الله والله وا

١١- يستحب الجلوس عنده أثناء الدفن لتذكير الحاضرين بالموت:

لحديث البراء بن عازب رضي الله عنهما الطويل (٥) وهذه سنة تُفعل وتُترك.

١٢ - يحرم رفع القبر أكثر من شبر:

<sup>(</sup>۱) صحيح، رواه أبو داود (۳۲۰۹) وابن أبي شيبة (٤/ ١٣٠) والبيهقي (٤/ ٤٥) (أحكام الجنائز - ١٥٠).

<sup>(</sup>٢) حسن، رواه ابن حبان (٢١٦٠) والبيهقي (٣/ ٤١٠) (أحكام الجنائز) (ص/١٥٣).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٣٩٠) والبيهقي (٤/٣).

<sup>(</sup>٤) حسن، رواه أبو داود (٣٢٠٤) (أحكام الجنائز) (ص/ ٥٥٠).

<sup>(</sup>٥) صحيـــح، رواه النسائي (٢٠٠١) وابن ماجه (١٥٤٩) وأبو داود (٤٧٤٠) وأحمد (١٨٠٦٣) (أحكام الجنائز) (ص/ ١٥٩).

لحديث أبي الهياج الأسدي ضِّطُّهُ: «.. ألا تدع قبراً مشرفاً إلا سوَّيته» (١).

١٣ - وتحرم الصلاة إليه والجلوس عليه:

عن أبي مرثد الغنوي الله عنه على قال: قال رسول الله وسي الله وسي الله القبور، ولا تصلوا إلى القبور، ولا تجلسوا عليها» (٢).

١٤ - ويحرم الطواف به؛ لأن الطواف لا يكون إلا بالكعبة.

١٥ - ويحرم كذلك: التبرك به؛ لأنه شرك.

١٦ - ويحرم كسر عظامه:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله وَاللَّهُ عَلَيْدُ: «كسر عظم الميت ككسره حيًّا» (٣).

١٧ - ويحرم إيقاد السرج عليها؛ لأنه بدعة لم تكن على عهد السلف وهو تشبُّه بالمجوس عُبَّاد النار، وإضاعة للمال.

١٨ - ويحرم السفر إليها:

عن أبي سيعد عظيم قال: قال عَلَيْكُم : «لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد ..»(١).

١٩ - ويحرم الدفن في المسجد:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ: «لعن الله اليهود والنصارى، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» (ه).

(١) رواه مسلم (٩٦٩) وأبو داود (٣٢١٦) والترمذي (١٠٤٩) والنسائي (٢٠٣٠).

=

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٩٧٢) (٩٨) وأبو داود (٣٢٢٧) والترملذي (١٠٥٣) والنسائي (٢/ ٦٧).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه أبو داود (٣٢٠٥) وابن ماجه (١٦١٦) وأحمد (٢٣٧٨٧) (صحيح الجامع) (٤٤٧٨).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١١٩٧) ومسلم (٨٢٧) (٤١٥) والترمـــذي (٣٢٦) وأحمد (٢٧٩٢).

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (١٣٣٠) ومسلم (٥٢٩).

٠٢- ويحرم الذبح عند القبر حتى لو كان لوجه الله:

عن أنس فَيْظِيُّهُ قال: قال رسول الله عَلَظِيُّهُ: «لا عقر في الإسلام»(١). قال عبد الرزاق: كانوا يعقرون عند القبر بقرة أو شيئاً.

٢١ - الدفن في ملك الغير بدون إذنه.

٢٢ - يكره إدخال القبر خشباً أو نارًا.

٢٣ يكره رش الماء على قبر الزوجة المتوفاة عن زوجها الذي تزوج بعدها زاعمين أن ذلك يطفئ حرارة الغيرة (٢).

٢٤ - ويكره: زخرفة القبر وتجصيصه وتبخيره:

عن جابر ضَ الله عَلَيْهُ قال: «نهى رسول الله وَ الله وَ الله وَ الله عَلَيْهُ أَن يُجَصَّصَ القبرُ (٣)، وأن يقعد عليه، وأن يبنى عليه (١٤).

٢٥- القعود والبناء عليها: للحديث السابق.

٢٦- وتكره الكتابة عليه.

عن جابر نَفِيْ اللهِ عَلَيْهُ : «نهى رسول الله وَكُلِيْدُ أَن يُكتَبَ على القبر شيءٌ..» (٥).

٧٧ - وضع الوسادة ونحوها تحت رأسه.

٢٨ - وضع الحناء في القبر.

٢٩ - تلقينه بعد الدفن.

صحیح، رواه أبو داود (۳۲۲۰) والبیهقی (٤/ ٥٧).

<sup>(</sup>٢) «الإبداع في مضار الابتداع» (ص/ ٢٦٥) على محفوظ.

<sup>(</sup>٣) التجصيص: طلاؤها بالحصِّ وهو الكلس.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٩٧٠) والترمذي (١٠٥٢) وابن ماجه (١٥٦٢) والنسائي (٢٠٢٨).

<sup>(</sup>٥) صحيح، رواه أبو داود (٣٢٢٦) والترمذي (١٠٥٢) وابن ماجه (١٥٦٣) والنسائي (٢٠٢٧).

• ٣- المشي بين القبور بالنعال لغير حاجة؛ لحديث بشير بن الخصاصية عَلَيْهُ:
«.. يا صاحب السبتيَّتين ألق عنك سبتيَّتيْك»(١).

٣١- الدفن بعيداً عن قبور المسلمين؛ لأن النبي وَاللَّهُ كان يدفن الموتى في مقبرة البقيع كما تواترت الأخبار بذلك ولم يُنقل عن أحد من السلف أنه دفن في غير المقبرة؛ إلا ما تواتر أيضاً أن النبي وَاللَّهُ دُفِن في حجرته، وذلك من خُصُوصِيَّاتِه وَالكَافِر في المسلم يدفن في مقابر المسلمين، والكافر في مقابر الكافرين، كذلك كان الأمر على عهد النبي وَاللَّهُ واستمر حتى عهدنا (٢).

ومن هنا يتبين خطأ ما يفعله جهلة المسلمين من دفن موتاهم في أطراف حقولهم، فيُحرمُ الميتُ من الدعاء له مع موتى المسلمين.

#### ۞ التعزية:

والتعزية مشروعة من المسلمين لأهل الميت.

عن أنس عَلَيْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ : «من عزّى أخاه المؤمن في مصيبته كساه الله حلة خضراء يُحْبَرُ بها يوم القيامة. قيل: يا رسول الله ما يُحْبَرُ ؟ قال: يُعْبَطُ» (٣).

ويعزيهم بها يظن أنه يُسليهم، ويكفُّ من حزنهم ويحملهم على الرضا والصبر، ما ثبت عنه وَيُلِيِّلُهُ ، إن كان يَعْلَمُهُ ويستحضره، وإلا فبها تيسَّر له من كلامٍ حسنٍ يحقق الغرض ولا يخالف الشرع، مثل:

<sup>(</sup>۱) صحیح، رواه النسائي (۲۰٤۸) وأبو داود (۳۲۳۰) وأحمد (۲۰۲۰۰) (أحكام الجنائز) (-0) (۱-0).

<sup>(</sup>٢) «أحكام الجنائز» (ص/ ١٣٧) للألباني.

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي (٤/ ٥٩) والمتقي الهندي (كنز العمال) (٢٦٦٤) والخطيب في (تاريخ بغداد) (٧/ ٣٩٧) وابن عدي (الكامل) (٤/ ١٥٧٢) (أحكام الجنائز / ١٣٧) حَسَنٌ.

«إن لله ما أخذ، ولله ما أعطى، وكل شيءٍ عنده إلى أجل مسمى فلتصبر ولتحتسب»(١).

- أو يقول: «أعظم الله أجرك، أو: أحسن الله عزاءك» ونحوها.

## 🗘 ما لا يجوز في التعزية:

١ – يحرم الاجتماع عند أهل الميت للتعزية في مكان خاص كالدار أو المقبرة أو المسجد، وإقامة السرادقات، وقراءة القرآن؛ لحديث جرير والمسجد، وإقامة السرادقات، وقراءة القرآن؛ لحديث جرير والمسجد، والمسجد، وإلى أهل الميت وصنيعة الطعام بعد دفنه من النياحة»(١).

٣٠- أخذ العزاء عند القبور.

٣- تحديد التعزية بثلاثة أيام، والصحيح أنها لا تُحدُّ بثلاثة أيام، بل متى رأى الفائدة في التعزية أتى بها؛ لأنه ثبت أنه عليه السلام عزى بعد الثلاث كما في حديث عبد الله بن جعفر رضي الله عنها، أنه وَ الله عنه أتاهم بعد ثلاثٍ من موت جعفر عليه الله عنها.

٤ - اتخاذ أهل الميت الطعام لضيافة الواردين للعزاء وإنها السنة أن يصنع أقرباء الميت وجيرانه ؟ لأهل الميت طعاماً يشبعهم؛ لحديث عبد الله بن جعفر: «.. اصنعوا لآل جعفر طعامًا، فقد أتاهم أمر يشغلهم»<sup>(٤)</sup>.

٥- عمل ما يسمى بـ: الخميس الصغير، والكبير، والأربعين، والسنوية.

٦ - القراءة للأموات وهو ما يسمى بالعتاقة.

(١) رواه البخاري (١٢٨٤) ومسلم (٩٢٣) وابن ماجه (١٥٨٨) وأبو داود (٣١٢٥) والنسائي (٤/ ٢١).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه ابن ماجه (١٦١٢) (صحيح ابن ماجه) (١٣٠٨).

<sup>(</sup>٣) حسن، رواه أحمـــد (٢٦٥٤٦) والترمذي (٩٩٨) وأبو داود (٣١٣٢) وابن ماجه (١٦١١) (صحيح الجامع) (١٠١٥).

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه.

كتاب الجنائز \_\_\_\_\_\_هه

•••••

#### الشرح

٧- عمل ختمة للقرآن على روح الميت.

#### 🗘 زيارة القبور:

زيارة القبور مشروعة للاتعاظ وتذكُّر الآخرة، شريطة أن لا يقول عندها ما يغضب الرب سبحانه وتعالى، كدعاء المقبور والاستغاثة به من دون الله تعالى ونحو ذلك.

عن أبي سعيد الخدري ضِيَّة قال: قال رسول الله وَالْكُلَّةُ: «إني نهيتكم عن زيارة القبور، فزوروها، فإن فيها عبرة ولا تقولوا ما يسخط الرب»(١).

والنساء كالرجال في زيارة القبور، يستحب لهن زيارتها لمشاركتهن لهم في العلة التي من أجلها شرعت زيارة القبور.

عن عائشة رضي الله عنها قالت: «سألت رسول الله وَاللَّهُ مَاذا تقول إذا زارت القبور» فعلَّمها ماذا تقول ولم ينهها، ولم يبين لها أن ليس للنساء زيارة.

## 🗘 ما لا يجوز في زيارة القبور:

- ١ تحديد ساعة بعينها لزيارة القبور ، كيوم الخميس، أو العيد.
  - ٢- قراءة الفاتحة أو سورة يس أو الإخلاص أحد عشرة مرة.

٣- السلام على القبور بلفظ «عليكم السلام»، ولكن بلفظ: «السلام على أهل الديار».أو «السلام عليكم أهل دار قوم مؤمنين»(٢).

## 🗘 الترغيب في قضاء دين الميت:

عن جابر ﷺ قال: «مات رجلٌ فغسَّلناهُ، وكَفَّنَّاهُ وحنَّطناه ووضعناه لرســول\_

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۹۷٤) والنسائي (۱/ ۳۵).

الله وَالله والله وال

# 🗘 ما يُباحُ للحاضرين:

١ - كشف وجهه وتقبيله:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: «إن النبي وَلَيْكُ دخل على عثمان بن مظعون وَلَيْكُ وهو مَيِّتٌ، فكشف عن وجهه ثم أكبَّ عليه فقبَّلَهُ، وبكى حتى رأيت الدموع تسيل على وجنتيه»(٢).

٢ - البكاء عليه ثلاثة أيام.

عن عبد الله بن جعفر رضي الله عنها: «أن النبي عَلَيْكُم أَمْهَلَ آل جعفر ثلاثاً أن يأتيهم، ثم أتاهم فقال: لا تبكوا على أخي بعد اليوم» (٣).

# 🖒 ما يجب على أقارب الميت:

يجب على أقارب الميت حين يبلغهم خبر وفاته أمران:

(١) صحيح، رواه الحاكم (٢/ ٥٨) والبيهقي (٦/ ٧٤) (أحكام الجنائز) (ص/ ١٦).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه الترمذي (٩٨٩) وأبو داود (٣١٦٣) وابن ماجسة (١٤٥٦) وأحمد (٢٣٦٥٤) (صحيح ابن ماجه) (١١٩١).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه أبو داود (٣١٣٠) والنسائي (٨/ ١٨٢) (صحيح النسائي) (٤٨٢٣).

١ - الصبر على قضاء الله:

قال تعالى: ﴿ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ \* الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لللهُ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ \* أُولَئِكَ هُمُ اللَّهْ تَدُونَ \* [البقرة: ٥٠-١٥٧].

وعن أنس على قال: «مرَّ رسول الله وَاللهِ وَاللهِ اللهُ وَاللهُ وَلِنْ وَاللهُ وَالللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ و

وعن أبي سعيد ضَعِيْهُ قال: قال رسول الله وَلَيْكِيَّدُ: «أيها امرأة مات لها ثلاثة من الولد كانوا لها حجاباً من النار».

قالت امرأة: واثنان؟ قال: «واثنان»(٢).

## ٢- الاسترجاع:

وهو أن يقول : «إنا لله وإنا إليه راجعون» للآية، ثم يزيد : «اللهم أجُرني في مصيبتي واخْلُف لي خيراً منها».

عن أم سلمة رضي الله عنها قالت: سمعت رسول الله وَالله عنها أم من مسلم تصيبه مصيبة، فيقول ما أمره الله: «إنا لله وإنا إليه راجعون» اللهم أجُرني في مصيبتي واخلف لي خيراً منها الا أخلف الله له خيراً منها قالت: فلما مات أبو

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۳۰۲) ومسلم (۹۲۹) (۱٤) وأبو داود (۳۱۲۲) والترمذي (۹۸۸) والنسائي (٤/ ۲۲).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٢٤٩) ومسلم (٢٦٣٣).

لله الله عَلَيْكُ ؟ ثم سلمة قلت: أيُّ المسلمين خير من أبي سلمة، اول بيت هاجر إلى رسول الله عَلَيْكُ ؟ ثم إني قلتُها، فأخلف الله عَلَيْكُ ؟ ثم إني قلتُها، فأخلف الله يَلِيُكُ رسولَ الله عَلَيْكُ (١).

#### ۞ ما يحرم على أقارب الميت:

١ - النياحة:

قال ﷺ: «النائحة إذا لم تتب قبل موتها، تُقام يوم القيامة وعليها: سربال من قطران، ودرع من جرب»(٢).

#### ٢ - حلق الشعر:

عن أبي بردة بن أبي موسى رضي الله عنها قال: «وَجِعَ أبو موسى وجعاً فَغُشِيَ عليه، ورأسه في حجر امرأة من أهله، فصاحت امرأة من أهله، فلم يستطع أن يرد عليها شيئًا، فلما أفاق قال: أنا برئ ممن برئ منه رسول الله وَيَكُلِينَ ، فإن رسول الله وَيَكُلِينَ ، فإن رسول الله وَيَكُلِينَ ، والحالقة والحالقة والشاقة» (٣).

# ٣- نَشْرُ الشعر:

عن امرأة من المبايعات رضي الله عنهن قالت: «كان فيها أخذ علينا رسول الله وللمعلق المعروف الذي أُخذ علينا أن لا نعصيه فيه: أن لا نخمش وجهًا، ولا ندعو بويل، ولا نشق جيبًا، وأن لا ننشر شعرًا» (٤).

٤ - ضرب الخدود.

٥- شق الجيوب.

(۱) رواه مسلم (۹۱۸) (۳) والترمذي (۱۱ ۳۵).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٨٥٠) ومسلم (٩٣٤) (٢٩) والترمذي (١٠٠١).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه أبو داود (٣١٢٩) (أحكام الجنائز) (ص/ ٣٠).

عن عبد الله قال: قال وَ الله الله الله قال: «ليس منا من لطم الخدود وشق الجيوب، ودعا بدعوى الجاهلية»(١).

#### البيت: عسل الميت:

يتولى غسل الميت من كان أعرف بسنة الغسل؛ لا سيها إذا كان من أهله وأقاربه؛ لأن الذين تولوا غسل النبي رَا كَانُوا مِن أهله.

عن عليٍّ ﷺ قال: «غسَّلتُ رسول الله ﷺ ، فجعلت أنظر ما يكون من الميت، فلم أرَ شيئًا، وكان طيباً حيًّا وميتًا» (٢٪.

ويجب أن يتولى غسل الذكر الرجال، والأنثى النساء، ويستثنى من ذلك الزوجان؛ فإنه لكل منهما أن يتولى غسل الآخر.

عن عائشة رضي الله عنها قالت: رجع إليّ رسول الله وَالله عنها قالت من جنازة بالبقيـــع، وأنا أجد صداعاً في رأسي، وأقول: وا رأساه. فقال: «بل أنا وا رأساه. ما ضرَّك لو مِتِّ قبلي فغسلتك وكفنتك ثم صليتُ عليك ودفنتك» (٣).

وعنها رضي الله عنها قالت: «لو كنت استقبلت من أمري ما استدبرت ما غسّل النبي وَالله عنهُ نسائه»(٤).

## 🗘 الذين لا تجب صلاة الجنازة عليهم:

الصلاة على الميت المسلم فرض كفاية؛ لأمره وسي الله المسلم

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۲۹٤) ومسلم (۱۰۳) والترمذي (۹۹۹) والنسائي (۱۸٦٠) وابن ماجه (۱۸۲۰) وأحمد (۱۸۶۰).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه ابن ماجه (١٤٦٧) (صحيح ابن ماجة) (١١٩٨).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه ابن ماجه (١٤٦٥) (صحيح ابن ماجه) (١١٩٧).

<sup>(</sup>٤) صحيح رواه أبو داود (٣١٤١) وابن مآجه (١٤٦٤) (صحيح ابن ماجه) (١١٩٦) (أحكام الجنائز) (ص/٤٩).

عن زيد بن خالد ﷺ : أن رجلا من اصحاب النبي عَلَيْكُمْ توفّي يوم خيبر، فَذَكروا ذلك لرسول الله عَلَيْكُمْ فقال: «صلوا على صاحبكم...»(١).

فدل قوله: «صلوا» على الوجوب لكن يستثنى من ذلك الوجوب شخصان فلا تجب الصلاة عليهما:

# -الأول: الطفل الذي لم يبلغ:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: «مات إبراهيم بن النبي وَيَكُلِيْكُمُ وهو ابن ثمانية عشر شهرًا، فلم يصلِّ عليه رسول الله وَيُكِلِّكُمُ». لكن تستحب الصلاة عليه كما تقدم في الصلاة على السقط.

الثانى: الشهيد:

عن أنس صَفَيْهُ: «أن شهداء أحد لم يغسلوا، ودفنوا بدمائهم، ولم يصلِّ عليهم» (٣) لكن عدم الوجوب لا ينفي مشروعية الصلاة عليهما.

# 🗘 الترغيب في تكثير المصلين على الجنازة:

قال وَعَلِيْلَةُ: «ما من ميت تُصلي عليه أمة من المسلمين يبلغون مائة كلهم يشفعون له، إلا شفعوا فيه»(1).

وقال ﷺ: «ما من رجل مسلم يموت، فيقوم على جنازته أربعون رجلاً لا يشركون بالله شيئاً إلا شفعهم الله فيه» (٥).

<sup>(</sup>۱) صحیح، رواه النسائی (۱۹۵۹) وأبو داود (۲۷۱۰) وابن ماجــه (۲۸٤۸) وأحمد (۲۱۱٦۷) ومالك (۹۹۰) (أحكام الجنائز) (ص/ ۷۹).

<sup>(</sup>٢) حسن، رواه أبو داود (٣١٨٥) (صحيح أبي داود) (٢٧٢٩).

<sup>(</sup>٣) حسن، رواه أبو داود (٣١٣٣) والترمذي (٢٠٢١) (صحيح أبي داود) (٢٦٨٨).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٩٤٧) والترمذي (١٠٣٤) والنسائي (٤/ ٧٥).

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم (٩٤٨) وأبو داود (٣١٧٠) وابن ماجه (١٤٨٩) وأحمد (٢٥٠٥).

كتاب الجنائز كالمستعدد المستعدد المستعد

\_ ÷11 ---

## 🗘 مكان الصلاة على الجنائز:

تجوز الصلاة على الجنازة في المسجد؛ لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: «لما تُوفِّي سعد بن أبي وقاص صَحِيَّهُ أرسل أزواج النبي وَالَّهِ ، أن يمروا بجنازته في المسجد فيصلين عليه، ففعلوا، فوُقِف به على حجرهن يصلين عليه، أخرج به من باب الجنائز الذي كان إلى المقاعد، فبلغهن أن الناس عابوا ذلك، وقالوا: ما كانت الجنائز يُدْخلُ بها المسجد، فبلغ ذلك عائشة رضي الله عنها، فقالت: ما أسرع الناس إلى أن يعيبوا مالا علم لهم به، عابوا علينا أن يُمرَّ بجنازة في المسجد وما صلى رسول الله وسَمَّ على سُهيل بن بيضاء إلا في جوف المسجد) (١).

لكن الأُوْلَى الصلاة عليها خارج المسجد في مكانٍ مُعَدِّ للصلاة على الجنائز، كما كان الأمر على عهد رسول الله وَ الله وَ الغالب على هديه فيها.

عن ابن عمر رضي الله عنهما: «أن اليهود جاءوا إلى النبي عَلَيْكُم برجل منهم وامرأة زنيا، فأمر بهما فرجما قريباً من موضع الجنائز عند المسجد»(٢).

ولا تجوز صلاة الجنازة بين القبور؛ لحديث أنس صَلَيْهُ: «أن النبي وَعَلَيْكُمْ نهى أن يُصَلَّى على الجنائز بين القبور»(٣).

# 🗘 مشروعية الزيادة على أربع تكبيرات في صلاة الجنازة:

عرفنا فيها تقدم أن صلاة الجنازة أربع تكبيرات، لكن الزيادة على الأربع جائزة.

عن عبد الله بن مُغَفَّل ضَيُّهُ: «أن عليَّ بن أبي طالب صلى على سهل بن حنيف، فكبَّر عليه ستَّا، ثم التفت إلينا، فقال: إنه بدريًّ» (١).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٩٧٣) والترمذي (١٠٣٣) وأبو داود (٣١٨٩) والنسائي (٤/ ٦٨).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٣٢٩).

<sup>(</sup>٣) حسن، رواه الطبراني في (الأوسط) (١/ ٨٠) (أحكام الجنائز) (ص/ ١٠٨).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه الحاكم (٣/ ٤٠٩) والبيهقي (٤/ ٣٦) (أحكام الجنائز) (ص/١١٣).

وعن موسى بن عبد الله بن يزيد رحمه الله: «أن عليّاً ﴿ الله صلى على أبي قتادة فكرَّ عليه سبعاً وكان بدريًّا» (١).

وعن عبد خير رحمه الله قال: «كان عليٌّ الله عليُّ على أهل بدر ستَّا، وعلى أصحاب النبي رَاكِلةُ خسًا، وعلى أصحاب النبي رَاكِلةُ خسًا، وعلى سائر الناس أربعًا» (٢).

وعن عبد الله بن الزبير رضي الله عنهما : «أن النبي وَعَلَظِيَّرُ صلّى على حمزة ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فكبر عليه تسع تكبيرات» (٣).

## 🗘 كيف يسلم على الموتى؟

عن سليهان بن بريدة عن أبيه رضي الله عنهما قال: كان رسول الله وَاللهُ يُعَلِّمُهُ يُعَلِّمُهُ يُعَلِّمُهُ مُ الذا خرجوا إلى المقابر: «السلمين، وإنا إذا خرجوا إلى المقابر: «السلمين، وإنا إن شاء الله بكم للاحقون أسأل الله لنا ولكم العافية» (٤).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: قلت: كيف أقول لهم يا رسول الله؟ قال: قولي: «السلام على أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، ويرحم الله المستقدمين منا والمستأخرين، وإنا إن شاء الله بكم للاحقون» (٥).

# 🗘 وجوب إعماق القبر وتوسيعه وتحسينه :

عن هشام بن عامر قال: «لما كان يوم أُحد، أُصيب مَن أُصيب مِن المسلمين، وأصاب الناس جراحات، فقلنا: يا رسول الله الحفر علينا لكل إنسان شديد فكيف تأمرنا؟ قال: احفروا وأوسعوا وأعمقوا، وأحسنوا، وادفنوا الاثنين والثلاثة في

<sup>(</sup>١) صحيح، رواه البيهقي (٤/ ٣٦) (أحكام الجنائز) (ص/ ١١٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه الدارقطني (٧/ ٧٧) والبيهقي (٤/ ٣٧) (أحكام الجنائز) (ص/ ١١٣).

<sup>(</sup>٣) حسن، رواه الطحاوي في (معاني الآثار) (١/ ٢٩٠) (أحكام الجنائز) (ص/ ٤٩) رجاله ثقات. عدد (٩٧٥) والنسائي (٤/ ٩٤) وابن ماجه (١٥٤٧).

<sup>🗀</sup> رواه مسلم (٩٧٤) والنسائي (٢٠٣٧) وابن ماجه (١٥٤٧) وأحمد (٢٣٩٥٤).

القبر، وقدموا أكثرهم قرآنًا، قال: فكان آبي ثالث ثلاثة، وكان أكثرهم قرآناً

# 🗘 حكم دفن الرجل لزوجته:

يجوز لأيِّ مسلم عالم بكيفية الدفن أن يتولى دفن زوجته بشرط أن لا يكون جامع في ليلتها، وإلا لم يشرع له، وكان غيره أولى بدفنها ولو كان أجنبيًّا بالشرط المذكور.

عن أنس عَلَيْهُ قال: «شهدنا ابنة رسول الله عَلَيْهُ ورسول الله عَلَيْهُ جالس على القبر، فرأيت عينيه تدمعان ثم قال: «هل منكم من رجل لم يقارف الليلة؟» فقال أبو طلحة: أنا يا رسول الله. قال «فانزل» ، قال: فنزل في قبرها» (٢).

#### 🗘 ما ينتفع به الميت بعد موته :

١ - دعاء إخوانه له:

قال وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ : «دعوة المسلم لأخيه بظهر الغيب مستجابة عند رأسه ملك موكل كلما دعا لأخيه بخير قال الملك الموكل به: ولك بمثل $^{(n)}$ .

٢ - قضاء الدين عنه من أي شخص؛ لحديث أبي قتادة المتقدم.

٣- قضاء النذر عنه صوماً كان أو غره:

عن سعد بن عبادة رضي الله عنهما : «أنه استفتى رسول الله ﷺ ، فقال: إن أمى ماتت وعليها نذر؟ فقال: اقضه عنها الله عنها).

<sup>(</sup>١) صحيح، رواه أبو داود (٣٢١٣) والترمذي (١٧٦٦) والنسائي (٢٠١٤) (أحكام الجنائز) (ص/ ١٤٦).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٣٤٢).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٧٣٣) وابن ماجه (٢٨٩٥).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٢٧٦١) ومسلم (١٦٣٨) وأبو داود (٣٢٨٣) والترمذي (١٥٨٦) والنسائي (٧/ ٢١).

٤ - ما يفعله ولده الصالح من أعمال صالحة:

قال تعالى: ﴿ وَأَنْ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَا سَعَى ﴾ [النجم: ٣٩].

وقال وَاللَّهُ : «إن أطيب ما أكل الرجل من كسبه وإن ولده من كسبه»(١).

٥ - ما خلّفه من آثار صالحة:

عن أبي هريرة ضَلِّيَّهُ قال: قال رسول الله ﷺ:

«إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له» $(^{(1)})$ .

## 🗘 استحباب كون المصلين على الجنازة ثلاثة صفوف وإن قلوا:

عن مرثد اليزني عن مالك بن هبيرة قال: قال رسول الله وَيُلِيَّاثُرُ: «ما من ميت يموت فيصلي عليه ثلاثة صفوف من المسلمين إلا أوجب» قال: فكان مالك إذا استقل أهل الجنازة جزأهم ثلاثة صفوف؛ للحديث (٣).

#### 🗘 ومن البدع:

١ - وضع المصحف عند رأس المحتضر.

٢ - قراءة «يس» على المحتضر؛ والحديث في ذلك ضعيف.

٣- قراءة القرآن على الميت وهو يباشر غسله.

٤ – إدخال القطن في دبره وحلقه وأنفه لغير حاجة.

٥- إعفاء اللحية حزناً على الميت.

(۱) صحیح، رواه النسائی (۴۶٤۹) وأبو داود (۳۰۲۸) وابن ماجه (۲۱۳۷) وأحمد (۲۳۰۱۲) والدارمی (۲۰۳۷) (الإرواء) (۲۲۲۱).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (١٦٣١) وأبو داود (٢٨٦٣) والترمـذي (١٣٩٠) والنسائي (٦/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٣) حسن، رواه الترمذي (١٠٢٨) وأبو داود (٣١٦٦) وابن ماجـــه (١٤٩٠) وأحمد (١٦٢٨٣) (أحكام الجنائز) (ص/ ٩٩-١٠٠).

كتاب الجنائز المستعدد المستعدد

#### الشرح

٦- ترك أكل اللحوم.

٧- ترك ثياب الميت إلى اليوم الثالث.

٨- الجهر بالذكر عند غسل الجنازة.

٩ اعتقاد البعض أن الجنازة إذا كانت صالحة خف حملها على حامليها، وإن
 كانت غير ذلك ثقلت عليهم.

١٠ - الإبطاء في السير بها.

۱۱ - التزاحم على النعش وقول: «آجر».

١٢ - ترك الاقتراب من الجنازة.

١٣ - الذكر خلف الجنازة.

١٤ - قراءة : ﴿مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ ﴾ [طه: ٥٥] عند حثو التراب في المرة الأولى وعند الثانية ﴿ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ ﴾ [طه: ٥٥]، وعند الحثوة الثالثة: ﴿ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى ﴾ [طه: ٥٥].

## **BBB**

.







## الزكاة الركاة

وَفِيهِ سِتَّةُ ضَوابِط:

# الشرح

## 🗘 تعريف الزكاة:

الزكاة لغة: هي النهاء والزيادة.

وشرعًا: هي نصيبٌ مقدرٌ في مالٍ مُعين، يُصرف لطائفةٍ مخصوصةٍ في وقتٍ مخصوص.

أو هي: اسم لما يخرجه الإنسان من حق الله تعالى في ماله إلى الفقراء، وسميت زكاة؛ لما يكون فيها من رجاء البركة، وتزكية النفس بالخيرات، فإنها مأخوذة من الزكاة وهي النهاء والطهارة والبركة، قال تعالى: ﴿خُذْ مِنْ أَمْوَالهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِيهِمْ بِهَا﴾ [التوبة: ١٠٣].

وهي أحد أركان الإسلام، وقُرِنت بالصلاة في اثنتين وثمانين آية، وقد فرضها الله عز وجل، وهي واجبة بالكتاب والسنة والإجماع.

## 🗘 الترغيب في أدائها:

قال تعالى ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِهَا ﴾ [التوبة: ١٠٣]، وقال سبحانه: ﴿ وَمَا آتَيْتُمْ مِنْ زَكَاةٍ تُرِيدُونَ وَجْهَ الله فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُضْعِفُونَ ﴾ [الروم: ٣٩]. وعن أبي هريرة على قال: قال رسول الله وَ اللهِ عَلَيْكُمْ: «من تصدق بِعِدْلِ تمرةٍ من كسبٍ طيب، ولا يقبل الله إلا الطيب، فإن الله يتقبلها بيمينه، ثم يُرْبيها لصاحبها كما يربي أحدكم فُلُوَّه (١) حتى تكون مثل الجبل» (١).

(١) الفُلُوُّ: المُهْرُ سمي بذلك؛ لأنه فُلِي عن أمه أي فُصِلَ وعُزلَ.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱٤۱۰) ومسلم (۱۰۱٤) و الترمذي (٦٦١) وابن ماجه (١٨٤٢) وأحمد (٧٥٧٨) وأحمد (٧٥٧٨)

كتاب الزكاة

الشرح

# 🖒 التحذير من منعها:

وقال تعالى: ﴿ وَلا يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِيَا آتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ هُوَ خَيْراً هُمْ بَلْ هُوَ شَرِّ لُهُمْ اللهِ مِنْ فَضْلِهِ هُوَ خَيْراً هُمْ بَلْ هُوَ شَرِّ لُهُمْ سَيُطُوَّ قُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلله مِيرَاثُ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاللهُ هُوَ شَرِّ لُهُمْ سَيُطُوَّ قُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلله مِيرَاثُ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالله بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [آل عمران: ١٨٠].

وقال تعالى: ﴿وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ \* الَّذِينَ لا يُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ﴾ [فصلت:٦،٧].

وعن أبي هريرة ضَيْطُتُهُ قال: قال رسول الله عَلَيْكُمُ: ﴿

«ما من صاحب ذهب ولا فضة، لا يؤدي منها حقها إلا إذا كان يوم القيامة صُفِّحَت له صفائح (١) من نار، فأحمِي عليها في نار جهنم، فيكوى بها جنبه وجبينه وظهره، كلما بَرُدَتْ أعيدت له في يوم كان مقداره خسين ألف سنة، حتى يقضى بين العباد، فيرى سبيله إما إلى جنة وإما إلى النار» قيل: يا رسول الله، فالإبل؟

قال: «ولا صاحب إبل لا يؤدي منها حقها، ومن حقها: حَلْبُها يوم وردها، إلا إذا كان يوم القيامة بُطِحَ له بقاع قرقر (٢) أوفر ما كانت لا يفقد منها فصيلاً واحداً تطؤه بأخفافها وتعضه بأفواهها كلما مَرَّ عليه أولاها ردَّ عليه أُخراها. في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة، حتى يقضى بين العباد، فيرى سبيله إما إلى جنة وإما إلى النار».

<sup>(</sup>١) أي جعلت كنوزها الذهبية والفضية عريضة تحمى في نار جهنم.

<sup>(</sup>٢) قاع قرقر: هو المستوي الواسع من الأرض.

قيل: يا رسول الله فالبقر والغنم؟

قال: «ولا صاحب بقر ولا غنم، لا يؤدي منها حقها، إلا إذا كان يوم القيامة بُطِحَ له بقاع قرقر لا يفقد منها شيئًا، ليس فيها عقصاء (١) ولا جلحاء (٢)، ولا عضباء (٦) تنطحه بقرونها وتطؤه بأظلافها كلما مرَّ عليه أولاها رُدَّ عليه أخراها، في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة، حتى يقضى بين العباد فيرى سبيله إما إلى جنة وإما إلى النار».

قيل يا رسول الله، فالخَيْلُ؟

قال: «الخيل ثلاثة: هي لرجل وِزْرٌ، وهي لرجل سِتْرٌ، وهي لرجل أجرٌ؛ فأما التي هي له وزر، فرجل ربطها رياءً وفخراً ونواءً (٤) على أهل الإسلام فهي له وزر، وأما التي هي له ستر، فرجل ربطها في سبيل الله، ثم لم ينس حق الله في ظهورها ولا رقابها فهي له سترٌ، وأما التي هي له أجر، فرجل ربطها في سبيل الله لأهل الإسلام في مَرج (٥) وروضة (٢)، فها أكلت من ذلك المرج أو الروضة من شيء إلا كتب له عدد ما أكلت حسنات، وكتب له عدد أرواثها وأبوالها حسنات، ولا تقطع طوَها (٧)

(١) عقصاء: ملتوية القرنين.

<sup>(</sup>٢) جلحاء: لا قرون لها.

<sup>(</sup>٣) عضباء: قد انكسر قرنها.

<sup>(</sup>٤) نواء: مناوأة ومعاداة.

<sup>(</sup>٥) المرج: الأرض الواسعة ذات المرعى الكثير.

<sup>(</sup>٦) الروضة: أخص من المرعى.

<sup>(</sup>٧) الطُّوَلُ: هو الحبل الطويل الذي شُدَّ أحد طرفيه في يد الفرس والآخر في وتدٍ لتدور فيه وترعى من جوانبها ولا تذهب لوجهها.

فاستنت (۱) شرفاً (۲) أو شرفين، إلا كتب الله له عدد آثارها وأرواثها حسنات، ولا مرَّ بها صاحبها على نهر، فشربت منه ولا يريد أن يسقيها إلا كتب الله له عدد ما شربت حسنات»

قيل يا رسول الله فالحُمُرُ (٣)؟

قال: « ما أُنزل عليَّ في الحُمُرِ شيئٌ، إلا هذه الآية الفاذَّة (١) الجامعة (٥) ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً يَرَهُ \* وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً يَرَهُ \*) [الزلزلة:٧، ٨].

وعن جابر في قال: سمعت رسول الله والقيام وقعد الله والقيام وقعد الله والقيام وقعد الله والقيام والمنكسر والقيام والقيا

<sup>(</sup>١) استنت: جرت وعدت.

<sup>(</sup>٢) الشرف: العالى من الأرض.

<sup>(</sup>٣) الحَمُر: جمع حمّار.

<sup>(</sup>٤) الفاذة: قليلة النظير.

<sup>(</sup>٥) الجامعة: العامة.

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (٢٨٦٠) ومسلم (٩٨٧) وأبو داود (١٦٥٥) والنسائي (٦/ ٢١٦).

<sup>(</sup>۷) تدوسه.

<sup>(</sup>٨) الجماء: هي التي لا قرون لها.

<sup>(</sup>٩) شجاع أقرع: حية ذكر سقط شعره لكثرة سمه.

أن لا بد منه سلك يده في فيه (١) فيقضمها قضم الفحل (٢) (٣).

وعن أبي هريرة ضيطة قال: قال رسول الله وَاللهِ عَلَيْكُ : «من آتاه الله مالاً، فلم يؤد زكاته مُثِل له يوم القيامة شجاعاً أقرع له زبيبتان (') يطوِّقه يوم القيامة، ثم يأخذ بله زمتيه \_ يعني شدقيه \_ ثم يقول: أنا مالك، أنا كنزك، ثم تلا: ﴿ وَلا يَحْسَبَنَ اللَّهِ مِنْ فَضْلِهِ هُوَ خَيْراً هُمْ بَلْ هُوَ شَرٌ هُمْ سَيُطوَّ قُونَ مَا اللَّهِ مِنْ فَضْلِهِ هُوَ خَيْراً هُمْ بَلْ هُوَ شَرٌ هُمْ سَيُطوَّ قُونَ مَا اللَّهُ مِنْ أَلْقَيَامَةِ وَلله مِيرَاتُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ (') بخلُسوا بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلله مِيرَاتُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ (') [آل عمران: ١٨٠].

وعن ابن مسعود ضيطة قال: «آكل الربا وموكله وشاهداه إذا علماه، والواشمة والمستوشمة، ولاوي الصدقة (٦) والمرتد أعرابياً بعد الهجرة (٧) ملعونون على لسان محمد وسي و القيامة» (٨).

فدلَّت هذه النصوص على إثم مانع الزكاة، وأن في المال حقين: مُعَيَّنُ وهو الزكاة، وغير معين وهو الصدقات العامة.

<sup>(</sup>١) سلك يده في فيه: أدخل يده في فمه.

<sup>(</sup>٢) قضم الفحل: كما تأكل الدابة.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٩٨٨) (٢٧) والنسائي (٥/ ٢٧).

<sup>(</sup>٤) زبيبتان: أي نابان يخرجان من فيه.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (١٤٠٣).

<sup>(</sup>٦) لاوي الصدقة: مانعها الماطل بها.

<sup>(</sup>٧) الذي يعود إلى البادية ويقيم مع الأعراب.

<sup>(</sup>٨) صحيح، رواه ابن خزيمة (٢٢٥٠) والحاكم (١/ ٣٨٧-٣٨٨) والبيهقي (٩/ ١٩) والنسائي (٨ / ١٤٧) وأحمد (١/ ٤٠٩) وابن حبان (٣٢٥٢).

كتاب الزكاة

.....

#### الشرح

# 🗘 تحريم الشحِّ والبخل وإمساك المال وأن يكون المرءُ عبد الدرهم:

عن أبي هريرة عَلَيْهِ قال: قال رسول الله وَالْهِيَّاتُ: «لا يجتمع غبار في سبيل الله وَالْهِيهان في قلب عبدٍ أبدًا»(١).

وعنه: قال ﷺ: ﴿شُرُّ ما في الرجل شحٌّ هالع (٢) وجبنٌ خالع، (٣).

وعن كعب بن مالك في قال: قال رسول الله وسي الله وسي الله وسي الله وسي الله وسي الله وسي الله في غنم بأفسد من حرص الرجل على المال والشرف، لدينه» (١).

وعن أبي هريرة ضِّطُّنُهُ قال: قال رسول الله وَعُلِظَّةُ: «تعس عبد الدينار، وعبد الدرهم، وعبد الخميصة: إن أُعطِيَ رضيَ وإن لم يعط سخط، تعس وانتكس (٥) وإذا شيك فلا انتقش»(٦).

فالمال فتنة، إذا استولى على قلب المرء أسره، فأصبح عبداً له لا يتحرك إلا إليه، ولا يفرح إلا به، فيبخل بها آتاه الله، ولم يقم بحقوق الله فيه، والشح والبخل من مساوئ الأخلاق.

<sup>(</sup>۱) صحيح، رواه البخاري في «الأدب المفرد» (۲۸۱) و «التاريخ الكبير» (۴/ ٣٠٧) والنسائي (٣٠٧) وأحمد (٢/ ٣٤١) والحاكم (٢/ ٧٢) والبيهقي (٩/ ١٦١) وابن حبان (٣٢٥١) والبغوي (٢/ ٢٦١) وابن أبي شيبة (٥/ ٣٣٤).

<sup>(</sup>٢) أي يجزع عند استخراج الحق منه.

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه البخاري في «التاريــخ الكبير» (٦/ ٨-٩) وأبو داود (٢٥١١) وأحمد (٢/ ٣٠٢) وابن حبان (٣٢٥٠) وأبو نعيم (٩/ ٥٠) وابن أبي شيبة (٩/ ١٧٠).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه الترمذي (٢٣٧٦) والبغوى (٤٠٤٥) وأحمد (٣/٢٥٦).

<sup>(</sup>٥) انتكس: شقى.

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (٢٨٨٧)، وإذا شيك فلا انتقش: أي إذا أصابته الشوكة لا يقدر على نزعها بالمنقاش، والمنقاش هو المُلقَاط الذي تُلْقَطُ به الشوكة، والمعنى: إذا أصيب فلا انجبر.

قال شيخ الإسلام رحمه الله؛ (ثم ينبغى له أن يأخذ المال بسخاوة نفس ليبارك له فيه، ولا يأخذه بإشراف وهلع، بل يكون المال عنده بمنزلة الخلاء الذي يحتاج إليه من غير أن يكون له في القلب مكانة، والسعي فيه إذا سعى كإصلاح الخلاء)(١).

## 🗘 النهي عن استبطاء الرزق:

عن جابر على قال: قال رسول الله وكالله : «لا تستبطئوا الرزق، فإنه لن يموت العبد حتى يبلغه آخرُ رزق هو له، فأجملوا في الطلب؛ أخذ الحلال وترك الحرام»(٢).

فينبغي للعبد أن يأخذ بالأسباب، ولا يطلب ما عند الله إلا بها شرع ولا يستبطئ الرزق، فإنه إن فعل سارع في أخذ المال من كل صَوْبِ ولا يقف عند الحلال.

# 🗘 تحريم المنِّ والأذى والمراآة في الصدقة:

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِاللَّنِّ وَالْأَذَى ﴾ [البقرة: ٢٦٤]. وقال تعالى: ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَنْ نُرِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ يَصْلاهَا مَذْمُوماً مَدْحُوراً ﴾ [الإسراء: ١٨].

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله وَاللَّهُ اللَّهُ اللهُ ا

وعن أبي هريرة ضَيْطُهُ قال: قال رسول الله وَلَيْكُونُ: « .. ورجل وسّع الله عليه وأعطاه من أصناف المال كله، فأُتِيَ به فعرّفه نعمه فعرفها. قال: فها عملت فيها؟

<sup>(</sup>١) ((الوصية الصغرى) (ص/٥٥) لشيخ الإسلام.

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه ابن حبان (٣٢٣٩) والحاكم (٢/٤) والبيهقي (٥/ ٢٦٤) وأبو نعيم (٣/ ١٥٦) وابن ماجه (٢١٤٤) (صحيح الجامع) (٧٣٢٣).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه النسائي (٥/ ٨٠) وأحمد (٢/ ١٣٤) والحاكم (٤/ ١٤٦) والبيهقي (٨/ ٢٨٨) والبزار (١٨٧٥) وابن حبان (٧٣٤١).

قال: ما تركت من سبيل تحب أن ينفق فيها إلا أنفقت فيها لك. قال: كذبت، ولكنك فعلت ليقال هو جواد، فقد قيل. ثم أمر به فسحب على وجهه، ثم أُلقي في النار»(١).

## 🗘 نهي المتصدق أن يشتري صدقته ممن تصدق بها عليه :

## 🗘 منع المرأة أن تتصدق إلا بإذن زوجها ولو من مالها:

عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده نَظِيْنُهُ: «أن رسول الله وَيُلِيِّمُ قال: «لا يجوز لامرأة أمرٌ في مالها، إذا ملك زوجها عصمتها» (١٠).

# 🗘 عقوبة من سأله مولاه أو قريبه فضلَ ماله فبخل به عليه:

عن بهز بن حكيم عن أبيه عن جده قال: قال رسول الله وَعَلَيْكُمُ: «لا يسأل رجل مولاه من فضل هو عنده فيمنعه إياهُ إلا دُعِيَ له يوم القيامة فضله الذي منعه إياه شجاعاً أقرع» (٥٠).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۹۰۵).

<sup>(</sup>٢) أي تصدَّق به ووهبه لمن يقاتل عليه في سبيل الله.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٤٨٩) ومسلم (١٦٢١).

<sup>(</sup>٤) حسن، رواه أبو داود (٣٥٤٦) وابن ماجه (٢٣٨٨) وأحمد (٧٠١٨) والنسمائي (٥/ ٢٧٨) (صحيح الجامع) (٧٦٢٥).

<sup>(</sup>٥) حسن، رواه أبو داود (١٣٠٥) والترمذي (١٨٩٧) وأحمد (١٩٥٢٤) والنسائي (٥/ ٨٢).

جهنم حية يقال لها: شجاع يَتَلَمظُ (١) فيُطوَّقُ به»(٢).

وعن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال: قال رسول الله وَاللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ: «أيما رجل أتاه ابن عمه يسأله من فضله، فمنعه، منعه الله فضله يوم القيامة»(٣).

# 🗘 تحريم عَيْبِ المتصدق ولمزه:

عن أبي مسعود وَ الله قال: لما نزلت آية الصدقة كنا نحامل (١) فجاء رجل فتصدق بشيء كثير، فقالوا: إن الله لغني عن صاع بشيء كثير، فقالوا: أمراء وجاء رجل فتصدق بصاع، فقالوا: إن الله لغني عن صاع هذا، فنزلت: ﴿ اللَّذِينَ يَلْمِزُونَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنِينَ فِي الصَّدَقَاتِ وَالَّذِينَ لا يَجِدُونَ إِلَّا جُهْدَهُمْ فَيَسْخَرُونَ مِنْهُمْ سَخِرَ الله مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (٥) [التوبة: ٧٩].

#### 🗘 التحذير من أخذ ما دفعه المعطى بدون طيب نفسه:

عن معاوية ضَيْطُهُ قال: سمعت رسول الله وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ يقول: «إنها أنا خازن، فمن أعطيته عن مسألة وشَرَهِ، كان كالذي يأكل ولا يشبع»(٦).

وعن حكيم بن حزام صَحَيَّتُهُ قال: سألت النبي وَعَلَيْهُ فأعطاني، ثم سألته فأعطاني، ثم سألته فأعطاني، ثم قال: «إن هذا المال خضرة حلوة، فمن أخذه بطيب نفس بورك له فيه، ومن أخذه بإشراف نفس لم يبارك له فيه، وكان كالذي

<sup>(</sup>١) يتلمَّظ: يتطعَّم ما بقي في الفم من أثر الطعام.

<sup>(</sup>٢) حسن، رواه الطبراني في «الأوسط» (٩٣٥٥) والهيثمي (٨/٥٤). (صحيح الترغيب والترهيب) (٢) حسن، رواه الطبراني في «الأوسط» (١٣١٦).

<sup>(</sup>٣) حسن، رواه الطبراني في ‹﴿الصغير›› (٩٣) والهيثمي (٨/ ١٥٤) (صحيح الترغيب والترهيب) (١٣١٧).

<sup>(</sup>٤) نحمل على ظهورنا بالأُجرة ونتصدق.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (١٤١٥) ومسلم (١٠١٨).

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (٧١) ومسلم (١٠٣٧).

الشہ ح

يأكل ولا يشبع واليد العليا خير من اليد السفلي»(١).

# الله عَرْدُ ما أتاك بدون طلبٍ ولا إشراف نفس:

عن عمر ضَلِيَّة قال: عرض عليَّ رسول الله وَاللَّهُ مَالاً فقلت له: إني عنه غَنِيُّ، فقال لي وَاللَّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلمُ تشره إليه نفسك فاقبله، فإنها هو رزق ساقه الله إليك «(٢).

#### 🗘 حكم مانع الزكاة:

الزكاة من الفرائض التي أجمعت الأمة عليها، واشتهرت شهرة جعلتها من ضروريات الدين، بحيث لو أنكر وجوبها أحدٌ لخرج من الإسلام، وقُتِلَ كفرًا، إلا إذا كان حديث عهد بالإسلام، فإنه يُعْذَرُ بجهله الأحكام.

- أما مَن امتنع عن أدائها مع اعتقاده وجوبها، فإنه يأثم بامتناعه دون أن يخرجه ذلك عن الإسلام، وعلى الحاكم أن يأخذها منه قهرًا، ويأخذ معها نصف ماله عقوبة له، وردعاً لأمثاله.

عن بهز بن حكيم عن أبيه عن جده ضَيْهُ قال: سمعت رسول الله وَاللهُ يُعْلَيْهُ يقول: «في كل إبلِ سائمة في كل أربعين ابنة لبون، لا يفرَّق إبل عن حسابها، من أعطاها مؤتجراً فله أجرها، ومن منعها فإنا آخذوها وشطر ماله عزمة من عزمات ربنا تبارك وتعالى، لا يحل لآل محمد منها شيئ "".

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه الحاكم (٣/ ٢٨٦) والبيهقي (٦/ ١٨٤) وأبو نعيم في (تاريخ أصبهان) (١/ ٢٢٨) والمتقى الهندي في (كنز العمال) (١٧١٥).

<sup>(</sup>٣) رواه النّسائي (٣٤٤٣) وأبو داود (١٥٧٢) والدارمي (١٦٧٧) وابن أبي شيبة (٤/ ١٠) وابن الخارود (١٧٤) والحاكم (١٩٨/١) والبيهقي (٤/ ١٠٥) وأحمد (١/ ٢) (الأرواء) (٧٩١) وهو حديث حسن.

الضابط الأول: الأموالُ التي تجبُ فيها الزكاةُ خمسةٌ: ١ - الأَثْمَانُ.

الشرح

- ولو امتنع قومٌ عن أدائها مع اعتقادهم وجوبها وكانت لهم شوكة وقوة ومَنعَةٌ، فإنهم يُقاتلون عليها حتى يعطوها؛ لقوله وَالله وأمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة فإن فعلوا ذلك فقد عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحق الإسلام وحسابهم على الله (۱) وقد قاتل أبو بكر في مانعى الزكاة (۲).

#### الم على من تجب؟

تجب الزكاة على كل مسلم حُرِّ مالك للنصاب إذا حال الحول على ما يملك من المال سوى الزرع<sup>(٣)</sup>، فإنه تجب الزكاة فيه يوم حصاده إذا بلغ النصاب؛ لقولتعالى: ﴿وَٱتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ﴾ [الأنعام: ١٤١].

قوله: «الأمْوالُ التي تجبُ فيها الزكاةُ خمسةٌ»، أي الأموال التي أمر الشارع بأخذ الزكاة منها: لورود النصوص فيها، وما عدا هذه الأصناف فلا زكاة فيها على الراجح من كلام أهل العلم.

قوله: «الأَثْمَانُ»، هي الذهب والفضة، ويسميها الفقهاء بالنقدين والذهب والفضة تجب فيهما الزكاة سواء أكانت نقوداً أو سبائك أو غيرها طالما أنها بلغت نصاباً وحال عليها الحول.

ولا زكاة في الذهب حتى يبلغ عشرين ديناراً وهذا نصابُه.

(١) رواه البخاري (٢٥) ومسلم (٣٦) (٢٢).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۳۹۹) ومسلم (۳۲) (۲۰) والنسائي (۲٤٤٣) وأبو داود (۱۰۵٦) والترمذي (۲۲۰۷) وأحمد (۹۱۹۰) وابن حبان (۲۱۷).

<sup>(</sup>٣) يراجع الضابط الثالث في الأموال التي لا يشترط فيها تمام الحول.

.....

الشرح --

عن عليًّ فَيْ الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله والله والله والله والله والله والله والله عليه المحول، ففيها خمسة دراهم، وليس عليك شيء \_ يعني في الذهب \_ حتى يكون لك عشرون دينارًا، فإذا كانت لك عشرون دينارًا، وحال عليها الحول ففيها نصف دينار، فها زاد عن عشرين فبحساب ذلك، وليس في مالٍ زكاة حتى يحول عليه الحول»(١).

## اولاً الذهب:

قيمة نصاب الذهب بالجرام: دينار الذهب وزنه بالجرام: ٤.٢٤ جراماً، أربعة جرامات وأربعة وعشرون من المائة، من الذهب الخالص.

\* قيمة نصاب الذهب بالجرامات الحالية:

نضرب: وزن الدينار في عدد نصابه بالدنانير.

- أولاً: عيار «٢٤»: ٤.٢٤ × ٠٠ = ٨٤.٨٠ جرامًا.

– ثانیًا: عیار: «۲۱» = ۹۷ جراماً هکذا:  $\frac{90 \times 71}{75}$  = ۹۲.۸۰ جراماً.

أو هكذا:  $\frac{7.31 \times 37}{17 \times 11} = 97.91819.59$ 

أي ٩٧ تقريبًا.

أي أن كمية الذهب الخالص في كل ٩٧ جراماً من عيار: «٢١» هي: «٨٤.٨٠» وهي قيمة النصاب.

- ثالثًا: عيار: «١٨» = ١١٣ جرام هكذا:

 $\frac{78 \times 88 \times 10^{\circ}}{100 \times 100}$  =  $\frac{78 \times 88 \times 10^{\circ}}{100 \times 100}$  تقریبًا.

(١) صحيح، رواه أبو داود (١٥٧٠) (صحيح أبي داود) (١٣٩١) وأحمد (٩١٥) والدارمي (١٦٢٩).

=

أو هكذا:  $\frac{117 \times 11}{5} = 1.8 \times 1.8$  جرامًا.

أي أن كمية الذهب الخالص في كل «١١٣» جراماً من عيسار «١٨» هسي «٨٤.٨» جراماً وهي قيمة النصاب.

وقدر زكاة الأثبان ربع العشر، ولا يشترط أن يكون الذهب معدّاً للتجارة.

#### ا ثانيًا: الفضة:

ولا زكاة في الفضة حتى تبلغ خمس أواقٍ.

عن عليٍّ عَلَيُّ عَلَيْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْلِاً: «قد عَفَوْتُ لِكم عن صدقة الحيل والرقيق، فهاتوا صدقة الرِّقَةِ، من كل أربعين درهماً درهماً، وليس في تسعين ومائة شيئ، فإذا بلغت مائتين ففيها خمسة دراهم»(١). والرِّقَةُ: هي الدراهم المضروبة.

\* قيمة نصاب الفضة بالجرامات:

١ - الدرهم يساوي ٢.٩٧٦ جرام.

۲- فیکون نصابها = ۲۰۰ ×۲۷۹ = ۲.۹۷۱ جرام، أي ۲۰۰ جرام تقریبًا.

#### 🗘 هل يضم الذهب والفضة لتكملة النصاب؟

بمعنى: أنه لو كان عنده كمية من الذهب لا تكمل نصابًا، وكمية من فضة لا تكمل نصابًا، فهل يضم هذا إلى ذاك لتكملة نصاب أحدهما وإخراج الزكاة عليه؟

<sup>(</sup>۱) صحیح، رواه الترمذي (۲۲۰) والنسائي (۲٤٧٧) وأبو داود (۱۵۷٤) وأحسمد (۷۱۳) والدارمي (۱۲۲۹) والبيهقي (٤/ ١٠٥) (صحیح الجامع) (٤٣٧٥).

.....

#### الشرح

- الجواب: قولان لأهل العلم والراجح عدم الضم؛ لأن للذهب نصابه، وللفضة نصابها الخاص، فهما جنسان مختلفان.

قال ﷺ: «ليس فيها دون خمس أواقٍ صدقة»<sup>(١)</sup>.

وهذا يشمل ما إذا كان عنده من الذهب ما يكمل به خمس أواقي أم لا.

## 🗘 حكم زكاة الحلى:

اختلف أهل العلم في الحليِّ هل فيها زكاة أو لا على خمسة أقوال والصحيح أن في الحليِّ زكاة سواء كانت معدة للزينة أم لا، بشر طين:

١- بلوغ النصاب. ٢- حَوْلُ الحول عليها.

عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما: أن امرأة قدمت من اليمن معها بنتٌ لها في يدها مَسكتانِ من ذهب، فقال النبي عَلَيْكُمْ : «أَتُؤَدِّيانِ زكاة هذه؟ قالتا: لا. فقال: أيسرك أن يسوِّرك الله بهما سوارين من ناريوم القيامة» (٢٠).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: (دخل عليَّ رسول الله وَكُلِيْلَهُ ، فرأى في يدي فتخاتٍ من ورقٍ <sup>(٣)</sup>، فقال: ما هذا يا عائشـة؟ فقلتُ: صنعتهن

أتزيَّن لك يا رسول الله، قال: «أتؤدين زكاتها؟ قلت: لا أو ماشاء الله. قال: هو حسبك من النار»(٤).

(۱) رواه البخاري (۱٤٠٥) ومسلم (۹۷۹) والترمذي (٦٢٦) والنســــائي (٢٤٤٥) وأبو داود (١٥٥٥) وأحمد (١٠٨٦٠) ومالك (٥٧٥) والدارمي (١٦٣٣).

(٢) حسـن، رواه النســـائي (٢٤٧٩) وأبو داود (٦٠٥٠) والترمــذي (٦٣٧) وأحمد (٦٦٢٩) والبيهقي (١٩٦٠) وابن أبي شيبة (٤/ ٢٧) (الإرواء) (٣/ ٢٩٦).

(٣) فتخاتٌ: خواتيم كبار . وَرِقٌ: فِضة.

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه أبو داود (٢٠٥١) والدارقطني (٢٠٥) والحاكم (١/ ٣٨٩) والبيهقي (٤/ ١٣٩) (الإراوء) (٣/ ٢٩٦).

٢- بَهيمةُ الأَنْعام.

الشرح

# 🗘 بأي النصابين تحسب زكاة الأثمان؟

زكاة الذهب والفضة تحسب بالأحظ للفقير أي بنصاب الفضة، لأنه أحظ للفقير؛ ولأن الذي ملك نصاب الفضة غَنِيٌّ، والنبي عَلَيْكُمُّ يقول: «الصدقة عن ظهر غنيًّ».

قُوله: «بَهِيمَةُ الأَنعَامِ» ، هذا هو النوع الثاني من الأموال التي تجب فيها الزكاة وهو: بهيمة الأنعام، وبهيمة الأنعام هي: الإبل، والبقر، ويشمل الجاموس، والغنم وتشمل المعز.

وزكاة بهيمة الأنعام على قسمين:

- الأول: إذا كانت قد اتَّخِذَت للتجارة فتكون زكاتها زكاة عروض.
  - الثانى: إذا كانت قد اتَّخِذَت للدَّرِّ والنسل ففيها الزكاة بشروط:
- ١ أن تكون سائمة، أي ترعى في المرعى المباح بلا كلفة ولا تُعْلَفُ.
  - ٢- أن تبلغ النصاب. ٣- أن يحول عليها الحول.

فإذا فقد شرطٌ من ذلك فلا زكاة فيها.

## أولاً: زكاة الإبل

تجب الزكاة في الإبل بالشروط الثلاثة الماضية.

#### 🗘 نصاب الإبل:

نصاب الإبل خمسة، فإذا بلغت الإبل خمسة، فتجب فيها الزكاة، أما إذا كانت أقل من خمسة فلا زكاة فيها إلا أن يشاء صاحبها.

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۲/ ۰۱) والبيهقي (٤/ ۱۸۱) وابن خزيمة (۲ ٤٤١) والطبري في «تفسيره» (۲/ ۲۱۵) وابن (۲۱۵) والبغوي في «شرح السنة» (٦/ ۱۷۹) وابن سعد في «الطبقات» (۱۲/ ۲۱۹) و «كنز العمال» (۱۲۲۷۰) والخطيب في «تاريخ بغداد» (۱۲۲۷۰) وابن عدى في «الكامل» (٥/ ١٠٠٤) وابن حبان (۲۳۸).

عن أبي سعيد الخدري ضَيَّجُهُ قال: قال رَسول الله وَ اللهُ وَالْكُولُمُ: «ليس فيها دون خُمْسِ ذَوْدِ (١) صدقة..»(٢).

وفي كتاب أبي بكر ضَالِيُّهُ إلى أهل البحرين بشأن فريضة الزكاة:

(.. ومن لم يكن معه إلا أربع من الإبل، فليس فيها صدقة إلا أن يشاء ربها، فإذا بلغت خمساً من الإبل ففيها شاة..)(٣).

## 

(١) ذَوْد: اسم لعدد قليل من الإبل.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٤٠٥) ومسلم (٩٧٩) وأبو داود (١٥٥٥) والترمذي (٦٢٦) والنسائي (٢٤٤٥) وأبو داود (١٦٣٣).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٤٤٨) والترمذي (١٧٤٧) والنســـــائي (٢٤٤٧) وأحمد (٧٣) وأبو داود (١٥٦٤) وابن ماجه (١٨٠٠).

# 🖒 مقاديرها:

| مقدار الزكاة المستحقة على هذا النصاب                           |     | النصاب من الإبل |    |
|----------------------------------------------------------------|-----|-----------------|----|
|                                                                |     | من              | ٨  |
| شاة واحدة                                                      | ٩   | ٥               | ١  |
| شاتان العنم الواجب هنا من الغنم                                | ١٤  | ١.              | ۲  |
| ثلاث شياه من المناه                                            | ١٩  | 10              | ٣  |
| أربع شياه 🗨                                                    | 7 8 | ۲٠              | ٤  |
| بنتُ مخاضٍ، وهي: أنثى الإبل التي أتمت سنة.                     | ٣٥  | 70              | ٥  |
| بنتُ لبونٍ وهي: أنثى الإبل التي أتمت سنتين ودخلت في الثالثة    | ٤٥  | ٣٦              | ٦  |
| حِقَّةٌ، وهي: أنثى الإبل التي أتمت ثلاث سنين واستحقت طرق الجمل | ٦.  | ٤٦              | ٧  |
| جَذَعَةٌ وهي: أنثى الإبل التي أتمت أربع سنين                   | ٧٥  | ٦١              | ٨  |
| بنتا لبونٍ                                                     | ۹.  | ٧٦              | ٩  |
| حِقَّتانِ                                                      | ۱۲۰ | ٩١              | ١. |

على هذه الأعداد والمقادير انعقد الإجماع، إلا رواية رويت عن عليِّ الله أن في خمس وعشرين، خمس شياه بدل بنت مخاض. فإذا بلغت ستّاً وعشرين ففيها بنت مخاض وهذه الرواية قد اتَّفِقَ على ضعفها (١).

قال ابن المنذر رحمه الله: (أجمعوا على أن في خمس وعشرين بنت مخاض ولا يصح عن عليٍّ ما روى عنه فيها، وأجمعوا على مقدار الواجب فيها إلى مائة وعشرين

<sup>(</sup>١) ((المجموع)) (٥/ ٤٠٠).

على ما في حديث أنس ضِّطِّته) (١).

وأما ما زاد على مائة وعشرين فالقول المعمول به عند الأكثر (٢) فتفصيله في الجدول الآتي ومضمونه: أن في كل خمسين حِقَّة وفي أربعين بنت لبون.

| مقدار الزكاة المستحقة على هذا النصاب | النصاب من الإبل |     |   |
|--------------------------------------|-----------------|-----|---|
|                                      | إلى             | من  | ٨ |
| ثلاث بنات لبون                       | 179             | 171 | ١ |
| حقة، وبنتا لبون                      | 149             | ۱۳. | ۲ |
| حقتان، وبنت لبون واحدة               | 189             | 18. | ٣ |
| ثلاث حقاق                            | 109             | 10. | ٤ |
| أربع بنات لبون                       | 179             | ١٦٠ | ٥ |
| حقة، وثلاث بنات لبون                 | 179             | ١٧٠ | ٦ |
| بنتا لبون وحقتان                     | ١٨٩             | ۱۸۰ | ٧ |
| ثلاث حقاق، وبنت لبون                 | 199             | 19. | ٨ |
| أربع حقاق أو خمس بنات لبون           | 7.9             | 7   | ٩ |

وهكذا ما دون العشر وَقْصٌ مَعْفُوٌّ عنه، فإذا كملت عشراً انتقلت الفريضة ما بين الحقاق وبنات اللبون على أساس ما ذكرناه أن في كل خمسين حِقَّةً، وكل أربعين بنت لبون، فمثلاً لو ملك أربعهائة، ففيها عشر بنات لبون، أو ثمانِ حقاق. -

<sup>(</sup>١) «المجموع» (٥/ ٤٠٠) و «الأموال» لأبي عبيد (ص/ ٣٦٣) و«المغني» لابن قدامة و«المبسوط» لشمس الأئمة السرخسي.

<sup>(</sup>٢) خالف في ذلك الأحناف، والثوري، والنخعي.

عن أنس ضَلِيه : (أن أبا بكر صَلِيه كتب له هذا الكتاب لما وجهه إلى البحرين: بسم الله الرحمن الرحيم

هذه فريضة الصدقة التي فرض رسول الله ﷺ على المسلمين، والتي أمر الله بها رسوله، فمن سُئِلَ فوقها فلا يُعْطِ:

في أربع وعشرين من الإبل في ادونها من الغنم من كل خمس شاة فإذا بلغت خمساً وعشرين إلى خمس وثلاثين، ففيها بنت مخاض أنثى فإذا بلغت ستاً وثلاثين ففيها إلى خمس وأربعين، ففيها بنت لبون أنثى، فإذا بلغت ستاً وأربعين إلى ستين، ففيها حقة طروقة الجمل، فإذا بلغت واحدة وستين إلى خمس وسبعين، ففيها جذعة، فإذا بلغت ستاً وسبعين إلى تسعين ففيها بنتا لبون، فإذا بلغت إحدى وتسعين إلى عشرين ومائة، ففيها حقتان طروقتا الجمل، فإذا زادت على عشرين ومائة، ففي كل أربعين بنت لبون، وفي كل خمسين حقة، ومن لم يكن معه إلا أربع من الإبل، فليسا فيها صدقة إلا أن يشاء ربها، فإذا بلغت خمساً من الإبل ففيها شاة..)(۱).

# 🗘 من وجب عليه سنَّ معين في الزكاة ولم يكن عنده:

من المعلوم أن الشريعة جاءت برفع الحرج والمشقة عن المكلفين ولذلك مظاهر كثيرة، هذا واحد منها:

فمن وجب عليه في إخراج الزكاة سن معين ولم يكن متيسراً لديه، فقد جعل له الشرع بديلاً يجزئ إخراجه عنه.

عن أنس ضَلِيَّهُ : (أن أبا بكر صَلِيَّهُ كتب له فريضة الصدقة التي أمر الله رسوله وللله عنده عنده من الإبل صدقة الجذعة وليست عنده جذعة وعنده حقة،

<sup>(</sup>١) رواه البخــاري (١٤٥٤) وابن ماجــــه (١٨٠٠) والنسائي (٢٤٤٦) وأبو داود (١٥٦٤)

فإنها تقبل منه الحقة، ويجعل معها شاتين إن استيسرتا أو عشرين درهمًا، ومن بلغت عنده صدقة الحقة، وليست عنده الحقة، وعنده الجذعة، فإنها تقبل منه الجذعة، ويعطيه المصدِّق عشرين درهماً أو شاتين، ومن بلغت عنده صدقة الحقة وليست عنده إلا بنت لبون، فإنها تقبل منه بنت لبون ويُعْطِي شاتين أو عشرين درهمًا، ومن بلغت صدقته بنت لبون، وعنده جقة فإنها تقبل منه الحقة، ويعطيه المصدِّق عشرين درهماً أو شاتين ومن بلغت صدقته بنت لبون وليست عنده وعنده بنت مخاض فإنها تقبل منه بنت مخاض ويعطي معها عشرين درهماً أو شاتين)<sup>(۱)</sup>. وإليك بيان ذلك في الجدول التالي:

| السن البديل الذي يجزئ إخراجه               | السن الذي يجب إخراجه<br>وليس متيسراً للمزكي | A |
|--------------------------------------------|---------------------------------------------|---|
| حقة معها شاتان أو عشرون درهمًا             | الجذعة                                      | ١ |
| جذعة ويعطيه المصدِّق شاتين أو عشرين درهمًا | حقة                                         | ۲ |
| بنت لبون معها شاتان أو عشرون درهمًا        | حقة                                         | ٣ |
| حقة ويعطيه المصدِّقُ عشرين درهماً أو شاتين | بنت لبون                                    | ٤ |
| بنت مخاض معها عشرون درهماً أو شاتان        | بنت لبون                                    | 0 |

\* نخلص من هذا البيان بالأمور الآتية:

١ - أن لا زكاة فيها دون خمس من الإبل.

٢- الواجب فيها دون خمس وعشرين من الإبل إنها هو من الغنم.

٣- وتقدير هذا الواجب بأن في كل خمس شاة.

(١) جزء من الحديث السابق.

٤ - اتفقت أقوال الصحابة رضي الله عنهم في الصدقة أن أسنان الإبل الواجبة
 في الإبل من خمس وعشرين فما فوقها.

٥ - يتجنب فيها الردئ حتى لا يتضرر الفقير، والكرائم الحسنة لئلا يجحف
 برب المال بل من الوسط.

## 🗘 ثانيًا: زكاة البقر

البقر نوع من الأنعام التي امتنَّ الله بها على عباده، وناطَ بها كثيراً من المنافع للبشر، فهي تُتَّخذُ للدَّرِّ والنسل والحرث والسقي كما ينتفع بلحومها وجلودها إلى غير ذلك من الفوائد التي تختلف باختلاف البلدان والأحوال (١).

\* هل يلحق الجاموس بالبقر في الزكاة؟

قال ابن قدامة رحمه الله: (الجواميس كغيرها من البقر لا خلاف في هذا نعلمه) (٢).

قال ابن المنذر رحمه الله: (أجمع كل من يحفظ عنه من أهل العلم على هذا؛ ولأن الجواميس من أنواع البقر، كما أن البخاي من أنواع الإبل، فإن اتفق في المال جواميس وصنف آخر من البقر أو بخاي وعراب أو معز وضأن كمِّل نصاب أحدهما بالآخر وأخذ الفرض من أحدهما على قدر المالين) (٣). وقال: (أجمعوا على أن حكم الجواميس حكم البقر) (١).

\* حكم الزكاة في البقر:

الزكاة في البقر واجبة بالسنة والإجماع.

<sup>(</sup>١) ((فقه الزكاة)) (١/ ٢٩٢) د. يوسف القرضاوي حفظه الله.

<sup>(</sup>۲) «المغنى» (۳/ ٤٢٠).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) ((الإجماع)) (١٩).

عن أبي ذر صلى قال: قال رسول الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله والله وا

وعن مسروق: (أن النبي وَيُلْظِيرُ بعث معاذاً إلى اليمن وأمره أن يأخذ من كل حالم ديناراً، ومن البقر من كل ثلاثين تبيعاً، ومن كل أربعين مسنة)(٢).

قال ابن قدامــة رحمه الله: (لا أعلم اختلافاً في وجوب الزكاة في البقر) (٣).

قال أبو عبيد رحمه الله: (لا أعلم الناس يختلفون فيه اليوم، ولأنها أحد أصناف بهيمة الأنعام فوجبت الزكاة في سائمتها كالإبل والغنم)(1).

\* نصاب البقر:

عن معاذ ضُطِّه قال: (بعثني رسول الله وَاللَّهُ إلى اليمن وأمرني أن آخذ من البقر من كل أربعين مسنة، ومن كل ثلاثين تبيعًا، أو تبيعة) (٥).

فنصاب البقر: ثلاثون من البقر سائمة، ولا زكاة فيها دون ذلك، وهذا قول الجمهور.

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه الترمذي (٦٢٣) والنسائي (٢٤٥٠) وأبو داود (٧٧٥) وابن ماجه (١٨٠٣) وأبو داود (١٨٠٣) وابن ماجه (١٨٠٣) وأحسد (١٦٠٥) ومالك (٥٩٨) والدارمي (١٦٢٣) (الإرواء) (٣/ ٢٦٩). وحالم: أي محتلم جزية من أهل الكتاب.

<sup>(</sup>٣) «المغنى» (٣/ ٤٢١).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) صحيح، وانظر الحديث الذي قبله (صحيح أبي داود) (١٣٩٤).

### 🗘 مقدار الزكاة الواجبة:

١ - في كل ثلاثين: تبيع أو تبيعة، وهو ماله سنة.

٧- في كل أربعين: مسنة أي أنثى لها عامان.

# الثاثاً زكاة الغنم

### \* النصاب ومقدار الواجب فيه:

عن أنس ﴿ اللهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ كُتَبِ لَهُ فَرَيْضَةَ الصَّدَقَةِ، التِي أَمَرَ الله بها رسوله عَلَيْكُ :

... وفي صدقة الغنم في سائمتها إذا كانت أربعين إلى عشرين ومائة شاةً، فإذا زادت على عشرين ومائة شاةً، فإذا زادت على مائتين إلى ثلاثهائة ففيها ثلاث، فإذا زادت على ثلاثهائة ففي كل مائة شاة، فإذا كانت سائمة الرجل ناقصة من أربعين شاة واحدة، فليس فيها صدقة إلا أن يشاء ربها)(١).

فال ابن قدامة رحمه الله: (أجمع العلماء على وجوب الزكاة في الغنم كما أجمعوا على أن الغنم تشمل الضأن والمعز، فيضم بعضها إلى بعض باعتبارها صنفين لنوع واحدٍ) (٢).

### $\omega \omega \omega$

<sup>(</sup>۱) رواه البخـــاري (۱٤٤٨) وأبو داود (۱۵۶۵) وابن ماجـــه (۱۸۰۰) والنسائي (۲٤٤٦) (۲) «المغني» (۳/ ۲۲۶).

كتاب الزكاة

### الشر ح

ومن خلال الحديث السابق نلخِّصُ مقادير زكاة الغنم في الجدول الآتي:

| مقدار الزكاة الواجبة              | إلى       | من        | А   |
|-----------------------------------|-----------|-----------|-----|
| لا زكاة فيها إلا أن يتطوع صاحبها. | 44        | ١         | ١   |
| شاة واحدة.                        | 17.       | ٤٠        | ۲   |
| شاتان                             | ۲         | 171       | ٣   |
| ثلاث شیاه                         | 499       | 7 • 1     | ٤   |
| أربع شياه                         | १११       | ٤٠٠       | 0   |
| خمس شياه                          | ०९९       | 0 * *     | ۲   |
| مه، في كل مائة شاة                | قر الفريخ | مكذا تستف | و ه |

# 🗘 شروط وجوب الزكاة في بهيمة الأنعام:

لوجوب الزكاة في بهيمة الأنعام ثلاثة شروط:

١ - بلوغ النصاب كما هو ظاهر في الأحاديث المتقدمة.

٢ - حَوْلُ الحول؛ لقوله وَيُلِيِّلُهُ: «لا زكاة في مال حتى يحول عليه الحوّل»(١).

٣- السَّوْمُ: وهو أن ترعى في الكلأ المباح أكثر العام بدون كلفة؛ لقوله وَعَلَيْكُمُ:

«في صدقة الغنم في سائمتها إذا كانت أربعين إلى عشرين ومائة شاة .." (٢).

وقوله ﷺ: «في كل إبل سائمة في كل أربعين ابنة لبون» (٣). فاشترط السوم.

### 🗘 ما يجب مراعاته عند أخذ زكاة بهيمة الأنعام:

هناك صفات يجب مراعاتها فيها يخرجه صاحب الأنعام من زكاته:

<sup>(</sup>١) صحيح، رواه ابن ماجـه (١٧٩٢) والدارقطني (١٩٩) والبيهقي (٤/ ٩٥) (الإرواء) (٧٨٧).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه قريبًا.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٦٢١) وأبو داود (١٥٦٨) وابن ماجه (١٧٩٨) وأحمد (٤٦١٨) والدارمي (١٦٢٠).

### - السلامة من العيوب:

بحيث لا تكون مريضة ولا كسيرة، ولا هرمة ـ وهي الكبيرة التي سقطت أسنانها ـ ولا معيبة بأي عيبِ ينقص من منفعتها وقيمتها.

قال تعالى: ﴿ وَلا تَيَمَّمُوا الْحُبِيثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦٧].

وعن أنس ضي الله وعن أنس ضي الله و أن أبا بكر ضي الله كتب له فريضة الصدقة التي أمر الله رسوله ولي الله عن الله والله والله عن الله والله و

وحَدَّ العيب هو ما يثبت به الرد في البيع، وقيل: ما يمنع الإجزاء في الأضحية. ويجوز أخذ المعيب في حالة واحدة وهي أن يكون المال المزكَّى كله بهذه الصورة من العيب، وحيث يأخذ المصدق الواجب منه فيأخذ هرمة من الهرمات، ومريضة من المريضات، ومعيبة من المعيبات (٢). ولا يُكلَّف شراء سليمة من خارج ماله كها هو المختار؛ لأن المأمور به أن يخرج من ماله هو صدقة. لا من مال غيره.

# ٢ - الأنوثة:

وهذه يجب مراعاتها في الواجب في الإبل من جنسها اتفاقاً من بنت المخاض، وبنت اللبون، والحقة، والجذعة، ولا يجوز الذكر كابن المخاض، وابن اللبون، إلا ما صرح به الحديث من جواز أخذ ابن اللبون مكان بنت المخاض، فاعتبر فرق السن في مقابل الأنوثة وما عدا ذلك فيجب التقيد بها جاء به الحديث وهو الأنوثة.

#### ٣- السن:

فقد نصت الأحاديث على أسنانٍ معينة من: بنت المخاض وما بعدها في الإبل،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٤٥٥) وأبو داود (١٦٥٧) وابن ماجه (١٨٠٧).

<sup>(</sup>٢) «الشرح الكبير» (٣/ ٤٩٢) لابن قدامة.

ومن التبيع والتبيعة والمسنة في البقر فوجب التَّقيُّد بها؛ لأن أخذ ما دونها إضرار بالفقراء وأخذ ما فوقها إجحاف بأرباب الأموال، وهذا متفق عليه.

### ٤ - الوسطية:

فليس لجابي الزكاة أن يأخذ الزكاة من أجود المال حتى لا يجحف بصاحب المال.

عن ابن عباس رضي الله عنهما: أن رسول الله وَاللهِ عَلَيْكُمْ لما بعث معاذاً إلى اليمن قال: «إنك تقدم على قوم أهل كتاب، فليكن أول ما تدعوهم إليه عبادة الله، فإذا عرفوا الله، فأخبرهم أن الله قد فرض عليهم خس صلوات في يومهم وليلتهم، فإذا فعلوا الصلاة، فأخبرهم أن الله فرض عليهم زكاةً من أموالهم تُردُّ على فقرائهم، فإذا أطاعوا بها فخذ منهم، وتَوقَّ كرائم أموال الناس»(١). فلا يجوز للعامل أن يأخذ خيار الماشية وكرائم أموال المتصدقين، لأن الزكاة لمواساة الفقراء، فلا يناسب ذلك الإجحاف بهال الأغنياء.

لكن إذا طابت نفس المتصدق وانشرح صدره بإخراج أطايب ماله في الزكاة، جاز للمُصَدِّق أن يأخذها، ويدعو لمعطيها بالبركة في ماله.

عن أُبِيِّ بن كعب صَّلِيَّةً قال: (بعثني النبي وَلَيُّلِيُّهُ مُصدِّقًا، فمررتُ برجلٍ، فلما جمع لي ماله، لم أجد عليه فيه إلا ابنة مخاض، فقلت: أدِّ ابنة مخاض فإنها صدقتك، فقال: ذاك ما لا لبن فيه ولا ظهر، ولكن هذه ناقة فتية عظيمة سمينة، فخذها، فقلت له: ما أنا بآخذ ما لم أؤمر به، وهذا رسول الله وَلَيُّلِيُّهُ منك قريبٌ، فإن أحببت أن تأتيه فتعرض عليه ما عرضت عليَّ فافعل، فإن قبله منك قَبِلْتُه، وإن رَدَّهُ عليك رددته، قال: فإني فاعل، فخرج معي، وخرج بالناقة التي عرض عليَّ حتى قدمنا على

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٤٥٨) ومسلم (١٩) وأبو داود (١٥٨٤) والترمذي (٦٢٥).

رسول الله وَعَلِيْكُمُ ، فقال له: يا نبي الله، أتاني رسولك ليأخذ مني صدقة مالي، وايم الله ما قام في مالي رسول الله وعَلِيْكُمُ ، ولا رسوله قط قبله، فجمعت له مالي، فزعم أن عليَّ فيه ابنة مخاض، وذلك ما لا لبن فيه ولا ظهر، وقد عرضت عليه ناقة فتية عظيمة ليأخذها، فأبى عليَّ، وها هي ذه قد جئتك بها يا رسول الله ، خذها، فقال له رسول الله وعَلِيْكُمُ : «ذاك الذي عليك، فإن تطوعت بخير آجرك الله فيه وقبلناه منك» قال: فها هي ذه يا رسول الله قد جئتك بها فخذها، فأمر رسول الله وعَلِيْكُمُ بقبضها ودعا له في ماله) (۱).

وكذلك ليس لصاحب المال أن ينتقي الردئ من ماله فيخرجه.

عن أبي أمامة سهل بن حنيف طَيْهِ (أنه قال في قوله تعالى: ﴿وَلا تَيَمَّمُوا الْخُبِيثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦٧]. قال: «هـو الجُعْرُورُ<sup>(٢)</sup> ولون حُبَيْق<sup>(٣)</sup>، فنهى رسول الله ﷺ أن تؤخذ في الصدقة الرذالة)<sup>(٤)</sup>.

وعن عوف بن مالك في قال: (خرج رسول الله وَالله عصا، وقد عَلَقَ رجل قِنْوَ حَشَفٍ (مبيده عصا، وقد عَلَقَ رجل قِنْوَ حَشَفٍ (٥)، فجعل يطعن في ذلك القِنْوِ فقال: «لو شاء رب هذه الصدقة تصدَّق بأطيب من هذا إن ربَّ هذه الصدقة يأكل حشفاً يوم القيامة» (٢).

وعن البراء بن عازب رضي الله عنهما في قول ه تعالى: ﴿ وَلا تَيَمَّمُوا الَّخِيثَ مِنْهُ

حسن، رواه أبو داود (٤٧ ٥٥) والنسائي (٥/ ٦٥) وأحمد (٢/ ١٧٩).

<sup>(</sup>٢) الجُعْرُورُ: نوع ردى من التمر يحمل رطباً صغاراً لا خير فيه.

<sup>(</sup>٣) لون جُبَيْق: نوع ردئ من التمر منسوب إلى رجل بهذا الاسم.

<sup>(</sup>٤) رواه النسائي (٥/ ٤٣) وابن خزيمة (٢٣١١) وهو صحيح، والرذالة: الردئ.

<sup>(</sup>٥) قِنْوُ حَشَفٍ: عَذَقَ فيه تمر يابس فاسد.

<sup>(</sup>٦) حسن، رواه النسائي (٢٤٩٣) وأبو داود (١٦٠٤) وأحمد (٢٣٤٥٦) وابن ماجه (١٨٢١) وابن خزيمة (٢٤٦٧) وابن حبان (٦٧٧٤) (صحيح الترغيب) (١٢٩٣).

تُنْفِقُونَ ﴾ قال: نزلت في الأنصار. كانت الأنصار تُخْرِج إذا كان جدادُ النخل من حيطانها، أَقْنَاءَ البُسْرِ، فيعلقونه على حبل بين اسطوانتين في مسجد رسول الله وَعَلَيْلاً ، فيأكل منه فقراء المهاجرين، فيعمد أحدهم فيُدْخِلُ قِنْواً فيه الحشف يظن أنه جائز في كثرة ما يوضع من الأقناء. فنزل فيمن فعل ذلك ﴿وَلا تَيكَمُّمُوا الخُبِيثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ ﴾ يقول: لا تعمدوا للحشف منه تنفقون، ولستم بآخذيه إلا أن تغمضوا فيه. يقول: لو أُهدي لكم ما قبلتموه، إلا على استحياء من صاحبه غيظًا، أنه بعث إليكم ما لم يكن لكم فيه حاجة، واعلموا أن الله غنيٌ عن صدقاتكم)(١).

فلا يجوز لرب المال أن يخرج الردئ عن الجيد الذي وجبت فيه الزكاة ولا يجوز للمصدِّق أن يأخذ كرائم المال إلا بالتقويم.

#### ♦ حكم الخلطة:

إذا اختلط اثنان فأكثر من أهل الزكاة ولم يتميز مال أحدهم عن أموال الآخرين، فإنهم يزكون زكاة الواحد إذا وجبت عليهم الزكاة؛ لأمر النبي عليه « . . لا يجمع بين متفرق ولا يفرق بين مجتمع خشية الصدقة، وما كان من خليطين فإنها يتراجعان بالسوية « ( ) والخلطة هي الاجتماع في المسرح والحوض والفحل والمبيت والراعي.

# 🗘 تحريم الجمع بين المفترق والتفريق بين المجتمع خشية الصدقة :

قال عَلَيْكُمُ : «لا يجمع بين مفترق ولا يفرَّق بين مجتمـع خشية الصدقة» (٣).

فبمقتضى هذا الحديث يحرم استعمال الحيل في إسقاط فريضة الله في المال وهي

<sup>(</sup>١) صحيح رواه الترمذي (٢٩٨٧) وابن ماجه (١٨٢٢) والبيهقي (٤/ ١٢١).

<sup>(</sup>٢) رواه البخـــــاري (١٤٥٠) وأبو داود (١٥٦٤) وابن ماجـــه (١٨٠٠) والنسائي (٢٤٤٦).

<sup>(</sup>۳) نفسه.

الزكاة؛ كأن يفرق بين المجتمع لتقليله للإفلات من الزكاة، أو يجمع بين المفترق لتقليل الزكاة نفسها.

### \* صورة التفريق بين المجتمع:

رجل عنده أربعون شاة قد وجبت فيها شاة، بعد حول الحول، فكي يحتال على إسقاط الزكاة يقوم بتوزيع هذه الأربعين بينه وبين شخص آخر، فيقل بذلك النصاب فلا يدفع زكاة.

# \* صورة الجمع بين المفترق:

ثلاثة عند كل واحدٍ منهم أربعون شاة، ووجبت فيها الزكاة فوجب على كل منهم شاة، فيقومون بتجميع هذه الأغنام؛ لتصير مائة وعشرين، فلا تجب فيها إلا شاة واحدة، فيتقاسمونها فبدلاً من أن يدفع الواحد منهم شاة دفع ثلث شاة.

# قال الإمام مالك رحمه الله:

(وتفسير قوله وَاللَّهُ: «لا يجمع بين مفترق» أن يكون النفر الثلاثة، الذين يكون لكل واحدٍ منهم في غنمه الصدقة، لكل واحدٍ منهم في غنمه الصدقة، فإذا أظلهم المصدِّق جمعوها، لئلا يكون عليهم فيها إلا شاة واحدة فنُهوا عن ذلك.

وتفسير قوله وَاللَّهُ: «ولا يفرق بين مجتمع» أن الخليطين يكون لكل واحدٍ منها مائة شاة وشاة، فيكون عليها فيها ثلاثة شياه، فإذا أظلها المصدِّقُ، فرَّقا عنها، فلم يكن على كل واحدٍ منها إلا شاة واحدة، فَنُهِيَ عن ذلك . فقيل: لا يُجْمَعُ بين مفترق، ولا يُفَرَّق بين مجتمع خشية الصدقة، فهذا الذي سمعت في ذلك)(١).

<sup>(</sup>۱) «الموطأ» (۱/ ۲۶۶).

# ٣- الخَارِجُ مِنَ الأَرضِ.

قوله: «الخَارِجُ مِنَ الأَرْضِ» ، أي: الزروع، والزكاة في الخارج من الأرض واجبة؛ لقوله تعالى: ﴿أَنْفِقُوا مِنْ طَيّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمّاً أَخْرَجْنَا لَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ ﴾ [البقرة: ٢٦٧].

وقال تعالى: ﴿كُلُوا مِنْ ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَآتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ﴾ [الأنعام: ١٤١]. والأمر للوجوب.

وعن ابن عمر رضي الله عنها قال: قال رسول الله وَاللَّهِ عَلَيْكُمُ: «فيها سقت السهاء والعيون، أو كان عَثَرِيّاً العشر، وفيها سُقىَ بالنضح نصف العشر»(١).

# الزروع التي تجب فيها الزكاة:

تجب الزكاة في كل حَبِّ وثمر يكال وييبس ويُدَّخر سواء كان قوتاً مثل: الحنطة، والشعير، والأرز، والذرة، والدُّخن.

أو لم يكن قوتاً مثل:

الفول، والعدس، والحمص، والكمون، والكراويا، والترمس، والتمر، والزبيب، والمشمش، واللوز، والفستق، والبندق، ونحوها.

قال عَلَيْكُمْ : «لا زكاة في حبِّ أو ثمر حتى يبلغ خمسة أوسقٍ» (٢).

#### - وجه الدلالة:

أن الزكاة واجبة في الحب والثمر، ولا زكاة في غير الحب والثمر، وأنه لا زكاة في حب أو ثمر إلا إذا كان يُكَالُ ويبس ويُدَّخَرُ، ولا زكاة في غير المكيل منه والموزون ونحوه كالمعدود، والمذروع، وهذا قول شيخنا ابن عثيمين رحمه الله وبه يقول شيخنا.

(١) رواه البخاري (١٤٨٣) والترمذي (٦٤٠) والنسائي (٢٤٨٨) وأبو داود (١٥٦٩) وابن ماجه (١٨١٧).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱٤٠٥) ومسلم (۹۷۹) والترَّمذي (۲۲٦) والنســــائي (۵،۵) وأبو داود (۱۰۵۸) وابن ماجه (۱۷۹۳) وأحمد (۱۰۶۲) ومالك (۵۷۵) والدارمي (۱۹۳۳).

# 🗘 نصاب الزكاة في الزروع:

ولا زكاة في الزرع حتى يبلغ النصاب وهو خمسة أوسق.

عن أبي سعيد عَيْظُهُ قال: قال رسول الله وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ: «ليس فيها دون خمسة أوسق صدقة»(١).

### \* مقدار الوسق بالكيلوات الحديثة:

- الوسق: ستون صاعًا.
- الصاع: أربعة أمداد بمُدِّ الرجل المعتدل وهو: « ٤ ٢ جرام».
  - فيكون النصاب: ٦٠ صاعاً × ٥ أوسق = ٣٠٠ صاع.

فتكون بالكيلو: ٣٠٠× ٢٠٤٠ - ٦١٢ كيلو جراماً من البر الرزين

### \* كيفية تقدير النصاب بالكيلوات الحديثة:

يُقَدَّرُ النصاب في الحبوب والثهار بالكيلوات، بأن تملأ كَفَّيْكَ أربع مرات من الحب الذي تريد أن تقدِّره، ثم تزنه بالكيلو ثم تضربه في ثلاثهائة صاع، فلو أن الشعير مثلاً، أربعة أمداد منه تساوي كيلو ونصفاً، فتضرب:

۱.۵ کیلو  $\times$  ۲۰۰۰ = ۲۰۰۰ کیلوجراماً.

وما دونها لا زكاة فيها وهكذا في باقي الحبوب والثمار.

### القدار الواجب إخراجه:

عن جابر ضَالَتُهُ قال: قال رسول الله عَلَيْكُمُ: «فيها سقت الأنهار والغيم العشور، وفيها سُقيَ بالسانية نصف العشور» (٢).

<sup>(</sup>١) نفسه.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٩٨١) وأبو داود (٩٩٤) والنسائي (٥/ ٤١).

# ٤ - عروضُ التجارَةِ.

الشرح

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «فيها سقت السهاء أو كان عثرياً العشر، وفيها سُقِيَ بالنضح نصف العشر»(١).

قال ابن قدامة رحمه الله:

(وفي الجملة كل ما سُقيَ بكلفة ومؤنة، ففيه نصف العشر لما روينا من الخبر؛ ولأن للكلفة تأثيراً في إسقاط الزكاة جملة بدليل العلوفة، فبأن يؤثر في تخفيفها أولى؛ ولأن الزكاة إنها تجب في المال النامي، وللكلفة تأثير في تعليل النهاء. فأثرت في تقليل الواجب فيها)(٢).

قوله: «عروضُ التجارَةِ»، عروض: جمع عَرْض ـ بفتح العين وسكون الراء ـ وهو ما خالف النقدين من متاع الدنيا وأثاثها بخلاف العَرَضِ وهو حطام الدنيا ومتاعها.

# قال الإمام النووي رحمه الله:

(مال التجارة: كل ما قُصِدَ الاتجار فيه عند اكتساب الملك بمعاوضة محضة، يعنى معاوضة مالية) (٣).

فعروض التجارة هي: (ما يُعَدُّ للبيع والشراء بقصد الربح)(١).

والزكاة في عروض التجارة واجبة؛ لقوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفِقُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ﴾ [البقرة: ٢٦٧].

قال الإمام البخاري رحمه الله:

<sup>(</sup>١) سبق قريبًا.

<sup>(</sup>۲) «المغني» (۳/ ۲۱ه).

<sup>(</sup>٣) «شرح صحيح مسلم».

<sup>(</sup>٤) «مطالب أولي النهي» (٢/ ٩٦)، و«فقه الزكاة» (١/ ٣٢٧).

(باب: صدقة الكسب والتجارة، لقوله تعالى: ﴿ أَنْفِقُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ ﴾)(١). قال الإمام الطبري رحمه الله:

(يعني بذلك جلَّ ثناؤه: زكُّوا من طيب ما كسبتم بتصرفكم، إما بتجارة، أو بصناعة، من الذهب والفضة، ورُوِيَ عن مجاهد رحمه الله قوله: ﴿مِنْ طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ ﴾ قال: من التجارة)(٢).

وكذلك قال الإمام أبو بكر بن العربي رحمه الله (٣).

قال ابن المنذر رحمه الله:

(أجمع أهل العلم على أن في العروض التي يرادُ بها التجارة الزكاة إذا حال عليها الحول. رُوِيَ ذلك عن عمر وابنه رضي الله عنها وابن عباس رضي الله عنها ، وبه قال فقهاء المدينة السبعة (١) والحسن وجابر بن زيد، وميمون بن مهران، وطاووس والنخعي والثوري والأوزاعي والشافعي وأبو عبيد وإسحاق وأصحاب الرأي - أبو حنيفة وأصحابه - وهو مذهب مالك وأحمد) (٥).

#### \* نصابها:

يحسب نصاب العروض بالأحظ للفقراء وهو نصاب الفضة؛ لأن من ملك

- (١) «كتاب الزكاة» من «الصحيح» (٣/ ١٤٢).
  - (۲) «تفسير الطبري» (٥/٥٥٥).
  - (٣) «أحكام القرآن» (١/ ٢٣٥) لابن العربي.
- (٤) فقهاء المدينة السبعة همم: ١- عبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود الهذلي. ٢- عروة بن النبير بن العوام القرشي. ٣- القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق التيمي. ٤- سعيد بن المسيب بن حزن بن أبي وهب المخزومي. ٥- أبو بكر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام بن المغيرة المخزومي. ٦- سليان بن يسار الهلالي المدني مولى ميمونة. ٧- خارجة بن زيد بن ثابت الأنصاري.
  - (٥) «المغنى» (٤/ ٥٠٥).

نصاب الفضة وحال عليه الحول فهو غنى، وقد قال وَعَلَيْكُمْ : «**الصدقة ع**ن ظهر غني (۱).

ومقدار الزكاة الواجبة فيها هي ربع العشر كما سيأتي.

# 🗘 كيف تُزكى العروض؟

تزكى العروض بالتقويم وهو حساب قيمة الموجود من العروض ويضاف إليه الموجود من نقدٍ ويزكي كله.

قال ميمون بن مهر ان رحمه الله:

(إذا حلت عليك الزكاة فانظر ما كان عندك من نقدٍ أو عرض فقوِّمه قيمة النقد)<sup>(۲)</sup>.

وقال إبراهيم النخعي رحمه الله: (يقوِّم الرجل متاعه إذا كان للتجارة إذا حلَّت عليه الزكاة فيزكيه مع ماله) <sup>(٣)</sup>.

# 🗘 بأي سعر تُقُوّمُ العروض؟

تقوم العروض بسعر البيع يوم حلّت فيها الزكاة، ثم تُخرج وهذا قول الجمهور أن تُقَوَّم بسعر السوق عند الحول.

قال جابر بن زيد رحمه الله:

(قوِّمه بنحو من سعره يوم حلّت فيه الزكاة، ثم أخرج زكاته) (٤).

والمراد: سعر الجملة؛ لأنه الذي يمكن أن تباع به عند الحاجة بيسر.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه في الأثمان.

<sup>(</sup>٢) ((فقه الزكاة)) (١/ ٣٣٢).

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (ص/ ٤٢٦) لأي عبيد.

<sup>(</sup>٤) ((الأموال)) لأبي عبيد (ص/ ٤٢٦).

٥ - الرِّكَازُ.

الضابط الثاني: شُرُوطُ وجُوبِ الزكاةِ خمسةٌ: ١ - الإسْلامُ.

الشرح

### 🗘 وجوب إرضاء المصدِّق ما لم يطلب حرامًا:

عن جرير بن عبد الله صلط قال: جاء ناسٌ من الأعراب إلى رسول الله وكالله عن عن جرير بن عبد الله صلط قال: جاء ناسٌ من الأعراب إلى رسول الله وكالله كالله ك

وعنه ضَيَّاتُهُ قال: قال رسول الله عَيَّالِيَّهُ: «إذا أَتاكم المصدِّق فليصدر عنكم وهو عنكم راض»(٤).

قوله: «شُروطُ وجوبِ الزكاةِ خمسةٌ» ، فلا تجب الزكاةُ في الأموال إلا إذا توفرت تلك الشروط مجتمعة.

قوله: «الإسلامُ»، فلا تصح الزكاة من كافر؛ لقوله تعالى: ﴿وَمَا مَنَعَهُمْ أَنْ تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَاتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ كَفَرُوا بِالله ﴾ [التوبة: ٤٥].

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۶۹۹) ومسلم (۱۷۱۰) والترمذي (۲۲۱) والنسائي (۲۶۹۰) وأبو داود (۳۰۸۰) وابن ماجه (۲۰۰۹) وأحمد (۷۶۷۰) ومالك (۵۸۳) والدارمي (۱۳۸۸) والبيهقي (۲/۷۱) وابن حبان (۲۰۰۵) والحاكم (۲/۷۱۷) والدارقطني (۱۶۹).

<sup>(</sup>٢) المصدِّق: هو الساعي العامل على جمع الزكاة من قِبَل الدولة.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٩٨٩) (٢٩) وأبو داود (١٥٨٦) والنسَائي (٢٤٥٩).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٩٨٩) (١٧٧) والترمذي (٦٤٧) وأبو داود (١٥٨٦) وأحمد (١٨٧٢٤) والدارمي (١٦٧٠).

كتاب الزكاة

4.4

٤ - تمامُ الملكِ.

٣- ملكُ النصاب.

٧- الحرِّيَّةُ.

٥ - تمامُ الحولِ إلا في أربعةِ أموالٍ.

الشرح

ولأنها طهرة، والطهرة لا تكون إلا للمسلم؛ لأن الكافر نجسٌ، واتفق المسلمون على أن الزكاة لا تجب على الكافر؛ لأنها فرع من الإسلام وهو مفقود في الكافر.

قوله: «الحرية»، فلا تجب الزكاة على الرقيق، لقوله ﷺ: «من باع عبداً له مال، فهاله للذي باعه إلا أن يشترط المبتاع»(١).

ولأن العبد كالفقير سواء؛ لأنه وما يملك ملك لسيده.

قوله: «تمام الملك» ، أي يستقر النصاب في يده، فإذا نقص النصاب بدون حيلة انقطع الحول.

- مثاله: عبدٌ كاتب سيده على عشرة آلاف، فهذا المال لا تجب فيه الزكاة؛ لأنه لم يحزه إليه، ولم يستقر ملكه عليه فقد يعسر العبد ولا يقدر على السداد.

قوله: «تمام الحولِ» ، فلا زكاة في مال حتى يمرَّ عليه عام هجريُّ؛ لقوله وَيُلِيَّلُهُ: «لا زكاة في مِال حتى يحول عليه الحول»(٣).

قوله: «إلَّا في أُربعةِ أموالٍ» ، فهذه الأنواع الأربعة من الأموال تجب فيها الزكاة من غير اشتراط حول وسيأتي بيانها.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۲۰۳) ومسلم (۱۵۶۳) والترميندي (۱۲۶۶) والنسائي (۲۲۰۳) وأبو داود (۲۳۳۳) وابن ماجه (۲۲۱۱) ومالك (۱۳۰۲) وابن حبان (۲۹۲۲).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه ابن ماجه (١٧٩٢) والترمـــذي (٦٣١) ومالك (٦٥٧) والبيهقي (٤/ ١٠٣) والدارقطني (١٠٣/٤).

الضابط الثالث: الأموالُ التي لا يُشترطُ فيهَا تمامُ الحولِ أربعةٌ: ١ - الخارجُ من الأرضِ. ٢ - نتاجُ بهيمة الأنعام. ٣ - ربحُ التجارةِ. الشرح

قوله: «الخارجُ من الأرضِ»، فلا يشترط حَوْلُ الحَولِ على الخارج من الأرض بل تجب فيه الزكاة بمجرد الحصول عليه؛ لقوله تعالى ﴿وَآتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ﴾ [الأنعام: ١٤١].

قوله: «نتاجُ بهيمة الأنعام»، أي إذا بلغ النصاب، ثم زاد عندك النتاج، فإنه يجب إخراج الزكاة على الكل.

- مثاله: رجل عنده خمس وثلاثون من الإبل، ثم حال عليها الحول فصارت، واحداً وستين، فتخرج الزكاة على الواحد والستين جميعًا؛ لقاعدة «الفرع يتبع الأصل» (١). وهو من باب رفع الحسرج والمشقة؛ لقوله تعالى: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجِ ﴾ [الحج: ٧٨].

قال ابن قدامةً رحمه الله: (الأرباح والنتاج إنها ضمت لأصلها؛ لأنها تبع لها ومتولدة منها)(٢).

قوله: «ربّعُ التجارة»، وكذلك لا يشترط في ربح التجارة مضيُّ الحول فإذا كان الأصل قد بلغ النصاب، وحال عليه الحول، فإن الربح يتبعه؛ لما تقدم من قاعدة رفع الحرج.

قال ابن قدامة رحمه الله:

(۱) راجع هذه القاعدة في «المبسوط» (۲٦/ ٥٥) (باب: إقرار العبد في مرضه) و(۲۹/ ۱۷٤) (باب أصحاب الميراث) و «الحاوي» (٦/ ٢٠٤) (كتاب الرهن) (١١/ ٩٨) (كتاب اللعان) و «معالم السنن» (٥/ ١٧٩) و «شرح السنة» (٨/ ١٨٤) (باب الانتفاع بالرهن) و «المبدع» (٤/ ١٣٢) (باب الربا والصرف) و «كشاف القناع» (٣/ ٢٥٥) (باب الربا والصرف).

(۲) «المغنى» (۳/ ٤٦٠).

كتاب الزكاة

٤ - الرِّكَازُ.

الضابط الرابع: مقاديرُ الزكاةِ ستةُ: ١- الخمسُ في الركازِ.

٢ - العشر في الخارج من الأرض بلا مؤنةٍ.

٣- نصفُ العشر في الخارج منَ الأرضِ بمؤنّةٍ.

٤ - ربعُ العشرِ في الأثمانِ وَعروضِ التجارةِ.

٥ - صاعُّ من طعام: في صدقة الفطر.

الشرح

(الأرباح تكثر وتتكرر في الأيام والساعات ويعسر ضبطها وكذا النتاج)(١).

\* مثاله: لو أن رجلاً بدأ تجارةً بعشرة آلاف، وظلت لم تربح شيئاً عشرة أشهر، ثم ربحت في الشهرين الأخيرين من الحول عشرة أخرى، فيجب إخراج الزكاة على العشرين كلها برغم أن العشرة الأخيرة لم يمر عليها إلا شهران فقط.

قوله: «الركازُ»، فتجب الزكاة في الركاز بمجرد الحصول عليه من غير اشتراط حول ولا نصاب؛ لقوله وَاللهُ الركاز الخمس»(٢). قلَّ أو كثر.

قوله: «الخَمسُ في الركازِ»، للحديث المتقدم.

قوله: «العشرُ في الخارج من الأرضِ بلا مؤنةٍ» ، كالذي يشرب بالمطر، أو السقي السائح ـ بالراحة ـ أو يشرب بجذوره ونحوه.

قوله: «نصفُ العشرِ في الخارجِ من الأرضِ بمؤنةٍ»، كالذي يشرب بالسانية، قال وَ الله عَثَرِياً العشر، وفيها سُقِيَ بالنضح نصف العشر» (٣).

قوله: «رُبعُ العشر في الأثمان»، لقوله وعليا الله على الله عشرون دينار

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (۳/ ٤٦١).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه في زكاة الركاز.

<sup>(</sup>٣) صحيح رواه البخاري (١٤٨٣) والترمذي (٦٤٠) والنسائي (٢٤٨٨) وأبو داود (١٥٦٩) وابن ماجه (١٨١٧).

٦- بهيمةُ الأنعام على تَفْصِيلهَا.

الضابط الخامس: أهلُ الزكاةِ ثمانيةٌ: ١ - الفقراء. ٢ - المساكين.

الشرح

وحال عليها الحول، ففيها نصف دينار..»(١).

قوله: «وعروضُ التجارةِ» ؛ لأنها مال، فكانت كالأثمان.

قوله: «صاع من طعام في صدقة الفطر» وسيأتي تفصيل القول في زكاة الفطر قريبًا.

قوله: «بهيمةُ الأنعام على تفصيلها» ، الذي تقدم.

قوله: «أهلُ الزكاةِ ثمانيةٌ» ، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْغَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ الله وَابْنِ السَّبِيلِ فَرِيضَةً مِنَ الله وَالله عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة: ٦٠].

قوله: «الفقراء» ، وهم الذين يملكون نصف ما يكفيهم أو أقل من النصف، أي أشد حاجة من المساكين؛ لأن الله بدأ بهم.

قوله: «المساكينُ»، وهم الذين يجدون نصف ما يكفيهم أو أكثر والمقصود بالكفاية: كفاية الشخص ومن يعولهم كالزوجة والأبناء وغيرهم مدة سنة.

### 🗘 كم يأخذ هذان الصنفان من الزكاة؟

- الجواب: اختلف أهل العلم في هذه المسألة على ثلاثة أقوال:

الأول: يأخذان ما يكفيهما طول العمر وهذا قول الشافعية.

الثاني: يأخذان كفاية يوم وليلة وهذا قول الأحناف.

الثالث: يأخذان كفاية سنة لهم ولمن يعولونهم وهو قول المالكية والحنابلة وهو قول المالكية والحنابلة وهو قول الجمهور؛ لأن الزكاة لا تجب إلا كل سنة، فيعطى ما يغنيه عن السؤال إلى الزكاة التالية وهذا هو القول الصحيح.

<sup>(</sup>١) صحيح، رواه أبو داود (١٥٧٠) وأحمد (٩١٥) والدارمي (١٦٢٩) (صحيح أبي داود) (١٣٩١).

# ٤ - والمؤلفةُ قلوبهم

٣- والعاملونَ عليْهَا.

الشرح

قوله: «والعاملونَ عليْهَا» ، وهم الجُباةُ والسعاةُ الذين عيَّنهم الإمامُ لجمع الزكاة من الناس وحفظها وتقسيمها على مستحقيها، هؤلاء يكون لهم نصيب فيها، وقد ذكرهم الله ضمن مستحقي الزكاة؛ لأن جباية الزكاة قد تأخذ كل أوقاتهم فيأخذون منها ولا يجوز أن يكون واحد من هؤلاء من أقرباء رسول الله ويُلِيِّلُ الذين تحرم عليهم الصدقة؛ لما ثبت عن عبد المطلب بن ربيعة بن الحارث أنه انطلق هو والفضل بن العباس يسألان رسول الله ويُلِيِّلُو أن يستعملها على الصدقة فقال: «إن الصدقة لا تحل لمحمد ولا لآل محمد إنها من أوساخ الناس»(١).

قوله: «والمؤلفة قلوبهم»، وهم أنواع:

الأول: كافرٌ يُعطى من الزكاة رجاء أن يُسلم كما أعطى النبي وَيُلْظِيَّهُ صفوان بن أمية من غنائم حنين، وقد كان شهدها مشركاً قال: (فلم يزل يعطيني حتى صار أحب الناس إليَّ)(٢).

الثاني: مسلمٌ حديث عهد بكفر يعطى من الزكاة؛ ليثبت على الإسلام ويحسن إسلامه؛ كالذين أعطاهم النبي وَ النبي وَ من عنائم حنين، وهم من صناديد الطلقاء وأشرافهم؛ كأبي سفيان بن حرب، وولده، وحكيم بن حزام، والحارث بن هشام، وسهيل بن عمرو، وحويطب بن عبد العزي رضي الله عنهم، أعطى كل واحدٍ من هؤلاء مائة من الإبل يتألفهم، وقال و المنافقة و الله المنافقة و الله عنهم، وقال و الله عنهم، وقال المنافقة و الله عنهم، وقال المنافقة و الله عنهم، وقال المنافقة و الله عنهم، وقال و الله و الله عنهم و الله و الله

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۰۷۲) (۱۹۷) وأبو داود (۲۹۸۳) والنسائي (۲۲۰۸).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۰۷۲) (۱٦۸) وأبو داود (۲۹۲۹) والنسائي (٥/ ٢٠٦).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٤٣٥١) ومسلم (١٠٥٩) وأبو داود (٤٧٣٨).

# ٥- وفي الرقاب.

الشرح

الثالث: صنف يُعطى من الزكاة لما يرجى من إسلام نظرائه كأن يكون ذا كلمة نافذة فيهم ككونه سيداً مطاعًا.

الرابع: صنف يعطى منها ليكفَّ شرَّه عن المسلمين كأن يكون عدوّاً مجاوراً للمسلمين ويخشى من هجومه على حدود المسلمين وتغورهم.

الخامس: قائد مسلم فاسق فاجر قد يتهالأ مع العدو ضد المسلمين لكنه ذو نكاية في العدو، فيعطى لما يرجى من نفعه (١).

# 🗘 وهل تُعْطَى المؤلفةُ على الإسلام بعد النبي ﷺ ؟

قال ابن كثير رحمه الله: (فيه خلاف: فروي عن عمر وعامر والشعبي وجماعة أنهم لا يعطون بعده؛ لأن الله قد أعز الإسلام وأهله ومكن لهم في البلاد، وأذل لهم رقاب العباد.

وقال آخرون: بل يعطون؛ لأنه وَاللَّهُ قَد أعطاهم بعد فتح مكة وكسر هوازن، وهذا أمر قد يُحتاجُ إليه فيصرف لهم) (٢).

قوله: «وفي الرقابِ»، أي لأجل عتق الأرقاء وهم أنواع:

١- المكاتبون: وهم الذين اتفقوا مع من يملكونهم على مالٍ معين مقابل عتقهم من الرِّقِّ وفك رقابهم.

٢- فك الأسير المسلم الذي أسر في الحرب مع المشركين.

٣- شراء الأرقاء وعتقهم رغبة فيها عند الله.

وروي عن الحسن البصري، ومقاتل بن حيان وعمر بن عبد العزيز وسعيد

<sup>(</sup>۱) «الوجيز» (ص/ ۲۲٦).

<sup>(</sup>٢) ((تفسير ابن كثير)) (٢/ ٣٦٥) ط. دار التراث العرب.

### ٦ - والغارمون.

الشرح

بن جبير، والنخعي والزهري وابن زيد أنهم المكاتبون، وروي عن أبي موسى الأشعري على الله عنها، وقال ابن الأشعري على الله عنها، وقال ابن عباس والحسن: لا بأس أن تعتق الرقبة من الزكاة، وهو مذهب أحمد ومالك وإسحاق. أي أن الرقاب أعم من أن يعطى المكاتب، أو يشتري رقبة فيعتقها استقلالاً، وقد ورد في فضل وثواب الإعتاق وفك الرقبة أحاديث كثيرة، وأن الله يعتق بكل عضو منها عضواً من معتقها، حتى الفرج بالفرج (١). وما ذاك إلا لأن الجزاء من جنس العمل (٢).

قوله: «والغارمُون»، وهو الذي لحقه دين وعجز عن سداده كأن يكون تحمَّل حمالة، أو ضمن ديناً فلزمه، فأجحف بهاله أو غرم في أداءِ دينه، أو في معصية تاب منها.

عن قبيصة بن المخارق الهلالي ضُطِّينًا قال: تحمّلتُ حمّالة فأتيت رسول الله وَاللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللهِ وَاللَّهِ اللهِ اللهِ وَاللَّهِ اللهِ وَاللَّهِ اللهِ اللهِ وَاللَّهِ اللهِ وَاللَّهِ اللهِ وَاللَّهِ اللهِ وَاللَّهِ اللهِ وَاللَّهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللَّهِ اللهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ اللهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُواللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّالِمُواللَّالِمُواللَّالِمُواللّهُ وَاللَّالِمُواللَّالِمُواللَّالِمُ الللَّهُ وَاللَّهُ وَالل

«يا قبيصة إن المسألة لا تحل إلا لأحد ثلاثة: رجل تحمَّل حمَالة فحلّت له المسألة حتى يصيبها ثم يمسك، ورجل أصابته جائحة اجتاحت ماله، فحلَّت له المسألة حتى يصيب قواماً من عيش أو قال: سداداً من عيش، ورجل أصابته فاقة حتى يقوم ثلاثة من ذوي الحجا من قومه: لقد أصابت فلاناً فاقة فحلّت له المسألة حتى يصيب قواماً من عيش أو قال: سداداً من عيش، فها سواهن من المسألة يا قبيصة! سحتاً يأكلها صاحبها سحتاً» (٣).

<sup>(</sup>۱) صحیح، رواه البخاري (۲۷۲۱) ومسلم (۱۶۳۸) والنسائي (۳۲۰۷)، وأبو داود (۳۳۰۷) وابن ماجه (۲۱۳۲) والترمذي (۱۰٤۷).

<sup>(</sup>۲) «تفسیر ابن کثیر» (۲/ ۳٦).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٤٤) وأبو داود (١٦٣٧) والنسائي (٢٥٧٨).

# ٧- وفي سبيل الله.

الشرح

قوله: «وفي سبيلِ الله»، وهم الغزاة الذين لا حَقَّ لهم في الديوان ويشمل الغزاة أنفسهم وشراء السلاح.

ويلحق بذلك طلب العلم، فهو نوع من الجهاد، فيجوز أن يُعطى طالب العلم من الزكاة ما يساعده على الطلب.

# قال شيخنا ابن عثيمين رحمه الله:

(رجل قادر على التكسب، لكن ليس عنده مال، ويريد أن يتفرَّغ عن العمل لطلب العلم، فهذا يُعْطَى من الزكاة، لأن طلب العلم نوع من الجهاد في سبيل الله، هكذا قال الفقهاء هنا، وقالوا: إذا تفرَّغ قادرٌ على التكسب للعلم فإنه يُعطى؛ لأن طلب العلم نوع من الجهاد في سبيل الله)(١).

ويدخل الحج في سبيل الله؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنهما: أراد رسول الله وَيَكُلِلُهُ فقال: ما عندي ما وَيَكُلِلُهُ الحج، فقالت امرأة لزوجها أحجّني مع رسول الله وَيَكُلِلُهُ فقال: ما عندي ما أحِجُّكِ عليه. قالت: أحِجَنِي على جملك فلان. قال: ذاك حبيس في سبيل الله عز وجل، فأتى رسول الله وَيَكُلِلُهُ فقال: إن امرأي تقرأ عليك السلام ورحمة الله، وإنها سألتني الحج معك، قالت: أحجّني مع رسول الله وَيُكِلُهُ ، فقلت: ما عندي ما أحجُّكِ عليه. قالت: أحجَّني على جملك فلان: ، فقلت: ذاك حبيس في سبيل الله، فقال ويُكُلِلُهُ : «أما إنك لو أحججتها عليه كان في سبيل الله» (٢).

قوله وَ اللهِ اللهُ اللهُ ولى: هذه رواية مسلم في الصحيح وفيها إضهارٌ تقديره: أعتقده سحتاً، أو يؤكل سيحتاً. ورويت بالرفع «سحتٌ» في غير صحيح مسلم فاللفظان ثابتان «شرح مسلم» (٧/ ١٣٧).

<sup>(</sup>١) «الشرح الممتع» (٦/ ٢٢١).

<sup>(</sup>٢) حسن صحيح، رواه أبو داود (١٩٧٤) والحاكم (١/ ١٨٣) والبيهقي (٦/ ١٦٤) (صحيح أبي داود) (١٧٥٣).

كتاب الزكاة

٨- وابن السبيل.

الضابط السادس: الذينَ لا يُجْزِئُ دفعُ الزكاةِ لهم خمسةٌ:

الشرح

قوله: «وابن السبيل»، وهو المسافر المجتاز في بلد ليس معه شيء يستعين به على سفره، فيُعْطَى من الصدقات ما يكفيه إلى بلده، وإن كان

له مال، وهكذا الحكم فيمن أنشأ سفراً من بلده، وليس معه شيء، فيُعْطَى من مال الزكاة كفايته في ذهابه وإيابه وهو اختيار شيخنا ابن عثيمين رحمه الله (١).

# 🗘 هل يجب استيعاب هذه الأصناف في صرف الزكاة؟

قال العلامة ابن كثير رحمه الله:

(اختلف العلماء في هذه الأصناف الثمانية، هل يجب استيعاب الدفع إليها أو إلى من أمكن منها؟ على قولين:

أحدهما: أنه يجب ذلك، وهو قول الشافعي وجماعة.

والثاني: لا يجب استيعابها، بل يجوز الدفع إلى واحدٍ منها ويُعْطى جميع الصدقة مع وجود الباقين، وهو قول مالك وجماعة من السلف والخلف، منهم: عمر وحُذيفة وابن عباس وأبو العالية، وسعيد بن جبير، وميمون ابن مهران.

قال ابن جرير رحمه الله: (وهو قول عامة أهل العلم، وعلى هذا فإنها ذُكِرَتِ الأصناف ههنا لبيان المصرف، لا لوجوب استيعاب الإعطاء)(٢).

قوله: «الذينَ لا يجزئ دفعُ الزكاة لهم»، أي الذين لا يجوز دفع الزكاة لهم ولو دُفعت لهم لا تجزي من دفعها بل لا بد من إعادتها.

<sup>(</sup>۱) «الشرح الممتع» (٦/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٢) ((تفسير ابن كثير) (٢/ ٣٦٤).

٣- الغَنِيُّ.

٢ - الرقيقُ.

١ - الكافرُ.

الشرح

قوله: «الكافرُ»، فلا يجوز دفع الزكاة لكافر؛ لقوله عَلَيْكُمُ : «تؤخذ من أغنيائهم فترد على فقرائهم»(١). أي فقراء المسلمين.

قال ابن المنذر رحمه الله:

(أجمعوا على أن الذمي لا يُعْطَى من الزكاة)(٢).

قوله: «الرقيقُ»، لأن العبد نفقته على سيده، فلا يجوز له أن يأخذ من الزكاة.

قال ابن قدامة رحمه الله:

(لا نعلم فيه خلافًا؛ ولأنه لو أخذ الزكاة بمجرد أخذها صارت ملكاً لسيده إلا المكاتب)(٣).

قوله: «الغَنِيُّ»، فلا يجوز دفع الزكاة لغني؛ لقوله وَيُلَاِلاً: «لا تحل الصدقة لغني، ولا لذي مِرَّةٍ (أُنَّ) سَوي (٥)(١).

وعن عبيد الله بن عدي بن الخيار: أن رجلين حدّثاه أنها أتيا رسول الله وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ ا

<sup>(</sup>٢) «الإجماع» (رقم ١١٨).

<sup>(</sup>٣) «الشرح الكبير» (٤/ ١١٥).

<sup>(</sup>٤) مِرَّةٌ: قُوة وشدة.

<sup>(</sup>٥) سُويّ: صحيح الأعضاء.

<sup>(</sup>٦) صَحَيْح، رواه النسائي (٢٥٩٧) وابن ماجه (١٨٣٩) وأحمد (٨٨١٨) وابن حبان (٣٢٩٠) والحاكـــم (١/ ٤٠٧) والـــدارقطني (٢/ ١١٨) والبيهقي (٧/ ١٤) (الإرواء) (٨٧٧).

<sup>(</sup>٧) جَلْدَانِ: قويَّانِ.

<sup>(</sup>٨) صحيح، رواه أبو داود (١٦٣٠) والنسائي (٢٥٩٧) وعبد الرزاق (١٥٤) وأحمد (٤/ ٢٢٤) والبغوي (١٥٩٨) (شرح السنة).

كتاب الزكاة

#### الشر ح

# قال الإمام البغوي رحمه الله:

(فيه دليل على أن القوي المكتسب الذي يغنيه كسبُه لا تحل له الزكاة.. وإذا رأى الإمامُ جَلْدًا قوياً شك في أمره وأنذره بالأمر كما فعل النبي وَاللَّهِ مُ فإن زعم أنه لا كسب له، أو له عيال لا يقوم كسبه بكفايتهم قَبِلَ منه وأعطاه)(١).

### 🗘 الأغنياء الذين تجوز عليهم الصدقة:

قال رسول الله وَاللهُ وَاللهُ عَلَى الصدقة لغنيِّ إلا لخمسة: لغازٍ في سبيل الله، أو لغارم، أو رجل اشتراها بهاله، أو رجل له جار مسكين فتصدق على المسكين؛ فأهدى المسكين للغنيِّ، أو لعاملِ عليها»(٢).

# 🗘 النهي عن المسألة وتحريمها مع الغنى:

قال تعالى: ﴿لِلْفُقَرَاءِ الَّذِينَ أُحْصِرُوا فِي سَبِيلِ الله لا يَسْتَطِيعُونَ ضَرْباً فِي الْأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْجُاهِلُ أَغْنِيَاءَ مِنَ التَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُمْ بِسِيمَاهُمْ لا يَسْأَلُونَ النَّاسَ إِلَّافاً وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ الله بِهِ عَلِيمٌ ﴾[البقرة: ٢٧٣].

عن ابن عمر رضي الله عنها قال: قال رسول الله وَعَلَيْكُمُّ: «ما يزال الرجل يسأل الناس حتى يأتي يوم القيامة ليس في وجهه مُزْعَة لحم» (٣).

وعن معاوية ﴿ اللهِ عَلَيْكُ قَالَ رَسُولَ اللهِ وَلَيْكُمْ اللهِ وَاللهِ لا يَسْأَلني الله الله عَلَيْكُمُ اللهُ وَاللهِ لا يَسْأَلني أَحَدُ مَنكُم شَيئاً فتخرج له مسألته مني شيئاً وأنا كاره فيبارك له فيها أعطيته (١٠).

\_

<sup>(</sup>۱) «شرح السنة» (٦/ ٨١-٨١).

 <sup>(</sup>۲) صحیح، رواه أبو داود (۱۹۳۵) وابن ماجه (۱۸٤۱) وأحمد (۱۱۱٤) وابن الجارود (۳۹۵)
 والحاكم (۱/ ۲۰۷) والبيهقي (۷/ ۱۰) ومالك (۱/ ۲۰۲–۲۰۷) (الإرواء) (۸۷۰).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٤٧٤) ومسلّم (١٠٤٠) ومُزْعة: قطعة.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (١٠٣٨) (٩٩) والنسائي (٥/ ٩٧).

وعن أبي هريرة صَحِيَّةً قال: قال وَيُلْكِيَّةُ: «من سأل الناس تَكَثُّراً، فإنها يسأل جمراً فليستقل أو ليستكثر»(١).

وعن عمران بن حصين رضي الله عنهما قال: قال رسول الله وَاللَّهِ عَلَيْكُمْ : «مسألة الغني شَيْنٌ في وجهه يوم القيامة»(٢).

وعن جابر ضَحِيَّة: أن رسول الله وَ عَلَيْكُمْ قال: «إن الرجل يأتيني منكم ليسألني فأعطيه، فينطلق وما يحمل في حضنه إلا النار»<sup>(٣)</sup>.

# 🗘 الغنى الذي لا تحل معه المسألة:

اختلف أهل العلم في حدِّ الغني الذي لا يجوز معه السؤال إلى أقوال:

- الأول: أن يملك الإنسان خسين درهمًا، أو قيمتها من الذهب:

دليل هذا القول:

عن عبد الله بن مسعود ضَلِّبُهُ قال: قال رسول الله عَلَيْلِيُّدُ: «من سأل الناس وله ما يغنيه جاء يوم القيامة ومسألته في وجهه خموش أو خدوش أو كدوح» قيل يا رسول الله وما يغنيه قال: «خمسون درهماً أو قيمتها من الذهب».(١).

قال الإمام الترمذي رحمه الله:

(والعمل على هذا عند بعض أصحابنا، وبه يقول: الثوري وعبد الله ابن المبارك

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (١٠٤١) وابن ماجه (١٨٣٨) وأحمد (٧١٢٣).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه أحمد (٤/ ٢٦٦) والطبراني (١٨/ ٣٥٦) والبزار (٩٢٢) (صحيح الجامــع) (٥٨٧) وشَيْنٌ: عيثُ.

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه ابن حبان (٣٣٩٢) وعبد بن حميد (١١١).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه أبو داود (١٦٢٦) والترمذي (٢٥٠) والنسائي (٢٥٩٢) وابن ماجه (١٨٤٠) وأخمسد (٣٦٦٦) والبغوي وأحمسد (٣٦٦٦) والسدارمي (١٦٤٠) والحساكم (٣/ ١٨٨) والبيهقي (٧/ ٢٩٥) والبغوي (١٨٠٠) (الصحيحة) (٤٩٩).

كتاب الزكاة المستعدد المستعدد

### الشرح

وأحمد وإسحاق، قالوا: إذا كان عند الرجل خسون درهماً لم تحل له الصدقة) (١). -- الثانى: أن يملك أوقية ومقدارها أربعون درهمًا.

دليله: عن رجل من بني أسد قال: نزلت أنا وأهلي ببقيع الغرقد، فقال لي أهلي: اذهب إلى رسول الله وسيلاً فاسأله لنا شيئاً نأكله، وجعلوا يذكرون من حاجتهم، فذهبت إلى رسول الله ، فوجدتُ عنده رجلاً يسأله ورسول الله يقول: «لا أجد ما أعطيك» فتولى الرجل وهو مُغْضَبٌ، وهو يقول: لعمري إنك لتعطي من شئت فقال رسول الله وسيلاً : «إنه ليغضب علي أن لا أجد ما أعطيه، من سأل منكم وله أوقية أو عِدْهُا فقد سأل إلحافاً» قال الأسديُّ: فقلت: لَلُقْحَةٌ خير لنا من أوقية \_قال مالك: والأوقية: أربعون درهما \_قال: فرجعت ولم أسأله فَقُدِم على رسول الله وسيلاً بعد ذلك بشعير وزبيب، فقسم لنا منه حتى أغنانا الله عز وجل)(٢).

- الثالث: أن يملك ما يغدِّيه أو يُعَشِّيه:

دليله: عن سهل بن الحنظلية ضَحَيَّهُ قال: قال رسول الله وَ عَلَيْهُ: «من سأل وعنده ما يغنيه فإنها يستكثر من النار» فقال: يا رسول الله ما يغنيه ؟ قال: «قدر ما يُغَدِّيه أو يُعَشِّيه» (٣).

### الجمع بين هذه الأحاديث:

<sup>(</sup>۱) «سنن الترمذي» (۳/ ٤١).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه مالك (٢/ ٩٩٩) وأبو داود (١٦٢٤) والنسائي (٢٥٩٥) والبغوي (١٦٠١) (السلسلة الصحيحة) (١٧١٩) واللقحة هي الناقة.

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه أبو داود (١٦٢٦) وأحمد (٤/ ١٨٠) برقم (١٨٦٦٢) وابن حبان (٥٤٥) والطبراني (٥٦٢٠) وابن خزيمة (٢٣٩١) والبيهقي (١٢٩٩١) (صحيح الجامع) (٦٢٨٠).

# ٤ - مَنْ تلزمُكَ نفقَتُهُ.

الشرح

الصدقات من الأغنياء ودفعها للفقراء، فتبين أن من لم يملك النصاب فهو في حدِّ الفقراء (١).

قوله: «مَنْ تلزمُكَ نفقَتُهُ»، فلا يجزئ دفع الزكاة إلى من تلزمك نفقته كالزوجة والأولاد وإن سفلوا، ووالديه وإن علوا، والعبد والأمة، فهؤلاء لا يجزئ دفع الزكاة لهم ، لكن إن كان القريب ممن لا تلزمك نفقته فلا حرج أن يُعطَى من زكاة قريبه، كالزوجة يجوز لها أن تخرج زكاة ما لها على زوجها؛ لأنها لا تلزمها نفقته.

<sup>(</sup>١) «موسوعة المناهي الشرعية» (٢/ ٩٥) سليم الهلالي.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱٤٦٦) والترمذي (٦٣٦) وأبن ماجه (۱۸۳٤) ومسلم (۱۰۰۰) (٤٥) والنسائي (۲۰۸۳) وأحمد (۱۰۰۰) والدارمي (۱۲۰۶).

٥ - بَنُو هَاشمٍ.

# الشرح

قوله: «بَنُو هَاشِم»، وكذلك لا تجوز الزكاة على بني هاشم ولا تجزئ صاحبها؛ لأن الزكاة من أوساخ الناس، ولا يجوز لمن هم أشرف الناس نسباً أن يُعْطَوا من الزكاة.

قال عَلَيْكُرُّ: «..إن الصدقة لا تنبغي لآل محمدٍ، إنها هي أوساخ الناس..»(١).

عن زيد بن أرقم صُلِيَّهُ قال: (نساؤه وَاللَّهُ من آل بيته.. أهل بيته من حرم الصدقة من بعده وهم: آل عليِّ، وآل عقيل، وآل جعفر، وآل عباس»(٢).

وعن عائشة رضي الله عنها: أن خالد بن سعيد بعث إليها ببقرة من الصدقة، فردتها وقالت: (إنا آل محمدٍ لا تحل لنا الصدقة) (٣).

# 🗘 حكم موالي آل هاشم في الصدقة كحكمهم:

عن أبي رافع ضَطَّنه قال: بعث رسول الله وَيُلَطِّنهُ من بني مخزوم على الصدقة، فقال لأبي رافع: اصحبني كيها تصيب منها. قال: لا حتى آبي رسول الله وَيُلَطِّنُهُ فأسأله فانطلق إلى النبي وَلَلِطِّهُمُ ، فسأله فقال: «إن الصدقة لا تحل لنا، وإن موالي القوم من أنفسهم» (٤).

# 🗘 حكم موالي أزواج بني هاشم في الصدقة ليس كحكمهم:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: أي النبي عَلِياتُهُ بلحم، فقلت: هذا ما تُصِدَّق

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۰۷۲) (۱۲۷) وأبو داود (۲۹۸۵) والنسائي (٥/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٢٤٠٨) والنسائي في (المناقب).

<sup>(</sup>٣) حسن، أورده الحافظ في «فتح الباري» (٣/ ٣٥٦) ورواه الخلّال.

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه أبو داوّد (١٦٥٠) والترمذي (٦٥٧) والنسائي (١٠٧/٥) وأحمد (٨/٦) وابن خزيمة (٢٣٤٤) والبغوي (١٦٠٧) والحاكم (١/٤٠٤) والبيهقي (٧/ ٣٢) وابن حبان ( ٣٢٩٣) والطيالسي (٩٧٢) (صحيح الجامع) (١٦٦٣).

به على بريرة، فقال: «هو لها صدقة ولنا هدية»(١).

#### 🗘 زكاة الفطر

\* تعريفها:

هي الزكاة التي تجب بالفطر من رمضان (٢).

\* حكمها:

زكاة الفطر واجبة على كل مسلم.

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: (فرض رسول الله ﷺ زكاة الفطر صاعاً من تمر، أو صاعاً من شعير على العبد والحر والذكر والأنثى، والصغير والكبير من المسلمين وأمر بها أن تؤدى قبل خروج الناس إلى الصلاة) (٣).

### \*حكمتها:

شُرعت زكاة الفطر في شعبان من السنة الثانية للهجرة؛ لتكون طهرة للصائم مما عسى أن يكون وقع فيه من اللغو والرفث ولتكون عوناً للفقراء والمعوزين (٤).

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: (فرض رسول الله وسي الله وسي الفطر طهرة للصائم من اللغو والرفث وطعمة للمساكين، فمن أداها قبل الصلاة فهي زكاة مقبولة ومن أداها بعد الصلاة فهي صدقة من الصدقات) (٥).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۶۹۳) ومسلم (۱۰۷۰) والترمذي (۱۱۵۶) والنســــاني (۲۶۱۶) وأبو داود (۲۲۳۳) وابن ماجه (۲۰۷۱) وأحمد (۲۳۳۳) والبيهقي (۷/ ٤٣٧).

<sup>(</sup>٢) ((فقه السنة)) (١/ ٤٨٠).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٥٠٣) ومسلم (٩٨٤) والترمذي (٦٨٥) والنسائي (٢٥٠٠) وأبو داود (٦٨١) وابن ماجه (١٨٢٦).

<sup>(</sup>٤) ((فقه السنة)) (١/ ٤٨١).

<sup>(</sup>٥) حسن، رواه أبو داود (١٦٠٩) وابن ماجه (١٨٢٧) والبيهقي (٤/ ١٩٧).

#### \* شروطها:

يشترط في زكاة الفطر شرطان:

١ - أن يكون المخرج لها مسلمًا.

٢- أن يكون مالكاً لقوته وقوت من يعولهم يوماً وليلة.

# \* على من تجب؟

تجب زكاة الفطر على: المسلم، المالك لما يزيد عن قوته وقوت عياله يوماً وليلة، وتجب عليه عن نفسه، وعمَّن تلزمه نفقته كزوجته وأبنائه وخدمه إذا كانوا مسلمين.

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: (أمر رسول الله وَاللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ الله

# \*متى تجب؟

تجب زكاة الفطر بغروب شمس آخر يوم من أيام رمضان وهذا قول الجمهور وهو الصحيح، خلافاً للأحناف الذين قالوا: تجب بطلوع فجر يوم العيد.

# \* وقت إخراجها:

يجوز إخراجها قبل العيد بيوم أو يومين للوكلاء الذين يجمعونها.

عن نافع ضَطَّى قال: «كان ابن عمر رضي الله عنهما يعطيها الذين يقبلونها وكانوا يعطون قبل الفطر بيوم أو يومين)(٢).

ويبقى وقتها حتى قبيل الصلاة، لحديث ابن عمر رضي الله عنهما: (أمر رسول الله وَعَلَيْكُمُ بِزِكَاة الفطر أن تؤدى قبل خروج الناس إلى الصلاة)(٣).

<sup>(</sup>١) صحيح، رواه الدارقطني (٢٢٠) والبيهقي (٤/ ١٦١) وصححه الألباني (الإرواء) (٨٣٥).

<sup>(</sup>٢) رواه البخـــاري (١١٥١) والدارقطنــي (٢٢٥) والبيهةـي (٤/ ١٧٥) ومالك (١/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

لكن لا يجوز أن تصل إلى الفقراء إلا بعد رؤية العيد.

ويحرم تأخيرها إلى بعد الصلاة بدون عذر، لحديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: (فرض رسول الله وَعَلَيْكُ زكاة الفطر طهرة للصائم من اللغو والرفث، وطعمة للمساكين، فمن أداها قبل الصلاة، فهي زكاة مقبولة، ومن أداها بعد الصلاة فهي صدقة من الصدقات)(١).

\* مصرفها:

لا تعطى زكاة الفطر إلا للمساكين؛ لقوله وَ الله عليه المساكين».

\* قدرها:

والواجب عن كل شخص صاع من: قمح أو صاع من تمر أو زبيب أو شعير أو أقط أو غير ذلك مما يقوم مقامه كالأرز والذرة ونحوها مما يعتبر قوتًا.

عن أبي سعيد الخدري ﴿ الله عَنْ أَنْ الله عَنْ أَنْ أَنْ خُرِجُ زَكَاةَ الفطر صاعاً من طعام أو صاعاً من شعير أو صاعاً من تمر، أو صاعاً من أقط أو صاعاً من زبيب) (٢).

والطعام اسم للحنطة خاصة في عرف أهل الحجاز (٣).

\* حكم إخراج القيمة في زكاة الفطر:

لم يُجِز الجمهورُ إخراج القيمة في زكاة الفطر خلافاً للأحناف فإنهم

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۵۰٦) ومســــــلم (۹۸۰) وأبو داود (۱۲۱۲) والترمذي (۲۷۳) وابن ماجه ( ۱۸۲۹) والنسائي (۲۰۱۱) وأحمد (۱۰۷۹۸) والدارمي (۱۲۲۳).

<sup>(</sup>٣) ((شرح مسلم)) (٧/ ٦٧)

النصوص من غير تحريف ولا تأويل(١).

- عن أبي سيعد الخدري عَلَيْهُ ، أن معاوية عَلَيْهُ لما جعل نصف الصاع من الحنطة عَدْلَ صاع من تمرٍ ، أنكر ذلك أبو سعيدٍ ، وقال: لا أخرج فيها إلا الذي كنت أُخرج في عهد رسول الله وَلَيْكُارُ صاعاً من تمر ، أو صاعاً من زبيب، أو صاعاً من شعير ، أو صاعاً من أقطٍ )(٢).

وقال: (تلك قيمة معاوية مطوية لا أقبلها، ولا أعمل بها).

- وعن ابن عمر رضي الله عنها قال: (فرض رسول الله وَالله وَاله وَالله وَا

-قال أبو داود رحمه الله: قيل لأحمد وأنا أسمع : أعطي دراهم؟ يعني في صدقة الفطر، قال: أخاف ألا يُجْزِئَهُ؛ خلاف سُنةِ رَسولَ الله وَ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلمُ اللهِ المِلْ المُلْمِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اله

- قال أبو طالب رحمه الله: (قال ليَ أحمد: لا يُعطي قيمته، قيل له: قوم يقولون عمر بن عبد العزيز الله الله عنه بالقيمة.

قال: يَدَعون قول رسول الله وَعُلِيلَةٌ ، ويقولون: قال فلان)(٥).

قال الخِرَقيُّ رحمه الله: (من أعطى القيمة لم تجزئه) (٦).

=

<sup>(</sup>۱) ((شرح مسلم)) (۷/ ۲۰).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۹۸۰) (۲۱) والنسائي (۱۵۰۸) والترمـــذي (۲۷۳) وابن ماجـــــه (۱۸۲۹) وأبو داود (۱۲۱۸) وأحمد (۱۱۳۰۱) والدارمي (۱۶۶۳).

<sup>(</sup>۳) «المغنى» (۳/ ٦٥).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق.

#### الأدلسة

\* أولاً: زكاة الفطر قُربةٌ وعبادةٌ مفروضةٌ، من جنسٍ مُتعيَّن فلا يجزئ إخراجها من غير الجنس المعين، كما لا يجزئ إخراجها في غير الوقت المعين.

\* ثانيًا: قال ابن قدامة رحمه الله: ولنا قول ابن عمر رضي الله عنهما: (فرض رسول الله عَيْكِيْنَ صدقة الفطر صاعاً من تمر، وصاعاً من شعيرٍ، فإذا عَدَلَ عن ذلك فقد ترك المفروض)(١).

\*ثالثًا: إن النبي وَكُلِيَّا عَيَّنها من أجناس مختلفة، وأقيامها مختلفة غالبًا، فلو كانت القيمة معتبرة؛ لكان الواجب صاعاً من جنس، وما يقابل قيمته من الأجناس الأخرى.

# قال الإمام النووي رحمه الله:

(ذكر النبي عَلَيْكُمْ أشياء قِيَمُها مختلفة، وأوجب في كل نوعٍ منها صاعًا، فدلَّ على أن المُعْتَبَرَ صاعٌ ولا نظر إلى قيمته)(٢).

\* رابعًا: إن الزكاة وجبت لدفع حاجة الفقير وشكراً لله على نعمة المال، والحاجات متنوعة فينبغي أن يتنوع الواجب، ليصل إلى الفقير من كل نوع ما تُدْفَعُ به حاجتُهُ، ويحصل شكرُ النعمةِ بالمواساة من جنس ما أنعم الله عليه به (٣).

\* خامسًا: إن إخراج القيمة مخالفٌ لعمل الصحابة رضي الله عنهم، حيث كانوا يخرجونها صاعاً من طعام، وهذا عمل الخلفاء الراشدين رضي الله عنهم الذين أُمِرنا باتباع سنتهم.

<sup>(</sup>۱) ((المغني)) (۳/ ۲۰ – ۳۳).

<sup>(</sup>۲) «شرح مسلم» (۷/ ۲۰).

<sup>(</sup>٣) «المغنى» (٣/ ٣٧٣).

\* سادسًا: إن القول بالقيمة مخالف للأصول من وجهين:

أحدهما: أن النبي وَاللَّهُ لما ذكر تلك الأصناف لم يذكر معها القيمة، ولو كانت جائزة لذكرها مع ما ذكر، كما ذكر العوض في زكاة الإبل، وهو أشفق وأرحم بالمساكين من كل إنسان، وكما هو منصوص عليه في القاعدة: أن السكوت في موضع البيان يُفيدُ الحصر.

ثانيهما: وهو القاعدة العامة: أنه لا يُنتَقَلُ إلى البدل إلا عند فَقْدِ المبدل عنه، وأن الفرع إذا كان يعود على الأصل بالبطلان، فهو باطل، فلو أن كل الناس أخذوا بإخراج القيمة؛ لتَعطَّلَ العملُ بالأجناس المنصوصة، فكأن الفرع الذي هو القيمة سيعود على الأصل الذي هو الطعام بالإبطال فيبطل.

\* سابعًا: لما كانت الأشياء التي ثبت ذكرها في حديث أبي سعيد متساوية في مقدار ما يخرج منها مع ما يخالفها في القيمة دلَّ على أن المراد إخراج هذا المقدار من أي جنسِ كان (١).

### G G G G

(١) «فتح الباري» (٤/ ٤٣٧).







# ٥ كِتَابُ الصِّيَام

وفيه سِتَّةُ ضوابطً:

الشرح

## 🗘 تعريف الصوم:

- الصوم لغة: هو الإمساك.

- وشرعاً: هو التعبد لله سبحانه وتعالى بالإمساك عن الأكل، والشرب، وسائر المفطرات من طلوع الفجر إلى غروب الشمس (١).

#### 🗘 حکمه:

صوم رمضان ركن من أركان الإسلام، وفرض من فرائضه وهو واجب بالكتاب والسنة والإجماع.

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة:١٨٣].

وقال تعالى: ﴿فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشُّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

وعن ابن عمر رضي الله عنها قال: قال رسول الله وعلى الإسلام على خس: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وحج البيت، وصوم رمضان»(٢).

وأجمعت الأمة على وجوب صيام رمضان وأنه أحد أركان الإسلام التي علمت من الدين بالضرورة، وأن منكره كافر مرتد عن الإسلام (٣).

<sup>(</sup>۱) «الشرح الممتع» (٦/ ٣١٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٨) ومسلم (١٩) (٢١) والترمذي (٢٦٠٩) والنسائي (٨/ ١٠٧) والمزِّي في «تحفة الأشراف» (٧٣٤٤).

<sup>(</sup>٣) «فقه السنة» (١/ ٣٦٦).

## 🗘 فضله :

عن أبي هريرة عَلَيْهُ قال: قال رسول الله وَاللَّهُ عَلَيْهُ: «من صام رمضان إيهاناً واحتساباً غُفِرَ له ما تقدم من ذنبه»(١).

وعن سهل بن سعد على قال: قال رسول الله وعلى أن في الجنة باباً يقال له الريان، يدخل منه الصائمون يوم القيامة، لا يدخل منه أحدٌ غيرهم، يقال: أين الصائمون؟ فيقومون لا يدخل منه أحد غيرهم، فإذا دخلوا أغلق فلم يدخل منه أحد»(٢).

## 🗘 تحريم إفطار شيء من رمضان بدون عذر:

عن أبي أمامة الباهلي على الله على الله وَعُراً، فقالا لي: اصعد، حتى إذا أتاني رجلان فأخذا بضَبعي (٣)، فأتيا بي جبلاً وَعْراً، فقالا لي: اصعد، حتى إذا كنتُ في سواء الجبل، فإذا أنا بصوت شديد، فقلتُ: ما هذه الأصوات؟ قال: هذا عواء أهل النار، ثم انطلق بي فإذا أنا بقوم مُعلَّقينَ بعراقيبهم مُشقَّقةٌ أشداقهم تسيل أشداقهم دَمَاً، فقلت: من هؤلاء؟ فقيل: هؤلاء الذين يفطرون قبل تَجلَّة صومهم (١)، ثم انطلق بي، فإذا أنا بقوم أشد شيء انتفاخاً، وأنتنه ريحاً، وأسوأه منظراً، فقلت: من هؤلاء الزَّانون والزَّواني، ثم انطلق بي، فإذا بنساء منظراً، فقلت: ما بال هؤلاء؟ قيل: هؤلاء اللاتي يمنعن أولاده نهش تَذْيَهُنَّ الحيات، قلت: ما بال هؤلاء؟ قيل: هؤلاء اللاتي يمنعن أولاده ن

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۹۰۱) ومسلم (۷٦٠) والترمذي (٦٨٣) والنســـــائي (١٦٠٢) وأبو داود (۱۳۷۱) وابن ماجه (۱۳۲٦) وأحمد (۷۱۳۰) ومالك (۲۵۱) والدارمي (۱۷۷٦) والمزِّيُّ في «تحفة الأشراف» (۲۶۲۶).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٨٩٦) ومسلم (١١٥٢) والمزى (٤٦٩٥).

<sup>(</sup>٣) ضَبعى: عَضُدى.

<sup>(</sup>٤) تحلة صومهم: يفطرون قبل وقت الإفطار.

ألبانهن، ثم انطلق بي، فإذا أنا بغلمانٍ يلعبون بين نهرين، فقلت: من هؤلاء؟ فقيل: هؤلاء ذراري المؤمنين، ثم شَرَفَ بي شرفاً، فإذا أنا بثلاثة يشربون من خمرٍ لهم؛ فقلت: من هؤلاء؟ قالوا: هذا إبراهيم وموسى وعيسى وهم ينتظرونك»(١).

# 🗘 النهي عن تقدم رمضان بصوم يوم أو يومين:

عن أبي هريرة عَلَيْهُ قال: قال رسول الله وَاللهِ عَلَيْهُ : «لا يتقدمَنَ أحدكم رمضان بصوم يوم أو يومين إلا أن يكون رجلٌ كان يصوم صومه فليصم ذلك اليوم»(٢).

وعنه صلى الله والله وال

# 🗘 كراهية القُبلُةِ والمباشرة للشاب دون الشيخ:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: (كان رسول الله وَيُطَالِّمُ يُقَبِّلُ وهو صائم، ويباشر وهو صائم، ولكنه أملككم لإربه)(٤).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: (رُخِّصَ للشيخ وهو صائم ونُهيَ الشاب) (٥٠).

فالمباشرة والقبلة جائزتان للصائم بشرط أن يملك إرْبَه.

(١) صحيح، رواه النسائي (٢/٢٤٦) وابن حبان (٧٤٩١) وابن خزيمة (١٩٨٦) والطبراني في «الكبير» (٧٦٦٦) والحاكم (١/ ٤٣٠) والبيهقي (١/٢١٦).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۹۱۶) ومسلم (۱۰۸۲) والترمذي (٦٨٤) وابن ماجـــه (١٦٥) وأبو داود ( ٢٣٣٥) «تحفة الأشراف» (٢٢٦).

<sup>(</sup>٣) صحیح، رواه أبو داود (٢٣٢٧) والترمذي (٧٣٨) وابن ماجه (١٦٥١) وابن حبان (٣٥٥٩) وأحمد (٩٤١٤) والدارمي (١٦٩١) (صحیح الجامع) (٣٩٧).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٩٢٧) ومسلم (١١٠٦) وأبو داود (٢٣٨٢) والترمذي (٧٢٩)

<sup>(</sup>٥) حسن، رواه الطبراني في «الكبير» (١١٠٤٠).

كتاب الصيام

الشرح

## 🗘 نهي الصائم عن المبالغة في المضمضة والاستنشاق:

عن لقيط بن صبرة ضِيَّا قال: قلتُ يا رسول الله أخبرني عن الوضوء فقال «أسبغ الوضوء، وخلِّلْ بين الأصابع، وبالغ في الاستنشاق إلا أن تكون صائماً »(١). فالمبالغة في المضمضة والاستنشاق سنة إلا في حق الصائم.

### 🗘 تحريم الوصال:

والوصال هو أن يصوم يومين لا يطعم بالليل شيئاً، وهو محظور على الأمة عند عامة أهل العلم، فإن طعم بالليل شيئاً وإن قلَّ خرج عن الكراهة (٢).

وعن أبي هريرة صلى قال: (نهى رسول الله وكالله عن الوصال في الصوم. فقال له رجل من المسلمين: إنك تواصل يا رسول الله، قال: «وأيكم مثلي؟ إني أبيت يطعمني ربي ويسقيني» فلما أبوا أن ينتهوا عن الوصال واصل بهم يوماً ثم يوماً ثم رأوا الهلال، فقال: «لو تأخر لزدتكم» كالتنكيل لهم حين أبوا أن ينتهوا)(1).

وعن أبي سعيد ضي أنه سمع رسول الله وَالله عَلَيْكُ يقول: «لا تواصلوا فأيكم أراد أن يواصل؛ فليواصل حتى السحر...» (٥).

<sup>(</sup>۱) صحيح، رواه أبو داود (۱۶۲) والترمذي (۷۸۸) وابن ماجه (٤٠٧) والبغوي (۲۱۳) وابن حبان (٤٠٠) والبيهقي (۲/ ۷۹) وأحمد (۱۰۹٤) والمدارمي (۷۰۵) والنسائي (۸۷) والحاكم (٤/ ٤٥) (صحيح الجامع) (۹۲۷).

<sup>(</sup>٢) «شرح السنة» (٦/ ٦٣ ٢) للبغوي.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٩٦٢) ومسلم (١١٠٢) وأبو داود (٢٣٦٠) والترمذي (٧٧٨)

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٩٦٥) ومسلم (١١٠٣) «تحفة الأشراف» (١٩٦٥)."

<sup>(</sup>٥) رواه البخــاري (١٩٦٧) «تحفة الأشراف» (٤٠٩٥) وأبو داود (٢٣٥٨) وأحمـد (٢/ ٢٨١) والبيهقي (٤/ ٢٨١) و «كنز العمال» (٢٣٩٠) والحميدي (١٠٠٨)

فالوصال من سَحَرٍ إلى سَحَرٍ يجوز؛ لحديث أبي سعيد هذا، أما إن زاد عن ذلك كوصال يومين أو ثلاثة بدون طعام فحرام.

## ٠ بم يثبت الشهر؟

يثبت رمضان برؤية الهلال؛ ولو من واحدٍ عدلٍ، أو إكهال عدة شعبان ثلاثين يوماً. عن ابن عمر رضي الله عنهها قال: (تراءى الناس الهلال، فأخبرت رسول الله عنها أني رأيته، فصام وأمر الناس بصيامه)(١).

فإن لم يُرَ الهَلالُ لغيمٍ ونحوه كغبار كثيفٍ أتموا عدة شعبان ثلاثين يوماً؛ لقوله ويُولِينُ : «صوموا لرؤيته، وأفطروا لرؤيته، فإن غُمِّيَ عليكم فَعُدُّوا ثلاثين» (٢).

هذا بالنسبة لهلال رمضان، أما هلال شوال فلا يثبت دخوله إلا بشهادة اثنين.

عن عبد الرحمن بن زيد بن الخطاب رضي الله عنهها: أنه خطب في اليوم الذي شُكَّ فيه، فقال: ألا إني جالست أصحاب رسول الله سَلِيْلِم وسألتهم وإنهم حدثوني أن رسول الله سَلِيْلِم قال: «صوموا لرؤيته، وأفطروا لرؤيته، وأنسكوا لها فإن غُمَّ عليكم فأتموا ثلاثين يوماً، فإن شهد شاهدان مسلهان فصوموا وأفطروا» (٣).

وعن أمير مكة الحارث بن حاطب قال: (عهد إلينا رسول الله ﷺ أن ننسك للرؤية، فإن لم نره وشهد شاهدا عدلٍ نسكنا بشهادتهم)(٤).

فقوله ﷺ فِي حديث عبد الرحمن بن زيد:

«فإن شهد شاهدان مسلمان، فصوموا وأفطروا».

 <sup>(</sup>۱) صحیح، رواه أبو داود (۲۳٤۲) وابن حبان (۸۷۱) والدارقطني (۲۲۷) والدارمي (۲/٤)
 والبيهقي (٤/٢١٢) (الإرواء) (۹۰۸).

<sup>(</sup>٢) رواه البخَّاري (١٩٠٩) ومسلم (١٠٨١) والنسائي (٤/ ١٣٣<u>) (ت</u>حفة) (١٤٣٨٢).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه النسائي (٢١١٥) وأحمد (٤/ ٣٢١) والدارقطني (٢/ ١٦٧) (الإرواء) (٩٠٩).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه أبو داود (٢٣٢١) (صحيح أبي داود) (٢٠٥).

كتاب الصيام

= وقوله في حديث الحارث بن حاطب رضي الله عنهما: «فإن لم نره وشهد شاهدا عدل نسكنا بشهادتها).

يدل بمفهومه على عدم جواز شهادة رجل واحدٍ في الصيام والإفطار، فخرج الصيام بدليل، وبقي الإفطار حيث لا دليل على جوازه بشهادة واحدٍ (١). ولأنه لا تهمة في دخول الشهر وإنها الشخص الواحد قد يكون متهماً في خروجه.

- ويجب صيام رمضان برؤية الهلال، أو بإكمال عدة شعبان ثلاثين يوماً.

عن أبي هريرة ضَيْطُهُ قال: قال رسول الله وَ عَلَيْكُ «صوموا لرؤيته، وأفطروا لرؤيته، فإن غُمِّيَ عليكم الشهر فعدوا ثلاثين»(٢).

## اذا رأى الهلال وحده:

من رأى الهلال وحده لا يصوم حتى يصوم الناس، ولا يفطر حتى يفطروا.

عن أبي هريرة فَغِيْظُنُهُ قال: قال رسول الله مِثَلِظِيْرٌ : «**الصوم يوم تصومون، والفطر**ُ يوم تفطرون، والأضحى يوم تُضَحُّون»(٣) أي مع الجماعة وعظم الناس.

# 🗘 أقسام الصيام: ينقسم الصيام إلى أربعة أقسام:

\* الأول: صوم واجب مثل:

١ - صوم رمضان. ٢ - صوم الكفارات.

٣- قضاء رمضان. ٤- صوم النذر.

\* الثاني: صوم مستحب مثل:

١ - صوم يوم عرفة لغير الحاج.

٣- الاثنين والخميس ٤ - الأيام البيض

٦- عشر ذي الحجة

٧- ثلاثة أيام من كل شهر

(١) «تحفة الأحوذي» (٣/ ٣٧٣).

(٢) سبق تخريجه قريباً.

٥ - صوم الفدية.

۲- يوم عاشوراء

٥ - صيام داود

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه ابن ماجه (١٦٦٠) والترمذي (٦٩٧) وأبو داود (٢٣٢١) (صحيح الجامع) (٣٨٦٩).

٥- صوم الدهر.

الضابط الأول: شروطُ وجوبِ الصومِ ستةٌ: ١ - دخول الشهر. ٢ - الإسْلَامُ.

الشرح

٩- الصوم للأعزب غير القادر على الزواج.

٨- ستة من شوال.

١٠ - أكثر المحرم وشعبان.

\*الثالث: صوم مكروه مثل:

١- يوم عرفة للحاج. ٢- الجمعة منفرداً. ٣- السبت منفرداً.

٤ - يوم الشك، إلا إذا وافق صوماً معتاداً.

\* الرابع صوم محرم مثل:

١- العيدين ٢- أيام التشريق. ٣- صوم الحائض والنفساء.

٤- صيام المرأة وزوجها حاضر بدون إذنه.

٥- صوم المريض والمسافر اللذين يضرُّ هما الصوم.

قوله: «شُروطُ وجُوبِ الصومِ ستةٌ»، فلا يجب الصوم على الإنسان حتى تتوافر فيه هذه الشروط الستة مجتمعة.

قوله: «دخول الشهر» ، لقوله تعالى: ﴿فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ﴾ [البقرة: ١٨٥] ولقوله صلى الله عليه وسلم: «صوموا لرؤيته ...» متفق عليه.

قوله: «الإسْلَامُ»، فلا يجب الصيام على كافر، ولا يصح منه ولا يُلزم به، فلا يُلْزِمُهُ به الإمامُ ولا يعاقبه عليه إنها هو مسئول عنه أمام الله تعالى يوم القيامة، فلا يُلْزَمُهُ به حال كفره، ولا نلزمه بالقضاء بعد إسلامه.

قَال تعالى: ﴿وَمَا مَنَعَهُمْ أَنْ تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَاتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللهِ وَبِرَسُولِهِ وَلا يَأْتُونَ الصَّلاةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَى﴾ [التوبة: ٤٥].

وقال تعالى: ﴿ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ [الزمر: ٦٥].

٤ - العقْلُ.

٣- البلُوغُ.

الشرح

قال شيخنا العلامة ابن عثيمين رحمه الله:

(فإذا كانت النفقات \_ ونفعها متعدً \_ لا تقبل منهم؛ لكفرهم فالعبادات الخاصة من باب أولى)(١).

ولأن الكافر ليس أهلاً للعبادة، ومتى أسلم لزمه من حين إسلامه، ولا يقضي ما مضى حال كفره؛ لقوله تعالى: ﴿قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَنْتَهُوا يُغْفَرْ لُهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ﴾ [الأنفال: ٣٨].

قوله: «البلُوغُ»، فلا يجب الصيام على صبي صغير لرفع القلم عنه حتى يبلغ ولكنه إن صام صَحَّ منه الصوم ويستحب لولِيِّه أن يأمره به لكي يتعود عليه.

قال ﷺ: «رفع القلم عن ثلاثة .... وعن الصبي حتى يحتلم» (٢) فلا يجب على غير البالغ، ويحصل البلوغ بواحدة من العلامات الثلاث الآتية:

٢- نبات شعر العانة.

١ - إنزال المني باحتلام أو غيره.

٣- بلوغ خمس عشرة سنة.

وتزيد الأنثى على الذكر بالحيض، أو الحمل، ولو بلغ الصبي في أثناء النهار وقد أصبح مفطراً، فيمسك بقية اليوم، لحرمة الشهر. ولا قضاء عليه.

قوله: «العقْلُ» ، فلا يجب الصوم على المجنون؛ لقوله وَاللَّهِ عَنَا اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهِ الصَّاعِ عَلَيه الصَّامُ ولا يصح منه، لأنه ليس من أهل التكليف، وإذا كان الشخص يُجن عليه الصيام ولا يصح منه، لأنه ليس من أهل التكليف، وإذا كان الشخص يُجن أحياناً ويُفيق أخرى لزمه الصوم متى أفاق ولم يجب عليه قضاء ما جُنَّ فيه.

<sup>(</sup>۱) «الشرح الممتع» (٦/ ٣٣١).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه النسائي (٣٤٣١) وأبو داود (٤٣٩٨) وأحمد (٢٤١٧٣) وابن ماجه (٢٠٤١) وابن ماجه (٢٠٤١) والمرمي (٢٠٤٦) (الإرواء) (٢٠١٣).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه قريباً.

٥ - القُدْرَةُ عَلَيْهِ.

الشرح

قوله: «القدرةُ علَيْهِ»، أي يكون قادراً على الصيام حتى يجب عليه وعدم القدرة ينقسم إلى قسمين:

- الأول: دائمٌ:

كالمريض مرضاً لا يرجى برؤه ولا يستطيع معه الصوم والكبير الذي لا يستطيع الصيام.

- الثاني: طارئ:

وهذا يكون الصيام واجباً في حقه؛ لكن هناك أمرٌ طرأ عليه، فانتقل الوجوب إلى بعد رمضان مثل:

١ - الحائض. ٢ - المريض مرضاً يرجى برؤه.

٣- النفساء. ٤ - المسافر.

٥- الحامل إذا خافت على نفسها أو على حملها.

٦- المرضع إذا خافت على نفسها أو ولدها.

قال تعالى: ﴿ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينِ ﴾ [البقرة: ١٨٤].

قال ابن عباس رضى الله عنهما في هذه الآية:

(ليست بمنسوخة، هو الشيخ الكبير، والمرأة الكبيرة لا يستطيعان أن يصوما؛ فليطعما مكان كل يوم مسكيناً)(١).

وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ كَانَ مَرِيضاً أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّام أُخَرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

قال ابن المنذر رحمه الله: (أجمعوا على أن الكبير والعجوز العاجزين عن الصوم أن يفطر ١)(٢).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٨/ ١٧٩ \_ فتح).

<sup>(</sup>٢) «الإجماع» (١٢٨).

٦ - الإقامة.

## الشرح

فغير القادر لا يجب عليه الصوم بل يقضيه بعد رمضان والكبير يطعم عن كل يوم مسكيناً، ومن قام به مانع من موانع الصوم، فلا يجب عليه الصيام بل يجب عليه الفطر؛ كالحائض والنفساء.

قال ابن رشد رحمه الله: (وأما على من يجب وجوباً غير مخير فهو البالغ، العاقل الحاضر الصحيح إذا لم تكن فيه الصفة المانعة من الصوم وهي الحيض للنساء هذا لا خلاف فيه)(١١).

قوله: «الإِقَامَة»، لأن المسافر لا يجب عليه الصومُ على تفصيل سيأتي الآن وذلك لقوله تعالى: ﴿وَمَنْ كَانَ مَرِيضاً أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

\* قاعدة تضبط هذه الشروط:

هناك قاعدة تضبط هذه الشروط وهي:

(إذا ثبت الوجوب في أثناء النهار لزم الإمساك ولا قضاء).

أي إذا ثبت وجوب الصيام على الإنسان في أثناء النهار وجب عليه أن يمسك عن المفطرات بقية اليوم ولا قضاء عليه.

- مثاله: الكافر إذا أسلم في نهار رمضان والصبي إذا بلغ في نهار رمضان والمجنون إذا عقل كذلك في أثناء النهار كل هؤلاء يجب عليهم الإمساك في بقية اليوم ولا يلزمهم القضاء.

(وإذا زال المانع في أثناء النهار لا يجب الإمساك ويلزم القضاء)

أي إذا كان هناك مانع من الصيام مثل: الحيض، والنفاس، والمرض، والسفر.. ونحوها من الأعذار التي يجوز بها الفطر والقضاء بعد رمضان؛ فلو طهرت الحائض في أثناء النهار لا يجب عليه الإمساك في هذا اليوم لكن يجب عليه قضاء ذلك اليوم.

<sup>(</sup>١) راجع: ١ - «بداية المجتهد» (١/ ٢٧٤).

۲- «بدائع الصنائع» (۲/ ۷۷). ۳- «کشاف القناع» (۲/ ۳۰۸).

# 🗘 حكم الصيام في السفر:

اختلف أهل العلم في هذه المسألة: فمن قائل بالجواز ومن قائل بالمنع؛ لكن الذي يترجح إن شاء الله جمعاً بين الأدلة هو التفصيل الآتي:

- أولاً: إذا كان الصيام سيسبب له هلكة أو ضرراً أو مشقة شديدة.

في هذه الحالة يحرم الصيام؛ لأن فيه ضرراً على المرء.

قال تعالى: ﴿ وَلا تَقْتُلُوا أَنْفُسِكُمْ إِنَّ الله كَانَ بِكُمْ رَحِيماً ﴾ [النساء: ٢٩].

وعن جابر ضَ الله عَلَيْكُمْ فَي الله عَلَيْكُمْ فِي سَفْرٍ، فَرأَى زَحَاماً وَرَجَلاً قَدْ ظُلِّلَ عَلَيه، فقال: «ما هذا؟» فقالوا: صائم، فقال: «ليس من البر الصيامُ في السفر»(١).

- ثانياً: أن يكون في الصيام مشقة غير بالغة.

ففي هذه الحالة يكره له الصيام دفعاً لهذا الضرر الحاصل به.

قال تعالى: ﴿ يُرِيدُ الله بِكُمُ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

- ثالثاً: إذا كان الفطر والصيام عنده سواء ولا مشقة في الصيام فحينئذ يستحب له الصيام.

عن أنس ضَعِيَّةٌ قال: (كنا نسافر مع رسول الله وَعَلَيْكُمُ في رمضان، فلم يَعِب الصائمُ على المفطر ولا المفطرُ على الصائم)(٢).

وعن جابر ضَحِيَّة قال: (سافرنا مع رسول الله عَلَيْكُمُ فيصوم الصائم، ويفطر المفطر، فلا يعيب بعضهم على بعض)<sup>(٣)</sup>.

(١) رواه البخ، ــــاري (١٩٤٦) ومسلم (١١١٥) وأبو داود (٢٤٠٤) والمزَّي في «تحفة الأشراف» (٢٦٤٥) والنسائي (٢٧٤٤) وابن ماجه (١٦٦٤) وأحمد (٢٣١٦٩) والدارمي (١٧١٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٩٤٧) ومسلم (١١١٨) وأبو داود (٢٤٠٢) (تحفة) (٧٣٧).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (١١١٧) (٩٧).

شرح \_\_\_\_\_

==

(وعلى هذا يكون الصيام في السفر بحسب حال المسافر إن شق عليه أفطر وإن لم يشق عليه أفطر وإن لم يشق عليه صام)(١)، لأنه أسرع إلى إبراء الذمة بأداء الفرض في وقته.

عن أبي سعيد صَّحَيَّتُهُ قال: (كنا نغزو مع رسول الله صَّلِيِّ في رمضان، فمنا الصائم ومنا المفطر فلا يجد الصائم على المفطر، ولا المفطر على الصائم، يرون أن من وجد قوة فصام، فإن ذلك حسن، ويرون أن من وجد ضعفاً فأفطر، فإن ذلك حسن)<sup>(۲)</sup>.

فبعد ذلك يمكن أن يقال: إن أفضل الأمرين للمسافر أيسرهما عليه.

### 🗘 حكم صيام الحامل والمرضع:

إذا أفطرت الحامل أو المرضع في رمضان فهاذا عليهما؟

لأهل العلم في هذه المسألة ثلاثة أقوال:

-الأول: إذا أفطرت لأجل مصلحة الجنين، فتقضي وتطعم عن كل يوم مسكيناً، أما إذا أفطرت لمصلحتها هي فتقضي ولا تطعم.

عن ابن عباس رضي الله عنها قال: (والحامل والمرضع إذا خافتا على أو لادهما أفطرتا وأطعمتا)(٣).

- الثاني: عليها الإطعام فقط ولا يلزمها القضاء سواء كان لمصلحتها أو مصلحة الجنين.

قال وَعِلْقِيْدُ : «إن الله وضع الصيام عن الحبلي والمرضع» (٤).

<sup>(</sup>۱) «الشرح الممتع» (٦/ ٢٥٤-٥٥٦) بتصرف.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۱۱٦) (۹۶) والترمذي (۷۱۳) والنسائي (٤/ ۱۸۸).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه الطبرى (٢٧٥٨).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه أبو داود (٢٤٠٥) والنسائي (٢٢٧٣) والترمذي (٧١٥) وابن ماجـــه (١٦٦٧) وأحمد (١٨٥٦٨) (صحيح الجامع) (١٨٣٥) وابن خزيمة (٢٠٤٤).

الضابط الثاني: شروطُ صحَّةِ الصوم ستةٌ: ١ - الإسلامُ.

الشرح

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال:

(رُخِّصَ للشيخ الكبير والعجوز الكبيرة في ذلك وهما يطيقان الصوم أن يفطرا إن شاءا ويطعها كل يوم مسكيناً ولا قضاء عليهها، ثم نسخ ذلك في هذه الآية: ﴿فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ [البقرة: ١٨٥]. وثبت للشيخ الكبير والعجوز الكبيرة إذا كانا لا يطيقان الصيام، والحبلى والمرضع إذا خافتا أفطرتا وأطعمتا كل يوم مسكيناً)(١). ولم يذكرقضاءً.

- القول الثالث: أنهم يلزمهما القضاء فقط ولا إطعام عليهما (٢).

وبهذا القول قال:

| ٣- الضحاك        | ٧- الحسن         | ١ - عطاء بن أبي رباح |
|------------------|------------------|----------------------|
| ٦ – ربيعة        | ٥ - الزهري       | ٤ - النخعي           |
| ٩ - الثوري       | ٨- أبو حنيفة     | ٧- الأوزاعي          |
| ١٢ - أصحاب الرأي | ۱۱ – أبو ثور     | ١٠- أبو عبيد         |
|                  | ١٤ - ابن عثيمين. | ١٣ - ابن المنذر      |

رحمهم الله، وهو اختيار شيخنا حفظه الله؛ لقوله وَالله عَلَيْكُمُّ: «إن الله وضع شطر الصلاة والصوم عن المسافر، والمرضع والحبلي»(٣).

والراجح هو القول الثالث أن عليهما القضاء ولا إطعام.

قوله: «الإسلام» ، فلا يصح الصيام من كافر ولا يقبل منه.

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي (٤/ ٢٣٠) بسند قوي.

<sup>(</sup>۲) «الشرح الممتع» (٦/ ٣٦١).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه قريباً.

٣- التمييزُ. ٤ - النيةُ.

٢- العقلُ.

الشرح

قوله: «العقل» ، وكذلك المجنون؛ لأنه ليس من أهل التكليف ولا نية له.

قوله: «التمييز»، ولا يصح من غير المميز؛ لأنه لا قصد له.

قوله: «النية»، فيشترط لصحة الصوم استحضار النية، ولا يصح الصيام بدون نية، فلا نية، فلو أمسك رجل من طلوع الفجر الصادق إلى غروب الشمس بدون نية، فلا يقال له عمسك أو صائم؛ لأنه يفتقر إلى نية إذ النية شرطٌ في صحة الصوم؛ لقوله وعليه والما الأعمال بالنية ..»(١).

# ۞ هل يُشْتَرَطُ نيةٌ لكل يوم أم تكفي نية واحدة لكل الشهر؟

ذهب أهل العلم في هذه المسألة إلى قولين:

- **الأول**: يشترط لكل يوم نية مستقلة.
- القائلون به: أبو حنيفة والشافعي، وأحمد في المشهور من مذهبه.
- دليلهم: قالوا: إن كل يوم عبادة مستقلة لا يفسد بعضها بعضاً فوجب لكل يوم نية؛ لأنه لو فسد يوم من أيام رمضان لا يفسد ما قبله ولا ما بعده.
  - الثاني: نية واحدة في أول الشهر تكفى.
  - القائلون به: مالك وإسحاق بن راهويه، وأحمد في رواية.
    - دليلهم: قالوا:
    - ١ مَا اشترط فيه التتابع تكفى فيه نية واحدة.
      - ٢- أن صوم رمضان عبادة واحدة.
- ٣- أن النبي ﷺ قال: «**ولكل امرئ ما نوى**» وهذا نوى صيام الشهر فله ما نوى. -

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٦٦٨٩) ومسلم (١٩٠٧) وأبو داود (٢٢٠١) والترمذي (١٦٤٧) والنسسائي (٧٥) وابن ماجه (٤٢٢٧) وأحمد (١٦٩).

\* الراجع: هو القول الثاني أن نية واحدة في أول الشهر تكفى.

وهذا اختيار العلامة ابن عثيمين رحمه الله وبه قال شيخنا، لكن لو قطع الصوم لعذر كسفرٍ أو مرضٍ وجب أن يأتي بنية أخرى ويحدث نية جديدة لما بقي من الشهر (١).

# ۞ هل يشترط تبييتُ النية من الليل؟

الكلام في هذه المسألة على جهتين:

- الجهة الأولى: إن كان الصيام واجباً كرمضان، وصيام الكفارات والنذر وغيرها، فقد اختلف العلماء فيه على قولين:
- القول الأول: لا يشترط تبييتُ النية من الليل وهو قول أبي حنيفة رحمه الله تعالى. دليله: عن سلمة بن الأكوع ضَيَّا قال: (أمر النبي وَعَلَيْكُ رجلاً من أسلم أن أذًن في الناس أن من كان أكل فليصم بقية يومه، ومن لم يكن أكل، فليصم؛ فإن اليوم يوم عاشوراء» (٢).

#### - وجه الدلالة:

قال الأحناف: إن عاشوراء كان في أول الأمر فرضاً، ولو لم يكن صحيحاً لم يأمر النبي وَالله الله بصيامه، ولم يشترط تبييتَ نيةٍ من الليل.

- القول الثاني: يشترط تبييت النية من الليل وبــه قال: مالك، والشافعي، وأحمد رحمهم الله.

- دلیلهم:

(۱) راجع: ۱ - «الشرح الممتع» (٦/ ٣٦٩).

۲ - «نداء الريان» (۲/ ۲۷). ۳ - «المغني» (٤/ ١٥٤).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٠٠٧) ومسلم (١٩٣٥) والنسائي (٤/ ١٩٢) والمزي (تحفة الأشراف) (٥٣٨).

عن حفصة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله وَالله عنها لله عليه عنها الله عليه عليه الله عنها الله الله عنها الله عن

فالحديث نصَّ في محل النزاع وهو أمر من النبي وَاللَّهُ بأن يجمع ـ وفي رواية «يُبيِّت»، النية قبل الفجر، فتبييتُ النية وإيقاعها في الليل شرط؛ لأن النفي متوجَّه إلى الصحة.

## الراجح:

والراجح هو القول الثاني: أنه يشترط تبييت النية من الليل لثبوت النصِّ الوارد في ذلك وهو قول الجمهور.

قال الإمام الترمذي رحمه الله:

(لا صيام لمن لم يجمع الصيام قبل طلوع الفجر في رمضان، أو قضاء رمضان، أو في صيام نذر إذا لم ينوه من الليل لم يجزه) (٢).

قال البغوي رحمه الله:

(اتفق أهل العلم على أن الصوم المفروض إذا كان قضاءً أو كفارة أو نذراً مطلقاً، أنه لا يصح إلا بأن ينوي له قبل طلوع الفجر ..)<sup>(٣)</sup>.

- الرَّدُّ على أصحاب القول الأول:

قال الجمهور للأحناف: نحن لا نسلم لكم بأن صيام عاشوراء كان فرضاً في أول الإسلام.

<sup>(</sup>۱) صحيح، رواه أبو داود (۲۶۵۱) والترمذي (۷۳۰) وابن ماجه (۱۷۰۰) والنسائي (۲۳۳۱) وأحمد (۱۲۹۸) ومالك (۲۳۳۱) والبيهقي (۲/۲۰۲) والدارمي (۱۲۹۸) (الإرواء) (۹۱۶).

<sup>(</sup>۲) «سنن الترمذي» (۳/ ۱۰۸).

<sup>(</sup>٣) «شرح السنة» (٦/ ٢٦٩).

عن مُميدِ بن عبد الرحمن أنه سمع معاوية على عن مُميدِ بن عبد الرحمن أنه سمع معاوية على المنبر يقول: «هذا يوم المنبر يقول: يا أهل المدينة أين علماؤكم؟ سمعت رسول الله وَالله عليكم صيامه وأنا صائم، فمن شاء فليصم ومن شاء فليفطر»(١).

- وقالوا: إذا كان الصيام فُرضَ في النهار، فإن النهار أصبح في حق الناس كأنه ليل.
  - الجهة الثانية: إذا كان الصيام نفلاً:

قلنا: الأصل في الصيام هو تبييت النية من الليل؛ لحديث حفصة رضي الله عنها المتقدم: «من لم يجمع الصيام قبل الفجر فلا صيام له» فهذا الحديث عام في كل صيام سواء كان واجباً أو تطوعاً.

لكن قد خرج من هذا العموم صيامُ التطوع بفعل النبي وَلَيْكِلُمُ ، وإن كان العلماء قد اختلفوا أيضاً في هذه المسألة على قولين:

- الأول: يشترط تبييتُ النية من الليل في صيام التطوع كالفرض سواء، وبذلك قال: ١- ابن عمر، ٢- مالك، ٣- زفر، ٤- ابن حرر، ٥- المزني، ٢- داود الظاهري، ٧- الصنعاني رحمهم الله.
  - دليلهم: حديث «من لم يجمع الصيام قبل الفجر ..» الحديث.

قالوا: (الأصل عموم الحديث في تبييت النية من الليل وعدم الفرق بين الفرض والنفل والقضاء والنذر ولم يقم ما يرفع هذين الأصلين فتعيَّن البقاء عليهما)(٢).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۰۰۳) ومسلم (۱۱۲۹) (۱۲۹) والنسائي «الكبرى» «تحفة الأشراف» (۱۱۲۰).

<sup>(</sup>۲) «سبل السلام» (۲/ ۲۲۲).

### - القول الثاني:

لا يشترط تبييت النية من الليل في صيام التطوع بل تجزئ من النهار، والقائلون به:

۱ – على بن أبي طالب ٢ – ابن مسعود ٣ – حذيفة بن اليمان

٤- طلحة ٥- ابن عباس ٦- أبو حنيفة

٧- أحمد ٨- الشافعي ٩- سعيد بن المسيب

١٠ - سعيد بن جبير ١١ - النخعي

وهو قول جمهور السلف، واختيار شيخنا ابن عثيمين وبه قال شيخنا.

- الدليل: عن عائشة رضي الله عنها قالت: دخل النبي وَ الله ذات يوم فقال: «هل عندكم شيء»؟ قلنا: لا . قال: «فإني إذاً صائم» (١) وفي رواية: «إذا أصوم».

قالوا: إن حديث حفصة رضي الله عنها عام، وخُصَّ النفل بحديث عائشة رضى الله عنها؛ ولأن النفل يخفف فيه ما لا يخفف في الفرض.

- الراجح: والراجح هو القول الثاني أنه يجوز أن ينوي من النهار بشرط أن لا يكون قد فعل مفطراً من المفطرات، من طلوع الفجر إلى النية.

## 🗘 إلى متى يصح إحداث النية من النهار في صيام التطوع؟

ذهب أبو حنيفة رحمه الله وأصحابه على أن المتنفل يجوز له أن يُحْدِث الصوم بنية من النهار؛ إلا أنهم حدُّوا منتصف النهار كحدٍّ أقصى، فلا يجوز عندهم أن ينوي الصوم بعد منتصف النهار (٢).

قالوا: لأن الصوم هو الإمساك عن الغداء وتأخير العشاء إلى الليل، وبعد الزوال

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۱۵۶) (۱۲۹) وأبو داود (۲٤٥٥) والترمذي (۷۳۳) والنسائي (۲۳۲۲) وابن حبان (۳۲۲۹) والبيهقي (۶/ ۲۹۸)، والدارقطني (۲/ ۱۷٦).

<sup>(</sup>٢) «المحلي» (٦/ ١٧٢).

# ٥- انقطاعُ دم الحيضِ. ٦- انقطاعُ دم النفاسِ.

الشرح

لا يجوز؛ لأنه لم يوجد الإمساك عن الغداء لله تعالى (١).

وذهب الشافعي رحمه الله في القديم إلى القول بقول الأحناف، وذهب في الجديد إلى صحة صوم من نوى بعد الزوال، وهو قول معظم أصحاب الشافعي، وقال الأصحاب بناء على ذلك: يصح في أي لحظةٍ لكن يشترط ألا يتصل غروب الشمس بالنية بل يبقى بينهما زمن ولو أدنى لحظة) (٢).

وهذا مذهب الحنابلة أيضاً أنه يصح صوم النافلة من النهار قبل الزوال وبعده نص عليه وعليه أكثر الأصحاب (٣).

ولكن ذهب شيخنا حفظه الله إلى قول الأحناف أنه يجوز له أن ينوي في صوم النفل من النهار إلى الزوال فقط ولا يجوز بعده وقال: هو الراجح، وخالف بذلك مذهبه نابذاً التعصب كعادته حفظه الله.

قلت: رضي الله عنك إن النصوص الدالة على جواز الصوم بالنية من النهار لم تفرِّق بين إحداث النية قبل الزوال وبعده (٤).

وعليه فالذي تميل إليه نفسي هو قول الشافعي في جديد مذهبه وقول الحنابلة.

قوله: «انقطاعُ دم الحيض، وانقطاعُ دم النفاس»، إذ الحائض والنفساء لا يصح منهما الصيام، لكن إذا طهرتا من الحيض والنفاس صح منهما الصوم ولو قبل الاغتسال، وإذا نزل دم الحيض أو دم النفاس أفطرت وانتقل الوجوب إلى بعد رمضان فإذا طهرت بدأت في الصوم مرة أخرى.

<sup>(</sup>١) «حاشية ابن عابدين» (٢/ ٩٢).

<sup>(</sup>۲) «المجموع شرح المهذب» (٦/ ٣٣٥).

<sup>(</sup>٣) «الإنصاف» (٣/ ٢٩٧).

<sup>(</sup>٤) وبذلك قال الشيخ سيد حسين العفاني حفظه الله تعالى في ‹‹نداء الريان›› (٢/ ٢٤).

# الضابط الثالثُ: سننُ الصوم ستةٌ: ١ - تعجيل الفطرر.

الشرح

عن أبي سعيد ضَيَّا قال: قال رسول الله عَلَيْلَةُ: «أليس إذا حاضت لم تصم ولم تصلّ فذلك نقصان دينها»(١).

وإن صامت مع الحيض أو النفاس لم يجزئها؛ لحديث عائشة رضي الله عنها: (كنا نحيضُ على عهد رسول الله عنها: الفرس الله عنها: (كنا نحيضُ على عهد رسول الله عنوس الل

فالحيض والنفاس من المفطرات، فإذا حاضت المرأة أو نَفِسَت في جزء من النهار سواء وجد في أوله أو آخره أفطرت فإن صامت لم يجزئها، وإن تعمَّدت الصوم أثمت.

قوله: «تعجيلُ الفطرِ» ، لحديث سهل بن سعد فَيْظِيُّهُ قال: قال رسول الله وَلَلْكِيُّدُ : «لا يزال الناس بخير ما عجّلوا الفطر» (٣).

وعليه فلا معنى لما يفعله بعض العوام من انتظارهم بدون إفطار عند أذان المغرب حتى يتشهد المؤذن ليتأكدوا من دخول الوقت بزعمهم، وهذا خطأ بلا شك وابتداع في دين الله، وتنطع مذموم بل بمجرد أن يكبر المؤذن يفطر الصائم.

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله وَعَلَيْكُمُ: «إذا أقبل الليل من هاهنا وأشار إلى المغرب وغربت هاهنا وأشار إلى المغرب وغربت الشمس فقد أفطر الصائم»(٤).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٠٤) ومسلم (٨٠) وابن ماجه (٤٠٠٣) وأبو داود (٤٦٧٩) وأحمد (٥٣٢١) و (٥٣٢١) و (٢٢١٥) و (٢٢١).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٢١) ومسلم (٣٣٥) وأبو داود (٢٦٢) والترمذي (١٣٠) وابن ماجه (٦٣١) والنمائي (٣٨٢) وأحمد (٢٣٥) والدارمي (٩٧٩) والمزي «تحفة الأشراف» (١٧٩٦٤).

<sup>(</sup>٣) رواه البخّاري (١٩٥٧) ومســـلم (١٠٩٨) والترمذي (٦٩٩) وابن ماجه (١٦٩٧) وأحمد (٢٣٥٢) ومالك (٦٣٨) والدارمي (١٦٩٩).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٩٥٤) ومسلم (١١٠٠) وأبو داود (٢٣٥١) والترمذي (٦٩٨)

٢- تأخِيرُ السحُور.

الشرح

## 🗘 النهي عن تأخير الفطر إلى ظهور النجم:

عن سهل بن سعد ضَيْطَهُ قال: قال رسول الله وَعَلَيْكُمُ : «لا تزال أمتي على سنتي ما لم تنتظر بفطرها النجوم»(١).

وعن أبي هريرة ضَعِيْهُ قال: قال رسول الله وَ الله وَ الله وَاللهُ عَلَيْهُ : «لا يزال الدين ظاهراً ما عجّل الناس الفطر؛ لأن اليهود والنصاري يؤخرون» (٢).

وعن عمرو بن ميمون الأودي ضَطَّابُهُ قال: (كان أصحاب محمدٍ وَعَلَيْكُمُ أُسرع الناس إفطاراً، وأبطأهم سحوراً)(٣).

فالسنة تعجيل الفطر، وتأخيره إلى ظهور النجم فيه مخالفة للسنة وموافقة لليهود والنصارى، كما فعل الروافض.

قوله: «تأخير السحُور»؛ لحديث أنس ضُطَّابه قال: (تسحرنا مع رسول الله وَيُلْكِلْمُ ، ثم قام إلى الصلاة. قلت: كم كان بين الأذان والسحور؟ قال: قدر خسين آية)(٤). فضل السحور:

عن أنس عَرِيْجُهُ قال: قال رسول الله عَيْكِيْلُهُ: «تسحروا فإن في السَّحُورِ بركة» (٥٠).

<sup>(</sup>١) صحيح، رواه ابن خزيمة (٢٠٦١) وابن حبان (٢٥١٠) والحاكم (٤/ ٤٣٤).

 <sup>(</sup>۲) حسن، رواه أبو داود (۲۳۵۰) وابن ماجة (۱۲۹۸) وأحمد (۱۲۲۱) وابن حبان (۳۰۰۳)
 والحاكم (۱/ ٤٣١) والبيهقي (٤/ ٢٣٧) وابن أبي شيبة (٣/ ١١) (صحيح الجامع) (٧٦٨٩).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه عبد الرزاق (٩٩٩١) وصححه ابن حجر والهيثمي.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (١٩٢٣) ومسلم (٩٥) والترمذي (٧٠٨) والنســـائي (٢١٤٦) وابن ماجه (١٦٩٢) وأحمد (١١٥٣٩) والدارمي (١٦٩٦).

كتاب الصيام

الشرح

وعن سلمان ضَلِيْهُ قال: قال رسول الله وَ اللهِ عَلَيْهُ: «البركة في ثلاثة: في الجماعة، والشريد، والسَّحُور»(١).

### التسحر بصلاة الله وملائكته:

عن ابن عمر رضي الله عنها قال: قال رسول الله وسلانكته يَطْلِيْكُمُ : «إن الله وملائكته يصلون على المتسحرين» (٢).

## ۞ السُّحُور هو الطعام المبارك:

عن أبي نجيح العرباض بن سارية رضي قال: دعاني رسول الله وصل الله وص

## 🗘 الترغيب في السّحُور على التمر:

عن أبي هريرة ضيط قال: قال رسول الله وَالله عَلَيْالله : «نعم سحور المؤمن التمر» (٤).

## 🗘 حصول السحور ولو بالقليل:

عن أبي سعيد صَحَابًه قال: قال رسول الله عَلَيْكُمُ : «السحور كله بركة فلا تدعوه، ولو أن يَجْرَعَ أحدكم جرعة من ماءٍ، فإن الله عز وجل وملائكته يصلون على المتسحرين» (٥).

وعن ابن عمر رضي الله عنها قال: قال رسول الله ﷺ: «تسحروا ولو بجرعةٍ من ماء»(٦).

<sup>(</sup>١) حسن، رواه الطبراني (٦١٢٧) والهيثمي (٣/ ١٥١) (صحيح الجامع) (٢٨٨٢)

<sup>(</sup>٢) حسن، رواه الطبراني (٦٤٣٤) وابن حبّان (٣٤٦٧) (صحيح الجامع) (١٨٤٤).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه أبو داود (٢٣٤١) والنسائي (٢١٦٢) وابن خزيمة (١٩٣٨) وابن حبان (٣٤٦٥) (صحيح الجامع) (٧٠٤٣).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه أبو داود (٢٣٤٢) وابن حبان (٣٤٧٥) (صحيح الجامع) (٦٧٧٢).

<sup>(</sup>٥) حسن، رواه أحمد (١١٤١٤) (صحيح الجامع) (٣٦٨٣). أ

<sup>(</sup>٦) صحيح، رواه ابن حبان (٣٤٧٦) وأحمد، وعبد الرزاق (٥٥٥٩) (كنز العمال) (٢٣٩٦٨) (٢٣٩٦٨) (صحيح الجامع) (٢٩٤٥).

٣- الزِّيادَةُ في أعمالِ الخيرِ. ٤ - وقوْلُه إذا شُتِمَ: إِنِّي صَائمٌ.

الشرح

# 🗘 المتسحرُ يأخذ أجر مخالفة اليهود والنصارى:

عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنها قال: قال رسول الله وَ عَلَيْكُمُ: «فَصْل ما بينَ صيامنا وصيام أهل الكتاب أكلة السحر»(١).

قوله: «الزيادة في أعمال الخير»، امتثال هديه وَاللّه عن ابن عباس رضي الله عنها قال: (كان رسول الله وَاللّه وَالله الله وَالله وكان أجود الناس بالخير، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان جبريل عليه السلام يلقاه كل ليلة في رمضان حتى ينسلخ، يعرض عليه النبي والله القرآن فإذا لقيه جبريل عليه السلام كان أجود بالخير من الربح المرسلة) (٢).

قوله: «وقوله إذا شُتِمَ: إني صائم»، فيُسنُّ للصائم إذا شتمه أحد من الناس أن يقول: إني صائم، هكذا أمر النبي سُلِيَّةً .

عن أبي هريرة ضَطِّبُ قال: قال رسول الله عَلِيلِيُّ : «إذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يصخب ولا يجهل فإن شاتمه أحدٌ أو قاتله فليقل: إني صائم»(٣).

# الله على يقولها سراً أم جهراً؟

لأهل العلم في هذه المسألة ثلاثة أقوال:

- الأول: يقولها سرّاً خوفاً من الرياء.
- الثاني: يقولها جهراً حتى يردع الشاتم، ويذكره بالصيام.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (١٠٩٦) وأبو داود (٢٣٤٣) والترمذي (٧٠٩) والنسائي (٢١٦٦) وابن خزيمة (١٩٤٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦) ومسلم (٢٣٠٨) والنسائي (٤/ ١٢٥) والترمذي في «الشهائل» «تحفة الأشراف» (٥٨٤٠).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٨٩٤) ومسلم (١١٥١) وأبو داود (٢٣٦٣) وابن ماجـــــه (١٦٩١) والترمذي (٧٦٤) والنسائي (٢٢١٦) وأحمد (٧٦٣٦).

- الثالث: التفريق بين الفرض والنفل، فيجهر في الفرض ويُسِرُّ في النفل.

- الراجح: والراجح هو القول الثاني أنه يجهر بها في الفرض والنفل.

قال شيخنا ابن عثيمين رحمه الله: (وذلك لفائدتين:

١ - بيان أن المشتوم لم يترك مقابلة الشاتم إلا لكونه صائباً لا لعجزه حتى لا يستهين به الآخر.

٢- تذكير الشاتم بأن الصائم لا يشاتم أحداً، وربها يكون الشاتم صائهاً فيتذكر)(١).

## قال شيخ الإسلام رحمه الله:

(وإذا شُتِمَ الصائمُ اسْتُحِبَّ له أن يجهر بقوله: إني صائم سواء كان الصوم فرضاً أو نفلاً وهو أحد الوجوه في مذهب أحمد)(٢).

## الزور في الصيام: ٥ تحريم قول الزور في الصيام:

عن أبي هريرة ضَيْطَنُه قال: قال رسول الله وَعَلِيلاً: «من لم يدع قول الزور والعمل به، فليس لله حاجة أن يدع طعامه وشرابه» (٣).

(الصوم وَصْلَةٌ إِلَى النَّقَى كَمَا قَالَ تَعَلَى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الطِّيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة:١٨٣] ولذلك فإن الصائم حقّاً الذي ينال الدرجات العُلى ويُؤتى أجره بغير حساب هو من صامت جوارحه عن الآثام ولسانه عن الكذب والفحش وقول الزور، وبطنه عن الشراب والطعام، وفرجه عن الرفث، فإن تكلم لم يتكلم بها يجرح صومه وإن فعل لم يفعل ما يفسد صومه؛ لأن الصوم المشروع هو صوم الحوارح عن الآثام وصوم البطن ما يفسد صومه؛ لأن الصوم المشروع هو صوم الحوارح عن الآثام وصوم البطن

<sup>(</sup>۱) ((المتع)) (٦/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>۲) «الاختيارات» (ص/ ۱۰۸).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٩٠٣) وأبو داود (٢٣٦٢) والترمذي (٧٠٧) والنسائي (٣٢٤٥) وابن ماجه (١٦٨٩).

٥- الدعاءُ عِندَ الفِطْرِ.

٦- الفطرُ على رطب، فإنْ عُدِمَ فَتَمْرٌ، فَإِنْ عُدِمَ فَمَاءٌ.
 الضابطُ الرابعُ: المفطراتُ سبعةٌ:

الشرح

والفرج عن الشهوة والشراب والطعام، فكما أن الطعام والشراب والشهوة تفسده فهكذا الآثام تقطع ثوابه، وتفسد ثمرته فتُصَيِّرَهُ بمنزلة من لم يصم)(١).

قوله: «الفطرُ على رطب، فإنْ عُدِمَ فَتَمْرٌ، فَإِنْ عُدِمَ فَهَاءٌ»، فيستحب أن يفطر على أحد هذه الثلاثة ثم يصلي المغرب قبل أن يتعشى.

عن أنس ضَعِيَّة قال: (كان رسول الله عَلَيْكُمُ يفطر على رطباتٍ قبل أن يصلي، فإن لم يكن فعلى تمرات، فإن لم يكن حسا حسواتٍ من ماءٍ) (٣).

قال شيخنا حفظه الله:

(يؤخذ من هذا الحديث فائدتان:

١ - استحباب أن يكون وتراً.

٢- أن أقلَّ الوتر في التمر ثلاثة؛ لأنه أقل الجمع، فيستحب أن يكون ثلاثة فأكثر).
 قوله: «المفطراتُ»، إذا فعل الصائم واحدة منها فسد صومه.

(١) «موسوعة المناهى الشرعية» (٢/ ١٥٥) سليم الهلالى.

<sup>(</sup>٢) حسن، رواه أبو داود (٢٣٥٤) والنسائي (١/ ٦٦) وابن الســـني (٤٧٢) والدارقطني (٢٤٠) والحاكم (١/ ٤٢٢) (الإرواء) (٩٢٠).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه أبو داود (٢٣٥٣) والترمذي (٦٩٦) (الترغيب والترهيب) (١٥٩٤) والدارقطني (٣٤٠) والحاكم (١/ ٤٣٢) (الإرواء) (٩٢٢).

# ٢ - الجماع عمداً.

١ - الأكلُ أو الشربُ عمداً.

الشرح

قوله: «الأكلُ أو الشربُ عمداً»، فإذا أكل أو شرب في نهار رمضان فسد صيامه، قال تعالى: ﴿فَالْآنَ بَاشِرُوهُنَّ وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ الله لَكُمْ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَيَّتُوا الصِّيَامَ إِلَى اللَّيْلِ ﴾ [البقرة: ١٨٧].

وعن أبي هريرة ضَطِّيْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ : «من نسي وهو صائم فأكل أو شرب، فليتم صومه فإنها أطعمه الله وسقاه»(١).

- وجه الدلالة: هو مفهوم المخالفة في قوله: «من نسي» أي من تعمَّد فإن صيامه فاسد، وعليه القضاء وهو آثم وعليه أن يتوب ويستغفر، ويمسك بقية اليوم لحرمة الشهر، ويقضي يوماً مكانه.

قوله: «الجماعُ عَمْداً» ، فمن جامع زوجته في نهار رمضان عامداً فسد صومه وعليه الكفارة، قال تعالى: ﴿أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَائِكُمْ هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسٌ لُهُنَّ﴾ [البقرة: ١٨٧].

قال أهل العلم: لما أبيح الجماع بالليل فقد حرم بالنهار.

وعن أبي هريرة نظيم قال: بينها نحن جلوس عند النبي عَلَيْكُم إذ جاءه رجل فقال: يا رسول الله هلكتُ، فقال: «مالك»؟ قال: وقعت على امرأتي في رمضان وأنا صائم، فقال رسول الله عَلَيْكُم : «هل تجد رقبة تعتقها»؟ قال: لا. قال: «فهل تستطيع أن تصوم شهرين متتابعين»؟ قال: لا. قال: «فهل تجد إطعام ستين مسكيناً»؟ قال: لا. فلسكت النبي عَلَيْكُم ، فبينها نحن على ذلك إذ أُتِي النبي وَلَيْكُم بعرَقِ فيه تمرٌ ـ والعَرَق: المكتل ـ قال: «أبين الســـائل»؟ قال: أنا. قال: «خذ هذا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٩٣٣) ومسلم (١١٥٥).

فتصدق به» فقال: على أفقر مني يا رسول الله؟ فوالله مابين لابتيها أهل بيت أفقر من أهل بيت أفقر من أهل بيتي، فضحك رسول الله وسلياً حتى بدت أنيابه، ثم قال: «أطعمه أهلك»(١).

## 🗘 شروط وجوب الكفارة بالجماع في رمضان:

وحتى نلزم المجامع في نهار رمضان بالكفارة لا بد من هذه الشروط:

١- أن لا يكون هناك مسقط للصوم في حقه كالسفر، أو المرض، أو غيرهما، فلو
 عاد من سفره فوجد امرأته طهرت من الحيض أثناء النهار فجامعها فلا شيء عليه.

٢- أن يكون في النهار.

٣- أن يكون ممن يلزمه الصوم وهو المسلم، العاقل، البالغ، القادر عليه.

٤ - أن يكون:

أولاً: عالماً بالحكم والحال، أي يعلم أن الجماع في نهار رمضان محرم مفسد للصوم، وأنه أثناء جماعه لا زال عليه نهار، فلو كان جاهلاً بالحكم أو الحال فلا كفارة عليه، ولا يضر جهله بالكفارة بل يكفيه أن يعلم بحرمة الجماع في أثناء النهار.

ثانياً: متعمداً؛ لأنه لو أُكرِه على الجهاع أو جامع خطأ فلا كفارة عليه؛ لقوله تعالى: ﴿رَبَّنَا لا تُؤَاخِذْنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطأُنَا﴾ [البقرة: ٢٨٦].

ثالثاً: ذاكراً؛ لأنه لو كان ناسياً فلا كفارة؛ للآية.

\* ما هي الكفارة؟

بالنظر في حديث أبي هريرة المتقدم نعلم أن الكفارة هي:

١ – عتق رقبة.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۹۳٦) ومسلم (۱۱۱۱) وأبو داود (۲۳۹۰) والترمذي (۷۲٤) وابن ماجــه (۱۹۷۱) وأحمد (۲۹۰۵) ومالك (۲۶۰).

كتاب الصيام المسام

### الشرح

٢ - فإن لم يجد فصيام شهرين متتابعين.

٣- فإن لم يستطع فإطعام ستين مسكيناً.

# 🗘 الأثار المترتبة على الجماع عمداً في رمضان:

٢ - فساد ذلك اليوم.

٣- وجوب الإمساك بقية اليوم لحرمة الشهر.

٤ - قضاء ذلك اليوم. ٥ - الكفارة على الترتيب. ٦ - التوبة.

### المرأة في الكفارة:

١ - الإثم.

هل على المرأة كفارة أم هي خاصة بالرجل؟

- الجواب: إذا كانت المرأة مكرهة فلا شيء عليها، أما إذا كانت مطاوعة، فاختلف أهل العلم فيها على قولين:

الأول: ليس عليها كفارة، وهـذا قـول الشافعي وأحمد وداود رحمهم الله.

- دليلهم: استدلوا بحديث أبي هريرة المتقدم وأن النبي عَلَيْكُم أَم يأمر المرأة بالكفارة، بل أمر الرجل وحده بها، ولو كان عليها كفارة؛ لأمرها بها؛ لأنه لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة إليه.

القول الثاني: عليها كفارة، وبذلك قال: مالك وأبو حنيفة وأبو ثور وابن المنذر، ورواية عن أحمد ورواية عن الشافعي رحمهم الله وهو قول الجمهور.

- دليلهم: قالوا: الأصل في الأحكام الشرعية المساواة بين الرجل والمرأة، ولا فرق بينها إلا بدليل، وكما أنه من الرجل انتهاك لحرمة الشهر فهو من المرأة كذلك.

## \* الترجيح:

والراجح هو القول الثاني أن عليها كفارة إن هي طاوعت.

\* الرد على القول الأول:

٥- العزُّمُ على الفطرِ.

٤ - الاستمناء.

٣- القَيءُ عَمْداً.

الشرح

قال العلامة ابن عثيمين رحمه الله:

(هذا الرجل الذي جامع امرأته في نهار رمضان استفتى عن فعل نفسه، والمرأة لم تستفت وحالها تحتمل أن تكون مطاوعة، وتحتمل أن تكون مطاوعة، فلم الم تأتِ وتستفتي سكت عنها النبي وسي الله فلم الم يذكر أن عليها كفارة)(١).

قوله: «القَيْءُ عمْداً»، فإذا استقاء الإنسان عمداً فعليه القضاء، أما إذا ذرعه القيء فلا شيء عليه.

عن أبي هريرة عَلَيْهُ قال: قال رسول الله وَاللَّهُ عَلَيْهُ: «من استقاء عمداً، فليقض، ومن ذرعه القيءُ فلا قضاء عليه»(٢).

قال ابن المنذر رحمه الله: «أجمعوا على إبطال صوم من استقاء عامداً» (٣).

قوله: «الاستمناء»، الاستمناء هو تَعَمَّدُ إنزال المني، وهو مفسد للصوم؛ لحديث أبي هريرة عَلِيَّة وفيه:

«.. يدع طعامه وشرابه وشهوته من أجلي ...»<sup>(٤)</sup>، والاستمناء شهوة وهو لم يدعها مثل الطعام والشراب، فمن تعمَّد إخراج مائه كان كمن أكل أو شرب في فساد صومه.

قوله: « العزمُ على الفطرِ» ، فلو عزم على الفطر فقد أفسد صومه وإن لم يتناول مفطراً.

<sup>(</sup>۱) «الممتع» (٦/ ١٥).

<sup>(</sup>۲) صحيح، رواه أبو داود (۲۳۷۷) والترمـــذي (۷۲۰) وابن ماجه (۱۲۷٦) وأحمد (۱۰۰۸۵) والدارمي (۱۲۲۹) (صحيح الجامع) (۲۲٤۳).

<sup>(</sup>٣) «الإجماع» (١٢٦).

<sup>(</sup>٤) رواه البّخــــاري (١٩٠٤) ومسلم (١٥١١) والترمذي (٧٦٤) والنسائي (٢٢١٤) وابن ماجه (١٦٣٨) وأحمد (٧١٣٤) ومالك (٢٩٠) والدارمي (١٧٦٩).

# ٧- الرِّدَّةُ.

٦- الحيضُ والنفاسُ.

الشرح

- مثاله: رجل صائم، وفي نهار رمضان عزم على الفطر وعقد عزم قلبه عليه؛ لكنه لم يتناول مفطراً إلى الغروب، فقد فسد صومه وعليه القضاء. وهذا هو المشهور من المذهب وهو قول: الشافعي وأبي ثور وأصحاب الرأي؛ لأن الصوم يحتاج إلى استصحاب النية طول الوقت، فإن قطعها فقد قطع الصيام؛ لأن الأعمال بالنيات.

قوله: «الحيضُ والنفاسُ» ، فإذا حاضت المرأة أو نَفِسَتْ في أي لحظة من النهار ولو قبيل غروب الشمس بلحظة فإن صيامها يفسد وعليها القضاء، فإن صامت لم يجزئها.

قال ابن قدامة في «المغنى»:

(أجمع أهل العلم على أن الحائض والنفساء لا يحل لهما الصوم وأنهما يفطران رمضان، وأنهما إن صامتا لم يجزئهما الصوم)(١).

وقال وَعِلَيْكُمُ : «أليس إحداكن إذا حاضت لم تصم ولم تصل» (٢).

قوله: «الردَّةُ»، فإن ارتدَّ عن الإسلام في نهار رمضان فإن صيامه يفسد حتى لو عاد إلى الإسلام في نفس اليوم؛ لقوله تعالى: ﴿لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ﴾ [الزمر: 70].

### قال ابن قدامة رحمه الله:

(لا نعلم بين أهل العلم خلافاً في أن من ارتدَّ عن الإسلام في أثناء الصوم أنه يفسد صومه وعليه القضاء لذلك اليوم إذا عاد إلى الإسلام سواء أسلم في أثناء

<sup>(</sup>١) ((المغنى)) (٤/ ١٩٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٠٤) ومسلم (٨٠) وأبو داود (٢٧٩) وابن ماجه (٤٠٠٣) وأحمد (٢١٥٥).

الضابط الخامس: الأيامُ المستحبُّ صيامُهَا تسعةٌ: ١ - يومٌ ويومٌ. ٢ - يومُ عرفةَ لغيرِ الحاج.

الشرح

اليوم أو بعد انقضائه)(١).

هذه هي مفسدات الصوم وكلها يجب فيها القضاء إلا الجماع ففيه القضاء والكفارة.

قوله: «الأيام المستحبُّ صيامُهَا .. يومٌ ويومٌ» ، لحديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنه على قال: قال رسول الله وَاللَّهِ اللهُ اللهُ اللهُ عنه الله عنه الله الله صلاة داود، كان ينام نصف الليل، ويقوم ثلثه وينام سدسه، وكان يُفْطِرُ يوماً ويصوم يوماً» (٢).

قوله: «يومُ عَرَفَة لغيرِ الحاجِّ»، أي يستحب صيام يوم عرفة لمن لم يحج؛ لقوله والسنة التي بعده، والسنة التي الله أن يكفر السنة التي بعده، والسنة التي قبله»(٣).

هذا لغير الحاج، أما الحاج، فقد قال ابن عمر رضي الله عنهما: (لم يصمه النبي عَلَيْهِ ) ولا أبو بكر، ولا عمر، ولا عثمان، وأنا لا أصومه)(٤).

وكان مالك والثوري يختاران الفطر، وقال الشافعي رحمه الله:

يستحب صوم يوم عرفة لغير الحاج، فأما الحاج فأحَبُّ إليَّ أن يُفطِرَ لتقويته على الدعاء.

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (٤/ ١٩٠).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (١١٦٢) وأبو داود (٢٤٢٥) والترمذي (٧٤٩) وابن ماجه (١٧٦٣) والنسائي (٢٨١٣).

<sup>(</sup>٤) ((الترغيب والترهيب) (٢/ ٢٨).

كتاب الصيام

٣- تاسوعاء عاشُوراء . ٤ - الاثنين والخميس.
 ٥ - سِتةٌ من شوالٍ.
 ٦ - العشرُ من ذِي الحجةِ.

### الشرح

وقال الإمام أحمد رحمه الله: (فذلك يوم يحتاج فيه إلى القوة)(١).

قوله «تاسوعاء»، لقوله عَلَيْكُم: «إذا كان العام المقبل إن شاء الله صمنا اليوم التاسع» رواه مسلم.

قوله «عاشوراء» ، عن أبي قتادة ضَطَّتُه قال: سئل رسول الله عَلَيْكُم عن صيام يوم عاشوراء فقال: «صيام يوم عاشوراء إني أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبله» (٢). قوله: «الاثنين والخميس» ، لأن الأعمال تعرض فيهما.

عن أبي هريرة ضَطَّيْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْكُمُ : «تُعرضُ الأعمال يوم الاثنين والخميس، فأُحبُّ أن يُعرضَ عملي وأنا صائم» (٣).

قوله: «ستةٌ من شوال»، لحديث أبي أيوب ضَطَّبُه قال: قال رسول الله عَلَيْكُم : «من صام رمضان ثم أَتْبَعَهُ ستّاً من شوال كان كصيام الدهر»(١).

قوله: «العشرُ من ذي الحجةِ» ؛ لحديث هنيدة بن خالد عن امرأته عن بعض أزواج النبي عَيَالِيَّةٌ قال: (كان رسول الله عَيَالِيَّةٌ يصوم: تسع ذي الحجة، ويوم عاشوراء، وثلاثة أيام من كل شهر، وأول اثنين من الشهر والخميس)(٥).

<sup>(</sup>۱) «الترغيب والترهيب» (۲/ ۲۹).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (١١٦٢) والنسائي (٢٨١٣) وأبو داود (٢٤٢٦) وابن ماجه (١٧١٣).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه الترمذي (٧٤٧) وابن ماجه (١٧٤٠) ومالك (١٦١٨) وهو عند مسلم (٢٥٦٥) وأبي داود (٢٩١٦) والترمذي (٢٠٢٣).

<sup>(</sup>٥) صحيح، رواه أبو داود (٢٤٣٤) والنسائي (٢١٦٦) (صحيح أبي داود) (٢١٢٩).

٨- غالب المحرم.

٧- الأيامُ البيضُ.

٩- غالب شعبان.

الشرح

وأيام ذي الحجة تسعة وليست عشراً، إذ عاشرُهَا العيدُ وإنها أطلق عليها العشر تغليباً.

قوله: «الأيامُ البيضُ»، والأيام البيض هي: الثالث عشر، والرابع عشر، والخامس عشر من كل شهر هجري.

عن جرير ضَيْطُهُ عن النبي وَعَلِيلُهُ قال:

«صيام ثلاثة أيام من كل شهر صيام الدهر: أيام البيض صبيحة ثلاث عشرة، وأربع عشرة، وخمس عشرة»(١).

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال: قال وسيام الله عنهما قال: قال وسيام ثلاثة أيام من كل شهر صوم الدهر كله»(٢).

قوله: «غالبُ المحرمِ» ، لحديث أبي هريرة صَحَيَّهُ قال: قال رسول الله وَعَلَيْهُ: «أفضل الصلاة بعد الفريضة صلاة الليل» (٣).

قوله: «غالبُ شعبان» ، لحديث عائشة : «... وما رأيته في شهر أكثر منه صيامًا في شعبان» متفق عليه.

(١) حسن، رواه النسائي (٢٤٢٠) والبيهقي (٣٨٥٣) (صحيح الجامع) (٣٨٤٩):

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٩٧٩) ومسلم (١٥٩١) وأبو داود (٢٤٢٧).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (١١٦٣) وأبو داود (٢٤٢٦) والترمذي (٧٤٠) وابن حبان (٣٦٣٦) والحاكم (١/ ٣٠٧) والبيهقي (٤/ ٢٩١) والنسائي (٣/ ٢٠٦).

الضابط السادس: الأيامُ المنهيُّ عن صيامِهَا ثمانية.

١ - العيدان. ٢ - أيام التشريق إلا لمن لم يجد الهدي.

٣- يومُ الشَّكِّ.

الشرح

قوله: «الأيام المنهي عن صيامها: .. العيدان» ؛ لحديث عمر صَلِيَّة قال: (هذان يومان نهى رسول الله وَاللَّهِ عن صيامهما: يوم فطركم من صيامكم، واليوم الآخر تأكلون فيه من نسككم)(١).

قوله: «أيام التشريق إلا لمن لم يجد الهدي» ؛ لحديث عمرو بن العاص والله على الله عن العاص الله عن الله

# 🗘 متى يجوز صيام أيام التشريق؟

عن عائشة رضي الله عنها قالت: (لم يرخَّص في أيام التشريق أن يُصَمْنَ إلا لمن لم يجد الهدي) (٣).

قوله: «يومُ الشَّكِّ»، وهو آخر يوم من شعبان حيث يدور حوله الشك أهو المتمم لشهر شعبان أم هو غرة رمضان، فهذا اليوم لا يجوز صومه، لحديث عمار عَلَيْكُنْهُ: (من صام اليوم الذي شك فيه فقد عصى أبا القاسم عَلَيْكُنْهُ).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۹۹۰) ومســــلم (۱۱۳۷) وأبو داود (۲٤۱۳) والترمذي (۷٦۹) وابن ماجه (۱۷۲۲) وأحمد (۱۱۱۳) والدارمي (۱۷۵۳).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه أبو داود (٧٤١٥) (صحيح أبي داود) (٢١١٣).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٩٩٧) «تحفة الأشراف» (١٦٥٠٦).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه الترمذي (٦٨) وأبو داود (٢٣٣١) وابن ماجــه (١٦٤٥) والنسائي (٢١٨٨) والدارمي (١٦٨٢) (الإرواء) (٩٦١).

٤ - يوم الجمعةِ منفرداً . ٥ - يومُ السبت منفرداً. ٦ - صوم الدهرِ .
 ٧ - صوم المرأة وزوجها حاضرٌ بغير إذْنِهِ غير رمضان.

٨- صوم عرفة للحاج إلا لمن لم يجد الهدي.

الشرح

قوله: «يوم الجمعة منفرداً» ، عن أبي هريرة ضيطت قال: قال رسول الله وَعَلَيْلًا : «لا يصوم أحدكم يوم الجمعة إلا يوماً قبله أو بعده»(١).

قوله: «يومُ السبت منفرِداً» ؛ لحديث عبد الله بن بسر السلمي عن أخته \_ الصهاء \_ أن النبي وَعَلَيْكُمُ قال: «لا تصوموا يوم السبت إلا فيها افترض عليكم، وإن لم يجد أحدكم إلا لحاء عنبة، أو عود شجرة فليمضغه» (٢).

قوله: «صوم الدهر»، عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنها قال:

قال لي رسول الله وعليه الله والمعارض الله عبد الله بن عمرو! إنك لتصوم الدهر وتقوم الليل، وإنك إذا فعلت ذلك هجمت لك العين ونهكت. لا صام من صام الأبد»(٣).

قوله: «صومُ المرأةِ وزوجُها حاضرٌ بغير إذنه غير رمضان» ، عن أبي هريرة وخطيه قال: قال رسول الله عَلَيْكُمْ : «لا تصم المرأة وبعلها شاهد إلا بإذنه» (٤٠). وفي رواية «غير رمضان».

قوله: «صومُ عرفة للحاج إلا لمن لم يجد الهدي» فقوله: (صوم عرفة للحاج)

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۹۸۵) ومسلم (۱۱٤٤) وأبو داود (۲٤۱۷) والترمذي (۷۶۳) وابن ماجه (۱۷۲۳) وأحمد (۱۷۲۳).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه الترمذي (٧٤٤)، وأبو داود (٢٤١٨) وابن ماجــه (١٧٢٦) وأحمد (٢٦٥٣٤) والدارمي (١٧٤٩) (صحيح الجامع) (٧٣٥٨).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٩٧٩) ومسلم (٩٥٩١) والترمذي (٧٧٠) وابن ماجه (١٧٠٦).

<sup>(</sup>٤) رواه البخساري (۱۹۲) والترمذي (۷۸۲) وأبو داود (۲٤٥٨) وابن ماجـــه (۱۷٦١) وأحمد (۲۲۹٤) والدارمي (۱۷۲۱).

وقد سبق بيان ذلك في بيان الأيام المستحب صيامها.

وأنه لا يجوز للحاج أن يصوم يوم عرفة لقول ابن عمر: «لم يصمه النبي وَعَلَيْكُمْ، ولا أبو بكر، ولا عمر، ولا عثمان، وأنا لا أصومه» (١).

\* ومن الأيام المنهي عن صيامها:

- النصف الثاني من شعبان لمن لم تكن له عادة:

عن أبي هريرة ضَحَيَّهُ قال: قال رسول الله عَلَيْلَةُ: «إذا انتصف شعبان فلاً تصوموا»(٢).

وعنه صَلَىٰ قَال: قال وَاللَّهِ : «لا يتقدمن أحدكم رمضان بصوم يومٍ أو يومين، إلا أن يكون رجلٌ كان يصوم صومه، فليصم ذلك اليوم»(٣).

#### ઇ છે. જ

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.







# م كِتابُ الاعْتِكَافِ

وفيه ضابطانِ:

الشرح

## 🗘 تعريفه

- لغة: هو الحبس واللبث والملازمة.
- شرعاً: هو لزوم المسجد والإقامة فيه بنية التقرب إلى الله.

#### 🗘 حکمه:

الاعتكاف سنة بالإجماع ولا يجب إلا بالنذر، وهو مستحب ويتأكد استحبابه في العشر الأواخر من رمضان، طلباً لليلة القدر (١).

#### 🗘 حكمته:

شرع الله الاعتكاف الذي مقصوده وروحه: عكوف القلب على الله تعالى، وجمعيتُه عليه والخلوة به والانقطاع عن الاشتغال بالخلق والاشتغال به وحده سبحانه، بحيث يصير ذكره وحبه والإقبال عليه في محل هموم القلب، وخطراته، فيستولي عليه بدلها ويصير الهم كله به والخطرات كلها بذكره، والتفكر في تحصيل مراضيه وما يقرب منه فيصير أنسه بالله بدلاً عن أنسه بالخلق فيعدده بذلك؛ لأنسه به يوم الوحشة في القبور حين لا أنيس له ولا ما يفرح به سواه، فهذا هو مقصود الاعتكاف الأعظم (٢).

### 🗘 مشروعية الاعتكاف:

الاعتكاف مشروع بالكتاب والسنة والإجماع.

قال تعالى: ﴿وأنتم عاكفون في المساجد ﴾ [البقرة: ١٨٧].

<sup>(</sup>۱) «المجموع» (٦/ ١٠٥).

<sup>(</sup>۲) «زاد المعاد» (۲/ ۸٦).

كتاب الاعتكاف

الضابط الأول: شروطُ صِحَّتِهِ ستَّةٌ:

١ - الإسلام. ٢ - العقلُ. ٣ - التمييزُ. ٤ - النيةُ.

٥ - عدم ما يُوجب الغُسلَ. ٢ - كونُهُ بِمَسْجِدٍ.

الشرح

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: (كان رسول الله وَاللهِ عَلَيْكُ يعتكف العشر الأواخر من رمضان حتى توفّاه الله عز وجل، ثم اعتكف أزواجه من بعده) (١). قال ابن المنذر رحمه الله:

(وأجمعوا على أن الاعتكاف لا يجب على الناس فرضاً إلا أن يوجبه المرء على نفسه (٢)، فيجب عليه)(٣).

قوله: «الإسلام، والعقل، والتمييزُ، والنيةُ»، كما تقدم معنا مراراً ، لأنه عبادة فلا يصح بدونها.

قوله: «عدمُ ما يوجبُ الغسل» ، أي إذا كان الإنسان مرتكباً لشيء من موجبات الغسل مثل:

١ – خروج المني. ٢ – التقاء الحتانين.

٣- خروج دم الحيض أو النفاس
 ٤ - الردة.

فمن كان متلبساً بوصفٍ من هذه الأوصاف لا يصح اعتكافه.

قوله: «كونُهُ بمسجدٍ»، فلا بد أن يكون في مسجدٍ تُقام فيه الجمعة والجماعة، لقوله تعالى: ﴿وأنتم عاكفون في المساجد﴾.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٠٢٦) ومسلم (١١٧٢) (٥) وأبو داود (٢٤٥٩) والنسائي في «الاعتكاف ـ الكبرى» «تحفة الأشراف بمعرفة الأطراف» (١٦٥٣٨).

<sup>(</sup>٢) أي بالنذر.

<sup>(</sup>٣) «الإجماع» (١٣٠) للإمام محمد بن إبراهيم بن المنذر أبي بكر. ت سنة ٣١٩هـ رحمه الله (ص/ ٣٤) ط/ مكتبة الصفا.

الضابط الثاني: مبطلاتُهُ ثلاثةٌ: ١ - الخروجُ مِنَ المسجدِ لغير حاجةٍ.

الشرح

قال الإمام القرطبي رحمه الله:

(أجمع العلماء على أن الاعتكاف لا يكون إلا في المسجد)(١).

قال ابن قدامة رحمه الله:

(ولا يجوز الاعتكاف إلا في مسجد يُجْمَعُ فيه \_ يعني تُقامُ الجماعةُ فيه \_ وإنها اشترط ذلك؛ لأن الجماعة واجبة، واعتكاف الرجل في مسجد لا تُقَامُ فيه الجماعة يفضي إلى أحد أمرين: إما ترك الجماعة الواجبة، وإما خروجه إليها، فيتكرر ذلك منه كثيراً مع إمكان التحرز منه وذلك منافٍ للاعتكاف إذ هو لزوم المعتكف، والإقامة على طاعة الله، ولا يصح الاعتكاف في غير مسجد)(٢).

ولا يصح إلا في مسجد جماعةٍ وهو مذهب أبي حنيفة وأحمد، وإسحاق، وأبي ثور، والحسن، وعروة، ورواية عن الزهري.

قال ابن قدامة رحمه الله:

(ذهب أبو عبد الله إلى أن كل مسجد تُقَامُ فيه الجماعة يجوز فيه الاعتكاف و لا يجوز في غيره)(٣).

وكذلك المرأة لا يجوز لها أن تعتكف في مسجد بيتها؛ لأنه لا يأخذ حكم المسجد من حيث البيع والشراء وإنشاد الضالة.

قوله: «مبطلاتُهُ: .. الخروجُ من المسجد لغير حاجة» ، لا يجوز الخروج من المسجد لغير حاجة، فإن خرج لغير حاجة فسد اعتكافه .

<sup>(</sup>۱) «القرطبي» (۲/ ۳۳۳).

<sup>(</sup>٢) «المغنى» (٤/ ٢٨٢).

<sup>(</sup>٣) «المصدر السابق».

٢- الجياع.

# ٣- الردَّة.

الشرح

عن عائشة رضي الله عنها قالت: (السنة للمعتكف أن لا يخرج إلا لما لا بد منه) (١). و: (كان وَعَلِيْكُمُ لا يدخل البيت إلا لحاجة الإنسان) (٢). وحاجة الإنسان مثل: البول، والغائط، والطهارة الواجبة، وإزالة النجاسة، والخروج للجمعة لمن تلزمه، وشراء الطعام والشراب لمن ليس له خادم، فكل هذه من حاجة الإنسان؛ فلو خرج لشيء منها لم يبطل اعتكافه، وكذا يجوز له أن يسأل عن مريض في طريقه من غير تعريج عليه ولا وقوف عنده؛ لقول عائشة رضي الله عنها: (إن كنت لأدخل البيت للحاجة والمريض فيه فلا أسأل عنه إلا وأنا مارَّة) (٣).

وما عدا ذلك فيفسد الاعتكاف به كالخروج للبيع والشراء والعمل.

قوله: «الجماع»، لقوله تعالى: ﴿وَلا تُبَاشِرُوهُنَّ وَأَنْتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْسَاجِدِ﴾ [البقرة: ١٨٧]، وإذا حَرُمَ الوطءُ في عبادةٍ أفسدها ولا كفارة فيه؛ لكن يفسد اعتكافه ويستأنف نية جديدة.

قال ابن المنذر رحمه الله: (وأجمعوا على أن المعتكف ممنوع من المباشرة (٤)، وأن من جامع امرأته وهو معتكف عامداً لذلك في فرجها أنه مفسد لاعتكافه)(٥).

قوله: «الردَّة» ؛ لقوله تعالى: ﴿ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ [الزمر: ٦٥]. وقال تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ أَنْ تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَاتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ كَفَرُوا بِالله وَبِرَسُولِهِ ﴾ [التوبة: ٤٥].

فلما منع العبادة ذات النفع المتعدي \_ وهي الصدقة \_ أن تُقْبَلَ بسبب الكفر والشرك، فلئن يمنع قبول غيرها مما لا يتعدى نفعه أولى.

<sup>(</sup>١) صحيح، رواه أبو داود (٢٤٧٠) (الإرواء) (٩٧٣).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٠٢٩) «تحفة الأشراف» (١٦٥٧٩).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (٢٤٢١٠) وابن ماجه (١٧٧٦) والبيهقي (٤/ ٢٢٠) ((الإرواء)) (٩٧٨).

<sup>(</sup>٤) أي مباشرة النساء.

<sup>(</sup>٥) «الإجماع» (١٣٣ و١٣٤).







# 🗘 كِتَابُ الحجّ

وفيه أحد عَشَرَ ضابطاً:

الشرح

## 🗘 تعريفه:

- **لغة**: هو القصد.

- شرعاً: هو قصد مكة؛ لأداء عبادة الطواف والسعي والوقوف بعرفة وسائر المناسك، استجابة لأمر الله وابتغاء مرضاته وهو أحد أركان الإسلام التي علمت من الدين بالضرورة (١).

#### 🗘 حکمه:

الحج واجب في العمر مرة واحدة؛ لقوله تعالى: ﴿وَللهُ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً﴾ [آل عمران: ٩٧].

وعن أبي هريرة ضيطة قال: خطبنا رسول الله عَلَيْكُمْ فقال: «يا أيها الناس إن الله قد فرض عليكم الحج فحجوا». فقال رجل: أفي كل عام يا رسول الله ؟ فسكت حتى قالها ثلاثاً ، ثم قال: «لو قلت نعم لوجبت ولما استطعتم» (٢).

والحج فرض من فرائض الدين التي علمت منه بالضرورة ومن أنكر وجوبه كفر وارتد عن الإسلام، وأجمعت الأمة على وجوبه في العمر مرة على المستطيع، الحر، البالغ، العاقل.

#### 🗘 فضله:

عن أبي هريرة ضَيَّاتُهُ قال: قال رسول الله وَالْحَيَّالُهُ: «الحج المبرور ليس له جزاءٌ إلا الحنة» (٣). والمبرور: ما كان على السنة.

<sup>(</sup>۱) «فقه السنة» (۱/ ۵۵۳).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٧٧٣) ومستلم (١٣٤٩) والترمذي (٩٣٣) والنسائي (٢٦٢٢) وابن ماجه (٢٨٨٨) وأحمد (٧٣٠٧) ومالك (٧٧٦) والدارمي (١٧٩٥) وعبد الرزاق (٨٧٩٩).

وعنه صَلِيْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْهِ : «من حج لله عز وجل، فلم يرفث ولم يفسق رجع كيوم ولدته أمه»(١).

وعن ابن عمر رضي الله عنها قال: قال وَعَلَيْكُمُّ: «الحاج والمعتمر وفد الله دعاهم فأجابوه، وسألوه فأعطاهم» (٢).

وعن ابن مسعود عليه قال: قال رسول الله وكي «تابعوا بين الحج والعمرة، فإنها ينفيان الذنوب والفقر كما ينفي الكيرُ خبث الحديد والذهب والفضة، وليس لحجة مبرورة ثوابٌ إلا الجنة» (٣).

### 🗘 وجوب الحج هل هو على الفور أمر على التراخي؟

لأهل العلم في هذه المسألة قولان مشهوران:

- -الأول: أنه واجب على الفور على المستطيع ويأثم بالتأخير وبهذا قال: أبو حنيفة، ومالك وأحمد وأبو يوسف وبعض أصحاب الشافعي.
- دليلهم: قوله وَعَلِيْلَاً: «من أراد الحج فليتعجل؛ فإنه قد يمرض المريض، وتَضِلُّ الضالة، وتعرض الحاجة»(٤).
- القول الثاني: أنه واجب على التراخي؛ فَيُؤدى في أي وقت من العمر، ولا يأثم من وجب عليه بتأخيره متى أدّاه قبل الوفاة (٥).
- (۱) رواه البخـــاري (۱۰۲۱) ومسلم (۱۳۵۰) والترمذي (۸۱۱) والنسائي (۲٦۲۷) وابن ماجه (۲۸۸۹) وأحمد (۷۰۹۷) والدارمي (۱۷۹٦).
  - (٢) حسن رواه ابن ماجه (٢٨٩٣) (صحيح ابن ماجه) (٢٣٣٩).
- (٣) صحيح رواه الترمذي (٨١٠) والنسائي (٢٦٣٠) وأحمد (٣٦٦٩) وابن خزيمة (٢٥١٢) (صحيح الجامع) (٢٩٠١).
- (٤) صحيح رواه أبو داود (۱۷۳۲) وابن ماجـه (۲۸۸۳) وأحمد (۱۸۳٦) والدارمي (۱۷۸٤) (صحيح الجامع) (۲۰۰٤).
  - (٥) ((فقه السنة)) (١/ ٥٥٦).

وبه قال الأئمة: الشافعي، والأوزاعي، والثوري، ومحمد بن الحسن.

- دليلهم: أن رسول الله وَاللهُ وَالحَج إلى سنة عشر وكان معه أزواجه وكثير من أصحابه رضي الله عنهم مع أن إيجابه كان سنة تسع؛ فلو كان واجباً على الفور ما أخره.

### قال الإمام الشافعي رحمه الله:

(فاستدللنا على أن الحج فرضةُ مرة في العمر أوله البلوغ وآخره أن يأتي به قبل موته).

# \* الترجيح:

والراجح هو القول الأول أنه واجب على الفور، ويأثم بتأخيره؛ لأن دليل القول الأول «قَوْلٌ»، ودليل أصحاب القول الثاني «فِعْلٌ»، وقد تقرر عند الأصوليِّين: أن القولَ مقدمٌ على الفعل عند التعارض.

- وقوله وَاللَّهُ: «تعجَّلُوا الحج \_ يعني الفريضة \_ فإن أحدكم لا يدري ما يعرض له» (١) والأمر على الفور؛ فمتى توفرت فيه الشروط فقد وجب عليه الحج، ولم يجز له تأخيره.

## \* الردعلي أصحاب القول الثاني:

نقول: إن تأخيرَ النبي وَعَلِيلاً الحج حتى العام العاشر مع فرضيته في العام التاسع يحتمل عدة احتمالات:

١ - أنه كان له عذر من عدم الاستطاعة.

۲- إن مما دفعه إلى تأخير حجه هو وجود المشركين بمكة وطوافهم بالبيت رجالاً ونساءً عراة، على ما كان عليه أهل الجاهلية، فأراد وسي أن يحج حجة لا يرى

<sup>(</sup>۱) صحيح رواه ابن ماجه (۲۸۸۳) وأبو داود (۱۷۲۹) وأحمد (۱۸۳٦) والدارمي (۱۷۸٤) والبيهقي (الإرواء) (۹۹۰).

فيها منكراً ؛ فأرسل أبا بكر ضَيْطُهُ في السنة التاسعة، وأردفه بعليِّ ضَيْطُهُ ؛ ليؤذن في الناس ألا يحج بعد العام مشرك، ولا يطوف بالبيت عُريان.

٣- ويحتمل أنه أخّره بأمر الله تعالى له: لتكون حجته حجة الوداع في السنة التي استدار فيها الزمان كهيئته يوم خلق الله السموات والأرض ويصادف وقفة الجمعة، ويكمل الله دينه ويقال: إنه اجتمع يومئذٍ أعياد أهل كل دين ولم يجتمع قبله ولا بعده.

٤- ويحتمل أن يكون خائفاً على المدينة من اليهود والمنافقين وغيرهم، أو كثرة الوفود في هذه السنة وانشغاله بهم.

فكل هذه الاحتمالات التي دخلت على دليل أصحاب القول الثاني تعتبر عاضداً مع ما قدمنا من أدلة الترجيح.

- ومما يدل على وجـــوب الحـــج على الفور قولـــه تعالى: ﴿فَاسْتَبِقُوا الْخُيْرَاتِ﴾ [البقرة: ١٤٨]. والتأخير خلاف ما أمر الله به والصــواب وجوبه على الفور.

# 🗘 إثبات الحرمان لمن وسّع الله عليه ولم يحج كل خمسة أعوام:

عن أبي سعيد صُحِيَّة قال: قال رسول الله وَلَيْكُمُّ : «قال الله تعالى: إن عبداً صحَّحت له جسمه، ووسعتُ عليه في المعيشة، يمضي عليه خسة أعوام لا يَفِدُ إلىَّ للحروم» (١).

<sup>(</sup>١) صحيح رواه ابن حبان (٣٧٠٣) وعبد الرزاق (٨٨٢٦) والبيهقي (٨/ ٢٦٢).

# الضابط الأولُ: شروط وجوبِ الحجِّ ستةٌ: ١ - الإسلامُ.

الشرح

# 🗘 لا فسوق ولا جدال في الحج:

قال تعالى: ﴿ فَلا رَفَثَ وَلا فُسُوقَ وَلا جِدَالَ فِي الْحِيِّ ﴾ [البقرة: ١٩٧].

وعن أبي هريرة ضَحِيَّةُ قال: قال رسول الله وَعَلِيَّةُ : «من حج لله فلم يرفث، ولم يفسق، رجع كيوم ولدته أمه»(١).

فالمعاصي وإن كانت محرمة في الحج وغيره فهي في الحِج أشد.

فلا تجوز المخاصمة والملاحاة مع الصديق في الحج؛ لأمور دنيوية، وأما الجدال بالتي هي أحسن الذي تتطلبه الدعوة؛ لأجل تعليم الجاهل فلا شيء فيه، ولا يدخل في هذا النهي.

قوله: «شروط وجوب الحجِّ» وهذه الشروط متى توافرت في المرء فقد وجب الحج في حقه على الفور ويأثم بتأخيره.

قوله: «الإسلام» فلا يصح الحج من المشرك، لأنه ممنوع من دخول مكة والمدينة، لقوله تعالى: ﴿إِنَّهَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسُ فَلا يَقْرَبُوا المُسْجِدَ الْحُرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَذَا﴾ [النوبة: ٢٨]. وقد حرَّم النبي وَيُلِيِّلُهُ المدينة كها حرَّم الله مكة.

عن عبد الله بن زيد بن عاصم في قال: قال رسول الله وَالله عَالَيْهُ: «إن إبراهيم وَاللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ حرم مكة ودعا لأهلها، وإني حرمتُ المدينة كها حرم إبراهيم مكة، وإني دعوتُ في صاعها ومُدِّها بمثليْ ما دعا به إبراهيم لأهل مكة»(٢).

بل الكافر ممنوع من دخول جزيرة العرب أصلاً؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنها قال: قال عَلَيْكُمُ : «أخرجوا المشركين من جزيرة العرب»(٣).

وقال تعالى: ﴿ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ [الزمر: ٦٥].

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٥٢١) ومسلم (١٣٥٠) والترمذي (٨١١) وابن ماجه (٢٨٨٩) والنسائي (٢٦٢٧).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢١٢٩) ومسلم (١٣٦٠) (٤٥٤).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٤٤٣١) وأبو داود (٢٠٢٩) ومسلم (١٦٣٧) (١٦).

٣- البلوغ. ١ ٤ - كمالُ الحرِّيَّةِ.

٢ – العقلُ .

الشرح

قوله: «العقل» فلا يجب على مجنون ولا يصح منه إذا جُنَّ في جميع المناسك، أما إذا جُنَّ في بعضها دون بعض، فإن أفاق في جميع الأركان صح حجه، وعليه دم إن جُن في الواجبات مع صحة حجه، أما إذا جُنَّ في ركن حتى فات وقت هذا الركن فإن حجه يفسد.

قوله: «البلوغ» فيشترط البلوغ لوجوب الحج؛ لكنه يصح من المميز وغير المميز، ولكن لا يجزؤه عن حجة الإسلام، فإذا بلغ لزمته حجة الإسلام؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنهما: (أن امرأة رفعت إلى النبي وَالله الله عنهما منها أخر» (أن امرأة رفعت إلى النبي والله الله الله الله الله الله عنهما ولك أجر» (أنها عنه عجة الإسلام؛ لقوله والله الله عليه حجة أخرى» (أنها والإسلام والعقل والبلوغ شروط تكليف في كل عبادة.

قوله: «كمالُ الحريةِ» أي أن يكون حرّاً لا عبداً ، ولو مُبَعَّضاً ، فإن حج العبد صحَّ حجه؛ لكن لا يجزؤه عن حجة الإسلام، ويلزمه إذا عتق حجه أخرى؛ لكن لا يجزؤه عن حجة الإسلام، فعليه حجة أخرى» ولا يجب عليه لقوله وَاللَّهِ اللهُ عَبْر مستطيع لانشغاله بخدمة سيده.

# 🗘 أحوال الصبي والعبد:

للصبي والعبد ثلاث حالات:

- الأولى: إن بلغ الصبي وعُتِقَ العبدُ قبل عرفة أجزأهما عن حجة الإسلام.

(١) رواه مسلم (١٣٣٦) وأبو داود (١٧٣٣) والترمذي (٩٢٤) وابن ماجه (٢٩١٠) والنسائي (٢٦٤٦).

<sup>(</sup>٢) صحيح رواه الشافعي (١/ ٢٩٠) والطحاوي (١/ ٤٣٥) والبيهقي (٥/ ٥٥٦) (الإرواء) (٩٨٦).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه في الذي قبله.

- الثانية: إذا بلغ الصبي وعُتِقَ العبدُ بعد فوات عرفة، صح الحج منهما لكن لا يجزؤهما عن حجة الإسلام.

- الثالثة: إذا بلغ الصبي وعُتِقَ العبدُ بعد عرفة لكن ما زال وقت الوقوف ممتداً ، فعادا فوقفا أجزأهما عن حجة الإسلام ما دام في وقته.

قال ابن المنذر رحمه الله:

(أجمع أهل العلم إلا من شَذَّ منهم ممن لا يُعتد بخلافه على أن الصبي إذا حج في حال صغره، والعبد إذا حج في حال رِقِّهِ ثم بلغ الصبي وعتق العبدُ، أن عليها حجة الإسلام إذا وجدا إليها سبيلاً)(١).

### 🗘 هل يلزم الصبي الإتمامُ بالحج والعمرة؟

لأهل العلم قولان في هذه المسألة:

- الأول: أنه يلزمه الإتمام؛ لأن الحج والعمرة يجب إتمام فعلهما؛ لقوله تعالى: ﴿ وَأَتِمُوا الحُجَّ وَالْعُمْرَةَ للله ﴾ [البقرة: ١٩٦]. وهذا هو المشهور من المذهب.

- الثاني: لا يلزمه الإتمام؛ لأنه غير مكلف ولا ملزم بالواجبات وهذا قول أبي حنيفة رحمه الله.

## - الراجح:

والراجح هو القول الثاني، قال شيخنا العلامة ابن عثيمين رحمه الله:

(وهذا القول هو الصواب وهو ظاهر ما يميل إليه صاحب الفروع وعلى هذا له أن يتحلل ولا شيء عليه وهو في الحقيقة أرفق بالناس)(٢).

(١) «الإجماع» (ص٥٥/ ٢١١) و «الشرح الكبير» (٤/ ٣٣١) ابن قدامة.

<sup>(</sup>۲) «الشرح الممتع» (۷/ ۲۵).

# الاستطاعة.

### الشرح

# 🗘 إذا أذِنَ السيدُ لرقيقه بالحج فهل تقع منه نفلاً أم فرضاً مجزياً عن حجة الإسلام؟

في هذه المسألة قولان لأهل العلم:

- الأول: يقع منه نفلاً، ولا يقع عن الفرض حتى لو نوى أنها فريضة وحتى لو أذن له سيده وهذا هو المذهب.
- الثاني: إذا حجَّ بإذن سيده، ونواه عن الفريضة، فإنه يجزؤه ويسقط عنه الفرض\_أي حجة الإسلام\_.
- والراجح: هو القول الأول، وهو قول الجمهور أنه لا يقع فرضاً حتى لو أذن له سيده ونواه؛ لأن الرقيق ليس أهلاً للوجوب وقد قال وَاللَّهُ: «.. أيما عبد حج ثم عتق فعليه حجة أخرى»(١).
- وأما القول الثاني أنه إذا حج بإذن سيده ونواه أنه يجزؤه عن حجة الإسلام، وبه قال شيخنا ابن عثيمين رحمه الله، لكنه علَّق الأمر على صحة الحديث السابق فقال:

(وهناك حديث في الموضوع: «أن من حج ثم عتق فعليه حجة أخرى..» الحديث، لكنه مختلف في صحته والاحتاج به وإلا لو صح الحديث مرفوعاً إلى الرسول وسي الكنه مختلف في صحته وأنا متوقف في هذا)(٢).

قلت: إن كان توقفه رحمه الله من أجل الحديث، فقد صح الحديث بشهادة أهل الاختصاص، فبقى قول الجمهور راجحاً (٣).

قوله: «الاستطاعة» فمن شروط وجوب الحج الاستطاعة، فلا يجب على غير قادرٍ؛ لقوله تعالى: ﴿وَلِلهُ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً﴾ [آل عمران: ٩٧].

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>۲) «الشرح الممتع» (۷/ ۱۹).

<sup>(</sup>٣) وقد جَرَم الأَلباني في «الإرواء» (٩٨٦) بصحته موقسوفاً ومرفسوعاً «الإرواء» (٤/ ٩٥١).

الشر-

#### 🗘 أقسام الاستطاعة:

تنقسم الاستطاعة إلى ثلاثة أقسام:

- الأول: «استطاعة مالية»:

ويتحقق هذا القسم بملك ما يكفيه لذهابه وإيابه فاضلاً عن حاجته، وحاجة من تلزمه نفقته، وبملك راحلة توصِّله وتمكنه من الذهاب والإياب سواء كان ذلك عن طريق البر أم البحر أم الجو وسواء كان بالشراء أم بالكراء، ويشترط أن تصلح لمثله.

- الثاني: «استطاعة بدنية»:

فإن عجـز عن الحج لشيخوخة أو زمانة أو مرض لا يرجى برؤه فقد سقط عنه الحج؛ إلا أن يكون له مالٌ، فإن كان له مال أنابَ من يحج عنه.

عن ابن عباس رضي الله عنهما: (أن امرأة من خثعم قالت: يا رسول الله إن أبي أدركته فريضة الله في الحج شيخاً كبيراً لا يستطيع أن يستوي على الراحلة أفأحج عنه؟ قال عَلَيْكُمُ: «حجى عنه»(١).

## ۞ شروط النائب:

ويشترط فيمن ينيبه عنه شروط:

١ - أن يكون حج عن نفسه:

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: إن النبي وَ الله عنهما قال: إن النبي وَ الله عنهما قال: «حججت عن نفسك؟» قال لا. قال: «حججت عن نفسك ثم حج عن شبرمة» (٢٠).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۰۱۳) ومسلم (۱۳۳٤) والترمذي (۹۲۸) والنسائي (۲۶۳۶) وابن ماجه (۱۸۲۷) وأحمد (۱۸۱۵) ومالك (۲۰۳۸) والدارمي (۱۸۳۱).

٦- المحرمُ للمرأةِ.

الشرح

وفي رواية : «هذه عنك ثم حج عن شبرمة» ، فإن حج عن غيره وهو لم يحج عن نفسه انصر فت إليه؛ للحديث.

٢ - ويُحْرِمُ من الميقات أو من بلده إن كان دون الميقات ولا يشترط أن يحرم من
 بلد المنيب.

٣- أن يكون أميناً .

٤- أن يكون عالماً بالمناسك ليوقعها على السنة.

٥- أن يكون الموكل عاجزاً.

الثالث: «استطاعة أمنية»:

لأن إيجاب الحج مع عدم الأمن ضرر وهو منفيٌّ شرعاً ، فإن خاف من سبع أو عدوٍ ونحوهما سقط الوجوب في حقه.

قوله «المحرمُ للمرأق» لأن الحج سفر، ولا يجوز للمرأة أن تسافر إلا مع ذي محرم.

عن أبي سعيد الخدري ضَحَّا قال: قال عَلَيْلَمُ: «لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تسافر سفراً يكون ثلاثة أيام فصاعداً إلا ومعها أبوها، أو ابنها، أو زوجها، أو أخوها أو ذو محرم منها»(١).

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال: قال رسول الله

عَلَيْكُمْ : «لا تسافر المرأة يومين إلا مع زوجها أو ذي محرم» (٢).

وعن أبي هريرة ضَعِظَّة قال: قال رسول الله عَلَظِيَّدُ : «لا يحل لامرأة مسلمة تسافر مسيرة ليلة إلا ومعها رجل ذو حرمة عليها» (٣).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۳۶۰) والترمذي (۱۱۹۹) وأبو داود (۱۷۲٦) وابن ماجــــه (۲۸۹۸) وأحمد (۲۲۹۷) والدارمي (۲۲۷۸) والبيهقي (۶/ ۳۲۹).

<sup>(</sup>٢) صحيح رواه ابن خزيمة (٢٥٢٢).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (١٣٣٩) وأبو داود (١٧٢٠).

وعنه صفح الله على الله واليوم الآخر، أن تسافر مطلق السفر إلا مع زوجها، أو ذي محرم، كأبٍ، أو أخٍ، أو ابن، أو رجل من محارمها حرمة أبدية.

قال الحافظ رحمه الله:

(وقد عمل أكثر العلماء في هذا الباب بالمطلق لاختلاف التقييدات).

وقال النووي رحمه الله: ليس المراد من التحديد ظاهره، بل كل ما يسمى سفراً فالمرأة منهية عنه إلا بالمحرم، وإنها وقع التحديد عن أمرٍ واقع فلا يعمل بمفهومه)(٢).

### قال البغوي رحمه الله:

(هذا الحديث يدل على أن المرأة لا يلزمها الحج إذا لم تجد رجلاً ذا محرم يخرج معها وهو قول: النخعي، والحسن البصري، وبه قال الثوري، وأحمد، وإسحاق، وأصحاب الرأي)(٣).

- فيشترط لوجوب الحج على المرأة، وجود محرم ومطاوعته لها وهو قول أبي حنيفة، وأحمد خلافاً لمالك والشافعي اللذين قالا: إن وجدت رفقة مأمونة تخرج معها ولو بدون محرم، وقال شيخنا ابن عثيمين وشيخنا بقول أحمد وهو الراجح. والحكمة في وجود المحرم هي حماية المرأة إذا تعرضت لضرر ونحوه.

#### 🗘 شروط المحرم:

١- أن يكون مسلماً . ٢- أن يكون بالغاً . ٣- أن يكون عاقلاً.

<sup>(</sup>١) صحيح رواه أبو داود (١٧٢٢) وابن خزيمة (٢٥٢٦) (سلسلة الأحاديث الصحيحة) (٢٤٢١).

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (۶/ ۷۵).

<sup>(</sup>٣) «شرح السنة» (٧/ ٢٠).

لأن الصغير والمجنون لا يصلحان، إذ المقصود من المحرم حماية المرأة وصيانتها، وهذا لا يحصل منهما (١).

٤- أن تقدر على نفقته؛ لأن نفقته تلزمها، فإن عجزت عن نفقته فهي غير مستطيعة للحج.

فإذا فقد المحرم المسلم البالغ العاقل فإنه لا يجب عليها الحج.

# 🗘 إذا بذلت النفقة فهل يلزمه أن يحج معها؟

في هذه المسألة قولان لأهل العلم:

- الأول: لا يلزمه؛ لأن ذلك واجب لغيره.

- الثاني: يلزمه أن يحج معها إذا بذلت له النفقة.

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: (سمعت رسول الله وَعَلَيْكُمْ يُخطب ويقول: «لا يخلون رجل بامرأة إلا ومعها ذو محرم ولا تسافر المرأة إلا مع ذي محرم» فقام رجل فقال: يا رسول الله إن امرأتي خرجت حاجة، وإني اكْتُتِبْتُ في غزوة كذا وكذا. قال: «انطلق فحج مع امرأتك» (٢).

فأمره أن ينطلق معها، والأصل في الأمر الوجوب.

ولأنه إذا كانت المرأة ستتكفل بجميع النفقة، ولم يكن عليه ضرر، فيجب عليه الذهاب معها لا سيما إذا كان لم يؤد الفريضة ففي هذه الحال

نقول: إنه يجب عليه من وجهين:

لأداء الفريضة، ولقضاء حاجة هذه المرأة وهو الراجح.

<sup>(</sup>۱) «الشرح الممتع» (۷/ ۶٦–٤٧).

<sup>(</sup>٢) رواه البخـــاري (١٨٦٢) ومسلم (١٣٤١) (٤٢٤) وابن ماجه (٢٩٠٠) وأحمد (١٩٣٥).

الضابط الثاني: المواقيتُ اثنان: ١ - مواقيت زمانية وهي أشهر الحج.

الشرح

قوله «مواقيت زمانية وهي أشهر الحج» المواقيت: جمع ميقات مأخوذ من الوقت.

# 🗘 أقسام المواقيت:

تنقسم المواقيت إلى قسمين:

-الأول: ميقات زماني:

وهو أشهر الحج، قال تعالى: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَّةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحُجِّ﴾ [البقرة: ١٨٩].

وقال تعالى: ﴿ الْحُبُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ ﴾ [البقرة: ١٩٧].

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: (أشهر الحج: شوال، وذو القعدة، وعشر من ذي الحجة)(١).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: (من السنة أن لا يحرم بالحج إلا في أشهر الحج) (٢).

# 🗘 النهي عن الإحرام بالحج في غير أشهر الحج:

قال تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَّةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ ﴾ [البقرة: ١٨٩]. وقال تعالى: ﴿ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحُجَّ ﴾ [البقرة: ١٩٧].

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: (لا يحرم بالحج إلا في أشهر الحج فإن من سنة الحج أن تحرم بالحج في أشهر الحج)(٢).

فلا يجوز الإحرام بالحج قبل الميقات الزماني كما دل على ذلك الحديث.

(١) رواه البخـــاري في (كتاب الحج. باب : «الحج أشهر معلومات») (٣/ ٢٠١) تعليقاً .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) «المصدر السابق».

## ٢- مواقيت مكانية وهي خمسة:

الشرح

قال ابن كثير رحمه الله: (والقول بأنه لا يصح الإحرام بالحج إلا في أشهره مرويٌّ عن: ابن عباس، وجابر وبه يقول عطاء وطاووس، ومجاهد، رحمهم الله، والدليل عليه قوله تعالى: ﴿الحُبُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ ﴾ وظاهره التقدير الآخر الذي ذهب إليه النحاة وهو أن وقت الحج أشهر معلومات فخصصه بها من بين سائر شهور السنة فدل على أنه لا يصح قبلها كميقات الصلاة)(۱).

قال الشوكاني رحمه الله: (إنه يقوي المنع من الإحرام قبل أشهر الحج: أن الله سبحانه ضرب لأعمال الحج أشهراً معلومة، والإحرام عمل من أعمال الحج فمن ادعى أنه يصح قبلها فعليه الدليل)(٢).

قوله «مواقيت مكانية وهي خمسة»:

- الثاني: ميقات مكاني:

وهو المواضع التي حددها النبي ﷺ للإحرام ولا يحل تجاوزها بدون إحرام لمن أراد الحج أو العمرة، كما قال الإمام البخاري رحمه الله:

(كره عثمان تَقْطِيُّهُ أَن يجرم من خراسان أو كرمان)(٣).

وهذه المواقيت المكانية خمسة:

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «وَقَتَ رسول الله وَ الله عَلَيْكُمُ لأهل المدينة: ذا الحليفة. ولأهل الشام: الجحفة، ولأهل نجد قرن المنازل. ولأهل اليمن يلملم. قال: «فَهُنَّ هُنَّ (1) ولمن أتى عليهن من غير أهلهن. ممن أراد الحج والعمرة،

<sup>(</sup>۱) «ابن کثیر» (۱/ ۲٤۲).

<sup>(</sup>۲) «نيل الأوطار» (٥/ ٢٩).

<sup>(</sup>٣) ذكره الحافظ في «الفتح» (٣/ ٤٢٠) وقوَّى إسناده.

<sup>(</sup>٤) هُنَّ هُنَّ: أي لأهلهن.

فمن كان دونهن فمن أهله (1)، وكذا فكذلك (1) حتى أهل مكة يهلون منها(1).

وعن جابر على على قال: قال رسول الله وكي الله وكي الحليفة، وعن جابر على قال: قال رسول الله وكي الحليفة، والطريق الآخر الجحفة، ومُهل أهل العراق من ذات عرق، ومهل أهل نجد من قرن، ومُهل أهل اليمن من يلملم»(٤).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: (وَقَّتَ النبي وَلِيُظِيَّمُ لأهل العراق ذات عرق)<sup>(ه)</sup>. فمن أراد مكة لنسك، فلا يجوز له أن يتجاوز ميقاته حتى يحرم ويكره له الإحرام قبله.

#### 🗘 حكم مجاوزة الميقات من غير إحرام:

فمن مرَّ بهذه المواقيت فهل يلزمه أن يحرم أو لا؟

- الجواب:

إن كان يريد الحج أو العمرة، أو كان الحج أو العمرة فرضاً عليه أي: لم يؤد الفريضة من قبل، فيلزمه الإحرام.

<sup>(</sup>١) فمن أهله: أي من مكانه.

<sup>(</sup>٢) وكذا فكذلك: وهكذا فهكذا.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٥٢٦) ومسلم (١١٨١) وأبو داود (١٧٣٨) والنسائي (٥/ ١٢٦) (٢٦٥٦) «تحفة الأشراف» (٧٣٨).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (١١٨٣) (١٨).

<sup>(</sup>٥) صحيح رواه أبو داود (١٧٣٦) والنسائي (٢٦٥٢) (الإرواء) (٩٩٨).

كتاب الحـج

١ - ميقاتُ أهلِ المدينةِ : ذُو الحُليفَةِ.

الشرح

فقوله وَاللَّهِ اللهُ اللهُ خبر بمعنى الأمر، فإن كان يريد الحج أو العمرة، فلا بد أن يحرم من هذه المواقيت.

- وأما إن كان النسك فرضاً في حقه، وهو لا يريد أن يحج ولا يعتمر، فيلزمه الإحرام: لأن الحج والعمرة واجبان على الفور، وقد وصل، فلا يجوز له أن يؤخر، ولا بد أن يحرم بالحج أو بهما.

- أما إذا كان قد أدى الفريضة، ومرَّ بهذه المواقيت فلا يلزمه الإحسرام (١).

\* ثانياً : إن جاوز الميقات من غير إحرام وهو يريد النسك، ثم أحرم بعد مجاوزته فله حالان:

-الأول: أنه يأثم، ولا يذهب عنه الإثم إلا أن يعود إلى الميقات ويحرم منه ثم يتم نسكه، فإن فعل ذلك فلا شيء عليه.

- الثاني: فإن لم يعد إلى الميقات ليحرم منه، وظل على إحرامه من بعد الميقات فنسكه صحيح ولحقه الإثم وعليه دم.

قال أبو القاسم الخرقي رحمه الله:

(ومن جاوز الميقات غير محرم فخشي إن رجع إلى الميقات فاته الحج أحرم من مكانه وعليه دم)(٢).

وقال ابن قدامة رحمه الله:

(بغير خلاف نعلمه وهو مذهب الجمهور)(٣).

قوله: «ميقاتُ أهلِ المدينة: ذو الحليفة» ويسميه البعض «أبيار عليِّ» وهو ميقات

 <sup>(</sup>١) «الشرح الممتع» (٧/ ٥٨).

<sup>(</sup>٢) ((المغنى) (٤/ ٩٠٤).

<sup>(</sup>٣) ((الشرح الكبير)) (٤/٩/٤).

٤ - ميقاتُ أهلِ اليمنِ: يَلَمْلَمُ.

٢ - ميقاتُ أهْلِ الشام ومِصْرَ: الجُحْفَةُ.

٣- ميقاتُ أهلَ نجْدٍ َ: قرنُ المنازِلِ.

٥ - ميقاتُ أهلِ العراقِ: ذاتُ عِرْقٍ.

الشرح

أهل المدينة ومن جاء من طريقها، و«الحُلَيْفَة» تصغير الحلفاء، وهو شجرٌ بريًّ معروفٌ، وسمي هذا المكان بهذا الاسم لكثرته فيه، وتبعد عن المدينة أحد عشر كيلو متراً، وهي أبعد المواقيت عن مكة، بينها وبين مكة أربعائة وأربعة وستون كيلومتراً تقريباً.

قوله: «ميقاتُ أَهْلِ الشامِ ومصرَ: الجُحْفَةُ» وهي موضع قريبٌ من رابغ في طريق الساحل الشهالي من الحجاز، وقد خربت هذه المحلة، ويُحْرِمُ الحاجُّ الآن من رابغ وتبعد عن مكة مائتين وأربعة كيلو مترات، وهي ميقات أهل الشام ومصر والمغرب ومن جاء من طريقهم.

قوله: «ميقاتُ أهلِ نَجْدِ: قرنُ المنازِلِ» وتسمى الآن: السيل الكبير وهي ميقات أهل الطائف ونجد ومن جاء من طريقهم وتبعد عن مكة ثمانين كيلو متراً وهي أقرب المواقيت من مكة.

قوله «ميقاتُ أهلِ اليمنِ: يَلَمْلَمُ» ويسمى الآن بالسعدية ومن جاء من طريقهم ويبعد عن مكة أربعة وتسعين كيلو.

قوله: «ميقاتُ أَهْلِ العراقِ: ذاتُ عِرقٍ» ومن جاء من طريقهم وتبعد عن مكة مائة كيلو وتسمى حالياً بالضريبة.

- ومن كان دون هذه المواقيت، فإنه يحرم بالحج والعمرة من مكانه؛ إلا أهل مكة فإنهم يحرمون بالعمرة من أدنى الحِلِّ وهو: التنعيم، أو الشرائع؛ لحديث عائشة رضي الله عنها، وفيه: (.. فبعث بها مع عبد الرحمن إلى التنعيم فاعتمرت بعد الحج)(١).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٧٨٥) ومسلم (١٢١٣) (١٣٦) وأبو داود (١٧٨٥).

كتاب الحج

TAY

الضابط الثالث: محظوراتُ الإحرام أحدَ عَشَرَ:

الشرح

قوله: «محظورات الإحرام أحد عَشَرَ»:

الإحرام هو نية الدخول في النسك (١).

### 🗘 آداب الإحرام:

ويشرع لمن أراد الإحرام أمور هي:

١ - الغسل: لثبوته عن النبي ﷺ فعلاً وأمراً .

عن زيد بن ثابت ضِّيَّةٌ قال:

(رأيت النبي ﷺ تَجَرَّدَ لإهلاله واغتسل)(٢).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: (نَفِسَتْ أسماء بنت عميس بمحمد بن أبي بكر بالشجرة، فأمر رسول الله ﷺ أبا بكر يأمرها أن تغتسل وتُمِلُّ)<sup>(٣)</sup>.

(فأمرها بالاغتسال للإحرام، كما قال الإمام النووي رحمه الله) (٤).

٢ - التنظُّفُ:

بقصِّ الشارب، وتقليم الأظفار، ونتف الإبط، وحلق العانة، هذه الأشياء إذا كانت طويلة استحب إزالتها وأما إذا كانت قصيرة، ولا يخشى أن تطول أثناء الإحرام ولا سبيل لحلقها ساعتئذٍ، فلا بأس أن يحرم بدون حلقها (٥).

٣- التطيب في البدن:

(۱) «الشرح الممتع» (۷/ ۲۷).

<sup>(</sup>٢) صحيح رواه الترمـــذي (٨٣٠) والدارمي (١٧٩٤) وابن خزيمـــة (٢٥٩٥) (صحيح الترمذي) (٦٦٤).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (١٢٠٩) وأبو داود (١٧٤٣) وابن ماجه (٢٩١١) والدارمي (١٨٠٤) .

<sup>(</sup>٤) «صحیح مسلم» (٨/ ١٣٠) نووي.

<sup>(</sup>٥) «الشرح الممتع» (٧/ ٧١).

عن عائشة رضي الله عنها قالت: (كنت أطيب النبي وَالله الله الله عنها قال أن يحرم، ولحِلِه قبل أن يطوف بالبيت)(١)، ولا يضره بقاء أثر الطيب بعد الإحرام. وأما التطيب في الثياب فلا يشرع بل يكره له ذلك (١).

- ٤ التجرد من المخيط وهو واجب حال الإحرام.
  - ٥- الإحرام في إزار ورداء أبيضين.

٦- إن أحرم قبل الفريضة صلى الفريضة، وإلا صلى ركعتين سنة الوضوء ولا سنة للإحرام.

#### 🗘 حكم الاشتراط عند الإحرام:

فمن أحرم بحجِّ أو عمرة، وخاف أن يُصَدَّ عن البيت لمرضٍ أو نحوه هل يشرع له أن يقول: (فمحلي حيث حبستني)؟

لأهل العلم في هذه المسألة ثلاثة مذاهب:

- الأول: الاشتراط سنة مطلقاً ، وهو أن يقول: (اللهم إن حبسني حابس فمحلي حيث حبستني) وهو المذهب (٣).
- القول الثاني: أنه ليس بسنة مطلقاً ، وهو قول أبي حنيفة، ومالك، وطاووس، وسعيد بن جبير (١٠).
- الثالث: أنه سنةٌ لمن كان يخاف المانع من إتمام النسك، وتركه سنة لمن لم يخف مانعاً.

الراجع: والراجح هو القول الثالث وهو الذي تجتمع به الأدلة.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٥٣٩) ومسلم (١١٨٩) (٣٣) وأبو داود (١٧٤٥).

<sup>(</sup>۲) وهو المذهب وراجع «الإنصاف» (۳/ ٤٣٢).

<sup>(</sup>٣) ((مسائل أحمد برواية ابن هانئ) (١/٢٥١).

<sup>(</sup>٤) «مفيد الأنام» (١/ ٨٧).

الدليل: فعلُ النبي وَعَلِيْلاً ، فإنه أحرم بِعُمَرِهِ كلها حتى في الحديبية أحرم ولم يقل: «إن حبسني حابس فمحلي حيث حبستني» ومع ذلك حُبِسَ، وكذلك في عمرة القضاء والجعرانة وأيضاً حجة الوداع، ولم يُنقَل عنه أنه اشترط ولا أمر به أصحابه أمراً مطلقاً ، إنها أمر به من جاءت تستفتي لأنها مريضة تخشى أن يشتد المرض بها فلا تكمل النسك.

عن عائشة رضي الله عنها قالت: (دخل رسول الله وَالله على ضُبَاعَة بنتِ الزبير، فقال لها: «أَرَدْتِ الحجّ»؟ قالت: والله ما أجدني إلا وجعة، فقال لها: «حُجي واشترطي وقولي: اللهم محلي حيث حبستني» (١) فمن خاف مانعاً يمنعه يشترط استرشاداً بأمره وَالله ومن لم يخف فالسنة أن لا يشترط وهو اختيار شيخ الإسلام (٢). كاندة الاشتراط:

وفائدة الاشتراط هي أن من اشترط متى حبسه شيء من مرض أو عدو أو غير ذلك تحلل ولا دم عليه، ومن لم يشترط وحُبِسَ لزمه دم؛ لقولـــه تعالى: ﴿فَإِنْ أَحْصِرْ تُمْ فَهَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهُدِي﴾ [البقرة: ١٩٦] فإن لم

يجد هدياً صام عشرة أيام.

#### الأنساك وبيان أفضلها:

الأنساك \_ أي الإحرام \_ ثلاثة أنواع:

- الأول: «التمتع»:

وهو أن يحرم بالعمرة في أشهر الحج، فإن فرغ من العمرة تحلل وأحرم بالحج من مكانه يوم التروية.

<sup>(</sup>۲) «منسك شيخ الإسلام» (ص/ ۱۸) و «الفتاوى» (۲٦/ ٦٠١).

- الثانى: «القِران»:

وهو أن يحرم من الميقات بالحج والعمرة معاً ويقول: لبيك عمرة وحجّاً.

- أو يحرم بالعمرة وحدها ثم يدخل عليها الحج قبل الشروع في الطواف.

- الثالث: «الإفراد»: وهو أن يحرم بالحج وحده ويقول: لبيك حجّاً.

# اي أنواع الإحرام أفضل؟

قال شيخ الإسلام رحمه الله:

(والتحقيق في ذلك أنه يتنوع باختلاف حال الحاج، فإن كان يسافر سفرة للعمرة، وللحج سفرة أخرى، أو يسافر إلى مكة قبل أشهر الحج ويعتمر ويقيم بها حتى يحج فهذا الإفراد له أفضل، باتفاق الأئمة الأربعة.

وأما إذا فعل ما فعله الناس، وهو أن يجمع بين العمرة والحج في سفرة واحدة، ويقدم مكة في أشهر الحج فهذا إن ساق الهدي، فالقِران له أفضل، وإن لم يسق الهدي، فالتحلل من إحرامه بعمرة أفضل) (١).

قال العلامة ابن عثيمين رحمه الله:

#### قال شيخنا حفظه الله:

(والتمتع هو أفضل الأنساك؛ لأمر النبي وَلَيْكِلَّمُ أصحابه به، والقِرانُ في حق من ساق الهدي أفضل في حقه أن يعتمر ويتحلل من عمرته؛ ليكون متمتعاً ، وهو الصحيح).

<sup>(</sup>١) ((منسك شيخ الإسلام)) (ص/ ١٤).

<sup>(</sup>٢) «صفة الحج والعمرة» ابن عثيمين (ص/٨).

# ٢ - تغطيةُ الرأسِ للرجال.

١ - لُبْسُ المخيطِ للرجال.

الشرح

قوله: «محظوراتُ الإحرام»: أي ما يحرم على المحرم فعله وهو ثلاثة أقسام:

\* القسم الأول: ما يحرم على الرجال دون النساء:

وهو اثنان: «لبسُ المخيطِ، وتغطيةُ الرأسِ»

قوله: «لُبْسُ المخيط للرجال» وهو أن يلبس الثياب ونحوها على صفة لباسها في العادة كالسرويلات والقمص وغيرها.

عن ابن عمر رضي الله عنها قال: إن رجلاً قال: يا رسول الله ما يلبس المحرم من الثياب؟ قال رسول الله وَيُكِيلُمُ : «لا يلبس القُمُصَ ولا العهائم ولا السراويلات، ولا البرانس ولا الخفاف، إلا أحداً لا يجد نعلين، فليلبس خُفَّين، وليقطعها أسفل من الكعبين، ولا تلبسوا من الثياب شيئاً مسَّه زعفران أو وَرْسٌ»(١).

لكن يرخُّص لمن لم يجد إلا سراويل وخفافاً أن يلبسهما من غير قطع.

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله وَعَلَظِيْهُ يخطب بعرفات: «من لم يجد نعلين، فليلبس الخفين، ومن لم يجد إزاراً، فليلبس سراويل للمحرم» (٢).

ويجوز للمحرم أن يلبس ما يحتاجه كساعة اليد، ونظارة العين والأحزمة لحفظ أوراقه ونقوده بلا حرج.

قوله: «تغطية الرأس للرجال» فالمحرم ممنوع أن يغطي رأسه بملاصق له؛ كالعمامة،

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۹۲۲) ومسلم (۱۱۷۷) والترمذي (۸۳۳) والنسسائي (۲٦٦٦) وابن ماجه (۲۹۲۹) وأبو داود (۱۸۲۳) وأحمد (۶٤٦۸) ومالك (۲۱۲) والدارمي (۱۷۹۸) وابن حبان (۳۷۸٤).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۷۶۰) ومسلم (۱۱۷۸) والترمذي (۸۳۶) والنسائي (۲٦۷۱) وأبو داود ( ۱۸۲۹) وأحمد (۱۸۵۱) والدارمي (۱۷۹۹).

# ٤ - حلقُ الشَّعْرِ.

٣- الطيب.

الشرح

والغترة، والطاقية وغيرها؛ لقوله وَاللَّهُ: « .. لا يلبس القُمُصَ ولا العهائم» (١). لكن يجوز أن يغطي رأسه بغير ملاصق كالخيمة والشمسية وسقف السيارة بدون حرج؛ لأن المحظور هو تغطية الرأس دون الاستظلال.

عن جابر صَفِي الله النبي عَلَيْكُم أمر بقبة من شعر، فضربت له بنمرة فنزل بها)(٢).

\* القسم الثاني: ما يحرم على الرجال والنساء وهو ثمانية:

قوله: «الطيب» وهو أول المحظورات على الجنسين، فيحرم على المحرم رجلاً كان أو امرأة أن يمس طيباً في بدنه أو ثوبه؛ لحديث ابن عمر رضي الله عنها المتقدم: «ولا تلبسوا من الثياب شيئاً مسَّه زعفران أو وَرْس»<sup>(٣)</sup>.

ولقوله ﷺ في المحرم الذي وقصته ناقته : «لا تحنطوه ولا تخمروا رأسه فإنه يبعث يوم القيامة مُلبياً »(٤).

قوله «حلق الشّعْر» وهو خاص بشعر الرأس، ولا تحرم إزالة غيره من شعر الجسم سواء بحلق أو غيره، فيحرم على المحرم أن يزيل شيئاً من شعر رأسه بحلق أو قص؛ لقوله تعالى: ﴿وَلا تَحْلِقُوا رُؤُوسَكُمْ حَتَّى يَبْلُغَ الْمُدْيُ بَحِلَّهُ ﴾ [البقرة: بحلق أو قص؛ لقوله وَكُلِّ الله وعليه الفدية؛ لقوله وَكُلِّ لكعب بن عجرة ضَيِّ الله من شعره: «احلق رأسك وأطعم فرقاً بين ستة مساكين، أو صم ثلاثة أيام، أو انسك نسيكة» (٥).

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۲۱۸) وأبو داود (۱۹۰۵) وابن ماجه (۳۰۷۶) وهو عند البخاري (۱۵۵۷) والترمذي (۸۱۷) والنسائي (۲۱۶).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٢٦٥) ومسلم (١٢٠٦) والترمذي (٩٥١) وابن ماجه (٣٠٨٤)

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (١٨١٤) ومسلم (١٢٠١) وأبو داود (١٨٥٦) والترمذي (٩٥٣)

٦- قَتلُ الصيدِ.

٥- تقليم الأظفار.

الشرح

لكن لو نزل الشعر بدون قصدٍ كأن حك رأسه، فسقط منها شعر، أو غسل لحيته، فسقط منها أيضاً شعر فلا حرج عليه ما لم يتعمد فعل ذلك، وله أن يجك رأسه إن احتاج ذلك.

وهذا كما ذكرنا خاص بشعر الرأس، ويجوز أخذ غيره من شعر الجسم، ولا نلزم المحرم ولا نأثمه بأخذ غير الرأس لكن تركه أولى.

قوله: «تقليمُ الأظفار» ، سواء من يديه أو رجليه يحرم عليه إزالتها؛ لكن لو انكسر ظفره، وآلمه، فله إزالته ولا شيء عليه لكن لو قَلَمَ الظفرَ بدون عذرٍ فعليه دم. قال ابن المنذر رحمه الله:

(وأجمعوا على أن المحرم ممنوع من: الجماع، وقتل الصيد، والطيب، وبعض اللباس، وأخذ الشعر، وتقليم الأظفار) (١).

وقال ابن قدامة رحمه الله:

(أجمع أهل العلم على أن المحرم ممنوع من أخذ أظفاره وعليه الفدية بأخذها في قول أكثرهم)(٢).

قوله: «قَتْل الصيدِ» ، والصيد المُحَرَّمُ على المُحْرِم قتله هو:

- الحيوان البري الحلال المتوحش مثل: الظباء، والأرانب، والحمام، فيحرم على المحرم التعرض له بقتل أو ذبح أو إشارة أو دلالة.

\* الأدلة: قال تعالى: ﴿لا تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ ﴾ [المائدة: ٩٥].

وقال تعالى: ﴿ وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرِّ مَا دُمْتُمْ حُرُما ﴾ [المائدة: ٩٦].

<sup>(</sup>١) ((الإجماع)) (١٤٣).

<sup>(</sup>۲) ((المغنى)) (۶/ ۸۰۵).

وعن الصعب بن جَثّامة الليثي صَحَيَّتُهُ (أنه أهدى للنبي وَيَكِيلُ حماراً وحشياً وهو بالأبواء أو بودًان و فرده عليه، فلما رأى ما في وجهه قال: إنا لم نرده إلا أنا حرم) (١). وعن أبي قتادة صَحَيَّتُهُ قال: خرج رسول الله وَيَكِيلُ حاجًا وخرجنا معه، فصر ف من أصحابه فيهم أبو قتادة فقال: «خذوا ساحل البحر حتى تلقوني» قال: فأخذوا ساحل البحر، فلما انصر فوا قِبَلَ رسول الله وَيَكِيلُ أحرموا كلهم إلا أبا قتادة، فإنه لم يحرم، فبينما هم يسيرون إذ رأوا حُمر وَحْش، فحمل عليها أبو قتادة فعقر منها أتاناً ، فنزلوا فأكلوا من لحمها. قال: فقالوا: أكلنا لحماً ونحن محرمون؟ قال: فحملوا ما بَقِيَ من لحم الأتان، فلما أتوا رسول الله وَيَكِيلُ قالوا: يا رسول الله إنا كنا أحرمنا، وكان أبو قتادة لم يحرم، فرأينا حُمر وَحْش، فحمل عليها أبو قتادة، فعقر منها أتاناً فنزلنا من لحمها، فقلنا: نأكل لحم صيد ونحن محرمون؟

فحملنا ما بقي من لحمها، فقال: «هل منكم أحد أمره أو أشار إليه بشيء؟» قالوا: لا. قال: «فكلوا ما بَقِيَ من لحمها»(٢) فلا يأكل المحرم مما صيد لأجله أو بإشارته إليه أو بإعانته عليه لمفهوم الحديث (٣).

فإن عصى ربه وقتل الصيد وهو محرم، فهاذا عليه؟

#### 🗘 جزاء قتل الصيد:

قاتل الصيد بين حالين:

- الأول: أن يكون للصيد مثل، فهو في هذه الحالة نُحيَّرٌ بين ثلاثة أمور:

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۸۲۵) ومسلم لم (۱۱۹۳) والترمذي (۸٤۹) وابن ماجه (۳۰۹۰) وأحمد (۱۹۸۷) ومالك (۷۹۳).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۸۲۶) ومسلم (۱۱۹۳) (۲۰) والنسائي (۲۸۱۳) والترمذي (۸٤۷) وأبو داود (۱۸۵۲) وابن ماجه (۳۰۹۳) وأحمد (۲۲۰۲۰).

<sup>(</sup>٣) «الوجيز» (ص/ ٢٥٣).

١ - إما أن يذبح المثل ويفرق جميع لحمه على فقراء مكة.

٢ - وإما أن ينظر كم يساوي هذا المثل ويخرج ما يقابل قيمته طعاماً يُفَرَّقُ على المساكين، لكل مسكين نصف صاع.

٣- أو أن يصوم عن طعام كل مسكين يوماً.

- الثاني: إن لم يكن للصيد مثل، فهو مخيَّر بين أمرين:

١- أن ينظر كم قيمة الصيد المقتول ويخرج ما يقابلها طعاماً يفرقه على المساكين، لكل مسكين نصف صاع.

٢- أو يصوم عن طعام كل مسكين يوماً (١).

#### 🗘 أنواع الصيد:

#### الصيد نوعان:

١ - نوع له مثل، فهذا جزاؤه مثل ما قتل لقوله تعالى: ﴿لا تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ
 حُرُمٌ وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُتَعَمِّداً فَجَزَاءٌ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ ﴾ [المائدة: ٩٥].

٢- نوع لا مثل له وهو قسمانُ:

-الأول: وهو ما قضت به الصحابة رضي الله عنهم، فيرجع فيه لقضائهم مثل:

| جزاؤه    | الصيد المقتول حال الإحرام | A |
|----------|---------------------------|---|
| بَدَنَةٌ | النعامة                   | ١ |
| بقرة     | حمار الوحش                | * |
| بقرة     | الأيل، وهو نوع من الظباء  | ٣ |
| بقرة     | بقر الوحش                 | ٤ |
| کبش      | الضبع                     | ٥ |

(۱) «الموطأ» (۱/۲۰۳).

.....

| عنز                 | الغزال                                                    | ٦.       |  |  |
|---------------------|-----------------------------------------------------------|----------|--|--|
| جفرة <sup>(۱)</sup> | اليربوع يشبه الفأر لكنه أطول منه رجلاً وذيله طويل في طرفه | <b>Y</b> |  |  |
|                     | شعر                                                       |          |  |  |
| عناق (۲)            | الأرنب                                                    | ٨        |  |  |
| بقرة                | الثيتل نوع من الظباء                                      | ٩        |  |  |
| بقرة                | الوعل وهو تيس الجبل                                       | 1.       |  |  |

#### \* الأدلة:

١ - عن جابر صَّلِيَّة قال: قال رسول الله وَ الله وَ الله عَلَيْلَةُ : «الضبعُ صَيْدٌ فَكُلْهَا، وفيها كبشٌ مُسِنٌّ إذا أصابها المحرم»(٣).

٢ - وعن جابر ضِّطُّيُّهُ: (أنَّ عمر صِّطُّيَّهُ قضي في الغزال بشاة)(٤).

٣- (وقضي عمر وابن مسعود رضي الله عنهما في اليربوع بجفرة لها أربعة أشهر)(٥).

٤ - قال ابن قدامة رحمه الله:

(قضى الصحابة: عمر، وعثمان، وعليٌّ، وزيد بن ثابت، وابن عباس وابن عمر، وابن الزبير رضي الله عنهم في: النعامة ببدنة، وفي حمار الوحش ببقرة، وفي الأيل ببقرة، وفي بقر الوحش ببقرة، وفي الضبع بكبش، وفي الغزال بعنز، وفي اليربوع بجفرة، وفي الأرنب بعناق)(٦).

(١) الجفرة: هي ما له أربعة أشهر من الغنم.

<sup>(</sup>٢) العناق: مآلها ثلاثة أشهر.

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه أبو داود (٣٠١) وابن الجارود (٤٣٩) وابن حبان (٩٧٩) والحاكم (١/ ٢٥١) والدارقطني (٢/ ٢) (الإرواء) (١٠٥٠).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه البيهقي (٥/ ١٨١) ومالك (١/ ١٤٤) (الإرواء) (١٠٥٢).

<sup>(</sup>٥) صحيح، رواه البيهقي (٥/ ١٨٤) (الإرواء) (١٠٥٣).

<sup>(</sup>٦) ((المغني)) (٥/٤٠٤) و ((شرح العمدة)) (٢/ ٢٨٣).

كتاب الحج

#### الشرح

٥ - وقضى عمر ضيطينه في الحمامة بشاة (١).

٦- وقضى ضِيْطِيَّهُ في الضبِّ والوبر بجدي (٢).

## - النوع الثاني:

ما لا مثل له ولم يقض فيه الصحابة رضي الله عنهم، فهذا يحكم فيه ذوا عدل من أهل الخبرة، ويحكمان بها يكون مماثلاً.

#### قال العلامة ابن عثيمين رحمه الله:

(فإذا وجدنا شيئاً من الصيود لم تحكم به الصحابة أقمنا حكمين عدلين خبيرين، وقلنا: ما الذي يشبه هذا من بهيمة الأنعام؟ فإذا قالوا: كذا وكذا حكمنا به، وإن لم نجد شيئاً محكوماً به من الصحابة، ولا وجدنا شبهاً له من النعم، فيكون من الذي لا مثل له وفيه قيمة الصيد قلّت أم كثرت) (٣).

قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُتَعَمِّداً فَجَزَاءٌ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ يَحْكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلٍ مِنْكُمْ هَدْياً بَالِغَ الْكَعْبَةِ أَوْ كَفَّارَةٌ طَعَامُ مَسَاكِينَ أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِيَاماً لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ عَفَا الله عَمَّا سَلَفَ وَمَنْ كَفَّارَةٌ طَعَامُ مَسَاكِينَ أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِيَاماً لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ عَفَا الله عَمَّا سَلَفَ وَمَنْ عَقَارَةٌ طَعَامُ مَسَاكِينَ أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِيَاماً لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ عَفَا الله عَمَّا سَلَفَ وَمَنْ عَلَا يَكُمْ عَلَيْكُمْ مَسَاكِينَ أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِيَاماً لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ عَفَا الله عَمَّا سَلَفَ وَمَنْ عَادَ فَيَنْتَقِمُ الله مِنْهُ وَالله عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامٍ \* أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَتَاعاً لَكُمْ وَلِيكَ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ وَلِلسَّيَّارَةِ وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرِّ مَا دُمْتُمْ حُرُماً وَاتَقُوا الله الَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ وللسَّيَّارَةِ وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرِّ مَا دُمْتُمْ حُرُماً وَاتَقُوا الله الَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ واللسَّيَّارَةِ وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرِّ مَا دُمْتُمْ حُرُماً وَاتَقُوا الله اللّذِي إِلَيْهِ أَوْسَامُ وَلَا الله اللّذِي إِلَيْهِ أَعْشَرُونَ اللهُ اللّذِي اللهُ اللّذِي إلَيْهِ مُعْمَلُونَ اللهُ اللّذِي اللهُ اللّذِي اللّهُ اللّذِي الْمَالِي اللّهُ اللهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

# 🖒 صفات الصيد المُحَرَّم على المُحْرم صيده:

والصيد الذي يحرم على المحرم صيده هو ما جمع ثلاثة أوصاف:

<sup>(</sup>١) حسن، رواه الشافعي (٢/ ٢١٤) والبيهقي (٥/ ٢٠٠) وحسنه الحافظ في «التلخيص» (٢/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي (٥/ ١٨٥) وصححه الحافظ في «التلخيص» (٢/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٣) ((المتع)) (٧/ ٢٤٧).

# ٨- عقدُ النكاح.

٧- الخِطْبَةُ.

الشرح

١- أن يكون وحشياً ، وماليس بوحشي لا يحرم على المحرم أكله ولا ذبحه كبهيمة الأنعام والخيل والدجاج بلا خلاف (١) والاعتبار بالأصل لا بالحال، فلو استأنس الوحشي ففيه الجزاء، ولو توحش الأهلى فلا شيء فيه.

٢- أن يكون مأكولاً، وما ليس بمأكول، كسباع البهائم والمستخبث من الحشرات والطير، وسائر المحرمات فلا شيء فيه.

٣- أن يكون من صيد البر؛ لأن صيد البحر لا يحرم على المحرم باتفاق أهل العلم؛ للآية، ولو كان صيد البحر حراماً على المحرم لجمعه الله في الحكم مع صيد البر.

# 🗘 ما يجوز قتله في الحلِّ والحرم للمحرم وغيره ولا فدية فيه:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ: «خمس فواسق يُقْتَلْنَ في الحِلِّ والحرم: الغُرابُ، والحدأة، والعقرب، والفأرة، والكلب العقور»<sup>(٢)</sup>.

ويلحق بُذلك: الحية والأسد والسباع وما أشبهها.

قوله: «الخِطبة وعقد النكاح»، لحديث عثمان وَ الله قال: قال رسول الله وَ عَلَيْهُ: «لا ينكح المحرم، ولا يُنكح ولا يخطب» وسواء كانت الخطبة لنفسه أو لغيره، وكذا عقد النكاح سواء كان لنفسه أو لغيره فالحكم فيه سواء، ونكاح المحرم فاسد ويُفرَق بينهما؛ لحديث أبي غطفان ابن طريفٍ المُرِّيِّ: (أن أباه تزوج امرأة وهو محرم، فَرَدَّ عمر بن الخطاب وَ الله تكاحه) (١٠).

<sup>(</sup>١) «المغني» (٤/ ٠٩٠).

<sup>(</sup>۳) رواه مسلم (۱٤۰۹) والترمذي ( $\tilde{\lambda}$ ۰) والنســـائي (۲۸٤۲) وأبو داود (۱۸۱٤) وابن ماجه (۱۹۲۳) وأحمد (۱۸۱۴) ومالك (۷۸۰) والدارمي (۱۸۲۳).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه مالك (١/ ٣٤٩) والبيهقي (٥/ ٦٦) والدارقطني (ص/ ٣٩٩) (الإرواء) (١٠٣٨).

كتاب الحج الحج

٩- الجماع.

#### الشرح

وعن عليِّ ﷺ: (لا ينكح المحرم، فإن نكح رُدَّ نكاحه)(١).

وهذا قول: ابن عمر، وزيد بن ثابت، وسعيد بن المسيب الذي نقل عمل أهل المدينة على ذلك (٢).

قال العلامة ابن عثيمين رحمه الله: (والصحيح أنه لا فدية فيه بل فيه الإثم، وعدم صحة العقد؛ لأن النهى وارد على عين العقد)<sup>(٣)</sup>.

قوله: «الجِماعُ»، وهو أشد المحظورات إثماً وأعظمها أثراً في النسك، قال تعالى: ﴿ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحُجَّ فَلا رَفَثَ وَلا فُسُوقَ وَلا جِدَالَ فِي الْحَجِّ [البقرة: ١٩٧].

قال ابن عباس رضي الله عنهما: (الرفث: الجماع، والفسوق: المعاصي، والجدال: المراء)(١).

ومن جامع زوجته قبل التحلل الأول عامداً ترتب على فعله خمسة أمور:

١ - الإثم وعليه التوبـــة؛ لأنه عصى الله تعالى وخالف نهيه سبحانه في قوله:
 ﴿ فَلا رَفَتَ ﴾.

٢ - فساد النسك لقضاء الصحابة بذلك.

عن ابن عمر رضي الله عنهما: (أن رجلاً سأله: رجلٌ محرمٌ وقع بامرأته، فقال: بطل حجك.. واخرج مع الناس واصنع ما يصنعون، فإذا أدركت قابلاً فحج واهدِ..)(٥).

صحيح، رواه البيهقي (٥/ ٦٦) (الإرواء) (٤/ ٢٢٨).

<sup>(</sup>٢) البيهقي (٥/ ٦٦-٦٦).

<sup>(</sup>٣) «المتع» (٧/ ١٧٧ ).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٥٧٢) باب قوله تعالى: «ذلك لمن لم يكن أهله حاضري المسجد الحرام» من (كتاب الحج).

<sup>(</sup>٥) صحيح، رواه البيهقي (٥/ ١٦٧) والحاكم (٢/ ٦٥) (الإرواء) (٤/ ٢٣٤).

#### ١٠ – المباشرة.

الشرح

وكذلك ابن عباس وغيره من الصحابة.

قال ابن المنذر رحمه الله:

(أجمع أهل العلم على أن الحج لا يفسد بإتيان شيءٍ في حال الإحرام إلا الجماع) (١) فلا يعتبر هذا النسك صحيحاً وعليه الحج من قابل.

٣- وجوب المُضيِّ فيه مع فساده، فيجب أن يكمله؛ لقوله تعالى: ﴿ وَأَتِمُوا الحُجَّ وَالْعُمْرَةَ لله ﴾ [البقرة: ١٩٦].

٤ - وجوب القضاء من قابل دون تأخير؛ لفتوى الصحابة.

٥ عليه فدية: بَدَنَةٌ؛ لقول ابن عباس رضي الله عنها للمرأة التي غشيها زوجها: (انحري ناقة أو بقرة أو شاة . قالت: أيُّ ذلك أفضل؟ قال: ناقة)(٢).

### قال شيخ الإسلام رحمه الله:

(فإن جامع فسد حجه.. ولا يفسد الحج بشيء من المحظورات إلا بهذا الجنس)<sup>(7)</sup> فإن لم يجد بدنة صام عشرة أيام: ثلاثة في الحج، وسبعة إذا رجع، هذا إذا جامع قبل التحلل الأول فسد حجه وترتب عليه ما سبق، أما إذا جامع بعد التحلل الأول فقد (فسد إحرامه، وعليه: الإثم، والفدية والخروج إلى الحلّ؛ ليحرم، فيطوف محرماً لا بثيابه؛ لأن إحرامه فسد)<sup>(3)</sup>.

قوله: «المباشرة»، وتحرم المباشرة على المحرم قبل التحلل الثاني فلا يجوز للرجل أن يباشر زوجته أو أن ينظر إليها بشميهوة حتى يطوف طواف الإفاضة؛

<sup>(</sup>١) ((الإجماع)) (١٤٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه البيهقي (٥/ ١٧٢) «الإرواء» (١٠٤١).

<sup>(</sup>٣) «منسك شيخ الإسلام» (ص/٣٠).

<sup>(</sup>٤) «الشرح الممتع» (٧/ ١٨٤).

# ١١ - النقابُ، والقُفازان للمرأةِ.

الشرح

لقوله تعالى: ﴿فَلا رَفَتُ﴾ فإن كانت المباشرة قبل التحلل الأول فأنزل ترتب عليه أمران: الإثم والفدية، لكن النسك لا يفسد وكذا الإحرام لا يفسد ولا قضاء عليه من قابل.

و لا فدية عليه إن باشر بدون إنزال، أما إذا أنزل فعليه فدية: ذبح شاة، أو إطعام ستة مساكين لكل مسكين نصف صاع، أو صيام ثلاثة أيام (١).

والمباشرة تكون باليد أو بأيِّ جزء من أجزاء البدن كالضم والتقبيل والنظر ونحو ذلك.

#### 🗘 القسم الثالث: ما يحرم على النساء دون الرجال:

قوله: «النقاب، والقُفّازانِ للمرأةِ»، عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله وَالله والقُفّازانِ المحرمة، ولا تلبس القفازين» (٢). والنقاب المنهي عنه هو ما فصّل على قدر الوجه وفيه نُقبان للعينين وإنها تسدل المحرمة على وجهها غطاءً يغطي وجهها وترى منه الطريق إذا كانت بحضرة الرجال، أما إذا كانت في خيمة مع نساء وتأمن دخول الرجال عليها فيجب عليها كشف وجهها؛ لحديث فاطمة بنت المنذر قالت: (كنا نخمر وجوهنا ونحن محرمات، ونحن مع أسهاء بنت أبي بكر رضى الله عنهما) (٣).

#### 🖒 حكم من ارتكب محظوراً من محظورات الإحرام:

من فعل محظوراً من المحظورات المتقدمة هو بين حال من ثلاثة أحوال:

(۱) «الشرح الممتع» (۷/ ۱۳۸ و۱۸۸).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۸۳۸) والترمذي (۸۳۳) والنسائي (۲۹۷۲) وأبو داود (۱۸۲۲)

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه مالك (٧٢٤) والحاكم (١/ ٤٥٤) (إرواء الغليل) (١٠٢٣) (٢١٢/٤).

- الأول: أن يفعل المحظور بلا حاجة ولا عذر فهو آثم وعليه فدية.

- الثاني: أن يفعل المحظور لحاجته إلى فعله، فله فعله، وعليه فديته، لحديث كعب بن عجرة صَلِيًا للهُ.
- الثالث: أن يفعل المحظور وهو معذور، إما جاهلاً أو ناسياً أو مكرهاً فلا إثم عليه.

#### 🗘 مقدار الفدية:

الفدية تختلف باختلاف سببها، فأحياناً تكون لارتكاب محظور، وأحياناً تكون لترك واجب من واجبات الحج وأحياناً تكون جزاءً للصيد، وأحياناً تكون للإحصار.

١- فالفدية في : (إزالة الشعر، والظفر، والطيب، والمباشرة لشهوة، ولبس الرجل للمخيط، ولبس القفازين، والنقاب للمرأة، وتغطية رأس الرجل) أن يُخَيَّر فاعل المحظور بين واحدٍ من ثلاثة أشياء.

١ - ذبح شاة. ٢ - إطعام ستة مساكين. ٣ - صيام ثلاثة أيام.

وأطعم فرقاً بين ستة مساكين أو صُم ثلاثة أيام أو انسك نسيكة »(١).

وأما فدية قتل الصيد والجماع فعلى ما ذكرنا.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۸۱٤) ومسلم (۱۲۰۱) وأبو داود (۱۸۵٦) والترمذي (۹۰۳) وابن ماجــه (۳۰۷۹) والنسائي (۲۸۰۱) وأحمد (۱۷٦٣) ومالك (۹۰٤) وابن حبان (۳۹۸٤) والبيهقي (۵/ ۲۱۰) والفَرَق: ثلاثة آصع، والنسيكة : الذبيحة.

# الضابط الرابع: أركانُ الحج أربعةٌ: ١ - نيةُ الإحرامِ. \_\_\_\_\_ الشرح \_\_\_\_\_

قوله: «أركان الحج أربعة»، من ترك منها واحداً لم يصح حجه. قال شيخ الإسلام رحمه الله:

(أركان الحج هي أبعاضه وأجزاؤه التي لا يتم إلا بها فمن أخلَّ ببعضها، لم يصح حجه سواء تركها لعذر أو غير عذر، بل لا بد من فعلها بخلاف أركان الصلاة فإنها تجب مع القدرة، وتسقط مع العجز، وسبب الفرق أنه متى عجز عن أركان الحج أمكنه الاستنابة فيها عجز عنه في حياته أو بعد موته، بخلاف الصلاة المكتوبة فإنه لا نيابة فيها)(1).

قوله: «نيةُ الإحرام»، والإحرام هو نية النسك، وليس لُبْسَ ثوب الإحرام؛ لأنَّ الإنسان قد ينوي النسك فيكون محرماً ، ولو كان عليه قميصه، ولا يكون محرماً ولو لبس الإزار والرداء إذا لم ينو، والنية محلها القلب، فيكون داخلاً في النسك إذا نوى أنه داخل فيه.

- لكن يجب أن تعرف الفرق بين من نوى أن يجج، ومن نوى الدخول في الحج، فالثاني هو الركن، أما من نوى أن يحج ولم يحرم فلا صلة له بالركن؛ ولهذا ينوي الإنسان الحج من رمضان ومن قبل ذلك ولا نقول إن الرجل دخل في النسك أو أحرم (٢).

ودليل ركنية النية في الحج قوله وكيالية : «إنها الأعمال بالنيات» (٣).

<sup>(</sup>۱) «شرح العمدة» (۲/ ۷۲°).

<sup>(</sup>۲) «الشرح الممتع» (۷/ ۱۱۱ – ۲۱۶).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه مراراً.

#### ٢ – الوقوف بعرفة.

الشرح

## الله هل يشترط مع نية الإحرام لفظ؟

قال بعض أهل العلم: لا بد من التلبية مع النية، وجعلوا التلبية بمنزلة تكبيرة الإحــرام في الصلاة، وجذا قال: أبو حنيفة ورواية عن أحمد، وبه قال جماعة من المالكية، وحُكى قو لا للشافعية وهو قول شيخنا حفظه الله.

وذهب العلامة ابن عثيمين إلى خلاف ذلك فقال رحمه الله:

(الصحيح أنه لا يشترط أي اللفظ مع النية )(١).

قوله: «الوقوف بعرفة» ؛ لقوله ﷺ «الحج عرفة» أ.

وعن عروة بن مُضرِّسٍ بن أوس بن حارثة بن لام الطائي ضُطَّّتُهُ قال: أتيتُ النبي وَعَلَيْتُهُ بالمزدلفة حين خرج إلى الصلاة، فقلت: يا رسول الله، إني جئتُ من جَبَلَيْ طَيِّءٍ ("

)، أَكْلَلْتُ راحلتي وأَتْعَبْتُ نفسي، والله ما تركتُ من حَبْلٍ (أ) إلا وقفت عليه فهل لي من حج، فقال رسول الله وَعَلَيْتُهُ: «من شهد صلاتنا هذه ووقف معنا حتى ندفع، وقد وقف بعرفة قبل ذلك ليلاً أو نهاراً فقد أتَمَّ حجه، وقضى تَفَتَهُ (٥) »(٢).

وقوله تعالى: ﴿فَإِذَا أَفَضْتُمْ مِنْ عَرَفَاتٍ﴾ [البقرة: ١٩٨] يدل على أن الوقوف بعرفة لا بد منه وأنه أمرٌ مُسَلَّمٌ به.

 <sup>«</sup>الشرح الممتع» (٧/ ٤١٢).

<sup>(</sup>۲) صحیح، رواه الترمذي (۸۸۹) والنسائي (۳۰٤٤) وأبو داود (۱۹٤۹) وابن ماجه (۳۰۱۵) وأجمد (۱۸۲۹) والدارمي (۱۸۸۷) (الإرواء) (۲۰۱۶).

<sup>(</sup>٣) جبلا طَيِّءٍ: هما: أجا وسلمي.

<sup>(</sup>٤) حَبْل: هُو المستطيل في الرمل، فإن كان من حجارة فهو جَبلٌ.

<sup>(</sup>٥) تفثه: نسكه.

<sup>(</sup>٦) صحيح، رواه الترمذي (٨٩١) والنسائي (٣٠٣٩) وابن ماجه (٣٠١٦) وأبو داود (١٩٥٠) وأحمد (١٥٧٧ه) والدارمي (١٨٨٨) (الإرواء) (١٠٦٦)

٣- طواف الإفاضةِ.

#### الشرح

قال ابن المنذر رحمه الله:

(أجمعوا على أن الوقوف بعرفة فرض لا حج لمن فاته الوقوف بها)(١).

ويبدأ وقت الوقوف بعرفة من طلوع شمس اليوم التاسع من ذي الحجة ويظل ممتداً حتى طلوع فجر اليوم العاشر وهو يوم العيد، فمن وقف في أي لحظة خلال هذه المدة فقد أدرك الحج؛ لحديث عروة المتقدم؛ لكن بشرط إذا دخل عرفة نهاراً لم يجز له الخروج منها إلا بعد غروب الشمس (٢) ، فإن خرج نهاراً منها فلا بد أن يرجع فإن رجع فلا شيء عليه وإن لم يرجع فعليه دم؛ لأنه ترك واجباً وحجه صحيح.

قوله: «طوافُ الإفاضةِ»، ويقال له: طواف الزيارة وهو الطواف الذي يقع في يوم العيد أو بعده.

قال تعالى: ﴿وَلْيَطَّوَّفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ﴾ [الحج: ٢٩]. وهذا أمرٌ من الله تعالى فكان لزاماً منه.

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: (حاضت صفية بنت حُيَي رضي الله عنها بعدما أفاضت. قالت: «أحابِسَتُنَا هي؟» قلت: يا رسول الله إنها قد أفاضت، وطافت بالبيت،

ثم حاضت بعد الإفاضة فقال وَاللَّهُ : «فلتنفر إذن» (٣). فَدَلَّ قوله وَاللَّهُ : «أحابستنا هي» على أن هذا الطواف لا بد منه وأنه حابس لمن لم يأت به (٤).

<sup>(</sup>۱) «الإجماع» (۱۸۷).

<sup>(</sup>٢) وهذا قول مالك وجماعة الفقهاء على خلافه. قال ابن عبد البر رحمه الله: «لا نعلم أحدًا من فقهاء الأمصار قال بقول مالك» «المغني» (٥/ ٢٣) وقال ابن قدامة: «فإن دفع قبل الغروب فحجه صحيح في قول جماعة الفقهاء».

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٢٨) ومسلم (١٢١١) والترمذي (٩٤٣) والنسائي (٣٩١) وأبو داود (٢٠٠٣) وابن ماجه (٣٠٧٣) وأحمد (٢٣٥٨١) ومالك (٩٤٢) والدارمي (١٩١٧) والبيهقي (٥/ ١٦٢).

<sup>(</sup>٤) «المغنى» (٥/ ٦٩).

\_\_\_\_\_\_ الشرح \_\_\_\_\_\_

ويبدأ وقت طواف الإفاضة من يوم العيد وهو أفضل وقته، والأولى أن لا يؤخر عن أيام التشريق وإن كان يجوز بعدها وبه يتحلل الإنسان التحلل الثاني ويحل له كل شيء حتى النساء.

### \* متى ينتهى وقت طواف الإفاضة؟

لأهل العلم في هذه المسألة أربعة أقوال:

- الأول: أنه يجب فعله في أيام النحر الأربعة وهي يوم العيد وأيام التشريق، ولا يجوز تأخيره عنها، وهذا قول الأحناف، قال أبو حنيفة رحمه الله:

(أوله طلوع الفجر من يوم النحر، وآخره آخر أيام النحر)(١).

- الثاني: يجب فعله في شهر ذي الحجة، ولا يجوز تأخيره عن شهر ذي الحجة وهذا قول المالكية.

- الثالث: لا حدَّ لآخر وقته، فلو أخره جاز له الإتيان به ولو بعد عشر سنين وهذا قول الشافعية والحنابلة.

#### قال ابن قدامة رحمه الله:

(والصحيح أن آخر وقته غير محدود، فإنه متى أتى به صح بغير خلاف)<sup>(۲)</sup> وكذلك قال البهوتي رحمه الله <sup>(۳)</sup>

- الرابع: أن طواف الإفاضة حَدُّه إلى منتهى شهر ذي الحجة، ولا يجوز تأخيره إلا لعذر، فإن كان من عذر فحتى ينتهي العذر. وهو قول شيخنا العلامة ابن عثيمين رحمه الله. حيث قال:

(۱) «المغنى» (۵/ ۷۰).

<sup>(</sup>٢) «المصدر السابق».

<sup>(</sup>٣) «كشاف القناع» (٢/ ٨٨٥).

# ٤ - السعيُّ بينَ الصفَا والمروةِ.

\_\_\_\_\_ الشرح \_\_\_\_\_

والصواب: أنه لا يجوز تأخيره عن شهر ذي الحجة إلا إذا كان هناك عذر، كمرض لا يستطيع معه الطواف ... أو امرأة نفست قبل طواف الإفاضة ... أما إذا كان لغير عذر، فإنه لا يحل له أن يؤخره، بل يجب أن يبادر به قبل أن ينتهي شهر ذي الحجة)(١).

#### وقال رحمه الله:

(طواف الإفاضة حَدُّه على القول الراجح إلى منتهى شهر ذي الحجة، فإن كان لعذر فحتى ينتهى العذر)(٢).

قوله: «السعي بين الصفَا والمروة»، لقوله تعالى: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمُرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللهُ السَّفَا وَالْمُرُوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللهُ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوبِ ﴾ [الحج: ٣٢].

والصفا والمروة من شعائر الله، والسعى بينهما تعظيم لشعائر الله.

وقال وَاللَّهُ : «اسعوا فإن الله كتب عليكم السعي» (٣).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: (والله ما أتم الله حج رجل ولا عمرته لم يطف بهما)<sup>(1)</sup>. وهذا السعي هو سعي الحج ويجوز تقديمه مع طواف القدوم وهو من أعمال يوم العيد.

<sup>(</sup>۱) «الشرح الممتع» (۷/ ۳۷۲).

<sup>(</sup>۲) «فتاوي أركان الإسلام» (ص/ ٦٢٥).

<sup>(7)</sup> صحيح، رواه أحمد (7/113) والحاكم (3/10) والدارقطني (100) (الإرواء) (1001).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٧٩٠) ومسلم (١٢٧٧) والترمذي (٢٩٦٥) والنســـائي (٢٩٦٧) وأبو داود (١٩٠١) وابن ماجه (٢٩٨٦) وأحمد (٢٤٥٨٨) ومالك (٧٣٨).

الضابط الخامس: واجباتُ الحجِّ سبعةٌ: ١ - الإحرامُ من الميقاتِ. ٢ - الوقوفُ بعرفةَ إلى الغروبِ. ٣ - المبيتُ بمزدلفة ليلة النحر.

الشرح

قوله: «الإحرامُ من الميقات»، وهذا هو الواجب الأول من واجبات الحج، وهو أن يتجرد الحاج من ثيابه ويلبس ملابس الإحرام، ثم ينوي قائلاً: (لبيك عمرة، أو لبيك اللهم حجة وعمرة) ويكون ذلك من الميقات المعتبر شرعاً الذي وقته رسول الله وَيُكُولُهُ ؛ لقوله وَيُكُولُهُ : «يُهلُّ أهل المدينة من ذي الحليفة..»(١). وقوله: «يُهلُّ عبر بمعنى الأمر، والمقصود هنا هو: لبس ملابس الإحرام وهو واجب بخلاف نية الإحرام فإنها رُكنٌ.

قوله: «الوقوف بعرفة إلى الغروب» ، أي يستمر في عرفة إذا وقف نهاراً إلى الغروب، وعلى هذا فلا يحل أن يخرج الإنسان من عرفة قبل غروب الشمس؛ لأن البقاء فيها حتى تغرب الشمس أمر واجب، وقد مكث وَيُلِيلًا فيها إلى غروب الشمس؛ فعن جابر فَيْلِيلًا قال: «فلم يزل واقفاً حتى غربت الشمس؛ ، وذهبت الصفرة قليلاً حتى غاب القرص.. ودفع وَيُلِيلُهُ "(٢).

- ثم إن الدفع قبل الغروب فيه مشابهة لأهل الجاهلية حيث كانوا يدفعون من عرفة عرفة، والشمس على رؤوس الجبال، ومشابهة الكفار محرمة، فإن دفع من عرفة قبل الغروب وجب عليه الرجوع إليها مرة ثانية، فإن رجع صح حجه، ولا شيء عليه، وإن لم يرجع صح حجه وعليه دم؛ لأنه ترك واجباً.

قوله: «المبيت بمزدلفة ليلةَ النحر»، ويكون حتى مطلع الفجر وصلاة الفجر

(١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۲۱۸) وأبو داود (۱۹۰۵) وابن ماجه (۳۰۷۶) ورواه البخـــاري (۱۵۵۷) والترمذي (۸۱۷) والنسائي (۲۱٤) وأحمد (۱۳۷۰۲) ومالك (۸۱٦) والدارمي (۱۸۰۵).

كتاب الحج \_\_\_\_\_

# ٤ - المبيتُ بمنيَّ لياليَ التشريق.

الشرح

ولا يدفع من مزدلفة قبل منتصف الليل بعذر أو بدون عذر؛ لكن يجوز لمن له عذر في الدفع أن يدفع لكن بعد منتصف الليل، لأن أسهاء بنت أبي بكر رضي الله عنهها (كانت تنتظر غروب القمر، فإذا غاب دفعت، ثم ذهبت إلى منى، ورمت، ثم عادت إلى مكانها في منى وصلّت الفجر) (٢) أما لغير عذر فلا يدفع إلا إذا أسفر جدّاً.

قوله: «المبيتُ بمنىً لياليَ التشريقِ» ؛ لأنه وَ اللهُ عَلَيْلِهُ بات بها (٣). وقال: «خذوا عني مناسككم»(٤).

ورخص ﷺ لرعاة الإبل في البيتوتة، يرمون يوم النحر، ثم يرمون أول أيام التشريق، ثم يجمعون الثاني عشر والثالث عشر، فيرمونها في اليوم الثالث عشر.

عن أبي البدَّاح بن عاصم عن أبيه قال: (رخَّصَ رسول الله وَلَيْكُمُ لرِعَاءِ الإبل في البيتوتة أن يرموا يوم النحر، ثم يجمعوا رَمْيَ يومين بعد النحر فيرمونه في أحدهما) (٥). وترخيصه وَلَيْكُمُ لهم دليل الوجوب على غيرهم، والمبيت بمنى ليالي التشريق خلاف المبيت بها ليلة التاسع، فإن المبيت ليلة التاسع ليس بواجب بل هو

<sup>(</sup>۱) صحیح، رواه الترمذي (۸۹۱) وابن ماجه (۳۰۱٦) والنسائي (۳۰۳۹) وأبو داود (۱۹۵۰) وأحمد (۱۵۷۷) والدارمي (۱۸۸۸) وقد سبق.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٦٧٩) ومسلم (١٢٩١) (٢٩٧).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٧٤٥) ومسلم (١٣١٥) بمعناه.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (١٢٩٧) وأبو داود (١٩٦٨) والترمذي (٩٠٠) والنسائي (٢٠٦٣) وابن ماجه (٣٠٢٣) وابن خزيمة (٢٧٦) وأحمد (٣/٢٠).

<sup>(</sup>٥) صحيح، رواه الترمذي (٩٥٤) وابن ماجه (٣٠٣٧) والنسائي (٣٠٦٨) وأبو داود (١٩٧٥) وأحمد (٢٣٢٦٢) ومالك (٩٣٥) والدارمي (١٨٩٧) والبيهقي (٥/ ١٤٤) (الإرواء) (١٠٨٠).

# ٦ - الحلقُ، أو التقصررُ.

٥- رَمْيُ الجمارِ مرتَّباً.

الشرح

سنة، وأما المبيت ليالي التشريق فواجب؛ لحديث ابن عمر رضي الله عنهما: (أن النبي وَالله الله الله العباس المنطقة أن يبيتَ في مكة ليالي التشريق من أجل السقاية)(١)، والرخصة تقابلها عزيمة (٢).

قوله: «رَمْيُ الجمارِ مُرتَّباً »، فيرمون يوم العيد جمرة العقبة وحدها، وأما أيام التشريق، فيرمون الجمار الثلاث، ولا بد أن تكون مرتبة وستأتي إن شاء الله صفة الرمي في صفة الحج، والرمي من واجبات الحج.

عن ابن عمر رضي الله عنهما: (أنه كان يرمي الجمرة الدُّنيا بسبع حصياتٍ، يُكبِّرُ على إثرِ كل حصاة، ثم يتقدم حتى يُسْهِلَ، فيقوم مستقبل القبلة، فيقوم طويلاً ويقوم ويدعو ويرفع يديه، ثم يرمي الوسطى، ثم يأخذ ذات الشال فَيَسْتَهِلُّ ويقوم مستقبل القبلة، فيقوم طويلاً ويدعو ويرفع يديه ويقوم طويلاً، ثم يرمي جمرة ذات النعقبة من بطن الوادي ولا يقف عندها، ثم ينصرف، فيقول: هكذا رأيت النبي العقبة من بطن الوادي ولا يقف عندها، ثم ينصرف، فيقول: هكذا رأيت النبي ويليد في المناه على المناه على المناه عليه الحِلُّ فكان واجباً ؛ ليكون فاصلاً بين الحل والإحرام ويكون بحجر وبسبع حصيات.

قوله: «الحلقُ أو التقصيرُ»، لقوله تعالى: ﴿لَقَدْ صَدَقَ الله رَسُولَهُ الرُّؤْيا بِالْحُقِّ لَتَدْخُلُنَّ المُسْجِدَ الْحُرَامَ إِنْ شَاءَ الله آمِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُؤُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ ﴾ [الفتح: ٧٧]. فجعله الله تعالى وصفاً في الحسج والعمرة، وكها هو معروف: إذا عُبِّر عن العبادة بجزء منها كان دليلاً على وجوبه فيها.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۷٤٥) ومسلم (۱۳۱۰) وأبو داود (۱۹۰۹) وابن ماجـــه (۳۰۶۰) ر والبيهقي (۵/۷).

<sup>( )</sup> وكذلك يجوز المبيت خارج منى لمن لم يجد مكانًا يصلح لمبيته ولا شيء عليه.

<sup>(</sup>٣) رواه البخارى (١٥٥١) «تحفة الأشراف» (٦٩٨٦).

# ٧- طوافُ الوداع.

الشرح

عن ابن عمر رضي الله عنها أن النبي وَيُلَيِّلُمُ قال: «اللهم ارحم المُحَلِّقِينَ. قالوا: والمُقصرين يا رسول الله. والمُقصّرين يا رسول الله. قال: اللهم ارحم المحلقين. قالوا: والمقصرين يا رسول الله. قال والمقصرين» (١). والحلق أو التقصير لا يكون حلقاً ولا تقصيراً ، إلا إذا كان من جميع الرأس بالنسبة للرجل، وأما المرأة فتجمع شعرها وتأخذ من طرفه قدر أنملة.

لأن المرأة عليها التقصير، وليس عليها حلق رأسها؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنها قال: قال رسول الله وَيُلِيَّاثُهُ : «ليس على النساء حَلْقٌ، إنها على النساء التقصير»(٢).

#### قال الإمام الترمذي رحمه الله:

(والعمل على هذا عند أهل العلم لا يرون على المرأة حلقاً ويرون أن عليها التقصر)<sup>(٣)</sup>.

قوله: «طواف الوداع»، وهو طواف بالبيت بدون سعي ولا إحرام؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنهما: (أُمرَ الناسُ أن يكون آخر عهدهم بالبيت، إلا أنه خُفِّفَ عن الحائض)(٤٠).

وهذا الأمر للوجوب، ودليل كونه للوجوب قوله: (إلا أنه خُفِّفَ عن الحائض) لأنه لو كان للاســــتحباب لكان مخففاً على كل أحد، وقال وَلَيْكِلاً:

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٧٢٨) ومسلم (١٣٠٢) وابن ماجه (٣٠٤٣) وأحمد (٧١١٨) والبيهقي (٥/ ٤٣).

<sup>(</sup>۳) «سنن الترمذي» (۳/ ۱۶۰).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٧٥٥) ومسلم (١٣٢٨) (٣٨٠).

١ - الاغتسال عند الإحرام .
 ٣ - طواف القُدُوم.

الضابط السادس: سننُ الحجِّ سبعٌ: ٢- المبيتُ بمنى ليلةَ عرفَةَ.

الشرح

«لا ينفرنَّ أحدٌ حتى يكون آخر عهده بالبيت»(١).

قال الحافظ رحمه الله: (فيه دليل على وجوب طواف الوداع للأمر المؤكد به، وللتعبير في حق الحائض بالتخفيف، والتخفيفُ لا يكون إلا من أمر مؤكد، واستدل به على أن الطهارة شرط لصحة الطواف)(٢).

قوله: «الاغتسال عند الإحرام» لثبوته عن النبي ﷺ فعلاً وأمرًا كما مرَّ في آداب الإحرام.

قوله: «المبيت بمنى ليلة عرفة» لحديث جابر على قال: (فلما كان يوم التروية توجهوا إلى منى فأهلوا بالحج، وركب رسول الله وَالله والله الله والله والعصر، والمغرب، والعشاء والفجر، ثم مكث قليلاً حتى طلعت الشمس..) (٣) والدليل على استحبابه حديث عروة الطائي على الله وقف معنا حتى ندفع، وقد وقف قبل ذلك بعرفة ليلاً أو نهاراً فقد تم حجه وقضى تفثه» (١).

ولم يذكر المبيت بمنى ليلة عرفة.

قوله: «طوافُ القدومِ» ، ويكون للمفرد والقارن ودليل استحبابه أن رسول الله وَ وَلَيْلُ لَمُ يَذَكُرُه فِي حديث عروة المتقـــــدم، وهذا الطواف هو أول ما يفعل

<sup>(</sup>۱) رواه البخــاري (۱۷۰۵) ومســـلم (۱۳۲۷) وأبو داود (۲۰۰۲) وابن ماجــــــه (۳۰۷۰) وأحمد (۱۹۳۷) والدارمي (۱۹۳۲).

<sup>(</sup>۲) «فتح البارى» (۳/ ۵۸۶).

<sup>(</sup>۳) رواه مسلم (۱۲۱۸) وأبو داود (۱۹۰۰) وابن ماجه (۳۰۷۶) وقد سبق تخریجه وهو عند البخاری(۱۵۵۷).

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه.

كتاب الحج المحاج المحاج

٤ - الاضطباعُ فيهِ.

٥- الرَّمَلُ في الثلاثة أشواطِ الأولى منه، وبينَ العلَمَين في السعْي للرجال.

الشرح

الإنسان عند قدومه إلى مكة؛ لأنه ﷺ كان إذا دخل مكة عمد إلى البيت وأناخ راحلته، وطاف.

قوله: «الاضطباعُ فيه» ، والاضطباع هو أن يُدْخِلَ إزاره تحت إبطه الأيمن، ويرد طرفه على منكبه الأيسر، ويكون منكبه الأيمن مكشوفاً ؛ لحديث يعلى بن أمية: (أن النبي عَيَالِلْمُ طاف مضطبعاً)(١).

قوله: «الرَّمَلُ في الثلاثةِ أشواطِ الأولى منهُ»، والرَّمَلُ: هو إسراع المشي مع تقارب الخطا، وليس هو هَزُّ الكتفين فقط كها يفعله الجهال وهو خاص بالرجال دون النساء.

عن ابن عمر رضي الله عنهما: (أن النبي وَالله كله كسان إذا طاف بالبيت الطواف الأول، رَمَلَ ثلاثة، ومشى أربعة من الحجر إلى الحجر)(٢).

قوله: «وبيْن العلمينِ في السعْي للرجال» أي ويسعى بين العلمين الأخضرين في كل شوط من السعي؛ لحديث جابر صفح الله في بطن الوادي سعى، حتى إذا صعدتا مشى..) (٣).

<sup>(</sup>۱) حسن، رواه الترمذي (۸۰۹) وأبو داود (۱۸۸۳) وابن ماجـــه (۲۹۰۶) وأحمــد (۲۱۷۶۹۳) والدارمي (۱۸۶۳) (صحيح ابن ماجه) (۲۳۹۱).

<sup>(</sup>۲) رواه ابن ماجه (۲۹۵۰) وهذا لفظه، وبنحوه رواه البخــــاري (۱۲۰۲) ومسلم (۱۲۲۱) وأبو داود (۱۸۷۲) والنسائي (۵/ ۲۲۹).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٥٥٧) ومسلم (١٢١٨) وأبو داود (١٩٠٥) وابن ماجـــه (٣٠٧٤) والترمذي (٨١٧) والنسائي (٢١٤) وأحمد (١٣٧٠) ومالك (٨١٦) والدارمي (١٨٠٥).

٦- لُبْس رداءٍ وإزارٍ أبيضين للرجال.

٧- التلبيةُ.

الشرح

قوله: «لُبْسُ رداء وإزار أبيضين للرجال» لحديث ابن عباس رضي الله عنها قال: (انطلق النبي وَالله ورداءه بعدما ترجَّل وادَّهن، ولبس إزاره ورداءه هو وأصحابه)(۱) وأما استحباب كونها أبيضين، فعنه صَلِيَّهُ: (أن رسول الله وَاللهُ وَاللهُ قَالِيَّةُ قال: «البسوا من ثيابكم البياض، فإنها من خير ثيابكم، وكفنوا فيها موتاكم»(۱). قوله: «هُمْ» أي للرجال خاصة دون النساء.

قوله «التلبيّةُ» لحديث السائب بن خلاد صَحَالَةُ قال: قال رسول الله وَاللّهُ عَلَيْلُهُ: «أَتَانِي جَبريل فأمرني أن آمر أصحابي أن يرفعوا أصوانهم بالإهلال أو التلبية»(٣).

ولذلك كان أصحاب رسول الله وكليات يصرخون بها صراحاً ، وقال أبو حازم رحمه الله:

\* ومن السنن خلاف ما مضي:

🗘 أولاً: سُنن الإحرام:

١ - الطيب في بدنه قبل الإحرام:

(١) رواه البخاري (١٥٤٥) «تحفة الأشراف» (٦٣٦٦).

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه الترمذي (٩٩٤) وأبو داود (٤٠٦١) وابن ماجه (١٤٧٢) وأحمد (٢٢٢٠) وابن حبان (٣٢٣٦) والبيهقي (٣/ ٢٤٥) (صحيح الجامع) (٣٢٣٦).

<sup>(</sup>٣) صحیح، رواه الترمذي (٢٩٨) وأبو داود (١٨١٤) وابن ماجه (٢٩٢٢) والنسائي (٢٧٥٣) وأحمد (٢٩٢٢) ومالك (٧٤٤) (صحیح الترمذی) (٦٦٣).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه سعيد بن منصور كما في «المحلي» (٧/ ٩٤) وابن أبي شيبة كما في «الفتح» (٣/ ٣٢) «مناسك الألبان» (١٧).

كتاب الحج

#### الشرح

عن عائشة رضي الله عنها قالت: (كنت أطيب رسول الله ﷺ لإحرامه حين يحرم، ولحِلِه قبل أن يطوف بالبيت)(١).

## ٢ - الصلاة في وادي العقيق لمن مَرَّ به:

عن عمر ضَيْ قال: سمعت رسول الله وَيُنْظِرُ بوادي العقيق يقول: «أتاني الليلة آتٍ من ربي فقال: صَلِّ في هذا الوادي المبارك وقُلْ عمرة في حجة»(٢).

## ٣- التحميد والتسبيح والتكبير قبل الإهلال:

عن أنس ضَطِّبُهُ قال: (صلى رسول الله وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله والعصر بذي الحليفة ركعتين ثم بات بها حتى أصبح، ثم ركب حتى استوت به على البيداء حمد الله وسبَّح وكبَّر، ثم أهلَّ بحج وعمرة) (٣).

#### ٤ - الإهلال مستقبل القبلة:

عن نافع قال: (كان ابن عمر رضي الله عنهما إذا صلى بالغداة بذي الحليفة أمر براحلته، فرحلت، ثم ركب فإذا استوت به استقبل القبلة قائماً ثم يلبي.. وزعم أن رسول الله وَاللهِ فَعَلَ ذلك)(٤).

# 🗘 ثانياً : سنن دخول مكة :

- ٥- المبيت بذي طوى.
- ٦- الاغتسال لدخول مكة.
  - ٧- دخول مكة نهاراً .

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۰۳۹) ومسلم (۱۱۸۹) والترمذي (۹۲۰) وأبو داود (۱۷٤٥) والنسائي (۲۷۰) وأبعد (۲۰۵۱) ومالك (۷۲۷).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٥٣٤) وابن ماجه (٢٩٧٦) وأبو داود (١٨٠٠) وأحمد (١٦٢).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٥٥١) وأبو داود (١٧٧٩).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٥٥٣).

عن نافع قال: (كان ابن عمر رضي الله عنهما إذا دخل أدنى الحرم أمسك عن التلبية، ثم يبيت بذي طوى ثم يصلي به الصبح ويغتسل، ويحدث أن النبي وَاللَّهُ كَانَ يَفْعَلُ ذَلُكَ) (١٠).

#### ٨- دخول مكة من الثنية العليا:

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: (كان رسول الله ﷺ يدخل من الثنية العليا، ويخرج من الثنية السلفي)(٢).

٩ - تقديم الرجل اليمني في دخول المسجد والدعاء بقول:

«أعوذ بالله العظيم، وبوجهه الكريم، وسلطانه القديم من الشيطان الرجيم، بسم الله، اللهم صلِّ على محمدٍ وسلم، اللهم افتح لي أبواب رحمتك»(٣).

• ١ - رفع يديه إن شاء عند رؤية البيت؛ لثبوته عن عبد الله بن عباس رضي الله عنها (١٠).

ويدعو بدعاء عمر نظي اللهم أنت السلام، ومنك السلام فحيّنا ربنا بالسلام» (٥٠). 
اللهم أنت السلام» (٥٠) ثالثاً : سنن الطواف:

## ١١- استلام الحجر الأسود:

عن ابن عمر رضي الله عنها قال: (رأيت رسول الله وَالله عنها عنه الله عنها قال: (رأيت رسول الله وَالله عنها عنها الله عنها قال: الركن الأسود أول ما يطوف يَخُبُّ ثلاثة أطواف من السبع) (٦).

(١) رواه البخاري (١٥٧٣) ومسلم (١٢٥٩) وأبو داود (١٨٤٨).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه أبو داود (٤٤٦) «صحيح الترغيب» (٢٣٩٢).

<sup>(</sup>٤) صحيح، رواه ابن أبي شيبة (٣/ ٩٦) ((مناسك الحج)) (٢٠).

<sup>(</sup>٥) حسن، رواه البيهقي (٥/ ٧٢) «مناسك الحج» (٢٠).

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (١٦٠٣) ومسلم (١٢٦١) والنسائي (٥/ ٢٢٩) (٢٩٤٢).

كتاب الحج

#### الشرح

#### ١٢ - تقبيل الحجر:

عن زيد بن أسلم عن أبيه قال: (رأيت عمر بن الخطاب ضَّطِّبُهُ قبَّل الحجر، وقال: لولا أني رأيت رسول الله وَ*طُلِّلُهُ* قبَّلك ما قبَّلتك)(١).

#### ١٣ - السجود عليه:

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: (رأيت عمر بن الخطاب قبَّلَ الحجر، وسجد عليه، ثم عاد فقبَّله وسجد عليه، ثم قال: هكذا رأيت رسول الله وسجد عليه، ثم قال:

#### ١٤ - التكبير عند الركن:

عن ابن عباس رضي الله عنها قال: (طاف النبي عَلَيْكُمُ بالبيت على بعيره، كلما أتى الركن أشار إليه بشيء كان عنده وكبَّر) (٣).

## ١٥ - استلام الركن اليماني:

عن ابن عمر رضي الله عنها قال: (لم أرَ النبي وَاللهُ يستلم من البيت إلا الركنين اليهانيين)(1).

# ١٦ – أن يدعو بين الركنين بقول:

﴿رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ (٥) [البقرة: ٢٠١].

## ١٧ - صلاة ركعتين بعد الطواف خلف المقام:

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: (قدم رسول الله ﷺ فطاف بالبيت سبعاً ،

<sup>(</sup>۱) رواه البخـــــاري (۱۰۹۷) ومسلم (۱۲۷۰) والترمذي (۸۲۰) والنسائي (۱۰۵۸) وأبو داود (۱۸۷۳) وابن ماجه (۲۹۶۳) وأحمد (۱۰۰) ومالك (۸۲۶) والدارمي (۱۸٦٥).

<sup>(</sup>٢) حسن رواه البزار (١١١٤) (الإرواء) (٤/ ٣١٢).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٦١٣).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٦٠٩) ومسلم (١٢٦٧) وأبو داود (١٨٧١).

<sup>(</sup>٥) حسن، رواه أبو داود (١٨٨٩) وأحمد (صحيح أبي داود) (١٦٦٦).

ثم صلى خلف المقام ركعتين، وطاف بين الصفا والمروة) وقال: «لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة»(١).

١٨ - أن يقرأ عند المقام قبل الصلاة: ﴿ وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى ﴾
 [البقرة: ١٢٥]، ويقرأ في الركعتين: «الكافرون والإخلاص».

عن جابر عليه السلام الله وَ الله الله عليه السلام قرأ: ﴿ وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى ﴾ ثم صلى ركعتين وكان يقرأ فيهما ﴿ قُلْ هُوَ الله الحَدُ ﴾ و﴿ وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامٍ إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى ﴾ ثم صلى ركعتين وكان يقرأ فيهما ﴿ قُلْ هُوَ الله الحَدُ ﴾ و﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ (٢).

#### ١٩ - الشرب من زمزم:

# 🗘 رابعاً سنن السُّعْي:

٢٠ قراءة: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالمُرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ الله فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطَّوَّفَ بِهِمَا وَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْراً فَإِنَّ الله شَاكِرٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة:١٥٨] ثم يقول: «نبدأ بها بدأ الله به» (٤) وذلك إذا دنا من الصفا للسعى.

٢١- استقبال القبلة وهو على الصفا وقول:

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه مراراً ، وهو حديث جابر في وصف حجة النبي وَلَيْظِيُّرُ .

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه، وهو حديث جابر في وصف حجة النبي وَتُلْكِيُّةٌ .

<sup>(</sup>٤) نفس الحديث.

كتاب الحج \_\_\_\_\_

الضابط السابع: مَن تركَ رُكناً لم يصح حجه، ومن تَركَ واجباً جَبَرَهُ بدَمٍ وصحَّ حَجُّهُ. ومن ترك سنةً فلا شيء عليه.

الشرح

الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر. «ثلاثاً» لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير. لا إله إلا الله وحده، أنجز وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده. ثم يدعو بها شاء. يفعل ذلك ثلاثاً (١).

٢٢ - أن يفعل على المروة ما فعله على الصفا من الذكر والدعاء وغيرهما.

قوله: «مَن ترك ركناً لم يصح حجه» هذا في كل أركان الحج الأربعة، فإن كان الركن مما يفوت، فلا يصح الحج؛ كمن ترك الوقوف بعرفة حتى خرج فجر يوم العيد، فإن الحج حينئذ لا يصح؛ لأنه لا يمكنه الوقوف، والركن هو الماهية التي تنبني عليها العبادة.

عن عبد الرحمن بن يعمر الديليِّ عَلَيْهُ: (أن ناساً من أهل نجد أتوا رسول الله وَيُعَلِّمُهُ وهو واقف بعرفة، فأمر منادياً فنادى: الحج عرفة، من جاء ليلة جمع قبل طلوع الفجر فقد تم حجه...)(٢). فدل الحديث بمفهومه على أنه إذا فاته الوقوف بعرفة ليلة النحر أنه لم يصح حجه.

قوله: «ومن ترك واجباً جبره بدم وصح حجه» لقول ابن عباس رضي الله عنها: (من ترك شيئاً من نسكه أو نسيه، فليهرق دماً)<sup>(٣)</sup>. وهذا له حكم الرفع؛ لأنه لا يقال بالرأي، ولم يظهر له مخالف، فهو أولى بالقبول، فمن ترك واجباً يجب عليه أن يذبح فدية يوزعها على فقراء مكة.

<sup>(</sup>١) نفسه، وهو متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) رواه مالك (١/ ٣٦٦) والدارقطني (٥/ ٣٠) موقوفاً على ابن عباس رضى الله عنهما .

# الضابط الثامن: شروط صحة الطواف عشرة: ١- الإسلام.

الشرح

قوله: «جبره بدم» والدم إذا أطلق في لسان الفقهاء فهو: سُبْعُ بَدَنةٍ، أو سُبع بقرة، أو واحدة من الضأن أو المعز، وهذا دم جبران، وعليه أن يتصدق به كله على فقراء الحرم خاصة.

\* لكن إذا لم يجد دماً يذبحه فهاذا يفعل؟

لأهل العلم في هذه المسألة قولان:

\* الأول: إذا لم يجد دماً فعليه أن يصوم عشرة أيام: ثلاثة في الحج، وسبعة إذا رجع إلى أهله، فإن لم يتمكن من صيامها في الحج صامها في بلده وهذا هو المذهب.

\* الثاني: فيمن ترك واجباً أن يذبح فدية في مكة ويوزعها في فقراء الحرم، فإن عجز عن الفدية، فعليه التوبة ولا صيام عليه؛ لأنه لا دليل من أقوال الصحابة ولا من القياس على أن من عدم الدم في ترك الواجب أنه يجب عليه أن يصوم وهذا قول شيخنا ابن عثيمين رحمه الله (۱) وبه يقول شيخنا.

قوله: «ومن ترك سنة فلا شيء عليه» أي فلا فدية لكن يُكرهُ أن يخالف السنة.

قوله: «شروط صحة الطواف عشرةٌ: الإسلام» ، فلا يصح الطواف من كافر؛ لقوله تعالى: ﴿لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ [الزمر: ٦٥] بل الكافر ممنوع من دخول مكة، ولقوله تعالى: ﴿وَمَا مَنَعَهُمْ أَنْ تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَاتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ كَفَرُوا بِالله وَبرَسُولِهِ ﴾ [التوبة: ٥٤].

فلم رد الله عليهم الصدقة ذات النفع المتعدي كان رده لعبادتهم ذات النفع المقاصر أولى، وقال عليهم العج بعد العام مشرك (٢).

<sup>(</sup>۱) «الشرح الممتع» (۷/ ٤٤١).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۹۲۲)، ومسلم (۱۳٤۷) (۶۳۵) وأبو داود (۱۹٤٦) والنسائي (۲۹۵۷) وأحمد (۲/ ۲۹۹) والدارمي (۱۶۳۰).

٢- العقلُ. ٣- النيةُ. ٤- دخول الوقتِ. ٥- ستر العورة.

الشرح

قوله: «العقل»، فلا يصح من مجنون طواف ولا غيره؛ لأنه ليس من أهل العبادات، وليس أهلاً للتكليف؛ لقوله وَاللَّهِ : «رفع القلم عن .... المجنون حتى يفيق»(١).

قوله: «النية»، لأنه لا عبادة إلا بنية؛ لقوله عَلَيْكُم : «إنها الأعمال بالنيات» (٢).

قوله: «دخول الوقت»، وأول وقت الطواف نصف الليل من ليلة النحر، والأفضل فعله يوم النحر بعد الرمي، فإن أخره عنه وعن أيام التشريق جاز (٣).

عن جابر على قال: (.. فأفاض إلى البيت فصلى بمكة الظهر..) وعن عائشة رضي الله عنها قالت: (فأفضنا يوم النحر) ولا يصح طواف الإفاضة قبل منتصف ليلة العيد لأن النبي ولي الله العيد فوقته كها ذكرنا بعد منتصف ليلة النحر، لكن بشرط أن يسبقه الوقوف بعرفة ومزدلفة، فلو طاف بعد منتصف ليلة النحر ثم خرج إلى عرفة ومزدلفة فلا يجزؤه؛ لقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَيُقْضُوا تَفَتَهُمُ وَلَيُوفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ ﴾ [الحج: ٢٩]. ولا يمكن قضاء التفت ووفاء النذر إلا بعد الوقوف بعرفة ومزدلفة.

قوله: «سترُ العورة» ، فلو طاف عرياناً لم يصح طوافه لقوله تعالى: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ [الأعراف: ٣١].

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه مراراً.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>۳) «المغنى» (٥/ ٧٠).

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه، وهو حديث جابر.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (١٧٣٣) عن عائشة ورواه أيضًا (١٧٣٢) ومسلم (١٣٠٨) وأبو داود (١٩٩٧) عن ابن عمر (تحفة الأشراف) (١٧٧٣٣).

#### ٦ - الطهارة من الحدثين.

الشرح

وقوله ﷺ: «.. لا يطوف بالبيت عريانٌ..»(١).

قوله: «الطهارة من الحدثين»، فلو طاف محدثاً أو أصابته نجاسة في ثوبه أو بدنه، فإن الطواف لا يصح، وعليه فيشترط الطهارة من الحدثين وهو قول الجمهور لأدلة منها:

١ - قوله تعالى: ﴿ وَطَهِّرْ بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ ﴾ [البقرة: ١٢٥].

٢- وعن عبد الله بن عباس رضي الله عنها قال: قال رسول الله وسي الله والله والله

فإذا كان الطواف بالبيت صلاة، فإنه يشترط له الطهارة.

قال الحافظ رحمه الله: (الطهارة شرط لصحة الطواف)(٤).

وقد خالف في ذلك شيخ الإسلام رحمه الله، فذهب إلى عدم اشتراط الطهارة للطواف من الحدث الأصغر، وتبعه شيخنا ابن عثيمين رحمه الله.

\* لو أحدث أثناء الطواف:

لو أحدث أثناء الطواف في زحام يصعب عليه الوصول إلى أماكن الوضـــوء

<sup>(</sup>١) سبق قبل قليل.

<sup>(</sup>٢) صحيح، رواه الترمذي (٩٦٠) والدارمي (١٨٤٧) وابن حبان (٣٨٣٦) (صحيح الجامــع) (٥).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٢٩٤) ومسلم (١٢١١) والترمذي (٩٣٤) والنسسسائي (٢٤٢) وأبو داود (٧٤٠) وابن ماجه (٢٤٦) وأحمد (٢٥٥٠) ومالك (٢٤٦) والدارمي (١٨٤٦).

<sup>(</sup>٤) «فتح البارى» (٥/ ٥٨٦).

# ٨- تكميلُ السبع.

٧- اجتناب النجاسة.

الشرح

والرجوع مرة أخرى، فالذي تميل إليه النفس أنه لا يشترط الطهارة من الحدث الأصغر لما بقي من طوافه؛ لأن إلزام الناس بالطهارة فيه مشقة شديدة وهو مناف لقوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ الله بِكُمُ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥] (١).

قوله: «اجتناب النجاسة» ، للأدلة السابقة.

قال العلامة ابن عثيمين رحمه الله:

(الله تعالى أمر بتطهير بيته للطائفين والقائمين أو العاكفين والرُّكَّع السجود، فإذا أمر بتطهير مكان الطائف الذي هو منفصل عنه، فتطهير ملابسه المتعلقة به من باب أولى وعلى هذا فلا يحل أن يطوف بثوب نجسٍ، أو يطوف وهو متنجس البدن بل لا بد أن يغسل النجاسة من ثوبه وبدنه)(٢).

قوله: «تكميل السبع»، ويكون الطواف من خارج حِجْر إسماعيل ولا يجزي من داخله، ولا بد أن يكون الطواف سبعة أشواط فمن طاف أقل من سبع ولو خطوة واحدة لم يصح طوافه؛ لأن النبي وَالْمِيْلِيَّ طاف سبعاً.

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: (قدم رسول الله وَاللَّهِ فَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَصَلَّى خلف المقام ركعتين وبين الصفا والمروة سبعاً، ولقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة) (٣). ففعله وَاللَّهُ هذا مبيّنٌ للمراد بقوله تعالى: ﴿وَلْيَطَّوّفُوا بِالْبَيْتِ اللَّهَ وَسِنَّةً عَلَى اللَّهُ وَان شك في أثنائه الْعَتِيقِ ﴾ [الحج: ٢٩] فإن ترك شيئاً من السبع ولو قليلاً لم يجزئه وإن شك في أثنائه بنى على الأقل، وإن شك بعده فلا عبرة بالشك بعد الفراغ من العمل، ويبدأ الشوط من الحجر وينتهي عنده.

<sup>(</sup>۱) «الشرح الممتع» (۷/ ۳۰۰).

<sup>(</sup>۲) ((السابق) (۷/ ۲۹٦).

٩ - جَعْلُ البيتِ عن يسارهِ . ٩ - الموالاةُ

الضابط التاسع: شروط صحة السعى سبعة: ١ - الإسلامُ.

٢- العقل. ٣- النية. ٤- الموالاة. ٥- كَوْنُهُ بعد طواف.

الشرح

قوله: «جَعْلُ البيتِ عن يساره» ؛ لحديث جابر ﴿ فَالَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ

قوله: «الموالاة» ؛ لأن النبي وَعَلِيلًا طاف كذلك، وقال:

«خذوا عني مناسككم» (٢٠ فإن قطعه ليتوضأ أو ليصلي المكتوبة التي أقيمت أو ليستريح قليلاً بني على ما مضى، فإن طال الفصل استأنف.

قوله: «شروط صحة السعي: الإسلام، والعقل، والنية، والموالاة»، كما تقدم في الطواف وقد والى رسي الله وقال: «خذوا عني مناسككم».

قوله: «كَوْنُهُ بعد طواف» ، لأنه وَيُلِيْلُمُ هكذا فعل كما تقدم من حديث ابن عمر رضي الله عنهما أنه وَيُلِيْلُمُ : (طاف بالبيت سبعاً .. وبين الصفا والمروة سبعاً )<sup>(٣)</sup>. وهكذا أمر الصحابة رضي الله عنهم بقوله: «فليطف بالبيت وبالصفا والمروة» وقال: «خذو عني مناسككم» فلو سعى قبل الطواف وجب عليه إعادة السعي بعد الطواف؛ لأنه وقع في غير محله.

<sup>(</sup>١) هذا حديث جابر في وصف حجته وَلَيْظِيْرُ وقد سبق تخريجه وسيأتي بنصه كاملاً مع تخريجه في صفة الحج مرة أخرى.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۲۹۷) وأبو داود (۱۹۷۰) والنسائي (۳۰۲۲) وابن خزيمة (۲۸۷٦) وأحمد (۳/ ۳۰۱).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٥٦٨) ومسلم (١٢١٦) (١٤٣).

٧- استيعاب ما بين الصفا والمروة.

٦- تكميل السبع.

الشرح

قوله: «تكميل السبع» يبدأ بالصفا وينتهي بالمروة؛ لأنه وَاللَّالَّهُ هكذا فعل (١)، فلو ترك منه شيئاً لم يجزئه.

قوله: «استيعاب ما بين الصفا والمروة» ، لا بد أن يسعى في مسافة المسعى كلها كي يتيقن الوصول إليهما في كل شوط، وليس شرطاً أن يرتقي الصفا أو المروة ولكن يستوعب ما بينهما، لأنه وسيلا هكذا فعل كما في حديث جابر عليها في وصف حجته وسيلا .

# 🗘 أعمال الحج وصفته

تبدأ أعمال الحج من اليوم الثامن من ذي الحجة وهو يوم التروية.

# 🗘 أولاً: أعمال يوم التروية:

١ - يستحب للمتمتع الذي حَلَّ من عمرته أن يحرم بالحج ضحىً ويفعل قبل إحرامه بالحج ما فعله قبل إحرامه بالعمرة من:

الغسل، والطيب.. إلى آخره، ويُحْرِمُ من مكانه الذي هو فيه، ويقول: «لبيك حَجَّاً».

٢- وأما القارن والمفرد، فلا يزالان في إحرامهما من الميقات.

٣- ويطوف طواف القدوم، إن كان مفرداً ، أو متمتعاً أتى بالعمرة في أول أشهر الحج.

٤- ثم يخرج الجميع إلى منى قبل الظهر، ويصلون فيها الظهر، والعصر والمغرب، والعشاء، والفجر كل صلاة في وقتها قصراً للرباعية بدون جمع.

٥- ثم يبيت في منى تلك الليلة؛ لأن المبيت بها تلك الليلة سنة.

(١) سبق تخريجه، هو متفق عليه.

7- ثم يُصَلُّون الفجر يوم التاسع في منى، ثم ينتظرون حتى تطلع الشمس، فإذا طلعت الشمس سار الحجاج إلى عرفة بسكينة ووقار وتلبية، والتلبية في العمرة تبدأ من الإحرام إلى أن يبتدئ في الطواف، وفي الحج من الإحرام أيضاً إلى أن يبتدئ برمى جمرة العقبة يوم العيد.

## 🗘 ثانياً: أعمال اليوم التاسع «يوم عرفة»:

#### 🖒 فضل يوم عرفة:

عن عائشة رضي الله عنها: أن رسول الله عَلَيْكُ قال: «ما من يوم أكثر من أن يُعْتِقَ الله في فيه عبيداً من النار من يوم عرفة، وإنه ليدنو يتجلى، ثم يباهي بهم الملائكة، فيقول: ما أراد هؤلاء؟»(١)

١ - فإذا وصل الحاج إلى عرفة نزل بنمرة إلى الزوال، إن تيسر له ذلك، وإلا فلا حرج عليه؛ لأن النزول بنمرة سنة.

٢- إذا زالت الشمس صلى الظهر، والعصر جمع تقديم قصراً ليتفرغ للوقوف
 والدعاء والتضرع.

٣- ويدعو بها أحب ما لم يكن إثماً ولا تَعَدِّ، ويكثر من قول: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير» (٢).

٤- وعرفة كلها موقف إلا بطن عُرَنَة، ويستحب أن يجعل الجبل بينه وبين القبلة.

٥- إن تعب من الدعاء جاز له أن يستجمَّ بالحديث، والقراءة المفيدة.

٦- إذا غربت الشمس انصرف من عرفة إلى مزدلفة بسكينة ووقار.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (١٣٤٨) والنسائي (٣٠٠٣) وابن ماجه (٢٠١٤).

<sup>(</sup>٢) صحيــح، رواه الطبراني في «فضل عشر ذي الحجة» (٢/ ١٣) وصححه الألباني في «الصحيحة» (٣).

ومتى دخل الحاج عرفة لا يجوز له الخروج منها إلا إذا غربت الشمس، ومن انصرف من عرفة قبل الغروب وخرج منها وجب عليه الرجوع إليها والبقاء فيها إلى الغروب فإن لم يرجع أثم وعليه فدية؛ لأنه ترك واجباً.

ويشتغل في منصرفه بالتلبية والاستغفار.

#### البيت بمزدلفة: البيت بمزدلفة:

1- فإذا وصل إلى مزدلفة صلى بها المغرب والعشاء جمعاً ، إلا أن يصل قبل العشاء، فليصلها في وقتها؛ لكن إن كان محتاجاً للجمع لتعب أو قلة ماء أو غيرها فلا بأس بالجمع، وإن لم يدخل وقت العشاء ، وإن كان يخشى ألا يصل إلى مزدلفة إلا بعد منتصف الليل، فإنه يصلى ولو قبل الوصول إلى مزدلفة ولا يجوز أن يؤخر الصلاة إلى ما بعد منتصف الليل (1).

٢- ويبيت بمزدلفة، فإذا انتصف الليل جاز للضَّعَفة من النساء والصغار، وكبار السن، ومن يحتاجونه لخدمتهم من الأقوياء أن يدفعوا إلى منى بعد منتصف الليل، ولا يجوز الدفع من مزدلفة قبل منتصف الليل، فمن انصرف قبله أثم ولزمته فدية؛ لأن المبيت بمزدلفة من واجبات الحج، وهذا دَمُ جبران يتصدق به.

٣- أما الأقوياء الذين لا عذر لهم فيبيتون إلى الفجر، فإن تبيَّن الفجر يصلون الفجر مبكراً.

٤- ثم يذهبون إلى المشعر الحرام مكان المسجد إن تَيسًر ذلك وإلا فيدعون في أي مكان؛ لأن مزدلفة كلها موقف.

٥ - فإذا أسفر جداً دفع إلى منى قبل طلوع الشمس.

(١) لأن وقت العشاء ينتهي بنصف الليل على الصحيح من قولي العلماء.

٦- وليس من السنة تخصيص مزدلفة في جمع الحصى بل من أي مكان ولو من منى. ♦ رابعاً : أعمال يوم العيد:

«الرمى \_ الذبح \_ الحلق \_ الطواف \_ السعي».

١ - إذا دفع الحاج من مزدلفة إلى منى أخذ سبع حصيات من أي مكان وقدرها
 كالحمص، أو نواة البلح.

٢- فإذا وصلوا إلى منى رَمَوْا جمرة العقبة وهي الكبرى والأخيرة، مما يلي مكة ترمى بسبع حصيات متعاقبات يرفع يديه مع كل حصاة، ويقول: «الله أكبر» ولا بد أن تقع كل حصاة في حوض الجمرة سواء استقرت فيه أو خرجت منه بعد ذلك، وليس شرطاً أن تضرب الحصاة في الشاخص - العمود -.

٣- ووقت جمرة العقبة يبدأ من طلوع شمس يوم العيد ولا يجوز قبله؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال وَاللَّهِ اللهُ عنهما الله عنهما قال: قال وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَنهما اللهُ عَنها اللهُ عَنها عَنها عَنهما اللهُ عَنهما اللهُ عَنها عَنها عَنهما اللهُ عَنها عَنهما اللهُ عَنهما الله

قال البغويُّ رحمه الله: «لا يرمي جمرة العقبة إلا بعد طلوع الشمس» (٢). قال العلامة الألباني رحمه الله:

«لا يجوز الرمي يوم النحر قبل طلوع الشمس ولو من الضعفة والنساء، الذين يرخص لهم من المزدلفة بعد نصف الليل، فلا بد من الانتظار حتى تطلع الشمس ثم يرمون، لحديث ابن عباس، ولا يصلح أن يُعَارَضَ بها في البخاري: «أن أسهاء بنت أبي بكر رضي الله عنهها رمت الجمرة ثم صلت الصبح بعد وفاة النبي وَاللَّهُ ».

<sup>(</sup>۱) صحيح، رواه أبو داود (۱۹٤٠) والترمذي (۹۸۳) والنسائي (۳۰۳۲) وابن ماجه (۳۰۲۵) وأمد (۱/۳۰۳) وأمد (۱/۳۲۱) وأبن حبان (۳۸۲۹) (صحيح الجامع) (٤٩). (۲) «شرح السنة» (۷/ ۱۷۲).

كتاب الحج

#### الشرح

لأنه ليس صريحاً أنها فعلت ذلك بإذن منه وَ الله المخلاف ارتحالها بعد نصف الليل، فقد صرحت بأن النبي وَالله أذن بذلك، فمن الجائز أنها فهمت من هذا الإذن، الإذن أيضاً بالرمي بليل، ولم يبلغها نهيه وَالله الذي حفظه ابن عباس رضى الله عنهما »(١).

ويمتد وقت جمرة العقبة إلى الليل إذا شق عليه الرمي ضحيّ.

# قال العلامة الألباني رحمه الله:

«هناك رخصة بالرمي في هذا اليوم بعد الزوال ولو إلى الليل فيستطيع أن يتمتع بها من يجد المشقة في الرمي ضحى، والدليل حديث ابن عباس رضي الله عنهما: «... قال: رميتُ بعدما أمسيتُ، فقال: لا حرج»(٢).

٤ - الذبح: بعد رمي جمرة العقبة يذبح الهدي إن كان عليه هدي، ووقت الذبح يبدأ بعد طلوع الشمس من يوم العيد، ويستمر إلى غروب شمس اليوم الثالث عشر من ذي الحجة أي يوم العيد وثلاثة أيام بعده، ويستحب أن يأكل من هديه ويهدى ويتصدق منه.

٥- الحلق أو التقصير: فبعد الذبح يحلق رأسه أو يُقَصِّرُهُ شريطة أن يكون
 التقصير من جميع الرأس، وتأخذ المرأة من شعرها قدر أنملة.

وبهذين الأمرين ـ الرمي، والحلق أو التقصير ـ يعتبر الحاج قد تحلل التحلل الأول، وجاز له كل محظورات الإحرام، إلا الجماع، فإنه لا يجوز له أن يباشر زوجته أو ينظر إليها بشهوة حتى يطوف طواف الإفاضة.

<sup>(</sup>١) ((حجة النبي) (ص/ ٨٠) للألباني.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۷۳۵) ومسلم (۱۳۰۷) (۱۳۳۶) والنسائي (۳۰۶۷) وأبو داود (۱۹۸۳) وابن ماجه (۳۰۶۰) (تحفة الأشراف) (۲۰۶۷).

7- الطواف والسعي: بعد الرمي، والذبح، والحلق أو التقصير يأتي العمل الرابع من أعمال يوم العيد وهو: الذهاب إلى الحرم إن تيسَّر في هذا اليوم للطواف والسعي، ويستحب له أن يتطيب إذا أراد النزول إلى مكة للطواف بعد الرمي والحلق؛ لأنه حَلّ له الطيب بالتحلل الأول؛ لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: «كنت أُطيِّبُ رسول الله وسيحي أن يطوف» (١). فيطوف ويسعى إن كان متمتعاً ، وهذا هو طواف الإفاضة وهو ركن وكذلك السعي وتركه يفسد الحج، وكذلك يطوف ويسعى إن كان قارناً أو مفرداً ولم يسع بعد طواف القدوم، وبهذا الطواف حلَّ له كل شيء حتى النساء، وهذا هو التحلل الثاني.

#### 🗘 تنبيهات:

١- ترتيب الأعمال يوم العيد على ما سبق: الرمي ثم الذبح ثم الحلق أو التقصير ثم طواف الإفاضة ثم السعي هو السنة، ولكن لو قدم بعضها على بعض جاز ولا حرج.

٢- لا يجزئ في الهدى إلا ما يجزئ في الأضحية.

٣- من لم يقدر على الهدي صام عشرة أيام، ثلاثة في الحج والأولى أن تكون
 قبل عرفة، ويجوز صيامها في أيام التشريق، ويصوم الباقي إذا رجع إلى أهله ولا
 يصوم عرفة ولا العيد.

### 🗘 خامساً: أعمال أيام التشريق:

وهي: الحادي عشر والثاني عشر والثالث عشر، سميت بذلك: لأنهم كانوا يُشَرِّقُون فيها اللحوم، ويجب في هذه الأيام أمران:

كتاب الحج

#### الشرح

١ - المبيت بمنى ليالي هذه الأيام؛ لأنه واجب.

٢- رمي الجمار مرتباً في هذه الأيام بعد الزوال من كل يوم ويصلي كل صلاة
 في وقتها مع قصر الرباعية.

#### 🗘 صفة الرمي:

- في اليوم الأول إذا زالت الشمس ـ أي مالت عن وسط السهاء إلى الغروب ـ أخذ الحاج معه واحداً وعشرين حصاة من مكانه أو من الطريق.
- ثم يأتي الجمرة الصغرى، وهي التي من جهة منى فيرميها بسبع حصيات متعاقبات، واحدة بعد الأخرى، ويكبر مع كل حصاة، ثم يتقدم قليلاً، ويدعو طويلاً بما أحب، فإن شَقَّ الوقوف للزحام وقف بقدر ما يستطيع، ولو قليلاً؛ ليوافق السنة.
  - ثم يأتي الجمرة الوسطى فيفعل عندها ما فعل عند الصغرى سواء.
- ثم يأتي الجمرة الكبرى وهي جمرة العقبة، فيرميها كالأوليين، ثم ينصرف ولا يدعو عندها.
- يفعل ذلك في اليومين الباقيين، فإن تعجَّل في يومين فلا إثم عليه وإن تأخر فهو أفضل.
- ولو نَفِرَ مُتَعَجِّلاً في يومين لزمه الخروج من منى قبل الغروب فإن غربت عليه الشمس في منى بدون عذر لزمه المبيت فيها لليوم الثالث عشر، وإن تأخر لعذر فلا يلزمه المبيت؛ لأنه بغير اختياره.

## 🗘 النهي عن الغلو في الحصى:

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال لي رسول الله وَالله عنهما قال: وهو على راحلته: «القط لي حصى» فلقطت له سبع حصيات هن حصى الخذف، فقال:

«أمثال هؤلاء فارموا» ثم قال: «أيها الناس، إياكم والغلو في الدين، فإنه أهلك من كان قبلكم الغلو في الدين» (١).

#### الله الله المواف الوداع:

بعد النفرة من منى يلزمه طواف الوداع، لأنه واجب ليكون آخر عهده بالبيت، ومن أخّر طواف الإفاضة فأدّاه عند سفره أجزأه عن طواف الوداع، ويسقط طواف الوداع عن الحائض والنفساء؛ لقوله وَاللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عندما حاضت بعد طواف الإفاضة: «فَلْتَنْفِرْ إذن» (٢) ولم يأمرها أن تنتظر لطواف الوداع.

## 🗘 حجة النبي ﷺ كما رواها جابر:

<sup>(</sup>۱) صحيح، رواه النسائي (۳۰۰۹) وابن ماجه (۳۰۲۹) وأحمد (۱۸۵٤) وأبو يعلى (۲٤۲۷) و والحاكم (۱/ ٤٦٦) وابن الجـــــارود في «المنتقى» (٤٧٣) والطبراني (١٢٧٤٧) في «الكبير» والبيهقى (٥/ ١٦٥).

<sup>(</sup>۲) رواه البخّاري (۳۲۸) ومسلم (۱۲۱۱) والترمذي (۹٤۳) والنسائي (۳۹۱) وأبو داود (۲۰۰۳) وابن ماجه (۳۰۷۳) وأحمد (۲۳۵۸۱) ومالك (۹٤۲) والدارمي (۱۹۱۷).

لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك، والملك لا شريك لك» وأهَلَّ الناس بهذا الذي يُهلُّون به، فلم يرد رسول الله عَلَيْ عليهم شيئاً منه، ولزم رسول الله ﷺ تلبيته. لسنا ننوي إلا الحج، لسنا نعرف العمرة، حتى إذا أتينا البيت معه، استلم الركن فَرَمَلَ ثلاثاً ، ومشى أربعاً ، ثم نَفَذَ إلى مقام إبراهيم عليه السلام، فقرأ: ﴿ وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَام إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى ﴾ [البقرة: ١٢٥]، فجعل المقام بينه وبين البيت، وكان يقرأ في الركَعتين: ﴿قُلْ هُوَ الله أَحَدٌ ﴾ و﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ ثم رجع إلى الركن فاستلمه ثم خرج من الباب إلى الصفا، فلما دنا من الصفا قرأ: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمُرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ الله ﴾ [البقرة: ١٥٨] «أبدأ بها بدأ الله به» فبدأ بالصف\_ ا فرقى عليه، حتى رأى البيت فاستقبل القبلة، فَوَحَّدَ الله وكبَّره، وقال: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، لا إله إلا الله وحده، أنجز وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده» ثم دعا بين ذلك، قال مثل هذا ثلاث مرات، ثم نزل إلى المروة، حتى إذا انصبت قدماه في بطن الوادي سعى، حتى إذا صعدتا مشى، حتى أتى المروة، ففعل على المروة كما فعل على الصفا، حتى إذا كان آخر طوافه على المروة فقال: «لو أني استقبلت من أمرى ما استدبرتُ لم أسق الهدي وجعلتها عمرة، فمن كان منكم ليس معه هديٌّ فليحلُّ وليجعلها عمرة» فقام سراقة بن مالك بن جُعْشُم، فقال: يا رسول الله ألعامنا هذا أم لأبد؟ فشبَّكَ رسول الله وعلي أصابعه واحدة في الأخرى، وقال: «دخلت العمرة في الحج مرتين - لا بل لأبد أبد، وقَدِمَ عَليُّ ضِي الله عنه اليمن بِبُدْنِ النبي رَبُّكِ فَعَلَيْهُ فوجد فاطمة رضي الله عنها ممن حَلَّ ولبست ثوباً صبيغاً ، واكتحلت فأنكر ذلك عليها، فقالت: إن أبي أمرني بهذا. فكان عَليٌّ يقول بالعراق: فذهبت إلى رسول الله عَلَيْكُمْ مُحَرِّشاً على

فاطمة للذي صنعت، مُستفتياً لرسول الله ﷺ فيها ذَكَرَتْ عنه فأخبرته أني أنكرت ذلك عليها فقال «صدقت صدقت، ماذا قلت حين فرضت الحج؟» قال: قلت: اللهم إني أُهِلَّ بها أَهلَّ به رسولك. قال: «فإن معى الهدي فلا تحل» قال: فكان جماعة الهدي الذي قدم به عليٌّ من اليمن والذي أتى به النبي وعَلَيْكُم مائة، قال: فحلَّ الناس كلهم وقصروا، إلا النبي وَعُلِيِّكُمْ ومن كان معه هــديُّ فلما كان يوم التروية توجهوا إلى منى، فأهَلُوا بالحـــج، وركب رسول الله ﷺ فصلى بها: الظهر، والعصر، والمغرب، والعشاء، والفجر، ثم مكث قليلاً حتى طلعت الشمس، وأمر بقُبَّةٍ من شعر تضرب له بنمرة، فسار رسول الله ﷺ ولا تَشُكُّ قريش إلا أنه واقف عند المشعر الحرام، كما كانت قريش تصنع في الجاهلية، فأجاز رسول الله ﷺ حتى أتى عرفة، فوجد القبة قد ضربت له بنمرة، فنزل بها حتى إذا زاغت الشمس أمر بالقصواء، فرُحلت له، فأتى بطن الوادي، فخطب الناس وقال: «إن دماءكم وأموالكم حرام عليكم كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا، ألا كل شيءٍ من أمر الجاهلية تحت قدميّ موضوع ودماء الجاهلية -موضوعة، وإن أول دَم أضعُ من دمائنا دَمُ ابن ربيعة بن الحارث، كان مسترضعاً في بني سعد فقتلته هذيل، وربا الجاهلية موضوع، وأول رباً أضعُ ربانا، ربا عباس بن عبد المطلب فإنه موضوع كله، فاتقوا الله في النساء، فإنكم أخذتموهن بأمان الله، واستحللتم فروجهن بكلمة الله، ولكم عليهن أن لا يوطئن فُرُشَكُم أحداً تكرهونه، فإن فعلن ذلك فاضربوهن ضرباً غير مُبرِّح، ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف، وقد تركت فيكم ما لن تضلوا بعده إن اعتصمتم به. كتاب الله، وأنتم تُسألون عنى، فما أنتم قائلون؟» قالوا: نشهد أنك قد بلّغت وأدَّيتَ ونصحتَ ، فقال بإصبعه السبابة، يرفعها إلى الســــــاء ويَنْكُتُهَا إلى الناس:

كتاب الحب حدة

الشرح

«اللهم اشهد. اللهم اشهد» ثلاث مرأت، ثم أذَّن، ثم أقام فصلى الظهر، ثم أقام فصلى العصر، ولم يُصلِّ بينهما شيئاً ، ثم ركب حتى أتى الموقف، فجعل بطن ناقته القصواء إلى الصخرات، وجعل حَبْلَ المشاة بين يديه، واستقبل القبلة، فلم يزل واقفاً حتى غربت الشمس وذهبت الصفرة قليلاً حتى غاب القرص، وأردف أسامة خلفه ودفع رسول الله ﷺ وقد شنق للقصواء الزمام حتى إن رأسها ليصيب مَوْرِكَ رحله، ويقول بيده اليمني: «أيها الناس.. السكينة .. السكينة» كلما أتى حبلاً من الحبال أرخى لها قليلاً حتى تصعد، حتى أتى المزدلفة فصلى بها المغرب والعشاء بأذانٍ واحد وإقامتين، ولم يُسبِّح بينهما شيئًا ، ثم اضطجع حتى طلع الفجر وصلى الفجر حين تبين له الصبح بأذان وإقامة، ثم ركب القصواء، حتى أتى المشعر الحرام، فاستقبل القبلة فدعاه وكبَّره وهلَّله ووحَّده فلم يزل واقفاً حتى أسفر جداً ، فدفع قبل أن تطلع الشمس، وأردف الفضل بن عباس وكان رجلاً حسن الشعر أبيض وسيماً ، فلما دفع رسول الله ﷺ مرَّت به ظُعُنٌ يجرين، فطفق الفضل ينظر إليهن، فوضع رسول الله ﷺ يده على وجه الفضل، فحوَّل الفضلُ وَجْهَهُ إلى الشق الآخر ينظر، فحوَّل رسول الله وَ اللهِ عَلَيْكُمْ يَده من الشق الآخر على وجه الفضل، يصرف وجهه من الشــــق الآخر ينظر، حتى أتى بطن مُحَسِّر، فحرَّك قليلاً، ثم سلك طريق الوسطى التي تخرج على الجمرة الكبرى، حتى أتى الجمرة التي عند الشجرة، فرماها بسبع حصيات، يكبِّر مع كل حصاة منها، مثل حصى الخَذْفِ، رمى من بطن الوادي، ثم انصرف إلى المنحر فنحر ثلاثاً وستين بيده، ثم أعطى عليّاً فنحر ما غَبَرَ، وأشركه في هديه، ثم أمر من كل بَدَنَةٍ بَبُضْعَةٍ، فجُعِلتْ فِي قِدْرِ فطُبخَتْ، فأكلا من لحمها وشربا من مرقها، ثم ركب فأفاض إلى البيت، فصلى بمكة الظهر، فأتى بني عبد المطلب يسقون على زمزم فقال:

«انزعوا بني عبد المطلب فلولا أن يغلبكم الناس على سقايتكم لنزعت معكم» فناولوه دلواً فشرب (١).

### 🗘 مخالفات يقع فيها الحجاج:

- ١ عدم الإحرام من الميقات كما يفعله بعض الناس فيحرمون من جدة.
- ٢- اعتقاد بعض النساء أن هناك لوناً خاصاً للإحرام كالأبيض أو الأخضر.
- - ٤ اعتقاد كثير من الحجاج أنه لا يجوز تغيير ملابس الإحرام إذا اتَّسخَتْ.
    - ٥ التزام أدعية خاصة جماعية في الطواف والسعى.
      - ٦- كشف الكتف في غير موضع الطواف.
    - ٧- تقبيل الركن اليهاني، والصحيح أنه يُستلم ولا يُقَبَّل.
  - ٨- اعتقاد أن ركعتي الطواف لا تجزئ إلا خلف المقام فيزاحم ويؤذي الناس.
    - ٩- مزاحمة النساء للرجال عند الحجر لتقبيله.
      - ١٠- الجهر بالنية عند الطواف والسعي.
    - ١١- الإشارة إلى الركن اليماني عند عدم التمكن من استلامه قياساً على الحجر.
      - ١٢ الاستمرار في الطواف والسعي بعد إقامة الصلاة.
      - ١٣ الخروج من عرفة قبل غروب الشمس كفعل أهل الجاهلية.
        - ١٤ لقطُ حصى الجمار من مزدلفة والانشغال به عن الصلاة.

(۱) رواه البخاري (۱۰۵۷) ومسلم (۱۲۱۸) والترمذي (۸۱۷) والنسائي (۲۱۶) وأبو داود (۱۷۸۰) وابن ماجه (۲۰۷۶) وأحمد (۱۳۷۰) ومالك (۸۱۲) والدارمي (۱۸۰۵) والبيهقي (۸/۵).

كتاب الحج

الضابط العاشر: أركان العمرة ثلاثة:

١ - نية الإحرام. ٢ - الطواف. ٣ - السعي.

الضابط الحادي عشر: واجباتها شيئان: ١ - الإحرام من الحِلِّ.

الشرح

١٥ - رميُ الجمار بعُنف وصُراخ وشتم للشياطين، والرمي بالأحذية.

١٦ - سفر المرأة بدون محرم. ١٧ - التمسُّحُ بحيطان الكعبة.

١٨ - الإصرار على صعود الجبل في عرفة.

قوله: «أركانُ العمرة ثلاثة: نية الإحرامِ» ، أي نية الدخول فيه؛ لقوله وصلى الله المعال بالنيات...»(١).

قوله: «الطواف» ؛ لقوله تعالى: ﴿وَلْيَطَّوَّفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ﴾ [الحج: ٢٩]، ولأمره وفعله وَاللَّيْ (٢).

قوله: «السعي» ؛ لقوله تعالى ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمُرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ الله ﴾ الآية [البقرة: ٨٥٨].

وقوله وعَلَيْكُم : «اسعوا فإن الله كتب عليكم السعي» (٣).

قوله: «واجباتها ..: الإحرام من الحِلِّ»، أي يحرم لها من الميقات إن كان مقياً قبله، وإن كان مقياً بعده فيحرم من منزله، وأما أهل مكة فيحرمون للعمرة من أدنى الحِلِّ؛ لقوله وَ المواقيت: «هُنَّ لهن، ولمن أتى عليهن من غير أهلهن عمن أراد الحج أو العمرة»(٤).

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه، مراراً.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه، وهو متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه وهو متفق عليه.

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه في المواقيت.

#### ٢- الحلق أو التقصير.

الشرح

ولا يجوز لمن أراد العمرة أن يجاوز الميقات بدون إحرام.

وأما أهل مك فيحرمون من أدنى الحِلِّ؛ لحديث عائشة رضي الله عنها: «.. فأمر عبد الرحمن بن أبي بكر فخرج بها إلى التنعيم فاعتمرت بعد الحج»(١).

قوله: «الحلق أو التقصير» لحديث جابر عظم قال: قال رسول الله وعظم : «من لم يكن معه هدي، فليطف بالبيت وبين الصفا والمروة، وليقصر، وليحلل»(٢).

#### 🖒 صفة العمرة:

١- يستحب أن يراعي الآداب التي ذكرناها عند الإحرام بالحج من: الغسل، والتنظف، وحلق العانة، ونتف الإبط، وقلم الأظفار، وقص الشارب، والطيب وغيرها.

٢ بعد ذلك يتطهر ويصلي قبل الإحرام الفريضة إن كان وقت فريضة، وإلا صلى
 ركعتين ينوي بهما سنة الوضوء، وليس هناك سنة للإحرام.

٣- إذا فرغ من الصلاة أحرم وقال: «لبيك عمرة لبيك اللهم لبيك».

٤ - يرفع صوته بالتلبية والمرأة بقدر ما تسمع من بجنبها.

٥- الإكثار من التلبية لا سيما عند تغيّر الأحوال، كأن يعلو مرتفعاً ، أو ينزل منخفضاً أو يُقْبِلُ الليل أو النهار ويسأل الله بعدها رضوانه.

٦- ويستمر في التلبية من ساعة الإحرام حتى يبدأ في الطواف.

٧- إذا دخل المسجد الحرام قدّم رجله اليمنى وقال: «بسم الله والصلاة والسلام على رسول الله، اللهم اغفر لي ذنوبي وافتح لي أبواب رحمتك، أعوذ بالله العظيم وبوجهه الكريم وسلطانه القديم من الشيطان الرجيم»<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٥٥٦) ومسلم (١٢١٣) وأبو داود (١٧٨١).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۸ ۱۰) ومسلم (۱۲۱۶).

<sup>(</sup>٣) هذه جملة أحاديث صحيحة، وراجع في ذلك: «عمل اليوم والليلة» (٨٨) لابن السني، و «تخريج

كتاب الحج

الشرح

٨- ثم يتقدم إلى الحجر الأسود ويضطبع ـ أي يكشف كتفه الأيمن ـ والاضطباع لا يكون إلا في الطواف؛ لحديث يعلى بن أمية عَيْظَة «أن النبي وَالْكِيْلُة طاف مضطبعاً »(١).

- 9- ثم يبتدئ الطواف ويستلم الحجر بيده اليمنى ويُقبِّله، فإن لم يتيسر له استلامه بيده فيشير إليه ولا يقبل يده ولا يزاحم عليه فيؤذي ويتأذى.
- ۱۱ ثم يأخذ ذات اليمين ويجعل البيت عن يساره، فإذا بلغ الركن اليهاني استلمه من غير تقبيل، فإن لم يتيسر لا يزاحم عليه ولا يشير إليه.
- 17 يَرْمُلُ في الأشواط الثلاثة الأولى من الطواف أي يسرع المشي مع مقاربة الخطى ويمشى في الأربعة الباقية.
- ١٣ فإذا أتم الطواف تقدم إلى مقام إبراهيم فقرأ: ﴿وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّى﴾ [البقرة: ١٢٥] ثم يصلي خلفه ركعتين يقرأ في الأولى بعد الفاتحة سورة ﴿قُلْ مُصَلِّى﴾ [البقرة: ١٢٥] ثم يا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ﴾ وفي الثانية ﴿قُلْ هُوَ الله أَحَدُ ﴾.
- ١٤ ثم يخرج إلى المسعى فإذا دنا من الصفا قرأ قوله تعالى: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالمُرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ الله ﴾ الآية[البقرة: ١٥٨]. ثم يرقى الصفا حتى يرى الكعبة فيستقبلها

الكلم الطيب» للألباني (٦٣) ومسلم (٧١٣) وأبي داود (٤٦٥) و «عمل اليوم والليلة» (١٧٧) وابن ماجه (٧٢٢) والترمني (٣١٤) وأبي داود (٤٦٦) و «صحيح الجامني» (٤٧١٥) و «صحيح أبي داود» (٤٨٥) و «الكلم الطيب» (٥٠٥).

<sup>(</sup>۱) صحيح، رواه الترمذي (۸۰۹) وأبو داود (۱۸۸۳) وابن ماجه (۲۹۰۶) وأحمد (۱۷٤۹۲) والدارمي (۱۸٤۳).

ويرفع يديه فيحمد الله ويدعو ما شاء الله أن يدعو، وكان من دعاء النبي وَ الله هنا: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، لا إله إلا الله وحده أنجز وعده ونصر عبده وهزم الأحزاب وحده».

يكرره ثلاث مرات، ويدعو بين ذلك، ثم ينزل من الصفا إلى المروة ماشياً ، فإذا بلغ العَلَمَ الأخضر ركض ركضاً شديداً بقدر ما يستطيع ولا يؤذي كما فعل وسيَجِينُ وإذا بلغ العَلَمَ الأخضر الثاني مشى كعادته حتى يصل إلى المروة فيرقى عليها ويستقبل القبلة ويرفع يديه ويقول ما قاله على الصفا.

10 - ثم ينزل من المروة إلى الصفا، فيمشي في موضع مشيه ويسعى في موضع سعيه، فإذا وصل إلى الصفا فعل كما فعل عليه أول مرة، وهكذا المروة حتى يكمل سبعة أشواط ويكون ذهابه من الصفا إلى المروة شوطاً، ورجوعه من المروة إلى الصفا شوطاً آخر، ويقول في سعيه ما أحب من ذكر، ودعاء، وقراءة قرآن.

17 - فإذا أتم سعيه سبعة أشواط حلق رأسه إن كان رجلاً، وإن كانت امرأة أخذت من أطرافه قدر أنملة، ويجب أن يكون الحلق أو التقصير شاملاً لجميع جهات الرأس.

والحلق أفضل من التقصير إلا أن يكون وقت الحج قريباً بحيث لا يتسع لنبات شعر الرأس، فإن الأفضل التقصير ليبقى الشعر للحلق في الحج.

#### 🗘 حكم تكرار العمرة:

اعتمر النبي وَيُكُلِيكُمُ أربع عُمَرٍ في أربع سنوات، لم يزد في كل سفرة على عمرة واحدة، ولا أحد ممن معه من الصحابة رضي الله عنهم، ولم يبلغنا أن أحداً منهم جمع بين عمرتين في سفرٍ واحدٍ سواء في حياته أم بعد وفاته، إلا عائشة رضي الله عنها، حين حاضت في حجها مع النبي وَيُكُلِيكُمُ ، فأمر أخاها عبد الرحمن بن أبي بكر

أن يخرج بها إلى التنعيم لِتُهِلَّ بالعمرة، لأنها ظنت أن عمرتها التي قرنتها بحجها بطلت، فبكت، فأذن لها الرسول عليه السلام أن تعتمر تطييباً لنفسها.

وهذه العمرة التي اعتمرتها عائشة خاصة بها، بدليل أنه لم يُعرَف عن أحد من الصحابة، رجالاً ونساءً أنه اعتمر بعد حجه من التنعيم، كما صنعت عائشة رضي الله عنها ، ولو علم الصحابة أن صنيع عائشة مشروع لهم بعد حجهم لاستفاض النقل عنهم في ذلك.

#### قال الشوكاني رحمه الله:

«ولم يعتمر \_ أي النبي وَعُلِياتُهُ \_ خارجاً من مكة إلى الحِلِّ، ثم يدخل مكة بعمرة، كما يفعل الناس اليوم، ولا ثبت عن أحد من الصحابة فعل ذلك».

وكما لم يثبت عن الصحابة رضوان الله عليهم تكرار العمرة بعد الحج، فإنه لم يثبت عنهم تكرارها في سائر أيام السنة، وكانوا ينتابون مكة للعمرة أفراداً وجماعات، وهم يعلمون أن العمرة هي الزيارة للطواف بالبيت والسعي بين الصفا والمروة، ويعلمون أيضاً أن الطواف بالبيت أفضل من السعي يقيناً، فبدل أن يشغلوا أنفسهم بالخروج إلى التنعيم، والاشتغال بأعمال عمرة جديدة يُتْبِعُونها عمرتهم التي سبقتها فأولى أن يطوفوا بالبيت، ومعلوم أن الوقت الذي يصرفه مَنْ يُخرج إلى التنعيم ليُهِلَّ بعمرة جديدة يستطيع أن يطوف بالبيت مئات الأشواط في غرج إلى التنعيم ليُهِلَّ بعمرة جديدة يستطيع أن يطوف بالبيت مئات الأشواط في هذا الوقت الذي يصرفه المعتمر في عمرة جديدة.

قال طاووس رحمه الله: «الذين يعتمرون من التنعيم ما أدري يؤجرون عليها أو يعذبون!! قيل له: يعذبون؟! قال: لأنه يدع الطواف بالبيت، ويخرج إلى أربعة أميال، ويجيء وإلى أن يجيء من أربعة أميال يكون قد طاف مئتي طواف، وكلما طاف بالبيت كان أفضل من أن يمشي في غير شيء».

فالقول بعدم تكرار العمرة هو ما دلت عليه السنة النبوية العملية ودل عليه فعل الصحابة رضوان الله عليهم وقد أمرنا نبينا وَالله الله بلزوم سنته وسنة خلفائه من بعده فقال: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء المهديين الراشدين من بعدي عضوا عليها بالنواجذ»(١).

#### 🗘 محظورات الحرمين:

عن عباد بن تميم عن عمه عليه قال: قال رسول الله وَاللهُ عَلَيْلُ : «إن إبراهيم عليه السلام حرَّم مكة ودعا لها، وإني حَرَّمتُ المدينة كها حرَّم إبراهيم وَاللهُ مكة»(٢).

فتحريمهما إنها كسان بوحي من الله سبحانه لنبييه ورسوليه الكريمين صلوات الله وسلامه عليهما. وإذا قيل: الحرّمَانِ، فهما: مكة والمدينة، ولا يجوز إطلاق لفظ الحرم شرعاً إلا عليهما وحدهما، ولا يجوز إطلاق لفظ الحرم شرعاً على المسجد الأقصى، ولا على مسجد إبراهيم الخليل، إذ لم يُسَمِّ الوحيُ حرماً إلا مكة والمدينة، وهو تشريع لا مكان لعقل البشر فيه.

و يحظر في أرض الحرمين أمور، لا يجوز فعلها لمن كان يحيا فيهما، أو أتاهما زائراً لحج أو لعمرة أو لغير ذلك وهذه الأمور هي:

- ١ صيد الحيوان والطير، وتنفيره والإعانة عليه.
- ٢- قطع النبات والشوك إلا ما دعت الحاجة والضرورة إليه.
  - ٣- حمل السلاح.
- ٤- التقاط اللقطة في حرم مكة للحاج، أما من كان مقياً في مكة التقطها وعرَّفها، والفرق بين الحاج والمقيم ظاهر.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲۲۷٦) وأبو داود (٤٦٠٧) وابن ماجه (٤٢) وأحمد (١٦٦٩٢) والدارمي (٩٥) (صحيح الجامع) (٤٣٦٩).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢١٢٩) ومسلم (١٣٦٠) وابن ماجه (٣٩٢٢).

كتاب الحج

#### الشرح

قال وَالْكُولَةُ: «إن هذا البلد حرَّمه الله يوم خلق السموات والأرض، فهو حرام بحرمة الله إلى يوم القيامة ... لا يُعضَدُ شوكه، ولا يُنَفَّر صيده، ولا تلتقط لقطته إلا من عرَّفها، ولا يختلى خلاها» فقال العباس:

يا رسول الله ، إلا الإذخر، فإنه لِقَيْنِهم ولبيوتهم، فقال: «إلا الإذخر»(١).

وعن جابر عظی قال: سمعت رسول الله و ا

وعن عليٍّ عَلَيْهُ قال: قال وَاللَّهُ \_ في المدينة \_: «لا يختلى خلاها، ولا يُنقَّرُ صيدها، ولا تلتقط لقطتها إلا لمن أشاد بها \_ أنشدها \_ ولا يصلح لرجلٍ أن يحملَ فيها السلاح لقتال، ولا يصلح أن يُقطعَ منها شجرة إلا أن يعلف رجل بعيره» (٣).

فمن أتى شيئاً من هذه المحظورات فقد أثم وعليه التوبة والاستغفار، إلا الصيد فإن على المحرم فيه دم الجزاء زيادة على التوبة والاستغفار (١٠).

### 🗘 أنواع الدماء في الحج:

١- دم التمتع والقِران: وهو الدم الذي يجب على الحاج الذي لبّى بعمرة متمتعاً بها إلى الحج، أو لَبّى بحج وعمرة قارناً بينها، لقوله تعالى: ﴿فَمَنْ مَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الحُجّ فَهَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهُدْي﴾ [البقرة: ١٩٦].

٧- دم الفدية: الذي يجب على الحاج إذا حلق شـــعره؛ لمرض أو شيء مؤذٍ؟

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۸۳٤) ومسلم (۱۳۵۳) وأبو داود (۱۰۱۸) والترمذي (۱۰۹۰). والقَيْنُ: هو الحداد يحتاج إليه في الوقود.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۳۵۶).

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه أبو داود (٢٠٣٣) «صحيح أبي داود» (١٧٩٠).

<sup>(</sup>٤) «إرشاد الساري» محمد إبراهيم شقرة بواسطة «الوجيز» لشيخنا عبد العظيم بدوي.

لقوله تعالى: ﴿فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضاً أَوْ بِهِ أَذَى مِنْ رَأْسِهِ فَفِدْيَةٌ مِنْ صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكٍ﴾ [البقرة: ١٩٦].

٣- دم الجزاء: وهو الدم الذي يجب على المحرم إذا قتل صيداً بريّاً ؛ لقوله تعالى: ﴿لا تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُتَعَمِّداً فَجَزَاءٌ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ ﴾ [المائدة: ٩٥].

٤ - دم الإحصار: ويكون بسبب انحباسه عن إتمام النسك لمرض أو عدوِّ أو غير ذلك، بشرط ألا يكون اشترط عند إحرامه؛ لقوله تعالى: ﴿فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَهَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهُدْي﴾ [البقرة: ١٩٦].

٥- دم الوطء : وهو الذي يُفْرَضُ على الحاج إذا جامع أثناء حجه (١).

### اداب زيارة مسجد النبي عَلَيْلُ وقبره:

إن الأفضلية التي اخْتُصَّ بها المسجد النبوي الشريف والمسجد الحرام والمسجد الأقصى، هي تكريم من الله سبحانه لهذه المساجد الثلاثة وتفضيل للصلاة فيها على الصلاة في غيرها، فمن جاءها إنها يجيئها رغبة في تحصيل الثواب، وتلبية لدعوة النبي وَيُعْظِيرُ في الحث على شد الرحال إليها وزيارتها.

وليست لهذه المساجد الثلاثة آداب تختص بها من بين سائر المساجد غير أن لبساً قد يخالط بعض الناس، فيجعلون للمسجد النبوي آداباً خاصة به، وما كان هذا اللبس ليكون لولا وجود القبر الشريف داخل المسجد.

وحتى يكون المسلم على بَينةٍ من أمره إذا قدم المدينة، وأراد أن يزور المسجد النبوي نورد آداب زيارته:

<sup>(</sup>١) ((السابق)) بتصرف.

۱- إذا دخل المسجد فليدخل برجله اليمنى، ثم ليقل: «اللهم صلِّ على محمد وسلم، اللهم افتح لي أبواب رحمتك» أو «أعوذ بالله العظيم وبوجهه الكريم، وسلطانه القديم من الشيطان الرجيم» (٢).

- ٢- ثم يصلي ركعتي تحية المسجد قبل أن يجلس.
- ٣- وليحذر الصلاة إلى جهة القبر الشريف، والتوجه إليه حيثها يدعو.
- 3- ثم يذهب إلى القبر الشريف؛ ليسلم على النبي وَالْخِلَةُ وليحذر وضع يديه على صدره، وطأطأة الرأس، والتذلل الذي لا ينبغي إلا لله وحده، والاستغاثة بالنبي وَالْخِلَةُ ، وليسلم على النبي وَالْخِلَةُ بالكلمات والألفاظ التي كان يسلم بها على أهل البقيع ومنها: «السلام على أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، ويرحم الله المستقدمين منا والمستأخرين وإنا إن شاء الله بكم للاحقون» (٣)، ويسلم على صاحبيه أبي بكر وعمر رضي الله عنها بالسلام نفسه.
- 7- يحرص على الصلاة في الجماعة في الصفوف الأولى، لما في ذلك من الفضل والثواب العظيم، ولا يحمله الحرص على الصلاة في الروضة أن يتأخر عن الصفوف الأولى، فليس للصلاة في الروضة فضل يميزها عن الصلاة في سائر أجزاء المسجد.

٧- وليس من السنة أن يحرص على الصلاة في المسجد أربعين صلاة متواليـــة

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه في صفة العمرة.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه في صفة العمرة.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٩٧٤) والنسائي (٤/ ٩٣).

بناءً على الحديث الذي اشتهر على ألسنة الناس تداوله: « من صلى في مسجدي أربعين صلاة لا يفوته صلاة كُتبت له براءة من النار، ونجا من العذاب، وبرئ من النفاق»(١). فهذا حديث ضعيف لا يصح.

٨- وليس مشروعاً أن يكثر التردد على القبر الشريف للسلام على رسول الله ويكالله ، فالسلام عليه يبلغه حيثها كان.

9- إذا خرج من المسجد لا يمشي القهقرى بل يخرج برجله اليسرى ويمشي طبيعته.

• ١- ومن الخطأ: ظَنُّ كثير من الحجاج أن زيارة المسجد النبوي من مناسك الحج، ولذا فإنهم يحرصون عليها كحرصهم على مناسك الحج، والصحيح أنه لا علاقة بين الزيارة وبين الحج من قريب أو بعيد، ولا هي من مناسك الحج بل هي مشر وعة لذاتها.

#### 3

### انتهى المجلد الأول ويليه إن شاء الله المجلد الثاني وأوله كتاب الجهاد

<sup>(</sup>١) ضعيف، رواه أحمد (٣/ ١٥٥) والطبراني في «الأوسط» (١/ ٢/١٢٥) وضعَّفه الألباني في «الضعيفة» (٣٦٤).

# فهرس المجلد الأول

| الصفحة    | الموضوع                                  |
|-----------|------------------------------------------|
| ٥.        | مقدمة فضيلة الشيخ: وحيد بن عبد السلام    |
|           | مقدمة الكتاب                             |
| 10.       | كتب الفقه                                |
|           | (١) كتاب الطهارة                         |
| ۱۸ .      | أقسام الحدث                              |
|           | أقسام الطهارة                            |
| 19        | أبواب كتاب الطهارة                       |
|           | * باب المياه                             |
|           | أقسام المياه                             |
| <b>Y1</b> | حالات يطهر فيها الماء النجس              |
|           | حكم الماء إذا سقطت فيه النجاسة           |
|           | * باب الآنية                             |
|           | تعريف الإباحة                            |
| 74        | أدلة تحريم استعمال آنية الذهب والفضة     |
| Y &       | حكم المضبب بالذهب والفضة                 |
|           | حكم آنية الكفار                          |
|           | حكم جلد الميتة                           |
|           | <ul> <li>* باب قضاء الحاجة</li> </ul>    |
| 44.       | تعريف التحريم.وما يحرم أثناء قضاء الحاجة |
| 49        | حكم استقبال القبلة أثناء قضاء الحاجة     |
| ٣١.       | حكم الاستنجاء                            |

| لصفحة | الموضوع                                     |
|-------|---------------------------------------------|
| ٣١    | تعريف الكراهة. وما يكره أثناء قضاء الحاجة   |
| ٣٤    | تعريف الاستحباب.وما يستحب أثناء قضاء الحاجة |
| 47    | * باب السواك وخصال الفطرة                   |
| 47    | أوقات تأكد استحباب السواك                   |
| ٣٨    | خصال الفطرة                                 |
| ٣٨    | فائدة طبية                                  |
| ٤١    | * باب الوضوء                                |
| ٤١    | فروض الوضوء                                 |
| ٤٦    | شروط صحة الوضوء                             |
| ٤٦    | تعريف الشرط، وصورته                         |
| ٤٨    | سنن الوضوء                                  |
| ٥٢    | * باب المسح على الخفين                      |
| ٥٢    | حكم المسح                                   |
| ٥٣    | شروط صحة المسح                              |
| ٥٤    | مبطلات المسح                                |
| 00    | مدة المسح                                   |
| ٥٦    | * باب نواقض الوضوء                          |
| ٥٦    | نواقض الوضوء ستة                            |
| ٥٨    | بم تكون الردة عن الإسلام؟                   |
| ٥٩    | المحرمات على المحدث حدثًا أصغر              |
| 41    | * باب الغسا                                 |

# فهرس المجلد الأول

| صفحة | الموضوع                                             |
|------|-----------------------------------------------------|
| 71   | موجبات الغسلموجبات الغسل                            |
| 7.5  | شروط صحة الغسلشروط صحة الغسل                        |
| 3.5  | فروض الغسلفروض العسل                                |
| 70   | سننه                                                |
| ۸۶   | الأغسال المستحبة                                    |
| ٧١   | * باب التيمم*                                       |
| ٧١   | مشروعيتهمشروعيته                                    |
| ٧١   | سبب مشروعيته                                        |
| ٧٢   | شروط صحته                                           |
| ٧٤   | فروضهفروضه                                          |
| ٧٤   | نو اقضهنو                                           |
| ٧٦   | صفة التيمم                                          |
| ٧٧   | * باب إزالة النجاسة                                 |
| ٧٧   | أقسام النجاسةأ                                      |
| ٧٨   | أقسام النجاسةأ<br>أنواع النجاسات                    |
| ٧٨   | حكم الماء الذي ولغ فيه الكلب                        |
| ٧٨   | هل يقوم غير التراب مقامه في تطهير ما ولغ فيه الكلب؟ |
| ٧٩   | حكم بول الجارية                                     |
| ٧٩   | تعريفُ الاستحالة                                    |
| ۸۰   | * باب الحيض*                                        |
| ۸۰   | أنواع الدماء الخارجة من النساء                      |
| ۸۰   | المحرمات على الحائضالمحرمات على الحائض              |
| ۸۱   | حكم من جامع امرأته في الحيض                         |

| الصفحة                                  |                                         | الموضوع                | er 👟 e 🧻 ge       |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|------------------------|-------------------|
| ۸۲                                      | ض                                       | لكفارة بالجماع في الحي | شروط وجوب ا       |
| ۸٤                                      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ئض المسجد              | حكم دخول الحا     |
| ۸٦                                      |                                         | بعد انقطاع الدم        | ما يباح للحائض    |
| <b>AV</b>                               |                                         |                        | سِنُّ الحيض       |
| <b>AV</b>                               | •••••                                   |                        | مدته              |
| , ,, ,                                  |                                         | ض للقرآن               | •                 |
| ۸۸                                      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ••••••                 | مسائل في النفاس   |
| ۸۹                                      | •••••                                   |                        | الاستحاضة         |
|                                         |                                         |                        | حكم صلاة المست    |
| ٩٤                                      |                                         |                        | حكيم جماعها       |
| 90                                      | •••                                     |                        | صلاة دائم الحدث   |
| 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - | الصلاة                                  | (۲) کتاب               |                   |
| 44                                      |                                         | الإقامة                | * باب الأذان وا   |
| 99                                      |                                         | إقامة، وفضلهما         | تعريف الأذان واا  |
| <b>\(\lambda_1\)</b>                    |                                         |                        | حكم الأذان        |
| 1.1                                     |                                         |                        | شروط صحة الأذ     |
| 1                                       |                                         |                        | سننه              |
| <b>1. \</b>                             |                                         | سحة الصلاة             | * باب شروط ص      |
|                                         |                                         | ••••                   | أوقات الصلاة      |
| 117                                     |                                         |                        | بم تدركُ الصلاة؟  |
|                                         |                                         | قت أفضلُ أم التأخيرُ   | الصلاة في أول الو |

| لصفحة | الموضوع بينهم          | Art will                       |
|-------|------------------------|--------------------------------|
| 114   | صلاة                   | حد العورة في ال                |
| 717   | حبس ببقعة نجسة         |                                |
| ۱۱۸   | ية                     | حالات قلب الن                  |
| 177   |                        | * بأب أحكام                    |
| 177   | الصلاة                 | شروط وجوب                      |
| 174   |                        | أركان الصلاة                   |
| 178   | فلة جالسًا             | حكم صلاة النا                  |
| 177   |                        |                                |
| 179   |                        |                                |
| 14.   | الرفع من الركوع        |                                |
| 144   |                        | سنن الصلاة الق                 |
| 147   |                        | سنن الأفعال                    |
| 140   | على الصدر              |                                |
| 180   | الاةلاة                | مكروهات الص                    |
| 101   | كرها المصنفكرها المصنف | مكروهات لم يذ                  |
| 108   |                        | مبطلات الصلا                   |
| 107   | ء الصلاة               | _                              |
| 171   |                        | * باب سجو د                    |
| 171   |                        | أسبابه                         |
| 177   | 10                     |                                |
| 178   |                        | ما يجبره سجود                  |
| 178   | äa↓                    | كيفية التحرِّي<br>* باب صلاة ا |
| 177   | لجماعة                 |                                |

| الصفحة       | الموضوع                  |                  |
|--------------|--------------------------|------------------|
| 177          | عن صلاة الجماعة          | خطورة التخلف     |
| 177          |                          | فضلها            |
| 177          | F                        | ما يتحمله الإما  |
| \\.          | ىع إمامه                 | أحوال المأموم ه  |
|              | عه والجماعه              | أعذار ترك الجم   |
| 178          | يتغرض ها المصنف          | أعذارٌ أخرى لم   |
| <b>177</b>   | لجمعة                    | * باب صلاة ا     |
| 144          |                          | حِکمها           |
|              |                          |                  |
| \ <b>V</b> V | لې                       |                  |
| 1VA          |                          | آدابها           |
|              | الجمعةا                  | شروط وجوب        |
| 1.4.1        |                          | شروط صحتها.      |
| 184          |                          | قضاء الفوائت.    |
| ١٨٤          | ك الصلاة عمدًا بدون عذر؟ | هل يقضي مَنْ تر  |
| 148          | ي عن الصلاة فيها         | الأوقات التي ئُه |
| ١٨٥          | ذا النهي                 | ما یستثنی من ها  |
| 187          | عن الصلاة فيها           | المواضع التي نهح |
| 1/1 1        |                          | _                |
| 1/13         |                          | فضلها            |
| 144          |                          | وأين تكون؟       |

| لصفحة | الموضوع                                 |                     |
|-------|-----------------------------------------|---------------------|
| ۱۸۷   | ·                                       | قسام التطوع         |
| 14.   |                                         | ، ت<br>لوترل        |
| 19.   | •••••                                   | عريفه وحكمه         |
| 191   |                                         |                     |
| 191   | ••••••                                  |                     |
| 194   |                                         |                     |
| 198   | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |                     |
| 190   |                                         | •                   |
| 190   | ******                                  | فضله                |
| 197   | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | عدد ركعاته          |
| 197   | رجل بأهله في غير رمضان                  | الترغيب في قيام الر |
| 197   | ي قيام رمضان                            | ·                   |
| 197   |                                         |                     |
| 198   | الليلا                                  | ما يستحب لمن قام    |
| 199   |                                         | تنبيةٌ مهم          |
| ۲۰۱   |                                         | صلاة أهل الأعذار    |
| ۲۰۱   | ار؟                                     | مَنْ هُم أهل الأعذ  |
| r•1 . | ······································  | صلاة المريض         |
| 1.4   |                                         | صلاة المسافر        |
| ۱۰۳.  |                                         | مسافة القصر         |
| 1.4   | K 5 ?                                   | من أين يقصر الص     |

| الصفحة                                    |               | الموضوع         | en a e                   |
|-------------------------------------------|---------------|-----------------|--------------------------|
| Y • * * · · · · · · · · · · · · · · · · · |               | لمتكرر          | حكم القصر في السفر ا     |
| <b>۲۰٤</b>                                | يقصر حتى يخر. | لم ينو الإقامة، | إذا أقام لقضاء حاجة و    |
| Y • £                                     | -<br>         |                 | الجمع بين الصلاتين       |
| Y • A                                     |               | ىرع؟ى           | صلاة الخوف، ومتى تش      |
| Y • A                                     |               |                 | أدلة مشروعيتها           |
| Y+4                                       |               |                 | صوَرٌ صلاة الخوف         |
| Y 1 Y                                     |               |                 | صلاة العيدين             |
| Y11Y                                      |               |                 | حكمها                    |
| Y1Y                                       |               |                 | عدد ركعاتها              |
| Y17 *                                     |               |                 | وقتها                    |
| Y17                                       |               |                 | صفتها                    |
| Y1Y                                       |               |                 | بهاذا يقرأ فيها؟         |
| Y1Y                                       |               |                 | خطبتها                   |
| Y18                                       |               |                 | آداب العيد               |
| Y10 ·                                     |               | سىغەىغە         | التكبير في صلاة العيد، ه |
| Y17                                       |               |                 | وقته                     |
| Y1V                                       |               |                 | صلاة الأوابين            |
| *17                                       |               |                 | مشروعيتها، وفضلها        |
| Y1V                                       |               |                 | عدد ركعاتها              |
| Y 1V                                      |               |                 | و قتها                   |
| ¥1A                                       |               |                 | صلاة الاستخارة           |

| الصفحة                                    | الموضوع المراسات             | 1,71,44        |
|-------------------------------------------|------------------------------|----------------|
| Y1A                                       |                              | صلاة الكسوف    |
| Y1A                                       |                              | حكمها          |
| Y19                                       |                              | الخطبة بعدها.  |
| YY                                        | اءا                          | صلاة الاسستة   |
|                                           | (٣) كتاب الجنائز             |                |
| Y.Y.Y                                     | بغي فعلها عند المحتضر        | الآداب التي ين |
| YY7                                       | ىتضر ؟                       | كيف يلقن المح  |
| YY9                                       | حتضر للقبلة؟                 | كيف يوجه الم   |
| YYY                                       | صفته                         | غسل الميت، و   |
| YT7                                       | شعر الميتنست                 | حكم ترجيل ا    |
|                                           | •••••••••••••••              | 1              |
|                                           |                              |                |
| 744                                       | •••••                        | كفن المرأة     |
| Y. E                                      | ••••••                       | صفة التكفين.   |
|                                           | لجنازةل                      |                |
|                                           | على السقطعلى السقط           | 1              |
|                                           | ين في تكبيرات الجنازة        | •              |
| 7 2 7                                     | نبغي فعلها عند حمل الجنازة   | الآداب التي ي  |
| Y & V · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ••••••••••••••••••           | الدفن          |
| Y & A                                     | ••••••••••••••••             | حکمه           |
| Y & A                                     | يُّ عن الدفن فيها إلا لضرورة | الأوقاتُ المنه |

| الصفحة     | الموضوع                              |
|------------|--------------------------------------|
| 7 2 9      | من أحكام الدفن                       |
| 704        | التعزية                              |
| 701        | ما لا يجوز في التعزية                |
| 700        | ما لا يجوز في زيارة القبور           |
| 700        | الترغيب في قضاء دين الميت            |
| 707        | ما يباح للحاضرين                     |
| 707        | ما يجب على أقارب الميت               |
| 701        | ما يحرم عليهم.                       |
| 709        | من يتولى غسل الميت                   |
|            | الذين لا تجب صلاة الجنازة عليهم      |
| 709        | الترغيب في تكثير المصلين على الجنازة |
| <b>77.</b> | مكان الصلاة على الجنازة              |
| 771        | مشروعية الزيادة على أربع تكبيرات     |
| 771        | كيف يسلم على الموتى؟                 |
| 777        | حكم دفن الرجل لزوجته                 |
| 774        | ما ينتفع به الميت بعد موته           |
| 774        | من بدع الجنائز                       |
| 778        | (٤) كتاب الزكاة                      |
|            | الترغيب في أدائها                    |
| 777        | التحذير من منعها                     |
| 779        | ب و رو لا د                          |
| 774        | تحريمُ الشَّحَ والبخل                |

| الصفحة         | الموضوع                                               |
|----------------|-------------------------------------------------------|
| YVE            | النهي عن استبطاء الرزقالنهي عن استبطاء الرزق          |
| YVE            | تحريم المن والأذى في الصدقة                           |
| <b>Y V 0</b>   | نهي المتصدق أن يشتري صدقته                            |
| YV0            | منع المرأة أن تتصدق إلا بإذن زوجها                    |
| <b>Y Y O</b>   | عقوبة مَنْ سأله مولاه أو قريبه فضلَ ماله فبخل به عليه |
| 777            | تحريم عيب المتصدق                                     |
| 777            | التحذير من أخذ ما دفعه المعطي بدون طيب نفسه           |
| YVV            | كراهة رد ما آتاك بدون طلب، ولا إشراف نفس              |
| <b>Y Y Y</b>   | حكم مانع الزكاة                                       |
| <b>Y Y X</b>   | على مَنْ تَجِب؟                                       |
| <b>Y</b> VA    | الأموال التي تجب فيها الزكاة                          |
| 444            | قيمة نصاب الذهب بالجرام                               |
| ۲۸۰            | هل يضم الذهب والفضة لتكملة النصاب ؟                   |
| 441            | حكم زكاة الحلي                                        |
| <b>Y</b>       | بأي النصابين تحسب زكاة الأثمان؟                       |
| YAY            | زكاة الإبل                                            |
| 7.47           | من وَجَب عليه سنٌّ معينٌ في الزكاة وليس عنده          |
| <b>YAA</b> .   | زكاة البقر                                            |
| <b>Y A A B</b> | هل يلحق الجاموس بالبقر؟                               |
| <b>Y</b>       | حكم الزكاة في البقر                                   |
| 79.            | زكاة الغنم                                            |

| الصفحة                                 | المناهدة أن المناطقة |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 741                                    | شروط وجوب الزكاة في بهيمة الأنعام                                                                              |
| 790                                    | حكم الخلطة                                                                                                     |
| 790                                    | تحريم الجمع بين المفترق والتفريق بين المجتمع، وصورتها                                                          |
| Y9V .                                  | زكاة الزروع                                                                                                    |
|                                        | كيفية تقدير النصاب بالكيلوات                                                                                   |
| Y9.A                                   | المقدار الواجب إخراجه في زكاة الزروع                                                                           |
| ۳.۱                                    | كيف تُزكى العروض ؟                                                                                             |
| 4.4                                    | وجوب إرضاء المصدق ما لم يطلب حرامًا                                                                            |
| 4.4                                    | شروط وجوب الزكاة                                                                                               |
| 4.8                                    | الأموال التي لا يشترط فيها تمام الحول                                                                          |
| 4.0                                    | مقادير الزكاة                                                                                                  |
| 4.4                                    | أهل الزكاة                                                                                                     |
| <b>*•</b> V                            | من هم المؤلفة قلوبهم؟                                                                                          |
| 711                                    | هل يجب استيعاب هذه الأصناف في صرف الزكاة؟                                                                      |
| 711                                    | الأصناف الذين لا يجزئ دفع الزكاة لهم                                                                           |
| 414                                    | النهي عن المسألة                                                                                               |
| 418                                    | الغِنَى الذي لا تحل معه المسألة                                                                                |
| 417                                    | من هم آل محمد ﷺ ؟                                                                                              |
| 417                                    | حكم موالي آل هاشم في الصدقة كحكمهم                                                                             |
| 414                                    | زكاة الفطر                                                                                                     |
| ~\ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | حكمها                                                                                                          |

| الصفحة                                            | الموضوع                                 | William To Marin                         |
|---------------------------------------------------|-----------------------------------------|------------------------------------------|
| 719                                               | م مَنْ تجب؟                             | شروطها، وعلى                             |
| <b>*Y.</b>                                        | رها                                     | مصرفها، وقدر                             |
| **                                                | لقيمة في زكاة الفطر                     | حكم إخراج ا                              |
| 440                                               | (٥) كتاب الصيام                         | en e |
| <b>٣</b> ٢٦                                       | .,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | حکمه                                     |
| <b>LLA</b>                                        |                                         | فضله                                     |
| ***                                               | يء من رمضان بدون عذر                    | تحريم إفطار شو                           |
| <b>***</b>                                        | م رمضان بصوم يومٍ أو يومين              | النهي عن تقد                             |
| <b>***</b>                                        | والمباشرة للشاب دوّن الشيخ              | كراهة القبلة،                            |
| <b>***</b>                                        | ن المبالغة في المضمضة والاستنشاق        | نهي الصائم ع                             |
| <b>٣٢٩</b>                                        | •                                       | تحريم الوصال                             |
| ΨΨ                                                |                                         | بم يثبت الشهر                            |
| <b>**1</b>                                        | . وحده                                  | إذا رأى الهلال                           |
| ٣٣١                                               |                                         | أقسام الصيام.                            |
| ***                                               | الصوم                                   | شروط وجوب                                |
| ***                                               | غ ؟                                     | •                                        |
| <b>፞</b> ፞፞፞ጞጚ፨፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟ | ني السفرفي السفر                        | حكم الصيام ا                             |
| ***                                               | عامل والمرضع                            | حکم صیام ا                               |
| <b>**</b> **                                      | ·                                       | شروط صحة                                 |
| ٣٣٩                                               | ألكل يومٍ؟                              | هل يُشترط نيةً                           |
| ٣٤٠                                               | يت النية من الليل؟                      | هل يشترط تبي                             |

| الصفحة       | الموضوع                                           |
|--------------|---------------------------------------------------|
| 434          | إلى متى يصح إحداث النية من النهار في صيام التطوع؟ |
| 450          | سنن الصوم                                         |
| 457          | النهي عن تأخير الفطر إلى ظهور النجم               |
| ٣٤٦          | فضل السحور                                        |
| 44           | الترغيب في السحور على التمر                       |
| 450          | حصول السحور ولو بالقليل                           |
| <b>P 3 Y</b> | تحريم قول الزور في الصيام                         |
| 40.          | المفطراتالمفطرات                                  |
| 404          | شروط وجوب الكفارة بالجماع في رمضان وما هي الكفارة |
| 404          | الآثار المترتبة على الجماع عمدًا في رمضان         |
| 404          | حكم المرأة في الكفارة                             |
| 807          | الأيام المستحب صيامها                             |
| 409          | الأيام المنهي عن صيامها                           |
| 474          | (٦) كتاب الاعتكاف                                 |
| 377          | حكم الاعتكاف                                      |
| 475          | حكمته                                             |
| 475          | مشروعيته                                          |
| 470          | شروط صحته                                         |
| ٢٢٦          | مبطلاته                                           |
| 419          | (٧) كتاب الحج                                     |
| <b>.</b>     | 4.5~ 44.5                                         |

| الصفجة | الموضوع                                               |
|--------|-------------------------------------------------------|
| ٣٧٠    | فضله                                                  |
| 471    | الحج على الفور أم على التراخي؟                        |
| **     | حرمان منْ وسع الله عليه ولم يحج كل خمسة أعوام         |
| 47 8   | النهي عن الفسوق والجدال في الحج                       |
| 475    | شروط وجوب الحج                                        |
| 440    | أحوال الصبي والعبد في الحج                            |
| 27     | هل يلزم الصبي الإتمام بالحج؟                          |
| ***    | إذا أذن السيد لرقيقه بالحج، هل تقع منه نفلاً أم؟      |
| ***    | أقسام الاستطاعة                                       |
| ۳۷۸    | شروط النائب                                           |
| ۳۸۰ .  | شروط المحرم للمرأة                                    |
| ۳۸۱ :  | إذا بذلت المرأة النفقة للمحرم، فهل يلزمه أن يحج معها؟ |
| ۳۸۲    | المواقيت وأقسامها                                     |
| ۳۸۲ .  | النهي عن الإحرام بالحج في غير أشهر الحج               |
| ۳۸٤ .  | حكم مجاوزة الميقات من غير إحرام                       |
| ۰ ۲۸۲  | آدابُ الإحرام                                         |
| ۳۸۸ .  | حكم الاشتراط عند الإحرام                              |
| 474    | فائدة الاشتراط                                        |
| 474    | الأنساك وبيان أفضلها                                  |
| ۳٩٠.   | أي أنواع الإحرام أفضل؟                                |
| 491    | محظورات الإحرام                                       |

| الصفحة      | الموضوع                                                       | and the second     |
|-------------|---------------------------------------------------------------|--------------------|
| ٣٩٤         |                                                               | جزاء قتل الصيد     |
| 440         |                                                               | أنواع الصيد        |
| <b>***</b>  | لُحَرَّم على المُحْرِم صَيْدُهُلُحَرِم على المُحْرِم صَيْدُهُ | صفات الصيد ا       |
| <b>79 </b>  | لحل والحرم                                                    | مَا يجوز قتله في ا |
| £ • 1       | ، محظورًا من محظورات الإحرام                                  | حكم من ارتكب       |
|             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                         |                    |
| £ • Y       |                                                               | أركان الحج         |
| <b>{•£</b>  | ية الإحرام لفظٌ؟                                              | هل يُشترط مع ن     |
| <b>€</b> ∗∜ | طواف الإفاضة؟                                                 | متى ينتهي وقت      |
|             |                                                               |                    |
| £1,Y        |                                                               | سنن الحج           |
| ٤١٥         | ***************************************                       | سنن دخول مكة       |
|             |                                                               |                    |
|             | ••••••                                                        |                    |
|             | كن أو الواجب                                                  |                    |
|             | لوافل                                                         |                    |
|             |                                                               |                    |
|             | فتهفته                                                        |                    |
|             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                         |                    |
|             |                                                               |                    |
|             |                                                               |                    |

| الصفحة | الموضوع                        |
|--------|--------------------------------|
| ٤٧٧    | المبيت بمزدلفة                 |
| ٤٢٨    | أعمال يوم العيد                |
| ٤٣٠    | تنبيهات                        |
| ٤٣٠    | أعمال أيام التشريق             |
| ۱۳۶    | صفة الرمي                      |
| 173    | النهي عن الغلو في الحصى        |
| ٤٣٢    | طواف الوداع                    |
| ٤٣٢    | صفة حجة النبي ﷺ كما رواها جابر |
| ٤٣٦    | مخالفات يقع فيها الحاج         |
| ٤٣٧    | أركان العمرة                   |
| ٤٣٧    | واجباتها                       |
| ٤٣٨    | صفة العمرة                     |
| ٤٤٠    | حكم تكرار العمرة               |
| 227    | محظورات الحرمين                |
| 8 8 4  | أنواع الدماء في الحج           |
| £ £, £ | آداب زيارة مسجد النبي ﷺ وقبره  |
| ٤٤٧    | الفهر سر                       |

### ઉલ્લાહ