





جمع *وترتيب* **إيهاب بن فتحي عاشور** 



رَفَحُ مجد ((رَجُوبُ (الْمُجَدَّرِيُّ (أَسِكِيرُ الْمِنْ) (الْمِزُودُ (سُكِيرُ الْمِنْ) (الْمِزُودُ (www.moswarat.com



### جمع وترتيب

ٳٛۥؿٵٷڂ؇ڔڮ ٳۥؿٵٷڂ؇ڔ ڿؙ؉ڔۮڔ؇ڔ؇ڔ؇

#### الناشر

ن نوز سر می می می الله چروان التوریع دار آب هی می می می می می می می می می

مصر العربية / كفر الشيخ / هاتف ٥٠٢٠١٠٢٢٤٥٨٨٩



### الطبعة الأولى ١٤٢٨هـ. ٢٠٠٧م

جميع الحقوق محفوظة ٢٠٠٨م لا يُسمح بإعادة طبع نشر هذا الكتاب أو أي جزء منه بأي شكل من الأشكال أو حفظه أو نسخه ولا يُسمح باقتباس أي جزء من الكتاب أو ترجمته إلى أي لغة أخرى دون الحصول على إذن خطي مسبق من الناشر.

### رقم الإيداع:٢٠٠٧/٢٢٧٩

الناشير

ن در المراب المالية عن المالية المالية

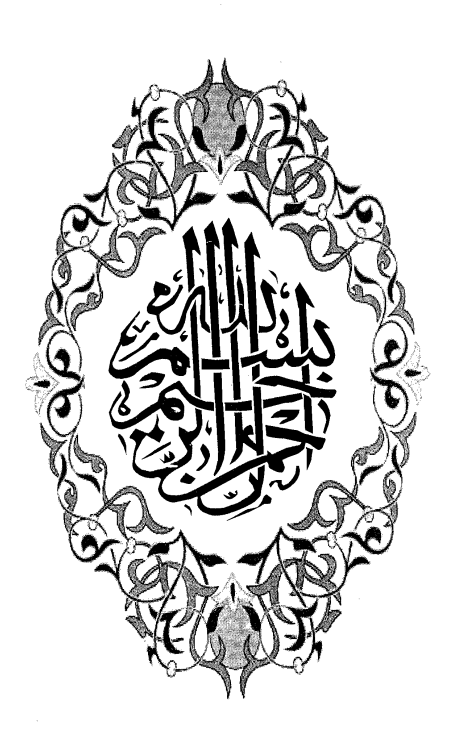




رَفْعُ عِب (لرَّحِيُ (الْبَخِّرِي رُسِلِيَسَ (الْمِيْنُ (الْفِرُووكِيِسِ رُسِلِيَسَ (الْمِيْنُ (الْفِرُووكِيسِ www.moswarat.com

عدرا ... أبا هريرة

جمع وترتيب ا**يكاب بن فتصب عانتور** 



## عَنْدِرٌاْ... أَبَا بُحِرِيرُةُ

# براسدارحمن الرحم

#### مقدمية

الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله تعالى من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله علي الله وسوله علي الله وحده لا شريك الله وحده كالله وكالله وكالله وحده كالله وحده كالله وكالله وكاله

﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَائِدِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَا وَأَنتُم مُسَلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٢]. ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقًا كُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَنَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَاءً لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ وَبَنَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَاءً لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ وَبَنَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا ٱللَّهَ اللَّذِينَ ءَامَنُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ لَوَيَهُمُ اللَّهُ وَلَوْا قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ يَهُمُ لِيَهُ مَنْ يُطِعِ ٱللّهَ وَرَسُولُهُ وَقَولُوا قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ يَكُمُ مُنْ اللّهَ وَمُولُوا قَوْلُوا فَوْلًا سَدِيلًا ﴿ يَكُمْ أَنُوا كُمْ أَوْمَن يُطِعِ ٱللّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَاذَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠، ٧٠].

#### أمابعده

إن أصحاب النبي عَلَيْ هم خير جيل عرفته البشرية كلها، وهم خير الخلق بعد الأنبياء والمرسلين \_ صلوات ربي وسلامه عليهم \_ قوم اختارهم الله لصحبة نبيه أبرهم قلوبًا، وأعمقها فكرًا، وأقلها تكلفًا، ولابد للمتأخر أن يعرف فضل المتقدم، وذلك لأننا نعيش زمانًا نفتقد فيه إلى القدوات الصالحة.

ولذلك فإن الكتابة عن هؤلاء العظماء وكشف الستار عن الصفحات الناصعة التي سطروها على جبين التاريخ بسطور من النور، لهي من الواجب الذي يحتمه علينا هذا العصر الذي نعيش فيه معمعة الأفكار، واضطراب الموازين، وموالاة الكافرين.

هُم الرجال بأفياء الجهاد نَمَوا وتحت سقف المعالي والندى ولُدو جباههم ما انحنت إلا لخالقها وغير من أبدع الأكوان ما عبدوا الخاطبون من الغايات أكرمها والسابقون وغير الله ما قصدوا

ومن هنا كان لزامًا علينا معرفة أخبارهم وسيرهم، ونشرها بين المسلمين... عظة وذكرى لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد.

وأن معرف الطريق أحوالهم وأخلاقهم وسيرهم لَتضيء الطريق أمام المؤمن الذي يريد أن يعيش أسوة بمحمد على الله المؤمن الذي يريد أن يعيش أسوة بمحمد على الله المؤرد والمحالي المؤرد المؤ

ودلك لأنهم نقلوا الإسلام إلينا نقلاً صحيحًا ولأن المحافظة على الإسلام تستوجب العناية بتاريخهم لئلا يجد أعداء الإسلام سبيلاً للطعن في الإسلام عن طريق الطعن في نَقَلته، لا لشيء إلا لأنهم حملة الإسلام ورُواة الأحاديث التي تهدم بدعهم وتُظهر ضلالهم وتبرز خُبث طويتهم.

ومما لا شك فيه أنه لا يوجد أحد من الصحابة تعرض لهذه الحملات الجائرة الظالمة، بمثل ما تعرض له الصحابي الجليل أبو هريرة رضى الله

عنه، وهي حملات ليست بجديدة، فقد أطلق أهل الأهواء ألسنتهم فيه منذ القدم، ثم ظهروا علينا بآراء مبتسرة وأحكام جائرة، تلقفها بعض أبناء جلدتنا فأعادوا صياغتها وتعليبها، وقدَّموها للناس على أنها حقائق علمية، ونتائج موضوعية لم يسبق التوصل إليها.

قدحوا في هذه القمة الشامخة، وهذه الراية التي ترفرف في سماء السنة العالية.

ذلكم أبو هريرة على الذي عرفناه قبل إسلامه وبعد إسلامه، وعرفناه في هجرته وصحبته للرسول الكريم على السلامة وكان الصاحب الأمين والطالب المُجد، يدور مع الرسول الكريم على في حله وترحاله، ويشاركه أفراحه وأحزانه، وعرفنا التزامه للسنة المطهرة، وتقواه وورعه، في شبابه وهرمه... وعرفنا مكانته العلمية، وكثرة حديثه، وقوة حافظته، ورأينا منزلته بين أصحابه، وثناء العلماء عليه.

ذلكم أبو هريرة والمنافي صوره لنا التاريخ من خلال البحث الدقيق، إلا أن بعض الحاقدين لم يسرهم أن يروا أبا هريرة والمنافية في هذه المكانة السامية، والمنزلة الرفيعة، فدفعتهم ميولهم وأهواؤهم إلى أن يصوروه بصورة تخالف الحقيقة التي عرفناها، فرأوا في صحبته للرسول الكريم عليات خاصة ليشبع بطنه، ويروي نهمه، وصوروا أمانته خيانة، وكرمه رياء، وحفظه تدجيل، وحديثه الطيب الكثير كذبًا على رسول الله وكرمه رياء، ورأوا في فقره مطعنًا وعارًا، وفي تواضعه ذلاً، وفي مرحه



هذرًا، وصوروا أمره بالمعروف ونهيه عن المنكر لونًا من المؤامرات لخداع العامة، ورأوا في اعتزاله الفتن تحزبًا، وفي قوله الحق انحيازًا، فهو صنيعة الأمويين، وأداتهم الداعية لمآربهم السياسية، فكان لذلك من الكذابين الوضاعين للأحاديث على رسول الله على أفتراء وزورًا.

لقد نجا أبو هريرة من تلك الأعاصير المصطنعة التي عصفت حوله، ومن تلك الأمواج الغدارة التي تلاطمت على قدميه، فبقى صامدًا أبد الدهر يجترمه الجمهور، ويعرفون مكانته ومنزلته، وارتدت تلك الهجمات الضالة على أعقابها خامدة مكتومة الأنفاس، تجر وراءها ذيول الخزي والانكسار.

## عملي في هذا الكتاب

الفصل الأول: قمت في بداية هذا الجمع ببيان أهمية السنة ومكانتها، وبيان وظيفة السنة في القرآن، وبيان ضرورتها لفهم القرآن، وبيان تلك الحرب الشرسة التي أقامها الأعداء على الأصول الثابتة.

الفصل الثاني: وتكلمت فيه عن عدالة الصحابة ومكانتهم في الإسلام وبيان فضل الصحابة عليه في الإسلام وبيان فضل الصحابة عليه في القرآن والسنة وسلف الأمة.

الفصل الثالث: وفيه الكلام عن الصحابي الجليل أبي هريرة رضي هذا الصحابي المفترى عليه. وقد تكلمت عن نشأته وحياته وإسلامه وشدة حفظه وذاكرته وجولة في حياة هذا العلم الشامخ حتى وفاته رضي الله عنه.

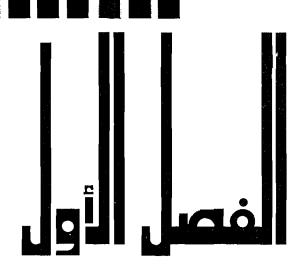
الفصل الرابع: أبو هريرة والشيعة: تكلمت في هذا الفصل الهام عن عدد من الشبه التي ألقاها الشيعة على أبي هريرة والشبه التي ألقاها الشيعة على أبي هريرة والله عادل الله الميزين. دحض هذه الشبهات والرد عليها من خلال كلام أهل العلم المميزين.

والله تعالى أسأل أن يجعل هذا العمل خالصًا لوجهه وأن ينفع به، ويغفر لي فيه الزلل، إنه على كل شيء قدير، وهو غفور رحيم.

#### كتبه

إيهاب بن فتحي عاشور

رَفَعُ عبر (لرَّجِي (النِجَّرِي رَّسِكْنَهُ (الْفِرُووكِ رَسِكُنَهُ (الْفِرُووكِ www.moswarat.com رَفَّحُ حِمْد (لاَرَّحِيُ (الْخِثِّرِيُّ لأَسِكِين (لاِنْرُزُ (الِنْووكِرِية www.moswarat.com



أهمية السنة ومكانتها

رَفَّحُ حِب (لرَّحِيُ (لَاخِتْرِي رُسُلِير) (لِنْرُرُ (لِفِرُوکِ www.moswarat.com

عَنْدِرًا ... أَنَا يُحْرِيرُهُ

## أهمية السنة ومكانتها

لكل أمة من أمم الأرض ما تفخر به في قديمها أو حديثها، سواء أكان الذي تفخر به في الميدان العلمي أم في أي ميدان آخر: ولقد كان الميدان الذي تفوقت فيه أمة الإسلام، خلال عصرها الذهبي، واكتسحت فيه أمم الأرض قاطبة هو الميدان العلمي. وتعددت آفاق التفوق لأمة الإسلام بتعدد العلوم والمعارف.

فهي قد تفوقت في ميدان العلوم الشرعية والتجريبية، والطب والفلك، وغيرها. ومن أرض الإسلام أشرقت شموس المعرفة على الأرض كلها فاستضاء بذلك النور العظيم أهل الأرض، واستيقظوا من سباتهم العميق، وخرجوا من جهالتهم المظلمة، وضلالهم المبين، بفضل أمة الإسلام ومعارفها التي تفوقت فيها، وتلك حقيقة من حقائق التاريخ الثابتة، تواترت عليها الأدلة والبراهين، ولا يهاري فيها إلا الذين أعهاهم الهوى والتعصب والحقد ضد أمة الإسلام.

ومن أبرز الميادين الذي تفوقت فيها أمة الإسلام:

#### علم مصطلح الحديث أو علم أصول الحديث:

وآية ذلك أن هذه الأمة علمت أن الله أرسل إليهم رسولاً لكي يخرجهم من الظلمات إلى النور بإذن ربهم، ويهديهم إلى صراط مستقيم، وأن الله تعالى قد أنزل على هذا الرسول الكريم والله كتابًا لا يأتيه الباطل

### = عُنَدِرُاْ...أَبَا هُرَرِيْرُةُ

من بين يديه ولا من خلفه، هو القرآن الكريم، وأوكل الله تعالى بيان هذا الكتاب الكريم إلى رسوله وَالله فقال عز من قائل: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْمِ وَلَعَلَّهُمْ يَنفكَرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤] ومنذ أن جاءت رسالة الإسلام، وابتدأ نزول القرآن الكريم، صدع رسول الله والله والمدين بأمر ربه، فشرع يبين لهم ما في القرآن الكريم، فكانت السنة النبوية الشريفة المطهرة، وبهذين المصدرين معًا القرآن الكريم والسنة النبوية قام بناء الإسلام وتأسست دولته واستمدت منهجها من القرآن والسنة.

ولم يقصر الله تعالى دور السنة النبوية على بيان ما في القرآن الكريم فقط، بل أوكل إليها مهمة عظيمة أخرى. وهي أن تشرع للناس أحكامًا على سبيل الاستقلال لم يسبق لها ذكر في القرآن الكريم، والسنة بهذه المهمة الكريمة أدت دورًا مهمًا جدًا في حياة المسلمين مع القرآن الكريم، وكما قلنا: على ذلك قام بناء الإسلام وتأسست دولته، وبدون القرآن الكريم والسنة النبوية لا يكون هناك إسلام ولا دولة إسلامية، واستقرت هذه الحقيقة المؤكدة في وجدان الأمة الإسلامية، فعرفت أن عليها واجبًا مقدسًا تجاه دينها، وهو الدفاع عن هذا الدين الحنيف، الذي جعله الله تعالى خاتم الأديان للناس جميعًا، وجعل رسوله خاتم النبيين، وعلى أمة الإسلام أيضًا تبليغ هذا الدين إلى أهل الأرض واضحًا جليًا خاليًا من كل شبهة يزيفها أعداء الإسلام ضد هذا الدين العظيم.

واقتضت إرادة الله تعالى، أن يكون غير المسلم عدوًا للإسلام

وللمسلمين يتربص بهذا الدين الدوائر، ويكيد لأهله ما وسعته إلى ذلك السبل.

في القديم كان الكفار، والمشركون، وأهل الملل الزائفة، ثم ظهر أصحاب الأهواء الباطلة، ممن ينتسبون إلى الإسلام زورًا وبهتانًا. وفي الحديث تكاتفت كل قوى الشر من الشيوعيين الملاحدة، والصليبين، والصهاينة، وغيرهم، ممن انضموا إلى معسكر العداء للإسلام وأهله.

ولو تركنا أعداء الإسلام وشأنهم فلن يتركونا وشأننا، وتلك قضية مهمة جدًا ينبغي أن نتعامل معها بوضوح، وأن تستقر في خلدنا على أنها حقيقة بديهية، فلا نؤمن إلا لمن تبع ديننا، هكذا أوصانا الله تعالى: ﴿وَلَا تُومِنُوا إِلَّا لِمَن تَمِعَ دِينَكُمْ ﴾ [آل عمران: ٣٧]، وينبغي أن نربي أجيالنا على ذلك، فينشئوا وفي نفوسهم حذر من أعدائهم، بل ويتهيئوا لدرء العدوان عن الإسلام وأهله.

ومن أبرز الميادين التي اشتدت فيها عداوة الأعداء، قديمًا وحديثًا، ميدان السنة النبوية، والسبب في ذلك أنهم يعلمون، كما قررنا آنفًا، أن الإسلام عبارة عن قرآن وسنة. وأن القرآن محتاج إلى السنة؛ لأنها هي التي تتولى بيانه للناس. وبالتالي فإن الهجوم على السنة في الوقت ذاته هجوم على القرآن الكريم. بل على الإسلام كله، وأنهم إذا تمكنوا من الكيد للسنة فقد كادوا للإسلام وأهله كيدًا شديدًا، وفي نفس الوقت يعلم الأعداء يقينًا أنهم لن يناولوا من القرآن الكريم عن طريق التغيير والتبديل، لأن

الله تعالى تعهد بحفظه، فصانه بذلك، عن أن تمتد إليه الأيادي بالتحريف والتبديل، فقال سبحانه: ﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكُرَ وَإِنَّا لَهُۥ لَكَفِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

ولما علم الأعداء ذلك، توجهت عنايتهم إلى الكيد له من طريق آخر، حتى يعطلوه عن الفهم، وبالتالي يتعطل أيضًا عن التطبيق والتنفيذ، وهذا الكيد إنها يتم عن طريق الهجوم على السنة الشريفة، والتشكيك فيها وفي رواتها وطريقة انتقالها إلينا عبر القرون الأولى، وإذا شككوا في السنة فإنهم أيضًا قد شككوا في القرآن الكريم، لأن السنة هي المبينة له، والمبَيَّن دائمًا يتوقف فهمه على المبين.

وغرضهم النهائي الذي يسعون في سبيله هو الكيد للإسلام، والتشكيك في مصدريه الأساسيين، القرآن الكريم، والسنة الشريفة، هذا هو هدف أعداء الإسلام، وهم يبذلون الجهد الخبيث المتواصل والمتنوع في سبيل الوصول إليه، ويتخذون إلى ذلك كل الوسائل التي يمكنهم الأخذ بها، وفي أحايين كثيرة يجندون كثيرًا من أبناء الإسلام ليرددوا ما يقوله أعداء الإسلام من المستشرقين وغيرهم. وهم بحول الله تعالى وقوته لن يصلوا إلى غايتهم أبدًا، ما دام يوجد في أمة الإسلام علماء مخلصون يدافعون دائمًا عن الإسلام ومصادره.

ولقد تنبه سلف الأمة الصالح المبارك إلى هذا الكيد للسنة الشريفة، فتصدوا للدفاع عن هذا الدين. وكان من ثمرة هذا الجهد المبارك لعلماء المسلمين علم أصول الحديث، الذي يحق لأمة الإسلام أن تفخر به وتعتز

بقواعده. لقد اصطنعت أمة الإسلام هذا العلم الطيب، واستخرجت قواعده من القرآن والسنة، لكي تدافع به عن هذا الدين الحنيف.

#### من المعلوم أن السنة الشريفة عبارة عن:

نصوص نبوية شريفة، نقلها لنا حملة هذا العلم، في حلقات متواصلة من لدن رسول الله عَيَالِيةِ.

#### والنص النبوي الكريم الذي وصل إلينا:

يسميه علماء الحديث: المتن.

#### والرجال الذين نقلوا هذا المتن إلينا يسميهم العلماء:

سند الحديث، أو إسناد الحديث، أو رجال السند.

#### أولاً: المتن:

إذًا فنحن أمام علمين رئيسيين من علوم السنة.

علم يدرس النص النبوي الكريم، ويفهمه ويستخرج ما فيه من كنوز، ويستنبط منه الأحكام والعقائد، وهو ما يعرف عند علماء الحديث بعلم الحديث رواية، أي الذي يهتم بالرواية من حيث هي نص نُقل إلينا عن رسول الله عليه ، ودراسة ذلك النص النبوي الكريم، وكلام النبي عليه ليس عاديًا، مثل كلام سائر البشر، وإنها كلامه دين يجب التزامه والعمل به.

#### ثانيًا: السند:

وعلى ذلك فإنه يجب على الأمة شدة الاهتمام به، ليس من حيث فهمه فقط، وإنها من حيث توثيقه وإثبات صدق نسبته إلى رسول الله عِيَالِينِينَ ، حتى

يثبت لدينا حقًا أنه قاله، فيجب العمل به. وهذا ما اهتم به العلم الرئيسي الثاني من علوم السنة الشريفة. وهو علم الحديث دراية، أو علم أصول الحديث، أو علم مصطلح الحديث.

ويعرفه العلماء فيقولون؛ هو علم يعرف به أحوال سند الحديث ومتنه من حيث القبول أو الرد، أو علم يعرف به أحوال الراوي والمروي من حيث القبول والرد بمعنى أننا ندرس أحوال الرواة الذين ينقلون كلام خير البشر علي ومن هذه الدراسة ننتهي إما إلى قبول ما ينقلون أو رفضه.

فهذا العلم، إذًا يهتم بن وضع القواعد التي في ضوئها يتم دراسة أحوال هؤ لاء الرواة من حيث توفر صفات القبول فيهم أو عدم توفرها.

ولم يهتم هذا العلم بدراسة القواعد المنظمة لأحوال الرواة فقط، بل اهتم أيضًا بدراسة المتن.

فالنص النبوي الكريم: له خصائص يختلف بها عن كلام سائر البشر، وهذه الخصائص لا بد أن تتميز بدراسة دقيقة. وقواعد منضبطة حتى لا يضاف إلى كلام الرسول على ما ليس منه. ومن هنا كان اهتهام هذا العلم الرائع بدراسة أحوال السند والمتن معًا.

وهذا شيء دقيق وعظيم، فهم لم يوجهوا همهم إلى دراسة السند فقط، فقد يصح السند ولا يصح المتن، والعكس أيضًا صحيح، وإنها كان اهتهامهم بدراسة السند والمتن معًا..

لقد اصطنعت الأمة قواعد هذا العلم الجليل لتدافع به عن دين الله،

وتنقل لنا كلام رسول الله وَاللهِ واضحًا جليًا خاليًا من كل شبهة، نقيًا من كل شائبة، فليطمئن المسلمون إلى سلامة مصادرهم، وليثقوا أنه قد توافرت على صيانة هذه المصادر جهود متواصلة لعلماء أفذاذ. هم جنود عظام أراد الله تعالى أن يحفظ بهم دينه، ويصون بهم شريعته، فكان هذا الجهد الخارق الذي تتميز به أمة الإسلام وتفخر به على سائر الأمم.

ونقولها بحق وبدون أدنى عصبية، إن الله تعالى قد منح هذه الأمة علماء أجلاء دافعوا عن دينه، وردوا عنه كيد الحاقدين وزيغ الشائنين، وحينها ينظر المرء إلى هذا الجهد الخارق لا يستطيع إلا أن يستمطر الرحمة من الله على أفاضل هذه الأمة. فجزاهم الله تعالى عن الإسلام والسنة الشريفة خير الجزاء.

#### وظيفة السنة في القرآن:

تعلمون جميعًا أن الله تبارك وتعالى اصطفى محمدًا وَالله بنبوته، واختصه برسالته، فأنزل عليه كتابه القرآن الكريم، وأمره فيه في جملة ما أمره به أن يبينه للناس، فقال تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَكَ الدِّكْرِ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَكَ الدِّكْرِ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلُكَ إِلَيْهِم ﴾ [النحل: ٤٤]. والذي أراه أن هذا البيان المذكور في هذه الآية الكريمة يشتمل على نوعين من البيان:

الأول: بيان اللفظ ونظمه، وهو تبليغ القرآن، وعدم كتهانه، وأداؤه إلى الأمة، كما أنزله الله تبارك وتعالى على قلبه رَاليَّهُ . وهو المراد بقوله تعالى: ﴿ يَكَانَّهُا الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكُ ﴾ [المائدة: ٦٧]، وقد قالت السيدة

عائشة رضي الله عنها في حديث لها «ومن حدثكن أن محمدًا كتم شيئًا أُمر بتبليغه، فقد أعظم على الله الفرية. ثم تلت الآية المذكورة»(١).

وفي رواية لمسلم: «لو كان رسول الله ﷺ كاتمًا شيئًا أُمر بتبليغه لكتم قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي آنَعُمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ آمْسِكَ عَلَيْكَ زُوْجَكَ وَأَتَّقِ ٱللَّهُ وَأَنْعَمْ ٱللَّهُ مُبْدِيهِ وَتَغْشَى ٱلنَّاسَ وَٱللَّهُ أَحَقُ أَنَ تَعْشَدُهُ ﴾ [الأحزاب: ٣٧]» (٢).

والآخر: بيان معنى اللفظ أو الجملة أو الآية الذي تحتاج الأمة إلى بيانه، وأكثر ما يكون ذلك في الآيات المجملة، أو العامة، أو المطلقة، فتأتي السنة، فتوضح المجمل، وتُخصص العام، وتقيد المطلق، وذلك يكون بقوله وتلكيات كيا يكون بفعله وإقراره.

#### ضرورة السنة لفهم القرآن:

وقوله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَأَقَطَ عُوَا آَيْدِيَهُمَا ﴾ [المائدة: ٣٨] مثال صالح لذلك، فإن السارق فيه مطلقٌ كاليد، فبينت السنة القولية الأول منهما، وقيدته بالسارق الذي يسرق ربع دينارٍ بقوله ﷺ: «لا تقطع يد

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٥٥)، ومسلم (٢٨٧) واللفظ له، كتاب الإيهان، باب معنى قول الله ﷺ: ﴿ وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرَى ﴾ [النجم: ١٣].

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۸۸) كتاب الإيهان، باب معنىٰ قول الله ﷺ: ﴿وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرَى﴾ [النجم: ۱۳].

السارق إلا في ربع دينار فصاعدًا (١).

كما بينت الآخر بفعله على أو فعل أصحابه وإقراره، فإنهم كانوا يقطعون يد السارق من عند المفصل، كما هو معروف في كتب الحديث، وبينت السنة القولية اليد المذكورة في آية التيمم: ﴿فَأَمُسَحُوا بِوُجُوهِكُمُ وَايَدِيكُم ﴿ وَالنَّاءَ : ١٣٤] بأنها الكف أيضًا بقوله عِلَيْ : «التيمم ضربة للوجه والكفين» (١).

وإليكم بعض الآيات التي لم يمكن فهمها فهمًا صحيحًا على مراد الله تعالى إلا من طريق السنة:

١- قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ مَامَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَنَهُم بِظُلْمٍ أُولَتِكَ لَمُمُ الْأَمْنُ وَهُم مُ مُعَلَى مُ اللَّهِ مُعَلَى قوله: ﴿ بِظلم ﴾ على عمومه الذي يشمل كل ظلم ولو كان صغيرًا، ولذلك استشكلوا الآية فقالوا: يا رسول الله! أينا لا يظلم نفسه؟ فقال رسول الله عَلِي : «ليس هُو كما تظنون. إنها هو كما قال لقمان لابنه: ﴿ يَا بُنَي لا تُشْرِكُ بِالله إِنَ النَّهُ إِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۷۹۰)، ومسلم (۱۶۸٤) كتاب الحدود، باب حد السرقة ونصابها.

<sup>(</sup>٢) صحيح، صحيح الترمذي (١٤٤).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٢) ومسلم (١٢٤) كتاب الإيهان، باب صدق الإيهان وإخلاصه.

1- قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ضَرَبَّتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن نَقْصُرُوا مِنَ ٱلصَّلَوْةِ إِنْ خِفْئُمُ أَن يَفْلِنكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواً ﴾ [النساء: ١٠١] فظاهر هذه الآية يقتضي قصر الصلاة في السفر مشروط له بالخوف، ولذلك سأل بعض الصحابة رسول الله عَلَيْ فقالوا: ما بالنا نقصر وقد أمِنّا؟ قال: «صدقة تصدق الله بها عليكم، فاقبلوا صدقته» (١٠).

٣- قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحْمُ ٱلْجِنزِيرِ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ ٱللّهِ فِهِ وَٱلْمُنْخَذِقَةُ وَٱلْمُوْفُودَةُ وَٱلْمُرَدِّيَةُ وَٱلنَّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ ٱلسَّبُعُ إِلّا مَا ذَكَيْتُمُ وَمَا ذُبِحَ عَلَى ٱلنَّصُبِ وَأَن تَسَنَقْسِمُوا بِٱلْأَزْلَكِمُ فَلِيَّ وَٱلْمُرَدِّيَةُ . ﴾ [المائدة: ٣] فبينت على ٱلنُّصُبِ وَأَن تَسَنَقْسِمُوا بِٱلْأَزْلَكِمُ فَلِي وَالْمُكُم فِللَّ وَٱلْمُرَدِّيَةُ . ﴾ [المائدة: ٣] فبينت السنة القولية أن ميتة الجراد والسمك، والكبد والطحال من الدم حلال، فقال عَلَيْنَ «أحلت لنا ميتنان ودمان؛ فأما الميتنان فالحوت والجراد، وأما الدَّمَان؛ فالكبد والطحال» (٢).

3- قوله تعالى: ﴿ قُل لا آجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَإِلَا أَن كَكُونَ مَيْتَةً أَوْدَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرِ فَإِنَّهُ رِجْشُ أَوْ فِسْقًا أُهِلَ لِغَيْرِ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّه عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَن أَكل: «كل ذي ناب من السباع وعن كل ذي مخلب من الطير» (٣).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٦٨٦) كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب صلاة المسافرين وقصرها.

<sup>(</sup>٢) صحيح: صحيح ابن ماجه (٣٣١٤).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (١٩٣٤) كتاب الصيد والذبائح، باب تحريم أكل كل ذي ناب من السباع وكل مخلب من الطير.

وفي الباب أحاديث أخرى في النهي عن ذلك. كقوله على يُوم خيبر: «إن الله ورسوله ينهيانكم عن لحوم الحُمر، فإنها رجس»(١).

٥- قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِيّ ٱخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَٱلطَّيِبَتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ ﴾ [الأعراف: ٣٢] فبينت السنة أيضًا أن من الزينة ما هو محرم، فقد ثبت عن النبي عَلَيْ أنه خرج يومًا على أصحابه وفي إحدى يديه حرير، وفي الأخرى ذهب، فقال: «هذان حرام على ذكور أمتي، حلٌّ لإناثهم» (٢٠).

والأحاديث في معناه كثيرة معروفة في «الصحيحين» وغيرهما، إلى غير ذلك من الأمثلة الكثيرة المعروفة لدى أهل العلم بالحديث والفقه. ومما تقدم يتبين لنا أيها الإخوة أهمية السنة في التشريع الإسلامي، فإننا إذا أعدنا النظر في الأمثلة المذكورة \_ فضلاً عن غيرها مما لم نذكر \_ نتيقن أنه لا سبيل إلى فهم القرآن الكريم فهمًا إلّا مقرونًا بالسنة.

ففي المثال الأول: فهم الصحابة (الظلم) المذكور في الآية على ظاهره، ومع أنهم كانوا في الآية على ظاهره، ومع أنهم كانوا في الله على قال ابن مسعود: «من كان مستنًا فليستن بمن قد مات فإن الحي لا تؤمن عليه الفتنة، أولئك أصحاب رسول الله على كانوا والله أفضل هذه الأمة، أبرها قلوبًا، وأعمقها عليًا، وأقلها تكلّفًا» (٣) فإنهم

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٩٨).

<sup>(</sup>۲) صحيح: أخرجه الحاكم وصححه الألباني في صفة الفتوى رقم (۹۰) ط.المكتب الإسلامي.

<sup>(</sup>٣) منهاج السنة النبوية لابن تيمية (٢/ ٧٧) ط. مؤسسة قرطبة.

مع ذلك قد أخطأوا في ذلك الفهم، فلولا أن النبي ﷺ ردهم عن خطئهم وأرشدهم إلى أن الصواب في (الظلم) المذكور إنها هو الشرك لاتبعناهم على خطئهم، ولكن الله تبارك وتعالى صاننا عن ذلك بفضل إرشاده ﷺ وسنته.

وفي المثال الثاني: لولا الحديث المذكور لبقينا شاكين على الأقل في قصر الصلاة في السفر في حالة الأمن \_ إن لم نذهب إلى اشتراط الخوف فيه كما هو ظاهر الآية \_ وكما تبادر ذلك لبعض الصحابة لولا أنهم رأوا رسول الله عَلَيْلِيَّ يُقصر، ويُقصرون معه وقد أمنوا.

وفي المثال الثالث: لولا الحديث أيضًا لحرّمنا طيبات أحلت لنا: كالجراد والسمك، والكبد، والطحال.

وفي المثال الرابع: لولا الأحاديث التي ذكرنا فيه بعضها لاستحللنا ما حرم الله علينا على لسان نبيه عليه من السباع وذي المخلب من الطير.

وكذلك المثال الخامس: لولا الأحاديث التي فيه لاستحللنا ما حرم الله على لسان نبيه من الذهب والحرير، ومن هنا قال بعض السلف: السنة تقضى على الكتاب.

#### ضلال المستغنيين بالقرآن عن السنة:

ومن المؤسف أنه قد وجد في بعض المفسرين، والكُتاب المعاصرين من ذهب إلى جواز ما ذُكر في المثالين الأخيرين من إباحة أكل السباع ولبس الذهب والحرير اعتمادًا على القرآن فقط، بل وُجد في الوقت الحاضر طائفة

يَتَسَمَّوْن بـ (القرآنيين) يفسرون القرآن بأهوائهم وعقولهم، دون الاستعانة على ذلك بالسنة الصحيحة، بل السنة عندهم تبعُ لأهوائهم، فما وافقهم منها تشبثوا به، وما لم يوافقهم منها نبذوه وراءهم ظهريًّا.

وكأن النبي عَلَيْ قد أشار إلى هؤلاء بقوله في الحديث الصحيح: «لا الفيّنَ أحدكم متكئًا على أريكته، يأتيه أمر مما أمرت به، أو نهيت عنه، فيقول: لا أدري! ما وجدنا في كتاب الله اتبعناه»(۱). وفي رواية لغيره: «ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه»(۱). وفي أخرى: «إن ما حرم رسول الله كما حرم الله»(۲).

بل إن من المؤسف أن بعض الكُتّاب الأفاضل ألَّف كتابًا في شريعة الإسلام وعقيدته، وذكر في مقدمته أنه ألَّفه وليس لديه من المراجع إلا القرآن! فهذا الحديث الصحيح يدل دلالة قاطعة على أن الشريعة الإسلامية ليست قرآنًا فقط، وإنها قرآن وسنة، فمن تمسك بأحدهما دون الآخر، لم يتمسك بأحدهما، لأن كل واحد منها يأمر بالتمسك بالآخر كها قال تعالى: ﴿مَن يُطِع الرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ اللَّهُ ﴿ [النساء: ٨٠]، وقال: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمًا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمّا قَضَيْتَ وَيُسَلِمُوا تَسَلِيمًا ﴾ [النساء: ٢٥]، وقال: ﴿ وَمَا كَانَ أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمّا قَضَيْتَ وَيُسَلِمُوا تَسَلِيمًا ﴾ [النساء: ٢٥]، وقال: ﴿ وَمَا كَانَ

<sup>(</sup>١) صحيح: صحيح الترمذي (٢٦٦٣).

<sup>(</sup>٢) صحيح: صحيح أبي داود (٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) صحيح: صحيح الترمذي (٢٦٦٤).

لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَمَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَمَن يَعْصِ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَمَا عَانْكُمُ الرّسُولُ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَمَا نَهُ فَقَدْ ضَلَ ضَلَالًا مُبِينًا ﴾ [الأحزاب: ٣٦]، وقال: ﴿ وَمَا عَانَكُمُ الرّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَا كُمْ عَنْهُ فَأَنْهُوا ﴾ [الحشر: ٧].

#### عدم كفاية اللغة لفهم القرآن:

ومما سبق يبدو واضحًا أنه لا مجال لأحدٍ مهم كان عالمًا باللغة العربية وآدابها أن يفهم القرآن الكريم، دون الاستعانة على ذلك بسنة النبي عَلَيْلُؤُ القولية والفعلية، فإنه لم يكن أعلم في اللغة من أصحاب النبي عَلَيْلُؤُ الذين نزل

 <sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٨٨٦) ومسلم (٢١٢٥) كتاب اللباس والزينة، باب تحريم
فعل الواصلة والمستوصلة والواشمة والمستوشمة.

القرآن بلغتهم، ولم تكن قد شابتها لوثةُ العُجمة والعامية واللحن، ومع ذلك فإنهم غلطوا في فهم الآيات السابقة حين اعتمدوا على لغتهم فقط.

وعليه فمن البديهي أن المرء كلما كان عالمًا بالسنة، كان أحرى بفهم القرآن واستنباط الأحكام منه، ممن هو خير معتد بها، ولا ملتفت إليها أصلاً؟

ولذلك كان من القواعد المتفق عليها بين أهل العلم: أن يفسر وا القرآن بالقرآن والسنة، ثم بأقوال الصحابة عليهم المناخ المناخ

ومن ذلك يتبين لنا ضلال علماء الكلام قديمًا وحديثًا ومخالفتهم للسلف في عقائدهم - فضلاً عن أحكامهم - وهو بُعدهم عن السنة والمعرفة بها وتحكيمهم عقولهم وأهواؤهم في آيات الصفات وغيرها.

\* قال الطحاوي: «وكيف يتكلم في أصول الدين من لا يتلقاه من الكتاب والسنة، وإنها يتلقاه من قول فلان ؟! وإذا زعم أنه يأخذه من كتاب الله. لا يتلقى تفسير كتاب الله من أحاديث الرسول على ولا ينظر فيها ولا فيها قاله الصحابة والتابعون لهم بإحسان، المنقول إليها عن الثقات الذين تخيرهم النُّقاد؛ فإنهم لم ينقلوا نظم القرآن وحده، بل نقلوا نظمه ومعناه، ولا كانوا يتعلمون القرآن كها يتعلم الصبيان، بل يتعلمون بمعانيه. ومن لا يسلك سبيلهم فإنها يتكلم برأيه، ومن يتكلم برأيه، وبها يظنه دين الله، ولم يتلق ذلك من الكتاب فهو مأثوم! وإن أصاب. ومن أخذ من الكتاب والسنة فهو مأجور وإن أخطأ. لكن إن أصاب يضاعف أجره» (١).

<sup>(</sup>١) انظر العقيدة الطحاوية \_ الطبعة الرابعة (ص ٢١٢).

ثم قال: «فالواجب كمال التسليم للرسول عِلَيْ والانقياد لأمره، وتلقي خبره بالقبول والتصديق دون أن نعارضه بخيال باطل نسميه معقولاً، أو نحمله شبهة أو شكًا أو نقدم عليه آراء الرجال، وزبالة أذهانهم، فنخصه عليه التحكيم والتسليم والانقياد والإذعان، كما نوحد المُرسِل على بالعبادة والخضوع والذل والإنابة والتوكل».

وجملة القول: «أن الواجب على المسلمين جميعًا ألا يُفرقوا بين القرآن والسنة، من حيث وجوب الأخذ بها كليها، وإقامة التشريع عليها معًا، فإن هذا هو الضان لهم ألا يميلوا يمينًا ويسارًا، وألا يرجعوا القهقري ضُلالًا، كما أفصح عن هذا رسول الله على بقوله: «تركت فيكم أمرين، لن تضلوا ما إن تمسكتم بها: كتاب الله وسنتي، ولن يتفرقا حتى يردا على الحوض» (١).

#### تنبيه هام

ومن البديهي بعد هذا أن نقول:

إن السنة التي لها هذه الأهمية في التشريع، إنها هي السنة الثابتة عن النبي على السنة الثابتة عن النبي بالطرق العلمية والأسانيد الصحيحة المعروفة عند أهل العلم بالحديث ورجاله. ورئيست هي التي في بطون مختلف الكتب من التفسير والفقه، والترغيب والترهيب، والرقائق والمواعظ وغيرها؛ فإن فيها كثيرًا من

<sup>(</sup>١) حسن: رواه مالك في الموطأ بلاغًا والحاكم موصولاً وحسنه الألباني في مشكاة المصابيح رقم (٤٧).

الأحاديث الضعيفة والمنكرة والموضوعة، وبعضها مما يتبرأ منه الإسلام(١).

فالواجب على أهل العلم، لا سيما الذين ينشرون على الناس فقههم وفتاويهم ألا يتجرأوا على الاحتجاج بالحديث إلا بعد التأكد من ثبوته، فإن كتب الفقه التي يرجعون إليها عادة، مملوءة بالأحاديث الواهية المنكرة وما لا أصل له، كما هو معروف عند العلماء.

بعد أن حاول أعداء السنة التشكيك في عدالة الصحابة، كخطوة أولى لتمهيد السبيل، وفتح الباب للطعن والتشكيك في أفرادهم وآحادهم طالما أن عدالتهم وديانتهم قد سقطت \_.

جاءوا إلى بعض الصحابة الذين عرفوا بكثرة الحديث والرواية عن النبي على فوجهوا سهام النقد إليهم، ورموهم بكل نقيصة، سعيًا منهم إلى نزع الثقة فيهم، وبالتالي إهدار جميع مروياتهم، وعدم اعتبار أي قيمة لكتب السنة التي أخرجت هذه الأحاديث، وأجمعت الأمة على تلقيها بالقبول، وهذا هو ما يريدون التوصل إليه.

#### www.

<sup>(</sup>١) منزلة السنة في الإسلام للألباني ص (٤ ـ ٢٠) ط. الرسالة بتصرف يسير.

## (r.)

## الحرب على الأصول

منذ القرون الأولى للإسلام، ومحاولات زرع الفتنة بين المسلمين، وتفريق جمعهم، وتشتيت وحدتهم، تصطدم دائمًا بنصوص قاطعة الدلالة ومفصلة البيان من أحاديث النبي عِيَالِين ، تكشف زيغها، وتحذر من باطلها، فلا يجد أنصار الفتنة أمامهم إلا التشكيك في السنة، وقد تبين من كثرة ما رددوا تلك المزاعم أنها لا تخرج عن عدة شبهات لا تزيد ولا تنقص، ولكن الجديد دائمًا هو تقديم بعض الشبهات، وتأخير بعضها وفق حاجتهم إلى إثارة الفتنة بين المسلمين، فتارة يجادلون في حجية السنة، وتارة في حفظ السنة، وتارة يهاجمون أوثق مصنف للسنة وهو الإمام البخاري وكتابه الصحيح، وتارة يهاجمون أبا هريرة لكثرة مروياته، وتارة يشككون في أحاديث السحر والذبابة وموسى وملك الموت، وكل ما لا يوافق هواهم ولا تقبله قلوبهم المريضة، وكلما أغلقنا دونهم بابًا راحوا يفتحون غيره، ولما طال السجال في هذا المضهار، أرادوا أن يُخرجوا السنة من ساحة المواجهة بيننا وبينهم، فدلهم هواهم وشيطانهم إلى فكرة الاكتفاء بالقرآن.

ورغم أن محاولات إضرام الفتنة لا تنجح في النهاية، وربها ظن المدافع عن العقيدة الإسلامية أنه حقق انتصارًا، وأطفأ نار الفتنة، إلا أن نفخ أعداء السنة في الرماد قد يعيد اشتعاله مرة أخرى، وكلما ضعفت الأمة، اشتد ساعد أعداء الإسلام، وكثرت سهامهم، وهكذا تعود الكرة دواليك، ولما كانت قصعة الأمة الإسلامية اليوم قد وقعت فريسة بين اللئام، فعن ثوبان مولى رسول الله عليه أنه قال: قال رسول الله عليه الأمم من كل أفق، كما تداعى الأكلة إلى «يوشك أن تداعى عليكم الأمم من كل أفق، كما تداعى الأكلة إلى قصعتها» قيل: يا رسول الله! فمن قلة يومئذ؟ قال: «لا، ولكنكم غُثاء كغثاء السيل، يجعل الوهن في قلوبكم، وينزع الرعب من قلوب عدوكم؛ لجبكم الدنيا وكراهتكم الموت»(١).

إن تكالب الأمم اليوم على الإسلام، يسميه أعداء الدين تحالف الأمم، فقوات التحالف هي أدوات التكالب على الإسلام، ولبيان الإعجاز في لفظ الحديث نقول: لعلها المرة الوحيدة التي تتحالف الأمم من كل أفق، فقد انضمت جيوش من اليابان مع استراليا إلى قوات من دول آسيا، مرورًا بأوربا، متمثلة في إسبانيا وإيطاليا وإنجلترا ورومانيا والمجر، وغيرها من البلدان، تتزعمها جيوش الولايات المتحدة الأمريكية، معززة بالفكر الصهيوني وخبراء من أحفاد القردة والخنازير، فهل هناك وصف أدق من تعبير النبي وتعبير النبي عليكم الأمم من كل أفق».

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه الإمام أهمــــد في مسنده وصححه الألباني في صحيح الجامع رقم (٨١٨٣).

لقد سبق هذا التحالف الخارجي بالجيوش الجرارة، تكالب فكري ثقافي داخلي يقوده أتباع المستشرقين، المفتونون بالثقافة الغربية، المعتكفون في محراب الحرية الغربية، والعاشقون لحقوق الإنسان والديمقراطية، تلك المبادئ والمفاهيم التي سقطت أوراق التوت عنها، فرأينا حربًا صليبية عصرية، تطبق مبادئ التتار والبربر في أفغانستان، وجوانتنامو والعراق وفلسطين والشيشان والفلبين وكشمير.

وفي نفس الوقت ينشط فيه أدعياء الثقافة من أبناء جلدتنا والمحسوبين على الإسلام، للهجوم على السنة، ومحاولة إقصائها عن حلبة الدين الإسلامي، ولا يجدون غضاضة أن يدافعوا عن اكتهال القرآن واتساعه واستفاضته في بيان كل شيء، ومرافعاتهم عن القرآن ليست حبًا في كتاب الله، ولكن هدفها الحقيقي هو ضرب السنة، ولن ينالوا من مسعاهم إلا الخزي في الدنيا، والهوان يوم القيامة، ولا يخفى أنهم سيهاجمون القرآن إذا حققوا أهدافهم الشيطانية، وقد فعلوا، ولكن الله يجبط مكرهم دائهًا ويردهم على أعقابهم مدحورين.

#### 

# تأمل وفكر قبل أن تحكم!

لماذا يحرص أهل السنة جميعًا على عدالة الصحابة والتشديد في القضية؟ سل نفسك وفكر في الجواب. وإليك بعض الخطوط العريضة في المسألة التي تفيدك في معرفة الجواب:

الطعن في صحابة رسول الله على مصراعيه لأعداء الإسلام لماذا؟

#### أقول أولاً:

إذا تم الطعن في صحابة رسول الله عَلَيْتُ فإن توجيه سهام النقد والتشهير بغيرهم من باب أولى. نعم من باب أولى لما يأتي:

- ١- الصحابة ﴿ وَعِيْمِنِ أَنْزُلُ اللهُ فِي فَضَلَهُمُ آيَاتُ تَتَلَى إِلَى يُومُ القيامة.
  - ٧- مدحهم المصطفى عليه الصلاة والسلام في أحاديث كثيرة.
- التلازم والتلاحم بين النبي عَلَيْتُ وأصحابه الكرام لا انفكاك منه فهو المربي والمعلم والقائد لهم... و... و... كما سبق بيانه.
- إلى المتفق عليه بين الفرق الإسلامية أن الرسول عَلَيْ سيد ولد آدم وهو إمام المرسلين والأئمة المصلحين فإذا لم يقم علي بتربية فئة تتحمل أعباء هذا الدين وتتمثله سلوكًا وعملاً، واعتقادًا، فإن غيره لن يستطيع القيام بهذا مهم كانت منزلته.

٥- شهد التاريخ لأصحاب النبي عَلَيْ أنهم قادة الفتح الإسلامي هم الذين حملوا لواء الإسلام ونشروه وضربوا أروع الأمثلة في حسن الخلق وقوة الإيهان. وغير ذلك من الأسباب التي تجعل منزلة أصحاب النبي فوق منزلة جميع أصحاب الرسل والأئمة عليهم السلام.

ثانيًا: من خلال الطعن في الصحابة الكرام والمحين يتم لأعداء الدين الطعن في القرآن الكريم، أين التواتر في تبليغه؟ أين الأمانة والعدالة في حملة القرآن؟

ثان الطعن في الصحابة هو الطعن في سنة النبي عِلَيْ المطهرة وسيرته الشريفة، لأن الصحابة عِلَيْنِ هم الذين رووا السنة والسيرة.

رابعًا: يجد الأعداء ميدانًا خصبًا للقول بأن الإسلام مبادئ ومُثل لم يتم تطبيقها ويستحيل الالتزام بها، لأن الذين شهدوا نزول القرآن، ورباهم سيد الأنام نكص أكثرهم على أعقابهم.

خامسًا: يتم تشويه أمجاد الإسلام وحضارته وغير ذلك من الأسباب التي يطول ذكرها وهي تعينك على الجواب.

اعلم بأن هذه المسألة في غاية الأهمية، والاختلاف فيها من أهم أسباب افتراق الأمة، وهي مع بساطتها ووضوح الحجة العقلية والنقلية فيها، مع ذلك خالف فيها طوائف وفرق، فتجد طائفة تكفر الإمام علي في المعلية ومن معه، نسأل الله العافية.

ونجد آخرين يكفرون عامة الصحابة، ولا حول ولا قوة إلا بالله. وتجد

من يقف في المسألة حائرًا مع أن المسألة في غاية البيان كما لا يخفى عليك، وأن الطعن في الصحابة طعن في رسول الله على فهو المربي، والمعلم، والقائد لهم كما سبق بيانه، لذا تجب محبتهم، والشهادة بعدالتهم، لأنهم أصحاب رسول الله على وكفي بذلك شرفًا وفخرًا.

### اللهم ارزقنا محبتهم، والثناء عليهم يا أرحم الراحمين أخي الكريم:

الحذر الحذر، أن يصدك عن الحق ما عليه الناس، أين عقلك؟ أين شخصيتك وفكرك؟ لا تقل أبناء الطائفة أو الأهل أو العلماء لهم رأي وأنا تبع لهم!!

فأنت يوم القيامة ستسأل عن نفسك، وستدخل القبر فردًا.

#### 



بي الأنجال المجتمى المنافق ال

عدالة الصحابة ومكانتهم في الإسلام



### عدالة الصحابة ومكانتهم في الإسلام

روى الإمام أحمد عن عبد الله بن مسعود على قال: «إن الله نظر في قلوب العباد فوجد قلب محمد على خير قلوب العباد، فاصطفاه لنفسه وابتعثه برسالته، ثم نظر في قلوب العباد بعد قلب محمد على فوجد قلوب أصحابه خير قلوب العباد فجعلهم وزراء نبيه، يقاتلون على دينه، فها رآه المسلمون حسنًا فهو عند الله حسن، وما رآه المسلمون سيئًا فهو عند الله سيئ»(١).

إن عدالتهم عند أهل السنة من مسائل العقيدة القطعية، ومما هو معلوم من الدين بالضرورة ويستدلون لذلك بأدلة لا تحصي من الكتاب والسنة.

ففي القرآن يقول الله عَلَى الْمُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ وَرَضَونَا اللهِ وَرَضُونَا اللهِ وَرَضَا اللهِ وَرَضُونَا اللهِ وَرَضُونَا اللهُ وَمَعَلَهُمُ فَي التَّوْرَكَةِ وَمَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَكَةِ وَمَثَلُهُمْ فِي اللهِ عِيلِ كَزَرَعٍ أَخْرَجَ شَطَعُهُ وَعَازَرَهُ وَاللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ وَمَعَلَى اللهُ اللهِ وَمَعَلَى اللهُ اللهِ وَمَعَلَى اللهُ اللهِ اللهِ وَمَعَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ وَمَعَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

و قال سبحانه: ﴿ لَقَدْ رَضِي ٱللَّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَعْتَ ٱلشَّجَرَةِ فَعَلِمَ

<sup>(</sup>١) حسن موقوف: شرح العقيدة الطحاوية للألباني رقم (٥٣٠).

مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثنَبَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا ﴾ [الفتح: ١٨]

قال جابر بن عبد الله رضي الله عنه: «كنا ألفًا وأربعمائة»(١).

وروى الشيخان عن أبي سعيد الخدري أن رسول الله على قال: «لا تسبوا أصحابي، فوالذي نفسي بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبًا ما أدرك مد أحدهم ولا نصيفه»(٣).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٨٤٠) ومسلم (١٨٥٦) كتاب الإمارة، باب استحباب مبايعة الإمام الجيش عند إرادة القتال وبيان بيعة الرضوان تحت الشجرة.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٢٤٩٦) كتاب فضائل الصحابة رضي الله عنهم، باب من فضائل أصحاب الشجرة أهل بيعة الرضوان رضي الله عنهم

 <sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٦٧٣) ومسلم (٢٥٤٠) كتاب فضائل الصحابة رضي الله
عنهم، باب تحريم سب الصحابة رضي الله عنهم.

\* وروى الإمام أحمد في الفضائل عن عبد الله بن عمر: «لا تسبوا أصحاب محمد على فلمقام أحدهم ساعة خير من عمل أحدكم عمره»(١).

\* وقال ابن حزم: «فمن أخبرنا أن الله و علم ما في قلوبهم، ورضي الله عنهم، وأنزل السكينة عليهم، فلا يحل لأحد التوقف في أمرهم، أو الشك فيهم ألبتة»(٢).

وفي مسند البزار رجاله موثوقون من حديث سعيد بن المسيب عن جابر قال: قال رسول الله والله والله المنالة الله اختار أصحابي على الثقلين سوى النبيين والمرسلين»(٣).

\* وقال الأمام أحمد: «فأدناهم صحبة هو أفضل من القرن الذين لم يروه ولو لقوا الله بجميع الأعمال» (٤).

وإلى وصف دقيق لحالهم من أحدهم بل ومن خيارهم وهو صهر رسول الله على بن أبي طالب على حيث يروي لنا ابن أبي الدنيا والحافظ ابن كثير عن أبي أراكة قال: «صليت مع على بن أبي طالب رضي الله تعالى عنه صلاة الفجر فلما انتفل عن يمينه مكث كأن عليه كآبة، حتى إذا كانت الشمس على حائط المسجد قيد رمح صلى ركعتين ثم قلب يده

<sup>(</sup>١) حسن: صحيح ابن ماجه (١٦٢).

<sup>(</sup>٢) الفصل في الملل والنِّحَل (٤/ ١٤٨).

<sup>(</sup>٣) الإصابة (١/ ١٢).

<sup>(</sup>٤) شرح أصول اعتقاد أهل السنة، اللالكائي (١/ ١٦٠).

فقال: والله لقد رأيت أصحاب محمد وسي في في أرى اليوم شيئًا يشبههم لقد كانوا يصبحون صفرًا شعثًا غبرًا، بين أعينهم كأمثال ركب المعزي قد باتوا لله سجدًا وقيامًا يتلون كتاب الله يتراوحون بين جباههم وأقدامهم، فإذا أصبحوا فذكروا الله مادوا(١) كم يميد الشجر في يوم الريح، وهملت أعينهم حتى تبتل ثيابهم، والله لكأن القوم باتوا غافلين. ثم نهض فما رئي بعد ذلك مفترًا يضحك حتى قتله ابن ملجم عدو الله الفاسق»(٢).

ولقد كان بينهم من المحبة والوئام والألقة قدر كبير وجليل مع ما حدث بين بعضهم من القتال إلا أن المحبة في قلوبهم لبعضهم كالجبال الرواسي، وهذا من أعجب العجب، ولكنه يزول حين نعلم أن أولئك هم تلاميذ محمد بن عبد الله وسي أحدهم إلى علي بن أبي طالب فيقول، ما تقول فيمن قاتلوك؟ (يعني معاوية وطلحة والزبير ومن كان معهم من الصحابة) فيقول: إخواننا بغوا علينا.

وقال معاوية بن ابي سفيان لضرار: «صِفْ لِي عَلِيًّا، قَالَ: أَلَا تُعْفِينِي؟ قَالَ: بَلْ صِفْهُ، قَالَ: أَوَ لَا تُعْفِينِي؟ قَالَ: لَا أُعْفِيك، قَالَ: أَمَّا إِذَا أَنَّهُ لَا بُدَّ قَالَ: بَلْ صِفْهُ، قَالَ: أَوَ لَا تُعْفِينِي ؟ قَالَ: لَا أُعْفِيك، قَالَ: أَمَّا إِذَا أَنَّهُ لَا بُدَّ لَا بُدَّرَكُ عَايَتُهُ فِيهِمَا، فَإِنَّهُ كَانَ بَعِيدَ المَدى: أَيْ وَاسِعَ العُلُومِ وَالمَعَارِفِ لَا تُدْرَكُ عَايَتُهُ فِيهِمَا، شَدِيدَ القُوى: أَيْ فِي ذَاتِ الله وَنُصْرَةِ دِينِهِ، يَقُولُ فَصْلًا وَيَحْكُمُ عَدْلًا،

<sup>(</sup>١) مادوا: تحركوا واضطربوا.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية (٨/ ٣٧١) ط. مكتبة الإيمان.

يَتَفَجَّرُ العِلْمُ مِنْ جَوَانِبِهِ وَتَنْطِقُ الحِكْمَةُ مِنْ نَوَاحِيهِ، يَسْتَوْحِشُ مِنْ الدُّنْيَا وَزَهْرَةٍ اللَّهُ عَنِيلًا فَاللَّيْلُ وَظُلْمَتِهِ، كَانَ وَالله غَزِيرَ الدَّمْعَةِ طَوِيلَ الفِكْرَةِ يُقَلِّبُ كَفَّيْهِ أَيْ تَأَسُّفًا وَحُزْنًا إِذْ هَذَا فِعْلُ الْمُتَأَسِّفِ الْحَزِينِ، وَيُخَاطِبُ نَفْسَهُ: أَيْ بِالْمُزْعِجَاتِ وَالْمُقَلْقِلَاتِ، يُعْجِبُهُ مِنْ اللِّبَاسِ مَا خَشُنَ وَمِنْ الطَّعَام مَا حَضَرَ، كَانَ وَالله كَأَحَدِنَا يُجِيبُنَا إِذَا سَالنَاهُ وَيَأْتِينَا إِذَا دَعَوْنَاهُ، وَنَحْنُ وَالله مَعَ تَقْرِيبِهِ لَنَا وَقُرْبِهِ مِنَّا لَا نُكَلِّمُهُ هَيْبَةً لَهُ، فَإِنْ تَبَسَّمَ فَعَنْ مِثْلِ اللَّؤْلُوِّ المَنْظُوم، يُعَظِّمُ أَهْلَ الدِّينِ وَيُحِبُّ المَسَاكِينَ، وَلَا يَطْمَعُ القَوِيُّ فِي بَاطِلِهِ وَلَا يَيْأَسُ الضَّعِيفُ مِنْ عَدْلِهِ، وَأَشْهَدُ بِالله لَرَأَيْتُهُ فِي بَعْضِ مَوَاقِفِهِ وَقَدْ أَرْخَى اللَّيْلُ سُتُورَهُ وَغَارَتْ نُجُومُهُ، وَقَدْ تَمَتَّلَ فِي مِحْرَابِهِ قَابِضًا عَلَى لِحْيَتِهِ يَتَمَلْمَلُ مَّلُمُلَ السَّلِيم: أَيْ اللَّدِيغ، وَيَبْكِي بُكَاءَ الْحَزِينِ وَكَأَنِّي أَسْمَعُهُ يَقُولُ: يَا رَبَّنَا يَا رَبَّنَا يَتَضَرَّعُ إِلَيْهِ ثُمَّ يَقُولُ: يَا دُنْيَا يَا دُنْيَا إِلَيَّ تَعَرَّضْت أَمْ بِي تَشَوَّقْت، هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ غُرِّي غَيْرِي قَدْ بَتَتُّك ثَلَاثًا لَا رَجْعَة لِي فِيكِ، فَعُمْرُك قَصِيلٌ وَعَيْشُك حَقِيرٌ وَخَطَرُك كَبِيرٌ، آهٍ مِنْ قِلَّةِ الزَّادِ وَبُعْدِ السَّفَرِ وَوَحْشَةِ الطَّريقِ، فَذَرَفَتْ عُيُونُ مُعَاوِيَةً عَلَى لِحْيَتِهِ فَهَا مَلَكَهَا وَهُوَ يُنَشِّفُهَا بِكُمِّهِ وَقَدْ اخْتَنَقَ القَوْمُ بِالبُّكَاءِ، قَالَ مُعَاوِيَةُ: رَحِمَ الله أَبَا الْحَسَنِ، كَانَ وَالله كَذَلِكَ، فَكَيْفَ حُزْنُكْ عَلَيْهِ يَا ضِرَارُ ؟ قَالَ: حُزْنُ مَنْ ذُبِحَ وَلَدُهَا فِي حِجْرِهَا فَلَا تَرْ قَأْ عَبْرَتُهَا وَلَا يَسْكُنُ حُزْنُهَا (١).

<sup>(</sup>١) الزواجر عن اقتراف الكبائر للهيثمي (١/ ٣٥).

هكذا كان أصحاب محمد ﷺ فحق لأمته أن تفخر بهم وتباهي سائر الأمم.

أولئك أصحاب النبي وحزبُــه ولولاهم كادت تميـــد بأهلها ولولاهم كانت ظلامًا بأهلهــا

ولولاهم ما كان في الأرض مسلم ولكن رواسيها وأوتادُها هم ولكن هم فيها بدور وأنجم (١)

اللهم اجمعنا بهم في أعالي الجنان، واغفر لنا ولهم أجمعين، والحمد الله رب العالمين.

#### જા છે. આ

<sup>(</sup>١) من أبيات لابن القيم في نونيته الشهيرة.

## فضائل الصحابة رضي الله عنهم

فإن أولى ما نظر فيه الطالب، وعنى به العالم بعد كتاب الله عَلَى سنن رسوله ﷺ فهي المبينة لمراد الله ﷺ، من مجملات كتابه، والدالة على حدوده، والمفسرة له، والهادية إلى الصراط المستقيم صراط الله، مَن اتبعها اهتدی، ومن سُلبها ضل وغوی، وولاه الله ما تولی، ومن أوكد آلات السنن المعينة عليها، والمؤدية إلى حفظها معرفة الذين نقلوها عن نبيه عِيْكِيُّ إلى الناس كافة، وحفظوها عليه، وبلغوها عنه، وهم صحابته الحواريون الذين وعوها وأدوها ناصحين محسنين حتى أكمل بها نقلوه الدين، وثبت بهم حجة الله تعالى على المسلمين.

فهم خير القرون، وخير أمة أخرجت للناس ثبتت عدالة جميعهم بثناء الله عَنِينَ عليهم، وثناء رسوله عَلَيْنَ ، ولا أعدل ممن ارتضاه الله لصحبة نبيه ونصرته، ولا تزكية أفضل من ذلك، ولا تعديل أكمل منه، قال الله تعالى: ﴿ مُحَمَّدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَأَشِدًا وَعَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَّا وَبَيْنَهُمْ تَرَىٰهُمْ زُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِنَ ٱللَّهِ وَرِضُونَا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِ بِعِرْمِنْ أَثْرِ ٱلسُّجُودِ ﴾ [الفتح: ٢٩].

«والصحابة أبر هذه الأمة قلوبًا، وأعمقها علمًا، وأقلها تكلفًا، وأقومها هداية، وأحسنها حالاً، اختارهم الله لصحبة نبيه عَلَيْكُ وإقامة دينه، (١)، كما

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية لابن تيمية (٢/ ٧٧) ط. مؤسسة قرطبة.

قاله ابن مسعود رضي الله عنه، فحبهم سنة والدعاء لهم قربة، والاقتداء بهم وسيلة والأخذ بآثارهم فضيلة.

\* قال: أصحاب محمد وَالله الله الله لنبيه (١).

\* وقال مجاهد في قوله عَلَيْ ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَيَطْمَعِنُّ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ [الرعد: ٢٨].

قال: هم أصحاب محمد عَلَيْلُورٌ .

\* وعن وهب بن منبه رحمه الله في قوله تعالى: ﴿بِأَيْدِى سَفَرَةِ ﴿ اللَّهِ بَرَرَةِ ﴾ [عبس:١٦،١٥].

قال: هم أصحاب محمد عِلَيْكِيْرُ (٣)

\* وقال قتادة في قوله تعالى: ﴿ يَتَلُونَهُ حَقَّ تِلَاوَتِهِ \* [البقرة: ١٢١]. قال: هم أصحاب محمد عَلَيْكُ آمنوا بكتاب الله وعملوا بما فيه (٤).

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (٢٠/٤) ط. التوفيقية.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن (٥/ ٢٨٤) ط. الحديث.

<sup>(</sup>٣) تفسر ابن كثير (٤/ ٥٦٨) ط. دار الفكر.

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن كثير (١/ ٢٠٥) ط. دار الفكر.

## مكانة الصحابة في القرآن الكريم

#### ١- خيرية الأمة الإسلامية:

منذ أن أهبط آدم السلام الأرض، ثم حمل نوح أتباعه المؤمنين في السفينة، انتشر بنو آدم وأولادهم وأحفادهم في البلاد، وصاروا أُممًا، جعل الله تبارك وتعالى لكل أمة شرعة ومنهاجًا، وادخر أمة محمد والله النبي الخاتم ليكونوا الآخرين السابقين، فهم آخر الأمم بعثًا في الدنيا، وأول الأمم حسابًا يوم القيامة، وقد وصف الحق تبارك وتعالى هذه الأمة بقوله: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ

#### ٢- أفضلية الصحابة:

ما بعث الله نبيًّا إلا كان أصحابه وحواريوه أقرب الناس إلى الله تعالى، فمن آمن مع نوح وإبراهيم وإسهاعيل وإسحاق ويعقوب ويوسف والأسباط، ومن بعدهم أتباع داود وسليهان وموسى وعيسى عليهم جميعًا السلام، ويكفيك وصف القرآن للحواريين، ولما كان محمد وللهي سيد ولد آدم، فلا بد أن يكون أتباعه والمؤمنون برسالته في أعلى عليين.

#### ٣- الله يرضى عن المهاجرين والأنصار ومن تبعهم بإحسان:

أثنى الله تبارك وتعالى على الصحابة عامة، وعلى السابقين من

المهاجرين والأنصار خاصة يقول سبحانه: ﴿وَالسَّنِقُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَلَمُهُواْ عَنْهُ وَالْمَهُاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَالْمُهُمْ جَنَّنَتٍ تَجَدِي تَحَتَّهُمَا الْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ١٠٠].

ولا يخفى أن السابقين من المهاجرين كانوا من المستضعفين في مكة، وقد تعرضوا لصور متعددة من العذاب، كما تحملوا ضغوطًا شديدة من صناديد قريش، وما زادهم ذلك إلا تمسكًا بدينهم، وإخلاصًا في اتباع أوامره، واجتناب نواهيه، ولما اشتد عليهم العذاب، أمرهم النبي والمجرة إلى الحبشة.

فتركوا الأموال والديار والأهل والأوطان، وهاجروا بدينهم، وكان على رأس المهاجرين عثمان بن عفان الله وزوجته رقية بنت النبي والله وقد زكّى النبي والله هجرتهم ثم توالت الهجرة، فهاجر جماعة في الهجرة الثانية إلى الحبشة، ثم أذن الله تبارك وتعالى للمسلمين في الهجرة إلى المدينة، وهنا يَبرزُ دور الأنصار، فقد نالوا شرف حماية الدعوة الإسلامية، واحتضانها على أرض المدينة، فقد سعت الأنصار إلى بيعة النبي وعلى وعاهدوه على نصرة دينه وحماية المهاجرين، فاشتروا بذلك الآخرة، وكها وفوا بها عاهدوا الله عليه، فقد وفي الله تبارك وتعالى لهم كها وعدهم النبي فوا بها عاهدوا الله عليه، فقد وفي الله تبارك وتعالى لهم كها وعدهم النبي فكانت الجنة مثوى لهم، فالآية القرآنية الكريمة تمتدح المهاجرين، والأنصار، بالإضافة إلى التابعين الذين ساروا على دربهم، واتبعوهم والأنصار، بالإضافة إلى التابعين الذين ساروا على دربهم، واتبعوهم

بإحسان، فنالوا الدنيا والآخرة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ رَضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَـدُ لَكُمْ جَنَّتِ تَجَـرِي تَحْتَهَا ٱلأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدُا ذَالِكَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ١٠٠].

ويُفصِّل القرآن الكريم سبب المكانة العالية للمهاجرين والأنصار بقوله: ﴿لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِينرِهِمْ وَأَمْوَلِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَّلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضَّوَنًا وَيَنصُرُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ أَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلصَّلدِقُونَ ۗ ﴿ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَحَةً مِّمَّآ أُوتُواُ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰٓ أَنفُسِمِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ، فَأَوْلَيْكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ اللَّ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعَدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا وَ لِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَانِ وَلَا تَجَعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلًّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُونُكُ رَّحِيمٌ ﴾ [الحشر: ٨ ـ ١٠] هذه ثلاث آيات من سورة الحشر الأولى منها في المهاجرين، والثانية في الأنصار والثالثة في الذين يجيئون بعد المهاجرين والأنصار مستغفرين لهم سائلين الله تعالى ألا يجعل في قلوبنا غلاً لهم وليس وراء هذه الأصناف الثلاثة إلا الخذلان، والوقوع في حبائل الشيطان، ولهذا قالت عائشة رضي الله عنها لعروة بن الزبير بشأن بعض هؤلاء المخذولين: «أُمِروا أن يستغفروا لأصحاب النبي عِيَالِينَ فسبُّوهم»(١)، كما أثنى الحق تبارك وتعالى على من جاء بعد الصحابة مُقرًا لهم بالفضل

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٣٠٢٢) كتاب التفسير.

والسبق، داعيًا لهم ومستغفرًا بأنهم على الخير.

#### ٤- فضل الصحابة قبل الفتح وبعده:

يُقدِّم الله تبارك وتعالى السابقين للإسلام على غيرهم، ممن أسلم بعد فتح مكة، وسبب التفضيل بديهي ومعروف، فمن آمن ودولة الكفر غالبة، فقد تعرض للإيذاء والبطش والعذاب والتنكيل، وكان جهاده في نصرة دينه توطئة لكل من جاء بعدهم، أما من أسلم ودولة الإسلام هي الغالبة، فقد دخل في حصن الإسلام واحتمى فيه، وشتان بين من يشيد قلعة الإسلام، وبين من يحتمي فيها، قال الله تعالى: ﴿لَا يَسَتَوِى مِنكُم مَنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ الفَتْح وَقَننَلَ أُولَيْك أَعْظُم دَرَجَة مِن اللهِ تعالى: ﴿ لَا يَسَتَوِى مِنكُم مَن أَنفَق مِن قَبْلِ الفَتْح وَقَننَلَ أُولَيْك أَعْظُم دَرَجَة مِن اللهِ تعالى: ﴿ ومن كرم الله تعالى أن فضل من أنفق قبل الفتح وقاتل على من دخل الإسلام، ودولته غالبة، فضل من أنفق قبل الفتح وقاتل على من دخل الإسلام، ودولته غالبة، هذا الفضل ثابت بدرجة أعظم عند الله تعالى، وكلا وعد الله الحسنى.

#### ٥- ثناء الله على الصحابة كلهم بدون استثناء أحد منهم:

يقول عزَّ من قائل: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَ اَشِدَّا مُعَى الْكُفَّارِ رُحَمَا مُ اللَّهِ وَرِضُونًا سِيما هُمْ فِي وُجُوهِهِ مِنْ أَثْرِ اللَّهِ وَرِضُونًا سِيما هُمْ فِي وُجُوهِهِ مِنْ أَثْرِ اللَّهُ عَنِ اللَّهِ وَرِضُونًا سِيما هُمْ فِي وُجُوهِهِ مِنْ أَثْرَ اللَّهُ عَرْزَعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ وَفَازَرَهُ وَالسَّعَظَظَ السَّجُودُ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَئِةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ وَفَازَرَهُ وَالسَّعَظَظَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ عَلَى سُوقِهِ وَيُعْجِبُ الزُّرَاعَ لِيغِيظ بِهِمُ الْكُفَّارُ وَعَدَاللَّهُ الَّذِينَ عَلَى سُوقِهِ وَيُعْجِبُ الزُّرَاعَ لِيغِيظ بِهِمُ الْكُفَّارُ وَعَدَاللَّهُ الَّذِينَ عَلَى مُعْفِرةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح: ٢٩].

وقال النووي في شرحه بعد ذكر آية الحشر: «وبهذا احتج مالك في أنه لا

حق في الفيء لمن سب الصحابة و الله إنها جعله لمن جاء من بعدهم يستغفر لهم»(١).

وقال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية: «وما أحسن ما استنبط الإمام مالك من هذه الآية الكريمة أن الرافضي الذي يسب الصحابة ليس له في مال الفيء نصيب لعدم اتصافه بها مدح الله به هؤلاء في قولهم: ﴿رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلًا لِللَّهِ مَا مَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُونَ رَحِيمٌ ﴾ [الحشر: ١٠]

وهناك العديد من الآيات التي تمدح الصحابة وتثني عليهم، وإثبات عدالتهم، منها: ﴿لَقَدْ رَضِى اللّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ عَدالتهم، منها: ﴿لَقَدْ رَضِى اللّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ ﴾ [الفتح: ١٨]، وقوله تعالى: ﴿وَالسَّنْبِقُونَ السَّنْبِقُونَ اللَّهُ اللَّائِقُونَ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

#### ٦ - مكانة الصحابة في السنة المطهرة:

ولا عجب أن يقول الرسول عَلَيْكُمْ عن أبي هريرة عَلَيْهُ أن رسول الله عَلَيْكُمْ قال: «بعثت من خير قرون بني آدم قرنًا فقرنًا، حتى كنت من القرن الذي كنت فيه»(٣)، وفي لفظ آخر: «خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم

<sup>(</sup>١) مسلم بشرح النووي (١٨/ ص١٤٧) ط. المكتب الثقافي.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير (٤/ ٢٤٧) بتصرف ط. دار الفكر.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥٧ ٣٥).

الذين يلونهم ثم يجيء أقوام تسبق شهادة أحدهم يمينه ويمينه شهادته (١).

وفي الصحيحين عن أبي سعيد الخدري والله وال

عن أبي هريرة على قال: قال رسول الله على الله على الله المحابي، لا تسبوا أصحابي، لا تسبوا أصحابي، فوالذي نفسي بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبًا ما أدرك مد أحدهم ولا نصيفه»(٣).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٦٥٢) واللفظ له، ومسلم (٢٥٣٣) كتاب فضائل الصحابة رضي الله عنهم، باب فضل الصحابة رضي الله عنهم ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٦٤٩).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٦٧٣) ومسلم (٢٥٤٠) واللفظ له، كتاب فضائل الصحابة رضي الله عنهم، باب تحريم سب الصحابة رضي الله عنهم.

لعنة الله والملائكة والناس أجمعين، لا يَقبلُ الله منه صرفًا ولا عدلاً "(١).

فإذا كان سيف الله خالد بن الوليد وغيره ممن أسلم بعد الحديبية لا يساوي العمل الكثير منهم القليل من عبد الرحمن بن عوف، وغيره ممن تقدم إسلامه مع أن الكل تشرف بصحبته وراي فكيف بمن لم يحصل له شرف الصحبة بالنسبة إلى أولئك الأخيار.

إن البون لشاسع، وإن الشقة لبعيدة، فها أبعد الثرى عن الثريا بل وما أبعد الأرض السابعة عن السهاء السابعة ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم.

#### ٧- مكانة الصحابة عند سلف الأمة:

ظهرت مكانة الصحابة رضوان الله عليهم واضحة جلية في القرآن والسنة ودلت على فضل أولئك الأخيار، فصحابة رسول الله عليهم عدول بتعديل الله تعالى لهم، وثنائه عليهم، وثناء رسوله عليه ومن ثم استفاض علماء السلف في بيان مكانتهم، وعدالتهم، وإليك بعض هذه الأقوال:

\* قال الخطيب البغدادي: «كل حديث اتصل إسناده بين من رواه وبين النبي عَلَيْكُ لم يلزم العمل به إلا بعد ثبوت عدالة رجاله، ويجب النظر في

<sup>(</sup>١) حسن: أخرجه الطبراني في الكبير (٣/ ١٧٤) وحسنه الألباني في السلسلة الصحيحة (٢٣٤٠).

أحوالهم سوى الصحابي الذي رفعه إلى رسول الله على لأن عدالة الصحابة ثابتة معلومة بتعديل الله لهم، وإخباره عن طهارتهم، وإخباره في نص القرآن» ثم ساق بعض الآيات والأحاديث في فضلهم، ثم قال: «على أنه لو لم يرد من الله عَيْلٌ ورسوله عَيْلٌ فيهم شيء مما ذكرناه لأوجبت الحال التي كانوا عليها من الهجرة، والجهاد والنصرة، وبذل المهج والأموال، وقتل الآباء والأولاد والمناصحة في الدين، وقوة الإيهان واليقين القاطع على عدالتهم، والاعتقاد لنزاهتهم، وأنهم أفضل من جميع المعدلين والمزكين الذين يجيئون بعدهم أبد الآبدين» (۱).

ومذهب أهل السنة والجماعة فيهم وسط بين طرفيها الإفراط والتفريط، وسط بين المفرطين الغالين، الذين يرفعون من يعظمون منهم إلى ما لا يليق إلا بالله، أو برسله، وبين المفرطين الجافين الذين يُنقصونهم ويسبونهم، فهم وسط بين الغلاة والجفاة، يجبونهم جميعًا، وينزلونهم منازلهم التي يستحقونها بالعدل والإنصاف.

فألسنتهم رطبة بذكرهم بالجميل اللائق بهم، وقلوبهم عامرة بحبهم وما صح فيها جرى بينهم من خلاف فهم فيه مجتهدون إما مصيبون فلهم أجر الاجتهاد والإصابة، وإما مخطئون فلهم أجر الاجتهاد وخطؤهم مغفور، وليسوا معصومين بل هم بشر يصيبون و يخطئون ولكن ما أكثر

<sup>(</sup>١) الكفاية في علم الرواية للخطيب البغدادي (٢٦ ـ ١٥).

[ه ه]

صوابهم بالنسبة لصواب غيرهم وما أقل خطأهم إذا نُسب إلى خطأ غيرهم ولهم من الله المغفرة والرضوان، وكُتب أهل السنة مملوءة ببيان هذه العقيدة الصافية النقية في حق هؤلاء الصفوة المختارة من البشر لصحبة خير البشر عَيْنِ ورضي الله عنهم أجمعين.

#### **3000**

## حب أهل السنة للصحابة

تواترت أقوال علماء أهل السنة واعتقادهم حب الصحابة رضي الله عنهم، فمن ذلك:

\* قول الطحاوي - رحمه الله -: «ونحب أصحاب رسول الله على ولا نفرط في حد أحد منهم ولا نتبرأ من أحد منهم ونبغض من يبغضهم وبغير الخير يذكرهم ولا نذكرهم إلا بخير وحبهم دين وإيهان وإحسان وبغضهم كفر ونفاق وطغيان»(١).

\* وقال ابن أبي زيد القيرواني ـ رحمه الله ـ: «وإن خير القرون الذين رأوا رسول الله على الصحابة الخلفاء الراشدون المهديون أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي على أجمعين وألا يذكر أحدًا من صحابة الرسول الا بأحسن ذكر والإمساك عما شجر بينهم وأنهم أحق الناس أن يلتمس لهم أحسن المخارج ويظن بهم أحسن المذاهب» (٢).

\* وقال الإمام أحمد بن حنبل ـ رحمه الله ـ: «ومن السنة ذكر محاسن أصحاب رسول الله ﷺ كلهم أجمعين والكف عن الذي جرى بينهم فمن

<sup>(</sup>١) العقيدة الطحاوية مع شرحها (٢٨).

<sup>(</sup>٢) رسالة القيرواني ص (٢٣).

سب أصحاب رسول الله على أو واحدًا منهم فهو مبتدع رافضي، حبهم سنة والدعاء لهم قربة والاقتداء بهم وسيلة والأخذ بآثارهم فضيلة» وقال: «لا يجوز لأحد أن يذكر شيئًا من مساويهم ولا يطعن على أحد منهم فمن فعل ذلك فقد وجب على السلطان تأديبه وعقوبته ليس له أن يعفو عنه بل يعاقبه ثم يستتيبه فإن تاب قبل منه وإن لم يتب أعاد عليه العقوبة وخلّده في الحبس حتى يتوب ويرجع» (١).

\* وقال الإمام أبو عثمان الصابوني ـ رحمه الله ـ: ويرون الكف عما شجر بين أصحاب رسول الله ويكي وتطهير الألسنة عن ذكر ما يتضمن عيبًا أو نقصًا فيهم ويرون الترحم على جميعهم والموالاة لكافتهم وكذلك يرون تعظيم قدر أزواجه رضي الله عنهن، والدعاء لهن ومعرفة فضلهن والإقرار بأنهن أمهات المؤمنين» (٢).

\* وقال شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله \_ ومن أصول أهل السنة والجهاعة سلامة قلوبهم وألسنتهم لأصحاب رسول الله على كها وصفهم الله في قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَآءُ وَ مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اَغْفِرَ لَنَا الله في قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَآءُ وَ مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اَغْفِرَ لَنَا وَلِي خَوَانِنَا الله في قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهِ مَنْ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِللَّهِ مَا مَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ مَنْ مَا مَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ مَا مَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ مَا مَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ مَا مَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ مَا مَنُوا رَبّنَا إِنَّكَ مَا مَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ مَا مَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ مَا مَنُوا رَبِّنَا إِنَّا إِنَّكَ مَا مَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ مَا مَنُوا رَبِّنَا إِنَّا إِنَّا لَكُونِهُ مَا مَنُوا رَبِّنَا اللَّهُ فِي قوله: «لا تسبوا أصحابي وَعُونُ رَحِيمُ ﴾ [الحشر: ١٠] وطاعة للنبي عَلَيْ في قوله: «لا تسبوا أصحابي

<sup>(</sup>١) السنة للإمام أحمد (ص٧٧ ـ ٧٨).

<sup>(</sup>٢) عقيدة السلف أصحاب الحديث للصابوني (ص٩٣).

فوالذي نفسي بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبًا ما بلغ مُدَّ أحدهم ولا نصيفة (1).

ويقبلون ما جاء به الكتاب والسنة والإجماع من فضائلهم ومراتبهم ويُفضلون من أنفق من قبل الفتح وهو صلح الحديبية وقاتل، على من أنفق من بعد وقاتل، ويُقدمون المهاجرين على الأنصار، ويؤمنون بأن الله قال لأهل بدر وكانوا ثلاثمائة وبضعة عشر رجلاً: «اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم»(٢) وبأنه لا يدخل النار أحد بايع تحت الشجرة كما أخبر به النبي ﷺ بل لقد ﴿ عَلَيْهِ ورضوا عنه وكانوا أكثر من ألف وأربعهائة ويشهدون بالجنة لمن شهد له رسول الله ﷺ كالعشرة وثابت بن قيس بن شهاس وغيرهم ويقرون بها تواتر به النقل عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ضُّ وغيره من أن خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر ثم عمر ثم يثلثون بعثمان ويربعون بعلي رضي الله عنهم، كما دلت عليه الآثار وكما أجمع على تقديم عثمان في البيعة مع أن بعض أهل السنة كانوا قد اختلفوا في عثمان وعلي رضي الله عنهما ـ بعد اتفاقهم على تقديم أبو بكر وعمر ـ أيهما أفضل فقدم قوم عثمان وسكتوا وربعوا بعلي وقدَّم قومٌ عليًّا وقوم

 <sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٦٧٣) ومسلم (٢٥٤٠) واللفظ له، كتاب فضائل الصحابة رضي الله عنهم، باب تحريم سب الصحابة رضي الله عنهم.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٠٠٧) ومسلم (٢٤٩٤) كتاب فضائل الصحابة رضي الله عنهم، باب من فضائل أهل بدر رضي الله عنهم وقصة حاطب ابن أبي بلتعة.

توقفوا لكن استقر أمر أهل السنة على تقديم عثمان ثم علي وإن كانت هذه المسألة عثمان وعلي ليست من الأصول التي يضلل المخالف فيها عند جمهور أهل السنة لكن التي يضلل فيها مسألة الخلافة وذلك أنهم يؤمنون أن الخليفة بعد رسول الله ويكلي أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي رضي الله عنهم أجمعين، ومن طعن في خلافة أحد من هؤلاء فهو أضل من حمار أهله» (١).

ثم ذكر محبتهم لأهل بيت رسول الله ﷺ وتوليهم لهم وحفظهم فيهم وصية رسول الله ﷺ أمهات المؤمنين وصية رسول الله ﷺ أمهات المؤمنين وإيهانهم بأنهن أزواجه في الآخرة ثم قال:

«ويتبرءون من طريقة الروافض الذين يبغضون الصحابة ويسبونهم وطريقة النواصب الذين يؤذون أهل البيت بقول أو عمل، ويمسكون عها جرى بين الصحابة ويقولون أن هذه الآثار المروية في مساويهم منها ما هو كاذب، ومنها ما قد زيد فيه ونقص وغيّر عن وجهه الصحيح منه وهم فيه معذورون إما مجتهدون مصيبون وإما مجتهدون مخطئون وهم مع ذلك لا يعتقدون أن كل واحد من الصحابة معصوم عن كبائر الإثم وصغائره، بل يجوز عليهم الذنوب في الجملة ولهم من السوابق والفضائل ما يوجب مغفرة ما يصدر منهم إن صدر حتى أنه يغفر لهم السيئات ما لا يغفر لمن

<sup>(</sup>١) مجموع فتاوى شيخ الإسلام (٣/ ١٠٣ ـ ١٠٤) ط. التوفيقية.

بعدهم لأن لهم من الحسنات التي تمحو السيئات ما ليس لمن بعدهم.

وقد ثبت بقول رسول الله على أنهم خير القرون وأن الله من أحدهم إذا تصدق به كان أفضل من جبل أحد ذهبًا بمن بعدهم ثم إذا كان قد صدر من أحدهم ذنب فيكون قد تاب منه أو أتى بحسنة تمحوه أو غفر له بفضل سابقته أو بشفاعة محمد على الذين هم أحق الناس بشفاعته أو ابتلى ببلاء في الدنيا كفَّر به عنه فإذا كان هذا في الذنوب المحققة فيكف الأمور التي كانوا فيها مجتهدين إن أصابوا فلهم أجران، وإن أخطأوا فلهم أجر واحد والخطأ مغفور ثم إن القدر الذي ينكر من فعل بعضهم قليل نزر مغفور في جنب فضائل القوم ومحاسنهم من الإيهان بالله ورسوله والجهاد في سبيله والهجرة والنصرة والعلم النافع والعمل الصالح.

ومن نظر في سيرة القوم بعلم وبصيرة وما منَّ الله عليهم به من الفضائل عَلِمَ يقينًا أنهم خير الخلق بعد الأنبياء ما كان ولا يكون مثلهم وأنهم الصفوة من قرون هذه الأمة التي هي خير الأمم وأكرمها على الله تعالى(١).

\* وروى بإسناده عن أبي زرعة كلمات تكتب بهاء الذهب حيث قال: «إذا رأيت الرجل ينتقص أحدًا من أصحاب رسول الله على فاعلم أنه زنديق، وذلك أن رسول الله على عندنا حق، والقرآن حق، وإنها أدى إلينا هذا القرآن والسنن أصحاب رسول الله على ، وإنها يريدون أن يجرحوا

<sup>(</sup>١) مجموع فتاوى شيخ الإسلام (٣/ ١٠٥ ـ ١٠٦).

شهودنا، ليبطلوا الكتاب والسنة، والجرح بهم أولى وهم زنادقة»(١).

هذه نماذج من علماء أهل الحديث فيها يجب اعتقاده في حق خيار الخلق بعد الأنبياء والمرسلين صلوات الله عليهم وسلامه ورضي الله عن الصحابة أجمعين. ومما ينبغي التفطن له أن القدح في هؤلاء الصفوة المختارة عَنْ قَدْحٌ في الدين لأنه لم يصل إلى من بعدهم إلا بواسطتهم.

والطعن في الصحابة رضوان الله عليهم، إنها هو طعن في الإسلام، لأنهم نَقَلَةُ هذا الدين إلينا، وشهوده عندنا، ولم يتلقه غيرهم، وهم مصدر معرفتنا بالدين وكتابه وسنته وسائر أحكامه والقدح فيهم لم ولن يضرهم شيئًا بل يفيدهم كها في حديث المفلس ولا يضر القادح إلا نفسه فمن وجد في قلبه محبة لهم وسلامة من الغل لهم وصان لسانه عن التعرض لهم إلا بخير فليحمد الله على هذه النعمة وليسأل الله الثبات على هذا الهدى، ومن كان في قلبه غلٌ لهم وأطلق لسانه بذكرهم بها لا يليق بهم فليتق الله في نفسه وليقلع عن هذه الجرائم وليتب إلى الله ما دام باب التوبة مفتوحًا أمامه قبل أن يندم حيث لا ينفعه الندم.

#### ઉલ્લાહ

<sup>(</sup>١) الكفاية في علم الرواية للخطيب البغدادي (ص٩٧).

### للذا يكره الشيعة أصحاب رسول الله علي

إن المسلم ليصاب بالدهشة كلما ظهر له كراهية الشيعة لأصحاب النبي مخاصة وهو يؤمن بعدالتهم رضوان الله عليهم، وتكفي الآيات المباركات النبي تصرح برضوان الله على من بايع النبي تحت الشجرة، ومن المعلوم أن عددهم يومئذ قدر بين ألف وأربعهائة و ألف وستهائة صحابي حسب الروايات الصحيحة، ومكانة أهل بدر في السهاء بين الملائكة، قد بشر بها جبريل المناسي ، حتى أن النبي المناس سامح ابن أبي بلتعة عندما أرسل رسالة لمشركي قريش يحذرهم فيها من خروج النبي على عندما أرسل وسالة لمشركي قريش يحذرهم فيها من خروج النبي على فلم، وقال قولته المشهورة: «لعل الله اطلع على أهل بدر فقال: اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم» (١).

فها الذي جعل الشيعة تحيد عن جادة الطريق، بل وتنحدر في هوية سب الصحابة، تلك الهوية الموصلة إلى قعر جهنم، ورغم تحذير النبي على الله من مغبة سب الصحابة، إلا أن الفكر الشيعي يقوم على فكرة معاداة الصحابة رضى الله عنهم، كها تبين ذلك جليًّا فيها يلي.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۳۰۰۷) ومسلم (۲٤٩٤) واللفظ له، كتاب فضائل الصحابة رضي الله عنهم وقصة حاطب بن أبي لتعة.

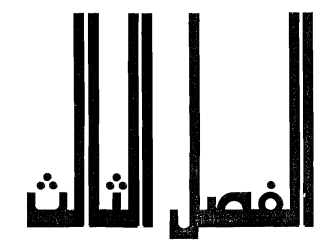
والمدخل الوحيد لفهم سبب هذه العداوة لا يمكن الوصول إليه إلا بعد أن نعرض ركائز الفكر الشيعي التي وضعت على أصولها عقائد القوم، ولا يتعجل القارئ الحُكم على ما سنقدمه من طرح للفكر الشيعي، فللقصة جوانبها المتعددة، والتي لا مناص من طرحها مختصرة.

ترتكز عقيدة الشيعة بالقول بحتمية الوصاية والإمامة بعد النبوة، وأنها منصب يختاره الحق تبارك وتعالى، وأبلغ به النبي عَيْظِيَّ، وأخذ المواثيق على كل الصحابة بتولية على، وأن الصحابة تآمروا على غصب خلافة على، في اتفاق سري بين أبي بكر وعمر، ينص على: يبايع عمر أبا بكر على خلافة النبي عَيْشِيْ، في مقابل أن ينصب عمر وليًّا لعهده، وبعد أن غصبوا حق علي حرفوا القرآن الكريم، وكفروا وارتدوا، فلا بد وهذا هو الحال عندهم أن ينقموا على الصحابة ويكرهوهم، وما ذلك إلا للنفاق المورق في قلوبهم.

#### 







الصحابي الجليل أبو هريرة رضي الله عنه



#### أبو هريرة الصحابي المفترى عليه

أشدو بذكرك شدو الطيرية السحر وأذكر الصفحات الغر أنشرها معا فتزدهي صيور راقت ملامحها حدثت نفسي عنها . وهي معجبـــة . وعن جهاد علت رايات موكبــه وعن بلاء الألى ضحّوا وما بخلوا افدي بنفســى تاريخًا لهم عبقًا وأنت. یا ســیدی. قد ظلتَ معتکفا هذه الأحاديث ترويها وتجمعها حرست كنز الهدى من كل عائلة فكنت أحرص من أم على ولــــد لازمت بيت رسول الله ترقيه وعيت كل دقيق من محادثة لــه دعا لك الله لا تنسى لـ خيرًا ربشت سيهام تنال حاقدة وقفت طودًا منيعًا في وجوههه

وأقبس الهدى من تاريخك العطس لما في طريـــق الوعي والفكــر فكم تمليت منها روعة الصـــور فقلت يا نفس هذا موطن العبر تطوى الفجاج وتعلو ذروة الظفر وعن صحائف فيها أروع السير بالمكرمات فلا تذكر شذى الزهــر تصغى وتحفظ في وعى وفي حذر فنِعم ما حزته من رائع الأثسر ترمي حماه بكيد الباطل الأشر وأحفظ القوم من بدو ومن حضر وكنت تتبعه في الحل والسفر وكـــل فعال منــه مبتـــدر فكيف تنسي وأنت الثبت في الخبر وقد وقفت ترد السهم في النحـر تحمى حمى سنة المختار من ضرر

# فكان سعيهم دومًا إلى خُســر تعلو، وراياتهم مطموسـة الأثـر

### فاستفرغوا الجهد أحقادًا وموجدة قد غاظهم أن يروا رايات سنتنا

بالنظر إلى التاريخ بمنتهى الحيادية، نجد أن الصحابي الجليل أبا هريرة والفيقد نال منه الكثيرون وأغلب هؤلاء الذين نالوا منه \_ إن لم يكن كلهم \_ كانوا مُغرضين وأكثرهم من الشيعة، ولا عجب فإنهم نالوا ممن هم أفضل من أبي هريرة \_ أبي بكر وعمر رضي الله عن الجميع \_.

فليس حديثنا مع هؤلاء وإنها حديثنا مع من يدّعون أنهم من أهل السنة أو مع أفراد من أهل السنة حقيقة ولكنهم وقعوا في شبهة فلم يسألوا أهل العلم فيها كها وصّى بذلك رب العزة في كتابه فقال تعالى: ﴿وَلَوَ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾ [النساء: ٨٣]والذين يستنبطونه هم العلهاء الربانيون.

وهؤلاء الذين خاضوا في أبي هريرة هم تمامًا كالذين خاضوا من قبل في عثمان بن عفان على حتى ألبوا عليه الزُعّار والدُعار، وأصحاب الشرور من الجُهال إلى أن استحلوا دمه واستشهد رضى الله عنه.

#### أولا: تعريف الصحابي:

هو من لقي النبي عَلَيْكُ وهو مسلم ومات على ذلك، ويخرج بهذا التعريف من أسلم بعد موت النبي عَلَيْكُ ولو كان لقيه قبل ذلك ولكن قبل إسلامه فإنه يسمى تابعيًا.

#### ثانيًا: من هو أبو هريرة رضي الله عنه؟

هو راوية الإسلام، قد اختلف في اسمه، كان اسمه في الجاهلية عبد شمس، ولما أسلم سماه رسول الله على عبد الرحمن، وإن كان الأظهر أنه عبد الرحمن بن صخر الدوسي، ولكن الأقوى بالفعل هي كنيته التي عُرف بها طوال حياته وبعد موته وهي أبو هريرة، أتى النبي على في في خيبر، وأسلم سنة سبع من الهجرة، أي أن إسلامه جاء متأخرًا، وكني بأبي هريرة لأنه كان يلعب بهرة وهو غلام صغير، فعرف بهذا الاسم وكان آية في حفظ أحاديث رسول الله على وذلك ببركة النبي على وحبه له فصح عن أبي هريرة أبي هريرة أبه قال: يا رسول الله أسمع منك حديثًا كثيرًا فأنساه، قال له رسول الله على «أبسط رداءك» قال: فبسطته فغرف بيده فيه، ثم قال: «ضمه» فضممته فها نسيت حديثًا بعدُ» (١)، وهذا الحديث رواه البخاري وصحيحه الذي هو أصح الكتب بعد كتاب الله.

#### لماذا أبو هريرة رضي الله عنه؟

#### نشاته وإسلامه:

قَدِمَ إلى النبي عَلَيْ سنة سبع للهجرة وهو بخيبر وأسلم، ومنذ رأى الرسول الكريم عَلَيْ لم يفارقه لحظة، واصبح من العابدين الأوابين، يتناوب مع زوجته وابنته قيام الليل كله، فيقوم هو ثلثه، وتقوم زوجته

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٦٤٨).

ثلثه، وتقوم ابنته ثلثه، وهكذا لا تمر من الليل ساعة إلا وفي بيت أبي هريرة عبادة وذكر وصلاة.

#### ثالثًا: لماذا أبو هريرة رضي الله عنه؟

وأعني بهذا السؤال لماذا يُتعدى عليه ولماذا بدأت بالدفاع عنه دون غيره؟

الذين تكلموا في أبي هريرة عليه من كان من الصحابة، وبالطبع لم تكن علتهم في الكلام عليه هي نفسها علة المغرضين من أصحاب الهوى، فإن علة الفريق الثاني لا تتعدى كون أبي هريرة أكثر من روى حديث رسول الله عليه من جميع الصحابة ويقولون كيف يروي أبو هريرة هذا الكم الضخم من الأحاديث وقد أسلم متأخرًا؟ \_ كما بينا \_

#### وسوف أبين ضعف هذه الشبهة:

#### وأما الفريق الأول: ومنهم الصحابة:

فقد أخذوا عليه بعض أشياء وهي ليست قدحًا فيه وإنها هي من باب أننا بَشرٌ وربها نخطئ وليس لأحد عصمة بعد النبي عَلِيهُ، ولكن هذا إن ثبت الخطأ أصلاً \_ ونذكر من هذا الذي حدث من الصحابة بعض الأشياء فإن أبا هريرة لما روى حديث تشييع الجنازة، وهو قول النبي عَلِيهُ: «من تبع جنازة فله قيراط من الأجر» (١).

<sup>(</sup>١) رواه البخاي (١٣٢٣) ومسلم (٩٤٥) واللفظ له، كتاب الجنائز، باب فضل

هذا الحديث لما سمعه عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال أكثر علينا أبو هريرة وفي رواية أنه (تعاظمه) فأرسل خبابًا إلى عائشة ليسألها عن قول أبي هريرة.

فقالت: صدق أبو هريرة فرجع خباب وأخبر عبد الله بن عمر بها قالته عائشة، فضرب عبد الله الأرض بحصى كان في يده، وقال: لقد فرطنا في قراريط كثيرة، وكان عبد الله يصلي على الجنازة ثم ينصرف، فبلغ ذلك أبا هريرة فقال: إنه لم يكن يشغلني عن رسول الله صفقة.

وقد حدثت شبهة أخرى مثل هذه القصة التالية عن عروة قال: «بلغ عائشة رضي الله عنها أن ابا هريرة يقول: قال رسول الله عنها أن ابا هريرة يقول: قال رسول الله عنها أن ابا هريرة) شر الثلاثة»، فقالت: (يرحم الله أبا هريرة)

أساء سمعًا، فأساء إجابة لم يكن الحديث على هذا إنها كان رجل (من المنافقين) يؤذي رسول الله على فقال: «من يعذرني من فلان؟» «قيل يا رسول الله: إنه مع ما به ولد زنا، فقال رسول الله على الله على الثلاثة» (١) والله على يقول: ﴿وَلا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزَرَ أُخَرَى ﴾ [الأنعام: ١٦٤] فبان لنا بحديث عائشة أن قول رسول الله على الذي ذكره عنه أبو هريرة: «وَلَدَ الزنا شر الثلاثة» إنها كان لإنسان بعينه كان منه الأذى لرسول الله على ما كان منه مما

الصلاة على الجنازة واتباعها.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطحاوي والحاكم وصححه الألباني في الصحيحة (٢/ ٢٨١).



صار به كافرًا شر من أمه، ومن الزاني بها الذي كان حملها به منه.

# وبهذا صار الناقد لأبي هريرة رضي فريقين :

فريق الصحابة، ويتضح مما ذكرنا أن الأمر عندهم كان مجرد لبس بسيط، لأن أبا هريرة روى الحديث على إطلاقه، وليس تشكيكًا في الرجل أو في ما يرويه حاشاهم أن يظنوا ذلك لأنهم كانوا أعلم الناس بقيمة من صاحب النبى وتحمل حديثه.

## أما الفريق الآخر من المغرضين وأصحاب الهوى:

فلهم شأن آخر وهو التشكيك في صحة روايات أبي هريرة رسي الله علم بالروايات وكيفية التصحيح، والتضعيف، وحسبنا الله ونعم الوكيل.

# رابعًا: تحرير محل النزاع:

يقولون: (الاختلاف في الرأي لا يفسد للود قضية)، نعم هذا كلام معقول، ولكن هذا إذا كان محل النزاع لا يفسد للود قضية فعلاً فإن هذه القاعدة لا ينبغي أن تساق هكذا على إطلاقها، فأنا أعني بتحرير محل النزاع أي الخروج من الثوابت التي نتفق فيها وننظر للذي اختلفنا فيه، وكأني بأحدهم وأنا أناقشه:

ألسنا نتفق في أن أبا هريرة صحابي وقد مات النبي ﷺ وهو راضٍ عنه.

ونتفق أنه هو الذي روى حديث «من كذب عليَّ متعمدًا فليتبوأ مقعده من النار»(۱).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۱۰) ومسلم (۳) مقدمة الإمام مسلم باب تغليظ الكذب على رسول الله ﷺ.

ونتفق أيضًا: وهذا مهم، في أن أبا هريرة ولله الشهد بصيب و يخطئ وأن العصمة ليست لأحد سوى الأنبياء؟

الجواب: بلي.

ولكن ثمة شيء مهم وهو أن الذي لا نتفق عليه هو أن يأتي أحد هؤلاء فيُخَطِّئ أبا هريرة دون أي حُجة واضحة فتتمخض رأس أحدهم ويكتب كتابًا شيطانيًا للتشكيك في صدق مرويات أبي هريرة ويقول آخر متبجعًا: أنا لا أثق في أبي هريرة.

وهؤلاء وأمثالهم من المجددين اختلافي معهم يفسد للود كل قضية وهذا هو محل النزاع فأنا لا أسمح لإنسان أن يتعدى على أعلامنا فلو سكتنا لهؤلاء لهدم الدين.

واسمع هذا الكلام الجميل للإمام النسائي رحمه الله، وقد قال رجل له إن بعض الناس يتكلم في معاوية. فقال له الإمام: إن الإسلام دار والصحابة الباب فمن نقر على الباب أراد الدخول، ومن أراد الصحابة أراد الإسلام. فهؤلاء المفتونون إنها أرادوا الإسلام ولكنهم جنبوا أن يذكروها صراحة \_ ومنهم من ذكرنا \_ فبدأوا بالطعن في الصحابة، أسأل الله أن يعامل أمثال هؤلاء بعدله.

ولا يوجد أحد من الصحابة تعرض لحملات جائرة مسعورة، بمثل ما تعرض له الصحابي الجليل أبو هريرة رضي الله عنه، وهي حملات ليست جديدة في الحقيقة، فقد أطلق بعض أهل الأهواء ألسنتهم فيه منذ القدم

لتسويغ بدعتهم وانحرافهم، فنقل الإمام ابن قتيبة في كتابه (تأويل مختلف الحديث)، الكثير مما رمي به أبو هريرة في القديم من قبل النظام والإسكافي وأمثالهما من أهل البدع والأهواء الذين لهم مواقف معروفة من أكثر الصحابة، حتى جاء بعض المستشرقين من أمثال: (جولد زيهر)، فوقعوا على أقوال المتحاملين فأخذوا وزادوا، وبدؤوا وأعادوا، ثم طلعوا علينا بآراء مبتسرة وأحكام جائرة، تلقفها بعض أبناء جلدتنا فأعادوا صياغتها وتعليبها، وقدَّموها للناس على أنها حقائق علمية، ونتائج موضوعية لم يسبق التوصل إليها.

#### إمارته للبحرين:

وعاش ﴿ عَابِدًا ومجاهدًا، لا يتخلف عن غزوة ولا عن طاعة، وفي خلافة عمر عَيْظِيهُ ولاه إمارة البحرين، وكان عمر عَيْظِيهُ أَذَا ولى أحدًا الخلافة راقب ماله، فإذا زاد ثراءه ساءله عنه وحاسبه، وهذا ما حدث مع أبي هريرة رضي الله عمر رضي استعمل أبا هريرة رضي على البحرين فقدم بعشرة آلاف، فقال له عمر: استأثرت بهذه الأموال أي عدو الله وعدو كتابه؟ فقال أبو هريرة عليه: لست بعدو الله ولا عدو كتابه، ولكن عدو من عاداهما.

فقال: فمن أين هي لك؟ قال: خيل نتجت وغلة ورقيق لي، وأعطية تتابعت عليَّ فنظروا فوجدوه كما قال.

فلها كان بعد ذلك دعاه عمر ليستعمله فأبي أن يعمل له، فقال له: تكره

العمل وقد طلبه من كان خيرًا منك؟ طلبه يوسف الكيل، فقال: إن يوسف نبي ابن نبي ابن نبي، وأنا أبو هريرة بن أمية وأخشى ثلاثًا واثنين، قال عمر: فهلا قلت خمسة؟ قال: أخشى أن أقول بغير علم، وأقضي بغير حلم، أو يضرب ظهري، وينزع مالي، ويشتم عرضي (١).

#### سرعة الحفظ وقوة الذاكرة:

إن أبطال الحروب من الصحابة كثيرون، والفقهاء والدعاة والمعلمون كثيرون، ولكن كان هناك قلة من الكتاب، ولم يكونوا متفرغين لتدوين كل ما يقول الرسول على وعندما أسلم أبو هريرة لم يملك أرضًا يزرعها أو تجارةً يتبعها، وإنها يملك موهبة تكمن في ذاكرته، فهو سريع الحفظ، قوي الذاكرة، فعزم على تعويض ما فاته بأن يأخذ على عاتقه حفظ هذا التراث، وينقله إلى الأجيال القادمة.

#### مقدرته على الحفظ:

أراد مروان بن الحكم يومًا أن يختبر مقدرة أبي هريرة على الحفظ، فدعاه إليه ليحدثه عن رسول الله والجلس كاتبًا له وراء حجاب ليكتب كل ما يسمع من أبي هريرة، وبعد مرور عام، دعاه ثانية، وأخذ يستقرئه نفس الأحاديث التي كُتبت، فها نسي أبو هريرة منها شيئًا، وكان في يقول: «ما من أصحاب النبي علي أحد أكثر حديثًا عنه مني، إلا ما كان من عبد الله

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (٨/ ٤٨٧) ط. الإيمان.

بن عمرو، فإنه كان يكتب والا أكتب»(١).

ولذلك كان أبو هريرة يقول: إن أبا هريرة قد أكثر والله الموعد ويقولون ما بال المهاجرين والأنصار لا يتحدثون مثل أحاديثه؟ وسأخبركم عن ذلك إن إخواني من الأنصار كان يشغلهم عمل أراضيهم، وإن إخواني من المهاجرين كان يشغلهم الصفق بالأسواق، وكنت ألزم رسول الله على على ملء بطني فأشهد إذا غابوا وأحفظ إذا نسوا ولقد قال رسول الله على يومًا: ((أيكم يبسط ثوبه فيأخذ من حديثي هذا ثم يجمعه إلى صدره فإنه لم ينس شيئًا سمعه))(٢) فبسطت بُردة علي حتى فرغ من حديثه ثم جمعتها إلى صدري فما نسيت بعد ذلك اليوم شيئًا حدثني به ولولا آيتان أنزلهما الله في كتابه ما حدثتُ شيئًا أبدًا ﴿ إِنَّ الّذِينَ حدثني به ولولا آيتان أنزلهما الله في كتابه ما حدثتُ شيئًا أبدًا ﴿ إِنَّ الّذِينَ

\* وقال عنه الشافعي: «أبو هريرة أحفظ من روى الحديث في دهره» (٣).

### كثرة حديثه وأسبابها:

أن أبو هريرة على يبين أسباب كثرة حديثه فيقول: إنكم لتقولون أكثر أبو هريرة عن النبي عليه والله الموعد، ويقولون: ما للمهاجرين لا يحدثون

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١١٣).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٠٤٧) ومسلم (٢٤٩٢) واللفظ له، كتاب فضائل الصحابة رضي الله عنهم، باب عن فضائل أبي هريرة الدوسي.

<sup>(</sup>٣) مسلم بشرح النووي (١/ ١٠٤) باب تغليظ الكذب على رسول الله ﷺ.

(VV)

عن رسول الله بَيْكِ هذه الأحاديث، وإن أصحابي من المهاجرين كانت تشغلهم أرضوهم والقيام عليها، وإني كنت امرءًا مسكينًا ألزم رسول الله يَكِيدُ على ملء بطني.

وكنت أكثر مجالسة رسول الله على أحضر إذا غابوا، وأحفظ إذا نسوا، وإن النبي على حديثي هذا ثم وإن النبي على حديثا يومًا فقال: «أيكم يبسط ثوبه فيأخذ مني حديثي هذا ثم يجمعه إلى صدره فإنه لم ينس شيئًا سمعه»(١) فبسطت ثوبي \_ أو قال: نمرتي \_ فحدثني ثم قبضته إلى فوالله ما كنت نسيت شيئًا سمعته منه.

\* وكان يقول: وأيم الله، لولا آية في كتاب الله ما حدثتكم بشيء أبدًا، ثم يتلوا: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ الْبَيِنَتِ وَالْمُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَكُ ثُم يتلوا: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ الْبَيْنَتِ وَالْمُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَكُ لَا لِلنَّاسِ فِي الْكِنْكِ أُولَتِهِ كَيْلُعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهِ عَنْوَنَ ﴾ [البقرة: ١٥٩] وكا يدعو الناس إلى نشر العلم، وعدم الكذب على رسول الله على ، ومن ذلك ما يرويه عن النبي على أنه قال: «من سئل عن علم علمه ثم كتمه ألجم يوم القيامة بلجام من نار»(٢) وعنه أيضًا: «من كذب على متعمدًا فليتبوأ مقعده من النار»(٣).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٠٤٧) ومسلم (٢٤٩٢) واللفظ له، كتاب فضائل الصحابة رضي الله عنهم، باب من فضائل أبي هريرة الدوسي ﷺ.

<sup>(</sup>٢) صحيح: صحيح الترمذي (٢٦٤٩).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١١٠) ومسلم (٣) مقدمة الإمام مسلم، باب تغليظ الكذب على رسول الله ﷺ.

وقد شهد له إخوانه أصحاب رسول الله على بكثرة سهاعه وأخذه عن رسول الله على وهذه الشهادات تدفع كل ريب أو ظن حول كثرة حديثه، حتى إن بعض الصحابة وهذه أن رجلاً جاء إلى طلحة بن عبيد الله الكريم على ولم يسمعوا، ومن هذا أن رجلاً جاء إلى طلحة بن عبيد الله فقال: يا أبا محمد، أرأيت هذا اليهاني ـ يعني أبا هريرة ـ أهو أعلم بحديث رسول الله على منكم؟ نسمع منه أشياء لا نسمعها منكم، أم هو يقول عن رسول الله على ما لم يقل؟ قال: أما أن يكون سمع ما لم نسمع، فلا أشك، سأحدثك عن ذلك: إنا كنا أهل بيوتات وغنم وعمل، وكنا نأتي رسول الله على النهار، وكان أبو هريرة مسكينًا ضيفًا على باب رسول الله على يده، فلا نشك أنه سمع ما لم نسمع، ولا نجد أحدًا فيه خير يقول عن رسول الله يقلى ما لم يقل، وقال في رواية: «قد سمعنا كها سمع، ولكنه حفظ ونسينا» (١).

وروى أشعث بن سليم عن أبيه قال: سمعت أبا أيوب الأنصاري يحدث عن أبي هريرة فقيل له: أنت صاحب رسول الله على وتحدث عن أبي هريرة رضي الله عنه? فقال: إن أبا هريرة قد سمع ما لم نسمع، وإني إن أحدث عنه أحبُ إليّ من أن أحدث عن رسول الله على ما لم أسمعه منه.

ثم إن جرأة أبي هريرة رضي في سؤال الرسول رضي أتاحت له أن يعرف كثيرًا مما لم يعرفه أصحابه، فكان لا يتأخر عن أن يسأله عن كل ما يعرض

<sup>(</sup>١) فتح الباري (٧/ ص١٠٧) ط. مصر للطباعة.

له، حيث كان غيره لا يفعل ذلك، قال أبي بن كعب: كان أبو هريرة ضي الله عنها. جريئًا على النبي وَلِيُكِينُ يسأله عن أشياء لا نسأله عنها.

كما كان يسأل الصحابة الذين سبقوه إلى الإسلام، فكان لا يتأخر عن طلب العلم، بل كان يسعى إليه في حياة الرسول على وبعد وفاته.

وقد قال النبي عَلَيْكُم: «من يرد الله به خيرًا يفقهه في الدين»(١).

وقد رأينا أبا هريرة رضي يحب الخير، ويعمل من أجله، فما أظنه يتأخر عن خير من هذا النوع، وهو الذي صاحب رسول الله علي لكلمة يُعلّمه إياها، ولحكمة يعظه بها.

### مرضه ووفاته :

لما حضرته المنية على قال: لا تضربوا فسطاطًا، ولا تتبعوني بنار، وأسرعوا بي إسراعًا، فإني سمعت رسول الله على يقول: «إذا وضعت واحتملها الرجال على أعناقهم فإن كانت صالحة قالت: قدموني، وإن كانت غير صالحة قالت: يا ويلها، أين يذهبون بها؟ يسمع صوتها كل شيء إلا الإنسان، ولو سمعه صُعق» (٢).

وكانت وفاته في السنة التي توفيت فيها عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها عام (٥٨ هـ).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧١) ومسلم (١٠٣٧) كتاب الزكاة، باب النهي عن المسألة.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٣١٤).

وعندما كان يعوده المسلمون داعيين له بالشفاء.

كان أبو هريرة شديد الشوق إلى لقاء الله ويقول لهم: «اللهم إني أحب لقاءك فأحب لقائي» وعن ثماني وسبعين سنة مات في العام التاسع والخمسين للهجرة، وتبوأ جثمانه الكريم مكانًا مباركًا بين ساكني البقيع الأبرار، وعاد مشيعوه من جنازته وألسنتهم ترتل الكثير من الأحاديث التي حفظها لهم عن رسولهم الكريم علي .

#### www.

# أبو هريرة وبره لأمه

هذا الغلام الدوسي، والبار بأمه، أبو هريرة رضي الله عنه، وخبره وقصته في دعوة أمه جاءت في صحيح مسلم وغيره:

«حيث قال: إني كنت أدعو أمي إلى الإسلام وهي مشركة، فدعوتها يومًا فأسمعتني في رسول الله عِنَالِيَّةِ ما أكره، فأتيت رسول الله عِنَالِيَّةِ، وأنا أبكي، قلت: يا رسول الله: إني كنت أدعو أمي إلى الإسلام فتأبي عليّ. فدعوتها اليوم فأسمعتني فيك ما أكره فادع الله أن يهدي أم (أبي هريرة) فقال رسول الله عِنَالِيَةِ «اللهم اهد أم أبي هريرة».

فخرجت مستبشرًا بدعوة نبي الله يَتَكِيرُ ، فلما جئت فصرت إلى الباب فإذا هو مجاف فسَمِعَتْ أمي خشف قدمي، فقالت: مكانك يا أبا هريرة وسمعت خضخضة الماء فاغتسلت ولبست درعها وعجلت عن خمارها. ففتحت الباب ثم قالت: يا أبا هريرة أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله فرجعت إلى رسول الله يَتَكِيرُ فأتيته وأنا أبكي من الفرح، قال: قلت: يا رسول الله أبشر قد استجاب الله دعوتك وهدى الله أم (أبي هريرة) فحمد الله وأثنى عليه وقال خيرًا، قال: قلت: يا رسول الله ادع الله أن يجبني أنا وأمي إلى عباده المؤمنين ويجبهم إلينا. قال: فقال رسول الله يُتَكِيرُ «اللهم حبب عُبيدك هذا- يعني أبا هريرة - وأمه إلى عبادك والله عبادك الله عبادك ا

المؤمنين وحبب إليهم المؤمنين» فها خُلق مؤمن يسمع بي، ولا يراني إلا أحبني (١).

\* قال سعيد بن المسيّب: وبلغنا أن أبا هريرة على لم يكن يحج حتى ماتت أمه لصحبتها، ومن برّه بأمه أيضًا ما أخرجه ابن سعد بسند صحيح عنه أن النبي على أعطاه تمرتين، قال أبو هريرة: فأكلت تمرة وجعلت تمرة في حجري، فقال رسول الله على أبا هريرة لم رفعت هذه التمرة؟ فقلت: لأمي، فقال: كلها فإنّا سنعطيك لها تمرتين، فأكلتها وأعطاني تمرتين.

وعن أبي مرة مولى أم هانئ بنت أبي طالب: «أنه ركب مع أبي هريرة إلى أرضه بـ (العقيق) فإذا دخل أرضه صاح بأعلى صوته:

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٤٩١) كتاب فضائل الصحابة رضي الله عنهم، باب فضائل أبي هريرة الدوسي رضي الله عنه.

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲٥٤٨) ومسلم (١٦٦٥) كتاب الأيهان، باب ثواب العبد
وأجره إذا نصح لسيده وأحسن عبادة الله.

عليك السلام ورحمة الله وبركاته يا أماه.

تقول: وعليك السلام ورحمة الله وبركاته.

يقول: رحمك الله كها ربيتيني صغيرًا.

فتقول: يا بني! وأنت فجـــزاك الله خيرًا ورضي عنك كما بررتني كبيرًا»<sup>(۱)</sup>.

#### 

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في الادب المفرد وحسن إسناده الألباني في صحيح الأدب المفرد رقم (۱۱).

# أبو هريرة: أمانة الرواية وصدقها

عفا الله عن رجال يتكلمون في أبي هريرة وأرضاه، وعن روايته للحديث، فهم يغمزون ويلمزون ويتكلمون عن كثرة روايته، مع أنه صحابي جليل شهد له رسول الله ويهم بالصدق، ودعا له، وكان رجلاً قد هاجر إلى الله ورسوله وكان من ألزم الصحابة له، وكان يدور معه حيث دار، حرصًا على الحديث، وروايته، ويأخذ عنه ويروي عنه بكل أمانة وصدق.

والحديث عن صحابة رسول الله ويسل ومنهم أبو هريرة رضي الله عنه، لا بد أن يكون بأدب وعلى علم وأسس صحيحة لا يخدش صحابيًا ولا يغمز بأحد منهم، لأن النبي والله حذرنا من ذلك عندما قال: «لا تسبوا أصحابي، لا تسبوا أصحابي، فو الذي نفسي بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبًا ما أدرك مد أحدهم ولا نصيفه» (١) وقد لاحظت بكل أسف أن هناك أحاديث تدور عن روايته للحديث وكثرتها ولو ردها هؤلاء إلى علماء الحديث ورجاله لعلموا الحقيقة وعرفوا صدق الصحابة وأمانتهم في الرواية، لأنهم تربوا على يد رسول الله ويهم وسمعوا منه وأخذوا عنه،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٦٧٣) ومسلم (٢٥٤٠) واللفظ له، كتاب فضائل الصحابة رضي الله عنهم باب تحريم سب الصحابة رضي الله عنهم.

وتعلموا منه أهمية الصدق، وقد حذرهم من الكذب عليه حين قال: «من كذب عليّ متعمدًا فليتبوأ مقعده من النار»(١).

وقد صحب النبي على وحفظ الكثير من أحاديثه وآتاه قلبًا واعيًا، وحفظًا دقيقًا، وعرف بالصدق والإيهان والتقوى، والمروءة، والأخلاق، ولهذا فإنه أمر مؤسف أن نلاحظ بين وقت وآخر تهجم بعض المستشرقين، فقد حذا بعض من لا علم له بالحديث حذو هؤلاء المستشرقين، وصدقوا أقوالهم في الطعن في الصحابة الكرام، والطعن في الحديث الشريف، والتشكيك في روايته، وكثير من هؤلاء الطاعنين من المسلمين الذين لم يدرسوا حياة هذا الصحابي الجليل دراسة صحيحة، ولم يعرفوا حقائق ناصعة عن روايته ودقته، ولهذا فقد أخذوا بكل أسف يغمزون ويلمزون، وهذا أمر خطير ومن هنا فإننا نلاحظ أن بعض هؤلاء

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۱۰) ومسلم (۳) مقدمة الإمام مسلم، باب تغليظ الكذب على رسول الله ﷺ.

الطاعنين قد أسرفوا على أنفسهم وعمدوا إلى اتهام أبي هريرة والله في رواية الحديث النبوي، وأنه روى الآلاف من الأحاديث عن رسول الله واتهامه بأنه أسرف في الحديث، وهذا أمر غير صحيح، بل هو تزوير وتدليس على هذا الصحابي الجليل الذي خدم الحديث النبوي وأخلص في روايته، وانقطع له وصحب رسول الله والله والله وقل يتحمل ألم الجوع حتى لا يفوته شيء من حديث رسول الله وقل أعتمد على الأرض بكبدي من قال: «والله الذي لا إله إلا هو إن كنت لأعتمد على الأرض بكبدي من الجوع، وأشد الحجر على بطني» (۱).

وكان كثير الحفظ لا ينسى، فقد دعا الله فقال: اللهم إني أسألك علمًا لا يُنسى، وقد أمن الرسول على دعائه، وروى البخاري ومسلم، قال أبو هريرة: قلت يا رسول الله إني سمعت منك حديثًا كثيرًا فأنساه، قال وعلى البسط رداءك، فبسطت فغرف بيده فيه، ثم قال: «ضمه»(٢) فصممته، فما نسيت حديثًا بعد.

وهذه ميزة مهمة لهذا الصحابي الجليل، فقد روى ابن حجر في الفتح «عن زيد بن ثابت قال: كنت أنا وأبو هريرة وآخر عند النبي عَلَيْكُم فقال: «ادعوا»، فدعوت أنا وصاحبي وأمن النبي عَلَيْكُم ، ثم دعا أبو هريرة فقال:

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٧٠٨).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٦٤٨).

(AV)

اللهم إني أسألك مثل ما سألك صاحباي، وأسألك علمًا لا يُنسى، فأمن النبي وَلَيْكُمْ ، فقلنا: ونحن كذلك يا رسول الله، فقال: «سبقكما الغلام النبي» (١).

فأبو هريرة إذن محفوف بالعناية الإلهية، والدعوات النبوية، فإذا أضفنا إلى ذلك ما رواه البخاري عن أبي هريرة في الدلالة على حبه لرسول الله على خلصه على نوال شفاعته الخاصة التي لا ينالها إلا الذين سبقت لهم الحسنى من الله فكانوا أسعد الناس بهذه الشفاعة، وهم الذين تكون شفاعته على بهم شفاعة تشريف وتكريم، وعلو درجات، وقرب من رسول الله على وليست شفاعة من ذنوب أو شفاعة من كبيرة أو كبائر وقد كان جواب النبي على شهادة عظيمة منه لأبي هريرة رضي الله عنه.

والسبب في إكثاره من الحديث وعدم نسيانه طول الصحبة، وملازمته لرسول الله عَلَيْ و تأمين الرسول عَلَيْ على دعائه ودعاء الرسول عَلَيْ له.

فقد روى البخاري ومسلم عن أبي هريرة أنه قال: إنكم تزعمون أن أبا هريرة يكثر الحديث عن رسول الله وَيَكِيْلُةٌ والله الموعد، إني كنت أمرءًا مسكينًا أصحب الرسول على ملء بطني.

«ولو حسبنا عدد أيام صحبته للنبي عَلَيْكُ لوجدنا أنها تبلغ أكثر من ألف وأربعهائة وستين يومًا، ولو قسمنا ما روي عنه من الأحاديث الشريفة على

<sup>(</sup>١) فتح الباري (١/ ص ٣١٦).

هذه الأيام وجدنا أنه يروي كل يوم ما يقارب ثلاثة أحاديث ونصفًا، وفي كل مائة يوم ثلاثهائة وسبعة وستين حديثًا، أو أنه كان يحفظ مائة حديث في كل سبعة وعشرين يومًا، فهل يستغرب أن يحفظ أبو هريرة على كل يوم أربعة أحاديث مع ما رأينا من قصة الكساء، وقصة الدعاء، وما رأينا من حرصه على العلم، وحرصه على حفظ الأحاديث الشريفة، ومع ما رأينا من انقطاعه لخدمة النبي على وسهاع أقواله، وزهده في الدنيا، وعيشه مع أهل الصفة، وصبره على الجوع في سبيل ذلك.

وعندما قمت بنفسي بالتحقق من هذه المسألة بواسطة فريق مختص في الحاسب الآلي ظهرت لنا حقائق مهمة عن روايات أبي هريرة، فعندما تتبعنا رواياته وجدنا أن هناك ما يزيد عن ثمانمائة صحابي وتابعي رووا عنه الحديث، وكلهم ثقات، لكن القضية الأساسية التي أفادتنا عند استخدام الحاسب الآلي هي أنه عندما أدخلت هذه الأحاديث المروية في كتب الحديث الستة وجدنا أن أحاديث أبي هريرة بلغت خمسة آلاف وثلاثمائة وأربعة وسبعين، ثم وجدنا بعد الدراسة بواسطة الكومبيوتر أن المكرر منها هو أربعة آلاف وأربعة وسبعون حديثًا وعلى هذا يبقى غير المكرر ثلاثمائة وألف حديث وهذا العدد تتبعناه فوجدنا أن العديد من الصحابة قد رووا نفس هذه الأحاديث من غير طريق أبي هريرة هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى، وبعد أن قمنا بحذف الأحاديث التي رويت من غير طريق أبي هريرة في كتب الصحاح الستة وجدنا أن ما انفرد به أبو هريرة

ولم يروه أي صحابي آخر هو أقل من عشرة أحاديث.

ومن هذا يظهر أمانته وصدقه في رواية الحديث الشريف، ويبرئ ذمته رضيفيه مما اتهم به.

ثم شاء الله أن نطور العمل في أحاديث أبي هريرة فانتقلنا من الكتب الستة إلى الكتب التسعة وقد لاحظنا أن الأحاديث في الكتب التسعة المنسوبة إلى أبي هريرة هي ثمانية آلاف وتسعمائة وستون حديثًا، منها ثمانية آلاف وخمسهائة وعشرة أحاديث بسند متصل وأربعمائة وخمسون حديثًا بسند منقطع وبعد التدقيق انتهينا إلى أن الأحاديث التي رواها أبو هريرة في كل هذه الكتب التسعة بعد حذف المكرر هي ألف وأربعهائة وخمسة وسبعون حديثًا، وقد اشترك في روايتها معه عدد من الصحابة وعندما حذفت الأحاديث التي رويت عن طريق صحابة آخرين وصلنا إلى حقيقة مهمة وهي أن ما أتى به أبو هريرة مع المكررات في كتب الحديث التسعة هي مائتان وثلاثة وخمسون حديثًا، ثم إن الأحاديث التي انفرد بها أبو هريرة بدون تكرار ولم يروها أحد غيره في الكتب التسعة هي اثنان وأربعون حديثًا، وما زلنا نواصل البحث، لكن هذه الأمور وهذه الحقائق أزالت كل تلك الشبه والتهم العقيمة والمغرضة التي كانت تلصق بأبي هريرة ويتهمونه فيها بالإكثار، ويقولون عنه رضي أنه روى ثمانية آلاف حديث بمفرده.

وبعضهم يقول أنه روى خمسة آلاف حديث بمفرده، هكذا دون روية

أو تدقيق أو تمحيص ولذا فإني أتعجب من الذين يطعنون في هذا الصحابي الجليل كيف يطعن بمن وثقه النبي عَلَيْنُ وشهد له بالحرص على الحديث، ووثقه صحابة النبي عَلَيْنُ وقال طلحة بن عبيد الله أحد العشرة المبشرين بالجنة والملقب بطلحة الخير: لا شك بأن أبا هريرة سمع من رسول الله عَلَيْنُ ما لم نسمع، ولا نجد أحدًا فيه خير يقول على رسول الله عَلَيْنُ ما لم يقل.

وشهد له عبد الله بن عمر فيقول: يا أبا هريرة أنت كنت ألزمنا لرسول الله على وأحفظنا لحديثه. وحذيفة بن اليهان يوثقه ويزكيه وينقل تزكية ابن عمر له، وقال رجل لابن عمر: إن أبا هريرة يكثر الحديث. فقال ابن عمر: أعيذك بالله أن تكون في شك مما يجيء به، لكنه اجترأ وَجَبُناً.

واعتمده أبو بكر في بتبليغ الحديث لما كان أميرًا على الحج، ألا يحج بعد العام مشرك، ولا يطوف بالبيت عريان، ووثقه كثير من الصحابة ورووا عنه وكثير من التابعين رووا عنه كذلك حتى قال البخاري: روى عنه الثهانهائة من كبار أهل العلم من الصحابة والتابعين وكان أحفظ من روى الحديث في عصره.

ولا بد أن نعلم أنه ﷺ قد حرص على تدوين الحديث وكتابته في آخر أيامه وكان يرجع إليه كلما سأله سائل، وقد روى الحاكم والإمام أحمد ما يدل أن الحديث كان مكتوبًا عند أبي هريرة.

\* قال ابن حجر: لا يلزم من وجود الحديث مكتوبًا عنده أن يكون

بخطه فقد ثبت أنه لم يكتب فتعين أن يكون المكتوب عنده بخط غيره، وكان يرجع في آخر أيامه إلى ماكتب من الحديث.

\* وقال الشافعي عنه: أبو هريرة أحفظ من روى الحديث في عصره، ومن هنا فإني أحذِّر الذين يطعنون في هذا الصحابي بأن الطعن بأبي هريرة طعن بالنبي عَلَيْ الذي وثقه، وطعن بكبار الصحابة والتابعين الذين رووا عنه، ووثقوه، وتطاول على السنة الشريفة.

وقد حرص بعض أعداء الإسلام من الذين أثاروا الشبهة حول كثرة روايات أبي هريرة بقصد الطعن في رواية الحديث وكان هدفهم التشكيك في السنة النبوية الشريفة والتشكيك في الإسلام، فالذي يطعن بأبي هريرة يطعن بثمانهائة من الصحابة وكبار العلماء من التابعين، والأمر أكبر من ذلك بكثير عند أهل العلم، لأنه يستهدف السنة النبوية.

\* وقد بين الإمام القرطبي \_ رحمه الله \_: أن الطاعن في رواية هذا الصحابي طاعن في الدين خارج عن الشريعة، مبطل للقرآن.

\* بل قال بعض السلف: إجلال أبي هريرة إجلال للنبي عَلَيْكُمْ واتهام أبي هريرة فيها يرويه عنه از دراء على رسول الله عَلِيْكُمْ وعلى ما جاء به.

وختامًا فإني أضع هذه المعلومات بين يدي القارئ الكريم حتى يتبين له الحق، ويعلم خطأ الذين يتهمون هذا الصحابي الذي صدّقه رسول الله عليه وقرّبه وصحبه، ودعا له، ولو لم يعلم فيه خيرًا لما فعل كل ذلك.

والقضية ليست قضية عاطفية وإنها حقائق نضعها أمام القارئ ولا أملك إلا أن أقول اتقوا الله في صحابة رسول الله على ولا تتجرءوا ولا تتهموا ولا تلقوا القول على عواهنه بغير علم ولا هدى، فإن الله على يقول: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْفُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦].

الكلام انتهى إلى هنا.

G G G G

# هم من جلدتنا ولكن . . .

ومن المؤسف أن نجد من المسلمين الذين ينتسبون إلى الإسلام اسبًا فقط من وزع طُعونه على أبي هريرة في مواضع متفرقة في مؤلفاته وكان حديثه عنه حديث المحترس المتلطف المحاذر من أن يجهر في حقه بها يعتقده من سوء ولكن أسلوبه وتحريفه لبعض الحقائق في تاريخ أبي هريرة، وحرصه على التشكيك في صدقه، وادعاء شك الصحابة فيه، والتركيز على عرض الأمور التي يسيء ظاهرها لأبي هريرة، وإغفال الجوانب الأخرى التي تبين مكانته بين الصحابة والتابعين، وأئمة الحديث، وثنائهم عليه، وإقرارهم له بالصدق، والحفظ والإتقان، مما هو ألصق وأشد تعلقًا بموضوع البحث أكثر من أي شيء آخر، كل ذلك أبان قصده وكشف الستار عن مراده.

وهذا آخر عامله الله بها يستحق، فقد كان أفحش وأسوأ أدبًا من كل من تكلم في حق أبي هريرة من المعتزلة والرافضة، والمستشرقين قديمًا وحديثًا، مما يدل على سوء نية وخبث طوية، حيث عرض لترجمته في كتابه فيها يربو على خمسين صفحة.

ولم يدع منقصة، ولا مذمة إلا ألصقها به، وألف كتابًا مستقلاً ضمنه كل إفك وبهتان، وملأه بكل جارح من القول، وتهجم فيه على أبي هريرة وغيره من الصحابة، ورماهم بالكذب والاختلاق، وسمى كتابه بعنوان يقطر حقدًا وسخرية وتنقصًا لصحابة رسول الله على وهذا الكتاب يرجع إليه ويعتمد عليه كل من لا خلاق له ممن يطعن في الصحابة ويسبهم، وتدور مطاعنه في احتقاره، وازدراء شخصيته، واتهامه بعدم الإخلاص في إسلامه، وعدم الصدق في حديثه عن رسول الله على وحبه لبطنه وللمال، وتشيعه لبني أمية إلى غير ذلك من الإفك والبهتان.

وسنعرض لشيء من هذه المطاعن على وجه الإشارة، لا على وجه الحصر والاستقصاء، والوقوف عند التفصيلات والأمثلة، فذلك أمر يطول، وقد كفانا مؤنة ذلك الأئمة والعلماء الذين قيضهم الله على للدفاع عن هذا الصحابي الجليل، فردوا كل ما قيل في حقه من مطاعن وافتراءات، وكشفوا نوايا هؤلاء المغرضين، وبينوا الحق من الباطل وميزوا الطيب من الخبيث، في بحوث ودراسات علمية معروفة ومتداولة، قائمة على النزاهة في البحث، بعيدة كل البعد عن الهوى والعصبية.

ويمكن لكل طالب حق أن يرجع إليها، ليعرف شهادة التاريخ الصادق، ورأي صحابة رسول الله وعلماء التابعين وأئمة المسلمين، في هذا الصحابي الجليل، ويقارن بعد ذلك بين هذه الصورة المشرقة وبين الصورة التي أراد هؤلاء أن يظهروه بها.

فقد غضوا من شأنه، وطعنوا في أصله ونسبه، مدعين أنه لم يكن معروفًا في أوساط الصحابة، وأنه كان غامض الحسب، مغمور النسب،

ولم يعرف إلا بكنيته، بدلالة أن الناس اختلفوا في اسمه واسم أبيه اختلافًا كثيرًا، مع أن الخلاف لا يتجاوز عند التحقيق ثلاثة أقوال كما قال الحافظ ابن حجر \_ رحمه الله \_: ونحن نجد عشرات الصحابة اختلف في أسمائهم إلى أكثر من ذلك، وكثير منهم إنها اشتهروا بكناهم لا بأسمائهم، فلهاذا هذا التشويش بالذات على أبي هريرة رضي الله عنه، ومتى كان الاختلاف في اسم الرجل يشينه أو يسقط عدالته؟

وزعموا أنه كان مغمورًا، لم يذكر في طبقات الصحابة، وليست له أي فضيلة أو منقبة، مع أن المعروف من ترجمته أنه كان ممن هاجر بين الحديبية، والفتح في العام السابع من الهجرة، وأنه صاحب رسول الله ﷺ ولازمه ما يربو عن ثلاث سنين.

ويكفيه ذلك فضلاً وشرفًا، وقد دعا النبي والله ولأمه أن يحببها إلى عباده المؤمنين كما في الصحيح، وكان عريف أهل الصفة، وهم أضياف الإسلام، وأحباب النبي عليه الصلاة والسلام، وقد ذكره الإمام مسلم فيمن لهم فضائل من الصحابة، وعقد له الإمام النووي بابًا في شرحه على مسلم، وذكر الحاكم في مستدركه جملة صالحة من مناقبه استغرقت بضع صفحات، وأما البخاري فهو وإن لم يعقد له ترجمة خاصة، لكنه ذكر فضائله ضمن أبواب كتابه، ومنها كتاب العلم.

وطعنوا في صدقه وديانته، وأنه إنها أسلم حبًا في الدنيا لا رغبة في الدين، وهي دعوى يكذبها كل من يطالع سيرته وترجمته، وما كان

عليه رضي الله عنه، من التقشف والانقطاع إلى العلم والعبادة، وتبليغ أحاديثه عِلَيْكُمْ.

ثم بحثوا عن كل عيب يمكن إلصاقه به، حتى ولو كان من الأمور التي لا يعاب المسلم بها، ولا تعلق لها بالحديث والرواية.

فعيروه بفقره وجوعه، ومتى كان الفقر عيبًا يُعيرُ به الإنسان إلا في منطق المتعالين المتكبرين ؟!

وعيروه بأميته، وهل كانت أمية الصحابي سببًا للطعن فيه في أي عصر من عصور الإسلام؟ حتى تذكر من جملة المطاعن، ونحن نعلم أن الكتبة من الصحابة قليل، لا يتجاوزون أصابع اليد الواحدة.

وجعلوا من لطافة أخلاقه وطيب معشره مدخلاً للنيل منه، فوصفوه بأنه كان مزّاحًا مهذارًا، مع أنه خُلُق أكرمه الله به، وحببه به إلى الناس، ومتى كان المزاح المباح، والتلطف إلى الناس والتودد إليهم خُلقًا معيبًا عند كرام الناس، وقد كان النبي عَلَيْ أحسن الناس خُلقًا، ومع ذلك كان يهازح أصحابه، ولا يقول إلاحقًا.

وكذلك كان الصحابة رضي الله عنهم، فها هو الحرج في المزاح إذا كان مباحًا لا إسفاف فيه، ولا إيذاء لأحد، وفيه من المعاريض التي تدعو إلى إعهال الفكر والنظر، وكل الذي ثبت عن أبي هريرة رضي الله عنه، إنها هو من هذا القبيل.

وأما المزاح الساقط، المشتمل على المجازفة ورديء القول والفعل،

فحاشا وكلا أن يكون أبو هريرة مما عُرف به.

ثم لماذا تركز على هذا الجانب فقط من ترجمة أبي هريرة، وتغفل الجوانب الأخرى التي عرف واشتهر بها بين الناس ورواها كل من ترجم له، أين هي أخبار عبادته وصيامه وقيامه، وتسبيحه وأوراده؟، أين هي أخبار كرمه وجوده، وزهده وتقشفه وإعراضه عن الدنيا؟! لماذا لا تذكر هذه الأمور عند التعرض له، لا شك أن وراء الأكمة ما وراءها.

ورموه أيضًا بعدم الفقه وقلة الفهم، وهو محض افتراء على التاريخ، والواقع أنه كان من فقهاء الصحابة، ومن كبار أئمة الفتوى، كما يذكر ذلك أهل التراجم، والطبقات.

فقد ذكره ابن سعد أنه ممن كانوا يفتون بالمدينة منذ مقتل عثمان إلى أن توفي رحمه الله، وهذا يعني أنه مكث يفتي الناس على ملأ من الصحابة والتابعين ثلاثة وعشرين عامًا.

وكان يعارض أجلاء الصحابة كابن عباس في بعض المسائل، وعده ابن حزم من فقهاء الصحابة، وكذا الحافظ ابن حجر في الإصابة، وجمع تقي الدين السبكي جزءًا في فتاوى أبي هريرة، وقال الإمام الذهبي في (تذكرة الحُفّاظ): «أبو هريرة الدوسي اليهاني، الحافظ الفقيه، صَاحَبَ رسول الله عَلَيْ كان من أوعية العلم، ومن كبار أئمة الفتوى، مع الجلالة

والعبادة والتواضع»اهـ(١١).

وعندما ذكر ابن القيم في المفتين من الصحابة، وأنهم كانوا بين مكثر ومقل، ومتوسط، ذكر أبا هريرة من المتوسطين مع أبي بكر الصديق، وأبي موسى الأشعري، ومعاذ بن جبل، وجابر بن عبد الله، وغيرهم من الصحابة رضي الله عنهم أجمعين، فمن زعم بعد ذلك أن أبا هريرة غير فقيه، فهو العاري عن الفقه (٢).

وقالوا: إنه لم يكن يكتب الحديث، بل كان يحدث من ذاكرته، مع أن ذلك شيء لم ينفرد به أبو هريرة رضي الله عنه، بل هو صنع كل من روى الحديث من صحابة رسول الله علي عدا عبد الله بن عمرو بن العاص، فقد كانت له صحيفة يكتب فيها.

وادَّعوا كذلك أنه لم يكن يقتصر في تحديثه على ما سمعه من رسول الله على ما سمعه من رسول الله على مباشرة، بل كان يحدث عنه، بها أخبره به غيره، واعتبروا ذلك منه تدليسًا، مع أن المعروف عند أهل العلم أن رواية الصحابي عن الصحابي وإسناده إلى النبي على السمى تدليسًا، بل تسمى إرسالاً.

وقد أجمع أهل العلم على الاحتجاج بمرسل الصحابي، وقبوله، وأن حكمه حكم المرفوع.

<sup>(</sup>١) تحفة الأحوذي (١/ ٣٢) ط. دار الحديث.

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين (١/ ١٨) ط. دار الحديث بتصرف.

لأن الصحابي لا يروي إلا عن صحابي مثله، والصحابة كلهم عدول.

فكون أبي هريرة يرسل بعض الأحاديث التي سمعها من غيره من الصحابة هذا أمر لا يعيبه ولا ينقص من قدره، ولا يختص به وحده، فقد كان ذلك شأن كثير من الصحابة الذين لم يحضروا بعض مجالسه عليه إما لاشتغالهم ببعض أمور المعاش، وإما لحداثة أسنانهم كابن عباس وغيره، وإما لتأخر إسلامهم.

ويؤيد ذلك قول أنس بن مالك رضي الله عنه: «ما كل ما نحدثكم عن رسول الله على الله عنه عنه ولكن لم يكذب بعضنا بعضًا» (١) كما أن الأحاديث التي أرسلها هي شيء يسير مقارنة بما سمعه مباشرة بدون واسطة، وقد تتبع الحافظ العراقي ما رواه عن غيره فجمع عشرين حديثًا فيها ما لا يصح.

وانتقدوا أيضًا كثرة أحاديثه، التي بلغت كها جاء في مسند بقي بن مخلد خسة آلاف وثلاثهائة وأربعة وسبعين حديثًا مع تأخر إسلامه حيث إنه لم يصحب النبي عَلَيْ إلا ثلاث سنين، مدعين أن بعض الصحابة قد انتقدوه على إكثاره، وشككوا فيه.

وكل باحث متجرد يجزم بأن سبب هذه الكثرة إنها هي طول ملازمته

<sup>(</sup>١) فتح الباري (١٣/ ص٥٥) ط. دار مصر للطباعة.

للرسول على في جميع أحواله، خلال هذه الفترة مع ما حباه الله من قوة الحفظ والذاكرة، ببركة دعاء النبي على أضف إلى ذلك تفرغه التام من الشواغل، والصوارف، فقد كان من فقراء الصحابة ومن أهل الصفة، ليس له أهل ولا ولد ولا مال، وكان يلازم النبي على على ما يقيم به صلبه، ولا شك أن المتفرغ للشيء المهتم به، المتتبع له، يجتمع له من أخباره، والعلم به في زمن يسير، ما لا يجتمع لمن لم يكن كذلك.

وبعد أن تفرق الصحابة في الأمصار على عهد الخلفاء الراشدين، رأى أن من الواجب عليه أن يبلغ ما حفظه عن النبي عِلَيْ إلى أمته، وخاف عاقبة الكتمان إن هو امتنع عن التحديث، فتفرغ للعلم، والرواية والتحديث.

وكان من الطبيعي أن يثير إكثار أبي هريرة من الحديث استغراب بعض التابعين، ولكن ما إن يبين لهم سبب ذلك، حتى يزول هذا الاستغراب والدهشة، فقد جاء في الصحيحين عن سعيد بن المسيب أن أبا هريرة قال: «يقولون: إن أبا هريرة قد أكثر، والله الموعد، ويقولون ما بال المهاجرين والأنصار لا يتحدثون مثل أحاديثه.

وسأخبركم عن ذلك: إن إخواني من الأنصار كان يشغلهم عمل أراضيهم، وإن إخواني من المهاجرين كان يشغلهم الصفق بالأسواق، وكنت ألزم رسول الله عِلَيْلِيَّ على ملء بطني، فأشهد إذا غابوا، وأحفظ إذا

نسوا، ولقد قال رسول الله عَلَيْ يومًا «أيكم يبسط ثوبه فيأخذ من حديثي هذا ثم يجمعه إلى صدره، فإنه لم ينس شيئًا سمعه»(١)، فما نسيت بعد ذلك اليوم شيئًا حدثني به، ولولا آيتان أنزلهما الله في كتابه ما حدثت شيئًا أبدًا، ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَتِ وَالْمُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّكَ لُم لِلنَّاسِ في الْكِنَدِ أُولَتَهِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّعِنُونَ ﴿ إِلَا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيْنُوا وَأُولَتَهِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّعِنُونَ ﴿ إِلَا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيْنُوا وَأُولَتَهِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّعِنُونَ ﴿ أَلَا اللَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيْنُوا وَأُولَتَهِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّهِ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّعِنُونَ ﴿ أَلَا اللَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيْنُوا وَأُولَتَهِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَالُهُ أَلَا النَّوْانِ الرَّحِيمُ ﴿ [البقرة: ١٥٠ - ١٦٠].

ولا يوجد أبدًا نص ثابت يفيد بأن الصحابة ولي شككوا فيه، أو صرحوا بكذبه، أو منعوا من الاستهاع إليه، بل نصوص التاريخ الثابتة، كلها تقطع بإقرار الصحابة له بالحفظ، واعترافهم بأنه كان أكثرهم اطلاعًا على الحديث، وربها استغرب أحدهم بعض أحاديثه، ولكنه لا يلبث إلا أن يسلم له، ويقبل منه، ويعترف بإحاطته وحفظه.

\* ذكر ابن سعد في الطبقات: أن أبا هريرة على حدث ذات مرة عن النبي على بحديث «من تبع جنازة فله قيراط من الأجر» (٢) فقال ابن عمر: «انظر ما تحدث به يا أبا هريرة، فإنك تكثر الحديث عن النبي على فاخذ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٠٤٧) ومسلم (٢٤٩٢) واللفظ له، كتاب فضائل الصحابة رضي الله عنهم، باب من فضائل أبي هريرة الدوسي رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٣٢٣) ومسلم (٩٤٥) واللفظ له، كتاب الجنائز، باب فضل الصلاة على الجنازة واتباعها.

بيده فذهب به إلى عائشة فقال: أخبريه كيف سمعت رسول الله عِلَيْكُمْ يقول، فصدقت أبا هريرة، فقال أبو هريرة: يا أبا عبد الرحمن، والله ما كان يشغلني عن النبي عِلَي عُلِي عُرس الوَدِيّ، ولا الصفق بالأسواق.

فقال ابن عمر: «أنت أعلمنا، يا أبا هريرة، برسول الله ﷺ وأحفظنا لحديثه» وأصله في الصحيح.

\* وأخرج ابن كثير في تاريخه: عن أبي اليسر، عن أبي عامرقال: كنت عند طلحة بن عبيد الله، إذ دخل رجل فقال: يا أبا محمد، والله ما ندري هذا اليهاني أعلم برسول الله ﷺ منكم؟ أم يقول على رسول الله ما لم يسمع، أو ما لم يقل، فقال طلحة: «والله ما نشك أنه قد سمع من رسول الله ﷺ ما لم نسمع، وعلم ما لم نعلم، إنا كنا قومًا أغنياء، لنا بيوتات وأهلون، وكنا نأتي رسول الله ﷺ طرفي النهار، ثم نرجع، وكان هو مسكينًا لا مال له ولا أهل، وإنها كانت يده مع رسول الله ﷺ ، وكان يدور معه حيث دار، فها نشك أنه قد علم ما لم نعلم، وسمع ما لم نسمع»(١).

كل ذلك يؤكد على أن صدق أبي هريرة لم يكن أبدًا محل نزاع أو شك عند الصحابة ولا من بعدهم من التابعين.

وأما ما ورد أن عمر نهاه عن التحديث، وقال له: «لتتركن الحديث عن

<sup>(</sup>١) فتح الباري (٧/ ص١٠٦) ط. دار مصر للطباعة.

رسول الله أو لألحقنك بأرض دوس» فإنه على افتراض صحة هذه الرواية، فقد كان ذلك في ظرف معين، فعندما رأى أبو هريرة ولله من أن من الواجب عليه أن يحدث الناس بها سمعه من رسول الله ولي الله عليه أن يحدث الناس بها سمعه من رسول الله والله عليه أبحأه ذلك إلى أن يكثر من رواية الحديث، فربها سرد في المجلس الواحد الكثير من الأحاديث.

وكان عمر على يرى أن يشتغل الناس بالقرآن، وأن يقلوا الرواية عن رسول الله على غير أحاديث العمل، وألا يحدث الناس بأحاديث الرخص لئلا يتكلوا عليها، إلى غير ذلك من الأمور، ومن أجل ذلك قال لأبي هريرة ما قال، لأنه كان أكثر الصحابة رواية للأحاديث، فلم يقل ذلك تكذيبًا له ولا شكًا في حديثه.

وقد ذكر هذا التوجيه الحافظ ابن كثير رحمه الله في البداية والنهاية، كما ذكر أنه أذن له في التحديث بعد ذلك (١).

وهذا التوجيه إنها هو على فرض صحة هذه الرواية وثبوتها، ولكن دون ذلك، كما قال المعلمي في الأنوار الكاشفة، مفاوز وقفار تنقطع فيها أعناق المطي، وقد ذكر ما يثبت عدم صحة الخبر.

وأما ما يروونه من أن عمر ﷺ ضربه بالدرة، وقال له: «أكثرت يا أبا

<sup>(</sup>١) انظر سير أعلام النبلاء (٢/ ٢٠١).

هريرة من الرواية، وأحْرِ بك أن تكون كاذبًا على رسول الله عَلَيْكُ ،، فكل ذلك كذب مفضوح، لا يوجد في أي مصدر معتمد، وإنها هي أخبار مستقاة من مصادر أقل ما يقال عنها، إنها مصادر غير معتمدة في البحث العلمي، ككتب الأدب التي تروي التالف والساقط من الأخبار، أو كتب أهل الأهواء التي عرف أصحابها ببغض أبي هريرة والافتراء عليه، وليس ها أي قيمة علمية.

إذًا فإكثار أبي هريرة من الرواية كان مرجعه إلى طول الملازمة، وعدم الشواغل، والتفرغ للعلم والتعليم، والفتيا، وتأخر الوفاة، وعدم الاشتغال بشؤون الحكم والولاية، فهل يجوز بعد ذلك أن تتخذ كثرة روايته، وحفظه للحديث مجالاً للطعن في صدقه وأمانته؟

ولم تقف مطاعنهم عند هذا الحد، فقد افتروا عليه بأنه كان متشيعًا لبني أمية، يأخذ من معاوية الأعطيات، من أجل وضع الأحاديث في ذم على رضي الله عنه، مع أن التاريخ والروايات والأخبار كلها تشهد بأن أبا هريرة رضي كان محبًا لآل البيت، يعرف قدرهم ومكانتهم من رسول الله ولم يناصبهم العداء قط.

وهو الذي روى الكثير في مناقبهم وفضائلهم، وبوجه خاص فضائل أمير المؤمنين علي رضي الله عنه، ومن أشهرها حديث الراية يوم خيبر، وروى في فضائل الحسن والحسين أكثر من حديث، وهو الذي كشف عن

بطن الحسن رضي الله عنه، وقال: أرني أقبل منك حيث رأيت رسول الله عَلَيْكُمْ يَقْبَل، وكان أبو هريرة رَفِيْكُ ممن نصر عثمان يوم الدار كما نصر علي وابنه الحسن والحسين.

بل إن الروايات التاريخية الصحيحة تدل على أنه رضي كانت له مواقف صلبة مع بعض الولاة من بني أمية كها في موقفه مع مروان بن الحكم، الذي كان والي المدينة آنذاك، فقد اصطدم معه حين تدخل مروان في منع دفن الحسن عند الرسول ﷺ وأغلظ له في الكلام قائلاً: «تدخل فيها لا يعنيك» ولما أراد أن يتخذ مروان من إكثار أبي هريرة للحديث، سبيلاً إلى إسكاته أجابه بجواب صريح قوي، حتى تمنى مروان أنه لم يكن أثاره، وكانت بينهما وحشة استمرت إلى قرب وفاة أبي هريرة.

وكان مما قاله: «إني أسلمت وهاجرت اختيارًا وطوعًا، وأحببت رسول الله ﷺ حبًا شديدًا، وأنتم أهل الدار، وموضع الدعوة، أخرجتم الداعي من أرضه، وآذيتموه وأصحابه، وتأخر إسلامكم عن إسلامي، إلى الوقت المكروه إليكم، فندم مروان على كلامه له، واتقاه»(١).

وروى البخاري عن عمرو بن يحيى بن سعيد بن عمرو بن سعيد قال: أخبرني جدي قال: كنت جالسًا مع أبي هريرة في مسجد النبي عَلِي الله بالمدينة ومعنا مروان، قال أبو هريرة: سمعت الصادق المصدوق يقول: «هلاك

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (٨/ ٤٨٣) ط. مكتبة الإيهان بتصرف.

أمتي على يدي غِلْمَةٍ من قريش، فقال مروان غلمةٌ؟ فقال أبو هريرة: «إن شئت أن أسميهم، وبني فلان وبني فلان» (١)، وكان ذلك كها قال الحافظ في الفتح في زمن معاوية رضي الله عنه، وفي ذلك تعريض ببعض أمراء بني أمية.

بل روى عنه ما هو أصرح من ذلك مما يدل على شجاعته، وعدم مداهنته، فثبت عنه أنه كان يتعوذ بالله من رأس الستين وإمارة الصبيان، ويشير إلى خلافة يزيد بن معاوية لأنها كانت سنة ستين للهجرة، واستجاب الله دعاء أبي هريرة فهات قبلها بسنة، كها ذكر ذلك الحافظ بن حجر في الفتح (٢).

ولكنه مع ذلك كله كان منصرفًا إلى بث السنة وخدمة العلم، وأبى أن يخوض في الفتنة التي وقعت بين علي ومعاوية رضي الله عنهما، كما أبى أن يخوضها عدد من كبار الصحابة، اجتهادًا منهم بأن هذا هو الموقف الأسلم، والأبرأ للذمة.

فهل هذه مواقف رجل متهم في دينه وإسلامه، متشيع لبني أمية كها يريد أن يصوره الأفَّاكون المبطلون، عليهم من الله ما يستحقون.

ومما شغب به أهل الأهواء على أبي هريرة حديث الوعائين، وهو

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٦٠٥).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري (١/ ص١٦) ط. دار مصر للطباعة.

حديث أخرجه البخاري عنه وفيه يقول: «حفظت من رسول الله عَلَيْكُمُ وعاءين فأما أحدهما فبثثته وأما الآخر فلو بثثته قُطِعَ هذا البلعوم»(١).

فقالوا: لو صح لترتب عليه أن يكون النبي عليه قد كتم شيئًا من الوحي عن جميع الصحابة سوى أبي هريرة، وهذا لا يجوز بإجماع المسلمين، وكيف يخص أبا هريرة بعلم، دون سائر الصحابة ممن هم أرفع منه منزلة وقدرًا.

وقد أجاب أهل العلم عن المقصود بهذا الحديث، فقالوا: المراد بالوعائين نوعان من الأحاديث التي تلقاها عن النبي ﷺ.

فأما النوع الأول: فهو ما يتعلق بأحاديث الأحكام والآداب والمواعظ، وهذا هو الذي بلغه خشية إثم الكتهان، وأما الآخر فهو ما يتعلق بالفتن والملاحم، وأشراط الساعة، وما سيقع للناس، والإشارة إلى ولاة السوء، مما لا يتوقف عليه شيء من أصول الدين أو فروعه، فهذا هو الذي آثر ألا يذكر الكثير منه حتى لا يكون فتنة للسامع، أو يسبب له التحديث به ضررًا في نفسه أو ولده أو ماله.

ولعل مما يؤكد ذلك رواية ابن سعد في الطبقات والتي يقول فيها: «لو حدثتكم بكل ما في جوفي لرميتموني بالبعر»، فقال الحسن: «صدق والله،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٢٠).



لو أخبرنا أن بيت الله يهدم ويحرق ما صدقه الناس»(١).

وهذا هو الذي ذكره أهل العلم في توجيه هذا الأثر.

\* قال الإمام ابن كثير: «وهذا الوعاء الذي كان لا يتظاهر به، هو الفتن والملاحم، وما وقع بين الناس من الحروب والقتال، وما سيقع، التي لو أخبر بها قبل كونها، لبادر كثير من الناس إلى تكذيبه، وردوا ما أخبر به من الحق» (٢) اهد.

\* وقال الحافظ ابن حجر رحمه الله: «وحمل العلماء الوعاء الذي لم يبثه على الأحاديث التي فيها تبيين أسامي أمراء السوء وأحوالهم، وزمنهم، وقد كان أبو هريرة يكنى عن بعضه ولا يصرح به، خوفًا على نفسه منهم، كقوله: «أعوذ بالله من رأس الستين وإمارة الصبيان»، يشير إلى خلافة يزيد بن معاوية، لأنها كانت سنة ستين من الهجرة.

واستجاب الله دعاء أبي هريرة فهات قبلها بسنة، ثم قال: «ويؤيد ذلك أن الأحاديث المكتومة، لو كانت من الأحكام الشرعية ما وسعه كتهانه لما ذكره في الحديث الأول من الآية الدالة على ذم من كتم العلم، وقال غيره: «يحتمل أن يكون أراد مع الصنف المذكور ما يتعلق بأشراط الساعة، وتغير الأحوال والملاحم في آخــر الزمان، فينكر ذلك من لم يألفه، ويعترض

<sup>(</sup>١) الطبقات الكبرى (٢/ ٣٦٤).

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية (٨/ ٤٧٩) ط. مكتبة الإيهان.

عليه من لا شعور له به» اهـ(١).

وأيًّا كان تأويل الحديث فليس فيه ما يدل على أن النبي عَلَيْلُمْ خصه بشيء من ذلك دون غيره من الصحابة.

كل ذلك نموذج لما قيل في هذا الصحابي الجليل، وهو يكاد يرجع في أصوله ومعناه إلى ما قاله الأقدمون من أهل الأهواء، بفارق واحد وهو أن أولئك الأقدمين زائغين كانوا أو ملحدين كانوا علماء مطلعين، أكثرهم ممن أضله الله على علم، وأما هؤلاء المعاصرون فليس إلا الجهل والجرأة وترديد ألفاظ لا يفهمونها، بل هم فيها مقلدون متبعون لكل ناعق.

وقد تعرض الحاكم رحمه الله في المستدرك لكل من تكلم في أبي هريرة وجعلهم أصنافًا، وكأنها يرد على هؤلاء المعاصرين، فقال رحمه الله: «وإنها يتكلم في أبي هريرة لدفع أخباره من قد أعمى الله قلوبهم، فلا يفهمون معاني الأخبار، إما معطل جهمي يسمع أخباره التي يرونها خلاف مذهبهم ـ الذي هو كفر ـ فيشتمون أبا هريرة ويرمونه بها الله تعالى قد نزهه عنه، تمويهًا على الرعاع والسفل، أن أخباره لا تثبت بها الحجة.

وإما خارجي يرى السيف على أمة محمد ﷺ ولا يرى طاعة خليفة ولا

<sup>(</sup>١) فتح الباري (١/ ص٣٠٧، ٣٠٨) ط. دار مصر للطباعة.

# عُنْدِرًا ... أَبَا رُحِرُ بِرُقُ

إمام، إذا سمع أخبار أبي هريرة في عن النبي عَلَيْ خلاف مذهبهم الذي هو ضلال، لم يجد حيلة في دفع أخباره بحجة وبرهان، كان مفزعه الوقيعة في أبي هريرة.

أو قدري اعتزل الإسلام وأهله، وكفَّر أهل الإسلام الذين يتبعون الأقدار الماضية التي قدرها الله تعالى وقضاها قبل كسب العباد لها، إذا نظر على أخبار أبي هريرة التي قد رواها عن النبي عَلَيْ في إثبات القدر لم يجد بحجة يريد صحة مقالته التي هي كفر وشرك، كانت حجته عند نفسه: أن أخبار أبي هريرة لا يجوز الاحتجاج بها.

أو جاهل يتعاطى الفقه ويطلبه من غير مظانه، إذا سمع أخبار أبي هريرة فيها يخالف مذهب من قد اجتبى مذهبه وأخباره، تقليدًا بلا حجة، ولا برهان، تكلم في أبي هريرة، ودفع أخباره التي تخالف مذهبه، ويحتج بأخباره على مخالفته، إذا كانت أخباره موافقة لمذهبه.

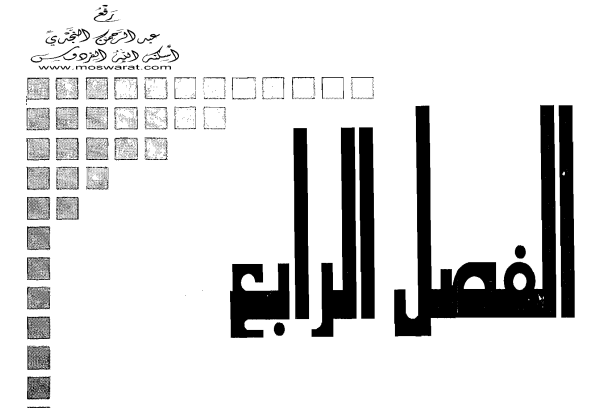
وقد أنكر بعض هذه الفرق على أبي هريرة أخبارًا لم يفهموا معناها(١)».

<sup>(</sup>١) المستدرك ، كتاب معرفة الصحابة رضي الله عنهم، ذكر أبو هريرة الدوسي رضى الله عنه.

مرأى ومسمع من كبار الصحابة والتابعين.

ويبلغ الآخذون عنه ثمانهائة من أهل العلم، لا يعرف أن أحدًا من الصحابة بلغ مبلغه في الآخذين عنه، وكلهم يجمع على جلالته، والثقة به، وينطوي على ذلك تاريخ الإسلام أربعة عشر قرنًا من الزمان، وكلها شهادات حق وصدق في أحاديثه وأخباره، ليأتي اليوم من يشكك فيه، ويزعم أن المسلمين جميعًا أئمة وأصحابًا وتابعين ومحدثين كانوا مخدوعين فيه، ولم يعرفوه على حقيقته، وأنه كان يكذب ويفتري في الواقع، فأي ازدراء واستخفاف بعقول هذه الأمة وعلومها ودينها أعظم من هذا، وصدق الله: ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَدُرُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلِّي فِي ٱلصَّدُودِ ﴾ وصدق الله: ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَدُرُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلِّي فِي ٱلصَّدُودِ ﴾





أبو هريرة رضي الله عنه والشيعة



# أبو هريرة والشيعة

فقد لهجت ألسنة وأقلام أعداء السنة وأعداء الإسلام في عصرنا، وشغفوا بالطعن في أبي هريرة رضي وتشكيك الناس في صدقه وفي صحة روايته، بغية أن يصلوا \_ زعموا إلى تشكيك الناس في الإسلام تبعًا لساداتهم، وإن تظاهروا بالقصد إلى الاقتصار على الأخذ بالقرآن، أو الأخذ بها صح من الحديث في رأيهم، وما يصح من الحديث في رأيهم ما وافق أهواءهم.

وما هؤلاء بأول من حارب السنة في هذا الباب، بل ولهم في ذلك سلف ومن أهل الأهواء قديمًا، ولكن يسير في طريقه قدمًا، ويظهره الله رغم صراحهم وعويلهم ومكرهم وكيدهم.

ومن العجب أن تجد ما يقوله هؤلاء المعاصرون، يكاد يرجع في أصوله ومعناه إلى ما قال أولئك الأقدمون، كما تجد فرقًا واضحًا بين الفريقين: فبينها تجد أولئك الأقدمين زائغين كانوا أم ملحدين، فقد كانوا على علم ودراية واطلاع.

وأما هؤلاء المعاصرون، فلا تجد فيهم إلا الجهل والجرأة وامتضاغ ألفاظ لا يحسنونها يقلدون، ثم يتعالون على كل من حاول وضعهم على الطريق القويم.

### وقد اتخذوا للوصول إلى هذه الغاية أساليب متعددة من أبرزها:

### ١- اتهام كبارنقلة الدين والسنة وحفاظها بانهم كفار ١

فيزعمون أن هذا ما خرجته مدرسة محمد ﷺ، وهذا معتقد صرحت به رواياتهم المعتبرة.

قال علامتهم التستري في كتابه المزعوم (إحقاق الحق) ما نصه:

كما جاء موسى للهداية، وهدى خلقًا كثيرًا من بني إسرائيل وغيرهم فارتدوا في أيام حياته ولم يبق فيهم أحد على إيهانه سوى هارون، كذلك جاء محمد وهدى خلقًا كثيرًا، ولكنهم بعد وفاته ارتدوا على أعقابهم.. انتهى كلامه.

وأقول: ولله در القائل:

لا تركنن إلى الروافض إنهم شتموا الصحابة دون ما برهان لعنوا كما بغضوا صحابة أحمد وودادهم فرض على الإنسان حب الصحابة والقرابة سنة ألقى بها ربي إذا أحياني احذر عقاب الله وارج ثوابه من حتى تكون كمن له قلبان

وهذا هو ما يريدون، فإذا فرغوا من أبي هريرة على تحولوا إلى غيره من صحابة رسول الله على ونقلة سنته إلى الأمة الإسلامية، وهذا هو هدفهم الحقيقي.

فقد اتهموا كبار نقلتها، وأئمة حُفَّاظها بأنهم كفار!! هذا ما خرَّجته مدرسة محمد ﷺ حسب عقيدتهم، وهذا معتقد صرحت به رواياتهم المعتبرة.

### ٢- ومن أساليبهم المتعددة:

قولهم أنه لا يجوز أخذ حديث رسول الله ﷺ إلا عن طريق أهل البيت، ويقصدون بأهل البيت أئمتهم الإثنى عشر.

قال شيخهم كاشف الغطا في كتابه (أصل الشيعة) (ص٧٩): «إن الإمامية لا يعتبرون من السنة إلا ما صح لهم من طرق أهل البيت عن جدهم، يعني ما رواه الصادق عن أبيه الباقر عن أبيه زيد العابدين، عن الحسين السبط عن أبيه أمير المؤمنين، عن رسول الله عن أبيه أمّا ما يرويه مثل أبي هريرة وسمرة بن جندب، ومروان ابن الحكم وعمران بن حطان الخارجي وعمرو بن العاص، ونظائرهم فليس عند الإمامية من الاعتبار مقدار بعوضة».

لذلك ألف أحدهم \_ وتطلق طائفته عليه (آية الله العظمى) عبد الحسين شرف الدين الموسوي الذي امتلأ قلبه بالحقد الأسود \_ كتابًا في الطعن في أبي هريرة رضي الله عنه، أتى فيه بأكاذيب وأباطيل وأراجيف، ومطاعن لتشويه سمعة هذا الصحابي الجليل رضي الله عنه، استسقى كتابين (أبو هريرة شيخ المضيرة) للمدعو (محمد أبو رية)، فسار على نهجه بل فاق أستاذه وأكثر في مجانبة الصواب، ثم ما لبث أن طبع كتابه مرة أخرى، لأن اليهود والشيعة اشتروا نسخته الأولى ووزعوها، وهذا بعض التعويض لصاحبه.

وأما المؤلف الآخر فيدعى (محمد السهاوي التيجاني) أحد رموز

الباطنية والصوفية، فلو علم القارئ الكريم كل ما سطرته أنامل هؤلاء ضد الأمة لذهبت نفسه حسرات من أجل ما نزل بساحة الأمة المحمدية مما تنفثه أقلام علماء السوء من السموم والنفاق، هؤلاء هم دعاة الفرقة والانقسام الذين فرقوا صفوف الأمة وقصموا عرى اعتصامها ووحدتها واتحادها حتى أصبحت فرقًا وشيعًا وأمست طعمة لكل طامع ومستعمر.

لذلك رأيت من واجبي أن أرد تلك الشبهات التي أثارها هؤلاء، وما أتوا من أباطيل وتلفيقات، وأتناول خلال ذلك بعض النقاط التي اشترك فيها هؤلاء جميعًا، مبينًا وجه الحق بالأدلة والبراهين، معتمدًا على الله طالبًا منه التوفيق والسداد.

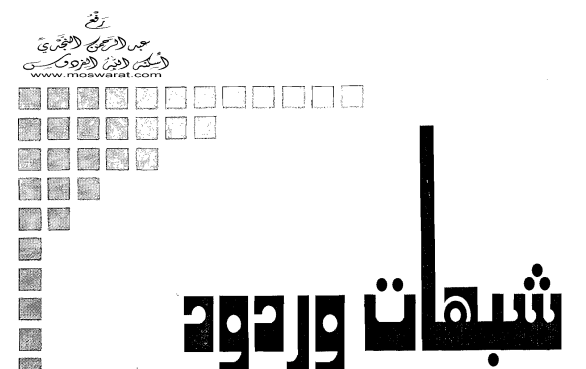
#### والخلاصة:

 وسيأتي موقف العداء والبغض والذم حتى وصل الأمر بهم إلى تكفير جمهور الصحابة وعلى رأسهم أبو بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم. إن من حق أبي هريرة في أعناق المسلمين، أن ينهض فيهم من يرد هذا الكيد عنه ويدفع هذا الافتراء والبهتان عن سيرته، لأن في هذا الدفع وذلك الرد دفاعًا عن سنة رسول الله وهاية لها من طعون المبطلين والمفسدين.

وإني لأرجو أن يكون في هذه الصفحات التي كتبتها في رد الشبهات عن هذا الصحابي الجليل على ما يساعد على محق باطل أعداء أبي هريرة على وكشف عوراتهم وسوآتهم وكذبهم ﴿لَيَهَلِكُ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْيَى مَنْ حَتَ عَنْ بَيِّنَةٍ ﴾ [الأنفال: ٤٢]، ولا سيما أن أهل الأهواء والبدع لم يأتوا بشيء جديد سوى إنهم نفخوا في هذه الطعون وزادوا فيها ما زيّنة لهم هواهم أن يزيدوا.

### *ઉ*





أبو هريرة والشيعة



# الشبهة الأولى (١)

### ادعاء التيجاني على أبي هريرة أنه يروي عن النبي على أحاديث موضوعة:

يقول التيجاني: «ولعل نصف الدين الثاني خصّوا به أبا هريرة الذي روى لهم ما يشتهون فقربوه وولوه إمارة المدينة، وبنوا له قصر العقيق بعدما كان معدمًا، ولقبوه براوية الإسلام.

وبذلك سهل على بني أمية أن يكون لهم دين كامل جديد ليس فيه من كتاب الله وسنة رسوله إلا ما تهواه أنفسهم».

ويقول أيضًا: «ثم قرأت كتاب أبي هريرة لشرف الدين وعرفت بأن الصحابة الذين غيروا بعد رسول الله قسمان، قسم غير الأحكام بما له من السلطة والقوة الحاكمة، وقسم غير الأحكام بوضع الأحاديث المكذوبة على رسول الله على اله

### الردعلي الشبهة الأولى:

١- أما قوله أن أبا هريرة روى لبني أمية ما يشتهون فقربوه وولوه إمارة المدينة، وبنو له قصر العقيق بعدما كان معدمًا ولقبوه براوية الإسلام، فكذب صريح لهذه الأسباب:

<sup>(</sup>١) هذه الشبهة جميعها من كتاب البرهان في تبرئة أبي هريرة من البهتان لعبد الله بن عبد الله الله بن عبد العزيز بن علي الناصر وقد استفدت من هذا الكتاب ومن أراد المزيد فليرجع لهذا الكتاب.

أ- لم يكن أبا هريرة مع أحد الجانبين في الفتنة بل كان مع المعتزلين عنها ولم يقاتل مع أحد وروى في الاعتزال أحاديث عن النبي على مثل حديث النبي على «ستكون فتن القاعد فيها خير من القائم، والقائم فيها خير من الماشي، والماشي فيها خير من الساعي ومن تشرف لها تستشرفه، ومن وجد ملجأ أو معاذًا فليعذ به»(١)

وكان هذا أيضًا رأي كبار الصحابة.

ب ـ لم يكن أبا هريرة معدمًا ولم تكن ولايته على المدينة بالأولى، ولكن ماذا نقول عن جاهل يعبث في التاريخ؟! فقد ولاه عمر في خلافته على البحرين، وكان يملك المال، فعن محمد بن سيرين «أن عمر استعمل أبا هريرة على البحرين فقدم بعشرة آلاف. فقال له عمر: استأثرت بهذه الأموال يا عدو الله، وعدو كتابه؟ فقال أبو هريرة: فقلت: لست بعدو الله وعدو كتابه، ولكني عدو من عداهما. قال: فمن أين هي لك؟ قلت: خيلٌ نتجت، وغلة ورقيق لي وأُعطية تتابعت عليّ. فنظروا، فوجده كما قال، فلما كان بعد ذلك، دعاه عمر ليستعمله، فأبي. فقال: تكره العمل وقد طلب العمل من كان خيرًا منك: يوسف الميليم، فقال: يوسف نبي ابن نبي ابن نبي ابن نبي وأنا أبو هريرة بن أمية. وأخشى ثلاثًا واثنين، قال: فهلا قلت: خسًا؟

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۳۶۰۱) ومسلم (۲۸۸٦)، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب نزول الفتن كمواقع القطر.

قال أخشى أن أقول بغير علم، وأقضي بغير حلم، أو يُضرب ظهري، وينزع مالي، ويشتم عرضي (١).

جــ سبب تولية الأمويين لأبي هريرة المدينة، أنه كان من كبار الصحابة المتبقين في المدينة وغيرها ومن أعلامها الظاهرين خصوصًا إذا عرفنا أنه كان يقدَّم في الصلاة في أيام عليّ ومعاوية ولو جاء غير الأمويين لكان من المؤكد أن يولوه المدينة، فكان المرشح لذلك، وكيف لا وقد رشحه من هو خير منهم وهو عمر.

د \_ يحاول هذا الآبق أن يظهر أبا هريرة بمظهر الحريص على الدنيا وشهواتها، وفي صورة المداهن للأمراء الذي يكذب في سبيل الحصول على مصالحه الغريزية، فتبًا له! فهل يقال عن أبي هريرة ذلك، وهو الذي يروي عن النبي على قوله: «ثلاثة لا ينظر الله إليهم يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم: رجل كان له فضل ماء بالطريق فمنعه من ابن السبيل، ورجل بايع إمامًا لا يبايعه إلا لدنيا فإن أعطاه منها رضي وإن لم يعطه منها سخط، ورجل أقام سلعته بعد العصر فقال: والله الذي لا إله غيره لقد أعطيت بها كذا وكذا فصدقه رجل ثم قرأ هذه الآية: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ اللهِ عَهْدِ الله وَأَيُهَانِهُمْ ثَمَناً قَلِيلاً ﴾ [آل عمران: ٧٧]»

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (٨/ ٤٨٧) ط. الإيمان.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٣٥٨).

وكيف يطلب وهو الذي يروي عن النبي ﷺ قوله: «لأن يحتطب أحدكُم حزمة على ظهره خير له من أن يســــأل أحدًا فيعطيه أو يمنعه»(١).

ولا شك أن الذي هذا حاله لو رأى من الحاكم شيئًا منكرًا أن يسكت عليه، هذا إن لم يحسن منكره، فهل كان أبو هريرة كذلك؟

فانظر أيها الحبيب للحق الواضح ولا تلتفت إلى صاحب الكذب الفاضح والهوى القادح.

◄- أما ادعاء التيجاني أن أبا هريرة يروي ما يشتهي الناس، ويروي في فضائل الصحابة خصوصًا أبي بكر أحاديث موضوعة وازداد التيجاني تيقنًا من ذلك، عندما قرأ كتاب أبي هريرة لشرف الدين ومحمود أبو رية فأقول داحضًا حجته المتهافتة:

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۰۷٤) ومسلم (۱۰٤۲) كتاب الزكاة، باب كراهة المسألة للناس.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٩٥٣٥) ومسلم (٢١١١) كتاب اللباس والزينة، باب تحريم تصوير صورة الحيوان.

(TYV)

أ- لقد اتفق الصحابة على فضل أبي هريرة وثقته وحفظه، وأنه من أكثرهم علمًا بأحاديث النبي على أن أبن عمر أنه قال لأبي هريرة: «يا أبا هريرة، أنت كنت ألزمنا لرسول الله على وأحفظنا لحديثه» (١)، وقيل لابن عمر: «هل تنكر شيئًا مما يقول؟ قال: لا، ولكنه اجترأ وَجَبْنَا» (٢).

وعن معاوية بن أبي عياش الأنصاري: «أنه كان جالسًا مع ابن الزبير، فجاء محمد بن إياس بن البكير، فسأل عن رجل طلّق ثلاثًا قبل الدخول، فبعثه إلى أبي هريرة، وابن عباس، وكانا عند عائشة فذهب، فسألها، فقال ابن عباس لأبي هريرة: أفته يا أبا هريرة فقد جاءتك معضلة. فقال: الواحدة تُبينها، والثلاث تُحرمها، وقال ابن عباس مثله»(٣) فهل يُتهم بالكذب من يوثقه ابن عباس صاحب عليّ ويتأدب معه ويقول له أفتيت يا أبا هريرة؟

ب\_والسبب في كثرة روايته عن الرسول عَلَيْكُم أنه كان مرافقًا له في حله وترحاله، ولم يشغله عنه عمل ولا زوجة، إذ لم يكن يعمل ولم يتزوج، فكان يحرص على مرافقة النبي عَلَيْكُم إلى أي مكان يذهب إليه، سواءٌ إلى حج أو جهاد.

<sup>(</sup>١) صحيح الإسناد: صحيح الترمذي (٣٨٣٦).

<sup>(</sup>٢) صحيح: صحيح أبي داود (١٢٦١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مالك في كتاب الطلاق باب: طلاق البكر، حديث (٣٩).

جــ إضافة إلى كثرة مرافقته للنبي وَلَيْكُرُ التي جعلته أكثر الصحابة رواية للحديث فقد كان يمتاز بقوة حفظه وإتقانه وذلك بفضل تعليم النبي عَيْطِيُّرُ له، فقد روى البخاري عن الزهري، قال: «أخبرني سعيد بن المسيب وأبو سلمة بن عبد الرحمن: أن أبا هريرة على قال: إنكم تقولون: إن أبا هريرة يكثر الحديث عن رسول الله عِين وتقولون: ما بال المهاجرين والأنصار لا يحدثون عن رسول الله ﷺ بمثل حديث أبي هريرة، وإن إخواني من المهاجرين كان يشغلهم صفقٌ بالأسواق، وكنت ألزمُ رسول الله ﷺ على ملءِ بطنى فأشهد إذا غابوا وأحفظ إذا نسوا، وكان يشغل إخواني من الأنصار عمل أموالهم، وكنتُ امرءًا مسكينًا من مساكين الصفة، أعي حين ينسون وقد قال رسول الله ﷺ في حديث يحدثه: إنه لن يبسط أحدُّ حتى أقضي مقالتي هذه ثم يجمع إليه ثوبه إلا وعي ما أقول. فبسطتُ نمرةً عليّ حتى إذا قضي رسول الله ﷺ جمعتها إلى صدري، فما نسيتُ من مقالة رسول الله ﷺ تلك من شيء»<sup>(١)</sup>.

فانظر أخي القارئ إلى هذا الحقد لأبي هريرة رضي الله عنه؟ ولكن تهمته الحقيقية الوحيدة أنه سأل النبي وَ الله الناس أحب إليك؟ قال: «عائشة»، فقلت: ثم من؟ قال: «عمر بن

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۰٤۷)، ومسلم (۱۵۹/۲۶۹۲) كتاب الفضائل، باب من فضائل أبي هريرة رضي الله عنه.

(179

الخطاب»، فعد رجالاً»(١) فهذا الحديث يكفي للطعن به.

د ـ أما بالنسبة لأبي هريرة فإنه كان معتزلاً للفتنة بين على ومعاوية، فليس هو في هذه الناحية متحاملًا ولكن التحامل يظهر بالدس واختلاف الفضائل لأعدائه من مثل ما رواه أبو هريرة عن النبي عَلَيْ قال يوم خيبر: إنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ قَالَ يَوْمَ خَيْرَ "لأُسْطِينَ هَذِهِ الرَّايَةَ رَجُلاً يُحِبُ الله وَرَسُولَه يَفْتَحُ الله عَلَى يَدَيْهِ ». قَالَ عُمَرُ بُنُ لِخَطَّابِ عَلَى مَا أَحْبَبْتُ الإمَارَة وَرَسُولَه يَفْتَحُ الله عَلَى يَدَيْهِ ». قَالَ عُمَرُ بُنُ لِخَطَّابِ عَلَى مَا أَحْبَبْتُ الإمَارَة إلاَّ يَوْمَئِذٍ - قَالَ - فَتَسَاوَرْتُ لَمَا رَجَاءَ أَنْ أَدْعَى لَمَا قَالَ: فَدَعَا رَسُولُ الله عَلَى بَنْ أَبِي طَالِبِ فَأَعْطَاهُ إِيَّاهَا وَقَالَ "امْشِ وَلاَ تَلْتَفِتْ حَتَّى يَفْتَحَ الله عَلَى عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى عَلَى الله فَإِنَّا فَقَدْ مَنَعُوا مِنْكَ دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَاهُمْ إِلاَ بِحَقِّهَا وَعَلَى الله فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ فَقَدْ مَنَعُوا مِنْكَ دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَاهُمْ إِلاَ بِحَقِّهَا وَحِسَابُهُمْ عَلَى الله فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ فَقَدْ مَنَعُوا مِنْكَ دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَاهُمْ إِلاَ بِحَقِّهَا وَحِسَابُهُمْ عَلَى الله فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ فَقَدْ مَنَعُوا مِنْكَ دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَاهُمْ إِلاَ بِحَقِّهَا وَحِسَابُهُمْ عَلَى الله فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ فَقَدْ مَنَعُوا مِنْكَ دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَاهُمْ عَلَى الله وَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ فَقَدْ مَنَعُوا مِنْكَ دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَاهُمْ إِلاَ بِحَقِّهَا وَحِسَابُهُمْ عَلَى الله فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ فَقَدْ مَنَعُوا مِنْكَ دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَاهُمْ عَلَى الله وَالله فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ فَقَدْ مَنَعُوا مِنْكَ دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَاهُمْ إِلاَ بِحَقِهَا مِنْكَ وَمَاءَهُمْ وَأَمْوَاهُمْ إِلاَ بِحَقَا اللهِ وَلِهُ اللهِ اللهُ الله وَلِهُ الله وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله وَلَوْلَا اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ ا

وروى أيضًا أن النبي عَلَيْهِ قال: «**اللهم إني أحبهما فأحبهم**» (٣). فمرحا بالهداية يا تيجاني.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٦٦٢) ومسلم (٢٣٨٤) كتاب فضائل الصحابة رضي الله عنهم، باب من فضائل أبي بكر الصديق رضي الله عنه.

 <sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٢٤٠٥) كتاب فضائل الصحابة رضي الله عنهم، باب من فضائل علي بن أبي طالب رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٧٤٩) ومسلم (٢٤٢٢) كتاب فضائل الصحابة رضي الله عنهم، باب فضائل الحسن والحسين رضي الله عنهما.

### وفي نهاية هذه الشبهة أقول:

الغريب أن تجد التيجاني يشن حملة ضارية ضد أبو هريرة متهمًا إياه في أكثر من موضع في كتابه بأنه يروي الأحاديث المكذوبة والموضوعة ثم يحتج بها يرويه!!

\* فيستدل بحديث الحوض الذي يطعن به على الصحابة أن النبي ﷺ قال: «يرد على الحوض رجال من أصحابي فيُحَلَّئُونَ عنه فأقول يا رب أصحابي فيقول إنك لا علم لك بها أحدثوا بعدك إنهم ارتدوا على أدبارهم القهقرى» (١).

وقال شُعيب عن الزهري كان أبو هريرة يُحدثُ عن النبي ﷺ فيجْلَوْنَ وَلَا يَعْلَيْكُمْ فيجْلَوْنَ وَلَا يَعْلَيْكُمُ فيجْلُونَ وَلَا يَعْلَيْكُمُ إ!

\* ثم يستدل على أفضلية على بحديث الراية يوم خيبر، أَنَّ رَسُولَ الله وَرَسُولَهُ يَفْتَحُ الله وَلَيُ يَوْمَ نَوْ الله وَرَسُولَهُ يَفْتَحُ الله وَلَيْ يَوْمَ الله وَلَا يَوْمَ وَلَهُ يَفْتَحُ الله وَلَى يَدَيْهِ ». قَالَ عُمَرُ بْنُ الخَطَّابِ عَلَيْهِ مَا أَحْبَبْتُ الإِمَارَةَ إِلاَّ يَوْمَئِذٍ - قَالَ - فَلَى يَدَيْهِ ». قَالَ عُمَرُ بْنُ الخَطَّابِ عَلَيْهِ مَا أَحْبَبْتُ الإِمَارَةَ إِلاَّ يَوْمَئِذٍ - قَالَ - فَدَعَا رَسُولُ الله وَيَلِينَ عَلِيَّ بْنَ الْمَعْلَ وَلَا تَلْقَفْ حَتَى يَفْتَحَ الله عَلَيْكَ ». أَبِي طَالِبٍ فَأَعْطَاهُ إِيَّاهَا وَقَالَ « امْشِ وَلاَ تَلْتَفِتْ حَتَّى يَفْتَحَ الله عَلَيْكَ ». قَالَ فَسَارَ عَلِيُّ شَيْئًا ثُمَّ وَقَفَ وَلَمْ يَلْتَفِتْ فَصَرَخَ يَا رَسُولَ الله عَلَى مَاذَا أَقَاتِلُ قَالَ فَسَارَ عَلِيُّ شَيْئًا ثُمَّ وَقَفَ وَلَمْ يَلْتَفِتْ فَصَرَخَ يَا رَسُولَ الله عَلَى مَاذَا أَقَاتِلُ الله وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله عَلَى مَاذَا أَقَاتِلُ الله وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله وَأَنَّ مُ وَقَفَ وَلَمْ يَلْهُ وَا أَنْ لاَ إِلَهُ إِلاَ الله وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله وَأَنَّ اللهُ وَأَنَ اللهُ وَأَنْ الله وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله وَالله وَالَى الله وَأَنَّ اللهُ وَأَنَّ اللهُ وَأَنَّ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا الللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَلَا ا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٥٨٥).

# عُذِرٌاْ... أَبَا كُرُبِرُاقُ =====

فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ فَقَدْ مَنَعُوا مِنْكَ دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَاهُمْ إِلاَّ بِحَقِّهَا وَحِسَابُهُمْ عَلَى الله الله الله عنه. الله الله عنه.

\* ويحتج بحديث الرجل الذي بال في المسجد «أَنَّ أَعْرَابِيًّا بَالَ فِي المسجد «أَنَّ أَعْرَابِيًّا بَالَ فِي المسجد، فَثَارَ إِلَيْهِ النَّاسُ لِيَقَعُوا بِهِ فَقَالَ لَمُمْ رَسُولُ الله وَيَلِيَّةُ « دَعُوهُ، وَأَهْرِيقُوا عَلَى بَوْلِهِ ذَنُوبًا مِنْ مَاءٍ - أَوْ سَجْلاً مِنْ مَاءٍ - فَإِنَّمَا بُعِثْتُمْ مُيسِّرِينَ، وَلَمْ تُبْعَثُوا مُعَسِّرِينَ » (٢) وقد رواه أبو هريرة أيضًا !!.

ثم يدعي بعد ذلك أن أبا هريرة يختلق الفضائل لأعداء عليّ أليس هذا بشيء مضحك؟؟

**BBB** 

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٤٠٥) كتاب فضائل الصحابة رضي الله عنهم، باب من فضائل على بن أبي طالب رضي الله عنه.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۱۲۸).

# عِنْدِرِّاْ... أَبَا هُرَّرِيْرُةُ

### حديث: خلق الله آدم على صورته:

وأخذ المؤلف يصول ويجول ويشكك في هذا الحديث النبوي الشريف قائلاً: «وهذا مما لا يجوز على رسول الله على غيره من الأنبياء ولا على أوصيائهم. ولعل أبا هريرة إنها أخذه عن اليهود بواسطة صديقه كعب الأحبار أو غيره، فإن مضمون هذا الحديث إنها هو عين الفقرة السابعة والعشرين من الإصحاح الأول من إصحاحات التكوين من كتاب اليهود \_ العهد القديم \_ وإليك نصها بعين لفظه قال: فخلق الله الإنسان على صورته، على صورة الله خلقه ذكرًا وأنثى خلقهم (٢).

 <sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٢٢٧) ومسلم (٢٨٤١) كتاب الجنة وصفة نعيهما وأهله،
باب يدخل الجنة أقوام أفئدتهم مثل أفئدة الطير.

<sup>(</sup>٢) أبو هريرة لعبد الحسين شرف الدين الموسوي (ص٩٥).

### الردعلي هذه الشبهة:

قلت: ونختصر الرد على مفتريات وأباطيل عبد الحسين، إن هذا الحديث رواه قومك بطرقهم الخاصة وعمن يعتقدون فيهم العصمة المطلقة، ونحن لا يسعنا إلا كشف تدليسه.. يزعم أنه بالغ في الفحص وأغرق في التنقيب عن أحاديث أبي هريرة حتى أسفر وجه الحق وظهر صبح اليقين، فلم يجد إلا الإنكار عليه، سبحان الله ما أتقاه!!

لقد أثبت صحة هذا الحديث الخميني بعنوان (إن الله خلق آدم على صورته) والذي أورد من طريق أهل البيت حجج الله على خلقه حسب اعتقادهم، وإليك نص الحديث:

فعن محمد بن مسلم قال: سألت أبا جعفر عما يروون إن الله واختارها آدم على صورته فقال: هي صورة محدثة مخلوقة، اصطفاها الله واختارها على سائر الصور المختلفة فأضافها إلى نفسه كما أضاف الكعبة إلى نفسه والروح إلى نفسه فقال تعالى: ﴿بَيْتِيَ ﴾ وقال: ﴿وَنَفَخَتُ فِيهِ مِن رُّوحِي ﴾ والروح إلى نفسه فقال تعالى: ﴿بَيْتِي ﴾ وقال: ﴿وَنَفَخَتُ فِيهِ مِن رُّوحِي ﴾ [الحجر: ٢٩] ثم قال الخميني: «وهذا الحديث من الأحاديث المشهورة بين السنة والشيعة، ويستشهد به دائمًا، وقد أيد الإمام الباقر صدوره وتولى بيان المقصود منه» (١).

وقد علق شيخهم محمد الكراجكي في (كنز الفوائد) تحت عنوان

<sup>(</sup>١) زبدة الأربعين حديثًا للخميني رقم (٣٨) ص (٢٦٤).

عِنْدِرُّا ... أَبَا يُحْرِّرُنُهُ

(تأويل الخبر) ما نصه: «إن سأل سائل، فقال: ما معنى الخبر المروي عن النبي وَالله قال: إن الله تعالى خلق آدم على صورته، أوليس ظاهر هذا الخبر يقتضي التشبيه له تعالى بخلقه، فإن لم يكن على ظاهره، فها تأويله؟: الجواب: قلنا: أحد الأجوبة عن هذا أن تكون الهاء عائدة إلى الله تعالى، والمعنى أنه خلق على الصورة التي اختارها، وقد يضاف الشيء إلى مختاره. ومنها أن تكون الهاء عائدة إلى آدم، ويكون المراد أن الله تعالى خلقه على صورته التي شوهد عليها، لم ينتقل إليها عن غيرها كتنقل أو لاده الذي يكون أحدهم نطفة ثم علقة ثم مضغة، ويخلق خلقًا بعد خلق، ويولد طفلاً صغيرًا ثم يصير غلامًا ثم شابًا ثم كهلاً، ولم يكن آدم كذلك، بل خلق على صورته التي مات عليها.

### الرد على هذه الشبهة:

مسكين (عبد الحسين) كم مرة يستعمل التقية والكذب والدجل فلا يفلح أبدًا يقول تقية إن: «أبا هريرة إنها أخذه عن اليهود بواسطة صديقه كعب الأحبار أو غيره، فإن مضمون هذا الحديث إنها هو عين الفقرة السابعة والعشرين من الإصحاح الأول من إصحاحات التكوين من كتاب اليهود».

فهل الخميني والأئمة من أهل البيت أخذوا عن اليهود بواسطة كعب الأحبار؟!! أو غيره؟ نعوذ بالله من هذا الإثم والبهتان.

فلهاذا يا عبد الحسين لم تنكر على أئمتك في روايتهم لهذا الحديث بعينه؟!!

ولماذا لم تنكر على رواتك كمحمد بن مسلم والحسين بن خالد، وأبي الورد بن ثمامة وغيرهم، تزعم أنك بالغت في الفحص وأغرقت في التنقيب عن أحاديث أبي هريرة حتى أسفر وجه الحق وظهر صبح اليقين، فلم تجد إلا الإنكار عليه!!، أليس هذا من الكذب والتدليس على المسلمين؟!

ومن هنا تدرك أيها القارئ مدى تدليسه وكذبه، وما لفقه من تهم باطلة، فهو يعلم موضع هذه الأحاديث وأقوال علماء الحديث عنده، لأنه يعتبر من كبار مجتهدي الشيعة، ومن وصل إلى درجة الاجتهاد عندهم لابد وأن يكون قد وقف على هذه الكتب، ككتب علم الكلام والحديث والتفسير والرجال والنحو... و... وإلا لما لقب (بآية الله) عندهم، ولكن هذا (الآية) يريد فقط أن ينتقم من أبي هريرة ويشفي غليله وحقده الأسود، ولو أدى ذلك إلى الطعن في أئمته المعصومين، وعلمائه، فهو يظن أن الناس مغفلين! لا يقرءون و لا يريدون أن يجهدوا أنفسهم عناء البحث والتنقيب.

### 

#### الشبهة الثالثة

## استنكار عبد الحسين «رؤية الله يوم القيامة»:

أخرج الشيخان الإسناد عن أبي هريرة ﴿ فَالَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَالَ: ﴿ قَالَ أُنَاسٌ يَا رَسُولَ الله هَلْ نَرَى رَبَّنَا يَوْمَ القِيَامَةِ فَقَالَ: «هَلْ تُضَارُّونَ فِي الشَّمْس، لَيْسَ دُونَهَا سَحَابٌ». قَالُوا لاَ يَا رَسُولَ الله. قَالَ: «هَلْ تُضَارُّونَ فِي القَمَر لَيْلَةَ البَدْرِ، لَيْسَ دُونَهُ سَحَابٌ». قَالُوا لاَ يَا رَسُولَ الله. قَالَ: «فَإِنَّكُمْ تَرَوْنَهُ يَوْمَ القِيَامَةِ كَذَلِكَ، يَجْمَعُ الله النَّاسَ فَيَقُولُ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ شَيْءًا فَلْيَتَّبِعْهُ، فَيَتْبَعُ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ الشَّمْسَ، وَيَتْبَعُ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ القَمَرَ، وَيَتْبَعُ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ الطُّواغِيتَ، وَتَبْقَى هَذِهِ الْأُمَّةُ فِيهَا مُنَافِقُوهَا، فَيَأْتِيهِمُ الله فِي غَيْرِ الصُّورَةِ الَّتِي يَعْرِفُونَ فَيَقُولُ أَنَا رَبُّكُمْ. فَيَقُولُونَ نَعُوذُ بِالله مِنْكَ، هَذَا مَكَانُنَا حَتَّى يَأْتِيَنَا رَبُّنَا، فَإِذَا أَتَانَا رَبُّنَا عَرَفْنَاهُ فَيَأْتِيهِمُ الله فِي الصُّورَةِ الَّتِي يَعْرِفُونَ فَيَقُولُ أَنَا رَبُّكُمْ. فَيَقُولُونَ أَنْتَ رَبُّنَا، فَيَتْبَعُونَهُ وَيُضْرَبُ جِسْرُ جَهَنَّمَ». قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْكُمْ: «فَأَكُونُ أَوَّلَ مَنْ يُجِيزُ، وَدُعَاءُ الرُّسُل يَوْمَئِذٍ اللهمَّ سَلِّمْ سَلِّمْ، وَبِهِ كَلاَلِيبُ مِثْلُ شَوْكِ السَّعْدَانِ، أَمَا رَأَيْتُمْ شَوْكَ السَّعْدَانِ». قَالُوا بَلَى يَا رَسُولَ الله. قَالَ: «فَإِنَّهَا مِثْلُ شَوْكِ السَّعْدَانِ، غَيْرَ أَنَّهَا لاَ يَعْلَمُ قَدْرَ عِظَمِهَا إلاَّ الله، فَتَخْطَفُ النَّاسَ بِأَعْمَاهِمْ، مِنْهُمُ المُوبَقُ، بِعَمَلِهِ وَمِنْهُمُ المُخَرْدَلُ، ثُمَّ يَنْجُو، حَتَّى إِذَا فَرَغَ الله مِنَ القَضَاءِ بَيْنَ عِبَادِهِ، وَأَرَادَ أَنْ يُخْرِجَ مِنَ النَّارِ مَنْ أَرَادَ أَنْ يُخْرِجَ، مِمَّنْ كَانَ يَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ الله، أَمَرَ المَلاَئِكَةَ أَنْ يُخْرِجُوهُمْ، فَيَعْرِفُونَهُمْ بِعَلاَمَةِ آثَارِ السُّجُودِ، وَحَرَّمَ الله عَلَى النَّارِ أَنْ تَأْكُلَ مِنَ ابْن آدَمَ

أَثَرَ السُّجُودِ، فَيُخْرِجُونَهُمْ قَلِ امْتُحِشُوا، فَيُصَبُّ عَلَيْهِمْ مَاءٌ يُقَالُ لَهُ مَاءُ الْحَيَاةِ، فَيَنْبُتُونَ نَبَاتَ الْحِبَّةِ فِي حَمِيلِ السَّيْلِ، وَيَبْقَى رَجُلٌ مُقْبِلٌ بِوَجْهِهِ عَلَى النَّارِ فَيَقُولُ يَا رَبِّ قَدْ قَشَبَنِي رِيحُهَا وَأَحْرَقَنِي ذَكَاؤُهَا، فَاصْرفْ وَجْهي عَنِ النَّارِ فَلاَ يَزَالُ يَدْعُو اللهِ. فَيَقُولُ لَعَلَّكَ إِنْ أَعْطَيْتُكَ أَنْ تَسْأَلَنِي غَيْرَهُ. فَيَقُولُ لاَ وَعِزَّتِكَ لاَ أَسْأَلُكَ غَيْرَهُ. فَيَصْرِفُ وَجْهَهُ عَنِ النَّارِ، ثُمَّ يَقُولُ بَعْدَ ذَلِكَ يَا رَبِّ قَرِّبْنِي إِلَى بَابِ الْجَنَّةِ. فَيَقُولُ أَلَيْسَ قَدْ زَعَمْتَ أَنْ لاَ تَسْالنِي غَيْرَهُ، وَيْلَكَ ابْنَ آدَمَ مَا أَغْدَرَكَ. فَلاَ يَزَالُ يَدْعُو. فَيَقُولُ لَعَلِّي إِنْ أَعْطَيْتُكَ ذَلِكَ تَسْأَلَنِي غَيْرَهُ. فَيَقُولُ لاَ وَعِزَّتِكَ لاَ أَسْأَلُكَ غَيْرَهُ. فَيُعْطِي الله مِنْ عُهُودٍ وَمَوَاثِيقَ أَنْ لاَ يَسْأَلُهُ غَيْرَهُ، فَيُقَرِّبُهُ إِلَى بَابِ الْجَنَّةِ، فَإِذَا رَأَى مَا فِيهَا سَكَتَ مَا شَاءَ الله أَنْ يَسْكُتَ، ثُمَّ يَقُولُ رَبِّ أَدْخِلْنِي الْجَنَّةَ. ثُمَّ يَقُولُ أَوَلَيْسَ قَدْ زَعَمْتَ أَنْ لاَ تَسْأَلَنِي غَيْرَهُ، وَيْلَكَ يَا ابْنَ آدَمَ مَا أَغْدَرَكَ فَيَقُولُ يَا رَبِّ لاَ تَجْعَلْنِي أَشْقَى خَلْقِكَ. فَلاَ يَزَالُ يَدْعُو حَتَّى يَضْحَكَ، فَإِذَا ضَحِكَ مِنْهُ أَذِنَ لَهُ بِالدُّخُولِ فِيهَا، فَإِذَا دَخَــلَ فِيهَا قِيلَ ثَمَنَّ مِنْ كَذَا. فَيَتَمَنَّى، ثُمَّ يُقَالُ لَهُ عََنَّ مِنْ كَذَا. فَيَتَمَنَّى حَتَّى تَنْقَطِعَ بِهِ الأَمَانِيُّ فَيَقُولُ لَهُ هَذَا لَكَ وَمِثْلُهُ مَعَهُ» قال أبو هريرة وذلك الرجل آخر أهل الجنة دخولاً "(١).

ثم أخذ المؤلف يصول ويجول مفندًا هذا الحديث النبوي الشريف قائلاً: «وهذا حديث مهول ألفت إليه أرباب العقول فهل يجوز عندهم أن تكون لله صورة مختلفة ينكرون بعضها ويعرفون البعض الآخر؟ وهل

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٨٠٦) ومسلم (١٨٢) كتاب الإيمان، باب معرفة طريق الرؤية.

يرون أن لله ساقًا تكون آية له وعلامة عليه؟ وبأي شيء كانت ساقه علامة دون غيرها من الأعضاء؟ وهل تجوز عليه الحركة والانتقال فيأتيهم أولاً وثانيًا وهل يجوز عليه الضحك؟ وأي وزن لهذا الكلام؟(١)

#### الرد على هذه الشبهة:

قلت: إن المؤلف مقصده الرد على أهل السنة والإنكار عليهم في معتقدهم رؤية الله يوم القيامة، وليس مقصده كها يتخرص في مقدمة كتابه (تطهير الصحاح والمسانيد من كل ما لا يحتمله العقل من حديث أبي هريرة) لذلك ألّف كتابًا مستقلاً في الرد عليهم سهاه (كلمة حول الرؤية) فغرض المؤلف الرد على أهل السنة إذ أنه يعلم أن حديث رؤية الله تعالى في الآخرة للمؤمنين رواه أكثر من عشرين صحابيًا عن رسول الله والكنه اتخذ أبا هريرة دهليزًا له!! وهذا هو غرضه كها بينت في مقدمة الكتاب، على كل حال نرد في عجالة على شبهات المؤلف، فقوله: «هل يجوز عندهم أن تكون لله صورة مختلفة ينكرون بعضها ويعرفون البعض الآخر»؟

قلت: قال ابن الجوزي: اعلم أنه يجب على كل مسلم أن يعتقد أن الله عن لا تجوز عليه الصورة التي هي هيئة وتأليف. وقال ابن حجر نقلاً عن ابن بطال: تمسك به أي بهذا الحديث \_ المجسمة فأثبتوا لله صورة، ولا

<sup>(</sup>١) أبو هريرة لعبد الحسين شرف الدين الموسوي رقم (٢) ص(٦٤).

حجة لهم فيه لاحتمال أن يكون بمعنى العلامة وضعها الله لهم دليلاً على معرفته كما يسمى الدليل والعلامة صورة وكما تقول صورة حديثك كذا، وصورة الأمر كذا والحديث والأمر لا صورة لهما حقيقة، وأجاز غيره أن المراد بالصورة الصفة.

ونقل ابن التين: أن معناه صورة الاعتقاد، وأجاز الخطابي أن يكون الكلام خرج على وجه المشاكلة لما تقدم من ذكر الشمس والقمر والطواغيت (١).

وقال غيره من العلماء: يأتيهم بأهوال القيامة، وصورة الملائكة، مما لم يعهدوا مثله في الدنيا، فيستعيذون من تلك الحال، ويقولون: إذا جاء ربنا عرفناه، أي أتى بها يعرفونه من لطفه، وهي الصورة التي يعرفون فيكشف عن ساق: أي عن شدة كأنه يرفع تلك الشدائد المهولة، فيسجدون شكرًا، وقال بعضهم: صورة يمتحن إيهانهم بها، كها يبعث الدجال فيقولون: نعوذ بالله منك.

وأما قوله: «وهل يرون أن لله ساقًا تكون آية له وعلامة عليه؟ وبأي شيء كانت ساقه علامة دون غيرها من الأعضاء وهل تجوز عليه الحركة والانتقال فيأتيهم أولاً وثانيًا وهل يجوز عليه الضحك؟ وأي وزن لهذا الكلام؟

<sup>(</sup>١) فتح الباري (م١٣/ ص ٦٠٥) كتاب التوحيد، باب قوله تَعالى: ﴿وُجُوهُ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ \* إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٢، ٢٣].

قلت: إن كلامه هذا يدل على جهل قبيح ليس له مثيل، ولا أعلم أن أحدًا من قبل سبقه ألا يقرأ هذا الذي لقبوه (بالعلامة) القرآن الكريم، ألا يقرأ قوله تعالى: ﴿ هَلَ يَنظُرُونَ إِلّا أَن يَأْتِيهُمُ ٱللّهُ فِي ظُلُلٍ مِّنَ ٱلْغَكَامِ وَالْمَلَتِ كَةُ وَقُضِى ٱلْأَمْرُ ﴾ [البقرة: ٢١٠]، وقوله تعالى: ﴿ هَلَ يَنظُرُونَ إِلّا أَن تَأْتِيهُمُ ٱللّهَ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ ءَاينتِ رَبِّكَ ﴾ تأتيهُمُ ٱلمَلَتِ كَةُ أَوْ يَأْتِي رَبِّكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ ءَاينتِ رَبِّكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ ءَاينتِ رَبِّكَ ﴾ [الأنعام: ١٥٨].

وقوله تعالى: ﴿ كُلِّرَ إِذَا دُكِّتِ ٱلْأَرْضُ دَّكًا دَكًا اللهِ وَجَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا ﴾ [الفجر: ٢١، ٢٢].

وأما إنكاره لرؤية الله بقوله: «وهذا محال لا يعقل، ولا يمكن أن يتصور متصور إلا إذا اختص الله المؤمنين في الدار الآخرة ببصر لا تكون في خواص الأبصار المعهودة في الحياة الدنيا».

قلت: أولاً: إن المخالفين لكم، المثبتين للرؤية وهم الصحابة والتابعون والأئمة المهتدون من أهل الفقه والحديث ممن لهم قدم صدق في العالمين، هؤلاء أكثر العقلاء، وأوفر عددًا منكم.

\* قال النووي: اعلم أن مذهب أهل السنة بأجمعهم أن رؤية الله تعالى مكنة غير مستحيلة عقلاً وأجمعوا أيضًا على وقوعها في الآخرة وأن المؤمنين يرون الله تعالى دون الكافرين.

وزعمت طائفة من أهل البدع المعتزلة والخوارج وبعض المرجئة أن الله تعالى لا يراه أحد من خلقه وأن رؤيته مستحيلة عقلاً، وهذا الذي قالوه

خطأ صريح، وجهل قبيح وقد تضافرت أدلة الكتاب والسنة وإجماع الصحابة ومن بعدهم من سلف الأمة على إثبات رؤية الله تعالى في الآخرة للمؤمنين ورواها نحو عشرين صحابيًا عن رسول الله وسي وآيات القرآن فيها مشهورة، واعتراضات المبتدعة عليها لها أجوبة مشهورة في كتب المتكلمين من أهل السنة وكذلك باقي شبههم وهي مستقاة في كتب الكلام.

وقال ابن حجر في الفتح نقلاً عن ابن بطال: ذهب أهل السنة وجمهور الأمة إلى جواز رؤية الله في الآخرة ومنع الخوارج والمعتزلة وبعض المرجئة وتمسكوا بأن الرؤية توجب كون المرئي محدثًا وحالاً في مكان، وأولوا قوله: ﴿نَاظِرَةُ بَم بمنتظرة وهو خطأ لأنه لا يتعدى بإلى، ثم ذكر نحو ما تقدم ثم قال وما تمسكوا به فاسد لقيام الأدلة على أن الله تعالى موجود، والرؤية في تعلقها بالمرئي بمنزلة العلم في تعلقه بالمعلوم فإذا كان تعلق العلم بالمعلوم لا يوجب حدوثه فكذلك المرئي.

قال، وتعلقوا بقوله عَلَى ﴿ لَا تُدْرِكُ مُ ٱلْأَبْصَدُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣].

وقوله عَلَى للوسى: ﴿ لَن تَرَكِنِي ﴾ [الأعراف: ١٤٣].

والجواب عن الأول: أنه لا تدركه الأبصار في الدنيا جمعًا بين دليلي الآيتين، وبأن نفي الإدراك لا يستلزم نفي الرؤية لإمكان رؤية الشيء من غير إحاطة بحقيقته (١).

<sup>(</sup>١) فتح الباري (١٣/ ٦٣٠) كتاب التوحيد باب قول الله تعالى: ﴿وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ

على أن العقل الصحيح لا يخالف القرآن والسنة الثابتة الصحيحة، ولا يتعارضان أبدًا، وما ظهر من تعارض في الظاهر، فإنه لعدم صحة في النقل، أو عدم كمال في العقل، على أن العقل إذا ترك ونفسه، لم يحكم باستحالة رؤيته إلا إذا صرفه برهان.

### وها هي: الروايات عن الأئمة المعصومين. على زعمه. في رؤية الله عَكَّ:

\* فقد روى الكليني عن داود بن القاسم أبي هاشم الجعفري، قال: قلت لأبي جعفر: لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار؟ فقال: يا أبا هاشم أوهام القلوب أدق من أبصار العيون، أنت قد تدرك بوهمك السند والهند والبلدان التي لم تدخلها ولا تدركها ببصرك وأوهام القلوب لا تدركه فكيف أبصار العيون؟

\* وروى الكليني والصدوق عن أبي الحسن الموصلي، عن أبي عبد الله قال: جاء حبر إلى أمير المؤمنين فقال: يا أمير المؤمنين هل رأيت ربك حين عبدته؟ فقال: ويلك ما كنت أعبد ربًا لم أره، قال: وكيف رأيته؟ قال: ويلك لا تدركه العيون في مشاهدة الأبصار ولكن رأته القلوب بحقائق الإيهان.

\* وروى الصدوق عن أبي هاشم الجعفر، عن أبي الحسن الرضا قال: سألته عن الله عَلَى الله عَلَ

نَاضِرَةٌ \* إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٢، ٢٣].

قلت: بلى، قال: فتعرفون الأبصار؟ قلت: بلى، قال: وما هي؟ قلت: أبصار العيون، فقال: إن أوهام القلوب أكثر من أبصار العيون فهو لا تدركه الأوهام وهو يدرك الأوهام (١).

\* فقولك هذا رد على أئمتك المعصومين، لأنك لا تفهم أحاديثهم. ولكنها هي الحرب على أبي هريرة رضى الله عنه.

#### G G G G

<sup>(</sup>١) التوحيد لابن بابويه القمي (ج١١ ص١١٢).

# الشبهة الرابعة

# استنكار عبد الحسين حديث: «لا تملأ النارحتي يضع الله رجله فيها»:

عن أبي هريرة على عن النبي وَقَالَتِ الجَنَّةُ مَا لِي لاَ يَدْخُلُنِي إِلاَّ ضُعَفَاءُ أُوثِرْتُ بِالمُتَكَبِّرِينَ وَالمُتَجَبِّرِينَ. وَقَالَتِ الجَنَّةُ مَا لِي لاَ يَدْخُلُنِي إِلاَّ ضُعَفَاءُ النَّاسِ وَسَقَطُهُمْ. قَالَ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى لِلْجَنَّةِ أَنْتِ رَحْمَتِي أَرْحَمُ بِكِ مَنْ أَشَاءُ مِنْ أَشَاءُ مِنْ عَبَادِي. وَقَالَ لِلنَّارِ إِنَّمَا أَنْتِ عَذَابٌ أُعَذِّبُ بِكِ مَنْ أَشَاءُ مِنْ عَبَادِي. وَلَكُلِّ وَاحِدَةٍ مِنْهُمَا مِلْؤُهَا، فَأَمَّا النَّارُ فَلاَ تَمْتَلِئُ حَتَّى يَضَعَ رِجْلَهُ فَتَقُولُ قَطْ قَطْ. فَهُنَالِكَ تَمْتَلِئُ وَيُزْوَى بَعْضُهَا إِلَى بَعْضَ» (١) الحديث.

ثم أخذ المؤلف يصول ويجول مفندًا هذا الحديث النبوي الشريف قائلاً: «إن هذا الحديث محال ممتنع بحكم العقل والشرع، وهل يؤمن مسلم ينزه الله تعالى بأن لله رجلاً؟ وهل يصدق عاقل بأن يضعها في جهنم لتمتلئ بها ؟ وما الحكمة من ذلك؟ وأي وزن لهذا الكلام البارد \_ إلى أن قال \_ وبأي لسان تتحاج النار والجنة؟! وبأي حواسهما أدركتا ما أدركتاه وعرفتا من دخلهما وأي فضل للمتجبرين والمتكبرين لتفخر بهم النار؟ وهم يومئذ في أسفل سافلين؟ وكيف تظن الجنة أن الفائزين بها من سقطة الناس وهم من الذين أنعم الله عليهم بين نبي وصديق وشهيد وصالح ما

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٨٥٠) ومسلم (٢٨٤٦) كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب النار ويدخلها الجبارون والجنة ويدخلها الضعفاء.

أظن الجنة والنار قد بلغ بهما الجهل والحمق والخرف إلى هذه الغاية؟»(١).

#### الرد على الشبهة :

قلت: إن حمل الألفاظ في هذا الحديث على حقيقته نعت ومكابرة بلا دليل، والأصل أنه إذا امتنع حمل الألفاظ في اللغة على الحقيقة صرفت إلى المجاز، وهذا كثير في اللغة، فكما تقول: خرجت المدينة تستقبل الحجاج، وتقصد بذلك أكثر أهل المدينة، كذلك يجب أن تقول في مثل هذا الحديث وفي الآيات التي استدل بها (الشبهة) على رأيهم كآية «الاستواء» وغيرها ويلزم من إنكار هذه الأحاديث لما فيها من التجسيم والتشبيه ـ على رأي المؤلف \_ إنكار جميع الآيات التي بهذا المعنى، ولا يقول بهذا مسلم، فكما صرفت ألفاظ تلك الآيات إلى المجاز تصرف ألفاظ بعض الأحاديث أيضًا إلى ذلك، لأن بعض الأحاديث جاءت على سنن ونهج القرآن الكريم، وإذا أبي أن تصرف هذه الألفاظ إلى المجاز قلنا له: يلزم من هذا أن تسير المدينة \_ في مثالنا \_ بأبنيتها ومساجدها وبيوتها وأشجارها، وهذا لا يعقل ولا يتصور، وهو خلاف العادة والعرف، لذلك وجب صرفه إلى المجاز، من غير أن نرد ذلك الأصل اللغوي، الذي عليه العرب، أدباؤهم وفصحاؤهم وعامتهم منذ عرفهم التاريخ، وعلى هذا الأصل نحمل بعض آيات القرآن الكريم وبعض أحاديث الرسول الأمين صلى الله عليه وآله وسلم.

<sup>(</sup>١) أبو هريرة لعبد الحسين شرف الدين الموسوي (ص٦٧ - ٦٩).

فيا ترى: ما الذي يدعو إلى المحالة والاستغراب والامتناع؟ إن كان وجه الإنكار هو أن الله يضع رجله، ففي القرآن جاء إثبات اليد، والوجه، والعين، والمجيء، وغير ذلك لله، قال تعالى: ﴿وَيَبْغَى وَجَهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَالعين، والمجيء، وغير ذلك لله، قال تعالى: ﴿وَيَبْغَى وَجَهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَالعين، والمجيء، وغير ذلك لله، قال تعالى: ﴿كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلّا وَجَهَهُ أَهُ وَالقصص: وَأَلْإِكُرَامِ ﴾ [الرحن: ٢٧]، وقال تعالى: ﴿كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلّا وَجَهَهُ أَبُ اللهُ يَدَاهُ مَنْكُولَةً عُلَتَ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُوا بِمَا عَالَوا بَلَ يَدَاهُ مَنْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاهُ ﴾ [المائدة: ٢٤]، وقال تعالى: ﴿مَا مَنعَكَ أَن تَسْجُدُ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيَ فَلِ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَ

وبالجملة، فإن تحكيم العقل في مسألة الألوهية، وصفاتها من سخافة العقل نفسه، ولا تؤدي عند هؤلاء المغترين بعقولهم، إلا إلى الإلحاد غالبًا، فخير للعقل، (وهذا العقل المريض) أن يفكر فيها يستطيع التفكير به، وإن كان عقله عاجزًا عن معرفة سر الحياة في الإنسان نفسه، وعن الإحاطة بجزء كحبة الرمل من صحراء هذا الكون العجيب، فكيف يستطيع أن يعلم حقيقة خالق هذا الكون كله؟

لنفرض أن تحكيم العقل في الأحاديث هو الصواب، فنحن نسأل: أي عقل هذا الذي تريد أن تحكمه؟، أعقل الفلاسفة؟ إنهم مختلفون، وما من متأخر منهم إلا وهو ينقض قول من سبقه، أعقل الأدباء؟ إنه ليس من شأنهم، فإن عنايتهم بالنوادر والحكايات. أعقل علماء الطب؟ أم الهندسة أم الرياضيات؟ ما لهم ولهذا؟ أعقل المحدثين؟ إنه لم يعجبكم بل إنكم

تتهمونهم بالغباوة والبساطة؟ أعقل الفقهاء؟ إنهم مذاهب متعددة، وعقليتهم في رأيكم كعقلية المحدثين. أعقل الملحدين؟ إنهم يريدون أن إيهانكم بوجود الله، جهل منكم وخرافة، أعقل المؤمنين بوجود الله؟ تعالى نرى طوائفهم:

إن منهم: من يرى أن الله يحل في إنسان فيصبح إلهًا؟ ومنهم: من يرى أن روح الله تتقمص في جسد، فيكون إلهًا؟ ومنهم: من يرى أن الله ومخلوقاته في وحدة متكاملة؟ ومنهم: من يرى أن الله ذو ثلاثة أقانيم في ذات واحدة؟ ومنهم: من يرى البقر والفأر والقرد، يجب أن يتوجه إليها بالعبادة؟ ستقولون: إننا نريد تحكيم عقل المؤمنين بإله واحد في دين الإسلام. فنحن نسألكم: عقل أي مذهب من مذاهبهم ترضون؟ أعقل أهل السنة والجماعة؟ هذا لا يرضي الشيعة، ولا المعتزلة. أم عقل الشيعة ؟ هذا لا يُرضى أهل السنة، ولا الخوارج. أم عقل المعتزلة؟ أنه لا يُرضي جمهور طوائف المسلمين. فأي عقل ترضون؟

إن حكاية عرض الحديث على (العقل) حكاية قديمة نادى بها بعض المعتزلة، ونادى المستشرقون حديثًا، وتابعهم فيها أحمد أمين، وضرب لذلك أمثلة من الأحاديث الصحيحة وهي في رأيه غير مقبولة للعقل. لئن

كان يريد من العقل الصريح ما يقبله العقل من بدهيات الأمور، فهذا أمر واقع في تاريخ السنة النبوية، فقد وضع أئمة النقد من علماء الحديث علامات لمعرفة الحديث الموضوع منها: أن يكون متنه مخالفًا لبدائة العقول وللمقطوع به من الدين أو التاريخ أو الطب أو غير ذلك، وعلى هذا نفوا آلافًا من الأحاديث وحكموا عليها بالوضع.

ولئن كان يريد غير هذا مما يستغربه (العقل) فإن (استغراب) العقل شيء أمر نسبي يتبع الثقافة والبيئة وغير ذلك مما لا يضبطه ولا يحده مقياس. وكثيرًا ما يكون الشيء مستغربًا عند إنسان، طبيعيًا عند إنسان آخر، ولا يزال الذين سمعوا بالسيارة في بلادنا، أو استغربوها قبل أن يروها، لأنها تسير من غير خيول تقودها، في حين كانت عند الغربيين أمرًا مألوفًا عاديًا، والبدوي في الصحراء كان (يستغرب) ما يقولونه عن المذياع (الراديو) في المدن، ويعدّه كذبة من أكاذيب الحضريين. فلما سمع الراديو لأول مرة ظن أن (الشيطان) هو الذي يتكلم فيه، كما يظن الطفل أن الذي يتكلم إنسان ثاو فيه.

على أي حال لا حاجة لنا لعقل (عبد الحسين) ولا لعقل (أبي رية) ولا لعقل (أحمد أمين) فإن مذاهب العلماء معروفة في مثل هذه الألفاظ، فالسلف يقولون بها من غير تأويل، مع تنزيه الله عن مشابهته للبشر.

هذا هو الذي يُسلم به الخلف فقط، أما السلف فكلهم مجمعون على إثبات صفات الله تعالى على الحقيقة، ولكنه ليس شيئًا وهو السميع البصير.

ولكن يبدو أن عقل عبد الحسين شرف الدين كلما ازداد مثاله زاده الله رعالة، وإلا فإن هذا الحديث احتج به مشايخ الشيعة عند تفسيرهم لقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّم هَلِ المَتكرَّفِ وَتَقُولُ هَلَ مِن مَزيدٍ ﴾ [ق: ٣٠] من دون إنكار أو تكذيب لراوي هذا الحديث سواء أكان راويه أبو هريرة، كما ذكره بنفسه، أم كان راويه أنس، كما أخرجه السيوطي في الدر المنثور، أم راويه أبو سعيد الخدري كما أخرجه الإمام أحمد في مسنده.

# وهذه أيضًا جملة ممن روى هذا الحديث من رواه الشيعة :

\* قال الطباطبائي (الشيعي) بعد أن أورد حديث أنس الذي أخرجه السيوطي في الدر عن أنس قال: قال رسول الله على الله عن أنس قال: قال رسول الله على أنس فيها وتقول هل من مزيد، حتى يضع رب العزة قدمه فيزوي بعضها إلى بعض، وتقول قط قط وكرمك ولا يزال في الجنة حتى ينشئ الله لها خلقًا آخر فيسكنهم في قصور الجنة».

قال ما نصه: «أقول: وضع القدم على النار وقولها: قط قط مروي في روايات كثيرة من طرق أهل السنة» (١).

\* كما احتج بهذا الحديث: (فيلسوف الشيعة الملقب: بصدر المتألهين محمد بن إبراهيم صدر الدين الشيرازي فقال ما نصه: «ألا ترى صدق ما قلناه النار لا تزال متألمة لما فيها من النقيض وعدم الامتلاء حتى يضع

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان (١٨/ ٣٦٢) لمحمد حسين الطباطبائي.

الجبار قدمه فيها كما ورد في الحديث وهي إحدى تلك القدمين المذكورتين في الكرسي»(١).

وأما قول عبد الحسين: «بأي لسان تتحاج النار والجنة؟ وبأي حواسهما أدركتا ما أدركتاه وعرفتاه من دخلهما؟»

قلت: إن هذا استفهام يدل على جهل (عبد الحسين) التام للقرآن الكريم، فإن كان وجه الإنكار أو الاستغراب لتكلم الجنة والنار، قد جاء في القرآن أن الله تعالى خاطب وقال للسموات والأرض: ﴿ أَتَٰتِيا طَوَعًا أَوَ كَرُهًا قَالُتاً أَلَيْنا طَآبِعِينَ ﴾ [فصلت: ١١] وقال الله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَمَ هَلِ مَن مَزِيدٍ ﴾ [ق: ٣٠]، فقد نطقت جهنم بكلمة ﴿ هَلْ مِن مَزِيدٍ ﴾ [ق: ٣٠]، فقد نطقت جهنم بكلمة ﴿ هَلْ مِن مَزِيدٍ ﴾ . فألا يقرأ عبد الحسين آية من آيات الله في القرآن؟!! فهلا يستحي هذا (العلامة) بقوله: «ما الحكمة من ذلك؟ وأي وزن لهذا الكلام البارد؟».

سبحان الله كلام الله تعالى يصبح عند (هذا العلامة) كلامًا باردًا لا وزن له!!

فهل رأيتم مثل هذا المؤلف علامة !! الذي لا يفقه القرآن ولا السنة النبوية المطهرة، ولا يفقه حتى شيئًا من أحاديث أهل البيت!! ولكن لا أظن أنه يصل إلى هذه الدرجة العظيمة من الجهل، لا أظنه لم يطلع على

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن الكريم (١/ ٥٨، ١٥٦) لصدر الدين الشيرازي.

كتب الحديث والفقه والتفسير والرجال وغيرها، وهو الملقب (بآية الله) لا يمكن هذا إلا القول بأن المؤلف لا يسعى إلا إلى إشفاء غليله من أبي هريرة بأية طريقة ولو وصلت به الأمور إلى جهل آيات القرآن والسنة النبوية المطهرة في إثبات العين والوجه واليد.. ومما يؤكد ذلك ويدل عليه، أن هذه الأحاديث التي رواها أبو هريرة واستنكر عليه موجودة عندهم، روتها الشيعة من طرق يعتقدون فيها العصمة في إثبات تكلم النار والجنة والريح وغيرها.

فعن السكوني، عن جعفر بن محمد، عن أبيه، عن آبائه، عن علي عن النبي وَالله قال: «تكلم الناريوم القيامة ثلاثة: أميرًا وقارئًا وذا ثروة من المال فتقول للأمير: يا من وهب الله له سلطانًا فلم يعدل فتزدرده كها يزدرد الطير حب السمسم وتقول للقارئ: يا من تزين للناس وبارز الله بالمعاصي فتزدرده، وتقول للغني يا من وهب الله له دنيا كثيرة واسعة فيضًا وسأله الحقير اليسير قرضًا فأبي إلا بخلاً فتزدرده» (١).

وأيضًا في (البحار) باب الجنة ونعيمها، عن أبي بصير عن أبي جعفر قال: «إذا كان يوم القيامة نادت الجنة ربها فقالت: يا رب أنت العدل قد ملأت النار من أهلها كما وعدتها ولم تملأني كما وعدتني، قال: فيخلق الله خلقًا لم يروا الدنيا فيملأ بهم الجنة طوبي لهم» (٢).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار (٨/ ٢٨٥) باب الجنة والنار، لمحمد باقر المجلسي.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار (٨/ ١٩٨) باب الجنة والنار لمحمد باقر المجلسي.

وفي نهاية هذه الشبهة نقول:

# لماذا أبو فريرة....؟؟

#### أيها الموحدون:

هل رأيتم مدى حقده على الإسلام وعلى صحابة رسول الله وعلى وعلى أبي هريرة على بالأخص فهو يسعى كما قلت إلى إشفاء غليله منه بأية طريقة! وتناسى أن في دينه من أمثال هذه الأحاديث، بل أكثر وأشنع! فإن كان عبد الحسين حقًا يجهل هذه الآيات وأحاديث من يعتقد فيهم العصمة المطلقة! وهذا هو الاحتمال الأول، بقوله: بأي لسان تتحاج النار والجنة؟ وإن كان يجهل بأي لسان تتحاج النار والجنة؟ فإن هذا جهل قبيح!!.

#### **BB**

# الشبهة الخامسة

# استنكار عبد الحسين حديث نزول الرب كل ليلة إلى السماء الدنيا:

عن أبي هريرة رضي عن النبي عن النبي عن النبي ألم الله عن أبينا تَبَارَكَ وَتَعَالَى كُلَّ لَيْلَةٍ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا حِينَ يَبْقَى تُلُثُ اللَّيْلِ الآخِرُ يَقُولُ مَنْ يَدْعُونِي فَأَسْتَجِيبَ له، من يسألني فأعطيه، من يستغفرني فأغفر له»(١).

وأخذ المؤلف يصول ويجول كعادته يدلس ويشكك قائلاً: «تعالى الله عن النزول والصعود والمجيء والذهاب والحركة والانتقال وسائر العوارض والحوادث، ثم قال: إن هذا الحديث والثلاثة التي قبله كان مصدرًا للتجسيم في الإسلام، كما ظهر في عصر التعقيد الفكري وكان من الحنابلة بسببها أنواع من البدع والأضاليل ولا سيما ابن تيمية الذي قام على منبر الجامع الأموي في دمشق يوم الجمعة خطيبًا، فقال أثناء أضاليله: إن الله ينزل إلى السماء الدنيا كنزولي هذا ونزل درجة من درج المنبر يريهم نزول الله تعالى نزولاً حقيقيًا...» (٢).

### الرد على هذه الشبهة:

فلته: إن حديث النزول متفق عليه بين الفريقين، وسوف أثبت من

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١١٤٥) ومسلم (٧٥٨) كتاب صلاة المسافرين، باب الترغيب في الدعاء والذكر في آخر الليل والإجابة فيه.

<sup>(</sup>٢) أبو هريرة (ص٦٩) لعبد الحسين شرف الدين الموسوي.

كتاب الكافي الذي نص عليه عبد الحسين بنفسه في مراجعاته بأنه (أقدم وأعظم وأحسن وأتقن الكتب الأربعة) وغيره من كتبهم المعتمدة، من كان مصدر التجسيم في الإسلام؟ وذلك بعد إيراد هذا الحديث الذي أنكره على أبي هريرة والمسلم على أبي هريرة وثقاتهم حديث النزول منهم الصدوق والكليني وغيرهم.

## إثبات حديث النزول من طريق أهل البيت:

\* أخرج الصدوق في توحيده في حديث احتجاج الصادق على الثنوية والزنادقة بإسناده عن هشام بن الحكم في حديث الزنديق الذي أتى أبا عبد الله قال: سألته عن قوله: ﴿الرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥] قال أبو عبد الله: بذلك وصف نفسه، وكذلك هو مستوي على العرش بائن من خلقه من غير أن يكون العرش حاملاً له، ولا أن يكون العرش حاويًا له، ولا أن العرش، وممسك العرش، وممسك العرش، ونقول من ذلك ما قال: ﴿وَسِعَ كُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَوَنِ وَٱلْأَرْضُ ﴾ [البقرة: ٥٠٧] ونقول من ذلك ما قال: ﴿وَسِعَ كُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَوَنِ وَٱلْأَرْضُ ﴾ [البقرة: ٥٠٧] حاويًا له وأن يكون العرش والكرسي ما ثبته، ونفينا أن يكون العرش أو الكرسي حاويًا له وأن يكون خلقه محتاجون

قال السائل: فما الفرق بين أن ترفعوا أيديكم إلى السماء وبين أن تخفضوها نحو الأرض؟ قال أبو عبد الله: ذلك في علمه وإحاطته وقدرته

سواء، ولكنه عَجْلِلَ أمر أولياءه وعباده برفع أيديهم إلى السهاء نحو العرش لأنه جعله معدن الرزق فثبتنا ما ثبته القرآن والأخبار عن الرسول عَلَيْكُمْ حين قال: ارفعوا أيديكم إلى الله عَجَلِق، وهذا يجمع عليه فرق الأمة كلها. قال السائل: فتقول أنه ينزل إلى السماء الدينا؟ قال أبو عبد الله نقول: ذلك لأن الروايات قد صحت به والأخبار. قال السائل: فإذا نزل أليس قد حال عن العرش وحوله عن العرش صفة حدثت، قال أبو عبد الله ليس ذلك كما يحدث من المخلوق الذي ينتقل باختلاف الحال عليه والملالة والسآمة وناقلة ينقله ويحوله من حال إلى حال بل هو تبارك وتعالى لا يحدث عليه الحال ولا يجرى عليه الحدوث فلا يكون نزوله كنزول المخلوق الذي متى تنحى عن مكان إلى مكان خلا منه المكان الأول، ولكنه ينزل إلى السماء الدنيا بغير معاناة وحركة فيكون كما هو في السماء السابعة على العرش كذلك هو في السماء الدنيا، إنها يكشف عن عظمته، ويُرى أولياءه نفسه حيث شاء ويكشف ما شاء من قدرته، ومنظره في القرب والبعد سواء.

## نزول الربوزيارته تعالى لقبور الأئمة ١١ وغير ذلك:

ثم لا أدري كيف ينكر (عبد الحسين) حديث النزول المتفق عليه، فهل خفي على هذا العلامة الكبير رواياته التي هي أعظم وأقبح وأشنع من رواية أبي هريرة والسالفة كم في اعتقاد (عبد الحسين) فلنُخرج له بعض رواياته التي وردت من طريق أهل العصمة عندهم أن الله تعالى يزور

الأئمة في قبورهم مع الملائكة والأنبياء.

فعن أبي وهب القصري قال: دخلت المدينة فأتيت أبا عبد الله فقلت له: جعلت فداك أتيتك ولم أزر قبر أمير المؤمنين فقال: بئس ما صنعت لولا أنك من شيعتنا ما نظرت إليك، ألا تزور من يزوره الله تعالى مع الملائكة ويزوره الأنبياء عليهم السلام ويزوره المؤمنون!! قلت: جعلت فداك ما علمت ذلك.

وعن منيع بن الحجاج عن صفوان الجمال، قال: قال لي أبو عبد الله لما أتى الحيرة قال: هل لك في قبر الحسين؟ قلت: أتزوره جعلت فداك؟ قال: وكيف لا أزوره والله يزوره في كل ليلة جمعة يهبط مع الملائكة إليه والأنبياء والأوصياء ومحمد أفضل الأنبياء ونحن أفضل الأوصياء فقال صفوان: جعلت فداك أفأزوره في كل جمعة حتى أدرك زيارة الرب؟ قال: نعم يا صفوان الزم زيارة قبر الحسين تكسب:

أنكر عبد الحسين على أبي هريرة حديث النزول! ولكن لم ينكر تلك الروايات التي ذكرناها في زيارة الرب تعالى لقبور الأئمة!! وتأمل أخي المنصف ما أوردوا بأن الله تعالى ينزل ويزور قبور الأئمة ويصافحهم ويجلس معهم على سرير!!.

فقد روى شيخهم العالم العلامة ميرزا محمد تقي الملقب بحجة الإسلام هذه الرواية نقلاً من مدينة المعاجز عن دلائل الطبري: قال: أخبرني أبو الحسين محمد بن همام عن أجمد بن

الحسين المعروف بابن أبي القاسم عن أبيه عن الحسين بن علي عن محمد بن سنان عن المفضل بن عمر قال: قال أبو عبد الله لما منع الحسين وأصحابه الماء نادى فيهم من كان ظمآن فليجيء فأتاه رجل رجل فيجعل إبهامه في راحة واحدهم فلم يزل يشرب الرجل حتى ارتووا فقال بعضهم والله لقد شربت شرابًا ما شربه أحد من العالمين في دار الدنيا فلما قاتلوا الحسين فكان في اليوم الثالث عند المغرب أقعد الحسين رجلاً رجلاً منهم يسميهم بأسماء آبائهم فيجيبه الرجل بعد الرجل فيقعد من حوله ثم يدعو بالمائدة فيطعمهم ويأكل معهم من طعام الجنة ويسقيهم من شرابها ثم قال أبو عبد الله والله لقد رآهم عدة من الكوفيين ولقد كرر عليهم لو عقلوا قال ثم خرجوا لرسلهم فعاد كل واحد منهم إلى بلاده ثم أتى لجبال رضوي فلا يبقى أحد من المؤمنين إلا أتاه وهو على سرير من نورقد حف به إبراهيم وموسى وعيسى! وجميع الأنبياء! ومن ورائهم المؤمنون ومن ورائهم الملائكة ينظرون ما يقول الحسين قل فهم بهذه الحال إلى أن يقوم القائم وإذا قام القائم وافوا فيها بينهم الحسين حتى يأتي كربلاء فلا يبقى أحد سهاوي ولا أرضي من المؤمنين إلا حفّوا بالحسين حتى أن الله تعالى يزور !! الحسين ويصافحه !! ويقعد معه !! على سرير !! يا مفضل هذه والله الرفعة التي ليس فوقها شيء ولا لورائها مطلب.

ثم قال في تعليقه على الرواية ما نصه: «يقول محمد تقي الشريف مصنف هذا الكتاب هذا الحديث من الأحاديث المستصعبة!! التي لا

يحتملها إلا ملك مقرب أو نبي مرسل أو مؤمن امتحن الله قلبه للإيهان»!! قال هذا الحجة في موضع آخر: «وأما المعصوم فهذا المقام حال له مساوقًا لبدء خلقه فليس بين الله وبين حجته حجاب في حال من الأحوال كما مرّ صريح الحديث في ذلك في القسم الأول من الكتاب، نعم إنهم يلبسون بعض العوارض بالعرض في هذه الدار الفانية ليطيق الخلق رؤيتهم فيتمكنوا من تكليمهم وهو أحد الأسرار!! في بكائهم واستغفارهم إلى الله تعالى من غير ذنب لحق ذواتهم فافهم فإذا خلعوا هذا اللباس العرضي وانتقلوا إلى الدار الباقية خلص لهم ذلك المقام يزورهم الرب تعالى!! ويصافحهم!! ويقعدون معه!! على سرير واحد!! لاتحاد حكم العبودية مع حكم الربوبية».

# فهل يحكم عبد الحسين على أئمته كما حكم على أبي هريرة رضي الله عنه؟

فها رأي عبد الحسين وشيعته في أمثال هذه الأحاديث المصرحة؟!، فهل الممتكم من أهل التجسيم؟! وهل بسبب أئمتك ظهرت أنواع البدع والأضاليل؟! أم الأضاليل ظهرت بسبب رواتك والذين أثنيت عليهم في مراجعاتك الملفقة؟!! إذ اشتهرت ضلالة التجسيم بين اليهود، ولكن من ابتدع ذلك بين المسلمين؟ هم الروافض، ولهذا قال الرازي: «اليهود أكثرهم مشبهة، وكان بدء ظهور التشبيه في الإسلام من الروافض مثل أكثرهم مشبهة، وكان بدء ظهور التشبيه في الإسلام من الروافض مثل القمى وأبي جعفر الأحول».

وأما قول عبد الحسين في الحاشية: «بأن الشيخ ابن تيمية مثل لنزول الله إلى السهاء الدنيا بنزوله درجة من درج المنبر الذي كان يخطب عليه يوم الجمعة، وأن هذه الواقعة حضرها ابن بطوطة بنفسه ورآها وسجلها»!!

قلت: إن هذا كذب، وللرد على هذه الفرية انظر ما كتبه العلامة بهجة البيطار في حياة ابن تيمية ردًا على ابن بطوطة، فابن تيمية لم يمثل لنزول إلله إلى السهاء الدنيا بنزوله درجة من درج المنبر، ولكن إمامك المعصوم هو الذي مثل كيفية جلوس الرب!

فعن أبي حمزة الثمالي قال: رأيت على بن الحسين قاعدًا واضعًا إحدى رجليه على فخذه فقلت: إن الناس يكرهون هذه الجلسة ويقولون: إنها جلسة الرب، فقال: إني إنها جلست هذه الجلسة للملالة، والرب لا يمل ولا تأخذه سنة ولا نوم.

فمن الذي شبه الله تعالى كما تزعم ابن تيمية رحمه الله أم إمامك المعصوم؟

 $\omega \omega \omega$ 

# الشبهة السادسة

# استنكار عبد الحسين حديث لطم نبي الله موسى عين ملك الموت:

عن أبي هريرة على عن النبي وَ الله عَيْنَ مَلَكِ الله عَنْ الله عَلْمَ مُوسَى عَيْنَ مَلَكِ المَوْتِ فَفَقَأَهَا، قَالَ: الله عَلْ فَقَالَ إِنَّكَ أَرْسَلْتَنِى إِلَى عَبْدٍ لَكَ لاَ يُرِيدُ المَوْتَ وَقَدْ فَرَجَعَ المَلَكُ إِلَى الله عَيْنَهُ وَقَالَ إِنَّكَ أَرْسَلْتَنِى إِلَى عَبْدِى فَقُلِ الْحَيَاةَ تُرِيدُ المَوْتَ وَقَدْ فَقَالَ الرَّجِعْ إِلَى عَبْدِى فَقُلِ الْحَيَاةَ تُرِيدُ الله عَيْنَهُ وَقَالَ ارْجِعْ إِلَى عَبْدِى فَقُلِ الْحَيَاةَ تُرِيدُ فَإِنْ فَقَالَ الْحِعْ إِلَى عَبْدِى فَقُلِ الْحَيَاةَ تُرِيدُ فَإِنْ كَنْتَ تُرِيدُ الحَيَاةَ فَضَعْ يَدَكَ عَلَى مَتْنِ ثَوْرٍ فَهَا تَوَارَتْ بِيَدِكَ مِنْ شَعَرَةٍ فَإِنَّكَ كُنْتَ تُرِيدُ الْحَيَاةَ فَضَعْ يَدَكَ عَلَى مَتْنِ ثَوْرٍ فَهَا تَوَارَتْ بِيَدِكَ مِنْ شَعَرَةٍ فَإِنَّكَ تُعِيشُ مِهَا سَنَةً، قال: ثم مه؟ قال: ثم تموت. قال: فالآن من قريب رب! تعيشُ مِهَا سَنَةً، قال: ثم مه؟ قال: ثم تموت. قال وسول الله عَلَيْ (والله! لوالله! لوالله الله عَلَيْ عَنْ المُرْضِ المقدسة. رمية بحجر» قال وسول الله عَلَيْ (الحديث. المحبور) المحبور المحبو

ثم أخذ يصول ويجول كعادته في إلقاء الشبهة على هذا الحديث ويشكك فيه، نذكر ما قاله باختصار قائلاً: «وأنت ترى ما فيه مما لا يجوز على الله تعالى ولا على أنبيائه ولا على ملائكته، أيليق بالحق تبارك وتعالى أن يصطفي من عباده من يبطش عند الغضب بطش الجبارين؟؟.. ويكره الموت كراهة الجاهلين» (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۳٤۰۷) ومسلم (۲۳۷۲) كتاب الفضائل باب من فضائل موسى ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أبو هريرة (ص٧٦) لعبد الحسين شرف الدين الموسوي.

#### الردعلى هذه الشبهة:

قلت: إن هذا الحديث قد أجاب عنه أهل العلم من قبل، فالمؤلف الفطن!! لم يأت بشيء جديد. قال ابن حجر: «إن الله لم يبعث ملك الموت لموسى وهو يريد قبض روحه حينئذ، وإنها بعثه إليه اختيارًا وإنها لطم موسى ملك الموت لأنه رأى آدميًا دخل داره بغير إذنه ولم يعلم أنه ملك الموت، وقد أباح الشارع فقء عين الناظر في دار المسلم بغير إذن وقد جاءت الملائكة إلى إبراهيم وإلى لوط في صورة آدميين فلم يعرفاهم ابتداء، ولو عرفهم إبراهيم لما قدم لهم المأكول ولو عرفهم لوطًا لما خاف عليهم من قومه (۱).

وقال بعض أهل العلم: ثبت بالكتاب والسنة أن الملائكة يتمثلون في صور الرجال، وقد يراهم كذلك بعض الأنبياء فيظنهم من بني آدم كما في قصتهم مع إبراهيم ومع لوط عليهما السلام، اقرأ سورة هود الآيات [٦٩ ـ مما وقال قَلَى في مريم عليها السلام ﴿فَأَرْسَلْنَا ٓ إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلُ لَهَا بَشَرُا سَوِيًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وفي السنة أشياء من ذلك وأشهرها ما في حديث السؤال عن الإيهان والإسلام والإحسان فمن كان جاحدًا لهذا كله أو مرتابًا فيه فليس كلامنا معه، ومن كان مصدقًا علم أنه لا مانع أن يتمثل ملك الموت رجلاً ويأتي إلى موسى فلا يعرفه موسى.

<sup>(</sup>١) فتح الباري (٦/ ٦١٨) كتاب أحاديث الأنبياء، باب وفاة موسى وذكره بعد.

وإليك بعض روايات أهل البيت التي تدل بأن ملك الموت، بل سائر الملائكة كانوا يأتون الأنبياء على صورة بشر، وليست على صورة الحقيقة، لأن البشر بها فيهم الأنبياء لا يطيقون رؤية الملائكة على الصورة الحقيقية.

ففي (اللئالي) عن الصادق قال: «إن ملك الموت أتى موسى بن عمران، فسلم عليه، فقال: من أنت؟ قال: أنا ملك الموت، قال: ما حاجتك؟ قال له: جئت أقبض روحك من لسانك، قال: كيف وقد كلمت به ربي؟ قال فمن يديك، فقال له موسى: كيف وقد حملت بهما التوراة؟ فقال من رجليك، فقال له: كيف وقد وطأت بها طور سيناء، قال: وعدَّ أشياء غير هذا، قال: فقال له ملك الموت: فإنى أمرت أن أتركك حتى تكون أنت الذي تريد ذلك، فمكث موسى ما شاء الله، ثم مرّ برجل وهو يحفر قبرًا، فقال له موسى: ألا أعينك على حفر هذا القبر؟ فقال له الرجل بلي. قال: فأعانه حتى حفر القبر ولحد اللحد وأراد الرجل أن يضطجع في اللحد لينظر كيف هو؟ فقال موسى التَلْيِين : أنا أضطجع فيه، فاضطجع موسى فرأى مكانه من الجنة، فقال: يا رب أقبضني إليك فقبض ملك الموت روحه ودفنه في القبر، واستوى عليه التراب، قال: وكان الذي يحفر القبر ملك بصورة آدمي، فلذلك لا يعرف قبر موسى»(١).

# حديث لطم نبي الله موسى عليه السلام لملك الموت في كتب الشيعة:

ثم إن حديث لطم موسى الطَّيْلِ لللَّ الموت، قد رواه علَّامتكم في

<sup>(</sup>١) لئالي الأخبار (١/ ٩١) التويسركاني.

مصادرهم، فهذا نعمة الله الجزائري في كتابه، ومحمد نبي التويسير كأني أثبته في كتابه: باب (في سلوك موسى التيليل) قال ما نصه: «في سلوك موسى التيليل في دار الدنيا وزهده فيها، وفي قصة لطمه ملك الموت حين أراد قبض روحه، واحتياله له في قبضها...».

وقد كان موسى الله أشد الأنبياء كراهة للموت، قد روى أنه لما جاء ملك الموت، ليقبض روحه، فلطمه فأعور، فقال يا رب إنك أرسلتني إلى عبد لا يحب الموت، فأوحى الله إليه أن ضع يدك على متن ثور ولك بكل شعرة دارتها يدك سنة، فقال: ثم ماذا؟ فقال: الموت، فقال الموتة، فقال: انته إلى أمر ربك».

#### G G G G

#### الشبهة السابعة

# استنكار عبد الحسين حديث فرار الحجر بثياب موسى عليه السلام:

عن أبي هريرة على عن النبي على قال: «كَانَتْ بَنُو إِسْرَائِيلَ يَغْتَسِلُونَ عُرَاةً يَنْظُرُ بَعْضُهُمْ إِلَى سَوْأَةِ بَعْضٍ وَكَانَ مُوسَى اللهِ يَغْتَسِلُ وَحْدَهُ فَقَالُوا وَالله مَا يَمْنَعُ مُوسَى أَنْ يَغْتَسِلُ مَعَنَا إِلاَّ أَنَّهُ آدَرُ. قَالَ فَذَهَبَ مَرَّةً يَغْتَسِلُ فَوضَعَ ثَوْبَهُ عَلَى حَجَرٍ فَفَرَّ الْحَجَرُ بِثَوْبِ مُوسَى، قَالَ: فَجَمَحَ مُوسَى يَأْمُرُهُ فَوضَعَ ثَوْبَهُ عَلَى حَجَرٍ فَفَرَّ الْحَجَرُ بِثَوْبِ مُوسَى، قَالَ: فَجَمَحَ مُوسَى يَأْمُرُهُ يَقُولُ ثَوْبِي حَجَرُ تَوْبِي حَجَرُ. حَتَى نَظَرَتْ بَنُو إِسْرَائِيلَ إِلَى سَوْأَةِ مُوسَى وَقَالُوا وَالله مَا بِمُوسَى مِنْ بَأْسٍ. فَقَامَ الْحَجَرُ بَعْدُ حَتَّى نَظَرَ إِلَيْهِ فَأَخَذَ ثَوْبَهُ وَطَفِقَ بِالْحَجَرِ ضَرْباً ». فَقَالَ أَبُو هُرَيْرَةً وَالله إِنَّه بالحجر ندبًا ستة أو سبعة وطَفِقَ بِالْحَجَرِ ضَرْباً ». فَقَالَ أَبُو هُرَيْرَةً وَالله إِنَّه بالحجر ندبًا ستة أو سبعة صرب موسى عليه السلام بالحجر (۱).

ثم أخذ كعادته يصول ويجول ويشكك في هذا الحديث بقوله: «وأنت ترى ما في الحديث من المحال الممتنع عقلاً فإنه لا يجوز تشهير كليم الله الله بإبداء سوأته على رؤوس الأشهاد من قومه لأن ذلك ينقصه ويسقط من مقامه، ولا سيها إذا رأوه ينشد عاريًا ينادي الحجر وهو لا يسمع ولا يبصر: ثوبي حجر، ثم يقف السلا وهو عار أمام الناس فيضربه والناس

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۷۸) وملم (۳۳۹) كتاب الحيض، باب جواز الاغتسال عريانًا في الخلوة.

تنظر إليه مكشوف العورة كالمجنون..»(١).

على أن القول بأن بني إسرائيل كانوا يظنون أن موسى أدرة لم ينقل إلا عن أبي هريرة... إلخ.

#### الرد على هذه الشبهة:

قلن: يظهر أن هذا المؤلف إما أن الله أعمى بصيرته! وإما أنه يتعمد الكذب والدجل! فهذا الحديث الذي أنكره عليى أبي هريرة وادعى أنه لم ينقل إلا عن أبي هريرة رضي الله عنه، قد رواه إمامه ووصيه السادس، وقد أخرج مفسرو الشيعة ذلك في تفاسيرهم.

ففي تفسير القمي عن أبي بصير، عن أبي عبد الله أن بني إسرائيل كانوا يقولون ليس لموسى ما للرجال، وكان موسى إذا أراد الاغتسال ذهب إلى موضع لا يراه فيه أحد من الناس فكان يومًا يغتسل على شط نهر وقد وضع ثيابه على صخرة فأمر الله الصخرة فتباعدت عنه حتى نظر بنو إسرائيل إليه فعلموا أنه ليس كما قالوا أنزل الله ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ ءَاذَوا مُوسَىٰ فَبَرَّاهُ اللّهُ مِمَّا قَالُوا وَكَانَ عِندَ اللّهِ وَجِيهًا ﴾[الأحزاب: ٢٩].

ثم إن مفسرهم الطبرسي في مجمع البيان أثبت عن أبي هريرة رضي هذا الحديث الذي أنكره عبد الحسين: «أن موسى الطبيخ كان حييًا ستيرًا يغتسل وحده، فقال ما يتستر منا إلا لعيب بجلده إما برص وإما أدرة فذهب مرة

<sup>(</sup>١) أبو هريرة (ص٩٧) لعبد الحسين شرف الدين الموسوي.

يغتسل فوضع ثوبه على حجر فمر الحجر بثوبه فطلبه موسى اللَّكِيلا فرآه بنو إسرائيل عريانًا كأحسن الرجال خلقًا فبرأه الله مما قالوا».

قال رئيس علمائهم نعمة الله الجزائري: «قال جماعة من أهل الحديث لا استبعاد فيه بعد ورود الخبر الصحيح وإن رؤيتهم له على ذلك الوضع لم يتعمده موسى التميين ولم يعلم أن أحدًا ينظر إليه ولم لا وإن مشيه عريانًا لتحصيل ثيابه مضافًا إلى تبعيده عما نسبوه إليه، ليس من المنفرات» (١).

فها هو رأي عبد الحسين الأمين؟ فهل يرضى عبد الحسين أن يتهم أئمة أهل البيت على الله الله الله عنه؟!

#### BOBOS

<sup>(</sup>١) النور المبين في قصص الأنبياء والمرسلين (ص٠٥٠) لنعمة الله الجزائري.

#### الشيئة الثامنة

## استنكار عبد الحسين حديث (طلب الشفاعة من الأنبياء يوم القيامة):

عن أبي هريرة حديثًا من الأحاديث الطويلة مرفوعًا جاء فيه ما هذا نصه: ﴿أُتِى رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ يُومًا بِلَحْم، فَرُفِعَ إِلَيْهِ الذِّرَاعُ، وَكَانَتْ تُعْجِبُهُ، فَنَهَسَ مِنْهَا نَهْسَةً ثُمَّ قَال: « أَنَا سَيِّدُ النَّاسِ يَوْمَ القِيَامَةِ، وَهَلْ تَدْرُونَ مِمَّ ذَلِكَ يُجْمَعُ النَّاسُ الأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ، يُسْمِعُهُمُ الدَّاعِي، وَيَنْفُذُهُمُ البَصَرُ، وَتَدْنُو الشَّمْسُ، فَيَبْلُغُ النَّاسَ مِنَ الغَمِّ وَالكَرْبِ مَا لاَ يُطِيقُونَ وَلاَ يَحْتَمِلُونَ فَيَقُولُ النَّاسُ أَلاَ تَرَوْنَ مَا قَدْ بَلَغَكُمْ أَلاَ تَنْظُرُونَ مَنْ يَشْفَعُ لَكُمْ إِلَى رَبِّكُمْ فَيَقُولُ بَعْضُ النَّاسِ لِبَعْضِ عَلَيْكُمْ بِآدَمَ فَيَأْتُونَ آدَمَ الطَّكِلَا فِيَقُولُونَ لَهُ أَنْتَ أَبُو البَشَر خَلَقَكَ الله بيَدِهِ. وَنَفَخَ فِيكَ مِنْ رُوحِهِ، وَأَمَرَ الْمَلاَئِكَةَ فَسَجَدُوا لَكَ، اشْفَعْ لَنَا إِلَى رَبِّكَ، أَلاَ تَرَى إِلَى مَا نَحْنُ فِيهِ أَلاَ تَرَى إِلَى مَا قَدْ بَلَغَنَا فَيَقُولُ آدَمُ إِنَّ رَبِّي قَدْ غَضِبَ اليَوْمَ غَضَبًا لَمْ يَغْضَبْ قَبْلَهُ مِثْلَهُ وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ، وَإِنَّهُ نَهَانِي عَنِ الشَّجَرَةِ فَعَصَيْتُهُ، نَفْسِي نَفْسِي نَفْسِي، اذْهَبُوا إِلَى غَيْرِي، اذْهَبُوا إِلَى نُوحٍ، فَيَأْتُونَ نُوحًا فَيَقُولُونَ يَا نُوحُ إِنَّكَ أَنْتَ أَوَّلُ الرُّسُلِ إِلَى أَهْلِ الأَرْضِ، وَقَدْ سَيَّاكَ الله عَبْدًا شَكُورًا اشْفَعْ لَنَا إِلَى رَبِّكَ، أَلاَ تَرَى إِلَى مَا نَحْنُ فِيهِ فَيَقُولُ إِنَّ رَبِّى رَجَّكَ قَدْ غَضِبَ اليَوْمَ غَضَبًا لَمْ يَغْضَبْ قَبْلَهُ مِثْلَهُ، وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ، وَإِنَّهُ قَدْ كَانَتْ لِي دَعْوَةٌ دَعَوْتُهَا عَلَى قَوْمِي نَفْسِي نَفْسِي نَفْسِي اذْهَبُوا إِلَى غَيْرِي، اذْهَبُوا إِلَى

عِنْدِرُاْ ... أَبَا هِرْبِرُةُ

إِبْرَاهِيمَ، فَيَأْتُونَ إِبْرَاهِيمَ، فَيَقُولُونَ يَا إِبْرَاهِيمُ، أَنْتَ نَبِيُّ الله وَخَلِيلُهُ مِنْ أَهْلِ الأَرْضِ اشْفَعْ لَنَا إِلَى رَبِّكَ أَلاَ تَرَى إِلَى مَا نَحْنُ فِيهِ فَيَقُولُ لَهُمْ إِنَّ رَبِّى قَدْ غَضِبَ اليَوْمَ غَضَبًا لَمْ يَغْضَبْ قَبْلَهُ مِثْلَهُ وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ، وَإِنِّي قَدْ كُنْتُ كَذَبْتُ ثَلاَثَ كَذَبَاتٍ \_ فَذَكَرَهُنَّ أَبُو حَيَّانَ فِي الْحَدِيثِ - نَفْسِي نَفْسِي نَفْسِي، اذْهَبُوا إِلَى غَيْرِي اذْهَبُوا إِلَى مُوسَى، فَيَأْتُونَ مُوسَى، فَيَقُولُونَ يَا مُوسَى أَنْتَ رَسُولُ الله، فَضَّلَكَ الله بِرِسَالَتِهِ وَبِكَلاَمِهِ عَلَى النَّاسِ، اشْفَعْ لَنَا إِلَى رَبِّكَ أَلاَ تَرَى إِلَى مَا نَحْنُ فِيهِ فَيَقُولُ إِنَّ رَبِّى قَدْ غَضِبَ الْيَوْمَ غَضَبًا لَمْ يَغْضَبْ قَبْلَهُ مِثْلَهُ، وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ، وَإِنِّي قَدْ قَتَلْتُ نَفْسًا لَمْ أُومَرْ بِقَتْلِهَا، نَفْسِي نَفْسِي نَفْسِي، اذْهَبُوا إِلَى غَيْرِي، اذْهَبُوا إِلَى عِيسَى، فَيَأْتُونَ عِيسَى فَيَقُولُونَ يَا عِيسَى أَنْتَ رَسُولُ الله وَكَلِمَتُهُ الْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ، وَكَلَّمْتَ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ صَبيًّا اشْفَعْ لَنَا أَلاَ تَرَى إِلَى مَا نَحْنُ فِيهِ فَيَقُولُ عِيسَى إِنَّ رَبِّي قَدْ غَضِبَ اليَوْمَ غَضَبًا لَمْ يَغْضَبْ قَبْلَهُ مِثْلَهُ، وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ - وَلَمْ يَذْكُرْ ذَنْبًا - نَفْسِي نَفْسِي نَفْسِي، اذْهَبُوا إِلَى غَيْرِي اذْهَبُوا إِلَى مُحَمَّدٍ عَلَيْ ۖ فَيَأْتُونَ مُحَمَّدًا عَلَيْ ۖ فَيَقُولُونَ يَا مُحَمَّدُ أَنْتَ رَسُولُ الله وَخَاتَمُ الْأَنْبِيَاءِ، وَقَدْ غَفَرَ الله لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ، اشْفَعْ لَنَا إِلَى رَبِّكَ أَلاَ تَرَى إِلَى مَا نَحْنُ فِيهِ فَأَنْطَلِقُ فَآتِي تَحْتَ العَرْش، فَأَقَعُ سَاجِدًا لِرَبِّي ﴿ الْ ثُمَّ يَفْتَحُ الله عَلَىَّ مِنْ مَحَامِدِهِ وَحُسْنِ الثَّنَاءِ عَلَيْهِ شَيْئًا لَمْ يَفْتَحْهُ عَلَى أَحَدٍ قَيْلى تُمَّ يُقَالُ يَا مُحَمَّدُ ارْفَعْ رَأْسَكَ، سَلْ تُعْطَهْ، وَاشْفَعْ تُشَفَّعْ، فَأَرْفَعُ رَأْسِي، فَأَقُولُ أُمَّتِي يَا رَبِّ، أُمَّتِي يَا رَبِّ فَيُقَالُ يَا مُحَمَّدُ أَدْخِلْ مِنْ أُمَّتِكَ مَنْ لاَ

حِسَابَ عَلَيْهِمْ مِنَ البَابِ الأَيْمَنِ مِنْ أَبْوَابِ الجَنَّةِ وَهُمْ شُرَكَاءُ النَّاسِ فِيهَا سِوَى ذَلِكَ مِنَ الأَبْوَابِ»، ثُمَّ قَالَ: «وَالَّذِى نَفْسِى بِيَدِهِ إِنَّ مَا بَيْنَ المِصْرَاعَيْنِ سِوَى ذَلِكَ مِنَ الأَبْوَابِ»، ثُمَّ قَالَ: «وَالَّذِى نَفْسِى بِيَدِهِ إِنَّ مَا بَيْنَ المِصْرَاعَيْنِ مِنْ مَصَارِيعِ الجَنَّةِ كَمَا بَيْنَ مَكَّةَ وَجُمْرَ، أَوْ كَمَا بَيْنَ مَكَّةَ وَبُصْرَى "(۱).

ثم أخذ المؤلف البارع الفطن يصول ويجول كعادته في تفنيد هذا الحديث فتارة يقول: «وفيه من التسور على مقام أولي العزم من أنبياء الله وأصفيائه ما تبرأ منه السنن وتتنزه عن خطله، فإن للسنن المقدسة سنة نبينا في تعظيم الأنبياء غاية تملأ الصدور هيبة وإجلالاً... إلى أن قال: فحديث أبي هريرة هذا بهرائه وهذره أجنبي عن كلام رسول الله ﷺ مباين لسنته كل المباينة، ومعاذ الله أن ينسب إلى أنبياء الله ما اشتمل عليه هذا الحديث الغث التافه وحاشا آدم من المعصية بارتكاب المحرم الذي يوجب غضب الله، وإنها كان منهيًّا عن الشجرة، نهي تنزيه وإرشاد، وتقدس نوح من الدعاء إلا على أعداء الله.. لنا أن نسأل أبا هريرة عن هؤلاء المساكين أمن أمة محمد هم؟ أم من أمة غيره؟ فمن الطبيعي له ألا يحبط مساعيهم، ولا يخيب آمالهم فكيف اختص أمته بالشفاعة دونهم؟ مما فطر عليه من الرحمة الواسعة ومع ما آتاه الله يومئذ من الشفاعة والوسيلة معاذ الله أن يخيبهم وهو أمل الراغب الراجي وأمن الخائف اللاجي... إلخ» (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٤٧١٢) ومسلم (١٩٤) واللفظ له، كتاب الأيهان، باب أدنى أهل الجنة منزلة فيها.

<sup>(</sup>٢) أبو هريرة (ص٨١) لعبد الحسين شرف الدين الموسوي.

#### الرد على هذه الشبهة:

**قلت**:إن هذا الحديث الذي أنكره عبد الحسين، قد رواه أنس بن مالك وأبو سعيد وأبو بكر وابن عباس رضي الله عنهم.

ثم إن هذا الحديث الذي أنكره دجلاً وتقية والذي وصفه (بالهراء والهذر والتفاهة..) هو بعينه رواه أئمة أهل البيت رضي الله عنهم، وإليك بعض هذه الأحاديث من طرقهم:

عن خيثمة الجعفي قال: كنت عند جعفر بن محمد أنا ومفضل بن عمر ليلاً ليس عنده أحد غيرنا، فقال له مفضل الجعفى: جعلت فداك حدثنا حديثًا نسر به، قال نعم إذا كان يوم القيامة حشر الله الخلائق في صغيد واحد \_ إلى أن قال: \_ فيقفون حتى يلجمهم العرق فيقولون: ليت الله يحكم بيننا ولو إلى النار \_ إلى أن قال \_ ثم يأتون آدم فيقولون: أنت أبونا وأنت نبي فاسأل ربك يحكم بيننا ولو إلى النار، فيقول آدم: لست بصاحبكم. خلقني ربي بيده وحملني على عرشه، أسجد لي ملائكته، ثم أمرني فعصيته، ولكني أدلكم على ابن الصديق الذي مكث في قومه ألف سنة إلا خمسين عامًا يدعوهم، كلم كذبوا اشتد تصديقه نوح، قال: فيأتون نوحًا فيقولون: سل ربك يحكم بيننا ولو إلى النار، قال: فيقول: لست بصاحبكم، إني قلت: إن ابني من أهلي، ولكني أدلكم على من اتخذه الله خليلاً في دار الدنيا، أئتوا إبراهيم، قال: فيأتون إبراهيم فيقول: لست بصاحبكم، إني قلت: إني سقيم ولكني أدلكم على من كلم الله تكليمًا

موسى، قال: فيأتون موسى فيقولون له، فيقول: لست بصاحبكم إني قتلت نفسًا ولكني أدلكم على من كان يخلق بإذن الله ويبرئ الأكمه والأبرص بإذن الله عيسى فيأتون، فيقول: لست بصاحبكم، ولكن أدلكم على من بشرتكم به في دار الدنيا أحمد ثم قال أبو عبد الله: إلى أن قال: فيأتونه، ثم قال: فيقولون يا محمد سل ربك يحكم بيننا ولو إلى النار، قال: فيقول: نعم أنا صاحبكم \_ إلى أن قال: \_ فإذا نظرت إلى ربي مجدته فيقول: نعم أنا صاحبكم \_ إلى أن قال: \_ فإذا نظرت إلى ربي مجدته تمقيدًا... ثم أخر ساجدًا فيقول: يا محمد ارفع رأسك، واشفع تشفع، وسل تعط.

فهل أئمتك أيضًا يهذرون؟ نسأل الله السلامة في العقل والدين.

#### $\omega \omega \omega$

# الشبهة التاسعة

# استنكار عبد الحسين حديث: «تساقط جراد الذهب على نبي الله أيوب»:

عن أبي هريرة ﷺ مرفوعًا قال: «بَيْنَهَا أَيُّوبُ يَغْتَسِلُ عُرْيَانًا خَرَّ عَلَيْهِ رِجْلُ جَرَادٍ مِنْ ذَهَبٍ، فَجَعَلَ يَحْثِى فِى ثَوْبِهِ، فَنَادَاه رَبُّهُ يَا أَيُّوبُ، أَلَمْ أَكُنْ أَغْنَيْتُكَ عَمَّا تَرَى قَالَ بَلَى يَا رَبِّ، وَلَكِنْ لاَ غِنَى لِى عَنْ بَرَكَتِكَ» (١).

ثم أخذ المؤلف يصول ويشكك في الحديث قائلاً: «لا يركن إلى هذا الحديث إلا أعشى البصيرة، مظلم الحس فإن خلق الجراد من ذهب آية من الآيات، وخوارق العادات وسنة الله و خلقه ألا يخلق مثلها إلا عند الضرورة كما لو توقف ثبوت النبوة عليها فتأتي حينئذ برهان على النبوة ودليلاً على الرسالة...» (٢).

#### الرد على هذه الشبهة:

قلت: لو أردنا بيان منزلة أئمتك الذين ادعيتم فيهم العصمة وأنهم أفضل من الأنبياء والمرسلين وبيان ما ادعيتم فيهم من معجزات واهية لا أصل لها لاحتجنا إلى مجلدات ضخمة، ويكفي الرجوع إلى عناوين الأبواب في أمهات كتبك.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٣٩١).

<sup>(</sup>٢) أبو هريرة (ص٩٠) لعبد الحسين شرف الدين الموسوي.

فهناك رواية طويلة عن الصادق قال فيها: «نحن ورثة الأنبياء ليس فينا ساحر ولا كاهن، ندعو الله فيجيب وإن أحببت أن أدعو الله فيمسخك كلبًا تهتدي إلى منزلك فتدخل عليهم وتبصبص لأهلك فعلت، فقال الأعرابي بجهله: نعم، فدعا الله فصار كلبًا في الوقت ومضى على وجهه، فقال لي الصادق اتبعه. فأتبعته حتى صار إلى حيه فدخل إلى منزله وجعل يبصبص لأهله وولده فأخذوا له العصاحتى أخرجوه فانصرفت إلى الصادق فأخبرته بها كان. فبينا نحن في هذا الحديث إذ أقبل حتى وقف بين يدي الصادق وجعلت دموعه تسيل وأقبل يتمرّغ في التراب ويعوي، فرحمه فدعا له فعاد أعرابيًا فقال له الصادق: هل آمنت يا أعرابي؟ قال: نعم ألفًا وألفًا وألفً

فهؤلاء أئمتك لهم خوارق العادات ما لم تتحقق لأنبياء الله، فلماذا هذا الإنكار على نبي الله أيوب التلك يا علامة؟

ثم إن هذا الحديث قد رواه أئمة أهل البيت الذين تعتقد فيهم العصمة وأنهم أفضل من نبي الله أيوب الطلطة.

فعن أبي بصير عن أبي عبد الله أن الله تعالى قال: ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُمْ مَعَهُمْ رَحْمَةً مِنَّا وَذِكْرَى لِأُولِي الالبَابِ ﴾ [ص: ٤٣] قال: فرد الله عليه أهله الذين ماتوا قبل البلية ورد عليه أهله الذين ماتوا بعدما أصابهم

<sup>(</sup>١) المحجة البيضاء (٤/ ٢٦٥) لمحسن الكاشاني.

البلاء كلهم أحياهم الله تعالى له فعاشوا معه. وسئل أيوب بعدما عافاه الله: أي شيء كان أشد عليك مما مر عليك؟

قال: شهاتة الأعداء، قال فأمطر الله عليه في داره فراش من الذهب وكان يجمعه فإذا ذهب الريح منه بشيء عدا خلفه فرده، فقال له جبريل: ما تشبع يا أيوب؟ قال: ومن يشبع من رزق ربه؟

#### 

# الشبهة العاشرة

# استنكار عبد الحسين حديث التنديد بموسى إذ قرصته نملة فأحرق قريتها:

عن أبي هريرة و المنافع عن أبي هريرة و الله عن الله عن أبي عن أبي هريرة و الله عن أبياء، فَأَمَر بِقَرْيَةِ النَّمْلِ فَأُحْرِقَتْ فَأَوْحَى الله إِلَيْهِ: أَفِي أَنْ قَرَصَتْ نَبِيًّا مِنَ الأَنْبِيَاء، فَأَمَر بِقَرْيَةِ النَّمْلِ فَأُحْرِقَتْ فَأَوْحَى الله إِلَيْهِ: أَفِي أَنْ قَرَصَتْكَ نَمْلَةٌ أَهْلَكْتَ أُمَّةً مِنَ الأُمَم تُسَبِّحُ؟»(١).

ثم أخذ يصول ويجول مستنكرًا هذا الحديث قائلاً: «إن أبا هريرة مولع بالأنبياء عليهم السلام هائم بكل مصيبة غريبة تقذي بها الأبصار وتصتك منها المسامع وأن أنبياء الله لأعظم صبرًا وأوسع صدرًا وأعلى قدرًا، مما يحدث عنهم المخرفون \_ إلى أن قال: \_ وما أدري والله ماذا يقول مصححو هذا الحديث فيها فعله هذا النبي من تعذيب النمل بالنار؟ من قول رسول الله وقد أجمعوا على أنه لا يجوز الإحراق بالنار للحيوان مطلقًا، إلا إذا أحرق إنسان إنسانًا، فهات بالإحراق فلوليه الاقتصاص بإحراق الجاني وسواء في منع الإحراق بالنار النمل وغيره من سائر الحيوانات للحديث المشهور لا يعذب بالنار إلا الله» (٢).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٠١٩) ومسلم (٢٢٤١) كتاب السلام، باب النهي عن قتل النمل واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) أبو هريرة (ص٩٩) لعبد الحسين شرف الدين الموسوي.

#### الرد على هذه الشبهة:

قلت: لقد عقد فخرك المجلسي (كتاب السهاء والعالم) باب النحل والنمل وسائر ما نُهي عن قتله) وأورد هذا الحديث الذي أنكرته من طريق أبي هريرة على يا علَّامة الشيعة:

وروى الصدوق عن أبان بن تغلب، عن عكرمة، عن ابن عباس قال: قال عزير: يا رب إني نظرت في جميع أمورك وإحكامها فعرفت عدلك بعقلي، وبقي باب لم أعرفه: أنك تسخط على أهل البلية فتعمهم بعذابك وفيهم الأطفال فأمره الله تعالى أن يخرج إلى البرية وكان الحر شديدًا، فرأى شجرة فاستظل بها ونام، فجاءت نملة فقرصته فدلك الأرض برجله فقتل من النمل كثيرًا، فعرف أنه مثل ضرب، فقيل له: يا عزير إن القوم إذا استحقوا عذابي قدرت نزوله عند انقضاء آجال الأطفال فهاتوا أولئك بآجالهم وهلك هؤلاء بعذابي في الهرد المقطال في المؤلى المؤلى المؤلى المؤلى بعذابي أله من النمل كثيرًا،

فلمَ هذا الإنكار على أبي هريرة؟

وعن علي بن جعفر عن أخيه قال: سألته عن قتل النملة قال: لا تقتلها إلا أن تؤذيك!!.

وعن مسعدة بن زياد قال: سمعت جعفر بن محمد يقول: وسئل عن قتل الحيات والنمل في الدور إذا آذين، قال: لا بأس بقتلهن وإحراقهن إذا

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار (٦٤/ ٦٤) لمحمد باقر المجلسي.

# (IVV)

آذين!!

وعن ابن سنان قال: قال أبو عبد الله: لا بأس بقتل النمل آذتك أو لم تؤذك!!

قلت: إن كان لا يجوز الإحراق بالنار وسائر الحيوانات للحديث المشهور، فلهاذا هم رسول الله وسلط المسهور، فلهاذا هم رسول الله وسلط البيت؟!

#### ઉત્સ્થા ઉ



# الشبهة الحاديبة عشرة

# استنكار عبد الحسين حديث «سهو النبي عُطِينًا»:

عن أبي هريرة قال: «صَلَّى النَّبِيُّ وَيَّكِلُمُّ إِحْدَى صَلاَتَىِ الْعَشِیِّ ـ قال محمد وَأَكْثَرُ ظَنِّی أَنها العَصْرَ ـ رَكْعَتَیْنِ ثُمَّ سَلَّمَ ثُمَّ قَامَ إِلَی خَشَبَةٍ فِی مُقَدَّمِ الله عِنها وَفِيهِمْ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ ـ رضی الله عنها - فَهَابَا أَنْ يُكَلِّمَاهُ وَخَرَجَ سَرَعَانُ النَّاسِ فَقَالُوا أَقَصُّرَ تِ الصَّلاَةُ وَرَجُلٌ يَدْعُوهُ النَّبِيُّ فَيُولِمُ ذُو النَّبِيُّ فَقَالُ النَّاسِ فَقَالُوا أَقَصُّرَ تِ الصَّلاَةُ وَرَجُلٌ يَدْعُوهُ النَّبِيُّ فَيَ اللهُ عَنها اللهَ يَنْ فَقَالُ اللهُ عَنها وَفِيهِمْ أَبُو بَكُر تَ فَقَالُ اللهِ عَنها وَمَعْ مَا اللهُ عَنها وَفِيهِمْ أَبُو بَكُو وَعُمَرُ تِ الصَّلاَةُ وَرَجُلٌ يَدْعُوهُ النَّبِي فَقَالَ اللهُ عَلَى اللهُ عَنه وَمُعَ مَنْ اللهُ عَنه وَلَمْ وَلَهُ عَلَيْ وَلَعُلَ اللهُ وَكَبَر فَسِجِد مثل سجوده أو أطول ثم رفع رأسه فكبر فسجد مثل سجوده أو أطول ثم رفع رأسه وكبر» (١).

ثم أخذ المؤلف يصول ويجول ويشكك في الحديث قائلاً: «أحدها مثل هذا السهو الفاحش لا يكون ممن فرّغ للصلاة شيئًا من قلبه أو أقبل عليها بشيء من لبه، وإنها يكون من الساهين عن صلاتهم، اللاهين عن مناجاتهم، وحاشا أنبياء الله من أحوال الغافلين، وتقدسوا عن أقوال الجاهلين، فإن أنبياء الله و السيا سيدهم وخاتمهم أفضل مما يظنون على أنه لم يبلغنا مثل هذا السهو عن أحد ولا أظن وقوعه إلا ممن بمثل

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٢٢٩) ومسلم (٧٧٥) كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب السهو في الصلاة والسجود له.

حال القائل: أصلي فها أدري إذا ما ذكرتها اثنتين صليت الضحى أم ثهانيا؟ أما وسيد النبيين وتقلبه في الساجدين، إن مثل هذا السهو لو صدر مني لاستولى عليّ الحياة وأخذني الخجل واستخف المؤتمون بي وبعبادي ومثل هذا لا يجوز على أنبياء الله أبدًا».. إلخ (١).

#### الرد على هذه الشبهة:

قلند: أو لاً: إن القرآن دل على نسيان الأنبياء في مواضع كثيرة في القرآن الكريم، يقول الله تعالى لنبيه الكريم ﴿ سَنُقْرِئُكَ فَلا تَسَيّ ﴾ [الأعلى: ٢]، وقال الله تعالى لنبيه الكريم ﴿ سَنُقْرِئُكَ فَلا تَسَيّ ﴾ [الأعلى: ٢]، وقال عَلَى : ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلنَّيْطِنُ فَلا نَقَعُدُ بَعْدَ ٱلدِّحْرَىٰ مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظّلِمِينَ ﴾ [الأنعام: ٢٨]، وقال عَلَى : ﴿ وَإِذَ قَالَ مَوسَى لِفَتَىلُهُ لاَ آبَرَحُ حَقَّ رَشَدًا ﴾ [الكهف: ٢٤]، وقال عَلى : ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِفَتَىلُهُ لاَ آبَرَحُ حَقَّ رَشَدًا ﴾ [الكهف: ٢٤]، وقال عَلى : ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِفَتَىلُهُ لاَ آبَرَحُ حَقَّ رَشَدًا ﴾ [الكهف: ٢٤]، وقال عَلى : ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِفَتَىلُهُ لاَ آبَرَحُ حَقَّ وَاللَّهُ مَحْمَعَ بَيْنِهِ مَا نَسِياحُوتَهُمَا وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى الْمَعْرَانِ قَالَ لِفَتَىلُهُ عَلَى الْمَعْرَانِ أَنْ أَذَكُرُهُ وَالْمَعْنَ مَعْ اللَّهُ عَلَى الْمَعْرَانِ قَالَ لِفَتَى اللَّهُ عَلَى الْمَعْرَانِ قَالَ لَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمَعْرَانِ أَنْ أَذَكُرُهُ وَالْمُعْنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ثانيًا: إن الحديث رواه غير أبي هريرة كابن مسعود وعمران رضي الله عنهم.

<sup>(</sup>١) أبو هريرة (ص٩٢) لعبد الحسين شرف الدين الموسوي.



وأما إنكار عبد الحسين سهو النبي عَلَيْ فَهذا من مذهب الغلاة الذين ينفون السهو.

وسوف أثبت لهذا المؤلف وغيره أن إنكار السهو من إمامه الذين يعتقد أنهم لا يخطئون ولا ينسون وأنهم حجج الله على خلقه.

وعن أبي صلت الهروي قال: قلت للرضا إن في سواد الكوفة قومًا يزعمون أن رسول الله عليه السهو في صلاته، فقال: كذبوا لعنهم الله إن الذي لا يسهو هو الله الذي لا إله إلا هو.

ثالثًا: حديث السهو لم ينفرد به أبو هريرة رضي الله عنه، بل وافقه وشاركه عظهاء وسادات من علماء أهل البيت رضي الله عنهم، وأثبته علماء القوم في مصادرهم.

فعن علي قال: صلّي بنا رسول الله عَلَيْ الظهر خمس ركعات، ثم انفتل، فقال له بعض القوم: يا رسول الله هل زيد في الصلاة شيء؟ فقال: وما ذاك؟ قال: صلّيت بنا خمس ركعات، قال: فاستقبل القبلة وكبر وهو جالس، ثم سجد سجدتين ليس فيهما قراءة ولا ركوع ثم سلم، وكان يقول: هما المرغمتان (١).

فأين قول عبد الحسين عندما قال: «... إن مثل هذا السهو لو صدر مني الاستولى عليّ الحياة وأخذني الخجل واستخفِ المؤتمون بن وبعبادي ومثل

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار (١٧/ ١٠١) لمحمد باقر المجلسي.

هذا لا يجوز على أنبياء الله أبدًا...

أصلي فما أدري إذا ما ذكرتها اثنتين صلت الضحى أم ثمانيا؟ فما رأي عبد الحسين فيما رواه أئمته على في إثبات سهو النبي علي الله على ا

**ઉ** 

## الشبهة الثانية عشرة

## استنكار عبد الحسين حديث «أن النبي ﷺ كان يجلد ويغضب»

عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «اللهم إِنَّمَا مُحَمَّدٌ بَشَرٌ يَغْضَبُ كَمَا يَغْضَبُ البَشَرُ وَإِنِّى قَدِ اتَّخَذْتُ عِنْدَكَ عَهْدًا لَنْ تُخْلِفَنِيهِ فَأَيَّمَا مُؤْمِنٍ آذَيْتُهُ أَوْ سَبَبْتُهُ أَوْ جَلَدْتُهُ فَاجْعَلْهَا لَهُ كَفَّارَةً وَقُرْبَةً تُقَرِّبُهُ بِهَا إِلَيْكَ يوم القيامة» (١).

ثم أخذ يصول ويجول مفندًا الحديث بقوله: «إن رسول الله على وسائر الأنبياء لا يجوز عليهم أن يؤذوا أو يجلدوا أو يسبوا أو يلعنوا من لا يستحق، سواء أكان ذلك في حال الرضا، أم في حال الغضب، بلى لا يمكن أن يغضبوا بغير حق..»(٢)

#### الرد على هذه الشبهة:

**قلت:** إن هذا الحديث قد رواه غير أبي هريرة، فقد رواه جابر بن عبد الله وعائشة وأنس ومن أهل البيت رضي الله عنهم.

وسوف نورد أحاديث أصحاب الحجج والعصمة من أهل البيت كها يعتقد:

- (۱) رواه البخاري (٦٣٦١) ومسلم (٢٦٠١م) واللفظ له، كتاب البر والصلة والآداب، باب من لعنه النبي وَاللَّهِ أو سبه أو دعا عليه وليس هو أهلاً لذلك كان له زكاة وأجرًا ورحمة.
  - (٢) أبو هريرة (ص٩٧) لعبد الحسين شرف الدين الموسوي.

فعن علا عن محمد عن أبي جعفر قال: قال رسول الله على إنها أنا بشر أغضب وأرضى، وأيها مؤمن حرمته وأقصيته أو دعوت عليه فاجعله كفارة وطهورًا، وأيها كافر قربته أو حبوته أو أعطيته أو دعوت له ولا يكون لها أهلاً فاجعل ذلك عليه عذابًا ووبالاً.

قلت: وإذا كان سائر الأنبياء لا يجوز عليهم أو يؤذوا أن يجلدوا أو يسبوا أو يلعنوا من لا يستحق، سواء أكان ذلك في حال الرضا أم في حال الغضب، فيكف يروي إمامك المعصوم ذلك؟

فقد روى الكليني عن أبي عبد الله قال: أتى رسول الله وسي وفد من اليمن وفيهم رجل كان أعظمهم كلامًا وأشدهم استقصاء في محاجة النبي فغضب النبي حتى التوى عرق الغضب بين عينيه وتربد وجهه وأطرق إلى الأرض فأتاه جبريل فقال: ربك يقرئك السلام ويقول لك: هذا رجل سخي يطعم الطعام، فسكن عن النبي وسخي الغضب ورفع رأسه وقال له: لولا أن جبريل أخبرني عن الله وسخي تطعم الطعام لشردت بك وجعلتك حديثًا لمن خلفك فقال له الرجل: وإن ربك يجب السخاء؟ وعملتك حديثًا لمن خلفك فقال له إلا الله وأنك رسول الله والذي بعثك بالحق لا رددت من مالي أحدًا.

#### 

# الشبهة الثالثة عشرة

استنكار عبد الحسين حديث: «عروض الشيطان لرسول الله على وهو في الصلاة»:

عن أبي هريرة ﷺ عن النبي ﷺ قال: «إِنَّ الشَّيْطَانَ عَرَضَ لِي، فَشَدَّ عَلَى إِنَّ الشَّيْطَانَ عَرَضَ لِي، فَشَدَّ عَلَى إِنَّ الشَّيْطَانَ عَرَضَ لِي، فَشَدَّ عَلَى إِنَّ اللهِ مِنْهُ، فَذَعَتُّهُ، وَلَقَدْ هَمَمْتُ أَنْ أُوثِقَهُ إِلَى سَارِيَةٍ حَتَى تُصْبِحُوا فَتَنْظُرُ وا إِلَيْهِ فَذَكَرْتُ قَوْلَ سُلَيُهَانَ السَّكُ ﴿ رَبِّ اغْفِرْ لِي صَارِيَةٍ حَتَى تُصْبِحُوا فَتَنْظُرُ وا إِلَيْهِ فَذَكَرْتُ قَوْلَ سُلَيُهَانَ السَّكُ ﴿ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَهَبِ لِي مُلْكًا لَا يَنْبَغِي لِإَنَّ مَا يَعْدِئَ ﴾

[ص: ٣٥] فرده الله خاسيًا» (١) الحديث.

ثم أخذ يصول ويجول ويشكك في هذا الحديث بقوله: «وفيه أن أنبياء الله وخيرته من خلقه يجب أن يكونوا في نجوة من هذا وفي منتزح فإنه ينافي عصمتهم ويضع من قدرهم ومعاذ الله أن يشد الشيطان عليهم أو يعرض لهم أو تسول له نفسه الطمع فيهم.. إلى أن قال في (ص١١٣) فليسمح لي الشيخان وغيرهما ممن يعتبرون حديث أبي هريرة لأسألهم هل للشيطان جسم يشد وثاقه ويربط بالسارية حتى يصبح وتراه الناس بأعينها أسيرًا مكبلاً.. إلخ» (٢).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٢١٠) ومسلم (٤١٥) كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب جواز لعن الشيطان في أثناء الصلاة والتعوذ منه.

<sup>(</sup>٢) أبو هريرة (ص١٠٤) لعبد الحسين شرف الدين الموسوي.

#### الرد على هذه الشبهة:

**قلت**: لقد عقد فخرك المجلسي في كتاب السهاء والعالم بابًا سهاه: (ذكر إبليس وقصصه) وأورد هذا الحديث الذي أنكرته من طريق أبي هريرة.

كما عقد فخرك أيضًا في بحاره في كتاب النبوة بابًا سماه (في معنى قوله: ﴿وَهَبُ لِي مُلَكًا لَا يَنْبَغِي لِأَحَدِ مِنْ بَعْدِئَ إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ ﴾ [ص: ٣٥]» وأورد فيه هذا الحديث من رواية الشيخين والذي أنكرته من الصحيحين أيها العلامة (١).

فانظروا إلى مدى جهل (عبد الحسين) يثبت فخره حديث أبي هريرة في حين ينكره على راوية الإسلام أبي هريرة رضي الله عنه، فما هذا الحقد والتضليل؟!!

كما أن فخره أيضًا عقد في بحاره كتابًا في تاريخ النبي ﷺ بابًا سماه (معجزاته في استيلائه على الجن والشياطين) وأورد فيه هذا الحديث وهو من طريق ابن مسعود.

قال المجلسي: «وقال القاضي في الشفا: رأى عبد الله بن مسعود الجن ليلة الجن وسمع لامهم وشبههم برجال الزط وقال النبي ريكي : إن شيطانًا تفلت البارحة ليقطع علي صلاتي فأمكنني الله منه فأخذته فأردت أن

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار (٦٣/ ٢٩٧) لمحمد باقر المجلسي.

أربطه في سارية من سواري المسجد(١).

وأما قوله: «فليسمح لي الشيخان وغيرهم ممن يعتبرون حديث أبي هريرة لأسألهم هل للشيطان جسم، يشد وثاقه، ويربط بالسارية حتى يصبح، وتراه الناس بأعينها أسيرًا مكبلاً؟».

أقول: عبد الحسين ينكر ويتعجب من رواية أبي هريرة على بأن النبي أمسك الشيطان وربطه. واكن لا يتعجب إن إمامه المعصوم! أمسك بإبليس وحاول أن يقتله، ولكن حينها اعترف إبليس إنه محب يؤمن بالولاية!! تركه وخلى سبيله.

وروي عن الصدوق بإسناده إلى علي قال: قد كنت جالسًا عند الكعبة فإذا شيخ محدودب، فقال يا رسول الله ادع لي بالمغفرة، فقال النبي على خاب سعيك يا شيخ وضل عملك، فلما ولى الشيخ سأله عنه، فقال ذلك اللعين إبليس، قال علي عدوت خلفه حتى لحقته، وصرعته إلى الأرض وجلست على صدره!! ووضعت يدي على حلقه لأخنقه!! فقال لا تفعل يا أبا الحسن فإني من المنظرين إلى يوم الوقت المعلوم، والله يا علي إني لأحبك جدًا، وما أبغضك أحد إلا شركت أباه في أمه فصار ولد زنا فضحكت!! وخليت سبيله (٢).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار (١٨/ ٨٢) لمحمد باقر المجلسي.

<sup>(</sup>٢) الأنوار النعمانية (٢/ ١٦٨) نعمة الله الجزائري.

## علي رضي المناه على المناه على المناه على المناه الم

عبد الحسين يستنكر ويتعجب من حديث أبي هريرة على وكذلك من معجزة النبي عَلَيْ الثابتة عند الفريقين.

ولكن هل تعجب من معجزة ومن حديث إمامه المعصوم؟!! وهل استنكر تلك المعجزة الصادرة من إمامه المعصوم حسب اعتقاده؟ إليك الرواية باختصار.

أورد هاشم البحراني خبر عطرفة الجني.

قال السيد المرتضى (في عيون المعجزات): ومن دلائل أمير المؤمنين ومعجزاته وخبره مع عطرفة الجني وهو خبر معروف عند علماء الشيعة، وقد وجدت هذا الخبر في كتاب الأنوار، وفي حديث طويل عن زاذان، عن سلمان، قال: كان النبي عِلَيْكُمْ ذات يوم جالسًا بالأبطح وعنده جماعة من أصحابه وهو مقبل علينا بالحديث، إذ نظرنا إلى زوبعة قد ارتفعت، فأثارت الغبار، وما زالت تدنو والغبار يعلو إلى أن وقفت بحذاء النبي عَلَيْ تُم برز منها شخص كان فيها، ثم قال: يا رسول الله إني وافد قومي، وقد استجرنا بك فأجرنا، وابعث معى من قبلك من يشرف على قومنا، فإن بعضهم قد بغي علينا، ليحكم بيننا وبينهم بحكم الله وكتابه ونُحذ علي العهود والمواثيق... فقال له النبي ﷺ من أنت ومن قومك؟ قال: أنا عطرفة بن شمراخ، أحد بني نجاح وأنا وجماعة من أهلي كنا نسترق السمع، فلما منعنا من ذلك آمنا، ولما بعثك الله نبيًّا آمنا بك... وقد خالفنا

بعض القوم، فوقع بيننا وبينهم الخلاف، وهم أكثر منا عددًا وقوة.. فابعث معي من يحكم بيننا وبينهم بالحق... ثم استدعى \_ أي النبي علي وقال له: يا علي سر مع أخينا عطرفة، وتشرف على قومه، وتنظر إلى ما هم عليه، وتحكم بينهم بالحق، فقام أمير المؤمنين مع عطرفة وقد تقلد سيفه، قال سلمان في فتبعتهما إلى أن صارا إلى الوادي فوقفت أنظر إليهما، فانشقت الأرض و دخلا فيها !! إلى أن قال: وقد انشق الصفا !! وطلع أمير المؤمنين وسيفه يقطر دمًا !! ومعه عطرفة.. قال له: أي النبي على في الذي حبسك عني إلى هذا الوقت؟ فقال صَرتُ إلى جنٍ كثير قد بغو على عطرفة وقومه من المنافقين فدعوتهم إلى ثلاث خصال فأبو عَليّ.. فوضعت سيفي فيهم وقتلت منهم زهاء ثمانين ألفًا...!! إلخ (۱).

فليسمح لي القمي والمجلسي وغيرهما ممن يعتبرون حديث أهل البيت كما يزعمون لأسألهما هل للشيطان والجن جسم لكي يصرعه ويجلس على صدره ويضع يديه على حلقه ليخنقه أو يقتلهم؟ والعجيب أن هذا المؤلف أنكر على النبي وَلَيْكُمْ هذه المعجزة ولم ينكر على إمامه فاعتبروا يا أولي الألباب.

#### 

 <sup>(</sup>۱) مدينة معاجز (١/١٤٧ ـ ١٥١) لهاشم البحراني، باب معاجز الإمام أمير
المؤمنين، باب التاسع والعشرون.

# الشبهة الرابعة عشرة

## استنكار عبد الحسين حديث: نوم النبي على عن صلاة الصبح:

عن أبي هريرة على واللفظ لمسلم قال: «عَرَّسْنَا مَعَ نبي الله عَلَيْ فَلَمْ نَسْتَيْقِظْ حَتَّى طَلَعَتِ الشَّمْسُ فَقَالَ النبي عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الشَّمْسُ فَقَالَ النبي عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ الل

ثم أخذ عبد الحسين يدلس ويصول ويجول كعادته مفندًا هذا الحديث وملخصه: «وهذا عمن يبرأ منه هدي رسول الله بيس أتراه بيس كخض الناس على الصلاة هذا الحض، ويهتم بصلاة الفجر هذا الاهتهام ويهدد بالتحريق العلى من لا يخرج إليها ثم ينام عنها؟ حاشا لله ومعاذ الله أن يكون كذلك... وأن النبي بيس كان يؤمذ في جيش مؤلف من ألف وستهائة رجل... فالعادة تأبى أن يناموا بأجمعهم.. ولعل هذا من خوارق أبي هريرة !! كلمة تقض مضاجع المؤمنين وتقلقهم فلا ينامون بعدها عن نافلة الليل لو أنصفوا أنفسهم... وما كان وهو سيد الحكهاء ليندد بمن نام عن صلاة الليل هذا التنديد ثم ينام هو بمنظر من أصحابه عن صلاة الصبح، سبحانك هذا بهتان عظيم.. وقد عقد البخاري في صحيحه بابًا الصبح، سبحانك هذا بهتان عظيم.. وقد عقد البخاري في صحيحه بابًا

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٦٨٠م) كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب قضاء الصلاة الفائتة واستحباب تعجيل قضائها.

لتهجده في الليل وبابًا لطول سجوده في صلاة الليل.. هذا دأبه في قيام الليل، فما ظنك به في إقامة الفرائض الخمس وهي أحد الأركان التي بني الإسلام عليها أيجوز عليه أن ينام عليها؟! معاذ الله وحاشا لله..»(١)

وقال ما نصه: «وهذا الحديث مما انفرد به أبو هريرة فلم يثبت عن غيره، ولكن الجمهور أخذوا به اعتمادًا على أبي هريرة كما هي طريقتهم...» (٢).

### الرد على هذه الشبهة:

قات: سبحان الله كيف بلغه الجهل، ألست تزعم أن الأئمة حجج الله على خلقه، فلهاذا لا تسألهم هذا السؤال؟ ونحن لا يسعنا إلا أن نورد أجوبة هؤلاء الذين اعتقد فيهم العصمة لكي يتبين مدى جهله وتدليسه وتشكيكه وطعنه حول راوية الإسلام المسلم المسلام ا

وإليك روايات أهل البيت حجج الله على خلقه كما يزعمون، ويكون ذلك حسرة على عبد الحسين، وتكون عبرة لأتباعه، إلى يوم القيامة، وألا يطاولوا على أبي هريرة على التكذيب والتشكيك والطعن فيه رضي الله عنه.

فعن سهاعة بن مهران قال: سألته عن رجل نسي أن يصلي الصبح حتى طلعت الشمس، قال: يصليها حين يذكرها، فإن رسول الله ﷺ رقد عن

<sup>(</sup>١) أبو هريرة (ص١١) لعبد الحسين شرف الدين الموسوي.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، حاشية (ص١١٩).

صلاة الفجر حتى طلعت الشمس ثم صلاها حين استيقظ ولكنه تنحى عن مكانه ذلك ثم صلى.

فلهاذا لا تُكذب ولا تستغرب ما يروي الكليني والقمي والطوسي، وغيرهم وأثبت لهم نوم النبي والنبي والنبي من طريق الأئمة ؟ لم تجاهلت هذه الروايات أيها المدلس؟ لم أعرضت عنها في بحثك العلمي! وذوقك الفني! أنسيت أنك تقول: «بأنك بالغت في الفحص وأغرقت في التنقيب» فبالله عليك متى كان التضليل بحثًا علميًا؟ ومتى كان الإعراض عن الحق ذوقًا فنيًا؟ ومن هنا ترى أيها القارئ الكريم الفرق بين العلماء وأصحاب الأهواء والبدع!!

وذكر المجلسي عن أبي جحيفة قال: كان رسول الله ﷺ في سفره الذي ناموا فيه حتى طلعت الشمس، ثم قال: إنكم كنتم أمواتًا فرد الله إليكم أرواحكم.

فلهاذا لا تسأل أئمتك هذه الأسئلة: هل نام الحرس أيضًا كما نام المؤذنون؟

ولماذا لا تسألهم: أن النبي عَلَيْكُ كان يومئذ في جيش مؤلف من ألف وستهائة رجل. فالعادة تأبى أن يناموا بأجمعهم، ولماذا لا تسألهم هذه الأسئلة السخيفة! فهل هذا الحديث من خوارق إمامك المعصوم أيضًا؟

والعجب أن أولياء عبد الحسين يقولون إن الشمس ردت لكي يصلي أمير المؤمنين على صلى العصر التي فاتته عندما كان النبي على الله عنه. حجر على رضى الله عنه.

نسأل الله السلامة في العقل والبعد عن التعصب والضلال..

#### *ઉ*

## الشبهة الخامسة عشرة

استنكار واستغراب عبد الحسين: «أن بقرة وذئبًا يتكلمان بلسان عربي مبين»:

عن أبي هريرة على قَالَ: قال رَسُولُ الله عَلَيْ « بَيْنَمَا رَجُلٌ يَسُوقُ بَقَرَةً لَهُ قَدْ حَمَلَ عَلَيْهَا التَفَتَتْ إِلَيْهِ البَقَرَةُ فَقَالَتْ إِنِّى لَمْ أُخْلَقْ لَهِذَا وَلَكِنِّى إِنَّمَا خُلِقْتُ لِلْحَرْثِ». فَقَالَ النَّاسُ سُبْحَانَ الله. تَعَجُّبًا وَفَزَعًا. أَبَقَرَةٌ تَكَلَّمُ فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ « فَإِنِّى أُومِنُ بِهِ وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ ». قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ « بَيْنَا رَاعٍ فِي غَنَمِهِ عَدَا عَلَيْهِ الذِّئْبُ فَأَخَذَ مِنْهَا شَاةً فَطَلَبَهُ الرَّاعِي حَتَّى اسْتَنْقَذَهَا مِنْهُ فَالتَفَتَ إِلَيْهِ الذِّئْبُ فَقَالَ لَهُ مَنْ لَمَا يَوْمَ السَّبُعِ يَوْمَ لَيْسَ لَمَا رَاعٍ فَيْرِى ». فَقَالَ النَّاسُ سُبْحَانَ الله. فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْهِ الذِّلْتُ الله عَلَيْهِ الذِّلْتُ الله عَلَيْهِ الذِّلْتُ الله عَلَيْهِ الذَّلْبُ فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْهُ هَا فَا إِلَيْهِ الذِّلْبُ فَقَالَ لَهُ مَنْ لَمَا يَوْمَ السَّبُعِ يَوْمَ لَيْسَ لَمَا رَاعٍ غَيْرِى ». فَقَالَ النَّاسُ سُبْحَانَ الله. فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْهُ « فَإِنِّى أُومِنُ بِذَلِكً أَنْ وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ » ( أَنَا وَالله عَلَيْهِ الذَّاسُ سُبْحَانَ الله. فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْهُ هُ فَالِنَى أُومِنُ بِذَلِكَ أَنَا وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ » ( )

ثم أخذ يصول ويجول بقوله: «إن لأبا هريرة نزوع إلى الغرائب تواق إلى العجائب قد استخفته إلى خوارق العادات نزية من الشوق والهيام فتراه طروبًا إلى التحديث بها هو فوق النواميس الطبيعية، كفرار الحجر بثياب موسى، وكضرب موسى ملك الموت حتى فقاً عينه، ونزول جراد الذهب

 <sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٦٦٣) ومسلم (٢٣٨٨) واللفظ له، كتاب فضائل الصحابة
رضي الله عنهم، باب من فضائل أبي بكر الصديق رضي الله عنه.

على أيوب، وأمثال ذلك من المستحيلات عادة.

وها هو الآن يحدث بأن بقرة وذئبًا يتكلمان بلسان عربي مبين فيفصحان عن عقل وعلم وحكمة، الأمر الذي لم يقع أصلاً ولا هو واقع قطعًا ولن يقع أبدًا، وسنة الله في خلقه تحيل وقوعه إلا في مقام التحدي والتعجيز حيث يكون آية للنبوة وبرهانًا على الاتصال بالله عز سلطانه ومقام الرجل حيث ساق بقرته إلى الحقل وركبها في الطريق لم يكن مقام تحدي وإعجاز لتصدر فيه الآيات وخوارق العادات، وكذلك مقام راعي الغنم حين عدا الذئب عليه فلا سبيل إلى القول بإمكان صحة هذا الحديث عقلاً فإن المعجزات وخوارق العادات لا تقع عبثًا بإجماع العقلاء (١).

#### الرد على هذه الشبهة:

قلت: لقد عقد فخرك المجلسي بابًا سهاه (باب الثعلب والأرنب والذئب والأسد) أثبت هذا الحديث الذي أنكرته من طريق أبي هريرة رضيفيه من الصحيحين (٢).

فانظروا إلى مدى تدليس هذا العالم الكبير يثبت فخره هذا الحديث في حين ينكره على أبي هريرة؟ وما بعد الحق إلا الضلال.

قال المجلسي: «وهذه السنة تكلم الذئب خارج المدينة ينذر برسول الله

<sup>(</sup>١) أبو هريرة (ص ١٢٠) لعبد الحسين شرف الدين الموسوي.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار (٦٥/ ٧٩) لمحمد باقر المجلسي، كتاب السهاء والعالم.

وقال المجلسي نقلاً عن ابن عبد البر وغيره: كلم الذئب من الصحابة ثلاثة: رافع بن عميرة، وسلمة بن الأكوع، وأهيان بن أوس الأسلمي، قال: ولذلك تقول العرب: هو كذئب أهبان، يتعجبون منه...»(٢).

فهذا الحديث ليس من رواية أبي هريرة رضي الله عنه، فهاذا تقول «يا أيها المؤلف الأمين؟».

فانظروا إلى مدى جهله بأحاديث أهل البيت رضي الله عنهم؟

ثم إن أبا هريرة لم يرو من الأحاديث مثل ما رواه أئمتك من الغرائب والعجائب التي تقشعر لها الأبدان، فإن كنت تريد الإنكار فأولى أن تنكر على معصوميتك لأنهم هم الذين يجبون التحدث مع أصحابهم بها فوق النواميس الطبيعية، ويكفي في إثبات ذلك الرجوع إلى عناوين الأبواب، كما في «مدينة معاجز».

حديث كلام الذئب، كلام الجهال والثياب، تسليم الأسد عليه، كلام البقرة باسمه، كلام الفيلة، كلام الإوز، كلام الفرس، كلام الحية، إقرار الأرز بالوصية، شهادة الباذنجان بالولاية، وغيرها من الخرافات.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار (١٩/ ١٢٩) لمحمد باقر المجلسي، كتاب تاريخ نبينا في باب (نزوله المدينة).

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار (٦٥/ ٧٨) لمحمد باقر المجلسي.

أقول: إن كنت تجهل بأن بقرة وذئبًا يتكلمان بلسان عربي مبين، وتنكر أنت مثل هذا الأمر بأنه «الأمر الذي لم يقع أصلاً ولا هو واقع قطعًا، ولن يقع أبدًا، وسنة الله في خلقه تحيل وقوعه» كما تزعم، فما عليك إلا الإصغاء إلى هذه الأحاديث الملتوية من طرق أهل البيت على يتبين للقارئ مدى تدليسه وتقيته وجهله أمثال هذه الأحاديث في الكتب الأربعة وغيرها.

فعن على قال: «كلم الذئب الأشعث بن قيس الخزاعي، فأتاه فطرده مرّة بعد أخرى، ثم قال له في المرة الرابعة: ما رأيت ذئبًا أصفق وجهًا منك، فقال له الذئب: بل أصفق وجهًا مني من تولى عن رجل ليس على وجه الأرض أفضل منه، ولا أنور نورًا، ولا أتم بصيرة، ولا أتم أمرًا، يملك شرقها وغربها، يقول: لا إله إلا الله، فيتركونه، ومن أصفق وجهًا: أنا أم أنت الذي تتولى عن هذا الرجل الكريم، رسول رب العالمين».

وفي الخرائج والجرائح: قال أبو عبد الله: إن ثلاثة من البهائم أنطقها الله على عهد النبي وَالجَمل وكلامه شكوى أربابه وغيره ذلك، والذئب فقد جاء إلى النبي وَالله فشكا إليه الجوع، فدعا رسول الله وَالله أرباب الغنم، فقال: افرضوا للذئب شيئًا فشحو. فذهب. وأما البقرة فإنها أذنت بالنبي ودلت عليه وكانت في نخل لبني سالم من الأنصار، وقالت: يا ذريح اعمل نجيح صائح يصيح بلسان عربي فصيح، بأن لا إله إلا الله رب العالمين، ومحمد رسول الله سيد النبيين وعلي وصيه سيد الوصيين.!!

# الشبهة السادسة عشرة

## استنكار عبد الحسين حديث «تركة النبي عظيم صدقة»:

عن أبي هريرة عُلَيْه أن رسول الله ﷺ قال: «لاَ تَقْتَسِمُ وَرَثَتِي دِينَاراً وَلاَ دِرْهَماً مَا تَرَكْتُ بَعْدَ نَفَقَةِ نِسَائِي وَمَؤُونَةِ عَامِلِي فَهُوَ صَدَقَةٌ (١).

ثم أخذ يفند هذا الحديث بقوله: «هذا مضمون الحديث الذي انفرد أبو بكر بروايته عن رسول الله ﷺ محتجًا به على عدم توريث الزهراء، وقد انفرد الخليفة به ولم يروه على عهده أحد سواه، وربها قيل بأنه قد رواه معه مالك بن أوس الحدثان» (٢).

### الرد على هذه الشبهة:

قلن: تصحيحًا لمعلومات هذا المؤلف، فإن هذا الحديث لم ينفرد به أبو بكر، بل رواه كل من عمر وعلي وسعد بن أبي وقاص، والعباس وعبد الرحمن بن عوف والزبير بن العوام وأبي هريرة وعائشة وحذيفة وابن عباس رضي الله عنهم.

فهل هذا الحديث انفرد به أبو بكر رضي الله عنه؟ أم انفرد به أبو هريرة

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٧٧٦) واللفظ له، ومسلم (١٧٦٠) كتاب الجهاد والسير، باب قول النبي وَعُلِيالاً «لا نورث، ما تركناه فهو صدقة».

<sup>(</sup>٢) أبو هريرة (ص١٤٣) لعبد الحسين شرف الدين الموسوي.

رضي الله عنه؟ ألا تخجل من اتباع هذا الأسلوب الملتوي، وبدون خجل أو وجل تحاول أن تقنعنا بصحة ما تدلس !! أين الأمانة العلمية؟ أين الذوق الفني الذي ادعيته؟

ثم إن هذا الحديث رواه ثقتك من طرق أهل البيت!!

فقد روى الكليني عن حماد بن عبسى عن القداح عن أبي عبد الله قال: قال رسول الله ﷺ من سلك طريقًا يطلب فيه علمًا سلك الله به طريقًا إلى الجنة، وفضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر النجوم ليلة البدر، وإن العلماء ورثة الأنبياء لم يرثوا دينارًا ولا درهمًا، ولكن ورثوا العلم، فمن أخذ منه أخذ بحظ وافر<sup>(١)</sup>.

## CSC CSC CSC

<sup>(</sup>١) فروع الكافي (١/ ٣٤) محمد بن يعقوب الكليني باب ثواب العالم والمتعلم.

## الشبهة السابعة عشرة

## استنكار عبد الحسين: كون أبي طالب مات مشركًا:

قال أبو هريرة رضي الله عنه، «قَالَ رَسُولُ الله عِيَّا لِلهِ لِعَمِّهِ: «قُلْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ الله أَشْهَدُ لَكَ بِهَا يَوْمَ القِيَامَةِ». قَالَ لَوْ لاَ أَنْ تُعَيِّرَنِي قُرَيْشٌ يَقُولُونَ إِنَّمَا حَمَلَهُ عَلَى ذَلِكَ الْجَزَعُ لأَقْرَرْتُ بِهَا عَيْنَكَ. فَأَنْزَلَ الله عَيْكَ ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَاكِنَّ أَلَّهُ يَهْدِي مَن يَشَاءُ ﴾ [القصص: ٥٦]، (١)

ثم أخذ يفند هذا الحديث بعصبية المذهبية المقيتة: «أين كان أبو هريرة عن النبي وعمه وهما يتبادلان الكلام الذي أرسله عنهما كأنه رآهما بعينه وسمع كلامهما بأذنيه؟ إن هذا الحديث مما ارتجله المبطلون تزلفًا لأعداء آل أبي طالب، وعملت الدولة الأموية في نشره أعمالها، وقد كفانا السلف الصالح!! من أعلامنا مؤنة الاهتمام بتزييفه..»(٢).

## الرد على هذه الشبهة:

قلت: إن هذا الطعن مردود إذ إنه مبني على التعصب والهوى المذهبي، وعلى عدم الأمانة العلمية وإذا اجتمع التعصب وعدم الأمانة في النقد أصبح البحث أو النقد مردودًا لا قيمة له، وأنت أيها القارئ عرفت الآن

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٥م) كتاب الإيهان، باب الدليل على صحة إسلام من حضره الموت ما لم يشرع في النزع.

<sup>(</sup>٢) أبو هريرة (ص٠٥١) لعبد الحسين شرف الدين الموسوي.

موقف (المؤلف) من أبي هريرة ﷺ فهو لا ينشد سوى إشفاء غليله من هذا الصحابي الجليل، وإلا فإن موت أبي طالب مشركًا ورفضه نطق الشهادتين لم يكن من رواية أبي هريرة وحده، فقد رواه غيره من الصحابة كالعباس وأبي سعيد الخدري وجابر رضي الله عنهم.

وإن هذا الحديث قد رواه قومك.

ففي تفسير القمي: علي بن إبراهيم في تفسيره قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ [القصص: ٥٦] قال: نزلت في أبي طالب فإن رسول الله وَ الله الله أنفعك بها يوم القيامة، فيقول يا والله أنفعك بها يوم القيامة، فيقول يا ابن أخي أنا أعلم بنفسي فلها مات شهد العباس بن عبد المطلب عند رسول الله عَلَيْ أنه تكلم بها عند الموت، فقال رسول الله عَلَيْنَ : أما أنا فلم أسمعها، وأرجو أن أنفعه بها يوم القيامة.

وقال فضل الله الراوندي (الشيعي) قال رسول الله ﷺ أهون أهل النار عذابًا عمي، أخرجه من أصل الجحيم حتى أبلغ به الضحضاح عليه نعلان من نار يغلي منهم دماغه.

وقال المجلسي نقلاً عن ابن أبي الحديد في شرح نهج البلاغة: اختلف الناس في إسلام أبي طالب فقال الإمامية والزيدية: ما مات إلا مسلمًا وقال بعض شيوخنا المعتزلة بذلك منهم: الشيخ أبو القاسم البلخي وأبو جعفر الإسكافي، وغيرهما. وقال أكثر الناس من أهل الحديث والعامة ومن شيوخنا البصريين وغيرهم: مات على دين قومه ويروون في ذلك حديثًا مشهورًا أن رسول الله عَلَيْ قال عند موته: قل يا عم كلمة أشهد لك بها غدًا عند الله تعالى، فقال: لولا أن تقول العرب أن أبا طالب جزع عند الموت لأقررت بها عينك (١).

G G G G G

<sup>(</sup>١) نوادر الراوندي (ص١٠).

## الشبهة الثامنة عشرة

استغراب عبد الحسين حديث «توكيل أبي هريرة بحفظ زكاة الفطر ومجيء الشيطان ليسرق منها»

عن أبي هريرة قال: «وَكَّلَنِي رَسُولُ الله ﷺ بحِفْظِ زَكَاةِ رَمَضَانَ، فَأَتَانِي آتٍ فَجَعَلَ يَحْثُو مِنَ الطُّعَامِ، فَأَخَذْتُهُ، وَقُلْتُ وَالله لأَرْفَعَنَّكَ إِلَى رَسُولِ الله عَيَالُا . قَالَ إِنِّي مُحْتَاجٌ، وَعَلَيَّ عِيَالٌ، وَلِي حَاجَةٌ شَدِيدَةٌ. قَالَ فَخَلَّيْتُ عَنْهُ فَأَصْبَحْتُ فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْكِا : «يَا أَبَا هُرَيْرَةَ مَا فَعَلَ أَسِيرُكَ البَارِحَةَ». قَالَ قُلْتُ يَا رَسُولَ الله شَكَا حَاجَةً شَدِيدَةً وَعِيَالاً فَرَحِمْتُهُ، فَخَلَّيْتُ سَبيلَهُ. قَالَ: «أَمَا إِنَّهُ قَدْ كَذَبَكَ وَسَيَعُودُ». فَعَرَفْتُ أَنَّهُ سَيَعُودُ لِقَوْلِ رَسُولِ الله ﷺ إِنَّهُ سَيَعُودُ. فَرَصَدْتُهُ فَجَاءَ يَحْثُو مِنَ الطَّعَامِ فَأَخَذْتُهُ فَقُلْتُ لأَرْفَعَنَّكَ إِلَى رَسُولِ الله ﷺ قَالَ دَعْنِي فَإِنِّي مُحْتَاجٌ، وَعَلَىَّ عِيَالٌ لاَ أَعُودُ، فَرَحِمْتُهُ، فَخَلَّيْتُ سَبِيلَهُ فَأَصْبَحْتُ، فَقَالَ لِي رَسُولُ اللهِ ﷺ : «يَا أَبَا هُرَيْرَةَ، مَا فَعَلَ أَسِيرُكَ». قُلْتُ يَا رَسُولَ الله شَكَا حَاجَةً شَدِيدَةً وَعِيَالاً، فَرَحِمْتُهُ فَخَلَّيْتُ سَبيلَهُ. قَالَ: «أَمَا إِنَّهُ قَدْ كَذَبَكَ وَسَيَعُودُ». فَرَصَدْتُهُ الثَّالِثَةَ فَجَاءَ يَحْثُو مِنَ الطَّعَام، فَأَخَذْتُهُ فَقُلْتُ لأَرْفَعَنَّكَ إِلَى رَسُولِ الله ﷺ، وَهَذَا آخِرُ ثَلاَثِ مَرَّاتٍ أَنَّكَ تَزْعُمُ لاَ تَعُودُ ثُمَّ تَعُودُ. قَالَ دَعْنِي أُعَلِّمْكَ كَلِهَاتٍ يَنْفَعُكَ الله بهَا. قُلْتُ مَا هُوَ قَالَ إِذًّا أَوَيْتَ إِلَى فِرَاشِكَ فَاقْرَأْ آيَةَ الكُرْسِيِّ ﴿الله لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ القَيُّومُ ﴾ حَتَّى تَخْتِمَ الآيَةَ، فَإِنَّكَ لَنْ يَزَالَ عَلَيْكَ مِنَ الله حَافِظٌ وَلاَ يَقْرَبَنَّكَ

شَيْطَانٌ حَتَّى تْصْبِحَ. فَخَلَّيْتُ سَبِيلَهُ فَأَصْبَحْتُ، فَقَالَ لِي رَسُولُ الله عَلَيْلَةُ: "مَا فَعَلَ أُسِيرُكَ البَارِحَةَ". قُلْتُ يَا رَسُولَ الله زَعَمَ أَنَّهُ يُعَلِّمُنِي كَلِهَاتٍ، يَنْفَعُنِي الله بهَا، فَخَلَيْتُ سَبِيلَهُ. قَالَ: «مَا هِيَ». قُلْتُ قَالَ لِي إِذَا أَوَيْتَ إِلَى فِرَاشِكَ فَاقْرَأَ آيَةَ الكُرْسِيِّ مِنْ أَوَّلِهَا حَتَّى تَخْتِمَ ﴿اللهِ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ القَيُّومُ﴾ وَقَالَ لِي لَنْ يَزَالَ عَلَيْكَ مِنَ الله حَافِظٌ وَلاَ يَقْرَبَكَ شَيْطَانٌ حَتَّى تُصْبِحَ، وَكَانُوا أَحْرَصَ شَيْءٍ عَلَى الخَيْرِ. فَقَالَ النَّبِيُّ وَيَكِيْلِيُّ: ﴿ أَمَا إِنَّهُ قَدْ صَدَقَكَ وَهُوَ كَذُوبٌ، تَعْلَمُ مَنْ تَخَاطِبُ مُنْذُ ثَلاَثِ لَيَالٍ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ ». قَالَ  $\vec{k}$ . قَالَ: « ذَاكَ شَيْطَانٌ» (۱).

ثم أخذ ينكر متعجبًا من هذا الحديث قائلاً: «هذه خرافة لا يصغي إلا من رك عقله، وطفئت شعلة ذهنه... إلى أن قال: وما أغرب ما يحدثنا به أبو هريرة عن شياطينه، وكل ما انفرد به أبو هريرة غريب تارة يزعم أنهم يسرقون الطعام لعيالهم، وأخرى أن لهم ضراطًا إذا سمعوا الأذان.. إلى غير ذلك من القصص التي يربأ أولو العقول الوافرة والأذهان النيرة عن سهاعها، نعوذ بالله من سبات العقل وضعف التمييز»(٢).

#### الرد على هذه الشبهة:

قلت: إذا كان كذلك كما تزعم وتدعي ذلك زورًا وبهتانًا فإليك ما روى

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٣١١).

<sup>(</sup>٢) أبو هريرة (ص١٦١) لعبد الحسين شرف الدين الموسوي.

أئمتك وعلمائك عن شياطينهم.

فقد عقد فخرك المجلسي وأورد هذا الحديث الذي أنكرته أيها الحاقد من طريق أبي هريرة من صحيح البخاري (١٠).

فانظروا إلى مدى جهل عبد الحسين، بل وحقده على هذا الصحابي الجليل على عنده على أبي هريرة، فها هذا الجليل على أبي هريرة، فها هذا التقية والتضليل؟!!

سوف أختصر الرواية لطولها التي أثبتها المجلسي.

فعن أيوب الأنصاري أنه قال: كانت لي سهوة فيها تمر فكانت تجييء الغول كهيئة النور فتأخذ منه، فشكونا ذلك إلى النبي وَالله والله على فقال: اذهب فإذا رأيتها فقل: بسم الله أجيبي رسول الله والله والله على فأخذتها فحلفت ألا تعود، فأرسلها ثم جاء إلى رسول الله والله على فقالت: إني ذاكرة لك شيئًا: آية الكرسي اقرأها في بيتك فلا يقربك شيطان ولا غيره، فجاء إلى رسول الله والكرسي فقال: ما فعل أسيرك؟ فأخبره بها قال: قال: صدقك وهو كذوب.

وأما قوله: «وما أغرب ما يحدثنا به أبو هريرة عن شياطينه وكل ما انفرد به أبو هريرة غريب تارة يزعم أنهم يسرقون الطعام لعيالهم، وأخرى

<sup>(</sup>۱) بحار الأنوار (۲۳/ ۲۹۷) لمحمد باقر المجلسي، كتاب السهاء والعالم، باب (ذكر إبليس وقصصه).

أن لهم ضراطًا إذا سمعوا الأذان..»(١)

**قلت**: هذا الحديث لا إشكال فيه عند من يؤمن بالقرآن والسنة، وقد أورد هذا الحديث الذي أنكرته حسب هواك ومزاجك فخرك المجلسي.

قال المجلسي: روى مسلم عن سهل بن أبي صالح أنه قال: أرسلني أبي إلى بني حارثة ومعي غلام لنا أو صاحب لنا، فناداه مناد من حائط باسمه فأشرف الذي معي على الحائط فلم ير شيئًا فذكرت ذلك لأبي فقال: لو شعرت أنك تلقى هذا لم أرسلك، ولكن إذا سمعت صوتًا فناد بالصلاة فإني سمعت أبا هريرة يحدث عن رسول الله وسلام أنه قال: إن الشيطان إذا نودي بالصلاة أدبر.

وفي رواية عن أبي هريرة أن النبي ﷺ قال: إذا تغولت لكم الغيلان، فنادوا بالأذان فإن الشيطان إذا سمع النداء أدبر وله حصاص أي ضراط.

كما أخرجه أيضًا المحقق الإحسائي قال: روي في الخبر عنه أنه: «إذا أذن المؤذن، أدبر الشيطان وله ضراط» (٢).

وهل لنا إلا أن نقول: وما أجهل عبد الحسين بمذهبه.

#### www.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٦٣/ ٣١٧، ٣١٧).

 <sup>(</sup>۲) عوالي اللئالي العزيزية في الأحاديث الدينية (١/ ٤٠٩) لمحمد بن علي المعروف
ابن أبي جمهور.

#### ۲٠٦

#### الشبهة التاسعة عشرة

استنكار عبد الحسين إسلام أمر أبي هريرة بدعاء النبي رسي ودعاؤه بأن يحببها إلى المؤمنين ويحبب المؤمنين إليها:

عن أبي هريرة ﴿ فِي اللَّهِ عَالَ: «كُنْتُ أَدْعُو أُمِّى إِلَى الإِسْلاَم وَهِيَ مُشْرِكَةٌ فَدَعَوْتُهَا يَوْمًا فَأَسْمَعَتْنِي فِي رَسُولِ الله وَيُكِينَ مَا أَكْرَهُ فَأَتَيْتُ رَسُولَ الله وَيُكِينَ وَأَنَا أَبْكِي قُلْتُ يَا رَسُولَ الله إِنِّي كُنْتُ أَدْعُو أُمِّي إِلَى الإِسْلاَم فَتَأْبَى عَلَيَّ فَدَعَوْتُهَا اليَوْمَ فَأَسْمَعَتْنِي فِيكَ مَا أَكْرَهُ فَادْعُ الله أَنْ يَهْدِيَ أُمَّ أَبِي هُرَيْرَةَ فَقَالَ رَسُولُ الله عَلِيارُ: «اللهمَّ اهْدِ أُمَّ أَبِي هُرَيْرَةَ ». فَخَرَجْتُ مُسْتَبْشِرًا بِدَعْوَةِ نَبِيِّ الله وَاللَّهِ فَلَكَّا جِئْتُ فَصِرْتُ إِلَى البَابِ فَإِذَا هُوَ مُجَافٌّ فَسَمِعَتْ أُمِّي خَشْفَ قَدَمَيَّ فَقَالَتْ مَكَانَكَ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ. وَسَمِعْتُ خَضْخَضَةَ المَاءِ قَالَ - فَاغْتَسَلَتْ وَلَبِسَتْ دِرْعَهَا وَعَجِلَتْ عَنْ خِمَارِهَا فَفَتَحَتِ البَابَ ثُمَّ قَالَتْ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ الله وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ -قَالَ - فَرَجَعْتُ إِلَى رَسُولِ الله وَلَيْكُ فَأَتَيْتُهُ وَأَنَا أَبْكِي مِنَ الفَرَحِ - قَالَ -قُلْتُ يَا رَسُولَ الله أَبْشِرْ قَدِ اسْتَجَابَ الله دَعْوَتَكَ وَهَدَى أُمَّ أَبِي هُرَيْرَةَ. ﴿ فَحَمِدَ اللهِ وَأَثْنَى عَلَيْهِ وَقَالَ خَيْرًا» - قَالَ - قُلْتُ يَا رَسُولَ الله ادْعُ الله أَنْ يُحَبِّبَنِي أَنَا وَأُمِّي إِلَى عِبَادِهِ الْمُؤْمِنِينَ وَيُحَبِّبَهُمْ إِلَيْنَا - قَالَ - فَقَالَ رَسُولُ الله وَيُكِالِهُ: «اللهمَّ حَبِّبْ عُبَيْدَكَ هَذَا - يَعْنِي أَبَا هُرَيْرَةَ وَأُمَّهُ - إِلَى عِبَادِكَ الْمؤمنِينَ

# عَنْ رَبِّا ... أَبَا كُرْبُرُةُ

وَحَبِّبْ إِلَيْهِمُ الْمُؤْمِنِينَ». فَهَا خُلِقَ مُؤْمِنٌ يَسْمَعُ بِي وَلاَ يَرَانِي إِلاَّ أَحَيِّنِي» (١).

ثم أخذ يصول ويجول قائلاً: «في هذا الحديث نظر من وجوه: أنه يروه عن رسول الله سوى أبي هريرة فهو إذن معطوف على سائر ما انفرد به... إلى أن قال: خامسها: ولو صح ما زعمه أبو هريرة من دعاء النبي له ولأمه بأن يحببهما إلى المؤمنين ويحبب المؤمنين إليهما لأحبه أهل بيت النبوة وموضع الرسالة فإنهم سادة المؤمنين وقادة أهل الملة والدين فها بال أئمتهم الاثنى عشر، وسائر علمائهم يرذلونه، ويسقطون حديثه؟ ولا يأبهون مما انفرد به حتى قال أمير المؤمنين ألا إن أكذب الناس أو قال: أكذب الأحياء على رسول الله وهريرة الدوسي».

ولو كان أبو هريرة في حب المؤمنين إياه وحبه إياهم كما زعم لما قال له عمر حين عزله عن البحرين: يا عدو الله، وعدو كتابه سرقت مال الله.. إلخ. فكيف يكون عدو الله وعدو كتابه محبًا للمؤمنين كافة ومحبوبًا منهم جميعًا؟ وقد ضربه عمر على عهد رسول الله وتكيالي "٢".

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲٤۹۱) كتاب فضائل الصحابة رضي الله عنهم، باب من فضائل أبي هريرة الدوسي رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٢) أبو هريرة (ص١٦٢) لعبد الحسين شرف الدين الموسوي.

#### الرد على هذه الشبهة:

إن هذه الكلمة المزعومة لا تقبل ولا يمكن لأحد الاعتداد بها، لورودها بلا سند، والعلماء النقاد رفضوا كل الأخبار العارية عن الأسانيد. لكننا مع ذلك سنثبت الرد على هذه الشبهة بالدلائل القطعية الكافية اعتداد أبناء على المنه بحديث أبي هريرة رضي الله عنه، وروايتهم عنه، ورواية كبار فرسان على المنه وامرأة جنده، الذين قاتلوا معه في معارك الجمل وصفين والنهروان، عن أبي هريرة، ورواية جمهرة من التابعين رضي الله عنهم، ورواية عدد كبير آخر من جماهير الشيعة والكوفيين ومحبي ذرية على المنه عنهم، من طبقة أتباع التابعين والطبقة التي قالكهم لحديث أبي هريرة، واستعماهم له واستدلالهم به، وتدوينه في كتبهم.

قات: وسوف أثبت بعض النهاذج من مرويات أبي هريرة والمسانيد الشيعة في كتبهم، بأن الشيعة الأوائل كانوا يروون عن أبي هريرة والمحتجون بأحاديثه، حتى أن شيخك النوري لم يجد في الأبواب التي عقدها في مستدركه بابًا يعقد به إلا وفيه حديث من أحاديث أبي هريرة، مثال باب «كراهة استعمال الأجير قبل تعيين أجرته، وعدم جواز منع الأجير من الجمعة، واستحباب إحكام الأعمال وإتقانها» وباب «استحباب دفع الأجرة إلى الأجير بعد الفراغ من العمل من غير تأخير قبل أن يجف عرقه، وجواز اشتراط التقديم والتأخير، وكذا كل ما يشترط في الإجارة». بل نقل هاشم البحراني أن علي بن الحسين والمحدد غلمانه لما بل نقل هاشم البحراني أن علي بن الحسين والمحدد غلمانه لما

سمع حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

قال: وقال سعيد بن مرجانة يومًا عند علي بن الحسين سمعت أبا هريرة يقول: قال رسول الله عَلَيْ : من أعتق رقبة مؤمنة أعتق الله بكل إرب منها إربًا منه من النار حتى أنه ليعتق باليد اليد، وبالرجل الرجل، وبالفرج الفرج، فقال علي: سمعت هذا من أبي هريرة ؟ فقال سعيد: نعم فقال: لغلام له أقره غلمانه وكان عبد الله بن جعفر قد أعطاه بهذا الغلام ألف درهم فلم يبتعه أنت حر لوجه الله (۱).

فانظر كيف صدّق علي بن الحسين ﷺ بحديث أبي هريرة ﷺ وعمل بحديثه بدون تكذيب أو تردد.

فكيف يرذلونه أئمتكم وعلمائكم ويسقطون حديثه أيها الحاقد؟ فإذا عرفنا هذا وأضفنا إلى الصحابة والتابعين والفقه. فها معنى هذا؟ وقد بلغوا كها قال البخاري: ثهانهائة من أهل العلم والفقه. فها معنى هذا؟ معناه أن الحضارة الإسلامية بعلمائها وفقهائها ودعاتها وأئمتها أخذوا عن أبي هريرة وهيه كثيرًا مما أسسوا علمهم وفقههم ودعوتهم! وهذه الأحاديث أساس في كل علم وفقه، ومن حديث أن هذه الأمة غنية بعلمائها وفقهائها وأن هؤلاء جميعًا أخذوا من الأحاديث التي رويت عن

أبي هريرة واجتهدوا على أساسها.. يعتمدون في كل ذلك على ما روي عن

<sup>(</sup>١) حلية الأبرار (٢/ ٢٣ \_ ٢٤) هاشم البحراني.

أبي هريرة رضي الله عنه. أينها ذهبت من التوحيد أو المعاملات أو الأخلاق أو الفضائل، أو الغيبيات أو غير ذلك من أمور هذا الدين وجدت شيئًا من أحاديث رواها أبو هريرة رضى الله عنه.

فأبو هريرة أعظم القنوات الموصلة لأحاديث رسول الله علم المسلمين والمسلمات، فهو أعظم الرواة أثرًا في سلوك الناس إلى يوم القيامة ليس ذلك لشيء ذاتي فيه، كلا وإنها لأن الله شرفه بشرف عظيم شرف تبليغ حديث رسول الله ويُنظِين إلى الناس. وإنها دعا له النبي ويُنظِين بذلك لما في ذلك الحب من قوة دافعة تدفع المؤمنين إلى استيعاب أحاديث رسول الله ويُنظِين التي رواها أبو هريرة رضي الله عنه، لأن السامع أنصت ما يكون إلى المتحدث إذا كانت هناك عاطفة حب بين المتحدث والمستمع فإنك إذا كرهت خطيبًا كرهت أن تسمع إليه ولو كان.

#### 

# الشبهة العشرون

## استنكار عبد الحسين حديث «امرأة دخلت النارفي هرة»:

عن أبي هريرة ولله عن النبي عليه قال: «دَخَلَتِ امْرَأَةٌ النَّارَ من جراء هِرَّةٍ لها أو هرة رَبَطَتْهَا، فلا هي أطعمتها ولا هي أرسلتها ترمرم مِنْ خِشَاش الأَرْض»(١) حتى ماتت هزلاً.

ثم أخذ يصول ويجول قائلاً: وهذا من رواياته الخيالية رمى فيها إلى سوء عواقب الظلم والعدوان (٢).

### الرد على هذه الشبهة:

أن هذا الحديث رواه غير أبي هريرة من الصحابة كابن عمر رضي الله عنهما، ثم إن هذا الحديث رواه أئمة أهل البيت رضي الله عنهم.

فعن حفص بن البختري عن أبي عبد الله قال: إن امرأة عُذبت في هرة ربطتها حتى ماتت عطشًا.

ونقل المجلسي عن نوادر الراوندي عن موسى بن جعفر عن آبائه قال: قال رسول الله ﷺ: رأيت في النار صاحب العباءة التي قد غلها، ورأيت في النار صاحب المحجن الذي كان يسرق الحاج بمحجنه، ورأيت في النار

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٣١٨) ومسلم (٢٦١٩) واللفظ له، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم تعذيب الهرة ونحوها من الحيوان الذي لا يؤذي.

<sup>(</sup>٢) أبو هريرة (ص١٧١) لعبد الحسين شرف الدين الموسوي.

صاحبة الهرة تنهشها مقبلة ومدبرة، كانت أوثقتها لم تكن تطعمها ولم ترسلها تأكل من خشاش الأرض.

فهل رواية موسى بن جعفر من رواياته الخيالية يرمي فيها إلى سوء عواقب الظلم والعدوان؟ نسأل الله السلامة في العقل والبعد عن الهوى والضلال!!

#### જ્જાજી જ

# الشبهة الواحدة والعشرون

استنكار عبد الحسين حديث «غفرت المرأة سقت كلبًا»:

عن أبي هريرة ولله عن برفعه قال: «غُفِرَ لِإمْرَأَةٍ مُومِسَةٍ مَرَّتْ بِكَلْبِ عَلَى رَأْسِ رَكِيٍّ يَلْهَتُهُ رَأْسِ رَكِيٍّ يَلْهَتُهُ العَطَشُ، فَنَزَعَتْ خُفَّهَا، فَأَوْثَقَتْهُ بِخِهَارِهَا، فَنَزَعَتْ لَهُ مِنَ المَاءِ، فَغُفِرَ لَهَا بِذَلِكَ »(١).

#### 

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۳۳۲۱) ومسلم (۲۲٤٥) كتاب السلام، باب فضل سقي البهائم المحترمة وإطعامها.

# الشبهة الثانية والعشرون

## واستنكاره حديث «سقى رجل الماء لكلب فغفر له»:

عن أبي هريرة على الله المسترب أله المحرّج فَإِذَا كَلْبٌ يَلْهَثُ يَأْكُلُ الثّرَى الْعَطَشُ فَوَجَدَ بِئُرًا فَنَزَلَ فِيهَا فَشَرِبَ ثم خَرَجَ فَإِذَا كَلْبٌ يَلْهَثُ يَأْكُلُ الثّرَى مِنَ العَطَشِ فَقَالَ الرَّجُلُ لَقَدْ بَلَغَ هَذَا الكَلْبَ مِنَ العَطَشِ مِثْلُ الَّذِى كان بَلَغَ مِنِّى فَنَزَلَ البِئْرَ فَمَلاً خُفَّهُ ماء ثُمَّ أَمْسَكَهُ بِفِيهِ حَتَّى رَقِى فَسَقَى الكَلْبَ فَشَكَرُ الله لَهُ فَغَفَرَ لَهُ الوا: يا رسول الله! وإن لنا في هذه البهائم لأجرًا؟ فقال: «في كل كبد رطبة أجرٌ» (١).

ثم أخذ يصول ويجول قائلاً: «وقد تعلم أن هذا الحديث والذي قبله إنها هما من مخيلة أبي هريرة يمثل بهما حسن عواقب العطف والحنان ويحض بهما على البر والإحسان» (٢).

### الرد على هذه الشبهة:

قات عبد الحسين يستغرب من أحاديث أبي هريرة والله على ولا يستغرب ما رواه أئمته أمثال هذه الروايات، فاستمع أخي القارئ إلى هذه الروايات.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٣٦٣) ومسلم (٢٢٤٤) واللفظ له، كتاب السلام، باب فضل سقى البهائم المحترمة وإطعامها.

<sup>(</sup>٢) أبو هريرة (ص١٧٢) لعبد الحسين شرف الدين الموسوي.

فقد أورد علامتهم آية الله ملا زين العابدين الكلبايكاني هذا الحديث: (وفي الآثار: إن امرأة زانية من جيران أهل المعصية وتعزية الحسين ذهبت تقتبس نارًا من مجلس العزاء فوجدتها قد خمدت مشاعلها فأوقدتها فدمعت عيناها من الدخان فغفر الله لها وتابت!!

وعن أبي الأحوص عن أبيه عن عمار الساباطي قال: قدم أمير المؤمنين المداين فنزل إيوان كسرى! وكان معه دلف بن بحير كسرى فلما صلى قام وقال لدلف قم معي، وكان معه جماعة من أهل ساباط فها زال يطوف منازل كسرى ويقول لدلف كان لكسرى في هذا المكان كذا وكذا ويقول دلف والله ذلك فها زال كذلك حتى طاف الموضع بجميع من كان عنده ودلف يقول: يا سيدي ومولاي كأنك وضعت هذه الأشياء في هذه الأمكنة ثم نظر جمجمة نخرة! فقال لبعض أصحابه: خذ هذه الجمجمة ثم جاء إلى الإيوان وجلس فيه ودعا بطست فيه ماء فقال للرجل: دع هذه الجمجمة في الطست ثم قال أقسمت عليك لتخبرني من أنا ومن أنت؟ فقال الجمجمة بلسان فصيح! أما أنت فأمير المؤمنين!! وسيد الوصيين وإمام المتقين!! وأما أنا فعبدك وابن أمتك !! كسرى أوشيروان، فقال أمير المؤمنين كيف حالك؟ فقال يا أمير المؤمنين إني كنت ملكًا عادلاً شفيقًا على الرعايا رحيمًا لا أرضى بظلم ولكن كنت على دين المجوس!! وقد ولد محمد في زمان ملكي وسقط من شرفات قصري ثلاثة وعشرون شرفة في ليلة ولد، فهممت أن أومن به من كثرة ما سمعت من الزيادة من

أنواع شرفه وفضله ومرتبة عزه في السموات والأرض، ومن شرف أهل بيته ولكني تغافلت عن ذلك وتشاغلت عنه في الملك، فيا لها من نعمة ومنزلة ذهبت مني حيث لم أومن به!! فأنا محروم بعدم إيهاني به!! ولكني مع هذا الكفر!! خلصني الله تعالى من عذاب النار!! بركة عدلي وإنصافي بين الرعية فأنا في النار والنار محرمة عليّ، فواحسرتاه لو آمنت به لكنت معكم يا سيد أهل بيت محمد و يا أمير المؤمنين!!! (١)

قال التوسيركاني ما نصه: «وتأتي في لؤلــؤ ولنذكر لك قصصًــا ليطمئن قلبك!! بها مر قصة شـريفة من رجل كان يلوط بالصبيان!! وكان يجه!!»(٢).

هل قرأ عبد الحسين أمثال هذه الزندقة في كتب أبناء جلدته؟ فأين روايات أبي هريرة والمحمدة أمثال رواياتكم وأقوال علمائكم الذين ذكرنا منها أمثال هذه الطامات؟!! فاعتبروا يا أولي الألباب؟

أقول: لِنُخرج لهذا المؤلف وأمثاله بعض الروايات التي وردت عن طريق أهل البيت على الله عنه. طريق أهل البيت على الله عنه.

<sup>(</sup>١) أنوار الولاية (ص٣٣٨) ملا زين العابدين الكلبايكاني.

<sup>(</sup>٢) لئالي الأخبار (٤/ ٢١٧ ـ ٢١٨، ٣٠٤) التويسركاني.

ورأيت في النار صاحبة الهرة تنهشها مقبلة ومدبرة، وكانت أوثقتها لم تكن تطعمها ولم ترسلها تأكل من خشاش الأرض ودخلت الجنة فرأيت صاحب الكلب الذي أرواه من الماء.

فهل هذا الحديث من مخيلة إمامك المعصوم ويمثل به حسن عواقب العطف والحنان ويحض بهما على البر والإحسان؟!!

كها نقل نعمة الله الجزائري قال: «من الأخبار المروّحة للبال ما روى من أنه كان رجل في بني إسرائيل منهمكًا في المعاصى فأتى في بعض أسفاره على بئر فإذا كلب قد لهث من العطش فرق له فأخذ عهامته وشد بخفه واستقى الماء وأروى الكلب فأوحى الله إلى نبي ذلك الزمان أن قد شكرت له سعيه وغفرت له ذنبه لشفقته على خلق من خلقي، فسمع ذلك فتاب من المعاصي وصار ذلك سببًا لتوبته وخلاصه من العقاب» (۱).

فهل هذا الحديث أيضًا من مخيلة إمامك المعصوم ويمثل به حسن عواقب العطف والحنان ويحض بهما على البر والإحسان؟!

### 

<sup>(</sup>١) الأنوار النعمانية (٤/ ٦٦) نعمة الله الجزائري.

# الشبهة الثالثة والعشرون

### استنكار عبد الحسين حديث «مسرف كافر غفر له».

عَنْ أَبِى هُرَيْرَةَ وَ النَّبِي عَلَيْ قَالَ: « أَسْرَفَ رَجُلُ عَلَى نَفْسِهِ فَلَمَّا حَضَرَهُ المَوْتُ أَوْصَى بَنِيهِ فَقَالَ إِذَا أَنَا مُتُ فَأَحْرِقُونِى ثُمَّ اسْحَقُونِى ثُمَّ الْدُرُونِى فِى الرّبِح فِى البَحْرِ فَوَالله لَئِنْ قَدَرَ عَلَى ّرَبِّى لَيُعَذِّبُنِى عَذَابًا مَا عَذَبَهُ اذْرُونِى فِى الرِّيحِ فِى البَحْرِ فَوَالله لَئِنْ قَدَرَ عَلَى ّرَبِّى لَيُعَذِّبُنِى عَذَابًا مَا عَذَبَهُ بِهِ فَقَالَ لِلأَرْضِ أَدِّى مَا أَخَذْتِ، فَإِذَا هُوَ قَائِمٌ بِهِ أَحَدًا، قَالَ فَعُلُوا ذَلِكَ بِهِ فَقَالَ لِلأَرْضِ أَدِّى مَا أَخَذْتِ، فَإِذَا هُو قَائِمٌ فَقَالَ لَهُ مَا حَمَلَكَ عَلَى مَا صَنَعْتَ فَقَالَ خَشْيَتُكَ يَا رَبِّ – أَوْ قَالَ – نَحَافَتُكَ، فَعَلَ لَهُ بَذَلِكَ »(١٠).

### الرد على هذه الشبهة:

ذكرنا فيها سبق كيف أن الزانية (الشيعية) قد غفر لها ذنبها بمجرد أن أوقدت نارًا تحت جدار الحسين!! وذلك الكافر (الكسري المجوسي) الكافر بالله تعالى وبرسوله، وإنه قد نجا من النار بسبب تمسكه بالولاية الباطلة. وذلك الشيعي الذي كان يلوط بالصبيان فقد نجا من النار أيضًا بسبب تمسكه بالولاية! كل ذلك عند عبد الحسين مقبول غير مرفوض، ولكن إذا صدر رواية من أبي هريرة في أنكر وأخذ يشكك في رواياته.

وإليك هذه الرواية التي روى إمامك المعصوم قريبًا مثل هذا الحديث

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۷۵٦م) كتاب التوبة، باب في سعة رحمة الله تعالى وأنها سبقت غضبه.

أيضًا: ففي (الأنوار النعمانية) قال: «روى الصدوق بإسناده إلى مولانا الإمام زين العابدين علي بن الحسين قال كان في بنى إسرائيل رجل ينبش القبور فاعتل جار له فخاف الموت فبعث إلى النباش فقال كيف جواري لك؟ قال أحسن جوار، قال: فإن لي إليك حاجة، قال قضيت حاجتك، قال فأخرج إليه كفنين، فقال: أحب أن تأخذ أحبهما إليك وإذا دفنت فلا تنبشني، فامتنع النباش من ذلك وأبى أن يأخذه فقال له الرجل أحب أن تأخذه فلم يزل به حتى أخذ أحبهما إليه ومات الرجل فلما دُفن قال النباش هذا قد دُفن فها علمه بأني تركت كفنه أو أخذته، فأتى قبره فنبشه فسمع صايحًا يقول ويصيح به لا تفعل ففزغ النباش من ذلك فتركه وترك ما كان عليه، وقال لولده أي أب كنت لكم؟ قالوا نِعم الأب، كنت لنا... قال فإن لي إليكم حاجة، قالوان قل ما شئت فإنّا سنصير إليه إن شاء الله تعالى، قال فأحب إذا أنا مت أن تأخذوني فتحرقوني بالنار فإذا صرت رمادًا فدقوني ثم تعمدوا بي ريحًا عاصفًا فذروا نصفى في البر ونصفى في البحر، قالوا فلما مات فعل به ولده ما أوصاهم به فلما أذروه قال الله جل جلاله للبر اجمع ما فيك، وقال للبحر اجمع ما فيك فإذا الرجل قائم بين يدى الله تعالى فقال له عَظِلٌ: ما حملك على ما أوصيت به ولدك أن يفعلوه بك؟ قال حملني على ذلك وعزتك خوفك، فقال الله جل جلاله فإني سأرضى خصومك وقد أمنت خوفك وغفرت لك(١).

<sup>(</sup>١) الأنوار النعمانية (٤/ ٢٧٦) نعمة الله الجزائري.

#### 77.

# الشبهة الرابعة والعشرون

### استنكار عبد الحسين حديث «بأن النبي عَلِي كان جنبًا»

عن أبي هريرة ﴿ اللهِ عَلَيْهِ أَنه قال: ﴿ أُقِيمَتِ الصَّلاَةُ وَعُدِّلَتِ الصُّفُوفُ قِيَاماً فَخَرَجَ إِلَيْنَا رَسُولُ الله عِلَيْهِ فَلَمَّا قَامَ فِي مُصَلاَّهُ ذَكَرَ أَنَّهُ جُنُبٌ فقال لنا: «مكانكم» ثم رجع فاغتسل ثم خرج إلينا ورأسه يقطر فكبر فصلينا معه... (١)

ثم أخذ يصول ويجول يشكك في الحديث قائلاً: «نبرأ إلى الله منه وممن يجيز على رسول الله على الذي كان في جميع أوقاته على طهور وكان الوضوء على الوضوء عنده نورًا على نور، وأنبياء الله كافة منزهون عن مضمونه معصومون عما هو دونه مما لا يليق بالصديقين وصالحي المؤمنين» (٢).

### الرد على هذه الشبهة :

**قلت:** أولاً: في الحديث فوائد منها جواز النسيان على الأنبياء في أمر العبادة لأجل التشريع.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۷۰) واللفظ له، ومسلم (۲۰۰/۱۵۷) كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب متى يقوم الناس للصلاة.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٦٣/ ٣١٧، ٣١٧).

ثانيًا: قد روى إمامك الذي تعتقد فيه العصمة أن رسول الله ﷺ وعلي والحسن والحسين عليه الله عليه والحسن والحسن والحسن المستحد.

ففي التهذيب عن محمد بن حمران عن أبي عبد الله قال: سألته عن الجنب يجلس في المسجد؟ قال: لا، ولكن يمر فيه إلا المسجد الحرام ومسجد المدينة قال: وروى أصحابنا أن رسول الله وسلا قال: لا ينام في مسجدي أحد ولا يجنب فيه أحد وقال: إن الله أوحى إلي أن أتخذ مسجدًا طهورًا لا يحل لأحد أن يجنب فيه إلا أنا وعلى والحسن والحسين.

بل ذكروا أن عليًا صلى الناس وهو على جنابة !!!

فعن عبد الرحمن بن العرزمي عن أبيه عن أبي عبد الله قال: صلى علي بالناس على غير طهر وكانت الظهر ثم دخل فخرج مناديه أن أمير المؤمنين صلى بالناس على غير طهر فأعيدوا وليبلغ الشاهد الغائب.

فلماذا أيها الجاهل لا تنكر على رواتك الذين يزعمون مثل هذه الخرافات والسخافات وهل تتبرأ إلى الله منهم؟!!

### 

# الشبهة الخامسة والعشرون

استنكار عبد الحسين حديث «تفضيل النبي على نبي الله يونس عليه السلامي:

عن أبي هريرة رضي أن رسول الله رضي قال: «من قال أنا خير من يونس بن متى فقد كذب» (١)

ثم أخذ يصول ويجول كعادته قائلاً: «قد أجمعت الأمة على تفضيله، وثبت ذلك بالنصوص الصريحة الصحيحة وقامت عليه الضرورة من دين الإسلام» (٢).

### الرد على هذه الشبهة:

قلت: تناسى أن هذا الحديث الذي أنكره قد رواه إمامه المعصوم أيضًا! فهاذا بعد الحق إلا الضلال؟

فعن أبي عبد الله أن النبي عَلَيْكُمْ يقول: ما ينبغي لأحد أن يقول: أنا خير من يونس بن متى.

قال الجزائري في شرحه لهذا الحديث: «أقول لعل المعنى على تقدير

- (۱) رواه البخاري (٤٦٠٤) ومسلم (٢٣٧٦) كتاب الفضائل، باب في ذكر يونس عليه السلام وقول النبي ﷺ «لا ينبغي لعبد أن يقول أنا خير من يونس بن متى».
  - (٢) أبو هريرة (ص١٧٦) لعبد الحسين شرف الدين الموسوي.

صحة الخبر: إنه لا ينبغي لأحد أن يقول: أنا خير من يونس، من حيث المعراج بأن يظن أني صرت من حيث العروج إلى السهاء أقرب إلى الله تعالى منه، فإن نسبته تعالى إلى السهاء والأرض والبحار نسبة واحدة، وإنها أراني الله تعالى عجائب صنعه في السهاوات، وأرى يونس عجائب خلقه في البحار، وإني عبدت الله في السهاء ويونس عبده في بطن الحوت، ولكن التفضيل من جهات أخرى لا تحصى» (١).

### GG GG GG

<sup>(</sup>١) النور المبين في قصص الأنبياء والمرسلين (ص٥٥٥) نعمة الله الجزائري.

# الشبهة السادسة والعشرون

# استنكار عبد الحسين حديث: «لن يدخل أحدٌ الجنة إلا برحمة الله»

عن أبي هريرة على أن النبي عَلَيْلِ قال: «لن يدخل أحدًا عمله الجنة» قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: «لا، ولا أنا، إلا أن يتغمدني الله بفضل ورحمة، فسددوا وقاربوا، ولا يتمنين أحدكم الموت، إما محسنًا فلعله أن يزداد خيرًا، وإما مسيئًا فلعله أن يستعتب» (١)

ثم أخذ يصول ويجول كعادته قائلاً: «يضرب بهذا الحديث عرض الحائط لمخالفته كتاب الله رجي في كثير من آياته، وحسبك منها ﴿إِنَّ هَلَاَكَانَ لَكُرْ جَزَاءً وَكَانَ سَعْيُكُم مِّشَكُورًا ﴾ [الإنسان: ٢٢]

### الرد على هذه الشبهة:

قلت: قد أثبت جمع من مفسري الشيعة ومنهم شيخك الطبرسي في تفسيره، والفيض الكاشاني في تفسيره، وعبد على الحويزي في تفسيره، والميرزا محمد المشهدي في تفسيره، وعبد الله شبر في تفسيره، وغيرهم نقلاً عن مجمع البيان في قوله تعالى: ﴿ مَن يُصَرَفُ عَنَّهُ يَوْمَبٍ فِي فَقَدُ رَحِمَهُ وَذَلِكَ عَن مجمع البيان في قوله تعالى: ﴿ مَن يُصَرَفُ عَنَّهُ يَوْمَبٍ فِي فَقَدُ رَحِمَهُ وَذَلِكَ النَّاعَامِ: ١٦].

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٧٣٥) واللفظ له، ومسلم (٢٨١٦) كتاب صفة القيامة والجنة والبنار، باب لن يدخل أحد الجنة بعمله بل برحمة الله تعالى.

<sup>(</sup>٢) أبو هريرة (ص٢٧٦) عبد الحسين شرف الدين الموسوي.

قال المجلسي في شرح تفسير هذه الآية ما نصه: «ويحتمل أن يكون معنى الآية أنه لا يصرف العذاب عند أحد إلا برحمة الله كها روي أن النبي قال: والذي نفسي بيده ما من الناس أحد يدخل الجنة بعمله، قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: ولا أنا إلا أن يتغمدني الله برحمة منه وفضل...».

فها رأيك أيها المؤلف في الذين أثبتوا هذا الحديث وهم علماؤك؟!

### 

# الشبهة السابعة والعشرون

# استنكار واستغراب عبد الحسين حديث ﴿أَنِ النَّبِي عَلَيْكُ كَانَ رَاعِي الغنم﴾.

عن أبي هريرة ولي أن النبي على قال: «مَا بَعْث الله نبيًّا إلا رَعي الغَنم»، فقال أصحابه: وأنت؟ فقال: «نعم، كنت أرعاها على قراريط لأهل مكة» (١). ثم أخذ يصول ويجول كعادته قائلاً: «وهذا في البعد إلى حد السقوط» (٢).

### الرد على هذه الشبهة:

قات: إن كان هذا الحديث في البعد إلى حد السقوط كم تتدعي، فمعنى هذا «أيها الجاهل» إنك تتهم إمامك المعصوم وثقة إسلامك بذلك!

ففي (البحار) نقلاً عن الكافي: بإسناده عن جابر: قال أبو جعفر قال النبي عَلَيْكُ : إني كنت أنظر إلى الإبل والغنم وأنا أرعاها وليس من نبي إلا وقد رعى الغنم... الحديث

وقال الباقر: قال رسول الله عَيْكِين : إني كنت أنظر إلى الإبل والغنم وأنا أرعاها وليس من نبي إلا وقد رعي الغنم وكنت أنظر إليها قبل النبوة (٣).

فلم كل هذا الهجوم والطعن في أحاديث أبي هريرة رضي الله عنه، وقد رواه أهل البيت؟!

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٢٦٢).

<sup>(</sup>٢) أبو هريرة (ص١٧٦) لعبد الحسين شرف الدين الموسوي.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار (٦/ ٢٢٦) رواية (٢٨) لمحمد باقر المجلسي.

# عُذَرًا ... أَبَا يُحْرَبُونَ عَلَى الشَّبِهُ الشَّامِنَةُ وَالْعَشْرُونِ السَّبِهُ الشَّامِنَةُ وَالْعَشْرُونِ

# استنكار عبد الحسين حديث «من اتبع جنازة فله من الأجر قيراط»:

عن أبي هريرة رضي الله على الله على الله على الله عنه الله قراط من الله عنه الله قراط من الأجر»، فقال ابن عمر: أكثر علينا أبو هريرة فبعث إلى عائشة فسألها فصدقت أبا هريرة. فقال ابن عمر: «لقد فرطنا في قراريط كثيرة» (١).

### الرد على هذه الشبهة:

قلت: لا أدري هل عبد الحسين بالفعل يجهل أحاديث أهل البيت؟! أم يريد الطعن والتشكيك في راوية الإسلام أبي هريرة رضى الله عنه، ويزرع الحقد والبغض في قلوب المؤمنين؟ لماذا الإنكار على أبي هريرة وأئمة أهل البيت قد رووا هذا الحديث؟!!

ففي (فروع الكافي) عن أبي بصير قال: سمعت أبا جعفر يقول: من مشى مع جنازة حتى يصلى عليها ثم رجع كان له قيراط من الأجر، فإذا مشي معها حتى تدفن كان له قيراطان، والقيراط مثل جبل أحد.

وعن الإصبغ بن نباتة قال: قال أمير المؤمنين من تبع جنازة كتب الله من الأجر له أربع قراريط، قيراطًا باتباعه، وقيراطًا للصلاة عليها، وقيراطًا بالانتظار حتى يفرغ من دفنها، وقيراطًا للتعزية (٢).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٣٢٣) ومسلم (٩٤٥م) واللفظ له، كتاب الجنائز، باب فضل الصلاة على الجنازة واتباعها.

<sup>(</sup>٢) فروع الكافي (٣/ ١٧٣) محمد بن يعقوب الكليني.

# الشبهة التاسعة والعشرون

# إنكارهم لحديث حرمة جماع المرأة في نهار رمضان

عن أبي هريرة قال: بينها نحن جلوس عند النبي عَلَيْلُ إذ جاءه رجل فقال يا رسول الله هلكت، قال: «مالك»، قال: وقعت على امرأي وأنا صائم، فقال عَلَيْلُ : «هل تجد رقبة تعتقها؟» قال: لا، قال: «فهل تستطيع أن تصوم شهرين متتابعين؟» قال: لا، فقال: «فهل تجد إطعام ستين مسكينًا؟» قال: لا، قال: فمكث النبي عَلَيْلُ ، فبينا نحن على ذلك أتى النبي عَلَيْلُ بعرق فيها تمر والعرق المكتل، قال: «أين السائل؟» فقال: أنا، قال: «خذها فتصدق به»، فقال الرجل: أعلى أفقر مني يا رسول الله؟ فوالله ما بين لابتيها يريد الحرتين أهل بيت أفقر من أهل بيتي فضحك النبي حتى بدت أنيابه ثم قال: «أطعمه أهلك» (١).

قال في كتابه فاسألوا أهل الذكر تحت عنوان النبي! يتنازل في أحكام الله حسبها يريد قال:

ثم علق التيجاني قائلاً: «انظر كيف تصبح أحكام الله وحدوده التي رسمها لعباده من تحرير رقبة على الموسرين، والذين لا يقدرون على تحرير رقبة فما عليهم إلا إطعام ستين مسكينًا، وإذا تعذر وكان فقيرًا فما عليه إلا

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۹۳٦) واللفظ له، ومسلم (۱۱۱۱) كتاب الصيام، باب تغليظ تحريم الجماع في نهار رمضان على الصائم.

بالصوم، وهو كفارة الفقراء الذين لا يجدون أموالاً كافية لتحرير أو لإطعام المساكين ولكن هذه الرواية تتعدى حدود الله التي رسمها لعباده ويكفي أن يقول هذا الجاني كلمة يضحك لها رسول الله ويلي حتى تبدو أنيابه فيتساهل في حكم الله ويبيح له أن يأخذ الصدقة لأهل بيته، وهل هناك أكبر من هذه الفرية على الله ورسوله ويلي فيصبح الجاني مجازًا على ذنبه الذي تعمده بدلاً من العقوبة وهل هناك تشجيعًا أكبر من هذا لأهل المعاصي والفسقة الذين سيتشبثون بمثل هذه الروايات المكذوبة ويرقصون لها، وبمثل هذه الروايات أصبح دين الله وأحكامه لعبًا وهُزُءًا وأصبح الزاني في الأعراس وأصبح الزاني في الأعراس والمحافل كها أصبح المفطر في شهر الصيام يتحدى الصائمين (۱).

### الرد على هذه الشبهة:

قلت: لا أدري كيف اهتدى هذا الدكتور إلى مذهب جديد وهو الشيعة!! ولا يعلم أن هذا الحديث يرويه أئمته الذين يعتقد فيهم العصمة؟

فسوف أخرج لك تلك الروايات الثابتة من طرق علي والباقر والصادق من بطون كتب الحديث ومذهبك الجديد.

وقد روينا عن علي قال: أتى رجل إلى رسول الله ﷺ في شهر رمضان

<sup>(</sup>١) فاسألوا أهل الذكر (ص٢٧٢) التيجاني.

فقال: يا رسول الله إني قد هلكت، قال: وما ذاك؟ قال: باشرت أهلي فغلبتني شهوي حتى وصلت، قال: هل تجد عتقًا؟ قال: لا والله، وما ملكت مملوكًا قط، قال: فصم شهرين، قال: والله ما أطيق على الصوم، قال: فانطلق فأطعم ستين مسكينًا، قال: والله ما أقوى عليه، قال: فأمر له رسول الله على الله عشر صاعًا، وقال: اذهب فأطعم ستين مسكينًا لكل مسكين مد، قال: يا رسول الله والذي بعثك ما بين لابتيها من بيت أحوج منا، قال: فانطلق فكله أنت وأهلك(۱).

وعن عبد المؤمن الأنصاري عن أبي جعفر قال: إن رجلاً أتى النبي وعلى فقال: هلكت، هلكت، فقال: ما أهلكك؟ قال: أتيت امرأتي في شهر رمضان وأنا صائم، فقال له النبي وعلى الله النبي والمقلى: اعتق رقبة، فقال: لا أجد، قال: فصم شهرين متتابعين، فقال: لا أطيق، فقال: تصدق على ستين مسكينًا، قال: لا أجد، قال: فأتى النبي وعلى أبعرق أو مكتل فيه خمسة عشر صاعًا من تمر فقال النبي وعلى النبي وعلى الله وتصدق بها، فقال: والذي بعثك بالحق ما بين لا بتيها أهل بيت أحوج إليه منا، فقال: خذه وكله أنت وأهلك فإنه كفارة لك (٢).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٩٦/ ٢٧٩) رواية (٢).

شهر رمضان متعمدًا، فقال: إن رجلاً أتى النبي وَلَيْكُ فقال: هلكت يا رسول الله، فقال: وما لك؟ وسول الله، فقال: وما لك؟ فقال: إني وقعت بأهلي في رمضان، قال: تصدق واستغفر الله، فقال الرجل: فوالذي عظم حقك.

وقال ابن أبي عمير: فوالذي بعثك بالحق \_ ما تركت في البيت شيئًا قليلاً و لا كثيرًا.

قال: فدخل رجل من الناس بمكتل تمر فيه عشرون صاعًا يكون عشرة أصوع بصاعنا هذا هنا فقال رسول الله وسي خذ هذا التمر فتصدق فقال: يا رسول الله على من أتصدق به؟ وقد أخبرتك أنه ليس في بيتي قليل ولاكثير، فقال: خذه وأطعمه عيالك واستغفر الله(١).

فلهاذا لا تنكر على المعصومين وتسألهم؟ «كيف تصبح أحكام الله وحدود الله التي رسمها لعباده من تحرير رقبة على الموسرين والذين لا يقدرون على تحرير رقبة فها عليهم إلا إطعام ستين مسكينًا» أيها المدلس المفتري؟

ولما لا تنكر عليهم حينها يفترون على رسول الله ﷺ كما يفتري أبو هريرة حسب ادعاءك يا دكتور؟!

هكذا اتضح للقارئ مدى جهل ومفتريات التيجاني بمذهبه الجديد!!

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار (ص٢٨١) رواية (٩) لمحمد باقر المجلسي.

وقد يئس هذا (المهتدي)!! أن يأتي بشيء جديد وقد حاول هو الآخر أن يشكك ويطعن في صحيح البخاري ومسلم في بعض أحاديثه، سواءً كان الراوي أبا هريرة على أم غيره من الصحابة رضي الله عنهم، ويريدون أن يقولون لأهل السنة بأن مذهبكم باطل ومذهب أهل البيت هو الحق، هذا هو مرادهم وقصدهم، ولكن تبين أن ما رواه أبو هريرة على هو ما رواه أهل البيت!! فتبين أنكم على خلاف ذلك.

### www.

### الشبهة الثلاثون

### استنكار التيجاني حديث «تخفيف خمسين صلاة إلى خمس صلوات»:

ومن مفتريات هذا الدكتور المفتري !! أنه أخذ يشكك وينكر ويطعن في أصح حديث والمتفق عليه بين الفريقين، وهو حديث تخفيف خمسين صلاة إلى خمس صلوات.

وإليك أيها القارئ ما قاله الدكتور المهتدي !! عن هذا الحديث ما نصه: وأخرج البخاري في صحيحه قصة عجيبة وغريبة تحكي معراج النبي عَلَيْكُ وَلَقَاءُهُ مَعَ رَبُّهُ: عَنَ أَنْسُ بِنَ مَالَكُ عَنَ مَالَكُ بِنَ صَعَصْعَةً رَضِي الله عنها قال: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْكُم: «بَيْنَا أَنَا عِنْدَ البَيْتِ بَيْنَ النَّائِم وَاليَقْظَانِ – وَذَكَرَ يعنى رجلاً بَيْنَ الرَّجُلَيْنِ - فَأُتِيتُ بِطَسْتٍ مِنْ ذَهَبِ مُلِئَ حِكْمَةً وَإِيمَانًا، فَشُقَّ مِنَ النَّحْرِ إِلَى مَرَاقً البَطْن، ثُمَّ غُسِلَ البَطْنُ بِهَاءِ زَمْزَمَ، ثُمَّ مُلِئَ حِكْمَةً وَإِيهَانًا، وَأُتِيتُ بِدَابَّةٍ أَبْيَضَ دُونَ البَغْلِ وَفَوْقَ الحِمَارِ البُرَاقُ، فَانْطَلَقْتُ مَعَ جِبْرِيلَ حَتَّى أَتَيْنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا قِيلَ مَنْ هَذَا قَالَ جِبْرِيلُ. قِيلَ مَنْ مَعَكَ قِيلَ مُحَمَّدٌ. قِيلَ وَقَدْ أُرْسِلَ إِلَيْهِ قَالَ نَعَمْ. قِيلَ مَرْحَبًا بِهِ، وَلَنِعْمَ الْمَجِيءُ جَاءَ. فَأَتَيْتُ عَلَى آدَمَ، فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ، فَقَالَ مَرْحَبًا بِكَ مِن ابْنِ وَنَبِيٍّ. فَأَتَيْنَا السَّمَاءَ الثَّانِيَةَ، قِيلَ مَنْ هَذَا قَالَ جِبْرِيلُ. قِيلَ مَنْ مَعَكَ قَالَ مُحَمَّدٌ ﷺ. قِيلَ أَرْسِلَ إِلَيْهِ قَالَ نَعَمْ. قِيلَ مَرْحَبًا بِهِ، وَلَنِعْمَ المَجِيءُ جَاءَ. فَأَتَيْتُ عَلَى عِيسَى وَيَحْيَى فَقَالاً مَرْحَبًا بِكَ مِنْ أَخِ وَنَبِيٍّ. فَأَتَيْنَا السَّمَاءَ الثَّالِثَةَ، قِيلَ مَنْ هَذَا قِيلَ

جِبْرِيلُ. قِيلَ مَنْ مَعَكَ قِيلَ مُحَمَّدٌ. قِيلَ وَقَدْ أُرْسِلَ إِلَيْهِ قَالَ نَعَمْ. قِيلَ مَرْحَبًا بِهِ وَلَنِعْمَ المَجِيءُ جَاءَ. فَأَتَيْتُ يُوسُفَ فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ، قَالَ مَرْحَبًا بِكَ مِنْ أَخ وَنَبِيٍّ فَأَتَيْنَا السَّمَاءَ الرَّابِعَةَ، قِيلَ مَنْ هَذَا قِيلَ جِبْرِيلُ. قِيلَ مَنْ مَعَكَ قِيلً مُحَمَّدٌ ﷺ. قِيلَ وَقَدْ أُرْسِلَ إِلَيْهِ قِيلَ نَعَمْ. قِيلَ مَرْحَبًا بِهِ، وَلَنِعْمَ الْمَجِيءُ جَاءَ. فَأَتَيْتُ عَلَى إِدْرِيسَ فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ، فَقَالَ مَرْحَبًا مِنْ أَخِ وَنَبيِّ. فَأَتَيْنَا السَّمَاءَ الْحَامِسَةَ، قِيلَ مَنْ هَذَا قَالَ جِبْرِيلُ. قِيلَ وَمَنْ مَعَكَ قِيلَ مُحَمَّدٌ. قِيلَ وَقَدْ أُرْسِلَ إِلَيْهِ قَالَ نَعَمْ. قِيلَ مَرْحَبًا بهِ، وَلَنِعْمَ المَجِيءُ جَاءَ. فَأَتَيْنَا عَلَى هَارُونَ، فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ فَقَالَ مَرْحَبًا بِكَ مِنْ أَخِ وَنَبِيٍّ. فَأَتَيْنَا عَلَى السَّمَاءِ السَّادِسَةِ، قِيلَ مَنْ هَذَا قِيلَ جِبْرِيلُ. قِيلَ مَنْ مَعَكَّ قَالَ مُحَمَّدٌ ﷺ. قِيلَ وَقَدْ أُرْسِلَ إِلَيْهِ مَرْحَبًا بِهِ، وَلَنِعْمَ المَجِيءُ جَاءَ. فَأَتَيْتُ عَلَى مُوسَى، فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ، فَقَالَ مَرْحَبًا بِكَ مِنْ أَخِ وَنَبِيٍّ. فَلَمَّا جَاوَزْتُ بَكَى. فَقِيلَ مَا أَبْكَاكَ قَالَ يَا رَبِّ، هَذَا الغُلاَمُ الَّذِي بُعِثُ بَعْدِي يَدْخُلُ الجَنَّةَ مِنْ أُمَّتِهِ أَفْضَلُ مِمَّا يَدْخُلُ مِنْ أُمَّتِي. فَأَتَيْنَا السَّمَاءَ السَّابِعَةَ، قِيلَ مَنْ هَذَا قِيلَ جِبْرِيلُ. قِيلَ مَنْ مَعَكَ قِيلَ مُحَمَّدٌ. قِيلَ وَقَدْ أُرْسِلَ إِلَيْهِ مَرْحَبًا بِهِ، وَنِعْمَ المَجِيءُ جَاءَ. فَأَتَيْتُ عَلَى إِبْرَاهِيمَ، فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ فَقَالَ مَرْحَبًا بِكَ مِنِ ابْنِ وَنَبِيٍّ، فَرُفِعَ لِيَ البَيْتُ المَعْمُورُ، فَسَالتُ جِبْرِيلَ فَقَالَ هَذَا البَيْتُ المَعْمُورُ يُصَلِّى فِيهِ كُلَّ يَوْم سَبْعُونَ الفَ مَلَكٍ، إِذَا خَرَجُوا لَمْ يَعُودُوا إِلَيْهِ آخِرَ مَا عَلَيْهِمْ، وَرُفِعَتْ لِّي سِدْرَةُ الْمُنْتَهَى فَإِذَا نَبِقُهَا كَأَنَّهُ قِلاَلُ هَجَر، وَوَرَقُهَا كَأَنَّهُ آذَانُ الفُيُولِ، فِي أَصْلِهَا أَرْبَعَةُ أَنْهَارِ نَهْرَانِ بَاطِنَانِ وَنَهْرَانِ ظَاهِرَانِ، فَسَالَتُ جِبْرِيلَ فَقَالَ أَمَّا البَاطِنَانِ

فَفِى الجَنَّةِ، وَأَمَّا الظَّاهِرَانِ النِّيلُ وَالفُرَاتُ، ثُمَّ فُرِضَتْ عَلَىَّ خُسُونَ صَلاَةً، فَأَقْبَلْتُ حَتَّى جِئْتُ مُوسَى، فَقَالَ مَا صَنَعْتَ قُلْتُ فُرِضَتْ عَلَىَّ خُسُونَ صَلاَةً. قَالَ أَنَا أَعْلَمُ بِالنَّاسِ مِنْكَ، عَالجُتُ بَنِي إِسْرَائِيلَ أَشَدَّ المُعَالجَةِ، وَإِنَّ صَلاَةً. قَالَ أَنَا أَعْلَمُ بِالنَّاسِ مِنْكَ، عَالجُتُ بَنِي إِسْرَائِيلَ أَشَدَّ المُعَالجَةِ، وَإِنَّ مَلاَةً لَا تُطِيقُ، فَارْجِعْ إِلَى رَبِّكَ فَسَلْهُ. فَرَجَعْتُ فَسَالتُهُ، فَجَعَلَهَا أَرْبَعِينَ، ثُمَّ مِثْلَهُ ثُمَّ ثَلاَثِينَ، ثُمَّ مِثْلَهُ فَجَعَلَ عَشْرِينَ، ثُمَّ مِثْلَهُ فَجَعَلَ عَشْرًا، فَأَتَيْتُ مُوسَى فَقَالَ مَا صَنَعْتَ قُلْتُ مُوسَى فَقَالَ مَا صَنَعْتَ قُلْتُ مُوسَى فَقَالَ مَا صَنَعْتَ قُلْتُ جَعَلَهَا خُسًا، فَقَالَ مِثْلَهُ، قُلْتُ سَلَّمْتُ بِخَيْرٍ، فَنُودِى إِنِّى قَدْ أَمْضَيْتُ فَرْبَعْنِي وَخَقَقْتُ عَنْ عِبَادِى، وَأَجْزِى الحَسَنَةَ عَشْرًا » (١).

نعم اقرأ وأعجب من هذه العقائد التي يقول بها علماء السنة والجماعة، ومع ذلك فهم يشنعون على الشيعة أتباع أهل البيت في القول بالبداء.

وهم في هذه القصة يعتقدون بأن الله سبحانه فرض على محمد والله وأمته خمسين صلاة، ثم بدا له بعد مراجعة محمد إياه أن يجعلها أربعين، ثم بدا له بعد مراجعة ثالثة أن يجعلها عشرين، ثم بدا له بعد مراجعة ثالثة أن يجعلها عشرين، ثم بدا له بعد مراجعة رابعة أن يجعلها عشرًا، ثم بدا له بعد مراجعة خامسة أن يجعلها خمسًا.

ومن يدري لولا استحياء محمد من ربه لجعلها واحدة، أو لأسقطها تمامًا.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٢٠٧) واللفظ له، ومسلم (٢٥٩/ ١٦٢) كتاب الإيمان، باب الإسراء برسول الله وَاللَّهُ إلى السموات وفرض الصلوات.

استغفر الله العلي العظيم من هذا القول الشنيع، ولست أشنع عليهم من أجل القول بالبداء..

ويواصل التيجاني قائلاً: «ولكن تشنيعي أنا لهذه القصة بالذات، وهي مساومة محمد ﷺ ربه في فرض الصلوات، لما فيها من نسبة الجهل إلى الله ومن انتقاص لشخصية أعظم إنسان عرفه تاريخ البشرية، وهو نبينا محمد ﷺ إذ تقول الرواية بأن موسى قال لمحمد: أنا أعلم بالناس منك، وتجعل هذه الرواية الفضل والمزية لموسى الذي لولاه لما خفف الله عن أمة

ولست أدري كيف يعلم موسى بأن أمة محمد لا تطيق حتى خمس صلوات في حين أن الله لا يعلم ذلك، ويكلف عباده بما لا يطيقون فيفرض عليهم خمسين صلاة.

وهل تتصور معى أخى القارئ كيف تكون خمسين صلاة في اليوم الواحد، فلا شغل ولا عمل، ولا دراسة، ولا طلب للرزق، ولا سعى، ولا مسئولية، فيصبح الإنسان كالملائكة مكلف بالصلاة والعبادة، وما عليك إلا بعملية حسابية بسيطة لتعرف عدم صحة هذه الرواية، فإذا ضربت عشر دقائق ـ وهو الوقت المعقول لأداء فريضة واحدة لصلاة الجهاعة \_ في الخمسين فسيكون الوقت المفروض بمقدار عشر ساعات، وما عليك إلا بالصبر، أو أنك ترفض هذا الدين الذي يكلف أتباعه فوق ما يتحملون ويفرض عليهم ما لا يطيقون، ولعل أهل الكتاب من يهود 747

ونصارى عذرهم مقبول في التمرد على موسى وعيسى ولكن أي عذر يبقى لهم في اتباع محمد الذي وضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم، فإذا كان أهل السنة والجماعة يشنعون على الشيعة قولهم بالبداء، وأن الله سبحانه يبدو له فيغير ويبدل الحكم خمس مرات في فريضة واحدة وفي ليلة واحدة وهي ليلة المعراج..».

## الرد على هذه الشبهة:

فلت: سبحان الله ما مدى جهل هذا الدكتور!! يحتج على فرض خمسين صلاة في اليوم والليلة، ولا يحتج على أئمته أنهم كانوا يصلون في اليوم والليلة ألف صلاة!!

فهذا الحر العاملي بوب في كتابه «باب استحباب صلاة ألف ركعة في كل يوم وليلة بل كل يوم وكل ليلة إن أمكن» وفيه تسعة أحاديث عن أئمة أهل البيت، فراجع (١).

وأيضًا «باب استحباب صلاة ألف ركعة في كل يوم وليلة بل في كل يوم وفي كل ليلة من شهر رمضان وغيره مع القدرة» وفي حديث (٢).

وإليك أيها القارئ حديث من هذه الأحاديث:

ففي (البحار) عن أبي جعفر الباقر قال: والله إن كان على ليأكل أكلة

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة (٣/ ٧١) لحر العاملي.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق (٥/ ١٧٦).

العبد - إلى أن قال - وكان يصلي في اليوم والليلة ألف ركعة (١).

وعنه أنه قال: كان علي بن الحسين يصلي في اليوم والليلة ألف ركعة كما كان يفعل أمير المؤمنين<sup>(٢)</sup>.

فانظر إلى جهل هذا الدكتور (المهتدي).

ثم إن الزمان لا يتسع لألف ركعة لمن ولي أمر المسلمين مع سياسة الناس وأهله، إلا أن تكون صلاته نقرًا كنقر الغراب، وهي صلاة المنافقين التي نزه الله عنها عليًّا. ثم لماذا هذا الاستنكار أيها الجاهل من خمسين صلاة ومع أن هذا من صفات الشيعة!!

فقد روى صدوقهم عن أبي بصير قال: قال الصادق: شيعتنا أهل الورع ـ إلى أن قال ـ وأهل الزهد والعبادة أصحاب إحدى وخمسون ركعة في اليوم والليلة!!

بل إن مجموع النوافل مع الفرائض عند الشيعة هو إحدى وخمسون ركعة!!

قال ميرزا حسن الحائري في باب (النوافل اليومية): «وأما النوافل اليومية فمجموعها ضعف مجموع فرائضها، فهي أربع وثلاثون ركعة» (٣).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار (٨٢/ ٣١٠) حديث (١٦) لمحمد باقر المجلسي.

<sup>(</sup>۲) بحار الأنوار (۱۱/ ۱۵) حديث (٦)، (۸۲/ ۳۰۹) حديث (١٠) لمحمد باقر المجلسي.

<sup>(</sup>٣) أحكام الشيعة (١/ ١٧٢) ميرزا حسن الحائري.

وهل التيجاني اطلع على علم الغيب حتى يحكم في كيفية فرض خمسين

وإليك أيها القارئ عملية حسابية في ألف ركعة، وعلى سبيل المثال: فلو ضربنا دقيقتين لركعة واحدة يكون ألفين دقيقة، وألفان دقيقة تقسم ستون دقيقة يساوي ثلاثة وثلاثون ساعة، ما يقارب يومين ونصف يوم!! فمتى كان للإمام وقت لكي يصلي الفرائض الخمس في أوقاتها ؟!! ومتى يشتغل؟!! ومتى يعلم؟!!.. إلخ.

وصدق الله العظيم في حق هؤلاء ﴿خَتَمَ اللَّهُ عَلَى فَلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصُلُرِهِمْ غِشُلُوهُ ﴾ [البقرة: ٧].

وأما قوله: «إن أهل السنة في هذه القصة يعتقدون بأن الله سبحانه فرض على محمد على محمد على وأمته خمسين صلاة، ثم بدا له بعد مراجعة...».

قلت: لقد ملئت مصادر الشيعة الفقهية والحديثية والتفاسير أمثال هذه الروايات. وعدّ علماء الشيعة هذا معجزة من معجزات النبي عَلَيْكُمْ.

وإليك أيها القارئ المتأمل روايات من يعتقد فيهم العصمة من الخطأ والنسيان!!

فقد أخرج هذا الحديث ابن بابويه القمي (الصدوق) «العلة التي من أجلها لم يسأل النبي ﷺ ربه ﷺ التخفيف عن أمته من خمسين صلاة حتى سأله موسى والعلة التي من أجلها لم يسأل التخفيف عنهم من خمس صلوات»(١).

<sup>(</sup>١) علل الشرايع (ص١٣٢) حديث (١)، باب (١١١) ابن بابويه القمي.

عن الحسين بن علوان بن عمرو بن خالد عن زيد بن على قال: سألت أبي سيد العابدين فقلت له يا أبتي أخبرني عن جدّنا رسول الله ﷺ لما عرج به إلى السماء أمره ربه عَجْلًا بخمسين صلاة كيف لم يسأله التخفيف عن أمته حتى قال له موسى بن عمران، ارجع إلى ربك فاسأله التخفيف فإن أمتك لا تطيق ذلك فقال: يا بني إن رسول الله ﷺ كان لا يقترح على ربه ﷺ ولا يراجعه في شيء يأمره به فلما سأله موسى ذلك فكان شفيعًا لأمته إليه لم يجز له رد شفاعة أخيه موسى فرجع إلى ربه فسأله التخفيف إلى أن ردها إلى خمس صلوات، قال: قلت له يا أبتى فلم لا يرجع إلى ربه ويسأله التخفيف عن خمس صلوات وقد سأله موسى أن يرجع إلى ربه ويسأله التخفيف؟ فقال له: يا بني أراد ﷺ أن يحصل لأمته التخفيف مع أجر خمسين صلاة يقول الله رَجَالًا: ﴿ مَن جَأَةً بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾ [الأنعام: ١٦٠]. فهذا إقرار من الإمام بأن هذا التخفيف رحمة من الله تعالى ولطف بعباده المؤمنين.

## *ઉ*

# جهالات مضلة

الكتابة في الشأن العلمي، تختلف جوهريًا عن الكتابة في الشأن السياسي، والحديث عن أصحاب لجنة السياسات، يختلف عن الحديث عن صحابة رسول الله وهذا ما لم يدركه مع الأسف الكثير من الصحفيين الذين درجوا في السنوات الأخيرة على الطعن في أصحاب النبي وتشويه سمعتهم ووصفهم بأخس الأوصاف وأكثرها وضاعة، وأصبحوا ينقلون تراث الفرقة والطائفية إلى الصحافة والإعلام المصري، من خلال نقلهم لاتهامات الشيعة ضد بعض الصحابة، كما أنهم زرعوا أنفسهم في فترة زمنية من التاريخ الإسلامي قصيرة للغاية، هي الفترة التي اصطلح أهل الإسلام على تسميتها بالفتنة، ولم يخرجوا منها، على يكشف عن نية واضحة لكي ينالوا من أشرف الخلق بعد النبي الأكرم، ولا ندري لحساب من يفعل ذلك هؤلاء الكتاب.

هل كان الصحابة أيضًا ممن نهبوا البنوك المصرية، أم أنهم ممن زوروا الانتخابات، بحيث يخرج هؤلاء الكتاب من الهم المصري الراهن لكي يصفوا حساباتهم المريضة مع أصحاب النبي الكريم على الله المريضة مع أصحاب النبي الكريم المريضة المريضة مع أصحاب النبي الكريم المريضة المريضة مع أصحاب النبي الكريم المريضة ا

وبين الحين والآخر نراهم لا هم لهم إلا نشر المقالات المغرضة عن «الفتن وما جرى من خلافات بين الصحابة» وكأنهم لم يروا في التاريخ إلا هذا الأمر الذي يحاول إبرازه بصورة مظلمة !! والمتابع لصفحة الدين في

الجرائد يرى أنها موجهة لخدمة قضية معينة الغرض منها لا يخفى على الله العقلاء!! وترتكز على محاور: منها: تشويه صورة الصحابة رضي الله عنهم. خذ مثلاً العناوين التالية وراجع ما تحتها:

«إعادة النظر في صحابة رسول الله ﷺ

وأيضًا: «الجواري في التاريخ الإسلامي من سوق النخاسة إلى كرسي الخلافة».

«أو لاد الصحابة أو لاد الجواري».

وعلى الرغم من كثرة كتابة هؤلاء الكتاب عن الحرية والتدخل الأجنبي، إلا أننا لم نقرأ لهم حرفًا واحدًا في ذم الاحتلال الأمريكي للعراق، والعملاء الذين باعوا البلاد والعباد، بل إن بعض كتاباتهم تبدو وكأنها تبارك الاحتلال وتحتفي به، مما يكشف عن هوى متهاش مع العصابات الشيعية المتطرفة في العراق.

ومما لا يخفى على الجميع أن هناك برامج تليفزيونية في بعض القنوات الفضائية موجهة أيضًا لنفس الغرض: ففي رمضان ومنذ عامين تقريبًا قُدِمَ برنامجًا بعنوان (رجال بعد الرسول) أظهر فيه الصحابة وكأنهم قطاع طريق، وعصابات تتقاتل على الدنيا، يكذبون، يخدعون، يتآمرون، يضمون الحقد والكراهية لبعضهم، لا هم لهم إلا الدنيا، وكذلك برامج أخرى لا تخلو من استضافات وحوارات لا حديث لها إلا عن الفتن وما جرى بين الصحابة والطعن فيهم.

7 5 7

ولا أنسى الحلقة التي تحدث فيها أحد هؤلاء الكتاب المشهورين عن أمير المؤمنين عثمان على مشوهًا صورته ومرددًا أكاذيب المتطرفين من الشيعة، ولا أنسى طريقته الفجة في وصف مقتله.

وكذلك من رأى الحلقة التي تحدث فيها عن الصحابي الجليل إمام السنة وحافظها أبي هريرة رضي الله عنه، يُدرك تمامًا الغرض من هذه الحلقات التي تخدم أعداء الصحابة فقد صور فيها أبا هريرة بصورة الحافي، المعدم، السارق، الخائن لأموال المسلمين، وذلك عندما ولاه عمر البحرين، ناسيًا هذا المفتري على صحابة رسول الله على أن عمر بن الخطاب على طلب منه الولاية مرة ثانية.ولو كان عمر جرب منه الخيانة لتركه بتاتًا ولما دعاه ثانية للولاية.

ويتابع هذا الكاتب حملته على أبي هريرة هذه الأيام، ففي جريدته مشهورة كتب مقالاً فاجرًا كال فيه الاتهامات جزافًا لأبي هريرة، ولما لم يشبع ما في نفسه من أحقاد على الصحابي الجليل استعان بصديق له فنشر مقالاً آخر متزامنًا مع مقاله في نفس الصحيفة، لكاتب سطحي وشديد الجهل بتراث أهل الإسلام تعرض فيه للطعن في أبي هريرة عليه أيضًا.

وقد رأيت من الواجب عليّ أن أرد على هذه الافتراءات التي يروج لها هذا الكاتب وأمثاله على وجه الاختصار انتصارًا لأصحاب النبي والله وحتى يدرك الناس حجم الجهالات والأحقاد التي توجه إلى أصحاب النبي الكريم والحكالية الكريم والمحلية النبي الكريم والمحلية المحلية المحليم المحلية المحلية المحليم المحلية المحلية

فيبدأ مقاله باحتقار وتشهير بأبي هريرة زاعمًا: أن أبا هريرة التصق بالنبي عَلَيْكُ والمسجد النبوي من أجل قوت يومه وطعام بطنه مع المعدمين والفقراء والعاطلين.

وهذا أسلوب رخيص في الكتابه ونظرة وقحة وإهانة لا تصدر إلا من حاقد !!

ومن افتراءاته قوله: إنه لم يكن في يوم من الأيام أو في كتاب من الكتب من أصفياء النبي أو أحبائه ولا وضعه أحد في أي طبقة من طبقات الصحابة.

وقائل هذا الكلام بدون أدنى شك لم يقرأ شيئًا من كتب أهل الإسلام وخاصة أهل السنة، لأنه لو قرأ لما أخطأ أبدًا مناقب أبي هريرة المتكاثرة، ومنها نيله شرف دعوة النبي عَلَيْ له كما في صحيح مسلم وتقريظ النبي له بأنه أحرص الناس على أحاديثه، ودعوة النبي عَلَيْ له بالحفظ كما في صحيح البخاري.

ويكفيه فخرًا شهوده: الفتح الأكبر وحنين والطائف وتبوك ومؤتة.

ويكفيه فخرًا اشتراكه مع الصحابة في قمع المرتدين وشهود اليرموك وغزوات أرمينية وجهات جرجان.

وأما قوله: ولا وضعه أحدٌّ في أي طبقة من طبقات الصحابة.

فلعله يقصد كتب المتطرفين من الشيعة، أما أهل العلم في الإسلام فمكانة الصحابي الجليل أبي هريرة لديهم أشهر من أن نشير إليها، فهو حافظ الصحابة على الإطلاق في باب السنة.

ومن الحفاظ القراء للقرآن وهو من المفتين على عهد الصحابة(١).

وهذا نصٌ من كتاب الخراج يبين أن أبا هريرة كان من أعيان المسلمين وأهل الحل والعقد أيام عمر: وأن عمر بن الخطاب دعا أصحاب رسول الله وَ الله وَالله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَالله وَ الله وَ الله وَالله وَ الله وَالله و

ولكن هذا الكاتب أبى أن ينظر لأبي هريرة إلا أنه جائع متشرد يريد أن يملأ بطنه على حساب الدين!!.

ومن أكاذيبه أيضًا قوله:

إنه لم يكن من الحفاظ أو القُراء !!

وهذا جهل يصعب وصفه كما أنه كذبٌ مفضوح

أيضًا: ففي باب السنة هو من هو!! وهو الذي يغبط أعداءه، وهو الخافظ الأشهر على الإطلاق لرواية السنة مع عبد الله بن عباس رضي الله عنه، ببركة دعوة النبي له.. وفي باب القرآن: يكفيه فخرًا أنه أخذ القرآن عرضًا على أبي بن كعب الصحابي الشهير وقرأ عليه أبو جعفر أحد القراء العشرة الأئمة، وقرأ عليه عبد الرحمن بن هرمز الأعرج، وعن الأعرج

<sup>(</sup>١) الأحكام لابن حزم (٥/ ٩٢).

<sup>(</sup>٢) الخراج لأبي يوسف (ص١١٤).

أخذ القرآن نافع المدني أشهر القراء السبعة. وبهذا نعلم أن القراءة الأكثر شهرة عند المسلمين اليوم \_ قراءة نافع \_ مدارها على أبي هريرة، وظاهر نص ابن الجزري أنه لا يشاركه أحدٌ فيها إذ يقول: «تنتهي إليه قراءة أبي جعفر ونافع» (١).

وقال الذهبي: «ذكرته في طبقات القراء.. وذكرته في تذكرة الحفاظ فهو رأس في القرآن وفي السنة وفي الفقه» (٢).

فبهاذا يرد هذا الكاتب المفتري صاحب الأكاذيب والأحقاد؟!.

ومن طعونه الوقحة: اتهامة لأبي هريرة بأنه كان مغمورًا في عهد النبي ولم يظهر إلا في عهد بني أمية حيث يقول: «كان من الثابت أنه لم يكن ملء السمع والبصر إلا بعد صعود الدولة الأموية والحاجة ماسة إلى سند ديني ومساندة شرعية للخلاص من أزمة وسمعة قتل آل البيت والدم المسفوك والعرش المغتصب».

وهذا كلام أشبه بالحواديت ولغة المقاهي، لأن قائله لم ينل الحد الأدنى من العلم، إذ كيف يجهل حتى قارئ مبتدئ للتراث الإسلامي مثل هذا الكاتب أن أبا هريرة (ت ٥٧ أو ٥٨ هـ) قد ودع الدنيا في خلاقة معاوية وقبل فتنة مقتل الحسين (ت ٢١هـ) وما جرى فيها في عهد يزيد، مع

<sup>(</sup>١) غاية النهاية (١/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء (٢/ ٢٤٩).

العلم أيضًا أن أبا هريرة كان من المعتزلين للقتال الذي جرى بين على ومعاوية.

ثم إن هذا كلام خطير ينم عن تشيع واضح في صورته المتطرفة وطعن قبيح في صحابي جليل!! وما الذي يقصده هذا الكاتب بقوله: «عرش مغتصب!! وقتل آل البيت».

فلا بد أن تعلم أن أبا هريرة هو أكثر الرواة الذين رووا فضائل علي وفاطمة والحسن والحسين، وحبه الفائق لهم مبسوط في كتب السنة، ورواية زين العابدين ومحمد الباقر وجعفر الصادق عنه تدفع كذب المفترين عليه.

أما علاقته بمروان بن الحكم فقد توطدت وتوثقت بسبب موقفه الصائب الذي وقفه في الفتنة زمن عثمان وأنه كان ممن نصر عثمان يوم الدار. فكان مطيعًا لمروان كأمير ومع ذلك كان ينصحه ويأمره بالمعروف وينهاه عن المنكر. ولولا الإطالة لذكرنا الروايات الكثيرة في هذا الباب والتي انتقد فيها مروان (۱).

وأخيرًا نقول لهذا الكاتب إن الكتابة عن الصحابة لا تكون بمثل كتابتك للروايات المسفهة التي كنت تكتبها، فمن يطالع روايتك التي طبعتها للأسف الهيئة المصرية العامة للكتاب بها فيها من قبائح وألفاظ

<sup>(</sup>١) المستدرك (٤/ ٩١، ٩٣٤).

وضيعة، وما فيها من فكر ضحل وألفاظ سوقية يعلم حجم المأساة التي نعيشها هذه الأيام من تطاول الأقزام والسوقة على أشر ف خلق الله بعد الأنبياء والله المستعان.

### www.

رَفَحُ مجس (ارَجَعِ) (الْبَخِتَّرِيُّ (أَسِكَتِ (الْبَزِّ) (الِنِزِّوكِ رِي www.moswarat.com

عِنْدِيرًا أَن أَنِا هُورَ إِنَّاقُ =

### الفاتهيية

### اعلم. . . بارك الله فيك إن من مهام الرسول عليه

قال تعالى: ﴿ رَبُّنَا وَأَبْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكَانَبَ وَالْجَكْمَةُ وَيُزَّكِّهِمْ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [البقرة: ١٢٩].

وقال تعالى: ﴿هُوَ الَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِيِّتِنَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَشْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِهِـ، وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْمِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ ثُمِينٍ ﴾ [الجمعة: ٢].

نصوص صريحة وواضحة الدلالة على التلازم بين الرسول وعَلَيْكُمُ الله وأصحابة الكرام، ومن مهام الرسول وعَلَيْكُمُ التي لأجلها أرسل ما ذكره الله وأصحابة الكرام، ومن الواجبات الشرعية عليه ومن الحكم البالغة في رسالته وقد قام الرسول عَلَيْكُمُ بذلك خير قيام. أنقذ الله به الناس من الضلال المبين، ومن الشرك والكفر إلى الإيهان والتوحيد.

نعم عاش رسول الله ﷺ بين قومه في مكة وبعثه الله فيهم ولا تجد بطنًا من بطون قريش إلا وللنبي ﷺ فيهم قرابة، وحتى الأنصار!! منهم أخوال عبد المطلب جد رسول الله ﷺ بنو النجار؟؟

قال الله تعالى: ﴿رَسُولًا مِّنْهُمْ ﴾ [البقرة: ١٢٩]

نعم اختار للمصطفى عليه السلام أشرف نسب فجعله من ذرية

إبراهيم عليه السلام، وبعثه في خير البقاع مكة المكرمة، والنبي عليه السلام دعوة أبيه إبراهيم عليها السلام، وهو سيد ولد آدم عليه السلام ولا فخر، وصاحب المقام المحمود، والحوض المورود، والشفاعة الكبرى يوم القيامة، والمنزلة الرفيعة، وسيدنا محمد والمنافق البشر، وإمام المرسلين أجمعين باتفاق الأمة ولله الحمد والمنة.

ومن كمال نعمة الله على الرسول على أن اختار الله له خير الأصحاب فهمًا ورجولة وشجاعة، ولا غرو في ذلك، فهم أقاربه وعشيرته، وخير الناس نسبًا، وأكرم الناس خُلقًا، وكما قال الرسول على الناس معادن خيارهم في الجاهلية خيارهم في الإسلام إذا فقهوا»(١).

ولا يخفى عليك بأن الله اصطفى كنانة من ولد إسهاعيل، واصطفى قريشًا من كنانة، واصطفى بني هاشم من قريش الذين فازوا بالشرف وعلو المنزلة وحظوا باصطفاء رسول الله على منهم، فهم أصحاب الشعب الذين حوصروا فيه مع النبي على وهم الذين لا تصح لهم الصدقة ومنهم آل الرسول على ومنهم اختار الله محمدًا على رسولاً للعالمين.

## أخي القارئ الكريم تأمل وتدبر:

قال الله تعالى: ﴿وَيُزِّكِيهُم ﴾ وهم من خيرة الناس وقد قام الرسول ﷺ

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۳۳۸۳) ومسلم (۲۳۷۸) كتاب الفضائل باب من فضائل يسوف عليه السلام.

بتربيتهم وتزكيتهم، فهل يعقل الطعن فيهم؟ وتأمل في تقديم التزكية على التعليم، فهي لفتة لغوية لها دلالتها.

وقال تعالى: ﴿وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْحِكْمَةَ ﴾ قد فعل الرسول ﷺ الواجب عليه، فهل يمكن لعاقل منصف يخاف الله أن يصف طلاب الرسول ﷺ بالجهل؟!

#### أيها القارئ الكريم:

لا تعجل، وقف مع الآيات وتدبر في معانيها: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِيِّكِ نَ مَعَلَ فِي ٱلْأُمِيِّكِ رَسُولًا مِنْ مَنْهُمُ يَسْلُوا عَلَيْهِمَ عَايَنِهِ عَوَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَوْلًا مِنْ مَنْهُمْ يَسْلُولُ مُبِينٍ ﴾ [الجمعة: ٢].

وتأمل هذه الآية بعدها: ﴿ ذَالِكَ فَضَلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآهُ ﴾ [المائدة: ٥٤] فإن صحبة الرسول ﷺ نعمة كبرى وفضل من الله تعالى، نعم ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، وبها فاز الصحابة ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَبَقُوا غَيْرِهُم.

نعم إنه الترابط بين الرسول والصحابه الكرام الذين عاش بينهم ومعهم، وفي مقدمتهم أهل بيته الأطهار، وزوجاته أمهات المؤمنين رضي الله عنهن، يفرح الرسول والمحلوس معهم، ويأنس بهم، وهم جنده ووزراؤه، وطلابه الذين أخذوا العلم عنه، وبينهم عاش وعندهم مات عليه السلام.

نعم إن الذين يحبون الرسول ﷺ، وبه يقتدون، يعتقدون بأن الرسول

أدى الأمانة وبلغ الرسالة وقام بها أمره الله به، ومن ذلك أنه بلغ أصحابه العلم وزكاهم، وهم الذين أخذوا القرآن والسنة من رسول الله مباشرة، وعنهم أخذ التابعون، والحكم بعدالتهم من الدين، ومن الشهادة بأن الرسول عليه قام بها أمره الله به.

والطعن فيهم يعني الطعن بإمامهم وقائدهم ومعلمهم سيد المرسلين ولا حول ولا قوة إلا بالله.

#### فكروتأمل:

فإن القضية فيها تلازم لا محالة. لذا فإن توجيه اللوم وتخطئة الناقد لأصحاب رسول الله سَلِيْكُمْ أو الناقل هي عين الصواب باتفاق العقلاء، وإليك شرح ذلك باختصار.

#### تأملات:

#### لا تعجل أيها القارئ الكريم وتأمل معي:

إذا خلوت بنفسك أو مع من تثق بعقله ففكر وتأمل وهذا من الدين. قال تعالى: ﴿قُلَ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِدَةً أَن تَقُومُواْ بِللّهِ مَثْنَىٰ وَفُرَدَىٰ ثُمَّ اللّهِ مَثْنَىٰ وَفُرَدَىٰ ثُمَّ اللّهَ عَلَىٰ وَفُرَدَىٰ ثُمَّ اللّهَ عَلَىٰ وَفُرَدَىٰ ثُمَّ اللّهَ عَلَىٰ اللّهِ مَثْنَىٰ وَفُرَدَىٰ ثُمَّ اللّهَ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ

أرأيتم لو أن رئيسًا أو رمزًا لبلد أو لقومية من القوميات ثم جاء من أتباعه الذين ينسبون أنفسهم له من يزعم أو يقرر بأن هذا الزعيم أحاط به ناسٌ من الانتهازيين، لا بل من الخونة، وممن يحارب فكر المعلم. وهؤلاء

الخونة هم أقرب الناس له، وهم خاصته، وأهل مشورته، وبينه وبينهم نسبٌ وصهر ورحم، وهم الذين حملوا فكره ونشروه.

#### تأمل وفكر!!

ولا تعجل في الجواب وما تقول لو أن ذلك الإمام والرمز مدح أصحابه وأثنى عليهم وذم من يقدح بهم، أو يقلل من شأنهم؟!

هل يوجد حاكم له سلطان ويُسب مستشاروه ووزراؤه، ويوصفون بأنهم خونة.. وأنهم... وأنهم... وهو راض بذلك؟

#### تأمل وفكر..

ماذا تقول في عالم بذل كل جهده وعلمه في تعليم طلابه الذين صحبوه وعاشوا معه في السراء والضراء وتركوا الأهل والوطن والمال، لأجل صحبته وملازمته، والأخذ عنه والتأسي به، ثم جاء الجيل الذي بعدهم وطعن في هؤلاء الطلاب ووصفهم بالجهل وكتم العلم؟

ما تقول في العالم الذي أخذوا عنه العلم؟

نعم ماذا يُقال عن هذا المعلم، وبم يوصف من طلابه وبذله جهده معهم؟ هل العيب فيه؟

أو العيب في الطلاب الذين تركوا أولادهم وأموالهم وديارهم لأجل صحبة المعلم والأخذ عنه والتأسي به، ومحبته عندهم فوق محبة الأولاد والأهِل والمال والوطن ودليل ذلك فعلهم في هجرتهم إليه.

أو العيب في الناقد الذي طعن في هؤلاء الطلاب ولم يَدر في خلده أن الطعن قد يشمل المعلم، أو يرجع إليه هو أي إلى الطاعن الناقد؟

تأمل في حال المعلم والطلاب والناقد، وفكر وتأمل!!

#### أخي القارئ الكريم:

تأمل في إمام أهل التربية والتوجيه، وهو القدوة بين الأنام وصحبه أتباعه ومؤيديه، وعاشوا معه السراء والضراء، الحرب والسلم، الرخاء والشدة، وعصفت بهم المحن، وبلغت غايتها حتى بلغت القلوب الحناجر وهم معه ولم يتخلوا عنه ولم يتركوه وبه يقتدون.

نعم أخذوا أقواله من فمه مباشرة، وعاشوا الدقائق والثواني بكنفه، لم يفرطوا في مجالسه وأنفاسه، بل يتسابقون إلى شعره، وبصاقه، وتولي المربي بنفسه توجيههم وتربيتهم، تارة يخاطب الجميع، وأحيانًا يخاطب بعضهم بالموعظة وتجده ينبه المخطئ إذا أخطأ ويشكر المحسن إذا أحسن، بذل طاقته، واستفرغ جهده ووقته في تربيتهم، ولم يترك شيئًا فيه مصلحتهم ونفع لهم إلا فعله وحثهم عليه ولا ترك شيئًا فيه مضرة لهم إلا حذرهم منه.

نعم يعجز القلم عن وصف حال المربي مع أصحابه ومحبيه وأتباعه بين يديه وبأمره يعملون وبه يقتدون، يشاهدون تصرفاته وأفعاله، ويسمعون أقواله وتوجيهاته، أخذوا من المنبع الصافي من غير واسطة ولا كدر.

فهل يعقل بعد ذلك وصف هؤلاء بأنهم نكصوا على أعقابهم إلا النادر

منهم؟ يعني الغالبية لم تنتفع بالتربية والتوجيه!! كل ذلك الجهد ذهب سدى وباعوا دينهم لأجل مال، من أخذه؟

ومن الذي دفعه؟

تقول: لا بل لأجل جاه وشرف ما هو ذلك؟ وهل يعادل شرف صحبة الإمام وخدمته؟ لماذا نكصوا؟ لا أدري.

المهم أن الناقد يطعن في عدالتهم وأنهم غير تقاة، وأقل ما يصف الطاعنُ هؤلاء الذين تربوا على يد الإمام القدوة بأنهم ضعاف الإيهان، نعم هذا أضعف وصف.

قل لي بربك العيب في الإمام المربي أم في الذين بذل جهده في تربيتهم، ومدحهم، وزكاهم وعلمهم.. و...؟

أم العيب في الناقد الطاعن؟؟

لا تتعجل في الجواب، فكر وتأمل!!

فكر في جهادهم مع الإمام المجاهد، وصبرهم معه، وبذل أموالهم، بل محاربة أقرب الناس لهم لأجل إعلاء كلمة الله، وميدان الجهاد من أوسع ميادين التربية العملية، شاركوا الإمام في كل ميادين الجهاد. جهاد النفس، وجهاد المال، وجهاد الدعوة، وفي كل أوجه الخير تسابقوا، وبعد أن فازوا ونالوا مرتبة الرضا ورضى الله عنهم.

بعدما رجعوا يا سبحان الله..

#### أخي الكريم:

لا تعجل اصبر معي قليلاً، وبعد التأمل احكم ومن معروفك أن ترسل إلى كل ما يخطر ببالك من ملاحظات فأنا مستعد للرجوع والزيادة والحذف في الطبعات القادمة إن شاء الله، المهم واصل معي القراءة في تأمل واحكم بعد ذلك.

أنت تتفق معي بأن الإمام القائد، القدوة، المعلم، المربي، لا يمكن أن يُتهم بتقصير أو ما هو دون ذلك وإذا جعلنا العيب والخلل والضعف في الأتباع وأن عامتهم قد خانوا ولم يستفيدوا، إلى آخر الطعن الموجه لهم فلا شك بأن ذلك يؤثر على الإمام لا سيها إذا قلنا بأن الخونة والجهال هم خاصة الإمام ومن يجلس معهم، وهم الذين أحاطوا به إحاطة السوار بالمعصم فهم الأهل والمستشارون.

لماذا جعلنا العيب في ناقل النقد، الواسطة في النقل ما يسميه العلماء (السند) أو ذات الطاعن الذي تكلم وطعن وهذا هو عين الصواب وإليك المثال وبعده يتضح المراد.

من المتفق عليه بين المؤرخين أن الإمام علي رفي خرج على طائفة من جنده أصبح مصطلح (الخوارج) علمًا عليهم، وبعد مناظرات ومناقشات، ونفد صبر الإمام بمحاربتهم.

فهل يسوغ لعاقل أن يتهم الإمام عليًا بسبب هذه الفئة من جنده،

ويطعن في أصحاب الإمام الذين بايعوه وأصبح خليفة للمسلمين، ثم شاركوا معه في القتال، هل يطعن فيهم ناقد بسبب فئة من جنده خرجت على الإمام؟

وهل يمكن أن يقال بأن عامة الذين بايعوا الإمام كفار، أو فسقة، أو جهال، أو خانوا الإمام بعد وفاته، وغير ذلك من الأوصاف لأجل فئة من الناس قد أخبر النبي والله بخروجهم وأن فيهم علامة وأنهم يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية.

#### أخي القارئ:

تتفق معي بأن توجيه النقد للإمام علي لا يمكن وكذلك توجيه الاتهام للذين بايعوه انحراف عن الصواب وبدعة شنيعة يخشى على صاحبها، بل بيعة الإمام متفق على صحتها فلا جدال في ذلك، ومن انتقد الإمام أو الذين بايعوه فإن النقد يرجع عليه وتخطئته هي عين الصواب، وإذا ذهبت تنقد القائل لسمعته ولشهرته فعليك أن تنظر في السند فقد يُنسب نقد الإمام إلى إمام من أئمة الإسلام من باب البهتان والزور، وهذا في غاية الوضوح.

#### فكروتأمل معي:

أعتقد أنك تتفق معي فيها قررته سابقًا بأن النقد لا يمكن أن يوجه للإمام علي ﷺ ولا للذين بايعوه وناصروه بل يوجه للناقد أو للناقل عنه.

هل لك اعتراض على ذلك؟ ما هو؟

نعم تتفق معي هذه هي النتيجة الصحيحة أليس كذلك؟

مما لا جدال فيه أن رسول الله ﷺ خير من علي رضي الله عنه، وأصحاب رسول الله ﷺ خير الأصحاب، وآله عليه السلام خير الآل، وما قيل فيها مضى يقال هنا بل هنا أولى وأولى.

الرسول على هو المعلم، وصحبه الكرام هم الطلاب الذين تعلموا على يديه وفي مقدمتهم آل الرسول عليهم السلام، الرسول عليهم القائد، وصحبه الكرام هم الجند الذين بذلوا أنفسهم بين يديه وفي مقدمتهم آل الرسول عليهم السلام.

الرسول على المربي، وصحبه الكرام هم الجيل الذين تولى بنفسه تربيتهم وفي مقدمتهم ذريته وأهل بيته عليهم السلام.

الرسول ﷺ هو الحاكم وخاصته من المستشارين والوزراء من أصحابه الكرام لا سيها الأصهار والأرحام.

الرسول على الله رسالة ربه، وصحبه الكرام هم الذين حملوها عنه وفي مقدمتهم آل الرسول على الله المسول المنافقة الله الرسول المنافقة الله المنافقة المنا

إنه التلازم والترابط بين الرسول ﷺ وصحبه الكرام، لا ينفك أحدهم عن الآخر وفي مقدمتهم أهل بيته عليهم السلام.

توجيه اللوم والتقصير للنبي ﷺ كفر باتفاق الأمة.

أيها القارئ الكريم تذكر وقوفك بين يدي الله و الكريم تذكر وقوفك بين يدي الله و الكرام في الآيات التي مرت بك والمواقف التي عاشها الرسول و السراء والضراء، والرخاء والشدة.

تأمل في سيرة الرسول ﷺ مع من قضاها؟

من هم طلابه الذين أخذوا العلم عنه عليه السلام؟

من هم جنده الذين حارب بهم أعداءه عليه السلام؟

من هم جلساؤه الذين يشاورهم عليه السلام؟

من هم الذين يأكل معهم ويشرب ويأنس بهم ويفرحون به عليه السلام؟

من هم الذين يصلون خلفه ويستمعون مواعظه وخطبه عليه السلام؟ من هم الذين يزورهم ويزورونه عليه السلام؟

من هم الذين ينفقون أموالهم بين يديه عليه السلام؟

من هم الذين يبذلون أرواحهم رخيصة بين يديه عليه السلام؟

من هم الذين نقلوا القرآن عنه عليه السلام؟

من هم الذين تحملوا الرسالة وبلغوها عنه عليه السلام؟

من هم الذين صحبهم وصحبوه وعاش معهم وبعد أن قضى حياته مات بينهم عليه السلام، وصلوا عليه، وحزنوا على فراقه عليه السلام، ونالوا أجر مصيبتهم في فقده كما نالوا أجر العيش معه عليه السلام.

#### وبعد:

لقد ذكر الذين وفقهم الله للتوبة من سب أصحاب رسول الله ﷺ والطعن فيهم ما حصل لهم من طمأنينة ولذة عيش وأنهم شعروا حقيقة لذة الإيان.

وكيف كانت حالهم قبل توبتهم وبعدها؟

عاشوا حقيقة قوله تعالى: ﴿وَلَا تَجَعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوكُ رَجِيمٌ ﴾ [الحشر: ١٠]

ارتفع الغل من قلوبهم، أحبوا آل البيت الأطهار وسائر الصحابة الكرام، والجمع بين محبة آل البيت والصحابة عين الصواب، وبه يجتمع شتات القلب ويشعر المؤمن بالسعادة والطمأنينة ويأتي ـ بإذن الله تعالى ـ يوم القيامة بقلب سليم.

فالحرص على سلامة قلبك، ونزع ما فيه من غل وكراهية للمؤمنين عامة، وللصحابة ومنهم آل البيت على وجه الخصوص الذين فازوا بفضل الصحبة وحق القرابة.

اللهم إني أسألك بنور وجهك الذي أشرقت له السموات والأرض، أن تجعلني في حفظك وحرزك وجوارك.

واجعل وجهك الكريم قصدنا ويقيننا، ومتعنا بالنظر إليه في فردوسك الأعلى.

اللهم اجعل هذا العمل في ميزان حسناتي يوم أُدرج في أكفاني، واجعله في ميزان حسنات كل من قرأه ودعا لي دعوة صالحة بظهر الغيب بالمغفرة والرحمة والعتق من النار.

تم الكلام وربنا محمـــود

وعلى النبي محمد صلواته ما ناح قمري وأورق عـــود

#### وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

سبحانك اللهم وبحمدك أشهد أن لا إله إلا أنت أستغفرك وأتوب إليك.

وكتبه

وله المكارم والعلا والجسود

أفقر الخلق إلى الله

ٳٛ؞ؼٵٛ؞ڎ؞؆ڿڣٙ ٳؙۥڮٵ؞ڎ؆ڔ ڿؙ؊ٳۥڒ؆ۥ؇؆؆؆؆؆؆ۄؖڰ

غفر الله ولوالديه ولسائر المسلمين

ઉલ્લહ્

رَفِّعُ حِب (لرَّحِيُ (الْجَبِّرِي (سُلِنَهُ لائِمْ (الْفِرَووَ (سُلِنَهُ لائِمْ (الْفِرَووَ www.moswarat.com



## عِنْدِبَرُاْ... أَبَا يُحِرِّبِرُةُ

#### الفهيرس

| الصفحة | الموضوع                                                                                                   |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 0      | مقدمة                                                                                                     |
| ٩      | عملي في هذا الكتاب                                                                                        |
| 11     | الفصل الأول                                                                                               |
| 14     | أهمية السنة ومكانتها                                                                                      |
| 14     | علم مصطلح الحديث أوعِلم أصول الحديث                                                                       |
| 1 🗸    | أولاً المتنأب أولاً المتن                                                                                 |
| 1 V    | ثانيًا السند المند المستدال السند المستدال المستدال المستدال المستدال المستدال المستدال المستدال المستدال |
| 19     | وظيفة السنة في القرآن                                                                                     |
| ۲.     | ضرورة السنة لفهم القرآن                                                                                   |
| 7 8    | ضلال المستغنيين بالقرآن عن السنة                                                                          |
| 77     | عدم كفاية اللغة لفهم القرآن                                                                               |
| ٣.     | الحرب على الأصول                                                                                          |
| 44     | تأمل وفكر قبل أن تحكم                                                                                     |
| 47     | الفصل الثاني                                                                                              |
| 49     | عدالة الصحابة ومكانتهم في الإسلام                                                                         |
| ٤٥     | فضائل الصحابة رضي الله عنهم                                                                               |
| ٤٧     | مكانة الصحابة في القرآن الكريم                                                                            |

| الصفحة | الموضوع                                                                                                     |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٧     | ١ - خيرية الأمة الإسلامية                                                                                   |
| ٤٧     | ٧- أفضيلة الصحابة                                                                                           |
| ٤٧     | ٣- الله يرضى عن المهاجرين والأنصار ومن تبعهم بإحسان                                                         |
| 0 *    | ٤- فضل الصحابة قبل الفتح وبعده                                                                              |
| ٥٠     | ٥- ثناء الله على الصحابة كلهم بدون استثناء أحد منهم                                                         |
| 01     | ٦- مكانة الصحابة في السنة المطهرة                                                                           |
| ٥٣     | ٧- مكانة الصحابة عند سلف الأمة                                                                              |
| 07     | حب أهل السنة للصحابة                                                                                        |
| 75     | لماذا يكره الشيعة أصحاب رسول الله وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ                                                      |
| 70     | الفصل الثالث                                                                                                |
| 77     | أبو هريرة الصحابي المفتري عليه الصحابي المفتري عليه                                                         |
| ٨٢     | أولاً: تعريف الصحابي                                                                                        |
| 79     | ثانيًا: من هو أبو هريرة رضي الله عنه؟                                                                       |
| 79     | لماذا أبو هريرة رضي الله عنه؟                                                                               |
| 79     | نشأته وإسلامه                                                                                               |
| V •    | ثالثًا: لماذا أبو هريرة رضي الله عنه؟                                                                       |
| ٧٢     | رابعًا: تحرير محل النزاع                                                                                    |
| ٧٤     | إمارته للبحرين أن المستحرين المستحرين المستحرين المستحرين المستحرين المستحرين المستحرين المستحرين المستحرين |
| ٧٥     | سرعة الحفظ وقوة الذاكرة                                                                                     |
| ٧٥     | مقدرته على الحفظ                                                                                            |

| الصفحا | الموصوع                                                         |
|--------|-----------------------------------------------------------------|
| 77     | كثرة حديثه وأسبابها                                             |
| ٧٩     | مرضه ووفاته مرضه ووفاته                                         |
| ۸١     | أبو هريرة وبره لأمه                                             |
| Λξ     | أبو هريرة: أمانة الرواية وصدقها أبو هريرة:                      |
| 94     | هم من جلدتنا ولكن هم من جلدتنا ولكن                             |
| 114    | القصل الرابع                                                    |
| 110    | أبو هريرة والشبعة أبو هريرة والشبعة                             |
| 171    | شبهات وردود أبو هريرة والشيعة                                   |
| ١٢٣    | الشبهة الأولى الشبهة الأولى                                     |
| ١٢٣    | ادعاءا لتيجاني على أبي هريرة أنه يروي عن النبي ﷺ أحاديث         |
|        | موضوعة موضوعة ما                                                |
| 174    | الرد على الشبهة الأولى                                          |
| 127    | الشبهة الثانية                                                  |
| 127    | حديث: خلق آدم على صورته خلق آدم على صورته                       |
| 144    | الردعلي هذه الشبهة الردعلي هذه الشبهة                           |
| 127    | الشبهة الثالثة                                                  |
| 147    | استنكار عبد الحسين رؤية الله يوم القيامة                        |
| ١٣٨    | الرد على هذه الشبهة الرد على هذه الشبهة                         |
| 1 { {  | الشبهة الرابعة الشبهة الرابعة                                   |
| 1 & &  | استنكار عبد الحسين حديث: لا تملأ النار حتى يضع الله رجله فيها . |
|        |                                                                 |

# عَنْدِرُاْ... أَبَا يُورِّبُرُةُ

| الصفحة | الموضوع                                                          |
|--------|------------------------------------------------------------------|
| 180    | الرد على هذه الشبهة                                              |
| 104    | الشبهة الخامسة                                                   |
| 104    | استنكار عبد الحسين حديث نزول الرب كل ليلة إلى سماء الدنيا .      |
| 104    | الرد على هذه الشبهة                                              |
| 17.    | الشبهة السادسة                                                   |
| ١٦٠    | استنكار عبد الحسين حديث لطم نبي الله موسى عين ملك الموت          |
| 171    | الرد على هذه الشبهة الرد على هذه الشبهة                          |
| 178    | الشبهة السابعة                                                   |
| 178    | استنكار عبد الحسين حديث فرار الحجر بثياب موسى عليه السلام .      |
| 170    | الرد على هذه الشبهة الرد على هذه الشبهة                          |
| 177    | الشبهة الثامنة                                                   |
| 177    | استنكار عبد الحسين حديث (طلب الشفاعة من الأنبياء يوم القيامة).   |
| 1 V •  | الرد على هذه الشبهة الرد على هذه الشبهة                          |
| 177    | الشبهة التاسعة                                                   |
| 171    | استنكار عبد الحسين حديث تساقط جراد الذهب على نبي الله أيوب       |
| 171    | الرد على هذه الشبهة                                              |
| 140    | الشبهة العاشرة                                                   |
| 100    | استنكار عبد الحسين حديث التنديد بموسى إذ قرصته نملة فأحرق قريتها |
| 177    | الردعلي هذه الشبهة الردعلي هذه الشبهة                            |
| ۱۷۸    | الشبهة الحادية عشرة                                              |

| الصفحة | الموضوع                                                            |
|--------|--------------------------------------------------------------------|
| ١٧٨    | استنكار عبد الحسين حديث سهو النبي ﷺ                                |
| 1 V 9  | الرد على هذه الشبهة                                                |
| ١٨٢    | الشبهة الثانية عشرة الشبهة الثانية عشرة                            |
| ١٨٢    | استنكار عبد الحسين حديث أن النبي ﷺ كان يجلد ويغضب                  |
| ۲۸۲    | الرد على هذه الشبهة الرد على هذه الشبهة                            |
| ١٨٤    | الشبهة الثالثة عشرة                                                |
| ١٨٤    | استنكار عبد الحسين حديث: عروض الشيطان لرسول الله ﷺ وهو في الصلاة . |
| 110    | الردعلي هذه الشبهة                                                 |
| 119    | الشبهة الرابعة عشرة الشبهة الرابعة عشرة                            |
| 119    | استنكار عبد الحسين حديث نوم النبي ﷺ عن صلاة الصبح                  |
| 19.    | الردعلي هذه الشبهة الردعلي هذه الشبهة                              |
| 195    | الشبهة الخامسة عشرة                                                |
| 195    | استنكار واستغراب عبد الحسين أن بقرة وذئبًا يتكلمان بلسان           |
|        | عربي مبين                                                          |
| 198    | الردعلي هذه الشبهة الردعلي هذه الشبهة                              |
| 197    | الشبهة السادسة عشرة                                                |
| 197    | استنكار عبد الحسين حديث تركة النبي ﷺ صدقة                          |
| 197    | الرد على هذه الشبهة الرد على هذه الشبهة                            |
| 199    | الشبهة السابعة عشرة                                                |
| 199    | استنكار عبد الحسين كون أبي طالب مات مشركًا                         |

| الصفحة | الموضوع                                                      |
|--------|--------------------------------------------------------------|
| 199    | الرد على هذه الشبهة الرد على هذه الشبهة                      |
| 7.7    | الشبهة الثامنة عشرة                                          |
|        | استغراب عبد الحسين حديث توكيل أبي هريرة بحفظ زكاة الفطر      |
| 7 • 7  | ومجيء الشيطان ليسرق منها الشيطان ليسرق منها                  |
| 7.4    | الردعلي هذه الشبهة                                           |
| 7.7    | الشبهة التاسعة عشرة                                          |
| 7.7    | استنكار عبد الحسين إسلام أم أبي هريرة بدعاء النبي علي ودعاؤه |
|        | بأن يحببها إلى المؤمنين ويحبب المؤمنين إليها                 |
| Y • A  | الرد على هذه الشبهة الرد على هذه الشبهة                      |
| 711    | الشبهة العشرون                                               |
| 711    | استنكار عبد الحسين حديث امرأة دخلت النار في هرة              |
| 711    | الرد على هذه الشبهة الرد على هذه الشبهة                      |
| 714    | الشبهة الحادية والعشرون الشبهة الحادية                       |
| 714    | استنكار عبد الحسين حديث غفرت لامرأة سقت كلبًا                |
| 718    | الشبهة الثانية والعشرون الشبهة الثانية والعشرون              |
| 718    | واستنكاره حديث سقي رجل الماء لكلب فغفر له                    |
| 718    | الردعلي هذه الشبهة                                           |
| 711    | الشبهة الثالثة والعشرون الشبهة الثالثة                       |
| 717    | استنكار عبد الحسين حديث مسرف كافر غفر له                     |
| 711    | الردَّعلى هذه الشبهة                                         |

| الصفحا | الموضوع                                                    |
|--------|------------------------------------------------------------|
| ۲۲.    | الشبهة الرابعة والعشرون الشبهة الرابعة والعشرون            |
| 77.    | استنكار عبد الحسين حديث بأن النبي عَلَيْ كان جنبًا         |
| ۲۲.    | الرد على هذه الشبهة                                        |
| 777    | الشبهة الخامسة والعشرون الشبهة الخامسة والعشرون            |
| 777    | استنكار عبد الحسين حديث تفضيل النبي ﷺ على نبي الله يونس    |
|        | عليه السلام                                                |
| 777    | الرد على هذه الشبهة                                        |
| 377    | الشبهة السادسة والعشرون                                    |
| 377    | استنكار عبد الحسين حديث لن يدخل أحدُّ الجنة إلا برحمة الله |
| 377    | الرد على هذه الشبهة                                        |
| 777    | الشبهة السابعة والعشرون                                    |
| 777    | استنكار واستغراب عبد الحسين حديث أن النبي ﷺ كان راعي غنم   |
| 777    | الردعلي هذه الشبهة                                         |
| 777    | الشبهة الثامنة والعشرون الشبهة الثامنة والعشرون            |
| 777    | استنكار عبد الحسين حديث من تبع جنازة فله من الأجر قيراط    |
| 777    | الرُد على هذه الشبهة                                       |
| 777    | الشبهة التاسعة والعشرون                                    |
| 777    | إنكارهم لحديث حرمة جماع المرأة في نهار رمضان               |
| 477    | الرد على هذه الشبهة                                        |
| 744    | الشبهة الثلاثون الشبهة الثلاثون                            |

| الصفحة | الموضوع                                              |
|--------|------------------------------------------------------|
| 744    | استنكار التيجاني حديث تخفيف خمسين صلاة إلى خمس صلوات |
| 747    | الردعلي هذه الشبهة                                   |
| 137    | جهالات مضلة                                          |
| 7 2 9  | الخاتمة                                              |
| 774    | الفهرس                                               |

### G G G G



## www.moswarat.com





عن أبد هريرة ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: ( اللهم حبب عُبيــدك هذا - يعنـد أبا هريرة - وأمــه إلد عبــادك المؤمنين وحبب إليهــم المؤمنين) فما خُلق مؤمن يسمع بد ولا يراند إلا أحبند

YEA1: plus olgi

حار أنس بن مالك للنشر والتوزيع

كفر الشيخ ت: ١٠٢٢٤٥٨٨٩

Email: daranasebnmalek@yahoo.com