أعشلام القر*بُ* ۲۲



بقىلە الدَّلتورعلە ئىيە سىندىجىدى

> ذين الثان الإهامات . - خشست المصرية العاشف المثأليف والترجة والمطاعة والنشرة

# تصت المير

كنا ابان الطلب بكلية الآداب نقرأ أمشاجا من النصوص الادبية مع أساتذتنا فى كتب مختلفة ، فكنا نقرأ فى بعض السنين فى كتابى « البيان والتبيين » للجاحظ و « الكامل » للمبرد . وفى السنة التالية كنا نعالج نصوصا فى كتاب « عيون الأخبيار » لابن قتيبة ، فأحسست بونا شاسعا بين هذا الكتاب والكتابين الآخرين . فالجاحظ والمبرد يرصان المعارف رصا فى غير ترتيب أو نظام ، وكأنها سوانح أو خواطر متباينة يدو نانها حسب ورودها . أما ابن قتيبة فقد راعنى منه عمل مرتب منسق ، برىء من الفوضى كما فعل زميلاه ، بحيث يستطيع الباحث أن يجد ضالته فى غير عسر أو مشقة . فأعجبت بالمؤلف أشد اعجاب ، وأدركُ أنه من طراز آخر له عقلية مصقولة وذهن منظم .

وقد رحت أبحث عن سر ذلك ، وبخاصة أن المؤلفين الثلاثة كانوا متعاصرين ، فعرفت أن ابن قتيبة كان عالما غزير العلم واسع المعرفة ، وأدركت أنه لهم يترك لونا من ألوان الثقافة العربية الا تناول منه قدرا طيبا ، وأنه أخذ بحظ ضخم من الثقافاة الغارسية ، ونال قسطه من الثقافات الأخرى التي عرفت في ذلك الحين . فخلق ذلك كله منه رجلا خصيب العقل ، صقيل الذهن ، منسق الفكي .

وعرفت كذلك أنه كان بطلا من أبطال المسلمين ، لم يمنعك نسبه فى العجم من أن يحبس نفسه على الدفاع عن العرب ورد كيد الشعوبية في صدق واخلاص .

وزادنى اعجابا بالرجل أنه كان مستقيم الجادة ، طاهسو النفس ، عميق الايمان ، شديد الحب لدين الله ولنبيه الكريم ، وقد حمل لواء الدفاع عن أهل السنة فى زمنه ، ووقف يصد عنهم سهام المتكلمين وغيرهم مبن كانوا يعتبرون فى نظره من المارقين . فالرجل كان فى الواقع سياجا منيعا يحمى الدين من ضلال

العقول التي أتيح لها أن تفكر على نحو حر حديث، بسبب ما طرآ عليها من فلسفة اليونان ومنطقهم .

ولم أكد أخطو خطوات في دراسة ابن قتيبة حتى وجدته بين الأثر في انشاء الموسوعات العربية . ولا أجاوز الصدق اذا قررت أنه هو الذي وضع اللبنات الأوليات في بناء هده الموسوعات التي أكمل صرحها القلقشندي في « صبح الأعبى » وقد زادني ذلك اقبالا على دراسة هذه العالم الأديب في شغف شديد ، وزادني ايمانا بأن هذا الرجل الذي لم يأخذ حظه من عناية الباحثين جدير بالدرس الواعي المتئد .

وقد وقع فى يدى رسالة وضعها بالانجليزية الدكتور اسحلق موسى العسينى عنسوانها: "The Life and Works of Ibn" "Qutaiba" (حياة ابن قتيبة وآثاره) (١١) ونال بها درجة الدكتوراه

<sup>(</sup>١) ترجعت هذه الرسالة أخيرا المي اللغة العربية .

من جامعة الندن . وهي رسالة موجزة جدا لا تتجاوز التسعين صفحة من القطع الصغير . ولما تصفحتها وجدتها لا تعدو أنه تكون لمجات خاطفة لبعض نواحي ابن قتيبة لا تكاد تشفي غليلا . فقد ترك أمورا مهمة ما كان ينبغي أن يتركها ، مثل دراسة عصر ابن قتيبة من تواحيه المختلفة وأثره في تكوينه ، ومثل وصف كتبه وصفا يتناول مناهجها وموضوعها ، ومثل تعليل المواقف العدائية التي وقفها ابن قتيبة من أرباب المذاهب والنحل الأخرى ، كأهل الرأى أوالمتكلمين ، ومثلكلة خلق القرآن ، ومثل عقد مقارنات بينه وبين أدباء عصره المشهورين . وغير ذلك من الأمور التي كانت أخلق الدرس والعناية . فرسالة الدكتور الحسيتي في الواقع الا تزيد على بحث دسم من البحوث التي يقوم بها الطلاب أثناء دراساتهم الجامعية . وتلك الرسالة كانت — فيما أعلم — كل حظ ابن قتيبة الخاكمة عن دراسة الماحثين والأدباء .

لذلك عولت على أن أدرس هذا العالم الأديب الناقد دراسة تشره وتزييع عنه ركام النسيان الذي ران عليه أجيالا طوالا ، وجعلت دراسته موضوعا لرسالة أقدمها الى كلية الآداب للحصول على درجة الدكتوراه ، فعكفت عليها في غير ريث أو مهل ، ونلت على الدرجة الدكتوراه ،

ولقد أنفقت في هذه الدراسة سبع سنين دأبا ، اعترضتني فيها عقبات صعاب ذللتها بشيء غير قليل من الصير وطول الأناة . وقد اعتمدت على مصادر شتى ، وفي مقدمتها — بطبيعة الحال — كتب ابن قتية التي أفلتت من بد الضياع . وجل هذه

الكتب مطبوع ، ولكنى ما كنت أكتفى بالنسخ المطبوعة ، فكنت أرجع الى النسخ المخطوطة حتى لا تفوتنى شاردة أغفلها الطابعون أو الناشرون .

وقد ذكر المستشرق الفرنسى « بلوشيه 'Blocher' » فى فهرسه أن لابن قتيبة كتابا فى النحو يوجد بالمكتبة الأهلية بباريس، فأخذتنى غمرة من الفرح لأننى كدت أستيئس من معرفة آرائه فى النحو ، فشددت الرحال الى فرنسا فى صيف عام ١٩٥٠، وهناك وجدت بهذه المكتبة مخطوطا عنوانه « تلقين المتعلم من النحو » . وما كدت أتصفحه حتى وجدت الأمل سرابا ، اذ ألفيته لا يمت الى ابن قتيبة بسبب ، مما سأتناوله فى موضعة .

وقد مضى على وضع هذه الرسالة ما يقرب من عشر سنوات ظهر خلالها مؤلفان عن ابن قتيبة ، أولهما كتيب صغير من سلسلة « نوابغ الفكر العربي » التي تنشرها دار المعارف ، وثانيهما مقدمة عن ابن قتيبة لكتاب المعارف الذي حققه الدكتور تروت عكاشة . واني أقرر — في غير ما تحفظ أو احتياط — اصراري على كل ما جاء بهذه الرسالة من آراء وأحكام ، برغم مرور هذه السنين ، لأنني لم أصدرها الا بعد دراسة مستأنية وتمحيص دقيق كفلا لي الرشد والسداد .

وقد طلبت الى المؤسسة المهرية العامة للتأليف والترجمة والطباعة والنشر بوزارة الثقافة والارشاد القومى ب مشكورة ب أن أضع كتابا في سلسلة أعلام العرب عن ابن قتيبة ، فهرعت الى الرسالة أنشد فيها بغيتى ، يبد أتى ألفيتها بحثا حامعيا عميقا قد

يجد القارىء العام شيئا من العسر فى فهمه وادراكه ، فتناولتها بالتغيير والتبديل والحذف بحيث توائم مستوى هذا القارىء ، فيجد فيها زادا سائغا ممتعا .

وأرجو أن أكون قد وفقت فى تقديم صورة مجلوة للرجل ، تكشف عن غزارة علمه ، وأسرار عبقريته ، وبالغ أثره فى العلم والدين والأدب جميعا . فان وجد فى هذا الكتاب غميزة تعتمز فلست أدّعى العصمة ، والكمال لله وحده ، وهو هادينا سواء السبيل .

## دكنور عبد الحميد سند الجندي

مصر الجديدة في ٢٠ يولية سنة ١٩٦٣

الباب الأول

عصت رابن قُتُ يُبت

# تمحصري

أريد أن أمهد لعصر ابن قتية بكلمة عن العصر العباسي الأول، أو بعبارة أدق عن النصف الثاني من القرن الثاني للهجرة ، وهي الفترة التي تصرمت قبيل عصر ابن قتيبة . وأود أن أتناول هذه الفترة من جميع نواحيها في صورة موجزة ، لأن ذلك يعيننا على تفهتم العوامل المختلفة التي صبغت عصر ابن قتيبة بألوان خاصة في السياسة والفكر والاجتماع .

#### — 1 —

لقد كان المسلمون في أو اسط القرن الثاني الهجرى يتدارسون علوما كثيرة ، منها الشرعية ، ومنها اللسانية ، ومنها الكونية ؛ وكان جل اعتمادهم في مدارستهم على التلقى والمشافهة . وكان بعض طلاب العلم يقيدون ذلك بالكتابة لتكون تذكرة لهم اذا ما طغى على عقولهم النسيان . وكانت الحافظة عندهم هي المرجع الأول وعليها المعول ، وكانوا يقولون في معرض الذم « لهل هو الا لحانة صحفى » (۱) لمن يأخذ الصحف من المشايخ . ومن هذه المادة اشتقوا كلمة « التصحيف » ، وهو الخطأ في قراءة اللفظ ، ولا يقع هذا عادة الا اذا اعتمد القارىء على الصحيفة دون المشافهة .

<sup>(</sup>۱) انظر مادة ( صحف ) في لسان العرب ج ١١٠

فلما أنشئت مدينة بغداد وأصبحت مقر الخلافة الاسلامية أقبل أهل الفضل اليها ، وأمّها العلماء من كل طبوب ، وجعلوها دار اقامتهم ، فأصبحت بذلك موئل العلوم الاسلامية ومجتمع الفنون الأدبية وملتقى الثقافات المختلفة ، فزخرت بالنور وازدهت بالعرفان ، وأينعت فيها ثمار العقول ، وصارت منار الحواضر ومحط رحال العلماء والفضلاء .

والحق أن تاريخ بعداد السياسي والاجتماعي والأدبي يعتبر الى حد ما — تاريخ العالم الاسسلامي في خلال حقية من الزمان لا تقل عن خمية قرون . ولا مراء في أنه لم تصل مدينة من مدن الاسلام في العصور الخالية الى ما وصلت اليه بعداد من سعة العمران وعظم الآثار . كما أنه لم تضب مدينة منها بما أصيبت به بعداد من الكوارث والجوائح . فكما تضافرت الأيدي على عمرانها ورفعة شأنها ، تضافرت الخطوب والعوائي على تمزيق أوصالها وطمس معالمها ، حتى لم يبق من رسومها اليوم أثر يمكن أن يهتدي به الباحث المنقب ألى تعيين المواضع التي كانت تقوم عليها تلك القصور الشاهقة والمباني الشامخة والمساجد الجامعة والمدارس العظيمة التي كانت تملأ سمع الزمان وبصره ع اللهم والا بعض طلول لا تزال ماثلة (١) .

اُوَقِدِ أَخَذَ الْخَلْفَاءَ وَالْإَمْرَاءَ بِنَاصِرِ العلمِ وَالْعَلْمَاءَ ، وَاشْــَتْد

<sup>(</sup>۱) إذا أردت معرفة الكثير عن بغداد وأصل تسميتها واشتقاقه فانظر « بغداد » في لسان العرب ١٢/٤ ، وفي معجم ما استعجم ٢٦١/١ ، وفي معجم البلدان ٢٧٧/١ أوربا .

ولعهم بنقل العلوم الأجنبية وتدوين العلوم الدينية ، فاكتظت بغداد بالنابغين في علوم الدين ، والعباقرة في العلوم اللسانية ، والمبرزين في فنون السياسة والحرب . وكان كل من تفرّد بضرب من ضروب المعرفة يلقى من الخلفاء ألوانا من الاكرام وضروبا من سنى المتح والعطايا .

وفى هـذه الفترة نبغ أئمة المفاهب الأربعة ، ودوّن مذهبا أبي حنيفة ومالك ، وزار بغداد الامام محمد بن ادريس الشافعي مرتين ، وفيها أملى مذهبه القديم ، ولقيه فيها الامام أحمد بن حنبل ولقت مذهبه بآرائه ، وقد أخذ عن ابن حنبل عالمنا ابن قتيبة .

وفي هذه الحقبة تم تدوين الحديث واللغة والشغر والتاريخ ، وظهر عظماء القراء ، ونهضت حركة الترجمة نهوضا بهباركا فغزت العلوم الكونية الفكر العربي وصقلته صقلا ظهر أثره في جميع نواحي الحياة العباسية . وكانم الخلفاء — وبخاصة المأمون — يشجعون هذه الحركة بكل ما أوتوا من قوة ، ويرسلون البعثات الى السلاد الأجنبية ليستحضروا الكتب ، فيتلقفها المترجمون وينشروها بين الناس بالعربية ، وكانوا يعدقون العطايا لهؤلاء المترجمين حتى ليقال « أن المأمون كان يعطى حنين بن اسحاق من الذهب زنة ما ينقله من الكتب الى العربي مثلا بمثل » (١) .

 <sup>(</sup>۱) طبقات الأطباء لابن أبي أصيبعة ص ۱۸۷ . وأذا كنت في حاجة إلى معرفة وأسعة عن حالة الترجمة فأقرأ كذلك كتاب أخبار الحكماء للقفطي ؛ وكتاب التمدن الاسلامي لعورجي زيدان ، وكتاب عصر المامون لفريد رفاعي .

وكان خلفاء بني العباس في عصرهم الأول يجلنون العلماء ويختفون بهم . وقد سهلوا نزوجهم اليهم ، وأجروا الأرزاق عليهم ، وبالغوا في اكرامهم ، وقربوهم ، وتجالسوهم ، وآكلوهم ، وحادثوهم ، وعولوا على آرائهم ، فلم يبق ذو قريحة أو علم الا يمتّم دار السلام . والعلم لا يزدهر الا في ظل حاكم يشغف به ويأخذ بأيدى أهله . وهؤلاء الخلفاء كانوا من أكثر الملوك رغبة فى العلم ، ولهذا عنوا — آلى جانب ما ذكرنا — بانشاء خزائن الكتب ودورها ، وكان لهــذه الدور شأن كبير في نشر العــلم والمعرفة ، ويقول المستشرق الأستاذ جويدى : « من الأمور التي أحيت العلوم في الأمة العربية اقامة دار الحكمة في بغداد » (١). وكان فى تلك الدار خزانة كتب قيمة يجتمع فيها علماء ذلك العصر للدرس والبحث والمذاكرة . وكان علان الشعوبي ينسخ من تلك الخزانة كتبا للرشيد والمأمون والبرامكة . وكان ابن أبي الحريش يجلد هذه الكتب ، وهو معروف بهذه الصناعة (٢)

ومما ساعد على تقدم العلوم التنافس الذى قام بين العرب والروم . فقد أنشأ الروم فى ذلك العصر أيضا مدرسة تشبه دار الحكمة فى القسطنطينية ، وكان ملك الروم « قسطنطين الثاني » مصا للعلم ، مشجعا لأهله (٢) .

وقد تنافس الأمراء وعلية القوم فى اقتفاء أثر الخلفاء فى خدمة

۱۱) محاضرات جویدی ص ۹ .

<sup>(</sup>٢) فهرست اين النديم ص ٢٠٠٠

<sup>(</sup>۳) محاضرات جویدی ص ۱۰ .

الأدب والعلم ، والناس — كما يقولون — على دين ملوكهم .، فأنشأوا خزائن الكتب في قصورهم ، وسعوا ما وسعهم السعى الى جمع الكتب من مظانها ، مجزلين العطايا لكل من ينقل لهم ضربا جديدا من المعارف . ومن أشهرهم بنو موسى بن شاكر ؛ محمد وأحمد والحسن ، ويقول عنهم ابن خلكان : « وكانت لهم همم عالية في تحصيل العلوم القديمة وكتب الأوائل .. وقد أنفدوا الى بلاد السروم من أخرجها لهم » (١) . وكذلك آل بختيشوع ، وآل حنين بن اسحاق ، وآل الكرخي واسحاق الموصلي وغيرهم ويقول ثعلب: « رأيت لاسحاق الموصلي ألف جزء من لغات العرب و کلها من سماعه » (۲)

. وقد أدرك القوم أن كل عز لم يسند بعلم كان مآله الانحلال ، فأكبُّوا على العلوم والآداب ، ينهلون من بحارها ، وحرص أرباب البيسار على تُثقيفُ أبنائهم ، وأصبح التعليم صناعة ، فرحت عيشة المؤدبين ، وغدا التأديب طريقا الى المجد والسؤدد وسبيلا ألى مؤانسة الخلفاء ومسامرتهم . وقد عمرت مجالس العلم والأدب ، وأمست دور الكبراء مثابة المفكرين وحمسلة الأشعار والطئرف والأخبار .

👾 وقد نهضت العلوم البسانية نهوضــا حثيثًا في ذلك العهد ؛ ولا شك أن الدافع الأول لوضع هذه العلوم هو الدين . ذلك

<sup>(</sup>١) وفيات الأعبان ٨٧/٢ طبعة بولاق . (٢) وفيات الأعيان ٩٢/٢ .

أنه لما تفشى اللحن فى اللغة العربية بسبب اختلاط العرب بغيرهم من الأعاجم جزع الأكمة وذوو النتعرة العربية من هذا الهول عواتشفقوا على القرآن أن يستغلق فهمه على الناس ، وعلى السنة أن قطبس معالمها ع فهموا لمحاربة هذا الوباء بالحض على التعلم وتدوين علوم اللسان من لغة ونحو .

وقد شد الخلفاء ورجال الدولة أزر هذه النهضة حرصا على الدين الذي كان مظهرهم الأكبر ، فحشدوا في قصورهم أئمة اللسان يؤدبون أولادهم وخاصتهم ربئاً بأنفسهم أن يدانوا السوقة وخشاش الناس ، فكانوا أمراء الكلام وفحول البلاغة ، كما كانوا أمراء الملك وسادة الدولة . وقد عرف الناس منهم ذلك فتقربوا اليهم بالعلم والأدب ، ولم يعز على من قاته شرف الحسب والسلطان أن بتطال اليه بالعلم والأدب ، فنبغ فيهم كثير من الموالي جنى الجواري والقيان .

وقد كان نشاط المسلمين وتنافسهم في هذه الناحية يستثير الاعجاب ، وكانوا يتسابقون في تدوين العلم وتنظيمه تسابق آبائهم في الفتوح والغزوات .

ومن المحقق أن أول ما دو ت بعد القرآن طبعا به هو الحديث والفقة وأصوله ، ثم جاء النحو وعلوم العربية بعد ذلك، وقد اقتدى النحاة بالفقهاء في وضع أصولهم ، وبخاصة فقهاء الحنفية الذين اعتمدوا كثيرا على القياس . وكذلك اقتدى علماء العربية بالمحدثين من حيث العناية بالسند ورجاله وتجريحهم

وتعديلهم وطرق تحمل اللغة ، فكانت لهم نصوصهم اللغوية ، كما كان لأولئك نصوصهم في الحديث .

وجرى النحاة أيضا على غبار المتكلمين فى تطعيم نحوهم بالفلسفة والتعليل ، وحاكوا الفقهاء فى وضعهم للنحو أصولا تشبه أصول الفقه ، وتكلموا فى الاجتهاد فيه كما تكلم الفقهاء ، وكان لهم طرقهم فى بناء القواعد على السماع والقياس والاجماع ، كما بنى الفقهاء استنباط أحكامهم على السماع والقياس والاجماع ، والاجماع ،

وكذلك المحال في علم التاريخ ، فان أساسه ديني بحت هو السيرة النبوية والغزوات وفتوح المسلمين .

وكانت هذه العلوم قبل ذلك العهد مختلطة غير مرتبة « فكان الأئمة يتكلمون من حفظهم أو يروون العلم من صحف صحيحة غير مرتبة » (١) كما يقول السيوطي.

أما في العصر العباسي فقد دونت هذه العلوم واتخذت شكلاً آخر من حيث الترتيب والتبويب والقياس عليها . ووجدت بجانبها علوم أخرى دنيوية كالمنطق والفلسفة والرياضة والطب والهيئة والكيمناء .

والحق أن العلوم العربية كلها تقريبا قد وضعت أسسها فى العصر العباسى الأول ، وبعضها تم بناؤه فى هذا العصر . وكذلك ترجمت علوم الأمم الأخرى — كما ذكرنا — وتمثلها المسلمون ، وبدآ علماؤهم بعد ذلك يؤلفون فيها .

<sup>(</sup>١) تاريخ الخلفاء ص ١٠١٠

وقد ظل المسلمون أدهرا طويلة يعتمدون في حياتهم العلمية على تلك العلوم التي وضعت في هذا العص .

وكان مما ساعد على تنشيط هذه الحركة العلمية والنهوض بها ظهور صناعة الورق واتساعها ، ويقال ان البرامكة هم الذين أشاروا بعمل الكانجد لنسخ أسفارهم (٦٠) . ثم أمر الرشسيد ألا يكتب الناس الا في الكاغد ، لأن الجلود ونحوها تقبل المحو والاغادة ، فتقبل التزوير ، وانتشرت الكتابة في الورق الي سائر الأقطار (٢) وكان لظهور الورق فضل وجود الكتب وخزائتها ، كما كان له فضل في قيام صناعة « الوراقة » . وكان أصــحابها يقومون بنسخ الكتب وتصحيحها ، وكان كثير من العلماء يذهبون إلى دكاكين الورَّاقين ويقرُّون ما فيها من كتب ، واشتهر منهم الحاحظ

وليس من شك في أن العلوم قد اتخذت لونا خاصًا في ظلال العباسيين ما كانت لتتخذه لو بعثت في اعصر غير هـــذا العضر باستثناء العسلوم التي كان مقياسها العقسل الخالص كالمنطق ﴿ وَالَّرِيَاضِيَاتِ وَمَا شَائِهُهَا .

وربما كان أشد العلوم تأثرا بالحكم العباسي التاريخ ، فان المؤلفين حاولوا — تزلَّفًا لخلفاء بني العباس — أن يسلبوا الأمويين

<sup>(</sup>١) حضارة الاسلام في دار السلام لجميل المدور ص ١٧٢ .

<sup>(</sup>٢) فتوح البلدان للبلاذري ص ٢٤٩ ، وصبح الأعشى ٢/٥٧٤

كل المحامُد ويضيَّفوا اليهم مثالب ، هم منها براء ، وكذلك صنعوا مع الشبعة .

وقل مثل ذلك فى الأدب ؛ فقد نهض المديح طمعا فى كريم الحباء وتقربا الى الخلفاء . وتطامنت بجانبه فنون الأدب الأخرى ، وكثر الشعر العابث لأن منشئيه من الموالى الفرس ، والفرس — كما نعلم — هم أعوان العباسيين ودعائم دولتهم .

وقد تأثر الحديث أيضا بالحكم العباسى تأثراً ظاهرا ، فجد المحدثون الذين لا يرعون فى الدين الا ولا ذمة فى وضع الأحاديث التى تحط من قدر الأمويين والشيعة وتعلى من شأن العباسيين وتبين أحقيتهم فى الخلافة . وكذلك كان الشيعة يتزيدون من الأحاديث التى تبين فضل على وذريته ، مناقضين العباسيين .

والفقه لم يسلم كذلك من هذا التأثر فى بعض مسائله ، لأنه مصدر التشريع ، والتشريع — من غير شك — يمس شئون الدولة من قريب أو بعيد .

وحتى النحو تدخّل فيه العباسيون ؛ فقد شايعوا الكوفيين وناصروهم ضد البصريين ، وكانوا يصطفون مؤدبي أبنائهم من بين علماء الكوفة (١) .

وكانت هذه العلوم تنتشر فى الآفاق بوسائل عدة أهمها الكتاتيب والمساجد . وكان بالمساجد حلقات لمختلف العلوم كما كان الحال بالأزهر الشريف الى عهد قريب . وكان من وسائل

 <sup>(</sup>۱) تستطيع أن تقرأ بحثاً مفصلاً عن تأثر العلوم بالحكم العباسي
 في كتاب ضحى الاسلام ج ٢ ص ٢٥ وما بعدها .

نشر العلم أيضا مجالس المناظرة في القصور والدور ، وكان كثير من الخلفاء والوزراء والولاة يشجعون هذه المناظرات ماديا وأدبيا ، وأحيانا يشتركون فيها . وقد عقد السيوطي فصلا عن « المناظرات والمجالسات والفتاوي والمكاتبات والمراسلات » (۱) أورد فيه الكثير منها . ومن أهم هذه الوسائل « المكتبات » ، وأعظم مكتبة ظهرت في العصر العباسي مكتبة « بيت الحكمة » التي أشرنا اليها آنها .

وكانت حاضرة العباسيين مرتاد الشعراء كذلك ؛ فقد تدفقوا اليها من كل فج ليشهدوا منافع لهم ، وليعرضوا ما تجود به قرائحهم من روائع النظم فى قصور الخلفاء والأمراء والكبراء ، ووجدوا هناك مجال القول ذا سعة ، وأجزل لهم رجال الدولة العطايا ، حتى قيل انه لم يجتمع بباب خليفة من خلفاء الاسلام من الشعراء ما اجتمع بباب الرشيد .

وقد انتشرت الى جانب ذلك مجالس اللهو والشراب ، وكأن يغشاها الأدباء والشعراء وأرباب الفنون ، فكانت هى الأخرى ينبوعا ثرا للشعر وما يتبعه من لطيف الملح وطريف الأفاكية . وكانت القينة تتوفر على ما يستلزمه فنها من أدب وشعر ، حتى غدا منهن أديبات وشاعرات . وكان ثمنها يقدد حسب درايتها بفنون الأدب .

وقد أخذ الناس يتمززون طعم الحياة وينعمون بمباهجها ،

<sup>(</sup>۱) أنظر كتاب « الأشباه والنظائر » ١٥/٣.

وأضحى رجبال الدولة ومن والاهم يناون عن حيباة التزمت والتخافت، وراحوا يغشون مجالس الغناء على فضل من التعقف والتصون في الغالب وأصبحت معظم الطبقات تألف ذلك من غير فكير...

مِن ذَلَكُ كُلُهُ نَدُرُكُ أَنْ هَذَا العَصَرَ كَانَ رَيَّانَ الْجَنَبَاتُ مِخْصَابِ التَّرِيةُ حَقًا : ﴿

— **ξ** —

ولقد ساعد على تنوع الثقافات والتكثر منها الحرية الفكرية التي أظلت العقول في ذلك الحين تنيجة امتزاج العنصر العربي بغيره من العناصر الأجنبية الأخرى وبخاصة في زمن المأمون. والجاحظ يبين لنا في قولة موجزة مدى ما كان يتمتع به الناس في هذا العصر من حرية فكرية فيقول: « وما يمنع الناصر للحق من القيام بنا يلزمه ، وقد أمكن القول ، وصلح الدهر ، وخوى نجم التهبة ، وهبت ربح العلماء ، وكسد العي والجهل ، وقامت سوق البيان والعلم » (1) .

وقد كان مجال هـ ذه الحرية الدين ؛ يقول المأمون يجادل المخراساني المرتد « لنا اختلافان ؛ أحدهما كالاختلاف في الآذان وتكبير الجنائز ، والاختلاف في التشهد وصلاة الأعياد ووجوه القراءات ، والحتلاف وجوه الفتيا ، وما أشبه ذلك . وليس هذا باختلاف انما هو تخير وتوسعة وتخفيف من المحنة ؛ فبن أذّن

۲) كتاب الحيوان ٢/٣٤ .

مثنى وأقام مثنى لم يؤثم ، ومن أذن مشى وأقام فرادى لم يحوب. والاختلاف الآخر كنحو اختلافنا فى تأويل الآية من كتابنا وتأويل الحديث عن نبينا مع اجماعنا على أصول التنزيل واتفاقنا على عين الخبر. الخ » (١). وتفسير ذلك أن المسلمين طائفتان : طائفة ترجع فى أصول الفقة الى الكتاب أو المسنة أو الى أثر من آثار السلف ، متقيدين بهذه المصادر ، من غير أن يجنحوا كثيرا الى تأويل النص، وهؤلاء هم أهل السنة ، أو أهل الحديث . وطائفة أخرى يشركون معهم عقولهم فى تفسير آى القرآن وتأويل الأحاديث دون التقيد كثيرا بالنص ، وهم أصحاب الفكر الحركاهل الرأى والمعتزلة .

وبين أهل الحديث — ومنهم ابن قتيبة — والمعتزلة اختلاف في أمور شتى غير ذلك ، كالقضاء والقدر وأفعال العباد وصفات الله تعالى ومسألة خلق القرآن ، وغير ذلك مما سنعرض له بشىء من التفصيل فيما بعد .

وكان المأمون يترك للناس حرية المعتقدات مهما كان فيها من زيغ ومروق . وكان يؤتى بالمارق بمثل بين يديه فيجادله بالتي هي احسن حتى يهديه سواء السبيل ، وقد قال للمرتد الخراساني : « لأن أستحييك بحق أحب الي من أن أقتلك بحق ، ولأن أقبلك بالبراءة أحب الي من أن أدفعك بالتهمة » . وأخذ يحاوره حتى أقام عليه الحجة ، فأناب المرتد الى الله عن عقيدة وايمان . وما المرتد الله الله والمرتد الله الله الله والمرتد الله والمرتد الله والمرتد الله والمرتد الله والله والمرتد الله والله وال

<sup>(</sup>۱) اقرأ هذه المجاذلة في البيسان والتبيين ٢١٢/٣ ط السندويي، والعقد الفريد ١/٥٥٦ طا بولاق .

وكان المأمون نفسه رئيسهم في المناظرات الدينية ويحاج الفقهاء في كثير من الأمور . وكان يأمر قاضي قضاته يحيى بن أكثم أن يحضر معه رجالا يحسنون الفقه والجواب ، فيدخلون عليه وهو حالس على فراشه ، وعليه سواده وطيلسانه وعمامته ، فاذا استقر بهم المجلس تحد وعن قراشه ونزع عمامته ووضع قلنسوته ؛ وما كان يمنعه من خلع خفيه الا العلة ، ثم يأمرهم بنزع قلانسهم وخفافهم وطيالسهم ويقول لهم : « انما بعث لكم معشر القوم المهناظرة » (١) ، ثم يلقى عليهم مسائل الفقه ويرد على كل واحد منهم ، وكان يخيرهم أن يسألوه أو يسألهم . ويؤثر عنه أنه كإن يحل علماء اليهود والنصارى ، ويحتفى بهم في مجلسه لعلمهم وثفافتهم في لغة العرب وحذقهم لغة اليونان والسريان .

ويبدو لنى أن المأمون كان يرمى من وراء هذه المناظرات كلها الى لجنماع الطوائف على ما هو أرظى وأصلح للدين . وكان يكره فى المناظرات الشتم والهذر والبذاءة ، لأن ذلك دليل الحصر واللؤم . غير أنه لم يصل من مناظراته الى ما كان يبتغيه ، فلم ير بدا من الاستعانة بسلطانه فى اقامة ما يراه الحق ، ولا سيما مسألة خلق الفرآن ، كما سنرى .

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ٢/٣).

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب الحيوان ٥/٥٥٠

والحق إن هذه الحرية الفكرية التي أباحها المأمون للنباس جميعا كانت سببا في تشتيت العقائد وكثرة الفرق بين المسلمين . فبعد أن كانوا لا يعرفون غير الكتاب والسنة اختلفت كلمتهم ، حتى أصبح الانسان يحار في كثرة الفرق ، ما بين حديثي ومعتزلي وشيعي وزيدي وراقضي وجبري ومرجئي وعثماني وجهمي .. الخفض لا عن المارقة والدهرية وأشبباههما . وكان المأمون نفسه شيعيا ، وله في ذلك مظهر عملي معروف ذكره المؤرخون . وكان شيعيا ، وله في ذلك مظهر عملي معروف ذكره المؤرخون . وكان معتزليا .وربما تعددت المذاهب بين الاخوة في البيت الواحد ، معتزليا .وربما تعددت المذاهب بين الاخوة في البيت الواحد ، مثل أولاد أبي الجعد ، وكانوا سنة ، منهم اثنان شيعيان ، واثنان مرجئان ، واثنان خارجيان .

مهما يكن من شيء فقد تمتع الناس في زمن المأمون بحرية فكرية ودينية لم يتر لها مثيل في أي عصر من عصور الاسلام .

وقد كان من أثر اختلاف السكان في الدولة الاسلامية ، وتباين أصولهم وأجاسهم ، وامتزاجهم بالسكني والزواج وغير ذلك ، ودخول كثير من أفراد الأمم الأجنبية في الاسلام ، ودمو الحضارة نموا يتطلب دراية واسعة بكثير من شبون الحياة من هندسة وطب وفلك ونظام وحكم وسياسة ولغة وأدب — كان من أثر ذلك كله أن انتشرت في الدولة تقافات مختلفة لأمم مختلفة . وكان لكل ثقافة رجالها البارزون الذين يحاولون جهدهم نشرها والترويج لها .

وكان من مظاهر هذا التنافس أن أخذت كل ثقافة تشق لنفسها طريقا تسير فيه . ولكن هذه الثقافات جميعا أخذت تلتقى رويدا رويدا وتمتزج بالثقافة العربية ، وقد تكون من مجموعها ثقافة كبرى ذات لون خاص ، قد صبغت بالصبغة الاسلامية ، وهى ما تعرف « بالثقافة الاسلامية » .

وهذه الثقافات التي اتصلت بالثقافة العربية ثلاث: الثقافة الفارسية ع والثقافة اليونانية ، والثقافة الهندية ، يضاف الى ذلك الثقافات الدينية كاليهودية والنصرانية (١).

وقد أقبل رجال هذه الثقافات الأجنبية على اللغة العربية فحذقوها حذقا يدعو الى الإعجاب الشديد . ويحكى الجاحظ عن موسى بن سيار الأسوارى — وهو قصاص فارسى الأصل — أنه « كان من أعاجيب الدنيا ، كانت فصاحته بالفارسية فى وزن فصاحته بالعربية . وكان يجلس فى مجلسه المشهور به ، فيقعد العرب عن يمينه والغرس عن يساره ، فيقرأ الآية من كتاب الله ويفسرها للعرب بالعربية ، ثم يجول وجهه الى الفرس فيفسرها لهم الفارسية ، فلا يدرى بأى اللسانين هو أبين » (٢) ، وهذا مثل له نظراء كثيرون . ونحن نجد بين علماء المسلمين رجالا من مثل له نظراء كثيرون . ونحن نجد بين علماء المسلمين رجالا من

<sup>(</sup>١) احيلك على هذه الكتب لتقرأ الكثير فيها عن أثر الثقافات الأجتبية في الثقافة الاسبلامية : طيقات الأمم لصاعد الأندلسي ، فهرست ابن التديم ، طبقات ابن ابي أصيبعة ، أخبار الحكماء للقفطي ، ثم ضحى الاسلام ، وتاريخ آداب جورجي زيدان وعصر الممون لفريد رفاعي .

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين ١/٢٣٤ .

كل جنس ونحلة قد أخذوا بحظ وافر فى جنيع نواحى العلم . ولعل أعظم هذه الأجناش أثرا فى الحياة العباسية الفرس :

فقد أثرت الثقافة الفارسية في الثقافة الاسلامية من نواحيها المختلفة . وأظهر ذلك الألفاظ الفارسية التي تسربت الى اللغة العربية . وكان الفرس يتدلتون على العرب بما أخذته العربية من الفارسية (۱) ﴿ وقد نقلوا كثيرا من تراث آبائهم الى العربية ، ويقول ابن النديم : « أول من صنف الخرافات وجعل لها كتب وأودعها الخرائن وجعل بعض ذلك على ألسنة الحيوان الفرس .. ونقلته العرب الى اللغة العربية » (۲) .

هذا الى أن كثيرا من العرب عكفوا على تعلم الفارسية ، وقد نضح دلك على ثمار قرائحهم وأسلات أقلامهم ، حتى الشعراء براهم يدرسون الفارسية ويتقنونها ، وأوضح مثل لذلك العتابي الشاعر العباسي المعروف وهو عربي من تغلب ، وقد سأله رجل : «لم كتبت كتب العجم ? فقال : وهل المعاني الا في كتب العجم والبلاغة، اللغة لنا والمعاني لهم » (٣) . وليس هناك من ريب في والبلاغة، اللغة لنا والمعاني لهم » (٣) . وليس هناك من ريب في أن المام ابن قتيبة بالفارسية كان من الأسباب التي جعلت كتبه على شيء من الترتيب والتنسيق .

<sup>(</sup>١) أدب الكتاب للصولي ص ١٩٢٠.

۲) الفهرست ص ۲.۳ .

<sup>(</sup>٣) تاريخ ظيفور ١٥٧ .

ومن أبرز أثر الفرس أن الكثير من عاداتهم قد تغلغل فى المجتمع العباسى تغلغلا شديدا ٤ وبخاصة ما يتصل بالغناء واللهو والشراب.

وهناك لون آخر من الأدب كان للفرس أثر كبير فيه وهو باب « التوقيعات » . وقد أعجب بها العرب ، لأن الايجاز من خصائص البلاغة العربية . وقد اهتم وزراء بنى العباس وكتابهم بأمر التوقيعات ، وكأنما نزع فيهم عرق من آبائهم ، فأنشأوا لها ديوانا سموه «ديوان التوقيع » .

هذا الى آنه قد ترجم الى العربية كثير من آمنال العجم وحكمهم ، وقد أورد الثعالبي قدرا كبيرا منها فى كتاب « خاص الخاص » (١) . ويشير ابن قتيبة فى مواطن متعددة من عيون الأخبار الى المعانى اللى اقتبسها الشعراء والخطباء من حكم الفرس :

ويرى أستاذنا المرحوم الدكتور أحمد أمين أن الكتب التي عرفت في العربية باسم « المحاسن والمساوىء » أو « المحاسن والمساوىء » أو « المحاسن والأضداد » كانت محاكاة للكتب الفارسية التي عرفت باسب « شايد وناشايد » أى « ينبغي ولا ينبغي » أو « شايسنه وناشايسته » أى « اللائق وغير اللائق » (٣) . ويلاحظ أن حملة العلم في المسلمين كان أكثرهم من العجم في ذلك العصر مشل العلم في حديقة وحماد الراوية وخلف الأحمسر وسيبوية والكسائي

<sup>(</sup>١) انظر خاص الخاص للثعالبي ص ١١ وما بعدها ٠

<sup>(</sup>٢) ضحى الاسلام ١/٢٥٣ . ومنا المحمال الما

والفيراء وأبى عبيدة وأبى العتاهية وبشار والجاحظ وعالمنا ابن قتيبة .. وغيرهم وغيرهم .

### ``**`**`\

أما الثقافة اليونانية فكانت مستفيضة في بلاد الشرق بعد فتوح الاسكندر ، وقد وجد العدرب في آفاقهم أول يقظتهم مستودعًا لآثار اليونانيين ، وقد نقلوا في العصر العباسي أهم ما وصل اليه العقل اليوناني ، كتاليف أرسطو ، وبعض مؤلفات أفلاطون ، وأهم كتب جالينوس في الطب ، ورياضة فيتاغورس .

وقد ظلت الاسكندرية عاصمة مصر اليونانية زمنا غير قصير منهل الوراد من طلاب العلم والثقافة . وكانت المدرسة التى أنشأها كسرى الأول سنة ٣٥٠ م في جنديسابور تنشر في الشرق علوم اليونانيين ، وتستجيب لرغبة القوم في ذوق الفلسفة والطبحتى لقد قيل أن الحارث بن كلدة الثقفي طبيب العرب تلقى علم الطب قبيل الاسلام في هذه المدرسة (۱) التي ظلت تؤدي عملها في العصر العباسي .

وكانت حرّان في بلاد ما بين النهرين ذات حضارةا يونانية ، وكان أهلها ينصرفون خاصة الى الرياضيات والفلك ، واشتهر منهم في العصر العباسي ثابت بن قرة وابن سنان الطبيب العالم وأبو اسحاق الصابي صاحب الرسائل .

<sup>(</sup>١) أخبار الحكماء للقفطي ص ١٦١ .

وليس من شك فى أن علماء الكلام قد اتصلوا بالكتب اليونانية التى ترجمت الى العربية ، وتأثرت أبحاثهم بالمنطق ليدعموا حججهم أمام خصومهم ، كما كان يفعل اليهود والنصارى الذين اتصلوا بالهلسفة اليونانية قبلاً . ثم أصبح المسلمون يطلبون هذه الفلسفة للذة العقلية ، بعد أن كانوا يطلبونها للدفاع عن أن ي

وكان للثقافة اليونانية أثر كبير فى العلوم الاسلامية فى الشكل وفى الموضوع على حد تعبير المرحوم أحمد أمين (١) . أما فى الشكل فيرجع الى تأثير المنطق اليوناني الذي لو "ن العلوم بلونه الخاص ، وكان ابن سينا يسميه « خادم العلوم » ، آما فى الموضوع فقد كان للفلسفة اليونانية أثر كبير فى تعاليم المتكلمين .

وقد أثرت البلاغة اليونانية في البلاغة العربية ، وعثر ب كثير من الألفاظ اليونانية ، ونقلت قصص يونانية الى العربية . وقد ذكر ابن النديم أسماء كتب كثيرة في الأسمار والتاريخ ترجمت الى اللسان العربي (٢) . ونجن نقرأ في اليان والتبيين وعيون الأخبار والعقد الفريد وغيرها كثيرا من حكم فلاسفة اليونان . ولا شك أن تمثل الثقافة اليونانية أنجب الحواف الصفا والفارابي وابن رشد وأمثالهم .

— A —

وأما الثقافة الهندية فقد وصلت الى العرب عن طريق الفرس ،

<sup>(</sup>١) ضحى الإسلام ٢٧٤/١ .

وربيا كان أهم ما عرفه العرب منها الالهيات ( ويراد بها الدين مستزجا بالفلسفة ) ، والحبكلم ، وبعض الرياضيات ، وشيئا من الأدب والفن .

وقد تأثر بعض الفرق المدينية الاسلامية بالدين الهندى ، وأخذوا عنم فكرة « تناسخ الأرواح » التي تأثر بها كثير من الديانات السماوية وغير السماوية . ولا شك أن التصوف اتصل بعض اتطال بمداهب النساك في الهند . ومكانة التصوف في الأدب العربي نثره ونظمه لا تحتاج الى تبيان .

وكان فى بغداد أطباء هنود الى جانب أطباء اليونان والروم والفرس، مثل «صالح بن بكهلة الهندى » و «منكه» و «بازيكر» و « قلبرقل » وغيرهم (١) .

وقد اندمج الهنود عقب الفتح الاسلامي في السلمين ، واعتنق كثير منهم الاسلامية ، وأقبلوا على تعلم العلوم الاسلامية ، ونبغ فيها بعضهم ، وظهر فيهم وفي أولادهم الشعراء وعلماء اللئمة والمحدثون ، منهم أبو عطاء السندي ، وابن الأعرابي ، وأبو معشر خييح السندي ، وفتح بن عبد الله السندي الفقيه المتكلم .

. . وقد ترجم الى العربية كثير من كتب الهنود ، وبخاصة ما يتصل بالكواكب والفلك (٢) .

وقد عثربت ألفاظ هندية كثيرة، وبخاصة أسماء النباتات، المناتات المن

<sup>(</sup>۱) ألبيان والتبيين ١/٧٨ .

<sup>(</sup>٢) وضع المستشرق « نللينو » كتابا قيما عن « الفلك عند إعرب » ذكر فيه أسماء الكتب الهندية الفلكية التي توجهها العرب.

ونقل الى العربية آراء لهم فى البلاغة ذكر الجاحظ طرفا منها (١) ، وهى تدل على أن تعريفهم للبلاغة يقرب من تعريف العرب لها ، وقد أولع العرب بالقصص الهندى ، ومن المحقق أن كثيرا من أصول قصص « كليلة ودمنة » هندى ترجم الى الفارسية ، ومنها الى العربية مع زيادة على الأصل الهندى . ويرجح ابن النديم أن قصة السندباد البحرى هندية (٢) . وقد نقل العرب كثيرا من حكم الهند ، وتجد قدرا كبيرا منها فى « عيون الأخبار » . وكثيرا ما تقرأ لابن قتيبة هذه الجملة « وقرأت فى كتب الهند . . » . وقد أشار ابن قتيبة الى بعض المعانى التى اقتبسها الشعراء عن الهنود .

ولا ريب في أن العرب قد اتصلوا بالهنود قبل الاسلام ، وكان ولذلك نراهم يطلقون على كثير من نسائهم اسم « هند » . وكان خير السيؤف وأمضاها يجلب من الهند ، ولذلك يقال للعضب منها : الهندي والمهند والهندواني .

— **٩** —

وللديانتين اليهودية والنصرانية أثر كبير في الثقافة الاسلامية . والمعروف أن الامبراطورية الاسلامية كانت تضم عددا غير قليل من أهل الكتاب ينعمون بحرية العمل والعبادة ، وقد أثرى كثير منهم ، وخالط المسلمون هؤلاء الذميين واتخذوهم أصلحاء ، ولبعض شعراء المسلمين شعر يمدح فيه النصاري واليهود ويذكر لهم خلالا كريمة .

(٢). الفهرست ص ٣٠٥٠٠

<sup>(</sup>۱) انظر البيان والتبيين ٧٩/١ .

وقد تسرب الى المسلمين شيء كثير من ثقافة هاتين الديانتين. ولعل أهم منبع لهذه الثقافة التوراة والانجيل ، وهما كتابان سماويان اعترف بهما الاسلام وورد ذكرهما كثيرا في القرآن .

وقد استفاد العرب كثيرا فى قصصهم من أهل الكتاب ، وممن أسلم منهم ، وبخاصة ما يسمونه « العلم الأول » وهو ، ما يتعلق بأخبار الأمم السالفة (١) .

وأكثر أا تأثر بالثقافة اليهودية هذه المسائل التي وردت في القرآن الكريم ولها نظير في التوراة ، ولا سيما قصص الأنبياء . فقد كان علماء التفسير يضيفون الى شروحهم ما ذكر في التوراة وغيرها من الكتب اليهودية ، يعينهم على ذلك اليهود أنفسهم أو من أسلم منهم . ومن أشهرهم عبد الله بن سلام الذي أسلم عند هجرة الرسول عليه السلام الى المدينة ، وكعب الأحبار الذي أسلم في خلافة عمر ، ووهب بن منبه وغيرهم .

كما أن المسلمين عنو ابتاريخ بنى اسرائيل وأنبيائهم ، كما فعل ابن قتيبة فى كتاب المعارف والطبرى فى تاريخه .

وكان لليهود أثر واضح في بعض المذاهب التي ظهرت في الاسلام. ويقال إن أول من تفوة بكلمة خبيثة في الاعتقاد في الاسلام هو « المجعد بن درهم » مؤدب مروان بن محمد ، وقد أخذ ذلك عن بعض اليهود ، وسنبين ذلك فيما بعد في مكانه المناسب. ويروى ابن الأثير أن أحمد بن أبي دؤاد الذي كان

<sup>(</sup>١) تاريخ آداب العرب لصنادق الرافعي ٣٩٨/١.

يقول بخلق القرآن قد أخذ مذهبه هذا عن اليهود من مصدر يصل سنده الى لبيد بن الأعصم اليهودى الذى سحر النبى صلى الله عليه وسلم — كما يروون — وكان يقول بخلق التوراة (١) وابن عبد ربه يذكر أن فرقة الرافضة قد تأثرت أشد تأثر بتعاليم اليهود (٢) . ولا شك أن مسائل التشبيه التى أثيرت فى تفسير بعض الآيات القرآنية مثل « الرحمن على العرش استوى » و « يد الله فوق أيديهم » قد تأثرت بتفسير اليهود للآيات الماثلة لها فى التوراة . وقد آمن جماعة من الشيعة بالتشبيه .

وقد تأثر كثير من المسائل التي أثارها المتكلمون باليهود . ومن زعماء المتكلمين الذين هم من أصل يهودى « بشر المريسى » ، وهو من القائلين بخلق القرآن . أضف الى ذلك أن كثيرا من حبكم اليهود ونصائحهم قد غزت الأدب العربى ، وورد كثير منها في عيون الأخبار والعقد الفريد . وقد أشار الأستاذ جويدى الى أن كثيرا من الأخبار التي أوردها ياقوت في « معجم البلدان » مأخوذ من كتب اليهود ، وأورد كثيرا من تآليف اليهود التي أثرت في « ثقافة العرب (٣) .

والحال كذلك فى الديانة النصرانية ؛ فقد كان لها ثقافة دينية أهمها الانجيل ، وما لازمه من شروح ، وما أضيف اليه من قصص وأخبار . وقد تسرب ذلك كله الى المسلمين ، كما كان الشأن مع

<sup>(</sup>١) تاريخ ابن الأثير ٢٦/٧ ٠

 <sup>(</sup>۲) العقد الفريد ١/٢٦٩ ط بولاق .

<sup>(</sup>۳) محاضرات جویدی ص ۲۸ ، ۸۰ ،

اليهود تماما . وعنى مؤرخو المسلمين بتاريخ النصارى وبعض الحواريين ، كالطبرى والمسعودي .

وكما نشأ جدل بين اليهود والمسلمين نشأ جدل أيضا بين النصارى والمسلمين . والظاهر أن الجدل قد حمي وطيسه بين المسلمين والنهود ؛ المسلمين والنصارى بصورة أقوى مما كان بين المسلمين واليهود ؛ وذلك لأن اليهود — فيما أرى — عنصر يؤثر العافية ولا يوجه نشاطه الا الى النواحى المادية وما يتصل بجمع المال واستثماره ، كما هو مشاهد اليوم بين جميع الرعايا اليهود فى أنحاء العالم كافة ، ويدلنا على اشتداد الجدل بين المسلمين والنصارى هده

الرسالة التي وضعها الجاحظ في الرد على النصاري .

وقد دخل الشعر العربى كثير من ألفاظ النصرانية مثل الصليب والقربان والمسوح . وكانت الأديار منتجع خلعاء الشعراء ومتجانهم ، يغشونها ويتشببون بفتيانها وفتياتها في شعر رقيق . وكانت هذه الأديار مشهورة بجيد الشراب ، فاستغل الخمارون هذه الشهرة وأقاموا حاناتهم حولها ، وقد ورد في « مسألك الأبصار » أنه « كانت حول دير العذاري حانات للخمارين وبساتين ومتنزهات » (١) .

كل ذلك كان يوحى الى متجان الشعراء والقصاص الشعبيين أدبا غزيرا رقيقا تأخذك روعته وجماله . وكذلك كان يوحى الى الزهاد نغمة حزينة زاهدة تدعو الى اطراح لذائذ الدنيا ، والعمل لما بعد الموت .

<sup>(</sup>١) مسالك الأبصار ١/٢٥٨ .

هذه هي الثقافات الأجنبية التي طرأت على الثقافة العربية ، وقد امتزجت بها امتزاجا قويا ، وأطلق عليها كلها مؤرخو الأدب ( الثقافة الاسلامية العباسية » . وهذه الثقافة تباين — من غير شك — الثقافة الاسلامية العربية في العصر الأموى .

وكان أكثر المسلمين الماما بهذه الثقافات أهل الكلام . ومن أجل هذا كان المتكلمون هم أصحاب اليد الطولى فى المزج بين هذه الثقافات كلها كما يقول المرحوم الأستاذ أحمد أمين (١) .

فلا مندوحة من القول اذن بأن اللغة العربية قد دخلتها عناصر لم يكن لها عهد بأمثالها من قبل ، فاستلزم ذلك أنماطا حديثة من التفكير . فبعد أن كان العقل لاصقا بصور المادة لا يحيط الا بما تعانيه الحواس انسلخ بعض الشيء من هذه المادة ، وتعلق بالأمور المجردة ، فحلل أجزاء النفس وأحاسيسها وعواطفها ، وطمح فيما فوق البشر ، فنظر في المبادىء والنتائج والعلل ، وما شابه ذلك .

ومما يبعث على الاعجاب المقرون بالفخار أن نرى هذه اللغة البدوية قد فسحت في رحابها حتى وسعت ثمار كل هاتيك القرائح.

### — **\•** —

وبعد فانى لأرى الضرورة تلح على فى أن أشير — فى لمحة خاطفة — الى سمة كانت بارزة فى سماء هذا العصر لتكتمل لنا

<sup>(</sup>١) ضحى الاسلام ٢/٥ .

الصورة الصادقة الكاملة له .. وتلك السمة هي الصراع الذي كان مندلع الأوار بين العرب والموالي ، وكان لهذا الصراع أثر بالغ في الأدب والعلم والفن جميعا .

لقد اعتنق العرب الاسلام ورفعوا راية الجهاد في سبيل نشره به فامتشقوا الحسام وثلثوا العروش ، فأعلى ذلك من نفسيتهم ، ووقر في أذهانهم أنهم من جنس لا يتطال اليه جنس الخسر ، وتملكهم شعور بالعظمة والسيادة والاستعلاء . فنظروا الى غيرهم نظرة السيد الى المسود ، وسموا من هو غير عربي « أعجميا » .

وكان العرب — شعبا وحكاما — فى العصر الأموى يسيرون على ضوء هذه الفكرة أو على ظلامها ، وكتب الأدب مترعة بالحكايات التى تدل على ذلك ، وبلغ من غلوهم فى ذلك أن الحجاج أمر ألا يؤم بالكوفة الاعربي (١) ، وروى عنه أنه كان يسم أيدى النبط بالمسراط (٢) . ولشدة احتقار العرب للمولدين سموا ابن العربي من الأمة « هجينا » . ويذكر ابن قتيبة « آن العرب كانت لا تزو ج الهجين من الرجال ، وربما كان لأحدهم الولد من الأمة فاستعبده » (١) . ويقول ابن منظور فى لسائه فى مادة « هجن » : « الهجنة من الكلام ما يعيبك ، والهجين العربي من الأمة لأنه معيب » . ويقول الفيروزابادي فى قامومه نوالهجين اللئيم ، وعربي ولد من أمة ، أو من أبوه خير من أمه » .

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ٢٠٧/١ . (٢) محاضرات الأدباء .

 <sup>(</sup>٣) المسائل والأجوبة (صورة شمسية بمكتبة جامعة القاهرة)
 لوحة رقم ٣ .

وهذه العصبية العربية العنيفة كانت تقابلها عصبية أخرى من أولئك الموالى المستضعفين ، ولا سيما الفرس ، وهم خلقاء أن يأكل الحقد قلوبهم » لأنهم كانوا سادة فأصبحوا مسودين ، وكانوا يفخرون على العرب بمجدهم الغابر وعزهم التليد ، ويعتبرون حكم العرب لهم ضربا من سخرية القدر ، ولذلك نراهم يهتبلون كل فرصة لاظهار ما يضطرم فى نفوسهم من الحقد والبغض ، ولكن بنى أمية كانوا يكبتون هذا الشعور أعنف كبت كما حدث لاسماعيل بن يسار مع هشام بن عبد الملك (١) .

بيد أن هذه النزعة التي أخمدها الأمويون قد اتجهت الى دعاية خفية ضد بني أمية ، وانتهت بقيام دولة بني العباس كما هو

معروف . وقد عرف العباسيون للفرس عظيم فضلهم فى قيام دولتهم ، وصرح زعماؤهم بذلك فى خطبهم وفى أحاديثهم مثل داود بن على

وأبي جعفر المنصور <sup>(٢)</sup> .

وبهى بسر سلور من ذلك ندرك أنه قد أصبح للفرس فى دولة العباسيين شأن كبير ، ولكنهم لم يقضوا على نفوذ العرب تماما لأن الخلفاء عرب هاشميون ، وهم يفخرون بذلك ، ولذلك نراهم ينكلون بالفرس أشنع تنكيل يوم شعروا بطغيانهم كما فعل المنصور بأبى مسلم ، والرشيد بالبرامكة ، والمأمون بالفضل بن سهل .

۱۲۰/٤ أغانى بولاق ١٢٠/٤ .

 <sup>(</sup>۲) اقـرا بعض خطبهم فی تاریخ الطبری ۱۲۹/۹ ط لیدن 4
 ومروج الذهب ۱۹۰/۲ ط بولاق ۰

ومن أجل هذا نرى كثيرا من عظماء الفرس ينزعون الى الفخر بالنسب العربى والولاء العربى لاحتى ان أبا مسلم الخراسانى يصطنع لنفسه نسبا عربيا فينتمى الى سليط بن عبد الله ابن عباس (١) . وكذلك نرى اسحاق بن ابراهيم الموصلى — على اثارة مكانته لدى الرشيد — يهرع الى خازم بن خزيمة — وهو عربى — وينتمى اليه معتزا بذلك (٢) .

فليس من شك اذن فى أن العرب لم يذلوا كثيرا فى هـذا العصر ، ولم تتطامن عزتهم الى الحد الذى يصوره المؤرخون . وكل ما حدث أن حركة العصبية العربية قد دُفعت بحركة أخرى فارسية ، وأن الصوت الخافت الذى كان يهمهم به اسماعيل بن يسار قد انطلق من عقاله حرا قويا .

وكان يتزعم هذه الحركة الفارسية جماعة على رأسهم بشار ابن برد الذى كان يفخر بالعجم ويتبرأ من الولاء العربي ويدعو الموالى الى تركه ويحقر العرب ، وكان يجهر بذلك أمام المهدى فلا يعاقبه كما عاقب هشام اسماعيل بن يسار حينما فخر بأجداده الفرس .. وحذا حذو بشار فى ذلك شعراء الموالى مثل ديك الجن والخريمي والمتوكلي « وكان من ندماء المتوكل » .

مهما يكن من شيء فقد قوى نفوذ الفرس فى الدولة العباسية ، وأصبحت الاستعانة بهم فى أمور الدولة أمرا مقررا ، بعد أن كان استخدامهم فى العصر الأموى — على ندرته — يقابل بالامتعاض ،

<sup>(</sup>۱) تاريخ الطيري ١٦٧/٩.

<sup>(</sup>٢) الغيث المنسجم ١/٨٨٠

ويقول الجاحظ: « ان دولتهم «أى العباسيين» أعجمية خراسانية ، ودولة بنى مروان عربية أعرابية » (١). ويذكر السيوطى « أن المنصور أول من استعمل مواليه على الأعمال وقدمهم على العرب » (٢) ، وحذا حذوه الخلفاء من بعده « فسقطت وبادت العرب وزال بأسها وذهبت مراتبها » كما يقول المسعودى (٣).

وبلغ من نفوذ الفرس أن حبّ بعضهم الى المنصور أن يستبدل الكعبة بما يقوم مقامها في العراق وتكون حجا للناس ، فبني بناء سماه « العتبة الخضراء » (3) ، وقطع الميرة في البحر عن المدينة (٥) ، فغضب أهل الحجاز ، وخلعوا بيعة المنصور ، وقد أفتى لهم بذلك الامام مالك بن أنس ، فعذبه والى المدينة (٦) فلما تولى المهدى « أكرم أهل الحرمين وكسا الكعبة كسوة جديدة ، وفرق هناك مالا عظيما ، واتخذ حرسا من الأنصار » (٧).

وقد قوى نفوذ الفرس فى زمن الرشيد بفضل البرامكة ، واتسع نفوذهم فى عهد المأمون لما تغلب على أخيه الأمين بفضل مناصرتهم له ، وعد انتصاره انتصارا للفرس على العرب .

وزاد هذا النفوذ أيدا أن الخلفاء العباسيين كانوا يتعصبون

<sup>(</sup>۱) البيان والتبيين ٣/٢٠٦٠

<sup>(</sup>٢) تاريخ الخلفاء ص ١٠٥٠

 <sup>(</sup>٣) مروج الذهب ٢/١٠٤ .

<sup>(</sup>٤) تاريخ الطبري ١٩٧/٣٠

<sup>(</sup>٥) تاريخ ابن الأثير ٥/٢٦١ ٠

<sup>(</sup>٦) الانتقاء لابن عبد البرص ٣٤ ووفيات الأعيان ١/٣٩١٠ ٠

<sup>(</sup>۷) تاریخ الطبری ۴۸۳/۳ .

للاسلام ، ولم يتعصبوا هذا التعصب للعروبة . وساعد على ذلك أن أكثر هؤلاء الخلفاء كانوا مولدين ، فلا عجب اذا جهر الفرس بذم العرب والتعصب لجنسهم ، ولا عجب أن يصبح هذا مذهبا خاصا لهم يعرف « بالشعوبية » . وكان الخلفاء العباسيون لا ينكرون منهم ذلك ، بل اننا نرى المأمون يتدنيهم منه ، فيجعل سهل بن هارون — المعروف بمقته للعرب — يتولى الهيمنة على خرائن الكتب (۱) .

وقد دأب الشعوبية على أن يسلكوا كل سبيل يوصلهم الى تحقير العرب والازراء عليهم . ومن ذلك التأليف فى مناقب العجم وفى مثالب العرب . ومن أشهر من فعلوا ذلك علان الشعوبى ، فقد وضع كتابا فى ذم العرب اسمه « حلبة المثالب » (۲) ، وهو من أشد الكتب التى هتكت العرب . ومنهم سهل بن هارون الذى أشرنا اليه والذى يقول فيه ابن النديم : « كان حكيما فصيحا شاعرا ، فارسى الأصل ، شعوبى المذهب ، شديد العصبية على العرب ، وله فى ذلك كتب كثيرة » (٣) . وبلغ من شدة بغض سهل للعرب أن ألف رسالته المشهورة فى البخل ، وفيها يقلب الكرم رذيلة والبخل فضيلة ، الأنالعرب كانوا يتمدحون بالكرم ويعتبرونه من أكرم صفات السيد الجمعاح ، كما اشتهر الفرس بالبخل وبخاصة أهل خراسان (٤) .

<sup>(</sup>۱) سرح العيون ص ۱۳۲ · (۲) محاضرات جويدى ص ١٤ · (۳) الفهرست ص ١٢٠ · (١) اقرأ قصتهم مع ثمامة بن أشرس في العقد الفريد ٣٦١/٣ وهي تدل على شحهم الشديد .

ومن ألد أعداء العرب الهيثم بن عدى ، وكان من جلساء المنصور والهادى ، وله كتب كثيرة فى ذم العرب (١) . وكذلك أبو عبيدة معمر بن المثنى المشهور بشدة لدده للعرب ، وقد صور ابن قتيبة كيف كان هذا الرجل يعمد الى سرد مفاخر العرب ، ثم يتهكم بها أشد تهكم ، ويقارن بين أشرافها وملوك الفرس ، وقد وضع عدة كتب فى ثلب العرب . وهناك غير هؤلاء كثير ممن لا يتسع المقام لذكرهم .

وهذه الكتب التي وضعها الشعوبية فى ذم العرب لم يصلنا شيء منها ، وانما وصلتنا نتف من أقوالهم وآرائهم فى الكتب الكبرى .

ولم يكتف الموالى بتأليف هذه الكتب ، فكانوا يضعون القصص فى التشنيع على العرب ، ويفسدون الشعر باضافة النص الى غير قائله ، فيذيع بين الناس ، كما كان يفعل حماد الراوية وخلف الأحمر .

وهكذا نرى أن العرب قد واجهوا حربا شعواء زعزعت من مكاتنهم ، فشتغلوا عن التعصب القبلى الذى تأججت ناره فى زمن بنى أمية ، وهبتوا جميعا يدرءون عن أنفسهم هذه الحرب العنيفة ، ولكنهم غلبوا على أمرهم ، وبدأوا يحيون فى المدن العراقية حياة اجتماعية تشبه حياة الفرس ، ونشأ بينهم لون آخر من التعصب هو التعصب الاقليمى .. أعنى أن عرب العراق يتعصبون للعراق ،

<sup>(</sup>۱) الفهرست ص ۱۲۳ .

وعرب الحجاز يتعصبون للحجاز .. وهكذا . واشتطوا في هذا التعصب البيئي ؛ فتميم البصرة تفخر على تميم الكوفة .. وهكذا .

ولا شك أن هذا التعصب البيئى قد أحدث نهضة علمية خصبة فى جميع العلوم. فمدرسة البصرة فى النحو تناهض مدرسة الكوفة ، ولكل منهما أنصار. ولما ظهرت مدرسة بغداد ناهضت المدرستين الأوليين. وكان الفقيه العراقى ينازع الفقيه الحجازى ، ونشأ عن ذلك مذهب الرأى ومذهب الحديث.

وقد أورثتنا هذه العصبية البيئية كثيرا من الأخبار التى وضعت فى مزايا البلدان وعيوبها ، وفى طباع سكانها وأخلاقهم . ونقرأ الكثير من ذلك فى كتاب « عيون الأخبار » .

وينبغى أن أذكر أن بعض علماء الموالى ممن شرح الله صدورهم للاسلام قد أنكروا من بنى جنسهم هذا التحامل البغيض ، فهبوا يردون عليهم بكل ما أوتوا من قـوة ، وعـلى رأس هـؤلاء ابن قتيبة .

ونستطيع أن نجمل مظاهر نفوذ الفرس فيما يلي :

- ١ ملئت قصور الخلفاء بالموالي يستخدمون في أعمال شتي .
- ٢ أصبحت المناصب الكبيرة مقصورة على الفرس تقريبا ،
   وأهمها الوزارة .
- تغلغلت النظم والعادات والتقاليد الفارسية في الحياة العباسية من جميع نواحيها ، ويقول أستاذنا الدكتور طه حسين : « لست أنكر أن الفرس قد أثروا في الحياة العربية

تأثيرا شديدا ، ولكنه فى كثير من الأحيان تأثير سيى عجدا . وحسبنا أن الفرس هم الذين أدخلوا على العرب سياسة الحكم المطلق ، وجعلوا قصور الخلفاء فى بغداد أشبه بقصور الأكاسرة فى المدائن . فقد تعلموا من الفرس طرائقهم فى الأكل والشرب واللبس وتأثيث القصور واللهو والعبث » (١)

ولعل أظهر أثر للفرس فى نظام الحكم العباسى « الوزارة » 4 وبجانب الوزارة موظف آخر اسمه « السياف » . وذلك مظهر من مظاهر الحكومات الفارسية القديمة ، ولم يكن معروفا فى الدولة الأموية .

وقد لعب المنجمون دورا كبيرا فى البلاط العباسى ، وكان رأيهم هو الأعلى فى شئون الدولة ، حتى فى الحملات العسكرية . وهذا — من غير شمك — أثر من آثار الفرس . وقد نقل العباسيون كذلك عن الفرس نظام البريد . يضاف الى ذلك أن الثقافة الفارسية انتشرت أعظم انتشار كما بينا .

\* \* \*

وبعد ، فقد قدمت لك صورة موجزة للعصر الذى سبق عصر ابن قتيبة ، وهو العصر العباسى الأول . وهــذا أمر ما منه بد ، فالمؤرخون يجعلون هــذا العصر ينتهى بنهاية حــكم الواثق عام ٢٣٢ هـ ، أى انه سلخ من عمره

<sup>(</sup>۱) من حديث الشعر والنثر ص ١٨٠

فى هذا العصر تسعة عشر عاما كان قد بلغ أشده فيها ، وقضى منها شطرا فى الدرس والتحصيل .

ولا شك فى أن دراستنا لهذه الفترة من جميع نواحيها تعيننا على فهم الظواهر السياسية والاجتماعية والعقلية التى برزت فى القرن الثالث الهجرى ، لأن كل عصر يسلم الى العصر الذى يليه ويعتبر أساسا له . وفى الوقت نفسه ندرك فى غير عسر العلل التى جعلت ابن قتيبة يتجه فى انتاجه اتجاها خاصا فى الدين والعلم والأدن .

## الفضالاً ول

## انحت الذالت بياسية <sup>(۱)</sup>

لقد كان عصر ابن قتيبة — أى القرن الثالث الهجرى — تتيجة حتمية للعصر الذى سبقه . ولا أجد قولا جامعا فى وصف هذا العصر من نواحيه المختلفة خيرا من هذه العبارة التى قدم بها الكاتب الانجليزى « تشارلس ديكنز Charles Dickens » «قصة المدينتين » عن الثورة الفرنسية ، يقول فيها : « كان ذاك العصر خير العصور ، وكان كذلك شر العصور . كان عصر الحماقة . كان زمن اليقين ، وكان زمن الطلماء . كان زمن الضياء ، وكان زمن الظلماء . كان ربيع الأمل ، وكان شتاء اليأس .. كان في الغاية القصوى اما من الصلاح ، واما من الفساد » .

تلك العبارة في الواقع تصور لنا تصويرا صادقا القرن الثالث العجرى ، ويخيل الينا أنها تصف عصرين مختلفين ، لا عصرا واحدا

<sup>(</sup>۱) اعتمدت في هذا الفصلوالفصلين التاليين على مراجع كثيرة، المحمها الكتاب القيم الذي الفه الأستاذ الكبير عباس العقاد وهسو « ابن الرومي ، حياته من شعره » •

متناسق الأوضاع والأحوال ، لأنه فى الحقيقة عصران مختلفان أو عدة عصور مختلفة وان اجتمعت فى نطاق واحد من الزمان.

واذا كان لكل دولة — كما يقولون — أوان للبذر وأوان للنماء وأوان للحصاد . فالقرن الثالث الهجرى كان أوان النماء للدولة العباسية ، جاء بعيد التمهيد وقبيل النضيج والذبول . ففيه نما وأزهر كل ما بذره العباسيون في عصرهم الأول من بذور الخير والشر ، ومن عناصر الصلاح والفساد . وكانت الدولة في ابانه أشبه شيء بالمرج الأخضر ؛ ينمو فيه الورد والريحان ، والشوك والقتاد . ففيه الفاكهة ، وفيه العشب المسموم ، وفيه العسل الشهى ، وفيه السم الناقع . وكل ذلك خليط ممزوج العسيل فيه الى التنقية والتمييز .

بلغ فى هذا العصر كل شىء أقصاه ، وأثمر كل عمل فيه ثمره الذى لا محيص عنه . ظهر فيه ما قدموا من صالح وما عملوا من طالح ، واجتمع فيه الخليط من حضارات العرب والفرس والروم جميعا كما أسلفنا ، وبدت فيه عوامل القوة والفتوة ، كما ظهرت فيه أمارات الضعف والانحلال .

وقد ولد ابن قتيبة فى أوائل هذا القرن ، وقضى حياته كلها فى صميمه ، وأدرك حكم ثمانية من الخلفاء ، هم : المعتصم ، والواثق ، والمتوكل ، والمنتصر ، والمستعين ، والمعتز ، والمهتدى ، والمعتمد . وقضى بضع سنوات من طفولته فى عهد المأمون .

وفى هذا العصر بدأ الضعف يدب فى أوصال الدولة ، وتقلص سلطان الخلفاء . وحسبنا أن نلم بالمصير الذى صار اليه بعضهم ؛

ققد قتل واحد منهم وهو المتوكل ، وخلع ثلاثة ثم قتلوا بعد خلعهم وهم المستعين والمعتز والمهتدى . ومن مات حتف أنفه من الباقين حامت حول موته شبهات . وكان حظ ولاة العهود والأمراء والوزراء لا يقل سوءا عن حظ الخلفاء ، فقلما نجا أحدهم من الخلع أو السجن أو استصفاء الأموال .

وكان الخلفاء عرضة للكيد والبطش من الجند والوزراء ؟
بل من نساء القصر كذلك . وكان الأمراء والوزراء عرضة لنقمة هؤلاء جميعا ، قضلا عن نقمة الخلفاء كلما أنسوا فى آنفسهم قدرة على البطش مع ضمان شيء من الأمن والطمأنينة على حياتهم . ويصور أستاذنا طه حسين تلك الحالة تصويرا بارعا فيقول : «كان القصر موزعا بين الأتراك وغير الأتراك من رؤساء الجيش . وكان الخليفة مضطرا الى أن يصانع أولئك وهؤلاء ، وهو فى أثناء ذلك كله عرضة لكيد الكائدين ومكر الماكرين .. ومن الحق أن نعترف أيضا أن نلاحظ أن أخلاق الأمراء والخلفاء انتهت من الفساد الى حد لم نعرفه من قبل تد كان الخلفاء يمكرون بآبائهم الخوتهم ، وحياتهم كلها مكر فى مكر » (١) .

وكل ذلك — من غير شك — دليل على أن أمور الدولة كان فيها شيء كثير من العوج ، ودليل على أن شريعة الحكم كانت لا تثرعي ولا يتحسب للحكام ذرة من حساب .

<sup>(</sup>١) من حديث الشعر والنثر ص ٢٧٤٠

وقد يضمحل أمر الحكومة وتسقط هيبتها ، ولكن يبقى للناس وازع من اتقاء حرمات المروءة والتمسك بأهداب العرف والدين . أما فى هذا العهد فقد ديست العهود والمواثيق ، ونضب معين المروءة ، وبلغ التنكيل والتقتيل مبلغا لم تثرع فيه حرمة لمروءة أو شرع أو دين .

وحسبك أن تقرأ الطبرى والمسعودى وابن الأثير وابن طباطبا لتعرف كيف قتل المعتز بعد أن نتكل به أشد تنكيل وهو فى حالة من الضعف والاعياء تلين صم الجلاسيد، وكيف قتل محمد ابن عبد الملك الزيات فى زمن المتوكل بعد أن ذاق ألوانا مختلفة من التعذيب، وقد سقى هو قبل ذلك غيره الكأس التى تجرعها، وابتدع أفانين من التعذيب تدل على غلظة قلب لا تعرف الرحمة اليه سبيلا، ويصور ابن طباطبا بعض ذلك فيقول: « أن ابن الزيات عمل تنورا من حديد ومساميره الى داخل ليعذب به من يريد عذابه، فكان هو ممن جمل فيه وقيل له: ذق ما كنت تذيق عذابه، فكان هو ممن جمل فيه وقيل له: ذق ما كنت تذيق الناس » (۱). ومن غريب الأمر أنهم كانوا يذكرون هذه الألوان البشعة من التعذيب، وكأنها من مشاهد المجون والفكاهة والترويح عن النفس،

ومرجع هذا الشركله أمور ثلاثة : أولها الجفوة بين بنى العباس والعرب ، وثانيها نظام الاقطاع الذى أسرف فيه بنو العباس اسرافا أدى الى تصدع العالم الإسلامي ، وثالثها :

<sup>(</sup>١) الفخرى في الآداب السلطانية ص ٢١٤ طبعة ليدن .

ضعف قيمة العهود . وانى لأرى لزاما على آن أتتاول كل أمر منها بالحديث المفصل فأقول :

كان بنو العباس قوما موتورين من العرب ، لأنهم خذلوا الله بيت النبى صلوات الله وسلامه عليه فى صراعهم مع بنى أمية . فقد سيم الهاشميون الخسف والتشريد على يد خصومهم من الأمويين ، ولم يؤازرهم العرب أو يواسوهم فى محنتهم ، وهم عترة الرسول الكريم الذين لم يسأل قومه على الهداية أجسرا الا المودة فيهم .

ثم لما أراد الله أن يتديل من بنى أمية ليمكن لبنى العباس فى الأرض لم يكن ذلك على أيدى العرب وهم أخلق الناس بنصرتهم والغيرة عليهم ، وانما قامت دولتهم على أكتاف الفرس الذين كانوا يضمرون فى نفوسهم للعرب والعروبة حقدا دفينا ، فاهتبلوا هذه الفرصة ليقوضوا أركان الدولة الأموية التى كانت تحرص على عروبتها أشد حرص .

فلا عجب أذا امتلات نفوس العباسيين موجدة على العرب عولا عجب أن ينقطع ما بين الفريقين من أسباب المودة والطمأنينة على الم عجب أن تجرى الأمور بينهما على المنفعة والرهبة دون الثقة والمودة . ومن هنا كانت تلك السياسة النفعية الفاتكة التي اشتهر بها أساطين بني العباس . ثم جاء اتصالهم بأجلاف الأعجام من قبائل الترك والديلم ، فنقلوا عنهم ضروبا من المثلات التي تعودها هؤلاء الأعاجم في وحشية البداوة .

وليس أدل على حقد بني العباس على العرب من قول ابراهيم

ابن محمد بن على بن عبد الله بن عباس صاحب الدعوة فى كتاب أرسله الى أبى مسلم الخراسانى: « ان استطعت ألا تدع بخراسان لسانا عربيا فافعل ، فأيما غلام بلغ خمسة أشبار تتهمه فاقتله » (۱). وهذا يدل على أن بنى العباس كانوا لا يطمئنون الى العرب، ويتوجسون الخيفة منهم قبل أن تقوم للعباسيين دولة.

ثم توالت الحوادث بما باعد الشقة بين العرب وأصحاب الدولة الجديدة ، حتى جاءت الفتنة بين الأمين والمأمون ، فناصر العرب الأمين لأن أمه عربية ، وذهب الفرس مع المأمون لأن أمه فارسية ، وانتهى الأمر بقتل الأمين وتربع المأمون على أريكة الخلافة ، فأسر ها للعرب في نفسه ، وأمعن في اقصائهم عن أمور الدولة ، وفي تقريب الأعجام اليه ، حتى لقد اعترض طريقه بالشام رجل وقال له : « يا أمير المؤمنين انظر لعرب الشام كما نظرت لعجم خراسان » .

ثم جاء المعتصم فاستكثر من فتيان الأتراك الذين استبدوا بأمور الحكم فيما بعد ، وكانوا مجلبة الكوارث والمحن للدولة . وقد اتجه المعتصم الى الأتراك لسببين :

الأول ؛ أنه بدأ يشعر بضعف ثقته بالفرس الذين ظلوا عماد الدولة نحو قرن من الزمان .. وذلك لأنه رأى الجند الفرس يميلون الى العباس بن المأمون لما مات أبوه . أما اقصاؤه للعرب فهو أمر تقليدى جرى عليه أسلافه كما بيتنا ، وزاده بغضا لهم

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبرى ٨٥/٩ طبعة المطبعة الحسينية .

المؤامرة التى دبرها القائد العربى « عجيف بن عنبسة » ، وكان يبغى بها اغتيال المعتصم وقائديه « الأفشين وأشناس » ثأرا لنفسه ولجنده من هؤلاء الدخلاء الذين احتقروه وأساءوا اليه والى جنده ، فأغرى عجيف العباس بن المأمون بالتطلع الى الخلافة ، ولكن سرعان ما قضى المعتصم على المؤامرة فى مهدها وقضى على زعمائها ومعهم العباس بن أخيه (١) .

الثانى: ان أم المعتصم كانت تركية من الستغد والى ذلك يتعزى ما كان يتصف به المعتصم من الشجاعة والاعتداد بقوة الجسم ، وتلك من أخص صفات الأتراك . ويقول أحمد بن أبى دؤاد: «كان المعتصم يخرج ساعده الى ويقول: «عض ساعدى بأكثر قوتك ، فأمتنع ، فيقول: انه لا يضرنى ، فأروم ذلك فاذا هو لا تعمل فيه الأسنة فضلا عن الأسنان» (٢) . وكانت له قوس لا يستطيع غيره أن ينزع عنها .

وانى لأرى لزاما على أن أتحدث قليلا عن هؤلاء الأتراك ، لأنهم كانوا محور سياسة الدولة منذ ذلك الحين :

استكثر المعتصم من المماليك الأتراك للسببين السابقين ، وكان يستقدمهم من بخارى وسمرقند وفرغانة وأشروسنة وغيرها من البلاد التي نسميها « تركستان » و « ما وراء النهر » . ويقول صاحب النجوم الزاهرة : «اشتراهم «الأتراك» وبذل فيهم الأموال

<sup>(</sup>۱) مروج الذهب ۲۷۰/۲ .

<sup>(</sup>٢) تاريخ الخلفاء ص ١٣٣٠.

وألبسهم أنواع الديباج ومناطق الذهب، وأمعن في شرائهم » (١). وقد ضاقت بهم بغداد ، وكانوا يتعرضون للنساء ويفسدون في الأرض . فجار الناس بالشكوى الى المعتصم ، قبنى لهم مدينة « سامرا » ، وقد ذكر ابن طباطبا قصة طويلة تدل على شدة عبثهم واستهانتهم بأرواح الناس في بغداد (٢).

وقد استشرى أذاهم فى المدينة حتى أصبح وجودهم فيها فيدن بشر مستطير . ويقول المسعودى : « كانت الأتراك تؤذى العوام بمدينة السلام بجريها بالخيول فى الأسواق وما ينال الضعفاء والصبية من ذلك ، فكان أهل بغداد ربما ثاروا ببعضهم فقتلوه عند صدمة لامرأة أو شيخ كبير أو صبى أو ضرير ، فعزم المعتصم على النقلة معهم .. فانتهى الى موضع سامرا » (٢) .

وقد اشتد بأس هؤلاء الأتراك ، وأخذوا يتطلعون الى فرصة مواتية ليركزوا أمور الدولة فى أيديهم . وتغلغل نفوذهم بعد موت المعتصم ، وأصبح بيدهم الحل والربط ، وكان مثلهم كمثل الحسرس البريتورى فى الامبراطورية الرومانية ، والحسرى فى الاسترلتنى فى الامبراطورية الروسية ، والحرس السويسرى فى عهد ملوك البربون فى فرنسا ، وجنود الانكشارية فى الدولة العثمانية .

<sup>(</sup>١) النجوم الزاهرة ٢٣٣/٢.

<sup>(</sup>۲) الفخرى ص ۲۱۱ .

<sup>(</sup>٣) مروج الذهب ٢/٢٧٢ .

وما كاد عصر الواثق ينصرم ويخلفه أخوه المتوكل حتى كان سلطان الأتراك قد بلغ أوجه ، فو ثبوا على المتوكل وقتلوه بمساعدة ابنه وولى عهده المنتصر ، لأنهم خشوا أن يوقع بهم . وقد تولى كبير ذلك « بغا الصغير » المعروف « بالشرابي » ، وفي ذلك يقول على بن الجهم من قصيدة له :

عبيد أمير المؤمنين قتلنسه

وأعظم آفات الملوك عبيسهما

بنی هاشهم صبرا فکل مصیبة

سيبلى على وجبه الزمان جديدها

ويقول البحتري مشيرا الى غدر ولى العهد بأبيه :

أكان ولي العهد أضمر غدرة

فمن عجب أن و ُلَّتَى العهـــد عادره

وخلف المنتصر أباه بتأييد الأتراك، فصار ألعوبة فى أيديهم ، يبرَمُون ما يريدون من الأمور وهو لا يعصى لهم أمراً . وبلغ من ضعفه أمامهم أنه لم يستطع أن يرد مشورة لهم تخالف ما عقده المتوكل وأكده بالأيمان والمواثيق والعهود .

ولم يكن حظ خلفائه من بعده أقل سوءا من حظه ؛ فقد خُلع المستعين بالله ﴿ أحمد بن محمد بن المعتصم ﴾ ، ثم قتل سنة ٢٥٢ ، فقال أحد شعراء ذلك العصر :

خُلع الخليفة أحسد بن محسد

وسيتقتل التـالى له أو يخلـع

ويزول ملك بنى أبيـــه فلا يترى

أحد" بملك منهم يستمتع

ايهاً بني العباس ان سبيلكم

فى قتــل أعبدكم ســــــبيل مهيع

رقعتم دنياكم فتمزقت

بكم الحياة تمزقا لا يرقع (١)

وكذلك كان مصير الخليفتين اللذين خلفاه ، وهما المعتز والمهتدى ، فقد أقصيا عن كرسى الخلافة ، ثم لقيا حتفهما على أيدى الأتراك . أما المعتمد — وهو الخليفة الذى قضى ابن قتيبة في زمنه عشرين عاما كانت أخصب حياته — فقد بلغ به الضعف نهايته ، ولم يكن له — كما يقول السيوطى — حل ولا ربط . وحسبك أن تقرأ له شعرا يصف حاله لتدرك أنه لم يكن له من الأمر شيء ، وأنه كان لا يجد حاجته من المال . فقد احتاج ذات يوم الى ثلثمائة دينار فلم يجدها فقال :

یری ما قل ممتنعیا علیه

وتوكل باستمه الدنيا جميعا

وما من ذاك شيء في يـــــديه

اليه تحسسل الأمسوال طراً

ويتمنع بعض ما يتجبى اليه (٢)

<sup>(</sup>۱) شذرات الذهب ۲/۱۲۵ .

<sup>(</sup>٢) تاريخ الخلفاء ص ٢٧٤٠.

وبلغ من استهانة الأتراك بالمعتمد أن حجروا عليه ، وهو أول خليفة قتهر وحَجر عليه ووكل به . وهو يصور لنا بؤسه وتعاسته لما حجر عليه ، فيقول :

أصبحت لا أملك دفعسا لما

أسسام من خسف ومن ذلسه

تمضى أمور النـــاس دوني ولا

يشــــعر بي في ذكـــرها قله

اذا اشتهیت الشیء ولسوا به

عنى وقالم الها هنا عله (١)

وهكذا أصبح الخلفاء ألعوبة فى يد الأتراك ، يأتمرون بأمرهم وينتهون بنهيهم ، ويقول فى ذلك أحد الشعراء :

خليفية في قفص بين وصيف وبغا (٢) يقرف ما قالا له كما تقرول ما قالا له

ومما زاد الطين بلة أن الخلفاء كانوا يستعيضون عما فقدوه من عزة السلطان بالتهالك على لذائذ الحياة ، تخفيفا لأنفسهم من هذه الحال ، وشكا في مصير كل نعمة .

ومن الكبائر التى اقترفها خلفاء بنى العباس وكانت عاملا من عوامل الفساد والانحلال أن ولاية العهد كانت تعقد لأكثر من واحد. وقد فعل الرشيد ذلك ، فوضع بذور الفتنة بين بنيه ،

<sup>(</sup>١) تاريخ الخلفاء ص ٣٧٧٠

<sup>(</sup>٢) وصيف وبغا اثنان من كبار الاتراك .

وحدثت الفتنة الدامية بين الأمين والمأمون. وقد حذّر الرشيد من ذلك شاعر حي الضمير فقال:

رأى الملك المهذب شـــر رأى لقسمته الخلافة والبلادا وورت شمل ألفتهم بدادا فقد غرس العداوة غــــير آل وأسلس لاقتتالهم القيادا وألقح بينهم حسربا عسوانا ستجرى من دمائهم بحـــور زواخر لا يرون لهـــا نفادا فوزر بلائهم أبدا عليب أغيتا كان ذلك أم رشادا (١)

بيد أن الخلفاء من بعده لم ينتفعوا بهذا الدرس ، ولم يأخذوا لأنفسهم موعظة مما حدث .. فالمتوكل يتشبه بجده الرشيد ويعقد ولاية العهد لأولاده الثلاثة سنة ٣٣٥ وهم محمد المنتصر ، ومحمد

المعتز ، وابراهيم المؤيد . وانه لمن المؤلم حقا أن ينبرى كثير من الشعراء لتأييد هذا العمل الخاطيء ، فزينوا للخليفة سوء عمله ،

فرآه حسنا . ومن هؤلاء الشعراء ابراهيم بن العباس الصولي ، وهو من أكبر أدباء ذلك العصر ، وقد قال :

أضحت عرا الاسكام وهي منوطة

بالنصر والاعسىزاز والتأييسيد بخليفة من هاشـــــم وثلاثة

كنفوا الخلافة من ولاة عهود

قمر توالت حبوله أقماره یکنفن مطلع سعده بسعود (۲) وقد أعاد التاريخ تفسه بين هؤلاء الأبناء الثلاثة ، مما هو مدو"ن في بطون الكتب .

<sup>(</sup>۱) تاريخ الخلفاء ٢٠٦/٢.

<sup>(</sup>٢) الفخرى ص ٢٢٩ .

ومما زاد الأمر تفاقما اختلاف الأجناس فى جيش الدولة وولاة أمورها ، فضلا عن اختلاف الأجناس بين نساء القصر وأمهات الأمـــراء .

وقد استفحلت من أجل ذلك الدسائس بين الخلفاء والأمراء والقادة والوزراء وحاشية القصر من رجال ونساء . وبلغ من تفاقمها أن شغب الجند على قوادهم ، وشعروا بأنهم في الدولة أصحاب الأمر كله .

هكذا كان أمــر الدولة : سوء ظن ، ودسيسة ، وختــل ، وحذر ، وتدبير مكايد .

ولم يكن فى هذه الأجناس كلها من كان خليقا بأن يطمئن اليه بنو العباس أو يأمنوا جانبه . وقد سادت بين المؤرخين فكرة أن الفرس كانوا مخلصين للعباسيين في أول أمرهم ، ولكن حوادث التاريخ تشهد بغير ذلك . فأبو مسلم الخراساني نصير الدعوة العباسية الأكبر كان يعتبر نفسه ندا للخليفة ، وطمع في مصاهرة بيت الخلافة ، وارتقى بنسبه الى العباسيين كما ذكرنا ، وبدأ باسمه في مخاطبة الخليفة ، وأراد أن يؤم الناس في موسم الحج ، واستعد للايقاع بأوليائه طمعا في الملك . ولكن يقظة المنصور طو حت بعظامعه وقضت عليه .

وليس من شك فى أن البرامكة كانوا يعملون على استرداد المجد الفارسي ، ولكن فى شىء من الروية وطول الأناة .

لهذا كله نستطيع أن نقول ان العباسيين كانوا يحكمون حكم

الموتور القلق المستريب. ثم جاء الاقطاع فعظم الخطب وتمت البلمة.

ونظام الاقطاع نظام فاسد ، ولكنه يظل مستور العيب ما بقيت الدولة حافظة لهيبتها وسلطانها . والتاريخ يحدثنا أن هذا النظام كان سببا فى انهيار الدولة الرومانية الغربية فى العصر الوسطى ، القديم ، كما كان سببا فى انحلال الملكية فى العصور الوسطى ، وهو الذى عجل باضمحلال دولة العثمانيين الأتراك فى العصور الحديثة . فهو نظام هدام ينخر كالسوس فى أركان الملك فلا يدعه الا وهو مفكك الأوصال .

وكان الولاة ابان قوة الخلافة العباسية يؤدون ما يتطلب اليهم أداؤه من الأموال ، ويتعهدون الأرض والمرافق بالاصلاح لتكثر لديهم موارد الخسراج ولتتفجر لهم وللناس ينابيع الثروة . فلما سقطت هيبة الخلافة من أعين الولاة ، وارتاب هؤلاء فى أمرها وفى أمرهم أهملوا شئون الاصلاح ، وأقبلوا على جمع المال فى نهم شديد ، وحبسوا أرزاق العمال ، وأغفلوا مرافق الرعية ، فتأخرت الزراعة ، وخربت الأرض ، وعم السخط بين الناس جميعا ، وتمرد الجند وعاثوا فى الأرض فسادا ، ولجأ الخلفاء الى أن يمكروا بالولاة وبكل من بيدهم أمور الخراج ، وعملوا على اغتيالهم واستصفاء أموالهم كلما وجدوا أنفسهم فى مسيس الحاجة الى المال ، أو لمحوا مظاهر النعمة على العمال .

وأول من نكب عماله بسبب ذلك - بعد الرشيد - الخليفة الواثق . فقد كان يتمثل بما قيل لجده الرشيد : « انما العاجز من

لا يستبد ». ومن استصفى أموالهم أحمد بن اسرائيل ، وسليمان ابن وهب كاتب ايتاخ التركى ، والحسن بن وهب ، وأحمد بن الخصيب ، وابراهيم بن رباح ، وأحمد بن المدبر وغيرهم . ويقول ابن المدبر : «كنا فى حبس الواثق أنا وسليمان بن وهب وأحمد بن اسرائيل مطالبين بالأموال » (۱) .

وقد حدث فى وزارة عبيد الله بن يحيى بن خاقان — وهو الوزير الذى اتصل به ابن قتيبة — أثناء خلافة المتوكل حادثة تبين مقدار ما كان من الفساد عند العمال ، واحتجافهم الأموال لأنفسهم ، وايقاع بعضهم ببعض بسبب سوء الادارة المالية (٢) .

وقد أصبحت الوزارة والكتابة وما اليهما من وظائف الدولة وسيلة الى الاثراء والنهب. وبلغ من فساد الأمر وشيوع الاختلاس أن القو امين على خزائن الدولة كانوا يفرضون الاتاوات على العمال والموظفين ؛ فلا يتسلم أحد منهم رزقه الا اذا أدى هذه الاتاوة وأقر كتابة باستيفاء رزقه ، لا يستثنى من ذلك أحد حتى أخو الخلفة وأهل بيته .

ومن غريب الأمر أن الأمراء والوزراء والكتاب ما كانوا يبالون أن يصبح الاختلاس أمرا مذاعا لا يكتم فى حضرة الخليفة ، وما كانوا يتحرجون عن الجهر بفعله بين يديه .. قيل ان وزير المهتدى سليمان بن وهب كان يرسل الى كل صاحب وظيفة كتابا يقول فيه : « نعم الرجل أنت لولا المعجل والمؤجل » . فكان قبل

<sup>(</sup>١) الفخرى ص ٢٢٥ .

<sup>(</sup>٢) اقرأ الحادثة في مروج الذهب الجزء الثاني .

تسلم العامل عمله يأخذ منه مالا معجلا ، ويؤجل له مالا الى ما بعد تسلم العسل . فعرض له الخليفة المهتدى ذات يوم بالمعجل والمؤجل ، فقال له سليمان : «يا أمير المؤمنين ، هذا قول لا يخلو من أن يكون حقا أو باطلا ، فان كان باطلا فليس مثلك من يقوله ، وان كان حقا — وقد علمت أن الأصول محفوظة — فما يضر من يساهمنى من عمالى على بعض ما يصل اليهم من بر". من غير تحييف للرعية ولا نقص للأموال » . فقال الخليفة مقرا وزيره على ما يفعل : « ان كان هذا فلا بأس » (١) .

وهكذا راجت الرشوة وعم الاختلاس ، وبلغا نهايتهما في أواخر هذا القرن الثالث ، حتى لقد قيل ان الوزير الخاقاني — « وكان سيىء السيرة والتدبير ، كثير التولية والعزل — ولي في يوم واحد تسعة عشر ناظرا للكوفة ، وأخذ من كل واحد رشوة » ، وقد هجاه بعضهم بقوله :

ولعل أصدق تصوير لرواج الرشوة فى ذلك العهد قول أحدهم يهجو الخاقاني هذا:

يولى ثم يعزل بعد ساعه ويبعد من توسل بالشفاعه فأحظى القومأوفرهم بضاعه (٣)

وزير لأيمل من الرقـــاعه ويثدني من تعجل منـه مال اذا أهل الرشــا صاروا اليه

<sup>(</sup>١) أنظر مروج الذهب ١١٨/٢ .

<sup>(</sup>۲) الفخري ص ۲۶۱ . (۳) المصدر نفسه ،

فلا عجب اذا أقامت الرشوة والسرقات والنكبات والمصادرات بينهم العلاقات على أساس من الحذر والتربص والدخل وفساد الطوية . ولا عجب كذلك اذا باضت الفتنة وأفرخت في بيئة كهذه بين جند يشغبون ، وعمال يدلسون ، وعرب يحقون ، وفرس يسخطون ، وشيعة يتحفزون ، ورعية تمزقها برائن الرعاة ، وملوك لا يأمنون على عروشهم ولا على حياتهم . وقد قرأت في تاريخ الطبري بيتين يغنيان عن كل قول في تصوير هذه الحالة :

أضاع الخلافة غش الوزير وجهل الأمير وفسق المسير ففضل وزير وبكر مسير وقد أتيا ما يضير الأمور وقد حدث من جراء هذا الفساد المستشرى فى جميع نواحى الحياة ثورات سياسية واجتماعية ، أشهرها ثورة الزنج .. وهى ثورة اختلطت فيها الأسباب السياسية بالأسباب الاجتماعية . ولعل أقوى دوافعها النقمة على المترفين وذوى الثراء .

وصاحب ثورة الزنج رجل يصل نسبه بالعلويين (١) ، وجمهرة النسابين يعد بونه من الأدعياء . وقد ظهر في البحرين سنة ٢٤٩ ، ودعا الناس الى طاعته ، وكان اباحيا في مذهبه ، فعظم شأقه ، والتف حوله خلق كثير . ثم شخص الى البصرة سنة ٢٥٤ ، وأراد أن ينشر دعوته ، فطارده عاملها محمد بن رجاء الحضارى ، فعادرها الى بغداد وظل مختفيا بها حتى عتزل بن رجاء ، فرجع اليها سنة ٢٥٥ ، وأخذ يجهر بآرائه ، فانضم اليه كثير من الأنصار .

<sup>(</sup>١) انظر الكامل لابن الاثير ١١/٧ طبعة بولاق .

ثم خطرت له فكرة ماكرة ٤ وهي استمالة العبيد الذين كانوا يشتغلون بحمل السباخ وغيره لأهل البصرة ، وهم كثير . وقد أخذ يذكرهم بما هم فيه من سوء الحال ، ووعدهم بتحرير رقابهم وتمليكهم الأموال والمنازل والعبيد .

وقد صادفت هذه الدعوة من نفوس هؤلاء العبيد هوى ، لأنهم كانوا يسامون الخسف والهوان . وقد اصطفى منهم غلاما نابها اسمه « ريحان بن صالح » وجعله قائد جنده ، وأقسم لهم بأغلظ الأيمان ألا يغدر بهم أو يخذلهم . فاجتمعوا حوله ، وعقدوا الخناصر على طاعته . ويقول ابن طباطبا : « واستمال قلوب العبيد من الزنج بالبصرة ونواحيها ، فاجتمع اليه منهم خلق كثير وناس آخرون من غيرهم ، وعظم شأنه وقويت شوكته .. النح » (١) .

وكانت هذه الفتنة هوجاء أطاحت برءوس مئات الألوف من الأبرياء . ويقول السيوطى : « انه قتل من المسلمين ألف ألف وخمسمائة ألف آدمى ، وقتل في يوم واحد بالبصرة ثلثمائة ألف » (٢) . وكان يتخلف عن هذه الملاحم وباء فاتك يفني بسببه خلق كثير (٣) .

وشاءت الأقدار أن تزيد الأمر شدة فوق شدة ، فحدث ابان هذه الثورة « هزات وزلاز لفمات تحت الردم ألوف من الناس» (٤).

<sup>(</sup>۱) الفحري ص ۲۲۷ .

<sup>(</sup>٢) تاريخ الخلفاء ص ٣٧٣ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه .

<sup>(</sup>١) تاريخ الخلفاء ص ٣٧٢ .

ويصور ابن الرومى ما عاناه الناس ابان هذه الفتنة ، وكان شاهد عيان وهلو معاصر لابن قتيبة ؛ قال يصف ما حل بأهـــل النصرة على بد الثائرين من قصيدة طويلة :

كم أغصّــوا من طاعم بطعام كم أغصوا من شارب بشراب فتلقوا جبينه بالحسام کم ضنین بنفسه رام منجی ترب الخدين صرعى كـــرام كم أخ قد رأى أخاه صريعا وهو يتعلى بصارم صمصام كم أب قد رأى عـــزيز بنيه حين لم يحمه هنالك حام كم مفدى فى أهله أسلموه كم رضيع هناك قد فطموه بشفا السيف قبل حين الفطام كم فتاة بخاتم الله بكر فضحوها جهـــرا بغير اكتتام بارزا وجههـــا بغير لشـام كم فتاة مصونة قد سبوها طول يوم كأنه ألف عسام (١) صبحوهم فكابد القوم منهم

وتلك فتنة من الفتن التي كانت تنتاب الدولة بين الحين والحين في ذلكالعصر ، فتنهك قواها وتمزقها شر ممزق .

ومن غريب الأمر ألا يتناول ابن قتيبة هذه الثورة بشىء من التفصيل فى أى كتاب من كتبه وقد اكتوى عصره بنارها وكادت تذهب بسببها ربح الدولة .

والخلاصة أن حالة الدولة الاسلامية فى ذلك العهد كانت تسير على هذا المنوال السيىء ، اللهم الا اذا استثنينا فترات قصيرة كان يتاح فيها للدولة خليفة قوى حازم ، فتسكن غوارب الفتنة بعض

(۱) اقرأ القصيدة في ديوان ابن الرومي ص ٢٢٣ جمع كامل كيلاني . السكون ، ويستقيم آمر الولاة والعمال بعض الاستقامة ، وتعلو فيبة الخليفة فيخشاه أعداء الدولة فى الخارج والمؤتمرون بها فى الداخل ، وتستشعر الرعية فى زمنه بعض الأمن والطمأنينة ، حتى اذا قضى نحبه عادت الفتن وعاد الفساد أشد مما كانا استشراء وتفاقما .

وان ابن قتيبة ليرسم لنا في أدق صورة ما آلت اليه حال الدولة في ذلك العصر ؛ فيقول في مقدمة «أدب الكاتب» : «.. وقد خوى نجم الخير عوكسدت سوق البر ، وبارت بضائع أهله ، وصار العلم عارا على صاحبه ، والفضل نقصا ، وأموال الملوك وقفا على شهوات النفوس ، والجاه الذي هو زكاة الشرف يباع بيع المخلق . وآضت المروءة في زخارف النجد وتشييد البنيان ، ولذات النفوس في اصطفاق المزاهر ومعاطاة الندمان . ونبذت المنوس ، وزهد في لسان الصدق » ، ثم يقول بعد ذلك في وصف العلماء انهم « العلماء بتحلب الفيء ، وقتل النفوس فيه ، واخراب البلاد ، والتوفير العائد على السلطان بالخسران المبين » .

وهذا وصف دقيق لشاهد عيان يأكل الكمد قلبه ، اذ يرى الدولة تستحيل من القوة الى التهافت ، ومن العزة الى التطامن . وقد أكسبه تقلده القضاء الماما بحال الراعى والرعية ، ووقوفا على ما كان يتناوش الدولة فى زمنه من عوامل الضعف والفساد .

ولحل من أصدق ما أسوقه فى تصوير هذا العصر أبياتا من منظومة ابن المعتز التى ألفها فى مدح الخليفة المعتضد ، وفيها يصف

حال الدولة الصدق وصف قبل أن يلى أمورها المعتضد ، ويبين ما كان ينتاب الدولة حينداك من ألوان الفتن والدسائس والظلم والثعررات التي كانت تزلزل أركائها . وهو يصور بهوع خاص مَا كَانَ يَقَاسُهُ لَانَاسُ مِن عِمَالُ النَّخْرَاجِ الذِّينَ كَانُوا يُبْتَزُّونَ الأَمُوالُ عنوة من غير حق . ثم يذكر بلاء المعتضد في القضاء على هذه الشهرور . وهذا الوصف عظيمُ الخطر ، لأنه صادر من أمير عباسي لمنس عن كتب أمور الخلافة العباسية والقصر العباسي وما خالطهما من قليباذ وضعف وانحلال .. قال ابن المعتز :

وكان نهياً في الوري مشاعا مخاف ال طنيت له ذيب اله أو خائف مروع ذليب لاسل وذاك أدنى للسبردي وأدنى قد نغتصب واعليه كل عيش فنصلوها تفسها في المحفسليل بالكرخ والدور مواتا أجمسر يرونه دايننسا لهم وحقسا وعودوها الرعب والمخسسافه ترى الشياطين بها نهــــــــارا وينتقى أمسسيرها المؤمس

الفساد الذى وصلت اليه أمسور

أو خالع للعقسلة كيما يغنى وكم أمينيز كان رأس جيش وكم)قتيساة خرجت من منزل وكل يعوم عسبكرا فعسكرا ويطلب نون كل يوم رزقـــــا كذاك حتى اقفروا الخبيلاقة فتلك أطبب للال لهم قفارا كانت تزار زميسها وتعبر ويبهض ابن المعتز مصورا الدولة من جميع نواحيه الاقتصادية والاجتماعية ، ومن ذلك أنه يهمنون لتنا تلجرا اتسعت ثروته فطمع بعض الأمراء فيها نه قيزعم

قام مأمر الملك لما ضياعا مذللا ليست له مهساية

وكل يوم ملك مقتندول

أن عنده ودائع للسلطان يلزمه أن يدفعها اليه ؛ فيقسم التاجسر ما استودعه السلطان شيئا ، ولكن الأمير يضر على أن يكون مال هذا التاجر وديعة من السلطان ، فيذيقه ألوانا من التعذيب ، حتى يؤثر الراحة على ما عنده من المال ، فيعطيهم ما يطلبون ، وعند ذلك بطلقون سراحه :

وثاجر ذي جوهر ومال كان من الله يحسن حال ويال الله عندى له ودائع غالية الأثمان فقال : لا والله ما عندى له وأوقدوه بتقال اللبن فلخسوه بدخان التبن وأوقدوه بتقال اللبن حتى اذا مل الحياة وضجر وقال ليت المال جمعا في سقر أعطاهم ما طلب وا فأطلقا المتعمل المشي ويمثى العنقا

ويصور. لنا كذلك ما كان يلقاه دافعو الضرائب من ألوان الخسف والتعذيب ليجبروا على دفع أموال لم يكن من الحق عليهم أن يدفعوها . وهو يرسم لنا صورة واضحة اللرجل الذي تطلب منه الضريبة ، وهم يوقفونه في جحيم الهاجرة ويوثقونه بحبال من قيتب يقطع الأوصال ، ثم ينهالون عليه صفعا ورفسا ، حتى اذا طال عليه الجهد طلب الى معذبيه أن يأتوه بالمرابين ليقترض منهم فيساومهم ويساوموه ، وينتهى الأمر بأن يبيع ضيعته بشن بخس ، فيأخذه ويدفعه الى زبانية الضرائب، فيخلوا سبيله .

فكم وكم من رحــــل نبيل ذي هيبة ومركب جليـــــل رأيته بعتـــل بالأعـــــوان الى الحبوس والى الديوان حتى أقيم فى جعيم الهاجــرة ورأسه كمثل قدر فائـــــرة

من قنُّب يقطُّع الأوصـــالا و حعلوا في نده حـــالا كأنه برادة في الــــــدارُ وعلقة في عبري الجدار نصب بعين شامت وحسل وصفقوا قفاه صفق الطبيل أجــابه مستخرج برفس اذا استغاث من سعير الشمس فصار بعــــد بز"ة كميتـــــا وطب سجان عليه الزيتا ولم يكن ممسا أرادوا بد حتى اذا طال عليه الجهد قال: اذنوا لي أأسأل التجار وطو"قوني منكم انعــــــاما وأجتلونى خمسيات أياما وأقرضت وه واحدا بعشرة ولعاءه المعينب كمون الفجرة وحلفى وحلف ويبين البيعسة وكتموا صكا ببيغ الضمسيعة ولم يكن يطمع فىقربالفرج<sup>(١)</sup> ثم تآدّی ما علیه اوخـــرج الناس في ذلك العهد قبل خلافة وهذه أمثلة إتمثل لنا حياة . فلما جاء المعتضد أخذ هؤلاء المعتضدكما يصورها ابن المعتز الناس بالحزم والعنف والصرامة حتى كفوا عن الظلم واستقامت أمور الدولة مدة خلافته .

\*\*\*

أما ضعف قيمة العهود — وهو السبب الثالث في اضمحلال الدولة — فكان معولا هداما النظم بالدولة الى مهاوى الانحلال والضعف .

فالمعروف أن أهم ما يمتام على خلق الوفاء، وقد حافظوا على هذه الخلة الكريمة في جاهليتهم وبذلوا دونها أعز ما يملكون

<sup>(</sup>١) اقرأ هذه المنظومة في ديوان ابن المعتز .

من النفس والنفيس ، ولهم في ذلك حوادث غراء مشهورة . ولما جاء الاسلام زكتي هذا الخلق فيهم ، ونزل قوله تعالى ﴿ وَأُوفُوا بِعَهِدَ اللَّهُ اذَا عَاهِدَتُمْ وَلَا تَنْقَضُوا الْأَيْمَانُ بِعَدْ تُوكِيدُهَا ﴾ وقد جعلتم الله عليكم كفيلا أن الله يعلم ما تفعلون » ، وغير ذلك مَنْ الآيَاتِ الكريمة التي توجب 🚣 في شدة -- الوفاء بالعهد والتمسك به . وعلى ذلك ساز الخلفاء الراشدون رضوان الله عليهم ، وسار على منوالهم معظم خلفاء بني أمية ، لأن العنصر العربين كانت له الكلمة العليا في دولتهم كما نعرف . وقد أنكر النَّاسُ مِن عَبِدُ الملكُ بِن مروانَ قَتْلِهُ سُعِيدٌ بِنِ العاصِ بَعَدُ أَنْ عَاهِدُهُ عَلَى آلًا يُمْسَهُ بِسُوءً ﴾ واعتداؤا هذا العمل منه فعلة خبيثة مسنفة ، وقالوا أنها أول غدرة في الإسلام . وقد سأل عبد الملك شيخًا عربيًا عن رأيه في ذلك فقال : ﴿ حَسَنَ ۚ لَوَ قَتَلْتُهُ وَحَبِيتَ ﴾ ، فقال عبد الملك : أو لسبت بحى ? فقال الشيخ العرابي : « حياة من لا يوثق له بعهد ولا عقد ».(١)

ولما قامت الدولة العباسية على أيدى عنصر غير عربى ظهر منها في فجر نشأتها حوادث بشعة تنم عن أنهم كانوا لا يوفون بعهدهم الآا عاهدوا .. فقد قتل المجالة أخيه السفاح ابن هبيرة بعد أن أعطاه أمانا لا حيلة وسل كذلك أبا مسلم الخراساني بعد أن أمّنه ، وفعل مثل ذلك مع لهمه عبد الله بن على بعد أن

<sup>(</sup>١) فاريخ الخلفاء ص ٢٥١.

أظهر له رضاءه عنه ومنحه الأمان في وثيقة طويلة ، ولذلك لمسا أرسل المنصور التي محمد بن عبد الله بن الحسن يعرض عليه صك الأمان ، أجابه محمد بقوله : « وأما أمانك الذي عرضت فأي الأمانات هو ? أأمان ابن هبيرة ? أم أمان أبي مسلم ? أم أمان عمك عبد الله بن على والسلام » (1) . وبذلك وضع العباسيون في أولى صحائفهم نقطة حالكة السواد .

وقد شجع ذلك الخلفاء على أن يتملصوا مما تقضى به العهود الذا رأوها تحول دون تحقيق أغراضهم ، ولا سيما عهود ولاية العهد .. كما فعل المنصور مع عيسى بن موسى الذى عقد له السفاح الخلافة بعد المنصور ، فقد م عليه ابنه المهدى (٣) ، وقد كاد هذا العمل أن يدفع عيسى الى الثورة ضد المنصور ، ولكنه آثر صالح الأمة على صالح نفسه ، وفي ذلك يقول:

خيرت أمرين ضاع الحزم بينهما

كأس المنيبة لولا الله والرحم

ثم أراد المنصور أن يترضاه بعض الشيء فجعله ولى عهد أ ابنه المهدي ، ولكن الأخير فعل معه ما فعله أبوه ، وعقد ولاية العهد لابنه الهادي ثم للرشيد من بعده . فأراد الهادي — آبان خلافته — أن يجعل أبنه جعفرا — وهو غلام حدث — ولي عهده

<sup>(</sup>١) الامامة والبساسة ١٨٥/٢ ط مطبعة النيل .

<sup>(</sup>٢) الفخرى في الآداب السلطانية ص ٢٠٣٠

ويخلع الرشيد، ولكن يجيى بن خالد البرمكى أقنعه بخطل هذا العمل ، وقد حفظ له الرشب يد هذه البد ، فجعله وزيره الأول وأطلق يده في كل الأمور .

وقد فكث الأمين كذلك عهد أبيه ، وأراد أن يسلب أخاه المأمون حقح في الخلافة من بعده ، فاندلع أوار الفتنة الشعواء بين الأخوين سنة ١٩٨ .

وهكذا ديست العهود، وأصبحت فى نظر الخلفاء أمرا هينا الله تتقى له حرمة ، وبخاصة فى العصر الذى تغلغل فيه نفوذ الأتراك ، وهم عنصر لا يأبه لعهد ولا يعتد بميثاق .

ومن البديهي أن القواد وكبار رجال الدولة كانوا يقتدون بخلفائهم ، وقلما كانوا يحرصون على الوفاء بعهد من العهدود . وكتاب « الأمامة والسياسة » حافل بالأمثلة الدالة على ذلك (١) . ومما يحر في النفس أن الفقهاء ورجال الدين كانوا يعينون الخلفاء على التحلل من تلك العهود بالفتوى التي تنقض الأمان ، في غير ما ورع أو خشية من الله .

وهكذا نرى أن ضعف العهود كان من الأمور التى صدعت البيت العباسى ، وفرقت الأمة الاسلامية قددًا ، فضعفت عصبية الدولة ، وآل الأمر بخلفائها آلى أن يستمدوا قوتهم من العناصر التى تغلبت عليهم .

<sup>(</sup>١) أنظر الجزء الثاني من كتاب : الامامة والسياسة ٠

## الفصلالياني

## اسحيالهٔ الاجناعبت بأ

لم تكد الدولة العباسية تقوم حتى تبدلت الحياة الاجتماعية تبدلا شديدا ، فاختفت الحياة العربية الأصيلة أو كادت ، وأقام كثير من الأدباء والشعراء والعلماء فى الحواضر الاسلامية ، وتغيرت أصول العادات والأخلاق ، فانتشر المجون ، وشاعت الزندقة ، وأقبل الكثير منهم على الفسق وجهروا به فى غيير

برونك ، والبين الحياة العربية السامية الى حياة معقدة تجمع مبالاة ، واستحالت الحياة العربية السامية الى حياة معقدة تجمع بين السامي والآري ، وتأخذ من هذا ومن ذاك .

حدثت اذن ثورة اجتماعية عصفت بالتقاليد القديمة عصفا ، وأخمدت أنفاس العرب ، وتغلغلت بسببها عادات الموالى وتقاليدهم في الحياة العامة والخاصة أشد تغلغل .

ولقد كان من أثر الاضطراب السياسي في القرن الثالث أن نضبت الأرزاق بين جبيع الطبقات على السواء ، ونجم عن ذلك غلاء مفرط ، وبخاصة في زمن المعتمد ، حتى لقد بلغ كر" الحنطة في بغداد مائة وخمسين دينارا . وامتد الغلاء الى الحجاز ، وبلغ من شدته أن عجز السواد الأعظم من سكانه عن أن يحصلوا على من شدته أن عجز السواد الأعظم من سكانه عن أن يحصلوا على

ما يقيم أودهم ، فدفع ذلك الأغراب الى أن يشبوا على كسوة الكعبة وينتهمهما (١)

ولكن هذه الفوض السياسية لم تكن لتمنع الترف في طبقات الخاصة ، لأن الحالة الاجتماعية صدى للحالة السياسية وظل لها . ولذلك كانت الفوض مدعاة الى الانفماس في الترف والعب من لهو الحياة بأوفي نصيب . وليس من العسير ادراك علة ذلك ، فكثيرا ما تكون الفوض دافعا الى الانغماس في الترف اذا لم يطل فكثيرا ما تكون الفوض دافعا الى الانغماس في الترف اذا لم يطل بعل زمن التخريب والاقساد . فلم يكن هم علية القوم في ذلك العصر الا اغتنام اللذة يأسا من كل غاية ، وعلما بأن الحياة لا تجرى على وتيرة واحدة ولا تنتظم في سياق .

ولقد فاضت على هذا العصر خلاصة السياسة البخرقاء التى اقترقها السياسة وبذخا فى المعيشة ، وحيوا جياة كحياة المجند ليلة المحرب كلما قصف واستسلام .

وقد ورث القرن الثالث حضارات العرب والفرس والزوم ، ووقف على فنون اللهو في هذه الشعوب ، وامتلأت أيدى الأمراء وكبار العمال والموظفين وأصحاب التجارات الواسعة بالأموال التي كانوا يسترونها من الناس ، فكثر المترفون المنعمون ، وانتشرت ضروب المجون والخلاعة على نبط لم تره الحاة الاسلامية قبلا .

ضروب المحون والخلاعة على نمط لم تره الحياة الاسلامية قبلا . وبلغ من تهافت القوم على لحياة القصف وتفننهم فيها أن أصبح لكل لوث من ألوان الملهو علم له علما، يتقربون به الى الخلف،

<sup>(</sup>١) رتماريخ الخلفاء ص ٣٧٢

وذوى البيوتات من سادة القوم .. حتلى الرقص ، فضلاً عن أنواع اللهو الأخرى التي هي أقل تبدلا ، كالعناء وما اليه . ويحدثنا المسعودي أن الخليفة المعتمد — وهو آخر خليفة أدركه ابن قتيبة — سأل بعض ندمائه : « صف لى الرقص وأنواعه والصفة الحمودة من الرقاص ، وأذكرلى شمائله » ، فقال : « يا أمير المؤمنين ، أهل الأقاليم والبلدان مختلفون في رقصتهم من أهل خراسان وغيرهم . فجملة الايقاع في الرقص ثمانية .. والرقاص يحتاج الى أشياء في طباعه ، وأشياء في خلقته وأشياء في عمله .. فأما ما محتاج اليه في طباعه ، فضفة الروح .. الخ » (١)

ومما يثير عجبنا أنه كان هناك في ذلك العهد رجال قد شخفوا المواح خاصة من الفنون ، وألموا بها الماما قلما يتاح لغيرهم فى أى عصر من العصور . فقد ذكر المسعودى أن المعتمد مثال كذلك ذات مرة عبد الله بن حرداديه — وكان من خاصة سماره — عن أول من استعمل العود والدفوف والطنابير والناي ، وعمن بدأ الغناء ، وعن أثر الطرب في النفوس لا وأنواع الطرب ، ومنزلة الايقاع ، وأنواع الطرق وفنون الغناء . فأجاب بن حرداديه عن ذلك كله اجابة ملم بدقائق الموضوع ، محيط به احاطة تامة ، ولا يتسع المقام لذكرها . ويختم المسعودي هذه القصة بقوله عن المعتمد : « وللمعتمد مجالسات ومذاكرات ومجالس قد دونت في أنواع من الأدب ؛ منها مدح النديم وصفاته وعفافه وأمن عبثه ،

<sup>(</sup>١) إقرأ ذلك كله في مروج الذهب ٢٥٨/٢ طبغة بُولاق ٢

والتداعي في المنادمات والمراسلات في ذلك ، وعدد أنواع الشرب في الكثرة ، وهيئة السماع وأقسامه وأنواعه ، وأصبول الغناء ومباديه في العرب وغيرها من الأمم ، وأخبار الأعلام من مشهوري المغنين المتقدمين والمحدثين ، وهيئة المجالس ، ومنسازل السابع والمتبوع وكيفية مراتبهم ، وتعبية مجالس الندماء والتحيات .. وصنوف الشراب ، والاستعمال لأنواع النتقال اذا وضع ذلك في المناقل والأطباق فنص نصا ورصف رصفا .. النع » (١)

ولا يتسع المجال لتبيان مبلغ دراية القوم بفنون الترف والحياة الناعمة . فقد كان لهم فى آداب المجالس وآداب المائدة وطهو الطعام وطرق تناوله فى حضرة الملوك والرؤساء مالم نسمع بمثله عن روما وبيزنطة .. حتى ليقال انه كان من كبارهم من لا يأكل لقمتين بملعقة واحدة (٢) .

وَبِلْغُ مِن بِدَعِهِم أَنْهِم — لترفهم — كَانُوا ﴿ يُؤْكِلُونَ الدَّجَاجِ الْجُوزَ وَاللَّوْزَ ﴾ ويسقونه الحليب ﴾ (٣) .

وكانوا يعنون ببعض فنون الرياضة وبخاصة الصيد، وكثيرا ما وصفة الشعراء وجعلوا من شعرهم بابا يسمى « الطرد » ر وانتشرت لعبة الشطرنج والنرد ، كما انتشرت لعبة الصولجان ، واللعب بالسيف والترس ، وسباق الخيل .

<sup>(</sup>١) أنظر مروج الذهب ٢٥٦/٢ .

<sup>(</sup>٢) أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم للمقدسي ص ١٢٢ طبعة

<sup>(</sup>٣) نشوار المجاضرَة للتنوخي ص ١١٢ . .

وقد اقتدى بعض أوساط الناس — فى حديدود طاقتهم — بأعليائهم ، فكثرت بيوت القيان والخمارات ، وتهم القدوم بالمعاقرة صبوحا وغبوقا ، وشاع اقتناء الجواري والغلمان ، واستبيحت أنواع اللذائذ طيبها وخبيثها ، وخف موقع النكر والفحش على أسماعهم ، ولا سيما حين صار الحكام والرؤساء قدوة الناس ومحط أنظارهم في هذه الأفانين ، وهم موضع النعمة التي تصبو اليها نفوس المحرومين ، مما حدا بالناس الى أن يتهالكوا على الوظائف الحكومية التي يأتي رزقها رغدا من المرتبات والجبايات ، وما يتبع ذلك من الأسلاب والرشا .

وكان مما زاد الخلفاء والأمراء امعانا في اللهو قعودهم عن الجهاد ، فكثر لديهم وقت الفراغ الذي أنفقوه في اللذات ، والمعروف إن الافراط في الشهوات يضعف الهمة ويقصر العمر ، ولذلك كان متوسط أعمار الخلفاء قصيرا بالقياس الى من عداهم ،

وقد انحل بيت الأسرة ، فى ذلك العصر ، ووقع بين الأخوة من أمهات مختلفات تحاسد وتباغض وعداء . ويعلل ابن خلدون انحلال البيت بكثرة الترف (١) ، ولكن الترف لم يكن حظ جميع الناس ، فان سواد الشعب كانوا فقراء .

وقد دعا العلو في الترف الطبقات المحرومة الى النقمة على المترفين ، وأدى ذلك الى قيام الثورات لرد الظلامات وانصاف الفقراء . وهذا ابن الرومي الشاعر الوديع يتحرق شوقا الى قلب الأحوال ، ويدعو الى الثورة في قصيدة طويلة يقول فيها :

<sup>(</sup>١) مقدمة أبن خلدون ص ٢٤١ طبعة بيروت ،

لعمه نفسي عسلي مناكير للشكر

ر غضاب ذوي سيوف عضاب تغسل الأرض بالدمياء فتضعى

عن وفاء الكلاب غيدر الذئال (١)

فلا غرابة اذا كان هذا العصر عصر تأهب النفوس للاصاخة للمعاية الجماعات السرية ، وتعلق الآمال بظهور مصلح يغسل الأرض بالدماء ويطهرها من الأدران . ولا عجب اذا التف الناس عول الشاغبين عملى الدولة مثل بابك الخرمي وداعية الزنج والقامطة ، وغري من الثال الغرامي وداعية الزنج

والقرامطة ، وغيرهم من الثوار وأصحاب المذاهب الذين كانوا يعزجون المقاصد الاجتماعية بالمقاصد الدينية ، ويجتذبون الفقراء والمحرومين بالدعوة الى المساواة والتمرد على الحكام .

على أن هذه الفتن وتلك الاضطرابات كانت تنتاب الدولة الحين بعد الحين ولكنها كانت تخرج منها في شيء من السلامة ، لأنها كانت ثورات متفرقة في أرجاء الدولة تظهر في أوقات متباينة ، وكانت ثورات بتراء ليست لها خطة مرسومة ولا منهج معلوم ، اذ كانت تعوزها الدعوة القوية المشروعة التي تجتذب الجماهير في اخلاص وتضحية . ومن أجل هذا كانت الثورة لا تكاد تستفحل في اخلاص وتقضى عليها قضاء مبرم . وكان هدذا الشغب يوصم

ر(۱) انظر ديوان ابن الرومي ٤٤٨/١ جمع الشيخ محمد شريف سليم ، ﴿ \* \*

بالكفر والافساد في الأرض، ويوصم القائم به باسم القاسق، أو المارق أو الفاجر أو الخبيث، ويظل هـــذا الاسم لصيقاً به أبد الآمدة.

كل هذا وعلية القوم سادرة في غيها ، مُعنة في لهوها ، قلما تحس لهذه المشكلات الاجتماعية أثراً ، أو تسعى في علاجها وتعرف أسجابها اللخينة لاستئصال شأفتها ، اللهم الا فترات قصيرة كان ينشه فيها بعض الاصلاح . وفيما عدا ذلك كانت القصور غارقة في بذخها ، مفتنة في زينتها ولهوها ، ولا هم لها الا الاستباق في جلب الوان المسرة واللذائذ ، والظهور في المجتمع العالى بعرف جديد من الآداب والإذواق ، حتى ان الوزير لا يُحسب وزيرًا ، ولا الرائيس يتعد رئيسا اذا لم يحسن المنادمة والمجالسة قبـــل صلاحه لسياسة الحكم . ولهذا أصبحت المنادمة والعلم بفلونها سلم الوصول الى أرقى المناصب في الدولة والحظوة عند الخلفاء والأمراء . وكان أقضى ما تطمسح اليه نفس صاحب الفضسل والكيامية والعلم أن يصبح نديما لخليفة ، أو مربيا لابن خليفة ولا شك أن من كان يبغى أحد هذين الأمرين أو كليهما يلزمه أن يلم بفنون شتى تجعله قديرًا على أن يخلق في حضرة الخلفياء والسادة محضرًا عَدْبًا وجوا أنيسًا . وهم يصفون الظريف بأثله لا يتلمخل في حمديث بين اثنين ، ولا يتكلم فيما لا يفوم ، ولا يتثاءب، ولا يستنثر، ولا يتجشأ، ولا يتمطى في المجالس، ولا بعد رجليةً ، ولا يعس أنفه ، ولا يسرع في المشي ، ولا يجلس الاحيث يجلس أمثاله ، ولا يماكس في الشراء ، ولا يشكارًطُ

صانعاً ، ولا يصاحب وضيعاً ، وأن يكون طيب الرائعجة ، نظيف البدن ، ولا يطول له ظفر ، ولا يسيل له أنف (١) .

وكتب الأدب مليئة بقصص هؤلاء الندماء الظرفاء . وحسبك أن تأخذ لذلك مثلا على بن يحيى المنجم ؛ فقد كان أثير المكانة لدى المتوكل ، مع أنه سئلب الوسامة وجمال الخلقة ، حتى لقد كان القرد أملح من قباحته كما يقولون . وما قدمه لدى الملوك الاحذقه لفنون المنادمة ، والمامه بجميع أدواتها ، من علم وأدب وفن وظرف وحضور بديهة وسرعة خاطر . وأنت حينما تقرأ ما يروى عنه تجد منه الطبيب والمضحك والأديب والجليس والظريف والطباخ الحاذق والمغنى المتصرف والمنجم الماهر والشاعر الفطن . وقصارى القول أن عليا هذا ما ترك شيئا مما يتطرب الملوك الا ملكه (٢) .

تُلك كانت مجالس المجتمع العالية ، وتلك كانت حال ندمائها وآداب جلاسها ، ولا شك أنها قد تأثرت أشد تأثر بمناهج الفرس في حياتهم وطرائق معيشتهم .

وأحب أن أشير الى أنه كانت هناك نزعة أخرى تناقض هذه النزعة اللاهية العابثة ، وهي نزعة زاهدة لحمتها التقوى ، وسكداها الورع والتدين ، وكان يحمل لواءها أعلام كرام عرفوا بالصلاح وحب الحق والتسبك بأهداب الدين ، وعلى رأسهم الامام أحمد

 <sup>(1)</sup> تاريخ ابن الأثير الجزء السابع بتصرف .
 (7) افرأ اخباره مفصلة في معجم الأدباء ١٤٤/١٥ طبعة دار المامون .

ابن حنبل واسحاق بن راهويه وابن قتية وأمثالهم . ولكنها كانت نزعة ضعيفة لم تقو على صد تيار النزعة الأولى الذي كان أشبه بالسيل الجارف يكتسح كل ما أمامه ، نتيجة حتمية للأسباب التي ذك ناها

وبعد ، فيتضح لنا مما سبق أن الحالة الاجتماعية كانت تقوم على سوء على سوء القلام الفرصة ، كما كانت الحالة السياسية تقوم على سوء الظن . وهاتان الحالتان متلازمتان تلازم الشيء وظله .

#### الفضلالثالث

#### الحالذ العلمية ولعقب ليتأ

كانت الدولة العبالدية مشرق العلوم والمعارف ، وكانت دولة العلم والتدوين والترجمة ، وظهر فيها فطاحل العلماء الذين للمعوا في كل فن .

وقد تركزت العلوم في القرن الثالث الهجري ، وتنمثلت المعارف التي ترجمت ، واتجه العلماء إلى ناحية التخصص والاتقان يسبب اتساع آفاق العلم . فظهر المحددثون ، واللغويون ، والمستغلون بالنحو والصرف ، والمتخصصون في رواية الأنهار ، وابن قتيبة يقصح عن ذلك في دفاعه عن أهل الحديث فيقول : «على أن المنفرد بفن من الفنون لا يعاب بالزلل في غيره . وليس على المحدث غيب أن يزل في الاعراب ، ولا على المقيه أن يزل في الشعر . وانها يجب على كل في علم أن يتقن فنه اذا احتساح الشعر . وانها يجب على كل في علم أن يتقن فنه اذا احتساح الناس اليه فيه ، وانعقدت له الرياسة به » (١) .

وليس من شك في أن العلوم الأجنبية قد شغلت عقول المسلمين في القون الثالث شغلا كبيرا ، حتى لقد برم بها شاعر كالبحترى ،

<sup>(</sup>١) تاويل مختلف الخديث ص ٩٤.

وعالم كابن قتيبة . فالبحتري يشكو من طغيان للنطق على الشعر ، ويعيب على بعض الشعراء استعمال أقيسته ومصطلحاته ، وله فى ذلك أبيات معروفة قالها حيثما عابوا عليه أنه لم يسر فى شكره على خدود المنطق ، وهى :

كلفتتمونا حسدود منطقكم

والشعر يغنى عن صدقه كذبه

ولم يكن ذو القروح يلهج بالمد

لطق ما نوعه ورما سلسبه

والشبعرا لمنح تكفي اشسارته

· وليس بالهذر طئو لت خطب

أما أبن قنية فانه يشكو من انصراف الناس عن العربية ، والمحراف الناس عن العربية ، والمحراف الرسول وصحابته ، أوق علوم العرب ولغاتها وآدابها . وينكر عليهم أنهم يعتاضون عن ذلك بعلم ( هو قبح لهم في الألفاظ ، وقيد لهم في الألسنة ، وعنى الهم في المحافل » على حد قوله (١) ، وهو يقصد بهذا العلم ،

العلوم الأجنبية . وما أشبه هذا العصر بالفترة التي مرت بنا في أعقاب الحرب العالمية الأولى جين اشتدت الصلة بيننا وبين الغربيين . فقد أولع بعضنا بكل جديد ، وثار على كل قديم ، وغلا البعض في ذلك غلوا منكرا ، فتنكر للدين والتقاليد ، واعتبر الجفاظ عليهما ضربا من

<sup>(</sup>١) مقدمة ادب الكاتب

الرجعية يباعد بينزا وبين الرقى والتقدم . وكان الانسان إذا تمثل بَآيَةِ كَرَيْمَةً أَوْ حَدَيْثُ شَرِيْفٍ فِي سَيَاقُ كَلَامِهُ تَغَامُــزُوا عَلَيْهُ ، وسنخروا منه ، ونظروا اليه نظرة زراية واحتقار . ولكن ما هي الاستون حتى أفقنًا من سباتنًا ، وأثبنا إلى رشدنًا ، ورجعنًا نلتمس الحضارة والقوة والعلا في التمسك بديننا وتقاليديا ﴿ فَأَمَا الرَّبِدُ فيذهب جفاء وأما ما ينفع الناس فيمكث في الأرض » وَمِنْ الخَيْرِ لِنَا أَنْ تُسْتَأْمُس بِمَا قَالُهُ عَالَمُنَا ﴿ ابْنِ قَتْبِيةً ﴾ في تصــوير الحالة العلمية في ذلك العصر .. قال في مقدمة ﴿ أَدُبُ الكاتب » يصف حال العلم والأدب في زمنه : ﴿ انِّي رَأَيْتِ أَكُثْرُ أَهْلُ رَمَانِنَا عَنْ سَبِيلُ الأَدْبِ نَاكِبِينَ ، وَمِنْ اسْلُمُهُ مُتَطْيَرِينَ ، ولأَهْلُهُ كارهين . أما الناشيء منهم فراغب عن التعلم ، والشادي تارك للازدياد،، والمتأدب في عنفوان الشباب ناس أو متناس ليدخسِل في جبـــلة المجدودين ويخرج عن جســلة المحدودين , فالعلماء معمورون ، وبكر م (١) الجهل مقموعوان ، حين خـــوي نجم الخير ؛ وكسدت سوق البر ، وبارت بضائع أهله . وصار العلم عَارُا عَلَى صَاحِبُهُ ﴾ والفضل نقطًا ﴾ وأبوال الملوك وقفا عـــلمي شُهُوَاتُ النَّفُوسُ ، والجاهُ الذي هُو زَكَّاةُ الشَّرْفُ يَبَّاعُ بيِّع الخلق ﴿ وَآضِتُ المروءَةُ فِي زِخَارِفِ النَّجِدُ وتَشْبِيدُ البِّنيَانِ . وَنَبَّذُتُ

الصنائع وجهل قدر المعروف ، وماتت الخواطر ، وأسقطت همم النفوس .. فأبعد غايات كاتبنا في كتابته أن يكون حسن المخط ،

<sup>(</sup>١) الكرة : الحملة .

قويم الحروف . وأعلى منازل أديبنا أن يقول من الشعر أبياتا فى مدح قينة أو وصف كاس . وأرفع درجات لطيفنا-أن يطالع شيئا من تقويم الكواكب ، وينظر فى شىء من القضاء ومن المنطق ، ثم يعترض على كتاب الله بالطعن ، وهو لا يعزف معناه وعلى حديث رسول الله بالتكذيب وهو لا يدرى من نقله .. الخ » .

ويمضى ابن قتية فى وصف هؤلاء المفتونين بالعلوم المترجمة وخطرهم على عقول الأغرار وأفهام الأحداث ؛ وذلك بذكر ألفاظ محدثة مثل الكون والفساد والكيفية والكمية والزمان والدليل .. وغير ذلك من الألفاظ التي لا طائل تحتها ، والتي هي في عرفه هذيان كبير » . ويسبير على هذا النحو الممزدريا العلوم الجديثة ، مؤثرا العلوم الديئية والعربية في شيء كثير من الغلو ، فيقول : « ولو أن مؤلف حد المنطق بلغ زماننا هذا حتى يسمع دقائق الكلام في الدين والفقه والفرائض والنحو لعد" نفسه من البكم ، أو يسمع كلام رسول الله وصحابته لأيقن أن للعرب المحكمة وفصل الخطاب » .

ولكن ابن قتيبة فى الوقت نفسه لا ينكر فضل هذه العلوم المترجمة وأثرها فى تقويم العقول وحاجة المتأدبين اليها فيقول ولا يد له «أى المتأدب » مع كتبنا هذه من النظر فى الأشكال الساحة الأرضين ، حتى يعرف المثلث القائم الزاوية ، والمثلث الحاد ، والمثلث المنفرج ، ومساقط الأحجار الم والمربحات المختلفات ، والقسى ، والمدورات ، والعمودين » . بل انه يوجب الالمام بهذه

العلوم الماما عمليا ، ولا برضى بالعباني النظرى منها ، فيقول : « ويستحن معرفته بالعمل فى الأرضين لا فى الدفاتر ، قان المغبر ليس كالمعاين » .

ويرى ابن قتيبة أن هده العداوم من الضرورات اللازمة المكاتب ، ومن متمات ثقافته : وكانت العجم تقول : « من لم يكن عالم بأجراء المياه ، وحفر فرص المشارب ، وردم المهاوى ، ومجارى الأيام في الزيادة والنقص ، ودوران الشمس ، ومطالع النجوم ، وحال القسر في استهلاله واقفاله ، ووزن الموازين ، وذرع المثلث والمربع والمختلف الزوايا ، ونصب القناطر والحسور والدوالي والنواجير على المياه ، وحال أدوات الصناع ، ودقائق الحساب والنواجير على المياه ، وحال أدوات الصناع ، ودقائق الحساب مع ذلك : « ولابد له مع ذلك من دراسة أخبار الناس ، وتحفظ عيون المحديث ليدخلها في تضاعيف سطوره ، متمثلا اذا كتب ، ويصل بها كلامه اذا حاور . ومدار الأمر على القطب وهو المقل وجودة القريحة ، فإن القليل ومدار الأمر على القطب وهو المقل وجودة القريحة ، فإن القليل معهما ماذن الله كاف ، والكثير مع غيرهما مقصر » .

ذلك تصوير ابن قتيبة لعصره كما يرى وبيحس . فوقد أحسن ولا شك فى تمثيل عصره إلى حد كبير . فقد أظهرنا على ما كان يتعاطاه أبناء عصره من فنون المعرفة ، وما كانوا يدعون .

ويتضح لنا من كلامه أن هـذا العصر لم يكن عصر العلوم القديمة وجدها ؛ بل كان للعلوم الحديثة ، المتقولة منها والموضوعة ، مكان مرموق ، حتى لقد خشى ذوو النعرة العربية من أمشال ابن قتيبة أن تصبح هذه العلوم شرك العقول ومقنص الاقهام .

ويتضح من كلامه أيضا أنه كان يبغض على العموم هذه العلوم ، لأنها كادت تطغى على العلوم العربية . وكان يبغض منها بنوع خاص علوم المنطق والفلسفة وما اليهما . ولكنه كان يحبذ تحصيل بعض العلوم الأجنبية الأخرى الى حد ما ، لأنها من مكملات تقافة الأديب . وتفسير ذلك يسير سنشير اليه بعد قليل .

ولكى فدرك حقيقة حكم ابن قتيبة وحظه من الصواب يجب أن نعرف أن العلم لم يكن ذا منهاج واحد فى هذا العصر . فقد كان هناك منهاج أهل السنة الذين يتشددون فى انكار البدع ، ومنهاج الفرق الاسلامية المتعددة من معتزلة وشيعة وظاهرية ونحو ذلك . وكل فرقة من تلك الفرق ترتكز فى منهج تفكيرها على لون خاص من الثقافة .

وقد كان الجدل محتدما بين هذه الطوائف 4 وبخاصة بين أهل السنة — ومنهم ابن قتيبة — والمعتزلة الذين كانوا يستعينون بالمنطق والفلسفة اليونانية . ومن أجل هذا كره ابن قتيبة الثقافة اليونانية ، وكرهها كذلك لأنها كادت تصرف شباب العلم عن علوم الدين والعزبية . وسنبين في فصول خاصة مدى اسهام ابن قتيبة السنى في المنازعات الدينية وموقفه منها .

وكان هناك منهاج العلوم الحديثة ، ومنهاج رواد المجالس وطلاب الظرف الذين كانوا يقطفون من كل بستان زهرة كما يقولون .. وغير ذلك من المناهج التي تتباين وتنشابه كما هي الحال لدينا الآن .

وكان العراق مركز هذه المناهج ، لأنه مقر الخلافة وملتقى

العرب والعجم ومحط رحال العلماء والأدباء والفنانين من كل حدب على اختلاف مناحيهم .

وكان ابن قتيبة من أهل السنة المبرزين ، فرأيه اذن يمثل رأى المتعصبين للعلوم العربية الذين لا يرون غيرها الا ضربا من الفضول ولغو الكلام ، واللغط به « هذيان كبير » كما يقول . ولكنه — فيما يبدو كي — خشى أن يترمى بالتخلف عن الركب ، فأوجب الألمام بلون من العلوم الحديثة التي أشار اليها ، الى جانب الاحاطة بالعلوم العربية .

وَهَنَاكُ أَمْرُ آخْـرُ بِدَفَعِنَا الى القول بأن ابن قتيبة لم يصب الصواب كله في حكمه على هذا العصر ؛ ذلك أنه كان أديبًا الغويا يعتمد في محصوله الأدبي واللغوى على أبعد عصور العرب، فلا ينظُّر الى العصور القريبة إلا على أنها عصور تمعن في الجهل والاسْفاف بقدر امعانها في البعد عن عرب الجاهلية . ولا ريب في أن ابن قتيبة قد طافت به تلك النزعة البشرية التي تضفي على القديم كل ألوان العظمة والقداسة والجلال ، وتنعت الحديث بكل نقص ومثلبة . أولا يزال هذا ديدن الكثير منا الآن ، وبخاصــة هؤلاء الذين لم تباعد الحضارة بينهم وبين حياة الفطرة ، ولم تنتقل عقولهم كثيرا من طور قديم الى طور حديث . ومن غريب الأمر أن ابن قتيبة نفسه يصور هذه النزعة في عصره بروح المنكر لها، فيقول في مقدمة عيون الأخبار : « ومن شأنعو امالناس فع المعدوم وواضع الموجود ، ورفض المبذول وحب الممنوع ، وتعظيم المتقدم وغفران زلته ، وبخس المتأخر ، والتجني عليه . والعاقل من ينظر

بغين العدل لا بعين الرضا ، ويزان الأمور بالقسطاس المستقيم » . بل ان أهم نظرياته في النقد تقوم على الاقساط والعدل ، وتطرح جانبا مبدأ التعصب للقديم ، كما سنبين في فصل خاص . وهذا ما يجعلني أعتقد أن الرجل يناقض نفسه . وربماركان التناقض من أبرز صفاته في كثير من الأحوال . وان شئت الدقة فقل إن تظرياته لا تحظى منه بالتطبيق العملي الصحيح لها . ولكن ذلك لا يمنعني من أن أقول أن الرجل كان ذا عقلية واسعة وذهن فسيح .

مهما يكن من شيء فلا جدال في أن القرن الثالث الهجري كان من أزهر عصور الاسلام من الناحية العلمية . فقد تم فيه نمو علوم الثقافة الاسلامية كلها ؛ ففيه تمت المذاهب الأربعة في الفقه ، وظهرت آثار أقطاب الحديث ، وانحازت السياسة الى جانب أهل السنة في زمن المتوكل . وما من علم قديم أو حديث الا له أعلام نابغون في هذا القرن ،. حتى العلوم العربية التي كان ابن قتيبة يتهم القوم بالازورار عنها والجهل بفضائلها ، وهي علوم اللغة والأدب والنحو والرواية . فمن أعلامها المشهورين في هذا القرن ابن السكيت وابن الأعرابي والجــاحظ ويموت بن المزرع وأبو عثمان المازني وثعلب والمبسرد والزجساج وابن الأكمادي وابن دريد والأخفش الأوسط وأبو حاتم السجستاني وابن راهويه والصولى والرياشي وأبؤ سعيد البكري .. وغيرهم وغيرهم من لهم القدح المعلتي فيَهذه العلوم .

وقد نضج في هذا القرن علما التاريخ والجنرافيا ، واشتهر من مؤرخي العسرب وجغرافييهم البلاذري والبلخي واليعقسوبين والطبرى وابن البطريق وابن خرداذبة وغيرهم .وتمثلت الفلسفة البلونالية ، وظهر لون من الفلسفة ذو طابع اسلامي على يد الكندى وتلميذه السرخسي والفارابي . وظهر من الأطباء الرازى وابن ماسويه . وبرز في الرياضة محمد بن موسى الخوارزمي الذي وضع الجبر على أساس ما عرفه من الاغريق والهنود ، وله صيت دائع بين الغربيين ، وقد اشتقوا من اسمه كلمة « لوغاريتم Algorithmes .

أما علم النجوم فقد بلغ أوج رقيه في هذا العصر ؛ اذ الفوا فيه الكتب ، ووضعوا أرصادا فلكية ، وحسبوا الكسوف والخسوف .

ولم يكن الأمر مقصورا على نبوغ هؤلاء الأعلام ، بل كانت الثقافة قسلة شائعة بين الناس جبيعا ، يشارك فيها خاصة الناس وعامتهم ، وكلهم يشتغلون بها ، ويقتنون كتبها ، ويحضرون مجامعها ومناظراتها . وقد شاع ذلك بينهم شيوعا كبيرا ، حتى اننا لترى بعضهم يجمع أمشاجا كثيرة من الثقافات فيكون أعجوبة الأعاجيب . ولا أدل على ذلك من قصيدة لابن الرومي يقول فيها

قولا لطوط أبي عسلى بصرينا الشاعر المنجم المنسخة المنسخة المغنى الكاتب الحاسب المعلم الفيلسفوف العظيم شانا العائف القائف المعارة المائف الكاهن المعادى في نصر ابليس كل مسلم

وهذه الأبيات — على ما فيها من سخرية — تشاير الى ما كان، في طوق الأديب آنذاك من الجمع بين ألوان هذه المعارف المختلفة .

وكان كثير من الخلفاء في ذلك العصر لا يضيقون بهذه العلوم الصديثة ، بن ان بعضهم كان يميل اليها ويشجعها بسلطانه وجاهه ، مثل الواثق الذي يقولون عنه انه كان محبا للنظر ، مكرما لأهله ، مبغضا للتقليد وأصحابه ، محبا للاشراف على علوم لناس وآرائهم ممن تقدم وتأخر من الفلاسفة والمتطبين . وكان له مجلس يعقده للنظر بين الفقهاء والمتكلمين في أنواع العلوم ، فكانت سيرته كسيرة عمه المأمون في هذا الباب . ومن أجل ذلك أخذت مسألة خلق القراآن في عهده شكلا حادا أكثر مما كانت في عهد أبيه المعتصم (۱).

ويبدو أن علم النجوم والرياضيات كان آكثر العلوم الحديثة شيوعا . وسر ذلك طرافته وموافقته أحدوال الزمن وتقلباته ، وشيوع الحضارة الفارسية التي كان أهلها يعدون الكواكب ويثوطون بها مقادير الخير والشر وطوالع السعد والنحس . وكان العرب يتعاطون علم القيافة ويؤمنون بالزجر والنحس وما اليهما ، فلم يجدوا في العلم الحديث غرابة وقبلوه في غير عسر .

ولهذا كان الخلفاء يعتقدون أن للنجوم أثرا في أحداث الكون ، من موت وحياة ، وسعادة وشقاء ، وصحة ومرض ، ونقتير في الرزق وغير ذلك . ولعل الشيعة كانوا فوي أثر بالغ في

<sup>(</sup>١) "تاريخ الخلفاء بتصرف ص ٣٦١ ٠

أشاعة التنجيم بين التاس ، وقد نسب اليهم كشير من التنبؤ بالحوادث ، وكانوا يبغون من ذلك دعاية لأنفسهم .

وقد عظم شأن المنجمين فى العصر العباسى ، واستغلوا ايمان الناس بالتنجيم حتى الخلفاء . وقد روى أن المنصور تخير وقتا معينا لوضع الحجر الأساسى لمدينة بغداد ، وكذلك صنع الفاطميون حينما همتوا بانشاء القاهرة . ولا يبعد عن أذهاننا ما كان من أمر المعتصم ، فقد نصح له المنجمون بالخروج الى الحرب أيام نضج التين والعنب ليكون النصر محققا ، ولكن الخروف دقعته الى مقاتلة الروم فى غير هذا الواقت ، فأحرز نصرا مبينا فى موقعة عمورية ، وقال أبو تمام قصيدته المشهورة التى مطلعها :

السيف أصدق أنساء من الكتب

ف حدّه الجد بين الجدد واللعب

وقد ظل أمر التنجيم مسيطراً على عقول الكثيرين الى اليوم ، فهم يؤمنون بما يتنبأ به الفلكيون من أن مواليد شهر كذا سوف تجرى السعادة في ركابهم ، ومواليد شهر كذا سوف يحف الشقاء بحياتهم ، وأن الناس تتباين أخلاقهم نتيجة اختلاف شهور ولادتهم .. ونصو ذلك ، ولا شك أن هذا زعم باطل ، لأنه لو صحت نبوءاتهم لاتفقت أحوال من ولدوا في شهر واحد ، مع أننا نجد فوارق كثيرة بينهم تبلغ حد التضاد .، ولكنها طبيعة الانسان التي تريد أن تخترق الحجب وتعلم أسرار الغيب .

الا الله » وقوله تعالى على لسان رسوله الكريم ﴿ وَلُو كُنْتُ أَعْلَمُ اللَّهِ » وَلُو كُنْتُ أَعْلَمُ الغيبُ لاستكثرت من الخير وما مسنى السوء » .

و بعد فقد رأينا أنه كان للعلم مناهج متعددة ، لكل منها منحى خاص . و نحن نستطيع أن نقول — مطمئنين — بعد ذلك أن حكم ابن قتيبة فيه شيء من الشطط ، لأنه كان ينظر الى عصره حسب ميله وثقافته . وقل مثل ذلك فيمن كانوا مشغوفين بالعلوم الحديثة في هذا العصر .

وليس من العسير أن تتخيل هذه الحالة بجملتها ، فهى قريبة الشبه جدا بما نحن فيه الآن : كلف بالقديم وتعصب له ، وتهالك على الحديث وازدراء للقديم ، ثم قصد واعتدال بين هذا وذاك . وربما كان الفرق بيننا وبينهم أن عصرهم كان عصر الموالى .. هؤلاء الذين كانت العصبية الجنسية تدفعهم الى دراسة العلوم الحديثة لأنها تنافس العلوم العربية ، فضلا عن أنهم كانوا يغون ألا ينفرد العرب بالدين والسياسة وبالعلم كذلك ، وألا يستأثروا دونهم بكل كمال وفضيلة .

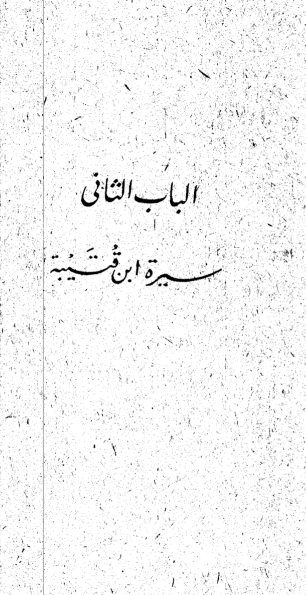
ونستطيع أن نطبق رأينا هذا في وصف ابن قتيبة لعصره على ما حدث في النصف الثاني من القرن الثاني للهجرة ؛ فأنت حين تقرأ شعر بشار وأبئ نواس ومطيع بن اياس وابن الضحاك تقول انه عصر فجر وفحش ونكر . وحين تقرأ لأبي العتاهية وغيره من الزاهدين ، وحين تعرف أن الرشيد كان يحج سنة ويغزو أخرى ، تقول انه عصر زهد وؤرع وتقوى . وكلا الحكمين لا يصيب القول انه عصر زهد وؤرع وتقوى . وكلا الحكمين لا يصيب المسيد المستحدة والمستحدة المستحدة المستحدة

الحقيقة ، والحكم الصحيح الذي لا ميل فيه أنه كان لهذه النزعة عشاقها ، ولتلك النزعة أربابها .
وأحب أن أذكر هنا أن العلماء في ذلك العصر قد أدركوا حقائق بعض الأشياء ، والأمثلة على ذلك كثيرة ملثوثة في كتب الحاحظ وابن قتيبة . وحسبنا أن نذكر أنهم كانوا يعرفون أن الحاحظ وابن قتيبة . وحسبنا أن نذكر أنهم كانوا يعرفون أن وأرأس يتفرق منه العصب الذي فيه الحس. وبه قوام البدن » (۱) وأن الشمس أكبر من الأرض بمرات كثيرة (۲) . وقد كنا نعتقد وأن الشمس أكبر من الأرض بمرات كثيرة (۲) . وقد كنا نعتقد أن هذه الحقيقة الأخيرة لم تعرف الا في أوائل العصر الحديث على يعد العالم الألماني «كوبرنيكس Copernicus «جاليليو يد العالم الألماني «حورنيكس المنظار في المناول من استعمل المنظار في المناول من استعمل المنظار في

رصد الكواك.

الله الله (١) عيون الأخبار ٣/٠٠/ .

<sup>﴿ ﴿</sup> ٢) تأويل مختلف الحديث ص ١٥١ .



# الفضل لأول

مولسده وحبيساته

هو « أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة » . وأصله فارسى من غير شــك ، وهو يُصرح بذلك فيقول محاجًّا الشعوبية : « فلا يُسْعَنَى نسبى في العجم أن أدفعها عما تدعيه لها جهلتها » (١). ويقال فى نسبته « الدينورى » لأنه أقام بالدينور قاضيا مدة فسب اليها. ويقال أيضا « المروزي » كذلك لأن أباه من « مرو الروز » ، و « الكوفى » لأن بعضهم يقول انه ولد فيها كما سنوضحه ، و « البغدادي » لأنه ولد فيها على رأى البعض الآخر ، أو نزل بها · ولا نعرف عن أبيه « مسلم بن قتيبة » شيئا أكثر من اسمه ، ولا شك أن اهمال المراجع له — سيان في ذلك كتب ابن قتيبة وكتب غيره — يدل على أنه لم يكن له شأن ما.. واسم أبيب « مسلم » واسم جده « قتيبة » يدلان بوضوح على أن كليهما كان مسلماً في القرن الثاني الهجري . وعلى ذلك يمكن القول ان أبن قتيبة قد ولد من أبوين متعربين ، وانه كان يتكلم العربية كلغة

<sup>(</sup>١) كُتَّابِ العرب في رسائل البلغاء ص ٥٦ الطبعة الثانية

ولم يهتم كثير من المؤرخين بسنة ولادته ، لأن المسرء يولد ولا يتكهن الناس بمصيره في مستقبل الأيام . والذين اهتموا بمولده يجمعون على أنه ولد سنة ٢١٣ هـ (١) ، وهذه السنة توافق منذ ٨٢٨ ميلادية .

وهؤلاء الذين عنوا بسنة ولادته لم يختلفوا اختلافهم في سنة وفاته . وهذا أمر غريب حقا ، لأن المعقول ألا يختلفوا في تاريخ وفاته ، وأنما يكون الاختلاف في تاريخ ولادته .

وقد عثرت في المكتبة الأهلية بباريس على نسخة خطية لكتاب ( المعارف » ( رقم ١٤٦٥ مخطوطات عربية ) ، وقد كتب في الصفحة الثالثة هذه العبارة « كتاب المعارف للشديخ الامام أبى محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة القتيبي الدينوري البغدادي النحوي، ولد في بغداد سنة ٢٧٦ وتوفي سنة ٢٧٦ ، وله جملة من التصانيف ، تغمده الله برحمته ونفعنا بعلومه » ، وهذه النسخة كتب سنة ٢٥٦ ه.

وهناك عبارة لابن قتيبة يفهم منها أنه ربها يكون قد ولد قبل هذا التاريخ ، لأنها تدل على أنه كان يرتالا مجالس الأدب ويعى ما كان يقال فيها في زمن الخليفة المعتصم ، فقد ذكر في كباب « الشعر والشعراء » في ترجمة « دعبل الخزاعي » انه قد نمي

<sup>(</sup>۱) انظر وفيات الأعيان ٢٥١/١ ، وبغية الوعاة ص ٢٩١، و وتاريخ أبي الفدا ٣١/٢ ، وتاريخ ابن كثير ٤٨/١١ ، وطبقسات المفسرين للداودي في ص ١٠٣ ( مخطوط ) ، وروضات الجنسان ص ٤٤٧ .

شغر لدعبل في هجاء المعتصم « فامن بطلبه فاستنز ، ثم هرب ، ورايته وهو يحلف ما قال الشدعر لا وانسا فيسل عميلي لسانه وكبد به » (۱).

ثم يقول بعيد ذلك : وسئل وأنا حاضر عن أجود شعره ، فقال: « القدينة » . ومعنى ذلك أنه كان في زمن المعتصم فتى يافعا يغشى معافل الأدب . والمعراوف أن المهتهام حكم من سهة ٢١٨ الى منة ٢٢٧ هـ ، فيكوان ابن قتية - على حسب قول المؤرخين الذين ذكروا تاريخ ولادته - قد بلغ الرابعة عشرة من عبره حتى نهاية حكم المعتصم . وهذه سن لا تخول لصاحبها - فيما أرى - ال يشارك في حلبات الأدب ، اللهم الا إذا أوتى حظا كبيرا من ذكاء القلب والمنضج المبكر .

وقتيبة بضم القاف وفتح الناء المثناة من فوقها وسكون الياء المثناة من ثختما ، وبعدها باء موحدة » ثم هاء ساكنة — كما يقولون — تصغير قبتبه « بكسر القاف وسكون الناء » أو قبتب أو قلتب « بفتح القاف والناء » واحدة الاقتاب ، ومعناها المعي أو الاكاف، وهو ما يوضع على ظهر الراحلة . وقد تناول اللغويون هذه الكلمة بشيء من التفصيل (٢) بما لا يخرج عما ذكر نا

<sup>(</sup>١) الشعر والشعراء ص ٥٤٠ طبعة ذي جويد .

<sup>(</sup> ۱۳ انظر اللباب في تهذيب الأنساب ۲۲۲/۲ لابن الأثير ، وتاج العروسي ( ۱۳۳۸ لابن الأثير ، وتاج العروسي ( ۱۳۰۸ ) وسحاح الجوهري ، والتهاية لابن الاثير ۲۲۷/۳ ، واساس البلاغة ، وأقرب المداد د .

وقد اختلفوا في موطن ولادته ، ففريق يقول أنه ولد بالكوفة كَابِنُ الْأَنْبَادِي (1) وأبن الأثير (٢) وابن النديم (٣) ، وجرى على هـــذا الوأى بعض الباحثين المعاصرين مشــل برواكلمان في دائرة المعارف ، وجورجي زيدان (١٤) . ومن أجل هذا يطلق عليه لقب « الكوفى » . وفريق آخر يذكر أنه وللا فى بعُداد كالسمعاني (له) والقفطي (٦) والبغدادي (٧) والموسوى (٨) ، ووافقهم على ذلك بعض الباحثين المعاصرين كالشيخ رشيد رضا (٩٠ وخير اللكين الرُّركُليُ (١٠٠٪) والبستاني . وفريق ثالث لا يجزم برأى ، ويَقُولُ انه ولد في بعداد ، وقيل في الكوفة ﴿ وَمَنْ هَلَّوْلاًءُ ابْنَ حَلَّكَانَ ﴾ في كتابه «الأدب العربي» <sup>(١١)</sup>

وأنا أرجح أنه ولد بالكوفة وسكن بغداد ، لأن من ذكر ذلك أسبق من غيرهم مثل ابن الانباري وابن النديم ، ولأن بعض الثقات يذكر أنه « نزيل بغداد أو سكن بغداد » مثل أصحاب مرآة الجنان، وتهذيب الأسماء، والمنتظم في تاريخ الأمم والملوك، وطبقات المفسرين ، واللباب .

 (۲) تاریخ ابن الأثیر ۷/۰/۱۷ (١) طبقات الأدباء . (٣) الفهرست ٧٧.

(٤) تاريخ آداب اللفة العربيّة ٢٠٠/٢ .

(٦) انباه الرواة ١٤٣/٢ . (٥) الأنستاب ٤٤٣٠

(٧) تاريخ بفداد ١٧٠/١٠ (٩) محلة المنار ٨٤/٨ . (٨) رؤضات الحنان ٤٤٧

Litterature Arabe .153 (11) (١٠) قاموس الأعلام ١٨٦/٢ه وُنِحَنَ — مع بِالغِ الأَسْفُ — لا نعرف شيبًا عُن طَهُولَتُهُ وَتَسَائَتُهُ وَلَمْ أَنْ عَبِرَهُ مِن كَبَارِ عَلَمَائَتُا القدامي . وربماً كانت معرفتنا لهذه الحقبة من حياته — لو تيلسرت — تلقى ضوءا على كثير مما خفى علينًا من ميوله واتجاهاته وتكوينه العلمي ، وإلكن الأبام تطوى ذلك كله في بطونها طي السجل للكتب . (

مهما يكن من شيء ، فقد قضي معظم حياته في بغداد ، وأخذ عن علمائها — وهي في أوج مجدها العلمي — علوم الحديث والفقة واللغة والتفسير والنحو والأدب والأخبار . وقضي وقتا من حياته في « الدينور » أثناء ولايته القضاء فيها ، ولذلك ينمب اليها . والدينور بلدة من بلاد الجبل قرب « قرميسين » وينسب اليها جماعة كثيرة من أهل الأدب والحديث (١٠ . وقد ذكروا كثيرا من هؤلاء المنتسبين اليها وليس فيهم ابن قبيبة ، مع أنه أبغد صيبيًا وأعلى قدرًا ممن ذكروا . ولست أدرى سر ذلك ، وهو إن حلي على شيء فانما يدل على أن هذا الرجل غير مجدود .

ويبدو لني أنه قضى في « دينور » مدة طويلة استطاع فيها أن يقيم له في نفوس أهلها مكانة أثيرة ، وأن يصنف كتبا أقبل عليها الناس انهم ، ويقول ابن النديم : « وكتبه في الجب ل مرغوب فيها.» (٢) . وليس من شك في أن اقامته بالدينور قد أعانته على اتقان اللغة الفارسية ،

<sup>(</sup>۱) أقرأ الأنسباب للسمعاني ص ٢٣٨، ووقيسبات الأعيان الرام) ؛ ومعجم ما استعجم للبكري ٣٥٨/١ طبعسبة وستنفله ، ومعجم البلدان لياقوت ١٨٨/٤ . (٢) الفهربيب ٧٧ . (

ومن غريب الألمر أنه لم يشر فى أى كتاب من كتبه الى اقامته فى الدينور أو الى توليه القضاء فيها . ويظهر لى من ذلك أنه قد ضاق ذرعا بهيود الوظيفة ، لأن الانسان مولع دائما بالحديث اعن ذكرياته الطيبة فى مناسبة وفى غير مناسبة . ويظهر لى من ذلك أيضا أنه كان قليل الاحساس بالمجتمع وما يدور فيه ، سيان فى ذلك ما يتصل به وما لا يتصل به , وأنا أعزو ذلك الى أنه كان أبدا فى شغل شاغل بأمرين ملكا عليه عقله وحواسه ، وهما : الدفاع أبدا فى شغل شاغل بأمرين ملكا عليه عقله وحواسه ، وهما : الدفاع أبدا فى شغل البنة ومذاهبهم ، ووضع المؤلفات لسد حاجة المسلمين وتحييهم فى دراسة العربية . وكان يعتبر ما دون ذلك من شئون الخياة لا يستحق النظر والتسجيل .

على أنى أعتقد أن أمتال هؤلاء العلماء الأجلاء يضيقون بالوظيفة وأغلالها ، لأنها تحد من حرية تفكيرهم ، وهم قوم يبغون الحرية والانطلاق . وها هو ذا معاصره الجاحظ يصف ذل الوظيفة فيقول : « فإن أولئك « أى الموظفين » لباسهم الذلة ، وشعارهم الملق ، وقلوبهم ممن لهم خول مملوءة ، قد لبسما الرعب وألفها الذل .. فهم مع ذلك في تكدير وتنغيص خوفا من سطوة الرئيس الذل .. فهم مع ذلك في تكدير وتنغيص خوفا من سطوة الرئيس وتنكيل الصاحب وتغيير الدول .. النخ » (۱) ، فهؤلاء العلماء حرا ترى - يربئون بأنهسهم عن أن يقارفوا خدمة السلطان ، أو بستكينوا للرؤساء خوف الذل والملق .

ا ﴿ وَلَسْتُ أَعْرَفُ عَنْ حَيَاتُهُ أَكْثَرَ مَمَّا ذَكُرِتَ . وَلَمْ أَجِدُ فَى جَمِيعٍ

<sup>(</sup>١) رسائل الجاحظ على هامش الكامل ٢٤٨/٢ .

المراجع التي تناولت ابن قتيبة — على كثرتها — شيئا غير هذا ، وهو — كما ترى — قليل الفناء .

\*\*\*

ولم يغفل واحد من المؤرخين والعلماء الذين تعرضوا لابن قتيبة ذكر سنة وفاته . وهذا شأنهم مع أفذاذ الرجال ، لا يهتمون بمولدهم ، لأنهم لا يعرفون ما سيكون من أمرهم بين ملايين المولودين ، حتى اذا بر زوا في ميادين الفتون والعلوم وذاع صيتهم في الآفاق ، ومضوا الى جوار ربهم عنوا بحياتهم وأرخوا سنى وفاتهم . وكذلك كان حالهم مع ابن قتيبة .

وقد اختلفوا في سنة وفاته ، فبعضهم يقول انه توفى سنة ٢٧٦ هـ، والقليل منهم يقول انه مات سنة ٢٧٦ هـ، والقليل منهم يقول انه مات سنة ٢٧٦ هـ. ولكنى بعد تمحيص دقيق لهذه الروايات المختلفة أرجح أن وفاته كانت سنة ٢٧٦ هـ. بل ان هناك مسألة تجعلنى أكاد أقطع بأنه توفى في هذه السنة بفقد تحدث ياقوت في «معجم البلدان» عن بللة اسمها «ييانة»، وهي بلدة أندلسية بينها وبين قرطة ثلاثون ميلا، وذكر آن منها قاسم بن أصبغ بن يوسف البياني، وقد رحل قاسم هذا الى المشرق في سنة ٢٧٤ هـ، وأخذ العلم عن جماعة من العلماء منهم ابن قتيبة (۱). ويؤيد هذا أن محمد بن خير الاشبيلي أحد ماها الأندلس ذكر قاسم بن أصبغ هذا بين من رووا عن ابن قتيبة علماء الأندلس ذكر قاسم بن أصبغ هذا بين من رووا عن ابن قتيبة

<sup>(</sup>١) معجم البلدان ٣١٩/٢ طبعة دار المأمون .

كتبه في الأندلس (١) . وهــذا يدل على أن ابن قبيبة كان حيا في سنة ٢٧٤ هـ . وبما أن سنتى ٢٧٤ ، ٢٧٥ لم تردا قط فى سنوات وفاته عند أحد من المؤرخين فيتعين أنه مات سنة ٢٧٦ هـ الموافقة

لسئة ١٨٨ مىلادىة أما سبب مؤته فيكادون يجمعون على أنه ﴿ أَكُلُ هُرَيْسَةً فأصاب حرارة ، ثم صاح صبيحة شديدة ، ثم أغمَى عليه الى وقت صلاة الظهر ، ثم اضطرب ساعة ، ثم هٰداً ، فما زال يتشهد الى وقت السحر ، ثم ماتِ » ، ويزيد ابن حجر العسقلاني : « أنه ازدرد الهريسة ساخنة قبل أن تتفثأ جرارتها فأهلكته (٢) . وقد استخلص بعضهم من قول ابن حجر مَا جعلهم يرمون ابن قتيبة « بالتسرع والتهافت والنهم والجشع » (٢) . والحق أن قول ابن حجر يجب أن يؤخذ بشيء من التحفظ ، لأنه ترجم في كتابه ﴿ لَسَانَ الْمَيْرَانَ للمحد ثين المغمورين في نظره ؛ وكان من الحاملين على ابن قتيبة . ويغلب على الظن أن الهريسة كانت فاسدة فأصليب بالتسمم من جِرَاء فسادها ، لأنه ليس من المعقول أن يموت رَجْل بسبب التهام طعام ساخن ، والمعقول أنه حين يحسُل بحرّارته يلفظ اللقمة من فمه قبل أن تصل الى المريء ، وهذا رأى طبيب ثقة أطمئن اليه .

(١) فهرست ابن خير ص ٣٧٧ طبعة سرقسطة

11.1V

<sup>(</sup>۲) لسان الميزان ٣/٧٥٣ .

<sup>(</sup>٣) انظر كتاب « ادب الجاحظ » ص ٥٣ للأستاذ. حسن إ

#### الفصل لثاني

## خُبِأَقِ إِن قُتَ يُلِبَ

كان ابن قتيبة لين العريكة ، وكان يحث دائمًا في كل مناسبة على الشخلي بكريم الخلق وحميد السجايا ، ويرى أن التجمل بهما أَفْضُلُ مِن طلب العلم .. يقول في مقدمة أدب الكاتب : ﴿ وَتُحْنُ نستحب لمن قبل عنا وائتم بكتبتا أن يؤدب نفسه قبل أن يؤ**دب** لسائه ، ويهذب أخلاقه قبل أن يهذب ألفاظه ، ويصون مروءته عن دُنَاءَةُ الْغَيْبَةِ ، وصناعتِه عن شين الكذب » . وكان يبقت هجر القول وفاحش الكلام ، وفي ذلك يقول : ﴿ فَأَمَا السَّبَابِ وَشَيَّمُ السلف وذكر الأعراض بكبير الفواحش فما لا نرضاه لخساس الغبيد وصغار الولدان » ! وهو يلتمس لنفسه مخرجا عند ذكر العورة بصريح لفظها ﴿ فيقول في مقدمة عيون الأخبار : ﴿ انْهَا ﴿ لَا مُؤْمَّمُ وَاتَّمَا الاَّتُمْ فَى شَتَّمَ الأَعْرَاضُ وَقُولُ الرُّورُ وَالْكَذِّبِ وَأَكْلُ « لحوم الناس بالغيب » . ونزاه يختم مقدمة أدب الكاتب بالحث على ترويض النفس على كريم الخصال ، وتجميلها بالتواضع وحب النَّحْقُ فيقول ؟ « فمن تكاملت له هذه الأدوات ، وأمده الله بآداب وهمالنفس من العفاف والحلم والصبر والتواضع للحق وسكون الطائر وخفض الجناح ، فذلك المتناهى فى الفضل ، العالى فى ذرا المجد ، ا الحاوى قطنب السبق ، الفائر بخير الدارين ان شاء الله تعالى » ،

وابن قسية يعث الناس على التواصى بمكارم الأخلاق، ونبذ الخوص في الأعراض والأحساب، وهو يجعل من نفسه قلاوة لهم ، ولاذلك أبت عليه أخلاقه الكريمة أن يخوض في حقيقة أصل أبي عبيدة معمر بن المثنى أحد زعماء الشعوبية ، فانصرف عن ذلك قائلا عنه : « وحاله في نسبه وأبيه الأقرب الله حال نكره أن من ما ما دخ » (1) من ما ما دخ » (1) من ما ما دخ » (1)

المذكرها ، فتكون كمن أمر ولم يأتمر وزجر ولم يزدجر الله المنظمة ولعلم من أبرز كلق ابن قتيبة التواضع ، فهو لا يدعى لنفسه شيئا ليس له ، ولا يستعلى على غيره ، ولا يتورع عن أن يأخذ العلم غن اخس الناس ، فإن العلم ضالة المؤمن ، من حيث اخذه فقعة ، وقد قال ابن عباس رضى الله تعالى عنه : «خذوا الحكمة ممن سمعتملوها منه ، فإنه قد يقول الحكمة غير الحكيم لا وككون المهية من غير زام ».

المار) كتاب العرب من دسائِل البلغاء ص ٣٤٦٠٠

غيرها ، فأن العلم ضالة المؤمن .. ولن يزرى بالحق أن تسمعه من المسركين ، ولا بالنصيحة أن تستنبط من الكاشحين ، ولا يضير الحسناء أطمارها ، ولا الذهب الابريز مخرجه من كبا ﴿ أَى الكناسة ﴾ . ومن ترك أخذ الحسن من موضعه أضاع الفرصة ، والفرصة تمر مر" السحاب » .

وكان ابن قتيبة موطَّأ الأكناف ، سهلا ، سمحا ، يرعوي عن الغي اذا ما بدا له وجه الحق في غير صلف أو تكبر . واني لأذكر قصة صغيرة ترينا كيف كان هذا الرجل يرى الفضيلة في الرجوع الى الحق .. يحدثنا الغزالي أن ابن فتيبة قال : « مرّ بي بشر بن عبد الله فقال : ما يجلسك ههانا ? فقلت : خصومة بيني وبين ابن عم لی ، فقال : ان لأبيك عندی يدا ، واني أريد أن أجزيك بها ، وانى والله ما رأيت شيئا أذهب للدين ، ولا أنقص للمروءة ، ولا أضيع للذة ، ولا أشغل للقلب من الخصومة . قال : فقمت لأنصرف ؛ فقال لي خصمي : مالك ? قلت : لا أخاصمك . فقال : عرفت أن الحق لي. فقلت: لا م ولكني أكرم تفسي عن هذا ﴿ (١). لقد ترك ابن قتيبة اللَّدد والخصومة ترفعاً عن أنْ ينزلق الى مهاوى الشطط والنزيد . وقديما عرف الناس أن الوقوف أمام المحاكم يغض من أقدار الرجال ؛ فان الذي يقف للدفاع عن حقه أمام المحكمة قد تدفعه ظروفه الى التزيد ، والتزيد أمر قبيح فيه ضلال ، وقد ينتهي الى رمى الخصم بعبارات أو اشارات لا يصح

<sup>(</sup>١) اجياء علوم الدين ٣/١٢٥.

أن تصدر من رجل كريم . ومن هنا كره الصالحون أن يكون الرجل فصيح اللسان قد تحق الرجل فصاحة اللسان قد تحق باطلا وتزهق حقا في كثير من الأحيان .

وابن قتيبة يرسم للناس قواعد السلوك والمعاشرة ، فان الحديث والمخالطة الساس أمران يحتاجان الى قدرة بارعة ؛ فقد يحسن الكلام في موضع قد لا يحسن فيه السكوت ، وقد يكون الخير في العكس . وقديما قالوا : « حتف المرء في منطقه » وقال النبي الكريم : « وهل يكب الناس على وجوهم يوم القيامة الاحصائد الكريم : « وهو يبين لنا ذلك في مقدمة عيون الأخبار فيقول : السنتهم » . وهو يبين لنا ذلك في مقدمة عيون الأخبار فيقول : تشاكل ما حضرك من القول أحضرته ، أو فرصة تخاف فوتها انتهزتها . وكان يقال : « انتهزوا فرص القول ، فإن للقول ساعات يضر فيها الخطأ ولا ينفع فيها الصواب » وقالوا : « رب كلمة فقول لصاحبها دعني » . وقد أعجبني قول عبد الله بن المبارك في رثاء مالك بن أنس :

صموت إذا ما الصمت زينن أهله

وفتاق أبكار الكلام المغستم

فأنت ترى ابن قتيبة يضع للناس دستورا في أدب الحديث ينبيء عن شيء غير قليل من الحصافة وسداد الرأى . \

. ويجب أن أقرر أن ابن قتيبة من أوائل من جعلوا الزهد ركنا هاما من أركان الأدب. فانه أفرد له بابا خاصا فى كتاب « عيون الأخبار » . وقد ذكر الجاحظ تنفا متفرقة عن الزهد والزهاد فى

« السّالَ والتّبيين » ، ولكن ابن قتيبة أنشأ للزهد بابا مستفيضا منسقا ، وقلده أحمد بن عبد ربه في « العقد القريد » . فابن قتيبة قد تناولة بذلك في مقاومة تنار المجون الذي ألح على الدولة في ذلك العمد .

وكان عذا الرجل مثلا بليغا لنبل المظلق ، فلم تورثه شهرته العلمية زهوا ولا غوورا ، ولذلك لم ننجس له فى أى كتاب من كتبه ما يشهر من قريب أو بعيد الى شىء من الفخر والكبرياء .

بيد أنى ألمح فيه أحيانا شدة الاعتداد بالنفس ، والاعتسداد بالنفس صفة مجمودة تضفى على صاحبها قسوة الخلق وكمال الرجولة ، ولكنها قد تكون مذمومة إذا أريد بها المكابرة والتشبث والعناد . وهذا ما نلمسه في ابن قتيبة . وهو بذلك يناقض بعض ما يتصف به من التواضع والخضوع للحق ، فلذا رأى رأيا حاول أن يدعمه ويؤيده بهختلف الوسائل ختى لا يطأطيء رأسه إمام خصومه .(ولذلك يرى — وأنا في دهشة من ذلك — أنه خــيرًا للانسانُ أَنْ يَأْتِي الاَثْمُ عَلَى جَهَلَ بِهِ وَلَا يَسِأَلُ أَهْلُ العَلَمُ ٪. يقول : لا وكائت العلماء تنهى العوام عن كثرة الطؤال ، وقالوا : إلأن يُؤْتَى الشيء على جهل به أسلم من أن يؤتى على علم » (١). وهذا ﴿ فِي رَأْمِي ﴿ خِطَّا كَبِيرٍ ﴾ لأنثا لو جرينا وراء هؤلاء العلماء لكان مثلنا كمثل البعامة التي يضنيها طراد الصياد، فتدس رأسها فى الرمل ظائة أنه لا يراها ما دامت هي لا تراه .

<sup>(</sup>١) كتباب الأشربة ص ٧٥ .

ولم يروعن ابن قتيبة أنه كان يرتاد مكان ربية ، أو يأتى ما يثلم ذينه . ولم يعرف عنه أقط أنه قصر فى اقامة شعائر الدين ، كما عرف عن الجاحظ مما سنبينه فى حينه . وكل ما يؤخذ من مؤلفاته أنه كان شديد الإخلاص للاسلام والمسلمين ، وبخاصة العرب لأن الرسول بعث منهم ، ولذلك نراه بدافع عن الدين وعن العرب فى حرارة واخلاص .

### الفصل الأالث

#### صِلتهَ تحسار رطال لدولة

يبدو لى أن ابن قتيبة كان يحيا - على العموم - جياة مستقرة ليس فيها كثير من الترحال والظعن الوقد أنفق الشئط الأكبر منها فى بعداد فى طلب العلم ، ثم فى تصنيف الكتب واملائها والظاهر أنه أدى فريضة الحج والزيارة الله يذكر فى كتاب (المهارف) أنه قرأ على موضع الزيادة التى أضافها المأمون الى مسجد المدينة عبارة يسجل فيها تاريخها (۱) . ولكننا لا نعرف تاريخ حجه على وجه التحديد . وهو على كل حال قد أدى هذه الفريضة قبل سنة ٢٥٦ ، أى قبل تأليف كتاب المعارف ، وسنعرف ذلك فى موضعه .

ولم يعرف عتبه كبير اتصال بعظماء الدولة ، أو المناصب الحكومية ، اللهم الاتوليه القضاء في الدينور ، قاقام بها مدة حتى ، نسب اليها ، ثم عاد الى بعداد واتخاها مقاما له حتى مات . وكانت له علاقة بوزير المتوكل والمعتمد « أبى الحسن عبيد الله بن يحيى

<sup>(</sup>١) كتاب المعارف ص ٢٤٥ طبعة الطبعة الاسلامية .

ابن خاقان »، والظاهر أن هذه العلاقة لم تزدعلى أن تكون علاقة علمية ، لأنه أهدى له كتاب « أدب الكاتب » . وأنا أعتقد أن تولية قضاء الدينور كان الثمرة العملية الوحيدة لهذه العلاقة كما يقول ابن السيد البطليوسى (۱) . وقد ذكر ابن قتيبة هذا الوزير في صدر « أدب الكاتب » ، وأثنى عليه ، وأشار الى أنه صنف الكتاب اجابة لطلبه . ومن المحقق أنه لم يكن من خاصة الوزير والمقربين اليه ، لأنه لم يشر الى ذلك قط في كتبه الأخرى ، كما أنه لم يكن مغمورا بالنعمة والحياة الرخية ، . شأن المقربين من الوزراء وكبار رجال الدولة . وربما كانت هذه هي الصلة المحققة الوزراء وكبار رجال الدولة . وربما كانت هذه هي الصلة المحققة

التى كانت لابن قتية مع عظماء الدولة .
وقد عثرت له فى عيون الأخبار على كتاب شكر وجهه الى محمد بن عبد الله بن طاهر (٢) ، ولابد أن يكون هناك سبب لهذا الشكر . غير أنه لم يشر قط فى أى مؤلف من مؤلفاته الى صلته بهذا الأمير كما أشار فى مقدمة أدب الكاتب الى الوزير عبيد الله ابن خاقان . وكل ما يمكن أن يقال فى هذا الأمر أن اسحاق بن راهويه — أحد شيوخ ابن قتيبة — كان على صلة بعبد الله بن طاهر أمير خراسان . وكان ابن قتيبة فى فتاء سنه يتردد عملى طاهر أمير خراسان . وكان ابن قتيبة فى فتاء سنه يتردد عملى خراسان ليأخذ العلم عن أستاذه اسحاق ، وكان يتبعه فى غدوه ورواحه . وليس ببعيد أن يكون التلميذ قد قصد أستاذه فى دار الأمارة ذات مرة ، فالتقى هناك بابن الأمير « محمد بن عبد الله

<sup>(</sup>۱) الاقتضاب في شرح ادب الكتاب ص ٢٤ (٢) انظر عيون الأخبار ٢٢٢/٢٠

(أبن طاهر » ، فحدث بينهما ما يشبه الألفة التي تعقدها حياة إ الشباب .

وقد ذكر الدكتور اسحاق الحسيني أنه عثر على نسخة فريدة من كتاب المعارف في المتحف البريطاني نسخت في شبعبان سنة ٧٧٠ هـ ، وقد كتب الناسخ في نهايتها أنَّ الموفق — وهو أخو الخليفة المتمد - استدعى ابن قتيبة سنة ٢٦٦ الى بغداد، فأتى ، وقراً عليه هذا الكتاب « المعارف » فأجازه بعشرة آلاف دينار (١). واذا صُحت هذه القصة حروقد صدقها الدكتور العسيني ــــ كانت وساطة هذه الصلة الوزير عبيد الله بن خاقان الذي كان مقربا لدى الموفق ، وهو الذي ولا ه الوزارة في خلافة المعتمد . ولكنني أشك في هذه القصة ، لأنها لو حدثت لأشار اليها ابن قتيبة في الكتاب نفسه ، كما فعل في « أدب الكاتب » الذي أشار فيه الي الوزير ابن خاقان ، أو ذكره في أي كتاب من كتبه ، وبخاصة إن القرب من الموفق في ذلك الحين كان مدعاة للتيه والفخر ومطمح يَقُوسِ العلماء ، لأن السلطات كلها كانت في قبضة يده دون الخليفة . وأثا أرى أن الناسخ نفسه هو الذي فعل ذلك ليرفع من شــــأن الكتاب. والكتاب - في حقيقة الأمر - قيم جدا وليس في حاجة الى معاولة الاعلاء من شأنه

على أن صلاته بهؤلاء العظماء — ان صحت جميعها — لم تكن من القوة التي تتبيح له أن يكون من خواصهم المغمورين بنعمهم وافضالهم :

The Life and workes of Ibn Qutaiba p. 4 (1)

# الفِصِّل لَالِي سشيدنسسر

أخذ ابن قتيبة العلم عن علماء كثيرين مختلفي المناحي ، ولهذا كان متنوع الثقافة غريرها ، آخذا من كل لوق منها ابحظ طيب. فمنهم المحدث، ومنهم اللعوى، ومنهم النحوى، ومنهم راوية للشعر والإخبار .. الخ . وبعضهم يذكر من أساتذته شيونتا يسقطهم البعض الآخر . وقد تتبعت في دقة العلماء الذين أخذ عنهم ، سواء الذين صرح هو بالأخذ عنهم في كتبه ، أو الذين ذكرهم المترجمون له كثبيوخ تلقى العلم عنهم ، وهم كثيرون يزيدون على الأربعين شيخاً ، وبعضهم لم يزوعنه ابن قتيبة الا قليلا ، وأمثال هؤلاء لا نعتبرهم - بطبيعة الحال – من أساتذته ﴿ وَعَلَيْنَا أَنَّ نُوجِهِ اهتمامنا البي شيوخه الذين لازمهم وأخلذ علهم ، وهم الذين ذكرهم المترجمون له على أنهم أساتذته فقالوا أنه أخذ العلم عن فلان وفلان .. ويمكن حصرهم فى خسمة شيوخ أجلاء كانوا - من غبر شائ – المنهل الذي ارتشف منه ابن قتيبة ثقافته م وهم : أبو الفضل الرياشي ، وعبد الرحمن بن عبد الله بن قريب ﴿ وَهُو ابْنِ أَخَى الْأَطْسَمْعِي ﴾ وأبراهيم بن سُنْهَانَ الزيادَى عَا

وأبو حاتم السجستاني ، واسحاق بن راهويه . وهؤلاء جميعا من أساطين العلماء في اللغة والأدب والنحو، والرواية والحديث والتفسير ، ومعظمهم من مدرسة الأصمعي . ومن الخير أن أعرف بكل واحد منهم في عبارة قصيرة ، ما عدا الشيخين الأخيرين «السجستاني وابن واهويه » فقد رأيت أن أخضهما بشيء من التفصيل لعظيم تأثيرهما في ابن قتيبة دون غيرهما .

فالرياشي كإن ضليعا في النحو واللغة ، وقد قرأ النحو على المازني ، وقرأ عليه المازني اللغة ، وكأن كثير الرواية عن الأصمعي . وقد قشله الزنج بالبصرة بالأسياف ، وهمو قائم يصلى الضحى سنة ٢٥٧ هـ (٢) .

وعبد الرحمن بن أخي الأصمعي كان ثقة فيما يرويه عن عمه ، وعن غيره من علماء البصرة . وكانبارعا في حفظ اللغة والأشعار (٣)، - وقد ذكره الزبيدي في الطبقة الخامسة من اللغويين البصريين .

أما شيخاه الأخيران فهما أخلق بالعناية من غيرهما وهما :

<sup>(</sup>۱) طبقات النحاة لابن قاضي شهبة ص ۱۱۹ ٪ مخطوط بدار الكتب » .

<sup>(</sup>۲) تاریخ الطبری ۱۱۲/۱۰ .

<sup>(</sup>٣) طبقات المفسرين ص ١٣٣ ب « مخطوط بدار الكتب » .

هو أبو حاتم سهل بن محمد بن عثمان السجستاني، ينسب الى سجستان بالقرب من كابل ، وهو ممن سكنوا البصرة . وكان عالمًا ثقة ضليعًا في العربية والشعر دقيق النظر (١) . وقد أخذ العلم عن كبَّار علماء عصره كأبي زيد وأبي عبيدة والأصمعي والأخفش . وأخذ عنه أبو بكر بن دريد وابن قتيبة والمبرد وغيرهم . وكان اماما في النحو واللغة والعروض والقراءات ، صادق الرواية . وقد اشتغل بالحديث وكتب كثيرا منه عن ثقات (٢٦) . ويقول عنه أبو الطيب عبد الواحد بن على اللغوى : « وكان أبو حاتم فى نهاية الثقة والاتقان والنهوض باللغة والقرآن ، مع علم واسع بالاعراب أيضا ﴾ (٣) . وكان معنيا بالنحو ، وقد قرأ كتاب سيبويه عـــلى الأخفش مرتين (٤) ، ويذكرون أنه صنف فيه ، ولكن يظهر أنه لَم يُبلغ فيه درجة الحــذق ؛ لأنهم يروون أنه كان اذا اجتـــع بأبي عثمان المازني في دار عيسي بن جعفر الهاشمي تشاغل أو بادر بالخروج خوفًا من أنى يسأل عن مسألة في النحو (°). ويعزى ذلك الى أنه « ترك النحو بعد اعتنائه به حتى كأنه نسيه ، ولم يكن

<sup>(</sup>١) الإنساب ص ٢٩١٠

 <sup>(</sup>۲) انظـر الفهرست ص ۵۸ ، وطبقات الأدباء ص ۲۰۱ ،
 وشارات اللهب ۱۲۰/۲ ، والمزهر ۲۰۸/۲ .

<sup>(</sup>٣) مراتب النحويين ص ١٣٠ ( مخطوط ) •

<sup>(</sup>٤) وفيات الاعيان ٢٧٣/١ لم

<sup>(</sup>٥) المصدر تفسه .

حافقاً فيه » (١)، وكانى ب الى جانب ذلك ب صالحا عفيفا يتصدق كل يوم بدينار ، ويختم القرآن فى كل أسبوع كما يقول ابن خلكان . ولا يبعد أن يكون ذلك قد أثر فى سلوك تلميذه « ابن قتيبة » الشخصى ، فوصفوه بالورع والتقوى .

وكان أبو حاتم خفيف الروح ، محبا للدعابة ، رقيق العاطفة ، ذواقة للحسن (٢) . وتستطيع أن تقرأ له شعرا لطيفا في الجيزء الأول من وفيات الأعيان . ولم يتصف التلميذ بها اتصف به الأستاذ من حب الدعابة وخفة الروح ، لأنه كان يأخذ نفسه بجد العالم ووقاره .

ومات أبو حاتم في منتصف القرن الثالث الهجرى فيما بين الرواة . وفي هذا الوقت كان ابن قتيبة في عنفوان رجولته ، ويمكن أن يقال أنه اتصل باستاذه مدة لا تقل عن عشرين عاما . وكان يذهب المماليص ة لملاقاته ، كما كان الأستاذ يتردد على بغداد الحين بعد الحين فيقبل عليه التلميذ لينهل من علمه . ولا شك أن ابن قتيبة قد استفاد منه كثيرا في نواح مختلفة من العلم . وربما كان تنوع معارف ابن قتيبة راجعا الى استاذية أبى حاتم ، فقد كان الاستاذ نحويا وله كتب وله مؤلفات في النحو ، وكان ابن قتيبة كذلك نحويا وله كتب في النحو أيضا كما يقولون . ولكنى أرجح أن ثقافة ابن قتيبة في النحو أيضا كما يقولون . ولكنى أرجح أن ثقافة ابن قتيبة

<sup>(</sup>١) طبقات المفسرين ص ٩٠ ( مخطوط ) ٠

<sup>(</sup>٢) الأنساب ص ٢٩١٠.

النجوية يرجع أكثرها الى الرياشي والزيادي ، وبخاصة الرياشي لانه كان تلميذا لسيبويه .

وكان السجستاني لغويا ، وله كتب في اللغة ذكرها أبن النديم وأخذ عنه ابن دريد، ، وكذلك كان ابن قتيبة لغويا ضليعا وله مؤلفات لغوية متعددة في موضوعات شتى ، وصل الينا منها أدب الكاتب ، وكتاب النعم والبهائم ، وكتاب المسائل ، وكتاب المعانى

وكان أبو حاتم ذا دراية بالشعر والأخبار ، وهذا هو ميدان ابن قتيبة المجاتى فيه . وعيون الأخبار ، والنسعر والشعراء ، والمعارف كلها ناطقة بذلك .

وقد عنى أبو حاتم بالحديث ، وكان ثقة فيه ، وروى له النسائى في سننه (۱) . وعناية تلميذه ابن قتيبة بالمحديث كبيرة ، فقد وضع الكتب في غريب الحديث ، وفي مشكله ، وفي تأويل مختلفة . بيد أننى أرى أنه تأثر في هذه الناحية ( ناحية الحديث ) ،

بأستاذه الآخر ابن راهویه ، وبالامام ابن حنبل أكثر من تأثره بأی أستاذ آآخل .

وكان أبو حاتم معنيا بالقراءات ، وهم يذكرون أن له مؤالفات فيها . وقد جرى تلميذه على سننه ، فعنى بالقراءات ، ووضع فيها الكتب كما يذكرون ، ولكن لم يصل الينا شيء منها .

وهكذا لرى أن ابن قتيبة كان - كاستاذه - عالما غزير

<sup>(</sup>۱) طبقات المفسرين ص ٩٠٠

العلم ، ولم يقتصر على لون واحد من ألوان المعارف العربية . وامتاز عن أستاذه بوقوفه على كثير من الثقافات الأجنبية مما وسع فى أفقه وصقل ذهنيته .

#### اسحاق بن راهویه

هو الأمام أبو يعقوب اسحاق بن ابراهيم بن مخلد الحنظلى المروزى ثم النيسابورى الحافظ (۱) من جلة أصحاب أحسد ابن حنبل (۲) رضى الله عنه . وراهويه لقب أبيه أبى الحسن ابراهيم (۲) . وقد ولد اسحاق بين سنتى ۱۹۱ و ۱۹۱ هـ ، وتوفى فيما بين سنتى ۹۳۰ و ۲۳۸ هـ كما يذكر الرواة مختلفين (٤) ، فيما بين سنتى ۲۳۰ و ۲۳۸ هـ كما يذكر الرواة مختلفين (٤) ، وكان من كبار المحد ثين ، وقد رحل بسبب الجديث الى الحجاز واليمن والشام ، وسسم من النضر بن شسميل ، ومن سفيان واليمن والشام ، وسمع من النضر بن شسميل ، ومن الشافعي ابن عيينة ، وممن في طبقته . وروى كذلك عن الامام الشافعي وضى الله تعالى عنه . ويقول أحمد بن حنبل : « اسحاق عندنا امام وضى الله تعالى عنه . ويقول أحمد بن حنبل : « اسحاق عندنا امام

<sup>(</sup>۱) شافرات الذهب ۱/۸۹ .

<sup>(</sup>٢) الفهرست ص ٢٣٠ . س

<sup>(</sup>٣) وراهويه « بفتح الراء ، وبعدها هاء ساكنة ، ثم واو مفتوحة ، وبعدها ياء مناة من تحتها ساكنة » . وقد سأل عبد الله ابن ظاهر اسحاق عن هذا الاسم فقال ان أباه ولد في الطريق فقالت المراوزه ، راه « يعني طريق » ، و « وبه » يعني « وجد » . ومعني ذلك « وجد في الطريق » أي « ولد في الطريق » . ثم يقول اسحاق : وكان أبي يكره هذا الاسم ، أما أنا فلست أكر هه . الأنساب للسمعاني صد ٢٢٥ .

<sup>(</sup>٤) انظراً وفيات الأعيان / ٨٠/١١ ، والأنساب ، والفهرست ، وطبقات الأدباء ص ٢٥٣ .

من أئية المسلمين ، وما عبر الجسر أفقه من اسحاق » . وكان ذا حافظة قوية ساعدته على أن يعى في ذاكرته عشرات الآلاف من الحديث . وكان شديد الورغ والتقوى ، ويقول محمد بن أسلم : «ما أغلم أحدا كان أخشى لله من اسحاق » (١) . وكان – الى جانب ذلك – من أعلم الناس بتفسير آى الذكر الحكيم ، ويقول أحمد بن سلمة : «أملى على اسحاق التفسير عن ظهر قلبه » (٢) .

ولكون ابن راهويه أستاذ ابن قتيبة الأعظم في الحديث، يَجُدر بِي أَنْ أَبِينَ فَضَلَ هَذَا الرَّجِلُ عَلَى الْحَدَيْثُ وَعَلَمَاءُ الْحَدَيْثُ :

المعروف أن أبا جعفر المنصور أمر الامام مالك بن أنس بجمع كتابه الموطأ ، وهو أقدم كتاب في الحديث والفقه وصل الينا . ومنذ ذلك العهد انصرفت همم أئمة المسلمين الى جمع الحديث وتدوينه ، حتى كان أنفس ما يتنافس في معرفته العلماء . وقد نفقت سوق رجاله عند الخلفاء وأشراف الأمة ، فاندس بينهم كثير من أهل الضلالة والزندقة ، ووضعوا كثيرا من الأحاديث التي قبلها منهم بعض أهل الغفلة من طلاب الحديث فشق ذلك على الخلفاء ، فحملوا عليهم حملة حازمة ، وزجوا بهم في أعماق السجون ، وأعملوا فيهم التقتيل حرصا على حديث النبي الكريم ، وقد أكب الأئمة على تمحيص الصحيح من المصنوع ، فاقتفوا وقد أكب الأئمة على تمحيص الصحيح من المصنوع ، فاقتفوا وتصحيحا ، وتصحيحا ، فاقدا وتصحيحا ، وتصحيحا ، فاقتفوا وتصحيحا ، في المناوع ، فاقتفوا وتصحيحا ، في المناوع ، فاقتفوا وتصحيحا ، في المناوع ، في المناعع ، في المناعع

<sup>(</sup>۱) شذرات الذهب ۲/۲

<sup>(</sup>٢) طبقات المفسرين ص ٤٤ •

ووضُّعُوا لذَّلكُ مَتُونًا وكتبًا خاصَّة ، ورنبوا أنواع الحديث مراتب مختلفة صحة وضعفًا .

المراب محلقه صحه وصعفا المدل الجليل الضخم اسحاق المن راهويه . وقد أضاف الى ذلك فضلا آخر ؛ ذلك أنه أول من جرد كتب الحديث من مسائل الفقه والتفسير ، وكانت قبل منتزجة . ثم اشتهر بعلم تلميذه شيخ المحدثين «محملا بن اسماعيل المخادى » ، فوضع باشارة منه كتابه الجامع الذي جمع فيه المنحاح فقط . وكانت الأحاديث قبل ذلك تجمع مختلطا صحيحها المضعيفها ، وتبعه في ذلك مسلم بن الحجاج وهو ممن أخذوا عن بضعيفها ، وتبعه في ذلك مسلم بن الحجاج وهو ممن أخذوا عن السحاق ، فكان صحيحا همام أصح الكتب بعبد كتاب الله . ثم استدرك الأئمة بعدهما ما فاتهما من الصحيح ، ووضعوا في ذلك استدرك الأئمة بعدهما ما فاتهما من الصحيح ، ووضعوا في ذلك استدرك الأئمة بعدهما ما فاتهما من الصحيح ، ووضعوا في ذلك

ومن ذلك يتضح لنا أن اسحاق بن راهوية قد قد م للحديث الكبر صنيع ، فانه قام بتنقيته من المدسوس عليه ، وجرده كذلك من مسائل الفقه بعد أن كان مختلطا بها . وقد تفخ في تلاميذه من روحه ، فننغ فيهم أعظم علماء الحديث وهم البخاري ومسلم والترمذي . ونستطيع أن نقول في ثقة ان ابن قتيبة قد عني بالحديث متأثرا بأستاذه اسحاق بن راهويه . ويشير ابن تيمية الي ذلك فيقول ؛ « كان ابن قتيبة يميل الى مذهب أحمد واسحق ابن راهويه » (۱).

<sup>(</sup>١) اتفسير سورة الاخلاص ص ٨٦ .

ولكن أبن قتيبة كان— مع ذلك — لا ينكر الرافي والقياس، ويومجب الأجتهاد الذي لا يتعارض ومتواتر الحديث كما سنعرف في الهداء

على أن ابن راهويه نفسه قد اتصل بالشافعي ولازمه وأعجب به ، وأدى اعجابه هذا الى أن يعتنق مذهبه ، وهو المذهب الذي يتوسط مندهبي الرأى والحديث . فقد توسع الشافعي في الأستدلال بالحديث أكثر مما فعل أبو حنيفة ، ولم ينكر القياس حسلة .

ومن ذلك نعرف أن ابن قتيبة قد تأثر بأستاذه اسحاق أكبر تأثر . وأعظم مظاهر هذا النأثر عنايته بالحديث وأتباع مذهب الفقهي ، ولو أن استغاله بالحديث كان ذا طابع أدبى حدلى ، وسنبين ذلك في فصل خاص .

وتأثر ابن قتية كذلك بأستاذه المنحاق من فاحية المستغالة بتنفسير القرآن 4 فليس من شك فى أنه قد وعى عنه تفسير آي الذكر الحكيم.. ومن مظاهر ذلك مؤلفاته فى التفسير التي لم يصل الينا منها اللاكتابا غريب القرآن ومشكل القرآن.

وهناك أمر يجب ألا نفطه ع وهو اقتداء ابن قتيبة بأستاذه البحليل الوزع في السلوك. واليه يرجع ما كالايتصف به ابن قتيبة من الجد والتوقر الى حد التزمت. واذن فقد بث اسحاق كثيراً من سجاياه في تلميده ، فنشأ على خلائقه ، كما سار على منواله في مذهبة

وكان التلميذ يلتقى بأستاذه فى نيسابور ، كما كان يلتقى به فى بغداد كذلك وكانت منتجع كل قاصد من العلماء والأدباء فى ذلك المحن .

وتستطيع أن نقول بعد ذلك ان ابن قتيبة قد آخذ عن أستاذه. أبي حاتم السجستاني عسلوم العربية ، كما أخسذ عن أسستاذه. ابن راهويه علوم الدين. البّاب الثالث. آثار ابن قُتُنية

## الفضل لأول ابل فنت ببته المؤلف

كمان أبن قتيبة من خير النماذج التي تمثل ثقافة ذلك العضر أصدق تمثيل . فقد ألم خير المام بألوان الثقافة العربية ، ووقف وقوفا طيبا على بعض الثقافات الأجنبية التي ظهرت في محيط الفكر رفروى ديمومين Gaudfroy Demombynes» في مقدمته للترجمهـــة الفرنسية التي وضعها لمقدمة كتاب الشعر والشعراء (١) : « يعتبر ابن قنيبة مثلًا للرجل المثقف الذي يمثل ثقافة عصره في العصور الوسطى ، سواء في الشرق أو في الغرب » . ويقول الأسستاذ « بروكلسان Brocklman » في دائرة المعارف الاسلامية: الواقع أن مصنفات ابن قتيبة قد تناولت جميع معارف عصره ».

ومصداق ذلك أثنا نراه قد ألف في جميع الفنون العربية التي كالت معروفة في زمنه كما سنعرف .

وكان ابن قتيبة ذا عقلية منظمة مصقولة ، ولذلك جاءت كتبه

Introduction au livre de la poésie et des poétes.

<sup>(</sup>١) قابلت هذا الرجل في مدرسة اللغات الشرقية في باربسي، واهدى الى نسخة من كتابه هذا ، واسمه بالفرنسية

وليدة هذا الفكر المنسق . فقد كان التأليف الأدبي ساذجاً لا يعني فيه الا بالاختيار ؛ فمسألة من هنا ومسألة من هناك ، واستطراد لا ضابط له، ومسائل من واد واحد مفرقة في الكتاب، ومسائل مَجَمَّعُهُ لَا تُنضُوى تَحْتُ مُوضُوعُ وَاحْدُ لِمُ وَذَلِكُ مُلْحُوظً فَي كتب « البيان والتبيين ، والحيــوان ، والكامل » . فاذا تناولت كتاب ﴿ الحيوان ﴾ أحسست أنه يمثل فوضى التأليف ؛ فهو حين يتكلم عن الكلب والديك ، وحـين يعرض للمفاضلة بينهما ، ومًا يُحْتَجُ بَهُ صَاحِبُ كُلُّ مُنْهُمًا . يَضُرَجُ عَنْ ذَلَكُ كُلُّهُ الْيُ موضوعات لا تخطر على بال . فنراه في أثناء ذلك يسوق كلاما في الإمامة والشيعة ، وفي الشعر وأثره في القبيلة ، واعتزاز العرب بالشاعر . : وهكذا ، وكذلك الحال في البيان والتبيين والكامل . أ ولكن الأمر يختلف في « عيون الأخبار » مثلا ، قفيه تشعر بَالۡرُكُتُبُ لِلْخَتَارِاتِ الأَدبِيةَ قَدْ خَطْتَ خَطُوْاتُ وَاسْعَاتَ نَحُو الْتُوقَلُ والكمال على يد ابن قتية .. وذلك أنه رتب المختارات وبويها وجمع مَا تُشَابَهُ مِنْهَا تَحَتُّ عِنُوانَ وَاحَدُ ﴾ مثل ؛ كتاب السلطان وكتاب المحرب وكتاب الطعام وكتاب النساء .. الخ ، وبذلك يسمل على الباحث أن يجد ضالته في غير عناء . وهو حين يتناول الموضوع يستقصيه استقصاء شاملا ؛ فإذا تحدث عن المسلطان مثلاً يتكلم عن صحبته وآدابها ، واتقاء شره ، واختيار علماله وكتبابه ويطانته، وغير ذلك ، موردا في ثنايا ذلك المأثور من القول الحكيم والشعر الرائع والنادرة اللطيفة والفكاهة البارعة .. كل ذلك في تنسيق بديع ، ولا ينتقل من نقطة الى أخرى من غير أن

يرشح لها باستطراد مناسب ليس كاستطراد الجاحظ ، بل يمضى في الموضوع الذي يتناوله الى أن يوفيه حقه ، ثم ينتقل الى غيره .

ويرجع هـ ذا التنظيم الذي نهراه في كتب ابن قتيبة

- فيما أرى — الى المامه باللغة الفارسية ووقوفه على مؤلفات
الفرس التي كانت — من غير شك — نتاج عقول متحضرة تعاقبت
عليها أحقاب طويلة . ولهذا السبب نفسه يرجع تنظيم الثاليف عند
عبد الله بن المقفع في الأدب الصغير والأدب الكبير ، وكليلة ودمنة .
أضف الى ذلك أن ابن قتيبة اطلع على مؤلفات غيره ، فأزعجه ما فيها من خلط وفوضى ، فاحترز من ذلك في كتبه .

ومما ساعد ابن قتيبة على تركيز التأليف أنه كان يضع كتبه بقصد افادة المتأدبين ، فكان يعرف حاجتهم الى ألوان من المعرفة يجهلونها مع ضرورتها ، أو يعرفونها معرفة ناقصة خاطئة . ولهذا كان يوجه عنايته الى وضع كتب فى موضوعات بعينها فى الغالب حتى يسهل على الناس ادراك بغيتهم منها . ويشبير الأستاذ « نيكلسون Nichlson » الى ذلك فيقبول : « ان كتب ابن قتيبة تعتبر من المؤلفات القيمة المنظمة التى تتناول موضوعات بغذاتها » (۱) . والرواة يشيرون الى أنه « أحسن العلماء ترصيفا وأجودهم تصنيفا » (۲) .

A literary history of the Arabs. p 364 (1)

<sup>(</sup>۲) ملجلة المنارج ٨ مجلد ٩ ص ٨٤٥ عن كتاب « التحديث بمناقب اهل الحديث » .

وقد ألف ابن قتيبة فى فنون متنوعة مختلفة . وكلهم يشيرون الى أن كتبه قيمة معروفة لدى الناس جميعا . وبلغ من تقدير الناس لكتبه أن قال العالم الجليل ابن تيمية : كل بيث ليس فيه شيء من تصنيفه لا خير فيه » (١) .

وكان أهل المغرب والأندلس يقدرون كتبه تقديرا عظيما ويعنون بدراستها، ويذكر العالم الأندلسي « أبو بكر محمد ابن خير الاشبيلي » بعض كتب ابن قتيبة التي كانت متداولة في بلاده، وهي: الأنواء، والمعارف، والشعر، والشعراء، والمسائل، وعيون الأخبار، ومعاني الشعر، والميسر، والقداح (٢٠). وهذه الكتب من خير ما أثاله في الثقافة العربية في بابها. وكان أهل المغرب يحلون ابن قتيبة ومؤلفاته من نفوسهم أسمى محل، ويكفرون من يثلمه (٣).

وهم بصفونه بكثرة المؤلفات ، ويذكر بعضهم أنه ألف ما يقرب من ثلثمائة كتاب فى شتى أنواع المعارف العربية . وهذا أمر مبالغ فيه ، ولكنه يشير الى كثرة مؤلفاته . ونحن نقول للم والأرسف يكلم الفؤاد — انه لم يبق لنا من هذه المؤلفات الا نزر يسين لا يتجاوز بضعة عشر كتابا . وانه لمن المؤلم حقا أن تمتد يد البلى الآثمة الى مؤلفات له وضعت فى علم بعينه فمحتها وأتت عليها . فنحن لم نظفر له مثلا بأى مصنف له فى النحو ، مع

RASS A

<sup>(1)</sup> تفسير سورة الاخلاص ص ٨٦ ٠

<sup>(</sup>۲) فهرسة ابن خير ص ۳۷۷ ٠

<sup>(</sup>٣) تفسير سورة الاخلاص ص ٨٦٠

أنهم يذكرون له آكثر من مؤلف في هذا العلم . ولهذا نجد شيئا كبيرا من العسر في معرفة آرائه النحوية . والذي يحيرني أنهم يصفونه بالنحوى ، ويذكرون أنه خلط بين المذهبين ، ولا نعرف له في هذا الباب الا آراء متناثرة فيما بقى من مؤلفاته لا تغنى شيئاً.

ويحب أن أشير هنا الى أن عددا كبيرا من الكتب قد نسب بغير بحق الى أبن قتيبة ، وذلك أنه كانت تطلق عدة أسباء على الكتاب الواحد ، ويختلط الأمر على بعض الناس فيظنون ان كل اسم منها لكتاب معين ، فمثلا يطلق على كتاب « العرب » ههد الأسماء في مصادر مختلفة : « ذم الحسد (۱) ، والرد على الشعوبية وتفضيل العرب والعجم (۱) ، والتسوية بين العرب والعجم (۱) ، وتفضيل العرب على العجم » (١) . وكذلك لكل من كتاب « الشعر والشعراء ، وتأويل مختلف الحديث ، والمعارف ، وأدب الكاتب ، والمعانى الكبير » أكثر من اسم ،

وابن قشية - الى جانب نهوضه بالتأليف - يعتبر من أوائل المؤلفين الذين عنوا بوضع مقدمة لكل مؤلف من مؤلفاتهم تبين الغرض أمنه والدافع الى تأليفه .

<sup>(</sup>١) كتاب العرب في رسائل البلفاء .

<sup>(</sup>٢) العقد الفريد ٧٢/٢ طبع المطبعة الأزهرية .

<sup>(</sup>۲) (الفهرست ص ۷۸ ۰

<sup>(3)</sup> الآثار الباقية عن القرون الخاليــــة للبيروني ص ٢٢١. ( مخطوط بمكتبة جامعة القاهرة ) .

وكتب ابن قتيبة قسمان :

النوع قسمان:

(أ) ما يستمد مادته من عقليته التي لها منحي خاص في التفكير والصجاح. وفي هذا النوع يدرك الانسان مدى فطنته ولون منطقه وسعة أفقه ، كالكتب التي ألفها في الرد على أعداء أهل الحديث وعلى الشعوبية . ومن أمثلة ذلك كتب « تأويل مختلف الحديث ، والالحت لاف في اللفظ والرد على المشبهة والجهية ، وكتاب العرب ، ومقدمة الشعر والشعراء » . ويسكن أن يلحق بهذا القسم « كتاب الأشربة » . وهذا النوع يصح أن نسميه « ذا المادة الداخلية » . أعنى أن مادته من وضعه .

(ب) ما يستمد مادته من « القسم النقلي » ؛ ولكنه يعرضه في أسلوبه الخاص ، ويزفه في أثواب من صناعته ، ويشفعه ببعض آرائه في الغالب . ومن أمثلة ذلك كتاب « الشعر والشعراء » وكتاب « الميسر والقداح » وكتاب « الأنواء » ، ويصح أن نطلق على هذا اللون « ذا المادة الخارجية » .

ومن العسير جَدا أن نرتب هذه الكتب ترتيباً زمنيا مقترفا بأطوار حياة ابن قتيبة لأسباب ثلاثة هي : ا ب آننا نجهل حياته كل الجهل كما عرفنا في فصل سابق ، فلا نستطيع أن ندرك مسايرة مؤلفاته لها .

۲ – ان کتبه التی تعتمد علی عقلیته الخاصة تکاد تکون فی مستوی واحد .

٣ - أنه لم يشر الى أى شيء من ذلك فى لفظ صريح بمكن الاعتماد عليه فأى كتاب من كتبه . بل أنه لم يشر الى الكتب التي الفها فى مدينة « الدينور » أثناء اشتغاله بالقضاء فيها .

ولكننا سنحاول جهد طاقتنا أن نرتب هذه الكتب، معتمدين على الكتب، معتمدين على الشارات يسيرة وردت في ثناياها تدفعنا الى شيء من الترجيخ بعيد عن مرتبة القطع والجزم. وتلك هي الوسيلة الوحيدة التي وأيناها صالحة لترتيب مؤلفاته ترتيبا زمنيا بقدر الامكان أ

#### الفصل لثاني

### كتبث ابن قُتُنيبة

والآن نسوق هذه الكتب مرتبة ترتيبا زمنيا حسب ما داخلنا من الترجيح ، موردين نبذة يسيرة عن كل كتاب بقدر ما يتسع له المقام :

١٠ - كتاب الأنواء: نرجح أن هذا الكتاب أسبق كتب ابن قتيبة التى وصلت الينا ، لأنه لم يشر فيه الى واحد من كتبه الأخرى ، وقد أشار اليه فى «كتاب المعانى الكبير » الذى يعتبر من أوائل مؤلفاته (١) . وقد ذكره معظم من ترجموا لابن قتيبة ، وهو مطبوع بحيدر أباد بالهند ، وله نسخة خطية بالخزائة الزكية أخذت لها صورة شمسية « رقم ١٠٨٠ ميقات » بدار الكتب (٢) . وهذا الكتاب يقفنا على علم الميقات من وجهة نظر العرب .

• وهدا الكتاب يقفنا على علم الميقال من وجهة لشر العرب . وقد اتبع فيه طريقة استنباطية علمية . فقد جمع أسجاع البدو المنتشرة ، التي تتضمن تنبؤ اتهم الفلكية والجوية ، واستخلص منها قواعدهم العامة . وكان يشفع هذا الاستنباط بالاستيثاق من

<sup>(</sup>١) كتاب الماني الكبير ص ٣٧٥ ، ٧٣٨ طبعة حيدر أباد .

<sup>(</sup>٢) وهذه المخطوطة هي التي اعتمدت عليها .

أعراب البدو الذين يتطمأن الى صدق معلوماتهم .. فمثلا يقول. ساجع العرب : « اذا طلع الغفر اقشعر السفر ، وتزييل النضر ،. وحسن فى العين الجمر » (١) .

وهذه العبارة وأمثالها سجلت تتيجة للملاحظات المتكررة للظواهر الجوية والفلكية . ونحن في ريفنا المصرى نشاهد الفلاحين يضعون لكل شهر من الشهور القبطية جملة تشير الى معنى من المعانى التي استنبطت بالملاحظة ، وهي كثيرة تذكر منها هذه العبارات كما ينطقها أهل الريف باللغة العامية : « طوبة تخللي الصبية كركوبة ، أمشير يخللي جلد العجوز عالفرش حصير ، الصبية كركوبة ، أمشير يخللي جلد العجوز عالفرش حصير ، في كياك « كيهك » تقوم من جنبك تحضر عشاك » . وغير ذلك من الأمثلة الكثيرة التي لا يتسم المقام لذكرها .

وللكتاب قيمة خاصة تظهر فى شرح بعض الألفاظ والتعبيرات. الفلكية التى وردت فى القرآن والحديث والشعر .

وقد تناول ابن قتيبة فيه منازل القمر والأنواء والفرق بين يمانيها وشاميها ، والسحب ، الممطر منها والمخلف ، والبروق ، الخلب منها والصادق ، وأمارات خصب الزمان وجدوبته ، ومساقط النجوم ، ومواقع الكواكب وأثرها في عصمة الانسان من الضلال في المهامة والبيد . وتحدث عن الأزمنة وتحديد أوقاتها

<sup>(</sup>٢) كتاب الأنواء ص ٣١ .

الغفر : بفتح الفين منزل للقمر ثلاثة انجم صغار ، ولا يكون. الا في الشمتاء حيث بشبتد البرد ، تزيل النضر : زاالت نضيارة. الأشجار .

عند العرب ، ونجومها ، والفصول ، وأسماء الكواكب المنسوبة الى الثريا ، والعيثوق ، والشمس ، والقمر ، والقطب ، والمجراة ، والرياح وأنواعها وتحديد مهابها .. وغير ذلك من المعلومات الجمة التى تنبيء عن دقة الملاحظة عند العرب . وهو لا ينسى أن يبين فضل العرب في هذه الناحية ، فيقول في المقدمة : « وكان غرضى في جميع ما أنبأت به الاقتصار على ما تعرف العرب في ذلك وتستعمله دون ما يدعيه المنسوبون الى الفلسفة من الأعاجم ، ودون ما يدعيه أصحاب الحساب ، فاني رأيت علم العرب هو العلم الظاهر للعيان ، الصادق عند الامتحان ، النافع لنازل البروراك البحروابن السبيل » .

ويذكر ابن قتيبة أنه صحب أعرابيا فى فلاة ، فأخذ يسأله عن محال العرب ، والأعرابي يدله على كل محلة بنجم يسميه ويعين موضعه فى دقة تامة تدعو الى الاعجاب . وهذا يدل على أن ابن قتيبة كان يستقى معلوماته من مناهلها الحقة .

وقد اعتبره بعض المستشرقين من كبار علماء الفلك ، وعلى رأسهم الأستاذ « ادوارد براون E. Browne » في كتابه « تاريخ الأدب الفارسي » (١) . وساعدهم على هذا الاعتقاد وجود نسخة من كتاب الأنواء في مكتبة « أكسفورد » تحمل اسم « علم الفلك » . ولو نظروا الى مادة الكتاب لأدركوا أنه لا يمكن أن يعتبر كتابا في علم الفلك بالمعنى المعروف . فهو لا يعدو أن

Literasy History of Persia . p. 276 (1)

يكون معلومات عرفها العرب من خبرتهم العملية الطويلة ، تكفى حاجتهم فى الحل والترحال ، وقد استخلصها ابن قتيبة من أسجاع طلعرب وما أثر من أقوالهم كما يصرح هو بذلك . ولهذا لا يعتبر ابن قتيبة — فى نظرى — من علماء الفلك .

٢ — كتاب المعانى الكبير: ذكره معظم من ترجموا
 لأبن قتيبة . وقد تم طبعه منذ بضع سنين بمطبعة مجلس دائرة
 المعارف العثمانية بحيدر أباد بالهند ، بتحقيق عبد الرحمن
 ابن يحيى اليمانى المصحح بدائرة المعارف .

ويرجع الفضل فى نشر هذا الكتاب الى المستشرق الدكتور «كرنكو Krinkau» » فقد حصل على نسخة مأخوذة بالتصوير الشمسى لجزء منه موجود فى خزانة «أيا صوفيا باستنبول » ، ووجد الجزء الآخر بمكتب الهند بالقسم العربى بلندن . وقد نسخ هذين الجزأين بخط يده ، وبذل غاية الجهد فى تصحيحهما ، واضطر الى أن يقلب كثيرا من المعاجم اللغوية ودواوين الشعراء كما يقول المخقق . وقد أشار الدكتور «كرنكو» الى أن الجزأين بخط واحد ، مما جعله يرجح أنهما كانا نسخة واحدة فرقت بينهما يد الزمان ، وأنهما كتبا فى القرن السادس أو السابع الهجرى . وذكر أنه وجد فى الأصل كثيرا من الخطا واحدة فرقت بينهما يد الزمان ، وأنهما كتبا فى القرن السادس واحدة فرقت بينهما يد الزمان ، وأنهما كتبا فى القرن السادس واحدة فرقت بينهما يد الزمان ، وأنهما كتبا فى القرن السادس والتصحيف ، فأنفق وقتا طويلا فى تصحيح هذا الأصل السقيم ، وبخاصة الأشعار . ثم أكمل هذا العمل المضنى بوضع فهارس قيمة متنوعة .

وهذا الكتاب من أضخم كتب ابن قتيبة وأجزلها فائدة .

وأغلب الظن أنه لم يكن هناك غرض خاص يتعلق بتأليفه سوى افادة كل ناشد للعلم .

ولا شك أن هذه النسخة التي بأيدينا ناقصة من أولها ، ومن آخرها . أما نقصها من أولها فيتضح من خلو الكتاب من المقدمة ، وليس هذا شأن ابن قتيبة ، فلا يخلو كتاب من كتبه من مقدمة قيمة تبين غرضه من تأليفه والدافع اليه . هذا الى أن الكتاب مبدوء بشرح أبيات في وصف سرعة الجواد ولا عنوان لها .

وأما نقصها من آخرها فقد أشار الناشر نفسه الى ذلك ، ورجا كل ناطق بالضاد أن يبادر بالاتصال بدائرة المعارف العثمانية اذا وجد الجزء الباقى ليكمل طبع الكتاب . والكتاب نفسه يشعرك في غير لبس بأنه ناقص ، فقد ختم بهذه العبارة « ثم ابتدأ فقال » ولم يذكر المقول .

وهذا الكتاب من بواكير مؤلفات ابن قتيبة ، لأنه لم يشر فيه الا الى كتاب « الأنواء » السابق الذكر ، والى كتاب الابل وهو مفقود . وقد أورد فيه شعرا كثيرا فى الميسر ، ولم يشر الى الكتاب الذى ألفه خاصة فى هذا الموضوع ، وهو كتاب « الميسر والقداح » . وهذا يدل على أن كتاب المعانى ألف قبل كتاب المسر

وكتاب المعانى الكبير كتاب أدب وشعر ولغة ، وكله شرح لنطموص شعرية ، وفى ثنايا هذا الشرح يسوق شواهد شعرية كثمة وهذا الكتاب من أوضح كتب ابن قنيبة دلالة على تبحره في اللغة تبحرا قلما أتبح لغيره من علماء عصره .

ومن الأمور التي تسترعي النظر أنه لم يتوخ " الا الأشعار الممعنة في الغرابة ، والتي تبدو لقارئها وكأنها سجل لطوائف من الألفاظ الغراب ولعلهم كانوا يقصدون من اسم « أبيات المعاني » مدلولا يرمي الى غرابتها ، ويذلنا على ذلك قول السيوطي في كتاب « المزهر » في فصل الألغاز « . . وأبيات لم تقصد العرب الالغاز بها ، وانما قالتها فصادف أن تكون ألغازا ، وهي توعان ، فانها تارة يقع الألغاز بها من حيث معانيها ، وأكثر أبيات المعاني من هذا النوع ، وقد ألف ابن قتيبة في هذا النوع مجلدا حسنا ، وكذلك ألف عبره . وانما سموا هذا النوع « أبيات المعاني » لأنها تحتاج الى أن يسأل عن معانيها » (١)

ومن تدبر أبيات المعاني بكان له أن خفاء معانيها يرجع غالبا الى وحشى ألفاظها و تعد مأخذها .

والكتاب كله مادة مصمتة ليس فيه حكمة ولا مثل ولا نادرة ولا خبر . وانما هو أبيات من عويص الشعر في موضوعات خاصة منسقة ، تناولها أبن قتيبة بالشرح القيم المستفيض .

والكتاب الذى وصل الينا يُشتمل على كتاب الخيل ، وكتاب السباع ، وكتاب الطعام والضيافة ، وكتاب الذباب ، وكتاب الوعيد والبيان ، وكتاب الحرب ، وكتاب الميسر ، ومتفرقات في

<sup>(</sup>۱) المزهر ۱/۲۷۵ .

الوصف الشيعر والشاعراء ، والتطير والفاّل ، ووصف الآثار ، ووسف الآثار ، والآداب ، ومكارم الأخلاق .

وقد أورد ابن قتيبة الأشعار التي قيلت في هذه الأبواب كلها ، وقسم لكل كتاب منها الى أقسام مفصلة في ترتيب بديع ، وتناولها

بالشرح المفصل . وغرارة مادة الكتاب تدفونا الى القول بأنه يضم بين دفتيه

كثيراً من الكتب التي تنسب الى ابن قنيبة ، على اعتبار أنها كتب مستقلة . وقد يزيد هذا القول يقينا عثورنا على الجنزء

الناقص منه .

وكتاب المعانى الكبير ذخيرة أدبية عظيمة ، ولعلنا ندرك قيمته الذا عرفنا أن جميع المؤلفات التى وضعت فى « المعانى » قد فقدت ، ولم يصل الينا منها الاكتاب أبى عثمان الأشناندانى وقد تصفحت هذا الكتاب — واسمه معانى الشعر — فوجدته ليس شيئا بجانب كتاب ابن قتيبة ،

س، ع — كتابا مشكل القرآن ، وغريب القرآن : ذكر هذين الكتابين الكثرة الكاثرة مبن ترجموا لابن قتيبة . ويغلب عسلى ظنى أن أبن قتيبة ألفهما فى آن واحد ، لأن كلا منهما يشير الى الآخر فى مواطن متفرقة . وهذا — مع تشابه مادتيهما واتفاق منهجيهما — ما جعلنا تتحدث عنهما معا .

ويبدو لى من مادتهما أنه وضعهما فى الأطوار الأولى من حياته . وأنا أرجح أنهما أسبق من كتاب « الميسر والقداح » الذي يعتبر من أوائل مؤلفاته . ودليلي على ذلك أنه حين يتحدث

ف « الغريب » عن الميسر فى آية البقرة لم يشر الى هذا الكتاب . وهما أسبق من « أدب الكاتب » لأنه أشار فيه الى « مشكل القرآن » .

وكتاب « المشكل » مطبوع (١) ؛ أما « الغريب » فقد قرأت صورة شمسية له مأخــوذة من نسخة خطية موجودة في مكتبة المرحوم الشيخ عثمان القارىء بالطائف.

والمتصفح للكتابين يجد أنهما لا يخرجان عن كونهما نوعا من التفسير لبعض آى الذكر الحكيم . وأنت لا تستطيع أن تميز — من حيث المنهج والمادة — بين المشكل والغريب . فالذي يفهم من لفظ « الغريب » أنه يتناول الألفاظ التي لا يستطاع فهمها في يسر ، ولكن ابن قتيبة يتعرض في كثير من الأجيان لألفاظ وعبارات لا يدق فهمها على أبسط العقول .

وأى عسر يجده المرء فى فهم قوله تعالى « وأنتم تعلمون » أى تعقلون ? ومع سهولة هذه الجملة ذكرها ابن قتيبة فى « الغريب » . وكذلك « التى وقودها » و « جنات » وغير ذلك من الألفاظ والعبارات السهلة التي لا غرابة فيها .

الا أن كتاب « المشكل » يتناول بعض المباحث القيمة كالمتناقض ، والمتشابه من القرآن ، والمقلوب ، والحذف ، والاختصار ، وتكرار الكلام ، والزيادة فيه ، ومخالفة ظاهر اللفظ معناه ، واللفظ الواحد للمعانى المختلفة .. وما شابه ذلك .

<sup>(</sup>١) قام بتحقيقه الأستاذ سيد أحمد صقر.

ولهذا كان أعظم قيمة من « الغريب » ، لأن المسائل التي يتعرض لها من أجزل المباحث فائدة .

والواقع أن كتاب « الغريب » ليس له من اسمه نصيب ، فكثيرا ما يترك الألفاظ الصعبة ، ويتعرض للواضح السهل .

ومهما يكن من شيء فلا تستطيع أن تلمس في كلا الكتابين شخصية للمؤلف ذات طابع خاص أكثر من أنه عالم لغوى غزير الميادة .

وقد جمع الكتابين في كتاب واحد الامام محمد بن أحسد ابن مطرف الكناني الأندلس ، أحد قراء الأندلس المتوفى سنة ١٥٤ هـ ، وسماه « القرطين » ، وجعله في جزأين ، وغرضه من ذلك أن يجمع الفائدة بين الكتابين ، كما يقول ، وقد وضع ما ورد في « الغريب » عن الآية الواحدة أو الجملة الواحدة من القرآن الكريم ، ورمز للغريب بحرف « غ » ، وللمشكل بحرف « ش » ، وجعل كلا من الرمزين بين قوسين . وتناول الكتابين بشيء من التغيير اليسير ليتسنى له ضمهما ، وكتاب « القرطين » مطبوع .

"ه — كتاب تأويل مختلف الحديث: ذكره جماعة ممن ترجموا لابن قتيبة باسم « مختلف الحديث » وذكره آخرون باسم « اختلاف تأويل الحديث » . وتوجد منه نسخة خطية بدار الكتب ضمن مجموعة عنوانها « الرد على من قال بتناقض الحديث » . ولكن الاسم الأول أشهر هذه الأسماء .

اليه فيه (١) . وقد ألفه ابن قتيبة حين رأى أهل الكلام يمعنون في ثلب أهل الحديث . وقد عز على أحد أنصار أهل الحديث هذا التحامل من المتكلمين ، فكتب الى ابن قتيبة — وهو شيخ أهل السنة - يستنهضه للرد على أهل الكلام ، فوضع هذا الكتاب. وقد أحزنه أن يجعل هذا الخلاف بأس المسلمين بينهم شديدا ، فينقسموا شيعا يتسابّون ويشتجرون ؛ يقول ابن قتيبة في المقدمة : ﴿ فَانَكَ كُتَبِتُ الَّيْ تَعَلَّمْنَى مَا وَقَفَّتَ عَلَيْهُ مِنْ ثُلْبِ أَهْلِ الكلام أهل الخديث ، وامتهانهم ، واسهابهم في الكتب بذمهم ، ورميهم بحمل الكذب ورواية المتناقض ، حتى وقع الاختلاف ، وكثرت النحل ،وتقطعت العصم ، وتعادى المسلمون ، وأكفر بعضهم بعضاً .. الخ » . وقد يفهم من هذا النص كذلك أن هذه الشبيع نشأت بسبب ما يرويه أهل الحديث من التُناقض ، على حد قول أهل الكلام، فاعتصمت كل شيعة بما روى من الحديث الذي يناسب هواها

وقد أراد ابن قتيبة من تصنيف هذا الكتاب – الى جانب الرد على أهل الكلام – تصحيح الأحاديث التى ادعى عليها المتكلمون التناقض. ولهذا جاء الكتاب وافيا بحاجة كل من يرغب فى الوقوف على التوفيق بين الأحاديث المتناقضة. وقد بدل ابن قتيبة فيه جهدا مشكورا ينبىء عن ثقافة دينية واسعة ، وتظهر فيه شخصيته ومنطقه كل الظهور. وقد آثرت أن أعرض لذلك فى

<sup>(</sup>۱) تأويل مختلف الحديث ص ۸۳ ماد عال ١٠٠١ و ا

افاضة أثناء الحديث عن موقفه من أهل الرأى وأهل الكلام -والكتاب مطبوع ا

٣ — كتاب الميسر والقداح: ذكر هذا الكتاب معظم مترجمي ابن قتيبة ، ويظهر لي أنه ألفه هو وكتاب « الأشربة » فى وقت واحد ، لأنه بشير فى كل منهما الى الآخر (١) . وهذا ما يرجح عندى أنه ألفهما فى آن واحد ، فضلا عن أن الآية الكريمة تنظمهما فى عقد واحد « ويسألونك عن الخمسر والميسر قل فيهما اثم كبير ومنافع للناس .. الآية » . وقد بين ابن قتيبة حقا اثم كل منهما ومنافعه فى بيان واضح مفصل .

ويبدو لى أن ابن قتيبة ليس أول من ألف فى الميسر والقداح ، فقد ذكر أبو الفدا — وهو يسرد كتب الأصمعى — كتابا له بهذا الأسم (٢) ، ولكنه لم يصل الينا . ومن الجائز أن يكون ابن قتيبة قد استأنس به فى تأليف كتابه هذا .

وقد صنفه ابن قتيبة اجابة لرغبة أحد مريديه الذي أبدى له حاجته في معرفة أمر الميسر والقداح عند العرب ، وهذا يتضح من مقدمة الكتاب.

ولقد نهج أبن قتيبة فى تأليفه منهجا علميا أشبه بالبحوث العلمية التى تصنف اليوم ، فهو يستقرىء ما قيل فى القداح والميسر عند العرب ، ثم يصور من تلك النصوص هذه الناحية الإجتماعية البارزة فى تاريخ العرب قبل الاسلام ، وقد أشار

<sup>(</sup>١) مقدمة الميسر والقداح ، كتاب الأشربة ص ٧٢ .

<sup>(</sup>۲) تاریخ ابی الفدا ۲/۳۲ .

ابن قتيبة الى منهج بحثه فى مقدمة الكتاب ، فقال : « ولم أجد السبب الى ما التمسته الا جمع الأبيات فى الميسر وتدبرها والاستدلال على كيفيته باعتبارها ، ففعلت ذلك ، وأودعت كتابى هذا منه ما أدى اليه النظر ودل عليه الاستخراج » .

وتاريخ الميسر والقداح يعتبر تجزءا هاما من تاريخ العسرب الاجتماعى قبل الاسلام. وهذا الكتاب يجليه لنا ويعيننا على فهم الآيات الكريمة التى تشير الى هذه المسالة. وقد أشار ابن قتيبة الى ما لاقاه من المشقة فى وضع هذا الكتاب ، وذلك لأن ما ورد من شعر العرب فى هذا الباب قليل جدا — كما يقول بالقياس الى ما ورد فى الخيل والناقة والظباء والقطا، وبعضهم بالقياس الى ما ورد فى الخيل والناقة والظباء والقطا، وبعضهم لم يجر له على لسان.

وقد سلك ابن قتيبة في الكتاب مسلكا منطقيا ، فبدأه بتعريف الميسر والياسر ، ثم انتقل الى الاستقسام بالأزلام ، وعرقه ، وهو يشبه القرعة التي أجازها الرسول صلى الله عليه وسلم ، وقد جاء في صحيح البخاري أن عائشة رضى الله عنها قالت « كان رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا أراد سفرا أقرع بين أزواجه ، فأيهن خرج سهمها خرج بها رسول الله صلى الله عليه وسلم » (١) . وبعد ذلك تحدث عن نفع الميسر ، مفسرا الآية الكريمة ، فبين أن الناس كانوا ابان الشتاء عند جدب الزمان وشدته يتقامرون بالقداح على الابل ، ثم يجعلون لحومها لذوى الخاجة منهم ، فيخصب على الابل ، ثم يجعلون لحومها لذوى الخاجة منهم ، فيخصب

<sup>(</sup>۱) انظر صحیح البخاری ۱۰۱/۲ ( و بهامشه شرح السندی ا طبعة بولاق .

الناس ويستريشون ، ولذلك كان العرب يمدحون بأخذ القداح ويسبتون بتركها . ثم تناول أسماء القداح ، وهي سبعة ذوات حظوظ ، وثلاثة لا حظوظ لها وتسمى « الأغفال » . وتحدث عن الافاضة ، وهي ارسال القداح ، وذكر المفيض وينسونه « الحرضة » ، وبيتن عمله بتفصيل ، ولابد من رقيب يراقبه حتى لا يختل أو يخون .

وصفوة القول أن ابن قتيبة لم يترك شاردة تتصل بالقداح من قريب أو بعيد الا أشار اليها . ولهذا كان كتابه خير مرجع لهذه الظاهرة الاجتماعية التي كانت فاشية عند العرب في الجاهلية .

وهو مطبوع .

ν کتاب الأشربة: ذكره سواد من ترجموا لابن قتيبة ، وقد مقل ابن عبد ربه قدرا كبيرا منه أثناء كلامه عن الطعام والشراب في كتابه « العقد الفريد » (١). ويشير اليه ابن قتيبة في بعض كتبه بهذا الاسم أحيانا ، وأحيانا أخرى باسم « كتاب الشراب » (٢).

بهدا الاسم الملية على النسيان مع ما طوى من آثار وقد كان هذا الكتاب فى طى النسيان مع ما طوى من آثار السلف حتى جاء المستشرق الفرنسى « أرتوركى Artourki » فى عدد فنشر قسما منه فى المجلد الثانى من مجلة « المقتبس » فى عدد ربيع الثانى سنة ١٣٢٥ هـ « مايو سنة ١٩٠٧ » تحت عنوان ربيع الثانى سنة ١٣٠٥ هـ « مايو سنة ١٩٠٧ » تحت عنوان ربيع الثانى سنة ١٣٠٥ منسية ». ثم جاء العالم الجليل المرحوم الأستاذ محمد « صحف منسية ». ثم جاء العالم الجليل المرحوم الأستاذ محمد

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ٦/٩٪ طبعة بولاق

<sup>(</sup>٢) أنظر الشعر والشعراء ص ١٣٨ تحقيق شاكر ، وعيسون الاخبار ١/٣٢٥ طبعة دار الكتب .

كرد على ، ونشر هذا الكتاب القيم فى سنة ١٩٣٦م «سنة١٩٤٧م بعد تحقيق ومقارنات بين المخطوطات التى عثر عليها كما يقول ، ولكنّ الطبعة — مع هذا — جاءت مليئة بالأخطاء ، بعضها مطبعى ، وبعضها خفى على الأستاذ الناشر ، مما حدا ببعض النقاد الى ان ينشر الكثير من هذه المآخذ فى مقالات نشرت تباعا بمجلة الرسالة عام ١٩٥٠ . وتوجد نسخة خطية من هذا الكتاب ضمن مجموعة بدار الكتاب ضمن

وأنا أرجج أن هذا الكتاب ألف قبل الشعر والشعراء وقبل عيون الأخبار ، لأنه أشار اليه في كل منهما . ويرى البعض — ومنهم بروكلمان في دائرة المعارف — أنه جزء من عيون الأخبار ، ولكني أعتقد أنه كتاب مستقل ، لأن منهجه يخالف كل المخالفة منهج عيون الأخبار ؛ فالأول منهجه فقهي تحقيقي ، والثاني أخبار وحكم وأشعار ومثلح .

والمتصفح لكتاب الأشربة يجده مزيجا من الأدب والفقه ع ولهذا جاء لطيفا ، خفيف المحمل ، سهل التناول ، نائيا عن الجفاف الذي نحسه في كتب الفقهاء . وكانت مسألة الأشربة قد شغلت أمناء الشرع ، وانقسم المشرعون بين متحل ومحرم للأنبذة ، كل منهما يفتى بمبلغ علمه وما وصل اليه من نصوص الكتاب والسنة . وقد سجل ابن قتيبة رأيه مستندا الى أقوال الأئمة ، فجاءت فتواه مدعومة بالأدلة الشرعية والمنطقية ، ومعروضة المخلاص ونزاهة يبرئانها من تحامل الفقهاء وتعصيهمي . والكتاب سفر طريف مملوء بالأخبار والأشعار المستطرفة التي ربما لا يستسيغها العرف الخلقي اليوم

وهذا الكتاب من أدل كتب ابن قتية على عقليته . فقد نهج فيه منهجا يدل على ثقته بعقله وقوة منطقه ؛ ذكر أولا حجج المحلين وأردفها بما قاله الشعراء المعاقرون للخمر » ولم يتحرج عن ايراله الأشهار الخمرية التى تغمز الدين ، وتجهر بعصيان الله ، وتزين معاقرة الصهباء ، من أمثال أشعار مجان الشعراء كالوليد بن يزيد وأبي نواس ودعيل وأبي الشيص وصريع الغواني و الحمادين والوليد بن عقبة الذي صلى بالناس وهو مخمور فحد وعزل . ثم ذكر بعد ذلك حجج المحرمين والأشعار التي قيلت في ذمها وتقبيحها ، واستلابها للعقول ، ومجانبة شاربيها لدين الله الحنيف » وما تجرم عليهم من المهانة والسخرية ، ثم بن ما ينتظرهم من العذاب الأليم في الدار الآخرة .

وبعد هذا ناقش ابن قتيمة حجج الفريقين مناقشة قويمة معتمدا على العقل والنقل معا ، وانتهى من ذلك الى رأى أستطيع أن الخصه فيما يأتى :

يرى ابن قتيبة في النبيذ أن ما كثيره مسكر فقليله مكروه ، نهى عنه النبى صلى الله عليه وسلم نهى التأديب ؛ فأن أنت تركته فالفضيلة والمشوبة في تركه ، وأن أنت شربته « فلا جناح الن شاء الله ، غير أنك رغبت عما أدبك به النبى صلى الله عليه وسلم ، وأطعت هواك بمخالفته » .

أما أصناف الخمر الأخرى فهي محرمة تحريما قاطعا ، سيان في ذلك قليلها وكثيرها .

بعضهم « كتاب العرب: ذكره معظم مترجمي ابن قتية ، ويسميه بعضهم « كتاب تفضيل العرب » ، ويسميه آخرون « فضل العرب » ، ويذكره جماعة ثالثة باسم « التسوية بين العرب والعجم » و « كتاب ذم الحسد » . وقد ذكر ابن عبد ربه في عقده فصلا بعنوان « كتاب اليتيمة في النسب وفضائل العرب » ، وأشار الى أله أخذه من كتاب « تفضيل العرب » لابن قتية (١) . وذكر الألوسي جزءا من هذا الفصل — نقلا عن العقد الفريد فيما أعتقد الألوسي جزءا من هذا الفصل — نقلا عن العقد الفريد فيما أعتقد برد ابن قتيبة على الشعوبية » ، وأعقبه برد الشعوبية على ابن قتيبة (٢) .

وقد نشر بعض هذا الكتاب « السيد جمال الدين القاسمى » أحد علماء دمشق فى المجلد الرابع من مجلة « المقتبس » الدمشقية ، وذكر أنه نقله من نسخة خطية فى مكتبة المرحوم « محمد كرد الحزاء المرحوم « محمد كرد على » فى كتابه « رسائل البلغاء » .

ويغلب على ظنى أن هذا الكتاب ألف قبل كتاب « الشعر والشعراء » م لأنه أشار فى الثانى الى الأول (٢) . ومن هذه الأشارة تدرك أن الكتاب لم يصل الينا كاملا ، لأننا لم نجد في هذه الجزء الموجود ما يحيل عليه ابن قتيبة في « الشعر والشعراء » .

والطبعة التي أشرف عليها ﴿ الأستاذ كرد على ﴾ فيها كثير من

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ٧٢/٢ طبعة المطبعة الأزهرية .

<sup>(</sup>۲) بلوغ الأرب ١٦٩/١ .

<sup>(</sup>٣) الشعر والشعراء ص ٦ ، ٣٥ طبعة ليدن .

الأخطاء التي لا يستقيم بها المعنى ، وهي شبيهة بطبعة « كتاب الأشربة » التي لم تسلم من الأخطاء كما ذكرنا .

ولقد كان ابن قتيبة من مسلمى الموالى الذين نزههم أيمانهم العميق عن أن ينزعوا نزعة الشعوبية ، اذ كانوا يعرفون للعرب فضلهم ، لأن محمدا عليه السلام بعث رسولا منهم ، فكان الحب العميق للاسلام ولرسوله يدفعه هو وأمثاله الأتقياء الىأن يتعصبوا للعرب ويشيدوا بفضلهم على أمم الأرض جميعا .

ولهذا الكتاب فى نظرنا قيمة كبيرة ، هى أنه يعتبر مثالا طيبا الأسلوب ابن قتيبة الجدلى والانشائى ، اذ نحس فيه بصدق العاطفة وشبوب الوجدان . ولذلك رأينا أن نتخذ منه موضوعا لفصل خاص نتحدث فيه عن « أدب ابن قتيبة الانشائى » .

ه — كتاب الشعر والشعراء: ذكره معظم من ترجم لابن قتيبة ويسميه بعضهم «طبقات الشعراء» (۱) ، وانى لا أميل الى هذه التسمية ، لأنه لم يجعل الشعراء طبقات كما فعل ابن سلام في كتابه . ويرجح المستشرق « دى جويه » تسميته بهذا الاسم «طبقات الشعراء» لأن ابن قتيبة — فى زعمه — رتب الشعراء بحسب مكانتهم الفنية (۱) ، ولكنى سأبين فى فصل آخر أنه لم يراع كثيرا هذه الناحية الفنية . وفى ملاحظة على كتاب لم يراع كثيرا هذه الناحية الفنية . وفى ملاحظة على كتاب «المحاسن والأضداد» للجاحظ ذكر باسم «أخبار الشعراء» (۱).

<sup>(</sup>١) كشف الظنون ٢/٩٣ ٠

<sup>(</sup>٢) مقدمة « دى جويه » باللغة اللاتينية لكتاب الشيعر والشعراء » (٣) المحاسن والإضداد ص ١٨٤ طبعة بولاق •

وجاء فى المجلة الآسيوية أن عنوان المخطوطة الموجودة فى بيروت من هذا الكتاب هو « ديوان الشعر والشعراء » (١) :

ويبعودلى أن ابن قتيبة قد قسم هذا الكتاب الى قسمين: القسم الأول هو المقدمة. ومن المحقق أن هذا القسم هو المقصود باللفظ الأول من العنوان وهو « الشعر » لأنه تحدث فيه عن الشعر وأقسامه وعيوبه .. الخ ، وهو يفصح عن ذلك فيقول: « وأخبرت فيه عن أقسام الشعر وطبقاته .. الى غير ذلك مما قدمته في هذا الجزء الأول » ، فهو يسمى هذه المقدمة النفيسة « الجزء الأول » كما ترى .

والقسم الثاني هو تراجم الشعراء ، وهو الذي يختص بالشطر الثاني من العنوان « الشعراء » . وقد أشار الى ذلك — أى الى هذين القسمين — في مقدمة ( عيون الأخبار » وفي كتاب « المعارف » . ونحن نستخلص من ذلك أيضا أن كتاب « الشعر والشعراء » قد ألف — فيما أرجح — قبل كتابي عيون الأخبار والمعارف . ويرجح « دى جويه » أن ابن قتيبة هو الذي وضع هذا الأسم « الشعر والشعراء » وأنا أؤيده في هذا الرأى .

وهذا الكتاب لون آخر من مؤلفات ابن قتيبة ، ويعتبر من أقوم الكتب وأجداها ، ففيه نقد وأدب وتاريخ ، ومقدمته قيمة جدا ، وقد أودع فيها مذاهبه النقدية ، فخطا به خطوات واسعة

Journal Asiatique V. 2 P. 207 (1)

نحم التوقي والتحرر ، وسنتناول ذلك بالتفصيل عند الكلام عن الدر ابن قتيبة الوصفى » .

وقد بين ابن قتية الغرض من تأليف الكتاب ومنهجه فقال: « وكان آكثر قصدى المشهورين من الشعراء الذين يعرفهم جل أهل الأدب ، والذين يقع الاحتجاج بأشعارهم فى الغريب وفى النحو وفى كتاب الله عز وجل وحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأما من خفى اسمه وقل ذكره وكسد شعره وكان لا يعرفه الا الخواص فما أقل من ذكرت من هذه الطبقة ، اذ كنت لا أعرف لذلك القليل أخبارا » . ولهذا نراه لا يذكر من الشعراء من لا يدل عليه « بخبر أو زمان أو نسب أو نادرة أو بيت يستجاد أو يستغرب » .

ومقدمة الكتاب من أعظم ما خلفه ابن قتيبة من الآثار الأدبية ، لأنه وضع فيها مذهبا جديدا في تقويم الشعر والشعراء . وأستطيع أن أقول بادىء ذى بدء ان هذا المذهب يدل على أنه رجل جرىء ، مجدد ، ثائر على التقاليد النقدية العتيقة . فقد نبذ التقليد جانبا ، وقويم الشعر من حيث هو شعر ، بدون نظر الى قائله ، وهذا رأى خليق بالاعتبار .

ثم تناول ابن قتيبة دواعي الشعر ، وذكر منها الطمع والشوق والطرب والغضب ، وأورد الأمثلة على أجادة بعض الشعراء لفنون من الشعر وتخلفهم في بعضها بسبب تلك الدواعي . وتحدث كذلك عن أمور وثيقة الصلة بالنقد سنشير اليها في فصل خاص .

وبعد ذلك اتتقل الى كتاب الشعراء ، فترجَم فيه لعدد ضخم

منهم ممن ظهروا فى العصر الجاهلي وعصر صدر الاسلام والعصر الأموى والعصر العباسي الأول . وجلتهم من مشهوري الشعراء الذين يعرفهم أهل الأدب والذين يحتج بأشعارهم كما يقول . وقد أورد لكل شاعر قدرا مختارا من شعره ، وتناوله أحيانا بالشرح والتعليق .

ويعتبر هذا الكتاب من أعظم المصادر الأدبية الكبرى التي لا يستطيع باحث أن يغفلها ، وهو أصدق مظهر لأدب ابن قتيبة الوصفي .

وقد طبعت المقدمة « كتاب الشعر » فى ليدن سنة ١٨٧٥ مصدرة بمقدمة باللغة الفلمنكية . ثم طبع المستشرق « دى جويه » الكتاب كله بقسميه « الشعر والشعراء » فى ليدن سنة ١٩٠٧ ، ووضع له مقدمة قيمة باللغة اللاتينية . ثم طبع بمصر عدة طبعات رديئة . وأخيرا طبع طبعة جيدة جدا سنة ١٩٤٥ فى مطبعة عيسى المحلبى بتحقيق المرحوم الشيخ شاكر .

• 1 → كتاب أدب الكاتب: ذكره بعض مترجمى ابن قتيبة بهذا الاسم ، وذكره بعض آخلر باسم «أدب الكتاب»، وذكره ابن قاضى شهبة باسم «أدب القاضى» (١) ، ويسميه الأزهرى «أداب الكتبة» (٢) . ولكنى أرجح أن اسم الكتاب «أدب الكاتب» لسببين: الأول أن السواد الأعظم من مترجمى ابن قتيبة يذكرونه بهذا الاسم . والثانى أن الصولى المتوفى المتوفى

<sup>(</sup>۱) طبقات النحاة لابن قاضى شهبة ٢/٢٥ « مخطوط » .

<sup>(</sup>٢) تهذيب اللفة ١٥/١.

سنة و ۲۳۰ له كتاب اسمه « أدب الكتّاب » ، وأنا أستبعد أن يسمى كتابه بأسم آخر لمؤلف سابق .

ونحن نستطيع أن نعين لتأليف هذا الكتاب زمنا على وجه الاجمال. فالمعروف من مقدمة الكتاب أنه ألفه للوزير «عبيد الله ابن يحيى بن خاقان » ، وقد تولى هذا الرجل الوزارة فى عهد المتوكل سنة ٢٣٦. ولما ولى المعتمد الخلافة سنة ٢٥٦ اختاره أبو أحمد الموقق آخو الخليفة وزيرا ، فتردد ، ثم قبل بعد الحاح ، وظل وزيرا حتى سقط عن دابته ومات سنة ٢٦٣. وأنا أرجح أنه ألف قبل عيون الأخبار ، لأنه يشير فى مقدمة الأخير اليه . .

وبعض الأدباء يرى أن الكتاب خطبة بلا كتاب . ولكن الحقيقة أنه كتاب جزيل النفع « قد حوى من كل شيء أحسنه » كما يقول صاحب كشف الظنون (١) . ويقول ابن خلكان : « والناس يقولون ان أكثر أهل العلم يقولون ان أدب الكاتب خطبة بلا كتاب ، وهذا فيه نوع من التعصب عليه ، فان أدب الكاتب قد حوى من كل شيء ، وهو مفنن » (٢) . ويقرر صاحب « مرآة الجنان » أنه كثير الفوائد (٢) . ويذكر ابن أبي أصيبعة أن بعض الناس كانوا « يحفظونه حفظ متقنا » (٤) . وكان شيوخ ابن خلدون يعتبرونه من عمد الأدب الكبرى الأربعة مع كتاب

<sup>(</sup>١) كشيف الظنون ٧٣/١٠

<sup>(</sup>۲) وفيات الأعيان ١/١٥١/٠

<sup>(</sup>٣) مرآة الجنآن ٢/١٩١٠

<sup>(</sup>٤) طبقات الأطباء ص ٢٠٣٠

الكامل للمبرد ، وكتاب البيان والتبيين للجاحظ ، وكتاب النوادر لأبي على القالى « وما ســوى هــذه الأربعة فتبغ لها وفروع عنها » (1)

وقد وضع ابن قتيبة هذا الكتاب ، لأنه خشى على اللغة أن تنحدر ، أو يقل ادراك الناس لدقائقها ومعرفة الفروق بين متر ادفاتها كما يقول في مقدمة الكتاب .

والواقع أنه حدث فى أواخر العصر العباسى الأول ما يشبه الانقلاب الأدبى فى ألفاظ اللغة العربية ، فتنوعت معانى بعضها حتى خرجت عما وضعت له . وقد شق ذلك على علماء اللغة ، فوضعوا الكتب فى اصلاحها . وفى مقدمة من تجردوا لمحاربة هذا الانقلاب الملفظى عالمنا ابن قتيبة فى كتابه هذا باشارة من الوزير ابن خاقان ، لأقه — بحكم مركزه السامى واشرافه على الدواوين — قد لمس ما خالط الأقلام والألسنة من اللحن والخطأ . وضع ابن قتيبة هذا الكتاب لارشاد الكتاب الى سئن الصواب ، وأطلق عليه اسما يشير الى الغرض منه « أدب الكاتب » وذلك لأنه رأى كثيرا من الأدباء والكتاب قد أهملوا النظر فى اللغة وما اليها ، وانصرفوا الى العلوم الحديثة والمترجمة ، فضعفت

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن خلمون ص ٥٥١ بيروت ٠

المتوفى سنة هس وألف كتابه «أدب الكثيّاب »، فغمر فيه ابن قتيبة بالتقصير في كتابه (۱) ، وتوسع في مسائل لم يتعرض لها سابقه ، كحسس الحظ ، والدواة والقلم وترتيب الكتساب ، وللقراطيس ، والدعاء في المكاتبات .... وغير ذلك من المسائل الكثيرة التي أغفلها ابن قتيبة ،

واذا كان لنا أن زد الفضل الى ذويه وجب علينا أن نذكر أن ابن قتيبة هو أول من ألف فى الموسوعات العربية ، ثم اتخذ من جاءوا بعده هذا الأساس ، وشادوا عليه موسوعاتهم ، حتى أوصلها القلقشندى الى ذروتها السامقة فى موسوعته المشهورة « صبح الأعتى » . فابن قتيبة — من غير شك — يعتبر الاستاذ الأول لواضعى الموسوعات .

وكتاب ﴿ أَدَبِ الكَاتِبِ ﴾ مزيج من معارف مختلفة ، فه و كتاب أقرب ما يكون الى اللغة ، ولكن فيه مباحث فى النحـــو والصرف ، وفى تقويم البلدان ، وفى الجغرافيا الفلكية ، وفى قواعد رسم الكلمات .

وقد وصف بعض المستشرفين هذا الكتاب وصفا دقيقا في كلمات موجزة الم فقال « البارون دى سلان La Baron de Slane الله دليل المعارف الأدبية والنحوية والتاريخية التي لا يستغنى عنها الكاتب الفني » (٢) ويقول « بروكلمان » في دائرة المعارف انه

<sup>(</sup>۱) انظر ادب الکتاب للفولی ص ۲۰۰ (۲) فهرسی « دی سلان » للمخطوطات العربیست بباریشی ، ۲۰۱۰ ۰

أهم مؤلفات ابن قتيبة اللغوية ، ويقول « بلوشيه Blochet » أنه بيان دقيق للمعارف التي يجب أن يلم بها الكاتب الديواني الرفيع » (١) ، ويقول « جورجي زيدان » انه كتاب « يبحث فيما يحتاج اليه الأديب في صناعة الكتابة من الآداب والعلوم واصلاح ما كان يقع فيه الكتاب في أيامه من الخطأ أو الوهم في معاني الألفاظ أوَّ الاشتقاقات والتراكيب ، مما نحن َ في حاجة اليه حتى البوم <sub>» (۲</sub>) .

ومن أهم مزايا الكتاب أنه وسع في أفق النشاط اللغوى ، وجعله يتعدى دائرة اللغويين الى دائرة الكتاب وموظفى الديوان

وفى الكتاب ظاهرة تستثير الاعجاب ، وهي أن ابن قتيبة لم يعتمد على المدرسة البصرية كل الاعتماد ، فقد أعطى مدرسية الكوفة نصيبًا من عنايته ، ولم يكن يعتمد في كليهما الا على ذوقه الخاص

وقد لاقى كتاب « أدب الكاتب » عناية كبيرة قلما حظى بها كتاب آخر . فقد أقبل الناس على قراءته وتفهمه ، وتناوله بعضهم بالشرح والتعقيب والتعليق . وأهم هذه الشروح شرح ابن السيد البطليوسي المتوفى سنة ٥٦١ ، وشرح أبي منصور الجواليقي المتوفى سنة ٢٠٥ .

<sup>(</sup>١) خهرس « بلوشيه » للمخطوطات العربية بباريس ص ١٦٦٠.

<sup>(</sup>٢) تاريخ آداب اللغة العربية ١٧١/٢.

وأول من عنى بطبع كتاب « أدب الكاتب » المستشرق « اسپرول Sproull » ، فقد طبع قسما منه مع ترجمة له باللغة الفلمنكية ، وعليه تعليقات فى ليبسك سنة ١٨٤٧ ، وطبع الكتاب بمصر سسنة ١٣٠٠ هـ ، ثم طبعه « الدكتور ماكس جرونرت Max Grunert » طبعة جيدة فى ليدن سنة ١٩٠٠ ، ووضع لها فهارس قيمة .

١٠ — كتاب عيون الأخبار: من أشهر كتب ابن قتيبة ،
 ويغلب على ظنى أنه ألف مع كتاب « المعارف » فى وقت واحد ،
 لأنه يشير فى كل منهما الى الآخر (١) .

وهذا الكتاب من خير الكتب التي تقدم لقارئها مادة طيبة تصقل ذهنه ، وتؤدب نفسه ، وتزيد من معارفه . واذا كان ابن قتيبة قد وضع كتاب « أدب الكاتب » ليستفيد منه الخاصة ، فانه صنف «عيون الأخبار» ليستفيد منه خاصة الناس وعامتهم ، وهو يفصح عن ذلك في المقدمة فيقول انه « وفي كل فريق من هؤلاء قسمه ، ووفر عليه سهمه .. فاذا مر بك أيها المتزمت حديث تستخفه أو تعجب منه أو تضحك له فاغرف المذهب وما أردنا به . واعلم أنك ان كنت مستغنيا بنسكك فان غيرك ممن يترخص فيما تشددت فيه محتاج اليه ، وأن الكتاب لم يعمل لك دون غيرك فيهيا على ظاهر محبتك » . وابن قتيبة يرى أنه لا تكتمل ثقافة الأديب مالم يزوده بقدر صلياح « من المتخير من كلام البلغاء

<sup>(</sup>١) انظر مقدمة عيون الأخبار ، وكتاب المعارف ص ٥٥ ٠

وفطن الشعراء وسير الملوك وآثار السلف ... ليروض نهسه على الأخذ بما فيها من سنة حسنة وسيرة قويمة وأدب كريم وخلق عظيم ، ويصل بها كلامه اذا حاور وبلاغته اذا كتب » . ويصف الكتاب فيقول « لقاح عقول العلماء ونتاج أفكار الحكماء » . وقد أعجب العلماء قديما بعيون الأخبار ، ويقول السمعانى : وقد أعجب العلماء قديما بعيون الأخبار ، ويقول السمعانى : وابن دريد حاضر ، فقال بعضهم : أنزه الأماكن غوطة دمشق ، وقال آخرون : بل سغد سمرقند ، وقال تعضهم : نهروان بغداد ، وقال بعضهم : شعب بوان بأرض وقال بعضهم : نوبهار بلخ ، فقال الأمير : هذه متنزهات فارس ، وقال بعضهم : نوبهار بلخ ، فقال الأمير : هذه متنزهات العيبون ، فأين أنتم من منتزهات القيلوب ? قلنا : وما هي يا أنا بكر ؟ قال : عيون الأخبار للقتبي » (١) .

فالكتاب - في الواقع - يمتاز بالايناس ، لما يورده من طريف الأخبار ومليح الأفاكيه . وهو ليس كتاب رواية وخبر فحسب ، ولكنه كتاب أدب ، لأنه يجمع قدرا عظيما من رائع الشعر وبليغ النثر . وهو مختارات واسعة في الأدب والاجتماع والسياسة والأخلاق . وقد قسمه الي عشرة أجزاء ، وسمى كل جزء كتابا، وهي : كتاب السلطان ، وكتاب الحرب ، وكتاب السقود ، وكتاب الطبائع والأخلاق ، وكتاب العلم ، وكتاب الزهد ، وكتاب اللغوان ، وكتاب الطعام ، وكتاب النساء .

(١) أنساب السمعاني ص ٤٤٣ .

وفى هذا الكتاب/يظهر تأثر ابن قتيبة بالجاحظ ، فهو يمنجه بالمزح أحياناً ، حتى لا يمل القارىء .

والكتاب يدل على ما أزجاه ابن قتيبة للتأليف من فضل ، فقد سما به وهذبه ، وخلصه من الاضطراب والفوضى، ويلاحظ أن روح ابن قتيبة التقى سارية فيه . فهو لا يترك مناسبة تمر دون أن يورد كثيرا من كلام الزهاد فى أمر الدنيا ومهانتها واقبالها والابارها . ولهذا تجد كتاب الزهد من خير ما صنف فى هذا السام،

وقد تلقط ابن قتيبة مادة الكتاب من مصادر كثيرة أشاد، اليها في مواطن متعدمة من الكتاب . وكان رجلا واسع الأفق ، لا يستنكف أن يلتقط الجوهرة من الوحل كما يقول الفرنسيون . فلا يضيره أن يأخذ « عن الحديث سنا لحداثته ولا عن الصغير قدرا لخساسته ، ولا عن الأمة الوكعاء لجهلها .. فلن يزرى بالحق أن نسب معه من المشركين ، ولا بالنصيحة أن تسترسنط من الكاشحين ».

وابن قتيبة يتناول الموضوع ، ويورد ما قيل عنه فى أمة من الأمم ، ثم يتبعه بما لدى الأمم الأخرى فى نفس الموضوع . فاذا تحدث مثلا عن مصادقة السلطان ذكر ما ورد عن خلفاء العرب وأمرائهم وسادتهم ، ثم ذكر ما يقوله « ابن المقفع » ثم ما يقوله « بزرجمهر » و « أبرويز » الفارسيان ، ثم ما أثر عن حكماء الهنود وفلاسفة اليونان .. وهكذا . وبذلك يستطيع القارىء فى يسر أن يقارن ويوازن ويفاضل بين هذه الأقوال ، وقد يعينه ذلك على

تعرف الأصل منها والفرع ، والوقوف على مصدر كل عنصر من عناصر هذه المعارف .

فالكتاب فى الحقيقة مظهر راق لامتزاج الثقافات فى العصر العباسى ، وهو يدل على أن مؤلفه رجل يمثل ثقافة عصره خير تمثيل .

وأحب أن أقول أن الكتب الأدبية التي ألفت في هذا العصر مثيل «عيون الأخبار» والبيان والتبيين ، والكامل » لا تنبيء عن شخصية المؤلف الأدبية أو أسلوبه ، مع ما تجد فيها من بسطة العلم وغزارة المادة . فلو أحصيت مثلا ما للجاحظ في « البيان والتبيين » لما وجدته يبلغ خمس الكتاب ولا سدسه ، وقل مثل ذلك في كتاب «عيون الأخبار ، والكامل » لا وفضل المؤلفين ينحصر في الاختيار والنقل والجمع . ولكن فضل ابن قتيبة في هذه الناحية أظهر من فضل الجاحظ ، لأن كتبه منظمة حسنة الترتيب .

وأخص ظاهرة فى مؤلفى المختارات فى هذا العصر تأثرهم برجال الحديث ، ولذلك نراهم يعنون بالاسناد على فعط اسناد الحديث ، وأنت حين تقرأ خبرا عن شاعر أو خطيب فى هذه الكتب تشعر أنك تقرأ قطعة من أحاديث البخارى أو مسلم ، والكتاب طبع عدة طبعات ، أجودها طبعة دار الكتب سنة ١٣٤٣ هـ ، وقد عنى المستشرقون قبل ذلك بطبع أجزاء منه بين سنتى ١٨٨٨ ، عنى المستشرقون قبل ذلك بطبع أجزاء منه بين سنتى ١٨٨٨ ، ١٩٠٨ فى « غوتنجن واستراسبورج » ، وعلى رأسهم « وريمار Warimmar » و « بروكلمان » .

١٢ — كتاب المعارف: هذا الكتاب ألف — فى غالب الظن — بعد ( الشعر والشعراء » الأنه أحال فى ( المعارف » عليه (١) . والأمر الذي لا شك فيه أنه تم تأليفه بعد سنة ٢٥٦ ، لأنه ذكر فيه الخليفة ( المعتمد » الذي ولى الخلافة فى هذه السنة .

وقد أطلق الرواة على هذا الكتاب عدة أسماء ، فيذكره حاجى خليفة باسم « المعارف » و « معارف من التاريخ » و « معارف التاريخ » (٢) . وكنت أظن أن لابن قتيبة مؤلفا آخر فى التاريخ مفقودا ، ذكره مترجموه باسم « تاريخ ابن قتيبة » ، غير أن الدكتور اسحاق الحسيني ذكر في رسالته أنه عثر على كتاب بهذا العنوان في المكتبة الظاهرية بدمشق ، فتصفحه فوجده نسخة من كتاب المعارف (٢) .

وكتاب المعارف يدخل فى عداد التاريخ على شيء من التجوز وأنا أعنى بكلمة « التاريخ » أوسع معانيها ، لأنه يشتمل على كل ما يمت الى التاريخ بسبب قريب أو بعيد . ففيه شيء من علم الأنساب ، وانشاء المدن والمعالم ، وعلم الأجناس ، وعلم الحديث ونشأته وأعلامه ، وتاريخ العالم من مبتدأ الخلق حتى « المعتمد » آخر خليفة أدركه ابن قتيبة . ويقول المؤلف فى مقدمة الكتاب ، مبينا المعارف المتنوعة التى ساقها : « وكتابى هذا يشتمل على فنون كثيرة من المعارف ، أولها مبتدأ الخلق وقصص الأنبياء وأزمانهم

<sup>(</sup>۱) كتاب المعارف ص ٢٨٥ طبعة المطبعة الاسلامية -(٢) كشيف الظنون ١٤٢/٢ ٠

<sup>(</sup>٢) رسالة الدكتور الحسيني ( الانجليزية ) ص ٦٢ -

وحلاهم (١) وأعمارهم وأعقابهم وافتراق ذراريهم ونزولهم بمشارق الأرض ومغاربها وأسياف (٢) البحار والفلوات والرمال .. ووصلت ذلك بذكر أنساب العرب ، مختصرا ذلك ، ومقتصرا على العمائر (٣) ومشهوري البطون . ثم أتبعته أخبار رسول الله صلى الله عليه وسلم في نسبه .. وأخبار العشرة امن المهاجرين رحمهم الله تعالى ، ثم الصحابة المشهورين ، ثم الخلفاء .. والمشهور من صحابة السلطان والخارجين عليهم من الخوارج ، ثم التابعين ومن بعدهم من حملة الحديث وأصحاب الرأى ، ومن عُرف منهم بالترفض والتشيع والارجاء والقدر ، وأصحاب القراءات .. والنسابين ، وأصحاب الأخبار ، ورواة الشعر والغريب ، وأصحاب النحو ، والمعلمين ، وأول من أحدث شيئًا بقى على مر الأيام . وذكرت المساجد المشمهورة ، ومتى ابتنيت ، وعلى يد من أسست .. وأخبرت عن الفتــوح ، وما كان ِمنها عنــوة ، وما كان عن

وهكذا نرى الكتاب قد جمع فأوعى. فهو كتاب فيه معارف متنوعة الطعوم ، لا يستغنى عنه من غشى « مجالس الملوك ومحافل الأشراف وحلق أهل العلم » كما يقول. ولعل اسم « المعارف » يشير في غير خفاء الى ما يضمه الكتاب بين دفتيه من كل ما من

<sup>(</sup>۱) الحلا: بالكسر ، جمع حلية « بكسر الحاء » ، وهي الصغة . (۲) أسياف: جمع سيف « بكسر السين » وهو الحافة وساحل البحسر .

<sup>(</sup>٣) العمائر: واحدتها عمارة « بفتح العين » وهى الحى العظيم من الناس .

عَلَيْهِ أَنْ يُعَلِّنَى النَّقُلُ ، ويهذب النفس ، ويكو ّن الرجل للستنير الممتاز . ويقول عنه ابن قاضي شهبة ؛ « هو كتاب نفيس ما صنف مثله ، وفيه فوائد وغرائب لا توجد في غيره » (١) . وقد أطلق عليه المستشرق الفرنسي « هوارت طليه المستشرق الفرنسي « هوارت Huart » استما مناسب يحدد موضوعه ، فسماه « دليلا تاريضا Manuel d'Histoire) (٢) وهناك أمر أرى – اجزالا للفائدة – أن أشير اليه في لمحة

خاطفة ، وهو أن بعضهم يتهم ابن قتيبة بأنه قفل كتاب « المعارف » 

أبو طالب المفضل ابن سلمة الكوفى في كتاب « الفاخر » <sup>(٣)</sup> وقد تصفحت كتاب « المحبر » لأبي جعفر محمد بن حبيب

الهاشمي البغدادي المتوفى سنة ٢٤٥ طبعة حيدر آباد الدكن، ، فوجدت أن الكتابين يختلفان في المصادر وفي المنهج وفي ألوان المعلومات التاريخية . يضاف الى ذلك أن التواريخ في الكتابين غير متفقة في كثير من الأحيان.

ويرجع سر هذا الوهم — فيما أظن — الى التشابه الظاهر بين الكتابين في الموضوع ؛ فكلاهما يجمع متفرقات من المعارف التاريخية على نحو خاص .

وأول من عني بنشر كتاب « المعارف » المستشرق « وستنفلد Wustenfeld » ، فقد طبعه فی « جو تنجن » سے نة ١٨٥٠ ،

<sup>(</sup>۱) طبقات النحاة لابن قاضى شهبة ٢/٢٥ « مخطوط » •

Littérature Arabe p. 154. (Y)

<sup>(</sup>٣) كتاب « الفاخر » ص ٦٧ « مخطوط بدار الكتب » وقد طبع أخيرا •

ثم طبع بمصر عدة طبعات ، أجودها الطبعة اللتى حققها الدكتور. ثروت عكاشة أخيرا .

1/ - الاختلاف فى اللفظ والرد على الجهبية والمشبهة : وهذا كتاب قيم من كتب ابن قتيبة يجد فيه كل طالب علم ضالته ؟ فالباحث الأدبى يستشرف منه سمات أسلوب ابن قتيبة فى المحاجة ، اذ يلحظ فيه اختياره لتعابير جدلية خاصة ، واعتماده على عبارات لها مدلولات من المعانى يكررها فى مواطن كثيرة ، ويحكم - تبعا لذلك - بأنه كان فى هذا الكتاب كز"ا فى أسلوبه هذا ، يجنح الى الغموض أحيانا .

والمشتغل بأصول الفقه يرى فيه أن هذا الخصم القاسى قد سلس قياده ، وخفت حدة خصومته لأصحاب الرأى الى حد ما بالقياس الى كتاب « تأويل مختلف الحديث » . وهذا يدل على أن الكتاب من أواخر مؤلفاته .

والباحث فى « مشكلة خلق القرآن » يجد فيه عقلا حصيفا معرف كيف يوفق بين الرأيين المتناقضين. وسنعرض لذلك بالتفصيل فى فصل خاص .

والفقيه يلحظ فيه ارتجاعه عن تجاهل أقدار أهل الفقه المجتهدين ، و مخاصة إمام أهل الرأى « أبو حنيفة النعمان» وكبار أتباعه .

وهذا الكتاب دليل على أن ابن قتيبة قد شارك فى مناقشات عصره الفقهية والكلامية ، ووقف موقف المدافع عن القرآن والحديث ضد نزعات الشك الفلسفية ، فهاجم خصومه عن ايمان واقتناع . ويقول الأستاذ « يروكلمان » فى دائرة المعارف : « ان

خصوم ابن قتيبة أرادوا أن يسددوا له طعنة نجلاء ليتقوا حملته عليهم ، فرموه برقة الدين ، ونسبوه مرة الى الكر امية ، وأخرى الى الجهمية ، وثالثة الى المشبهة ، فوضع كتابه ليرد على الجهمية والمشبهة ، وليدافع عن نفسه » .

والكتاب فوق ذلك بيين لنا كيف كان العلماء ورجال الله يختصمون ويستجرون . وهذا يدعونا الى التبصر والتروى فيما نقرأه من التجريح لرجال هذا العصر وغيرهم ممن أشار اليهم المؤلف . ويقول أبو طالب المكي مصورا هذه الحال : «وقد يتكلم بعض الحفاظ بالاقدام والجرأة فيما جاوز الحد في الجرح ، ويتعدى في اللهظ ، ويكون المتكلم فيه أفضل منه ، وعند العلماء بالله تعالى أعلى درجة ، فيعود الجرح على الجارح » (١) .

وابن قتية نفسه يصور تلك الحال المؤلمة التي فشت في ذلك العصر فيقول: «فانه ربما ورد الشيخ المصر فقعد للحديث، وهو من الأدب غفل، ومن التمييز خلو، ليس له من معاني العلم الا تقادم سنه، وأنه قد سمع ابن عيينة وأبا معاوية ويزيد وأشباههم، فيبدءونه قبل الكتاب بالمحنة، فالويل له ان تلعشم وأشباههم أو سعل، أو تنحنح قبل أن يعطيهم ما يريدون، قيحملة الخوف من قدحهم فيه واسقاطهم له على أن يعطيهم الرضا، فيتكلم بغير علم، ويقول بغير فهم، فيتباعد من الله الذي أمتل فيتقرب فيه منه » (٢).

<sup>(1)</sup> هامش الاختلاف في اللفظ ص ٦٢ .

<sup>(</sup>٢) الاختلاف في اللفظ ص ٦٣٠٠

وابن قتيبة يتناول في هذا الكتاب الآيات القرآئية وبعض الأحاديث التي تأولها أصحاب الكلام تأولا يخرج بها عن المعنى المقصود . وهم في هذا التأول يفهمون من الألفاظ غير مدلولاتها التي وطبعت لها . ويرد ابن قتيبة عليهم ردا لغويا خالصا مستندا الي نصوص لغوية شتى . ولا ينسى أثناء ذلك أن يحكم العقل بينه وبينهم ، ويستعين أحيانا — ليدعم قوله — بعلم التوحيد ، وبخاصة حين يتحدث عن صفات الله ، مفتدا تأويلهم لبعض آي القرآن ، مما يشير الى علم الله وبصره وسمعه .

وجملة القول أن الكتاب قصد به ابن قتيبة ايضاح الاختلاف في اللفظ في القرآن الكريم . وهو كتاب صغير لا تتجاوز صفحاته المائة ، وقد طبع بمصر مرتين .

الا لونا واحدا من ألوان المعرفة ، وهذا كتيب صَغير لا يجمع الا لونا واحدا من ألوان المعرفة ، هو اللون اللغوى . وهدذا يخالف المألوف من ابن قتيبة ، فكل مصنف من مصنفاته يجمع في الغالب – معارف مختلفة متقاربة ، تطغى احداها عملي سائرها : فكتاب « أدب الكاتب » يجمع أنواعا من المعارف ، ولكن تغلب عليه الناحية اللغوية . وكتاب « عيون الأخبار » يلم أشتاتا من الأخبار والنصوص ، ولكن تبرز فيه الناحية الأدبية . وكتاب هن الأعارف » يضم بين دفتيه ألوانا كثيرة من المعلومات ، ولكن تظهر فيه الناحية التاريخية . وهكذا .

أما هذا الكتيب فلم يتجه الا الى الناحية اللغوية فقط ع وهو — على صغره — جم الفائدة .

وأحب أن أقول أن كتب ابن قتيبة تمتاز بشيء من الاستقلال الذاتي الذي اكتسبته من شخصية المؤلف . فكتاب « عيون الأخبار » يختلف كثيرا عن « البيان والتبيين » وكتاب « أدب الكتاب » ، وكتاب « المعارف » لا نظير لهما بين مؤلفات سابقيه ومعاصريه . وقل مثل ذلك في سائر مؤلفاته . أما كتاب « النعم والبهائم » فيعتبرا امتدادا لما سبقه من المؤلفات ، أو بعبارة أصح يتعد حلقة أخرى تضاف الى نظيراتها السابقات .

ومن المحقق أن علم اللغة هو أول ناحية أدبية اتجه اليها العلماء ، وعنوا بها قبل غيرها من النواحى الأخرى للاستعانة بها في فهم كتاب الله وحديث رسوله ، ثم جاءت النواحى الأخرى بتعام تبعا لها ، كرواية الشعر والخطب والأخبار والنوادر . ويعنى بعلم اللغة الاشتغال بألفاظ اللغة من حيث معانيها وأصولها واشتقاقها ، وينتهى ذلك بتأليف المعاجم اللغوية التي تم نضجها في القرنين الرابع والخامس الهجريين . وقد سبق ذلك محاولات مهدت السبيل لظهور هذا العلم بما ألفه العلماء من الكتب في ألف اظهور هذا العلم بما ألفه العلماء من الكتب في ألف اظهو وغيرهم ، مشل كتاب الخيل ، وكتاب النساء وكتاب النخل مما شاهها ...

وكانت للعرب همة قعساء فى استقصاء ذلك ، يتبارون فى التنقيب عن اللغة الصحيحة من مظانها ، ولهذا كانوا يشدون الرحال أحيانا الى البادية . وكان فصحاء الأعراب يفدون الى البصرة والكوفة ، فيأخذ عنهم العلماء .

ولقد كان الأمويون قبل هـنـذا يستحثون العلماء بمناقشات يثيرونها بين أيديهم في هذه الموضوعات. فقد روى أن عبد الملك ابن مروان جلس ذات يوم في مجلس ضم جماعة من خواصـــه وسمَّاره وقال : أيكم يأتيني بحروف المعجم في بدنه وله على " ما يتمنى ? فقام اليه « سويد بن غفلة وقال : أنالها يا أمير المؤمنين م فقال : قل ما عندك ، فقال : أنفه ، بطن ، ترقوة ؛ ثغر ، جمجمة ، خلق ، خد ، دماغ ، ذكر ، رقبة ، زند ، ساق ؛ شفة ؛ صدر ، ضلع ، طحال ، ظهر ، عين ، غببة « لحمة في الحلق » ، فم ، قفا ، كُف ، لسان ، منخر ، نُغنغ ﴿ مُوضَعَ بِينَ اللَّهَاةُ وَالْحَلَّقُومُ ﴾ 🖈 هامة ، ولجه ، يد ، فهذه حروف المعجم والسلام على أمير المؤمنين». فقام بعض أصحاب عبد الملك وقال : أنا أقولها في جسد الانسان مرتين » ، فضحك عبد الملك وقال لسويد أما سمعت ما قال ? قال : نعم أنا أقولها ثلاثا ، فقال له : لك ما تتمنى ، فقال : أنف ، أسنان ، آذن — بطن ، بصر ٤ بز — ترقوة ، تمرة ، تينة — ثغر ، ثنايا ، ثدی - جمجمة ، جنب ، جبهة - حلق ، حنك ، حاجب - خد ، خصر ، خاصرة — دُبر ، دماغ ، دُردر « سقف الحلق » \_ ذكر ، ذقن ، ذواع – رقبة ، رأس ، ركبة – زند ، زودمة « موضع الابتلاع » ، زغب \_ ساق ، سرة ، سبابة \_ شفة ، شعر ، شارب اس صدغ ، صدر ، صلعة س ضلع ، ضيفيرة ، ضَرَس — طحال ، طرة « خاصرة » ، طرف — ظهر ، ظفر ، ظلكم عين ، عنق ، عانق - غببة ، غلصمة ، غنية - في ، فك ، لحؤاد - قلب ، قدم ، قفا - كف ، كتف ، كعب - لسان ، لحية ، لوح — مرفق ، منكب ، منخر — بنغننغ ، ناب ، نن — هامة ، هيف « ضمور البطن والخاصرة » ، هيئة — وجه ، وجنة ، ورك — يمين ، يسار ، يافوخ » . فأنعم عليه عبد الملك وبالغ في الاحسان اليه (۱) .

وقد تابع الناس الاهتمام بألفاظ اللغة والعناية بجمعها ، فقاموا بالتأليف فيها على شكل مجموعات ، كل مجموعة في موضوع بعينه تضم شتات ألفاظه كلها كما أشرنا . وهذا اللون من المعاجم يسميه بعض الباحثين المعاصرين « المعاجم المعنوية » ، وهي التي تجمع مفردات اللغة حسب معانيها ، تمييزا لها عن « المهاجم اللفظية » التي تجمع الألفاظ حسب ترتيبها الهجائي ، وأشهر المعاجم المعنوية « المخصص » لابن سيام و « فقه اللغة » للثعالبي ، ولا شك أنهما أتم وأنضج مما صنعه الأصمعي وزملاؤه .

وأول من سبق الى تدوين اللغة وترتيب الفاظها حلى حروفه المعجم هو العالم الجليل « الخليل بن أحمد الفراهيدى » البصرى المتوفى سنة ١٧٠٠ . وليس فى المقام متسع لبيان عبقرية هذا الرجل وفضله العظيم على العربية وأصحابها . وقد سمى معجمه « كتاب العين » ، ورتبه على حسب مخارج الحروف ، وقد بدأه بحرف

العين ، لأن مقره آخر الحلق ، وبه سمى الكتاب .

ثم جاء علماء القرن الثالث فألفوا كتبا تجمع مع اللغة الأدب والنحو والأخبار ، ولكن ابن قتيبة ألف كتاب « النعم والبهائم »

<sup>(</sup>۱) المخصص لابن سيده ۲۷۱/۲ .

في اللغة ليس غير . ولاشك أنه استأنس بكتب من سبقه من أصحاب اللعاجم المعنوية ، لأن كتابه على غرار كتابهم .

وقد شك الدكتور الحسيني في نسبة هذا الكتاب الى البن قتيبة ، ولكني أرجح صحة هذه النسبة ، لأنه يناقش الجاحظ ويخطئه في بعض الألفاظ على طريقته المعهودة . أضف الى ذلك أنه طعمه ببعض الألفاظ الفارسية كعادته حين يتحدث عن أصل الكلمة أحيانا ، وحين يقارن بين اللفظين الفارسي والعربي .

الكلمة أحيانا ، وحين يقارن بين اللفظين الفارسي والعربي . وقد قام بنشر كتاب « النعم والبهائم » الأب « موريس بوچ «Maurice Bouge» أحب الآباء اليسوعيين ، ووضع له أبعض ملاحظات باللغة الفرنسة . وهو كتاب مفيد جدا من الناحية اللغوية ، وموضوعه النعم والبهائم والوحوش والسباع والطير والهوام . والنعم « بفتح النون » مفرد ، ومعناه الابل والشاء ، ولكنه أكثر ما يكون للابل . وبعضهم يقول انه المال الراعية ، لوجمعه أنعام ، ومنه اسم السورة الكريمة .

19 — كتاب المسائل والأجوبة: رواه عنه تلميذه « أبو محمد عبد الله بن عبد الرحين السكرى ». ويبدو أنه وصل الينا كأملا ، لأنه مختوم بهذه العبارة « آخر المسائل والحمد لله بن العالمين ، وصلى الله على سيدنا ومولانا محمد وآله وصحبه المجمعين » .

وهو كتاب لغة ، ونحن ندرجه بين كتب ابن قتيبة من باب التجاوز ، لأنه عبارة عن أسئلة كان يوجهها اليه تلميذه «السكرى» فيجيب عنها . وقد بدأه بقوله : سألت عن قوله « لا داء ولا غائلة ولا خبيثة » ، أما قوله « لا داء » فانه يريد لا داء لك في العبد من الأدواء التي يرد منها ، مثل الجذام والبرص والسل والجنونة والأوجاع المتقادمة .. الخ . ويستمر في شرح الكلمات شرحاً لغوياً أدبيا حتى ينتهى منها ، ثم ينتقل الى الاجابة عن سؤال آخر في مسؤلة أخرى ، وهكذا حتى ينتهى الكتاب .

وهذه المسائل لا تجرى على نسق خاص ، فمسألة عن الهجين من الخيل والناس ، وبجانبها مسألة عن الزانى وأصل الكلمة وحدة .. وهكذا نراه يتعرض لمسائل متنوعة لا رابط بينها . وهو كتاب صغير جدا ، غير مطبوع ، وتوجد منه مخطوطة بمكتبة حامعة القاهرة .

## \*\*\*

وبعد فهذه هي الكتب التي استطعنا الحصول عليها من مؤلفات ابن قتيبة ، والتي لا يشك في صحة نسبتها اليه ، والرواة يذكرون له عشرات الكتب ، ولكنها فقدت ، ولم يقع في آيدينا الا ما ذكرنا . ومن المحقق أن بعض كتبه قد ذكر مكروا بأسماء مختلفة كما أشرنا . كما أن أجزاء من بعض كتبه الكبيرة قد ذكرت على أنها كتب مستقلة بذاتها . وقد أشرنا الي أن بعض المراجع ذكر أن له كتابا باسم «كتاب الخيل » ، وآخر اسمه «كتاب الساع » والحقيقة أن هذين الكتابين جزآن من كتاب «المعانى الكبير» ، وهذا مثل أسوقه برهانا على ما أقون .

والأمر الذي يدعو الى الأسف حقا أنه لم يصل الينا كتاب من

الكتب التي ألفها في النحو والتي أشار اليها مترجموه ، لنقف على آرائه النحوية وكل ما نعرفه من ذلك آراء قليلة في النحو والصرف منبئة في كتبه التي بين أيدينا له وبخاصة في كتابي أدب الكاتب ومشكل القرآن » ، وهي في جملتها من المذهب البصري .

ولا ريب في أن ابن قتيبة قد اشتغل بالنحو ، لأن النحو كان أحد فروع الأدب الهامة التي لا يصح أن يغفلها متأدب. وكان الكثير من أساتذته من المستغلين بهذا العلم ، مثل السجستاني والرياشي والزيادي . وقد أشار هو في بعض كتبه الى أنه قرأ كتاب سيبوية ودرسه دراسة طيبة (١)

وأول من أشار الى اشتغال ابن قتيبة بالنحو « أبو الطيب عبد الواحد بن على » المتوفى سنة ٥٥١ هـ ؛ فقد ذكر في كنابه « مراتب النحويين » أن لابن قتيبة كتابا في النحو ، وأخذ عليه أنه « قَد خَلْطُ عَلَيْهُ بِحَكَايَاتُ عَنِ الْكُوفِيْيِنِ لَمْ يَكُنْ يَأْخُــُذُهَا عَنْ ثقات » (٣) . ثم جاء بعده ابن النديم وعقد في « الفهرست » فصلا ذكر فيه العلماء الذين خلطوا بين نحوى المصرين وأنشأوا المذهب البُّغدادي ، وذكر على رأسهم ابن قتيبة ، وقال عنه « انه كان يغلو في البصريين ، الا أنه خلط المذهبين ، وحكى في كتبه عن الكوفيين ﴾ (٣) وذكر له ضمن مؤلفاته كتابين في النحو ، هما

٢١) مراتب النحويين ص ١٣٧ « مخطوط »

<sup>(</sup>٣) الفهرست ص ٧٧

« جامع النحو الكبير ، وجامع النحو الصغير» (١). ويرى المستشرق. « هاول Howell » في كتابه « النحو العربي Arabic Grammar » أن ابن قتيبة هو الذي حمل عبء مزج المذهبين وانشاء المدرسة البغدادية (٢).

ويبدو أن ابن قتيبة لم يكن ذا باع طويل فى النحو ، يدلنا على ذلك أتنا لم نجد أحدا من المتقدمين الذين صنفوا فى سير النحاة ينظمه فى سلكهم . فأبو سعيد السيرافى المتوفى سنة ٣٦٨ – وهو من كبار النحاة — لم يذكره قط فى كتابه « أخبار النحوين البصريين » مع أنه كتب عن معاصريه ممن أقاموا فى مدينة بغداد . وأبو بكر محمد بن الحسن الزبيدى المتوفى سنة ٣٧٩ هـ وضع ابن قتيبة فى كتابه « طبقات النحويين واللغويين » ضعن اللغوين ٤ لا النحويين . ولم يرد له ذكر قط فى كتاب « الانصاف » لابن الأنبارى ، وكذلك لم يشر اليه ابن جنى فى الخصائص . كل ذلك يدل على أنه لم يكن من المبرزين فى علم النحو تبريزه فى العلوم يدل على أنه لم يكن من المبرزين فى علم النحو تبريزه فى العلوم يدل على أنه لم يكن من المبرزين فى علم النحو تبريزه فى العلوم الله على

\*\*\*

ولقد أضيف الى ابن قتيبة كتاب اسمه « الامامة والسياسة » ، وكتاب آخر اسمه « تلقين المتعلم من النحو » . ولكن التمحيص الدقيق يدفعنا الى أن نرفض — فى غير تردد — نسبة هذين

<sup>(</sup>۱) وذكرهما كذلك السيوطي والقفطي وحاجي خليفة • (۲) انظر كتاب Arabic Grammar. p. 8

الالكتابين الى ابن قتيبة . ولنتحدث عن كلمنهما ٤ موردين الأسباب التي تدعونا الم ذلك .

أولا: كتاب الامامة والسياسة: ذكره « البارون دى سلان » فهرست المخطوطات العربية بمكتبة باريس باسم « أحاديث الامامة والسياسة »، ويقول انه منسوب الى ابن قتيبة ، ويقول مثل ذلك المستشرقان « بروكلمان وبلوشيه » . ويرى المستشرق « دى جويه » أنه من تأليف رجل مصرى أو مغربي معاصر للبن قتيبة . ويرى الدكتور اسحاق الحسيني أن نسبة هدا الكتاب الى ابن قتيبة قد خرجت من المعرب ، لما كان يتمتع به عالمنا من سمو المكانة وعظيم الشهرة .

والواقع أن هذا الكتاب ليس من تصنيف ابن قتيبة . وأول من ارتاب في ذلك رجل عاش في القرن السابع الهجرى اسمه « أبو بكر محمد بن عبد الله المعافرى » في كتابه المسمى « العواصم من القواصم » (١) . ولم يعرض لهذه المسألة بعد ذلك أحد من مؤلفي العرب . ولكن المستشرقين — وهم يعنون كثيرا بالتحقيق — هم الذين أولوا هذا الأمر عناية كبرى . وأول من بالتحقيق — هم الذين أولوا هذا الأمر عناية كبرى . وأول من أثار ذلك منهم « ب . دى جاينج وس P. de Gayangos » آثار ذلك منهم « ب . دى جاينج وس P. de Gayangos » قلله قاريخ الحكم الاسلامي في أسبانيا الله ذلك في مقدمة في كتابه « تاريخ الحكم الاسلامي في أسبانيا « وأكد هذا الشك الدكتور « ر . دوزي R. Dozy » الكتاب . وأكد هذا الشك الدكتور « ر . دوزي R. Dozy »

<sup>(</sup>أ) المواصم من القواصم ص ٥٥ « مخطوط » .

فى كتابه المعروف « أبحاث فى التاريخ السياسى والأدبى لأسبانيا . Récherches sur l'Histoire Politiqueet

. (1) ( Littéraire de l'Espagne pendant le Moyen Age

أَمَا أَنَا فَعَنْدَى مَنِ التَّحَقِيقِ العَلَمِي وَالْفَنَى مَا يَلْمُعُونِي الْيُهُ رفض نسبة هذا الكتاب الى ابن قتيبة رفضا قاطعاً .

فالتحقيق العملمي ينبئني بأن رجميع مترجمي ابن قتيب لم يذكروا له قط كتابا بهذا الاسم . والكتاب يُشعر القـــارى. بَأَنَ المُؤلِفَ كَانَ يَقِيمُ بِدَمْشُقَ ء فِي حَيْنُ أَنَ ابْنِ قَتْبِيَةً ﴿ كُمَّا عَرِفْنَا من سيرته - لم يذهب قط الى دمشق . وهناك أمر يبدو غريبا ويؤيد موقفنا ، وهو أن مؤلف الكتاب يروى عن ﴿ أَبِّي لَيْلِّي ﴾ الذي كان قاضيا بالكوفة سنة ١٤٨ (٢) في أسلوب يدل على أنه كان يتلقف منه الأخبار ، ولم يولد ابن قتيبة الا بعد ذلك بخمسة وستين عاما (٢١٣ هـ ) . وأعجب من هذا أن المؤلف يروى أخبار فتح الأندلس مشافهة عن امرأة شهدته . والمعروف أن فتح الأندلس حدث قبل مولد ابن قتيبة بنحو مائة وعشرين عاماً . وأشد من ذلك غرابة أن يذكر فتح « موسى بن نصير » لمدينـــة «مراكش » ، مع أن هذه المدينة أنشأها « يوسف بن تأشفين » سلطان المرابطين حوالي سنة ٧٠٠ هـ (٣) . وهذا خلط يدعونا الى رفض نسبة الكتاب الى ابن قتيبة . أضف الى ذلك أن لهجة

Récherches sur... V. I. p. 10 (1)

<sup>(</sup>٢) وفيات الأعيان ١/٩٩٪ .

 <sup>(</sup>٣) انظر معجم البلدان ٤/٨/٤ .

الكتاب تشف عن انحراف عن أهل بيت على كرم الله وجهه ، وهذا يخالف ما نلحظه في سائر كتب ابن قتيبة من بالغ الاعظام لعلى وذريته ، كما سنعرف فيما بعد . ومؤلف الكتاب يروى عن رجلين اسمهما « أبو مريم وابن عفير » أ، وهذان الرجلان لم يروا عنهما ابن قتيبة في أي كتاب من كتبه .

وربعا كان التحقيق الفني — الى جانب التحقيق العلمى الذى مذكر فا — خير معين على الوصول إلى الحقيقة . فأول ما يبد هنا في هذا الكتاب تلك المقدمة القصيرة التي لم تتعودها من ابن قتيبة . فمقدماته دائما وافية تبين منهج الكتاب والغرض من تأليفه والدافع اليه . أما مقدمة هذا الكتاب فهي قصيرة جدا لا تزيد على أربعة أسطى ، وليس بينها وبين مقدمات كتبه الأخرى شبه ما . هذا الي أسلوبها يغاير أسلوب ابن قتيبة كل المغايرة ، ففيها سجع مقضود أشبه بأساليب القرن الخامس الهجرى .

وفى الكتاب ظاهرة أخرى لم نر لها مثيلا فى مؤلفاته ؟ تلك أنه بيدا القصل بقوله « وحدثنا قال حدثنا .. » أو بقوله « قال ثم ان » . وهذا التركيب جاء متأخرا عن عصر ابن قتيبة ، ولم أعثر عليه فى كتب الجاحظ والمبرد ، وفى ثنايا كلامه يكرر كثيرا لفظ « قال » ، ولا يسوق خبرا من غير أن يصدره بكلمة « وذكروا » . وهذا غير ملاحظ فى كتب المجملة « وذكروا عن بعض المن قتيبة ، وتتردد فى الكتاب كثيرا هذه المجملة « وذكروا عن بعض المشيخة » ، وليس لها وجود فى أى كتاب من كتبه المشيخة » ، وليس لها وجود فى أى كتاب من كتبه الم

والكتاب لا يسير في منهجه الروائي على نمط واحد ؛ فقـــد

جرى في الصفحات الأولى من الجزء الأول عــــلى نظام الرواية المعنعنة ، ثم ترك هذا النظام في سائر الكتاب

والكتاب تشيع فيه الفوضى ، فهو يورد الخبر أحيانا ، وقبل آن ينتهي منه ينتقل الي غيره مقدما له بكلمة « قال » ، ثم يعود الى الخبر الأول ليتمه . وهذه الطريقة تخالف مذهب ابن قتيبة وتباين يروحه المنظمة

وهناك أمر خليق بالنظر ، ذلك أنه ورد في الكتاب على لسان « موسى بن نصير » والى افريقية فى عهد الأمويين كلمة « تشرين الآخر » أَيْ « نوفسر » وكلمة « آذار » ، ويقول مُوسَى عن

« آذار » انه يسمى بالأعجمية « مارس » (١) . وهذه الشهور الم تكن معروفة لدى العرب حتى ذلك الحين .

وقد أخطأً مؤلف الكتاب في حقيقة تاريخية معروفة ؛ ذلك أنه

يذكر أن الرشيد قد عهد بولاية العهد الى ابنه « عبد الله المأمون » أولاً ، ثم لابنه « محمد الأمين » ثانياً . وهذا يخالف الواقع ،

إلأن العهد كان للأمين أولاً ، ثم للمأمون ثانياً ، ثم للمعتصم ثالثاً . وقد سجل ابن قتيبة نفسه هذه الحقيقة في كتابُ ﴿ المعارف ﴾ (٢) ،

أمولاً يعقل أن يناقض نفسه في أوليات التاريخ . ,

لهذه الأمــور منجتمعة أراني مطمئنا الى رفض نسبة كتاب « الإمامة والسياسة » الى ابن قتيبة .

ثانيا — كتاب تلقين المتعلم من النحو : لقد كان يحز في نفستي

<sup>(</sup>١) الامامة والسياسة ١١١/٢

<sup>(</sup>۲) كتاب المعارف ص ۱٦٦ .

الا أعثر على مؤلف لابن فتيبة في النحو ، فما كدت أجد هذا الكتاب مخطوطا في المكتبة الأهلية بباريس حتى غيرتني نشوة السرور . ولكني ما كدت أتصفحه وأمضى في قراءته حتى انهارت آمالي في الوقوف على مذهب هذا العالم الذي قيل عنه انه مزج بين فحوى المدرستين وخلق المذهب البعدادي . فقد ألفيت الكتاب لا يمت الى ابن قتيبة بسبب . والنظرة العابرة فيه تجعلنا فوقن كل الإيقان بأنه بعيد كل البعد عن روح ابن قتيبة .

ويدعوني الى رفض هذا الكتاب الأمور الآتية :

ب ١ - الكتاب كله من أوله الى آخره « ويقعُ فى ١٤٨ صفحة » ينهج نهجا تعليميا ، على شكل سؤال وجواب ، ويتناول قواعد النحو الأولى ، وكأنه وضع للتلميذ المبتدىء الذى لا يدرى من أمور النحو شيئا .

 لم يرد لهــذا الكتاب ذكر قط فى المراجع التى تعرضت لمؤلفات ابن قتيبة ، وانما ذكروا له كتابين آخرين فى النحو ، هما جامع النحو الصغير .

٣ لم يرد فيه اسم أى رجل من نحاة المدرستين ، ولم يناقش فيه أى رأى من الآراء. ولا يتعقل أن يمزج ابن قتيبة بين المذهبين — كما يقولون — من غير أن يعرض لكل منهما .

كل ما ورد فى هذآ الكتاب يتبع المذهب البصرى ، فأين أذن المذهب البغدادي الذي استحدثه ابن قتيبة كما يقول المؤرخون ?.

ه \_ ليس للكتاب مقدمة ، وهذا يخالف ما جرت عليه مؤلفات

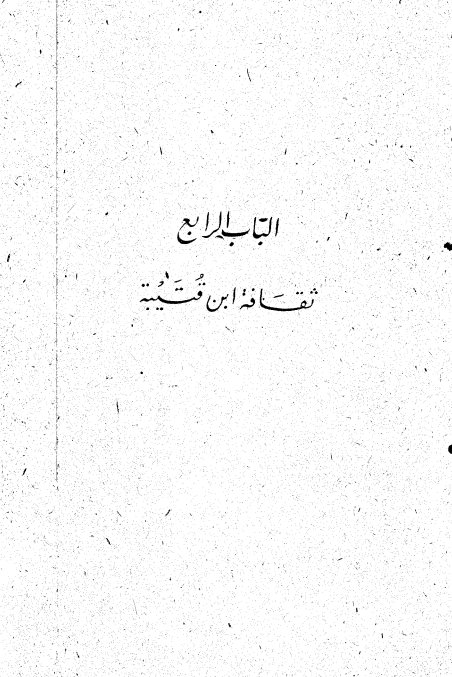
٣ ـــ وأخيرًا لا نستشعرًا في هذا الكتاب روح ابن قتليبة

المؤلف. ان المكار أن فرض ترد أن هذا الكتاب أضف\ال

لذلك كله أقرر — في غير تردد أن هذا الكتاب أضيف\الى ابن قتيبة خطأ ، ولا يمكن أن ينسب اليه .

والظّاهر أن بعض الجهلة من الوراقين والناسخين كانوا يعمدون الى اضافة بعض الكتب الى مشهورًى العلماء وكبار الأدباء لتنفق سوقها. وهذا عبث يؤلم تفوس العلماء والباحثين حقا .





## الفضلالأؤل

## عالم يمثّل ثقت افه عضره

القدركان ابن قتيبة واسع الثقافة الى أقصى ما تكون السعة ، وآية ذلك أن له مؤلفات في كل لون من ألوان المعرفة التي غزت العقل العربي في ذلك الحين ، فله مؤلفات في الأدب واللغة والنحو والتَّارِيخُ والفلك كما عرفت . وله مصنفاتٍ في القـــراءات ذكر ابن النديم وابن خلكان بعضها . وكان ضليعا في الحديث ، وله فيه المؤلفات القيمة ، وأهمها « تأويل مختلف الحديث » الذي وصل اليها .وذكروا له « غريب الحديث » الذي قال عنه ابن الأثير في ﴿ النهاية » انه حذا فيه حذو ﴿ أَبِي عبيد القاسم بن سلام » الذي يعتبر أول من صنف كتابا قائما بذاته من هذا النوع ، وله مشكل الجديث والمشتبه من الحكيثِ والقرآن ، ولم يصل الينا شيء من هذه الكتب. .وله كذلك مصنفات في الفقة أشار اليها بعض المراجع ، منها « جامع الفقه » و « كتاب التفقيه » . وألف في الأشربة وفي المبسر والقداح . وصنف في الغناء والألحان والخيل والأنواء والأمثال وتعبير الرؤيا . ووضع في الاجتماع كتابا اسمه « آداب العشرة » . وله غير ذلك من الكتب الكثيرة المتنوعة . وانه لمن المؤلم حقا ألا يصل الينا من هذا العدد الضخم من المؤلفات الا النزو

واكلهم يصفونه بالفضل وغزارة المادة ؛ فيقول ابن الأنباري : « كَانْ لَبْنَ قَتْيَبَةً فِاصْلاً فِي اللَّغَةُ وَالنَّحُو وَالشَّعْرُ ، مَتَّفَنَّنَا فِي الْعُلُومُ ، وله المصنفات المذكورة والمؤلف ان المشهورة » (١) ، ويقول السيوطي « كان رأسا في العربية واللغة والأخبار وأيام النأس ، ثقة ، ديَّنا ، فاضلا » (٣) . ومثل ذلك يقول البغدادي والسمعاني وابن خلكان ! ويقول عنه القفطي : « هو صاحب التصانيف الحسان في فنون العلم » (٣) ، ثم يقول بعد ذلك بقليل « وكان ثقة ، ديُّنَا ، فاضلا ، صادقًا فيما يرويه ، كثير النَّصنيف والتأليف » . ويقول عنه ابن قاضي شهبة : صاحب التصانيف المشهورة في فنون العلم والآداب» (<sup>1)</sup> : وانه لمن العجب العجاب أن ينسبه أبو بكر ابن الأنباري ﴿ الَّي الغَفَلَةُ والغَبَاوَةُ وَقَلَةَ الْمُعَرِفَةُ ﴾ (٥) . فأين إذن يكون العقل الرشيد والعلم الغزير اذا لم يكن ابن قتيبة موطنهما ? ان هذا لحمي جائر وتحامل ظالم من ابن الأنباري . ولقد صدق الحافظ الدهبي في قوله عن ابن قتيبة « أنه من أوعية العلم » (٦) . ولعل الذي دفع ابن لأنباري الى هذا القول غلطات وقع فيها

<sup>(</sup>١) نزهة الألباء ص ٢٧٢ . (٢) بغية الوعاة ص ٢٩١ .

<sup>(</sup>٣) انباه الرواة ٢/٣) .

<sup>(</sup>٤) طبقات ابن قاضي شهبة ٢/٢٥ (مخطوط) .

ا (٥) تهذيب اللغة للأزهري ١/٥١ ( مخطوط ) .

<sup>(</sup>٦) تذكرة الحفاظ ١٨٧/٢ طبعة حيدر آباد .

ابن قنيبة قد يقع فيها غيره من أفذاذ العلماء ، ولكل عالم هفوة كما يقولون .

والمستشرقون يعرفون لابن قتيبة قدره ؛ فيقول الأستاذ « هـوارت Huart » ان هـذا الرجل جمع بين ثقافات عضره . وقد لعب دورا فعالا في الصراع الذي شغل العقول الاسلامية في زمنه بين المتكلمين وأهل السنة » ، ثم يضع له وصفا دقيقا صادقا فيقول انه « موسوعة علمية Encyclopédique » . ويمثل هذا يضرح « بروكلمان » في دائرة المعارف ، ونيكلسون في تاريخة الأدبى ، و « دى سلان » في « كتالوجه » .

وقد كان ابن قتية مولعا بتحصيل العلم على اختلاف ألوانه ، وكان منهوما بالمعارف نهما شديدا ، وهو يصرح بذلك فيقول : « وقد كنت فى عنفوان الشباب و تطلب الآداب أحب أن أتعلق من كل علم بسبب ، وأن أضرب فيه بسهم » (١) . ويقول أستاذنا المرحوم أحمد أمين : « وعلى الجملة فثقافة ابن قتية واسعة كل السعة ، ومظهر امتزاج الثقافات عنده — مدنية كان و دينية — مظهر جلى وأض و الثقافات عنده — مدنية كان و دينية مظهر جلى وأض و الشعراء » : « وقد اهتم ابن قتية بكل دى ممين Gaudefroy Demombrynes » فى ترجمت الفرنسية لمقدمة كتاب « الشعر والشعراء » : « وقد اهتم ابن قتية بكل العلوم العربية الاسلامية ، فدرس القرآن والسنة وفقه اللغة والنحو والشعر والتاريخ وعادات العرب ، ولكنه كان ضليعا في والنحو والشعر والتاريخ وعادات العرب ، ولكنه كان ضليعا في والنحو والشعر والتاريخ وعادات العرب ، ولكنه كان ضليعا في

<sup>(</sup>١) تأويل مختلف الحديث ص ٧٤ .

<sup>(</sup>٢) ضلحى الاسلام 1/٢.٤.

فقه اللغة والسنة ، وكان فى مستوى أرفع من مستوى بقية علماء السنة فى عصره ، وكل ما وصلنا من تأليفه يدل على أنه عالم أديب فذ قد اتصل بنواح كثيرة من العلم من لغة ونحو وأدب وشعم ونقد وعروض وحديث وفقه وتاريخ ومذاهب دينية وعلوم كونية وغيرها » . وهذا تصوير صادق لثقافة ابن قتيبة ، وتصوير صادق لرجل كان يمثل ثقافة عصره خير تمثيل .

وكان ابن قتيبة — الى جانب ذلك كله — رجل دين من رؤساء أهل السنة ٪ ذا صفة عملية في النزاع الذي كان ناشبا بينهم وبين خصومهم ، ولهذا كانت ثقافته الدينية لا تبارى . وكان حجة الاسلام الامام « ابن تيمية » لا يرى لابن قتيبة نظيرا في الفضل وطول الباع في علوم الدين خاصة ، واقرأ قوله في معرض التعقيب على رأى لابن الأنباري قصد به الانكار على ابن قتيبة في معاني المتشابهات من كتاب الله تعالى : « وليس هو «.أي ابن الأنباري » أعلم بمعانى القرآن والحديث وأتبع للسنة من ابن قتيبة ولا أفقه في ذلك ، وان كان ابن الأنباري من أحفظ الناس للغة ، لكن باب فقه النصوص غير باب حفظ ألفاظ اللغة ، ولکن نقم هو وغیره علی ابن قتیبة کونه رد علی أبی عبیـــد أشياء من تفسير غريب الحديث. وابن قتيبة قد اعتذر عن ذلك ، وسلك في ذلك مسلك أمثاله من أهل العلم ، وهو وأمثاله يصيبون تارة ويخطئون أخرى » (١) . وابن تيمية يأخذ على إبن الأنباري أنه يذكر في معانى المتشابهات من الأقوال مالم ينقل عن أحد ١) تفسير سورة الإخلاص ص ٩٥٠

من السلف ، ويحتج لما يقول فى القرآن بالشاذ من اللغة ، وهو قصده بذلك الانكار على ابن قتينة » (١) .

ولم تقتصر ثقافة أبن قتيبة الدينية على الناحية الاسلامية ، فقد قرأ التوراة والانجيل ونقل كثيرا منهما في «عيون الأخبار» ، واعتمد عليهما كثيرا حين تحدث عن تاريخ الأنبياء في كتاب « المعارف » ، وتراه يشير إلى ذلك فيقول: « وقرأت في التوراة . . وقرأت في الانجيل .. » ، وينقل أقوالا للمسيح وداود ويوسف وسليمان وغيرهم من الرسل الكرام . وينقل كذلك أخبارا عن الرهبان وكثيرا من أقوالهم بجانب الأحاديث الشريفة وأقوال كبار الصحابة والتابعين والزاهدين . ويورد مع هذا كثيرا مما أثر عن الصحابة والتابعين والزاهدين . ويورد مع هذا كثيرا مما أثر عن

وكثيرا ما كان يستعمل عقله فى التحقيق والمقارنة ؛ فيقارن مثلا بين ما ورد على لسان وهب بن منبّه — وكان يهوديا وأسلم — وبين ما ورد فى التوراة مما يتصل بتاريخ اليهود ؛ وبيين أوجه الخلاف بين الروايتين . فلا يأخذنتك العجب اذا رأيته يتناول تاريخ اليهود فى «كتاب المعارف» فى سعة تتجاوز ما ورد عنه فى أى كتاب آخر .

وابن قتيبة ينقل كثيرا من كتب الجاحظ ، وبخاصة «كتاب الحيوان » ويبدى رأيه فيما ينقله ، ففي كتاب « النعم والبهائم » يذكر أن الجاحظ قال في «كتاب الحيوان » ان الزرافة ولد

الفرس والهند واليونان والروم .

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه .

النمر ٤ ويعلق ابن قتيبة على ذلك فيقول: « وهذا لا حقيقة له » (١). ويروى كذلك أن الجاحظ يذكر أنه « ليس شيء من الحيــوان ينصل قرئه كل عام الا الوعل » ، ويرد عليه ابن قتيبة فيقول: « وانما هو الأيّل الذي ينصل قرنه » (٢) . وهذان مثلان من أمثلة كثيرة يدلان على أن ابن قتيبة كان – في بعض الأحيان – لا يأخذ كلام العلماء على علاته . ولكنه مع ذلك — كما أشرنا — كان يروى بعض الأقوال على أنها حقائق علمية من غير أن يظاهره في ذلك ضوء من اليقين ؛ فيروى مثلاً عن أحد شيوخه « أن الدنيا كلها أربعة وعشرون ألف فرسخ ، فملك السودان اثنا عشر آلف غَرِسخ ، وملك الروم ثمانية آلاف فرسخ ، وملك فارس ثلاثة آلاف فرسخ ، وأرض العــرب ألف فرسخ » <sup>(١)</sup> . وما كان لابن قتيية أن يؤمن بذلك وليس لديه من وسائل التحقيق

وكان ابن قتيبة — الى جانب عنايته بالعلوم العربية — الا ينسى أن يأخذ حظه من العلوم الأجنبية . فقد عرف المصطلحات الهندسية ؛ كالمثلث القائم الزاوية ، والمثلث الحاد ، والمثلث المنفرج. وعرف كثيرا من طبائع الحيوان ، ولكنه ما كان يؤيد علمه بالتجربة كما كان يفعل الجاحظ . وألم " بقدر طيب من الجغرافيا الفلكية ؛ فعرف مجارى الأيام في الزيادة والنقصان ، ودوران الشمس ،

<sup>(</sup>١) النعم والبهائم ص ٩١ .

<sup>(</sup>٢) النعم والبهائم ص ٩٥ .

<sup>(</sup>٣) عيون الأخبار ١/٥/١٠

ومطالع النجوم ، وحال القمر ومنازله ، وبهاذا اعتبره بعض المستشرقين من مشاهير علماء الفلك كما ذكرنا . وكان نهمه بالعلم لا يقف عند حد ؛ فقد عرف شيئا من علم الرى ووسائله كالقناطر والجسور والدوالي والنواعير (۱) . وأما درايته بالمنطق فتتضح من عقليته المنطقية في مجادلة خصومه ، ولا شك أنه قد استعان به في مخاجه المتكلمين وأهل الرأى . وسنلمس ذلك في الفصول التي سنخصصها المحديث عن موقفه منهم . وليس ببعيد أن يكون قد أخذ المنطق من متكلمي البصرة حينما كان يتتردد عليها ، وقد ذكر مصطلحاته في مواطن كثيرة من مؤلفاته .

ويلوح لى أنه لم يأخذ بحظ كبير من دراسة الفلسفة ، لأن أهل الحديث كانوا بمقتونها ويحاربونها . بيد أنه أعجب بالمنطق ، لأنه رآه يد الجدل الصتناع . ومن الجائز أن يكون قد اتصل بالمتكلمين ثم انصرف عنهم ، لأنه رآهم يأتون أعمالا وينشئون عقائد تخالف الدين .

وهكذا نرى ابن قتيبة من أغزر علماء الاسلام مادة وأوسعهم علما وفضلا وأجداهم على العلم والعلماء والمتأدبين وطلاب المعرفة جميعا . فقد أكب على الدرس والتحصيل والتأليف في كل نواحي العلوم ، حتى أصبح من رءوس علماء المسلمين ومن النابهين بينهم. وكان يعينه على ذلك ذكاء قوى وطبع سليم ونفس صافية قويمة تجافت عن تبذل العامة واستفافها . وبذلك أصبح مثالا جميلا للمعالم الممتاز في القرن الثالث الهجرى .

<sup>(</sup>١) مقدمة أدب الكاتب .

وقد كان ينهل هذه الأمشاج من الثقافات من موارد مختلفة ، وكان ذا قاخذ عن أفاضل العلماء ، وجلهم من المدرسة الأصمعية . وكان ذا شغف شديد بالاطلاع والتحصيل ، فلم يقع فى يده كتاب الا أتى عليه مهما كان لونه . وأنت واجد فى كتاب « عيون الأخبار » مصداق قولى هذا ؛ فهو مزيج من ثقافات متعددة ، وكثيرا ما تقرأ فيه هذه العبارات « وقرأت فى التوراة ، وقرأت فى الانجيل ، وقرأت فى كتب الهند ، وفى كتب اليونان ، وقرأت فى للان الوية ، وسمعت عن فلان الفقيه وفلان المحدث ، وأخبرنى فلان الراوية ، وحدثنى فلان النحوى ، وقال لى فلان الشاعر .... الخ » .

والحق أن ابن قتيبة لم يترك بحرا من بحور العلم الاغاص فيه غوصا ، واستخرج درره ، وساقها لنا فى حلل قشيبة بهية . ويدل تنوع كتبه على أنه كان ذا قدح معلى في كل ميدان من ميادين الثقافة الاسلامية ، فله في اللغة كتاب « أدب الكاتب » وكتاب « المعاني الكبير » وكتاب « النعم والبهائم » . وله في الأدب كتأب المعاني وكتاب الشعر والشعراء » . وله في النقد مقدمة الشعر والشعراء ، وفيها خرج على الناس بمذهب جديد سداه الانصاف ولحمته دقة النظر . وله فى الرواية والأخبار « عيــــــــــون الأخبار » وهو مزيج من الحكم والنوادر والأشعار . وَلَهُ فَي الحديث وغريبه كتب كثيرة لم يصل الينا منها الا « تأويل مختلف الحِديث »، وحسبنا دليلا على تضلعه في الحديث أنه تلميذ ابن جنبل وابن راهویه . وله فی القرآن مشــــکله وغریبه . و**له ق** التاريخ وتقويم البلدان كتاب « المعارف » . وكان في النحو عالما

كبيرا حتى استحق من بعض العلماء أن يلقب « بالنحوى » ، وله فيه مؤلفات لم يصل الننا منها شيء . وقد أسهم في المجادلات التي أثارها المتكلمون في زمنه ، وبخاصة مشكلة خلق القرآن ، ويذكر بعضهم أن له كتابا في الرد على القائلين بخلق القرآن . وكذلك حمل لواء الدفاع عن العرب ضد الشعوبية الذين أخذوا يرمونهم بكل نقيصة ، وله في ذلك « كتاب العرب » . وله في الفلك « كتاب الأنواء » . وفي كتابيه « الأشربة ، والميسر والقداح » تلمس روح الفقيه المتمكن ، ولكنه ساق لنا الفقه في غير اثقال ، اذ مزجه بالأدب فجاء خفيف المحمل ، شهى التناول اذا قيس بكتب الفقه الخالصة .

وفى جمليع كتبه يتجلى لك أثر الثقافات الأجنبية واضـــحا ، وبخاصة « عيون الأخبار ، وأدب الكاتب ، والمعارف » .

ويذكر ابن تيمية أن ابن قتيبة كان خطيب أهل السبنة كما كان الجاحظ خطيب المعتزلة ، ولكنى لم أعثر له فى أى مؤلف من كتبه على خطبة والمحدة ، ولم أقرأ فى سائر المراجع التى تحدثت عنه ما يشير ألى أنه كان خطيا .

ويظهر أن ابن تيمية يقصد من قوله هذا أن يضيف الى ابن قتيبة صفة الزعامة لأهل السنة فى زمنه ، ويؤيد ذلك قوله : « هو لأهل السنة مثل الجاحظ للمعتزلة » أى انه كان رأس أهل السنة كما كان الجاحظ رأس المعتزلة . ويجوز أن يكون المراد من ذلك أن ابن قتيبة كان يتولى خطابة أهل السنة فى المساجد وامامتهم كان تيولى خطابة أهل السنة فى المساجد وامامتهم كان تيولى خطابة أهل السنة فى المساجد وامامتهم كان يتولى خطابة أهل السنة فى المساجد وامامتهم كان التقواه وورعه .

والقارىء لكتب ابن قتيبة يعترضه هذا السؤال: هل كان ابن

قتيبة ملما باللغة الفارسية ? أما أنا فأرى — فى غير تحفظ — أفه كان ذا دراية طيبة بالفارسية ، ودليلى على ذلك أنه يذكر ألفاظا وجملا فارسية كثيرة ويشرحها شرحا يدل على أنه كان يلم فقهها . والأمثلة على ذلك كثيرة ، اليك بعضا منها :

ورد فى ترجمة أعشى قيس فى « الشعر والشعراء » أن الأعشى كان يفد على ملوك فارس ، وبسعه كسرى يوما ينشد فقال : من هذا إ فقالوا : « أشروذ كويدتازى » ، أى « مغنى العرب » (١) . ويذكر أحيانا اللفظة الفارسية حين يفسر بعض الألفاظ العربية ؛ يقول فى كتاب « النعم والبهائم » : ان الفرس يسمون الزرافة يقول فى كتاب « النعم والبهائم » : ان الفرس يسمون الزرافة بيقر نمر » ، ثم يقول ويسمونها كذلك « اشتر مرك » على التشبيه بالبعير والطائر ، كما قالوا « جاموس كاوميش » أى بقر وضأن (١) . وقد يستعين فى شرح الكلمة العربية بايراد معناها فى الفارسية ، مثال ذلك أنه جاء فى شعر أوس بن حجر كلمة « فصافص » ومعناها هى الرطبة » ، ويقول ابن قتيبة وهى بالفارسية « اسپست » (٣) . «

ولا شِك أن ذلك دليل على المامه باللغة الفارسية . وكثيرا ما تقرأ له هذه العبارة « وقرأت فى كتب العجم » . وهو يخص كتب العجم فى مقدمة « عيون الأخبار » بالذكر كمصدر كبير من مصادر ثقافته فيقول : « واعلم أنا لم نزل تتلقط هذه الأحاديث

<sup>(</sup>١) الشعر والشعراء ص ٢١٤ تحقيق الشيخ شاكر •

<sup>(</sup>٢) النعم والبهائم ص ٩ ، ٩١ ، ٩٥ .

<sup>((</sup>۱۲) الشعر والشعراء ص ۱۰۲ •

فى الحداثة والاكتهال عمن هو فوقنا فى السن والمعرفة وعن جلسائنا واخوائنا ومن كتب الأعاجم وسيرهم » . هذا الى أنه قد دون فصلا فى كتاب « أدب الكاتب » « عما تتكلم به العامة من الكلام الأعجمي » سرد فيه تلك الكلمات الأعجمية وأشار الى أصلها .

وليس من العجيب أن يعرف ابن قتيبة الفارسية ، وانما العجيب ألا يعرفها فقد ولد من أبوين فارسيين من مدينة مرو ، وكان الفرس — كما نعرف — جد حريصين على الاحتفاظ بمقوماتهم من لغة وعادات وتقاليد فليس ببعيد أن يكون والداه قد لقناه لغتهم الأصلية . وقد يكون قضاؤه في « الدينور » قد خلق له فرصة تعلم الفارسية وهو رجل مشغوف بالمعرفة ، لا يجد لها بابا الا ولجه . أضف الى ذلك أنه كان يتردد على نيسابور ليأخذ عن أستاذه « ابن راهويه » فأتيحت له دراسة اللغة في موطنها .

بقى علينا سؤال قد يرد على خواطر الباحثين وهو : هل يعتبر ابن قتيبة عالما بالمعنى الذى يفهم من هذه الكلمة الآن ? أما أنا فأقول : لا .

نعم 4 لم يكن ابن قتيبة — فى نظرى — عالما بالمعنى الذى عناه العالم الفرنسى المعروف « شارل ريشيه Charles Richet » فقد عقد فيه فصلا فى كتابه « تجارب فى علم النفس العام » ، فقد عقد فيه فصلا عرف فيه « العالم » تعريفا واضحا ، وبيتن ضروب العلماء . وخلاصة هذا الفصل أن العالم هو الذى يتوختى البحث عن حقيقة مجهولة . فالفرق بين علم العالم وعلم العامى من الناس أن العامة

تقتصر على معاينة الأشياء ، ولكن العلماء يحاولون أن يتعرفوا أساب هذه الأشياء (١) .

هذا هو العالم فى نظر « ريشيه » . وأنا أعتقد أن ابن قتيبة لم يكن من هذا الطراز من العلماء . ومن الحق على " أن أقول الله ربما كان « الجاحظ » يست بصلة الى مثل هذا العالم الحديث . وسنعرض لذلك عند المقارنة بين العالمين الكبيرين . ولا يمكن أن ننظم ابن قتيبة فى عداد هؤلاء العلماء ، ولكن اذا أريد بلفظة « العالم » غزارة المادة وسعة المحصول فهو — من غير ديب على رأس هؤلاء العلماء الأفذاذ ، وكأنه مستودع ضخم قد أترع بالعلم والمعرفة . وهو — فى نظرى — يقوق الجاحظ فى هذه الناحية ، فهو عالم من طراز المحصلين الواعين ،

\*\*\*

وبعد ، فقد كان ابن قتيبة واسع الثقافة متنوعها ، وكان نادرة زمانه في حب المعرفة والتحصيل . وثقافته — كما عرفنا من مؤلفاته — ذات وجهين : وجه ديني ، ووجه أدبى . وسيتبين لك في الفصول التالية مواقفه من خصومه في الأمور التي تتصل بالدين من قريب أو بعيد ؛ فنذكر موقفه من أهل الرأى ، والخلاف بينهما يختص بالتشريع . ونذكر موقفه من أهل الكلام ، والخلاف بينهما يتعلق بالمعتقدات . ثم نقف وقفة خاصة عند « مشكلة ينهما القرآن » ، لأنها شغلت المسلمين جميعا ردحا طويلا من خلق القرآن » ، لأنها شغلت المسلمين جميعا ردحا طويلا من

<sup>(</sup>۱) انظر Essai de Psychologie Generale

الزمان ، وكانت أكبر مظاهر الخلاف بين المتكلمين وأهل السنة ، ثم نعرج بعد ذلك على تبيان مذهبه وهواه الديني . ثم نختم ذلك بالحديث عن ابن قتيبة المحددث ، لأنه كان من رءوس أهل الحديث الذين يجعلون جل عتمادهم على الحديث في التشريع . وكان اشتفاله بالحديث ذا لون خاص مصطبغ بروحه الأدبية وصفته الدينية . وهذه الأمور كلها هي جوانب الوجه الديني .

أما الوجه الأدبي فله حديث مستفيض في باب خاص يتناول شتى نواحي\ابن قتيبة الأدبية .

ولا يعزبن عن أحد أن الصلة وثيقة بين الوجهين . فالواقع يقرر أن الدراسة الدينية أساس للدراسة الأدبية في ذلك الزمان وقد عبر عن ذلك في شيء من الدقة الدكتور اسحاق الحسيني ، فقال في تعريف كلمة « الأطب » أذ ذاك إنها دراسة العلوم الدينية من الناحية الأدبية واللغوية ، ولهذا نرى أن أهل الحديث والفقه كانوا يستعينون باللغة ومأثور الشعر . وكان المحدثون يرون أنه ليس براو عندهم من لم يرو اللغة والأدب ، لأنهم لا يستطيعون أن يقيموا آراءهم في غريب الأثر ومشتبه الحديث الا بما يحتجون به من الشعر وكلام العرب . وقد أثر عن الشافعي رحمه الله أنه طلب اللغة والأدب عشرين سنة لا يريد بذلك الا الاستعانة على الفقه (۱) . وكان ابن عباس يقول : ان الشعر ديوان العرب ، فاذا الفقه (۱) . وكان ابن عباس يقول : ان الشعر ديوان العرب ، فاذا الفقه (۱) . وكان ابن عباس يقول : ان الشعر ديوان العرب ، وفاذا

<sup>(</sup>١) توالى التأسيس لأبن حجر العسقلاني ص ٥

الى ديوانها فالتمسنا معرفة ذلك منه » (١) . ويروى عن الشافعي أنه كان « يوصى الخاصة القائمين بكفاية العامة فيما يحتاجون اليه لدينهم بالاجتهاد فى تعلم لسان العرب ولغاتها التى بها تمام التوصيل الى معرفة ما فى الكتاب والسنن والآثار وأقاويل المفسرين من الصحابة والتابعين من الألفاظ الغربية والمخاطبات العربية »(٢). وابن قتيبة يسخر ممن يجلس للحديث وهو غير ملم بأطراف الأدب فيقول: « فانه ربما ورد الشيخ المصر فقعد للحديث وهو من الأدب غفل ، ومن التمييز خلو ، ليس له من معانى العلم الاتقادم سنه .. الخ » (٢) . وهذا الكلام يدل على أن الالمام بفروع الأدب كان من ضرورات المشتغل بالحديث .

ومن ناحية أخرى كان رواة الأدب واللغة يلمتون بتفسير القرآن الكريم ، وبالحديث ، لأنه أفصح ما أثر من بليغ الكلام بعد كتاب الله . والقول يطول بنا لو شئنا أن نبين أثر الحديث في رقى اللغة والأدب ، ولهذا كان من الطبيعي أن يكون الأدباء هم أول من وضعوا في غريب الحديث كتبا ، وقل أن تجد فيهم من لا رواية له في الحديث قلت أو كثرت . وعالمنا ابن قتيبة كان يستعين بدرايته باللغة والأدب في حل المشكلات الدينية التي تنشأ من الاختلاف في فهم النصوص .

فنحن اذا عرضنا للناحية الدينية لابن قتيبة لم نكن قد بعدنا

<sup>(</sup>۱) تاریخ الیعقوبی ۱۱۰/۲ .

<sup>(</sup>٢) - مقلمة تهديب اللغة للأزهري .

<sup>(</sup>٣) أنظر مقدمة كتاب الاختلاف في اللفظ .

عن الناحية الأدبية ، والعكس كذلك . بل ان دراسة الناحية الدينية تعيننا على تفسير بعض مظاهر الناحية الأدبية . ورباما كان ابن قتيبة تفسيه مؤيدا لنا في هذا الرأى اذ يقول : « من أراد أن يكون عالما فليلب فنا واحدا ، ومن أراد أن يكون أديب فليلسع في العلوم » (١) .

وعلى هذا يعتبر ابن قتيبة من رءوس الأدباء ، الأنه قد توسع في جميع العلوم التي كانت معروفة في عصره . وما أجدرنا بأن نعنى بالناحية الدينية عند ابن قتيبة لتكتمل لنا صورة هذا الزعيم الديني العالم الأديب . ولنتناول في هذه الفصول التالية نواحيه الدينية لنفرغ الى نواحيه الأدبية .

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ٢٠٨/١.

## الفصل الأي ابن قُت يبة وأهل الأي

لقد كان أهل الحديث يبغضون أهل الرأى والقياس ، وكان الأخيرون يحملون عليهم حملات عنيفة ، وينتهزون كل فرصة للايقاع بهم لدى الخلفاء وذوى السلطان ، ولكن أهل الحديث كانوا لا يتورعون عن أن يرموهم بأقذع الصفات ، ويوجهوا اليهم أفحش الألفاظ .

ومنذ أن ظهر من الفقهاء من يعتمدون على العقل والقياس ، قام أهل الحديث يسفتهون مذهبهم ويصمونهم بالخروج على الدين ، وقلة الاعتماد على أعظم مصدر للتشريع الاسلامي بعد كتاب الله ، وهو الحديث . وكان الفريقان يتراشقان بالألفاظ النابية التي تؤذي الأسماع ، وأنا أستخزى أن أذكر شيئا منها ، وأحيلك على كتاب « تأويل مختلف الحديث » لتقرأ نماذج كثيرة لها .

وكان أول من الستهدف لحمالات أصحاب الحديث زعيم القياس وشيخ الفقهاء الامام الأعظم « أبا حنيفة النعمان ( ٨٠ — ١٥٠ ) » . والحق أنه جوزى على ما أداه للفقه جزاء سنمار . وقد جر عليه كل هذا البلاء أتباعه الذين أفسدوا مذهبه .

ويجمل بنا أن تبين في ايجاز أساس هذا المذهب وتطوره لندرك مدى مباينته لمذهب أهل الحديث ، ونصيب ابن قتيبة من هــذا الصراع العنيف :

لقد وجد الصحابة أنفسهم بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم أمام حوادث جديدة لا عهد لهم بها ، وبين أيديهم كتاب الشوالمعروف من سنن رسول الله ، فلجئوا الى الكتاب يعرضون عليه ما جد من جوادث ، فان وجدوا فيه حكما صريحا حكموا به ، وان لم يجدو اتجهوا الى المأثور عن رسول الله واستثاروا ذاكرات أصحابه لميعرفوا حكم النبي في أمثل اللك القضايا ، فان لم يكن بينهم من يحفظ حديثا اجتهدوا آراءهم . ومثلهم في ذلك مثل القاضى المقيد بنصوص قانون ، فاذا لم يجد في النص ما يحكم مثل القاضى المقيد بني يديه طبق ما يراه عدلا وانصافا .

هكذا كان الصحابة يفعلون ؛ يعرضون القضية على الكتاب ، ثم على السنة ، والا فليس أمامهم الا الرأى . وقد أفصح عن ذلك عمر بن الخطاب فى رسالته الى « أبى موسى الأشعرى » حيث قال : « الفهم ، الفهم فيما تلجلج فى صدرك مما ليس فى كتاب ولا سنة . اعرف الأشباء والأمثال وقس الأمور عند ذلك » (۱) .

وحدًا حدُّو الصحابة التابعون رضوان الله عليهم جميعاً. وكان

<sup>(</sup>أ) الكامل للمبرد ص ٣ ، والبيان والتبيين ٢/٥٠ .

الصحابة والتابعون فى ذلك فريقين : فريقا يعتمد كثيرا على الرأى ، وفريقا يعمل به فى شىء من القصد والحذر .

ولما جاء الامام أبو حنيفة رضى الله عنه وجد أن الحديث قد داخله كثير من الافتعال لأسباب عدة لا حاجة بنا الى ذكرها ، وأن ما صبح منه لا يفى بتشريعات الدولة الجديدة ، فلجأ الى الرأى وجعله دعامة مذهبه المعروف بمذهب الرأى والقياس .

وكان من أظهر مذهب أبي حنيفة ما يعرف « بالحيد الشرعية » . وهذا الباب من أوسع أبواب الفقه » ولا يخلو منه مذهب من مذاهب الفقهاء » ولكنه في مذهب الحنفية واسع كل السعة » لأنه يوائم روح مذهبالقياس. ويروون أنه كان لأبي حنيفة كتاب في الحيل » فقد ذكروا أن عبد الله بن المبارك قال : « من كان عنده كتاب الحيل لأبي حنيفة يستعمله أو يفتى به فقد بطل حجه وبانت منه امرأته » (۱) . وقد ألف « محمد بن الحسن » صاحب أبي حنيفة كتابا سماه « كتاب المخارج في الحيل » ونشره سنة ١٩٠٠ الأستاذ المستشرق الدكتور « يوسف شاخت » أستاذ فقه اللغة العربية بكلية الآداب سابقا . واذا كانت بك حاجة الي فقه اللغة العربية بكلية الآداب سابقا . واذا كانت بك حاجة الي أن تعرف الحيل الشرعية وأنواعها وخصائصها فارجع الي كتاب « أعدلام الموقعين » لابن القيم ، ففيه كلام مسهب يرضي حاجتك » فنه به كلام مسهب يرضي

<sup>(</sup>١) كتاب « أبو حنيفة » للشيخ أبو زهرة ص ٤١٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر أعلام الموقعين ج ٣ ص ٣٩٤ وما بعدها .

والواقع أن أبا حنيفة رحمه الله لم يكن يبغى بهذا التحايل فى الافتاء ازهاق حق أو تحليل حرام أو أكل الأموال بالباطل ، وانما كان يبغى من وراء ذلك أن يكنف الفقه بمرونة عقلية لا تجعله يقف حائرا جامدا أمام مشاكل الحياة التى تتبدل وتتغير حسب البيئة والزمان .

كان هذا صنيع أبى حنيفة ، وكله خير كما ترى . . ولكن من جاءوا بعده توسعوا فى هذه الحيل توسعا ذهب بمزية المرونة فيها . فقد سبحوا فى الخيال يفرضون أمورا فى الأيمان والطلاق لا تخطر على بال أى انسان ، ولايمكن أن تصادفه فى حياته العملية .

ولقد اعتمد المتأخرون من الفقهاء على هذه المسائل القليلة التي وردت عن أبى حنيفة ، وتوسعوا فيها حتى جعلوها في كل باب من أبواب الفقه ، ولم يقفوا عند الحدود التي وقف فيها الأئمة ، بل جعلوا منها ما يحتال به على اضاعة الحقوق وافساد الالتزامات .

والحق ان أبا حنيفة قد خرج على الناس بنحو جديد من التشريع يعتمد كثيرا على العقل الحر ، بكثرة استعمال الرأى والقياس . وكان أبو حنيفة يمتاز بمقدرة فريدة فى استنباط الأحكام وبشنجاعة نادرة فى مواجهة المسائل ، ما جد منها وما يفترض ، وبتعرف وجوه الحيل فى الحدود التى لا تمس جوهر الدين . فهو بذلك قد قرب الفقه من الأذهان ، وبيتن أن الدين يتمشى مع الروح الانسانية والفطرة السليمة .

وقد قاسى أبو حنيفة هجوما مريرا من أهل الحديث ، وهذا أمر طبيعى ، لأن منهجه يغاير منهجهم ، فهم يعتمدون على الحديث في الافتاء ، ويكتفون من الراوى بألا يكون مجرجا فحسب أما أبو حنيفة فينقد متن الحديث نفسه ويشك في كثير منه ، ويرى أن مقياس صحة الحديث مطابقته للعقل ، ولذلك كان يرد أحاديث كثيرة ويقول : « دعنا من هذا » أو « هذا حديث خرافة » . ولذلك لم يصح عنده من الأحاديث الا القليل ، وهذا لا يساعده على استنباط الأحكام على طريقة أهل الحديث . والظاهر أنه هو وأصحابه كانوا يهابون رواية الحديث خوف الزيادة والنقضان وعدم تمييز الصحيح من غيره بعد أن فشا وضع الحديث ، وكانوا وعدم تمييز الصحيح من غيره بعد أن فشا وضع الحديث ، وكانوا الشابون الفتيا ويقولون : « على الفقه بناء الدين فلا بد من الشاعته » .

وكان أهل الحديث من أجل ذلك يشتعون على أبى حنيفة ويقولون انه أكذب الحديث ، وانه يستعمل الرأى مع وجود الحديث فى نظرهم . وقد رموه باتباع الهوى ونسوا أن متبع الهوى انما يبغى من وراء ذلك صالحا خاصا من مال أو جاه ، ومعاذ الله أن يكون أبو حنيفة من هؤلاء . فهو الرجل التقى الذي يقول عنه ابن النديم : « وكان من الورعين الزاهدين » (١) . وكل ما فيه أنه عالم نير البصيرة ، ثاقب الفكر ، يستعمل الرأى بعد بذل الجهد ليصل الى ما يعتقد أنه حق ، وهذا ليس من الهوى فى شيء . ويقول ابن عبد البر : « ان كثيرا من أهل الحديث

٠ (١) الفهرست ص ٢٠١ ٠

استجازوا الطعن على أبى حنيفة لرده كثيرا من أخسار الآحاد العدول ، لأنه كان يذهب فى ذلك الى عرضها على ما اجتشع عليه من الأحاديث ومعانى القرآن ، فما شذ عن ذلك رده وسسماه شاذا .. وكان مع ذلك محسودا لفهمه وفطنته » (١) .

وافه لمن المؤلم حقا أن ينزلق الى تجريحه أفاس من أثمة الفقهاء ، كمالك بن أنس والأوزاعى وسفيان الثورى . وقد جر حه الامام محمد بن اسماعيل البخارى وعده من الضعفاء والمتروكين (٢) ، ولذلك لم يرو له فى صحيحه حديثا واحدا ، وحذا حذوه مسلم ابن الحجاج. ولكنه لم يعدم من تعصب له ودافع عنه من أهل الحديث مثل شعبة بن الحجاج وابن جريح ويحيى بن معين وغيرهم من أهل الحديث .

وقد حمل أبن قتيبة فى عنف على أبى حنيفة وأصحاب الرأى لعدة أسباب أهمها:

١ – أنه ساير بذلك أهل الحديث لما يتنا من خلاف بين المذهبين . وابن قتيبة – كما نعرف – زعيم أهل الحديث ، فلا بدع إذا وقف يرد عنهم كيد خصولهم .

٢ — وزاد هذه الخصومة شدة أن جماعة من القضاة المتفقهين من أهل الرأى قد تولوا اختبار المحدثين فى محنة خلق القرآن ، وكانوا يحرجونهم ويسدون عليهم الطرائق لقوة منطقهم فى الجدل وإلنقاش. فغرس ذلك فى نفوس أهل الحديث البغض لهم

<sup>(</sup>١) الانتقاء ص ١٤٩ •

<sup>(</sup>٢) الانتقاء ص ٢٤٩ .

والحقد عليهم ، فهاجموهم فى قسوة وشدة . ويعلم الله أن أبا حنيفة قد حمالوه ظلما وزر ذلك كله .

٣ ـــ ولا شك أن ابن قتيبة قد تأثر ـــ الى جانب ذلك ـــ بأستاذه « اسحاق بن راهویه » الذی كان يمقت أهل الرأی أشد مقت . وكان ابن راهويه يتفقه في مبدأ أمره على مذهب أهل الرأى ثم انحرف عنهم . وليس من العسير أن نعرف سر ذلك ؛ فقد كان ابن راهويه تلميذ عبد الله بن المبارك الذي كان من أنصار أبي حنيفة المخلصين بمرو ، ثم انحرف عن مذهبه فانحرف معه تلميذه تبعا له . وكان ابن راهويه لا يظن قبلا أن يجترىء أحد على رد قول أبى حنيفة ؛ وكان يجمع عن ابن المبارك بعض الأحاديث ، وقد رحل الى بلاد العراق والحجاز ليسأل عن هذه الأحاديث شيوخ ابن المبارك من الأحياء المعمرين ، ولما حل" بالبصرة في رحلته جلس الى عبد الرحمـــن بن مهدى ولازمه ، وكان ابن مهدى قد تأثر بشيخه سفيان الثورى الذي اختفي عنده عدة سنوات هربا من المنصور حين طلبه للقضاء ومات بداره ، فورث ابن مهدى عن أستاذه الانحراف عن أبي حنيفة ، وزاد ذلك ابن راهويه انحرافا أثناء ملازمته ابن مهدى . ومن المحقق أن ابن قتيبة قد تأثر باستاذه في هذا الاقحراف. أضف الى ذلك أن ابن قتيبة قد نهل من مدرسة الأصمعي ، والأصمعي معروف بمعارضته الشديدة لأهل الرأي . إلى ببعيد أن يكون ابن قتيبة قد تأثر بأبيه المروزى، اذ يقال ان أهل مرو كانوا يكرهون أبا حنيفة ؛ فقد روى ابن قتيبة أن رجلا اسمه « شقيق البلخي » أطرى أبا حنيفة بمرو ، فقال له

على ابن اسحاق: لا تطره بمرو فانهم لا يحتملون ذلك ، فقال شقيق: قد مدحه مساور الشاعر فقال:

اذا ما الناس يوما قايسونا بآبدة من الفتيسا طريفه أتيناهم بمقياس صحيح تلاد من طراز أبى حنيف اذا سمع الفقيه بهسا دعاها وأثبتها بحبر في صحيفه

فقال له : قد أجابه بعض أصحابنا فقال :

اذا ذو الرأى خاصم فى قياس وجاء ببدعة هنة سخيفة آتيناهم بقول الله فيها وآثار مبرزة سريفة فكم من فرج محصنة عفيف ألم على حرامه بأبي حنيفه (١) وهذا يفهمنا أن الشعراء قد اندسوا فى النزاع الذى كان

قائماً بين المحدّثين وأهل الرأى .

تلك هي الأمور التي كانت سببا في آن يناصب ابن قتيبة آهل الرأى العداء وأن يحمل عليهم هذه الحملات الشعواء . وعلى أية حال فقد أوجد هذا الجدل حركة ناهضة بلغت بالفقه الاسلامي ذروة الرقى .

وابن قتيبة كان على حق فىأن يقف من أهل الرأى هذا الموقف، لأنهم كانوا فى زمنه يفهمون آيات الله على غير وجهها الصحيح، ويؤولون الأحاديث تأويلا لا يقره عقل ولا دين كما سنعرف. ولا شك أن الامام أبا حنيفة برىء من ذلك كله ، ولكن من جاء بعده من أهل النظر والقياس هم الذين يحملون أوزار ما أوجدوه

<sup>(</sup>١) عُيون الأخبار ٢/٠٤٠ ، والمعارف ٢١٦ .

فى مذهبه . وكان ابن قتيبة يطلق عليهم اسم : « العصابة التى لا تؤمن الا بما أوجبه النظر ودل عليه القياس فيما شاهدوا ورأوا » (١) .

وكان يناقشهم مناقشة منطقية سليمة ، ويوضح لهم تناقضهم وفساد آرائهم وغدم الدقة في أحكامهم . وماذا تقول في رجل منهم اسبه « عبيد الله بن الحسن » يرى أن « من سمى الزاني مؤمنا قد أصاب ، ومن قال هو فاسق قد أصاب ، ومن قال هو فاسق وليس بمؤمن ولا كافر قد أصاب ، ومن قال هو منافق ليس بمؤمن ولا كافر قد أصاب ، ومن قال هو منافق ليس بمؤمن ولا كافر قد أصاب ، ومن قال هو كافر وليس بمشرك قد أصلب ، ومن قال هو كافر مشرك قد أصاب لأن القرآن قد دل على هذه المعانى » (٢) ? . اننى في حيرة من أمر هذه الأقوال ، ولا أدرى كيف استخلصها صاحبها من القرآن الكريم ، وحسبها أنها جمعت الأحكام المتناقضة في أمر واحد لتدل على اختلالها . ولهذا الرجل « عبيد الله بن الحسن » أحكام فقهية من هذا النحو تدعو الى العجب والتساؤل .

وذكر ابن قتية أن رجلا آخر منهم اسمه « بكر صاحب البكرية » — وهو من أحسنهم حالا فى التوقى — كان يقول : « من سرق حبة من خردل ثم مات غير تائب من ذلك فهو خالد فى النار مخلد أبدا مع اليهود والنصارى » . ثم يقول بكر عقب هذا : « وقد وسع الله للمسلم أن يأكل من مال صديقه وهو لا يعلم ،

<sup>(</sup>١) تأويل مختلف الحديث ص ٢٣٤ .

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ص ۵٦ ٠

ووسع لداخل الحائط (أي البستان) أن يأكل من ثمره ولا يحمل، ووسع لابن السبيل اذا مر في سفره بغنم وهو عطشان أن يصيب من رسلها ». ويعلق ابن قتيبة على ذلك فيقول : « فكيف يعذب الله من أخذ حبة من خردل لا قدر لها ويخلدم فىالنار أبدا . وأى ذُنب هو أخذ ُحبة من خردل حتى يكون منه توبة أو اضرار ﴾ . وابن قتيبة مصيب فيما يقول لأن الدين الاسلامي أسمى من, أن يكون متزمتًا ، فيه مثل هذه الأحكام الغريبة ، وكان الأولى ببكر هذا أن يعي قول النبي الكريم : « ان الدين يسر ولن يشاد الدين أحد الا غلبه » ، وأن يتدبر موقف عمر بن الخطاب من رجل وجد لوزة في السوق فانطلق صائحا: « من ضاعت له لوازة ، من ضاعت له لوزة ? فقال له عمر في حدة : كُلها يا صاحب الورع الكاذب. وكان ابن قتيبة يجهد نفسه في العثور على زلاتهم ليشهر بهم، فأينما وحد ثغرة في منطق تفكيرهم أو اعوجاجا في أفهامهم سدّد سهمه رائشا اليهم . ذكر أن صاحب البكرية هذا كان يقول : ان الأطفال لا تألم ، فاذا سئل فقيل له : « فما باله يبكي اذا قَرْص أو وقعت عليه شرارة ? قال : انما ذلك عقوبة لأبويه ، والله تعالى أعدل من أن يؤلم طفلا لا ذنب له » . وقد سخر ابن قتيبة منه سخرية شديدة ورد عليه بأن كل امسرىء معرض للألم والمصائب، ولا دخل لعدل الله في ذلك . ويقول صاحب البكرية أيضاً : « شُرب نبيذ السقاء الشديد من السنة ، وكذلك أكل الجدى والمسح على الكفين ». ويرد ابن قتيبة عليه فيقول: « والسنة انما تكون فى الدين لا فى المأكول والمشروب . ولو أن رجلا لم يأكل البطيخ بالرطب دهره وقد أكله رسول الله صلى الله عليه وسلم ، أو لم يأكل القرع وقد كان يُعجب به النبي صلى الله عليه وسلم لم يثقل انه ترك السنة » (١) .

وابن قتيبة في رده عليهم يدل على أنه يفهم روح الدين وينزهه عن تفاهات الأمور . واني لأعجب لأصحاب الرأى كيف يصل بهم القصور العقلي الى العجز عن ادراك المراد من أحاديث الرسول ، والى فهم الكلام على ظاهره ومنطوقه دون النفاذ الى لبه ؛ فهم لا يعترفون بالصورة البيانية ويفهمون اللفظ على ما وتضع له فحسب من غير أن يتستعار لمعنى آخر . ومن ذلك أنهم يعتبرون هذا الحديث من التثسيه: رأوي عن ابن عباس أنه قال: « الحجر الأسود يمين الله تعالى في الأرض يصافح بها من شاء من خلقه » (٢). وقد قالوا أن هذا الحديث يجعل لله يمينا كسائر خلقه ، ولسوا أن هذا تشبيه بياني قُتُصد به الايضاح كما جاء في قوله تعالى : « يد الله فوق أيديهم » . وقد رد عليهم ابن قتيبة فقال : « ان هذا تشيل وتشبيه ، وأصله أن الملك كان اذا صافح رجلا قبل الرجل يده ، فكأن الحجر لله تعالى بمنزلة اليمين للملك ئستلم وتلثم ».

وكان لأهل الرأى آراء فى غاية الغرابة لا يقرها « رأى » ولا نظر ، ومن عجب أن يبتدع هذه الآراء أهل الرأى والنظر . وابن قتيبة يدهش من آرائهم ويناقشها فيقول : « اذ كيف يقع

<sup>(</sup>١) تأويل مختلف الحديث ص ٥٨٠

<sup>(</sup>٧) تأويل مختلف الحديث ص ٢٧١ .

فى القياس أن يتقطع سارق عشرة دراهم ، ويتمسك عن غاصب مائة ألف ، ويتجلد قاذف العر الفاجر ويتعفى عن قاذف العبد العقيف ، وتستبرأ أرحام الاماء بحيضة ورحم الحرة بثلاث حيضات .. ويوجب على الحائض قضاء الصوم ولا يوجب عليها قضاء الصلاة ، ويتجلد فى القذف بالزنا أكثر من الجلد فى القذف بالكفر ، ويتقطع فى الزنا بأقل من بالكفر ، ويتقطع فى النا بأقل من أربعة » . وهذا التساؤل من ابن قتيبة فيه انكار لما كان يتحدثه أصحاب الرأى فى التشريع من أحداث لا يرضاها الدين .

والحق أنه أهل الرأى ممن جاءوا بعد أبى حنيفة كانوا متحاملين على الحديث تحاملا ظاهرا ، وقد دفعهم هـ ذا التحامل الى أن يوجهوا بعض الأحاديث توجيها خطرا سيئا يمس صاحب الرسالة صلوات الله وسلامه عليه . وما كان يجمل بهؤلاء القوم — وهم من العلماء المتفقهين في الدين - أن ينزلقوا الى هذه الهاوية ، وأن تمدفع بهم الخصومة المذهبية والشخصية الى أن يثلموا الدين في قصد ظاهر ، وهم يؤمنون في قرارة نفوسهم بأنهم يركبون متن المغالطة ، ويحر ّفون الكلم عن مواضعه . فلا تثريب على ابن قتيبة اذا هاجمهم في عنف وشدة ، حفاظا على الدين ، وحرصا عــــلمي الشريعة أن تدنسها الأهواء . وزلاتهم كثيرة قد ستقت لك أمثلة منها لتقف على مبلغ تفكيرهم ، ولتلتمس المعذرة لأهل السنة اذا ما سلقوهم بألسنة حداد ، وأنا أحيلك على كتاب « تأويل مختلف الحديث » لتقرأ ثبتا حافلا من هذه الزلات الشنيعة

وكان ابن قتيبة رأسا من روءس أهل الحديث ، ولكن ذلك

لم يمنعه من أن يروى — في صدق وأمانة — ما ينسب اليهم (أي أهل الحديث) من عيوب تجرّحهم وتبدد الثقة بهم . وهذا يدل على أنه كان يؤثر الحق دائما ؛ فقد ذكر أن « شعبة بن الحجاج » — وهو من كبار رجال الحديث — كان يقول : « والله لأنا في الشعر أسلم مني في الحديث ، ولو أردت الله ما خرجت البكم ، ولو أردتم الله ما جئتموني ، ولكنا نحب المدح ونكره الذم ﴾ (١) . ولا شك أن هذا القول من محدث مشهور مثل شعبة يستل من الناس ثقتهم به خاصة وبأهل الحديث عامة . ويقول شعبة بعد ذلك بقليل عن رجل آخر من رجال الحديث هو « يزيد ابن سفيان » وكنيته « أبو المهزم » : « رأيت أبا المهزم في مسجد « ثابت البناني » مطروحا لو أعطاه رجل فلسين حد ثه سبعين حديثًا » » وكان شعبة يضعُّفه ولا يثق في روايته .. وهكذا تناول ابن قتيبة كثيرا من رجال الحديث في كتاب ﴿ المعارف ﴾ في غير تحرز ، مدفوعا بدافع الصدق والنزاهة . وقد روى عن « معاوية الضرير » المحدث المشهور أنه كان يحب شرب النبيذ المعتق ، وقد خرج على أصحابه يوما وهو يقول:

واذا المسدة جاشت فارمها بالمنجنيسة بشكات من نبية ليس بالحلو الرقيق (٢)

وهذه الأخبار وأشباهها تزرى بأهل الحديث، وتوجد لأصحاب الرأى ثغرة ينفذون منها الى خصومهم ، ولكن ابن قتيبة كان لا يحرص الاعلى الحق ليس غير .

<sup>(</sup>١) كتاب المعارف ص ٢١٩ . (٣) كتاب المعارف ص ٢٢٣ .

## الفضالاتات

## ابن فُتَ بَيبة وأهل الحلام

كان العداء مستحكما بين أهل الحديث وأهل الكلام كذلك م ويخاصة فريق المعتزلة منهم . وربما كانت الخصومة بين الطائفتين أشد وأعنف مما عرفتها بين أهل الحديث وأهل الرأى . وسبب هذه الخصومة ترجع — فيما أرى — الى أمور أربعة :

السك والحرية ، السك والحرية ، ويشكون فى كل حديث فكانوا يحكمون العقل فى كل شىء ، ويشكون فى كل حديث لا يتفق مع العقل حسب تقديرهم . فهم يحكمون العقل فى الحديث لا الحديث فى العقل ، ولهم فى ذلك حكايات كثيرة سنذكر لك طرفا منها فى مكان مناسب .

٧ — كان فقه أبى حنيفة أقرب الى عقلية المعتزلة من غيره .
 وهذا أمر طبيعى ، لأنهم يعتمدون على العقل ، كما يعتمد أهل الرأى على العقل فى استنباط الأحكام . ولذلك نرى بعض المعتزلة قد تعصبوا لفقه أبى حنيفة وآزروه وقوى على أيديهم ، ومن أسلم هؤلاء المعتزلة « محمد بن شلجاع الثلجي » المتلوف سنة ٢٥٦ هـ ، وفيه يقول ابن النديم : « أنه فتق فقه أبى حنيفة ،

واحتج له ، وأظهر علله ، وقواه بالحديث ، وحلاه فى الصدر » (١). س مشكلة خلق القرآن ، وهى وليدة العقل الكلامى . وقد قاسى أجلة أهل الحديث بلبب هذه المشكلة ألوانا مختلفة من العذاب والإضطهاد ، وسنفرد لهذه المشكلة حديثا مسهبا فى الفصل التالى لأهميتها .

إلى المعتزلة تخالف كل المخالفة آراء أهل السنة وبخاصة في مرتكب الكبيرة الإومسألة الجبر والاختياد الوصفات الله تعالى وسأوقفك على تعاليمهم لتعرف مبلغ معارضتها لمعتقدات أهل السنة واني لأرى من الخير أن أذكر نبذة عاجلة عن مذهب الاعتزال وظهور المعتزلة لندرك مبلغ الخالف بينهم وبين أهل الحديث الم بعد ذلك نوضح بلاء ابن قتيبة في هذا الصراع العنيف.

يذهب بعضهم الى أن اسم « المعتسزلة » — كما ذكر الشهرستانى — أتى من أن واصل بن عطاء كان يجلس مع الحسن البصرى » فجاء رجل وسأل الحسن عن حكم مرتكب الكبيرة ، لأن الخوارج تكفره ، والجماعة تقول انه مؤمن وفسق بالكبيرة . ففكر الحسن فى ذلك ، وقبل أن يجيب خرج واصل بن عطاء على الفريقين وقال ان صاحب الكبيرة ليس بمؤمن مطلق ، ولا بكافر مطلق ، وانما هو بين المنزلتين . ثم قام واعتزل ، فقال الحسن : « اعتزل عنا واصل » ، فسشمى هو وأصحابه « معتزلة » ، وتابعه « اعتزل عنا واصل » ، فسشمى هو وأصحابه « معتزلة » ، وتابعه

<sup>(</sup>۱) الفهرسيت ص ۲۰۲ .

فى ذلك عسرو بن عبيد (١) . والمسعودى يقول انهم ستسوا « المعتزلة » لقولهم بأن صاحب الكبيرة اعتزل عن الكافرين والمؤمنين (٢) . ويقول المرتشى انهم سموا « بالمعتزلة » لقول قتادة — وكان من أصحاب الحسن — : ما تصنع المعتزلة (١) ووصار يطلق عليهم هذا الاسم . وهم يسمون كذلك « العدلية » لقولهم بعدل الله وحكمته ، كما سنعرف في تعاليمهم ، ويسمون للوحدة » لقولهم : لا قديم مع الله (١) ، ويسمون كذلك «أصحاب العدل والتوحيد » ، ويلقبون « بالقدرية » (٥) .

وكان المعتزلة يحتجون لفضيل الاعتزال بقيوله تعالى « وأعتزلكم » ، وما فى معناها مثل قوله تعالى « واهجرهم هجرا جميلا » ، وليس ذلك الا بالاعتزال عنهم . واحتجوا من السنة بقوله صلى الله عليه وسلم « من اعتزل من الشر سقط فى الخير » . واحتجوا أيضا بالخبر الذى رواه سفيان الثورى عن أبى الزبير عن جابر بن عبد الله عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « ستفترق أمتى على بضع وسبعين فرقة ، أبر ها وأتقاها الفئة المعتزلة » . ثم قال سفيان لأصحابه : « تسموا بهذا الاسم لأنكم

<sup>(</sup>١) اقرأ هذا بالتفصيل في الملل والنحل على هامش الفصل في الملل والأهواء ٦٠/١ .

<sup>(</sup>۲) مروج الذهب ۹۸/۲ .

<sup>(</sup>٣) ذكر المعتزلة ص ٤ .

<sup>(})</sup> ذكر المعتزلة ص ٢ .

<sup>(</sup>٥) الملل والنحل على هامش ابن حزم ١/١٥.

اعترلتم الظلمة». فقالوا: « سبقك بها عمرو بن عبيد وأصحابه» (١٠).

والمعتزلة طوائف شتى كالواصلية أصحاب واصل بن عطاء ، والهذيلية أصحاب أبى الهذيل العلاف شيخ المعتزلة ، والنظامية أصحاب ابراهيم بن سياره بن هانىء النظام أستاذ الجاحظ ، والثمامية أصحاب شمامة بن أشرس النميرى ، والجاحظية أصحاب الجاحظ ، وغيرها . ولكل طائفة من هذه الطوائف اعتزال يدور على قواعد معينة قصلها الشهرستانى فى كتابه .

وللمعتزلة فى نظر الجاحظ مقام رفيع يدل عليه قوله: « لولا مكان المعتزلة مكان المعتزلة المعتزلة المعتزلة العوام من جميع النحل » (٢) .

وتتلخص تعاليم المعتزلة التي تنجمع عليها طوائفهم في الأصول

ر — القول بالمنزلة بين المنزلتين ، أى ان مرتكب الكبيرة اليس بكافر ولا مؤمن ، ولكنه فاسق ، والفاسق يستحق النار لفسقه . وكانت الخوارج تقول بكفره ، والمرجئة تقول انه مؤمن ، والحسن البصرى يرى أنه منافق ، فقال واصل انه فاسق وله منزلة بين الكفر والايمان ، وقال انه يخلد في النار .

لا يضلق الناس ، وانما هم.
 الذين يخلقون أعمالهم . فهم من أجل ذلك يثابون أو يعاقبون ، ولهذا وحده يستحق أن يوصف الله بالعدل . فالعبد اذن في نظرهم قادر خالق لأفعاله ، خيرها وشرها ، مستحق على ما يفعله ثوابا

<sup>(</sup>١) انظر ذكر المعتزلة . (٢) كتاب الحيوان ١٩/٤ •

وعقابا فى الدار الآخرة ، والله تعالى منزه عن أن يضاف اليه شر وظلم ، لأنه لو خلق الظلم كان ظالما ، كما لو خلق العدل كان عادلا . ويقال ان أول من بحث فى القدر وصفات الله وتعمق والمحرف رجل يقال له « بيسريس » ، كان نصرانيا وأسلم ثم تنصر ، وعنه أخذ « غيلان الدمشقى » و « معبد الجهنى » ، وهما أول من جعل الكلام فى القدر نحلة يناظر فيها ، وقد وضعا شيئا من الأحاديث (١) . وكان غيلان يقول بحرية الارادة وأن القدر لا يلجىء الانسان . وقد أوجد بقوله هذا حركة فى الشام فى هذا للموضوع جعلت عمر بن عبد العزيز يدعوه ويناقشه . وقد أسلمت الموضوع جعلت عمر بن عبد العزيز يدعوه ويناقشه . وقد أسلمت عمر بن عبد العزيز منى الله تعالى عنه .

" — القول بالتوحيد ، فنفوا أن يكون لله تعالى صفات أزلية من علم وقدرة وحياة وسمع وبصر غير ذاته ، بل الله عالم وقادر وحي وسميع وبصير بذاته ، وليست هناك صفات زائدة على ذاته . والقول بوجود صفات قديمة قول بالتعدد ، والله تعالى واحد لا شريك له . واتفقوا على أن كلامه محدث مخلوق وهو حرف وصوت . ولا شك أن فكرة خلق القرآن نشأت من هذا الاعتقاد . وأنفقوا على قعي رؤية الله تعالى بالأبصار في دار القرار ، وفي التشبيه عنه من كل وجه . وأوجبوا تأويل الآيات المتشابهة وسموا هذا النمط توحيدا .

٤ - قولهم بسلطان العقل وقدرته على معرفة الحسن والقبيح

<sup>(</sup>۱) المعارف ص ۲۱۲ وسرح العيون ص ۱۸۳ •

ولو لم يرد بذلك شرع . وللشيء صفة فيه جعلته حسنا أو قبيحا ؛ فالصدق فيه صفة ذاتية جعلته حسنا ، والكذب إفيه صفة ذاتية جعلته قبيحا . والشرع لم يجعل الشيء الحسن حسنا لأفه أمر به ، ولا القبيح قبيحا بنهيه عنه ، بل ان الشرع الما أمر بالشيء لحسنه ونهي عن الآخر لقبحه ، ولا يستطيع الشرع أن يعكس ، لأن أمره ونهيه تابعان لما في الشيء ذاته من حسن وقبيح .

تلك هي مجمل تعاليم المعتزلة ، وان شنت الاحاطة بها في شيء من التفصيل فارجع الى كتابى الشهرستانى والمرتضى ، ونظرة الى تلك التعاليم تدلنا على أنها تتعلق بعلم ما وراء الطبيعة « المتيافيزيقا » وبالفلسفة . فان البحث عن قدرة العبد وعن خلقه الأفعاله خيرها وشرها من خصائص علم الفلسفة وعلم ما وراء الطبيعة .

والحق أن المتكلمين عامة قد أدّوا للاسلام أجل الخدمات ، فقد كانوا أسرع الفرق الاسلامية للاستفادة من الفلسفة اليونانية ، والاستعانة بها في جدلهم ونقاشهم . وهم الذين خلقوا علم الكلام في الاسلام ، وأول من تسلح من المسلمين بسلاح خصومهم في الدين وجادلوهم جدالا علميا ، وردوا على القائلين بالجبر والمنكرين فقه ، وما أثاره اليهود والنصارى والمجوس وغيرهم من شكوك . وقد نشطوا لهذا العمل نشاطا عجيبا ، ويقول المرتضى عن واصل بن عطاء : « كان أعلم الناس بكلام غالية الشيعة ومارقة الخوارج وكلام الزيادقة والدهرية والمرجئة وسائر المخالفين » (1) .

<sup>(</sup>۱)ذكر المعتزلة ص ۲٦ ·

ذلك كان صنيع المعتزلة فى خدمة الاسلام وأهله ، ولكنهم على الرغم من ذلك كانوا معقوتين من السواد الأعظم من المسلمين ، لأنهم خالفوا أهل الحديث ، ورد وا كثيرا منه . ثم انهم حولوا العقيدة الاسلامية البسيطة الى عقيدة فلسفية عميقة . هذا الى أنهم فى أيام سلطانهم زمن المأمون والمعتصم والواثق نكلوا بمن خالفوهم فى القول بخلق القرآن . ولم يكتفوا بمحاولة اقناع بمن خالفوهم فى القول بخلق القرآن . ولم يكتفوا بمحاولة اقناع الناس على اعتناق رأيهم بحد السيف ، فلاقى بسبب ذلك كثير من أئمة المسلمين والفقهاء بحد السيف ، فلاقى بسبب ذلك كثير من أئمة المسلمين والفقهاء ألوانا من العسف والتنكيل ، مما سنبينه فى الفصل التالى .

وتعاليمهم — كما رأينا — تبيح للعقل سلطانا لا يتحد مهما كان فيه من جنوح وضلال ، ففتحوا بذلك للحرية الفكرية الباب على مصراعيه ، وفى ذلك خطر شديد ، لأن العقول تتفاوت ، فبعضها يصيب وبعضها يضل . وبسبب ذلك ظهر كثير من البدع الحريئة فى الدين .

كان مما وسع مسافة الخلف اذن بين أهل الحديث والمعتزلة أن الأولين كانوا يعتمدون على المنقول من الكتاب والسنة ، والآخرين كانوا يعتمدون على المعقول ، واذا تعارض المعقول والمنقول عمدوا الى تأويل المنقسول أحيانا ، وكانوا يردون الشبه الى الأقيسة المعقلية والأشكال المنطقية ، ويستخدمون ما وصل اليه العلم والفلسفة فى بحوثهم الدينية ، ولا يعتمدون على الحديث الاقليلا . وساعدهم على ذلك شيوع مسألة الوضع ، وبخاصة فى العراق موطن المعتزلة ، حتى لقد أشقق من ذلك بعض كبار رجال الحديث .

فقد روى أن ابن شهاب الزهرى كان يقول: « يخرج الحديث من عندنا شبرا ويعود فى العراق ذراعا،» (١). وكان مالك بن أنس يقول: « اذا جاوز الحديث الحر"تين ضعفت شجاعته » (٢). وكان يسمى الكوفة « دار الضرب » ، لأنها تضع الأحاديث كما تضرب النقود.

فلا عجب إذا وقف المعتزلة من الحديث موقف الشك والارتياب، ولا غرابة اذا جعلوا العقل سراجهم الذي به يهتدون، وعليه يعولون، حتى لقد أطلق عليهم المستشرق «البارون كار ديقو وعليه يعولون، حتى لقد أطلق عليهم المستشرق «البارون كار ديقو (العقليين» (۱). ولكنهم غلوا فى ذلك غلوا شديدا حتى لنراهم ينقدون الصحابة والتابعين فى ألفاظ جريئة غير مقبولة، ويرمونهم أحيانا بالتناقض والخلط. وقد نقل ابن قتيبة كثيرا من ذلك فى كتابه «تأويل مختلف الحديث»، وسنوقفك على نماذج منها بعد قليل. وقد أدرك الناس هذا الفارق بين المذهبين فقالوا: النرد أشميرى والشطرنج معتزلى» لأن لاعب النرد يعتمد على القضاء والقدر، ولاعب الشطرنج يعتمد على العجد واعمال الفكر.

والواقع أن مبدأ الاعتماد على العقل الذي ساروا على هديه كان له من ناحية أخرى فضـــل عظيم فى تقويم الرجولة وعدم الاكتراث بالترهات ، فالتنوخى يحكى أن نساء المعتزلة لم يكن

<sup>(</sup>۱) أمراء البيان ٢/٣٥٩ ٠

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ٠

<sup>(</sup>٣) انظر كتاب: Les Penseurs de l'Islame V. I. p. 295

يخشين الجن والأرواح ، وكذلك صبيانهم ، لأنهم لم يكونوا يسمعون أحاديث الجن من آبائهم ، بل كانوا يسمعون منهم انكار رؤيتهم ، ويقول التنوخي : « سمعت جماعة من أصحابنا يقولون : « من بركة المعتزلة أن صبيانهم لا يخافون الجن » (١) ، ويروى لذلك حكايات طريفة تدعو الى الضحك .

وربما كان الحق بجانب المعتــزلة في ردهم بعض الأحاديث « التي يحتج بها أهل الجهالات » (٢) كما يقول الجاحظ ، وهي كثيرة منها أنه روى « أن الحجــر الأسود كان أبيض فسوّده المشركون » . وقد سخر الجاحظ من ذلك فقال : « كان يجب آن يبيُّضه المسلمون حين أسسلموا » (٣) . ولكنهم كانوا ينقدون الصحابة في قحة ويرمونهم بالكذب أحيانا كما فعل النظام ؛ فقد قال: « زعم ابن مسعود أن القمر انشق وأنه رآه ، وهذا من الكذب الذي لا خفاء به ، لأن الله تعالى لا يشق القمر له وحده ولا لآخر معه ، وانما يشقه ليكون آية للعالمين وحجة للمرسلين ومزجرة اللعباد وبرهانا في جميع البلاد ، فكيف لم تعرف بذلك العامة ? ولم يؤرخ الناس بذلك العام ? ولم يذكره شاعر ؟ ولم يسلم عنده كافر ? ولم يحتج به مسلم على ملحد ؟ » (٤) . وكان النظام يرى أن انشقاق القمر الوارد في الآية الكريمة انما يكون يوم القيامة . ولا شك أن النظام مصيب فيما يرى ، ولكن

<sup>(</sup>١) نشوار المحاضرات ص ٢٧٤ . (١) الحيوان ١٩٦/٤ .

<sup>(</sup>٣) تأويل مختلف الحديث ص ٧٢ .

<sup>(</sup>٤) تأويل مختلف الحديث ص ٢٥.

الذي يلام عليه أن يرمى الصحابي الجليل بالكذب ، وكان له من ذلك مخرج رفيق بالقول بأن الحديث موضوع وكفي .

ولو وقف أهل الكلام عند هذا الحد لهان الأمر بعض الشيء ، ولكنهم ضلوا وسلكوا سبيل الغيق ، مما حفز ابن قتيبة وأمشاله الغيورين على الدين الى أن يتصدوا لهم ، وأن يناهضوهم فى غير هوادة أو توان ، لأنهم يتجنون على الدين ويضيفون اليه من الأباطيل ما يسمهم بميسم. الكفرة المارقين . ويجب أن نعرف أن ابن قتيبة لم يشن هذه الحملات العنيفة على المتكلمين الا بعد أن أفل نجمهم فى خلافة المتوكل .

وحينما تقف على بعض آرائهم تدرك أنهم يتلاعبون بالشريعة الغراء ويوجهونها حسب أهوائهم ونزواتهم ؛ فيذكر ابن قتيبة أن من أصحاب الكلام من يرى الخمر غير محرمة ، وأن الله تعالى انما نهى عنها على جهة التأديب كما قال : « ولا تجعل يدك مغلولة الى عنقك ولا تبسطها كل البسط » (١) . وللنظام فى الخمر أبيات تأسر الألباب منها :

ما زلت آخد رُوح الزق في لطف

وأستبيح دما من غير مجروح

حتى انثنيت ولى روحان فى جسدى

والزق مطرح جسم بلا روح (۲) ومنهم من يرى جواز نكاح تسع من الحرائر ، لقول الله تعالى:

<sup>(</sup>١) تأويل مختلف الحديث ص ٧٣٠

<sup>(</sup>٢) كتاب الأشربة ص ١٧٠

« فانكحوا ما طاب لكم من النساء مثنى وثلاث ورباع » ويستدل على ذلك « بأن الرسول صلى الله عليه وسلم مات عن تسع ، ولم ينطلق الله لرسوله فى القرآن الا ما أطلق لنا » (١) . وأنت ترى أنهم يحملون الآيات فوق ما تطيق ، فهى صريحة فى أن جواز الجمع لا يصح أن يكون بين أكثر من أربع . أما الرسول فكان له من التشريع ما اقتضته ظروفه الخاصة .

وكان النظام يرى أن الطلاق لا يقع فى الكنايات عنه ، كالخلية ، والبرية ، وحبلك على غاربك ، والبتة ، مخالفا بذلك جمهور الفقهاء وأنت ترى أنهم يفسرون آيات القرآن تفسيرا احتياليا ان صحح هذا التعبير . وان تعجب فعجب قولهم : « ان شحم الخنزير وجلاء حلال لأن الله تعالى انما حرم لحمه فى القرآن فقال : « حرّ مت عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير » فلم يحرّم شيئا غير لحمه (٢) . ولا ريب أنهم يخالفون الله ويغالطون أنفسهم ، لأن أدنى عقل ولا يقصر عن فهم الآية . ويفسر بعضهم قوله تعالى « وسع كرسيه السموات والأرض » أى « علمه » ، وجاء على ذلك بشاهد غير معروف من الشعر وهو :

« ولا يُــكرسيء علم الله مخلوق » .'

كأنه عنـــدهم « ولا يعلم غـــلم الله مخلوق » كما يقـــول ابن قتيبة (٣) .

<sup>(</sup>١) تأويل مختلف الحديث ص ٧٣.

<sup>(</sup>٢) تأويل مختلف الحديث ص ٧٣.

<sup>(</sup>٣) تأويل مختلف الحديث ص ٨٠.

واني لأعجب كيف غاب عن ذهنهم أن للعرش معانى أخسري في كلام العرب . ويرد عليهم « أبو على المرزوقي » الأصفهاني فيقول « ان من معانى العرش الملك والعز وقوام أمر الرجــل وملاكه ، ويشهد له قولهم : ثال عرش فلان ، اذا أزيل واحطت رتبته . ومنها سرير الملك ، ويشهد له قوله تعالى : ولها عرش عظیم » . ویری المرزوقی — وهو علی حق — أن من الواجب « حمل الألفاظ حيث جاءت على الأليق بالمعنى مع قرائنه والأقرب في الاستعمال والأشبه في قضية السمع والعقل » (١٢) . ويفسر بعضهم قوله تعالى « ولقد همّت به وهم بها » بأنها همّت بالفاحشة وهم هو بالفرار منها » ، وهذا تفسير خاطىء كما ترى ، ويقول ابن قتيبة : « ولكن الله تعالى يقول : « لولا أن رأى برهان ربه » أفتراه أراد الفرار منها فلما رأى البرهان أقام عندها . وليس يجوز في اللغة أن تقول: هممت بفلان وهم " بي وأنت تريد اختلاف الهمين » (٢) . فخبرني بالله عليك : أي العقلين يحرص على حدود المنطق، أهؤلاء المتكلمون الذين يتفرض فيهم الاحتذاء على المنطق أم ابن قتيبة ? . ان هذا لأمر عجيب يدفعني الى القول بأنهم كانوا يضلتون وهم يعرفون حقيقة ضلالهم . وما أشبههم بمن يأثم ويقترف الفاحشة وهو عالم بما يرتكبه ، وانني لأعتقد أنه لا يعزب عن عقولهم هذا الضلال المبين .

ولقد أتبعوا هذا المنهج في سلوكهم العملي ، منهج التناقض

<sup>(</sup>١) انظر كتاب الأزمنة والأمكنة ١٠٠/١ .

<sup>(</sup>٢) تأويل مختلف الحديث ص ٨١٠

الذي يجافى روح المناطقة والمنطق. ويقول عنهم ابن قتيبة في « كتاب الأشربة » : « وأما ذمهم شربة المسكر بقلة الوفاء وسوء العهد فأسوأ من ذلك اقدامهم على السكر ، وترك الصلاة ، وركوب الفواحش . وأعجب منه عقدهم على أن كل مسكر خمر محض لعلة الاسكار وهم يشربونه ، وعلمهم بأن الله حرم المسكر وهم لا يبيتون الاعليه ، فاذا عوتبوا على شربه مع الاعتقاد أنه خمر قالوا: لأن نشربه ونحن نعلم أنه ذنب نستغفر الله منه أحب الينا من أن نشربه امستحلين له غير مستغفرين منه » (١) . وابن قتيبة يرد عليهم مبينا خطل رأيهم ، لائما هؤلاء القوم الذين يستحلُّون ما يعلمون أن الله حرمه ، ثم ينيبون الى الله مستغفرين فيقول : « وانما يغف ر الله بالاستغفار للمتقلعين ويتقبّل من المتقين » . ويمضى ابن قتيبة في اظهار فساد رأيهم موضحا أن الذي يرتكب الكبيرة وهو لا يعلم تحريمها « أقرب الى السلامة وأولى من الله بالعفو .. ولا حـــد" عليه من جلد وتعزير ( أي تأديب ) ورجم ﴾ ، بخلاف من يرتكبها وهو يعلم أنها محرمة . وقد روى . أن رجلا أقر بالزنا ، فلما همتوا باقامة الحد عليه قال : ما علمت أن الله حرم ذلك ، فاستحلف ثم درىء عنه الحد . وقد قيل في الحديث: « ادرأوا الحدود بالشبهات » .

وكان ابن قتيبة فى حيرة من أمر هؤلاء المتكلمين لأنهم يختلفون فيما بينهم ، وقد كان الأولى ألا يغتلفوا ، فمعولهم القياس والعقل لا النقل ، وقوانين المنطق واحدة ، فما بالهم أكثر الناس اختلافا ،

<sup>(</sup>١) كتأب الأشربة ص ٧٣ .

لا يجتمع اثنان من رؤسائهم على أمر واحد فى الدين ? فأبو العزيل العلاف يخالف النظام ، والنجار يخالفهما ، وهشام بن الحكم يخالفهم . ولو اختلفوا فى الفروع لهان الأمر ، ولكنهم يختلفون فى الأصول التى تنصل بالتوحيد وصفات الله وقدرته .

وامض معى فى قراءة تفسيرهم العجيب لآى القرآن كما يرويه ابن قتيبة ؛ قالوا فى قول الله تعالى « واتخذ الله ابراهيم خليلا » أى فقيرا الى رحمته ، وجعلوه من الخلة ( بفتح الخاء ) استيحاشا من أن يكون الله تعالى خليلا لأحد من خلقه ، واحتجوا بقول زهير:

وان أتاه خليل يوم مسالة يقول لا غائب مالي ولا حرم أى : ان أتاه فقير . ويرد ابن قتيبة عليهم ردا منطقيا فيقول : « فأية فضيلة في هذا القول لابراهيم صلى الله عليه وسلم ، أما تعلمون أن الناس جميعا فقراء الى الله تعالى ? وهل ابراهيم في « خليل الله » الاكما قيل : موسى كليم الله وعيسى روح الله » (١) . وقالوا في قوله تعالى « وقالت اليهود يد الله مغلولة » : ان اليد هنا النعمة لقول العرب : « لى عند فلان يد أى نعمة ومعروف » . ويناقشهم ابن قتيبة فيقول : « وليس يجوز أن تكون اليد ههنا النعمة لأنه قال : « غلت أيديهم » معارضة عما قالوه فيها ، ثم قال : « بل يداه مبسوطتان » لأن النعم لا تعل » ولأن فيها المعروف لا يكنى عنه باليد ، الا أن يريد المعروف لا يكنى عنه باليد ، الا أن يريد

<sup>(</sup>١) قُاويل مختلف الحديث ص ٨٤ .

جنسين من المعروف فيقول : « لى عنده يدان ، ونعم الله أكثر من أن يحاط بها » (١) .

وهكذا نراهم يفسرون آيات الله تفسسيرا خاطئا ويؤولونها تأويلا سيئًا كان له أثر خطير في المعتقدات الاسلامية . وقد أسرفو ا في هذا التأويل اسرافا ممقوتا انحدر بهم الى هاوية الكفر والالحاد، وكثرت بسبب ذلك الملل والنحل ، وكثر العبث بكتاب الله في غير تورع أو تحرج . ومن هذه الفرق الروافض ، ومنهم جماعة يقال لهم « البيانية » ، وهم ينسبون الى رجل يقال له « بيان » . وقد بلغ من قحة « بيان » هذا أنه قال لأنصاره : « الى آشار الله تعالى اذ قال : هذا بيان للناس وهدى وموعظة للمتقين » : ومنهم « المنصورية » أصحاب « أبي منصور الكسف » ، وكان يقول لأصحابه : « في نزل قوله تعالى : وان يروا كسفا من السماء ساقطا » . ومنهم « الغرابية » وهم الذين ذكروا أن عليا رضي الله عنه كان أشبه بالنبي صلى الله عليه وسلم من الفراب بالغراب ، فغلط جبريل عليه السلام حيث بتعث الى على لشبهه به . وبعض هؤلاء الطوائف يقولون في قوله تعالى : « إن الله يأمركم أن تذبحوا بقرة » انها عائشة رضى الله عنهـا . وفي قوله : « فقلنا اضربوه ببعضها » انه طلحة والزبير '. ويقولون ان الخمر والميسر هما أبو بكر وعمر ، والجبت والطاغوت هما معاوية وعمرو أبن العاص الى غير ذلك من فاسد المعتقدات وباطل التأويلات (٣).

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسيه ،

<sup>(</sup>٢) انظر تأويل مختلف الحديث ص ٨٦ وما بعدها 🖫

ولا شك أن زعماء المتكلمين ما كانوا يرغبون فى آن يصل القساد الى هذا الحد البغيض ، ولكن تقع عليهم تبعة ذلك ، لأنهم فتحوا باب التأويل للقرآن والسنة على مصراعيه . وما أشبههم بأصحاب الرأى الأولين الذين جعلول للعقل المقدام الأول فى التشريع ، فجاء من بعدهم وضلوا سواء السبيل .

وللمتكلمين رأأى غريب فيما يستحقه فاعل الخير من الشكر لا أرى بأسا من أن أثبته هنا : « يقول أحدهم : لا يستحق أحد من ُ أحد شكرا على شيء فعله به أو خير أسداه اليه ؛ لأنه لا يخلو أن يكون فعل ذلك طلبا للثواب من الله تعالى فانما الى نفسه قصد ﴾ أو يكون فعله للمكافأة فانه الى الربح ذهب ، أو يكون فعله للذكر والثناء ففي حظه سعى .. أو فعله رحمة له ورقة وقعت في قلبه فانما سكن بتلك العطية وداوى بها من دائه» (١١) . وقد قال بهذه النظرية أحد الفلاسفة المعاصرين وهو القيلسوف الفرنسي « برجسون Bergson » ، وظن بعض الباحثين أن هذه النظرية جديدة طلع بها على الناس « برجسون » وسماها « الغيرية ». وفحواها أن الانسان لا يعمل الخير حبا في الخير لذاته ، والما هو يعمله حبًّا لنفسه ، لأنه — أيًّا ما كانت الثمرة التي يجنيها من فعل الخير - يبغى لنفسه الخير كما ذكر بعض المتكلمين .

<sup>(</sup>١) تأويل مختلف الحديث ص ٦١ .

وانى لا أوافقهم على ذلك الأن فاعل الخير يبجب أن ينال حقه من الشكر ، لأنه قدم الخير لغيره ، فجلب له النفع والرضا بصرف النظر عما يستغيه من ورائه . ويرد ابن قتيبة عليهم فيقول : « وهذا خلاف قول النبى صلى الله عليه وسلم : لا يشكر الله من لا يشكر الناس » . ولا شك أن ذلك هو خير ما يمكن أن يكون من قواعد المعاشرة والاجتماع ، وما أجمل قول الرسول الكرم مستعيدًا بالله ممن لا يقابل المعروف بالشكر : « أعوذ بالله من معروف لا يشكر » .

مهما يكن من شيء فقد انبرى ابن قتيبة على رأس زعماء أهل السنة يردون على هؤلاء الضالين من المتكلمين ، ويدودون عن حرمة الدين في حرارة واخلاص . وقد كان يعزنه أن برى بعض زعماء المعتزلة لا يكترثون بالدين ، ويسخرون من بعض فرائضه . وكان الجاحظ لا يهتم بتأدية الصلاة مما سنشير اليه في حينه . وكان النظام وأبو الهذيل العلاف لا يترضيان الله في سلوكهما الشخصي . ويتروى عن ثمامة بن أشرس أنه رأى قوما يتعادون يوم الجمعة الى ويتروى عن ثمامة بن أشرس أنه رأى قوما يتعادون يوم الجمعة الى المسجد لخوفهم فوت الصلاة فقال : « انظروا الى البقر ، انظروا الى البقر ، انظروا الى الحمير » ثم قال لرجل من أصخابه : « ما صنع هذا العرمي بالناس ؟ » (١) .

من أجل ذلك كله كان ابن قتيبة يرى أهل الكلام في قولهم وعملهم حربا على الدين ، وأنهم كانوا سببا في فشو الجدل ،

<sup>(</sup>١) تأويل مختلف الحديث ص ٦٠٠

مما قسم الناس شيعًا ونحلا ، وصبغ العقيدة الاسلامية بصبغة ا التعقيد ، مع أنها عقيدة سمحة واضحة لا غموض فيها ولا التواء . روقد صور ابن قتيبة حال المسلمين آنذاك في مقدمة كتاب ﴿ الاختـــلاف في اللفظ والرد على المشبهة والجهمية » فقال : ' ﴿ أَصْبِحُ النَّاسُ الْا قَلْيُلا مُمْنَ عَصْمُ اللهُ مَفْتُونَينَ ، وَفَيْمَا يُوبَقُّهُمْ خائضين .. وعما كلفهم معرضين ، وان دعوا أشهوا ، وان وتعظوا هزأواً، وإن سئلوا تعسفوا .. وصاروا شيعًا ، فهم يتنابزون بالألقاب ويتسابتون بالكفر ، ويتعاضدون بالبخل ، ويتناصرون على الهوى ، وعاد الاسلام غريبا كما بدأ .. النح » . ثم أخــــذ يقارن بين حال هؤلاء المسلمين وحال السلف الصالح ، وقلبه يتفطر أسى وحسرة فيقول: « وكان طالب العلم فيما مضى يسمع ليعلم ، ويعلم ليعمل ، ويتفقه في دبن الله لينتفع » الى أن يقول : « فقد صار طالب العلم الآن يسمع ليجمع ، ويجمع ليذكر ، ويخفظ ليغالب ويفخر . وكان المتناظرون في الفقه يتناظرون في الجليل من الواقع .. فيُنفع الله به القائل والسامع ، فقد صار أكثر الثناظر فيما دقٌّ وخفى وفيما لا يقع ، وصار الغرض فيه اخراج لطيفة وغوصا على غريبة وردا على متقدم .. الخ » .

وخاتمة القول أن المتكلمين — وبخاصة المعتزلة — كانوا سببا فى الانقسام بين المسلمين وفى تشعب الآراء. ولكن دُلك لا يمنعنا من آن نقرر فى صراحة أنهم — كمسلمين — وقفوا موفقاً محمودا موفقاً فى الرد على الملحدين والدهريين ومن على شاكلتهم من أرباب الديانات والعقائد الذين هاجبوا الاسلام وأتبلوا اله م

### الفصل لرابع

# ابن قُنْيْبَة ومشكلهٔ خلیٰ لفرآن

وقفنا فى الفصل السابق على الخلاف المستحكم الذى كان بين أهل الحديث وبين أهل الكلام ، وعلى الأخص المعتزلة . وبينا أسباب هذا الخلاف ، وعرفنا بلاء ابن قتيبة زعيم أهل السنة فى هذا النزاع . وقد رأينا أن نخص سببا من تلك الأسباب بحديث مستفيض ، وهو « مشكلة خلق القرآن » ، لأنها شغلت أذهان المسلمين زمنا طويلا حتى لقد سموها « محنة » . وقد أوذى بسببها كثير من أئمة المسلمين ايذاء شديدا ، مما وضع فى صحيفة الخليفة المأمون نقطة حالكة السواد ، لأنه هو الذى حمل العبء الأكبر من هذه المشكلة ورعاها بالقول والعمل ، مستعينا بجاهه وسلطانه . ويقول السيوطى عن المأمون : « وله محاسن وسيرة طويلة ، لولا ما أتاه من محنة الناس فى القول بخلق القرآن » (١) . ومشكلة خلق القرآن ليست وليدة العصر العباسي ، فقد ورجدت بذورها فى العهد الأموى ، يقول ابن نباته : « ان الجعد

<sup>(</sup>١) قاريخ الخلفاء ص ٣١١ .

ابن درهم قد أظهر مقالته بخلق القرآن أيام هشام ، فأخذه وأرسله الى خالد القسرى أمير العراق وأمره بقتله ، فحبسه خالد ولم يقتله ، فبلغ الخبر هشاما ، فكتب الى خالد يلومه ويعزم عليه أن يقتله ، فأخرجه خالد من الحبس في وثاقه ، فلما صلى العيد يوم الأضعى قال في آخر خطبته : ﴿ انصرفوا وضحّوا يقبل الله منكم ، فاني أريد أن أضحتي اليوم بالجعد بن درهم فانه يقول : مَا كُلُّم الله موسى ﴾ ولا اتخذ ابراهيم خليلا ، تعالى الله عما يقول الجعد علوا كبيرًا . ثم نزل وذبحه » (١) . ويقول ابن نباتة أن الجعد كان يسكن دمشق ويعلم مروان بن محمد آخر خلفاء بني أميسة فنتسب اليه وقيل له « مروان الجعدى » . ثم يذكر ابن نباتة كذلك أن الجعد أول من تكلم بخلق القرآن من أمة محمد بدمشق ؟ ثم نزل بالكوفة فتعلم منه الجهم بن صفوان

وهذا يدل على أن القول بخلق القرآن بدعة نبتت في العصر الأموى، ولكنها لم تجد التربة التي تنمو فيها وتترعوع ، والظاهر أنها غزت الفكر الإسلامي من أهل الديانات الأخرى ؛ فابن الأثبير يذكر أن أحمد بن أبي دؤاد الذي كان يقول بخلق القرآن قد أخذ ذلك عن اليهود ، ويروى هذا الخبر في سلسلة يصل سندها الى لبيد بن الاعصم اليهودي الذي سحر النبي صلى الله عليه وسلم ، وكان يقول بخلق التوراة (٢).

وقد قويت هذه البدعة في العصر العباسي على أيدي المتكلمين

 <sup>(</sup>۱) سرح العيون ص ١٨٥٠
 (۱) تاويخ ابن الأثير ٢٦/٧٠

وجهروا بها في زمن المأمون ، ووجدوا منه عضدا قويا حتى انه كان يحمل الناس حملا على اعتناقها بحد السيف/. ولم يعتنقها المعتزلة وحدهم كما يعتقد البعض ، بل قالت بها طوائف كثيرة من المُتَكَلِّمين ، ويقول الأمام أبن تيمية : « وهذا القول « أي خلق القرآن » لم يكن مختصاً بالمعتزلة كما يظنه بعض الناس، فان كثيرا من أولئك المتكلمين أو أكثرهم لم يكونوا معتزلة ، وبشر المريسى لم يكن من المعتزلة ، بل فيهم نجارية « أتباع حسين النجار » ، وفيهم ضرارية ﴿ أَتْبَاعَ ضَرَارَ بَنْ عَمْرُو ﴾ ، وفيهم مُرجَّة ومنهم بشر المريسي ، ومنهم جهمية محضة كابن أبي دؤاد » (١) . ويمضي ابن تيمية قائلاً : « وأما اثبات الصفات له وأنه يُترى في الآخرة وَأَنَّهُ يَتَكُلُّمُ بِالقَرآنُ وغيره ، وكلامِهِ غير مخلوق ، فهذا مذهب الصحابة والتابعين لهم باحسان وأئمة المسلمين وأهل السينة والجماعة من جميع الطوائف » . وقد رد ابن تيمية على القائلين الرد ، وهو سُنتي من أصحاب مذهب الامام أحمد بن حنبل .

ويظهر من كلام ابن قتيبة أن جماعة من أهل الحديث قد وقعوا فى هذه الهوة وتصدى لهم سوادهم ، وقام بين الفريقين خلاف شديد أزعج ابن قتيبة ، وسنعرض لذلك عند بسط رأيه .

ولقد شمر المأمون عن ساعديه ، وقام ينشر القول بخلق القرآن في جميع أفحاء الامبراطورية الاسلامية ، ويبطش بمخالفيه

<sup>(</sup>إ) تفسير سورة الاخلاص ٤٢ .

فى غير رحمة ، وهذا أمر لا بدع فيه ؛ فقد كان متعصبا لفارس مسقط رأس أمه وزوجه ، هديد الميل الى العلويين ، وكان تلميذا ليحيى بن المبارك الزيدى الذي كان يُتهم بالاعتزال . ولا شك إن المأمون قد تأثر باستاذه الذى وكل اليه أمر تأديبه منذ صباه فى أيام الرشيد .

وكان المأمون شديد الولع بعقد مجالس للكلام فى مختلف البحوث. وقد دعاه ذلك الى أن يضم الى مجلسه كل متكلم حاذق بضير بمداخل القول ومخارجه ، مثل أبى الهذيل العلاف وابراهيم بن سيار وثمامة بن أشرس . وكان معجبا بالأخير أشد اعجاب ، حتى لقد عرض عليه الوزارة مرتين فرفضها ، وهؤلاء جميعا من كبار مشيخة الاعتزال ، وكان من خاصة جثلا س المأمون أحمد بن أبى دؤاد الذى كان يتعد من رءوس أهل الكلام ، وكان خطيبا بليغا وشاعرا فصيحا ، وقد قربه المأمون اليه ، ثم حصله المعتصم قاضى قضاته خلفا ليحيى بن أكثم . وكان ابن أبى دؤاد يقول بخلق القرآن ،

وكان المأمون — الى جانب ذلك — متأثراً بما تترجم من فلسفة اليونان ومنطقهم ، ويقول عنه السيوطى : « وبرع فى الفقه والعربية وأيام الناس ، ولما كبر عثنى بالفلسفة وعلوم الأوائل ومهر فيها ، فجر"، ذلك الى القول بخلق القرآن » (١) .

كل هذه الأمور مجتمعة خلقت من المأمون شخصا بحب الحرية

<sup>(</sup>۱) تاريخ الخلفاء ص ۳۱۰ ٠

ويكلف بها كلفا لا حد له ، وقد بلغ من حبه للحرية الفكرية ان أماح للمسيحين حرية المناقشة في أبي الدينين أفضل : الاسلام أم المسيحية ? . وفسح في المجال أمام العلماء في مجلسه ، ليتناقشوا في نظريات كان البحث ممنوعا فيها ، كعلاقة الانسان بخالقه ، وطبيعة الألوهية وغير ذلك . وكان يعتقد بالقول بخلق القرآن ، وأخيرا أعلن تأييده لهذا المذهب مخالفا بذلك العقيدة السائدة التي تقول ان القرآن أزلى غير مخلوق .

ومن ذلك نستخلص أن المأمون قد نهج فى حياته العقلية نهجا فيه شيء من الشذوذ بالقياس الى أسلافه الخلفاء .

ويخد ثنا المؤرخون عما سمى فى مصر « بالبدع المأمونية الأربع » (۱): فالبدعة الأولى هي لبس الخضرة وتقريب العلوية وابعاد بنى العباس. ويذكر أبو الهدا أن المأمون فى سنة ٢١٧: «أظهر القول بخلق القرآن وتفضيل على بن أبي طالب رضى الله عنه على جبيع الصحابة ، وقال هو أفضل الناس بعد وسول الله صلى الله عليه وسلم » (٢). ويقول صاحب تاريخ الخلفاء ان المأمون الله على « فى سنة ٢١٢ أظهر القول بخلق القرآن مضافا الى تفضيل على على أبي بكر وعمر ، فاشمأزت النفوس منه ، وكاد البلد يفتن ، ولم يلتئم له من ذلك ما أراد فكف عنه سنة ٢١٨ » (٢). ويقول ولم يلتئم له من ذلك ما أراد فكف عنه سنة ٢١٨ » (٢). ويقول قبيل ذلك إنه « أي المأمون » أمر بأن ينادى : « برئت الذمة مين قبيل ذلك إنه « أي المأمون » أمر بأن ينادى : « برئت الذمة مين

<sup>(</sup>۱) عصر الماهون (۱/۲۹۳) .

<sup>(</sup>۱) بادیج این الله ۱۱/۲۱ .

<sup>(</sup>١٢) عاريخ الخلقاء س ٢١٣ .

ذكر معاوية بخير ، وأن أفضل النخلق بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم على بن أبي طالب » . وقد ثار عليه بنو رحمه ، وتزلزل تعته كرسى الخلافة لولا ارتجاعه .

والبدعة الثانية القول بخلق القرآن . والبدعة الثالثة ما كتبه الى نائبه ببغداد أن يأخذ الجند بالتكبير اذا صلوا الجمعة وبغد الصلوات المجمس . ثم أباح المأمون سنة ٢١٥ زواج المتعة فقال الناس : هذه بدعة رابعة . ولم يعدل عن اباحة المتعة الا بعد أن أقام عليه الحجة القاضى يحيى بن أكثم (١) . فقد بين له أن زوجة المتعة ليست زوجة وليست ملك يمين ، ولذلك لا ترث ولا تحب تفقتها ولا يتنسب الولد منها كما هو الشأن في الزوجة الشرعية ، والله تعالى يقول : « والذين هم لفروجهم حافظون الا على أزواجهم أو ما ملكت أيمانهم فانهم غير ملومين ، فمن المنعى وراء ذلك فأولئك هم العادون » . وعلى ذلك يكون زواج المتعة زنا ، وعامة أهل الاسلام على هذا سوى الشبعة والرافضة .

وهكذا كان المأمون متقليا في آرائه وشعوره ؛ سواء في ذلك المسائل السياسية والمسائل الدينية . ويرجع هذا التقلب بن فيها برى الأستاذ « وليم موير Sie William Muir \*) في كتابه « الخلافة » - « الى نزعته القارسية التي ورثها عن أبيه وأمه ، والبيئة التي رتبي فيها من جهة ، والى غريزة حبه للاستسلام بتأثير من جوله ، كنا كان خاله مع الفضل بن سهل من جهسة

 <sup>(</sup>١) مجاهرات تاريخ الأمم الأصلامية من ١١٠ المرحوم الشيخ الخضرى .

أخرى » (١) . فلا عجب اذا نشأ عن ذلك كله فى السنوات الأخيرة من حكم المأمون مزيج من حرية الأفكار والتعصب كان من أقوى العوامل فيما لحق الدولة بعده من ضعف وانحلال .

ولقد أثار المأمون بمسألة خلق القرآن فتنة كبيرة ، جعلت المسلمين يختلفون فيما بينهم اختلافا شديدًا . وقد أراد أن يحمل الناس على القول بذلك بحد السيف ، فكتب وهو في مصيفه بالرقة الى نائيه على بغداد اسحاق بن ابراهيم الخزاعي ( ابن عم طاهر بن الحصين ) كتابًا يأمره بامتحان العصاء يقول فيه : « وقد عرف أمير المؤمنين أن الجمهور الأعظم والسواد الأكبر من حشوة كالرعية وسفلة العامة .. أهل جهالة بالله وعسى عنه وضلالة عن حقيقة دينه .. الخ » (٢٠) . وفى هذا الكتاب يحمل المأمون حسلة شعواء على أهل السنة والجماعةِ ، لأنهم لا يؤمنون بمقالته ، ويأمر نائبه بأن يجمع من بحضرته من القضاة ، ويقرأ عليهم كتابه ، ويرى رأيهم فيه ، وأن يكتب اليه بعد ذلك عمن امتنع ، ويقول المأمون مهد دا: « وأعلمهم أن أمير المؤمنين غير مستعين في عمله والا واثق فيما قلده الله واستحفظه من أمــور رعيته بمن لا يوثق بدينــه وخلوص توحيده ويقينه .. وأنه لا توحيد لمن لم يقر بأن القرآن مخلوق » . وهناك رسالة معروفة باسم « رسالة المحيدة » تشبير الى المناظرة التي جرت بين عبد العزيز بن يحيى الملكي وبين بشر ابن غياث المريسي بحضرة المأمون في مسألة خلق القرآن، وفيها

The Califate, Its Rise, Decline and Fall. P. 509, (۱) اقرأ هذا الكتاب في تاريخ الخلفاء ص ٣١٣.

يقول عمرو بن مسعدة كاتب المأمون لعبد العزيز بن يحيى قبيل المناظرة : « أيها الرجل قد حملت نفسك على أمر عظيم ، وبلغت الغاية في مكروهها ، وتعرضت لما لا قوام لك به في مخالفة أمير المؤمنين ، وادعيت بما لا يثبت لك به حجة على مخالفتك ولا لأحد غيرك ، وليس وراءك بعد الحجة عليك الا السيف . فانظر لنفسك وبادر أمرك قبل أن تقع المناظرة وتظهر عليك الحجة فلا تنفع الندامة ، ولا يُتقبل منك معذرة ولا تقام لك عثرة » (١) ¿ وقد أمر المأمون بأن يكتب الى الآفاق بذلك مع التهـــديد والايعاد ، وقد أجاب بعض العلماء تقية لا ايمانا بالرأى ، فكان يحيى بن معين وغيره يقولون : « أجبنا خوفا من السيف » (٢) . وامتنع كثير من الأئمة فأمشخصوا الى المأمون، وعلى رأسهم أحمد ابن حنيل وبشر بن الوليد الكندى وأبو حسان الزيادىوغيرهم <sup>(٣)</sup>، فأوذوا في سبيل ذلك ايذاء شديدا , وأمر الامام ابن حنبل معروف ؛ فقد أبي عليه ايمانه وشممه أن يتبع التقية ، فجهر بمخالفة هــــذا الرأى « واحتج على أن الله يرى ، وأن القرآن غير مخلوق بالحجج العقلية والسمعية » (١) ، فلاقى من ضروب التعذيب ما تقشعر منه الأبدان (٥) . وقد أمر الخليفة المعتصم بضربه سنة ٢٢٠ حتى تقرحت رجلاه ، ثم حبسه ، ويقال انه مات في الحبس ، ولم يتسمع

<sup>(</sup>۱) امراء البيان ۲۰۹/۱ .

۲۱۵ تاريخ الخلفاء من ۲۱۵

<sup>(</sup>٣) الصدر نفسه .

<sup>(</sup>٤) تفسير سورة الإخلاص ص ٩٧٠

 <sup>(</sup>a) انظر وفيات الأعيان ١٧/١

أشهر من جنازته ، فقد حضرها ستمائة ألقه رجل وستون ألف سيدة (۱) . وقد وضع الأستاذ « و . م . پاتون W. M. Patton » « رسالة قيمة عنوانها « أخمد بن حنبل والمحنة (۱) - Ahmed Bi Ha ابن حنبل موقف الامام ابن حنبل من هذه المحنة وما لاقاه في سيال عقدته من هذه والما المحنة وما لاقاه في سيال عقدته من هذه والما المحنة وما لاقاه في سيال عقدته من هذه والما المحنة والمحنة والما المحنة والما المحنة والما المحنة والما المحنة والمحتمد المحنة والما المحتمد والمحتمد والمح

من هذه المحنة وما لاقاء في سبيل عقيدته من قسوة واضطهاد . من هذه المحنة وما لاقاء في سبيل عقيدته من قسوة واضطهاد . أقرأيت كيف أوذي هذا العالم الخليل بسبب تلك المشكلة التي سماها الناس «محنة » ، وهو الذي يقول الأمام الشافعي في حقه : « خرجت من بغداد وما خلفت أتفي ولا أفقله من ابن حبل » (") . ويقول فيه أبو ثور : « لو أن رجلا قال ان أحمد ابن حبل من أهل الجنة ما عنف على ذلك ، وذاك أنه لو قصد رجل خراسان ونواحيها لقالوا أحمد بن حبل رجل صالح . وكذلك لو قصد الشام ونواحيها لقالوا أحمد بن حبل رجل صالح . وكذلك لو قصد العراق ونواحيها لقالوا أحمد بن حبل رجل صالح . وكذلك لو قصد العراق ونواحيها لقالوا أحمد بن حبل رجل صالح . وكذلك لو قصد العراق ونواحيها لقالوا أحمد بن حبل رجل صالح . ولو عنف هذا على قوله بطل الاجماع » (١)

صالح. ولو عنف هدا على قوله بطل الاجماع » (١) . وقد أرسلو ابن حنبل رسالة الى المتوكل يقول فيها : « لا أحب الكلام فى شيء من ذلك الا ما كان فى كتاب الله أو فى كديث عن

<sup>(</sup>۱) الفهرست ص ۲۲۹ ، واقرا تاريخ ابن جنبل مفصلا في كتاب « احمد بن حنبل » للشيخ محمد ابي زهرة .

<sup>(</sup>٢) ترجم هذا الكتاب اخيرا الى اللغة الفربية .

<sup>(</sup>٣) وفيات الاعيان ١٧/١ .

<sup>(</sup>٤) مناقب الامام احمد لابن الجوزي س ١٢٤.

رسول الله صلى الله عليه وسلم أو عن الصحابة والتابعين وأما غير ذلك فان الكلام فيه غير محمود » (١) !

وقد قوى مركز المعتزلة خاصة والمتكلمين عامة حين اعتنق الخلفاء مذهب الاعتزال وآزروا فكرة خلق القرآن بأيدهم وسلطانهم كما عرفنا في زمن المأمون والمعتصم . وقد حذا الواثق حذو أبيه وعمه با ويقول المسعودي : « وسلك الواثق في المذهب « يعنى الاعتزال » مذهب أبيه وعمله من القول بالعالم أي الاعتزال » (٢) . فلما جاء المتوكل الصرف عن المعتزلة فانصرفوا عنه ، وكاد لهم وكادوا له .

وكان المعتزلة ينتهزون فرصة قوتهم ليوقعوا بأغدائهم من أهل السنة . وبلغ من غلوهم فى نشر رأيهم وتعصبهم لبدعتهم أنه لما تحدثت مفاداة بين الأسرى المسلمين والأسرى الروم فى زنس الواثق سنة ٢٣١ أرسل أحمد بن أبى دؤاد رسولا من قبله يمتحن الأسرى فى ميولهم الدينية ، حتى لا يتقدى منهم من لا يقول بخلق القرآن ٣٠٠ .

وقد أنكر هذه البدعة سائر المسلمين ، وأيدهم في الكارها فريق منهم مكن الله لهم في المجنوب الغربي من أوزيا، وهم مسلمو الأندلس . وكان يعاصم المأمون منهم ﴿ الحكم بن هشام ﴾ ثافت

<sup>(</sup>۱) تفسير سورة الاخلاص ص ٤٩ .

<sup>(</sup>۲) مروج الذهب ۲/۲۷۸) .

<sup>(</sup>٣) الدولة العباسية ص ١٤٥٠.

أمراء بني أمية ، ثم ابنه عبد الرحمن . وقد قال شاعرهم أبو خلف المعافري :

لا والذي رفع السما ، بغير عسد للنظر ما قال خلق في القسرا ، بخلقه الاكفررا لكن كلام منسسول من عند خلاق البشر (۱)

ولقد جرَّت مشكلة خلق القرآن في أعقابها أمورا بغيضة ما كان أغنى المسلمين عنها . وابن قتيبة يصور ذلك فيقول : « ولقد ألف الناس قول « غير مخلوق » وأنسوا به ، حتى انه ليخيـّل الى أن رجلاً لو ادعى أن العرش غير مخلوق وأن الكرسي غير مخلوق . لوجد لذلك أشياعا ينتحلون السنة » (٢) . وغلوا في ذلك غلوا أوقعهم في هاوية الزيغ والمروق ؛ فقد ﴿ ذَهُبِ قُومٌ مَنْ مُنتَحَلَّى السنة الى أن الايمان غير مخلوق خوفا من أن يلزمهم أن يقولوا « لا اله الا الله » مخلوق اذ كانت رأس الايمان » (٣٪ . وقد شغل هذا الأمر طائفة من أهل العلم في زمن ابن قتيبة ، فقال بعضهم : « إنْ كَانَ المرادُ بالايمانُ المدلولُ عليه باسم « المؤمن » من أسماء الله الحسنى فهو كباقى صفاته سبحانه قديم غير مخلوق . وان كان المراد الايمان المقابل للكفر من فعل العبد فمخلوق كبقية أفعال العباد» . وقال آخرون : « ان فىالأيمان جهتين : جهة كونه هداية من الله والهادي كباقي أسماء الله الحسني، وجهة كونه كسبا للعبد

<sup>(</sup>۱) نفح الطيب ١١٧/١ .

<sup>(</sup>٢) الآختلاف في اللفظ ص ٦٨ ٧

<sup>(</sup>٣) الإختلاف في اللفظ ص ٦٧ .

فيكون كبقية أكساب العباد» . أما رأى ابن قتيبة فهو أن « الايمان مخلوق لأنه لفظ باللسان وعقد بالقلب واستعمال للجوارح، وكل هذه أفعال للعباد ، ثم كل هذه غرائز ركبها الله في العباد وسماها الرسول صلى الله عليه وسلم ايسانا » (١) ، وهو قريب من الشبق الأول من الرأيين السابقين .

وقد فهب قوم — جريا على هذا النمط — الى أن روح الانسان غير مخلوقة ، واستدلوا على ذلك بقوله تعالى فى آدم « فنفخت فيه من روحى » ، ونسوا أن ذلك هو النصرانية بعينها كما يقول ابن قتيبة ، وهو يستطرد فيقول انه قد أحمع على أن الله فالى الحب وبارىء النسمة ، أى خالق الروح ، ويستشهد بقول النابعة الجعدى :

من نطفة قدرها مقلدها يخلق منها الانسان والنسسا والحق أن رد ابن قتيبة ضعيف ، لأن من الجائز أن يكون المرادر بارس النسسة » جاعل الروح في الجسد . ويقول بعضهم ان الروح مخلوقة منذ أن فطر الله السموات والأرض ، فاذا اكتمل الجنين بث الخالق القادر فيه الروح . ثم ان بيت النابعة الجعدى لا ينهض دليلا .

وقد كان ابن قتيبة ممن خالفوا القول بخلق القرآن بطبيعة الحال . ويذكر بعضهم أن لابن قتيبة كتابا يسمى « الرد عملى القائل بخلق القرآن » ، ولكن هذا الكتاب لم يصل الينا . بيد

<sup>(</sup>١) الاختلاف في اللفظ ص ٧٠ ٠

أنه بسط رأيه في هذه المشكلة في أحد كنيه التي بين أيدينا ، وهو كتاب « الاختلاف في اللفظ والرد على المشبهة والجهبية » .

ويبدو لى أن ابن قتيبة لم يشترك في هذه المحنة اشتراكا عمليا ، لأنه كان — في العهد الذي نادي فيه المأمون — بخلق القرآن — لا يزال في المهد صبيا . فقد ولد ابن قتيبة ٢١٣ وتوفي المأمون سنة ٢١٨ . وفي زمن المعتصم كان غلاما رطب العود لا يقوى عقله على أن يشارك في هذه المحنة ، وقد توفي المعتصم سنة ٢٧٧ . ويمكن أن يقال أن ابن قتيبة ربما شارك فيها في أواخر عهد الواثق الذي توفي سنة ٢٣٣ ، وقد أصبح فتي يافعا يقدر على أن يأخذ بنصيبه من هذه الأحداث ، ولكن لم يرد له ذكر بين هؤلاء الذين المتحدوا في عقيدتهم فاثر بعضهم النقية ، وأصر البعض الآخر على القول بأن القرآن غير مخلوق ، مع رأن ابن قتيبة أبعد ذكرا وأسبى منزلة بين العلماء من بشر بن الوليد الكندي وأبي مصان وأسبى منزلة بين العلماء من بشر بن الوليد الكندي وأبي مصان الزيادي وغيرهما من أهل السنة الذين ورد ذكرهم في هذه المحنة

ويغلب على ظنى أنه ألف كتابه فى الرد على القائلين بخلق القرآن فى زمن المتوكل ، لأن هذا الخليفة خالف سالفيه وانصرف عن للمتزلة الى أهل السنة ! أضف الى ذلك أنه كان على صلة بوزيره أبى الحسن عبيد الله بن يجبى بن خاقان .

وكان أبن قتيبة جزعا متألماً لما آلت اليه حال المسلمين بسبب هذه المشكلة ، فقد حرّت عليهم الأحقاد ، وبثت بينهم الفرقة ، فجرّح بعضهم البعض ، وأكفر بعض الآخر . وقد عز عليه أن يدب النفلاف بين أهل السنة أنفسهم بهبب هذه المسألة التي أوحدها في الأصل أهل الكلام . وهو يرى أن الأمر هين لا يدعو الى هذا النفلاف لأن لكل وجهة هو موليها . ولعل من أهم الأسباب التي حدت به الى تأليف كتابه « الاختلاف في اللفظ » محاولة التوفيق بين الفريقين المختلفين من أهل السنة . ومنه نستطيع أن فقف على رأيه في مسألة خلق القرآن :

يقول ابن قتيبة: «ثم اتنهى بنا القول الى ذكر غرضنا من هذا الكتاب من اختلاف أهل الحديث فى اللفظ بالقرآن وتشائهم واكفار بعضهم بعضا. وليس ما اختلفوا فيه مما يقطع الألقة ، ولا مما يوجب الوحشة » (۱). وهو يرى أن سر اختلافهم ناجم من أنهم « لم يكن معهم آلة التمييز ولا فحص النظارين ولا علم أهل اللغة » (۲). ومضى ابن قتيبة فقال بعد ذلك: « أن القراءة قد تكون قرآنا لأن السامع يسمع القراءة ، وسامع القراءة ما القرآن ، وقال الله عز وجل: « فاستمعوا له » ، وقال: « حتى يسمع كلام الله ». والعرب تسمى القراءة قرآنا ، قال الشاعر فى يسمع كلام الله ». والعرب تسمى القراءة قرآنا ، قال الشاعر فى عثمان بن عفان رضى الله عنه :

ضحُوا بأشبط عنوان السجود به

يتقطع الليبل تسبيحا وقرآنا

أى « تسبيحاً وقراءة » . وقال أبو عبيد : « يقال قرأت قراءة وقرآنا بمعنى واحد » ، فجعلهما مصدرين لقرأت ، وقال الله تعالى

<sup>(</sup>١) الاختلاف في اللفظ ص ٥٠٠٠

<sup>(</sup>٢) الاختلاف في اللفظ ص ٥١ .

« وقرآن الفجر أن قرآن الفجر كان مشهودًا » أي قراءة الفجر . فيعتقد واحد من هذه الجهات أن القراءة هي القرآن غير مخلوق ، ويفكر آخر في القراءة فيجدها عملا » . ويبحث ابن قتيبة عن وجه للتوفيق بين الفريقين يوحي به التخريج اللغوى السابق فيقول: « وعدل القول فيما اختلفوا من القراءة واللفظ بالقرآن أن القراءة لفظ واحد يشتمل على معنيين : أحدهما عمل والآخس قرآن ، الا أن العمل لا يتميز من القرآن كما يتميز الأكل من المأكول، فيكون المأكول المنضوغ والمبلوع ، ويكون الأكل المضنغ والبلع . والقرآن لا يقوم بنفسه وحده كما يقوم المأكول بنفسه وحده ٪ وانما يقوم بواحدة من أربع « كتابة أو قراءة أو حفظ أو استماع ». ثم أراد أن يوضح ذلك فقال : « فهو (أي القرآن ) بالعمل في الكتابة قائم ، والعمل خط وهو مخلوق ، والمكتوب قرآن وهو غير مخلوق . وهو بالعمل في القراءة قائم ، والعمـــل تحريك اللسان واللهوات بالقرآن وهو مخلوق ، والمقروء قرآن وهو غير مخلوق ، وهو بحفظ القلب قائم في القلب ، والحفظ عمل وهو مخلوق ، والمحفوظ قرآن وهو غير مخلوق . وهو بالاستماع قائم في السمع ، والاستماع عمل وهـ و مخلوق ، والمسموعَ قرآن غير مخلوق » (١) . وأراد أن يقرّب ذلك الى الأفهام فقال : « مثل لون الانسان لا يقوم الا بجسمه ، ولا تقدر أن تُـقرُّ اللَّونَ في وهمك حتى يكون متميزًا من الجسم . وكذلك

<sup>(</sup>١) انظر الاختلاف في اللفظ ص ٦٣ وما بعدها .

القدرة لا نقدر أن نفردها عن الجسم . وكذلك الاستطاعة والحركة ؛ كل واحدة منهما لا تتفرد ، وانما تقوم بالجسم والجارحة ولا تنفرد عنهما . كذلك القرآن يقوم بتلك الخلال الأربع التي ذكر ناها ، ولا يستطيع أحد أن يتوهمه منفردا عنها ، فاذا قلت : قرأت أو تلوت أو لفظت ، دل قولك على فعل وقرآن ، كل واحد منهما قائم بالآخر غير متميز منه .. فان قال قائل : ما تقول فى القراءة ؛ قلت : قرآن متصل بعمل ، فان قال : أمخلوق هو أم غير مخلوق وهو القرآن ، وشبه مخلوق وهو القرآن » . وشبه دلك « برجلين نظرا الى جمرة فقال أحدهما : هي جسم ، وقال ذلك « برجلين نظرا الى جمرة فقال أحدهما : هي جسم ، وقال الآخر : هي نار ، فهما صادقان ، لأن لكلا منهما ذكر شيئا ذا معنييل ناحد معنييه » .

وبذلك استطاع ابن قتيبة أن يقف من هذه المشكلة موقفا وسطا بيتن فيه أنه لا خلاف بين أهل السنة فى هذه المشكلة التى شغلت المسلمين حقبة طويلة امتلأت بالاضطهاد والتصدى .

وأنا أرى أن ابن قتيبة قد وفق فى ذلك أيمًا توفيق ، وساعده على ذلك المامه الواسع بألفاظ اللغة ووقوفه على أسرارها ...

ر دائع المامة الواسع بالفاط الفند ووقود على حرو وهنا أرى لزاما على: أن أذكر أن الرواة ذكروا أن الامام

وهنا أرى لزاما على أن أدَّثر أن الرواة دُلُرُوا أن الرقاة ( البخارى ) قد ابتلى كذلك بهذه الفتنة ، وكان ممن يتوسط فيها (١) . وأنا لا أستطيع أن أقرر بطريق الجزم أى الرجلين أخذ

<sup>(</sup>۱) انظر تهذیب التهذیب لابن حجر العســـقلانی ۷/۹} وشدرات الذهب ۱٬۳٤/۲ ۰

من الآخر ، لأن الاثنين كانا متعاصرين ؛ فقد مات البخــــارى. سنة ٣٥٦ ، ومات ابن قتيبة بعدم بعشرين عاما ، وكانا تلميذين لاسحاق بن راهويه فى وقت واحد .

وعلى أية حال فقد فصل ابن قتيبة الرأى ووضيحه بالأمثلة الكثيرة التي تعتمد على الثقافة اللغوية .

#### الفصالخامس

## مذهب إبن قُتُ يُبة

في الواقع لا نستطيع أن نجرم برأى في مذهبه الفقهى . ويبدو لى أنه لم يكن مجتهدا ، له مذهب خاص في الفقه كأغلب علماء عصره . ومن المحقق أنه لم يكن شافعيا ولا مالكيا ولا حنفيا ؛ اذ لم يذكره السبكى في طبقات الشافعية ، ولم يرد له ذكر في «الديباج المذهب» لابن فرحون بين المالكية كما ذكر أبنه القاضى أبا جعفر أحمد ، مع أن ابن حجر العسقلاني يذكر أن بعضه الي يقول : « انه يذهب الى مذهب مالك » (۱) . وخلا كذلك كتاب يقول : « انه يذهب الى مذهب مالك » (۱) . وخلا كذلك كتاب «الجواهر المضية في طبقات الحنفية » .

ولكن الذي لا شك فيه أنه كان يميل الى أحمد بن حنبل ، ويذهب مذهبه في الأخذ بالحديث ، وبذلك تكون نسبته الى أحمد كنسبة البخاري الى الشافعي. ويقول الامام ابن تيمية : « وابن قتيبة من المنتسبين الى أحمد واسحاق والمنتصرين لمذاهب السنة

<sup>(</sup>۱) لسنان الميزان ٣٥٧/٣ .

المشهورة » (١) . وبمثل ذلك يقول صاحب كتاب « التحديث ر بمناقب أهل الحديث » كما يقول العلماء . ولينكر الدكتور استطاق موسى الحسيني في رسالته أثر ابن حنبل في ابن قتيبة ، ويرى أن ذلك الأثر يرجع الى ابن راهويه وحده ، ويعلل ذلك بأنه لم يجهر بمخالفة القائلين بخلق القرآنِ كما فعل ابن خنبل ، وانما اتبع مذهب التقية الذي اعتنقه ابن راهويه عملا بتعاليم الدين التي توجب طاعة الامام على أية خال (٢). وهذا التعليل لا يلقي مني قبولا ، لأن ابن قتيبة لم يرد له ذكر ابان اشتداد هذه المحنة في زمن مؤيديها من الخلفاء ، لأنه كان غلاما حدثا وقتذاك . هذا الى أن الذين اتبعوا التقية لم يلجئوا اليها إلا نجاة بأنفسهم ، لا عملا بتعاليم الدين . لأن ابن راهويه وابن قتيبة يعلمان حق العلم أن الرسول يقول : « لا طاعة لمخلوق فى معضية الخالق » ، ويعرفان كذلك قول أبى بكر: أطيعوني ما أطعت الله فيكم فان عصيته فلا طاعة لى عليكم » . فالدين اذن لا يوجب طاعة ولى الأمسر الضال . ثم انه ليس من الحتم أن يتبع التلميذ أستاذه في كل ميوله وصفاته ؛ فقد يكون الأستاذ شجاعا جرىء القلب ويكون التلميذ علَى نقيضه ، ويمكن أن يقال عكس ذلك . على أن ابن راهويه نفسه كان من جلة أصحاب ابن حنبل كما يقول ابن النديم (٢) . وكل ما نقوله هو أن ابن قتيبة تأثر بابن حنبل كرجل حديث..

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الاخلاص ص ٨٦ .

<sup>(</sup>٢) انظر رسالة الدكتور الخسيني ص ٨٦ .

<sup>(</sup>٣) الفهرست ص ۲۳۰.

ونحن اذا نظرنا الى الامام ابن حُنبل وجدنا أنه رجل حديث لا رجل فقه ؛ فالطبري لم يعتبر مذهبه بين مذاهب الفقهاء . وذكره المقدسي في المحدثين لا في الفقهاء . واقتصر ابن عبد البر في كتابه ﴿ الانتقاء ﴾ على الأئمة الثلاثة : أبى حنيفة ومالك والشافعي ، ويفهم ذلك من عنوان الكتاب نفسه . وابن قتيبة نفسه لم يذكره في كتاب « المعارف » بين الفقهاء . وعــد"ه بعضهم من أرباب المذاهب ، وبخاصة المتأخرين . والحق أن فقه ابن حنبل يحنح الى الحديث ، فاذا وجد حديثا صحيحا اعتد به ولم يلتفت الى غيره ، واذا وجد فتوي من الصحابة عمل بها ، ولا يستعمل القياس الإعند الضرورة القصوى ، ويكره الفتوى في مسألة ليس فيها أثر . ولم يترك ابن حنبل كتابا في الفقه على نمط خاص . وكل ما روى له في الفقه مسائل سئل عنها فأفتى فيها . فهو في الواقع ذو أثر في الجديث أبقى منه في الفقه . وكان ابن قتيبة أشـــد اتصالاً وأكثر تأثرًا بابن راهويه من ابن حنبل . وعلى ذلك نستطيع أن نقول ان ابن قتيبة كان من أهل السنة الذين يعتدون كثيرا بالحديث لاكما كان يفعل أستاذه أحمد بن حنبل.

وكان ابن قشية من أعلم الناس بالفقه والحديث. وابن تيمية يقول في معرض الرد على ابن الأنبارى : « وليس ابن الأنبارى بأعلم بمعانى القرآن والحديث وأتبع للسنة من ابن قتيبة ولا أفقه في ذلك ، وان كان ابن الأنبارى من أحفظ الناس للغة ، لكن باب فقه النصوص غير باب حفظ ألفاظ اللغة » (١).

<sup>(</sup>۱) تفسير سورة الاخلاص ص ٩٥٠

والظاهر أن ابن قتيبة كان يعتد ﴿ بالاجماع ﴾ ﴿ وربما كان يؤثره أحيانا على الحديث لأن الأخير — كما يرى — معرض للتحريف والتصحيف حين ينقله الناقلون (١) . ويذكر ابن قتيبة أن مالك بن أنس كان يزوى الحديث ويتبعه بقوله : ﴿ والعسل

ببلدنا على كذا وكذا » (٢) مما يخالف نص الحديث والأمر الذي يدعو الى الغرابة أن الدكتور اسحاق الحسيني يعتبر ابن قتيبة صاحب مدرسة خاصة في الفقه (٢٪). وأنا لا أدرى من أي شيء تيلمر له استنباط ذلك . وكل ما عرف له من آراه فقهية لا يعدو رأيه في أنواع الخمور التي لا تفقد الوعي والتي أحلمًا بعض المذاهب ، وكذلك لعب السطرنج الذي يجمع الفقهاء على اباحته . والرأى عند ابن قتيبة أن كليهما مكروه ، ولذلك ينصح المسلمين الصالحين باتباع قول عمر بن عبد العزيز رضي الله تعالى عنه : « أن استطعت أن تدع شيئا مما أحل الله لك يكون حاجزًا بينك وبين ما حرّ م عليك فافعل » (1) . وفي الشيطرنج يقول ابن قتيية : « والذي عندي أنها لعب وفيها ما شغل عن ذكر الله وعن الصلاة فأكرهها من غير أن أبلغ بها حد الميسر في النحريم وحد النرد في التشبيه به » (٥) . وأنا أعزو هذا الى شدة احترازه الدين بسبب تقواه العميقة .

<sup>(</sup>١) اتأويل مختلف الحديث ص ٣٣١ ،

<sup>(</sup>٢) تأويل مختلف الحديث ص ٣٣٢.

<sup>(</sup>٣) انظر رسالة الحسيني ص ٩٥ .

<sup>(</sup>٤) كتاب الأشربة ص ٦٤.

<sup>(</sup>٥) الميسر والقداج ص ٣٧ .

وقد اختلفوا في مذهبه الاعتقادي ، فقال بعضهم انه من المُشْبِعَة ؛ فقد روى الحافظ الذهبي أن الدارقطني قال : « كان ابن قتيبة يميل اللي التشبيه ، منحرفا عن العترة ، وكلامه بدل عليه » (١) . ولكن هذا الكلام مردود في ذاته لأن لابن قتيبة مؤلَّها في الرد على المشبهة والجهمية ، وربعا حذا في ذلك حذو أستاذه ابن حنبل الذي يقول عنه ابن النديم انه وضع كتابا في الرد على المشبهة الجهمية (٢٪ . والقارىء لكتاب ابن قتيبة يدرك في غسير خفاء أنه قد شن حملة شعواء على المشبهة ونسبهم الى الافتراء على الله في أحاديث التشبيه (٢) ، ونعى عليهم تفسيرهم لبعض ألفاظ القسرآن تفسيرا بغيضا يوافق مذهبهم ، وفيه تجسريح العقيدتهم . وقد أبلي بلاء حسنا في الرد عليهم يُذكر له بالحمد . وأنت حين تتصفح كتابيه َ« تأويل مختلف الحديث » و « الاختلاف في اللفظ » تدرك صدق بلائه في هذا الميدان ، وتوقن ببراءته من تهمة التشبيه

﴿ ويقـول البيهقي انه كان كرَّاميا (٤) أو يرى رأيهم ﴿ وهُمُ أصحاب « أبي عبد الله محمد بن كر"ام » الذي كان منن يثبت الصفات الالهية ، الا أنه ينتهي فيها الى التجسيم والتشبيه على ما ذكره الشهرستاني (٥٠) . وليس لدينا ما يثبت ذلك

<sup>(1)</sup> ميزان الاعتدال ٧٦/٢ . (٢) الفهرست ص ٢٢٩ . (٣) انظر تاويل مختلف الحديث ص ٧ وما بعدها . (٤) انظر بعية الوعاة ص ٢٩١ ولسان الميزان ٣٥٧/٣ والنجوم

<sup>(</sup>م) إنظر الملل والنحل على هامش ابن حوم ١٤٤/١٠

والذي لا مرية فيه أن ابن قتيبة من أهل السنة ومن زعمائهم، وكان لأهل السنة مثل الجاحظ للمعتزلة . ونحن نستشف من كتبه أن معتقداته هي معتقدات أهل السنة .

واختلفوا كذلك في توثيقه وتكذيبه أي في كونه صادق الرواية أو كاذبها ؛ فقد نقل السيوطي والداودي وابن حجر عن الحاكم « محمد بن عبد الله النيسابوري » قوله : « أَجْمَعَتِ الْأُمَّةُ عَلَى أَنَّهُ كذاب » . ولكن سائر العلماء أجمعـوا على توثيقه كالخطيب . البَعْدَادي وابن تيمية والحافظ الذهبي والسيوطي وابن اللديم والقفطى والداودي وابن خلكان وابن قاضي شهبة وابن كثير وابن الأثير وابن الجوزي والموسوي وابن العماد الحنبلي وغيرهم، ووضعوه في المكان الأسمى من الصدق والورع ، وردوا على من جرَّحه ، ولا يسم الواحد منهم الا أن يقول : « كان ثقة ديَّنا فاضلا صادق الرواية » . ويعلق بعضهم على قول الحاكم الذي سَقَنَاهُ ، فيقول الذهبي مثلا : « ان هذه مجازفة قبيجة وكلام من لم يَخِفُ الله » ، ثم يقول : ﴿ وَمَا عَلَمْتَ أَحَدًا اتَّهُمُ الْقَتْسِبِي فَي نَقَلُهُ مع أن الخطيب قد وثقه » ، ويمضى قائلا : « وما أعلم أن الأمة أجمعت الاعلى كذب الدجال ومسيلمة » . ويقول السيوطي في بغية الوعاة : ﴿ كَانَ رَأْسًا فِي العربية واللغة والأخبار وأيام الناس ، ثقة دننا فاضلا »

وانى أستطيع أن أقول فى اطمئنان ان ابن قتيبة كان رجلا ورعا ، ديّنا ، ثقة ، صادق الرواية .

وهناك شبهة ظالمة وجهت اليه كذلك ، وهي اتهامه بالانحراف

عن أهل البيت الكريم , ولكن النظرة الخاطفة لكتبه تدحض هذه التهمة في غير أعسر وتثبت عكسها ؛ فقد كان ابن قتيبة يميل الى على بن أبي طالب وآله — رضى الله عنهم أجمعين — ميلا شديدا . ونحن نستشف ذلك من ثنايا كتبه في كل فرصة مناسبة . فهو لا يذكر عليها الا مقرونا بآيات الاجلال والاكبار ، وأحيانا يقرن اسمه بهذه العبارة التي اختُص بها الرسول صلى الله عليه وسلم ، وهي « صلوات الله عليه »(١) . ولم يضف ابن قتيبة هذه العبارة الى أحد بعد النبي — فيما أعلم \— الا الى على" بن أبي طالب كرم الله وجهه . ويتضح ميله الى على" وآله من عنايته الملحوظة بالحديث عن أولادهم وأخفادهم حتى زمنه في افاضة وتفصيل لم يتمتع بهما سائر الخلفاء والصحابة (٢) ، ولا يذكر واحدا منهم في الغالب الا قفاه بهذه العبارة « رحمة الله عليه وعلى آبائه الطاهرين » . ولا يذكر « الحسين » خاصة الا استمطر رضوان الله عليه وصبِّ. اللعنات على قاتليه (٢) . وأبن قتيبة لا يقف عند هذا الحد ، بل يحث على حب آل البيت الكريم ، ويرى أنْ مناصرتهم « خير ما ينفع المرء في يوم المعاد وآجل الآخرة » (<sup>٤)</sup> . رولعل سر هذا الحب هو بلاء على كرم الله وجهه فى الاسلام

ولعل سر هذا الحب هو بلاء على كرم الله وجهه في الاسلام وقرابته الوثيقة من الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم ومصاهرته له، ثم ما لاقاه الطالبيون من آلوان الاضطهاد والظلم، مما دعا

۱۱) انظر عيون الأخبار ٢٥/١ ٠ ٩٩/١٠٠

<sup>(</sup>٢) إنظر كتاب المعارف صُ .. ٩ وما بعدها .

<sup>(</sup>٣) انظر المعارف ص ١٥٩ ، ٢٥١ .

<sup>(</sup>٤) النظر مقدمة الشعر والشعراء .

القلوب الى أن تعطف عليهم وتميل اليهم حتى أيامنا . وقد ألف ﴿ أبو الفرج الأصبهاني ﴾ كتابا سماه ﴿ مقاتل الطالبين ﴾ وصف قيه ما نزل بهم من ضروب الايذاء والتقتيل ، مما يخلع الافئدة ويفتت الأكباد . وابن قتيبة — كانسان مسلم نبيل — يجزع من الظلم والبغل ، وبخاصة اذا وقع ذلك على عترة الرسول صلى الشاعلية وسلم .

ولم يُكن ابن قتيبة يغلو في هذا الحب غلوا يفسد عليه دينه كما يفعل أهل الشيعة . فلم يكن يضيف الى على مالم يأت به الدين 4 والم يكن يعمطه حقه من شرف المكانة وصدق البلاء بين الصحابة والمسلمين جميعاً . ولذلك نراه يلوم المتطرفين من الجانيين فيقول: « وقد رأيت هؤلاء أيضا حين رأوا غلو" الرافضة في حب على وتقديمه على من قدّمه رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحابته عليه ، وادعاهم له شركة النبي صلى الله عليه وسكلم. فى نبوته ، وعلم الغيب للأئمة من ولده ، وتلك الأقاويل والأمور السرية التي جمعت الى الكذب والكفر افراط الجهل والغباوة ، ورأوا شنتمهم خيار السلف وبغضهم وتبرأهم منهم — قابلوا ذلك أيضًا بالغلو في تأخير على كرم الله وجهه وبخسه حقه .. ونسبوه الى الممالاة على قتل عثمان رضي الله عنه ، وأخرجوه بجهلهم من أئمة الهدى الى جملة أئمة الفتن ؛ ولم يوجبوا له اسم الخلافة لاختلاف الناس عليه ، وأوجبوها ليزيد بن معاوية لاجماع الناس عليه ، واتهموا من ذكره بغير خير ، وتجامى كثير من المحدثين أن يحدثُوا بفضائله كرّم الله وجهه أو يظهروا ما يجب له ، وجعلوا

ابنه الحسين عليه السلام خارجيا ، شاقا لعصا المسلمين ، حلال الدم لقول النبي صلى الله عليه وسلم : « من خرج على أمتى وهم جميع فاقتلوه كائنا من كان » .. وإن ذكرذاكر قول النبي صلى الله عليه وسلم: « من كنت مولاه فعلى مولاه » و « أنت منى بمنزلة هارون من موسى » وأشباه هذا التمسوا لتلك الأحاديث المخارج لينتقصوه ويبخسوه حقه بغضا منهم للراقضة والزاما لعلى عليه السلام بسببهم مالا يلزمه . وهذا هو الجهل بعينه » (١<sup>)</sup> . ثم يبين ابن قتيبة إيثاره للقصد والانصاف فيقول: «والسلامة لك ألا تهلك بهجبته ولا تهلك ببغضه، وألا تحتمل ضغنا عليه بجناية نميره . فان فعلت فأنت جاهل مفرط في بغضه . واللازم أن تعرف له مكانه من رسول الله صلى الله عليه وسلم بالتربية والأخوة والصمهر والصبر في مجاهدة أعدائه وبذل مهجته في الحروب بين يديه ، مع امكانه في العلم والدين والبأس والفضل 4 من غير أن تتجاوز به الموضع الذي وضعه به خيار السائف لما تسمعه من كثير من فضائله ، فهم كانوا أعلم به وبغيره ، ولأن ما أجمعوا عليه هو العيان الذي لا يشك قيه » (٢)

هذا هو رأى ابن قتيبة فى على وآلدبيته الكرام. ومنه نعرف أن ابن قتيبة كابن يتكن لهم أصدق الحب والاعظام من غير أن ينزلق بعقيدته الى مهاوى الزيغ والمروق، فمن الظلم الصارخ أن يتهمه بعض خصومه بأنه كان منحرفا عن العترة الكريمة رضى الله عنهم أجمعين.

<sup>(</sup>١) الأختلاف في اللفظ طن ٤٧ ، من (٢) المصادر نقسه .

## الفصل لتأدس

### ابن قُتُ يُبة المحدّث

لمم يكن ابن قتيبة محدثا تحديث البخارى ومسلم وغيرهما من أصحاب الجوامع الذين عُنوا بجمع الحديث وسنده وتبويهه ، وانما كان معنيًا بناحية أخرى في الحديث ، تلك هي ناحية الدفاع عنه فى تخريج الأحكام ، وشرح غريبه ، وتأويل مختلفه ، واستبعاد الموضوع منه ، ورد الشُّبُّه عن أهله والذود عنهم . وهذا أمر طبيعي لأنه كان زعيم أهل السنة ومن المقدمين فيهم . ويلقبه أبن تيمية « بحجة الأدب المنتصب للدفاع عن أهل الحديث » . فهو في الحقيقة قد أدى للحديث خُدْمة من نوع آخر قد لا تقل عن صنيع البخارى وأصحابه . ولا ريب فى أن ذلك كله كان يتطلب منه أحــاطة واسعة بالحديث وروايته . وقد رواه عن شيخين مشهورين هما اسحاق بن راهويه وأبو حاتم ، فضلا عن الامام ابن حنبل . وقد حدّث عله ابنه الفاضي « أحمد وابن درستويه الفارسي » (۱) . وكان ابن قتيبة ورعا ، تقيا ، صادقا فيما يرويه

<sup>(1)</sup> بِفية الوعاة صُ أَلَمُ ٢٩ وَمُرَاةُ الْجِنَانُ ١٩١/٢ .

كما بينا . وابن تيمية يضعه في أعلى درجات الصدق والورع ، ويذكر أن أهل المغرب كانوا يعظمونه ويقولون : « من استجاز لوقيعة في ابن قنيبة ينتهم بالزندقة » (١) ، ويقولون : « كل بيت ليسُ فيه شيء من تصنيفه لا خير فيه » . ويعتبر ابن قتيبة حقا من كبار المشتغلين بالحديث وتفسيره ، وله كتب في غريب الحديث ومشكله وتأويل مختلفة . وقد يكون الأدب هو الذي جر" ابن قتيبة « الأديب » الى أن يشتعُل بغريب الحديث ، وقد يكون المكس هو الصحيح. والمشاهد أن رواة الأدب هم الذين جعلوا غربُ الحديث علما وخصوه بالتدوين . وأول من فعل ذلك منهم أبو عبيدة معمر بن المثنى المتوفى سنة ٢١١ بعد أن ناهز المائة ، فانه جمع من ألفاظ غريب الحديث كتيبا صغيرا ذا أوراق معدودة (٣) ١ ويقال انه عرضه على عبد الله بن طاهر فاستحسنه وقال: « أن عقلا بعث صاحبه على عمل مثل هذا الكتاب لحقيق ألا يخرج عنا الى طلب المعاش » ، وأجرى له عشرة آلاف درهم فى كل شهر ، فلزمه ذلك . ثم جمع النضر بن شميل المتوفى سنة ٢٠٤ كتابا أكبرا من ذلك شرخ فيه وبسط . ثم صنع مثل ذلك عبد الملك بن قريب الأصمعي المتوفى سنة ٣١٣ فأجاد ، وفعل ذلك محمد بن المستثير المعروف « بقطرب » المتوفى سنة ٢٠٦ وغيره من أعمة اللغة . وبعد ذلك جاء أبو عبيد القاسم بن سلام المتوفئ سنة ٢٢٤ ووضع كثابه الذي قرر به هذا الفن . ويقول ابن الأثير في مقدمة « النهاية »

<sup>(</sup>١) تَفْسَيرُ سُورَةُ الاخْلَاصُ صَ ٨٦ .

<sup>(</sup>٢) الفهرست ص ٢١١٠

بعد أذ أشار الى مؤلفات السابقين لأبي عبيد بن سلام الذين أشرنا اليهم وره واستمرت الحال الى زمن أبي عبيد القاسم بن سلام وذلك بعد المائتين، فجمع كتابه المشهور في غريب الحديث والآثار الكتيرة والمعاني اللطيفة والفوائد الجمة ، فصار هو القدوة في في أربعين سنة) . . ثم جاء عصر أبي محمد عبد الله بن مسلم ابن قتيبة الدينوري رحمه الله فصنف كتابه المشهور فيغريب الحديث والآثار جذا فيه حذو أبي عبيد ، ولم يودعه شيئا من الأحاديث المودعة في كتاب أبي عبيد الا ما دعت اليه حاجة من زيادة وشرح بيان ، فجاء كتابه مثل كتاب أبي عبيد أو أكبر منه » . ويذكر ابن الأثير أن ابن ُقتيبة قال في مقدمة كتابه : ﴿ وقد كنت زمانا أرى أن كتاب أبي عبيد قد جمع تفسير غريب العديث ، وأن الناظر فيه مستغن به ، ثم تعقبت ذلك بالنظر والتفتيش والمذاكرة ، فوجدت ما نرَكُ نحوًا مما ذكر ، فتتبعت ما أغفل وفسرته على نحو رُ مَا فَسُو ﴾ (١) . وهذا الكتاب لم يصل الينا . وقد أشار الأزهري الى أنه تصفح هذا الكتاب ضمن كتب ابن قتيبة (٢)

والرواة يذكرون أن كتاب ابن قتيبة كان ضخما عظيماً ، وقد قرظه آكثر من واحد . ويذكرون له كتابا آخر اسمه « اصلاح علط أمي عبيه في غريب الحديث » ، ويظهر أنه استدراك فيه على

<sup>(</sup>١) انظر مقدمة ("النهاية " لابن الاثهر ص ؟ .

۲۵/۱ تهذیب اللغة ۱/۱۵ .

أن عبيد ، وقد يكون هـــذا الكتاب هو عين سابقه « غريب العدث ».

والمرجح أن كتاب « غريب الحديث » من بواكبر مؤلفاته ، لا الأشرية » (٢) وقبل « الشغر والشغراء » (٢) وقبل « أدب الكاتب » (٤) وقبل « عيون الأخبار » (٥) لأنه يشير اليه في تلك الكتب كلها ويحل عليه .

ومهما يكن من شيء فلا جدال في أن ابن قتيبة يعتبى من كبار رجال الحديث والمشتغلين به . وان كتبه التي صنفها فيه لتدل على أنه قد وعي منه قدرًا ضخماً . ولمن المحقق أن ولايته لقضاء دينور قد خفزته كذلك الى رواية الحديث ودراسته ليستعين به فى الفصل بين الناس. وكان رجلًا متحرزا يخشى الله أشد خشية ، فكان لا يصدر حكما الا اذا اطمأن الى أنه يرتكز على دليل مكين من الكتاب أو السنة . ولهذا نراه يشتغل برواية الحديث وتنقيله والتأليف بين متناقضه وتفسير غريبه والذود عن المحدثين بكلل ما أوتى من قوة . ولهذا السبب عينه اشتغل بتفسير بعض آيات القرآن ، ووضع كتابا في مشكله وغريبه

وفي كتاب « تأويل مختلف الحديث » — وهو الكتاب الذي

<sup>(</sup>١) تأويل مختلف الحديث ص ١٤٠٠

۲) الأشربة ص ۱۰۹

<sup>(</sup>٣) الشعر والشعواء ص ٤٢ ليكن

<sup>(</sup>٤) ادب الكاتب ص٧١ ليلن .

<sup>(</sup>ه) هيون الأخبار ١/٤.

بقى أنا من كتبه فى الحديث - تتجلى عقليته وضعة أفقه وقوة منطقه فى مناقشة أعداء الحديث من أصحاب الرأى والكلام. وهو يتناول آراء معارضيه فى تؤدة وروية ، ويفندها ، ويبين لهم ألهم يحملون الأحاديث مالا ترمى اليه ولا يقصده النبى الكريم ولا يحتمله منطوقها . وهو يؤيد كلامه بالأدلة النقلية والعقلية ، ويبين مدى خطورة آرائهم على الدين ، لأنهم يحدثون ثغرات ينفذ منها أعداء الدين وضعاف الايمان . وقد أشرنا فى فصول سابقة الى محاولاته الرشيدة فى رد المآخذ عن أهل الحديث ، ولهذا اعتبروه زعيمهم والمنافح الأكبر عنهم .

وهذا الكتاب وضعه ابن قتيبة ليوفق بين الأحاديث التي يتُدعى فيها التناقض والاختلاف . ولا يتسع المقام هنا لأن أورد جميع محاولاته تلك ، وحسبى أن أسوق لك بعض الأهثلة منها :

« قالوا حديثان متناقضان : رويتم عن وكيع عن الأعمش عن أبى صالح عن أبى هريرة عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال : « اذا انقطع شسع نعل أحدكم فلا يمش فى نعل واحدة » . ورويتم عن مندل عن الليث عن عبد الرحمن بن القاسم عن أبيه عن عائشة رضى الله عنها قالت : « ربما انقطع شسع نعل رسول الله صلى الله عليه وسلم فعشى فى النعل الواحدة حتى يصلح الأخرى » ، قالوا : « وهذا خلاف ذاك » (١) .

وينبرى ابن قتيبة للتوفيق بين الحبديثين فيقول : « قال

<sup>(</sup>١) تأويل مختلف الحديث ص ١٠٨٨. و معالم إرسان

أبو مُحمد ونحن نقول : ليس هاهنا خلاف بحمد الله تعالى لأن الرجل كان ينقطع شسع نعله فينبذها أو يعلقها بيده ويمشى فى نعل واحدة الى أن يجد شسعا ، وهذا يفحش ويقبح في النعلين والخفين ويترك الآخر، وكذلك الرداء يلقى على أحد المنكبين ويترك الآخر . فأما أن ينقطع شسع الرجل فيمشى خطوة أو خطوتين أو ثلاثا الى أن يصلح الآخر فان هذا ليس بمنكر ولا قبيح » . ثم يقول بعد ذلك : ﴿ وَحَكُمُ القَلْيُــلِ يَخَالُفُ حَكُمُ الْكُثِّيرِ فَي كَثْيَرِ مِنْ المواضع . ألا ترى أنه يجوز للمصلى أن يمشى خطوة وخطوتين وخطوات وهو راكع الى الصف الذي بين يديه ، ولا يجوز له أن يمشي وهو راكع مائة ذراع .. ولا يجوز له أن يعمل عملا يتطاول . ويبتسم فلا تنقطع صلاته ويقهقه فتنقطع » . ولعلك تو افقني على أن ابن قتيبة قد وفق في هذا التأويل أيما توفيق .

وهاك مثلا آخى: «قالوا: حديثان متناقضان ،قالوا: رويتم عن عائشة أنها قالت: ما بال رُسول الله صلى الله عليه وسلم قائما قط» . ثم رويتم عن حذيفة أنه بال قائما ، وهذا خلاف ذاك » (١).

ويرد ابن قتيبة عليهم قائلا: « ونحن نقول ليس هاهنا بحمد الله اختلاف ؛ ولم يبل قائما قط فى منزله والموضع الذي كانت تعضره فيه عائشة رضى الله تعالى عنها ، وبال قائما فى المواضع التى لا يمكن أن يطمئن فيها أما للثق فى الأرض أو طين أو قذر .

<sup>(</sup>١) تاتُويل مختلف الحديث ص ١١٠ •

وكفالك الموضع الذي رآئ فيه رسول الله صلى الله عليه وسللم حَدَّيْفَةً بِسُولًا قَائِمًا كَانَ مَزِيلَةً لِقُومٍ فَلَمْ يُبِكُنَّهُ القَعْسُودُ فِيهُ ولا الطنأنينة . وحكم الضرورة خلاف حكم الاختيار » وهذا تأويل سليم يطبئن العقل اليه برازار

وابين قتيبة - على شدة تعصبه للحديث وأهله - كان يرفطن الأحاديث التي يجل عنها مقام النبي الكريم أو التي تجنح المي الخرافات أو تزيد في شكوك المرتابين ، مثل : « من قرأ سورة كذا وكذا أسكن من الجنة سبعين الله قصر ، في كل قصر سيعوف ألف مقصورة ، في كل مقصورة سبعون ألف مهاد . . الخ ومثل قولهم إن الفارة يهودية وانها لا تشرب البان الابل ، كما أن اليهود لا تشربها (١) . ومثل الحديث الذي قيل عن « عوج ابن عنق » وضخامة حسمه ، وتصوير هيذه الضخامة تصويرا لا يصدقه العقل . ومثل أخاديث عرق الخيل ، وعبادة الملائكة ، وقفص الذهب الذي يعمل على جمل /أورق (٢٪). وغير ذلك من الإحاديث الكاذبة التي أضيفت الى النبي كذبا ومينا ، وأنت واجد الكتابر منها: في كتاب « تأويل مختلف الحديث » وكلها تحمل في طياتها دلائل اختلاقها ..

وقد اتهمه الدكتور اسحاق الحسيني بأنه كان لا يغرق بين الأحاديث الملوضوعة والأحاديث الصحيحة ، وأن جُتُلَ همه كان موجعاً الَّى البُّنوفيقُ بين الأحاديثِ المتناقضة والبحث عن الأحاديث

 <sup>(</sup>۱) تأويل مختلف الحديث ض ٩ .
 (۲) تأويل مختلف الجديث ص ٢٥٤.

التى يؤيد بها آراءه . وهذا كلام بعيد عن الصواب ؛ فقد رفض ابن قتيبة كثيرا من الأحاديث ، وبيتن أوجه رفض وعرض لأسباب وضع الأحاديث . وهو فى نظرى أول من تعرض لتعليل اختلاق الأحاديث . وهذا دليل كبير على أنه يعترف بوجود أحاديث موضوعة . وقد بذل قصاراه فى التوفيق بين الأحاديث التى يبدو بينها الاختلاف ، ووفق فى ذلك كثيرا فى كتاب « تأويل مختلف الحديث » .

وكل ما آخذه عليه أنه كان في بعض الأحيان النادرة لا يرد بعض الأحاديث غير المعقولة المنسوبة الى الصحابة ، مستبعدا أن يتعمدوا على الرسول الكذب . وكان في استطاعته أن يترجع تلك الأحاديث الى الاختلاق . وربما كان هذا هو السبب في أن الحاكم اتهمه بالكذب ، وقال مثل ذلك من بعده ابن حجر . والواقع أن الذي جر عليه هذه التهمة هو تحر ره — لشدة تقواه — من اتهام الصحابة بالكذب . ومن ذلك بعض الأحاديث التي ذكرها في «كتاب العرب » يدعم بها قوله في تفضيل العرب . ولكنه على العموم رجل صادق متحرز ، وقد شهد له بذلك سواد المؤرخين كما أسلفنا أ. ولعل الدكتور الحسيني رماه بهذه التهمة لأنه رآه باخعا نفسه وباذلا جهده في التوفيق بين الأحاديث التي يبدو فيها التناقض ، مع أنه — في الواقع — لم يكن متعسفا في التأويل ولا محمالا الألفاظ مالا تطيق .

ولقد أرجع ابن قتيبة وجود الأحاديث المختلقة الى أربعة مصادر:  ١ - الزنادقة الذين يدسون الأخاديث المرذولة عمدًا ليشوهو ا قول النبي الكريم .

٢ - القصاص ، فانهم كانوا يجتذبون العوام اليهم بذكر الغريب والأكاذيب من الحديث « ومن شأن العوام القعود عند القاص ما كان حديثه خارجا عن فطر العقول » (١).

٣ — الخرافات التي كانت أخبارا متقادمة يرويها الناس في الجاهلية ، كقولهم ان الضب كان يهوديا عاقا فمسخه الله تعالى ضبا ، ولذلك قال الناس : « أعق من ضب » (٢) . وكقولهم في الهدهد ان أمه ماتت فدفنها في رأسه ، فلذلك أتنت ريحه (٢) . وغير ذلك من الخرافات الغريبة التي أورد ابن قتيبة كثيرا منها في كتابه .

أعداء أهل الحديث ، وقد دسوا أحاديث مختلقة ليحطوا من قدرهم وليصوروهم أمام الناس بأنهم ذوو عقول تافهة لا يجوز لأحد أن يأخذ بشرعتهم أو يؤمن بآرائهم .

ويرى ابن قليبة كذلك أنه كان من أخطر الناس على الحديث هؤلاء الذين لا يحسنون التحديث ولا يفقه ون ما يقولون ، فيصحفون ويخطئون ، ويضيفون - بسبب جهلهم - الى الرسول الكريم أحاديث على هذا الوجه تبرأ منها الشريعة الغراء . ويصف وقد ذكر أبن قتيبة أمثلة كثيرة تنبىء عن جهلهم الفاضح . ويصف

<sup>(</sup>١) تأويل مختلف الحديث ص ٣٥٨ .

<sup>(</sup>٢) تأويل مختلف الحديث ص ٣٦٢ .

<sup>(</sup>٣) تأويل مختلف الحديث ص ٣٦٣ .

هؤلاء المتعالمين بالحديث بأن الناس كانت تقبل عليهم وتأخذ عنهم «وكلما كان المحدث أموق «أى أحمق وغبيا » كان عندهم أنقق ، وإذا كان كثير اللحن والتصحيف كانوا به أوثق ، وإذا ساء خلقه وكثر غضبه واشتد حدة وعشرة في الحديث تهافتوا عليه » (۱) . وكانوا يعمدون الى المظاهر الشاذة ، ويأتون أفعالا غير مألوفة ليدخلوا في روع الناس هيبتهم والثقة بهم ، ومهم رجل يسمى « الأعمش » كان يقلب القرو ويلبسه ويطرح على عاتقه منديل الخوان ، وقد سأله رجل عن اسناد حديث فأخذ بحلقه وأسنده الى الحائط وقال : هذا اسناده » ، ويقول فيه ابن قتيبة : « إن الأعمش هذا كان يأتى حماقات كثيرة لا نحسبه كان يظهرها الالينفق بها عندهم » .

ذلك كان صنيع هؤلاء الجهلة وبئس ما كانوا يصنعون . فأين هم من كرام الصحابة الذين كانوا يتحرزون من رواية الحديث ويتوقون الاكثار منها خشية أن يدخلها الشوب والتحريف ، لأن المكثر بوان جاء بالصحيح — قد لا يسلم من الزيادة أو النقصان في الرواية ? أفما كان الأولى بهؤلاء الأفاكين أن يعوا قول التبي الكريم : « من تعمد على كذبا فليتبوأ مقعده من النار » ؟ وأما سمعوا أن أجلة الصحابة كانوا يتحرجون من التوسع في الرواية كالزبير بن العوام وأبي عبيدة بن الجراح والعباس ابن عبد المطلب ? وأما علموا أن بعضهم لا يكاد يروى شيئا ؛

<sup>(</sup>۱) تأويل مختلف الحديث ص ١٣ •

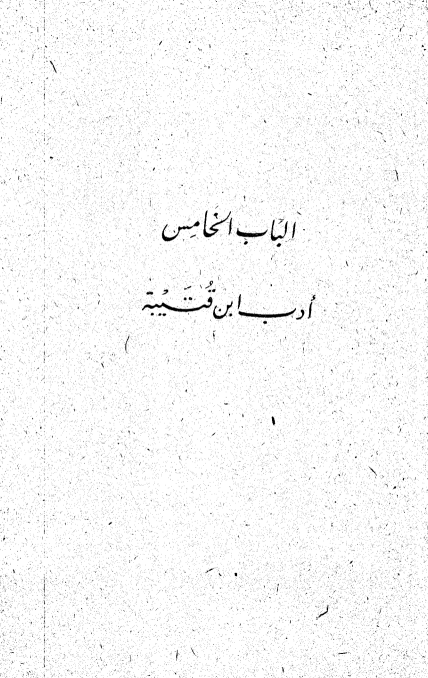
كسعيد بن زيد وهو أحد العشرة المشهود لهم بالجنة ? (١) ثم أما عرفوا أن أبا حنيفة لم يصح عنده الاسبعة عشر جديثا ، وأن مالكا — وهو من زعماء أهل الحديث — لم يصح عنده الاثلثمائة حديث ? (٢) ألا قبتحهم الله وجعل مثواهم النار وساءت مصيرا . وبعد : فقد أدركنا الآن أن ابن قتيبة كان واسع العقل ، وأنه كان محدثا من لون آخر ، لا يقتصر في الحديث على روايته كما صنع أصحاب الصحيحين والمساند ، ولكنه يتناوله بالتفنيد تناول الأدب اللغوى الفقيه المنطقي . وهو بذلك يكون قد أدى المحديث خدمة جليلة .

والرواة يذكرون أنه قد حدث عنه كثير من العلماء ، وعلى رأسهم ابنه القاضى ( أبو جعفر أحمد بن قتيبة ) و ( أبو محمد عبد الله ابن جعفر بن درستويه ) . ويقال ان ابنه أحمد حدث بكتب أبيه كلها بمصر حفظا ، ولم يكن معه كتاب ، وكان قد رحل اليها سنة ٣٢٦ وولى قضاءها ومات بها سنة ٣٣٦ هـ (٣) . وقد أخذ العلم عن ابنه حفيد ، ( أبو أحمد عبد الواحد بن أحمد بن عبد الله ابن مسلم بن قتيبة ) ، وقد ولد فى بغداد فى حياة جده سنة ٢٧٠ واتنقل الى مصر مع أبيه ، وروى فيها كتب جده عن أبيه ،

<sup>(</sup>١) تاريخ آداب العرب للرافعي ٢٧٨/١ .

<sup>(</sup>٢) الانتقاء ص ١٢٨ .

<sup>(</sup>۳) تاریخ بغداد للبغدادی ۳۲۹/۶ و تاریخ ابن کثیر ۸/۱۱ ، وتاریخ مصر وولاتها الکندی ص ۶۱ ملیدن .



## الفضلالأول

## خصائصاً د<u>ب ابن</u>َّنْ يُنْهُمْ

ونقصد بالأدب العلوم اللسانية وتشمل الشعر والنشر بأنواعه والنقد والنحو واللغة والأخبار والتاريخ والأنساب. تلك هي العلوم التي كان لابد للأديب أن يلم بها الماميا طيبا في العصر العباسي ، وكانت علوم التفسير والحديث في ذلك الحين أكثر دخولا في نطاق الأدب منها في نطاق الفقه ، لأنها تعتمد عملي الدرامات اللغوية التي هي من صميم الأدب.

وقد كان ابن قتيبة خير أنموذج للأديب في ذلك العهد على حدّ التعريف الذي بينتا ؛ فقد أصاب من كل علم منها قدرا ضخما حيله مرجعاً لطلاب المعرفة والثقافة .

ولقد اتسعت هذه العلوم في ذلك العصر اتساعا جعل العالم يقصر همه على التخصص في علم من تلك العلوم . فنرى في هذا العصر نحاة مثل سيبويه وتلميذه الأخفش الأوسط والكسائي والفراء والمبرد وتعلب ، ولغويين مثل الأصمعي وأبي زيد الأنصاري وأبي عبيدة وابن الأعرابي ، ورواة للشعر والأخبار كالمفضل الضبي وخلف الأحمر وتلميذه محمد بن سلام الجمحي وحكاد الرواية

وتلميذه الهيثم بن عدى وأبي بكر بن عياش ويموت بن المزرع ، ومؤرخين مثل ابن سعد والبلاذرى والمدائني وتلميذه الزبسير ابن بكار والطبرى . ونرى من بين هاؤلاء من له آراء في النقد

فاذا عرفنا أن ابن قتيبة لم يقتصر على علم واحد من تلك العلوم ، بل كان ذا حظ وافر فى كل منها ، واذا عرفنا أنه كان رجل دين قد استوعب علومه المختلفة من تفسسير وحديث وفقه أيما استيعاب ، وادًا عرفنا أنه قد أضاف الى هذه العلوم الدينية واللسائية دراية لا بألس بها بالعلوم التي استحدثت في عصره ، واذا عرفنا كذلك أنه كان ملما بلغة الفرس وتاريخهم وأحوالهم ـــ أقول اذا عرفنا ذلك كله أدركنا أن هذا الرجل كان موسوعة علمية تمثل ثقافة ذلك العصر خير تمثيل كما قلنا .

فابن قتيبة عالم أديب قد ألم " بجميع آلات الأدب وما يتصل به . ولقد وضع لنا حدا للعالم والأديب لا أرى بأسا من ذكره مرةً آخری فقال : « من أراد أن يكون عالما فليطلب فنا واحدا 4 ومن أراد أنْ يكون أديبا فليتسع في العلوم » (١) . فمن الحق له علينا أن تختصه اذن بصفة « الأديب » دون غيره ، لأنه نهل من موارد جميع العلوم . ثم أراد أن يزيد ذلك تقريرا فقال : « اذا أردت إن تكون عالما فاطلب فنا واحدا ، واذا أردت أن تكون أديبا فتفنن في العلوم » (٢) . وهو في الواقع يقرر معنى كلمة « الأدب » الواسع الذي كان يفهم منها فىذلك الحين . وقد أدرك العلماء ذلك ؛

<sup>(</sup>١) (لعقد الفريد ٢٠٨/٢ ط لجنة التأليف . (٢) العقد الفريد ٢/٣/٢ .

فيقول عنه ابن النديم: «كان ابن قتيبة عالما باللغة والنحو وغريب القرآن ومعانيه والشعر والفقه ، كثير التصنيف والتأليف » (۱). ويقول عنه ابن الأنبارى: «كان فاضلا فى اللغة والنحو والشعر متفننا فى العلوم » (۲). ويقول ابن كثير: «هو صاحب المصنفات البديعة المفيدة المحتوية على علوم جمة نافعة » (۲). ويقول مثل ذلك كل من ترجموا له.

ويطلق بعضهم عليه لفظ « النحوى » ولفظ « الكاتب » و « الكاتب العالم » و « الفقيه اللغوى » (أ) . ويصفه الموسوى وضفا جامعا فيقول : « هو الشيخ الامام المتقدم الأديب أبو محمد عبد الله بن مسلم اللغوى النحوى .. الخ » (°)

ُ وَلَمْ يَعْرِفُ عَنَ ابْنَ قَتَيْبَةً أَنَهُ نَظْمُ شَعْرًا . وقد ذكر له ابن قاضى شَهْبَةً فَى طَبْقَاتُهُ ثَلَاثَةً الأبياتِ الآتِيةِ فِى الغَزِلُ :

ما من مؤدته بالعيـــان فان غاب كانت مـــع الغائب يـــا من رضى لى من وده بفعل امـــرىء قاطع قاضب بأية جـــرم قد أقصيتنى وألقيت حبلي على غاربي (٦)

وهذه الأبيات لا تحمل روح ابن قتيبة ، أذ ليس من المعقول مأن يصدر عن هذا الرجل الجاد المتوقر مثل هذا الشعر . ولو كان

الفهرست ص ۷۷ .

<sup>(</sup>٢) نزاهة الألباب ص ٢٧٢ .

<sup>(</sup>٣) البدالة والنهاية ٤٨١/١١ .

<sup>(</sup>٤) الأسماب ص ٤٤٣ وطبقات ابن قاضي شهبة ٢/٢٥

<sup>(</sup>٥) دوضات الجنات ص ٧٤٤ . ﴿

<sup>(</sup>٦) طبقات ابن قاضی شهبة ٢/٢٥ .

لابن قتيبة شعر لدو نه فى مؤلفاته . وقد ذكر فى عيون الأخبار كتاب اعتذار له لا يتجاوز السطوين ثم ذيله بقوله : وحضرنى هذا البيت على ارتجال فوصلت به قولى :

... لك الجــــق ان تعتب على لأننى

جِفُوت واما تغتفر فلك الفضل <sup>(١)</sup>

وهذا البيت هو الشعر الوحيد الذي لا يتشك في نسبته الى ابن قتية . . .

والمعروف أن ابن قتيبة تلقتي علومه الأدبية في المدرسة الأصمعية التي كان لأستاذها الأول الفضل الأكبر فيما وضل الينا من لغة وشعر وأخبار , ويبدو لي من كتب ابن قتيبة أن الفضل فيمًا قدمه لنبا من ذخبيرة أدبية يرجع الى أستاذه أبي حاتم السجستاني أحد تلاميذ المدرسة الأصمعية ، وكان هذا الأستاذ دقيق الفهم لمعاني النصوص واستخراج المعمى من الشعر ، مع، علم واسم باللغة والاعراب (٢) كما يقول أبو الطيب بن علمي اللغوى . وتنصل معظم روايات ابن قتيبة بهذا الأستاذ العظيم : وكان أنو حاتم سببا في أن يقف تلميذه ابن قتيبة على اثجاه مدرسة أخرى كانت تعاصر مدرسة الأصمعي في البصرة وهي مدرسة أبي عبيدة معمر بن المثنى الذي أخذ السجستاني منها أيضا قدرا طيبًا من الحديث واللغة . ولم يتردد ابن قتيبة في أن يأخذ ما يعجبه من مدرسة الكوفة على الرغم من معارضتها لمدرسة البصرة حين

<sup>(</sup>۱) عيون الأخيار ۱۰۲/۲. الله التران منط

<sup>(</sup>٢) مراتب النحويين ص ١٣٠ مخطوط

نزح علماؤها الى بغداد ، لأنه كان مولعا بالعلم أيّا كان لونه ومنبعة ، ولهذا نراه يروى للأصمعى كما يروى للفراء والمفضل الضمي .

وقد صقل ذهنه اطلاعه على نتائج القرائج الفارسية في لغته الأصيلة وقراءته للمؤلفات الأجنبية التي ترجمت الى العربية حتى زمنه ، وتبلورت في ذهنه كل هذه الثقافات المتنوعة التي لم تجتمع الأحد من معاصريه ، فخرج على الناس بهذه الآراء الثورية في النقد الأدبى ، وسنعرض لها بالتفصيل في فصل خاص .

وليس من العجيب أن يكون موقف ابن قنية من الأدب مناقضا لموقف من الفقه والتشريع ، فقد رأينا في الفصول السابقة أنه كان يأخذ نفسه بقبود النصوص القرآنية والسنية ما أمكنه ذلك ، ولاقني في سبيل ذلك عناء شديدا ، ولكنه برى أن يتحرر النظر في الأدب من كل قيد ، وهذا في رأيي فهم رشيد ، ذلك أنه يخشى على الدين أن تثلم حرمته الحرية الفكرية المطلقة ، ولكنه يرى أن الأدب لا ينهض ولا يرقى الا اذا أظلت مقايسه الحرية بأوسع معانيها . ولهذا نراه يدرس كل أنواع الشعر مهما تباينت أغراضها ، فلا يمنعه دينه ووقاره من أن يظهر اعجابه بالشعر الخليع في الغزل فلا يمنعه دينه ووقاره من أن يظهر اعجابه بالشعر الخليع في الغزل والخمر اذا وجد فيه فنا قوط آسرا .

ولا شك أن أفكاره الأدبية كانت مسايرة للتطور الفكرى في هذا العصر الذهبي الذي كان ميدانا للصراع بين المذاهب القديمة والحديثة . ولهذا فرى كتبه معبرة أصدق تعبير عن الاتجاهات الثقافية التي تمخض عنها هذا العصر .

وليس هناك ريب في أن ابن قنيبة قد تناول آراء سابقيه بدوق رفيع وثقافة عالية وعقل مرتب مصقول ، ففندها وأسبغ عليها شخصيته واستخلص منها آراء جريئة كان لها أثر بعيد في النقد الأدبى ويمكننا أن نقول ان هذه الآراء قد حسمت النزاع بين الدين مرات النزاع بين المناسفة والانتصاد ، وكانت النزاع بين المناسفة والانتصاد ، وكانت

الأدبى . ويمكننا أن تقول أن هذه الاراء قد هسبك الدرع ين المدرستين القديمة والحديثة وقضت للأخيرة بالانتصار ، وكانت القنديل الذي أنار الطريق أمام نقاذ الأدب فيما بعد .

وتمثَّاز كتب ابن قتيبة الأدبية بالخصائص الآتية : الخصيصة الأولى: كان ابن قتيبة ذا عقلية منظمة مصقولة ، ولذلك جاءت كتبه وليدة هذا الفكر المنسق . فقد كان التأليف سِاذُجًا لا يعني فيه الا بالاختيار ؛ فمسألة من هنا ومسألة من هناك واستطراد لا ضابط له ، ومسائل من واد مفرقة في الكتاب ، ومسائل مجتمعة لاا يجمعها موضوع . ونلحظ ذلك كله في البيان والتبيين ، والحيوان ، والكامل . ولكن الأمر يختلف في كتباب عيون الأخبار ، ففيه تشعر بأن كتب المختارات الأدبية قد انتقلت خطوات تنحو التوقل والكمال على ين ابن قتيبة ، وذلك لأنه رتب المختارات وبو"بها وجمع ما تشابه تحت عنوان وانحد ، مثل كتاب السلطان وكتابُ الحرب وكثاب الطعام وكتاب النساء .. ألخ . وبذلك يسمل على الباحث أن يجد ضالته في غير عناء . وهو حين يتناول الموضعوع يستقصي استقصاء شاملا به فاذا تحدث عن السلطان مثلاً يتكلم عن صحبته ، وآدابها ، واتقاء شره ، واختيار عماله وكتتابه وبطانته وكل ما يتصل به ، موردا في ثنايا ذلك المأثور من القول الحكيم والشعر الرائع والنادرة اللطيفة والفكاهة

البارعة . كل ذلك فى سلسلة متماسكة الحلقات ، ولا ينتقل من نقطة الى أخرى من غير أن يرشح لها باستطراد مناسب كأن يقول: وشبله بهذا قول فلان ، ومن هذا ما قرآت فى كتاب للهند ، ونظيره قول أرسطو . وهكذا نراه لا يستطرد استطراد الجاحظ أو المبرد ، بل يمضى فى الموضوع الذى يتناوله قدما حتى يوفيه حقه ، ثم ينتقل الى غيره .

ويرجع هذا التنسيق - فيما أعتقد - الى عدة أسباب : أولها اشتغاله بالقضاء ، والقضاء يبرأ من الفوضى ولا يقف الاعلى قواعد قوية من التنظيم والترتيب . وثانيهما المامه باللغة الفارسية ووقوفه على مؤلفات القرس التي كانت - من غير شك - تتاج عقول متحضرة تعاقبت عليها أحقاب طويلة . ولهذا السبب نفسه يرجع تنظيم مؤلفات غيره ، فأزعجه ما فيها من خلط وفوضى ، فاحترز من ذلك في كتبه .

وهناك أمر نلحظه في كتاب «عيون الأخبار » ؛ فالجاحظ والمبرد في كتابيهما « البيان والتبيين » و « الكامل » — وهما من كتب المختارات — كانا يعنيان عناية خاصة بالنتاج العربي ، وعلى الأخص المبرد . أما ابن قتيبة فانه يوستع اختياره ، فيضيف الى النتاج العربي تتاجا فارسيا وهنديا وأقوالا من التوراة والانجيل والزبور ، وفي كل ذلك يختار أطايب الأخبار والأقوال وأدناها الى النفوس .

. أما سائر كتب ابن قتيبة – وأسميها الكتب الموضوعية – فانها تتناول موضوعا بالذات في الغالب لا تتعداه ، مثل أدب الكاتب والشعر والشعراء وكتاب المعانى وكتاب المعارف . ويقول الأستاذ « نيكلسون » : « أن كتب أبن قتيبة تعتبر من المؤلفات القيمة المنظمة التي تتناول موضوعا بالذات » (١) .

الخصيصة الثانية : وفى كتب ابن قتيبة ظاهرة بارزة ؛ تلك هى توخيه الايجاز لتسهل روايتها وليمكن الانتفاع بها على أوسع نطاق . والجاحظ يختلف عنه فى هذه الناحية ، ولعل الاستطراد من خصائص التطويل .

وأنت حين تنصفح كتب أبن قتيبة الموضوعية مثل أدب الكاتب والمعارف وغيرهما تحس أنه لا يعنى الا باللباب دون القشور . انظر اليه يقول في مقدمة أدب الكاتب : « فعلت لمغفل التأدب كتبا خفاقا في المعرفة وفي تقويم اللسان واليد ، يشتمل كل كتَّاب منها على فن ، وأعفيته من التطويل والتثقيل » . فكتبه في الواقع مركزة ان صح هذا التعبير . وقد اعتذر عن شدة ايجازه في كتأب « المعارف » فقال في مقدمته : « وكان غرضي في جميع ما اقتصُصت الايجاز والتخفيف والقصد والمشهور من الأنباء دون المعمور ، ولما يجري له سبب على ألسنة الناس دون ما لا يجري له سبب . ولو قصدت الاستقصاء لطال الكتاب حتى يُعجز عن نسخه فضلا عن حفظه ، ولاختلط الخفي" بالجلي" فمجَّته الآذانوملَّته النفوس، والنفسَ الى ما تعلم منه سببا أكثر تطلعاً وأشد استشرافاً ٤ وهو بها ألصق ولها ألزم » . وفي مقدمة الشعر والشعراء أشار الى أن

A Literary History of The Arabs p. 364. (1)

كتابه لم يستوعب جميع الشعراء قدماء ومحدثين ، ولكنه انتقى المشهورين منهم دون المغمورين ، والا لطال حبل الكلام الى مدى بعيد .

وأبن قتيبة لا يوجز فى تفسَ المادة فحسب ، ولكنه يوجز فى طريقة سوقها ، لأن الايجاز « تبدو به مقاتل المؤلف » على حد قوله . ولهذا نراه ينو"ه بمزية الايجاز فى التأليف فى مواطن كثيرة .

هذا صنيع ابن قتيبة فى الكتب التى وضعها لتقديم المعارف المناس . أما الكتب التى يحاج بها خصومه ، والتى يتبين فيها اسلوبه الخاص ، مثل كتاب العرب وكتباب الأشربة وكتباب الاختلاف فى اللفظ ، فهى تجنح إلى التطويل .

الحصيصة الثالثة: أن كتب ابن قتيبة — في غالب الأمر — يتعلق بها غرض الافادة ، ولذا تراها كلها تتسم بالحرص غلى افادة المتأديين وطلاب المعرفة ، وقل أن تخلو مقدمة من مقدماتها من الأشارة الى ذلك . وأفت حين تقرأ تلك الكتب تشعر أنها تسد فراغا كبيرا كان الناس يحسون به فىذلك الزمان ، ولا زلنا نعن تصل بأنها ترضى حاجاتنا فى نواح كثيرة . وكل كتاب من كتبه قد ألفه — فى الغالب — لضرورة ألحت عليه . فكتاب أدب قد ألفه — فى الغالب — لضرورة ألحت عليه . فكتاب أدب الكاتب مثلا وضعه لأنه رأى الخطأ يتسرب الى ألسنة الناس والى الديهم ، ولأنه قد آلمه أن يرى الناس يزو رون عن علوم الدين والعربية الى العلوم الأجنبية ، فعمل لهم كتبا خفاقا فى تقويم والعربية الى العلوم الأجنبية ، فعمل لهم كتبا خفاقا فى تقويم اليد واللسان . على أنه قد حثهم على ألا يعفلوا هذه العلوم الأجنبية ومن يشتعلون بوظائف الكتابة حتى الأجنبية وبخاصة المتأدبين ومن يشتعلون بوظائف الكتابة حتى

تتم لهم عناصر التأدب، لأن الجهل بها تجعل المتأدب « فاقصا في حال كتابته » ، ولذلك نراه يضع لهم فى هذا الكتاب دستورا يأخذون أنفسهم به ويسيرون على هديه ؛ فبين ما يجب عليهم أن يستوعبوه من الوان المعارف المختلفة ، وحثهم على ألا يعتمدوا على النظر دون الناحية العملية ما أمكنهم ذلك « لأن المخبر ليس كالمعاين ». ثم نصحهم بالابتعاد عن غريب القول ومعقده ، وأوضح لهم ما يجب أن يعرفه الكاتب من أقدار الرجال المكتوب اليهم « فلا يُعطى خسيس الناس رفيع الكلام ولا رفيع الناس خسيس الكلام » ، وهو يأخذ على الكتآب أنهم لا يلاحظون ذلك . ولم يفته أن يستشمه بآيات من التنزيل الحكيم وكلام العرب. وبين لهم كذلك أنه يجب أن يبرأ الكتاب من التناقض ؛ فلا يصدر بألفاظ الدعاء مثل : « أكرمك الله وأبقاك ، فاذا توسط كتابه وعدُّد على المكتوب اليه ذنوبا قال : « فلعنك الله وأخزاك » ، ويتساءل ابن قتيبة : « كيف يكرمه الله ويلعنه في حال ? وكيف يُجمعُ بين هذين في كتاب ? » . وبين لهم أيضا أن الايجاز· لا يُستحب دائماً ، وكذلك الاطناب ، واستشهد بكتاب الله الكريم .. و .. وغير ذلك من النصائح القيمة . وكتاب المعارف وضعه لأنه رأى الناسُ يجهلون أجدادهم الذين ينتسبون اليهم ، ولهذا يصطفى الكثير منهم رجلا نابها وينتسبون اليه ، وربما لم يكن لهذا الرجل عقب . وهو يشير الى ذلك في مقدمة الكتاب . ولذا نراه يورد شذرات تاريخية طريفة كان الناس فى مسيس الحاجة اليها . وكتاب عيون الأخبار وضعه ليعطى المتأدب قدرا

طيبا « من المتخير من كلام البلغاء وفطن الشعراء وسير الملوك وآثار السلف .. ليروض نفسه على الأخذ بما فيها من سنة حسنة وسيرة قويمة وأدب كريم وخلق عظيم ، ويصل بها كلامه اذا حاور وبلاغته اذا كتب » . وكتاب الميسر والقداح صنفه استجابة لسائل . وكتاب الأشربة ألفه لأنه رأى الخلاف قد احتدم بين أمناء الشرع في تلك المسألة ، فأراد هو الآخر أن يدلى بدلوه في الدلاء علله يضع حدا لهذا الخلاف . وكتاب الشعر والشعراء ألفه ليبطر الناس بالقسطاس المستقيم حين يفاضلون بين الشعراء حتى يكون حكمهم بريئا من التحيز والهوى ،

ولحرصه على افادة الناس نراه يقرر أن لكل مقام مقالا ، وهذا المبدأ ليس ببعيد أن يكون قد اشتق منه التعريف العام للبلاغة ، ولهذا نراه ينبه الكتاب الى أن يراعوا مستوى الذين يكتبون لهم ، وينصحهم باستعمال الكلمات السهلة التي لا يستعصى فهمها على أفهام جمهرة الناس ، ولذا قيل « أسير الشعر والكلام المطمع ، أي الذي يطمع في مشله من سمعه وهو مكان النجم من يد المتناول » (۱) .

وهكذا تراه يؤلف كتبه — في الغالب — لغرض افادة الناس، ولغيرته على العربية وعلومها أن يتسرب اليها اللحن والاهمال. وليس من العسير أن ندرك سرذلك ، فقد كان ابن قتيبة رجلا مسلما عميق الايمان ، يخلص لدينه أشد اخلاص ويحب العرب

<sup>(</sup>١) مقدمة الشعر والشعراء ص ٥٠ تحقيق الشيخ شاكر .

أصدق حب ، ولذلك نراه يهب نفسه للدفاع عن لغة الاسكام وعلومها ، وكان وكنده الأكبر أن يرتفع شأن المسلمين ليستووا أمة عزيزة فاضلة . ومن أجل ذلك كله نرى أن كتبه وحدة لا تتجزأ ، أعنى أن كلا منها يكمل غيره ، ويظهر لنا هذا من احالته الى مختلف كتبه .

الخصيصة الرابعة: من أبرز مؤلفات ابن قتيبة الأدبية أنه يتبع في بعضها طريقة فذة لم يتبعها أحد قبله ، وهي استنباط حقائق صادقة عن المجتمع العربي القديم وتصويره في وضوح تام من الأشعار والأمثال التي أثرت عنهم . وتلك طريقة علِمية كان بعضهم يظن أنها استحدثت في العصر الحديث . وهذه الطريقة ظاهرة جدا في كتاب الميسر والقداح وفي كتأب الأنواء وفي كتاب المعاني . وسر ابتكاره لهذه الطريقة الفذة يرجع الى تنوع نشاطه العقلى : فهو كرجل فقه كان عليه أن يدرس القرآن والحديث دراسة طيبة حتى يتفهم معانيهما تفهما تاما يصونهما من سوء التأويل والتفسير . وهــو كقاض كان عليه أن يبحث في الآراء المتباينة ويستنبط ما يطمئن اليه ليصدر الحكم الصحيح ويقضى بين الناس بالقسطاس المستقيم . وهو كمدرس كان عليه أن يجمع مادة مناسبة طيبة غزيرة متنبوعة فى تنسيق وترتيب ويتناولها بالشرح والتعليق واستخلاص ما تؤدي اليه معانيها من الحقائق الاجتماعية والخلقية . وهذا هو السر في كون مؤلفاته في نواح مختلفة .

الخصيصة الخامسة: تقوم كتب ابن قتيبة الأدبية — ويشترك في ذلك بعض كتب القدامي الأدبية — على تربية الملكة العربية

وتحبيب اللغة الى الدارسين والعناية بها ، وتزجية أوقات الفراغ بالمفيد المجدى من لغة العسرب وأساليبهم وأخبارهم وسمرهم وحكمهم وأمثالهم والمختار من أشعارهم .

ونحب أن نقول ان كتبه كسائر كتب القدماء تخفى فيها شخصيته الأدبية غالبا . فجلها — كما ترى — تعتمد على ايراد المعلومات ، وليس المؤلف فضل الا جمعها وبسطها . وأستاذنا الدكتور طه حسين يرى ان شخصية الجاحظ القوية تكاد تكون منعدمة في البيان والتبيين (۱) ، وقل مثل ذلك في ابن قتيبة والمبرد وصاحب الأغاني . ولذلك لا نسمي هذه المؤلفات أدبا بمعنى أدب النفس وتثقيفها وتربيتها ، الفكر وفنه وجماله ، بل بمعنى أدب النفس وتثقيفها وتربيتها ، فهي كتب ثقافية لغوية ، حتى ما يقرؤها أعجمي الا خرج منها عربيا أو هوى العربية . وأنا أقصد بذلك كتب الجمع والمختارات .

والمتصفح لأحد هذه الكتب القديمة يشعر كأنما يصاحب من الكتاب أعرابيا فصيحا يسأله فيجيبه ويستهديه فيرشده ، ومن ثم جاءت هذه الكتب التي من باب واحد ( مثل عيون الأخبار والبيان والتبيين والكامل والعقد والأمالي ) على نسق واحد لا يختلف في الجملة ، فهي أخبار وأشعار ولغة ، وانما تتفاوت بالزيادة والنقص والاختصار والتبسيط والتخفيف والتثقيل والتنظيم والفوضي وغير ذلك . واني لأذكر أني قرأت للمرحوم الأستاذ

<sup>(</sup>۱) انظر المقدمة التي وضعها الدكتور طه احسين بالفرنسية لكتاب ونقد النير وتوجمها المرحوم الاستاذ عبد الحسيد العسادي

« مصطفى صادق الرافعى » فى أحد كتبه وصفا دقيقا لهذه الكتب القديمة يقول فيه انها كتب جغرافية للغة وألفاظها واخبارها لا القديمة مثل كتب الجغرافيا ، متطابقة كلها على وصف طبيعة ثابتة لا تتغير معالمها .

وسبب فناء شخصية الأديب فى ذلك الحين أن العقول لم تكن بعد قد وصلت الى مدى من التطور تستطيع فيه أن تنتج أبحاثا أدبية تظهر فيها شخصية المؤلف .

ويصور أستاذنا المرحوم أحمد أمين ابن قتيبة من هذه الناحية فيقول : «كان واسع الاطلاع ، يعرف كثيرا ويجمع كثيرا ويؤلف كثيرا ، وقد يكون في ذلك قريبا من الجاحظ ، وكل ما وصلنا من تأليفه يدل على أنه عالم أديب انصل بنواح كثيرة من العلم .. ولكنه يفهم من التأليف أنه يجمع ويجمع عن سعة واطلاع من غير أن يظهر نفسه فيما يجمع » (١) .

وفى رأيى أن ابن قتيبة لم تظهر شخصيته الا في حالتين :

الأولى : حين حاول أن يجعل النقد علما له قواعد وأصــول ومناهج، وسنعرضُ لذلك بالتفصيل في فصل خاص .

الثانية : حين يجادل خصومه من أهل الرأى والكلام والشعوبية ويدرأ مطاعنهم ، فانه اذ ذاك يصاول ويطاول ويخاج ويجادل ، فتبدو عقليته ويظهر منطقه .

وبعد ، فهذه هي الخصائص التي يبتاز بها أدب ابن قتيية . والآن أريد أن أتناول هذا الأدب بشطريه : الانشائي والوصفي .

## الفصِلاتِاني

## أدسب بن قُنْيَبُ الإنشائي

الأدب الانشائي هو الذي يضور تأثر النفس بما يروعها من منظر ، وما يعجبها من مشهد ، وما يؤثر فيها من حدث . وتوضيح ذلك أنه اذا راع الانسان منظر من المناظر ، قصور ما تحس به نفسه من الروعة وما يملؤها من التاثر في لفظ جميل ملائم للموضوع رقة أو فخامة ، فانه يكون قد أنشأ أدبا ، أي أحدث أثرا فنيا لم يكن له وجود من قبل . فموضوع الأدب الانشائي اذن هو الطبيعة وتصوير مشاعرنا وأحاسيسنا حيالها ،

واذا تناول الانسان هذا الأثر الفنى وسجّل رأيه فيه ساخطا أو راضيا أو معللا ، كان هذا الذى سجله أدبا وصفيا . واذن فموضوع الأدب الوصفى هو الأدب الانشائى نفسه .

وقد تمخض هذا النوع الوصفى عن لونين لهما شأن خطير فى الحياة الأدبية ، هما النقد الأدبى وتاريخ الأدب.

هذه مقدمة يسيرة سقتها لأطبقها على أدب ابن قتيبة . وأنا أرى أن ابن قتيبة لم يكن له أدب من النوع الانشائي ؛ فلم تدفعه الأحاسيس النفسية الى أن يعبر عن دخيلة قعسه ، راضيا أو ساخطا ،

مبهجا أو حزينا , ولم تحفزه مناظر الطبيعة أو الأحداث الدنيوية الى أنْ يَبْطَلَقُ لَسَانَهُ بَتَصُوبُوهَا ، مبينا شعوره نحوها ، ولم أعشر له على أى أثر انشائى من هذا اللون فى جبيع كتبه التى وصلت الينا ، اللهم الا بضعة سطور وردت له فى عيون الأخبار لا غناء فيها ، ولا يصبح أن تتخذها صورة لأدبه الانشائى ، وهى فى الاعتذار والشكر ، ويبدو لى أنه كتب فى الاعتذار على غير حقيقة ، لأنه لم يذكر المعتذر اليه ، وربسا يكون قد كتبها على سبيل المثال . أما كتاب الشكر فهو بضعة سطور وجهها الى محمد ابن عبد الله بن طاهر . وفى كل ذلك يبدو أثر التكلف الظاهر .

والسبب فى أن ابن قتيبة لم يكن له أدب انشائى - فيما

أرى — أمران : أولهما : أنه كان رجلا قليل الاختلاط بالناس كما يبدو من

أولهما : أنه كان رجلا قليل الاختلاط بالناس ثما يبدو من آثاره ، وبخاصة علية القوم وكبار رجال الدولة . فلم يكن هناك من سبب يدعوه الى أن ينشىء الرسائل الاخوانية فى التهنئة والحب والعتاب والاستمناح وما شابهها ، اذ لم يهج قلبه شيء من ذلك .

وثانيهما: أنه كان رجلا يعتمد على العقل أكبر اعتماد في حياته العملية. وربما كان للظروف التي أحاطت به دخل كبير في ذلك ، فقده شاءت أن يكون زعيم أهمل السنة والذائد عن حياضهم ، فشمر عن ساعديه ، وقام يدافع عنهم ويرد كيد أعدائهم . وشاءت الظروف كذلك أن يكون عصره عصر تطور وانتقال ، فهاله هـ وهو الشديد الغيرة على الدين والعربية — أن ينصرف

عنهما كثير من شباب العلم ويقبلوا على العلوم الأجنبية ؛ وأن يقعوا — تتيجة لذلك — في أخطاء مبعثها الجهل وقلة الاهتمام . وقد رأى من واجبه أن يقاوم هذا التيار ، وأن يبصر هؤلاء الناس بالطريق السوى الأمثل .

وذلك كله — من غير شك — يحتاج الى العقل الذي هو وسيلة الغلبة والاقناع . ومن ثم أصبح العقل راصدا له في جميع مصنفاته الأدبية وغير الأدبية . والمعروف من حد الأدب الانشائي — كما بينا — أنه يعتمد على العاطفة كثيرا ، لأنه وليد المشاعر ، ولهذا خلا أدب ابن قتيبة أو كاد من الأدب الانشائي .

وأحب أن أضيف الى ذلك أن تكوين عقله وحسه لم يكن يكتمل فيهما روح الأديب الفنان. وأنا أعتقد أن ظروفه — التي أشرت اليها — كانت عاملا قويا في تكييف عقله وحسه تكوينا علميا . ولذلك كان نشاطه الأدبى متجها الى الناحية التي تعتمد على اللقل كثيرا ، وهي ناحية الأدب الوصفى ، لأن روحه روح الأديب العالم ان صح هذا التعبير . وهذا هو السبب في أنه أراد أن يخضع الأدب لضوابط ومقاييس محددة . ولذلك كان ذا أثر بالغ في الأدب الوصفى ، وسنفصل ذلك في الفصل المقبل .

ييد أننى — مع شيء من التجاوز — رأيت أن أتناول أحد مؤلفاته واجعله موضوعا لهذا الفصل ، وهو «كتاب العرب » ، لأنه أقرب مؤلفاته الى الأدب الانشائى ، وان شئت الدقة فقل انه «أدب جدلى » ، وفيه تحس بشيء من العاطفة المشبوبة بالحب للعراب والحنق على الشعوبية ، وتحس فيه كذلك نزوعا الى التأنق في اللفظ والعناية بالأسلوب ، ولذا كان أسلوبه في هذا الكتاب خد ماكته .

ولما كانت الدعامة التي يقوم عليها هذا الكتاب هي «الجدل» ، فقد رأيت أن أبين كيف كان ابن قتيبة ينهج طريقه في مجادلة الشعوبية . ومن نافلة القول أن أشير هنا الى أن كتب ابن قتيبة الدينية التي كان يحاج فيها خصومه من أهل الرأى والكلام لم تكن جدلا بالمعنى الصحيح ، وانما كانت رد شته وتصحيح أويل . ولكنه في هذا الكتاب يتناول مغامن الشعوبية ومطاعنهم ضد العرب ويفندها ويدحضها في أسلوب قوى أقرب الى الجدل منه الى أى شيء آخر ،

وقد صنف الجاحظ فصلا بدأ به الجزء الثالث من « البيان والتبيين » في الرد على الشعوبية وسماه « كتاب العصا » . ولكن الفرق كبير جدا بين الكتابين . ولعل أبرز ميزات « كتاب العرب اته رد قوى مركز على الشعوبية ، وبيان مفصل لمكارم العرب قد برىء من عيوب الاستطراد » ولا نلحظ ذلك في كتاب العصا . وانه لصنيع جليل من ابن قتيبة أن يقف على رأس المدافعين عن العرب في ذلك العصر الذي ذهبت فيه ريحهم ، وغلبوا على أمزهم ، وأقصوا عن أمور الدولة ، ولهج الأعاجم بذمهم وثلبهم ، وما دفعة الى ذلك الا حبه لدين الله الحنيف . وبلغ من شدة أخلاصه للعرب أن اتهمه البيروني بأنه « مفرط فيما بخوض فيه ، وغير خال من الأخلاق الجبلية في الاستبداد بالرأى . وكلامه في هذا الكتاب « أي كتاب العرب » يدل على احن وتوات بينه في هذا الكتاب « أي كتاب العرب » يدل على احن وتوات بينه في هذا الكتاب « أي كتاب العرب » يدل على احن وتوات بينه في هذا الكتاب « أي كتاب العرب » يدل على احن وتوات بينه في هذا الكتاب « أي كتاب العرب » يدل على احن وتوات بينه في هذا الكتاب « أي كتاب العرب » يدل على احن وتوات بينه في هذا الكتاب « أي كتاب العرب » يدل على احن وتوات بينه في هذا الكتاب « أي كتاب العرب » يدل على احن وتوات بينه في هذا الكتاب « أي كتاب العرب » يدل على احن وتوات بينه في هذا الكتاب « أي كتاب العرب » يدل على احن وتوات بينه ويوات بينه ويوات بينه ويوات بينه ويوات ويوات بينه ويوات بينه ويوات بينه ويوات بينه ويوات ويوات بينه ويوات ويوات بينه ويقوت ويوات بينه ويوات ويوات ويوات ويوات بينه ويوات ويوات ويوات بينه ويوات و

وبين الفرس » (۱) ، ولست أجد سبباً يدفع ابن فتيبة الى أن يضطفن للفرس — وهو الذى انحدر من أصلابهم — الا افصافه للعرب الذين كانوا غرضاً لسهام الشعوبية . فلم يكن مفرطا فيما يخوض فيه كما أتهمه البيروني، وانما كان رجلا يدرأ الباطل ويحق الحق في منطق سليم . وهذا ما لمستام في الجزء الذي وصل الينا من كتاب العرب . وليس ببعيد أن يكون الافراط الذي لحظه البيروني في الجزء المفقود من الكتاب .

وقد بدأ ابن قتيبة كتابه بذكر الحسد الذي حدا بالشعوبية الى أن « تدفع عن العرب كل فضيلة ، وتلحق بهم كل رذيلة ، وتغلو فى القول ، وتسرف فى الذم ، وتبهت بالكذب ، وتكابر بالعيان » . وبين أن الحاسد كافر بنعمة الله كنود لربه ، فقد قال ابن مسعود : « لا تعادوا نعم الله ، قيل : ومن يعادى نعم الله ؟ قال ؛ حاسد الناس » .

وهذا البدء — كما ترى — مناسب للموضوع ، لأن الحسد مبعثه الشعور بالتفاضل ، فينفس المفضول على الفاضل ، فيثلحق به المثالب . ثم دخل بعد ذلك في صميم موضوعه .

وأول ما لفت نظره أنه رأى أن أرسـخ الشعوبية عـداوة وأشدهم نصبا للعرب هم « من السفلة والحشوة وأوباش النبط وأبناء أكرة القرى . فأما أشراف العجم وذوو الأخطار منهم وأهل الديانة فيعرفون ما لهم وما عليهم » . وقد ذكر أن هؤلاء الشانئين

 <sup>(</sup>١) الآثار الباقية عن القرون الخالية لمحمد أحمد البيروني ص ١٣٨ طبعة حيدر آباد .

قد لهجوا بذم العرب « لأن منهم قوما تحلُّوا بخلية الأدب فجالسو أ الأشراف، وقوما اتسموا بميسِم الكتابة ، فقُدُرٌ بوا من السلطان ، فدخلتهم الأنفة لآدابهم والغضاضة لأقدارهم من لؤم مغارسهم وخبث عناصرهم » . وابن قتيبة بشير بذلك الى بعض الكبراء الذين أوصلتهم مواهبهم الى المناصب العالية ، والذين يحملون في نقوسهم بعضا دفينا للعرب ، مثل طاهر بن الحسين والقضل ابن ســهل وأخيه الحسن ويروى التـــاريخ أن أحد الشعوبية وينظن أنه أبو عبيدة معمر بن المثنى – ألف كتابا في مثالب العرب فأجازه طاهر بن الحسين بثلاثين ألفا » <sup>(١)</sup> ، ومن هؤرلاء من يلحقون أنفسهم بأشراف العجم ويعتزون الى ملوكهم وأساورتهم زورًا . ثم يبين أن الشعور بالنقص يدفع بصاحبه الى أن يثلب غيره من الناس « فهو ان عرف خيرا ستره ، وان ظهر حقره ، وان احتمل التأويلات صرفه الى أقبحها ، وان سمع سوءا نشره ، وان لم يجده تخرُّصه ، وصدق من قال :

ان يعلموا الخير يُخفوه وان علموا

شرأ أديع وان لم يعلموا بكهتموا

ولذلك تراه يعيب الناس بفضل عيبه ، وينتقصهم بحسب نقصه ، ويذيع عوزاتهم ليكونوا شركاءه في عورته ، وقال الشاعر : ويأخذ عيب الناس من عيب نفسه

مراد لعمرى ان أردت قريب »

<sup>(</sup>۱) الوزراء والكتاب للجهشياري ص ۱۲۹ .

ويعجب ابن قتيبة من ذلك فيتمثل بقول الشاعر: وأجرأ من رأيت بظهــر غيب على عيب الرجال ذوو العيوب

وهو بذلك يقرر ظاهرة انسانية عامة يعانى المجتمع البشرى الكثير من ويلاتها . وقد ضرب مثلا لذلك زياد بن أبى سفيان حين كثر طعن الناس عليه وعلى معاوية فى استلحاقه عمل كتابا فى المثالب لولده وقال : من عيتركم فقرعوه بمنقصته ، ومن فد د عليكم فابدهوه بمثلبته ، فإن الشر بالشر يتتقى والحديد بالحديد يفلح » . وكذلك كان حال أبى عبيدة معمر بن المثنى فلقد «كان أغرى الناس بمشاتم الناس وألهجهم بمثالب العرب ، وحاله فى نسبه وأبيه الأقرب اليه حال نكره أن نذكرها .. وهي مشهورة ، ولكن كرهنا أن تدو ن فى الكتب وتخلد على الدهر ، ولا سيما وهو رجل أن تدو ن فى الكتب وتخلد على الدهر ، ولا سيما وهو رجل يتحمل عنه العلم ويتحتج بقوله فى القرآن » .

ثم عرض ابن قتيبة لمآخذ الشعوبية واحدا واحدا ، وفتدها ، وبين أوجه الخطأ فى كل منها ، وجعل من مثالب العرب مناقب ، فهم يتزرون بقوس حاجب ، ويذهبون فى ذلك الى خساسة العود وقلة ثمنه . ولكن هذا كلام يقال على مذاهب التجار والسوق فى الرهون والمعاملات . وانها رهنها العرب لما فى ذلك من معنى المسالمة وكف الأذى ، لأن سلاح الرجل عزم وشرقه . وقد ساق ابن قتيبة أمثلة ليبان هذه العادة عند العرب ؛ فهذا سيار بن عمرو الفزارى قد ضمن لبعض الملوك ألف بعير ورهنه قوسه فقبلها منه على ذلك وساقها اليه ، وفيه يقول القائل :

ونيين رهنا القوس ثم تخلصت

بألف على ظهر الفزاري أقــــرعا

ولما قتل وكيع بن أبئ أسود التميمي قتيبة بن مسلم الباهلي بخراسان ، وبلغ ذلك سليمان بن عبد الملك وهو بمكة حاجا خطب الناس بمستجد عرفات وذكر غدر بني تميمم واسراعهم في الفتن وتوثيهم على السلطان ، فقام الفرزدق فقت رداءه وقال : « يا أمير المؤمنين ، هذا ردائي رهنا بوفاء تميم ومتقامها على الدائي به الم

ويستخلص لمن ذلك أنك « اذا رأيت العرب تنسب الى شيء خسيس في نفسه فليس ذلك الا لمعنى شريف فيه » .

ويعجبنى من ابن قتيبة اعتصامه بالانصاف ما وسعه ذلك ؟ فهو لا يضيف الى العرب من المفاخر ما ليس لها فيقول: ولم يدع أحد أنه كان للعرب فى دولة العجم مثل ملكها وأموالها وعددها وسلاحها وحريرها وديباجها ».

ويتخذ ابن قتيبة فى حجاجه أسلوب الجدل بكل مقوماته ؟ فهو يفرض أسئلة محتملة ويرد عليها ، كأن يقول : « فان قيل كذا كان الرد كذا » .

ويعجب ابن قتيبة من ادعاء هؤلاء العجم أنهم من أبناء آسحاق وهو ابن سارة الحرة ، بينما العرب من نسل اسماعيل وهو ابن هاجر الأمنة ، ويقول قائلهم :

في بلدة لم تصل عُنكل بِهَا طُنبا

ولا خبساء ولا عك وهمسدان

ولا لجـــــرم ولا بهــراء من وطن

لكنها لبنى الأحــــرار أوطــــــان أدض تبنتى بها كسرى مناســــــكه

فما بها من بني اللخنــــــاء انسان

فبنوا الأحرار عندهم العجم من ولد اسحاق بن سارة ، وبنو اللخناء عندهم العرب من ولد استماعيل بن هاجر . ويدفع ابن قتيبة ذلك بأن كل أمة ليست لخناء (١) . وهاجر قد طيبها الله من كل دنس وارتضاها للخليل فراشا ، وكانت أحظى نسائه عنده ، وقد شرفها الله بأن جعلها أمماً الاستماعيل ومحمد عليهما الصلاة والسلام .

ثم عرّج ابن قتيبة على التاريخ يستأديه ما يدعم به حجته ، فذكر أن الاماء أنجبن بعض عظماء الخلفاء والقواد والأخيــار وكرام النائس .

على أن ابن قتيبة لا يسلم بأن العجم من أولاد اسحاق فيقول : « والتستاب لا يعرفون لأهل فارس ولا للنبيط في اسحاق بن ابراهيم حظا » . وهو يبين ذلك بذكر من نسلوا من اسحاق ومن نسلوا من أخيه اسماعيل بالتفصيل مما يمحق ادعاءهم الانتساب الى اسحاق .

ثم أخذ يقارن بين العرب والعجم ، ويبين وجوه الأفضلية عند. العرب قائلاً: « ثم تنساوي العرب وفارس في أن الفريقين ملكوا ،

 <sup>(</sup>١) اللخناء هي الأمة الممتهنة في رعى الابل وسقيها ، واللخناء
 أيضًا هي القبيحة الرائحة .

وتفضلها العرب بأن قواعد ملكها نبوة ، وقواعد ملك قارس استلاب وغلبة ، وتفضلها العرب بأن ملكها ناسخ وملك فارس مضوخ ، وتفضلها بأن ملكها متصل بالساعة وملك فارس محدود ، وتفضلها العرب بأن ملكها واغل فى أقاصى البلاد داخل فى أفاق الأرض وملك فارس شظية منه » . وأنت ترى أن ابن قتيبة على حق فيما يقول .

ويعجبني من ابن قتيبة أنه يؤثر الصدق دائما ، فلا يفترى على الفرس ، ولا يضيف الى العرب من المكارم ما ليس لهم ، ولكنه يتخذ سبيل الاقناع بالمقارنة الصائبة الدقيقة . ولا يمنعه اصالته من الفرس أن يعطى كل ذى حق حقه وأن يبين الفاضل من المفضول ، انظر اليه يقول : ولا أبخس أحدا حقه ، ولا أتجاوز به حده . فلا يمنعني نسبى في العجم أن أدفعها عما تدعيه لها جهلتها . وأرجو ألا يطلع ذوو العقول وأهل النظر منى على ايثار هسوى ولا تعمد لتمويه » .

وابن قتيبة لا يعمد الى ما يعمد اليه غيره من ذكر الأحاديث الطوال عن أخبار العرب وأيامهم للدلالة على مفاخرهم ، وانما هو يعمد الى مواطن الفضل التي لا يمكن أن ينكرها منكر ، لأن الأخبار والخطب قد دخلها كثير من الوضع كما يقول .

وانك لتجد البون شاسعا بين كتاب الجاحظ « العصا » وكتاب ابن قتيبة , فكتاب « العصا » اذا قيس بكتاب « العرب » فى الدفاع عن العرب لا يتعد شيئا مذكورا . فالجاحظ لا يتكلم الإعن العصا وما شابهها مما يتعد من لوازم العرب كالمخصرة

والقوس ونحو ذلك ، ويدافع عن استعمال العرب لها ، ويبين مزاياها ، ويورد الحكايات في فضلها ، ويذكر أن من رسل الله من التخذها رفيقا مثل موسى وسليمان عليهما السلام . وفي خلال ذلك بستطرد استطرادا يناى به عن الموضوع . ولا يخرج دفاع الجاحظ عن هذا النطاق .

أما ابن قتيبة فهو المحامى القدير الذي يتناول مطاعن الخصوم كلها ويفندها ويرد عليها في منطق قوى سليم ، ثم ينقب عن مثالبهم فيسردها ، وعن مناقب العرب فينشرها في غير مين أو كذب . واقرأ معني قوله يعدد محامد العرب : فانها « أي العرب » لم تزل في الجاهلية تنواصي بالحلم والحياء ، وتتعاير بالبخل والغدر والسفه ، وتتنزه من الدناءة والمذمة ، وتتدرب بالنجدة والصبر والبسالة ، وتوجب للجار من حفظ الجوار ورعاية الحق فوق ما توجبه للحميم الشفيق ، فربما بذل أحدهم نفسه دون جاره ، ووقى ماله بماله ، وقتل دون حميمه » .

ويمضى أبن قتيبة فى تبيان مناقب العرب ورد مطاعن شانئيهم ، مفترضا مثالب قد تئوجة اليهم ويدحضها فى بيان منطقى سليم . وهو يسوق فى خلال ذلك القصص والحكليات التى تبين صفاتهم العالية ، ويطعم ذلك بما أثر عنهم من رائع الشعر وبليغ الحكم . من مثل قول قيس بن عاصم يذكر قومه :

لا يفطنون لعيب جــــارهم وهم لحفظ جــــواره فطن وقول مسكين الدارمي في رعاية الجار :

نارى ونار الجار واحسدة واليه قبسلى تنزل القدر

ما ضر جيارا لي يجاورني آلا يكون لبيابه ستر وقول الحطيئة يذكر محاسن قومه:

أولئك قوم ان بنوا أحسنوا البنا وانعاهدوا أوفوا وان عقدوا شد"وا

يسوسون أحلاما بعيــــدا أناتهـــا يسوسون أحلاما بعيــــدا أناتهـــا

العرب بييت وان غضبوا جاء الحفيظة والجب

وقول أرطأة بن سنهيّة فى اكرام الضيف :

وما دون ضيفي من تلاد تحــــوزه . . . :

الى النفس الا أن تصــان الحلائل

وغير ذلك من الأشعار الرائعة المنبثة في الكتاب، وكلها ناطقة بما كان للعرب من صفات حميدة وشيم مرضية .

نعم أن فيهم من كان على غير تلك الخصال — وهم قلة قليلة — مثل متزر د وحميد الأرقط اللذين هجورًا الأضياف ، ووصفاهم « بكثرة الأكل وجودة اللقم » . ومن الغريب أن يتخذ الشعوبية هذين الشاعرين مثلا للعرب جميعا ، وينسون أن كل جنس من الناس فيه الطيب وفيه الخبيث ، وهذا أمر درجت عليه الطبيعة منذ القدم ، وانعا يأخذ ابن قتيبة بالغالب الأشهر .

على أن ابن قتيبة لا يترك ثغرة من غير أن يرتقها ؛ فهو يذكر أن لهذين الشاعرين ظروفا خاصة دفعتهما الى أن يذما الكرم والإضياف لا داعى لذكرها ، ويرى أن لهما أثارة من العــذر فيما سلكا . ولكن الكرم خلة أصيلة فى العرب ، بل هى من أظهر

خلالهم ، لأن طبيعة بلادهم تخلقها . واننا لنقرأ أخبارا غريبة في هذا الباب ، وقد ذكر ابن قتيبة طرفا منها في كتابه .

ويعير الشعوبية العرب بخبيث المطعم كالعلهز والحيات ، وخبيث المشرب كالفظ والمجدوح . ويرد ابن قتيبة عليهم فى صدق خال من المكابرة والمعالطة قائلا : « ان هذا وأشباهه طعام المجاوع والضرورات وطعام نازلة القفر والفلوات .. وانما يكون هذا عيبا لو كافت العرب مختارة له فى حالة اليسر .. فأما حال الضرورة فالناس كلهم يعسرون .. فمن لم يجد اللحم أكل اليربوع والضب ، ومن لم يجد الماء شرب المجدوح والفظ » . ولكم سمعنا أن كثيرا من الناس فى ساعة العسرة يتناولون من المأكل والمشرب ما تعافه النفس ويقشعر منه البدن . والتاريخ يحدثنا أن الناس ابان القحظ والجدب يأكلون لحوم الموتى ، كما حدث فى زمن المستنصر الفاطمى ، والسنة الشهباء يحل حرامها كما يقول الشاعر .

على أن ابن قتيبة قد أورد شعرا لبعض مياسير العرب يشعر, برفاهة العيش وأرستقراطية الحياة ، ويقول : « وأما ذوو النعمة واليسار والأقدار فقد كانوا يعرفون أطايب الطعام ويأكلونها ويأخذون بأحسن الأدب عليها » ، ويقول قائلهم :

فما لحم الغـراب لنا بزاد ولا سرطان أنهـار البريص ويناكر ابن قتيبة أن العرب كان لهم ذوق راق فى اختيـار أطايب الطعـام وفى آدابه ، ومن ذلك قولهم : « أطيب اللحم عوذه » يريدون ما ولى العظم ، كأنه عاذ به . ولا يزال الناس يستطيبون ذلك حتى الآن . وكانوا يكرهون أكل الدماغ ، ومنهم حن يعاف الية الشاة ، وكانوا يقولون فى آداب الأكل : « اذا آكلتم فيسموا وأدنوا » يزيدون «كلوا مما بين أيديكم » ، ويحثون على غض النظر عن أطراف الأكيل ، ويقول شاعرهم :

وكانوا يمدحون بقلة الأكل ، ويعيبون بالشره والنهم . ومن خير ما أثر غلهم قول الأحنف بن قيس : « جنّبوا مجلسنا ذكر النساء والطعام ، فانى أبغض أن يكون الرجل وصافا لبطنه عورجه ». وكان يعتدون المروءة في أن يترك الرجل الطعام وهو

رشتهيه ، ويقول حكيمهم : « أقلل طعاما تحمد مناما » ، ويقول : « غلبت بطنتي فطنتي » . وقد أدركوا أن البطنة توهن العقل ، وفي ذلك يقول عمرو بن العاص لمعاوية بوم حكم الحكمان : « أقلوا الطعام ، فوالله ما بطن قوم الا فقدوا بعض عقولهم ، وما مضت عرمة رجل بات لبطينا » .

وأطنك توافقني على أن ابن قتية قد استوعب كل آداب المائدة التي وقف عليها العرب، وهي لا تقل عما يعرفه أهل القرن المشرين في هذه الناحية ، وصفق ابن قتية حين قال : « فكيف تكول المعرفة بالطعام والأدب عليه الاكما وصفنا » .

ثم تناول ابن قتيبة بعد ذلك صفات العرب البارزة كالسجاعة والمائنة والعمل وما شابه ذلك من الصفات التي اشتهر بها العرب . وقد تناول ابن قتيبة ذلك على طريقته المعهودة من

العجدل المنطقى السليم القائم على المقارنة بين الفريقين ثم استخلاص وجوه الأفضلية عند العرب .

ويذكر ابن قتيبة بعد هذا كله أن من أعظم مفاخر العرب أنه كان فيهم فى الجاهلية بقايا من الحنفية يتوارثونها عن اسماعيل عليه السلام ، كحج بيت الله الحرام ، وزيارته ، والختان، والطلاق، والعتق ، وتحريم ذوات المحارم بالقرابة والرضاع والصهر ، والايمان بالملكين . وكان الفرس فى ذلك الوقت يعمهون فى ضلال المجوسية .

ويقول ابن قنيبة ان أعظم ما تعتز به العرب وتنيه به على جميع الشعوب قاطبة أن الله تعالى قد أرسل فيهم رسولا من أنفسهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة ، « فكان عليه الصلاة والسلام ناسخ كل شرعة وحائز كل فضيلة ، فجمع كلمتها ولم "شعثها ، ومكن لها فى البلادا ، وأوطأها رقاب الأمم ، وجعل فيها خلافة النبوة ، وخاطبها يومئذ ولا عجم فيها فقال : « كنتم خير أمة أخرجت للناس » فلها فضل هذا الخطاب » .

ثم عرج ابن قتيبة أخيرا على قريش ، فبيتن أنها أفضل العرب ، وغلا فى ذلك حتى انه اعتبر من يقدم عليها أحدا أو يسوتى بها قبيلة فاسد الاسلام ، ولا يصح عقده ، واستشهد على ذلك بأحاديث يبدو فيها أثر الوضع والانتحال . وليس من شك فى أن قريشا — وهى الأرومة التى نشأ منها النبى الكريم — قد شرفت وعلا قدرها به ، وما أصدق قول ابن الرومى :

وقد ختم إبن قتيبة كتابه بالاشارة الى أن أهل خراسان يلون العرب في الشرف ، لأنهم « أهل الدعوة وأنصار الدولة » كما يقول : وذكر قصة تبين أسبقيتهم على أهل فارس في السؤدد ، وهي قصة أشبه بالخرافات ولا داعى لذكرها .

والواقع أن ذلك يعتبر منه تحيزا لوطنه الأصلى ؛ اذ أن أباه من « مرو » ، وهي مدينة خراسانية . والوجه الذي يقيم عليه الأفضلية — وهو كونهم أهل الدعوة وأنصار الدولة — ليس شيئا ذا بال يرجّح كفتهم على أهل فارس .

وبهذا ينتهى الكتاب الذى وصل الينا والذى نشره المرحوم كرد على ، ولا شك أنه لم يصل الينا بأكمله ، لأنه قطع قطعا ، ولأنه أشار فى ثناياه الى أمور وعد بذكرها مفصلة ولم نجدها ، ومن الجائز أن يكون قد استوعبها فى الجزء المفقود من الكتاب . وقد عثرت فى « العقد الفريد » على فصل عنوانه « اليتيمة فى النسب وفضائل العرب » (١) ، وقد نقل الألوسى فى « بلوغ الأرب » جزءا منه (٢) . ويظن بعض الباحثين أنه جزء من كتاب العرب ، ولكنى أخالفهم فى ذلك ، لأن هذا الجزء يغاير منهج الكتاب فى أساس الجدل . فالكتاب كما رأينا — يقوم على أن العجم يرون أنفسهم خيرا من العرب ، ويحاولون تقرير ذلك ، وابن قتيبة يرد عليهم ويبين خطأهم ويسوق الأدلة الواضحة على أن وابن قتيبة يرد عليهم ويبين خطأهم ويسوق الأدلة الواضحة على أن

العرب أفضل منهم

<sup>(1)</sup> العقد الفريد ٢٢/٢ طبعة المطبعة الأزهرية . (٢) بلوغ الأرب ١٦٩/١ .

المداد المعرب، وأن يقفوا معهم على قدم المساولة ، مستشهدين الداد المعرب، وأن يقفوا معهم على قدم المساولة ، مستشهدين على من الذكر الحكيم وأحاديث النبي الكريم . ويبدو منطقهم هيه أقوى منه في كتاب العرب ، كما يبدو فيه رد ابن قتيبة متهافتا ضعيفا . ولذلك تراه يضع أخيرا لمنطق العقل السليم ، وينقض ما بني كما يقول ابن عبد ربه الذي أخذ عليه هذا التناقض ، يقول ابن قتيبة : « وأعدل القول عندي أن الناس كلهم لأب وأم ، المن قتيم المعلى الذي ختلقوالمن تراب وأعيدوا الى التراب .. فهذا نسبهم الأعلى الذي يردع به أهل العقول عن التعظيم والكبرياء والفخر بالآباء ، ثم الى التهوي أو كانت ماتنه طاعة الله » .

وليس ببعيد أن يكون هذا الفصل الذي وجدته في « العقد ا الفريد » قطعة من رسالة أخرى وضعها ابن قتيبة في الرد عملي الشعوبية كذلك .

مهما يكن من شيء فكتاب العرب يمثل بحق عقلية ابن قتيبة المجدلية ، ويدل على درايته الفائقة بالتاريخ والأنساب . وأسلوبه في الجدل سمج ، فيه شيء من حسن الديباجة وصفاء الطبع .

ونستطيع مما سبق أن نلخص مذهبه الجدلي في الأمــور الآتية :

١ – تحدوه في جدله نزعة دينية تدل على ايمانه العميق.

٢ — يثق فى نفسه وثوقا شديدا ، ويؤمن بأن الحق فى جانبه ،

ويتضح ذلك من افتراضه مطاعن قد توجّه الى العرب، ويرد عليمه في قوة ومقدرة .

ب في جدله شيء من السخرية التي تخفف عن القاري.
 مرامة الجدل وجد .

٤ ـــ يستشهد كثيرا بالنصوص الشعرية ، ويحسن اختيارها مما يجعلنا تعكفد أنه لم يتحرم حاسة الذوق الأدبى .

و — يعمد فى جدله الى طريقة علمية لم يسلكها غيره ، وهي بسط خصائص الطرفين « الفرس والعرب » فى أمانة وصدق الستطيع القارىء أن يدرن فى سهولة الفاضل والمفضول .

ب ويمتاز ابن قتيبة بالشمول والاحاطة فى جدله ، أعنى آنه
 لا يترك ثفرة أو مظنة طعن الا تصيدها وانبرى للدفاع فى حرارة.
 والحلاص .

٧ - يعنى فى جدله - وفى هذا الكتاب بالذات - باختيار الألفاظ ، والتأنق فى الأسلوب ، والاستعانة بالصور البيانية للايضاح وتجميل الكلام ، كما يعنى كذلك يذكر بعض المحسنات البديعية ، وبخاصة الجناس والسجع .

٨ - يحس القارى، أن ابن قتيبة يدافع عن قضلية كلية له ولذلك زراه يجند كل ما أوتى من جهدا وتقافة ومنطق لرد مطاعن الشعوبية . وكان يرى أنه في حاجة الى الاستعانة بالأحاديث ، فكان لا يتحرج من رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان في غنى عن رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان في غنى عن رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان في غنى عن رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان في غنى عن رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان في غنى عن رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان في غنى عن رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان في غنى عن رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان في غنى عن رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان في غنى عن رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان في غنى عن رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان في غنى عن رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان في غنى عن رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان في غنى عن رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان في عن رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان في غنى عن رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان في غنى عن رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان في غنى عن رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان في غنى عن رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان في غنى عن رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان في غنى عن رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان في غنى عن رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان في غنى عن رواية الأحاديث الموضوعة ، مع أنه كان بعاديث الموضوعة ، مع أنه بعاديث الموضوعة ، مع أنه الموضوعة ،

## الفصالاثالث

## أدسب بن قُنْيُبَهُ الوصِفي

ذكرنا أن الأدب الوصفى شــقان : النقــد وتاريخ الأدب . أما النقد فلابن قتيبة فيه أثر عظيم ، ولذا رأينا أن نفرد له فصلا خاصا نبين فيه جهود ابن قتيبة في هذا الباب .

وأما تاريخ الأدب فسنبين في هذا الفصل مـــدى خِطوات ابن قتيبة فيه وأثره في هذهَ الناحية.

والكتاب الذي يمشهل اتجاهه في التاريخ الأدبى هو كتاب « الشعر والشعراء » وقد أودع في المقدمة مذاهبه في النقد ، وسنوقفك عليها في الفصل التالي . أما الكتاب فهو سجل لعدد ضخم من الشعراء وأخبارهم وشيء من أشعارهم منذ العصر الجاهلي حتى منتصف القرن الثالث الهجرى . وهو كتاب قيم حدا ، ويعتبر من أهم المراجع الأدبية لتراجم الشعراء ومعرفة ملابسات بعض أشعارهم .

ولم يسبق ابن قتيبة فى التأليف فى الشعراء الا محمد بن سلام الجمعي ، فقد وضع كتابه المعروف « طبقات الشمعراء » ، ، ولم يترجم فيه لكل شاعر ، وانما كان جلّ همه ايراد آراء القدماء

فى الشاعر ليضعه فى طبقته ، وقلما يذكر خسرا مقتضبا عنه به ويتردف ذلك بذكر بضعة أبيات من شعره . وسنعرض للمقارفة بين الكتابين بالتفصيل فى فصل خاص . ولا شك أن ابن سلام قد لفت نظر المؤلفين الى وضع كتب فى تراجم الشعراء . وأول من حذا حذوه ابن قتيبة ، ولكنه فعا بمؤلفه نحوا آخر تدركه من حدثنا عنه .

والمتصفح لكتاب ابن قتية يشاهد أنه لم ينهج فى تأليفه منهجا خاصا من حيث ترتيب الشعراء ؛ فقد بدأه بامرى القيس لأنه شيخ الشعراء وباجس عين الشعر لهم كما يقولون لا ثم أردفه يزهير بن أبى سلمى مع أن من الشعراء الذين ذكرهم بعده من هم أقدم منه لا أمثال طرفة والحارث بن حلزة وعمرو بن كلثوم .

ولا يمكننا أن نقول انه الخذ الشهرة والقدرة الفنية هذايته في الترتيب ، لأنه ذكر مثلا المتلمس والمسيب بن علس قبل طرفة وأعشى قيس . فهو يقدم شعراء خاملين على فطاحل لامعين كما

والملاحظ أنه يعاقب فى أحيان كثيرة بين الشعراء الذين تربط بينهم رابطة الدم أو القرابة أو الأصالة القبلية ، ولعل السر فى ذلك راجع إلى تداعى الأفكار فيما أعتقد . فمشلا ترجم لزهير ابن أبي سلمى ثم لابنه بعده ، وترجم للمرقش الأكبر ثم للأضغر وهو أخوه فى رواية وابن أخيه فى رواية أخرى ، وترجم لخفاف أبن قدبه السئلمي وبعده لابنة عمه الخنساء وهما من بنى سليم . وترجم للأضبط بن قتريع وبعده للمستوغر لأنهما من بنى سليم .

ابن سعد . وترجم للمثقب العبدى ثم للمعزق العبدى لانهما من مشكرة .!

والأخوة - بطبيعة الحال - من أقوى أسباب تداعى الأخوين في ترجمة واحدة الأفكار ، ولذلك نراه يتناول الشاعرين الأخوين في ترجمة واحدة كما صنع منع مالك ومتمم ابنى نويرة ، ومنع سويد ويزيد البنى خد اق وهما شاعران قديمان كانا في زمن عمرو بن هند ، ومع كعب وعشيرة ابنى جعيل ، وغيرهم .

وقد يدعوه الى ذلك روابط أخرى لمثلرابطة العشق والغرام، مولذلك نراه يترجم لتوبة بن الحمير عاشق ليلى الأخيلية ، ثم يترجم لها بعده.

وهناك رابطة أخرى من لون آخر تستدعى ذكر القرين بقوينه ؟ فترجم لجرير والفرزدق والأخطل على التوالى . ولم يراع فى ذلك كبر السن بدليل أنه جعل الأخطل آخر الثلاثة مع أنه كان أستهم . ويبدو لى أنه رتبهم على حسب أقدارهم الفنية لأن جريرا أعلاهم كعبا . ثم ترجم بعدهم للبعيث لصلته بهم ، اذ شارك فى الخصومات كعبا . ثم ترجم بينهم كما نعرف . وقد ذكر بعبد ترجمة الأخطل مجموعة طيبة مختارة من شعر هؤلاء الشعراء الثلاثة .

وتمشيا مع هذه الرابطة (رابطة القرينية) فراه يترجم لكثيتر عزة ثم للأحوض عوهما غزلان. ثم تركهما وتناول شعراء من لون آخر ، وعاد بعد ذلك إلى شعراء النسيب والعشق ، فترجم للمجنون ثم للعرجي . وكذلك ترجم لعروة بن حزام صاحب عفراء ، ويعدم القيس بن ذريح صاحب لتبني . والرابطة عند ابن قتيبة مهما تنوعت ألوانها تعتبر صلة تدعق الى ذكر الشاعر بذكر قرينه ؛ فرابطة الصداقة جعلته يترجم للكميت ابن زيد الأسدى ، ثم للطرماح بن حكيم بعده ، لأنه كان بينهما في الدين والرأى والأصل » . ولصلة القرابة والفن ترجم للمجاج الراجز » ثم لابنه رؤبة ، ثم ترجم بعدهما لأبى تخيلة الراجز ، ثم لأبى النجم ، ثم لد كين الراجز ، ثم ترجم لراجز آخر معمور أسمه « الأغلب » . والرابطة التي تربط بين هؤلاء جميعا في خالصة ، ويكادون يتماصرون .

وزاه يترجم لشعراء هذيل متتابعين ، وقد وضع لهم هـ ذا المنوان « شـ عراء هذيل » ، والرابطة بينهم قبلية . ويترجم، لأبي نواس ، ثم للعباس بن الأحنف ، ثم لصريع الغواني لأنهم، جميعا يتقاربون في المشارب . وقد حدت به رابطة القرابة الى أن يترجم لأبي الشيص ثم لدعبل ابن عمه .

هذا هو منهج ابن قتيبة في كتاب «الشعر والشعراء» من حيث ترتيب التراجم . واننا تلاحظ أنه — على كل حال — اتبع الترتيب الزمني (العصري) الاجمالي . أعني أنه ترجم أولا لشعراء الجاهلية والمخضرمين، ثم ترجم بعد ذلك لشعراء العصر الأموى عشم الشعراء عصر بني العباس . بيد أنه لم يتبع في ترتيب المعراء كل عصر الترتيب الزمني الدقيق كما ذكرنا ، فقد يترجم لشاعر مخضره أدرك الجاهلية والاسلام قبل شاعر جاهلي لم يدرك الاسلام . وليس لذلك من علة الاعلة الرابطة آية كانا نوعها كما ذكرنا ،

والخلاصة أن ابن قتيبة لم يراع الترتيب الزمنى الفردى ، ولكنه راعى الترتيب الزمنى المجموعي ان صح هذا التعبير . وكان يشد عن ذلك أحيانا شذوذا عجيبا : مثال ذلك أنه ذكر بين الشغراء الاسلاميين (في عصر بنى أمية ) شاعرين أحدهما جاهلي وهو دريد بن المصمة ، والآخر مخضرم وهو العباس بن مرداس ، وقد ترجم لهما بعد القطامي السياعر الأموى . وسبب ذلك — فيما أرى — أنه ربما يكون قد نسى الشاعرين الجاهلين تم ذكرهما وهو يتحدث عن شعراء العصر الأموى ، فترجم لهما بينهم ، ولم ينقع الكتاب بعد أن التهي منه فبقيا حيث هما .

ويلاحظ كذلك أن نهاية الكتاب لا تشعر بانتهائه ؛ لأنه حائماً يختم كل مصنفهمن مصنفاته بجملة ختامية يدرك القارىء منها أن الكتاب قد التهي . وقد ختم الكتاب بترجمة « أشجع السلمي » الذي كان متصلاً بالبرامكة . وعلى ذلك يرجّح أنّ الكتاب بقية مفقودة قد تكون طويلة وقد تكون قصيرة ، بل قد حكون صحيفة واحدة . والمهم عندى أن هذا ليس ختاما للكتاب إذ ينتهي بهذه الجملة : ﴿ أَخَذُهُ مِن قُولَ الآخِرُ وَهُو ابْنُ الدَّمينة.. ﴾ ثم يذكر البيت . ومما يدل على أن الكتاب ناقص كما وصل الينا أنه خلا من شعراء نابهين ؛ فليس من المعقول أن يغفل ابن قتيبة شاعرا مثل أبي تمام أسير ذكرا من دعبل الخزاعي ، مع أَنَّهُ تُوفَى قَبِلُهُ ؛ أَذَ تُوفَى أَبُو تَمَامُ سَنَّةً ٢٣١ وَتُوفَى دَعَبُلُ سَنَّةً ٢٤٦. ويتبع أبن قتيبة في تراجم الشعراء طريقة غريبة ؛ فهو يبدأ جابراد اسم الشاعر وبعض أخباره ، ثم يذكر بعض النصــوص

المختارة له ، كل ذلك في ايجاز شديد . وبعد ذلك يتناول الشاعر في شيء من الاطناب مرة أخرى . وتلك طريقة لها مزاياها ولها عيوبها ؛ ومن مزاياها أنها تعطى القارىء أول الأمر صورة مؤجزة عن الشاعر ، فان شاء المزيد واصل القراءة في الترجمة المفصلة -وهذه مجدية للقارىء العُرج الذي ينشد الفكرة العاجلة فحسب ـ ومن عيوبها أنه يكرر في غير ما جدوي فيضيع شطرا هن وقت. القارىء ويبعث اليه شيئًا من السأم والملل ، بسبب هذا التكرار الذي لا داعي له . ويلاحظ أن ابن قتيبة في الترجمة المفصلة ب فضُلاً عن التكرار — يذكر نصوصًا وأخبارا تختلف بعض الشيء عن الترجمة الموجزة . وقد يصل هذا الاختلاف الى اسم الشاعر وآبائه في زيادة أو نقصان وفي بنية الأسماء أحيانا . وهذه-الاختلاف من الكثرة بكيث لا تكاد تخلو منه ترجمة مزدوجة ـ وأنا أعزو سر ذلك الى أن الكتاب قد ألقه المؤلف على فترتين ب ومن المرجح أنه وضع الترجمة الموجزة في الفترة الأولى ، ثم مضت أزمان تجمعت لديه فيها معلومات أخسري ، فذكرها برمتها بعد الترجمة الأولى من غير تنقيح أو توفيق بين الترجمتين . وهـٰـذا بلا شك عيب لا تخلى منه ابن قتيبة ، لأن القارىء لا يدرى بأيهما يأخذ وعلى أيهما يعتمد . وهــذه التراجم المزدوجة اختص بها المؤلف مشموري الشعراء دون سواهم .

والمشاهد في هذه التراجم عامة أن ابن قتيبة لا يذكر شيئة ذا غناء عن حياة الشاعر الأولى ، والعوامل التي اختلفت عليه وأثرت في منحاه الفني . ويثلتمس له العذر في ذلك وبخاصة

والنسبة للشهراء الأقدمين الذين لا يكاد يتعرف عن حيواتهم الأولى شيء .

ومن حق التاريخ الأدبى علينا أن نقول ان التراجم التي ساقها ابن قتيبة في كتابه هذا لا تعدو أن تكون جملة من أخبار كل شاعر وقدرا من أشعاره ليس غير . على أنه لم يتحر في أخباره الدقة والمتبحيص ، ولذلك دخلها شيء غير قليل من التناقض والخرافات . فلا يحق لنا أن نطلق على هذه التراجم ما نسميه بالتاريخ الأدبى الأدبى المناقع على هذه الراجم ما نسميه بالتاريخ الأدبى المناقع على البعد .

فلم يكن ابن قتيبة اذن مؤرخا أدبيا بالمعنى الذى نقهمة نحن المشتغلين بالأدب في عصرنا الحديث ، لأنه لم يتحدث عن العوامل التي اختلفت على الشاعر ومدى تأثير البيئة والزمان في انتاجه الفنى، وله آراء يسيرة تدخل في صميم تاريخ الأدب ، ولكنها لا تعدو أنه تكون لمحات خاطفة متفرقة تنعدم فيها خصائص المنهاج العلمي ، وهي — على كل حال — تدل على شيء من تقوب الفكر والاحساس الفني ، لأنها تشير الى علل بعض الظواهر الأدبية ، والاحساس الفني ، لأنها تشير الى علل بعض الظواهر الأدبية ، وقول مثلا : « وهذه عندى قصة الكميت في مدح بني أمية والهوي ، وشعره في بني أمية أجود منه في الطالبيين ، ولا أدى والهوي ، وشعره في بني أمية أجود منه في الطالبيين ، ولا أدى علم علم الأخرة » (١) ، وقد يكون هذا حقا ، فالطمغ في العطية العلم قي العطية العلم في العطية العلم الدنيا على الحال الدنيا على الحال الدنيا على العلم في العطية العلم في العطية العلم في العطية العلم في العطية الحيال الذي المناب العلم في العطية العلم في العطية العلم الدنيا على الحال الدنيا على العلم في العطية العلم في العطية العلم في العطية العلم في العطية العلم في العلم في العطية العلم في العلم في العطية العلم في العلم في العطية العلم في العلم في العلم في العطية العلم في العلم في العطية العلم في العلم في العلم في العطية العلم في العلم في

<sup>(</sup>١) الشعر والشعراء ص ٢٤ تحقيق الشيخ شاكل.

— لمحدة الحاجة / يغلب حرارة الصدق في العاطفة . وقد حكى المائحة المحدد بن يوسيف الكاتب قال لأبي يعقوب الخريمي : «مدائحك لمحدد بن منصور بن زياد كاتب البراكمة أشعر من مراتيك فيه وأجود ، فقال : «كناريومئذ نعمل على الرجاء ونحن اليوم نعمل على الوفاء ، وبينهما بون بعيد » (١) . والخريمي يتكلم بلغة الواقع ، وصدق من قال : اللها القتح اللها » .

ومن هذه النظرات الثاقبة أنه يضع أحيانا للشاعر سمات تحدد منحاه الفني ؛ فيقول مثلا عن أوس بن حجر : « كان عاقلا فى شعره كثير الوصف لمكارم الأخلاق ، وهو من أوصفهم للحمر والسلاح ولا سيما ألقوس ، وسبق الى دقيق المعانى والى أمثال كثيرة » (٢)، وكذلك صنع مع زهير والحطيئة وذى الرمة .

ويمكننا أن تقول فى اجمال ان ابن قتيبة كان مؤرخا مستقراً المنصوص ان صح هذا التعبير. فهو يذكر البيت للشاعر مثلا ، شم يذكر البيت للشاعر مثلا ، شم يذكر الشعراء الذين تناولوا معناه ، وأحيانا يبدى رأيه ، فيذكر أن هذا الشاعر قد أحسن الأخذ ، وذاك أفسد المعنى وتخلف عن الشاعر الأصيل ، وابن قتيبة قد أفاد اللغة افادة جليلة الأنه ساعد على حصر المعانى التي تناولها شعراء العربية حتى العصر العباسي المثانى ، وبين لنا تأثر بعض الشعراء بالبعض الآخر ، فكان كتابه حذا اللاعامة القوية التي أقام عليها مؤلف و السرقات الشعرية مصنفاتهم أمثال الآمدى والقاضى الجرجاني وغيرهما .

<sup>(</sup>۱) المصادر نفسه . (۲) الشبعر والشبعراء ۹۹ طبعة ليان

وهناك ناحية يجب ألا نغفلها وهي أن ابن قتيبة لا ينسى أن ينبهك الى أن هذا الشاعر أول من طرق هذا المعنى ، وأن ذلك أول من تناول في شعره ذلك الأمر . وقد تتبعت عددا من أقواله تلك في مراجع الأدب ودواوين الشعراء لأعرف مبلغ صحتها فألفيته أمينا صادقا في كل ما يقوله .

ويؤخذ عليه أنه كثيرا ما يعتمد في الاستجادة على آراء السابقين . وهو بذلك يتنكب الطريق السوى الذي رسمه لنفسه في المقدمة من أنه لا يتبع سبيل التقليد في الحكم على الشعر والشعراء . ولهذا نراه أحيانا يذكر للشاعر أبياتا على أنها ممه يستجاد له في حين أنها ليست من خير شعره ، لكنه يأخذ برأى السابقين .

﴿ وَنَرَاهُ يَعْنَى بِسَرَهُ كُثْيَرِ مِنَ أَخْبَارِ بِعَضَ الشَّيْعِرَاءَ ﴾ في حين نراه يوجز في أخبار البعض الآخر أيجازا غير محمود ﴾ بل آنه يترك المهم منها ولو كان خاصا بالفحول .

ومما نعيبه عليه أنه يذكر للشاعر أشعارا في الترجمة ، ثهر يمضى قليلا ويكرر هذه الأشعار من غير أن يكون هناك مبرر لذلك ، وقد يرويها مع تغيير في بعض ألفاظها . وكثيرا ما ينصرف عن الشاعر الذي يترجم له ويتناول شاعرا آخر ، ذاكرا أخباره وبعض آشعاره لوجود صلة قريبة أو بعيدة بين الشاعرين ، فاذا متناول الشاعر الآخر كرر ما قاله في ترجمة الأول . وسبب ذلك الناليف في ذلك العهد كان في طفولته ، ولذلك نراه أحيانا بعض الى الاستطراد الذي يشبه الخلط . وليس هذا منائليف في أول عهده كان ينهم منه تقييد كل ما يسنح على طلخاطر مما يتصل بالموضوع قريبه وبعيده ، قلما جاء ابن قتيبة هذبه وخطا به نحو الرقى ، ولكنه مع ذلك لم يسلم من عدوى الاشتطراد .

ويؤخذ عليه أنه يخالف جمهرة الأدباء في بعض الأمور ، حتى لقد ينفرد وحده برأى لا يقره عليه أحد . ولا زلت أذكر — حين كنت أعد رسالة الماچستير عن زهير بن أبي سلمي — أنه نسبه الى غطفان أصلا وموطنا ، مع أن الرواة يجمعون على أفه «مزني» أصلا «غطفاني » موطنا ، والتحقيق يؤيد ذلك . وهو ينسب قيس بن الملوح «مجنون ليلي » الى بني جعدة بن كعب بن ربيعة ابن عامر بن صعصعة ، والرواة يجمعون على أنه من بني عذرة المشهورة بالحب العذري العفيف .

ويعاب عليه كذلك أنه يضرب صفحاً عن ذكر الصفة اللصيقة بالشاعر ، فقد ذكر مثلاً عن أبى العتاهية أنه رسمى بالزندقة ، ونسى آنه كان ألهج الشعراء بالزهد والحث على نبذ الدنيا وعدم التهالك عليها . أما الزندقة فقد رسمى بها في حسينا شبابه ، ثم انقلب الى فراهد ورع طيلة حياته . ولا يطوف بخاطر انسان اسم أبى العتاهية

من غير أن لِقترن بالزهد والورع . ومن العرب أنه يروى له أبياته في الزندقة ولا يذكر له بيتا والحدا في الزهد الذي اشتهر به . . .

ويؤخذ عليه أيضا أنه أهمل فحولا من الشعراء كان يجب أن يترجم لهم ، فلم يترجم لهم ، فلم يترجم لأبي تمام وقد توفى قبله بما يقرب من نصف قرن ، ولا للبحترى وابن الرومي وقد عاصراه ، والثلاثة من فحول الشعراء . وهو بذلك يحيد عن مبدئه الذي رسمه في المقدمة . فان قبل انه لا يتحتج بشعرهم قلنا انه ترجم لشعراء كثيرين محدثين أقل منهم شاعرية ، ولا يتحتج بشعرهم ، لأن آخر من يحتج بشعره هو بشار بن برد كما يقولون . ويحتمل أن يكون قد ذكرهم في الجزء المفقود من الكتاب .

ويعاب عليه أنه يأتى بأخبار كثيرة فيها خوافة من غير أن يقيسها بمقياس العقل ، مع أف عنايته بالدراسة تبدو فى هذا الكتاب أكثر منها فى غيره . والأمثلة على ذلك كثيرة ، فمن ذلك أنه يذكر أن عبيد بن الأبرض عاش أكثر من ثلثمائة سنة (١) ، وأن المستوغر بن ربيعة بن كعب السعدى عاش ثلثمائة سنة وعشرين سنة ، ومن الغريب أنه يروى له شعرا فو دد ذلك :

ولقد سئمت من الحيساة وطولها

وعشرت من عبد السينين مثينا

مائة حدتها بعسل دها مائتان لي

وازدهت من بعد الشموار سنينا (٢>

<sup>(</sup>١) الشعر والشعراء ١٤٦ ط ليدن .

<sup>(</sup>٢) الشفر والشعراء ٢٢٧ ليدن .

ولعلنا نذكر أن لبيد بن ربيعة له بيت صدرته هو نفس الشطر الأول من البيت الأول

ومن العيوب التي لا تفتفر له أله يضيف شعرا الى شاعر ، مُم ينسبه الى شاعر آخر حين يترجم له . ومن ذلك أنه أضاف هُذِا البيت الى زهير :

كنت المنتور ليلة القسندر لو کنت من اشیء سوی بشر وهذا البيت من قصيدة موجودة في دينوائه مطلعها : لمن الديار

بقنة الحجر. الله عاد ونسب البيت الى المسيب بن علس حين ترجم له (<sup>(۲)</sup> وهذا تخبط منه . وهناك بعض الأمثلة لهذا التخبط منبئة في

الكتاب .

ولعل من أقوم ما احتواه هذا الكتاب هذه الذخيرة الضخمة عن آراء القدماء في الشعراء وأشعارهم ، وهو بذلك يقدم لمؤرخي ثقد النصوص أجل صنيع . وقد يتناول أخيـــانا بعض الأبيات المستحسنة بالشرح ليبين موطن الجمال فيها ، ولكنه قد يخطىء في هذا الشرح. وغريب من ابن قنيبة أن يعجز فهمه عن ادراك لمعانى بعض الأبيات، وهو العالم اللغوى الكبير، ومن أمثلة ذلك أنه يشرح بيت النابغة المعروف :

ولست بمستبق أخا لا تلمه على شعث أى الرجال المهذب فيقول: « يقول من لم تصلحه وتقومه من النــاس فلست

<sup>(</sup>۱) الشعر والشعراء ٥٨ ط ليدن . (٢) الشعر والشعراء ص ٨٤ طبعة ليدن .

بستبقية ولا راغب فيه » (١) . وهذا التفسير – كما ترى – بعيد كل البعد عن الغرض الذي يرمى اليه الشاعر . والبيت حكمة معروفة متداولة تناولها شعراء كثيرون في صور مختلفة . وقد وقع له مثل هذا القصور في بعض كتبه الأخرى ؛ فيقول في « كتاب الأشرية » في شرح بيت زهير :

أخو ثقة لا تهلك الخمر ماله ولكنه قد يهلك المال نائـــــله

« يريد أنه يعطى اذا بخلت النفوس » (٢). وأنت ترى أن مفهوم البيت ومنطوقه لا يؤديان مثل هذا المعنى ، فالشاعر يريد أن يصف ممدوحه بأنه رجل متصور ن ٤ لا يغشى مجالس الشراب، ولا يتلف ماله فيها ، ولكنه يتلفه في البذل والعطاء . وفي كتاب المعانى المكبير أمثلة لهذا الشرح الخاطيء .

وائى لتعرونى الدهشة حقا حين أجد ابن قتيبة الأديب العالم يرل هذه الزلات التى لا يقع فيها أبسط العقول ، واذ ذاك يمر بخاطرى قول الأزهرى فى ابن قتيبة بعد أن وثقه فيما يرويه : « فأما ما يستبد فيه برأيه من معنى غامض أو حرف من علل التصريف والنحو مشكل ، أو حروف غريب ، فانه ربما زل فيما لا يخفى على من له أدنى معرفة » (٣)

وأنا أعزو سر" ذلك الى ما ركتب فى طبيعته من التناقض الذي يسيطر عليه فى بعض الأحايين: فهو يضع للنقد الأدبى مبادى،

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه ص ۸۷.

<sup>(</sup>۲) الأشربة ص ۱۸ ·

<sup>(</sup>٣) تهاريب اللغة ١٥/١ مخطوط .

جليلة ؛ منها حقويم الشعر من حيث هو شعر بدون نظر الى زمن قائله وآراء الإدباء فيه ، ولكنه كثيرا ما يتنكب هذا المبدأ القويم ويعتمد على آراء القدماء في حكمه ، ويضرب صفحا عن الشاعر المحدث مهما كال مجيدا . وتجده يخوض في أعمق الأبحاث الأدبية والدينية ويلمس أغوارها ، ويعجز في الوقت نفسه عن فهم بيت سهل من الشعر . وتراه يؤمن بمسألة الانتحال في الحديث ويتوقى رواية الأحاديث الموضوعة ، ثم تجده يدعم آراءه أحيانا بأحاديث لا يخفى فيها أثر الانتحال .

والظاهر أن ابن قتية كان يشعر بأخطائه ، فكان يلتمس لنفسه المعذرة بأنها زلات لا يسلم منها أى عالم مهما بلغ علمه ، والكمال لله وحده جل شأنه . وفى ذلك يقول : « ولا أعلم أجدا من أهل العلم والأدب الا وقد أسقط فى علمه ، كالأصمعى وأبى ازيد وأبى عبيدة وسيبويه والأخفش والكسائى والفراء وأبى عمرو الشيبانى ، وكالأئمة من قراء القرآن والأئلة من المفسرين . وقد أخذ الناس على الشعراء فى المجاهلية والاسلام الخطأ فى المعانى وفى الإعراب وهم أهل اللغة وبهم يقع الاحتجاج » (١) ، ثم يقول بعيد خلك « وليس صنف من الناس الا وله حشو وشوب .. ومن ذا صفا فلم يكن له عيب ? ، وخلص فلم يكن فيه شوب ؟ » وخلص فلم يكن فيه شوب ؟ » ويذكر في أبن قتيبة لتقرير ذلك أن بعض فطاحل العلماء كانوا يعترفون بعجزهم عن فهم بعض الأبيات ، فقد سأل أبو عبيدة آبا عمرو بن العلاء عن فهم بعض الأبيات ، فقد سأل آبو عبيدة آبا عمرو بن العلاء

<sup>(</sup>١) تأويل مختلف الحديث ٩٥ .

عن تفسير بيت من الشعر فقال : «دُهب والله الذين كانوا يعرفون تفسيره » (۱) . واذن فابن قتيبة — كغيره من العلماء — متعرض كلولل والعثار كما يريد أن يقول .

وهناك سؤال يتردد في أخلادنا بعد ذلك وهو : هل كان ابن قشية ذواقة للأدب ? وهل كان يثقف الشعر ويحسن الحكم عليه ؟ العجواب عندي أنه كان كذلك في الأعم الأغلب . وأبرز ناحية تدفعنا الى هذا الجواب أنه كان يختار فيحسن الاختيار ، ويحكم فيصيب سواء المفصل . والأمثلة على ذلك لا يعيها حصر ، وهي مشورة في كتبه وبخاصة في كتابي الشعر والشعراء وعيون وهي مشورة في كتبه وبخاصة في كتابي الشعر والشعراء وعيون الأخبار ، وكلها تدل على أنه كان من أعظم تقاد الأدب في القرن الثالث ان لم يكن أعظمهم . وهاك نماذج على سبيل المثال لتدرك أنه كان يقدر الشعر ويعرف غثه من سمينه :

يقول ابن قتيبة : ﴿ وَمَمَا سَبِقَ اليَّهِ النَّابِغَةُ وَلَمْ يَنَازَعُهُ قُولُهُ :

﴿ فَأَنَّكُ كَاللَّهِ مِنْ الذِّي هُــو مَدْرَكِي

وان خلت أن المنتأى عنك واسع، (٧)

والحق أن هذا البيت من أروع ما قيل فى سعة السلطان ومسطة السيادة . والصلورة نصمها رائعة قوية . وانظر اليه فى حكمة العكسى على الست الذي بلمه :

خطاطیف حجن فی حبال متینه میمد بها آید الیالی نوازع فیقول: « رأیت قوما پستجیدونه وهو عندی غیر جید فی

<sup>(</sup>۱) كتاب المهاني الكبير ١١٣٧/٢ .

<sup>(</sup>٢) الشعر والشعراء ٨٠ ليدن .

المعنى ولا فى التشبيه ». وهو مصيب فى حكمه ؛ فان الخطاطيف المحمن قد تعجز عن أن تصل الى الغاية . وهو هنا يستعين فى القده بالعقل الخالص . وشبيه بهذا رأيه فى بيت آخر عبيب على الأعشى وهو قوله فى ملك الحيرة :

ويامر لليحسوم كل عشسية

بقت وتعليق فقد كاد يسنق (١)

وقالوا: «هذا مما لا يتمدح به رجل من خساس الجنود ؛ لأنه ليس من أحد له فرس الا وهو يعلفه قتا . ويقضمه شعيرا ؛ وهذا مديح كالهجاء » . ويرد ابن قتيبة ردا يلتمسه من الحق والواقع فيقول: «ولست أرى هذا عيبا لأن الملوك تعد فرسا على أقرب الأبواب من مجالسها بسرجه ولجامه ، خوفا من عدو يفجؤها أو أمر ينزل ، أو حاجة تعرض لقلب الملك ، فيريد البدار اليها فلا بحتاج الى أن يتلو م ( يتهكث ) على اسراج فرسه والجامه ، واذا كان واقفا غد تى وعشى . فوضع الأعشى هذا المعنى ودل به على ملكه وعلى حزمه » (٢) . والواقع يؤيد المعنى ودل به على ملكه وعلى حزمه » (٢) . والواقع يؤيد

ولو أحصيت لك جبيع نظراته الصائبة فى الشعر فى كتاب الشعر والشعراء لطال بى الحديث ، وحسبى من ذلك ما ذكرت . وقد عقد فى «عيون الأخبار » فصلا بعنوان «حسن التشبيه

<sup>(</sup>۱) اليحموم = فرس النعمان بن المندر ، سمى بذلك لشدة مواده . القت )= نوع من العلف , يسنق = يبشم من الشهبع والتخمة . (۲) الشعر والشعراء ١/٢٢ طبعة شاكر .

في الشعر » (١) ، وأنا أحيلك عليه لتدرك أنه يسوق الأبيات الرائعة التشبيه ، مما يدل على سلامة ذوقه في الاختيار. ولم يكن يقف عند حد ذكر الأشعار ، بل كان كثيرا ما يبدى رأية معارضة سابقيه ، ومفند ا آراءهم ، وهاك مثلا واحدا من كثير : يقول الشاعر :

كأن نيرانهم في كل منزلة مصبغات على أرسان قصار (٢) ويقول فيه ابن قتيبة : « الناس يستحسنون هذا ، وأفا أرى أن أقول : الأولى أن يشبته المصبغات بالنيران لا النيران بالمصبغات » . وهو يرى ذلك لأن الصفة في المشبه به دائما أوضح منها في المشبه ، ولون النار المندلعة الأوار أقوى من لون المصبغات . ويبدو منه أحيانا ذوق سليم حين يقارن بين الأبيات ، فقد ذكر

أن العلماء يرون قول عمرو بن الاطنابة أحسن ما قيل في الصبر وهـــو :

وقولى كلما جشـــات وجاشت

مكانك تحسدي أو تستريحي (٣)

ويعقب ابن قتيبة قائلا: وأحسن من هذا عندى قول قطرى : وقولى كلما جشــــات لنفسى من الأبطال ويحك لا تراعى فانك لو سألت بقــــاء يوم على الأجل الذى لك لم تطاعى

<sup>(</sup>إ)عيون الأخبار ٢/١٨٦ .

<sup>(</sup>۲) عيون الأخبار ١٩١/٢ • المصبغات = الثياب اللي صبغت ولونت بالصبغ • الأرسان = الحبال • القصار = الذي يحسور الثياب ويدقها بالمقصرة وهي قطعة من الخشب • (٣) عيون الأخبار ١٩٣/٢ •

ولعلك توافقني على أن بيتى قطرى من أروع ما قبل فى الصبر على الحرب، والحث على الاقدام. واستحسن ابن قتية فيما يشبه هذا المعنى قول نهشل بن حربى بن ضمرة :

ويوم كأن المصلين بحرة وان لم تكن نار قيام ولا جمر صبر نا له حتى يبوخ وانما تفريج أيام الكريهة بالصبر (١) وهذان البيتان رائعان في وصف هول الحرب والصبر على

وأسائها .

على أية حال نستطيع أن نقول ان ذوقه فى الاختيار من خير الإذواق على العموم ، وكتبه فى المختارات تدل على ذلك ، واقرأ هذه الأبيات لمحمد بن أبى حمزة مولى الأنصار ، ايختارها لأنها أغرب ما قيل فى مصلوب :

العمرى لِئِن أصباحت فوق مشذّب

طويل تعقيك الرياح مع القطــــر

القد عشت مبسوط اليــدين مرز آ

وعوفيت عند الموت من ضغطة القبر

وأفلت من ضيق التراب وغسب وللم تفقد الدنيا فهل لك من شكر (٢)

والأبيات — من غير شك — شديدة التأثير ، طريفة المعنى ـ

والابيات — من غير سك — سديده الدير ، حريب على والاشعار التي اختارها للغزل في عيون الأخبار من أروع ما تقع

<sup>(</sup>١) عيون الأخبار ١/٥/١ .

<sup>(</sup>٢) عيون الأخبار ١٩٦/٢ ٠

عليه عين مختار . ومن ذلك ما ذكره لألمى صخر الهزائي ، وهي قصيدته الرائية التي مطلعها :

أما والذي أبكى وأضحك والذي

أمات وأحيا والذي أمره الأمسس

ويا حبها زدني جـوعي كل ليــــلة

وزرتك حتى قيل ليس له صبير

عجبت لسعى الدهس بيني وبينها

اذا ذكرت يرتاح قلبي لذكــــرها

كما انتفض العصفور بلله القطر.

وختمها بهذا البيت :

هل الوجد الا أن قلبي لو دنــــا

من الجمر قيد الرمح لاحترق الجمر وهي قصيدة جميلة عذبة الجرس ، ترددها الألسن لعذوبتها .

واختار أبياتا رقيقة لشاعر لم يذكر اسمه ، وهي في « أمالي القالي » منسوبة الى يزيد بن الطثرية (١) ونكتفي منها بهذا

(۱) أمالي القالي ١٩٦/١ .

وكنت اذا ما جئت جئت بعسلة

فأفنيت علاتي فأيش أقسول

ولعل هذا البيت هو الذي أوحى الى شوقى أمير الشعراء أن يقول على لسان المجنون في رواية « مجنون ليلي »

كم جنت ليسلى بأسباب ملفقسة

ما كان أكثر أسببابي وعبلاتي

وأورد للهجنون أبياتا من خير ما رُثُوى له منها

وانى لأستغشى ومسا بي نعسة

لعسل خيسالا منسك يلقى خياليسا

وأخسرج من بين الطلوس لعلّـنى أحد"ث عنب النفس في السر خاليا

ويقول المجنون يصور أمله في الظفر بليلي تصويرا لم يسبق

خان أعط ليلي في حيساتي لا يتب الى الله عب

ومما ذكره للعباس بن الأحنف:

اشكو الذي أذاقوني مودتهم حتى اذا أيقظوني في الهوى رقدوا رواستنهضوني فلما قمت منتهض من ثقل ما حمَّلُوني في الهوي قعدوا

واختار لقيس بن ذريح أبياتا جميلة منها :

تعلتق روحي روحها قبـــــــل خلقنا

فليس وان متنسا بمنفصم العهد وهكذا كان ابن قتيبة سليم الذوق خين عمد الى اختيار هذه الأشعار في الغزل وفي غيره . ولكني آخذ عليه في هذا المقام اغفاله أشعار عمر بن أبي ربيعة وجميل وكثير ، وهم من زعمام الغزلين . وكان ذوقه يهديه أحيانا الى معرفة الشعر المصنوع من غيره ، ومن ذلك أنه روى أبياتا لنطر بن حجاج ثم قال : « وأنا أحسب هذا الشعر مصنوعا » (١) .

وكما كانت له سقطات فى تفسير بعض الأبيات كانت له كذلك سقطات فى اضافة بعض الأشعار الى قائليها تدل على ضالة حظه من الذوق الفنى . وعلة ذلك عندى التناقض الذي أشرت اليه آنفا والذي يسيطر عليه أحيانا ؛ فبينما تجده رائع الذوق عميق الفكرة ٤ يملأ نفسك اعجابا به واكبارا له ، اذا به يبهتك بذوق ضئيل وفكر ضحل . واقرأ له هذه الأبيات يضيفها الى المتلمس : واصللاح القليل يزيد فيه وتقدوى الله من خير العتاد وأعلم علم حق غست ير ظن وضرب فى البسلاد بغير زاد وأعلم علم حق غست ير ظن وضرب فى البسلاد بغير زاد لحفظ المال أيسر من بغاه ولا يبقى الكثير مع الفساد ٢٥ واللمحة الفنية الخاطفة تنتئنا بأن هذا الشعر لا يقوله شاعل واللمحة الفنية الخاطفة تنتئنا بأن هذا الشعر لا يقوله شاعل المسحوة اللينة ، ثم المسحة

<sup>(</sup>١) عيون الأخبار ٢٤/٤ (٢) الشعر والشعراء ٨٨ ط ليدن .

الدينية التي تغمر الأبيات ، كل ذلك يجعلنا نرفض في غير الرادد عسبتها الى المتلمس.

ويخلط ابن قتيبة أحيانا خلطا يدعو الى الغرابة مبعثه التناقض كذلك ؛ ومن ذلك آنه نسب الى البعيث هذه الأبيات الأربعة : ولست بمفراح اذا الدهـــــر سرّنى

ولا جـزع من صرفه المتقـلب

ولا أتمنى الشـــــــر وألشر تاركى

ولكن متى أحمل على الشر أركب

ويعتــــده قوم كثير تجـــــــارة

ويمنعني من ذاك ديني ومنصب

لبالمنزل الأقصى اذا لم أقسر ب (أ)

وبعد ذلك ببضع صفحات ذكر البيتين الأولين فقط ، ناسِبا ، الماها الى تآبط شرا .

واذا جرینا وَراء تعلیله قلنا انها هفوات تعرض لکل عبقری ، ولا یسلم منها أی انسان .

. ومهما يكن من شيء فهفواته قليلة لا تقدح فى عبقريته . وهو على العموم رجل يثقف الشعر ويحسن الحكم عليه .

وأستطيع أن أقول بعد كل ما ذكرت انه وضع لبنة أساسية في تاريخ الأدب العربي ، بما ساقه لنا من أخبار عدد حافل من الشعراء ، وبما ذكره لنا من تعليل لبعض الظواهر الأدبية .

<sup>(</sup>۱) عيون الأخبار ١/٥٧٥ .

## الغضالاابع

## أثر ابن قُتَّيْبة في النقد

بينا فى القصل السابق أثر ابن قتيبة فى الشق الأول من الأدب الوصفى ، وهو تاريخ الأدب ، وعرفنا أن كتابه « الشعر والشغراء» لم يكن من التاريخ الأدبى فى شىء كثير ، وانما كان لبنة طيبة فى أساس هذا العلم .

ونريد في هذا الفصل أن نبين أثر ابن قتيبة في الشبق الثاني من الأدب الوصفى وهو « النقد » . ولا جدال في أن آراءه كانت ذات أثر بعيد الغور في النقد من الناحية النظرية على الأقل . وقد سجل تلك الآراء في مقدمة كتابه « الشعر والشعراء "» .

ولكى الدرك صنيع ابن قتيبة فى هذا الفن يجمل بى أن أذكر كلمة عاجلة عن النقد وتطوره حتى أسلمته المقادير الى ابن قتيبة ، وبذلك نستطيع أن نقف على الخطوات الساذجة التى خطاها النقد فى تؤدة ، والدرجات التى توقيلها على يد ابن قتيبة :

كان للعرب فى أخريات العصر الجاهلي مجالس أدب وأسواق يرتادها الناس من كل فج ليشهدوا منافع لهم وليتناشدوا الأشعار . وكانوا الى جانب ذلك يلتقون فى رحاب الملوك والأمراء من المناذرة والغساسنة وغيرهم يتنشدونهم اشعارهم ، وكان التنافس بينهم يدفعهم الى أن ينقد بعضهم بعضا . وهذه كانت للحاولات الأولى فى النقد . ومن ذلك ما نعرفه من حكومة النابغة المشهورة فى منوق عكاظ ، ويروون كذلك أنه « دخل يثرب فغنى بشعره ففطن ، فلم يعد للاقواء » (۱) . ويعزون الى طرفة أنه عاب على المتلمس نعته البعير بشعوت النياق وقال : « استنوق الجمل » (۲) ، فضحك الناس وصارت مثلا .

وأبلغ من ذلك دلالة على وجود هذا النقد أن الشعر قد أصبح في هذا العصر فنا يتتلقى على أساتذة ، وو جدت له مذاهب مختلفة ، وأصبحنا نرى من الشعراء الجاهليين من كان له أستاذ يوى شعره ويتخرج على يديه ، مسترشدا بمنهجه الفتى ، مثل يديد بن أبي سلمي والحطيئة والأعشى .

ويلاحظ أن هذا النقد الناشيء كان يتجه الى الصياغة والمعاني ويعرض لها من تاخية الصحة والانسجام ، كما توحى به السليقة العربية . فهو نقد فطرى لا يربط بين الشاعر وبين بيئته وزمانه . واذن فلا مراء في أن ما روى من القصص التي تنضمن النقد التفطيلي مرفوض من أساسه ، كقصة النابغة مع حسان والخنساء وهي معروفة مشهورة ، وكقصة أم جندب الطائية زوج امرى،

<sup>(1)</sup> الشعر والشعراء ص ٢٢ طبعة الشيخ شاكر •

<sup>(</sup>٢) الشعر والشعراء ص ١٣٥ شاكر ،

القيس التي احتكم اليها امرؤ القيس وعلقمة الفحل، وقضت فيها العلقمة (١).

وهناك مسألة أخرى متصلة بالنقد اتصالاً وثيقا ، تلك هي قصة « المعلقات » . فهذه القصة — ان صحت — تدل على أن اختيار هذ القصائد دون غيرها حكم ضمني على جودتها ! ولكني لا أطمئن الى صحتها . وقد تحدثت عنها حديثا مستفيضا في كتابي عن زهير بن أبي سلمي (٢) .

ولما بعث النبي الكريم رأى أن يجند الى جانب حملة القنا والصوارم ، اللسن المقاويل ، وكان عليه الصلاة والسلام أفصح العرب ، يتذوق الكلام البليغ ويخوض في الشعر مع الوافدين ، وقد أعجب بشعر النابغة الجعدى وقال له : « لا يفضض الله قاك » ، وكان يستنشد الخنساء ويستزيدها ويقول لها : « هيه يا خناس » .

وكان الخلفاء الراشدون رضوان الله عليهم يخوضون مع الوفود التي كانت تفد على المدينة في الشيعر وفي المفاضلة بين الشعراء. وأظهرهم في هذا الباب الخليفة العظيم عمر بن الخطاب، وله في ذلك حكايات كثيرة معروفة. ويعتبر عمر أول من أقام حكما في النقد على أصول متميزة وأسباب واضحة . ولكنه على أية حال كان تقدا فطريا.

<sup>(</sup>۱) انظر هذه القصة بالتفصيل في كتاب المعاني الكبير ۱/۱۸. (۲) انظر كتاب زهير بن ابي سلمي شاعر السلم في الجاهلية ص ۱۸۸٠.

وظل النقد على تلك الحال ناشئا يافعا الى قبيل أواخر القرن الأول ، لا يعدو أن يكون نظرات يسيرة تبنى على أمور موجزة من المقاييس الأدبية . ثم تبدّلت الحال غير الحال في أخريات القرن الأول ، لأن الناس تعمقوا في فهم الأدب ، ووازنوا بين شعر وشعر وبين شاعر وشاعر ، حتى انه ليمكن القول في شيء من التجاوز – أن عهد النقد الطحيح يبتدىء من ذلك الوقت ، وأن كل ما سبق له لم يكن سوى نواة أو محاولات فيه . وكتب الأدب مترعة بالأمثلة الكثيرة ، وحسبى أن أسوق لك منها هذه الأمثلة :

ذكر ابن قتيبة أن عبيد الله بن قيس الرقيات أنشد عبد الملك ا ابن مروان أبياتا رقيقة القافية ، فقال له الخليفة : « أحسنت لولار أنك خنتيت في قوافيك » (١) . ا

وكانت ستكينة بنت الحسين رضى الله عنهما عفيفة برزة / المجالس الخيرة من الناس ، ويجتمع اليها الشعراء محتكمين ، وكانت ظريفة من احة ، وكان مجلسها نموذجا طريفا (للصالونات) الأدبية في ذلك الحين . وقد روى أنه اجتمع في مجلسها ذات مرة راوية جرير وراوية جميل وراوية نصيب وراوية الأحوص ، فأخذ كل منهم يفخر بصاحبه ، فاحتكموا الى سكينة ، فقالت لراوية جرير : اليس صاحبك الذي يقول :

طرقتك صائدة القلوب وليس ذا

<sup>(</sup>١) الشُّلُعر والشُّعراء ص ٥٢٥ تحقيق الشبيخ شَاكِر ٠

واي ساعة احلى من الطروق ؟ « قسّح الله صاحبك وقبع الله عناصبك الذي يقول : ﴿ هِنْ عَالَتُ لَوْ الْوَيْةِ جَمِيلَ : اليس صاحبك الذي يقول : ﴿

فَلُوْ تَرَكَتْ عَمْسَالَى مَعَى مَا طَلْبَهَا ﴿

﴿ وَلَكُنَ طَلَابِيهِا لَمَا فَاتُ مِنْ عَقَـــلَّى

للم قالت لراوية نصيب : أليس صاحبك الذي يقول :

أهيم بدعـــــــ ما حييت فان أمت

فواخزنا من ذا يهييم بهيا بعدي

قبلاً أرى همه الأخيس يعشقها بعده ، « قبت الله وقبح عنده » و قبت الذي يقول تعنفره » و ثم قالت لراوية الأحوص : أليس صاحبك الذي يقول تمن عاشقين نراسلا و تواعدا الله لذا نجم الثريا حلقال الله اذا نجم الثريا حلقال الله بألغم ليسلة وألذ هما المحتى اذا وضح الصاح تفرقا القيم الشراحيك وقبيح شكره ، ألا قال « تعانفا » . ولم تقدم حديد الله صاحبك وقبيح شكره ، ألا قال « تعانفا » . ولم تقدم

آخد الهنهم في ذلك اليوم (١) .

وهالله مثلا آخر من النقد الذي ظهر في ذلك العصر: الشاك جرير قول عمر بن أبي ربيعة :

سَائِلًا الرَّبِعُ بِالسِّلَى وقولًا هجت شوقًا لَى الفداة طويلًا أين حَي حلَّــــوكُ أذ أنـــــ ت محفوف بهم آهل اراكجيلا

ران (۱) انجانی ساسی ۱۸٫۰۰ .

قال

قال: ساروا فأمعنوا فاستقلوا وبرغمى لو استطعت رحيلا سئمونا وما سيئمنا مقاما وأحبوا دماثة وسهولا فقال جرير: « ان هذا الذي كنا ندور عليه فأخطأناه وأصابه هذا القرشي » (١) وكانوا يقولون : « ان جريرا يغترف من بحر

هدا الفرشي » ﴿ وَ فَالُوا يَقُولُوا والفرزدق ينحت من صخر » .

وقد و جد فى هذا العصر الاسلامى مجالس أدب عامة تشبه مجالس الأدب فى الجاهلية ، كمربد البصرة ومسجد الكوفة . وكانت حلقات الشعر تنتظم فيهما ، وبخاصة فى المربد ، اذ كان يرتاده من حين لآخر جرير والفرزدق والراعى للمهاجاة والتفاخر ، ونشأ عن ذلك ما يعرف « بالنقائض » .

ولعلك تلاحظ معى أن هذه الآراء فى النقد تدل على أن العرب قد فطنوا الى كثير من خصائص الشعر الجيد ، كروعة النغم ورقة الشعور وجودة المعانى وطرافتها ، وتدل على أن النقد قد دقت عبارته ، وأصبح الناقد يجنح الى التعليل بعض الشيء ، ولكنه كان يعتمد — على كل حال — على السليقة والذوق

وعلى ذلك نستطيع أن نقول ان النقد ظل فطريا تأثريا بعيدا عن روح العلم ، ولا يعتمد على تحليل النصوص تحليلا يبين خصائصها الدقيقة . وهؤلاء النقدة كانوا عربا خلصا ، ينقدون بدافع من سليقتهم وطبعهم .

<sup>(</sup>١) أغاني بولاق ١/٧١ .

أما الذين نطقوا العربية تعلما ونقدوا الشعر تعلما ، وكانوا يدرسون اللغة ويحللونها ليعرفوا أسرارها وأوجه الجمال والقبح فيها فهم اللغويون والنحويون ، ومعظمهم من الموالى . وكان أثرهم فى النقد خطيرا ، واليهم يرجع الفضل فى تدوين كثير من مقاييسه وأصوله . وهؤلاء هم العلماء الذين خلقتهم الحياة الاسلامية الجديدة .

وقد أخذت هذه الطائفة تستقرىء كلام العرب لتستنبط منه قواعد النخو ووجوه الاشتقاق وأعاريض الشعر ، وأصبح نقدهم للشعر لا يتصل برقته وجودة معانيه ، وانما يتصل بمسايرته للقواعد والأصول التي هداهم اليها استقراؤهم في الاعراب والوزن والقافية واللغة . وهذا النقد بعيد عن روح النقد الأدبى ولا دخل للذوق فيه .

يد أن فريقا من هؤلاء العلماء كان يروى الأشعار والأخبار والملح ، وكانوا من أئمة العربية الذين يترجع اليهم فى حل المشكلات ، ولهم فى نقد الأدب آراء يتعتد بها . وهؤلاء يتعتبرون من النحويين واللغويين الذين قو وا دعائم النقد الأدبى ، كعنبسة الفيل وميمون الأقرن وعيسى بن عمر الثقفى وأبى عمرو بن العلاء والخليل بن أحمد ويونس بن حبيب ، وكالأصمعى وخلف الأحمر وأبى زيد الأنصارى وأبى عبيدة ومحمد بن سلام الجمعى من البصريين ، والمفضل الضبى وأبى عمرو الشيبانى وابن الأعرابى وحماد الراوية من الكوفيين . والى هؤلاء جبيعا يرجع الفضل فى جمع اللغة والأدب وأخذهما من مناهلهما ونشرهما فى الأمصار .

وقد جرهم ذلك الى التعمق فى فهم الشعر وتذوقه وادراك معيزات الشعراء ، فعرفوامثلا أن جريرا قوى الطبع صادق الشعور ، وأن الأعشى يستعمل كثيرا من الأوزان فى شعره ، وأن امرأ القيس قد أتى بمعان لم يسبق اليها وأنه بجس عين الشعر للشعراء .

وكان لهؤلاء اللغويين الفضل الأكبر فى جمع الحجج التى أدلى بها أنصار كل شاعر ، وهذه الحجج كانت من الدعائم القوية التى بثنى عليها النقد وتاريخ الأدب .

وهذه الآراء تعتبر في جملتها من النقد الذاتي Subjective وهذه الآراء تعتبر في جملتها من النقد الذاتي ولذلك نراهم يختلفون في تقدير الشعر والشعراء . ويقول يونس بن حبيب : « ما شهدت مجلسا قط ذكر فيه الفرزدق وجرير ، فاجتمع أهل ذلك المجلس على أحدهما » (۱) . وهذا الكلام يصور ذاتية النقد ؛ فمن كان يميل الى جزالة الشعر وشدة أسره يقدم الفرزدق ، ومن كان يميل الى الشعر السمح المشرق يقدم جريرا .

ولا ريب أنه كان فى الشعر عناصر جيدة ترضى الناس جميعا ولا تختلف فيها الأذواق. ويدلنا على ذلك أنهم يكادون يتجمعون على أن امرأ القيس والنابغة وزهيرا والإعشى فى الطبقة الأولى من الجاهليين ، وأن جريرا والفرزدق والأخطل فى الطبقة الأولى من الاسلاميين. واذن فلابد من القول من أنه كان هناك ذوق أدبى عام يقوم على خصائص عامة.

<sup>(</sup>۱) الفيث المنسجم ١٩٨/١ .

ونستخلص من أقوال هؤلاء اللغويين النقاد أن المفاضلة كامت تفوم على دعامتين أساسيتين : أولاهما كثرة ما أثر عن الشاعر من شعر ، وثانيتهما جودة هذا الشعر الغزير . وتتحقق هذه الجودة بتوفر الخصائص العامة التي تستجيدها الأذواق .

وقد ظهر الى جانب هذا النقد نوع آخر لا يتصل بالجــودة والرداءة ، ولا يخوض في الموازنة بين الشعراء ، ولكنه يوبط الشاعر ببيئته وبالعوامل التي اختلفت عليه , ولا شك أن اللغويين هم الذين اتجهوا هذا الاتجاه في النقد بحكم مهمتهم الشاقة الجليلة التي اضطلعوا بها ، وهي جمع اللغة والأدب. وقد دعاهم ذلك الى دراسة البيئات العربية لمعرفة خلوها من شوائب الدخيل واللحن . وقد هدتهم تلك الدراسة الى أن يعللوا كثيرا من الظواهر في الشعر العربي ، وأن يفرقوا بين الشعراء من حيث ملازمتهم للروح العربية أو مقارفتهم لها حتى تتبين منزلتهم في ميدان الاستشهاد بالشعر . ومن ذلك ما يقوله يونس بن حبيب عن ابن قيس الرقيات : « ليس بفصيح ولا ثقة ، شغل نفسه بالشراب بتكريت » (١) . وكان العُلماء يقولون عن عدى بن زيد اله ﴿ كَانَ يسكن بالحيرة ويدخل الأرياف فثقل لسانه ، واحتمل عنه شيء كثير جدا ، والعلماء لا يرون شعره حجة » (٢) ، وذلك **لأن** كلا منهما تأثر بمن حوله من الأخلاط ، فقدح ذلك في فصاحته . وهذا النوع من النقد لا يعتمد على ذوق خاص ولا على ذاتية

<sup>(</sup>۱) أغاني ساس ١٦٠/٤ .

<sup>(</sup>٢) الشعر والشعراء ص ١٧٦ شاكر .

خاصة ، وانما هو يعتمد على صلات الشاعر ببيئته وظروفه ، ويسمى بالنقد الموضوعي Objective .

ويتصل بهذا النقد الموضوعي ضرب آخر من النقد يبحث في صحة اضافة الشعر الى صاحبه ، لأن الافتعال شاع اذ ذاك في الشعر كما شاع في الحديث لأسباب لا يتسع المقام لذكرها ، وقد أشار اليها ابن سلام في مقدمة كتابه . وأشهر من عترف باتتحال الشعر رجلان هما : خلف الأحمر البصري وحماد الراوية الكوفى ، وشاركهما في شيء يسير جدا شيخ اللغويين أبو عمرو بن العلاء . وقد دعت هذه الظاهرة اللغويين الى أن يبحثوا في المتن وفي

وقد دعت هده الظاهره اللعويين الى ان يبحثوا في الحل ولا السند كما يفعل رجال الحديث . ويرى أستاذنا المرحوم « طه ابراهيم » أن هذا النوع من النقد أقرب الى النقد التاريخي منه الى أى شيء آخر (١) .

وأول من صنف فى كل هذه المعارف كتابا خاصا وزاد عليها وجعلها بحثا علميا ذا أصول هو « محمد بن سلام الجمحى البصرى » ، وذلك الكتاب هو « طبقات الشعراء » . وقد ضنن هذا الكتاب الآراء المبعثرة التي قيلت فى الشعر والشعراء ، ومحصها وزاد عليها وبحثها بحث عالم متأثر بروح عصره من حيث التعليل ورد" الظواهر الأدبية الى أسبابها على قدر ما تتسع له عقليته . وسنعرض مقارنة بينه وبين ابن قتيبة فى فصل خاص .

وقد عرض ابن سلام في المقدمة لمسألة الشعر الموضوع ،

<sup>(</sup>۱) تاريخ لنقد الأدبى عند العرب ص ٧٣ ، وقد اعتمدنا على هذا الكتاب القيم كثيرا .

وأرجع أسباب الوضع الى أمرين : الأول : العصبية في العصر الاسلامي ، وحرص كثير من القبائل العربية على أن تضيف الى أسلافها ضروبا من السؤدد والمجند . الثاني : الرواة أنفسهم ورغبتهم في زيادة الأشعار . وكان ابن سلام يشير في كثير من المواضع الى نظرية الشعر المنحول في حديثه عن الشعر والشعراء في شيء كثير من الدقة يدل على المامه بالفكرة الماما طيباً. ولا ريب فى أنه قد درس الشعر الجاهلي دراسة طيبة ووقف على طبع كل شاعر . ثم وضع بعد ذلك الشعراء في طبقات متخذا الكثرة والجودة مقياسه . وهو يتناول كل شاعر ، موردا بعض أخباره في اقتضاب شديد ، وشيئا مما يستجاد من شعره وآراء بعض القدماء ، من غير أن يتعرض لتحليل النصوص تحليلا أدبيا يبين مواطن الروعة فيها ، بل يكتفي بالحكم على الشعراء وتعليل بعض الظواهر الأدبية ويضع كل شاعر في طبقته .

والظاهر من اضطراب المقدمة أن الكتاب كتابان ألف ابن سلام كل واحد منهما على حدة ، وجعل لكل مقدمة ، ثم اندمجت المقدمتان ، فكان ذلك سر ما فى المقدمة من اضطراب . وقد أشار ابن النديم الى ذلك (١) . ولا ريب فى أن ابن سلام قد استضاء بآراء سابقيه من اللغويين والنجاة .

ولكنا نأخذ على ابن سلام أنه لم يحلل النصوص ليبين جمالها كما قلنا . ونأخذ عليه كذلك أنه لم يطبق مقياس « الكثرة والجودة » بدقة حين يُنزل الشعراء منازلهم . فأحيانا يضع

<sup>(</sup>۱) الفهرست ص ٦١ .

شعراء فى طبقات دون أقدارهم ، ويضع آخرين فى طبقات لا يستحقونها من غير أن يبدى لذلك سببا . وعلمة ذلك سبعا أرى — صعوبة تقسيم الشعراء الى عشر طبقات وايجاد الفروق الدقيقة التى تميز هذه الطبقة من تلك .

ومما نأخذه عليه أنه أعرض عن ذكر شعراء نابهين مشل عمر بن أبي ربيعة والطرماح بن حكيم والكميت الأسدى . ثم أنه وضع شعراء جاهليين بين الاسلاميين مثل بشامة بن الغدير وقراد ابن حنش وأبى زيد الطائى ، وهؤلاء جاهليون .

بي من و بي روي وي وي الكتب التي ومهما يكن من شيء فكتاب ابن سلام يعتبر أول الكتب التي وضعت في النقد الأدبي .

وهنا أحب أن أشير الى مسألة هامة تعيننا على اتجاه ابن قتية في النقد قبل أن نصل اليه ؛ تلك أنه لما قامت الدولة العباسية وامتزج العرب بغيرهم من الموالى وبخاصة الفرس وتعقدت الحياة تشأ جيل من الشعراء يتعرفون بالمحدثين . ومنذ ذلك العهد صار الشعراء طائفتين : طائفة تحتذى القدماء ، ولا تجدد الا بمقدر ما يساير الحياة الجديدة ولا يجافى الروح العربية ، ومن هؤلاء مروان بن أبى حفصة ودعبل الخزاعى وعلى بن الجهم وأشجع السلمى . وطائفة أخرى مالت الى التجديد وعلى رأسهم بشار شيخ المحدثين والعتابى وأبو نواس ومسلم بن الوليد ، ثم بشار شيخ المحدثين والعتابى وأبو نواس ومسلم بن الوليد ، ثم أبو تمام وابن المعتز . ويقول ابن رشيق ان المشهور ان أول من فتق البديع بشار بن برد ، واقتدى به كلثوم بن عمرو العتابى فتق البديع بشار بن برد ، واقتدى به كلثوم بن عمرو العتابى وأبو منصور النمرى وأبو نواس ومسلم بن الوليد ، واقتهى وأبو منصور النمرى وأبو نواس ومسلم بن الوليد ، واقتهى

البديع الى ابن المعتز واختتم به (۱). وكان التجديد الذي أحدثته هذه الطائفة يتصل أكثر ما يتصل بالزخرف والتنميق. وقد وجدوا لهذه الصنعة أصولا ونماذج في الشعر القديم جاءت عفوا عن غير قصد ، وألنفكو ها كذلك في القرآن الكريم ، وفي الأحاديث . و أجدت اذن مدرسة جديدة شيخها بشار ، وأصبح الشعن فنا يسير الشاعر فيه وراء الجمال ويشقى في العثور عليه ، وصارت الألفاظ تبدل والعبارات تغير ليحدث اللفظ طربا في السمع وليتحقق به للشاعر نوع من أنواع البديع . ولم يعد الغرض من تبديل الألفال وتغيير العبارات ايضاح المعنى الغرض من تبديل الألفال وتغيير العبارات ايضاح المعنى أو تحديده .

وقد كان هذا — بطبيعة الحال — مؤذنا بوجود خلاف بين النقاد، فبعضهم يؤثر القديم الجرل، وبعضهم يؤثر العديث الرقيق المزخرف. وأشد النقاد تعصبا للقدماء وتحاملا على المحدثين هم اللغويون، فهم لا يكادون يتقرّون لمحدث بسبق. وسبب ذلك واضح ؛ فانهم كانوا يرتادون البادية ويأخذون اللغة عن فصحاء الأعراب ويروون الشعر، فتأثرت أذواقهم بالشعم القديم، وأصبحوا لا يحفلون كثيرا بأشعار المحدثين. هذا الى أنهم كانوا يرون اللغة العربية لغة صحراوية تتصل بما في الصحراء من جماد وحيوان ونبات، واذن فهي لا تزدهر الا في البداوة. ولهذا كانوا يعتقدون أن الاقامة في الحضر تفسد الملكة الفنية العربية وتجلب يعتقدون أن الاقامة في الحضر تفسد الملكة الفنية العربية وتجلب يعتقدون أن الاقامة في الحضر تفسد الملكة الفنية العربية وتجلب يعتقدون أن الاقامة في الحضر تفسد الملكة الفنية العربية وتجلب يعتقدون أن الاقامة في الحضر تفسد الملكة الفنية العربية وتجلب يعتقدون أن الاقامة في الحضر تفسد الملكة الفنية العربية وتجلب يعتقدون أن الاقامة في الحضر تفسد الملكة الفنية العربية وتجلب يعتقدون أن الاقامة في الحضر تفسد الملكة الفنية العربية وتجلب يعتقدون أن الاقامة في الحضر تفسد الملكة الفنية العربية وتجلب يعتقدون أن الاقامة في الحضر تفسد الملكة الفنية العربية وتجلب يعتقدون أن الاقامة في الحضرة وليد الحضارة ، فهو اذن يجافي الروح

<sup>(</sup>١) كتاب العمدة ١/٥٨.

العربية ، وقد لا يخلو من اللحن في الاعراب أو في الاشتقاق . زد على ذلك أنهم كانوا في حاجة الى الشواهد ، وكانوا لا يطمئنون بطبيعة الحال الى لغة المحدثين .

وقد كان على رأس هؤلاء المتعصبين للقديم شيخهم أبو عمرو ابن العلاء . وكلما أوغل الشاعر فى القدم كان فى نظره أجدر بالتقديم والتقدير ، ولهذا يقول : « لو أدرك الأخطل يوما واحدا من الجاهلية ما قدمت عليه أحدا ». وجرى على مذهبه ابن الأعرابى وخلف الأحمر وأبو عبيدة والأصمعى وغيرهم .

وقد تصدى الأنصار القديم أبو نواس ، وأخذ يسفه مذاهبهم وينعى على من يحتذيهم ، ويطعن الشعر العربى فى أخص خصائصه، وهو بدء القصائد بالنسيب والوقوف على الأطلال ومساءلة الدمن ، وأمره فى ذلك معروف . ولكن صيحته هذه كانت نفخة فى واد ، ولذلك نراه هو نفسه يسير فى درب الشعر القديم ، فيقف على الأطلال أحيانا ويخاطب الربع ويذكر انضاء الراحلة .

على أنه يجب أن نعترف بأن محاولة أبى نواس هذه تعتبر لفتة فذة فى النقد الأدبى ، لأنه يريد أن يحقق الصلة بين الأدب والحياة ، أى انه يريد أن يكون الأدب مرآة الحياة على حد تعبير الغريين .

هُكذا كان النقد في نهاية القرن الثاني: تعصّب للقديم يبلغ حد التحامل على المحدثين ، ومحاولة من انصار التجديد فيها شيء غير قليل من الازراء بالقديم .

وظلت الحال كذلك حتى بزغ فجر القرن الثالث ، فكان بحق

عصر تجديد تناول النقد في ظواهره وفي أشكاله ، بل في جوهره وفي حقيقته .

نعم أصبح النقد في هذا العصر يقوم على العناصر التي أشرنا اليهًا ، ويقوم كذلك على الثقافة والفلسفة والمنطق ، وعلى كل ما دخل الذهن العربي من المعارف الأجنبية التي ترجمت ؛ وبخاصة كتب أرسطو في الشعر والخطابة . فلقد أقبل كثير من أدباء هذا القرن على هذه العلوم الحديثة واغترفوا منها في قلة أو في سعة ، كل على حسب ميله وذوقه ، كما ازور عنها كثير من العلماء الذين لا يؤثرون على الثقافة العربية أية ثقافة أخرى ، مشل أبي حاتم السجستاني وأبى الفضل الرياشي وابن السكيت ومحمد بن يزيد المبرد وأبي العباس ثعلب. هؤلاء جميعا ومن لف لفهم كانت ثقافتهم عربية أو تكاد ، فكانوا يجمعون بين العلم بالنحو والعلم باللغة والأدب ، ولا يخلو أحدهم من أثر في نقد الشعر . وانك لتعرف اتجاهاتهم في النقد من كتاب « الكامل » للمبرد ، وعلى الأخص في باب « التشبيه » اففيه تجد كثيرا من أحكامهم على الشعر ؛ أذ يختار المبرد خير ما عرف من التشبيه المصيب الجيد ، ويعقب على ذلك بالحكم الذي يبينن منهج القوم في النقد فى ذلك الحين .

وقد و جد الى جانب هؤلاء وأولئك فريق آخر أخذوا بعظ من الثقافات الأجنبية الى جانب ثقافتهم العربية ، فكان لهم ذوق خاص فى تقد الأدب يعتمد على القديم أولا وقبل كل شيء فى الروح وفى الخصائص العامة الأصيلة ، ويتأثر مع هذا بالمعارف

التى نقلت الى اللسان العربى ، وبعقلية العماء فى التنظيم والترتيب . وخير من يمثل هذا الفريق عالمنا وأديبنا « أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة » ؛ فقد أخذ نصيبا ضخما من الثقافة العربية الرصينة ، وحصل على قدر عظيم جدا من العلوم الشرعية والدينية ، وظفر الى جانب ذلك بحظ لا بأس به من الثقافات الأجنسة .

كان ابن قتيبة فى الواقع وسطا بين المذهبين ، وكان سياجا قويا يحول دون طغيان الثقافات الأجنبية على الثقافة العربية . ونحن نقرأ له فى مقدمة « أدب الكاتب » شكواه المريرة من انحراف المتبحرين عن النظر فى علم الكتاب وفى أخبار الرسول صلى الله عليه وسلم وصحابته ، وفى علوم العرب ولغتهم وآدابهم ، وانصرافهم الى العلوم المترجمة انصرافا يكاد يبت ما بينهم وبين اتراثهم من صلة . ولكنه مع ذلك يحث الكتاب والأدباء على التزود من هذه العلوم الأجنبية فى قصد لما لها من مزايا .

وابن قتيبة لا يكره المنطق لأنه يجهله ، والهما يعيب على معاصريه أنهم يسرفون فيه الى حد يصرفهم عن الثقافة العربية الاسلامية التى هى أخلق بالدرس من غيرها .

يريد ابن قتيبة للناس فى عصره اترانا فى العلم وملاءمة بين المعارف، فلا يد عون العلم العربى وينكتبون على المعارف الأجنبية التى تفسيد عقولهم وأذواقهم على حد اعتباره.

ولا شك أن رجلا كابن قتيبة له هذا الباع الواسع في هذه المعارف المتنوعة الفسيحة المستقرة في ذهن خصيب اذا تصدى

للنقد كان له فيه منحى خاص وذوق يتناسب مع هــذا الذهن الصقيل الواعى .

ومن اليسير أن خدرك بعد ذلك منحى هذا الرجل فى النقد ، وهو البحث فى الأدب بروح العلم . أعنى أنه جعل النقد كالعلم دقة وتحديدا ، وبذلك يصبح له ضوابط وأصول محددة محصورة. وقد وجب علينا الآن أن نقول ان ابن قتيبة أول من وضع فى نقد الشعر قواعد وضوابط دقيقة نوقفك عليها الآن .

ومقدمة كتابه « الشعر والشعراء » تعتبر خطوة جريئة نقلت النقد الأدبى من حال الى حال .

والآن أتناول ما أزجاه ابن قتيبة للنقد من وضع ضوابط واضحة المعالم فى افاضة واسهاب .

1 — تدبر ابن قتيبة الشعر فوجده أربعة أضرب: ضرب حسن لفظه وجاد معناه ، وضرب حسن لفظه وحلا ، فاذا أنت فتشته لم تجد هناك فائدة فى المعنى ، وضرب جاد معناه وقصرت ألفاظه عنه ، وضرب تأخر معناه وتأخر لفظه . وقد ضرب ابن قتيبة الأمثلة الكثيرة لكل ضرب من هذه الأضرب ، وهى تدل على أنه كان حسن الذوق والاختيار الى حد بعيد : فمن الضرب الأول قول أبى ذؤيب:

والنفس راغبة اذا رغبتها واذا ترد الى قليل تقنع وهذا البيت من أبدع ما قالته العرب لفظا ومعنى . ومن الضرب الثاني قول القائل : ولما قضينا من مني كل حاجـــــة

ومستح بالأركان من هو ماستح

وشدت على دهم المهاري رحالنا

ولم ينظر العادى الذى هو رائح

أخذنا بأطراف الأحاديث بينسا

وسالت بأعنـــاق المطيّ الأباطح

وهذه الأبيات حسنة الجرس جميلة المقاطع والمخارج ، ولكن معناها دارج . وقد تناول هذه الأبيات بالتفصيل عبد القاهر الجرجاني وضياء الدين بن الأثير مبينين روعة الصورة البيانية التي أضفت على المعنى الدارج الجدة والجمال (١) . وأشار الي هذه الأبيات الفيلسوف أبو الوليد بن رشد في تلخيصه كتاب الشعر لأرسطو ، وبيتن أن الصورة البيانية هي التي خلقت من هذه الألفاظ شعرا جميلا ، ثم قال : « انما صار الكلام شعرا لأنه استعمل قوله وسالت .. البيت » (٢) . ومن الضرب الثالث قول لبيد بن ربيعة :

ما عاتب الحر الكريم كنفسه والمرء يصلحه الجليس الصالح فهذا البيت جيد المعنى الا أنه قليل الماء والرونق ، ليس فيه شيء من الطلاوة والاشراق . ومن الضرب الرابع قول الأعشى :

ر۱) الطر شاب "كن استو" دو در الم

<sup>(</sup>۱) انظر السرار البلاغة ص ١٦ طبعة المنار ، والمثل السمائر ٣٥٣/١ طبعة مصطفى الحلبى • (۲) انظر كتاب «فن الشعر» لأرسطو ص ٢٤٢ تحقيق الدكتور

ولقد غدوت الى الصانوت يتبعني

شاو مشل شلول شلشل شول (١)

وأنت ترى أن البيت غث المعنى واللفظ ، وفيه أربعة ألفاظ يمكن أن يُستغنى بأحدها عن جميعها .

ويجب أن أقرر أن الجاحظ قبل ذلك قد قسم الشعراء الى أربعة أقسام: فأولهم الفحل الخنذيذ والخنذيذ هو التام، ودون الفحل الخنذيذ الشاعر المفلق ، ودون ذلك الشاعر فقط ، والرابع الشعرور . ثم يقول الجاحظ بعد ذلك : « وسمعت بعض العلماء يقول : طبقات الشعراء ثلاثة : شاعر وشويعر وشعرور » (٢) . فالجاحظ يقسم الشعراء وابن قتيبةً يقسم الشعر . ومن الجائز أن يكون ابن قتيبة قد أخذ فكرة التقسيم عن الجاحظ. ولكن تقسيم ابن قتيبة مبنى على علل وأسباب محددة . وليس من شك فى أن ابن قتيبة والجاحظ قد اطلعا على كتاب الشعر لأرسطو ، وهذا الكتاب كان قد تترجم في ذلك الحين الى العربية . ولكن كل واحد من هؤلاء قد اعتمد في تقسيمه على أساس يختلف عن أساس الآخرين : فأرسطو يقسم الشعر على أساس الموضوع : الملهاة والمأساة والملحمة .. الخ ويتحدث عن عناصر كل منها في تفصيل ، ثم يتناول انقسام الشعر وفقا لطبائع الشعراء ؛ « فذوو النفوس النبيلة حاكوا الفعال النبيكلة وأعمال الفضكاء ،

<sup>(</sup>۱) هذه الألفاظ كلها بمعنى واحد ، ومعناها الرجل الحسين الصحبة ، السريع في تلبية الحاجة .

۲۱/۱ البيان والتبيين ۱/۱۱ .

وذوو النفوس الخسيسة حاكوا فعال الأدنياء ، فأنشأوا الأهاجى ، فينما أنشأ الآخرون الأناشيد والمدائح » (١) «لأن الشعر عنده محاكاة . والجاحظ يقسم الشعراء الى أقسام من غير أن يضع معالم لكل قسم تميزه عن غيره . وابن قتيبة يقسم الشعر بحسب قيمة اللفظ والمعنى .

ومن جميع الأمثلة التي ساقها ابن قتيبة لأضر ب الشعر ندرك ما يقصده من « اللفظ » ؛ فهو يقصد به رصف الكلمات وانسجامها وتالفها وحسن وقعها ، أي الصياغة كلها بما تجمع من لفظ ووزن وروى . ويقصد بالمعنى الفكرة التي تنبعث من الشعر ، والتي يريد الشاعر أن يسوقها لنا في عباراته .

ويبدو لنا من تقسيم ابن قتيبة للشعر أنه متأثر بالروح العلمية ، إن هذا التقسيم — كما ترى — جاء تنيجة حصر علمى دقيق . ويتضح لنا كذلك أنه يعتبر الشعر كل كلام موزون مقفى . وأرسطو أدق من ابن قتيبة فى هذه الناحية لأنه يعتبر الكلام الذى ليس له من خصائص الشعر الا الوزن والقافية «أقاويل» ، ويعتبر قائله « متكلما » وليس شاعرا (٢) .

والمعانى الجيدة فى نظر ابن قتيبة هى التى تأتى عن طريق الحس فى الغالب ، وتصدر عن تجربة أو أمر واقع فى الحياة أو مكن تحققه .

<sup>(1)</sup> انظر « فن الشعر » لأرسطو ص ١٣ وما بعدها تحقيق الدكتور عبد الرحمن بدوى ٠ (٢) فن الشعر لأرسطو ص ٢٠٤٠

وقد فات ابن قتيبة في هذا المقام أمر هام جدا ، وهو ضرورة المتلاف اللفظ مع المعنى ، أعنى أن اللفظ يجب أن يناسب المعنى . فالفخر مثلا يناسبه الألفاظ الجزلة التي تملأ الفم ، والغزل يناسبه الألفاظ الرقيقة الناعمة . وائتلاف اللفظ مع المعنى هـو الذي يسميه عبد القاهر الجرجاني « النظم » . وقد أفاض الجرجاني في هذه المسئلة حين تحدث عن بلاغة القرآن في كتابه « دلائل الاعجاز » فذكر أن اعجاز القرآن ليس في اللفظ وحده ولا في المعنى وحده ، وأنما هو في « النظم » ، أي ائتلاف اللفظ مع المعنى وتناسبهما واتساقهما . ولم يتعرض ابن قتيبة لهذه المسألة مع أنها من أهم مقاييس الشعر .

٢ — تناول ابن قتيبة ظاهرة هامة تعتبر من أخص خصائص الشعر العربى ، وهى بدء القصيدة العربية بالنسيب . وقد أفاض فى تعليل ذلك تعليلا منطقيا ، فذكر أن مقصد القصيد انما ابتدأ بذكر الديار ومخاطبة الدمن ، فبكى وشكا واستوقف الرفيق ، ذاكرا أهلها الظاعنين عنها ، لأن أهل الوبر ينتجعون مساقط الغيث على خلاف ما عليه نازلة المدر /ثم خلص من ذلك الى إظهار شدة الوجد وألم الفراق وفرط الصبابة والشوق ، ليميل نحوه الوجوم ويجتذب الأسماع .

وهنا يتناول ابن قتيبة أمرا يتصل بالنفس البشرية ، فيقول ان الشاعر يخوض فى التشبيب « لأن التشبيب قريب من النفوس، لأئط بالقلوب ، لما جعل الله فى تركيب العباد من محبة الغزل والف النساء ، فليس يكاد أحد يخلو من أن يكون متعلقا منه بسبب

وضاربا فيه بسهم حلال أو حرام » . ويمضى ابن قتيبة فى تعليل النسيب فيقول ان الشاعر « اذا استوثق من الاصغاء اليه عقب بايجاب الحقوق فرحل فى شعره وشكا النصب والسهر وسرى الليل وحر الهجير وانضاء الراحلة والبعير . فاذا علم أنه أوجب على صاحبه حق الرجاء وقرر عنده ماناله من المكاره فى المسير بدأ فى المديح فبعثه على المكافأة وهزه للسماح » .

وهنا نصل الى النقطة التى تعنينا وهي ايثار ابن قتيبة للقديم ايثارا يحتم على الشيعراء أن يجعلوا عامود الشيعراء أن يخلوا عامود الشيعراء أن يخرج دستورهم الفنى ، وفي هذا يقول: « وليس لمتأخر الشيعراء أن يخرج على مذهب المتقدمين في هذه الأقسام ، فيقف على منزل عامر أو يبكى عند مشيد البنيان ، لأن المتقدمين وقفوا على المنزل الدائر والرسم العافى ، أو يرحل على حمار أو بغل ويصفهما ، لأن المتقدمين رحلوا على الناقة والبعير ، أو يرد على المياه العذاب الجوارى لأن المتقدمين وردوا الأواجن الطوامى ، أو يقطع الى المدوح منابت النرجس والآس والورد لأن المتقدمين جروا على منابت الشيع والحنوة والعرارة » .

فأنت ترى أن ابن قتيبة لا يوال يتعصب للقديم ورسومه ومظاهره. وتلك من المآخد الكبيرة التي آخذها على ابن قتيبة لأنه بذلك يريد أن يقف الشعر جامدا ، لا يساير الحياة ، ولا ينبغي لابن قتيبة أن يحتم على شاعر عباسي رأى القصور والرياض، وعاش بينها أن يترسم خطى شعراء كانوا يستلهمون وحيهم من مهمه قفر وخيمة ذات أطناب وبعير وشاة .

وانى الأعتقد — فيما أعلم — أن ابن قتيبة أول من تناول هذه الظاهرة الفنية (النسيب) بالتعليل . وندرك من هذا التعليل أنه يريد أن يحقق الرابطة بين الشاعر وبيئته .

وقد نظر ابن قتيبة آلى هذه الأقسام نظرة علمية متأثرة بروح المنطق ، فأوجب ضرورة التناسب بينها ؛ فلا يصح أن يطغي واحد عَلَى آخرَ ؛ فلا يطيل الشاعر في أحدَهما فيمل السامعين، ولا يقطم وبالنفس ظماء الى المزيد . ويسوق ابن قُتيبة أمثلة وقعت ولم يراع فيها أصحابها التناسب بين هذه الأجزاء ، وأنكر منهم السامعون ذلك . وأحب أن أقول بهذه المناسبة ان من أبرز ما يمتــــاز به ابن قتيبة أنه يدعم الفكرة بأدلة مأخوذة من الأحداث والواقع ، بل انه كان يستلهم كثيرا من أفكاره من هذه السوابق ، فيبرزها في نظرية منسقة . ومن الأمثلة التي ذكرها أن بعض الرجاز أني نصر بن سيار فمدحه بقصيدة ، تشبيبها مائة بيت ومديحها عشرة أبيات ، فقال نصر : « والله ما بقيت كلمة عذبة ولا معنَى لطيفا الا وقد شغلته عن مديحي بتشبيبك ، فان أردت مديحي فاقتصر فى النسيب » فأتاه فأنشده:

هل تعرف الدار الأم الغمسر دع ذا وحبّ مدحة في نصر فقال نصر : « لا ذلك ولا هذا ، ولكن بين الأمرين » . وقيل

لعقيل بن علفة : « مالك لا تطيل الهجاء ? فقال : يكفيك من القلادة ما أحاط بالعنق » :

وأنا أعتقد أن ابن قتيبة على حق فى أن يوجب على الشعراء مراعاة أقسام القصيدة ، لأننى أرى أنه يجب أن يكون للعقب ل بعض السلطان على الشعر حتى لا يكون هناك جموح وفوضى . إن قتيبة الشعر الى متكلف ومطبوع . وهنا يوقفنا على أمر له خطره في الشعر ، أمر يتخطى الألفاظ والمعاني ، ولكنه يتصل بالروح والشعور ، وهو الطبع . والطبع من الأهمية محكماً ، ولكن الصنعة تمسخه وتذهب بطلاوته . والشاعر المتكلف في نظر ابن قتيبة « هو الذي يقوم شعره بالثقاف وينقيحه بطول التفتيش ويعيد فيه النظر بعد النظر كزهير والحطيئة » . وقد ذكر شعرا لبعض الشعراء الذين يذهبون هذا المذهب ويحبذون تنقيح الشعر وتحبيره ، مثل الحطيئة وسويد بن كراع وعدى ابن الرقاع ، ومن ذلك قول سويد :

أبيت بأبيـــات القوافى كأنسا

أصادى بها سربا من الوحش نز"عا

وقول عدى:

حتى أقو"م ميلها وسسنادها حتى يقيم ثقـــافة منآدها

وقصيدة قد بت أجمع بينها. نظر المثقف في كعـــوب قناته وكان الحطيئة يقول: «خير الشعر الحولى المنقح المحكك ?. هـذا هو الشعر الذي يراه ابن قتيبة متكلفا مصنوعا. وأما الشعر المطبوع عنده فهو الذي يأتي عن اسماح وطبع وغريزة.

ويمضى ابن قتيبة فيذكر أن للشعر دواعى تهيج ملكته وترسله من غير تكلف، منها الشوق، ومنها الشراب، ومنها الطرب، ومنها الغضب، ومنها الطمع. قيل للحطيئة: «أى الناس أشعر فأخرج لسانا دقيقا كأنه لسان حية وقال: هذا اذا طمع ». ويذكر ابن قتيبة تأييدا لذلك أن شعر الكميل في بنى أمية أجود منه في الطالبيين، وعلة ذلك في نظره «قوة أسباب الطمع وايثار النفس لعاجل الدنيا على آجل الآخرة ».

والشعراء يختلفون فى الطبع ؛ فبعضهم يجيد فى أغراض ويقصر فى أخرى ؛ تبعا لنزوعه وميله . قيل للعجاج : ﴿ انك لا تحسن الهجاء ، فقال : لأن لنا أحلاما تمنعنا من أن نظلم ، وأحسابا تمنعنا من أن تظلم ».

وقد ذكر ابن قتيبة أمارات واضحة للشعر المتكلف ، وذكر كذلك أمارات للشعر المطبوع تتهم ضمنا من كلامه على الشعر المتكلف وعلى المطبوعين من الشعراء . فالشعر المطبوع هو الذي يندفع عن السليقة والطبع ، ويوفق الشاعر فيه الى الابانة عن خواليج نفسه فى غير تعقيد ولا استكراه .

ويتبين لنا من قوله أن أمارات الشعر المتكلف ترجع الى أمرين : أولهما الروح والشعور ، وثانيهما التعبير والابانة . والقارىء يستطيع أن يدرك روح الشاعر المتكلف مما يبدو فى شعره « من طول التفكير وشدة العناء ورشح الجبين » ٤ ويحس القارى الجفوة التى بين الشعر وروحه وكأنه صاعد جبلا كما يقول . وكذلك يظهر التكلف فى الابانة والافصاح ؛ فكثرة الضرورات فى الشعر كرفع المنصوب وصرف الممنوع من الصرف ومد المقصور وتسهيل المهموز والترخيم فى غير النداء ، كل ذلك من علامات التكلف . كما أن منها الخضوع لقافية جائرة ، وغموض الكناية ، وذكر مالا يحتاجه المعنى ، وحذف مالابد من ذكره .

فالشعر المطبوع هو الذي يصدر عن نفس تجد ما تقول وينبعث عن سليقة طبعية وشعور فياض . والشاعر المطبوع هو الذي تجيئه الألفاظ وتتتابع في سهولة ويسر وتدفق حين تجيش بنفسه المعانى وتختلج . وكأن الابانة عند المطبوعين تكاد تصاحب التفكير ، فيصدر الشعر حينذاك عن فطرة واسماح .

ثم يتناول ابن قتيبة الأوقات التي يأتي فيها الشعر طيّعا سمحا سلس القياد ؛ فمنها أول الليل قبل الكرى وصدر النهار قبل العداء ، ومنها الخلوة في الحبس . ولهذه العلل تختلف أشعار الشاعر ورسائل الكاتب . ولعله يعنى أن الشعر الذي يصدر في هذه الأوقات يكون مطبوعا .

وليس من شك فى أن ابن قتيبة مصيب فى تبيان خصائص الشعر المطبوع ؛ فالينبوع الشعرى وقوة الطبع والعبارات التى يأخذ بعضها بحرجر بعض من أمارات الشعر المطبوع . ولكن تعريفه للشاعر المتكلف فيه تنكب "للحق والانصاف ، لأنه يعتبر العناية بالشعر وتحكيكه من أمارات التكلف . وظاهر من هذا

أنه يرى أن الارتجال في الشعر هو الطبع ، وأن الشاعر المطبوع هو الذي ينطق الشعر على البديهة بدون اعداد ، ولذلك عد" زهيرا والحطيئة وأشباههما من المتكلفين . وذلك فيه مجانبة للصواب ، لأن الشعر صناعة ككل الصناعات تحتاج الي مران وعنامة واعداد ، وقلما يكون الشعر المرتجل قويا . وأبلغ مشــل لذلك شعر حسان بن ثابت في الاسلام ؛ فهم يعزون سر ضعفه الى أسباب ، أهمها اضطراره الى الارتجال للرد على الوفود التي كانت تفد على النبي الكريم . وقل مثل ذلك في النابغة الجعدي والشماخ بن ضرار وأخيه مزر د . فلابد في الشعر من طول الأناة والروية ومعاودة النظر حتى يخرج وقد برىء من كل عيب وخلا من كل شائبة . وهذه العناية في الواقع ليست تكلفا ما دامت الملكة الشعرية مركوزة في فطرة الشاعر ، وما دام البيان في الاقصاح عن أحاسيسه وخوالج نفسه يواتيه في سهولة ويسر . فزهير في الواقع لم يكن متكلفاً ، ولم يكن يخرج عن طبعه وسجيته ، لأن التجويد أصيل في طبعه ومن قرارة نفسه ، فهو '« يردد النظر في شعره ويقلب فيه رأيه اتهاما لعقله وتتبعا على نفسه ، فيجعل عقله ذماما على رأيه ورأيه عيارا على شعره ..ليكون فحلا خنذيذا وشاعرا مفلقا » (١) كما يقول الجاحظ. فالعنابة بتثقيف الشعر والأثاة والروية فيه من الخصائص التي فيُطر عليها زهير وأضرابه ، وليس هذا من التكلف في شيء 4 لأن التكلف — كما عرَّفه ابن قتيبة \_

<sup>(</sup>۱) البيان والتبيين ٢١/٢

هو ظهور العناء في حمل النفس على قول الشعر من غير أن يكون هناك ميل أو نزوع ، فيرشح جبينه ولا تواتيه الابانة في يُسر ، فيكش من الضرورات غير المقبولة ، أما العناية الطبعية فليست تكلفا . ويقول ابن خلدون : « وليراجع شعره بعد الخلاص منه بالتنقيح والنقد، ولا يضن به على الترك اذا لم يبلغ الاجادة، فان الانسان مفتون بشمعره اذ همو نبات فكره واختسراع قريحته » (١) . والعناية ليست محمودة في الشعر فحسب ، بل هي محمودة كذلك في الخطب التي من أخص سماتها الارتجال ، ويقول البعيث وكان من أخطب الناس : « انى والله ما أرسل الكلام قضيبًا خشيبًا ، وما أريد أن أخطب يوم الحف ل الا بالبائت المحكك » (٢) . ولعل ابن رشيق يصيب حاجة نفسي اذ يقول : « ومن الشعر مطبوع ومصنوع ، فالمطبوع هو الأصل الذي وضع أولا وعليه المدار . والمصنوع وان وقع عليه هذا الاسم فليس متكلفا تكلف أشعار المولَّدين ، لكن وقع فيه هذا النوع الذي سموه صنعة من غير قصد ولا تعمل ، لكن بطباع القوم جاء عفوا فاستحسنوه ومالوا اليه » (٦) .

وانى آخذ على ابن رشيق أنه يجعل الشعر المحكك قسيما للشعر المطبوع ، والواقع أن خير ضروب الشعر المطبوع هو الشعر المحبر اذا صدر عن شاعر تكون العناية فيه جبلة وطبعا

 <sup>(</sup>۱) مقدمة ابن خلدون ص ٢٢٥ ط بيروت .

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين ١ /١٤٩ ٠

<sup>(</sup>٣) العمدة ١/١٨ ٠

كُوْهِيرِ وَالْحَطِيئَةُ وَالنَّابِغَةُ . فَكُلُّ مِن عَوْلاء كَانَ مَطْبُوعًا عَمِلَى الْاَتْقَانَ لِمَنْ اللَّهُ اللَّاقَانَ مِن طَبِعِهِ .

فابن قتيبة — كما ترى — مخطى، حين يفهم الطبع على أنه الارتجال ، وليس الطبع فى الواقع سوى السليقة والملكة الشعرية ، وليست الأناة منافية للطبع ، بل انها منه .

نظر ابن قتيبة الى الشعر من حيث هو أثر فنى ، وأطرح جانبا مذهب تفضيل القديم لقدمه وازدراء الحديث لحداثته . وبذلك خلص النقد من هذا التعصب المقيت الذى لا يقوم على أساس من العدل . فلقد شنغف القوم بتقديس كل قديم ، وامتهان كل جديد مهما عز ، وما كانوا يعترفون لمحدث بسبق ، ولهم فى ذلك أقوال وقصص غريبة . وكان شيخهم أبو عمرو بن العلاء يقول : «لقد أجاد هـذا المحدث حتى لقـد هممت برواية شعره » .

ويذكرون أن اسحاق الموصلي أنشد الأصمعي هذين البيتين .

هل الى نظرة اليك سبيل

يتروي منها الصدى ويتشفى الغليل

ان ما قل منك يكثر عندى

فقال الأصمعى : « هذا الديباج الخسرواني ، هذا الوشى الاسكندراني ، لمن هذا ? فأخبره اسحاق أن البيتين له ، فقال

الأصمعي: أفسدته ، أفسدته ، أما أن التوليد فيه لبيتن (١) . وكان أبن الأعرابي يقول: « أنما أشعار هؤلاء المحدثين مشل أبي نواس وغيره مثل الريحان يشم يوما ويذوى فيرمى به ، وأشعار القدماء مثل المسك والعنبر كلما حركته ازداد طيبا » (٢) . وبلغ بهم التعصب للقديم مبلغا سخيفا ، فالمسعودى يقول: « ذكر أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ أنه كان يؤلف الكتاب الكثير المعانى الحسن النظم ، فينسبه الى نفسه ، فلا يرى الأسماع منه مرتبة وأقل فائدة ، ثم ينحله عبد الله بن المقفع أو سهل بن هارون منه مرتبة وأقل فائدة ، ثم ينحله عبد الله بن المقفع أو سهل بن هارون أو غيرهما من المتقدمين ومن قد صارت أسماؤهم في المصنفين فيقبلون على كتبها ويسارعون الى نسخها لا لشيء الا لنسبتها الى فيقبلون على كتبها ويسارعون الى نسخها لا لشيء الا لنسبتها الى ومنافسته على المناقب التي يتخص بها ويعنى بتشييدها » (٣).

وتعصبهم للقدامى يرجع — كما أشرنا — الى أنهم كانوا يرغبون الناس فى حفظ أشعارهم وروايتها لأنها موضع الاستشهاد فى اللغة . فالشعر القديم حتى الردىء منه صالح لأن يتحتج به فى تثبيت اللغة وقواعد العربية وتفسير القرآن والسنة . والشعر المولد مهما جاد لا يصلح لذلك . يضاف الى ذلك أن القديم ينظر اليه دائما بعين الاجلال والإعظام .

<sup>(</sup>۱) أغاني ساسي ٧١/٥ .

<sup>(</sup>٢) الموشح ص ٢٤٦٠

<sup>(</sup>٣) التنبية والآشراف ص ٨٦ طبعة ليدن .

ثار ابن قتيبة على هذا المذهب القديم ، ونبذ فكرة التقليد جانبا ، وأراد أن يضع كل شاعر في مكاته التي يستحقها بدون نظر الى عصره . فهو لا يستحسن الشعر باستحسان غيره ، ولا ينظر الى المتقدم بعين الجلالة لتقدمه ، ولا الى المتأخر بعين الاحتقار لتأخره ، بل نظر بعين العدل الى الفريقين وأعطى كلاحظه لأنه رأى من العلماء من يستجيد الشعر السخيف لتقدم قائله ويضعه في متخيره ، ويترذل الشعر الرصين و لاعيب له عنده الا أنه قيل في زمانه أو أنه رأى قائله » . فهو يحكم بين الشعرين لا بين العصرين ، يتننى على المحدث اذا أجاد ، ويذتم القديم اذا لم يتجد ، فالله « لم يقصر العلم والشعر والبلاغة على زمن دون زمن ، ولا خص به قوما دون قوم ، بل جعل ذلك مشتركا مقسوما بين عباده في كل دهر ، وجعل كل قديم حديثا في عصره ، وكل شريف خارجيا في أوله » .

فجودة الشعر ورداءته — فى نظر ابن قتيبة — هما الفيصل فى الحكم بين شاعرين بدون نظر الى عصريهما . وقد ردد ابن قتيبة هذه النظرية فى كتاب عيون الأخبار فقال فى المقدمة : « وكذلك مذهبنا فيما نختاره من كلام المتأخرين وأشعار المحدثين ، فاذا كان متخير اللفظ لطيف المعنى لم يتزر به عندنا تأخر قائله ، كما أنه اذا كان بخلاف ذلك لم يرفعه تقدمه » . ثم يقول منكرا رأى الآخرين ومعتبرا اياهم من عوام الناس : ومن شأن عوام الناس رفع المعدوم ووضع الموجود ورفض المبذول وحب الممنوع وتعظيم المتقدم وغفران زلته وبخس المتأخر والتجنى عليه . والعاقل من

ينظر بعين العدل لا بعين الرضا ويزن الأمور بالقسطاس المستقيم ». وهذا يدل على أن الفكرة مختمرة فى ذهنه ، وأنه مقتنع بها كل الاقتناع .--

وتقدايس القديم أمر جرى عليه الخلق منذ الأزل ، ولكن ابن قتيبة خلص النقد الأدبى من هذا التعصب الأعمى ، ولذلك نراه يترجم فى « الشعر والشعراء » للكثير من المحدثين ، مثل العتابى والحسن بن هانى، ومسلم وابن مناذر ودعبل وغيرهم . وكان جميع المحدثين يلاقون كثيرا من الارذال والزراية لحداثتهم ، ولكن ابن قتيبة خلصهم من هذا الاجحاف .

غير أنه — مع ذلك — أبى على هؤلاء المحدثين ألا يخرجوا على المذهب الذى رسمه الشعراء الغابرون من ابتداء القصيدة بمساءلة الأطلال ، واستيقاف الصحاب ، والترحال على الابل ، وقطع البيد فى قيظ الهواجر ، وغير ذلك مما أشرنا اليه ، لأنه يعتبر ذلك عامود الشعر . وأنا لا أوافقه على ذلك كما بينت .

فهو متعصب لمظاهر الشعر القديم وأشكاله ، ولكنه مجدد منصف للشعر من حيث هو أثر فنى من غير نظر الى قائله . وهذا فى نظرى أعظم ما أزجاه ابن قتيبة للنقد الأدبى ، ويدل من غير شك على استقلال فكرى وسعة أفق . ويقول جورجى زيدان ان ابن قتيبة « أول من تجرأ على النقد الأدبى » (۱) . ويقول الدكتور محمد مندور : الواقع أن ابن قتيبة كان رجلا مستقل الرأى ، غير

<sup>(</sup>١) تاريخ آداب اللغة العربية لجورجي زيدان ١٧٠/٢ .

خاضع لتقاليد العرب الأدبية ، ولا مؤمن بأحكامهم ، ولا يطمئن الى المعتقدات الأدبية التى كانت منتشرة فى عصره » (١) . ولكن الدكتوريرى أنه قصر من ناحية تحليل النصوص . وهذا فى نظرى مطلب عسير من رجل عاش فى هذا العصر ، لأن النقد التحليلى لم يظهر الا بعد ذلك بحقبة . ويعود الدكتور مندور فيقر بفضل ابن قتيبة قائلا : ومع ذلك يبقى له فضل وقوفه فى سبيل طغيان منطق اليونان على آدب العرب ، وفضل التخلص من التعصب للقديم لقدمه أو الحديث لحداثته » (١) . يريد أنه كان يحث المتادبين على ايثار دراسة أدب العرب ، وعدم الانكباب على العلوم الحديثة ، وأنه كان يحث الشعراء على المحافظة على مظاهر الشعر العربي الخالص .

على أنى آخذ على ابن قتيبة أنه لم يطبق نظريته فى انصاف الشعراء التطبيق الصحيح . وذلك راجع — فيما أعتقد — الى أن ذوقه كان واقفا عند عصره، فلم يستطع أن يساير تفكيره . وقد أوجز ذلك الدكتور مندور فى عبارة دقيقة فقال: « ان ابن قتيبة رجل تفكيره خير من ذوقه » ونزعته خير من عمله » (٣) .

ويرى الأستاذ « نيكلسون » كذلك أن « ابن قتيبة يعتبر أول ناقد له أهميته يصرح بأن الشعراء الأقدمين والمحدثين يجب أن

<sup>(</sup>۱) النقد المنهجي عند العرب ص ١٢٠

<sup>(</sup>۲) النقد المنهجي ص ۳۳ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه .

يوضـــعوا فى ميزان النقــد على خد ســــواء بدون نظرُ الى عصورهم » (١) .

وبهذا نستطيع أن نقول ان ابن قتيبة هو أول من خلص النقد العربي من هذا التعصب البغيض . ولكن الانصاف يحفزنا الى أن نذكر أن الجاحظ ربما كان أول من فطن الى هذه النظرية أو الى المبدأ الذي قامت عليه ، فقد كان يؤثر بشارا ايثارا شديدا ، ويخص أبا نواس بالتفوق ومجانبة الاستكراه . وقد بين قوة شاعرية الأخير ، وبخاصة فى وصف الكلاب فقال : وصفات الكلاب مستقصاة فى أراجيزه ، وهذا مع جودة الطبع وجودة السبك والحذق بالصنعة » (٢) . ثم يقول بعد ذلك مؤثرا الحق والانصاف: وان تأملت شعره فضلته الا أن تعترض عليك فيه العصبية ، أو ترى أن أهل البدو أبدا أشعر ، وأن المولدين لا يقاربونهم فى شيء ، فأن اعترض هذا الباب عليك فانك لا تبصر الحق من الباطل ما دمت مغلوبا » .

وليس ببعيد أن يكون ابن قتيبة قد استضاء بلفتة الجاحظ هذه. ولكن يرجع اليه الفضل على أية حال فى أنه وضح الفكرة وأبرزها فى منهاج منطقى ، حتى أصبحت أصلا هاما من أصدول النقيد.

٣ - عرض ابن قتيبة كذلك لمسألة تتصل بالنقد اتصالاً
 وثيقا ، تلك هي الاسباب التي من أجلها يستجاد الشعر ، وقد مهد

A Literary History of The Arabs. p. 286 (1)

۲) كتاب الحيوان ۲/۱۰ .

لذلك بقوله: « أن من ينظر بعين العدل ويترك طريق التقليد لا يستطيع أن يقدم أحدا من المتقدمين المكثرين الا بأن يرى الجيد في شعره أكثر من الجيد في شعر غيره ، ولله در القائل: أشمع الناس من أنت في شعره حتى تفرغ منه » . ولعلك تذكر أن ابن سلام قد جعل الجودة والكثرة معا هما الأساس الذي أقام عليه « طبقات الشعراء » فهو اذن أسبق من ابن قتيبة في تسجيل هذه الفكرة .

ثم ذكر ابن قتيبة بعد ذلك أن الشعر يستحسن لجودة اللفظ والمعنى ويستحسن كذلك ويحفظ لأسباب كثيرة منها الاصابة فى التشبيه ، ومنها خفة الروى ، ومنها ندرة شعر الشاعر ، ومنها غرابة معناه ، ومنها نبل قائله . وقد ساق أمثلة كثيرة توضح ما يقول .

وأنت ترى أن حسن التشبيه وروعته وجدة المعنى وجسال الجرس من أصول جودة الشعر . واذا تصفحت « المثل السائر » لابن الأثير وجدت فيه نماذج كثيرة من الشعر عيبت على أصحابها لأنها فقدت عنصرا من هذه العناصر التي أشار اليها ابن قتيبة .

تناول ابن قتيبة بعد ذلك عيوب الشعر العامة فجعلها قسمين : قسما خاصا بالهيئة الناجمة عن الجرس والموسسيقى وائتلاف النغمات ، وقسما خاصا بالاعراب .

أما العيوب الأولى فذكر منها الا قواء ، وهو اختلاف الاعراب في القوافى . ومن الشعراء المقوين النابغة الذيباني وبشر بن أبى خازم . ومنها السمائد ، وهو اختلاف أرداف القوافى كقولك (علينا) فى قافية و ( فينا ) فى أخرى . ومنها الايطاء وهو اعادة

القافية مرتين ، وليس هذا عندهم بالعيب الكبير كغيره . ويعجبنى من ابن قتيبة أنه لا يخطو خطوة من غير أن يورد الأمثلة التى يوضح بها قوله .

أما عيوب الاعراب فكثيرة منها تسكين ماكان ينبغى أن يحرك، ومنها مد المقصور ، ولا عيب اذا اضطر الى قصر الممدود . ومنها عدم صرف المصروف ، ولا عيب اذا صرف غير المصروف . ومنها همز غير المهموز ، ولا عيب فى ترك همز المهموز .

وكان ابن قتيبة ينفر من وحشة البداوة وغلظة الأعراب ، ولهذا نراه ينهى المحدث عن أن يتبع المتقدم في استعمال وحشى الكلام ، وهذا يدل على ذوق رفيع .

وكان ابن قتيبة شديد الحرص على توحيد اللغة ، ولذلك فجده ينهى عن استعمال اللغات القليلة عند العرب ، كابدال الجيم من الياء وإبدال الواو من الألف ، وقد ذكر لذلك أمثلة كثيرة . وهذا في الواقع عمل جليل من ابن قتيبة يدل على أنه كان يبغى أن ترقى لغة العرب وتتخلص من الطفيليات التي تبدد شملها .

وابن قتيبة حريص على أن يتوفر للشعر العنصر الهام ، وهو عنصر الموسيقى لأنه يكسبه الطلاوة وحلاوة النغم ، ولذلك يحذر الشعراء من أن يتخذوا الأساليب التي لا تصح فى الوزن و لا تطو فى الأسماع . ويحشهم أخيرا على اختيار أحسن الروى ، وأسهل الألفاظ ، وأبعدها من التعقد والاستكراه ، وأقربها من الأفهام . وهذا فى الواقع هو جماع القول فى الأمور التي تتأتى بها جودة الشعر .

وبعد ، فذلك هو أثر ابن قتيبة فى النقد الأدبى ، ويتضح منه أنه أراد أن يصبغ النقد بالصبغة العلمية التى يظهر فيها أثر المنطق والثقافات الأجنبية . ولا شك أن كتاب أرسطو فى الشعر كان له أثر فى هذا الاتجاه الأدبى كما قلت .

ومع تقديرى لفضل ابن قتيبة فاننى ما زلت أرى أن النقد لا يصح أن يخضع تماما لهذه الضوابط ، بل يجب أن يكون للذوق وللحاسة الهنية دخل كبير فيه . وكأنما أحس ابن قتيبة نفسه بأن ما قاله لم يصل الى كنه الشعر ، ففزع الى ذوق الناقد ليستعين به فيما يستعين على تمييز الجيد من الردىء .

ولعل من خير ما قدمه ابن قتيبة للنقد أنه حصر الآراء السابقة ، ونسقها ، ونظمها تنظيما دقيقا ، وشفعها بآرائه الخاصة .

ولو لم يكن لابن قتيبة من فضل الا أنه أنصف المحدثين من طغيان التعصب للقديم ، ووقف وقوفا حسنا على العناصر الجديدة التى ظهرت فى الشعر المحدث ، وأدرك ما فيها من صالح وفاسد ، وسائر على سنن العرب وخارج على المألوف — أقول لو لم يكن لابن قتيبة الا هذا الفضل لكفى .

ويعتبر ابن قتيبة الى جانب ذلك حلقة اتصال بين المنهج القديم والمنهج الحديث فى النقد ؛ فهو الذى خطا به هــذه الخطوات الواسعات حتى تلقفه منه من جاء بعده من النقاد وأوصــــلوه الى ذروة مجده .

وقد كان لآراء ابن قتيبة دوى كبير لدى المستغلين بالأدب والنقد ، فقد تناولها قدامة بن جعفر في « نقد الشعر » واستشهد

بشواهدها . ومن غراب الأمر أنك تراه متأثرا بها ، ولكنه مع ذلك ينكرها ، وكأنه لم يقرأها اذ يقول : « ولم أجد أحدا وضع فى نقد الشعر وتخليص جيده من رديئه كتابا » (١) .

وما كان يحق لناقد فاضل مثل قدامة أن يجحد فضل أول رجل وضع قواعد النقد وأسسه بطريقة علمية سليمة . ولا أدرى لذلك من سبب الا أنه — وقد كان نصرانيا وأسلم على يدى الخليفة المكتفى بالله — أراد ألا يعترف لعالم مسلم بفضل فى هذا الباب . ولا يبعد أن يكون قد ألف كتابه قبل أن يسلم ، والا فما سر انكاره لصنيع ابن قتيبة ، مع أن تأثره به لا يخفى على من عنده مسكة من الادراك . وقد ثأثر قدامة أشد تأثر بكتاب أرسطو فى الشعر ، وبخاصة فيما يتصل بتقسيم الشعر (٢) ، فقد قسمه من حيث موضوعاته وتحدث عن عناصر كل موضوع كما فعل أرسطو .

ومهما يكن من شيء فلا ينكر مؤرخو تاريخ النقد الأدبي أن ابن قتيبة قد وضع الأساس الضخم للنقد ، وشاد عليه بنيانه بعده قدامة هذا ، وأبو القاسم الحسن بن بشر الآمدى صاحب « الموازنة بين أبي تمام والبحترى » والقاضى أبو الحسن على بن عبد العزيز الجرجاني صاحب « الوساطة بين المتنبي وخصومه ، والثعالبي ، وابن رشيق وغيرهم .

<sup>(1)</sup> نقد الشعر ص ٩ مطبعة انصار السنة المحمدية .(٢) نقد الشعر ص ٥١ •

م - ٢٣ أعلام العرب

## الفصل نحامين

## ابرقُتَ يُبدُ الراوية الاخباري

أشرنا فى فصل نسابق الى أن جمهرة العلماء والأدباء والمؤرخين يوثقول ابن قتيبة ويعتبرونه من أصدق الرواة ، ولم يشذ علهم الا الحاكم ، وقسد أنكروا عليه ذلك واعتبرها الحافظ الذهبى « مجازفة قبيحة وكلام من لم يخف الله » (١) . فالذى لا شك فيه أنه كان أمينا صسادقا فى الرواية . واذا تتبعنا الذين أخذ عنهم وجدناهم من مشهورى الرواة وأوثقهم ، ويقول الأزهرى : وما رأيت أحداً يدفعه عن الصدق فيما يرويه عن شيوخه » (١) .

وكانت تبلغ به الأمانة أنه لا يدعى علم ما يجهله ؛ فيقول مثلا في نسب بني عمرو بن قيس عيلان : « فأما عمرو بن قيس فولده فهم وعدوان ، فمن فهم تأبط شرا ، ولا أعرف أفخاذهم » (٣) . ويعترف كذلك بأنه يجهل بعض الأعلام في نسب جدات النبي لأمه (٤) . وإذا ساق خبراً لا يعرف راويه على وجه التحقيق يقول :

١)١) ميزان الاعتدال ٧٦/٢ .

<sup>ُ (</sup>٢) تَهَدَّيْبِ اللَّغَةِ ١/٥١ مخطوط .

<sup>(</sup>٣) كِتَابُ المعارف ٣٦ . (٤) كتاب المعارف ص ٥٨ .

« وقال بعض أضحابنا وأحسبه فلانا » (() . وأذا تلقى الخبر عن قائله يقول : حدثنى فلان ، وأخيانا يسمعه عن شخص فيقول : « وبلغنى عن فلان » . وكان حبه للدقة فى الرواية أحيانا يدفعه الى استقصاء الخبر من قائله ، ومن ذلك ما ورد فى عيون الأخبار : « وقال بعض الشعراء المحدثين ، وقيل انه البحترى ، فبعثت اليه أسأله عنه فأعلمنى أنه ليس له » (٢) .

وكان أبو الفرج صاحب الأغانى بثق فى روايته ، وقد روى عنه كثيرا ، ونظمه فى عداد سنده ، وهو يذكره أحيانا بكنيته (ابن قتيبة) وأحيانا باسمه «عبد الله مسلم بن قتيبة».

ومن ذلك يتبين لنا أن أماتته فى الرواية لا بعتورها ريب أبيد أنى أريد فى هذا المقام أن أبين منهج أبن قتيبة فى رواية الأخبار،، وهل كان يشفع الرواية بالمقارنة والتحقيق والتمحيص، أم كان يكتفى بها فى أمانة من غير أن يزنها بميزان العقل ?

الواقع أن ابن قتيبة قلما كان يعنى بالتحقيق ، شأنه فى ذلك شأن معاصريه من كبار الأدباء والمؤلفين كالجاحظ والمبرد ، فكان يتلقف الخبر ويرويه بسنده ليس غير ، ويندر أن تجدله رأيا فى خبر من الأخبار . وله ـ ذا جاءت كتبة غير خالية من الخرافات والخلط ، ومنشأ هذا من غير شك عدم التحقيق . وقل مثل ذلك في مؤلفات هذا العصر ،

ولما كان كتاب عيون الأخبار يشتمل -- الى جانب الأخبار --

<sup>(</sup>۱) عيون الأخبار ١/٢٧٣٠

١٦١/٣) عيون الأخبار ٣/١٦١٠

عسلي كثير من النعنوس الشعرية والنثرية فقد وقف من هذه النصوص موقفه من الأخبار ، ولكن في شيء من القصد . أعنى أنه لم يكن يعنى كثيرا بتحقيقها ، ولذلك شابها أيضا بعض الخلط والاضطراب . أما كتاب الشعر والشعراء فقد كان له في معظم النصوص آراء طببة كما ذكرةا ، وذلك لأنه قصد بهذا الكتاب أن يكون كتاب نقد وأدب ؛ يسوق فيه نظرياته ويحاول تطبيقها بقدر طاقته المنهجية ، ومع ذلك لم يخل من الخلط .

وكتبه التي تمثل لنا ناحية الرواية الاخبارية هي كتاب «عيونُ الأخبارُ وكتاب المعارف » والملاحظ أن ابن قتيبة كان يروى الأخبارُ ويرصتها رصاً على علاتها في هذين الكتابين . وكأنه التبس لنفسه معذرة ترفع عنه عبء التحقيق والتبحيص من أن الكتابين قد صنفهما للأخبار التاريخية والأدبية ليس الا .

وهكذا نرى أن ابن قتيبة فى كتبه الاخبارية يسوق لنا الأخبار سوقا ويترك القارىء يضل فى دياجيرها . وقد نجم عن ذلك أنك تراه يضيف الأشعار التى تصاحب هذه الأخبار الى غير قائليها . والأمثلة على ذلك كثيرة منها أنه نسب أساتا مطلعها :

غذوتك موالودا وعلتك يافعا تعل بما أجنى عليك وتنهسل المن يحيى بن سعيد مولى تيم ع قالها لابنه لائما (١) ، مع أن الرواة يتجمعون على أن قائل هذه الأبيات هو أمية بن أبي الصلت (١). ويضيف البيت المعروف :

<sup>(</sup>۱) عيون الأخبار ٣/٨٧٠ · (١) انظس ديوان الحماسة ص ٣٥٤ طبعة أوربا وأغاني بولاق ١٩١/٣

وظلم فنوى القربي أشهد مضاضة

الى نمير قائله طرفة بن العبد مع أنه موجود فى معلقته : لخولة إذا

وينسب هذا البيت لدكين الراجز :

اذا المرء لم يدنس من اللؤم عرضه .

فكل رداء يرتديه جميبكيل

والمعروف أن هذا البيت من قصيدة مشهورة للسموءل بن عادياء اليهودي ، وهي ليست برجز .

وَيَلَغُ بِهِ الْأَمْرِ أَنَّهُ كَانَ يَضِيفُ أَشْعَارًا الَّيِّ أَنَاسٍ يُستَحَيِّلُ صَدُورُهَا مِن أَفُواهِهُم ، مثالٍ ذَلكُ أَنَّهُ يَنْسَبُ الَّي تُثَبِّعُ بِنَ الْأَقْرَنُ — وهو تُنَبِّعُ الأَكْبِرِ — هذه الأبيات المشهورة :

منع البقها على الشمس وطلوعها من حيث لا تمسى وطلوعها بيضهاء كالورس وطلوعها صفراء كالورس تجرى حمام الموت في النفس البيوم تعسلم ما يجيء به ومضى بفضل قضائه أمس (١)

وهذا خطأ شنيع من ابن قتيبة لأن لغة القحطانيين غير لغة العدنانيين ، وفى ذلك يقول أبو عمرو بن العلاء قولته المشهورة : «ما لسان حمير بلساننا ولا عربيتهم بعربيتنا » ، ويقول ابن حنى : « فلسنا نشك فى بتعد لغة حمير و تحوها عن لغة ابنى نزار » (٣) ،

<sup>(</sup>١) كتَأْبَ المعارف ٢٧٣ ﴿

<sup>(</sup>۲) الخصائص ۲۹۲/۱ •

وقد ثبت من النقوش التي كشفت حديثًا في صنعاء أن لغتهم تخالف لغة الحالفة . أضف الي ذلك أن هذه الأبيات تنم عن نظرة فلسفية لا يمكن أن تجرى على السنة أهل هذا العمد

وأعجب من هذا أنه ينسب الى ملك يمنى آخر اسمه ( تُبتّع ابن كليكرب ) بيتين بدلان على ايمانه برسالة محمد صلى الله عليه وهينا :

شهدت عنسلي أحمدً أنه رسسول من الله باري النسم فلو مثلاً عنري الي عمـــره لكنت وزيرا له وابن عم (۱)

وانه لعجب عجاب أن يعجز ابن قتيبة عن ادراك حقيقة الأشعار الفنية، فضلا عن القرائن الأخرى التي تحول دون نسبتها إلى ملوك

اليمن في أزمانهم السحيقة . وعلة ذلك هو ما أشرنا اليه آنها .
ومن دلائل الخلط الناشيء من إعدم التحقيق أنه كان ينسب
النص ال شاء عن معدد في مكان آن من مراا شاء عن

النص الى شاعر ، ثم يعود فى مكان آخر وينسبه الى شاعل آخر ، ومن أمثلة ذلك أنه ذكر البيتين الآتيين فى باب « الانصاف فى المودة » منسوبين الى عبد الله بن مصعب الزبيرى وهما :

له حـق وليس عليـه حـق ومهما قال فالحسن الحميـل وقد كان الرسول يرى حقوقا عليه لأهلها وهو الرسول (٢) منسوبين الى ورد بن

<sup>(</sup>١) ِلتاب المعارف ٢٧٤ .

<sup>(</sup>٢) عيون الأخبار ٢./٣ .

عاصم المبرسم يهجو الحسن بن زيد بن الحسن والى المنصــور على المدينة (١١) .

وروى أربعة أبيات ونسبها الى البعيث ، ثم عاد بعد صفحات وذكر اثنين منها منسوبين الى تأبط شرا ، وقد أشرنا الى ذلك فى فصل سابق .

ولعدم دقته نزاه يطلق على الشاعر لقبه الذي اشتهر به والذي اشترك معه فيه بعض الشعراء من غير تخصيص فيضل القارىء ؟ فهو يقول مثلا : قال الأعشى ، فأى الأعاشى يريد ? انهم كثيرون وقد اللقب على اطلاقه مرة في شعر ، وظهر لى أنه ميمون ابن قيس لأن الشعر في ديوانه (٢) . وفي نفس الصحيفة ذكره من غير تخصيص كذلك واتضح أنه أعشى بنى تغلب (٣) . وكذلك كان

يسلتعمل لقب « النابغة » على اطلاقه من غير تخصيص . وفي كثير من الأحيان لا يذكر اسم الشاعر مكتفيا بقولع: وقال الشاعر . وقد يُنشس له العذر في ذلك اذا كان الشاعر نكرة

أو كان بعيد العهد ممن عاشو افى أغوار الجاهلية ، ولكنه لا يجوز منه ذلك مع قطاحل الشعراء كالفرزدق وأبلى نواس مثلًا (<sup>ع).</sup>

وكان ابن قتيبة يشذ كثيرا في رواية النصوص ، فقد روي خطبة زياد البتراء بعبارات مخالفة لما اتفق عليه كبار العلماء ، مثل

<sup>(</sup>١) عيون الأخبار ١٠٤/٣ .

<sup>. (</sup>٢) انظر عيون الأخبار ٢٦١/٣ .

 <sup>(</sup>٣) أفظر الحيوان ١٩٤/١٠

<sup>(</sup>۵) انظر عيون الأخبار ۱/۲۸ ، ۱/۲۵ .

التجاحظ والمهرد وابن عبد ربه والقالى ، بل انه جعلها خطبتين (١) . ويروى كذلك خطبة الحجاج المعروفة ﴿ أَمَا ابن جلا ﴾ في عبارات ما سمعنا بشلها قط في كتب الأدب الأخرى .

وكانت الأشياء المتشابهة تختلط عليه فيذكر الاسم مجرفا من غير أن يحمّل نفسه عبء التحقق منه ، فقد قال في ترجمة « زر بن حبيش » ويكنى أبا مكرم وهو من التابعين : « وكان أعــرب النَّاسَ ، وكان عبد الله بن مسعود يسأله عَنِ العربية ، وغاش مائة وعشرين سنة » <sup>(٢)</sup> . والواقع أن الذي كان يرجع الي ابن حبيش هو عبيك الله بن مسعود أحد السبعة المدنيين الذين أخذ عنهم الفقه ، وهو من جلّة التابعين ، وكان مشهورًا بكثرة العلم وفنونه ، وتوفى سنة ١٠٢ ، وهو ابن أخي عبد الله بن مسعود الصحابي ٣٪ ر أما الخرافات فهي منبثة في جميع الكتب التي أكتفت في ذلك العصر . وحسبك أن تقرأ صفحات في عيون الأخبار أو البيهان والتبيين أو الكامل لتعرف الخزافات التي كانت تسود العقول في ذلك العهد . فاذا عرفت أن هذه الخرافات قد دونتها أيدي علماء أفداذ أدركت مدى ما كان يرين على أفهام العوام من الأباطيل والخسر أفات آنذاك . وان العجب ليملؤني حين أقرأ ما يرويه ابن قَتْنَيْةِ مَن أَنْ بَعْضُ مَلُوكُ العَجْمِ وَاسْمُهُ (طَهْمُورَثُ ) حَكُمُ بلاده.آلف سنة وآخر واسمه ( جم ) حكم ٩٦٠ سنة ، وان أحد مُلُولُكُ اليَّمَنَ حَكُمَ ٣٢٠ سنةً . وأعجب من ذلكِ أن ملكا يمنيا

<sup>(</sup>١) عيوان الاخبار ٢/ ٢٤١ . (٢) المعارف ١٨٨ ٠

<sup>(</sup>۴) طبقات المفسرين ۱۷۲ مخطوط ٠

اسمه ( افريقيس بن أبرهة ) هو الذي بني افريقية وبه سميت ، اولن آخر اسمه ( العبد بن أبرهة ) وهو أخو ( افريقيس ) غزا بلادا تسمي ( النسناس ) ورجع الى اليمن وقد سبا قوما منهم وجوههم في صلورهم (۱) . وهذا الكلام لا يصدقه عقل .

وأي عقل يصدق « أن الفرات قذف في المدرمًانة كأنها البعير البارك ، وتحدث أهل الكتاب أنها من الجنة » (٢) ? ويعجب ياقوت في معجم البلدان من هــــذا الخبر ويعتـــذر عن زوايته بقوله « ولو له أر هذا الخبر في عدة مواضع من كتب العلماء ما استجزت ابن عبد الملك مر" بالمجدومين في طريق مكة فأمر باحراقهم وقال : لو كان الله يريد بهؤلاء خيرا ما ابتلاهم بهذا البلاء » (٤) ؟ ومن ذا الذي يصدق أن « القردة مسخت من بني اسرائيل » (ه) ؟ وهل من المعقول أن تحمل بعض النساء الأجنة سنتين وثلاثا وأربعًا ? والزَّا جَازَ أَنْ يَدخَلُ فَى نَطَاقَ الْعَقْلُ هَذَا الشَّذُوذُ فَى امْرَأَةُ أو امرأتين فليس من المعقول أن يكون هــذا شأن نساء أسرة ُ بِالذَاتِ ۚ ﴾ فقد روى ابن قتيبة أن الواقدي قال : « سمعت نساء آل العجاف من ولد زيد بن الخطاب يقلن : ما حملت امرأة منا أقل من ثلاثين شـهرا » <sup>(٦)</sup> .

<sup>(</sup>١) المفارف ٢٧٢٠

<sup>(</sup>۲) عيون الأخبار ٣/٢٨٠ .

<sup>(</sup>٣) معجم البلدان ٣/ ٨٦١ ٠

<sup>(</sup>٤) عيون الأخيار ٤/٦٩ .

<sup>(</sup>٥) تأويل مختلف الُحديث ١٦٧ . (٦) المعارف ٢٥٧ .

هذه أمثلة من الخرافات التي تصادفك في كتب ابن قتيبة . وخلاصة ما نقوله في ابن قتيبة الراوية الاخباري أنه كان صادقا فيما يرويه ، ثقة في كل ما ينقله من أخبار ، ولكن ينقصه تحقيق هذه الأخبار ووزنها بميزان العقل ، وقل مثل ذلك في غيرة من مؤلفي هذا العصر كالجاحظ والمود.

وبعد ، فهناك سؤال يضطرب في نفسي وهو : هل يعتبر «كتاب المعارف» كتاب تاريخ ? وبالتالي هل يعتبر ابن قتيبة مؤرخا ? . . الواقع أن بعض المستشرقين وعلى رأسهم « وستنفلد الله و « براون Browne » يعتبرونه من مؤرخي اللعرب . وقد أشار وستنفلد الي ذلك في المقدمة التي نشر بها «كتاب المعارف» . والأستالة براون يعده من المؤرخين الممتازين ويضعه بجانب البلاذري (١) ، ولعل كليهما قد انخذع بتسلمية حاجي خليفة لهذا الكتاب باسم « المعارف في التاريخ » . وأنا أرى نقيض هذا الرأى . ولفظة «المعارف» تمثل محتويات وأنا أرى نقيض هذا الرأى . ولفظة «المعارف» تمثل محتويات وأنا أرى نقيض هذا الرأى . ولفظة «المعارف بعملومات الكتاب أصدق تمثيل . وغرض ابن قتيبة من وضع الكتاب فصيرة غزيرة عن الأمور العامة التي يجب عليهم الالمام بها مما يتصل قصيرة غزيرة عن الأمور العامة التي يجب عليهم الالمام بها مما يتصل

بالتاريخ .ولعل هذا الغرض هو الذي منعه من أن يسلك سييل المؤرخين ، وُلذلك تجده يهمل أحيانا الاسناد الذي كان من خصائص المتاريخ والرواية في ذلك الحين . وقد خلا الكتاب من

Literary History of Persia. p. 268-277-357 (1)

عرض الحوادث الهامة فى زمن المؤلف وفى غير زمنه . واننا لنفتقد فيه الأثر الشخصى الذى يميز المؤرخ ، مما يدل على أن المؤلف لم يكن ذا ميل الى التاريخ بالمعنى الذى يفهم من هذه الكلمة . ومن أجل هذا نراه لا يعلق على أى حادث ولا يبدى فيه رأيا .

والكتاب في مجموعه لا يحوى سوى خطوط للقبائل والأسر والتواريخ . وقد تحدثنا عن محتويات هذا الكتاب بالتفصيل ضمن آثار ابن قتية ، ومنه ينضح أن المعلومات التي اشتمل عليها نبتعد كل البعد عن روح المؤرخ . ومن غريب الأمر أن يهمل ابن قتية مسائل خطيرة كانت تشغل الخاص والعام في عصره مثل محنة خلق القرآن والقضاء على المعتزلة وظهور الأتراك وثورة الزنج، وغيرها من الأحداث الجسام . وانك لتعجب حين تراه يهمل تاريخ البرامكة ونكتهم . وتاريخ الخلفاء من المعتصم الى المعتمد لم ينل من عنايته أكثر من صحيفة واحدة وهو الحقبة التي عاصرها .

فلا يحق لنا لمعد ذلك أن نطلق عليه لقب « المؤرخ » ، عملى الأقل من وجهة النظر الحديثة .

ولا شك أن ابن قتية قد استقى معلوماته من الكتب التى كانت موجودة فى عضره ومن الروايات الشفهية المتناقلة ؛ فقد استفاد من كتب السير والمغازى والطبقات والحوادث التى ألفت قبله ، وقد اعتبد فى أنساب العرب على الواقدى وابن الكلبى واعتبد فى تاريخ التبى وصحبه على ابن اسحاق وابن سعد ، وروى كثيرا عن المدائني فى فصول متعددة من الكتاب ، وروى عنه كذلك فى عيون الأخبار ، واعتبد جل الاعتباد فى تاريخ الأنبياء

على وهب بن منبه وعلى التوراة والانجيل . ويعتبر ابن فتيبة أول عالم قارل بين أقوال وهب بن منبه وبين ما جاء في التوراة . ويفهم من ذلك أنه كانت لديه ترجمة عربية للتوراة والانجيل ، وكثيرا ما يقول : « وقابلت ما يقوله بما في التوراة فوجدت كذا .. » . وقد أخذ الروايات الشفهية عن السجستاني والرياشي والزيادي وعبد الرحمن بن أخي الأصمعي وغيرهم ، وكلهم ينتسبون الى المدرسة الأصمعة .

وكاندابن قتيبة شديد الثقة بالأصمعي أستاذ المدرسة الأول، لأنه يروى عنه ويحتذيه في تأليف بعض الكتب ويعتمد عليه فيها، وبخاصة الكتب اللغوية. وكان يجله أشد اجلال، يدلنا على ذلك أنه يشفع اسمه بحملة « رحمه الله تعالى » ، ولم يفعل ذلك مع غيره وهو يتحدث عن « رواة الشعر وأصحاب الغريب والنحو ». وكتأب المعاني الكبير لا تكاد تخلو صفحة من صفحاته من ذكر الأصمعي . ال

ومهما /یکن من شیء فکتاب « المعارف » أقرب الى التاریخ منه الی أی علم آخر ، ولکننا لانعتبره أثرا تاریخیا خالصا .

## الفصل لتادس

## أنسطوب ابن فكت ليبكه

أرى — اجزالا للهائدة — أن أذكر نبذة موجزة عن الكتابة فى عصر العباسيين وألوانها وسماتها ، لندرك العوامل المختلفة التى لو ّنت أسلوب ابن قتيبة بلون خاص ، فأقول :

كانت الكتابة في أوائل عهد العباسيين لا تختلف عما كانت عليه في عهد بني أمية ، من جودة اللفظ ومتانة الأسلوب وجلاء المعنى ووضوح القصد ، فان الأفكار كانت لا تزال سهلة يرمون فيها عن حاضر البديهة وعفو الخاطر . وكانوا يدورون حول ما ترك آباؤهم من بيت بديع أو مثل سائر أو حكمة رائعة أو معنى يصل الى القلب بلا استئذان . وكانوا في ذلك فرسان الفصاحة وأمراء الله التئذان .

فلما حفلت بعداد ، وأقبلت الدنيا ، وامتدت أطراف الدولة ، وضمت الى أحضانها أبناء الفرس والسريان وغيرهم بما يحملون من تراث آبائهم وثقافة أجدادهم ، وأوسع الخلائف رحابهم لكل ذي فضلل من رجال الدولة ، وعرفوا للعلم والأدب مقامهما ، وقربوا العلماء والأدباء ، وشجعوا حركة النقل فأكب

الناس على العلم والتأليف والترجمة ، وتكشف كل ذلك عن علوم وفنون لا عهد للعربية بها — أقول لما حدث كل ذلك أوجد أثرا عميقا فى أخيلة الكتاب وأسلات الأقلام ووحى القرائح .

ولقد كان من أهم خصائص هذا النشاط العقلى الذى بلغ أقصاه فى نهاية القرن الثانى وأوائل الثالث أن ضعف الخيال وقويت ملكة النقد والفهم . وكأنما الأمة الاسلامية قد فارقت طقولتها وشبابها ٤ فأصبحت تجنح الى التفكير والتروى . ولهذا نلاحظ أن الشعر قد ضعف شأنه وأن النشر قد بلغ أشده . فقد كنا نعد فى القرن الأول شعراء كثيرين على رأسهم الفحول كجرير والفرزدق والأخطل ، وفى الثانى نجد عددا ضخما من الشعراء مثل بشار وأبى نواس وحماد عجرد ومسلم ومروان بن أبى حفصة ووالبة ومطيع وابان وابن الضحاك وغيرهم . ولكنا نجد فى القرن الثالث تفرا قليلا من الشعراء ، وأصبح الذن يفرضون أنفسهم على الناس فرضا لا يتجاوزون أصابع اليد الواحدة ، فيظهر فيه أبو تمام والبحترى وابن الرومى وابن المعتز .

وعلى عكس ذلك كنا فى أواخر القرن الأول وأوائل السانى لا نعد من الكتاب الا عبد الحميد بن يحيى وعبد الله بن المقفع ، ثم أصبحنا فى أواخر الثانى وأوائل الثالث نعد كتابا كثيرين . ففى قصر المأمون نرى عمرو بن مسعدة وأحمد بن يوسف والحسن ابن وهب والفضل بن سهل وسهل بن هارون ، فضلا عن الكتاب الذين كانوا يختلفون الى القصور ويتصلون فضلا عن الكتاب الذين كانوا يختلفون الى القصور ويتصلون

بالأمراء ، والكتاب الذين نأوا بجانبهم عن السياسة وقصروا أنفسهم على الكتابة ليس الا ،

وبينها كنا نرى الشعراء يسلكون سبيلا واحدة قوامها المدح والهجاء والرثاء اذا بنا نرى الكتاب فىالقرن الثالث قد تقسموا فنونا مختلفة ،وتخصص كل منهم فى فرع من هذه الفنون . فمنهم من تخصص فى الكلام ، ومنهم من تخصص فى اللغة والنحو ، ومنهم من يجمع بين هدة والأشباء .

وكان الشعراء في القرن الأول وأوائل الثاني أشبه بالجهلة المقاصبحوا في القرن الثالث يختلفون الى مجالس العلم . بل أن بعضهم لم يكتف بذلك الم وانما أراد أن يكون له كتب المفترى أبا تمام يؤلف حماسته والبحترى يضع مختاراته وابن المعتز

وهذا يدلنا على أن ذلك العصر لم يكن عصر خيال ، وانما كان عصر تفكير وعقل . وسبب ذلك معروف ، وهو تلك العلوم العربية التي نشأت ، والعلوم الأجنبية التي تترجمت الى العربية . وكل هذا دعا الناس الى أن يفكروا وأن ينشئوا ، وكان النثر أداة التعبير عن ذلك كله .

فليس غريبا آذن أن تتغير طبيعة النثر وأن تكثر موضوعاته وأن يزاحم الشعر حتى يبزء ، وأن يصبح فنا تؤدى فيه جميع العلوم ، وجميع الأغراض التي كانت مجال الشعر . فنرى الكتاب يمدحون ويهجون ويرثون ويعاتبون وهكذا . وقد تناولوا هذه

الفنون كلها وبسطوها بسطا لم يكن مألوفا فى الشعر ، لأن البسط أنسب الى طبيعة النثر من الشعر الموثق بالقيود .

ولم يتغير النشر في ذلك العهد من جهة موضوعه فحسب، ولكن طبيعته قد تغيرت كذلك ؛ فسهل ولان وأصبح مرنا طبيعا ، يستطيع الكاتب أن يتصرف فيه ثما يحب دون أن يستعصى عليه . فالفرق عظيم جدا بين كاتب كابن المقفع الذي نجد في استشاغة نشره شيئا من المشقة وبين كاتب آخر في القرن الثالث كالجاحظ وابن قتيبة ، فان الأخيرين يؤديان ما يريدان من المعاني في سهولة وبسر.

ولقد دعا هذا التطور في النثر أثناء القرن الثالث الشعراء الى أن يسطوا عليه ويأخذوا منه كما كان الكتتاب يسطون على الشعر ويأخذون منه . وأنت ترى شاعرا كابن الرومي يتفنن في معانيمه ويطيل في بسط فكرته مقلدا الكتاب ، ويسرف في ذلك اسرافا حتى بلغت قصائده أطول حد عرف في الشعر العربي الى عصره ، كما أنه بستط ألهاظه تبسيطا شديدا . وخير مشل لذلك همزيته المشهورة ، ففيها تجده يأخذ معانى الكتاب في وصف الشطرنج في العتاب في ألفاظ سهلة جدا .

ولقد أصبح الكتاب أوسع الطوائف علما ، وأصبحت الكتابة وسيلة الوصول الى أرفع مناصب الدولة . فقد رفع العباسيون بلغاء الكتاب الى منصب الوزارة كما فعل المأمون والمعتصم . وقلما رفعوا شاعرا لشعره ، وذلك لأن الشعر خيال وعاطفة ، والكتابة عقل وحقيقة . والممالك حاجتها في تديير شيئونها الى

العقــول أكثر من حاجتها الى العواطف والخيال . ولقد أجاد ابن قتيبة وصف الكتاب فقال : « هم ألسنة الملوك ، إنما يتراسلون فى جباية خراج أو سد ثغرة أو عمارة بلاد أو اصلاح فساد أو تحريض على جهاد أو احتجاج على فئة أو دعاء الى ألفينة أو نهى عن فرقة أو تهنئة بعطية أو تعزية برزية أو ما شاكلها من جلائل الخطوب ومعاظم الشئون التىيحتاجون فيها الني أن يكونوا ذوى آداب كثيرة ومعارف مفننة » (١٪. ويقرر ذلك ابن خلدون فيقول : « أن صاحب خطة الرسائل والكتابة لابد أن يُتخير من أرفع طبقات الناس وأهل المروءة والحشمة منهم وزيادة العملم وعارضة البلاغة » (٢) . وهذا يدل على أن الكنتاب كانوا ينشدون الثقافة الواسعة لتكون سبيلهم الى المناصب الرفيعة . ومن أجل هذا كانوا أعلى الطوائف كعبا في تحصيل العلوم المِختلفة الألوان . وها هو ذا الجاحظ زعيم أدباء عصره يعترف للكتّاب بالفضل فيقول أنه طلب علم الشعر عند الأصمعي فوجده لا يحسن إلا غريبه ، فرجع الى الأخفش فوجده لا يعرف الا اعرابه ، فسأل أَبَّا عِبِيدة فَرِآه لا ينفذ الا الى ما يتصل بالأخبار. ولم يظفر الجاحظ بما أراد الا عند أدباء الكتاب كالحسن بن وهب ومحب د بن عبد الملك الزيات وغيرهما

ولعل أهم ظاهرة في النشر العباسي لذي الرجال الرسسميين التسامه - خطابة ورسائل - بطابع النتّعرة الدينية مباهاة بأواصر

<sup>(1)</sup> مقدمة أدب الكاتب •

<sup>(</sup>۲) مقدمة ابن خلدون ۱۲۸ .

الرحم التى تجمعهم بالرسول صلى الله عليه وسلم . وكان من مظاهر ذلك ميلهم الى المتعمال ألفاظ القرآن الكريم ومحاكاة أساليبه واقتباس آياته والاستشهاد بها ، مدعين أن دولتهم قامت بدعوة دينية ترمى الى اصلاح ما أفسدت الدولة الأموية من معالم الدين ، وما عطلت من شعائره ، وما هتكت من حرماته . فكانت خطب أبي مسلم وداود وعبد الله ابنى على بن عبد الله بن عباس والسفاح والمنصور والمهدى والرشيد وكتبهم ومنشوراتهم ، كلها مهعمة بآى القرآن الكريم . وقد اطرد ذلك في أكثر شارات الدولة من البنود والأعلام والطراز والسكة . وتوسعوا في ادخال ألقاب التعظيم ذات الطابع الديني على أسماء الخلفاء صونا الأعلامهم الشخصية وحجبا لها عن امتهانها في ألسنة السوقة ، فتلقبوا الشخصية وحجبا لها عن امتهانها في ألسنة السوقة ، فتلقبوا بالمنصور والمهدى والهادى والرشيد .. الخ . وظل ذلك ساريا فيهم الى أن غابت شمس دولتهم .

ويلاحظ على المحطابة بنوع خاص اللغة (الأوتوقراطية) الهي كانت أشبه بلغة بابوات روما في العصور الوسطى ، ولغة الملوك الذين كانوا يدينون بنظرية «حقوق الملك المقدسة أو الحق الالهي ، وأنهم ورثة الله في أرضه وممثلوه بين خلقه » . وهذا واضح في خطب رجالات بني العباس في عصرهم الأول . انظر الي المنصور يقول في بدء خطبة له : « أيها الناس ، انما أنا سلطان الله في أرضه ، أسوسكم بتوفيقه وتسديده وتأييده ، وحاوسه على الله في أرضه ، أسوسكم بتوفيقه وتسديده وتأييده ، وحاوسه على ماله ، أعمل فيه بمشيئته وارادته وأعطيه باذنه . . النع » .

لأنها تعيننا على فهم بعض أسباب رقى الكتابة فى أواخر القرن الثانى وأوائل الثالث با تلك هى أن الخطابة العباسية لم تستمر على القوة التى كانت عليها فى صدر تلك الدولة بعد أن استقرت دعائمها ، فقد فترت عند ذلك الدواعى واشتد اختلاط العرب الأعجام ، وكانت الشخصيات البارزة فى الدولة — فى الغالب — من الفرس وغيرهم من الموالى الذين لم تنجرد السنتهم بالخطابة ، لما يصيبها أحيانا من لكنة العى وحصر العجمة ، فانصرفوا الى الكتابة ونهضوا بها نهوضا حثيثا وألبسوها حلة قشيبة من آيات البلاغة والبيان عملى يد فحول كتابهم من أمثال ابنى سمهل وابن سعدة وغيرهم .

وقد تبرجم كتاب أرسطو في الخطابة في أواخر القرن الثاني وكلف به الكتاب كلفا شديدا حتى لقد أنكر عليهم ذلك ابن قتيبة في مقدمة أدب الكاتب وسخر من المنطق والمناطقة . وكان لهذا الكتاب أثر عظيم في النثر ، وقد نجم عن ذلك طريقتان : طريقة قوم اتصلوا بالفلسفة اليونانية والعقل اليوناني ، وطريقة قوم اتصلوا بالحضارة الفارسية والأدب الفارسي . والفرق كبير جدا بين هاتين الطريقتين، فأصحاب الثقافة اليونانية هم المتكلمون وبخاصة المعتزلة، وهؤلاء أصحاب الثقافة الفارسية يوجهون عنايتهم الى الألفاظ آكثر من وأصحاب الثقافة الفارسية يوجهون عنايتهم الى الألفاظ آكثر من عنايتهم الى المعاني . وكان ابن قتيبة وسطا بين أولئك وهؤلاء ، أعنى أنه تأثر بالطريقتين . فكان يعنى بالفكرة أشد عناية ويحاج أعنى أنه تأثر بالطريقتين . فكان يعنى بالفكرة أشد عناية ويحاج خصومه على طريقة أصحاب المنطق ، وفي الوقت نفسه كان يتأنق خصومه على طريقة أصحاب المنطق ، وفي الوقت نفسه كان يتأنق

فى لفظه وفى أسلوابه الى حد ما . ولكن كانت النزعة الفارسية غالبة عليه كما سنوضح بعد قليل .

ولا نعدو المحق اذا قلنا ان أساليب الانشاء قد تنوعت تبعا لمذاهب المنشئين في ذلك العصر لتنوع العلوم ، فأصبح للفقيه أسلوب وللمتكلم أسلوب وللأديب أسلوب وهكذا . وهـــــذه الظاهرة تنخلق حين تنظور العقول وتتنوع الثقافات. وهذا مشاهد عندنا اليوم ؛ فللصحفي أسلوب خاص ، ولرجل الدين أسلوب خاص ، وللسياسي أسلوب خاص ، وللاديب أسلوب خاص ، ولكل واحد له حظ من ثقافة أسلوب خاص تنضح عليه ثقافته . وقد أشار الجاحظ الى ذلك فقال :<« ولكل صناعة ألفاظ قد حصلت ﴿ لَهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ال المنكلمين في خطبة أو رسالة أو في مخاطبة العوام أو الجار أو في مخاطبة أهله وعبده وأكمته أو في حديثه اذا حدّث أو خبره اذا أخبر . وكذلك من الخطأ أن يجلب ألفاظ الأعراب وألفاظ العوام وهو في صناعة الكلام داخل ، ولكل مقام مقال ولكل صناعة شكل » (١).

وكان الكتّاب في الواقع لا يتقيدون بمظهر خاص في الكتابة ، فأحيانا بمطيلون ، وأحيانا يوجزون ، وصدق جعفر بن يحيى البرمكي أحد أمراء البيان حين قال : « اذا كان الاكتار أبلغ كأن الايجاز تقصيرا ، واذا كان الايجاز كافيا كان الاكتار هذرا » (٢) . وسئل أبو عمرو بن العلاء : « هل كانت العرب

(۱) ألحيوان ٣/١١.٤ . . (۲) نقد النثر ٩٦ .

تطيل ? فقال : نعم ليسمع منها ، فسئل : فهل كانت توجز ? فقال : فعم ليخفظ عنها » (١) . وللجاحظ كلمة طيبة في هذه المسألة يقول فيها : ﴿ وللأطالة موضع وليس ذلك بخطل ، وللاقلال موضع وليس ذلك من عجز . . ورأينا الله تبارك وتعالى اذا خاطب العرب والأعراب أخرج الكلام مخرج الاشارة والوحى والحذف ، وأفا خاطب بنى اسرائيل أو حكى عنهم جعله مسسوطا وزاد فى الكلام » (٣) . وهذه هى البلاغة بعينها ، ومن أجل هذا قالوا الانجة هى مطابقة الكلام لمقتضى الحال .

وليس من شبك في أن الاطناب كان الصفة الغالبة في كل مل شمل بيعة أو عهدا أو احتجاجا أو انتصارا أو تقريرا لمذهب أو استهواء أو دفعا لشبهة أو طلبا لنعمة أو ماشابه ذلك . وقد صور أبن قتية مزية هذا الاسهاب فقال : « وليس يجوز لمن قام مقاما في تحصيض على حرب أو حمالة بدم أو صلح بين العشائر أن يقلل الكلام ويختصره ، ولا لمن كتب الى عامة كتابا في قتح أو استصلاح أن يواجز . ولو كتب كاتب الى أهل بلد في الذعاء الى الطاعة والتحدير من المعصية كتاب يزيد بن الوليد الى مروان أخرى ، فاعتمد على أيهما شئت والسلام — لم يعمل هذا الكتاب في أنفسها عمله في تفس مروان ، ولكن الصواب أن يطيل ويمكرر ويعدر ويبدىء ويحدر ويندر » (٢) . وهذا يدل على أن زمن ويعيد ويبدىء ويحدر ويندر » (١) . وهذا يدل على أن زمن

<sup>(</sup>١) مقدمة أدب الكاتب.

<sup>(</sup>۲) الحيوان ٢/١] . (٣) ادب الكاتب ١٤ ليدن ،

الايجاز في مثل هذه الأموار قد ولى وأن الاطناب قد أصبح أجدى المصالح العام من الايجاز ، ويدل من ناحية أخرى على أن النزعة الفارسية قد استحصدت مر تها بتكاثر عدد من نشأ من الفرس من الكتاب من أصل عربى من الكتاب من أصل عربى بأهل فارس ، حتى كادت دولة العباسيين تعد فارسية لولا مكان المخلفة من العرب .

ولعل من أبرز تأثير النزعة الفارسية في الكتابة كذلك المبل الى التأنق في اللفــظ وبخاصة في الرسائل ، واطالة المقدمات ، وتنويع البدء والختام ، والتبجيل في الخطاب والاحتشام مــــم المخاطب، والغلو والمبالغة، وتأدية المعنى الواحد بألهاظ كثيرة وجمل مترادفة , وقد تفنن بعض الكاتبين في بسط الكلام ، وأوغل بعضهم في الصنعة حتى أوشك البيان العربي أن يصاب بما يخرجه غن رونقه القديم . ولذلك نرى جُعْفُوا البرمكي ينصح الكتاب قائلا: « أن استطعتم أن تكون كتبكم توقيعات فافعلوا » ، وذلك لأن القوم لم ينسوا ما للإيجاز في النفوس من شدة الأسر . وكان من أثر النزعة الفارسية أيضًا أنْ بُدأ السجع يجد من تقوسُ الكتاب استحسانا شديدا لحسن وقعه على الأسماع ، فأولغوا به وقصدوا اليه . ولا أدل على ذلك من اعجابهم الشديد برسالة ابراهيم بن سيابة الى يحيى بن خالد ، حتى ان عامة أهل بغداد كانوا يحفظونها في تلك الأيام كما يروى الجاحظ ، وهي رسالة طويلة يقول فيها: « للأصيد الحواد ، الواري الزناد ، الماحد الأجداد ، الوزير الفاضل ، الأشم البازل ، اللَّباب الحَكَّلاحل ،

من المسكين المستجير ، البائس الضرير ، فانى أحمد الله ذا العزة القدير الميك والى الصغير والكبير بالرحمة العامة والبركة التامة . أما بعد فاغنم واعملم واعلم ان كنت تعلم أنه من يرحم يُرحم ، ومن يحرم يُحرم ، ومن يحسن يغنم ، ومن يصنع المعسروف لا يعدم . . النخ » (١) . وهذه الرسالة تبين لنا الى أى حد بلغ كلف القوم بالسجع .

ونحن لا ننكر أن السجع و جد قبل هذا العصر ، وقبل أن بتأثر الحياة الأدبية بالروح الفارسية ، ولكنه كان يأتي طواعية من غير تكلف . فأنت تجده في العصر الجاهلي ، وأبلغ مثال له خطبة قس بن ساعدة الايادي ، وهي معروفة مشهورة . وقد ورد في أجاديث الرسول سجع ، ولكنه جاء عفوا لا تصنع فيه ، وتستطيع أن تقرأ كثيرًا من هذه الأحاديث الشريفة في كتاب « المشل السائر » (٣) . ولكنك تحس فى هذه الأحاديث أنه سجع مرسل جاء عن غير عمه , وقد بدت الكراهية فى وجه الرسول حين سمم رجلا يتكلف السجع في كلامه وقال : «أسجع كسجع الجاهلية» (٣٠ ويعلق صاحب « نقد النشر » على كلام رسول الله فيقول : ﴿ وَانِّمَا أنكر صلى الله عليه وسلم ذلك لأنه أنى بكلامه مسجوعا كله ، و آكانت فيه السجع تكلف الكهان » . ومن ذلك يتضح أن السجع المطب وع مستحسن وفيه زين للكلام ، ولذَّلك اعتبره صاحب

 <sup>(</sup>۱) اقرأ جزءا منها في البيان والتبيين ۱۲۸/۳ .
 (۲) الثمل السائر ص ۱۱۶ وما بعدها ،

<sup>(</sup>٣) نقد النشر ۱۰۷ ...

المطراز أول مراتب الترصيع وامتدحه واستقبح المصنوع منه (١٠ . وابن سنان الخفاجي يعتبر السجع المطبوع من أحسن ألوان السديع (٢٠ . وما أجسن قول صاحب التلخيص في السجع : « وأصل الحسن في ذلك كله أن تكون الألفاظ تابعة للمعاني دون العكس » (٣) . ومن يرد أن يقرأ الكثير عن السجع وألوانه وتطوره في مختلف عصوره فليقرأ القصول الممتعة التي كتبها عنه المرجوم الدكتور زكي مبارك في كتاب « النثر الفني » (١٠) .

المرجوم العدليور و في مبارك في ساب « الشر الفيي » مهما يكن من شيء فقد أقبل الناس في العصر العباسي على السجع بعد أن بدأت النزعة الفارسية تدب في الكتابة ، وسرت عدواه الى الشعراء ، ولم تسلم منه التوقيعات . فهذا جعفر البرمكي يكتب الى عامل جائر : « قد كثر شاكوك وقل شاكروك ، قاما اعتدلت واما اعتزلت » . وكان السجع مقبولا الى حد ما ممن يملكون نؤاصي اللغة ومقاود الفصاحة ، ثم خلف من بعدهم خلف ضعفت فيهم ملكة اللغة وأعوزهم البيان فأسرفوا في الصناعة اللفظية اسرافا أضفي على الكتابة المسخ والسخف .

\*\*\*

وبعد فقد كان لابد من أن أرسم صورة واضحة المعالم للنثر
 ف العجر العباسي وما اختلف عليه من تأثيرات ونزعات لنعراف

ر (۱) الطواذ ۲/۳۷۳ .

<sup>(</sup>٢) سر الفصاحة ٩٢ م

<sup>(</sup>٣) التلخيص ص ٦٧ طبعة استنبول .

<sup>(</sup>٤) انظن النش الفنى ١/١٦ وما بعدها .

نزعة ابن قتيبة فى الكتابة وسمات أسلوبه . فقد نشأ فى القرن الثالث، وهو العصر الذي نضجت فيه العلوم واستوت الكتابة وبلغت ذروة مجدها وتنوعت فنونها .

وأنت حين تقرأ لابن قتيبة تجد له أسلوبين متباينين :

الأول: أسلوب يجرى به قلمه في النقاش والجدل ، وهذا الأسلوب غير مشرق ويجنح إلى شيء من التعقيد الذي يحتاج الى كد الذهن حتى يسلس الفهم . وتقرأ ذلك الأسلوب في « تأويل مختلف الحديث ، والاختلاف في اللفظ » . ويقيني أنه تأثر فيه بأساليب المناطقة ورجال الكلام وأرباب الفلسفة . واقرأ معي هذه الفقرة وفيها يسخر ابن قتيبة من أبي الهزيل العلاف : « وزعم أبه يستحيل أن يفعل في حال بلوغه بالاستطاعة التي أعظيها في حال البلوغ ، وانما يفعل بها في الجال الثائية ، فاذا قيل له فمتى فعل بها في الحال البلوغ والفعل فيها عندك فعل بها ولا حال الاحال البلوغ والفعل فيها عندك فعل مرغوبا عنه مع أقاويل كثيرة في فناء نعيم أهل الجنة وفناء غذاك أهل النار » (١) .

أنا أعترف بأننى أجد عناء شديدا فى فهم هذا الكلام. وهذه الكزازة ملحوظة فى الكتب التى يجادل فيها مخالفيه فى المذهب الديني والاعتقادى وهم أهل الرأي والمتكلمون. وتراه فى هذه الكتب يطيل الجمل ، ولهذا تجد نفسك مجهودة لتربط بين

<sup>(</sup>١) تاويل مختلف الحديث ٥٥ .

الكُلمَّاتُ من الناحية النحوية ؛ فتجد الخبر مثلاً أو المفعول به بعيدا قد لا تعشر عليه الا بعد سطرين ، وربعاً لا تستطيع ادراكه الا بعد معاودة النظر والفكر . وتجده في كتاب « الأشربة » ينحو نحو الفقهاء في استنباط الأحكام الفقهية .

الثانى: أسلوبه فى كتب الأدب وما يتصل بها ، وكذلك فى المقدمات اللى ينشئها فى صدر مؤلفاته ، وفيما بقى من رسائله وهو «كتاب العرب» ان صح أن نسميه « رسالة » . وهذا الأسلوب يجمع بين السماحة والاشراق والجزالة ، وهو الذى نسميه « بالأسلوب الأدبى » وعليه مدار حديثنا . وكتاب العرب أدّل على أسلوب ابن قتيبة الأدبى ، وفيه تشعر بشىء من العناية الفنية والتأنق فى اللفظ . ومقدمات « الشعر والشعراء وأدب الكاتب وعيون الأخبار » تعطيك صورة لأسلوبه الأدبى ، ولكنها على أية حال دون كتاب العرب .

ويلاحظ أن ابن قتيبة كان يميل الى السجع أحيانا يجمل به كتابته ، ولكنه سجع لا يزيد على فاصلتين غالبا ، وهو الذي ليسميه أبو هلال العسكرى « الازدواج » (۱) . واقرأ قوله تى وصف حال العرب في الجاهلية : « والعرب يومئة منقطعة ليس لها نظام ، ومتفرقة ليس لها التئام ، وأكثرها يحارب راجلا بالسيف الكليل والرمح الذليل! . الرخ » (۲) ، وقوله في ذي الهمة : « فيخاطر في طلب العلم بعظيمته ، ويستخف في ابتغاه المكارم

<sup>(</sup>۱) الطبناعتين ص ۷۶ مطبعة السعادة . (۱۷) الليا المانا السياسة السعادة .

<sup>(</sup>٢) رسائل البلغاء ٣٧٠ (كتاب العرب) .

كريمته ، ويركب الهول ، ويدرع الليل ، وتأبي نفسه الا علوا حتى يسعد بهمته ويظفر ببغيته » (١) ، وقوله في مقدمة أدب الكاتب : « فاني رأيت أكثر أهل زماننا هذا عن سبيل الأدب تأكين ، ومن اسبه متطيرين ، ولأهله كارهين .. والعلماء مغبورون ، وبكر ة الجهل مقموعون ، حين خوى نجم الخير وكسدت ساوق البر .. » . ولست أشك في أن ابن قتيبة كان يقصد الي هذا السجع اذا سلس له قياده ، ولكنه لا يجهد نفسه في الاتيان به اذا اعتاص عليه ، وحين ذلك تراه يرسيل الكلام ارسالا في بساطة وقوة .

ونشر ابن قتيبة فى مجموعه مرسل برىء من التصنع ، وهو يحفل بالفكرة ويوليها عناية شديدة ، والسجع عنده قليل جدا إذا قيس بسجع غيره من كتاب زمنه .

وابن قتيبة - على تنوع ثقافته - يميل فى أسلوبه الأدبى الى الاحتفاظ بالخصائص العربية ، ويكره أن يشوب الكتابة أساليب الفلسفة ومصطلحات المنطق ، وأنت تراه فى مقدمة أدب الكاتب يسخر من أهل المنطق وصور قضاياهم سخرية شديدة . وهذا راجع الى أمرين .: أولهما أبه كان يكره أصحاب الكلام وبخاصة المعتزلة ، وهؤلاء جل اعتمادهم على المنطق ، ومن أجل هذا بطلق الجاحظ على أرسطو « المعلم الأول » ، وثانيهما : أن

<sup>(</sup>١) \_رستائل البلغاء ٣٥٩ .

تَقَافَتُهُ الأَجْبِيةَ الغَالِبَةِ فَارْسِيةٍ لا وَالْمَنْطَقَ عَرْفُهُ الْعَرْبُ عَنِ الْيُونَانُ كُمَا فَعْ فَى:

ويهم أسلوب ابن قتيبة على تفقهه فى اللغة وأستبطانه لأسرارها أيما استبطان والمامه بألفاظها ما يختار منها وما يطرح . فهو يتنزل اللفظ فى منازلة ويصبته فى قواليه ، وكأنه آخذ بمخنق اللغة ، لا تعزب عنه شاردة ولا واردة منها . ولا شك أن تبحره فى الأدب واللغة كان من أشحذ أسلحته فى مقارعة خصومه .

وكانت الموضوعات التي يطرقها لا تتخطى محيط الأدب والدراسات الدينية ، ولذلك ترى الفاظه وأساليبه موائمة لهذه الموضوعات كل المواءمة . وكان قليل الميل الى العلوم الأجنبية ، ولهذا لم يكن مضطرا الى مواجهة أية صعوبة في التعبير عن المعاني العلمية الحديثة . والى ذلك يرجع الفضل في بساطة أسلوبه وسهولته الى حد ما . وأنت تشعر أن جبيع مقدمات كتبه ذات طابع واحد ينم على شخصية واحدة ، ولهذا لم نجد عسرا في أن نوفض نسبة كتاب « الامامة والسياسة » اليه بمجرد قراءة مقدمة الكتاب .

ونحن نلاحظ أيضا أنه يكرر بعض الجمل في مواطن كثيرة من كتبه تؤدي معنى خاصا ويضعها في أماكنها المناسبة .

وكان شديد العناية بالمعنى ، ولذلك تراه يتخير ألفاظا لمعانيه لا معانى لألفاظه . وتحسه يسير مع الطبع متجافيا عن خشونة التعمل ووعث التعقيد . وكان ينفر من استعمال الألفاظ الوحشية ويقول : «ويستحب له (أى الكاتب) أن يدع في كلامه التقعير

والتقعيب » (1) ، ويستشهد بالعديث الشريف : « أبغضكم الى" الثر ثارون المتفهقون المتشدقون » .

وقد تأثر ابن قتيبة أشد تأثر بالطريقة الفارسية التي تميل الى الاسراف في التبجيل والتعظيم ، والى اختيار الألفاظ المنمقة العذبة . ويظهر ذلك بوضوح فى رسائله الاخوانية القليلة جدا الرسالة في الاعتذار والاستعطاف ( ولم يذكر المعتذر اليه ) « قد أودعني الله من نعمك ما بسطني في القول مدلاً به عليك ، ووكد من حرمتي بك ما شفلم لي في الذنوب اليك ، وأعلقني من أسبابك مالًا أَخَافَ مَعُهُ نَبُواتُ الزَّمَانُ عَلَى ۖ فَيْكُ ، وَأَمَنْتُنَى بَطَّمَكُ وَأَنَاتُكُ نادرة غضبك ، فأقدمت ثقة ً باقالتك ان عثرت ويتقويمك أن زُّغِتُ وبأخذكُ بالفضل ان زللت » . وله رسالة شكر أرسلها الى محمد بني عبد الله بن ظاهر نرى فيها كذلك تأثره بخصائص الطريقة الفارسية التي أشرنا اليها . ونراه كذلك متأثرًا من ناحية أخرى بالثقافة اليونانية من ناحية تنسيق الفكرة وترتيب المعاني والعناية بها . وقد أتاه ذلك التأثر من مجالس المتكلمين حين كان يطلب العلم بالبصرة في صدر شبابه . والظاهر أنه ازور عنهم لأن معتقداتهم لم تجد من نفسه هوى

ولنزعته الدينية ترى أسلوبه مزدانا بالاقتباس من القرآن

<sup>(</sup>١) مقدمة أدب الكاتب .

<sup>(</sup>٢) انظر عيون الأخبار ٢٢٢/٢ ، ١٠٦/٣ .

والحديث. يضاف الى ذلك ذخيرة ضخمة من روائع المنظوم وبليغ الحكم والأمثال.

وابن قتيبة لا يميسل كثيرا الى الاستعارات والكنامات والمجازات والتشبيهات . وسبب ذلك أنه ليس من أرباب الخيال الواسم ، فهو خليق أن يُعدّ في جماعة الحسيين أرباب الفلسفة الحسية . وهو من هـــــذه الناحية بخالف الجاحظ الذي نفيض أسلوبه بالصور البيانية ، ولهذا كان أسلوبه أجمل وقعا عـــلي الأسماع من أسلوب ابن قتيبة . وليس معنى ذلك أن ابن قتيبة أسقط هذه الصور البيانية جملة ، فانها الأقطاب التي تدور عليها البلاغة على حد تعبير عبد القاهر ، ولكنه كان قليل الاستعمال لها ، واقرأ قوله في وصف الشعر : « الشعر معدن علم العرب وسفر حكمتها ، وديوان أخبارها ، ومستودع أيامها ، والسور المضروب حول مآثرها ، والخندق المحجوز على مفاخرها ، والشاهد العدل يوم النفار ، والحجة القاطعة عند الخصام .. الخ » (١) ر ويختلف ابن قتيبة عن الجاحظ كذلك في أنه يميل الى الايجاز

ويختلف ابن قتيبة عن الجاحظ كذلك فى أنه يميل الى الايجاز والى تأدية المعنى من أقصر طريق . أما الجاحظ فكان يجنح الى الاطناب والاكثار من المترادفات ، واقرأ له هذه الفقرة فى كتاب البيان والتبيين « ومن أجل الحاجة الى حسن البيان واعطاء الحروف حقوقها من الفصاحة رام أبو حذيفة ( واصل بن عطاء ) اسقاط الراء من كلامه واخراجها من حروف منطقه ، فلم يزل يكابد ذلك ويغالبه ويناضله ويساجله ويتأتى لستره والراحة من هجنته ،

<sup>(</sup>۱) عيون الإخبار ٢/١٨٥ .

حتى انتظم له ما حاول واتسق له ما أمل .. النح » (١١) . فأسلوب المجاحظ فيه اطالة ، والجمل تترادف لتوضيح المعنى كما ترى . وسبب ذلك أن الجاحظ — فيما أعتقد — كان يبغى من كتبه تزجية الفراغ . أما ابن قتيبة فكان صاحب رسالة يريد أن يؤديها ، وهذا أمر يدعوه الى أن يصل الى هدفه من أقرب الطرق من غير اثقال ليتحفظ عنه ، ولذلك تجد أفكاره تتلاحق متصلة مرتبطة فى انسجام ووضوح .

وسر قوة أسلوب ابن قتيبة أنه — على ايجازه — واضح جزل صافى الديباجة على العموم ، ولا يحتاج الى كد الفكر فى استخراج خبيئه ، وذلك الاستبحاره فى اللغة ووقوفه على دقائقها كما قلنا . واقرأ معى ما يقوله فى وصف السعر المصنوع : (والمتكلف من الشعر وان كان جيدا محكما فليس به خفاء على ذوى العلم لتبيئهم فيه ما نزل بصاحبه من طول التفكر وشدة العناء ورشح الجبين وكثرة الضرورات وحذف ما بالمعانى حاجة اليه وزيادة ما بالمعانى غنى عنه » ، وما يقوله فى الشاعر المطبوع : (والمطبوع من الشعراء من سمح بالشعر واقتدر على القوافى ، وأراك فى صدر بيته عجزه ، وفى فاتحته قافيته ، وتبيينت على المسعره رؤنق الطبع ووشى الغيريزة ، واذا امتحن لم يتلعثم ولم يتزحر » (7) ، وقوله يحث الشعراء على التزام نهج القدماء :

<sup>(</sup>۱) البيان والتبيين ۲۰/۱ .

 <sup>(</sup>٢) مقدمة الشعر والشعراء • الزحير = اخراج الصوت أو النفس بأثين عند عمل أو شدة .

﴿ وَلَيْسَ لَمُتَاخِرَ الشَّعْرَاءَ أَنْ يَخْرِجُ عَنْ مَذْهِبِ المُتَقَدِّمِينَ فَي هَذْهِ الأقسام ، فيقف على منزل عامر ، أو يبكى اعند مشيد البنيان ، لأن المتقدمين وقفوا على المنزل الدائر والرسم العافى ، أو يرحل على حمار أو بغل ويصفهما ، لأن المتقدمين رحلوا على النَّــاقةِ والبعير ، أو يرد على المياه العذاب الجواري لأن المتقدمين وردوا على الأواجن الطوامي ، أو يقطع الى الممدوح منابت النرجس والآس والورد ، لأنَّ المتقدمين جروا على قطع منابت الشـــيح وَّالْحَنُوةُ وَالْعُرَارَةُ ﴾ <sup>(١)</sup> . واقرأ قوله في وصف طبائع الناس : وهذه الطبائع هي أسباب الشرف وأسباب الخمول ، فذو الهمة تسمو به نفسه الى معالى الأمسور ، وترغب به عن الشائنات ، فيخاطر في طلب العلم .. ومن لا همة له جثَّامة لنبد ، يغتنم الأكلة ويرضى بالدون ، ويستطيب الدعة ، وان أعدم لم يأنف من ذل السؤال . والجبان يقر عن أمه وأبيه وصاحبته وبنيه . والشجاع يحمى من لا يناسبه بسيفه ، ويقى الحار والرفيق بمحته . والبخيل يبخل على نفسه بالقليل . والجواد يجود لمن لا يعرفه بالجزيل ، وقال الله عز وجل ﴿ قد أفلح من زكاها وقد خاب من دستاها ﴾ يريد قد أفلح من أنمي نفسه بالمعروف وأعلاها ، وقد خاب من أسقطها بلئيم الأخلاق وأخفاها . وقد يكون الرجل مخالفا لأبيه فى الأخلاق وفى الشمائل أو فى الهمم أو فى جميع ذلك لعرق نزعه من قبل أجداله لأبيه أو أمه ، وقال الشاعر :

وأشبهت جدك شر الجدود والعرق يسرى الى النائم » (٢)

<sup>(</sup>١) مقدمة الشعر والشعراء . (٢) رسائل البلغاء ص ٣٥٩

فهذه فقرات من نثر ابن قتية ، ومنها تعرف الخصائص التي متاز بها والتي أثرنا اليها بالتفصيل ، ففيها وضوح وسهولة ، وفيها رصانة وجزالة . وتلاحظ في الفقرة الأخيرة شيئا من السجع الذي يأثي عن طواعية ، وتلاحظ كذلك الاقتباس من القسران الكويم والشاعر ، وهو يضع المقتبس في أنست مكان ، وهذا بدل على تسكنه من اللغة . ولعل أهم ما لاحظته في هذا النثر أنه مرسل نساك في غير تكلف أو تصنع .

ولا يخلو أسلوب ابن قتيبة من الاستطراد كغيره من كتاب ذلك الزياق، ولكنه استظراد أسميه أمّا « استطراد مناسبة » وفي الغالب يكلون ناشيئا من شرحه لكلمات الأشعار التي يسوقها م فيلجونه بعلما الشركح الى الاستشهاد بالشنعر ، وسرعان تما يعود فوا ا الى موضوعة ، وقد يكون أستطراده تاشئا من تداعي المعاني اللَّذِي بِعَدَلُ عَلَى فَهَارِيةً مُعْجَبِّةً ﴾ وهذا عنده كثير "، ويكفيني منه هذا المثل : بِقُول أَقَ الحديث عن المغيرة بن شعبة : « وولاء غَمْر البصرة فهنج عيدان » 4 ثم استطرد عقب ذلك بسبب تداعي المعالى فقال: « وأبو الحسن البصري وأبو محمد بن سيربي من بني عيسان ﴾ أ، ثم عاد الى الحديث عن المغيرة وهو موضوعه الأطنبيلي فقال إلا وافتتح دست عيسان وأبرقبان وسسسوق الأهوال. والنع ١٥٠٥ : فأنت تلحظ هذا الاستطراد الفطري حين ذِكْنُ فَتُسْعِ الْمُعْيِرَةُ لَعْيَسَانَ ، ثم دار بخاطره فى البحال أنْ أبوى هذين الزَّيْجِلينَ مِن بُنْنِي عِلْمُسَانَ فَذَكَّرَ هُمَا مِن غَيْرِ رَبِّطَ بَيْنَ الْجَمَلَتَينَ

<sup>(</sup>۱) العارف ۱۲۸

م - ه ٢ أعلام العرب

وقد الاحظت أن اين قتية يستعمل فى أسلوبه التضمين كثيرا، وهو انابة بعض حروف الجرعن بعضها ، وأنه يعطف أحيانا على المضاف قبل ذكر المضاف اليه مثل قوله فى مقدمة عيدون الاخبار: « وهذا يكون فى مثل كتابنا لأنه فى آداب ومحاسن أقوام » ، وأنا لا أحمد له هذا العطف ولا أستسيغه من تأحق فن القول . وهو مذهب كوفى ، والبصريون لا يستسيغونه كثيرا ويقدرون المضاف اليه بعد المعطوف عليه (١) .

وفى أسلوبه الاخسارى فى عيون الأخبار نراه يؤثر كثيرا استعمال الجمل الاسمية حين يورد الخبراء فيقول مثلا: « ابراهيم ابن المنذر قال .. » و « سهل بن محمد يقول .. » وهكذا .

هذا هو أسلوب ابن قتيبة بكل ما يمتاز به ، ويلاحظ أنه يدل على رجل قد صقلته الثقافات المختلفة ، فضلًا عن وقوفه على أسرار اللغة ودقائقها وقوفا تاما .

١٢٢) شرح همع الهوامع ص ١٢٢

# البائباليتارس

## ابن قُتُ يَبنهٔ ومعاضروه

أريد في هذا الباب أن أعقد مقارنات بين ابن قتيبة وبعض أدباء عضره من الدين يشاكلونه في بعض النواحي الثقافية ، ولهم آثار تشبه آثار ابن قتيبة الأدبية ، ولعل أول من يتجه اليمنظرنا لهذه المقارنة هو شيخ الكتاب الجاحظ ، فقد كان أول من صنف الكتب الأدبية واحتذاه بقية المؤلفين ، فضلا عن أنه استغرق جزءا كبرا من نشاط ابن قتيبة المذهبي وتعرض لحملاته العنيفة بسبب اختلافهما في المذهب ، ثم ان ابن قتيبة قد تأثر به من غير شك وروى عنه كثيرا ، فهو اذن أوثق أدباء العصر صلة بإبن قتيبة ، ولهذا سنولي هذه المقارنة أشد عناية ، وستفصل فيها تفصيلا يوقفك على دقائقها ، ويفسر لك بعض مواقف ابن قتيبة منه على دقائقها ، ويفسر لك بعض مواقف ابن قتيبة منه ويبين لك التباين بين منحي كل منهما .

وبعد ذلك أعقد مقارنة عاجلة بين ابن قتيبة وبين محمد بن سلام الجمعى ، ثم بين ابن قتيبة وبين محمد بن يزيد المبرد ؛ لأن لكل منهما كتابا له نظيره عند ابن قتيبة .

## الفضالأول

# ابن قُبُت بُبَّة والحاحظ

11

ولد الجاحظ قبل ابن قتية بأكثر من نصف قرن (سنة ١٥٩)، وويدلك أدرك شباب الدولة العباسية فى أوج مجدها . وكان زعيم المعنولة ، وقد عاصر سلطانها فى زمن المأمون ، واتصل بما كان فى أيامه من حركة علمية وفلسفية ، وظل رافعا رأسه كزعيم لهم فى عصر المعتصم والواثق اللذين سارا سبيرة المأمون فى مناصرة الإعتوال ، وشاهد حكم المتوكل الذي عصف بالمعتزلة وأبطل دولتهم .

وقد تمرس الجاحظ بالحياة آيما تمرس ، فقد عثمتر ما يقرب من المائة سنة ( توفى سنة ٢٥٥ ) ، وتقلبت عليه ظروف متباينة ، فين فقر الى ثراه ، ومن قرب من السلطان إلى بعد عنه وتعرض اللاضطهاد ، ومن شباب عارم الى شيخوخة محطمة .

" وقد أدرك في حياته الطويلة كل الأحداث التي اختلفت على الدولة العباسية ؛ فشاهد الصراع بين الأمين والمأمون ، وعاش معظم حياته ودولة الفرس في شامخ قوتها ، ورأى سقوط دولتهم

وظهور دولة الترك في زمن المعتصم . وغاصر تزعزع الخسلافة العباسية واضمحلالها وتركز السلطة في يد الأتراك .

وقد اتصل الجاحظ بالوزراء والعظماء أمشال محمد بن عبد الملك بزيات وأحمد بن أبى دواد والفتح بن خاقان ، ونال كثيرًا من حبائهم . وتنقل في مختلف البلدان ، فقد ولد بالبضرة ونشأ بها ، وعاش في بغداد زمنا ، ورجل الى دمشق وأنطاكية واغيرهما . فلا غرو أن يكسبه ذلك كله لونا آخر من الوان الثقافة بغاير ما في الدفائر والكتب ، وهو التجارب الطويلة والالمنام بطبائع الناس وأخلاقهم وطرق معايشهم وفضائلهم وردائلهم وما في

يئاته اللختلفة من حيولنات ونباتات وأجواء . أ ومن أجل حلنا كانت كتب الخاحظ صورة مجلوة للحياة الاجتماعية في عصره ، وقلما تجدد ذلك في كتب معاصرية . كابن قلية والمبرد .

والحق أن كل شيء وقع تحت حسه أو تحت تفكيره كان موضع تجربته . وقد رازق من دقة الملاحظة في طبائع الأشياء ونقوس النابس طالم يترزقه أحد من علماء عصره . وكان خبيرا بالحياة الإجتماعية أعظم خبرة ، فقد وصف في دقة نوادي القمار وعمل الخاطبات في البيوت وحياة الفتيان وطمع التجار وطائفة المعلمين وما الى ذلك . وساعده على كل هذا اتصاله بالناس على الحتلاف طبقاتهم من الخليفة الى الباعة المتحولين . وكان في طبار شبابه يعتمل بيع الخبر والمسلمك في طبلية يحملها عسلى رأسته ،

فعرف الكثير من طبائع الناس في البيع والشراء . ومن أجل هذا كله يُعتبر البجاحظ خبر مؤرخ اجتماعي في عصره .

أما ابن قتيبة فلم تشح له هذه الخرة الطويلة التي اكتسبها الجاحظ ، فقد عاش نيفا وسنين سنة ، ولم يكد يستوى ويبلغ أشده حتى أدرك الخلافة العباسية الاضمحلال على يد الترك ، فلم ير القتوة العباسية التي رآها الجاحظ ، ولم يتقل في البلدان كثيرا كفا تنقل الجاحظ ، ولم يتصل بالوزراء والعظماء اتصال الجاحظ بهم ، ولهذا لم تكن له هذه الخبرة للكتسبة بالمجالطة كالتي كانت للجاحظ ، ولهذا أيضا نوى ثقافته علمية محضة منشؤها القراءة والاطلاع ، ولهذا أيضا نوى ثقافته علمية محضة منشؤها القراءة والاطلاع ، وقلما تظفر في عيون الأخبار بما ينبئك عن الحالة الاجتماعية في عصره ،

وهناك بون شاسع بين مزاجي الرجلين ؛ فالجاحظ كان أميل الى التفاؤل ؛ يرى الدنيا بعين المغتبط المحبور لا بعين المغيظ المحتق ، ويبدو عليه ذلك اذا كتبه أو تحدث ، يغمره السرور وتعتاده الدعابة . ولم يكن بالمتزمت ولا بالمتنسك ، بل كان من أرباب المذهب الواقعي ( Réaliste ) ، يرى من العبث أن يكلف الأيام أضد طباعها ، فلابس دهره كما هو ، وعرف أنه يحلو ويتمر ، فرضي بعلوه ومره ، ووجد في الرضا والقناعة عزاء .

أما ابن قتيبة فكان على نقيض ذلك ؛ كان ناقما على مظاهر الحياة السياسية والاجتماعية والعلمية فى عصره . فقد أنكر على شباب العلم شغفهم بالعلوم الحديثة ونسى أن الناس مولعون دائماً

بكل جديد . ونقام على هؤلاء الذين أخذوا يحطون من شان العرب والبرى للدفاع عنهم فى ايمان وقوة . وكان وجل دين يلتزم جادة التوقر والتزمت . وكان شديد الميل الى على وآل بيته ، ولكنه لم يكن شيعيا كما بينا . أما الجاحظ فيصفه بعضهم بأنه كان عثمانيا يتنصب (أي يفضل عثمان على على رضى الله عنهما) ، والتنصب ضد التشبع أي كراهة على وآل بيته (١) رضوان الله عليهم أجمعين . وعلى هذا المذهب كان كثير من أهل البطرة منذ عليهم أجمعين . وعلى هذا المذهب كان كثير من أهل البطرة منذ

ويختلف الاثنان في أن ابن قتيبة كان يضع مؤلفاته لغرض التعليم والافادة . ولذلك كابت مواضيع كتبه مما يمس حاجة الناس . وأشد كتبه ميلا الى التسلية «عيون الأخباد» ، ومع ذلك فقد أشار في مقدمته الى أنه أراد أن يزود طلاب المعرفة بذخيرة طيبة من الشعر والنشر . أما سائر كتبه فتحمل مسحة العلم والجد ، وقد دفعه الى تصنيفها حاجة الناس اليها ، ولذلك تجدها مرتبة منسقة لتسهل الاستفادة منها .

والجاحظ كان يتخير موضوعات مؤلفاته مما يجذب الناس ويدخل فى نفوسهم الامتاع والتسلية ، ولهذا ترى كتبه خليطا من كل فن ، وكأنه كان يسلجل خواطر متباينة تدور بخلده ، ولم يترك شيئا وقع عليه حسة الا تناوله ، ولذا تراه يكتب فى

<sup>(</sup>١) محاضرات تاريخ الأمم الاسلامية ٢٨٩

أجل الموضوعات وفي اتفهها ، وهو في جبيع كتبه يمزج البحد بالهزل والمعقائق بالفكاهة حتى لا يثقل على القارىء . ويقول المسعودي : « وكتب الحاحظ – مع العرافه المشهور للا تجلو صغا الأذهان والكتبف واضح البرهان ، لأنه نظمها أحسن نظم ته ورصفها أحسن رصف ، وكساها من كلامه أجزل لفظ . وكان إذا تخوف ملل القارىء وسامة البيامع خرج من جد الى هزل ومن حكمة بليغة الى نادرة ظريفة ، وله كتب حسان منها كتاب البيان والتبيين والعين فيه بين المنتور والمنظوم وغرد الأشهار وبليغ الخطب ما لو اقتصر عليه مقتصر للأكتفى به » (١) .

وعبارة المسعودي تصور لنا كتب الجاحظ أصدق تصوير . ومن أجل هذا لا يصعب عليك أن تعيز أسلوب الجاحظ لما فيه لمن روح الهكاهة والتسلية . وهو يبين ضرورة ذلك فيقول في كتاب الحيوان : « ومتى خرج ( أي القارىء ) من أي القرآن صبار الي خبر ، ثم يخرج من الخبر الي الشعر ، ومن الشعر الي النوادر ، ومن النوادر الى حكم عقلية الى الشعر ، ومن الشعر الي النوادر ، ومن النوادر الى حكم عقلية ومقاييس شداد ، ثم لايترك هذا الباب ولعله أن يكون أثقل والملال اليه أسرع حتى يفضى به ألى مزح وفكاهة والى سخف وخرافة ، ولست أراه سخفا » (٢) ، وهو يأسف لسلوكه هذه السبيل ويقول ولست أراه سخفا » (٢) ، وهو يأسف لسلوكه هذه السبيل ويقول

<sup>(</sup>۱۱) مروج الدهب ۲/۴<sup>۱</sup>۲۲.

<sup>(</sup>٢) الحيوان ١/٢٦ .

انه اضطر الى ذلك اضطرار (١٠)، وذلك لأن الناس تمل الأصوات المطربة والأغاني الحسنة اذا طال ذلك عليها (٣). ومن العرب أنه يذكر أن ما لاقياء من النصب في انساع علك الطريقة أتسك منا لورضنف كتابا في موضوع فاحد (٣).

وجنن يتصفح المرء كتاب البيان والتبيين يصادفه استطراد يشبُّه القوضي ، لهمو يبدأه بالتعوذ من فتنة القول والعمل ومن الحصرًا، وبسوق أشعارا في ذلك . ثم يذكر حكاية موسى عليه السلام ومعادم الله أن يبحل عقدة لسانه : ثم ينتقل الى التشدايق والتقعيرُ والتقعيبُ ، ثم يستطرد الى بيان فصاحة واصل بن عظاء شَيْخَ المُعْتَزَلَةُ . وَإِلَّا يُنسَى فَي أثناء ذلك أنْ يَذَكُرُ مَا مِجْمَلُ الْعَيْ وما يستره من عقل ومال ذاكرا أقوالا لبزرجمهر ، ولا يزال يستطرك مِنْ مَعْنِي الِّي مَعْنِي حَتَّى تراه بَعْلَا قَلِيلَ قُلَّا تَنَاوِلُ مُوضَّوعًا بَعْلَانًا كل البعد عن موضوعه الأصلى . فلا تعدم مثلاً أن ترى في إاب اللِّيانَ لأكرا للعي والحصر والطلاقة والبلاغة ، وقد تحدث عنهما في الباب السالق . وهكذا نراه يتبع هذه الطريقة الاستطرادية في حبيع كنيه ۽ فهو يدلون كل ما يسنج له في غير ترتيب أو نظام ولقد أحس الجاحظ تفسه بهذه الفوضي ، ولذا يرجو القاريء ألا يُبرِم من خلل يحده أو سنوء تأليف يصادفه أو اضطراب

 <sup>(</sup>١) الحيوان ٥ / ١٥ .

۲/۳ الحيوان ۲/۳ .

<sup>(</sup>۴) الحيوان ٢٩/٤ .

يلفيه (۱) ويرى المرحوم الإستاد أحمد أمين « أن الجاحظ مسئول على الفوضى التي تسود كتب الأدب العربي ، فقد جرت على منواله وحدت حذوه ؛ فالمبرد تلميذه قد تأثر به في تأليفه . والكتب التي الفت بعده كعيون الأخبار والفقد الفريد فيها شيء من الترتيب والتكويب » (۳)

ولعلنا نجد في كتب الجاحظ ومن لف لفه تحقيقا للمعنى السائلا الكلمة «الألحب» في ذلك الحين ، وهو الأخذ من كل فن بطرف ونحن نجد أن كلا من ابن قتية والمبرد قد تأثر بالبيان والحيوان تأثر اغير قليل ، غير أن كلا منهما تأثر به من الناحية التي توائم عقليته وثقافته . فابن قتية احتذاه في جمعه كثيرا من الثقافات الأخرى الي جانب الثقافة العربية ، وفي الاستطراد القليل الذي لا يبعده كثيرا عن الموضوع . والمبرد نسج على منواله في رص المعلومات المختلفة بعضها الى جانب بعض من غير تنسيق . وتأثره بالجاحظ من ناحية مزج الثقافات ضئيل جدا ، في المبرد كان عربيا ذا ثقافة عربية خالصة .

ويمتاز الجاحظ على ابن قتليمة بأنه كان أقل منه ايمانا بالخرافات، وبأنه كان الى حد ما سيخذ نظرية الشك التي قيل أن « ديكارت Descartes » ابتدعها بعده برمن طويل أساسا لكل بحث ، ويقول الجاحظ: « وتعلم الشك في المشكوك

الحيوان ١٩/٤ .

<sup>(</sup>٢) ضحى الإسلام ٢/٢٩٢ .

فيه تعلماً ، فلو لم يكن ذلك الا تعر"ف التوقف ثم التثبت كان ذلك مما يحتاج اليه » (١٦) .

والجاحظ أخلق بصفة « العالم » من ابن قتيبة ؛ وأعنى بالعالم الذي يجري وراء تعرف حقائق الأشياء بالبحث والتجربة . وقد رسم الجاحظ لنفسه هذا المنهج في مقدمة كتاب الحيوان فقال وهَذَا كُنَّابِ تَسْتُوى فَيْهِ رَغْبَةَ الْإُمْمِ ، وَتَنْسَابُهُ فِيهُ الْعَرْبُ وَالْعَجْمُ ، لأنه وان كان عربيا أعرابيا واسلاميا جماعيا ، فقد أخذ من طرف الفلسِقة وجمع معرفة السماع وعلم التجربة ، وأشرك بين عِلم الكتاب والسنة وأبين وجدان الحاسة واحساس الغريزة ﴾ . فهو يستعين ببالحواس والتجارب في ادراك الحقائق , وكأن الجاحظ قد أدرك مزايا التجربة والمشاهدة في الوصول الى الحقيقة قبل أن يدركها الفيلسوف الانجليزي « روجر بيكون Roger Bacon. المتوفي سنة ١٢٩٤ ؛ فقد أوجب هذا الفيلســــوف الاعتماد على التجربة والمعاينة ونبذ آراء المتقدمين لأنهم لا يعاينون الأمور ولا يجرون عليها التجارب . وقد سجن في أواخر أيامه بسبب آرائه واغتير ساحرًا ، وكان في نظر معاضريه حليف الشيطان . على أنّ الجاحظ قد ذهب الى أبعد من ذلك ؛ فقد رأى أن طريقة التجربة قد لا تضمن له الافضاء الى الحقائق لأن الحواس التي يعتمد عليها في التحقيق قد تخدع في بعض الأحيان فيقول : ﴿ وَلَعْمَرَى انْ العيون لتخطىء وأن الحواس لتكذب، وما الحكم القاطع الإ للذهن وما الاستبانة الصحيحة الا للعقل ، اذ كان ذماما على الأعضاء

<sup>(</sup>۱) . النحيوان ٦/١١ .

وهبارا على العواس (١٠). ويقول في مكان آهر: « فلا تذهب الي ما تربك العضل روللامور الي ما تربك العضل روللامور حكمان : حكم ظاهر للحواس وحكم باطن للعكول والعقل هو الحجة (١٠). ومن ذلك ندرك أن الجاحظ كان عنده روح العالم الباحث الذي نعرفه في القرن العشرين . وفي كتاب الحيوان نراه يجرى تجاربه على الحيوان في دقة تفعو الى الاعجاب ، ثم يدون ملاحظاته بعد المشاهدة وتحكيم العقل . ومع ذلك لم تسلم كتبه من الحرافات .

العالمان قنية فقلما يناقش خبرا أو يجرى تجربة أو يحساول بمجيض خرافة ، لأنه لا يتبع طريقة الشك والتجربة التي اتمعها الجاحظ وأدت الى نتائج قيمة . و نجد الجاحظ لا يقفع به اذا أعوزه الزاء أرسطو ، فانه ينقل عنه ويناقش قولة ولا يقنع به اذا أعوزه الدليل . ومن ذلك أنه نقل عن أرسطو أن انات العصافير أطول أعمارا ، وأن ذكورها لا تعيش الاسنة (٢) . ولم يأخذ الطاحظ هذا الكلام على علاقه ، لأن أرسطو لم يأت بدليل جازم كما يقول هذا الكلام على علاقه ، لأن أرسطو في موضوع ما وبين ماورد فيه من وكثيرا ما يقارن بين قول أرسطو في موضوع ما وبين ماورد فيه من شخر العرب ، وموازن لينهما ويحكم عقله . وأحيانا يأخذ برأى ضاحب المنطق ، وأحيانا أخرى يأخذ برأى العرب ، وطورا يرفض الرأيين ومأخذ بما يصل اليه عقله .

<sup>(</sup>١) رسالة التربيع والتدوير على هامش الكامل ٢٧١١ .

<sup>(</sup>Y) الحيوان 1/yp .

<sup>·</sup> ٦٧/ الحيوان ٥/٦٧ .

وابين قليبة ينقل من ثقافات الأمم الأخسرى أكثر مما ينقل الحاحظ، ولكن تدر أن يناقش خبرا من الأخبار .

ولا شك أن تقافة الجاحظ اليونانية كانت أضخم مما عرفه ابن فتية من هذه الثقافة لسيين : أولهما أنه كان من المعتزلة ، وقد تسليح المتكلمون الفلسفة والمنطق ليغلبوا خصومهم . وثانيهما أنه كان يجالس المثقفين بها ويتحدث اليهم مثل سلمويه وابن ما سبويه وحين بن اسحاق . وقد أشار الجاحظ ألى ذلك في مواطن متفرقة من كتابي الحيوان والبيان والتبيين

أَمَا النِّن قَتَيْبَةً فَكَانَ فَارْسَى الْمُولَدِ وَالْجَنْسُ وَالثَّقَافَةِ ، وَكَانَ يَكُرُهُ الْمُتَكَلِّمِينَ وَلِيكُرَهُ ثَقَافَتُهُم ، لأَنْهَا سبب مَرْوقَهُم فى نظره .

وكان ابن قتيبة زعيم أهل السنة يعتمد على القرآن (والحديث، ولا يعتمد كثيرا على القياس والأجتهاد . أما الجاحظ وفرقته فحهم يعتمدون على عقولهم ولا يتقيدون بأى نض . ولذلك يسميهم بعض الفرنجة « المفكرين الأحرار Libres Penseurs» كما يقول بعض الفرنجة « المفكرين الأحرار Carra de Vaux» كما يقول المسلام» (١) فالمعتزلة في نظره فلاسفة يخوضون في مسائل اللهين حسب ما يرفدون من غير أن يتقيدوا بنص ، فهم رجال العقل في اللهين ولا يعتبرهم « دلى قو » « ملحدين Incroyants » ،

Les Penseurs de l'Islame, V. Ip. 294 (1)

وانعا يعتبرهم أصحاب مباحث دينية ، يعتمدون على العقل لا النقل « Théologiens Rationalistes » من غير أن يكون هناك ما يعتمز كدينهم ، بخلاف ما يراهم أهل الحديث .

وطريقة المعتزلة تشبه الى حد كبير الطريقة التى اتبعها فلاسقة القرن السابع عشر فى أوربا من حيث الاعتماد على العقبل حين يخوضون فى المباحث الدينية ، ومن أشهر هؤلاء « پاسكال Pascal يخوضون فى المباحث الدينية ، وكانت عقائدهم الدينية مع ذلك تظل سليمة راسخة .

رُ ولكون ابن قتيبة رجل دين فراه قد يتخذ الأدب وسيلة لغاية ، وهي الاستعانة به على فهم كتاب الله وحديث نبيه ، ومتحاجة خصومه الذين يعتدون على الدين . ونحن نستطيع أن نستشف ذلك في كتبه . ويقول البطليوسي أحد شراح « أدب الكاتب » أن ابن قتيبة برى أن للأدب غرضين : أحدهما أدني ، والآخر أعلى ؛ « فالغرض الأدني أن يحصل للمتأدب بالنظر في الأدب والتمهر فيه قوة يقدر بها على النظم والنثر . والغرض الأعلى أن يحصل للمتأدب قوة على فهم كتاب الله تعالى وكلام رسول الله يحصل للمتأدب قوة على فهم كتاب الله تعالى وكلام رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحابته ، ويعلم كيف تنبيء الألفاظ الوازدة في القرآن والحديث » (١).

أما الجاحظ فكان غرضه تضوير حياة الناس وامتاع القراء بكل طريف ومليخ ، ولذلك كان لا يهتم كثيرا بالمصادر .

<sup>(</sup>١) الاقتضاك في شرح ادب الكتاب ص ١٤ .

وكان العداء مستحكما بين أهل السنة والمتكلمين ، وكان ابن قتية بحكم مركزه يحمل على المتكلمين عامة وعلى المعتزلة بنوع خاص وعلى الجاحظ بنوع أخص . وكانت حملته مع جهة الى مذهبه واظهاره بمظهر الخارج على الدين . ولم يعرؤ في مذهبة على أن يثلم الجاحظ من ناحية عليه أو ذكائه أو سبعة المحصولة ، بل انه روى من كتبه في عيون الأخبار .

وهِناكِ أَمِن آخر ساعد على اشتداد أوار هذه العداوة هو تحاسد العلماء ، ولهذا لم نر ابن قتيبة يذكر للجاحظ فضلا أو أية مأثرة في العلم والأدب . وهذا يدل على أن الحسد يتسلل الى قلوب العلماء وأن العلم لا يهو"ن من خطبه . وقد أحسن الأستاذ « ويشيه Richet » تصوير الحسد بين العلماء فقال : « العلماء حساد لأنهم بشرع فهم لا يستطيعون أن ينظروا بعين الرضا الى تكريم يتكرقمه زميل من زملائهم ، أو الى لقب يحصل عليه ، ﴿ أَوْ الِّي خَطْوَةُ يَعْظَى بِهَا أَوْ الَّي غَيْرِ ذَلَكَ . وَكُلَّمَا كَانَ الْعَلْمُ الَّذِي ينصرف اليه هذا الزميل قريبا من علمهم اشتد الحسد، فالفلكي لا يحزنه الشرف الذي يطوق جيد النباتي ، ولكن يُغيظه شرف يحصل عليه فلكي آخر ، ويرى أنه لا يستحقه » (١) . ولا تُنبك أن الخاحظ كان أوسع صيتًا من ابن قتيبة مع أن الأخير لا يقل شأنا عن الأول ، فأحنق ذلك ابن قتيبة ، لاكان سببا من أسباب حملته عليه . وربما كان حنق ابن قتيبة على الجاحظ جزاء وفاقا

Essai de Psychologie Générale p. 21, (1)

من عادالة السماء على ما كان يتكنه الجاحظ من بالغ العقد والحسد لعبقرى العرب « الخليل بن أحمد» ، فقد كان ينفس عليه فلطنه وبموعه وبدمه قائلا: « ان الخليل بن أحمد من أجل احساله في الشحو والعروض وضع كتابا في الايهاع وتراكيب الخصوات ، وهو لم يعالج وترا قط ، ولا مس ييده قضيبا قط ، ولا كثرت مشاهدته للمنهنين . وكتب كتابا في الكلام ، ولو جهد كل بليغ في الأرض أن بتعمد ذلك الخطأ والتعقيد لما وقع له ذلك . ولو أن ممرورا استفرغ قوى مرته في الهذبان لما تهيا له مثل ذلك منه ، ولا يتأتى ذلك الأحد الا بخذلان من الله تعالى » (١) . فهل مثل هذا القول يقال في الخليل الذي تعتر به العرب والعربية ؟ ولكن الحسد — قاتله الله — يتحيل البياض سوادا .

ومن الغريب أن هؤلاء العلماء الكبار كالجاحظ وابن قتيبة يرددون فى مواطن كثيرة من كتبهم ذم الحسد وبيهلون ســوء عاقبته لا ويحثون الناس على تجنب هذه الرذيلة المنقوتة . فيا أعظم التناقض بين أقوالهم وأفعالهم 1

<u>`</u> -

ويبدو لى أن عدم أهتمام الجاحظ بشعائر الدين كان من الأسباب التى دفعت ابن قتيمة اللى الحملة عليه . والمعروف عن المسباب عامة أنهم كانوا لا يكترثون بالدين كثيرا ؛ فلا يقيمون

<sup>(</sup>١) تهذيب التهذيب لابن حجر ٢٢/٩ .

صلاة ولا يعرمون حراما كما ذكرنا . وكان هذا من الأمور التي شدت من أزر ابن قتيبة في مهاجمتهم!

وقد عثرت على نصوص تجعلني أقف من دين الجاحظ موقف المرتاب؛ فأحمد بن أبي دؤاه يقول عنه : ﴿ أَنَا أَثَقَ بِظُرِفُهُ وَلَا أَنْقُ بِلَمْنِيْنَ ﴾ ﴿ (١) . أَوْيِقُولُ ثَعْلَبُ : ﴿ لِيسَ بِثَقَةَ وَلَا مَأْمُونُ ﴾ (١) ، ويقول : « كان كذابا على الله وعلى الرسول وعلى الناس » (°° ؛ وذكر أيو القرج الأصبهاني أنه كان يُرمي بالزندقة (<sup>(1)</sup> . ويقول الأزهري : «كَانُ الجاحظ روى عن الثقات ما ليس في كلامهم ، وكان أوتني ببيطة في لسانه وبيانا عذبا في خلطابه وسجالا واسعا في فنونه غير أن أهل العلم والمعرفة بلغات العسرب دموه هعن الصلاق كفعوم » (٥٠ ، ثم استطرد الأزهري فقال : « أن الحاجظ ذَّكُرُ فَى مُخلِّسَ أَحَمَدُ بن يَضِي (وهو تُعلبُ ) فقال : اعدلوا عن ذكر الجاحظ قانه غـــير ثقة ولا مأمون » . ولما قـــــــل الوزيو ابن الزيات أمر أبن أبي دؤلد بالجاحظ فجيء به مقيدا في الأغلال ، فلما رآه ابن أبي دؤاد قا لله : « قبحك الله ، ما علمت ك الا كثير تُنُوكِينَ ٱلْكُلَامِ ؛ وقد جعلت بيالمات أمام قلبك ، ثم اضطغنت فيه النفاق والكفر ﴾ (٦) . وأخيرا اقرأ معى هذه القصة لتدرك أن

<sup>(</sup>١) طبقات الأدباء ٢٥٨٠

<sup>(</sup>٢) لفيلرات الذهب ١٢١/٢

<sup>(</sup>٣) السال الميزان ١/٣٥٧ ؛

<sup>(</sup>٤) لسنان الميران ١/٢٥٦/٠

<sup>(</sup>٥) تهذيب اللغة ١٥/١ مخطوط .

<sup>(</sup>٦) سرلج العيون ١٥٦: •

المجاحظ كان لا يهتم باقامة الصلاة: «قال ابن أبي الدنيا المحدث: خضرت وليمة حضرها الجاحظ وحضرت صلاة الظهر ؛ فطلينا وما صلتي الجاحظ ، وحضرت صلاة العصر فصلينا وما صلتي الجاحظ . فلما عزمنا على الانصراف قال الجاحظ لصاحب المنزل: انى ما صليل للذهب أو لسبب أخبرك به . فقال له : ما أظن أن لك مذهبا في الصلاة الا تركها » (١) .

وعدل القول في هذه المسألة أن الجاحظ من غير شك كان يؤمن بالمباديء الأساسية التي يقوم عليها صلب الدين مثل وحدانية الله وقدرته ورسالة محمد صلى الله عليه وسلم والتشريعات التي أتي بها . ونحن نستشف ذلك من نصوص كثيرة في كتبه ، وبخاصة كثاب الحيوان . فهو يذكل الغريب من طبائع الحيوان ويتخذ من ذلك دليلا على جمال صنع الله واحكامه وقدرته (٢) . وهو يعتبر كنب الله تعالى أنهع وأشرف من كتب الأوائل فيقول : « وأكثر من كتبهم نفعا وأشرف منها خطراً وأحسن موقعا كتب الله تعالى التي فيها الهدى والرحمة والاخبار عن كل موقعا كتب الله تعالى التي فيها الهدى والرحمة والاخبار عن كل محكمة وتعريف كل سيئة وحسنة » (٢) . ولكن يغلب على ظنى أنه

ما كان يهتم كثيرا باقامة الشعائر مثل الصلاة والصوم وغيرهما . لهذه الأسباب حمل ابن قتيبة على الجاحظ وقبيله حمل لم عنيفة ، فكفتره ، وسجل عليه أنه أكذب واحد في الأمة ، وأخذ

<sup>(</sup>۱) تاریخ این عساکو ص ۱۷۸ . . امرینا

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب الحيوان ٣/٧٤ ، ١٩/٧ ، ه/١٥٢ ، ه/٩٤ . (٣) الحيوان ٢١/١٤ .

عليه أنه يذكر حجج النصارى على المسلمين « فاذا صار الى الرد عليهم تجوز في الحجة كأنه انها أراد تنبيههم على ما لا يعرفون وتشكيك الضعفاء من المسلمين . وتجده يقصد في كتبه للمضاحيك والعبث ، يريد بذلك استمالة الأحداث وشر ابالنبيد ، ويستهزىء من الحديث استهزاء لا يخفى على أهل العلم ، كذكره كبد الحوت وقرن الشيطلن .. وهو مع هذا من أكذب الأمة وأوضعهم لحديث وأنصرهم لباطل » (١) .

على أن حملة ابن قتيبة تعد" هينة رفيقة بالنسبة الى حملات غيره عليه . ومن أشدهم هتكا له الامام « أبو منصور البغدادي » ؛ فقد وضع كتبا فى ذم المعتزلة منها : فضائح المعتزلة ، وكتاب نفى خلق القرآن ، والفرق بين الفرق (٢) . ولم يصل الينا منها الاخير . وفي هذا الكتاب « الفرق بين الفرق » يرد البغدادي

<sup>(</sup>۱) تأويل مُختلف الحديث ص ۷۲ · (۲) طبقات الشافعية ۲۳۸/۳ ·

على بعض آراء الحاخظ في الفلسفة والتوخيسة ، وينسبه الى الشعوبية . ويعلم الله أن الحاحظ برىء من هذه الثهمة ، وكتاب العصا شهيد على ذلك .

وقة غلا البعدادي في حملته على الجاحظ غلوا شديدا حتى الله استنكثر عليه أن يسمى « انسانا » ، واعتبر هذه التسمية جريمة لا تعتبر « وقد التسميوا له شبيها من أصناف الحيوان فلم يجدوا أصلح فن الخزير ، ويقول البعدادي : « ولو عرفوا جهالاته في خلالاته الاستعفروا الله تعالى من تسميتهم إياه انسانا ، فضلا عن أن يتمنبوا اليه احسانا » (أ . ويقول في موضع آخر : « ومن افتخر بالجاحظ سلمنا اليه قول أهل السنة فيه كقول الشاعر : لو يسمح الخزير مسمخا ثانيا

ما كان الا دون قب عنج الجاحظ

رجل ينسوب عن الجحيم بنفسمه

وهو القذي في كل طرف لاحظ، (٣)

والواقع أن مواهب الجاحظ كانت فوق مستوى خصومه ، وكاف من الغسير عليهم أن يصلوا الى آفاق عقليته . ولا شك أن ابن قتيبة كان أقوى هؤلاء الخصوم عقلا وأقدرهم على المحاجة والجدل . ولكن ليس من العدل أن يترمى الجاحظ بمثل ما رئمي به وهو أحد الثلاثة الذين كان ثابت بن قرة يحسد الأمة العربية عليهم وهم : عمسر بن الخطاب والحسن البصرى

<sup>(</sup>۱۱) الفراق بين القرق ١٦٠٠ .

<sup>(</sup>١) الغرق بين القرق ١٦٢ .

والحاجظ (١) . ويقول ابن نباته : ﴿ مَمَّا فَضَلَ اللهُ تَعَالَى بِهِ أُمَّةً محمد صلى الله عليه وسلم على غيرها من الأمم عمر بن الخطاب رضي الله تعالى لمنه بسياسته والحسن البصرى بعلمه والجاحظ

.. ومما يرفع فمأن الحاحظ في أعيننا أننا تراه لا يوجّه إلى خصومه شيئًا من بذيء القول أو فاحش اللفظ كما وجهوا اليه ء، وكان آبن قتيبة يعترف بذكاء الجاحظ وقوة عقله وشدة عارضته م وهو يقول في ذلك : « وكان ( أي الجاحظ ) يبلغ به الاقتدار الى أن يعمل الشيء ونقيضه » (°). ولكنه يأخذ عليه أنه كان يناقض نفسه فيقول: « وتجده يحتج مرة للعثمانية على الرافضة ، ومرة للزيدية على العثمانية وأهل السنة ، ومرة يفضل عليا رضي الله عنه ومرة يَؤخره » (١) . ويأخذ عليه كذلك أنه كان يدنس انسم النبي الكريم بذكر أسماء من حشوة الناس بعده فيقول : ﴿ قَالَ رسول الله صُلَّم الله عليه وسلم ويتبعه : قال الجُمَالُز ، وقال إنَّ إِنَّا قِتْيَهِ عَلَيْهِ أَيْضًا ﴿ أَنَّهُ يَقْصُدُ فَى كُتِّبُهِ لِلْمَضَاحِيكُ وَالْعَبُّ يُرْيِهُ بذاك استمالة الأحداث .. الخ » .

<sup>(1)</sup> القرا تفطيل ذلك في مقدمة الجزء الثاني من البيان والتبيين للأميتاذ حيس السندوبي .

<sup>(</sup>۲) سرح العيون ١٥٦ -

<sup>(</sup>٣) قاويل مختلف الحديث ٧١ •

<sup>(</sup>٤) تأويل مختلف الحديث ٧٢ ٠

<sup>(</sup>٥) المصادر نفسه •

والواقع أن روح الفكاهة سارية فى كتب الجاحظ كلهار وهذه مسألة يجمل بى أن أزيدها بياناً ، لأن ابن قتيبة قد تأثر بها كثيرا فى كتاب عيون الأخبار .

يُرجِع فرلع الجاحظ بالفكاهة إلى أمرين :

الأول: طبيعة الجاحظ المشرقة التي تميل الى الضحك والمرح والهزل. وساعد على ذلك خلقة مشوهة قبيحة تعين على المزح والظرف ، وربعا كانت مصدر الضحك والاضحاك. وكان الجاحظ مطبوعا على الهزل يلتقط النكتة ولو في الطريق ، لا يبالى في سبيلها بمخاطبة العامة ولو أسمعوه ما يكره ، ولا تفوته النكتة قط حتى في مجالس الخلفاء.

الثانى: في عصره تترجبت الى العربية علوم اليونان والفرس والسريان والمهنود من فلسفة ومنطق وطب وهندسة وحساب وفلك وحكم وغير ذلك . وهذه العلوم كلها تأخذ القارىء بجدها فلا يليث أن يرين على ذهبه الكلال ، وحينذاك تنشوف نفسه الكلال ، وحينذاك تنشوف نفسه الى شيء من التطرية والفكاهة تشاق اليه الفينة بعد الفينة ، والجاحظ يشير الى ذلك كثيرا .

. وكان الجاحظ لا يرى حرجًا فى ذكر العورة بأسمائها دون اللجوء الى الكنايات ، فهو من أصحاب الأدب المجرد .

والظاهر أن هذا المذهب كان يجد سبيله في نفوس العلماء والأدباء والشعراء في ذلك العصر . وحسبك أن تعرف أن الناس كأنوا يتناشدون أشعار امرىء القيس والأعشى، وعسر بن ربيعة

ومهاجاة جُرير والفرزدق والأخطل على ما فيها من فتج . ونحن أمري أنه قد ظهر في هذا العصر بشار وأبو نواس والحمادون ومظيع وابن الضحاك الذين كانوا لا يتورعون عن ذكر أفحش الألفاظ وأشدها تبذلا ، والناس يرددون أشعارهم على الملا وفي خلق المساجد على غير استحياء .

ولقد أبان الجاحظ عن منزعه في الأدب الواقعي فقدال : «وبعض الناس اذا انتهى الى ذكر .. ( وهنا ذكر ألفاظا فاحشة لا يستحب ذكرها ) ارتدع وأظهر التقزز واستعمل باب التورع ، وأكثر من تجده كذلك فائما هو رجل ليس معه من العفاف والكرم والنبل والوقار الا بقدر هذا الشكل من التصنع . ولم يكشف قط صاحب رباء ونفاق الا عن لؤم مستفحل ونذالة متمكنة . وبعد فلولم يكن لهذه الألفاظ مواضع لما استعملها أهل هذه اللغة ، وكان للرأى ألا يتلفظ بها » (1) .

وقد سار على هذا النهج كثير امن العلماء والأدباء مما يعتبر اليوم مخالفا للعرف، ومنافيا للآداب. ومنهم ابن حزم الظاهري في «طوق الحمامة»، والقاضي التنوخي في «نشوار المحاضرة»، وياقوت في معجم الأدباء وغيرهم. وناهيك بكتاب «ألف ليلة وليلة» فمؤلفوه على اختلاف عصورهم كانوا لا يتحرجون من ذكر ما يمجله السمع وتأباه العفة. ويؤيد هذا المذهب عبد القاهر الجرجاني فيقول: «وقد استشهد العلماء لغريب القرآن واعرابه بالأبيات فيها الفحش وفيها ذكر الفعل القبيح، ثم لم يعبهم ذلك بالأبيات فيها الفحش وفيها ذكر الفعل القبيح، ثم لم يعبهم ذلك

<sup>· (</sup>۱) الجيوان ٢/٢ · ·

اذ كانوا لم يقصدوا إلى ذلك الفحش ولم يريدوه ولم يرووا الشعر من أجله » (١) . وما من شك فى أن الجاحظ وابن قتيبة أوأضرابهما ما كانوا يقصدون الى الفحش لذاته ، وانما كان غرضهم النفع العام كما يقولون .

ويحدثنا الأستاذ المرحوم كرد على بأن كثيرا من أدباء العصر الحديث يدافعون عن هذا المدهب ويرون فيه مزايا عظيمة بم فيقول « القديس كليمان St. Clément » : « أنا لا أخجل — لفائدة القراء — من الكلام على الأعضاء التي يتخلق بها الانسان لأن المولى تعالى لم يخجل اذ خلقها » . ويقول « موتتين Montaigne» وهو من أعظم من اشتهروا بالفضائل من المؤلفين الفرنسيين : « ماذا كان عمل الفعل التناسلي في الناس وهو طبيعي وضروري حتى شجبوه وابتعدوا عن ذكره ، فتراهم لا يجسرون على الكلام عنه الا بشيء من الخجل ، ويتعدون عنه في أخاديثهم . وهم عبد ولا يجرون على الناطق بالعمل الذي يهب الحياة للمخلوق ، ولا يجرءون عدلي النطق بالعمل الذي يهب الحياة للمخلوق ، فيا للعمة المكذوبة ويا للنفاق المخجل » (٢).

<sup>(</sup>١) أسرار البلاغة ص ٢.٧ .

<sup>» (</sup>۲) أمراء البيان ٢/٣٩ هامش أ. أ

فليس بدعا ألَّ يعالج الجاحظ هذا اللون من الأدب ما دام يريُّ أن النفع لا يتحقق الا به .

وقد تأثر ابن قتية بالجاحظ في هذه الناحية تأثرا شديدا ، فانه استعان بالفكاهة والمزح يزجيهما الى القارئء دفعا للملل والسامة في كتاب «عيون الأخبار» فيقول في مقدمته: «ولم أخله مع ذلك من نادرة ظريفة وقطنة لطيفة وكلمة معجبة وأخرى مضحكة لأروح بلالك عن القارئء من كد الجد واتعاب الحق». وهو يؤيد مذهب بذلك عن القارئء من كد الجد واتعاب الحق». وهو يؤيد مذهب الخساح بذكر عورة أو .. أو وصف فاحشة فلا يحملنك الخشوع الاعضاء لا تؤتم وانما المأتم في شتم الإعراض ووجهك ، فان أسماء الأعضاء لا تؤتم وانما المأتم في شتم الإعراض وقول الزور والكذب وأكل لجوم الناس بالغيب». وكأن Montaigne الفرنسي في خاطره مع ابن قتيبة في هذه الفكرة كما ترى من تشابه قد اتفق في خاطره مع ابن قتيبة في هذه الفكرة كما ترى من تشابه الفق تمن .

وابنَ قَتِيةَ بِحَاطَ فَى ذلك خشية أَن يُفتح الباب على مصراعيه فيقول بعد ذلك : « ولم أَترخَصَ لك فى ارسال اللسان بالرقث على أَنْ تَجَعِله مَجِيرَ الله على كل حال وديدنك فى كل مقال . بل الترخص فى حكاية تحكيها أو رواية ترويها تنقصها الكناية ويذهب بحلاوتها التعريض ، وأحبت أن تجرى فى القليل من هذا على عادة السلف الصالح فى ارسال النفس على السجية والرغبة بها عن لبسة الرباء والتصنع » .

ويبدو من هذا الكلام أن المزح لم يكن من طبيعة ابن قتيبة الله

يخلاف الجاحظ الذي جسَّلت نفسه على الهزل ولو جلب له أشد الأذيّ , وهذا يُدُلُّنا على أنه قلَّـد الحاحظ تقليدًا ، ولذلك لا نرى له هذا الروح الفكاهي الا في كتاب واحد شبيه بكتب الجاحظ وهو كتاب « عيون الأخبار » . أما كتبه الأخرى فانها مطبوعة بطابع الجد الصارم . بل أن وقار أبن قتيبة لا يختفي من كتاب عِيُونَ الْأَخْبِارِ ، وَلَهَذَا نَرَاهُ بِعَنَى بِالْرَهَدُ عَنَايَةً شَدِيدَةً ، وَلَا يَفُونَهُ أن ينبه القراء في المقدمة الى أن كتابه « دال على معالى الأمور: ومرشد لكريم الأخلاق ٤ زاجر عن الدناءة ، ناه عن القبح » . وكلُّ مادهنالك أنه كان يستبيح لنفسه ذكر العورة والألفاظ الفاحشة ليؤدي المعنى الذي يقصده بدقة لا تتوفر في التلميح والكناية ، ولهذا نراه يورد أقوالا للرسول صلى الله عليه وسسلم وبعض صحابته فيها ألفاظ صريحة للعورة من غير تحرُّج ، لأن رائدهم نفع الناس وارشادهم

وأكبر مصداق على قولى هذا أن ابن قتيبة ينكر على الفرزدق وجرير ما ورد فى شعرهما من بذىء القول وفاحشه الأنه كان «تعييرا وابتهارا فى الأخوات والأمهات وقذفا للمخصنات الغافلات فتفهم الأمرين وافرق بين الجنسين ».

وكل ذلك دليل على أنه كان يبغى بالفكاهة وذكر الأشسياء المبتذلة النفع وحسن التوجيه .

-- **4** ---

وعلى الرغم مما كان بين ابن قتيبة والجاحظ من خصومة ولده تراه يروى عنه فى كتابه « عيون الأخبار » . وهنا يبرز لنا سؤال هام وهو ؛ هل أخذ ابن قتية من الجاحظ مباشرة ؟ وبعسارة أوضح ؛ هل تلمذ ابن قتية على الجاحظ ؟ وهل حضر مجالسه العلمية ؟ ؛ يعتقد الدكتور اسحاق الحسيني أن هذا صحيح . ولعله قد اعتمد في هدذا الحكم على ما ورد في كتاب عيسون الأخبار . ولكني لا أرى هذا الرأى ، لأن كل ما في غيون الأخبار صيغة وردت ثلاث مرات هذا نصها : وفيما أجاز لنا عمرو بن بحر المجاحظ من كتبه قال . . الخ » (١) . وهو هنا يتخذ الاجازة وسيلته للأخذ . ويجب أن نعرف أن للأخذ طرقا ستا هي بحسب ترتيها في القوة كما ذكرها السيوطي (٢) :

الأولى: السماع من لفظ الشيخ أو العربى ، وللمتحمل بهذه الطريقة صيغ أعلاها أن يقول: أملى على فلان ، ويلى ذلك سمعت، ويلى ذلك أن يقول: أو حدثنا فلان ، ويلى ذلك : أخبرنى أو أخبرنا ، ويلى ذلك : أفال أو أخبرنا ، ويلى ذلك : قال فلان (بدون لى ) ، ونحو ذلك زعم فلان ، وعن فلان ، وفلان وقال ، ويقال في الشعر: أنشدنى وأنشدنا .

الثانية: القراءة على الشيخ ؛ ويقول عند الرواية : قرأت على له:

الثالثة: السماع على الشيخ بقراءة غيره ، ويقول عند الرواية: قرىء على فلان وأنا أسمع .

الرابعة : الاجازة، وذلك في رؤاية الكتب والأشعار المدونة .

<sup>(</sup>۱) انظر عيون الأخبار ٣/١٩٩ ، ٣/٢١٦ ؟ ٢٤٩/٣٠ ٠ (٢) المزهر ١٩٩/١ الطبعة القديمة ،

الخامسة: المكاتبة، والرواية بها: بعث الى فلان بكذا كتابة، أو فسما كُتُت به المرِّ فلان كذا .

السادسة : الوجادة ، ويقال عند الرواية : وجلات في كتساب فَلانَ كَذَا ، ووجدت بخط فلان كذا ، وقرأت بخط فلان كذل ا

ومن ذُلُكُ تعرف أنَّ الاجازة غير السماع على اختلاف صوره . ومعنى ذلك أن من أجيز اليه لا يأخذ من الشيخ مباشرة ولا يحضر مجالسه . ولو كان ابن قتيبة قد سمع من الجاحظ لروى ذلك بصيعة من صيغ الطريقة الأولى للتحمل وهي : أملي على فلان أو سمعت ٠٠٠. الخ

والظاهر أن ابن قتيبة لم يتوسع في هذه الاجازة ، لأنه للم يرد مُنها الا ثلاث فقط . وقد لاحظت أن الشيء الذي رواه ابن قتيمة عن الجنساحظ بالاجازة مذكور في كتاب « البخلاء له مع خلاف

المِنها : ﴿ قَالَ عَمْرُو بِن بِحْرَ ﴾ (١٠) ، وثالثة وردت مرتين بنص « قال (الجاحظ » (۲) .

وهده الصيغة أو تلك لا تعنى أنه سمع الجاحظ نفسه لأنه يَتِيْجُ تَلَكُ الطريقة مع علماء ماتوا قبل أن يولد بأكثر من قرن من الزَّمَانُ مثلُ الحسن البصري وسعيد بن المسبب وهما من التابعين. وأنا أظن أن ابن قتيبة لم تكن لتمنعه خصومته من أن يصرح

<sup>(</sup>۱) عيون الأخبار ٢١٩/١ ، ٢/٢٥ ، ٢/٤ ، ٢٠٤/ . ١٠٨/٤ . (۲) غيون الأخبار ٣٣/٣ ، ٣٧/٣ :

بصيغة السماع للى سمع من الجاحظ مباشرة . فهو الذي لا يتفرد ع عن الخذ العلم من الأمة الوكعاء ، لأن العلم ضالة المؤمن كمسسا

على أنه نقل كثيرا من كتب الجاحظ مثل البيان والتبيين والحيوان والبخلاء، وكان يقدم ذلك بقوله : وقرأت في .... ال

وأخذ كثيرا من كتاب اسمه « التاج » وهو اسم لكتابين : الحدهما الكتاب الذي ترجمه ابن المقفع عن الفارسية . وثانيهما كتاب السمه « التاج » ينسب المي الجاحظ ، ولكنه يعني الأولد من غير شائر ، وقد عرفت ذلك بعد أن اطلعت على الكتاب المنسوب الراحظ »

أماً بعد ، فقد أطلت عليك الحديث فى المقارنة بين هر فين الأديبين الكبيرين وهذا أمر ما منه بد لأنهما كانا أعظم أدباء هذا العصر ، وكان كل منهما يمثل مذهبا خاصا فى الدين والأدب ، وقد عليت بهيان تأثر ابن قتية بالجاحظ الذى يتعتبر أول من وضع في الأدب كتبا ، وكتابه « البيان والتبيين » كان النموذج الأول الذى وقعت عليه أعين المؤلفين بعده .

## الفصل لثاني

### ابن قُت نيئة وابن كلام

ليس من وكدى أن أعرض لحياة ابن سلام ونشأته، وانما همى أن أعقد مقارنة بين الرجلين تتصل بمشحى كل منهما في تأليف كتابيهما : طبقات الشعراء لابن سلام، والشعر والشعراء لابن قتيبة مر وهاك أوجه هذه المقارنة العاجلة بين الرجلين :

ا — هحمد بن سلام الجمعى بصرى أخذ عن الأصمعى وأبى عبيدة ويونس بن حبيب وخلف الأحمر . أما ابن قتيبة فقد أخذ عن تلاميذ المدرسة الأصمعية وبعض رواة الكوفة ، واستقر في بغداد وتبلور فيه المذهب الحديث الذي نشأ بين المذهبين وهو المذهب المخديث الذي نشأ بين المذهبين وهو المذهب المخدادي .

۲ - ابن سلام رجل یکاد یقصر معارفه علی اللغة والأدب.
 أما ابن قتیبة فیمثل القرن الثالث فی تنوع المعارف ، وکتبه تشهد بذلك ، وهی فی فنون متنوعة . وعلی ذلك فذهنیة کل منهما تختلف عن الأخری .

٣ - بلوح لى أن إبن سلام كان يجرى على مُذَهَب أبي عمر وُ ابن العلاء الذي كان لا يعترف لمحدث بسبق أو نبوغ .. ويظهر ذلك من أنه لم يتعد في كتابه الشعراء الاسلاميين ، أى شعراء المعصر الأموى . ولم يذكر أحدا من المحدثين مع أنه أدرك كثيرا من قطاحلهم اذ توفى حوالي سنة ٢٣٢ . أما ابن قتيبة فقد ذكر بعض رجال الطبقة الأولى من المحدثين مثل بشار وأبى نواس ومسلم ، بل انه ذكر دعبلا الخزاعي الذي مات في منتصف القرن

رج — وقد اختلف كل منهما عن الآخر فى تصنيف كتابه ؛ فابن سلام وضع كتابه «طبقات الشعراء» وهو اسم ينطبق على منهج الكتاب نفسه ، لأنه قسم الشعراء الى طبقات ، ووضع كل شاعر فى طبقته التى يستحقها ويراه أهلا لها . أما ابن قتيبة فقد زنب الشعراء — على الجملة — ترخيبا زمنيا ، فبدأ بالجاهلين ، ثم بالمحدثين . ويتعرف من ذلك أنه لم يذكر الشعراء حسب مكانتهم الشعرية ولا حسب القبائل . وقد تحدثنا هن ذلك بإنهاب فيما مضى .

ومن أجل هذا فاني أخالف من يسمى هذا الكتاب «طبقات الشعراء ? مثل كتاب ابن خلام . والمرخوم الأستاذ أحمد أمين يطلق عليه جين يشير اليه بين مراجعه أحيانا اسم «طبقات أبن قتيبة » . وأنا لا أوافقه على ذلك » لأن الكتاب ليس فيه طبقات .

و من الفروق الواضحة بين الرجلين اختلاف مادة كل مؤلف و قابن سلام قلما يحفل بالحوادث التي جرت للشاعر أو يذكر أمورا تتصل بحياته أو قبيلته ، وقلما يشير الى الأسباب التي حدت

به الى أن يجله فى طبقته . أما ابن قليبة فلانه يهتم كثيرا بذكر ما وصل اليه من أمور تاريخية عن الشاعر وعن قبيلته .

ا بن ويستاز كتاب ابن قنيبة بمقدمته العليبة التي أودعها آراء القيمة في النقد ، والكتاب نفسه أفسح آفاقا من كتاب ابن تسلام ، فقيه أهب أوفيه نقد ، وفيه كاريخ ، وفيه كثير من آراء الأقدام في الشعراء والشعر ، أما كتاب ابن سلام فقيه آراء قليلة في النقد ، وقدر من النصوص قليل . ويعتبر ابن قتيبة أول المالم أنسف الشعر وأفصف الشعراء ، وقد فصلنا ذلك في حينه . ويمكن أن يقال انه أول ناقد وضع للنقد الإدبي قواعد ومهد طريقه لمن تعدد .

٧ - وكناب إبن سلام يتعد ضئيلا من حيث مادته اذا قورن بكتاب ابن قتيبة ، لأن ما ورد فيه من الشعر ومن الشعراء لأريبلغ
 اللث ما أورده ابن قتيبة ، وتلك تاحية لها قيمتها .

على أن الانصاف يدفعنا الى أن نذكر لابن سلام فضلا كبيرا على التقد الأدبن . ذلك أن الرواة واللغويين والنخاة قد خاضوا في النقد وفي تذوق الشغر ، أمثال أبي عمرو بن العلاء ويوتس والمفضل الضبي وأبي عبيدة والأصمعي ، وكان مما خاضوا فيه الكلام في الشعر المصنوع ونسبته الى غير قائله . قلما جاء ابن سلام كان أول من دون هذه الفكرة وبرهن عليها . فقد قرر في مقدمة كتابه أن من الشعر المجاهلي ما هو مصنوع ، وأبدى بعض الأسباب كتابه أن من الشعر المصنوع ما يسكل تمييزه ، ومنه ما يسهل تمييزه ،

وقد طبق رهذه النظرية أحيانا أثناء حديثه عن الشعراء ؛ فيقول مثلا: « عبيد بن الأبرص قديم الذكر عظيم الشهرة ، وشعره مضطرب ذاهب لا أعرف الا قوله :

أقفر من أهمله ملحسوب فالقطبيات فالذنوب (() ويقول: «حسان بن ثابت كثير الشعر جيده ، وقد حثمل عليه مالم يتحمل على أحد .. ووضعوا عليه أشعارا كثيرة لا تليق به (() .

وكأنه أراد بهذا أن يخلص الشعر مما أضيف اليه ، وأن يحمل الذين يدونونه على أن يجتاطوا وينقوا صحيحه من زيفه ، وأن يدعو الأجيال القادمة الى الحذر والتبصر والتأنى حين النظر الى شعر الجاهليين . وهذا والله فضل عظيم نذكره لابن سلام . .

وابن سلام أول من قسم الشعراء الجاهليين والاسلاميين الى طبقات ، نعم شاع فى العصر الأموى وأوائل العصر العباسي أن الناس يتجمعون على أن امرأ القيش والنابغة وزهيرا والأعشى هم الطبقة الأولى من الشعراء الجاهليين ، وأن جريرا والفرزدق والأخطل هم الطبقة الأولى فى الاسلاميين ، ولكن ابن سلام استوحى من هذه الفكرة تقسيم الشعراء الى طبقات عشر ، وهو أول من فعل ذلك ودونه فى كتاب .

وطريقته التي استحدثها أنه قسم الشعراء الجاهليين الي شعراء بادية وشعراء قرى أو مدر ، وجعل شعراء البادية عشر طبقات كل

<sup>(</sup>١) طبقات الشعراء ٤٦ طبعة صبيح ٠

<sup>- (</sup>٢) طبقات الشعراء ٨٤ طبعة صبيح ٠

طبقة تتالف من أربعة شعراء ، ثم ضم اليهم أربعة شعراء من البادية سماهم شعواء المراثى ، فيكون قد خص البادية بأربعت وأربعين شاعرا . ثم تناول شعراء القرى ، فذكر شعراء الأوس والمخررج في يشرب وشعراء مكة وشعراء الطائف وشعراء البحرين وشعراء يهود المدينة وأكنافها . وجعل مخضر مي الجاهلية والاسلام كالجعلينة وكعب بن زهير ضمن الجاهلين . وهو على حق في ذلك ، لأن شعر هؤلاء المخضر مين ظل محتفظا بسماته الجاهلية في الأسلام ، ولم يعتوره تعيير لمخرجه عن حظيرة الشعر الجاهلية في

أثم ثناول بعد ذلك الاسلاميين وجعلهم عشر طبقات ، كل طبقة أربعة شعراء ، وشعراء الطبقة الأولى جرير والفرزدق والأخطل والراعي .

وكان وائد ابن سلام فى تقسيم الشعراء أمرين اثنين : الأول جودة الشعر ، والثانى كثرة اتتاج الشاعر . وبهذين الاعتبارين يُوضع كل شاعر فى مرتبته التى تليق به ؛ فالأسود بن يعفر شاعر جاهلى واشعه فى الطبقة الخامسة قائلا : وله واحدة طويلة رائعة لاحقة بأول الشعر لو كان شفعها بمثلها لقدمناه على أهلل مرتبته » (1) وذكر مطلع القصيدة .

ويقول في شعراء الطبقة الرابعة الجاهلية : هم أربعة رهط فحول شعراء موضعهم مع الأوائل ، وانما أخل بهم قلة شطرهم بأيدي الرواة وهم طرفة بن العبد وعبيد وعلقمة وعدى ابن زيد » ۲۶

<sup>(1)</sup> طبقات الشعراء ٥٤ . • (٢) طبقات الشعراء ٩٩ .

وقد سلك ابن سلام مسلكا «كلاسيكيا» ، فإذا كان الشاغر من الطبقة الأولى اكتفى عادة بذكر ما قاله السابقون عنه من غير أن يبدى رأيا ، وكأن حكم السابقين – فى نظره – أصبح أمرا مقررا لا يجوز أن ينقضه . أما اذا كان الشاعر من غير هذه الطبقة ، فانه يذكر رأى الأقدمين فيه ورأيه الخاص غالبا وأسباب وضعه في طبقته ، وهذا في الطبقات المتقدمة .

وكان لابن سلام في النقد وجهتان : الوجهة الأولى الذوق الخاص ، أعنى أن الكلام في شعر الشعراء وفي صياغته وفي معانية أمر يتدخل فيه الذوق كثيرا ، والذوق — كما نعرف — يتأيين عَنْدُ النَّاسِ، فَنَاقَدِ يَفْضُلُ الفرزدق وآخر يَفْضُلُ جَرِيرًا وَهُكُذًا رَ وهذا هو ﴿ النقد الذاتي Subjective ﴾ . الوجهـــة الشـــانية هي هذا النقد الذي لا يتوقف على الذوق ولا تختلف فيه الأذواق، فهو قلد يتصل بيان علاقة الأدب رصاحبه أو صلة الأدب ابيئته أو صلة الأديب بالحياة الاجتماعية التي عاش فيها وما لابس بيئته من آجداث وظروف . وهذا النقد — من غير شك — يعتبر تعليلاً لبعض الظواهر الأدبية ، ويسمى « نقدا موضوعيا ، Objective » رأ فامن سلام يصل أحيانا بين الشاعر وبيئته ، أو بعبارة أدق يبين أثر البيئة في الشاعر ، فيقول عن عدى بن زيد مثلا: «كان يسكن الحيرة ويراكن الريف ، فلان لسيانه وسبهل منطقة » (١) . وأشهار كذلك الى أثر البيئة في شعر الشاعر مثل زهير وعلقمة

<sup>(</sup>١) طبقات الشهوراء ص ٥٠ .

على أن تقسيمه الشعراء الجاهليين الى شعراء وبر وشعراء مدر ليشعرنا بما لاحظه من أثر البيئة في الشعر . وشبيه بهذا تعليله قلة الشعر في الجاهلية عند قريش والطائف وعمان بأن الشعر « انما يكثر بالحروب التي تكون بين الأحياء ، نحو حرب الأوس والخزرج ، أو قوم يغيرون ويغار عليهم . والذي قلل شعر قريش أنه لم يكن بينهم ثائرة ولم يحاربوا ، وذلك الذي قلل شعر عمان وأهل الطائف » (١) . فهو — كما ترى — يعمد الى تعليل بعض الظواهر الأدمة .

واذن فمن حق ابن سلام علينا أن نقر "له بأنه أول من عقب الصلة بين الزمان والمكان وبين الانتاج الأدبى . ولم يكن يعنى بالزمان مجرد سبير الزمن فحسب ، بل كان يعنى مضمونه وجوهره ، لأن الاسلام قد أحدث في حياة العرب ثورة روحية ومادية كانت لها آثارها البعيدة في كل مظاهر نشاطهم .

وعلى ذلك لا يصح أن نجرى وراء من قال ان أدباء فرنسا في الجقرن التاسع عشر هم أول من وضعوا مناهج النقد الأدبى الحديث التى تقرر صلة الأدب بالبيئة والزمان ، وهم : « سانت الحديث التى تقرر صلة وبروننتيبر Bronentiere ». فقد قطن ابن سلام الى هذا الأمر قبلهم بعشرة قرون .

وقد أضاف ابن سلام الى ذلك شيئًا آخر يسميه الدكتور مندور « الفن الأدبى » (٢) ، وذلك لأنه رأى أن بعض/الشعراء

<sup>(</sup>١) طبقات الشنعراء ١٠٧.

<sup>(</sup>٢) النقد المنهجي عند العرب ص ٤ .

قد انفردوا بفن بذاته سيقوا اليه بدوافع حياتهم . وهؤلاء أصحاب المراثى مثل : متهم بن نويرة والخنساء وأعشى بلاهلة وكعب ابن سعد الغنوى . فهؤلاء شعراء انسانيون لا قالوا الشعر لشفاء تفوسهم مما تجد .

ومع كل هذا بزى الدكتور مندور أن ابن سلام لم يتقدم بالنقد الفنى الى الامام شيئا كبيرا (١) . والواقع أن له فى النقد أثراً لا يضح أن نجحده .

وَمُع تقديرنا لكتاب ابن سلام وما فيه من آراء قيمة نأخذُ عليه أمورا أهمها :

1 — أن تقسيم الشعراء الى أهل وبر وأهل مدر يحرمنا من معرفة قدر الشاهر ومكانه المناسب بين لداته . فنحن لا نعرف مثلا في أي طبقة يوضع حسان بن ثابت أحد شعراء المدينة ، وكذلك الحال في سائر القرى ، وذلك لأنه يضع شعراء كل قرية في مجموعة واحدة ، وهذا لا يبين مرتبة كل شاعر بين عامة الشعراء .

ب لم يصر بدقة على المبدأ الذى وضعه لمعرفة أقدار الشعراء ، وهو يقوم على أساسين : الجودة والكثرة ، ويعيب عليه الدكتور مندور « تفضيله الكثرة على الجودة ، وتعدد الأغراض الشعرية على التوفر على فن واحد » .

والحق أن ابن سلام لم يقل بالكثرة المطلقة ، وانما قال بالكثرة المجيدة . ويدلنا على ذكر ناها .

<sup>(</sup>۱) النقد المنهجي ص ١١

وقد الشرنا الى هذه النقطة فى فصل سابق ، والأوفق والمعقلول أله يكون الشعراء ثلاث طبقات ، فالأفذاذ النسغاء فى الطبقة الأولى ، والمناخرون فى الطبقة الشالثة ، وما بين الطبقتين هم أوساطهم ويوضعون فى الطبقة الثانية . وإهذا يمكن فى سهولة ضبط أقداد الشعراء .

ومما يدلنا على أن ابن سلام قد أرَهْق القد بهذا التقسيم أننا نراه بعد الطبقة الثالثة أو الرابعة يسرد الشعراء سردا في الغالب من غير أن يذكر سبب وضعهم في طبقاتهم .

 ۴ — الهمل بن سلام بعض الفحول مثل عمر بن أبى ربيعة والكميت الأسدى ، وهذا يدل على أنه لم يكن دقيقا فى تقسيم الشعراء

ه — والقارىء لطبقات ابن سلام يجد فيها شيئًا من الخلط ي فتراه مثلاً يضع شاعرين جاهليين هما بشامة بن الغدير وقراد ابن حنش بين الشعراء الاسلاميين في الطبقة الثانية (٢).

<sup>(</sup>۱) طبقات ابن سلام ص ۲۰۰ .

<sup>(</sup>٢) طبقات الشعراء ص ٢٤١٠

لله أما مقدمة الكتاب فالاضطراب فيها واضح ، وقد تناولنا ذلك في فصل سابق .

ولا شنك أن ابن قتيبة قد انتفع بكتاب ابن سلام ، واستأنس ببعض ما تورد فيه من أفكار نقدية ، وأخذ منه كثيرا من أقوال النقاد وآرائهم فى الشعر والشعراء .

وانى لأعتقد أن كتاب ابن قتيبة لأجدى على النقد والأدب من كتاب ابن سلام .

# الفصل لثالث

## ابن قُت يُبّه والمسرد

كان الرجلان متعاصرين ؛ فقد ولد محسد بن يزيد المبرد سنة ٢١٠ وتوفى سنة ٢٨٠ وولد ابن قتيبة سنة ٢١٠ وتوفى سنة ٢٠٠ وعاش كلاهما فى بغداد شطرا من حياته ، الا أن المبرد قضى الشطر الأكبر من حياته فى البصرة . وهو بصرى المذهب، ويقول عنه البغدادي : « وكان فى العلم بنحو البصريين آية » (١) . ويقول ياقوت آنه كان امام المذهب البصرى ببغداد « وكان حسن ويقول ياقوت آنه كان امام المذهب البصرى ببغداد « وكان حسن المحاضرة فصيحا بليغا مليح الأخبار ، ثقة فيما يرويه ، كشير النوادر فيه ظرافة ولباقة » (٢) . ويقول عنه السيوطى : « ولم يكن النوادر فيه ظرافة ولباقة » (٢) . ويقول عنه السيوطى : « ولم يكن وأبى حاتم السجستاني . وكانت صلته بالأخير أقوى وأشد ، فابن خلكان يذكر أن المبرد كان يحضر حلقة السجستاني ويلازم فابن خلكان يذكر أن المبرد كان يحضر حلقة السجستاني ويلازم القراءة عليه وهو غلام وسيم فى نهاية الحسن ، فمال اليه أبو حاتم القراءة عليه وهو غلام وسيم فى نهاية الحسن ، فمال اليه أبو حاتم

<sup>(</sup>۱) تاریخ بغداد ۲۸./۲ .

<sup>(</sup>٢) معجم الأدباء ١٣٧/٧ دار المأمون ٠/

<sup>(</sup>٣) ألمزهر ٢٠٨/٢ الطبعة الحديثة .

أشد ميل وقال شعرا يشكو صبابته وهيامه به ، وتستطيع أن ′ تقرأ هذا الشعر في ابن خلكان (١)

وكان يتنازع رياسة العلم ببغداد هو وأيو العباس تعلب ألكوفي اللذهب ، وهذا الاختلاف في المذهب كان من أسباب

ومع تعاصر المبرد وابن قتيبة نجد الفرق بينهما كبيرا جدا في التأليف ومنجاه ، نظراً لاختلافهما في العقلية والثقافة والجنس . فَالْأُولُ عَرِبِي مَن تُمَالَةً مَن الأَرْدُ مِن قَحَطَانٌ ؛ فَهُو يَمثُلُ الثَّقَافَة العربية الخالصة خير تمثيل. والثاني مولَّه من أصل فارسي ، ويمثل الثقافة الاسلامية بأوسع معانيها خير تمثيل كذلك

وُهذا الاختلاف في النشأة والأصل أوجد بين آثارهما فروقا

وقد خلف لنا المبرد كتابه المعروف « الكامل » ، ونظيره لدى ابن قتيبة كتاب « عيون الأخبار » . والفرق بين الكتابين كبير جدا من ناحية المادة والمنهج : فالمبرد كان تلميذ الجاحظ ، وقد لازمها مدة طويلة وروى عنه رأسا ، وهو يصرح بالرواية عنه في كتابه هذا في كثير من المواضع . وله كتاب آخــر فىالنجو السمه « المقتضبُ » (٢) ، وفيه يروى عن الجاحظ كثيرًا من الشواهد . ونحن نرى المبرد متأثرًا بأستاذه الجاحظ أشد تأثر ؛ فكتأب

<sup>(</sup>١) وفيات الأعيان 1/٢٧٣ طبعة بولاق •

<sup>(</sup>٢) منه نسخة خطية بمكتبة الجامعة رقم ٢٩٠٦١

« الكامل » على نسق كتاب « البيان والتبيين » ، كلاهما يجمع المعارف المختلفة بعضها بجانب بعض في فوضي واستطراد . وكما ذيل الجاحظ كتابه بفصل العصا ختم المبرد مؤلفه بكتاب الخوارج. وأنت خين تنصفح كتاب الكامل تجده يأتي بمعلومات لا رابط بينها ؛ فأخبار ، يتلوها شعر في الغزل ، يعقبه شرح لمسألة نحوية ، فعظيت جاهلية ، ثم رجع الى شعر الغزل ، ثم أمثال الملحكماء عرقهم وعظ للوعاظ ثم مختـــارات من مجالس العرب ، ثم بعض الأَحَادِيثُ وأقوال الصحابة . وتراه يأتي بكلمة لأبي بكر رضي الله عنه في مرض موته ؛ تعقبها رسالة عمر في القضاء الي أبي موسى الأشعري ، وكتاب عثمان الى على حين أحيط به . وينتقل فلجأة ألى ذكر بعض ما دار من الكلام الحسن في البعروب الاسلامية الأولى كوقعة الجبل . ثم يعود بعد ذلك فيتحدث عن الغسؤل وطوائقه لاثم يذكر أقوالا في دهاء العسسرب وحلمهم وكرمهم وشنجاعتهم وبعض طرائف العشاق وتهاجي القبائل .. الخ . وهو يتعراض فى أثناء ذلك الى شرح بعض الألفاظ وبيان معانيها المختلفة وبستشهد لكل معنى . وإذا ورد فى المستشهد به كلمة لغسوية أَوْ نَحُويَةً تَنَاوُلُهَا بِالشَرِحِ وَالْاسْتَشْهَادُ كَذَلِكُ .. وَهَكَذَا يَظُلُّ يستظرد كأستاذه الجاحظ حتى تلفيه قد مضى بعيدا عن الموضوع الأول. وهو لا ينسى بين هذا وذاك أن يقحم بعض مسائل في النجو والبيان خلال الكلام ، بدافع الاستطراد

وَثَرَاهُ يَعِنُونَ كُلُ مَجْمُوعَةً مِنَ الْمُخَتَّارِاتُ بَكُلِمَةً ﴿ بِابَ ﴾ ﴾ ويصعب أحيانا أن تقرق بين باب وآخر ، أو تدرك أنه جسم معارف متناسقة ذات لون خاص فى باب واحد، اللهم الأفى القليل النادر كباب الخوارج ، ومع ذلك لم يسلم هـ ذا البـ اب من الاستطراد . ويخيل الى أنه يستعمل كلمة « باب » فى معنى كلمة « درس » كما يقول أستاذنا المرخوم الدكتور أحمد أمين . والدرس يكون كيفما اتفق ، لا يتقيد فيه بمنهج خاص ، وحسبه أن يكون فيه لغة ونحو وأدب .

وكتاب (أالكامل » يمثل بحق الثقافة العربية أصدق تشيل ومنشأ عذا أن صاحبه قد اقتصرت معارفه على الثقافة العربية من لغة وأدب ونحق ، ولذا تجده لا يتعرض لغير العرب الا نادرا ، فلم يذكر لبزرجمهر وأردشير آلا تنفا يسيرة . وفيه كلام عن الموالى ولكن تفشاه روح الرجل العربي ، ولم يرو منه الا ما يتصل بالعرب والمسائمين ، كالذي كان بين عبد الله بن عبد الأعلى واليون ملك الروم وقد أرسله عمر بن عبد العزيز اليه يدعوه الى الاسلام ، وكالمذي كان بين الشعبي وملك الروم . وهذه أمور تدل على أن حقاد من الثقافات الأخرى قليل جدا .

أما كتاب « أعيون الأخبار » فيختلف عن ذلك تماما ؛ فعيه السلبيق ، وفيه ترتيب ، وفيه وحدة موضوعية لكل باب . فباب السلطان وبطانته ، وباب الحسرب الخار كل ما قبل فيها وفي آلاتها وميادينها ، وكذلك سائر أبواب الكتاب ، وكل هذه المعارف مطعمة بأقوال فارسية وحكم هندية

وثقافة يونانية . وذلك كله يساق لنا فى تنسيق بديع لا يقاس به كتاب الكامل . ومن أجل هذا كان كِتاب عبون الإخبار ممثلاً للثقافة الاسلامية فى ذلك الحين خير تمثيل .

وفى كتاب الكامل ظاهرة واضحة ؛ تلك هى روح التعصب القبلى . وتعليل ذلك يسير ؛ فالمبرد عربى أزدى يمانى كما ذكرنا ، فلابد أن ينتحى الكتاب هذه الناحية العصبية بشكل ظاهر . فهو يتعصب للأزد ولليمائيين ولا يتردد فى أن يروى الصحيح وغير الصحيح من الأخبار لاعلاء شأنهم . ففى أول الكتاب يختار قول الرسول صلوات الله وسلامه عليه فى الأنصار من الأوس والخررج عند الفزع وتقلون عند الطمع » ، والأنصار من الأوس والخررج وهما قبيلتان أزديتان يمنيتان . وبجانب هذا يختار قول أبى بكر وهما قبيلتان أزديتان يمنيتان . وبجانب هذا يختار قول أبى بكر فى المهاجرين أسد على من وجعى ، انى ولتيت أموركم خيركم ، المهاجرين أسد على من وجعى ، انى ولتيت أموركم خيركم ، فكلكم ورم أنفه أن يكون له الأمر من دونه » ، وفى ذلك تعريض بالمهاجرين .

وقد ختم كتابه بباب الخوارج ، وهذا لا يخلو من معنى ؛ فان المهلب بن أبى صفرة الذي قمع الخوارج وخضد شوكتهم أزدى يمنى ، وقد ناصره الأزديون « قبيلة المبرد الكبرى » فى حربه تلك ، ولذلك نراه يفخر بالمهلب وأولاده ويشيد بهم ويتزيد في أخبارهم . ولا شك أن في الاشادة بهم اشادة بقبيلته .

وقد أولى اليمانيين عامة كثيرا من العناية ، فلراه يعقد بالما عنوانه « باب ذكر الأذواء من اليمن » يذكر فيه الأذواء في الجاهلية

كذى نواس وذى رعين ، وفى الاسبلام كخزيمة بن ثابت دى الشهادتين. ولا يتحرج من أن يدس زيف الأخبار عن اليمانية ، فيذكر خبرا عمن كان بينه وبين الملائكة سبب من اليمانية . فسعد بن معاذ الأنصاري هبط لموته سبعون ألف ملك لم يهبطوا الى الأرض قبله ، وحنظلة بن أبى عامر الأنصاري غسلته الملائكة ، وغير ذلك من غريب الأخبار . `

أما ابن قتيبة فهو على نقيض المبرد ، لأنه غير عربي ، ولذلك لم يتعصب لجنس من العرب بالذات ، وانما تعصب للعرب جميعا . وهو يحمل في ذهنه ثقافات عدة ، ولذلك تجد ذهنه مرتبا مصقولا ، وهذا واضح كل الوضوح في كتاب « عيون الأخبار » .

#### \*\*\*

وبعد ، فهذا هو ابن قتيبة العالم الناقد الأديب ، الذي كانت حياته كلها جهادا متصلا في البحث والدرس والتحصيل والتأليف ، والذي أسهم بنصيب موفوار في أوجه النشاط الثقافي التي وعاها عصره كما رأينا ، حتى حق لنا أن نعتبره خير من يمثل ثقافة القرن الثالث الهجري بكل ما فيها من ألوان المعرفة .

فقد عرفناه أديبا ناقدا ، له جولات ثورية موفقة في ميدان النقد الإدبى ، تنبىء عن عقلية متحررة وأفق واسع وذهن متفتح . وله دراسات صائبة تعتبر لبنات طيبات في أسس تاريخ الأدب .

وعرفناه لغويا ضليعا ، يؤرقه ما يقع فيه الكنتاب والأدباء من أخطاء لغوية فيجعل وكده أن يقوّم السنتهم ويصلح أقلامهم . وعرفناه رجل دين يؤلف في الجديث والتفسير ، ويأخذ مكانه المرموق في المامة أهل السنة في زمنه ، ويشارك في المناقشات الدينية بعقل حصيف وتفكير واع متئد !

وعرفناه راوية للأخبار والملح والأفاكيه ، وما شـــابه ذلك مما يتقرى العقل أنسا ومتاعا .

وعرفناه ذا أثر بالغ فى تأسيس الموسوعات العربية .

وعرفناه أخيرا رجلا تقيا ، كريم الخلق ، شديد الحب للاسلام وللمرب ، فحبس نفسه على الدفاع عنهم ورد كيد الشعوبية بكل ما أوتى من قوة . ولم يمنعه أصله الفارسي من أن ينتصف للحق وأن يحاج شانئي العرب ، وأن يدحض بهتانهم في حرارة وصدق واخلاص .

هذا هو ابن قتيبة أقدمه للقارىء فى صورة أرجو أنَّ تكوّنُ واضحة دقيقة المعالم ، تبرزه من جبيع نواحيه فى نصغة وعدل . والله تعالى يهدينا سواء السبيل ، وهو ولينا وتعم النصير .

### الراجع العربية

لم أذكر المعاجم الملغوية التي رجعت اليها الأولا دواوين الشعواء الذين ودد ذكرهم. في الكتاب، وقد اكتفيت بذكر المراجع الهامة.

| 리스(1) : [1] 상 그림 하는데, |                                                         |
|-----------------------|---------------------------------------------------------|
| القفطى                | أخبار العلماء باخبار الحكمساء                           |
| ياقوت الحموي          | ارشاد الأريب الى معرفة الأديب «معجم الأدباء»            |
| أبو الفرج الأصفهاني   | الاغساني ده د د د د د د د د د د د د د د د د د د         |
| عباس محمود العقاد     | ابن الرومي ؛ حياته من شعوء . • .                        |
| السيوطي               | والأهسباء والنظائر بن و والنظائر                        |
| الصولي                | المب الكتاب                                             |
| 'ابن قتيبة            | إدب الكاتب و و و و و و و                                |
| السمعاني              |                                                         |
| القفطي .              | التبينياه الرواة ١٠٠٠ ٠٠٠                               |
| الغزالي               | العياء علوم الدين أ و و و و و و و و و و و و و و و و و و |
| ابن قثيبة             | كتأب الأشرية وأرام والمواد                              |
| ابن قتيبة             | كَتَابُ الأنواء ﴿ * * * * * * * * * * * * * * * * * *   |
| ابن القيم             | إعِلامُ الموقعين                                        |
| عبد القامر الجرجاني . | أسران البلاغة ١٠٠٠ ؛                                    |
| القدسي                | المسن التقاسيم في معرفة الأقاليم . • •                  |
| المحمد كرد على ا      | الأواء البيان - م م د                                   |
| محمد أبو زهرة         |                                                         |
| محمد أبو زهرة         | المنية بن حبل و حرب ب                                   |
| ابن قتيبةً            | الاختلاف في اللفظ والرد على المسبهة والجهمية            |
| ١بن عبد الس           | الانتقاء في فضائل الأثمة التلاثة الفقهاء                |
| أبو على المرذوقي      | الإزمية والإمكنية والمكنية                              |
| احمد البيروني         | الْوَعَارُ الباقية عن القرون الخالية . • • •            |
| منسوب الى ابن قتيبة   | الإمامة والسياسة • • • •                                |
|                       | المالي « القيالي * • • • • • • • • • • • • • • • • • •  |
|                       | المال الزجاجي ٠٠٠٠٠                                     |
| أبو سعيد السيرافي     | (التبار النعويين البصريين                               |
| السيوطي               | المعتراج                                                |
| ابن السيد البطليوسي   | الاقتضاب في شرح أدب الكتاب                              |
| ابن الأنبادي          | الانصاف في مسائل الخلاف ٢٠٠٠                            |
| السيرطي               | رهية الرعساة ، و و و و و و                              |
| 공료과 전기자 교통하다 않는       |                                                         |

| الجاحظ                          | البيان والتبين و و و و و و و و                                   |
|---------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| الألوسي                         | ـ بـــاوع الارب. • • • • • • •                                   |
| المعاحظ                         | د البخيالاء ، و و و و و و و و و                                  |
|                                 | التاريخ الدر الأثنية المستحدد والمستحدد والمستحدد المستحدد       |
| السيوطي                         | تاريخ الخلفاء أ ف و و و                                          |
| طيفور                           | تاريخ بنداد ٠٠٠٠٠٠٠                                              |
| البغدادي                        | المريخ الخلفاء : • • • • • • • • • • • • • • • • • •             |
| : 이스 : 그의 양생기를 다                | تاریخ الطبری                                                     |
|                                 | تاريخ أبي الفيدا ٠٠٠٠٠٠                                          |
|                                 | تاديخ ابن كثير ( البداية والنهاية )                              |
| الكندى                          | تاريخ مضر وولاتها . • • • • • •                                  |
| حسين الديار بكرى                | تاريخ مضر وولاتها ٠٠٠٠٠ . ٠٠٠ تاريخ الخميس ٠٠٠٠ . ١٠٠٠           |
| طه ابراهیم                      | فارتخ النفية الأدن عند الغرب و و و                               |
| جورجي زيدان                     | تاريخ آداب اللغُهُ العربية ، • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| مصطفى صادق الرافعي              | قاريخ آداب العرب ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                                       |
| ابن قتيبة                       | تأويا مختلف الحديث وووو                                          |
| النووي                          | تهذيب الأسماء واللغات • • • • ١٠                                 |
| ابن تيمية ﴿                     | تفسير سورة الاخلاص ، • • •                                       |
| مخطوط بدار الكتب                | تلخيض اين أمكتوم ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                                     |
| الأزهري مخطوط بدار الكتب        | اللغة 🕠 🔹 🔞 🖟 🖟                                                  |
| ابن حجر العسقلاني               | تهديبُ اللغة ، ، ، ، ، ، ، ،                                     |
| منسوباليابن قتيبة تخطوط         | يَلْقَيْنِ المُتَعِلَمُ مِنَ المُنْحِقِ ٤٠٠٠٠٠                   |
| عكتبة باريس                     | 그 생물이 그가 있는데 그는 그를 다른 사람들이 어려운 그가 되었다. 그리는 수속 없이 느낌하게 하는데 되었다.   |
| السعودي                         | العنبيب والاشراف                                                 |
| الخطيب القزويتي                 | تلخيص المفتساخ والمرابع والمرابع                                 |
| الحافظ الذهبي                   | تذكرة الحفاظ و و و و و و                                         |
|                                 |                                                                  |
|                                 | تازیخ ابن عساکر                                                  |
| جميل نخلة المدور                | حصاره اومنادم کی دار انستارم                                     |
| الجاحظ                          | الحيلنوان ويورون ويرونون                                         |
| الثعالبي                        | الحينوان ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                     |
| ابن جنی                         | الخصائص و و و و و و و                                            |
| 말으면 어려면 중요. 이 없는 경험이 하게         | دائرة المعارف الاسلامية ( الأجزاء المترجمــة )                   |
| أبو تمام                        | ديوان العماسة                                                    |
| المرتضى                         | ذكر اللعتولية                                                    |
| ابن قتبية ،                     | كتاب العرب ( من رسائل البلغاء ) . •                              |
| الونسوي                         | روضات البجنان ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                                      |
| عبد الحبيد الجندى               | زهیر بن ابی سلمی آه ده و د                                       |
| ابن نباثة                       | سِي الْعَيْدُونَ . • • • • • •                                   |
| "我说,我就会不会通过的事,我们,我们也只要我们就是我们看。" | 그 사람들은 그는 사람들이 하는 사람들이 가장 하는 사람들이 가장 하는 것이 되었다. 나를 중심하는 것        |

المنافعة الكاملية ال ابن سناق الكاني ابن\ابي العديد أبن العناد الحنيل اين قتيبة ﴿ الجواليقي ﴿ أبو هلال العشكوي ابن بشكوال ورق البولاي (الترح البودي ) مع الإسلام : مع الإسلام : أحيد أمن ابن أين أطعيبعة صاعد الأندلس الداودي (مجطوط بدان الكسية لينفث المسرين ابن قاضي شهبة (غطوطه بدأن للكلت المعاد الكتب اللاشقائيات النجرين الزبيدي محدد بن سالام الجمعي الكالمينان والكامراء العلوي اللزاز رو لَيِّ سَلِيد ﴿ إِن إِنْ احبد فريد رفاعي المشقد الفريد ابن عبد ربه ١٠٠٠ تعيية **غلون. الأبتول**ر أبو بكر المعاقري وعظوط يقاو المعواميه من القواميم الكتبيء این رشیقی ، این قنیبة (مخطرط) أفريب الراز الرز النديد 🎌 على بير \* البلك ان البلاذري 124—17 pp أحبد أمن ابق طباطيا وري الأداب السلطانية اللفسل بن سلمة الكوفي بحمد بن خير الاشبيل الملكو ارسطو (ترجة الدكتورغيد الوجية (4.2) ابن مطرف الكتاني خاجل خليفة المرد **العلم**ن (العلمان و امن الألو فِيلُو فِي تَهِدُرِبِ الأنساب المستقر البران ابن حجر العسقادلي والنار طام مسابق المتعلقات الأستاذ، جريدي الم المراجعة المراجعة المراجعة SKIT

| ابن قبية                                 |              | • j. 0 • j.      | عالي المارق المارد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|------------------------------------------|--------------|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الرزياتي                                 |              |                  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                          |              |                  | مقدية ابن كلدون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ابن فضل الله العمري ﴿ مَا اللهُ العمري ﴿ |              | •                | مسالك الأيضار . • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ابن قتيبة رمخطرط عكتبة جامعة             |              | •                | المسائل والأجوية • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| القامرة)                                 |              |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                          |              | 2.35             | أمحساضرات الأدباء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ياقوت الحموى                             | 7. P. P. P.  | • •              | سخم والبلدان . • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| - البكري                                 | • •          |                  | こうさい おおびい いきかんごむ 木材 ないとうに だいばい 間違っていたい                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| المسعودي                                 |              |                  | مروج اللمب\ • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| محمد الخضري                              |              | •                | المخاضرات كاريخ الأمم الاسلامية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| اليافعي                                  |              |                  | مراة الجنان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ابن الجوذي                               |              |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| عبد الواحد اللغوي (مخطوط بدار .          |              |                  | رامزات النجسويين . • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| الكتب)                                   |              |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| السيوطي . " السيوطي .                    | •            | • \              | الزمن و و و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ابن قتيبة                                | • •          | , · /            | الساني الكبير و و و و و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ان نئيبان ا                              | <b>`</b> ``. | 1                | ﴿ مَشَكُلُ * ) لَقُرْآنَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ابن الجوزق                               |              | i var.<br>U var. | مشتكل القران<br>مناقب الإمام أحيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ابن حبيب البغدادي                        | 1            | 1.5              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ابن قفية                                 |              | •                | الميشر والقداح 😲 🕛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الشهرستاني                               |              | •                | الملأل والنجيل • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| العافظ اللامبي                           |              |                  | ميران الاعتبان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| أبن الأثير                               | •            | •                | العل السيافر . • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ابن تغری بردی                            | • N          | •                | النجوم الزاهرة فينت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ابن الأثير                               |              |                  | النهاية في غريب الحديث والأثر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ابن قتيبهٔ                               |              |                  | النعم والبهائم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| التنوخي                                  |              |                  | ﴿ لَهُمُوالُ ٱللحَاضِرَةُ * * . • .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| قدامة بن جعفن                            |              |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| منسوب الى قدامة ابن جعفر ا               |              |                  | ر نقد النفر |
| مخيد مناور                               |              |                  | النقد المنهجي عند العرب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ابن الأتباري                             | 4.6          |                  | نزهة الألباء في طبق أت الأدباء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| القرى القرى                              |              |                  | الطيب ألطيب و و أو و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ابن خلکان                                |              |                  | روفياك الأعيان و و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ا الجهشياري                              | • •          | •                | الوزراء والكفساب في الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

#### الراجع الإجنبية

- 1.—Encyclpeadja of Islam.
- 2.-I,M. Elhussiny: The Life and Works of Ibn Qutaiba:
- 3.-Huart: Littérature Arabe.
- 4.—E. Browne: Literary History of Persia.
- 5.—Gaudefroy Demombyne: Introduction au Livre de La Poésie et des Poetes.
- 6.—Nicholson: A Literary History of The Arabs.
- 7.—Gayangos: History of The Muhammedon Dynasties in Spain.
- 8.—Dozy: Récherches sur L'Histoire Politique et Littéraire de L'Espagne pendant Moyen Age.
- 9.—Charles Richet: Essai de Psychologie Générale.
- 10.—Le Baron Carra de Vaux : Les Penseurs de L'Islame
- 11. —William Muir: The Califate: Its Rise, Decline, and Fall.
- 12.-M. Patton: Ahmed Ibn Hanbal and The Mihna.
- 13.—Howell: Arabic Grammar.

## 

|             | (A)            |                                       |            |                  | · 🙀 🧳                                     | N                                      |                                             |               |                       |                                              |
|-------------|----------------|---------------------------------------|------------|------------------|-------------------------------------------|----------------------------------------|---------------------------------------------|---------------|-----------------------|----------------------------------------------|
|             | 7. :           | 110                                   | 1          | 3 F 3 X          |                                           | ************************************** |                                             |               |                       |                                              |
|             | <b>Jy</b>      |                                       |            |                  | 3.6                                       |                                        | 3.                                          | 3.75          |                       |                                              |
|             | * 3) A         |                                       | W          |                  | * A                                       |                                        | 4                                           |               |                       | 1.4                                          |
| **          | And in         |                                       |            | ن فليبة          | عصر ۱۰                                    | لأولا 🕳                                | الباب ١                                     |               | ( 1.4                 |                                              |
|             | #1 50          |                                       | Nyw        | A                | *                                         |                                        |                                             | 130           |                       |                                              |
| 100         |                | o 5 🐇                                 |            |                  |                                           | للبياسية                               |                                             |               | ·Ja81 4               |                                              |
|             | L v            | 1.                                    | · • : /•.} | 4                |                                           | اجتماعية                               | n W                                         | ٠, ١          | , ישונ                |                                              |
|             | 4 4            |                                       |            | *x •             | مقلنة                                     | لمية وال                               | TI ME                                       | <b></b>       | , الجالب              | 7                                            |
| v.          | 4.             |                                       |            | فتسة             | خارة ال                                   | ئاتى 🚚 .                               | البان ال                                    |               |                       |                                              |
|             | _:             |                                       |            |                  | Ti i                                      | ساته ا                                 |                                             | 12            | . AKEL                | السا                                         |
|             | Z 7.,          |                                       |            | 18               |                                           | ئىدى:                                  |                                             | المالة المللة | , افتانی              | اللفية                                       |
|             |                |                                       |            |                  | 21                                        | رجال ا                                 | 12.7                                        | 1.1.          | ۽ الثالث              |                                              |
|             | - \;\<br>- \;\ |                                       |            |                  | 7 - 3 - 4 - 4 - 4 - 4 - 4 - 4 - 4 - 4 - 4 | (N. 2.)                                |                                             | ا شبور        | الربع                 |                                              |
|             | 4.4            | 14.00                                 | 1          |                  |                                           |                                        | - F. S. | 144           | 3. 3. N               | <ul> <li>300 9 10</li> <li>300 10</li> </ul> |
| No.         | - VY           | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |            | فتيبه            | الار این                                  | غولت _ `                               | اښې ۱۱،                                     | 4.1           | ، الأولد              |                                              |
|             | 2,11           | 26 25 25                              |            | 14 1 E           | ry cha                                    |                                        | قتيبة                                       |               | ، دون.<br>اللائن      |                                              |
|             | 14             |                                       | (*V)       | 禁心的              |                                           | تهبسة 📆                                |                                             |               |                       |                                              |
| n٠          | 111            | Krist.                                | i di       | الثيهة           | قافة ابن                                  | رابع - ' ا                             | الباب الم                                   | 4.40%。        | 41 1                  | A .                                          |
| 184         | ٠,٧٧           | • •                                   |            |                  |                                           | ثق افة                                 |                                             |               | . الأول               | الفصل                                        |
| 2           | " <b>12</b>    |                                       |            | *****            | الراء                                     | ، فأهل                                 | فتسل                                        | 11 S          | , الثاني              | الفصر                                        |
|             | 1              | A-1-20                                | 13(7)      |                  |                                           | أمل الك                                | قتينا ا                                     | الله المن     | , الثقل               | اللهز                                        |
| 7           | **             | A 16                                  |            | 21-an            |                                           | ج آپکان                                | قتسة و                                      |               | ، الرابع              | اللمر                                        |
|             | 71 17 2        |                                       |            |                  |                                           | قتسة                                   | ب (برو                                      | ا ماه         | والخامير              | النسز                                        |
| ٠,          | . 40           | 京集 1 2000年                            |            | /                | A 14                                      | لمعدثو                                 | . فتسلم ا                                   | ه ۱ ادر       | ر بالمناصر            | الفمتز                                       |
| 4           | _ 'm           | N                                     |            | . d              | 2                                         | خاصلن کـ                               | Tr 16                                       |               |                       |                                              |
|             | - 74<br>74     | 17.7                                  | 1.         | ، حيب            | , <del>, , ,</del>                        | وب<br>دب ابن                           |                                             |               | ، الأول. <sup>ا</sup> | اللفنة                                       |
| ħ.          | . 10           | Beer O sale                           | e. e       |                  |                                           | دب ابن<br>ينية الانت                   |                                             |               | بعداني                |                                              |
|             | ***            |                                       |            |                  |                                           | سيد اوليه<br>پهسة الوه                 | -2 (1)                                      |               | القائل                |                                              |
|             | ٠.,            |                                       |            | ``` <b>`</b> ``` |                                           | الوء<br>بة في ال                       |                                             | 191           | الرابع                |                                              |
|             | 18 7 1930      | 9 M. J. 18                            |            |                  |                                           |                                        |                                             |               | الخامس                |                                              |
|             | ***            |                                       | 1. 70      |                  | حيسارة                                    | لراوية. الإ<br>ت                       | ````                                        |               | السادس                |                                              |
|             | ***            |                                       |            |                  |                                           | فبيبسة                                 |                                             | Part of Mary  |                       |                                              |
| <b>**</b> * | YX             | The Man                               |            | بة ومعاصر        | اون فتي                                   | سادس ــ                                | الياب الس                                   | A.            |                       | 7.7                                          |
|             | X              |                                       |            | • (              |                                           | والجاسطم                               | وتنييه                                      | وتداين،       | الاول                 | اسمين                                        |
|             | ` <b>.</b>     |                                       |            |                  | 19 4. P                                   | بن بنسلا                               | چنیبه روا                                   | 211.          | النفي                 |                                              |
|             | **             | 40                                    | 1965 B     | 400.14           |                                           | , soll's                               | قتينة ،                                     | ابن           | , ولالك               |                                              |