# ظبع أبرمني مامير الجلالة أيير الومنيين الحيري الثاني فعرالات

الملكة الغربية

وزارة الأوقافوالثؤونالإسلامية



للشيخ مجد المكي الناصري

1412هـ - 1992م

### تقديسم

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين.

وبعد، فإن موضوع الوقف في الإسلام من الموضوعات التي الهتم بها المسلمون قديما وحديثا، ونالت منهم عناية خاصة واهتماما كبيرا، ذلكم أن عمل الوقف أو التحبيس، يدخل في باب الهبات والعطايا التي يهبها المسلم أو المسلمة، ويخرجها من ماله الخاص، لينفق ريعها ويصرف عائدها فيما يتعلق بإقامة الشعائر الدينية من بناء المساجد وتشييدها، ورفعها وإصلاحها، وتوظيف القيمين الدينيين عليها، وتحفيظ كتاب الله وطباعة المصاحف القرآنية، وغير ذلك من وجوه البر والإحسان، والأعمال الخيرية والاجتماعية، التي توقف عليها أموال المسلمين.

وهذا العمل الخيري من الوقف والتحبيس دعا إليه الإسلام وحث عليه ورغب فيه، واعتبره عملا طيبا نافعا يقوم بها المرء المسلم ابتغاء فضل الله تعالى ومرضاته، ويقصد بها خدمة الدين وإقامة فرائضه وشعائره، فكان بذلك عمل الوقف في الإسلام من الأعمال الصالحة التي تخلد ذكر الإنسان في هذه الحياة، وتعلي درجته وقدره، وترفع شأنه ومقامه عند الله، ويلحقه ثوابها وأجرها باستمرار بعد انتقاله إلى الحياة الأخرى في جوار الله، مصداقا لقول الله تعالى: ﴿وما تقدموا لأنفسكم من خير تجدوه عند الله هو خيرا وأعظم أجراكه، وقول النبي الذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من شلاث: وقول النبي العلم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له.

والمغرب البلد المسلم الذي ظل محافظا على دينه ومقدساته. منذ أكرمه الله بالإسلام وأعزه به، واستمر معتزا به وبمقوماته، معتصما بحبل الله المتين، متمسكا بشرعه الحكيم، عرف الوقف باعتباره أمرا دينيا وعملا صالحا، وفضيلة من فضائل الإسلام، فكان أبناؤه على مختلف

مستوياتهم وشرائحهم الاجتماعية وبقدر استطاعتهم وإمكانيتهم المادية يسارعون إلى ذلك العمل الإحساني، ويبادرون إلى اكتساب فضله وتحصيل ثوابه بما يقومون به من وقف وتحبيس لبعض ممتلكاتهم الخاصة، كلما أمكنهم ذلك واستطاعوا إليه سبيلا.

وكان ملوك المغرب عبر مختلف العهود والعصور في مقدمة شعبهم المسلم، وأمتهم المغربية المومنة، يولون موضوع الوقف عناية فائقة، ويقفون من أموالهم وممتلكاتهم الهامة، ومن المؤلفات على الخزائن العلمية العامة، ويخصصون عطآت سخية، ويمنحون صلات مستمرة لإنفاقها وصرفها في مجال الأوقاف والشؤون الإسلامية، بوصفهم أمراء المومنين، وحماة الوطن والدين في هذا البلد الكريم.

وازدادت تلكم العناية وقويت هذه الرعاية مع ملوك الدولة العلوية الشريفة، التي أعطت للعمل الإسلامي والحفاظ على الثوابت الراسخة للأمة المغربية اهتماما خاصا وعناية فائقة، وازدهرت تلك العناية، وتوطدت بكيفية خاصة في عهد جلالة المغفور له محمد الخامس رضوان الله عليه، وفي العهد الحسني الزاهر لخلفه ووارث سره الغيور على دين الإسلام وشريعته، أمير المومنين، وحامي حمى الوطن والدين جلالة الحسن الثاني، أطال الله عمره وخلد في صالح الأعمال ذكره، وحفظه للبلاد والعباد بما حفظ به السبع المثاني والقرآن العظيم.

فجلالية الحسن الثاني أعزه الله، ما فتىء منذ ولاه الله مقاليد الأمة المغربية يولي عناية خاصة، واهتماما بالغا بأمور الدين وبشؤون الوقف والأوقاف، ويبادر في كثير من الأوقات والمناسبات إلى وقف ملك من ممتلكاته الخاصة، ويعطي القدوة الحسنة في هذا المجال لشعبه المومن، ولمن بسط الله لهم في المال من أبناء وطنه وبلده المسلم، اقتداء بالنبي الأكرم سيدنا محمد المحابتة الأبرار، ويصدر جلالته الظهائر الشريفة والمراسيم الملكية المتعلقة بالوقف وتنظيمه وضوابطه الحبسية، وتنميته بكيفية مستمرة، وحمايته وصيانته.

ويعهد جلالته إلى وزيره في الأوقاف والشؤون الإسلامية بالعمل والسهر على تطبيق تلك الظهائر والمراسيم، وتنفيذ التعليمات والتوجيهات المتعلقة بشؤون الوقف والدين في مختلف الميادين، ويدعمها جلالته ويشرفها، ويخصها ويكرمها بالإشراف المباشر والرعاية الخاصة لهذه الوزارة، حتى يكون لها من الدعم والاعتبار، والحرمة والوقار، ما يجعلها في مأمن من أي طمع أو تطاول من أي كان، وتظل سائرة من حسن إلى أحسن في كل ما يتعلق بالأوقاف وشؤون الدين وإقامة شعائره والحفاظ على مبادئه وفضائله ومكارمه، والعناية بالقيمين الدينيين في مختلف أرجاء مملكته المغربية السعيدة.

وفي هذا الصدد والموضوع كان فضيلة الشيخ محمد المكي الناصري وزير الأوقاف سابقا، ورئيس المجلس العلمي الإقليمي للعدوتين: الرباط وسلا، الأمين العام لرابطة علماء المغرب، وعضو أكاديمية المملكة المغربية، حاليا، كان قد أصدر منذ ما يزيد عن نصف قرن من الزمان (محرم 1354 هـ أبريل 1935 م) بحثا قيما ودراسة مركزة في صورة وصيغة تقرير أعده فضيلته في إطار لجنة الدفاع عن الأحباس الإسلامية، تقدم به للمؤتمر الإسلامي العام آنذاك، وقدم له بإهدائه إلى صاحب الجلالة الملك المعظم محمد الخامس رضوان الله عليه.

وضمنه وصفا موجزا لما كانت عليه الأوقاف الإسلامية بالمملكة المغربية قبل الحماية الفرنسية، وما آلت وصارت إليه بعد ما بسط تلك الحماية نفوذها على البلاد، وأعطى فيه نظرة عامة وصورة حقيقية عن توجه السياسة الاستعمارية وسلوكها تجاه الأحباس الإسلامية، سواء في المملكة المغربية أو غيرها من البلاد التي كانت مستعمرة من طرف فرنسا، كالجزائر وتونس وسوريا، وجعل مقدمته محتوية على دراسة علمية لمسألة الوقف والتحبيس من الوجهة الفقهية والتاريخية والاقتصادية والاجتماعية، وغير ذلك من الفوائد والمعلومات التي يجدها القارىء لهذا الكتاب المفيد في موضوعه على صغر حجمه، ويستفيدها من ثنايا صفحاته العديدة بشيء من التوسع والتفصيل.

وانطلاقا من عناية أمير المومنين جلالة الحسن الثاني بكل ما يتعلق بشؤون الوقف والدين، واسترشادا بتوجيهاته السامية النيرة، واهتماما من الوزارة بكل ما يتصل بهذا للوضوع والمجال، علما وعملا، كتابة وتاليفا، وتلبية لرغبة صاحب البحث ومؤلفه الغني عن كل تقديم وتعريف.

يسعد وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، ويسرها أن تطبع هذا الكتاب طبعة جديدة، وأن تخرجه طبق صورته الأصلية التي طبع عليها أول مسرة بكل دقة وأمانة، ودون نقصان أو زيادة، أو تعليق أو إضافة، هادفة من وراء ذلك إلى تيسير تداوله من جديد بين يدي العلماء والفقهاء والدارسين الباحثين، وتعميم النفع والانتفاع به للمتخصصين والمهتمين، وأخذ نظرة فقهية تاريخية عن الأوقاف بصفة عامة، وعن واقعها في الوقت الذي ألف فيه هذا الكتاب، وقاصدة إلى استخلاص ما كانت تلقاه الأوقاف والشؤون الإسلامية من العناية والاهتمام من طرف ملوك المغرب الأبرار في مختلف العناية والأجيال. وخاصة في العهد العلوي المبارك المجيد، وعهد واسطة عقده ومفخرة ملوكه راعي الوقف والأوقاف والعلماء، وسائر شؤون الدين في هذا البلد الأمين جلالة والعسن الثاني حفظه الله وبارك في عمره وأدام له النصر والتمكين.

وإن الوزارة لتتوجه إلى الله العلى القدير، وتساله سبحانه، أن ينفع بهذا الكتاب العلماء والمسلمين، وأن يجعله في سجل الأعمال الصالحة، والحسنات الخالدة والمبرات والأيادي الكريمة لأمير المومنين جلالة الحسن الثاني، وأن يثيبه على عنايته بشؤون الأوقاف والإسلام في هذا البلد الكريم وفي غيره من بلاد المسلمين، وأن يجزيه بما جازى به عباده المومنين الصالحين المخلصين، وأن يقر الله عينه بولى عهده المبجل صاحب السمو الملكي، الأمير الجليل سيدي محمد، وصنوه صاحب السمو الملكي الأمير المجيد مولاي رشيد، وأن يحفظه سبحانه في كافة أسرته الملكية الشريفة،

وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية الدكتور عبد الكبير العلوي المدغري

### إهداء الكتاب

إلى صاحب الجلالة، مولانا الملك المعظم، سيدي محمد بن يوسف بن الحسن، وإلى صاحب السمو خليفته السلطاني مولاي الحسن بن المهدي بن إسماعيل، حرس الله دولتهما، وأحيى أمتهما، نقدم هذه الوثيقة التاريخية الخطيرة!

إن جلالة الملك المفدى، وسمو خليفته المحبوب، في نظر الأمة المغربية، ونظر العالم الإسلامي من أقصاه إلى أقصاه، هما الحارسان الأمينان للملة الإسلامية في هذه المملكة، والمسؤلان عن مصيرها بين المواطنين المغاربة أمام الله ورسوله وملائكته والناس أجمعين.

ولا أحد أجدر بأن يهدى إليه كتاب كهذا الكتاب، غرضه الأساسي حراسة تراث السلف، وحماية الأمة الإسلامية، وضمانة استقلال المسلمين المغاربة في شئونهم الملية الخاصة، من صاحب الجلالة، الرئيس الأعلى للدولة والأمة، وصاحب السمو، خليفته المفوض العام.

فليتكرم جلالة الملك، وليتفضل سمو الخليفة، بقبول هذا الإهداء، وليثقا تمام الثقة بما للأمة نحو عائلتهما الشريفة من إخلاص وولاء.

لجنة الدفاع عن الأحباس الإسلامية بالمملكة المغربية

# مطالب الشعب المغربي في الأحباس

- 1 ـ نقـل الاختصاصـات الموجـودة بإدارة الأحبـاس للوزارة الحبسية بدار المخزن، وإحياء «المجلس الحبسي الأعلى» على أسس تمثيلية جديدة، مع اختيار أعضائه من بين أهل الكفاءة والنزاهة.
- 2 ـ المحافظة التامة على ثروة الأحباس بأسرها، وعلى جميع المساجد والمعاهد الدينية، والمدارس الحبسية، وسائر المكاتب العلمية، والآثار التاريخية.
- 3 ـ عدم تقصير وزارة الأحباس في القيام بخدمة الثقافة العربية، ونشر التربية الإسلامية، وتشجيع الأعمال الخيرية، وصرف محصولات الأحباس في تحقيق الرغبات التى حبست من أجلها.
- 4 \_ إعفاء الأملاك الحبسية من جميع الضرائب المفروضة عليها من قبل الدولة.
- 5 ـ عدم تفويت الأملاك الحبسية إذا لم تثبت موجبات التفويت الشرعية.
- 6 ـ عدم السماح بتسليف أي شيء من وفر الأحباس.
- 7 ـ تطبيق التشريع الموضوع للأكرية على المستأجرين للأملاك الحبسية.

#### كتلة العمل الوطنى

#### مقدمــة

هذا الكتاب الذي أتشرف بتقديمه إلى المواطنين المغاربة وكافة أبناء العروبة والإسلام يتضمن وصفا موجزا لما كانت عليه الأوقاف الإسلامية بالمملكة المغربية في عهد استقلالها، وما صارت إليه منذ بسطت الحماية الأجنبية على البلاد، ويعطي صورة حقيقية عن اتجاه السياسة الاستعمارية الفرنسية إزاء الأحباس الإسلامية، في البلاد المرتبطة بفرنسا كالجزائر، وتونس، وسوريا، وكل ما فيه من معلومات مستقى، إما من المراجع العامة الموثوق بها، وإما من التجارب والملاحظات التي يصح الاعتماد عليها.

وعندما كلفت بتقديم هذا الكتاب، فكرت في أن تكون مقدمته محتوية على دراسة علمية للقضية الحبسية، من الوجهة الفقهية، والتاريخية والسياسية، والاقتصادية، وأخذت أدرس ما في الموضوع من مصادر عربية، وفرنسية، وإسبانية، وأراجع ملفات الوثائق في المكاتب الخصوصية، فإذا بي أمام سلسلة من المشاكل والمسائل يرتبط بعضها ببعض، ويتسلسل بعضها عن بعض، ووجدتها محتاجة أولا إلى تبيين ما في وضعها من خطإ أو إصابة، وثانيا إلى تبيين ما يناسبها من حل أو إجابة، واجتمع في مذكراتي، من نتائج هذا البحث الطويل المتشعب، ما أصبحت هذه المقدمة لاتسعه مطلقا، ففضلت أن أنشر ذلك في كتاب خاص قائم على دراسة

القضية الحبسية دراسة علمية من كافة وجوهها، يكون في طليعة مواده إبطال الشبه التي يوجهها المغرضون ضد تشريع الأحباس في الإسلام، وكشف أكاذيبهم وادعاءاتهم في تاريخ الأحباس بالمملكة المغربية، ولا شك أن هذه غاية أخرى لا يؤديها هذا الكتاب الذي أقدمه اليوم.

غير أنني لا أغفل هذه المقدمة القصيرة من ملاحظتين أساسيتين:

الملاحظة الأولى: أن السياسة الاستعمارية الفرنسية قام الدليل التجريبي العملي القاطع على أنها تسعى لتحطيم الأحباس الإسلامية، والتدخل فيها، واستغلالها لمصلحة الاستعمار، كلما وجدت إلى ذلك سبيلا، وسيقف القراء على هذه الحقيقة عندما يطالعون ما في هذا الكتاب عن الأوقاف الجزائرية، والتونسية، والمغربية، والسورية، وعندما يعرفون الموقف الغريب الذي اتخذه الانتداب الفرنسي إزاء السكة الحديدية الحجازية الموقوفة على الحجاج المسلمين، بينما تقف السلطات الاستعمارية الفرنسية من اليهود والمسيحيين موقف العطف والمناصرة والتأييد، وتسمح لهم أن يستقلوا بكافة شؤونهم الملية استقلالا تاما!

الملاحظة الثانية: أن الجماهير الإسلامية من أقصى الأرض إلى أقصاها في المشارق والمغارب أحست إحساسا عميقا بأن قضية الأوقاف قضية حياة أو موت، وآمنت إيمانا صادقا بأن الأوقاف هي الضمانة الوحيدة الباقية لإقامة الشعائر الإسلامية، وحماية المصالح الملية، ولهذا أعلنت إرادتها الصارمة، ورغبتها الصادقة، في

وجوب استقلال المسلمين بشئونهم الملية، وتخليص أوقافهم من السيطرة الأجنبية، وسيقف القراء على هذه الحقيقة أيضا عند مطالعة ما في هذا الكتاب من أصول وملحقات.

ومن هاتين الملاحظتين يظهر البون الشاسع الذي يفصل العالم الإسلامي عن فرنسا الاستعمارية، فلمن النصريا ترى؟

أنا مومن أن النصر النهاءي سيكون في جانب المطالب العادلة، فمن الخير لفرنسا أن تساير الرأي العام الإسلامي مختارة لا مضطرة، ومن الخير لها أن تلائم سلوكها مع التطور الجديد الذي انتهى إليه المسلمون، ومن الخير لها في هذا الوقت العصيب أن ترضي هذه الملايين الساخطة، الغاضبة، المتبرمة بالحياة، ترضية عاجلة، ويكفيها أن تقلد السياسة الانجليزية التي كانت متبعة في مصر والعراق، والمتبعة الآن في فلسطين إزاء الأوقاف الإسلامية، فتترك المسلمين المرتبطين بها أحرارا في شئونهم الملية، وأوقافهم الدينية.

ورأيي ـ كسائر زملاءي في ـ «كتلة العمل الوطني» ـ أن المشكلة الحبسية في المملكة المغربية، لا يمكن أن تحل حلا مرضيا للعدالة والكرامة، إلا على أساس استقلال الأحباس استقلالا تاما عن كل التدخلات الأجنبية، وإدارتها إدارة انتخابية من جماعة المسلمين، تحت الإشراف الأعلى من جلالة السلطان، الأمر الذي سجلناه وأعلناه رسميا منذ أربعة شهور، للحكومة المغربية والجمهورية الفرنسية باسم هيأتنا الوطنية، في «برنامج الإصلاحات المغربية، ومطالب الشعب المغربي».

تلك المطالب التي صادقت عليها جملة وتفصيلا، وأيدتها تأييدا تاما، كتلة عتيدة من أحرار الفرنسيين المشاهير في عالم السياسة والقانون. فعلى الأمة المغربية أن تتمسك بهذه المطالب، وأن لا تمل من الدفاع عن أحباسها والمطالبة بتخليصها من السيطرة الأجنبية كيفما كان نوعها!

أما رجاءي الذي أرجوه من العالم الإسلامي وهيأته المركزية العليا ـ المؤتمر الإسلامي العام ـ فهو مناصرة المغاربة في هذه الحركة الحبسية العادلة، وتأييدهم في المطالبة بحقوقهم الملية الضائعة، وما ذلك بعزيز على زعماء الإسلام الأحرار، وشبابه الأطهار.

تطوان \_ محرم 1354 \_ أبريل 1935.

محمد المكي الناصري

## مخصصات الديانة المسيحية في الميزانية المغربية العامة.

الميزانية المغربية العامة تضعها حكومة الحماية الفرنسية بالمغرب، ويناقشها مجلس شورى الحكومة، المؤلف من الجالية الفرنسية وحدها، وتصادق عليها جملة وتفصيلا وزارة الخارجية بباريس. وقد جرت عادة الحماية بأن لا ينفق من الميزانية العامة على الديانة الإسلامية التي هي دين المغاربة، ولا على محاكمهم الشرعية الوطنية، سنتيم واحد، بينما تنفق هذه الميزانية على المحاكم الموسوية العبرية، والمحاكم الفرنسية الأجنبية، بغاية السخاء ومنتهى الكرم...

وزادت فوق ذلك مخصصات سنوية تصرفها على الديانة الكاثولكية من ميزانية «المخصصات السرية للتوغل الفرنسي» تبلغ من الفرنكات أربعة ملايين، ثم مخصصات أخرى علنية، تدفعها باسم «مساعدة الديانات في المغرب»، بعضها للوكالة التبشيرية القائمة بالتبشير الكاثوليكي بين المسلمين المغاربة "Vicariat apostolique"، وبعضها لبناء الكنائس الكاثوليكية، وبعضها لبناء المعابد الدوتستانية.

وهذا نموذج لمخصصات الديانة المسيحية العلنية في الميزانية العامة أثناء خمس سنوات، عند اعداد الظهير البربري وبعد صدوره.

|                                         | ففي ميزانية سنة 1929 :                              |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------|
|                                         | اً) لمساعدة الوكالة التبشيرية                       |
|                                         | ب) لبناء كنائس كاثوليكية                            |
|                                         | ت) لبناء معابد بروتستانية                           |
| 4 · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | وفي ميزانية سنة 1930                                |
|                                         | ا) لمساعدة الوكالة التبشيرية185.000                 |
|                                         | ب) لبناء كنائس كاثوليكية                            |
|                                         | ت) لبناء معابد بروتستانية                           |
|                                         | وفي ميزانية سنة 1931 :                              |
|                                         | ا) لمساعدة الوكالة التبشيريةا185.000                |
|                                         | ب) لبناء كنائس كاثوليكية                            |
|                                         | ت) لبناء معابد بروتستانية                           |
|                                         | وفي ميزانية سنة 1932 :                              |
|                                         | ا) لمساعدة لوكالة التبشيرية                         |
|                                         | ب) لبناء كنائس كاثوليكية                            |
|                                         | ت) لبناء معابد بروتستانية                           |
|                                         | وفي ميزانية سنة 1933:                               |
|                                         | ا) لمساعدة الوكالة التبشيرية                        |
|                                         | ب) لبناء كنائس كاثوليكية                            |
|                                         | ت) لبناء معابد بروتستانية                           |
| 8.                                      | على أن الديانة المسيحية، المخصصة لها كل هذ          |
| ن                                       | المقاديس السرية والعلنية، لا يتجاوز الأجانب المنتمو |
|                                         | إليها في المغرب مائتي ألف نسمة، ومجموع المغار       |
| Y                                       | المسلمين يتجاوز ستة ملايين على أقل تقدير، بينما     |
|                                         | يصرف من ميزانيتهم على ديانتهم قليل ولا كثير!        |

وفوق هذا التحيز والتعصب البارز ضد الإسلام، في بلد، أهله مسلمون، ورئيسه الشرعي الأعلى من سلالة الرسول، فالمراقبة الفرنسية على الأحباس لم تزل تضايق الديانة الإسلامية وجماعة المسلمين في أوقافها الخصوصية، وتحول دون انتفاعها منها انتفاعا كاملا طبقا للمصلحة الإسلامية الحقيقية، وأرادت في هذه السنة الأخيرة، بعد قيام الحركة الحبسية الخطيرة، أن تذر الرماد في العيون، وتحول الحركة إلى سكون، فأخذت تقوم ببعض الإصلاحات الصغيرة في بعض مساجد المدن، ووافقت على بناء بعض المساجد فيها، ولبست رداء جديدا من «النفاق الاستعماري» المعروف، حتى تهدأ الحركة، وتخفت الأصوات، ولكن «المومن لا يلدغ من جحر مرتين»....!.



# بسم الله الرحمين الرحيم

إن الأوقاف الإسلامية في المملكة الشريفة، تراث خالص للمسلمين المغاربة، تركه السلف ضمانة مادية لاستقرار الإسلام واستمرار تعاليمه بين المغاربة، إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، ولما عرف ملوكنا، فدس الله أرواحهم، قدسية الأوقاف وحرمتها الدينية، وتيقنوا أنها خير ضمانة ثابتة تحفظ مصير الملة الإسلامية مما يتهددها من أخطار، جعلوا أنفسهم أكبر حراسها، وأحرص الناس على حفظها من عدوان الأيدي الأثيمة، وكانوا يعتبرون النظر في الأوقاف من اختصاصات القضاة الشرعيين الموكول إليهم تطبيق الشريعة والذود عن العقيدة فكان «النظار» بمنزلة نواب عن القضاة يديرون الأوقاف تحت إشرافهم ومراقبتهم الشرعية وكانوا ملزمين أمامهم وأمام الملوك وجماعة المسلمين، بصرف مداخيلها طبقا لإرادة الواقفين.

ولما رأى السلطان الأعظم المولى إسماعيل، روح الله ضريحه، كثرة الأوقاف بالمملكة وخشي عليها الضياع والنسيان، أمر النظار في كل جهة من الجهات بإحصاء الأوقاف وتسجيلها في دفاتر خصوصية، رسمية، تكون وثيقة قانونية وتاريخية بين أيدي الأجيال القادمة، حتى يتعرفوا منها أملاك الأحباس ومقاصد المحبسين، وكان من ذلك ما يسمى «بالحوالات الإسماعيلية». وبعدما توفي المولى إسماعيل سنة 1139، وتوفي ابنه أحمد الذهبي سنة 1140، وأعلنت بيعة أخيه السلطان مولاي عبد الله ابن إسماعيل، كانت النظارة العامة للأحباس «الوزارة

الحبسية» من بين الوظائف العليا الموجودة في الحكومة، وكان لتك «النظارة العامة» من الاختصاص والنفوذ العام الشامل، كل ما يجب أن يكون لوزارة حبسية حديثة. وقد وقفنا في الأبحاث التاريخية التي نشرت من جديد على ظهير أصدره السلطان مولاي عبد الله، وأسند به هذه الولاية إلى أحد الأفراد الموثوق بهم لديه من أهل الخير والفضل سنة 1143، ونص هذا الظهير بعد الحمدلة والطابع الشريف:

«كتابنا هـذا أسماه الله وأعز نصره، وخلد في دفاتر المجد أمره وذكره، بيد خديمنا وحبيب أبوابنا، الأرضى الأخْيَر الأقرب، السيد بلقاسم المسطاسي، ويتعرف منه بحول الله وقوته وشامل يمنه العميم ونصرته أننا جددنا له به ما كان عليه من النظارة في أمور الأحباس في جميع الأقطار والمدن والبلدان والقرى والمداشر، وبسطنا له اليد الطولى على جميعهم، بحيث لا يقصر عن البحث والتفتيش في الأدنى والأقصى، فإن جل مهماتنا هذا الأمر الأكيد، وجعلناه العوض منا في ذلك، وأني بفضل الله تعالى وقوته أقمته هذا المقام، على مر الليالي والأيام، فعليه بتقوى الله ومراقبته في سره وعلانيته، وعليه بمحاسبة النظار وأهل التصرف في هذا الأمر حتى يترك من أراد ويولي من أراد، ومنا إليه في التقصير، وعلى الله المغول وهو حسبنا ونعم المولى ونعم النصير، وفى منتصف جمادى الثانية عام ثلاثة وأربعين ومائة و ألف».

ومن هذا النص الصريح نفهم أن «وزارة الأحباس» كانت موجودة منذ العهود الأولى للعائلة العلوية الشريفة،

ونفهم ما كان لها من اختصاصات واسعة ونفوذ عام في عهد السلطان مولاي عبد الله، كما نفهم منه أن هذه الولاية أحدثت من قبله، إما في حياة أبيه المولى إسماعيل، أو حياة أخيه أبي العباس الذهبي، وأنه في عهده إنما أمر بتجديدها فقط. ووقفنا أيضا في الأبحاث التاريخية الحديثة النشر على صورة «محاسبة» أوقعها ناظر الأحباس العام، مع ناظر المسجد الأعظم بمكناس سنة 1149. وبعد تسليمها من «الناظر العام» أدى عليها للتعريف بصحتها من الوجهة الشرعية، قاضى الجماعة بمكناس لذلك العهد، وقد كانت النظارة العامة حينئذ في يد الفقيه السيد الطيب بن أحمد غازي المكناسي، وحلاه العدول في أداء القاضي بقولهم: «من له النظر التام، والتصرف العام في جميع الأحباس بالإيالة السعيدة». إلا أن اسم الوزارة الحبسية لم يكن معروفا في ذلك الوقت، فكان القائم بها معروفا باسم «ناظر النظار»، كما كان وزير المالية أخيرا يدعى أمين الأمناء، ووزير العدلية «قاضي القضاة».

أما عدد النظار فقد كان كثيرا في المدن والنواحي حتى كان في بعض الجهات لكل وقف ناظر خاص، إما من قبل صاحبه أو من قبل القاضي أو باختيار جماعة المسلمين. فلما استوى على عرش المملكة السلطان سيدي محمد بن عبد الله أخذ يجمع أوقاف الجهة الواحدة في يد ناظر واحد، وتبعه في ذلك المولى عبد الرحمن فقلل عدد النظار، وجعل في كل مركز من المراكز ناظرا أو ناظرين على الأوقاف العمومية، سعيا في لم شعثها.

ولما أخذت تشع معاوضة أملاك الأوقاف بغيرها من الأملاك أصدر المولى عبد الرحمن أوامره الصارمة بمنع المعاوضة في الوقف، وكلف الولاة والقضاة على الخصوص بمنع المعاوضة منعا باتا، فتقرر ذلك في حياته بمراكش عاصمة الجنوب وفاس عاصمة الشمال.

ثم لما صعد عرش المغرب ابنه المرحوم السلطان سيدي محمد بن عبد الرحمن جرى على سنة أبيه في العناية بالأوقاف، وجدد أوامره إلى العمال والقضاة والنظار بمنع المعاوضة الحبسية. ومما وقفنا عليه من الوثائق في هذا الباب ظهير محمدي شريف بتاريخ 4 صفر عام 1279 وجهه سيدي محمد إلى مندوب خارجيته بطنجة السفير المرحوم السيد محمد بركاش، ومما جاء فيه خاصا بالمعاوضة هذه الفقرات:

«ولما ولانا الله سبحانه هذا الأمر. اقتفينا اثر مولانا المقدس في ذلك، وشددنا الأبواب في وجوه طلابها (المعاوضة)، على أن هذه المعاوضة إنما قال من قال بها من العلماء على شروط، وأين هي تلك الشروط، وما تقرر بهذه المدن (مراكش وفاس) أردنا أن يتقرر بذلك الثغر السعيد (طنجة)، وها نحن أمرنا القاضي هناك وأكدنا عليه في عدم الموافقة على المعاوضة رأسا، كما أمرنا وصيفنا القائد محمد بن عبد الكريم الجبوري بأن لا يساعد أحدا عليها بوجه، وأعلمناك لتكون على بصيرة، وقد توعدنا القاضي والعامل على ذلك».

وهكذا كان سلاطين المغرب محافظين تمام المحافظة على مبدأ أن الأحباس لا تباع ولا ترهن ولا يضيع منها قليل ولا كثير، إيمانا منهم بأن الملة إذا لم تكن لها أوقاف

ثابتة، مصونة، تنفق، عليها، وتصرف على القائمين بحفظها ونشر تعاليمها، فإنها تصبح معرضة لكثير من الأخطار. وملوكنا المقدسون بصفتهم «أمراء المومنين» والرؤساء الأعْلَيْنَ، لجماعة المسلمين، كانوا أشد الناس تقديرا لمسؤولية الإسلام الملقاة على عواتقهم، وأحرص الناس على حفظ الأمانة التي ورثوها عن آبائهم!.

أما النظرية العامة التي كان يطبقها الملوك العلويون الأكرمون، ومن قبلهم من ملوك الدولة المغربية، فهي اعتبار الأوقاف الإسلامية تراثا خاصا لجماعة المسلمين، وتخصيص مداخيلها وأوفارها للقيام بشعائر الإسلام وتعليم الدين ومؤاساة البؤساء والغرباء، فكانت تنفق على المساجد والمدارس والملاجىء والمارستانات، وأحيانا ينفق منها على تحصينات الثغور، وإنارة الدروب، وتنظيف الشوارع وتوزيع المياه العذبة، وكانوا يأذنون بالإنفاق من أحباس جهة على جهة أخرى متى كانت المصلحة الإسلامية تقتضى ذلك، ولا سيما إذا طالبت به جماعة المسلمين. وكانوا فوق ذلك كله ينفقون من بيت المال الذي هـو مال الرعية على كل ما يصلحها ويصون دينها من الانحلال والبوار. ومن الأمثلة في هذا الموضوع ما قام به السلطان المعظم سيدى محمد بن عبد الله من بناء المساجد والمدارس وتجديد أضرحة الأولياء في مراكش وآسفي، والدار البيضاء، وفضالة، ورباط الفتح، ومكناس وتازة، والعرائش، وغيرها من بلدان المغرب. وقد جدد بمراكش وحدها عشر مدارس، وأنشأ مدرسة بأسفى، ومدرسة بالدار البيضاء، ومدرسة بفضالة، ومدرسة بالعرائش، ومدرستين بمكناس، ومدرسة بتازة،

والصويرة بما فيها من مساجد ومدارس، كما خصص لمارستان فاس ومارستان مراكش أوقافا عديدة للإنفاق عليهما، تم ما قام به ابنه المولى سليمان إذ بنى بفاس ثلاثة مساجد، وجدد بها مدرسة الواد، والمدرسة العنانية وبنى بصفرو مسجدا، وبوجدة مسجدا، وبوزان مسجدا، وبتطوان مسجدا، وبأصيلا مسجدا، وبتادلا مسجدا، وبالرباط مسجدا لا يزال يعرف باسمه إلى اليوم، كما بنى بسلا مسجد الجزارين، ووقف عليه أيضا أوقافا للقيام بلوازمه، ونزلت صاعقة تداعى بسببها منار المسجد الأعظم بسلا فبناه من جديد مولاي عبد الرحمن، وأصدر أمره ببناء بستيون عظيم بسلا فبني كما أراد، وكان صائره كله من أحباس المسجد الأعظم برباط الفتح. كما عاشر.

وفي عهد ابنه السلطان سيدي محمد بن عبد الرحمن صدر الأمر بإحياء جامع السنة، وجامع أهل فاس برباط الفتح، وبناء المسجد الجامع بالسوق في الدار البيضاء، وكان الصائر على هذا المسجد من أحباس المسجد القديم.

وفي عهد ابنه السلطان مولاي الحسن قدس الله روحه بعث مندوب الخارجية المغربية بطنجة، السفير السيد الحاج محمد الطريس، يعرض على جلالته حالة المرستان الطنجي وكونه ضيقا متداعيا للسقوط، وعدم وجود ملجإ آخر يلجأ إليه المرضى، فأجابه مولاي الحسن بظهير حسني شريف مؤرخ بتاسع ذي الحجة سنة 1306 يأذن فيه «ببناء المرستان والزيادة فيه، وجعل

مرتب للمرضى تقوم به ضرورياتهم، وجعل مرتب لمن يبر بهم ولمن يعالجهم، والانفاق على ذلك كله من «أحباس جامع طنجة»، حيث لا أحباس للمرستان المذكور، وكتب بنفس ذلك لناظر الأحباس كتابا رسميا. وفي سنة 1308 كتب السفير الطريس يعلم السلطان مولاي الحسن «باندثار المقبرة الإسلامية في طنجة»، فأجابه السلطان بظهير حسنى مؤرخ بتاريخ 22 جمادى الثانية من السنة نفسها يعلمه فيه بصدور الأمر العالى إلى ناظر الأحباس الطنجية: «أن يقوم على ساق الجد في بناء المقبرة من الأحباس». وكان السلطان مولاي الحسن ينفذ من مداخيل الأحباس رواتب العلماء. وما عرفنا أحدا عبر عن النظرية المخرنية في الأحباس كما عبر عنها السلطان سيدي محمد بن عبد السرحمن في ظهير شريف بعثه إلى مندوب خارجيته بطنجة السفير السيد محمد بركاش بتاريخ 3 جمادي الأولى عام 1290. ففي هذا الظهير المهم يقول السلطان سيدي محمد:

«والمحبس قصد بما حبسه انتفاع المسلمين بمستفاده، وصرفه في مهماتهم الدينية، فلا وجه لمن يريد أن يحول بينه وبين ما قصده، وهذه أمور دينية ينبغى الاهتمام بها».

وقد ظل العمل جاريا طبق هذه النظرية طيلة العهد الماضي، والحكومة الفرنسية نفسها كانت تعرف هذه النظرية حق المعرفة وتومن بها شديد الإيمان قبل إعلان الحماية. ففي سنة 1905 حضرت سفارة فرنسية إلى فاس، وقدمت لحكومة مولاي عبد العزيز باسم الجمهورية الفرنسية مشروعا للإصلاحات التي يحسن

إدخالها إلى المغرب، فاستدعى السلطان مولاي عبد العزيز «مجلس الأعيان» ليعرض عليه مشروع الجمهورية الفرنسية، وكان هذا المجلس مؤلفا من أربعين شخصا يمثلون مختلف جهات المملكة. وقد كان على رأس الإصلاحات التي أوصى بها السفير الفرنسي وعرضها على الوزراء والأعيان «تنظيم الأحياس تنظيما جديدا، والتصرف فيها تصرفا أحسن من ذى قبل، لينفق منها بالخصوص على التعليم الإسلامي والعلماء الذين ينشرون الدين». وعندما انعقد مؤتمر الجزيرة لـدراسة الإصلاحات اللازمة للمغرب لم يدرس مسئلة الأحباس، ولم يدخلها في برنامجه، لأنها مسألة دينية لا صلة لها بالدول الأجنبية، ولا حق في بحثها والتدخل في شؤنها لغير المغاربة والدولة المغربية، إلا أن المندوبين المخزنيين انتهزوا الفرصة للدفاع عن أملاك الأحباس التي اعتدى عليها الرعايا الأجانب، وطالبوا بإخراجها من أيديهم لصفتها الحبسية المقدسة في الشرع الإسلامي، فقرر المؤتمر تكليف رجال السلك السياسي في طنجة، بأن يضعوا حلا مرضيا لهذه القضية الخطيرة بالاتفاق مع المندوب الخاص الذي يعينه لـذلك جلالـة السلطان، وضمن المؤتمر هذا المعنى في الفصل الثالث والستين من العقد العام الذي وقعت عليه الدول بتاريخ 7 أبريل .1906

ثم اتفقت الحكومة الشريفة في العهد الحفيظي مع حكومة الجمهورية الفرنسية على أن تدخل فرنسا للمملكة المغربية عدة إصلاحات ضرورية تساعد المغرب على «النمو الاقتصادي»، وأعلنت من أجل ذلك معاهدة فاس

بتاريخ 30 مارس 1912، تلك المعاهدة التي قام على أساسها نظام الحكم الحالي والتي صرحت في فصلها الأول باحترام المؤسسات الدينية والأحباس الإسلامية، ولم تعط أي حق من الحقوق لتدخل الغير في شؤنها أو إدارته إياها، لكن المخزن الشريف اهتم بتنظيم الأحباس تنظيما جديدا، فأصدر جلالة السلطان ظهيرا بتاريخ 21 أكتوبر 1912 لتولية المرحوم السيد أحمد الجاي رياسة بنيقة الأحباس بدار المخزن الشريف، وتبع ذلك عدة ظهائر شريفة تشرح وسائل التنظيم الحبسى الجديد. نذكر من أهمها: ظهير 11 دجنبر 1912، والظهائر الستة الصادرة سنة 1913 بتاريخ 26 يونيو و13 و18 و21 يوليو و13 غشت، و2 دجنبر، والظهائر الستة الصادرة سنة 1914 بتاريخ 13 و27 فبراير، و12 مايو، وتاريخ 1 و7 يوليو و31 غشت، والظهائر الثلاثة الصادرة سنة 1915 بتاريخ 11 مارس و 2 و 3 يونيو، والظهائر الخمسة الصادرة سنة 1916، أحدها بتاريخ 3 يناير واثنان منها بتاريخ 4 يوليو، واثنان بتاريخ 8 يوليو، والظهير الأربعة الصادرة، سنة 1917 بتاريخ 31 يناير، و22 مايو، و12 نونبر، و15 دجنبر، والظهائر الخمسة الصادرة سنة 1918، أحدها بتاريخ 15 يناير، وآخر بتاريخ 11 فبراير، واثنان بتاريخ 25 يونيو، وآخر بتاريخ 24 يوليو، والظهيرين الصادرين سنة 1919 بتاريخ 14 أبريل و8 نونبر، والظهيرين الصادرين سنة 1920 بتاريخ 5 و24 يوليو، والظهير الصادر سنة 1924 بتاريخ 8 أكتوبر. وقد صحبت هذه الظهائر الشريفة، عدة قرارات ومنشورات وزارية، لتفسيرها وتوضيح العمل بها بالنسبة للنظار،

كما صدرت مساعدة لها من الإقامة العامة عدة منشورات مقيمية وجهت إلى الأجانب: منها منشوران صدرا سنة 1912 بتاريخ 4 أبريل و23 دجنبر، ومنشوران صدرا سنة 1913 بتاريخ 28 يونيو و10 شتنبر، ومنشور صدر سنة 1918 بتاريخ 14 مايو ومنشور صدر سنة 1921 بتاريخ 21 نونبر.

والذي كان مفه وما، في السنين الأولى بعد إعلان الحماية، طبقا لتعهدات الدوائر العليا وتصريحات المقيم العام الأول، الممثل للحكومة الفرنسية بالمغرب، هو أن الأوقاف الإسلامية تكون موضوعة تحت إشراف جلالة السلطان إشرافا فعليا، وأن تعيين النظار والمفتشين والمراقبين الحبسيين يكون بظهائر شريفة وفقا للإرادات الملكية، وأن القضايا الحبسية المهمة يرفعها رئيس بنيقة الأحباس إلى جلالة السلطان، ويقرر القرار الفاصل فيها بالاتفاق مع جلالته، وأن إدارة الأحباس ووظائفها تكون بيد موظفين مسلمين تحت السلطة المباشرة والنفوذ المطلق للبنيقة الحبسية بدار المخزن.

أما اختصاصات البنيقة الحبسية طبقا للظهائر الشريفة والقرارات الوزارية، فهي مراقبة الأحباس العمومية في جميع أطراف المنطقة السلطانية مراقبة تامة، ومراقبة تصرفات النظار وحساباتهم الشهرية والسنوية، ووضع الضوابط التي تتمشى عليها جميع النظارات، وإحصاء الأملاك الحبسية الموجودة في سائر النواحي، ومباشرتها إصلاح الأحباس وصيانتها بواسطة النظار، وملاحظة الدعاوي المرفوعة في المحاكم مما له علاقة

بالأحباس، ووضع تقرير سنوي عام عن ميزانية الحبس، ولا يعتبر أمر من الأمور المتعلقة بالأحباس نهاءيا إلا بعد مصادقة البنيقة الحبسية بدار المخزن.

وطبقا للظهائر الشريفة يلزم أن يكون ببنيقة الأحباس عدة دفاتر رسمية، لتقييد حسابات النظار السنوية، وتقييد جميع الأملاك الحبسية، وتقييد مطالب الأكرية لأجل بعيد، وتقييد مطالب المعاوضة، وتقييد دراهم المعاوضات المودعة في البنك المخزني مع ما صرف منها في اشتراء أملاك جديدة عوضا عن الأملاك المبيعة، وتقييد الأوفار الحبسية التي تضعها النظارات في البنك المخزني باسم «وزارة الأحباس».

وطبقا للمنشور الحبسي الصادر بتاريخ 7 ذى الحجة عام 1331 يعتبر «الناظر» وحده ماذونا بالتصرف في الأحباس الموجودة بمنطقته، ومكلفا بصيانتها، والمحافظة عليها، ووضع قائمة للإصلاحات اللازمة لها. ويعتبر «المراقب الحبسي» الذي تعينه بنيقة الأحباس من بين المسلمين المغاربة، هو وحده صاحب الحق في المراقبة التامة على تصرفات الناظر، وربط النظارة بالوزارة، وطبقا للمنشور الوزيري الصادر بتاريخ 27 جمادى الثانية عام 1336 يمنع النظار من إطلاع الغير على المكاتب والأجوبة التي تتبادلها الوزارة معهم في القضايا الحبسية! وكان المفهوم فوق هذا كله أن بنيقة الأحباس بدار المخزن إنما أنشئت لتصون الأحباس وتجمع مداخيلها ثم توزعها على أصحاب الحق فيها، وأن تنظيم الأحباس الجديد إنما قصد منه حراسة الأحباس من اعتداء

المعتدين، وتنمية مداخيلها إلى أقصى حد ممكن، وأن الأحباس ستبقى كما كانت من قبل، جارية على المبادىء والتقاليد الإسلامية.

نعم أحدثت إلى جانب دار المخزن الشريف إدارة تسمى «إدارة الشؤون الشريفة»، ووضع فيها مقابل كل بنيقة من بنائق دار المخزن قسم خاص يتصل بها، فوضع أمام بنيقة الأحباس قسم يدعى «قسم مراقبة الأحباس» بإدارة الشؤون الشريفة. وكان المفهوم في الحوائر العليا وفي جميع الأوساط الإسلامية أن هذا القسم ليس إلا عبارة عن مكتب فني (Service technique) كل وظيفته أن بجعل بنيقة الأحباس على علم بالأساليب الإدارية الحديثة التي تفيدها في إدارة الأحباس الإسلامية، وأن يكون صلة وصل بينها وبين الإدارات الفرنسية في الأمور التي لها علاقة بالأحباس. وعلى هذا الأساس كان تنظيم الأحباس الجديد، كما تشهد بذلك التقارير الرسمية والكتب العلمية، وتدل عليه التصرفات الأولى التي جرت عليها بنيقة الأحباس بدار المخزن ومراقبة الأحباس بإدارة الشؤون الشريفة.

والعاطفة الدينية التي كانت تملأ قلب سلطاننا المرحوم مولاي يوسف روح الله روحه، وخشيته لله تعالى، جعلته يحتاط كل الاحتياط في مسألة الأحباس الخطيرة، فأصدر ظهيرا بتاريخ 21 يوليو 1913 ينص فيه على أن أملاك الأحباس لا تستقر بها أية إدارة عمومية من الإدارات، إلا إذا أدت كراءها الحقيقي وصدر لها إذن من بنيقة الأحباس، وسعى قبل ذلك وبعده لإقناع المقيم العام بهذا المعنى، حتى أصدر منشورا مقيميا بتاريخ 28 يونيو

1913، ومنشورا مقيميا آخر بتاريخ 10 شتنبر 1913 يامر السلطات المدنية والعسكرية الفرنسية بدفع كراء مناسب لأملاك الأحباس التي يقيمون بها، وأصدر جلالته ظهيرا شريفا بتاريخ 7 يوليو 1914 ينص فيه على أن الأحباس لا تباع ولا ترهن، وأصدر جلالته ظهيرا آخر بتاريخ 31 غشت 1914 ينص في الفصل السابع منه على أن الأحباس لا يصبح أن تكون محلا لنزع الملكية بدعوى المصلحة العمومية، وأصدر ظهيرا مصحوبا بعدة قرارات ومنشورات وزيرية، يوجب على بنيقة الأحباس إذا رأت المصلحة في بيع ملك من أملاك الحبس، أن تشتري على الفور ملكا جديدا بنفس قيمة الملك المبيع، ووجد عدة أملاك حبسية تحت تصرف إدارة الأملاك المخزنية، فاجتهد في شأنها إلى أن عوضتها للأحباس إدارة الأملاك المخزنية بعشرات من أملاكها. ثم أمر جلالته بحيازة الحبس لهذه الأملاك حتى تصبح موسومة بوسمه، محترمة بحرمته، وأمر بإثبات ذلك في الحوالات الحبسية (كما وقع في أملاك حبسية بمكناس سجلت قضيتها بوزارة عموم الأوقاف سنة 1344 رقم 1495)، وأعلن جلالته في ظهيره الصادر بتاريخ 21 يوليو 1913، حتى يزيل اللبس والإبهام، ويقضي على ما قد تلده الأيام، «أن مدخول الحبس كما يصرف على المحلات المحبس عليها، يصرف على إصلاح الأملاك المحبسة، وعلى إقامة شعائر الدين، وتعليم العلم، وإعانة العلماء، وعلى الأعمال الخيرية والمصالح العمومية العائد نفعها على المسلمين». وفي هذا الظهير ينص صراحة على «أن وزارة الأحباس لها الحق في أن تستعمل الحبس في بناء المساجد

والمكاتب والمستشفيات وغير ذلك من الأعمال بقصد نفع المسلمين»، كل ذلك حتى لا تضيع الأحباس بالتفويت أو بالبيع أو بالرهن أو بنزع الملكية أو ترامي الإدارات، وحتى لا تصرف مداخيل الأحباس في غير المصالح الإسلامية العائد نفعها على المسلمين.

لكن الأمر لم يجر تطبيقه دائما على هذه الأسس الأولى التي حددتها الظهائر الشريفة، فلم تلبث مراقبة الأحباس أن تجاوزت مهمتها الأولى التي كانت منحصرة أولا في مساعدة الأوقاف مساعدة فنية، وربط بنيقة الأحباس بباقى الإدارات العامة، وأصبحت هي الإدارة المركزية الحقيقية للأوقاف الإسلامية، وعلى يدها تتصل بنيقة الأحباس بمختلف النظارات، وأخذت تبعث مناشيرها الرسمية إلى المندوبين المخزنيين، والمراقبين المدنيين، وضباط الشؤون الأهلية، ليتدخلوا في أحباس المسلمين تدخلا فعليا. ومن ذلك منشورها الصادر بتاريخ 11 أكتوبر 1919 نمرة 4160، ومنشورها الصادر بتاريخ 21 فبراير 1922 نمرة 959 اللذان هما أهم منشوراتها بعد الحرب الكبرى وطبقا لهذين المنشورين أصبح المندوبون المخزنيون ومن يقوم مقامهم من مراقبين وضباط، هم الوسطاء الوحيدين بين موظفي الأحباس وباقى الإدارات المحلية أو إدارات الناحية، وأصبح من اختصاصات المندوبين المخزنيين أن يتدخلوا في جميع القضايا الحبسية التي في دائرتهم، وأن يطلعوا جبرا على جميع المسائل التي تتصل بالإدارة المحلية للأحباس، وأصبح واجبا أن تمر مراسلات النظار وأجوبة الوزارة عنها بأيديهم، فيكتبوا عليها ملاحظاتهم الخاصة ويبعثوها رأسا إلى مراقبة الأحباس لا إلى الوزارة، ثم يأخذوا نسخا من أجوبة الوزارة عنها، وأصبح لأولئك المندوبين الحق في أن يرفعوا إلى الإدارة المركزية مشروعات للإصلاحات الحبسية وأن يتدخلوا في حل مسائل الحبس وفصلها كلما أرادوا التدخل. والتعليل الذي عللت به مراقبة الأحباس هذه التدخلات الجديدة التي ليس لها أساس من الظهائر الشريفة الخاصة بالأحباس، هو إشعار النظار بأنهم ليسوا موكولين إلى أنفسهم، وإجبارهم على أن يحسبوا للمراقبة حسابها في كل وقت! وبهذا لم يبق يحسبوا للمراقبة حسابها في كل وقت! وبهذا لم يبق للنظارا نفسهم أي عمل حقيقي في إدارة الأحباس الإسلامية التي تخص جماعة المسلمين دون سواهم!

يضاف إلى ذلك ما قامت به مراقبة الأحباس منذ خمس سنوات، إذ أخذت تبعث إلى مختلف النظارات فريقا من موظفيها الأجانب باسم «التفتيش» على النظار، بينما تفتيش النظارات ليس من اختصاصات الموظفين الأجانب بمراقبة الأحباس، وإنما هو من اختصاصات البنيقة الحبسية بدار المخزن الشريف، طبقا للظهير اليوسفى الصادر بتاريخ 5 ربيع الثاني عام 1335، الذي ينص على وجوب أن يكون المفتشون من «الرعايا المغاربة الأهليين المستخدمين بوزارة الأحباس»، فليس من القانون أن يقوم بوظيفة التفتيش الحبسي من لا يتمتع بالجنسية المغربية، التي هي شرط في جميع الوظائف المخزنية وخصوصا الوظائف الحبسية! وهذا هو السبب الرئيسي، الذي جعل وزير الأحباس المرحوم السيد أحمد الجاي، يرفض اقتراح مراقبة الأحباس في إرسال مفتشين أجانب إلى مختلف نظارات المملكة.

على أن رئيس قسم مراقبة الأحباس لم يكتف بهذه التصرفات الجديدة، التي ساعد عليها تساهل وزارة الأوقاف الحالية في حقوقها واختصاصاتها القانونية، فأخذ يضع بنفسه الضوابط، ويبعث التعليمات الخاصة، ويوزع المناشير الرسمية على مختلف النظارات، وأصبحت القضايا الحبسية ترفع بأسمه أمام المحاكم، فرنسية كانت أم مغربية، وأصبحت بنيقة الأحباس لا ترفع قضية لجلالة السلطان، إلا بعد أن يضع المراقب قراره النهائي فيها، فإذا حدث خلاف بينه وبين المخزن الشريف أصر حضرته على رأيه ومضى في تنفيذه إلى النهاية. وكثيرا ما تكون مناشيره التي يبعثها للنظار مخالفة مخالفة صريحة لمضمون الظهائر الشريفة الأساسية، وبعد ما كان يدعى رئيس مكتب مراقبة الأحباس أعطى لنفسه لقب «مدير الأحباس»، وأعطى لمكتب المراقية اسم «إدارة الأحباس»، وبهذا الاسم أصبح معروفا في جميع أطراف المغرب.

وهكذا انقلبت الأوضاع فأصبحت بنيقة الأحباس فرعا تابعا لإدارة المراقبة، خاضعا لأوامر «المدير» ودكتاتوريته الصارمة. ولأجل القضاء على استقلال بنيقة الأحباس وحذف وظيفتها الأصلية، اجتهد المدير لإخراج موظفيها من الميزانية العامة، وأخذ يدفع لهم رأسا مرتبات خاصة من مداخيل الأحباس نفسها، ولم يبق بالميزانية العامة سوى مرتب الوزير، وتبع هذا كل التدخلات التي تظاهر بها المراقب بالنسبة لبنيقة الأحباس خصوصا، ودار المخزن على العموم، حتى أصبح يعتبرها ويعتبر الموظفين بها من مشمولات نظره واختصاصاته الشرعية.

في حين أن دار المخزن بجميع موظفيها المخزنيين يرجع أمرها إلى جلالة السلطان ووزيره الصدر الأعظم، ولها كبقية الإدارات تنظيمات خاصة ومراقب مغربي خاص مكلف من قبل الصدارة العظمى بمراقبة الموظفين المخزنيين في جميع الأوقات. وآخر ضابط وضع للخدمة بها صدر بتاريخ 13 دجنبر 1932، وهو واقع في خمسة فصول. والموظفون الحبسيون يشتغلون في بنيقتهم طبقا لهذا النظام كبقية الموظفين بدار المخزن، ولا حق في التدخل في شؤونهم لغير جلالة السلطان ورياسة الوزراء.

ثم إن ما أحدثه مراقب الأحباس من الوظئاف المتعددة بإدارته وما جلبه لها من الموظفين المتنوعين، وما أصبح يديره فيها من القضايا الحبسية المهمة، وما أنشأه بواسطتها من العلاقات المباشرة مع كل من له صلة بالأحباس، كل ذلك أحال إدارته من «مكتب مراقبة» إلى إدارة حقيقية للأحباس استولت على جميع اختصاصات الوزارة الحبسية وعطلت جميع وظائفها الأساسية.

هذا وقد كان جلالة السلطان المرحوم مولاي يوسف أصدر ظهيرا شريفا بتاريخ 16 جمادى الثانية سنة 1332 الموافق لتاريخ 12 مايو 1914، يأمر فيه بإنشاء مجلس أعلى للأحباس تحت رئاسة الصدر الأعظم وبحضور وزير العدلية، ووزير الأوقاف، وبعض علماء المسلمين وأعيانهم، ومشاركة الكاتب العام للحكومة الشريفة أو نائبه، ورئيس مراقبة الأحباس، ومندوب من قبل إدارة المالية، ويأذن بأن يحضر في هذا المجلس كل من كانت فيهم أهلية وكفاءة لإبداء الرأي والمشورة، ويوجب انعقاد

جلساته بدار المخزن مرة في كل ستة أشهر على الأقل، وأن تكون مناقشات هذا المجلس واقتراحاته بالأكثرية، وتعرض على جلالة السلطان.

أما اختصاصات المجلس الأعلى للأحباس، طبقا لهذا الظهير الشريف فهى:

1 ـ المراقبة العليا على سائر أعمال إدارة الأحباس.

2 ـ بحث كل المسائل العامة التي تتعلق بإدارة الأملاك الحبسية إدارة حسنة.

3 \_ فحص حسابات الأعمال المنتهية.

4 - بحث الميزانيات العادية والتكميلية التي تضعها بنيقة الأحباس.

وقد اجتمع هذا المجلس فعلا مرتين فقط: المرة الأولى في شهر ذي الحجة سنة 1333 \_ 1915، وقد حضره في هذه المرة عدة وفود من مختلف جهات المملكة، وألقى الجنرال ليوطي خطبة في جلسته الختامية، والمرة الثانية في شهر شوال سنة 1335 \_ 1917، وحضره في هذه المرة \_ زيادة على الوفود المغربية \_ وحضره في هذه المرة \_ زيادة على الوفود المغربية \_ عدة شخصيات رسمية من تونس والجزائر، وكان ليوطي من الحاضرين في الجلسة الافتتاحية هذه المرة، وألقى بتلك المناسبة خطبة في غاية الأهمية. وفي كل من هاتين الدورتين، ألقيت بيانات، ودارت مناقشات، ووقع البحث في ميزانية الاحباس وادارتها، وقدمت فيما يتصل بهذا الموضوع عدة اقتراحات وملاحظات نافعة.

ولكن الميول الجديدة التي ظهرت في الإدارة الفرنسية منذ سنة 1918، واستبداد مراقب الاحباس الحالي، وضعف الوزارة الحالية، كل ذلك أدى إلى الاستغناء عن

المجلس الأعلى للأحباس، وتعطيل الأوامر الشريفة الموجبة لاستدعائه وعقده مرة في كل ستة أشهر، رغبة في التمكن من إدارة الأوقاف إدارة مباشرة دون رقابة ولا مسؤلية!

\* \* \*

نعم عندما تمكن مراقب الأحباس من الاستيلاء على مقاليد الأوقاف الإسلامية. والتصرف فيها دون محاسبة حقيقية، ولا مراقبة فعلية، لا من جانب المخزن الشريف، ولا من قبل الإقامة العامة، ولا من قبل الحكومة الفرنسية بباريس، ولا من قبل جماعة المسلمين المغاربة، أصحاب الحق في الأحباس الإسلامية بهذه المملكة، ظهرت منه عدة تصرفات عجيبة، وأحوال غريبة، ونسي تمام النسيان أن هنالك رأيا عاما مختمرا في جميع البلاد المغربية، يحصي عليه الأنفاس ويلاحظ عليه جيع الحركات والسكنات، ولكن المسلمين كانوا مستيقظين منتبهين، واستخلصوا من تصرفاته سياسة خطيرة، لها مبادىء أساسية متبعة تجري عليها سائر تصرفات الأحباس.

وأهم المبادىء التي تجري عليها مراقبة الأحباس تنحصر في خمسة:

- 1 \_ التبذير في كل ما لا حاجة بالأحباس إليه، ولا ضرورة تجبرها عليه، وسوء التصرف في أموالها وأملاكها.
- 2 \_ استغلال ضعفاء المسلمين واستثمارهم بأقسى وجوه الاستغلال والاستثمار.
- 3 \_ مطاردة العنصر الإسلامي من الأعمال الحبسية والجري فيها على قاعدة التحيز.

4 ـ التقتير في كل المصالح الإسلامية التي أنشئت الأحباس من أجلها.

5 ـ مقاومة النفوذ السلطاني وتضييق دائرته بكل ما في الإمكان.

أما تبذير مراقبة الأحباس فيما لا مصلحة للأحباس فيم، وسوء تصرفها في الأموال والأملاك الحبسية، فللمسلمين عليه شواهد كثيرة:

1 - أن إدارة الشوون الشريفة التي هي من بناءات الحكومة تحتوى على قسم خاص لمراقبة الأحباس منذ بدء الحماية إلى اليوم، وذلك القسم كاف كل الكفاية لأعمال المراقبة وموظفيها، ولكن رئيس هذا القسم بعد ما اتسعت أطماعه وأخذ يفكر في نقل جميع اختصاصات الوزارة الحبسية إلى مكتبه الخاص، أصدر قراره بأن يبنى لنفسه من جديد إدارة خاصة على آخر طرز في البناء، ليتمتع فيها بجميع وسائل الراحة والرفاهية، فبنى إدارة جديدة متصلة بمبانى إدارة الشؤون الشريفة، ثم تبرع بالقسم الأعلى منها على رئيسه مدير الإدارة الشريفة، اعترافاً له بالجميل، وكانت مصاريف بناء هذه الإدارة الجديدة من مالية الأحباس الإسلامية، لا على حساب الميزانية العامة، بينما بنيقة الوزارة الحبسية بنفسها، التي هى الإدارة المركزية للأحباس من الوجهة القانونية، إنما بناها المخزن الشريف ،وصرف عليها كما هو الواجب من ميزانية الدولة المغربية لا من الأحباس.

2 ـ أن مراقبة الأحباس اشترت من أموال الأحباس الإسلامية سيارة خاصة وسمتها «السيارة الحبسية»، وهذه السيارة حسب المشاهدة لا تستعمل أبدا في أية

مصلحة من مصالح الأحباس، وإنما تستعمل في مصالح المراقب الشخصية، ومصالح عائلته الخصوصية. ولم تكتف المراقبة بشراء السيارة الحبسية وتجديدها على حساب الأحباس ما بين حين وحين، بل إنها حازت من أملاك الحبس ملكا خاصا فجعلته محطة ثابتة «كاراج» للسيارة الحبسية، وزادت فوق ذلك كله فيما هو شائع أجرة قائد السيارة «شفور»، الذي أصبح مرتبه الشهري يوخذ أيضا من ميزانية الأحباس، في حين أن وزارة الأحباس نفسها لا تملك سيارة واحدة من هذا النوع.

3 \_ أنها أنشأت عدة وظائف إدارية وفنية دائمة بالرباط وخارجه مما لا حاجة بالأحباس إليه، ففي إدارتها عدة مهندسين، ومحامين، وكتاب، ومترجمين، يثقلون كأهل المزانية الحبسية، ولا مصلحة للحبس في الانفاق عليهم على الدوام، وجعلت الاكثرية الساحقة من الموظفين بها من الأجانب الذين تدفع لهم أجورا شهرية في غاية الارتفاع.

4 - أنها تبنى عدة أماكن دون ضرورة لبنائها فتبقى المباني خالية، لأنه لا يوجد سكان يرغبون في كرائها، كما هو واقع الآن في القرية الحبسية بالدار البيضاء، التي لا يزال نحو ثلثها فارغا، ورغما عن ذلك لاتزال ماضية في توسيعها وإضافة بنايات جديدة إليها، إرضاء لأصدقائها الخواص من المهندسين والمقاولين!

5 ـ أنها تفوت كل سنة من أملاك الأحباس القيمة وأراضيها الجيدة قسما كبيرا دون موجب ولا ضرورة. وقد فوتت في سنة 1928 أراضي تبلغ مساحتها 10.000 عشرة آلاف هكتار سجلت كلها في مساحات الاستعمار.

وفى سنة 1930 فوتت بقصد الاستعمار أيضا 160 قطعة من أجود أراضي الأحباس، كما باعث في السنة نفسها لبعض الملاكين مائتي عقار وثمانية وثمانين عقارا، وسلمت للإدارات العامة أيضا في نفس الوقت مائتي عقار وست عقارات، طبقا لما في التقرير الرسمي الصادر عن «سير إدارات الحماية أثناء سنة 1930». وعلى هذه النسبة تجري تصرفات مراقبة الأحباس كل سنة، يضاف إلى ذلك أنها تبيع هذه الأملاك والأراضى بأثمان بخسة طفيفة، كما وقع في أراضي حمرية الواسعة بمكناس، التى حبسها على الحرمين الشريفين السلطان المولى إسماعيل، ثم جدد تحبيسها عليهما السلطان سيدى محمد بن عبد الله، فقد ضاع على الأحباس من تلك الأراضى المبخوسة مال كثير، بينما الضوابط الحبسية، وفتاوي اللجنة العلمية، التي كانت انعقدت لتحرير هذه المسألة، تجعل شرط البيع والاستبدال «غبطة» الأحباس وحصول منفعة محققة واضحة لها من البيع!

6 - أنها بعد ما تأذن ببيع الأملاك الحبسية وتحوز أثمان المبيعات تضع تلك الأثمان في البنك المخزني ولا تشتري بها أملاكا أخرى تعويضا عن المبيعة الا نادرا، بينما الظهائر الشريفة، والمنشورات الوزيرية الصادرة بتاريخ 16 شعبان 1331، وتاريخ 7 رمضان 1334، وتاريخ 24 رجب 1336، وتاريخ 7 ربيع الأول 1338 وتاريخ 25 رجب 1340 تجعل «اشتراء العوض شرطا أساسيا في عقد المعاوضة الحبسية»، وتوجب «اشتراء العوض بدراهم المعاوضة في أقرب وقت ممكن»، وتوجب أن يكون العوض المشترى، من «الأملاك النفاعة لجانب

الأحباس»، والمنشورات الوزيرية أيضا توجب على النظار «توجيه قائمة في كل ثلاثة أشهر تحتوي على بيان ما عقدوه من المعاوضات، وما اشتروه لجانب الأحباس عوضا عن الأملاك المفوتة».

ومن جملة المنشورات الوزيرية المهمة في هذا الباب، المنشور الصادر بتاريخ 7 ربيع الأول عام 1338، فقد جاء فيه: «طالما كتبنا في شأن دراهم المعاوضات والتعجيل بشراء عوضها، وعددنا الكتب في ذلك، زيادة على ما يتضمنه كل كتاب شريف يصدر بمعاوضة نقدية، بل ما من أمر يتوجه بعقد أية معاوضة كانت، إلا وفيه التأكيد على التعجيل بشراء العوض، مصحوبا بكتابنا بزيادة الحرص في شراء العوض فورا من غير تأخير بيرادة الحرص في شراء العوض فورا من غير تأخير بشراء عوضها». والكلمة المخزنية التي تصدر في جميع ظهائر المعاوضة النقدية هي هذه الصيغة: «فلتحوز دراهمه ولتشتر بها العوض فورا» وإليها أشار وزير دراهما السابق في منشوره الوزيري الصريح الواضح.

7 ـ أنها تـ قجر المعمرين كثيرا مـن أراضي الأحباس لمدة طويلة وبثمن بخس، وقـد سلمت المعمرين في سنة 1928 مائة قطعة مـن الأراضي تبلغ مساحتها نحو ألف وخمسمائة 1500 هكتار لمـدة عشر سنيـن وعشـريـن وتلاثيـن عاما. وهكذا يجري العمـل في كل سنـة، بينما الظهائر الشـريفة الصـادرة بتاريـخ 3 رمضـان 1334، وتاريخ متم رجب 1335 أباحت أولا كـراء الأراضي لمدة عامين فقط، ثم أباحت كراءها لمدة 3 أو 6 أو 9 سنين لا غيـر، ولا يوجـد ظهير معـروف يبيح لمـراقبة الأحباس

تأجير الأراضي الحبسية لمدة أطول من تسع سنين. وتفاديا من أن تجدد العقدة مع نفس المكتري عند تمام التسع سنين، نص الظهير الصادر بمتم رجب 1335 في الفصل الحادي عشر منه على أنه «عند كمال التسعة أعوام، يفرغ المكتري المحل بجميع ما اشتمل عليه من بناء أو غرس أو منهما»، وكذلك نص هذا الظهير على أن عقدة كراء الأراضى الحبسية «تسلم لآخر زائد».

والغرض من هذا التشريع المخزني هو خدمة الأحباس، والدفاع عن مصالح المحبس عليهم، فإن إيجار الوقف لمدة طويلة يحول دون الانتفاع من الظروف المقبلة، وكثيرا ما ترتفع أكرية الأراضي ضعف أو أضعاف ما كانت عليه حين العقدة، فيضيع الوقف فيما يستحقه من الكراء، ولا يتمكن الموقوف عليهم من استيفاء حقوقهم بسبب ذلك. وكثيرا ما ينقلب الاستيجار إلى ملكية أو شبهها عندما يستولي المستأجر على الوقف مدة طويلة. وهكذا يعتبر المعمرون اليوم سائر الأراضي الحبسية، التي استأجروها لعشرات السنين!

8 ـ من المتواتر بين المسلمين أن مراقبة الأحباس أقرضت باسم الأحباس عدة قروض عظيمة الأهمية، منها ما هو للمعمرين، ومنها ما هو لصندوق الاتحاد الفلاحي، ومنها ما هو لجامع باريس. ومن الشائع شيوعا عظيما أنها رهنت تلقاء تلك القروض ما يعادلها من الأملاك الحبسية، وأنها لم تسترجع من هذه القروض قليلا ولا كثيرا!

9 من التصرفات المسجلة على مراقبة الأحباس أنها تأذن في سحب الآثار الإسلامية من معاهد المسلمين،

وتسمح للأجانب بحوزها والاستيلاء عليها، كما حدث في «منبر» مسجد المدرسة البوعنانية، الذي وضعت إدارة الآثار يدها عليه بإذن من مراقب الأحباس، وسحبته فعلا إلى مركزها الخاص بقصد الاستيلاء عليه، حتى ثارت ثائرة المسلمين بفاس، وأبرقوا محتجين على ذلك لجلالة السلطان والمقيم العام السابق، كما تسمح للأجانب بنقل نفائس الكتب المحبسة إلى الخارج!

10 \_ من الضوابط الحبسية الأساسية، القيام بالسمسرة العمومية في جميع الأعمال الحبسية، ولكن مراقبة الأحباس، لا تستعمل السمسرة العمومية على حقيقتها طبقا لنص الضوابط وروحها، بل كثيرا ما تفضل الذي هـ و أغلى على ما هو أرخص دون مبرر مشروع، سوى تفضيل المهندس الذي لا يخلو من الأغراض في هذا الموضوع! فتقضى المراقبة تبعا لهوى المهندس، بتقديم الغالي على الرخيص، وإن كان المقاول لأرخص ملتزما نفس الشروط التي الترمها الآخر، وعنده من الضمانات المالية ما يكفي للقيام بالعمل، وفي هذا الباب حكايات كثيرة، وقضايا متعددة، معروفة بين البناءين والنجارين والزلايجية. هذه بعض الشواهد التي تشهد للمسلمين على تساهل المراقبة في حقوق الأحباس وتبذيرها لأموال الحبس وتشتيتها للأملاك الحبسية والآثار الإسلامية.

\* \* \*

أما ما تقوم به مراقبة الأحباس من استغلال فقراء المسلمين واستثمار ضعفائهم بأقصى وجوه الاستغلال

والاستثمار، وما تسعى إليه من احتكار كثير من المصالح دون بقية السكان فللمسلمين عليه دلائل واضحة:

1 \_ إن القرى التي بنتها الأحباس حوالي المدن المستبحرة العمران كالرباط والدار البيضاء، بنيت على أساس أنها ستكون بأثمان مخفضة، مساعدة لضعفاء المسلمين الذين لا يستطيعون تحمل أجور الكراء المرتفعة داخل المدن، كما يوجد ذلك بالتقارير الرسمية وفي تصريحات الدوائر العليا، وقد طبق ذلك في أول الأمر فكان كراء المنزل فيها يبلغ 40 فرنكا. وَحَدَّثَ أن مر المقيم ليوطى على القرية الحبسية بالرباط، فوجد في بعض دكاكينها بعض الأروبيين، فأمرهم بإفراغها لأنها بنيت للمسلمين خاصة، لكن الواقع اليوم، طبقا لأوامر مراقب الأحباس، هو أن أكرية القرى الحبسية تفوق أكرية المدن نفسها، وكراء المنزل الصغير في القرية الحبسية بالرباط مثلا، يبلغ الآن من 500 إلى 600 فرنك، ورغما عن سقوط الأكرية في السنين الأخيرة لضعف الحركة العامة، وتأثير الأزمة الاقتصادية، فإن أكرية القرى الحبسية لم تخفض مطلقا، ومنذ بضعة شهور أخذ كثير من المكترين يفارقها إلى غيرها من المساكن المناسبة، فلم تفكر مراقبة الأحباس في تخفيض الأكرية بها مراعاة للظروف، بل التزمت إبقاء المساكن الفارغة خالية من السكان، حتى لا يطالبها بقية المكترين بالتخفيض (كما هو واقع في القريتين الحبسيتين بالرباط والدار البيضاء).

2 ــ إن أكثرية الدكاكين التي بيد أهل الحرف والصنائع وصغار التجار، جميعها من أملاك الأحباس،

كما أن أكثرية المنازل التي تسكنها الطبقة الصغرى والطبقة الوسطى من المسلمين هي أيضا أملاك حبسية. وغير خاف ما أصيبت به هاتان الطبقتان من التدهور والبوار وضيق وسائل العيش، حتى أصبح من الصعب عليهما القيام بالواجبات العائلية، بل تحصيل المعيشة اليومية، ومع ذلك فإن إدارة الأحباس لم تزل تتجاهل هذه الحقيقة المرة، ومضت على عادتها في استغلال ضعف فقراء الأمة والزيادة عليهم في الأكرية باستمرار، رغما عن سقوط الأكرية في الأحياء الإفرنجية، والأملاك غير الحبسية، بنحو خمسين في المائة، والقوانين المعروفة لا تبيح استغلال الملاكين للمكترين استغلالا فاحشا كما تستغلهم مراقبة الأحباس، بل هناك حدود وضمانات قانونية، تحمى ضعفاء المكترين من عدوان الملاكين الأقوياء، ولا سيما بالنسبة للتجار وأرباب الحرف والصنائع. وقد استقبل المسلمون بدهشة عظيمة ما قامت به مراقبة الأحباس أخيرا من تقويم الأملاك الحبسية تقويما جديدا، أملا منها في الزيادة على المكترين داخل السنة القادمة، لأنها لم تكتف بالأكرية الفاحشة التي تأخذها منهم مضطرين مكرَهين. وبين يدينا عريضة رفعها تجار القيسارية الجديدة بالرباط، بتاريخ 12 شوال عام 1352، إلى ناظر الأحباس الكبرى، طالبين فيها تخفيض أكرية الحوانيت التي بأيديهم، نظرا لتوالي الكساد، واشتداد الوطأة، ووقوف الحركة التجارية، ورجوا من الناظر رفعها إلى وزير الأحباس ليحيط بها علم جلالة السلطان، حتى ينظر في قضيتهم بعين الشفقة، فما كان من الناظر إلا أن أرجع نفس العريضة

إلى موقعيها، وحال بينهم وبين الوزارة وجلالة السلطان بدعوى أنه «لا يسوغ له رفع هذه القضية للوزارة، لأن عنده أوامر إدارية تمنعه من ذلك، وأن الطريق الوحيد الذي في إمكانه هو سمسرة الحوانيت عند انتهاء عقدتها»، وتاريخ هذا الجواب 18 شوال 1352 عدد 3865. هذا في حين أن الشركات الرأسمالية، التي غرضها الأساسي وغايتها الرئيسية هي الاستغلال والاستثمار، تضطر في كثير من الأحيان لملاحظة زبنائها ومراعاة ظروف المكترين منها، وتضطر إلى التخفيض لهم والتساهل معهم، كلما ضعفت مقدرتهم، وساءت حالتهم.

على أنه يوجد ظهير يوسفي شريف صادر بتاريخ 3 رمضان 1334، ينص صراحة على «أن الحوانيت المعدة لأرباب الحرف كالحدادة والصباغة والخرازة والسمارة تكرى لمن هي بيدهم من المحترفين بدون سمسرة، نظرا لضعف حالتهم ووحدة سماطهم». ولا شك أن أهل القيسارية في معنى المحترفين، بحيث تجري عليهم أيضا نصوص هذا الظهير، وقد أرسل وزير الأحباس السابق منشورا عموميا لجميع النظار بمضمون هذا الظهير بتاريخ 14 رمضان من تلك السنة نفسها، عدد 5283.

كما أنه يوجد ظهير يوسفي آخر صدر بفاتح ربيع الثاني عام 1332 ينص على «إعفاء المكترين لأملاك الأحباس، من كل زيادة عن القدر الذي يؤدون، مدة من عامين اثنين»، وينص على أن العلة في ذلك هي «مراعاة الحالة الوقتية، والمصلحة العمومية، لما هو حاصل من غلاء الأسعار». ولكن الفكرة الرأسمالية التي تسيطر على مراقبة الأحباس قضت على ما في نصوص هذين

الظهيرين من إنسانية وعدالة، ونسخت ما قصده المحبسون قصدا أوليا من التوسعة على الفقراء والتخفيف على الضعفاء، يضاف إلى ذلك ما تقوم به مراقبة الأحباس من مطاردة ضعفاء المكترين الذين لا يجدون ما ينفقون وما يقوم به نظارها، طبقا لأوامرها الخاصة، من إهانتهم وتهديدهم بكل وسائل التهديد، و إلقائهم في السجون، إما مباشرة و إما بواسطة الباشوات والعمال، حتى اضطر أخيرا بعض ضعفاء المكترين من أشراف سلا وأبناء النزوايا إلى رمى نفسه في البحر والانتحار، تخلصا من شر الناظر وقسوة مراقبة الأحباس. وقد كتبت عن هذه القضية المحزنة كثير من الجرائد الفرنسية بالمغرب مثل المساء المغربي (Le Soir Marocain) وجريدة الصحافة المغربية (La Presse Marocaine) وصرحت بأن المكترين البؤساء الذين لهم علاقة بالأحباس أصبحوا بفضل مراقبة الأحباس في جحيم مستمر، وأن معاملة المكترين هذه المعاملة القاسية، أخذت تدفعهم جبرا إلى الخراب والدمار، وصرحت بأن واجب الأحباس هو أن يكون الدور الذي تلعبه في المجتمع دورا إنساسيا قائما على الإحسان والمعروف بكل معانى الكلمة، لأن ذلك هو القانون الأساسي للأحباس والغرض المقصود من إنشائها.

3 \_ إن مراقبة الأحباس أخذت تستعمل كل الوسائل للترامي على أملاك المسلمين الخصوصية، وتسعى إلى نزع ملكيتهم من أراضيهم وأملاكهم المجاورة لأملاك الأحباس، حتى تحول بينهم وبين الانتفاع بها والبناء عليها، وتحتكر وحدها استغلال تلك الجهات، الأمر الذي

أصبحت به مراقبة الأحباس تمثل حكومة داخل حكومة، لأن نزع الملكية من خصائص الدولة، ولا يبيحه القانون إلا للمصلحة العامة وحدها، وبتعويض مناسب عن الملك المنزوع. ومن جملة القضايا المشهورة في هذا الباب، قضية الأراضي والأملاك المجاورة للقرية الحبسية بالرباط، التي راج أمرها في البلدية الرباطية، والتي لولا احتجاج أصحابها ودفاعهم الشديد لاستولت عليها مراقبة الأحباس باسم «المصلحة الحبسية»!

4 - إنها ترامت فعلا على «الأحباس المعقبة» التي لاحَقُّ للأحباس العامة في التمتع بها واستثمارها إلا بعد فَناء آخر شخص من الأشخاص الذين حُبست عليهم، وبنت هذا العمل على الظهير الصادر بتاريخ 13 يناير 1918، ولكن هذا الظهير يعطي لوزارة الأوقاف حق «مراقبة الأحباس المعقبة» لا غير. والقصد من ذلك أن لا يقع فيها نقص، ولا تفويت، ولا إضرار بحقوق المحبس عليهم، وليس الغرض من ذلك مشاركتهم في الأحباس المعقبة نفسها، غير أن مراقبة الأحباس تدعى أنها إنما شاركت المحبس عليهم في الانتفاع والاستغلال لتصلح بذلك ما بيدهم من الأحباس، ولكن الإصلاح لا يكون كل شهر ولا كلُّ سنة، بينما هي تأخذ ربع المدخول أو نحوه بصفة دائمة، الأمر الذي أدى إلى مضايقة المحبس عليهم في معايشهم مضايقة لا تطاق. ومن الشائع الذائع أنها هددت بعض العائلات التي لها أحباس معقبة، بسحب تلك الأحباس من يدها نهاءيا إن لم تدفيع ما فرضته عليها مراقبة الأحباس، وهكذا فعلت في «الأوقاف المعينة» لوظائف دينية.

5 \_ إنها ترامت على الأوقاف الخاصة التي هي أوقاف الزوايا، وهذه الأوقاف بقيت مستقلة منذ القدم، لا يتدخل فيها أحد سوى أصحابها من أبناء الزوايا وفقرائها، ومنها يصرف عليهم وعلى الزوايا. ويوجد ظهير شريف مؤرخ بتاريخ 8 شعبان عام 1331 ينص على أن وزارة الأوقاف «تحافظ على أحباس الزوايا والأحباس الخاصة» وليس معنى المحافظة الحيلولة بين أبناء الزوايا والتصرف في زواياهم، كما أن «المحافظة» ليس معناها استيلاء الأحباس على مدخولات الأوقاف الضاصة بالزوايا، وترك أبناء الزوايا عالة يتكففون الناس، بينما أوقافهم قائمة العين وَلَم تـوقف على أحد سـواهم. وقد وقعت في هذا الباب عدة حوادث محزنة تخربت بها بيوت، وسقطت من أجلها عدة عائلات في أحضان البؤس والفاقة، بفضل ترامى مراقبة الأحباس وسوء تأويلها للظهائر المخزنية. 6 ـ إنها سعت إلى رفع أكرية الحمامات الإسلامية، ورفع أجرة الاستحمام على المسلمين، دون ملاحظة للشريعة الإسلامية، ولا لحالة الفقراء الذين هم السواد الأعظم من الأمة، ذلك أن الحمامات يرجع أكبر عدد منها في المدن المغربية إلى الأحباس، ورأي المحبسين فيها أنها مراكز للطهارة الإسلامية بنيت ليتطهر فيها المسلمون، وليتمكن الرجال والنساء من القيام بواجباتهم الدينية، ولذلك كانت أكريتها دائما مخفضة، وأجرة الاستحمام بها رخيصة، نظرا لارتباطها بالدين، الذي يوجب الغسل على كافة المسلمين. ولكن مراقبة الأحباس أصبحت لا ترى في الاستحمام إلا شيئا كماليا يقصد منه النظافة فقط، وأصبحت تتجاهل ارتباطه بالدين، ووجوب

تسهيله على فقراء المسلمين، فرفعت أكرية الحمامات إلى أثمان باهضة، وتبع ذلك ارتفاع أجرة الاستحمام، وأصبح فقراء المسلمين وضعفاؤهم في شر مستطير من هذه الحالة، فلا هم يرضون ترك واجباتهم الدينية، ولا هم يستطيعون أداء أجور الاستحمام الذي يفتقرون إليه بحكم دينهم عدة مرات في كل أسبوع، ودفعت الغيرة الدينية بعض المسلمين إلى تأسيس حمامات جديدة لكفاية حاجات فقراء المسلمين، فقدموا طلبهم لرئيس البلدية، ووضع لهم المهندس البلدي صورة لبناء الحمام (بلان خصوصى)، وأخذوا في بناء جدرانه، وبعد ما أنهوا منه قسما كبيرا قامت مراقبة الأحباس وتدخلت لأجل منعهم من البناء بواسطة القاضي، ثم استدعتهم البلدية وسحبت منهم رخصة البناء، إرضاء لمراقبة الأحباس، لأنها لا تريد أن يشاركها في هذا «الاحتكار» أحد من الناس. ولا يخفى ما في هذا من قضاء على حرية الأفراد ومحاربة لمصالحهم الخصوصية. ومن قضايا هذا الباب قضية السيد الحاج الطاهر ضاكة الذي هدم منزله بالسويقة ليبنيه حماما، وأذنت له البلدية الرباطية ومهندسها، وبعد أن شرع في هدم المنزل وبنائه أوقفته مراقبة الأحباس فأصيب بخسارة لا تقل عن ثلاثين ألف فرنك.

\* \* \*

أما ما تقوم به مراقبة الأحباس من مطاردة العنصر الإسلامي وما تجري عليه من التحيز في الشؤون الحبسية فللمسلمين عليه شواهد كثيرة:

1 \_ إن أكثرية «الوقافين» المغاربة الذين كانوا يقومون بمهمة التفتيش على العمال أثناء القيام ببناء أو إصلاح، طردتهم مراقبة الأحباس ووضعت بدلهم أجانب بأجور باهظة.

2 - إن المطاهر والمراحض التي كانت منذ مدة طويلة بيد بعض المساكين المسلمين يقومون بتنظيفها وغسلها، ويتعيشون من أجرة قيامهم بها، سلمتها مراقبة الأحباس لإدارة البلدية، وطردت منها جميع أولائك المساكين ووضعت بدلهم مفتشا أجنبيا تدفع له شهريا مقدارا باهظا من ميزانية الحبس يفوق مجموع الأجور التي كان يعيش بها أولائك الضعفاء. على أنه ما كان من حق البلدية التدخل في هذا الأمر، ولا من حق الأحباس تسليم المطاهر إليها، حيث إن المطاهر العمومية في المغرب هي على الطهارة وإقامة الصلاة. وقد أصدرت الإقامة العامة منشورا عموميا للبلديات بتاريخ 23 دجنبر 1912 ينص صراحة على أن «البلديات لا يسوغ لها التدخل في أمور الأحباس التي يرجع النظر فيها لإدارة خاصة».

3 \_ إنها تترك المعلمين المغاربة وتستدعي المهندسين الأجانب وإن كان عمل أولائك رخيصا وعمل هؤلاء شديد الغلاء والارتفاع، كما وقع عند هدم حمام أكدال بالرباط وعند بناء فندق بالمواسين، وبناء السوق الجديد بجامع الفناء في مراكش وغير ذلك من الأعمال بالجهات الأخرى.

4 \_ إن مراقبة الأحباس إذا عقدت سمسرة مناقصة عمومية وحضرها عدة معلمين مغاربة، وكان ثمن بعضهم

أنقص وثمن البعض الآخر أزيد، فإنها تفضل الأزيد على الأنقص، رغما عن التزام نفس الشروط الأساسية، ووجود الضمانات الكافية، وتبني ذلك على اعتبارات خصوصية يدعيها المهندس الحبسي، والمعلمون البناءون يذيعون حكايات كثيرة في هذا الباب، وينقمون على مراقبة الأحباس والمهندس الحبسي تحيزهما لاثنين أو ثلاثة من المعلمين المغاربة، واحتكار جميع الأعمال الحبسية لهؤلاء الأفراد دون من عداهم، لأن في ذلك ضررا على الأحباس من جهة، وقضاء على حرية العمل التي يلزم حفظها لجميع الناس. ومما وقع في هذا الباب أن كثيرا من النظار تعرضوا ضد أعمال وبناءات سلمها المهندس، ولكنهم أمروا بتسليم ذلك وعدم التعرض أصلا لأى أمر من هذه الأمور!

5 — إن مراقبة الأحباس إذا عقدت سمسرة مزايدة عمومية لبيع ملك أو أرض من أراضي الأحباس وحضر السمسرة أجانب ومغاربة، وبذل المغربي للأحباس قيمة أعلى من القيمة التي بذلها الأجنبي، فإن المراقبة تتخذ كل الوسائل لصرف المغربي عن رغبته، وتسليم الملك أو الأرض للأجنبي، ولو كان ذلك بأبخس ثمن. ولا يخفى ما في هذه السياسة المتحيزة من القضاء على الحرية الفردية وإثارة الضغائن والأحقاد مع ما في ذلك من تضييع حقوق الأحباس التي تجب صيانتها.

والأمر الذي يقابله المسلمون باستغراب أشد هو تسليم كثير من الأعمال الحبسية الخاصة بالمحلات الدينية إلى يد أجانب أو مغاربة، متدينين بإحدى الملل الأخرى، ففي كثير من الجهات يدخل إلى المساجد عمال

ومهندسون غير مسلمين باسم إصلاح النور الكهرباءي أو باسم التبييض وغير ذلك من الأمور، كما يذهبون أيضا إلى مكاتب القرآن العظيم التي هي محلات دينية مقدسة باسم الهندسة والإصلاح، وهذا مخالف للدين وعادات المسلمين، كما أنه مخالف للمنشور العمومي الذي أصردته وزارة الأوقاف بتاريخ 16 جمدى الثانية عام 1335 رقم 7102 والذي ينص على أن «المحل إذا كان دينيا فلا يدخل في سمسرة بنائه أو إصلاحه إلا المعلمون المسلمون».

## \* \* \*

أما تقتير مراقبة الأحباس في كل ما أنشئت الأحباس لأجله، وتفريطُها في سائر المصالح الإسلامية التي أنيطت بالوزارة الحبسية فللمسلمين عليه حجج قاطعة، وبراهين ساطعة:

1 \_ تعطيل وسائل الطهارة التي هي أساس الدين الإسلامي والشرط الأساسي لإقامة الصلاة وذلك بأمرين: الأول قلة الماء أحيانا وانعدامه بالمرة أحيانا أخرى، فالمسلم الذي كان في إمكانه أن يدخل إلى المسجد ويتوضأ في أي وقت أراد ليؤدي الفريضة أو النافلة، أصبح اليوم لا يجد ماء كافيا لعبادته، وإن وجده في بعض الدقائق كان الماء قليلا لا يكفي جمهرة المتوضئين، وفي كثير من الأوقات وخاصة في شهر رمضان المعظم يضطر المصلون إلى اشتراء قررب الماء من مالهم الخاص، وحمُلها إلى المساجد لتفريغها في الخصات، وتوزيعها بين المتوضئين في أوقات الجماعة. والسبب في ذلك أن مراقبة الأحباس تحول دون إطلاق الماء

الكافى للوضوء، وهذا الأمر عام في جميع مدن المغرب، إلا أنه توجد بالرباط قضية غريبة في هذا الموضوع، فقد كانت العيون الجارى ماؤها داخل المدينة محبسة على مساجد الرباط ومطاهرها، فصدرت الأوامر بتسليم المياه الحبسية لإدارة البلدية مقابل فرنك واحد عن كل سنة من السنين. ومنذ ذلك الوقت أصبح الماء يقل شيئا فشيئا من المساجد والمطاهر الرباطية إلى أن أصبح اليوم كمية ضئيلة لا تغنى حاجات المسلمين. وهذا رغما عن القيود التي وضعها الأمر المقيمي الصادر بتاريخ 28 أبريل 1914. ذلك الأمر الذي ينص على «وجوب إعطاء البلدية المياه الكافية تمام الكفاية للمعاهد الدينية والمطاهر العمومية والحمامات المغربية». وقد اضطرت الأحباس أخيرا لاشتراء الماء من الشركة التي تستثمر المياه بالسرباط وإدخياله إلى بعض المساجيد والمطاهير التي أسست من جديد، ثم أصدرت مراقبة الأحباس، باسم الاقتصاد، أوامرها الصارمة إلى المؤذنين تأمرهم بعدم إجراء الماء للمصلين إلا باقل كمية ممكنة، وفي بعض الدقائق المحدودة من أوقات الصلاة لا غير، بحيث لا يجد الماء من تأخر عن ذلك الوقت المحدود وتلك الدقائق المعدودة.... الأمر الثاني ضيق المطاهر والمياضي وتغليقها في الأوقات التي يحتاج إليها المسلمون، وقدارتها قذارة لا نظير لها في أكثر مدن المملكة. فالمطاهر التي تعتبر من الأحباس الإسلامية العامة، والتي حبسها الأسلاف مساعدة للضعفاء على الاستراحة، والنظافة، والاستعداد للواجبات الدينية، والتي كانت طيلة العهد الماضى تفتح ليلا ونهارا طبقا للمصلحة العمومية

والشريعة الإسلامية، التي تبيح العبادة في كل وقت من ليل أو نهار، أصبحت الآن تغلق في أكثر الأوقات، وخاصة بالليل وعند طلوع الفجر الذي تجب فيه صلاة الصبح على المسلمين، وأصبحت لا تفتح إلا نهارا على الطريقة الافرنجية، أما العمال والضعفاء الراغبون في النظافة والطهارة، وكل المسلمين الذين يقومون لصلاة الصبح، فلا يجدون محلا يقصدونه للاستراحة والطهارة. وقد أصبح الفقراء الذين ليست لهم مساكن خصوصية، والوافدون على المدينة من الجهات الأخرى، يضطرون قسرا إلى التستر في الدروب ومفارق الطرق للاستراحة بأي شكل كان، وقد نشأت عن هذا الأمر مشكلة صحية يفكر فيها جميع السكان اليوم. ونظرا لازدياد عمران المدن، ونمو سكانها، وكثرة الوافدين إليها بالنسبة للعهد القديم، كان المسلمون ينتظرون بناء مطاهر جديدة تناسب عدد السكان، وترضي حاجات الفقراء والوافدين، إذ سكان الرباط اليوم مثلا هم أضعاف سكانه من قبل، ولكن بينما هم ينتظرون بناء الأحباس لمطاهر جديدة، إذا بمراقبة الأحباس أصدرت أمرا بتهديم المياضى والمطاهر، وإراج عدة دكاكين منها بقصد الإيجار، فأدى ذلك إلى إخراج المطاهر عما وضعت له في الأصل، وأدى إلى تقليل بيوتها، وتضييق أماكن الاستراحة فيها، وتعطيل العبادات الإسلامية، والحيلولة بين الناس وبين الطهارة، حتى إن الوافدين للمطاهر اليوم، يضطرون إلى الانتظار ربع ساعة، وأحيانا نصف ساعة، ويضطرون إلى التناوب في الاستراحة، يضاف إلى هذا أن أكثرية المطاهر في أغلب المدن المغربية كمراكش بلغت من القذارة وعدم

التنظيف حدا جعلها مضرب المثل بين الناس، الأمر الذي لم أسوأ أثر على صحة المسلمين المجاورين لتلك المطاهر، وخاصة على طبقة الفقراء والعمال التي ترد إليها، فتنقل معها الأمراض الفتاكة، والميكروبات المعدية، وفوق هذا كله لا يوجد الماء الكافي للتنظيف، بينما المراحض الافرنجية التي لا يستعمل قاصدوها الماء مطلقا يجري بها الماء في كل اللحظات، سواء كانت مفتوحة أو مغلقة. وبالإجمال فقذارة «المطاهر» التي عليها الآن قد صيرتها جديرة باسم «المناجس»، وقد كان موجودا في مدينة مراكش بجوار المياضي والمطاهر أماكن خاصة لتسخين الماء للمتوضئين تدعى باسم (تخربشت) فهدمتها مراقبة الأحباس، وأحدثت بدلها دكاكين للإيجار، وكان لذلك تأثير كبير على المسلمين.

2 \_ إهمال المساجد في المدن، وذلك بعدة طرق:

أولا: لا تفرش المساجد إلا بعد مضي مدة طويلة على الحصر حتى تبلى وتصبح مضرب المثل في الرثاثة.

ثانيا: إذا فرشت المساجد تختار لها حصرا غير مناسبة وفي غاية الانحطاط، ويجتهد أن تكون بأبخس ثمن، وفي كثير من الأوقات لا يفرش المسجد كله، وإنما تفرش بعض أجزائه.

ثالثا: لا تنار المساجد إلا في أوقات محدودة من الليل، وفي تلك الأوقات لا ينار إلا بعض أقسام المسجد، وبأقل عدد ممكن من المصابيح الكهربائية الضعيفة النور، حتى إن المصلين في أكثر مساجد المملكة لا يستطيع أن يميز بعضهم بعضا. وفي غير الرباط وفاس،

أصبحت العادة أخيرا هي إطفاء أنوار المسجد بمجرد انتهاء قراءة «الحزب» وأصبح علماء الدين لا يجدون نورا يقرؤون عليه، اللهم إلا بعض الشموع التي يتبرع بها الراغبون في سماع الدروس الدينية، وقد انتقمت أخيرا بعض النظارات من مؤذن أنار المسجد بضعة دقائق، زيادة على ما حددته مراقبة الأحباس، فأسقطت له من أجرته الشهرية 15 فرنكا مقابل الإنارة الزائدة التي خالف بها القانون.

رابعا: في فصل الشتاء تتعرض المساجد لكثير من الأخطأر، وخصوصا في هذه السنة، فتسيل سقف المساجد بالمياه الغزيرة وتصاب حيطانها بالبرودة، ويتعذر على المسلمين وجود محل صالح للصلاة وترفع الشكايات بذلك إلى الأحباس، فلا تهتم الأحباس بها أقل اهتمام، ويمضى الشهر والشهران والثلاثة دون جواب منها ولا إصلاح (كما حدث في كثير من مساجد سلا وفي جامع القنيطرة، الذي كتب في شأنه ناظر سلا وقاضي القنيطرة منذ شهر شعبان الماضي ولازال لم يصلح إلى الآن)، بل تمضى السنون تلو السنين من غير أن تفكر مراقبة الأحباس في الإذن بإصلاح المساجد المحتاجة للإصلاح (كما هو وقع في جامع السنة بالرباط، والمسجد العتيق بتازة، ومسجد سيدي مصباح، الذي تلاشى منذ مدة، وطالب التازيون بإصلاحه، فلم تجب الأحباس طلبهم، إلى أن تهدم أخيرا بما معه من مكتب وضريح، وبقي إلى الآن دون إصلاح، بل لا تزال أنقاضه ساقطة على الأرض منذ تهدم)، وهذا التصرف من مراقبة الأحباس مضالف تمام المخالفة للظهير

الشريف الصادر بتاريخ 8 شعبان عام 1331، الذي يوجب «الإصلاح» فورا لكل بناء أشرف على السقوط دون تأخير، ولا يطالب النظار بشيء سوى إرسال قائمة الصوائر وموجب القاضي إلى الوزارة.

خامسا: تمر الأسابيع والشهور على المساجد، وهي مهملة دون كنس ولا تبييض ولا تنظيف حتى تمتلىء بالغبار والأقذار، وتصبح ثياب المصلين معرضة للإتساخ والفساد، زيادة على ما في ذلك من تعريض الصحة العامة للأخطار والأمراض المعدية، حيث إن كثيرا من الفقراء الذين لا يجدون ملجأ يلجئون إليه في المدن، يذهبون إلى المساجد وينامون في رحابها بثيابهم الرثة، ثم يُخَلِّفون وراءهم ما يضر بالمصلين، ويبقى ذلك في مكانه دون تنظيف، فيعلق بثياب الوافدين إلى المساجد ويوذيهم إذاية فاحشة، وفي كل مدينة حوادث كثيرة معروفة بين المسلمين من هذا القبيل.

سادسا: توجد عدة مساجد في جهات مختلفة تعرضت فعلا للاندثار والسقوط، إما بسبب طبيعي، أو بتهدّم نشأ في أوقات حربية كما حدث أثناء الحرب الريفية وفي عمليات السنين الأخيرة، ولتلك المساجد المندثرة أوقاف خاصة بها، ومع ذلك لا تجدد إدارة الأحباس بناءها وعمارتها، ولا يجد المسلمون معبدا يقيمون فيه شعائر دينهم المقدس.

على أن الأحباس التي من خصائصها مراقبة المعاهد الدينية، وحراستها من كل عدوان، أظهرت تجاهلها وتغافلها عن حوادث خطيرة في هذا الباب، لا يمكن أبدا تسليمها والسكوت عنها، فهي تعلم علم اليقين أن كثيرا

من المساجد أصبح إدارات أو مخازن أو معسكرات أو متاحف أو قاعات للرقص والحفلات العامة، وأنه على منارات تلك المساجد ترفع الرايات الأجنبية في الأعياد الافرنجية (مثل مسجد قصبة القنيطرة الذي كان قبل الحماية معبدا للمسلمين، ثم اتخذ بعدها قشلة عسكرية، وسلخ عنه حكم المسجدية، والمسجد الملكي بقصر البطحاء بفاس الذي كان متعبد جلالة السلطان السابق مولاي عبد الحفيظ، واتخذته البلدية قاعة للحفالات والسهرات الراقصة، والمسجدين القائمين بقصبة تادلا اللذين احتلهما العسكريون، واللذين ترفع فوق منارتهما الرايات الأجنبية، والمسجد الذي لايزال قائم العين بمحرابه في مدرسة الودايا بالرباط، والذي يستعمل في أغلب الأحيان متحف ومعرضا للفنون المغربية، وفى بعض الأحيان قاعة لسماع المسويقى وشرب الأتاي المغربي، وتنظم فيه إدارة الفنون الجميلة عدة حفالات عمومية للأجانب، ومثل مسجد الحديقة المعروفة في الرباط باسم «ملينه» الذي حازته الأحباس بما معه من أرض، بصفته حبسا، ثم أصبح الآن مسكنا لبعض الأجانب وفوق منارته اسلاك الراديو). وهذه أمور لا يمكن للإسلام أن يقبلها، ولا تتفق مطلقا مع قداسة الأحباس الإسلامية.

وكذلك يوخذ على مراقبة الأحباس أنها تسمح بإقامة خمارات وأماكن للفساد، ملاصقة للمساجد أو بجوارها (كما هو واقع في جامع ابن يوسف بمراكش وجامع سيدي مصباح بتازة وغيرهما من مساجد المدن المغربية)، بل أنها لا تتورع عن تأجير الأملاك الحبسية

لمن يقومون فيها بالمحرمات والمنكرات، بينما تمنع ذلك عدة تعليمات مخزنية صريحة. منها القرار الوزيري الصادر بتاريخ 20 شتنبر 1924، وقد وقع في العهد العزيزي أن مخرنا حبسيا من المخازن التجارية بطنجة قرب الجامع الكبير دخل بيد أحد اليهود المحميين بانجلترا، فأضاف إليه بعض البنايات، ووضع به عدة شرفات، (بَالْكُونات) وفتح فيه شبابيك مشرفة على المسجد الأعظم، لكن ممثل الأحباس والمخزن الشريف لم بلبثوا أن ألزموة بهدم شرفاته، وتغليق شبابيكه، وأن لا يكون به فندق (أوتيل) ولا مقهى ولا مركز للتهريج والضوضاء، وتم هذا الاتفاق بحضور مندوب الخارجية المغربية، النائب السلطاني السيد الحج محمد بن العربي الطريس وباشا طنجة في مفتتح ذي القعدة عام 1311، وسجل فى القنصلية الانجليزية بتاريخ 7 مايو 1894، وكان ذلك كله احتراما للمساجد التي هي بيوت الله ومعابد المسلمين المقدسة.

2 مقاومة بناء المساجد في البادية، وذلك بأمرين:

أولا: مدافعة الطالبين للمسجد، بدعوى أن الأحباس لا
نبني المساجد مطلقا، وأن المساجد الموجودة في المملكة
المغربية، إنما بناها قديما ملوك المغرب وأغنياء المغاربة،
وهذه الدعوى التي تذيعها مراقبة الأحباس بين المسلمين
والفرنسيين مخالفة تمام المخالفة للحقيقة، مناقضة كل
المناقضة للوقائع التاريخية، فإن كثيرا من المساجد بناها
الملوك من أموال الأحباس، لأن أموالها كانت تحت
رقابتهم، وبصفتهم «أمراء المومنين» كان في إمكانهم
دائما أن ينفقوا منها على كل ما فية مصلحة إسلامية، ولا

سيما في أوقات الأزمات الاقتصادية، التي لحقت المغرب في عهوده الماضية. على أن هذه القاعدة التي اخترعتها مراقبة الأحباس في عهد رئيسها الحالي، مخالفة كل المخالفة لمضمون الظهير الشريف الصادر بتاريخ 16 شعبان عام 1331 (موافق 21 يوليو 1913)، فقد جاء فيه طبقا «لمجموعة الضوابط الحبسية» التي أذاعتها بالعربية وزارة عموم الأوقاف: «إن الوزارة لها الحق في أن تستعمل الحبس في بناء مسجد، أو مكتب، أو مستشفى، أو غير ذلك من الأعمال بقصيد نفع المسلميين». كما أن مراقبة الأحباس في المنطقة الخليفية الموضوعة تحت حماية إسبانيا، جرت على قاعدة إنشاء المساجد في جميع مراكز المنطقة من مالية الأحباس نفسها، حتى امتلأت سهول المنطقة وجبالها بالمساجد، والمعابد، والمنارات السابحة في الفضاء، وكان ذلك نوع مساعدة من الحماية الاسبانية على ازدهار الشعائر الإسلامية بين الجبليين والريفيين. ومنذ شهر قدم أحد السكان بالمنطقة الخليفية طلبا بإنشاء مسجدين جديدين في الناضور والحسيمة، وبعد يومين من طلبه وضعت الأحباس تصميم المسجدين، وأذن بالشروع في بنائهما من الأحباس، في نفس الوقت الذي لا تزال مراقبة الأحباس بهذه المنطقة تراوغ في بناء المساجد بالبادية، وتختلق الأعذار والمبررات التي لا أساس لها.

ثانيا: بعد ما تدافع مراقبة الأحباس طالبي المسجد بدعواها السابقة ولا تنفعها المدافعة، تأمرهم أمرا تعجيزيا بالاكتتاب الفردي لبناء المسجد، بينما أكثر الطالبين فقراء لا يملكون ما يدفعونه للاكتتاب، فإذا لاحظت أنهم نجحوا

في الاكتتاب الأساسي طالبتهم باكتتابات أخرى لاشتراء أملاك خصوصية وتحبيسها على المسجد المراد إنشاؤه، فإذا استطاع الطالبون للمسجد أن يكتتبوا اكتتابا كافيا لشراء الأرض وبنائها، واستطاعوا أن يكتتبوا لشراء أملاك خصوصية تحبس على القيام بوظائف المسجد الدينية، أذنت لهم مراقبة الأحباس في بناء المسجد، وإلا عرقلت طلبهم وبقوا دون مكان للعبادة، بالرغم من مساعدة المراقبة المحلية على ذلك، وتدخلها لمصلحة الطالبين، نعم عندما تهيأ قيمة الأرض ونفقة البناء وأملاك المسجد الخاصة تأتي المراقبة الحبسية لتضع يدها على المسجد وأملاكه وتصرف مداخيلها كما تشاء...

ومن بين الحكايات المعروفة في هذا الباب قضية مسجد الخميسات الذي طالب المسلمون ببنائه واكتتبوا من أجله منذ أربع سنوات قبل القضية البربرية، ولم تأذن مراقبة الأحباس ببنائه إلا بعد حدوث الحوادث المعروفة من أجل الظهير البربري، وقضية مسجد الرماني بزعير، الذي اكتتب المسلمون لبنائه ولا يرالون منذ سنوات ينتظرون إذن المراقبة الحبسية بالشروع فيه إلى الآن، وقضية مسجد ميدلت الذي وقعت المطالبة ببنائه منذ ثلاث سنين، وقضية مسجد خريبكة الذي طلب ببنائه العَمَلَةُ المسلمون المشتغلون بمعادن الفسفاط، فامتنع مراقب الأحباس من بنائه واضطرت شركة الفسفاط إلى بنائه من ماليتها الخاصة، إرضاء لعمالها المسلمين. وبعد بنائه أصبح مفتقرا للإمام والمؤذن والخرابة والحصر، فطالبوا مراقبة الأحباس بأن تفرشه وتنفق على الوظائف الدينية الضرورية للمسجد، ولكنها رفضت رفضا باتا وبقي المسجد معطلا ليس به مؤذن ولا إمام إلى اليوم، بدعوى أن الشركة التي بنته لم تحبس عليه أحباسا خصوصية! وتقرت قرية في قبيلة بني عمير بتادلا، فطلب سكانها بناء مسجد، وساعدتهم المراقبة المحلية، وجمعوا اكتتابا بلغ قدره 50.000 خمسين ألف فرنك، ولكن مراقب الأحباس منع من بنائه، حيث إنهم لم يجعلوا للانفاق عليه أحباسا جديدة، فبقي بناؤه معرقلا إلى الآن بفضل مراقبة الأحباس! وهكذا توجد في كل مركز من مراكز العمران الجديدة، التي تكاثرت بالمملكة في هذا العهد الأخير، عدة قضايا ومشاكل من هذا النوع، وسببها الأساسي هو معاكسة مراقبة الأحباس في بناء المساجد لا من أوفارها الخاصة، ولا من اكتتابات الأفراد وتبرعات المحسنين...!

بينما توجد البِيع حيثما وُجد اليه ود، وتقام الكنائس حيثما أقامت فئة من المسيحيين، بل أكثرها قائم في جهات لا يقيم بها مسيحي واحد. وإذا كانت مراقبة الأحباس قد أجبرتها بعض الظروف، وأثرت عليها بعض العوامل الخارجية، وساعدت على بناء بعض المساجد أو إصلاحها كتجديد المسجد السلطاني في أكدال بالرباط، وبناء مسجد القنيطرة الذي جُعِلَ عوضا عن مسجد القصبة القديم، المحتل بالعسكريين، فإن ذلك لم يكن إلا نادرا، وعلى طريقة الاستثناء، وكل نفقاتها في هذا الباب من الفرنك، القدر الذي لو قارناه بما أنفق طيلة هذا العهد على بناء الكنائس والديانة المسيحية، للجاليات الأجنبية التي هي أقلية ضئيلة في ها البلد، لما بلغ حتى عشر معشاره.

يضاف إلى هذا كله ما جرت عليه مراقبة الأحباس في المدن التي استبحر فيها العمران وضاقت مساجدها عن السكان المسلمين، حيث لا تـوجد بهـا مساجـد كافيـة، كالدار البيضاء والقنيطرة التي لا يوجد بها سوى مسجد واحد صغير، فقد امتنعت من إجابة رغبة المسلمين وأصرت على عدم توسيع المساجد التي ضاقب عن المصلين، وخصوصا في أيام الجُمَع، حيث يضطر نحو الألفين من الناس إلى الصلاة في الشوارع المجاورة، مُعَرِّضين للمطر إبَّانَ الشتاء، والقَيْظِ إبان المَصِيف. وقد رفع سكان الدار البيضاء عريضة رسمية إلى جلالة السلطان نصره الله بتاريخ 27 ذي القعدة 1352 موقعا عليها بأكثر من 300 توقيع، فكان مما ضمنوه فيها تبيين هذا الأمر وحاجة الدار البيضاء إلى بناء مسجدين داخل المدينة وبناء مسجدين في القرية الحبسية، نظرا للعمران المتزايد بالدار البيضاء. وحضر وفد من أعيان القنيطرة يحمل معه عريضة إلى صاحب الجلالة، ورسالة إلى الإقامة العامة بتاريخ 3 ذي الحجة 1352 موافق 19 مارس 1934، وقد صحب معه عدة صور فوتوغرافية تبين بالمشاهدة ضيق المسجد القنيطرى واضطرار الجماهير إلى الصلاة في الشوارع مُعَرِّضين للصر والْقَرِّ، هذا والقنيطريون يطالبون بتوسيع هذا المسجد وإنشاء مسجد آخر منذ ثلاث سنوات.

ويضاف إلى ذلك أيضا ما جرت عليه مراقبة الأحباس في كثير من جهات البادية، حيث توجد مساجد قديمة مؤسسة قبل الحماية، لها أوقاف خصوصية في غاية الغنى والثروة، ولكنها لا تُنفَقُ عليها أوقافها الخاصة طبقا

لإرادة الواقفين، وإذا أنفقت فإنها لا تنفق من مدخولاتها إلا أقل مقدار، حتى أصبح المسلمون الساكنون بتلك الجهات مضطرين إلى القيام بلوازمها الضرورية من فرش وإنارة ووظائف دينية، مما لا تسمح به مراقبة الأحباس (كما هو واقع منذ إعلان الحماية إلى الآن في بنى مزكلده ومداشر زرهون).

4 \_ إهمال المدارس العلمية وتعطيل الدروس الدينية. وذلك أنه يوجد في كثير من مدن المملكة وبواديها عدة مدارس علمية مجيدة التاريخ، لها أوقاف خاصة، وفيها مساكن مُعَدَّة لسكنى الوافدين من طلبة العلم، ومن المعتاد التدريس داخلها وخارجها نشرا للثقافة الإسلامية التي هي ثقافة الأمة المغربية. غير أن مراقبة الأحباس أهملت هذه المدارس كل الإهمال، حتى أصبح أكثرها مُعَرِّضًا للانهيار والخراب كميارس مراكش، ومدارس مكناس، ومدارس سلا. ونذكر من بينها في العاصمة المراكشية مدرسة باب دكالة، ومدرسة القصية، ومدرسة الزاوية، والمدرسة اليوسفية. على أن كثيرا من المدارس فقد صفته الأساسية، وأصبح محتلا بمصالح خصوصية أخرى، إما بصفة فنادق، وإما بصفة إدارات، وإما بصفة ملاجئي، كما هو واقع في الرباط وسلا وتازة والصويرة. ونذكر بالخصوص نظارة الأحباس الرباطية، فهي من الوجهة الحبسية مدرسة خاصة لطلبة العلم ولا تزال بها البيوت إلى الآن، والفندق المعروف في سلا باسم فندق أسكور، فهو مدرسة بناها المرينيون للطلبة، وقد أصبح اليوم فندقا لربط البهائم تستغل كراءه أحباس الرباط وسلا، وملجأ الجمعية الخيرية بالصويرة، فهو في الأصل

مدرسة علمية. وقد حاولت مراقبة الأحباس أن تحول مدرسة المشور في تازة منذ أربع سنوات إلى نظارة للأحباس ومركز للمندوب المخزني، ولكن التازيين احتجوا على تلك المحاولة. وفي الأيام الأخيرة حضر وفد تازي يحمل عريضة إلى جلالة السلطان، مُضَمِّنُها المطالبة بإرجاع مدرسة المشور إلى حالتها الأولى وجَعْلها من جديد مركزا لتدريس العلم وسكنى الطلبة.

يضاف إلى ذلك أن الأوقاف الخاصة بالطلبة في كثير من المدن أصبحت لا تصرف عليهم طبقا لشروط المحبسين، وما تسمح به مراقبة الأحباس بالخصوص، بالنسبة لطلبة فاس، هو جزء بسيط من مدخولات أوقافهم الخاصة، التي لو صرفت عليهم كما يجب، لأغنتهم من الفقر الذي هم فيه الآن، ولشجعتهم على مواصلة الدراسة والبحث العلمي.

على أن التدريس الديني أصبح منعدما في أكثر جهات المملكة، إما لانعدام المدرسين الذين يجب على الأحباس تعيينهم للقيام بتعليم الدين، وإما لقلة ما يدفع لهم من الأحباس، وكونه لا يكفي لمعيشتهم اليومية، وتكاليفهم العائلية فلا يستطيعون وجود الوقت الكافي للتدريس وتعليم الطلبة. وفي العاصمة الرباطية نفسها لا يوجد اليوم سوى درس أو درسين وليس ذلك في فصول السنة كلها، ولكن في بعض فصولها فقط، لعدم إعطاء الأحباس مرتبات كافية للمدرسين. أما غير الرباط من مدن المغرب وبواديه، سوى العاصمة الفاسية، فلم يبق بها بعد الحماية أي أثر من آثار العلم الديني ولا قبس من نور المعرفة الإسلامية، بينما الظهير الشريف الذي

بموجبه نظمت كلية القرويين، يقضي باتباع نفس ذلك التنظيم في مدن المغرب الأخرى كالرباط وسلا ومراكش. وحاجة المسلمين إلى دراسة ثقافتهم وتاريخهم وشريعتهم تَقْوَى كل يوم، ولا معنى لأن يبقى ذلك مقصورا على فاس وحدها في مملكة لها من الاتساع والامتداد مثل ما للمملكة المغربية.

## 5 ـ إهمال مكاتب القرآن العظيم:

من المعلوم أن مكاتب القرآن العظيم هي من الأحباس العامة، يعمها ما يعم المساجد، وفيها يتعلم أطفال المسلمين كتاب الله العزيز ويدرسون مبادئ الدين الإسلامي واللغة العربية المقدسة، وهذه المكاتب مضت عليها القرون الطويلة، فأصبحت، زيادة على ضيقها، محتاجة لكثير من الإصلاحات الوقتية التي تقضى بها الصحة العامة، ولكن مراقبة الأحباس أبقت هذه المكاتب مُهمَلة كل الإهمال، فلا تساعدُ على فرشها ولا على تنظيفها ولا على إصلاحها، اللهم إلا في مدينة الرباط، وفى هذه الأيام الأخيرة فقط، حيث أخذت تتسامح قليلا في إصلاح بعضها. أما بقية مدن المملكة، وخصوصا في مراكش فلا تزال مكاتبها القرآنية على أسوأ حال، ولا يزال تلامذتها معرضين لكثير من الأمراض بسبب ضيقها ورثاثة فرشها وبرودتها وعدم وجود النور والهواء الكافيين فيها، وفقدها لمطاهر خصوصية تضطر إليها حاجة التلامذة والأساتذة. وقد صدر بشأنها منشور وزيري رقم 23572 بتاريخ 15 شعبان عام 1341 مما جاء فيه: «وبعد، فلأجل ما لنا من المحافظة على الأحباس وشؤونها، والاهتمام بأمورها، وكون مكاتب الصبيان التي

يقرأ بها القرآن العظيم من جملة الأحباس، يعتنى بها ويهتم بأمرها، قد اقتضى النظر أن تحصى ويبحث فيما عسى أن يوجد لها من الأوقاف، حفظا لتلك المكاتب وأوقافها إن كانت، وعدم استعمالها في غير ما حبست لأجله». وفي علمنا أن نتيجة هذا البحث، أدت إلى وجود كثير من الأوقاف الخاصة بمكاتب القرآن العظيم، ولكن مراقبة الأحباس فكرت أخيرا في استغلال هذه المكاتب وتضييقها من جديد، وأن تخرج منها مساكن وبيوتا للإيجار. ومن محاولاتها في هذا الباب ما قامت به في مكتب الفقيه السيد محمد الأزرق بالرباط، الأمر الذي دفعه وكثيرا من سكان المدينة إلى الاحتجاج ضد مشروع الأحباس الغريب.

6 ـ تقليل الموظفين الدينيين وبخسهم في الأجور: بقدر ما كان عدد الموظفين الدينيين بالمساجد كثيرا في العهد الماضي، أصبح عددهم قليلا في هذا العهد، فالحزابة والمؤذنون والأئمة والوعاظ أصبحوا اليوم أقلية لا تذكر، على خلاف شروط المحبسين المعروفة، وبقدر ما كانوا أغنياء ذوي كفاف وعفاف في العهد الماضي بفضل ما كانوا يأخذونه من الأحباس العامة والمعينة لمعاشهم، أصبحوا اليوم فقراء مدقعين لا يجدون ما ينفقون، وأصبحت المقادير التي تسمح بها المراقبة، لا تكفيهم حتى للنعال التي يمشون بها من مساكنهم إلى المساجد، بل لا تكفيهم حتى للتطهر بالحمامات، ليقوموا بوظائفهم في بيوت الله متنظفين طاهرين، وهذا البخس بوظائفهم في بيوت الله متنظفين طاهرين، وهذا البخس دراسة القرآن العظيم وعلوم الدين، وكيف يقبل الناس على

أشياء لا تكفل لهم معاشا ولا تريحهم من تكاليف الزمان؟

يضاف إلى ذلك أن كثيرا من المساجد قد حذف منها الوعظ الديني، الذي عليه أوقاف خصوصية، ففقد العامة من أجل ذلك وسيلة عظمى من وسائل تفقيههم في الدين، وتعريفهم بأخبار السلف الصالحين، وهذا زيادة على تصرفات مراقبة الأحباس في «الأحباس المعينة» المخصصة مداخيلها في الأصل للإمام، أو الواعظ، أو قيم المسجد، أو مؤذنه، أو هلاً له، تلك الأحباس التي أصبحت لا تصرف في وجوهها ويحال بينها وبين أهلها في أكثر نواحي المملكة.

7 \_ إهمال المحاكم الشرعية : جرت العادة أن تقام المحاكم الشرعية في المحلات الحبسية. وقد لوحظ أن مراقبة الأحباس مهملة كل الإهمال للمحاكم الشرعية، فلأ تقوم بإصلاحها عند التضعضع، ولا بتوسعتها عند الضيق، ولا بإنارتها وتهويتها عندما تحتاج إلى النور والهواء، اللهم إلا في بعض مدن المملكة، وقد طالب بعض القضاة بإصلاح محاكمهم، وألحوا في الطلب مدة طويلة، حتى سقطت عليهم المحكمة، لامتناع المراقبة من إصلاحها، وكادوا يموتون ضحية من ضحايا مراقبة الأحباس! (مثل قضية محكمة سطات التي كتبت في شأنها جريدة السعادة نفسها في العددين الصادرين بتاريخ 21 نونبر وتاريخ 30 نونبر 1933، ولم تأذن مراقبة الأحباس بإصلاحها رغما عن ذلك، حتى تهدمت بالأمطار التي سقطت هذه السنة). أما المتداعون من المسلمين فيظلون على الدوام معرضين للحر والقر

والمطر الشديد، ولا يملكون ولو قاعة واحدة للانتظار في المحاكم الشرعية.

على أن أكثر القضاة الشرعيين الموجودين بالمملكة، لا يجدون محلا يأوون إليه وقت الحكم، ويضطرون إلى فصل الدعاوى داخل المنزل وتحت الخيام، ولم تفكر مراقبة الأحباس مطلقا في أن تبني لهم محاكم خاصة يستقرون بها ويفد إليها المتداعون مطمئنين مستريحين.

8 ـ تعطيل أحباس الحَرَمَيْن الشريفين:

في كثير من مدن المغرب وبواديه توجد عدة أحباس موقوفة على الحرمين الشريفين، وخصوصا بمكناس، والرباط، والدار البيضاء، ومراكش.

ومن بين هذه الأوقاف، أوقاف حبسها السلطان مولاي إسماعيل، والسلطان سيدي محمد بن عبد الله، وكانت غلاتها تذهب كل سنة إلى سكان الحرمين الشريفين، طبقا لإرادة المحبسين، لكن مراقبة الأحباس حالت دون تسليم مداخيلها إلى أهلها ومستحقيها منذ أعلنت الحماية إلى اليوم، وزيادة على ما في هذا العمل من مخالفة صريحة لشروط المحبسين، فقد تسبب عنه ضرر عظيم بضعفاء المسلمين في الحجاز، وخصوصا في هذه الأزمة الطاحنة التي يمر بها الحجاز اليوم.

أما «جمعية أوقاف الحرمين الشريفين» بالشمال الإفريقي التي يرأسها رئيس التشريفات السيد قدور بن غبريط، فلا علاقة لها بأحباس الحرمين الشريفين مطلقا، ومهمتها الوحيدة، منحصرة في القيام بملجإ خيري في مكة، يقيم به الحجاج الأفارقة، الذين لم يتمكنوا من الرجوع حالا لبلادهم، وفي الإشراف على أوقاف فرنسية

مخصصة لهذا الملجأ، وتسهيل وسائل الحج لأبناء المغارب الثلاثة، كما صرح بذلك رئيس هذه الجمعية، في الدورة الثانية التي عقدها «مجلس الأحباس» بالرباط سنة 1917، وفي الصحافة المغربية أخيرا بمناسبة الحركة الاحتجاجية الكبرى التي قام بها الشعب المغربي ضد مراقبة الأحباس. غير أنه كان من الواجب أن لا يطلق هذا الاسم على جمعية محدودة أغراضها في هذه الأمور، إذ لا يخفى ما في هذا الاسم من اللبس والإيهام!

ثم إن هذا الموقف الذي اتخذته مراقبة الأحباس إزاء أحباس الحرمين الشريفين، هو نفس الموقف الذي اتخذته إزاء أحباس أخرى موقوفة على مشاهد آل البيت كالمشهد الحسيني بمصر، إذ لا تبعث إليه من ريع أوقافه قليلا ولا كثيرا.

9 \_ تعطيل أحباس الفقراء والمنقطعين :

في كثير من مدن المملكة وبواديها أحباس خاصة بالفقراء، يجب شرعا أن لا تصرف لسواهم، وأن ينفق عليهم ريعها بالتمام والكمال، وفي رباط الفتح ومراكش الحمراء عدة أوقاف من هذا النوع، ورغما عن اشتداد الأزمة، وازدياد عدد الفقراء في المغرب ازديادا متواصلا، فإن مراقبة الأحباس لم تسمح بصرف مداخيل أحباس الفقراء على الفقراء طبقا لشروط المحبسين، ومنعتهم من حقوقهم الشرعية المقدسة، وعرضتهم بذلك للأمراض الخطيرة والموت السريع (مثل ما فعلت في أحباس سيدي محمد بن سليمان الجزولي وأحباس الشيخ أبي العباس السبتي)، بل إنها أكرت بعض أحباس الفقراء بثمن بخس اللبلديات، ثم شرعت البلدية تؤجر تلك الأراضي نفسها

للفقراء أنفسهم بأثمان باهظة لا يؤدونها إلا بشق الأنفس (مثل أرض بلا فريج المحبسة على فقراء الرباط، أكرتها مراقبة الأحباس للبلدية بخمسمائة فرنك مشاهرة، بينما البلدية تجمع من كرائها الشهري نحو أربعة عشر ألف فرنك، وهذه الأرض هي المعروفة اليوم باسم دوار الدبغ. ومن الشائع الذائع أن البلدية تصرف هذا المدخول الشهري على الفقراء المسيحيين، فتدفع يـوميا عشـر فرنكات للعازب وخمسة عشر فرنكا للمتأهل...)، وفي العهد الأخير توفي الأمين المرحوم السيد الحاج أحمد بنانى، وترك أوقافا خاصة بالفقراء ليصرف ريعها عليهم بالخصوص، وقيمة هذه الأوقاف، حسب تقدير مراقبة الأحباس، نحو المليونين من الفرنكات، وربعها يكفي لمسعادة 300 عائلة فقيرة، طبقا لتصريح المراقبة نفسها، ولكن ريعها لا يُصرَف منه على الفقراء حتى الخَمس. مثال ذلك أن مدخولها في أربعة أشهر بلغ تقريبا نحو 150 ألف فرنك، صرف منها على الفقراء 24 ألف فرنك، بحساب ستة آلاف فرنك لكل شهر، وفضلت عن ذلك 126 ألف فرنك بصندوق المراقبة الحبسية لم يصرف منها شيء مطلقا، ولا يخفى ما في هذا من الإضرار بالفقراء ومضايقتهم في معيشتهم المتواضعة.

10 \_ إهمال المقابر الإسلامية :

في كل مدن المملكة وبواديها توجد مقابر إسلامية خاصة، والإسلام يعتبر قبور المسلمين حُبُسا لا يُنبَش ولا يُمْشَى عليه، ولا ينقل منها رُفَاتهم أبدا بحال. وطبقا لروح الشريعة الإسلامية تعتبر المقابر الإسلامية من قِبَلِ الأحباس، ولا يصح أن تكون محلا لنزع الملكية، ولهذا

صدر ظهير شريف بتاريخ 31 غشت 1914 ينص على استثناء الأحباس من نزع الملكية باسم المصلحة العمومية، وصدر منشور مقيمي بتاريخ 12 شتنبر 1915 ينص على اعتبار مقابر المسلمين أحباسا راجعة للأحباس الإسلامية، ولكن مراقبة الأحباس تجاهلت هذه التعليمات، وأباحت الاستيلاء على المقابر في سبيل خدمة مصالح أخرى، فبعثرت قبور الأموات، وأخرجت منها أشلاؤهم لتوضع بدلها سكك حديدية، أو تفتح بها طرق، أو تقام بها حدائق وبنايات، أو تبنى بها إدارات ومعسكرات، أو تجعل ساحة للمناورات، أو مراعي للحيوانات.

وبين أيدينا عدة أمثلة تنطق بهذه التصرفات الغريبة، منها:

1) مقبرة العلو بالرباط: بعثرت قبورها وأنشي فيها نفق طويل عريض لمرور سكة حديدية ظهر بعد أنها لا فائدة منها مطلقا، ومدت فيها طرق وشوارع، وأقيمت فيها ساحة لسياحة الأوربيين، وقد كان هذا التهجم على المقبرة الرباطية سببا في قيام حركة كبيرة، صحبتها احتجاجات، ومظاهرات، وشكايات قدمت إلى جلالة السلطان مولاي يوسف في ذلك الحين، ولكن الإدارة استمرت في عملها، ولم تعبأ بشعور المسلمين.

2) مقبرة الدار البيضا: أخذت البلدية القسم المجاور منها لسيدي بليوط من جهة البحر، وفي القسم المقابل لسيدي بليوط فتحت عدة طرق، والقسم الذي فضل عنها باعته مراقبة الأحباس لتقام عليه البناآت.

3) مقبرة وزان : فتحت بها طرق عامة، فانشطرت نصفين، وجمع المسلمون اكتتابا لإصلاح الفساد الذي

وقع فيها بفتح الطرق، فحازته البلدية ولم تصلحها إلى الآن، وفي علمنا أن هذا الاكتتاب بلغ عشرين ألف فرنك.

4) مقبرة سلا: فتحت عدة طرق في المقبرة السلوية، الواقعة أمام باب فاس، بعد ما أخرجت منها أشلاء المسلمين، ويوجد قبر لأحد أولياء سلا يعرف باسم سيدي بوحاجة، فأخرج من قبره ونقلت قبته إلى مكان آخر.

5) مقابر تازة: مقبرة الحافة (سيدي الحاج علي بن أبر) نبشت قبورها وبنيت فوقها إدارة المراقبة الفرنسية، وعدة حدائق لفسحة الموظفين، وبنيت فيها أيضا قشلات لجيش الاحتلال، وفتحت بها طريق عامة للسيارات، وأصبحت مجمعا لسوق الخميس وسوق الإثنين حيث يباع الغنم، والبقر. ومقبرة بياضة (التحتية) يقوم فيها العساكر بالمناورات والامتحانات العسكرية، ويحفرون فيها الخنادق، وفيها مراع خاصة للخنازير، وأكواخ لمبيتهم، وعدة خيام للسكني.

وفي هذه الأمثلة ما يكفي للدلالة على مبلغ عناية مراقبة الأحباس بمقابر المسلمين، ومبلغ ما عندها من اهتمام بتطبيق الأوامر المخزنية، والتعليمات المقيمية، فيما يخص المصالح الإسلامية الخالصة!؟

على أن مراقبة الأحباس تقدمت خطوة أخرى في هذا السبيل، فأخذت تسلم بعض مقابر المسلمين إلى أفراد لها معهم صلات صداقة ووداد، فحفروها وأخرجوا منها جميع الأموات، وأخذوا يزرعون بها الخضر والبقول ليبيعوها ويستفيدوا من مدخولاتها (كما وقع بمقبرة تامجاج بالرباط التي سلمت إلى طبيب البلدية ليزرع بها

الخضر ويبيعها لتموين المساجين. وكما وقع في مقبرة أولاد حميد بنواحي بهت (مراقبة بتيجان)، فقد حفرها أحد المعمرين الفرنسيين، وأخرج منها رفات المسلمين وغرسها بأشجار الليمون. وقد أصبحت اليوم من أملاكه الخاصة...).

وفوق هذا كله فإن المقابر الإسلامية أصبحت في جميع الجهات مهملة إهمالا لا حد له، فهي الآن تقوم مقام المراحض بالنسبة لعدد عظيم من السكان (مثل مقبرة بني دغوغ في رياض العروس بمدينة مراكش)، وهي اليوم مركز لوقوع كثير من المنكرات والفواحش التي لا يبيحها الإسلام، وهي اليوم مكان مباح لا يقدسه أهل الملل الأخرى، بل إن المقابر الإسلامية أصبحت في هذا العهد مجمعا للأوساخ والأقذار، وتكويم الأتربة المنقولة والاحجار، الأمر الذي لا يوجد له نظير لا في المقابر اليسيحية ولا في المقابر اليهودية...

وهذا كله ناشئ من إهمال مراقبة الأحباس للمقابر الإسلامية، حيث لم تَبْنِ لها الأسوار اللازمة، ولم تصلح ما تخرب منها، مما هو محتاج إلى الإصلاح العاجل، ولم تجعل للمقابر حراسا يصونونها من كل ما لا يبيحه الإسلام ولا تقبله شريعة المسلمين، مثل الحراس الموجودين بمقابر أهل الملل الأخرى. وفي العاصمة الرباطية نفسها، بقيت المقبرة الإسلامية بباب العلو عدة سنين مفتقرة إلى التحويط والصيانة، واهتم بأمرها المجلس البلدي الرباطي، فكتب لمراقبة الأحباس مرارا عديدة. وبعد تعب شديد وإلحاح طويل، التزمت مراقبة الأحباس بدفع عشرة آلاف فرنك من مجموع المصاريف

اللازمة لتحويط المقبرة، بينما البلدية خصصت لذلك من ميزانيتها نحو ثمانين ألف فرنك، بينما الأحباس الإسلامية هي التي كانت دائما تنفق على المقابر، وكان الأمر السلطاني يصدر للنظار بالإنفاق عليها من مدخول نظاراتهم.

ومن الوثائق في هذا الباب ظهيران حسنيان: أحدهما مؤرخ بتاريخ 22 جمادى الثانية عام 1308، صدر فيه الأمر لناظر الأحباس الطنجية «بأن يقوم على ساق الجد في بناء المقبرة من الأحباس»، وثانيهما بتاريخ 2 رجب من السنة نفسها (1308) موجه إلى ناظر الأحباس الكبرى بالدار البيضاء، جاء فيه بعد الحمدلة، والتصلية والطابع الحسني الشريف، وتحلية الناظر. «وبعد، فروضة المقابر ثمة، نأمرك أن تحوطها بالسور فروضة المقابر ثمة، نأمرك أن تحوطها بالسور والمرور عليها، والرعي فيها، لأن القبر حُبُسٌ لا يُنْبشُ ولا يُمشَى عليه».

وقد صدر في هذا الموضوع أمر مقيمي بتاريخ 12 شتنبر 1915 يؤيد هذه النظرية تمام التأييد.

ففي فصله الأول يعلن أن جميع المقابر الإسلامية الموجودة في المغرب هي من قبيل الأحباس، وفي فصله الثاني يلزم إدارة الأحباس بتقديم الأرض المناسبة عند احتياج المسلمين لإنشاء مقبرة جديدة، وفي فصله الرابع يلزم إدارة الأحباس إن لم تكن عندها أرض مناسبة، بشراء الأرض والإنفاق عليها لاتخاذها مقبرة، وفي فصله الخامس يلزم إدارة الأحباس بأن تضمن صيانة المقابر القديمة والجديدة، وتقوم بحراستها ومراقبتها، ولو كانت

مراقبة الأحباس مخلصة في تطبيق الأوامر والتعليمات، لكانت مقابر المسلمين على غير ما هي عليه الآن.

وهذه النقط العشرة التي بيناها، كافية لإقامة الدليل على سوء نية مراقبة الأحباس، وسعيها في تعطيل المؤسسات الإسلامية، وتهديم معالم الإسلام، وسلوك سياسة التقتير والإهمال في كل ما يتصل بمصالح المسلمين.

والأغْرَبُ من هذا كله أن مراقبة الأحباس لم تكتف بما فعلته ضد الإسلام وجماعة المسلمين، بل إنها اتجهت أخيرا في أعمالها اتجاها علنيا صريحا ضد نفوذ جلالة السلطان، فأخذت تعمل لمقاومة النفوذ السلطاني من جهة، وتضييق دائرته من جهة أخرى:

أما مقاومتها للنفوذ السلطاني فتتجلى في مقاومتها المستمرة لبناء المساجد في سهول المغرب وجباله، لأن تلك المقاومة، زيادة على ما فيها من محاربة للشعائر الإسلامية، هي في الباطن مقاومة لنفوذ المخزن الشريف، حيث إن الجوامع متى أسست تكون مركزا لإلقاء الخطب الدينية الجُمَعِية، وهذه الخطب جرت العادة بأن يذكر فيها اسم جلالة السلطان بأنواع التبجيل والتعظيم، وأن يوجه له أثناءها الدعاء الصالح من كافة المومنين، ومن فوق منابر الجوامع المقدسة، تبث الطاعة المخزنية في النفوس، وخصوصا بالنسبة للقبائل والمقاطعات التي كانت ثائرة في السنين الأخيرة، والتي لم تدخل في طاعة السلطان إلا في العهد الأخير، فإقامة المساجد بينها ضرورية لتقوية ميولها نصو جلالبة السلطان، واستمالة قلوبها نحو المخزن الشريف، وتثبيتها على الطاعة، وتعويدها على النظام. ومراقبة

الأحباس عندما تمتنع من بناء المساجد، لا يفهم المسلمون معنى لامتناعها سوى أنها تعمل قصدا لمحاربة النفوذ السلطاني حتى لا يظهر ولا يقوى فيما وراء أسوار المدن!

وأما تضييقها لدائرة النفوذ المخزني، فبإخراجها من اختصاصات الوزارة الحبسية ما يوجد من أحباس في «القبائل البربرية»، بينما الضوابط الأساسية للأحباس، وجميع الظهائر الشريفة تعتبر من اختصاصات الوزارة الحبسية بدار المخزن، جميع الأحباس العمومية، الموجودة داخل المنطقة السلطانية والمنطقة الطنجية، ولم تضع أية تفرقة بين ما هـو موجود منها في الجهات التي تسميها الإدارة «نواحي عربية» والجهات التي تسميها الإدارة «نواحي بربرية». والظهير البربري نفسه، على ما فيه من شذوذ وغرابة، لم يشر مطلقا ولو أدنى إشارة إلى هذا الموضوع، فكل مداره على المسألة القضائية وحدها، ولا علاقة له مطلقا بالمسألة الحبسية، التي يريد مراقب الأحباس أن يتبرع ويقيسها باجتهاده الخاص على المسألة القضائية..! والمسلمون يعرفون عدة نظار ونواب كانوا متولين النظر في الأحباس بنواحي بربرية فعزلتهم مراقبة الأحباس، وسلمت من تلقاء نفسها جميع الأحباس الموجودة بتلك الجهات إلى يد المراقبات والجماعات، وأرادت إدارة المحافظة تحديد أرض، لها صلة بالأحباس في إحدى قبائل البربر، ووقوف ممثلي الأحباس على عملية التحديد، فكان رأي مراقبة الأحباس ووزارتها أن الأحباس هنالك أصبحت من خصائص جماعة البربر، وجواب المراقبة بذلك مسجل موجود، بينما الواجب، طبقا

للضوابط والظهائر الحبسية، هو أن تكون الأحباس في تلك الجهات راجعة إلى أيدي «نظار» يتصرفون فيها من قبل وزارة عموم الأوقاف، ويتولون النظر فيها باسم جلالة السلطان ويظهيره الشريف.

\* \* \*

وهذه التصرفات التي شرحناها مما قامت به مراقبة الأحباس، خير شاهد على أنها، حقيقة، تقاوم النفوذ السلطاني، وتضايق العنصر الإسلامي في الأعمال الحبسية، وتستغل ضعفاء المسلمين شر استغلال، وتبذر أموال الحبس فيما لا مصلحة للأحباس فيه، وتقتر شديد التقتير في كل ما أنشئت الأحباس لأجله، وكل واحد من هذه التصرفات، فضلا عن مجموعها، كافٍ لأن يقلق الرأي العام الإسلامي في هذا البلد، وأن يدفعه إلى استماتة في سبيل الدفاع عن الأحباس الإسلامية إلى النهاية.

ومتى قدِّر الإنسان، دون تحيز ولا عناد، ما لتصرفات مراقبة الأحباس من الخطورة العظيمة والخطر الشديد، بالنسبة لإحساسات المسلمين وعواطفهم الدينية والقومية، استطاع أن يفهم حق الفهم أسباب القلق العظيم الذي يسود الأوساط الإسلامية في هذا العهد، خوفا على مصير الإسلام المهدد في سائر أطراف المملكة، واستطاع أن يفهم مغزى العرائض التي أخذ المسلمون يرفعونها لجلالة السلطان، بصفته أمير المومنين، والرئيس الروحي لجماعة المسلمين.

ويجب أن نسجل في هذا المقام، أن جمهرة المسلمين المغاربة، قد بلغ بها الفقر والبؤس درجة لم يسبق لها

نظير في عهد من عهودها، ولم يبق في استطاعتها أن 
تنفق على أمر من أمور دينها، لأن النظام القائم قد أثقل 
كواهلها بضرائب فادحة، أصبحت تحول بينها وبين القيام 
حتى بضرورياتها المادية الأساسية! فالإسلام اليوم، دين 
الأكثرية في المملكة المغربية، لا ينفق عليه الأفراد، ولا 
تنفق عليه الميزانية العامة قليلا ولا كثيرا، وإن كانت 
تخصص مبالغ باهظة سنوية، لبناء الكنائس وللإدارة 
التبشيرية، والأعمال اليسوعية، وهذا ما جعل المسلمين 
المغاربة يقومون عن بكرة أبيهم، ويلجأون إلى الأحباس 
الإسلامية، التي أوقفها أجدادهم للاستفادة منها والانتفاع 
بها في مثل هذا الوقت العصيب...!

وإذا كان المسلمون المغاربة قد فقدوا الثقة بمراقبة الأحباس، ولفتوا نظر الدوائر العليا إلى تصرفاتها الغربية، فهم مُحِقُونَ في ذلك، لأن جميع الأعمال التي قام بها نحوهم رئيس قسم مراقبة الأحباس، دلتهم على أنه لا يفهم مطلقا مقاصد المحبسين ولا الأغراض السامية، التي من أجلها وُضِعَتُ الأحباس الإسلامية، كما دلتهم على أنه لا يستطيع التخلص من عاطفته المسيحية المتوارثة، وأنه يتجه بالغريزة دائما في اتجاهات معارضة للإسلام، وأنه يعمل باستمرار لتعطيل معالمه، وإهمال شعائره، الأمر يعمل باستمرار لتعطيل معالمه، وإهمال شعائره، الأمر «مسيحي» على رأس مؤسسة دينية إسلامية، مهمتها الأساسية هي خدمة الإسلام، وتقوية الشعائر الإسلامية، من شأنه أن يعرقل مصالح المسلمين، ويعرضها للإهمال والضياع.

وإذا كان المسلمون المغاربة يطالبون باستقلال الأوقاف الإسلامية وإبعادها من التدخلات الإدارية

الأجنبية المسيحية، فإن مطالبهم في هذا الباب قائمة على الحق، والعدل، والمنطق، ويسندها القانون الدولي المعروف.

وعَقْدُ جمعية الأمم، الذي يعترف للأقليات بحقوقها الدينية، ويعطيها حق الاستقلال بشؤونها الملية، لا يمنع مطلقا أكثرية ساحقة في مملكة عظيمة كالمملكة المغربية من التمتع بمثل هذه الحقوق، في حين أن الأقلية الإسرائيلية مستقلة بشؤونها الملية لا يتدخل فيها أحد داخل هذه المملكة...

على أن عقد الحماية المنعقد بين حكومة المملكة المغربية وحكومة الجمهورية الفرنسية، يلتزم صراحة بإبقاء الأوقاف الإسلامية خارج التدخل الأجنبي. ورجال الدبلوماسية والسياسة الفرنسية الرسميون في ذلك العهد، يحدثوننا عن المناقشات والرسائل التي كانت دائرة بين السلطان مولاي عبد الحفيظ والسفراء الفرنسيين في موضوع الأحباس، لاستثنائها من جميع التدخلات الإدارية الأجنبية، خوفا من أن يحل بها ما حل بأحباس الجزائر، وهذه الفكرة هي التي فهمها المسلمون المغاربة من مساعي المقيم العام الأول الجنرال ليوطي في السنين الأولى للحماية، ومن تصريحاته الرسمية العلنية، التي صرح بها أمام الوفود المغربية، بمناسبة انعقاد الدورة الأولى «لمجلس الأحباس» سنة 1333 \_ 1915، وانعقاد دورته الثانية سنة 1335 \_ 1917. فقد أعلن أمامهم في الأولى «أن له غرضا أكيدا في المحافظة على جميع الشعائر الدينية، والتقاليد الإسلامية، وأن هذه السياسة نحو الإسلام ليست سياسته الشخصية وحده، ولكنها

سياسة الدولة الفرنسية نفسها»، وأعلن لتلك الوفود «أن الوظيفة التي جاء ليقوم بها في المغرب إنما هي إعانة جلالة السلطان في المحافظة على أمور ثلاثة:

1 ـ تأسيس النظام الذي أخذ في الاضمحلال من قبل.

2 \_ إصلاح الأمور المتلاشية في المملكة الشريفة.

2 - «المواظبة على صيانة الشعائر الدينية». وخطب أمامهم في الدورة الثانية، بحضور وفود من الجزائر وتونس، فقال: «لتعلموا أن جميع أعمال الحبس وتنظيماته موكولة إلى نظر الجلالة الشريفة، وما لنا من يد في أمور الأحباس كلها إلا المساعدة لجلالة السلطان والتعضيد لوزارته الوقفية». وقد اضطر م.مارك مستشار الحكومة الشريفة أن يبين هذه الفكرة ويشرحها في عدة منشورات للمندوبين المخزنيين، والمراقبين المدنيين، وضباط الشؤون الأهلية وعرفهم «أن عقد الحماية نفسه قد ضمن المغاربة احترام المؤسسات الدينية والأحباس، وأنه يجب الابتعاد عن كل عمل من أعمال الإدارة المباشرة، والانصراف عن التدخل العميق في هذا الميدان، حذرا من والانصراف عن التدخل العميق في منشوره الصادر عام 292.

والمسلمون المغاربة عندما ينظرون إلى البلدان الإسلامية الأخرى التي وقعت تحت الانتداب الأجنبي، أو الحماية الأجنبية، يجدون أن أوقافها بقيت بيد أهلها المسلمين مستقلة تمام الاستقلال، بحيث لا تتدخل فيها الإدارة الأجنبية مطلقاً. فهذه فلسطين الواقعة تحت الانتداب البريطاني لا تزال أوقافها بيد هيأة إسلامية

مستقلة، ولا تزال مداخيلها تصرف في مصالح المسلمين طبقا لشروط المحبسين وروح الشريعة الإسلامية. وهذه مصر كانت تحت الحماية البريطانية. ثم أعلن استقلالها وبقيت بها إلى الآن مندوبية إنجليزية، على رأسها المندوب السامي البريطاني، ولم يعرف مطلقا أن الحكومة البريطانية تدخلت من قريب أو بعيد في مسألة الأوقاف الإسلامية، فالأوقاف الإسلامية بمصر، لها وزارة خاصة بعيدة عن كل التدخلات الأجنبية، بحيث لا يوجد فيها بريطاني واحد ولو بصفة مستشار. وإذا كان فيها بريطاني واحد ولو بصفة مستشار وإذا كان الإدارة الفرنسية فإنهم لا يطالبون إلا بشيء موجود، معترف به سياسيا ودوليا لعدة شعوب إسلامية منذ زمن طويل.

لهذه الأسباب كلها يريد المسلمون المغاربة:

1 ـ إنشاء وزارة حبسية، مستقلة، مسؤولة أمام جلالة السلطان، وخاضعة لمراقبته المباشرة، تنتقل إليها جميع الأعمال والاختصاصات التي بيد مراقبة الأحباس الآن، ويقوم بإدارتها وتنظيم شؤونها موظفون مسلمون مغاربة، وتكون صاحبة القول الفصل في المسائل الوقفية، والقضايا الحبسية، ومركزا خاصا لخدمة المجتمع الإسلامي ورفع مستوى الطبقات الإسلامية، من الوجهة الدينية، والخلقية، والعلمية، والاجتماعية، والعمل لتخفيف آلام البؤساء، ومساعدة الضعفاء، الذين يتزايد عددهم يوما فيوما بالمملكة المغربية، على نمط وزارة الأوقاف المصرية، التي كانت ولا تزال تواصل بناء المساجد في كل مركز من المراكز، والتي تبعث وعاظها

ومرشديها يجولون في أطراف المملكة المصرية، لمحاربة المسكرات والمخدرات، والقضاء على روح الجريمة والاعتداء، ونشر فضائل الدين، وتثبيت العقيدة المحمدية في النفوس، والتي تنشر من محطات الإذاعة في كل أسبوع، عددا من العظات الدينية، والمحاضرات الإسلامية، والتي تنفق كل سنة ملايين الجنيهات على المعاهد الدينية، والعلماء الدينين، والطلبة المسلمين، مصريين وغرباء، والتي تؤسس المدارس والملاجىء العديدة لتعليم أبناء الضعفاء وتهذيبهم وصيانتهم من كل الأخطار، والتي تقوم ـ على وجه الإجمال \_ بتحقيق الأغراض الأساسية، التي من أجلها أنشئت الأحباس في الإسلام.

2 - إحياء «المجلس الحبسي الأعلى» وإقامته على أسس تمثيلية جديدة، حيث إنه لم ينعقد منذ سنة 1335 ــ 1917، وحيث إن تمثيل المسلمين فيه غير مضمون ضمانة كافية، فالأعضاء المستشارون فيه كانوا جميعا من الموظفين، ولم تُمتُّلُ فيه إلا بعض المدن، كفاس، ومكناس، وزرهون، وسلا، والرباط، وآسفي، ومراكش، وبعض الزوايا، كالزاوية الناصرية، والسايسية، والشرقاوية، ولم يكن فيه أحد منتخبا من قبل جماعة المسلمين في أية جهة من جهات المملكة، فواجب أن يقوم إلى جانب الوزارة الحبسية الآن، مجلس حبسى أعلى لا يتألف إلا من أعضاء منتخبين، يمثلون، عن حق، سائر الأحباس الإسلامية الموجودة بالمدن، والقرى، والقبائل، لا فرق في ذلك بين القبائل التي تسميها الإدارة «قبائل عربية» والتى تسميها «قبائل بربرية» حتى يتمكن المسلمون داخيل هذا المجلس من الدفياع عن المصالح الحبسية العليا، ومراقبة شؤون الأحباس مراقبة تامة، نظرا لأن الأحباس مؤسسة إسلامية عامة، يحق لكل المسلمين الاهتمام بها، والنظر في مصالحها، وواجب أن يكون لكلامهم وملاحظاتهم الاعتبار التام في شؤونها.

3 \_ إنشاء مجالس حبسية محلية إلى جانب «نظارات الأحباس»، فكما أن للمدن والنواحي هيآت بلدية للنظر في شؤونها المحلية الخاصة يجب تكوين مجالس منتخبة بكل مدينة وكل ناحية، لمساعدة نظار الأحباس في القيام بواجباتهم، وإرشادهم في مهمات المسائل، والإشراف على سير الأحباس في كل جهة من الجهات، والدفاع عن مصالح جماعة المسلمين أمام النظار المحليين، ورياسة هذه المجالس الحبسية المحلية يمكن أن تكون للنظار، أما عضويتها فتكون بالانتخاب من جماعة المسلمين.

4 - إنشاء لجنة مستعجلة لتفتيش مراقبة الأحباس، وبحث تصرفاتها منذ سنة 1918 إلى الآن، وتأليف هذه اللجنة من شخصيات معروفة بالنزاهة واستقلال الرأي وحسن التدبير، وفي طليعة ما يلزمها بحثه الموضوعات الآتية:

أ ـ أراضي الأحباس: كم كانت مساحتها حين إعلان الحماية، وماذا بقي منها الآن؟ وكم بيع منها؟ وما هي الأراضي التي عوض بها المبيع؟ ولمن سلمت تلك الأراضي المبيعة؟ وهل بيعت مقابل أثمانها الحقيقية الوقتية؟ وما هي الأراضي المبيعة للاستعمار؟

ب ـ دراهم المعاوضات: هل يوجد لها حساب خاص منفصل إلى الآن؟ وما مبلغها؟ وكم أنفق منها؟ وفيم أنفق؟ وهل طبقت الأوامر الشريفة، القاضية باشتراء العوض حالا عن كل ملك حبسي مبيع؟ وهل في البناءات - 83 -

الجديدة مصلحة حقيقية للأحباس؟ وما هي القيمة الحقيقية لهذه البناءات، حسب الوقت الذي بنيت فيه؟

ج ـ حسابات النظارات: ما هي الحسابات الحقيقية الشهرية والسنوية لكل نظارة؟ وما هو مبلغ الأوفار التي سلمتها باسم الأحباس للبنك المخزني؟، وما هـ و مبلغ «الأرباح» التي يحفعها البنك عن أموال الأحباس الموضوعة فيه؟، وهل لها حساب خاص؟، وأين تُصرَف عادةً هذه الأرباح؟، وكم بقي منها الآن في الخزينة؟، كما تبحث غير هذا من المسائل الأساسية، التي أقلقت الرأي العام الإسلامي منذ عدة سنين، وتنشر نتيجة ذلك كله في تقرير مفصل يبين للمسلمين كافة، على من تقع مسؤولية ضياع المصالح الإسلامية، وإهمال المؤسسات الحبسية؟

غير أن أوقافا كالأوقاف الإسلامية بالمغرب الأقصى، في الكثرة، والاتساع، وتشعّب القضايا، يجب أن لا يكون على رأسها إلا من كان من الأفراد الممتازين، الحائزين على ثقة جماعة المسلمين، من أهل العلم، والحزم، وبعّد النظر، والغيرة الدينية، والخُلُق المتين. وفي المملكة المغربية بحمد الله من يقوم بهذه المهمة أحسن قيام، ومن يرضي المسلمين ويبيض وجه الإسلام، فعسى أن تتنبه الحكومة إلى واجبها في هذا الباب، فتضع مطالب المسلمين العادلة موضع الاعتبار والتقدير، وتحل مشكلة الأحباس حلا مرضيا للحق والضمير، حتى تعود المياه الى مجاريها، وتصل الحقوق إلى مستحقيها، وتطمئن خواطر المسلمين، ويبتسم ثغر الدين، وما ذلك على الله بعزيز.

#### ملحقات

## الملحق الأول عرائض حبسية

رفعتها الأمة المغربية إلى جلالة سلطانها

عندما ضاقت الأمة المغربية ذرعا بالتصرفات الغريبة التي جرَت عليها مراقبة الأحباس، استقر رأيها على رفع عرائض شعبية إلى السُّدة الملكية تتضمن وصف الأخطار التي تهدد الإسلام وتقلق المسلمين. وفعلا رفعت إلى جلالة السلطان ثلاث عرائض تتضمن مئات من التوقيعات الممثلة لسائر طبقات الأمة، من علماء، وتجار، وأشراف وموظفين، وعدول، وصناع، وشيوخ وشباب، وهذه العرائض قدمتها العواصم الثلاثة في المملكة المغربية:

- 1 \_ رباط الفتح، عاصمة المغرب الإدارية.
- 2 \_ الدار البيضاء، عاصمة المغرب التجارية.
  - 3 \_ فاس، عاصمة المغرب الدينية والعلمية.

وقد أرسلتُ نسخ من هذه العرائض إلى مندوب فرنسا في المغرب، المسيو بونسو، وأذيع نصها في جريدة «الحياة» لسان حال الوطنية المغربية باللغة العربية في المنطقة الخليفية، كما أذيعت خلاصتها في جريدة «عمل الشعب» لسان حال الوطنية المغربية باللغة الفرنسية في المنطقة السلطانية:



### 1 العريضة الرباطية

والصلاة على المختار من أشرف العناصر

الحمد لله الولي الناصر

#### يا صاحب الجلالة المعظم!

إن الملة الإسلامية في خطر، وإن رعاياكم المسلمين في غاية القلق والضجر. ياصاحب الجلالة، إن الأحباس التي تركها السلف الصالح والتي أوقف قسما كبيرا منها أجدادكم، قدس الله أرواحهم، أصبحت تصرف في غير مصارفها، وتُبْذَلُ في غير وجوهها، ويُحال بينها وبين الوصول إلى أهلها وأصحاب الحق فيها، ويفوَّتُ منها في كلِّ سنة عِدَّةً أملاك وأراض لا موجب لتفويتها. وقد أصبحت بيوت الله في جميع المدن، سوى فاس والرباط، لا تنار إلا في لحظات معدودة، وتعطلت وسائل الطهارة والنظافة وإقامة الدين، وضُيِّقَ بكل أنواع التضييق على المدرسين والأئمة والخطباء والقراء والمؤذنين، وتقهقرت المؤسسات الإسلامية إلى الوراء، حتى كادت تشرف على الفَناء، فلا عِلمَ يُدرس بالمدن ولا بالبوادي، ولا دينَ يُنشَر بين طوائف العامة، ولا مساجد تقام في القرى والمداشر، ولا خطبة جمعة أوْ عيد يسمعها أبناء القبائل، فيسمع فيها رعاياكم المسلمون إسمكم الكريم، ويُذكر فيها بالتبجيل والتعظيم عرشكم الفخيم. وكيف تعرف العامة دينها وقد أصبحت، بتقصير إدارة الأحباس، عن دينها محجوبة، وكيف ترضى أو تطمئن وقد أصبحت، بتصرفات مدير الأحباس وتدخلاته، من جميع حقوقها الدينية مسلوبة!

يا صاحب الجلالة.

لقد اتسع العمران في عصركم الزاهر بكثير من جهات المملكة، وعم الأمن سائر أطرافها، فتكونت قدى جديدة، وتأسست مراكز عديدة، والعمران يستلزم حاجات كثيرة، وأهم الحاجات في نظر رعاياكم المسلمين، هو وجود مساجد كافية في كل المراكز لأداء العبادة وتعلم الدين، والقيام بصلاة الجمعة والعيدين، ولذلك انهالت طلبات رعاياكم من جميع الجهات على إدارة الأحباس، فكان جوابها إما بالعرقلة وإما بالرفض التام، الأمر الذي يعتبره المسلمون سعيا خصوصيا من مدير الأحباس في مقاومة شعائر الإسلام، هذا مع أن أسلافكم المقدسين يا جلالة الملك، ما حرسوا الأحباس وبسطوا عليها حمايتهم حتى بقيت مصونة إلى اليوم، إلا لِتُصْرَف في مصالح الجماعة الإسلامية وتُنفَقَ على صيانة الشعائر الدينية.

يا صاحب الجلالة.

لا يخفى على علمكم الشريف ما أصيبت به رعيتكم من الفاقة والإملاق، حتى كادت روحها تصل إلى التراق، بما انتُزع من أراضيها وأمالاكها، وفرض عليها من الضرائب المتعددة التي أدت لتحطيمها وإنهاكها، حتى أصبحت أكثرية القبائل جائعة عارية، وهاجرت إلى المدن عسى أن تتخلص من نار الجوع الحامية، فكثر بالمدن عدد المعوزين والسائلين، وأصبح إنقادهم من أهم الواجبات على جماعة المسلمين. وفعلا ساعد سكان المدن ضعفاء البادية، وحييت من جديد روح التعاون الإسلامية، ولكن المدن لم تستطع القيام بكل ما يلزم الإسلامية، ولكن المدن لم تستطع القيام بكل ما يلزم الولئك المهاجرين البؤساء، وبقي الكثير منهم في إبان

الشتاء المتواصل والبرد القارس، وطاؤه الأرض وغطاؤه السماء، هذه إدارة الأحباس تتصرف في جميع الأوقاف الخاصة بالفقراء، تصرف المالك في ملكه، وهي تَعْلَمُ علم يقين حاجة الفقراء إلى أوقافهم الموقوفة عليهم في هذا الوقت العصيب، ولكنها لا سامع بها ولا مجيب.

يا صاحب الجلالة.
إن حالة الصناع والمحترفين وصغار التجار من رعيتكم حالة بائسة محزنة، وقد أصبحوا جميعا لا يكتسبون معيشتهم اليومية إلا بشق الأنفس، وفي غفلة من الدهر القاسي، ومع ذلك كله فإن إدارة الأحباس تعاملهم أقبح معاملة، ولا تزال تستغلهم أشنع استغلال، بما تضع في أعناقهم من قيود الأكرية الثقيلة والأغلال. وفي هذا الوقت الشديد الذي سقطت فيه خمسون في المائة من أكرية الأحياء الإفرنجية أخذت إدارة الأحباس تضاعف الكراء على المكترين من فقراء الرعية، ورغبة في الزيادة عليهم داخل السنة القادمة، أخذت تقوم الآن جميع الأملاك الحبسية، ونسيت الإدارة أن أجدادنا لم يتركوا المسامين، وخدمة مصالح الدين.

يا صاحب الجلالة.

إن مدير الأحباس مسؤول في نظر المسلمين عن عدة أشياء خطيرة نشأت عن تصرفاته وأوامره الخاصة:

1) مسؤول عن إهمال المساجد المبنية، بتقليل نورها، وقطع مائها، ورثاثة فرشها، وإهمال تنظيفها.

2) مسـؤول عن المسـاجد العـديـدة التي حـال دونبنائها في سائر جهات المملكة.

- 3) مسؤول عن إسقاط الوعظ في كثير من المساجد.
- 4) مسؤول عن تقليل عدد الموظفين الدينيين وبخسهم في أجورهم الشهرية.
- 5) مسؤول عن تعطيل كثير من الدروس الدينية، والمدارس العلمية، التي لا يسمح لمدرسيها وطلبتها بأجور ومرتبات كافية.
- 6) مسؤول عن عدم تسليم الأحباس المعينة إلى أهلها ومستحقيها في كثير من الجهات، وتراميه على الأوقاف الخاصة بالأشراف وأبناء الزوايا.
- 7) مسؤول عن مضايقة ضعفاء الأمة، المكترين من الأحباس، واستغلاله إياهم استغلالا فاحشا.
- 8) مسؤول عن بؤس الفقراء الذين حال بينهم وبين التمتع بأوقافهم الخاصة.
- 9) مسؤول عن التبذير والإسراف في بناء الإدارات، وشراء السيارات وإنشاء عدد كثير من الوظائف التي لا حاجة بالأحباس إليها...
- 10) مسؤول عن تفويت الأملاك والأراضي الحبسية، دون موجب لتفويتها، ولا تعويض لها بغيرها في كثير من الأوقات.
- 11) مسؤول عن عدم تنفيذ شروط المحبسين وتطبيق العقود الحبسية، وصرف أموال الأحباس في غير مصارفها الشرعية.
- 12) وهو مسؤول فوق ذلك كله، عن القلق الكبير الذي يسود الآن جميع الأوساط الإسلامية، والهلع العظيم الذي أصاب المسلمين المغاربة، خوفا على مصير ملتهم بهذا الوطن.

يا صاحب الجلالة.

إن مدير الأحباس، بتصرفاته وتدخلاته العجيبة الغريبة، أقام الحجة القاطعة على أن مراقبة الأحباس يلزم أن لا تكون بيد غير يد المسلمين، لأن أحباسنا أمور دينية ملية خاصة، لا يمكن أن يقوم بها، ويخلص لها، ويصرفها في مصارفها، ويحرسها من التفويت والضياع، طبقا للشريعة الإسلامية، إلا من كان يحمل في قلبه نور الهداية المحمدية. وجماعة المسلمين التي هي وحدها صاحبة الحق في الأحباس الإسلامية، ترغب من جلالتكم، وأنتم محط أملها وموضع ثقتها، إلغاء إدارة الأحباس إلغاءا تاما، وإرجاع الأحباس كما كانت في جميع عهودها الماضية إلى يد المسلمين وحدهم، تحت المراقبة الدقيقة والإشراف الأعلى من جلالتكم الشريفة، بصفتكم «أمير المومنين» والرئيس الروحي الأعلى لجماعة المسلمين، وترغب من جلالتكم إعطاء وزارة الأحباس جميع الاختصاصات التي أخذتها الإدارة وانتزعها المدير، ووضْعَهَا بين يدي خدام مخلصين، عُرِفوا من بين رعايكم بالكفاءة والدين المتين، والعنزيمة النافذة، والضمير الحي، والخلق القويم.

يا صاحب الجلالة.

إن «الأقلية اليهودية» من رعاياكم متمتعة بحريتها الدينية تمام التمتع، فهي التي تتصرف في مصالحها الدينية، وأوقافها الملية، تصرفا حرا لا مراقبة عليه في قليل ولا كثير، فمن حق رعاياكم المسلمين، الذين يكونون الأكثرية الساحقة من سكان مملكتكم، والذين يبلغ عددهم عدة ملايين من النفوس، أن يتمتعوا، بفضل مساعدتكم

الفعالة، بأوقافهم الإسلامية، ويسيطروا على شؤونهم الدينية، ومصالحهم الملية، تحت رعاية جلالتكم ومراقبة المخزن الشريف، لا سيما ومعاهدة الحماية نفسها تضمن بنصوصها الصريحة، عدم مس المسلمين في حقوقهم الدينية، ولا يسمح أي لفظ من ألفاظها بالتدخل في الأوقاف الإسلامية، لا خفية ولا علانية.

يا صاحب الجلالة.

إن رعاياكم المسلمين ينتظرون بتلهف شديد ذلك اليوم السعيد، الذي تُلغى فيه إدارة الأحباس، وتقوم مقامها في جميع اختصاصاتها وأعمالها بنيقة الأحباس، بدار المخزن الشريف، تحت سلطتكم المطلقة، ونفوذكم الشامل العام، وينتظرون بفارغ الصبر، ذلك اليوم الذي ترجع فيه الأحباس سيرتها الأولى، فتعود كما كانت أداة صالحة لنشر الدين، وتهذيب المسلمين، طبقا لروح الشريعة الإسلامية، ورغبات المحبسين، وينتظرون بشوق عظيم، ذلك اليوم الذي ترفع فيه المئاذن في أجواء الفضاء، وتملأ بيوت الله جبال المغرب وسهوله الفيحاء، وإنكم يا جلالة الملك \_ إن شاء الله \_ لفاعلون. ولتحقيق رغبات رعيتكم، المتعلقة شديد التعلق بأهدابكم، والملتفة بسائر طبقاتها حول عظيم عرشكم، بحول الله عاملون.

29 شوال عام 1352 هــ.

هذه العريضة ذهبت، وفيها، زيادة على توقيعات الرباطيين، توقيعات تضامن وتأييد، من خواص الفاسيين والسلويين، وزعماء النهضة في العاصمة الفاسية، وألعدوة السلوية، وقد رفعت إلى دار المخزن صبيحة يوم

الثلاثاء 5 ذي القعدة موافق 20 فبراير 1934، رفعتها لجنة مختارة من أهل المروءة والفضل والعلم، مؤلفة من السادات المحترمين: الحاج محمد الناصري، السيد محمد بن العياشي، الحاج محمد فرج، مولاي أحمد الرفاعي، السيد عبد النبي كراكشو، الحاج عمر القباج، السيد محمد التازي.

## 2 العريضة البيضاوية

بمجرد ما وصلت العريضة الرباطية إلى يد جلالة السلطان، وأخذت الدوائر العليا في دراستها، قام سكان العاصمة التجارية بتعضيدها وتأييدها، مناصرة للمدافعين عن الأحباس الإسلامية التي أصبحت في خطر عظيم، وكتبوا في ذلك عريضة على نمط العريضة الرباطية، ختموها «بنداء خاص» يتعلق بحالة الأحباس في الدار البيضاء بالخصوص:

نداء خاص من سكان البيضاء.

يا جلالة الملك.

إليك نرفع المشتكى، إليك نوجه النداء، فأنت خليفة الرسول، وأنت حامل لواء الدين.

يا صاحب الجلالة.

إن مسلمي البيضاء قد ضاقت عليهم الأرض بما رحُبَت، وقد صارت الدنيا أمام أعينهم مظلمة حالكة الظلام!

يا صاحب الجلالة.

إن المسلم من حيث إنه مسلم، لا يرضى بالتهاون في أمر دينه، الذي خلق لأجله، والذي يؤثر الموت على الحياة في سبيله.

يا صاحب الجلالة.

كيف لا تغلب المومن دموع الأسى والأسف، وكيف لا يذوب قلبه كمدا وحزنا حين ينادي المنادي للصلاة، ولا سيما في يوم الجمعة، فيهرع للوضوء، فيجد المياضي في غاية العفونة والقذارة، ولا يجد ما يكفي لطهارته من الماء. وبعد التعب الشديد، يذهب إلى المسجد لأداء الصلاة، فلا يلقى مكانا للجلوس من كثرة الضيق، ولا يسعه إلا أن يجلس في الشارع العام حيث يمر عليه كل مار، وفي إبان المطر لا يستطيع الجلوس في الشارع، ولا في صحن المسجد، حتى أدى الحال بكثير من المسلمين إلى أن يتركوا فريضة الجمعة...

يا صاحب الجلالة.

أين الأحباس، هـل لازالت في الوجـود أم صارت إلى العدم...؟

يا صاحب الجلالة.

إن مسلمي البيضاء يَـرْجُون من فضلكم تلبية طلبهم لبناء مسجدين كبيرين داخل المدينة، واَخَرَيْن مثلهما بالقرية الحبسية، نظرا للعمران المتـزايد فـي كل يـوم بمدينتنا.

يا صاحب الجلالة.

إن ناظر الأحباس بالبيضاء، يتراخى في القيام بواجبه، مع اطلاعه على هذه الحالة الأسفية، حتى أصبحت إقامة شعائر الإسلام متعسرة متعذرة بالدار البيضاء.

يا صاحب الجلالة.

إننا نتقدم إلى جنابكم العالي بكل احترام، راجين من فضلكم إجابة مطالبنا ورفع الضرر عنا. أدامكم المولى حارسين للدين الحنيف، رافعين مناره في كل حين، أبد الله ملككم، وخلد ذكركم».

وقد انتخب سكان البيضاء لرفع عريضتهم وفدا من خيرة المواطنين وأفاضلِهم مؤلِّفا من:

- 1 \_ الشريف سيدي محمد بن أحمد العلمي، عضو في الغرفة التجارية.
- 2 ـ السيد الحاج عبد الواحد بن جلون، عضو في الغرفة التجارية.
- 3 ـ السيد الحاج علال بن جلون، عضو في المجلس البلدى.
  - 4 ـ السيد سعيد بن الحاج الطيبي، من كبار التجار.
    - 5 ـ السيد عبد القادر بنيس، من كبار التجار.
- 6 \_ السيد مصطفى الغرباوي، من علماء الشباب البيضاوي.

فقام الوفد بمهمته وقدم العريضة إلى جلالة السلطان بتاريخ 27 ذي القعدة 1352 موافق 13 مارس 1934.

#### 3 العريضة الفاسية

بسم الله الرحمن الرحيم وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم

«إلى جلالة مولانا الإمام، الشريف العلوي الهمام، السلطان الأعظم، والملاذ الأفخم، سلالة العترة الطاهرة النبوية، وياقوتة عقد الدولة الشريفة العلوية، الماجد الأسعد، والمنجد الأرشد، أبي عبد الله سيدي محمد، أحمد الله في الصالحات ذكره، وأدام بمنه وفضله تأييده ونصره، وسلام عاطر على ذلك الجناب، وباقة غضة من الثناء العذب المستطاب، ورحمة الله تعالى وبركاته عن خير سيدنا أدام الله نصره وعلاه.

وبعد فلا يخفى على شريف علم مولانا القيمة التي للأحباس في نظر المسلمين، والقداسة التي تعطيها الشريعة الإسلامية، وكل الشرائع السماوية والوضعية لمعاهدها ومئاثرها، تلك القداسة التي حالت بين سائر الأجيال السابقة وبين التفريط فيها وإضاعتها، والتي تجبر المسلمين اليوم على أن يلتجئوا لجلالتكم ليعربوا لكم عن مخاوفهم الكبيرة على هذه البقاع الشريفة من مساجد ومعاهد، إذ لا حياة لها ولا بقاء إلا بالاحتفاظ بموادها الوقفية، وعدم تحويلها عن الناحية المرادة لها.

إن هذا القلق الذي يساور رعيتكم المخلصة في طاعتكم، لم يكن جديدا الآن، ولكنه منذ أخذت الوزارة الحبسية غير الشكل الذي كان ينتظر منها، ومنذ اعتادت المراقبة الغير القانونية تصرفا مباشرا في أحباس

المسلمين وولاية لغيرهم عليها، في الحين الذي تتمتع فيه سائر الطوائف بحريتها الواسعة النطاق في هذا السبيل، وفي الوقت الذي توجب فيه الشريعة الإسلامية عدم ولاية غير المسلمين على المساجد والقيام بشؤونها، وفي الظروف التي تعلن فيها الحماية التزامها بعدم التدخل في الشؤون الدينية التي من جملتها الأوقاف لا بوجه ولا بحال.

وحقيقة، أن ذلك القلق ساورزنا من ذلك الحين، ولكن ثقتنا بالوعود المعطاة، وإيماننا بأن هذه المراقبة لم يقصد منها إلا تدريب موقت لنا على تسيير الشؤون، واستطلاع ما سبق ضياعه من مالية الأحباس، كل ذلك جعلنا نصبر على مضض، وننتظر الساعة التي تتم فيها هذه المهمة التدريبية وتزول تلك الرقابة الأجنبية، غير أن الأمد طال، والأحباس أصبحت في خطر، فالعدد العديد من البلادات المهمة فُوّت، والكثير من المعاهد والمساجد عُطِّلَ، والملايين المجموعة من هنا وهناك اسْتُسْلِفَتْ، وشتِّي الماآثر التاريخية الغالية بيعَ أو نُقِل. أليس مما يقلق البال يا مولانا أن تُنزع البلادُ من حوالة المحبس لتُعطَى للمعَمِر بثمن بَخْسِ لا يساوي عُشُرَ مِعشارها؟ أليس مما يبعث الحسرة ويُدْمي القلب، أن تسمح الإدارة الحبسية بالاستيلاء على كثير من المساجد، وتصويلها إلى إدارات أو قشلات عسكرية يَطَوُّها الجند بنعالهم بعد أن وطِئَها آلاف المومنين بجباههم؟ (كالمسجد الاسماعيلي والسليماني بقصبة تادلا ومسجد القصبة بالقنيطرة وغيرها).

أليس مما يفتت الكبد أن تعطل كثير من الدروس العلمية، والكراسي الوعظية، وتصرف أحباسها المعينة لها في غير مصارفها؟

أليس من العار أن يُبْنَى العديد من القرى الجديدة، ثم يريد سكانها المسلمون بناء مساجد من ماليتهم فتأبَى مراقبة الأحباس مساعدتهم عليها؟

أليس مما يَند كي له الجبين أن تتحول بعض المساجد إلى كنائس؟ (كالمسجد الذي بنيت في موضعه الكنيسة الكبرى بالرباط)، كل هذا وأضعاف أضعافه قد وقع ونفذ تصرفا من مراقبة الأحباس وعلى مرأى ومسمع من وزيرها، فهل يُعقّلُ أن يظل المسلمون ساكتين على هذه الحالة وتحت يدهم من الشواهد والأدلة ما يَفُوت الحصر ويجاوز العد؟

وكيف يسكتون وهم مسؤولون أمام الله، وأمام رسوله، وأمام أرواح أولئك الأسلاف، الذين قتروا على أنفسهم، وضيقوا ليوسعوا على من يأتي بعدهم من المسلمين في شؤون عبادتهم ومرافقها.

لقد برهن هذا التصرف الذي لا شفقة فيه ولا رحمة، على أن غير المسلم الذي لا يشعر بواجب التقديس والاحترام لمقاصد أولئك المُحَبِّسين لا يصلح أن يتدخل فيما أوقفوه، وعلى أنه يجب ألا يكونَ هناك تصرف لغير المجلس الطائفي الذي تقوم بوظيفته بنيقة الوزارة بالأعتاب الشريفة، ولا رقابة أو تدخل لغير جلالتكم الفخيمة، بصفتكم أميرا للمومنين، ومجمع سلطة هذه الأمة الملتفة حول سلطانها المحبوب.

فلهذا وذاك نرفع إلى سدتكم العلية، باسم سائر الرعية، هذه المخاوف المتعددة، ونطلب من جلالتكم أن تعيروها التفاتكم العظيم، وتختصوا جلالتكم بهذه الرقابة، حتى لا يكون لغير المسلمين على مقدساتهم الدينية سلطان، ونذكركم بقول الله تعالى في كتابه الكريم: ﴿إِنْمَا يَعْمُرُ مساجدَ الله مَن آمنَ بالله واليومِ الآخِرِ وأقامَ الصلاةَ وآتَى الزكاةَ ولم يخْشَ إلا اللهَ فعسى أولئك أن يكونوا من المهتدين . ولنا وطيد الأمل وكبير الثقة في أن جلالتكم متضامن مع الأمة في إرجاع ما ضاع، والاحتفاظ بما بقى.

والله تعالى يبقيكم ذخرا وملاذا، ومفزعا وَلِوَاذًا، ويحرسكم بعين رعايته التي لا تنام، ويحفظ سمو نجلكم الأمير مولاي الحسن، ويُقِرِّبِكما عين هذه الأمة، إنه ولي ذلك بمنه، وعلى خالص المحبة والخدمة والطاعة، والسلام.

وفي يوم السبت 22 من ذي الحجة الحرام 1352 حظي الوفد الفاسي بمقابلة سمو الخليفة السلطاني بفاس، مولاي المامون العلوي، وقد قدم إليه العريضة الفاسية، ليرفعها بواسطته إلى جلالة الملك، وكان هذا الوفد مؤلفا من أفراد، لهم حيثية وشخصية ممتازة في الأوساط الفاسية، وهم:

الشريف سيدي إدريس بن محمد الوزاني أحد الأعضاء المنتخبين في وفد القضية البربرية.

والسيد الطاهر بن مسعود ناظر الأحباس بمدينة زرهون سابقا. والسيد إدريس بن محمد برادة من قدماء التجار المغاربة بمنشيستر.

فاستقبلهم سمو الخليفة استقبالا حسنا، ووعدهم بالعمل لتحقيق مطالب الأمة في أوقافها الإسلامية.

# الملحق الثاني الكتاب الأسود!

في شهر صفر الخير 1353 \_ مايو 1934، أذاع المواطنون المغاربة في المنطقة الخليفية، بمناسبة ذكرى الظهير البربري «احتجاج شمال المغرب على السياسة البربرية» في «كتاب أسود» مُجلِّل بسواد الحِدَادِ، ومُذَيِّل بإمضاءات نخبة السكان في مختلف المدن، وذلك بعد الاجتماع الأكبر الذي عقدوه بالعاصمة التطوانية لإعلان احتجاجهم الصارخ ضد السياسة المتبعة في المنطقة السلطانية، ورفعوه إلى المقيم العام المسيو بونسو الذي كان إذذاك في باريس ليقدمه إلى وزارة الخارجية «بصفتهم جزءا لا يتجزأ من الأمة المغربية، التي تسعد بالانضواء تحت لواء رمز وحدتها جلالة السلطان أيده الله».

ومن أهم المسائل التي سجلوا احتجاجهم عليها: مسألة «منع الأوقاف من بناء المساجد»، ومسألة «عرقلة بناء المساجد على المسلمين الذين يتبرعون لبنائها من مالهم الخاص»، ومسألة «وضع الأحباس الإسلامية تحت تصرف مراقبين فرنسيين»، وطالبوا بالمحافظة على إقامة شعائر الدين، وتثبيت الإسلام في الأوساط المغربية، واحترام المؤسسات الإسلامية، و«إرجاع الأحباس إلى أيدي المسلمين المغاربة الذين هم أصحابها الشرعيون».

و أخيرا أعلنوا «تضامنهم التام مع مطالب الكتلة العاملة في جنوب القطر المغربي» داخل المنطقة السلطانية.



## الملحق الثالث أحباس المنطقة الخليفية

في نفس الوقت الذي قامت فيه الحركة الاحتجاجية الحبسية بالمنطقة السلطانية، الْتَفَتَ الرأي العام من جديد في المنطقة الخليفية إلى مشكلة الأحباس، وأخذت تتوارد على إدارة الأحباس ونيابة الأمور الوطنية بتطوان عدة شكايات في هذا الموضوع.

ومن أهمها «عريضة القصر الكبير» المؤرخة بتاريخ 5 ذي الحجة 1352 \_ 21 مارس 1934، والموقع عليها باسم القصريين من السادة الأفاضل:

محمد بن عبد القادر الطود، عبد الكريم بن عبد السلام الشاوش، عبد السلام الحسيسن، التهامي بن جلون، عبد السلام عمور، محمد المراكشي، عبد السلام بن الحاج المصطفى الرميقي، أحمد سليمان، بوسلهام بوعجاج، عبد الرحمن عدة.

فقد أشاروا فيها إلى «أن الأحباس مُشْرِفة على الإفلاس بسبب ما انتابها من الضّياع، وأن المطوقين بالوظائف الدينية والعلمية أصبحوا لا يتسلمون رواتبهم، وأن للأحباس ديونا على كمبانية كرارية، وعسكر الريكولارس، والمجلس البلدي» ولفتوا نظر الحكومة إلى العناية بالقضية الحبسية كما يجب.

وبمناسبة هذه الحركة كتبت جريدة «الحياة» مقالين شديدي الأهمية، يشرحان وجهة النظر المغربية في إدارة

الأحباس الإسلامية، أحدهما بقلم رئيس تحريرها المسؤول، الزعيم الوطني الشهير، الأستاذ السيد عبد الخالق الطريس الذي استدعاه سمو الخليفة أخيرا ليكون على رأس إدارة الأحباس الإسلامية بهذه المنطقة، وثانيهما بقلم مديرها العلامة المتفنن السيد محمد الطنجي الذي تولى وظيفة الكتابة بهذه الإدارة العليا:

# 1 مقال الأستاذ الطنجي مجلس للأحباس

لأجدادنا رحمهم الله - مَبرًاتُ بالإنسانية في مختلف المظاهر، تنبئنا بعظيم اهتمامهم بأمر المسلمين، فقد تغلب في مجتمعهم عنصرُ الخير فطمَس مساويء الأنانية الممقوتة، ورفع من قيم انفسهم، فجعل هممهم تتجه صَوْب المصالح العامة، يجُودُون في سبيلها بما يخلد ذكرهم في سجل المصلحين، ويُنيلهم الزُّلْفَى يوم تجد كل نفس ما علمت من خير مُحْضَراً.

في كل أساس من الأسس التي قام عليها مجتمعنا المغربي الإسلامي نجد لهم أثرا بارزا ومفخرة باقية بقاء الدهر، وكأنما كانوا سواعد قوية تسند الهيئة الحاكمة العامة حتى تؤدي مهمتها دون عجز أو إهمال. قام مجتمعنا على العبادة لله والعناية بالعلوم، وبالأخص علوم الدين، وعلى الإحسان إلى الضعفاء والمساكين، وعلى حماية الوطن من المعتدين. وكان لأسلافنا الفضل الذي لا يُنكر في هذه الميادين كلها، فازدهرت العلوم بهذا الوطن المغربي أزمانا متطاولة، وكان الناس يبسطون أيديهم بالإحسان لمن فقدوا المنفق أو المعين، ويُوطئون كنقهم بالإحسان لمن فقدوا المنفق أو المعين، ويُوطئون كنقهم من كل يد عاتية حتى سلموه لنا مصون الكيان محفوظ الكرامة، وبعد ما ملاوا صحائف أعمالهم بالمساعي

المشكورة أرادوا أن لا تنقطع أعمالهم بالموت، فخلفوا جزءا من ثروتهم لحفظ مستوى مجتمع أبنائهم من تطرق عوامل الاضمحلال إلى أسسه الصالحة التي عملوا طيلة حياتهم من أجلها.

نعم أراد جدودنا أن يحتفظ مجتمعنا بميزة مجتمعهم الراقي في شتى مظاهره، فحبسوا أحباسا كثيرة على جميع شؤون الدين، فالمدرسون، والطلبة، والخطباء، والوعاظ، والأئمة، والمؤذنون، وحاحيات المساحد، كل ذلك له حظ وافر من ثروة الأجداد المحبسة تسنده وتمده، ففى كل ناحية من مدن المغرب أو قراه تجد مبرة من مبرات الجدود بالدين وما يرجع إلى الدين، وكذلك القول في باب الإحسان إلى الضعفاء والمساكين، فأحياس الكسوة والإطعام وافرة في هذه البلاد، والملاجئ التي أحدثوها في نواحني المغرب خاصة بضعفاء الأبدان أو بضعفاء العقول متعددة، ومزودة بالأحباس الكافية، حتى لا تتعطل فائدتها في أي زمن من الأزمان. ومثل هذا يقال في القلاع والحصون والأبراج، وخصوصا في الثغور، فقد أسسوا هذه المعاقل لحراسة أرضنا الإسلامية وصدِّ كل من يرومها بسوء، وتكفلوا بإمداد القائمين بها بالأحباس المقتطعة من أموالهم الخاصة، بل نجد سمو نفسيتهم جاوز مبرة الاحسان بالإنسان إلى الاحسان بالحيوان، فعندنا حبس من أسلافنا الكرام خاص بمداواة اللَّقْلَقْ (بَلاَرَجُ) ومعالجته عند ما تصيبه آفة، فلتسمع جمعية الرفق بالحيوان مزية سبق أجدادنا لما لم تفكر فيه بعد.

هذا صنيع أجدادنا وقصدهم النبيل، وقد مضوا إلى ما قدموا من عمل صالح، راجين أن نسير على أثرهم في

تتميم ما أسسوا، أو \_ على الأقل \_ أن نحسن النظر فيما خلفوه حسب وصيتهم التي جعلوها أمانة في أعناقنا، فبقيت أحباسهم تقوم بالمهمة التي حبست من أجلها زمنا طويلا. وفي هذه الأزمنة الأخيرة اعتراها اختلال وإهمال، ومحاباة واستئثار، أفقدتها كثيرا من قيمتها، فلا إصلاح لأبنيتها، ولا عناية بترميمها، حتى تهدم كثير منها وتعطلت منفعته، وخصوصا بهذه المنطقة الخليفية، ولا عمل لإصلاح ميزانيتها وتعديلها حتى يتوصل المحبس عليهم بكامل حقوقهم. ويأخذ الإنسان عجب ممزوج بالأسف، إذ يرى كثيرا من وفر الأحباس يوضع في بالأسف، إذ يرى كثيرا من وفر الأحباس يوضع في حرمان المحبس عليهم من التوصل بحقوقهم.

فحقوق الضعفاء والمساكين، وإعانات المتعلمين، وأجور المدرسين، ومرتبات القائمين بشؤون وظائف الدين، غالبها ضائع أو مجْحِفٌ بأصحابه إجحافا كبيرا.

وهناك زيادة على هذا، مسئلة شرعت لصالح الأحباس، فانقلبت عليها شرا مستطيرا، وهي مسألة المُنَاقَلة مع الأحباس، شرعت بشرط حصول الغِبْطة وإثباتِ جميع الموجبات، حتى تتيقن منفعة الحبس، فانقلبت إلى مصانعة على ظهر الحبس لا يجيزها أي قانون، فكثير من أمكنة الحبس المهمة، أخذت وعوض عنها ما لا يعتد به عند المقابلة الصادقة، بل ما يعد أكبر غبن للمحبس عند من يراعي مصلحته، ونحن لا نمانع في إصلاح الحبس وإدخال التسحينات اللازمة عليه ولو مع مخالفته لفظ المحبس، ولكن بشرط التمشي مع روح الشريعة في الإصلاح. فقد ذكر الإمام أبو عبد الله

العبدوسي «أنه يجوز أن يحدث في الحبس ما يغلب على الظن أن لو كان المحبس حيا وعرض عليه ذلك لرضيه واستحسنه» ويغلب على ظني أن لو كان المحبسون أحياء وعرضت عليهم تصرفات هؤلاء، أو أخبروا بها، لفعلوا ما لا تحمد عقباه، فإن غيرتهم على حقوقهم كانت حادة، وإذا تملكتهم الرزانة استعدوا عليها قوانين العالم ورفعوا قضيتهم إلى محاكم الدنيا!!

والرأي العام المغربي لم يرض في يوم من الأيام عن هذه التصرفات، وكان دائما يرى التطاول على مؤسساته الدينية، وتعطيل المصالح التي حبست من أجلها هذه المؤسسات، هدما لأركان المجتمع المغربي، وسيرا به إلى طريق الفناء والانحلال، وكان الجمهور المغربي يعلن ظلامته ويبسط شكواه في كل حين، فيملأ صدى شكواه كل مكان، فإذا رأينا اليوم طلبات إصلاح هذه المؤسسات تنهال على بساط الجلالة السلطانية حرسها الله، لم نعد هذا تطورا جديدا في رأي الأمة نحو الأحباس، بل ليس هناك غير إعلان هذه القضية الهامة ـ التي شغلت بال الأمة من قديم \_ بصفة رسمية، لجلالة رئيس الأمة الأعلى، ليكون خير حافظ يصون ويحفظ، ما صانه وحفظه أسلافه الكرام قدس الله أرواحهم ومتع المسلمين بمساعي حياته.

ونرى في هذه المنطقة فوضى لا حد لها في هذه المؤسسات، والخراب يسري فيها يوما بعد يوم، والتعليم الديني الذي كثرت أحباسه مختل النظام لا يقوم به غير أفراد، غالبهم متبرعون، والوظائف الدينية من إمامة وأذان ونحوهما، أجورها مجحفة، وكثيرا ما تمنع عن أصحابها،

كما وقع في القصر. فهذه مشاكل تجعل مستقبل هذه المصالح ومستقبل الأحباس مظلما، ولا نرى حلا لهذه المشاكل المتنوعة المختلفة إلا جعل هذه الأحباس بيد الأمة نفسها، وذلك بانشاء مجلس لها خاص بطريق الانتخاب العام من كل طبقات الأمة، وتكون له فروع في سائر نواحى المنطقة، ولا شك أن الأمة لا تضع ثقتها إلا فيمن هو كفؤ لما تختاره له، وأعتقد أن هذا الحل سيكون أكبر عون لإسبانيا على أداء مهمتها في إصلاح حالة المنطقة، الذي من جملته تنظيم التعليم الديني، المحتاج إلى ميزانية ضخمة لا يسمح لميزانية المنطقة أن تقوم بها كما يجب، إذا لم تسندها الأحباس، والأحباس إذا بقيت على شكلها الحالى لا تقوم على الوجه الأكمل بالمساعدات المطلوبة، فهي مبعثرة في القبائل، والمداشر، والمدن، ومهددة بالأخطار، والتصرف فيها تدخله محاباة لا حد لها، فيتمتع بها من لا يستحق التمتع في نظر المحبسين، ويحرم منها صاحبها الشرعي.

فلماذا لا يضم شمل هذه الأحباس في دفتر واحد، ويوكل النظر فيها إلى هيئة إسلامية ينتخبها جمهور الأمة انتخابا حرا؟ وأي مصلحة تعطل للغير إذا أسند النظر للمغاربة في تدبير شؤونهم الملية الخاصة، التي لا مدخل للغير فيها بأي وجه من الوجوه المشروعة، ولا يجوز التعرض لها بأية صفة قانونية مطلقا؟ لأن الالتزامات الدولية والعهود التي أخذتها إسبانيا على نفسها في صك

الحماية، لا تسمح بمس الشؤون الدينية، وبالأخص الأحباس، إذ نص على لفظها.

الحق أن هذه المشكلة تتطلب حلا سريعا يرضي الأمة، وإلا فستظل محور نزاع وخصام شديد في مختلف الظروف، ولا ينتظر من المغاربة السكوت عن ضياع هذه المؤسسات، أو عن تعطيل المصالح المعلقة بها، لأنها من مفاخر الأسلاف التي يجب أن ترعى حرمتها، وأن تحفظ أعيانها، والتي وكل إلينا أجدادنا النظر فيها بما يتطلبه الإصلاح، ويأمر به الدين، ومن جهتنا أيضا لا يمكننا أن نسكت، لأن منفعة هذه الأحباس لأمتنا، وخيرها يعود على مجتمعنا مادامت محفوظة مرعية، ولأن حاجات الأمة الضرورية تتطلب جهودا كبيرة للإصلاح المنشود لتغذية نهضتنا الحاضرة. وفي إصلاح هذه المؤسسات مساعدة كبيرة للمصلحين على النهوض بصاجات الأمة، ولا يخطر ببال أن الأمة ستتكل عليها وحدها، وإنما تريد أن يتناولها الإصلاح أولا، لأن إصلاح الموجود مقدم في الأهمية على إيجاد المفقود، ثم تتوجه روح الأمة إلى العناية بكل المقومات المادية والمعنوية للإصلاح، وتبذل في سبيلها كل مـا يلزمها مـن تضحية وإخـلاص، فقد عرفـت الأمة موقفها، وأرادت حقيقة أن تصافظ على مركزها في الوجود...

ثم هناك حقيقة لا نحب كتمها عن رجال الإدارة الحاليين ما دمنا نسعى للتفاهم في جو الثقة والصفاء وهو أن روح المجتمع المغربي روح إسلامية قد تطبعت على خلق البر والإحسان، حتى كاد التحبيس يصبح من طبيعة الأخيار في أمتنا الكريمة، فكلما أحس أحد منهم

بقرب أجله عمد إلى جزء من ثروته فأوقفه على وجوه الخير السالفة الذكر، ولكن عند تدخل رجال الإدارة في الأحباس، وعند اختىلال إدارتها، وحجز أموال دخلها في البنوك، والإجحاف بمرتبات الوظائف الدينية، وعدم العناية بإصلاح ما يحتاج إلى الإصلاح منها، أصبح الناس يرون قضية التحبيس عديمة الأهمية، لفقدان الثقة في وكلائهم، بل ربما رأوا منها جانب إلحاق الضرر بالوارثين لا غير، ما دامت الأحباس لا تصرف في الوجوه التي حبست من أجلها على وفق إرادة المحبس، فإذا مضت الإدارة في تدخلها، وإدارة الأحباس في إهمالها، فسيقضى على هذا الخلق النبيل في أمتنا بهذه التصرفات الغير المشروعة...

ويعز علينا القضاء على هذه الروح الكريمة التي اكتسبتها أمتنا في أجيال طويلة، ولا شك عندنا أن رجال إسبانيا المنصفين يوافقوننا على وجهة نظرنا، بل يرون مصلحة كبيرة لإسبانيا في إسعاف أمتنا بهذا الطلب، لأن إسبانيا إذا فعلت ذلك حافظت على عهودها، وأرضت شعورنا في شؤون ديننا، وساعدت على إصلاح ناحية كبيرة في المنطقة التي اختارت مساعدتها، وأعادت الطمأنينة إلى النفوس في شأن مؤسسات أسلافنا.

### 2 مقال الأستاذ الطريس

بدأنا نرى في هذه الأيام حركة من الحكومة في الاهتمام بقضية الأحباس، وعناية جديدة بالشكاوي العديدة، التي تقدم من بعض مدن المنطقة الخليفية وقبائلها، بإهمال الأوقاف وترك صرفها في النواحي التي خصت بها، وهذا شيء حميد من الحكومة تشكر عليه، ولكن نحن لا نتأخر مطلقا عن عرض وجهة نظرنا في كيفية تنظيم الأحباس، والدفاع عن هذه الوجهة إلى ما شاء الله، لأننا نعتقد أننا على حق في هذا الرأي، ولدينا الدلائل القاطعة التي تثبت صوابه:

الأوقاف الإسلامية هي المؤسسة الوحيدة التي نصت على تعيينها معاهدة الحماية المعقودة بين فرنسا وسلطان المغرب في 30 مارس سنة 1912، والتي وافقت عليها الحكومة الإسبانية في 27 نونبر من نفس السنة، عند التعرض لمحافظة هذا النظام على الحالة الدينية في البلاد. ومعنى احترام هذه المؤسسات الحبسية، تركها في أيدي المسلمين، لأنها ملك لعمومهم، ومنها يصرف على تعليم قواعد دينهم، ومعاهده المنتشرة في كل أطراف المغرب. ويشهد لهذا التفسير الطريقة التي سلكها المشير ليوطي في أوائل الحماية، إذ كان يمتنع شديد الامتناع عن التدخل في شؤون الأحباس، كما تشهد له أيضا المعاملة التى عوملت بها الجالية الاسرائلية منذ أعلن نظام الحماية إلى الآن. فهذه الجالية تتصرف في أوقافها تصرفا مستقلا لا يد للحكومة في قليل ولا كثير منه، فهل ما ينطبق على الاسرائليين، وهم من رعايا جلالة السلطان، لا ينطبق على المسلمين الذين هم الأغلبية الساحقة في هذه البلاد، وعليهم في الواقع تنبني كل المعاهدات وكل الالتزامات الدولية؟

كانت العادة قبل إعلان الحماية بمدة، كما يذكرها كثير من مسني المغاربة، أن يسند لسكان مدن المغرب حق تعيين النظار الذين يشرفون على الأوقاف ويصرفونها في وجوهها، وأن كل هؤلاء النظار يخضعون لوزارة الأوقاف التي أسسها المولى إسماعيل، عليه رحمة الله. ومن المعلوم أن سلطان المغرب هو صاحب السلطة الروحية والسياسية، وأن كل شيء يرجع إليه، أيا كان مصدره، فلهذا كانت الأوقاف كغيرها من المؤسسات الدينية والمخزنية تحت نفوذه ورهن إرادته، ولكن بعد إعلان الحماية، رغم بقاء حق جلالة السلطان أكبر من كل حق، ونفوذه أشمل لكل سلطة، أعلنت مراقبة تامة على كل شؤون المخزن وعلى مؤسسة الأحباس، فلم تبق إذن تحت تصرف المسلمين، المباشر، بل أصبحت عليها مراقبة هي في الواقع ذات الحل والعقد في كل شيء يتعلق بها، فما هو الشكل الذي يتناسب مع التزام المحافظة على مؤسسات الأحباس؟، هل هو الذي تجري عليه الحكومتان الحاميتان اليوم أم لا؟. نظن الشكل الحالي هو أبعد الأشكال عن روح معاهدة الحماية للأسباب التي أشرنا إليها في بداية هذه العجالة، وأن خير طريق يمكن به صيانة الأحباس وإبقاؤها في يد المسلمين يصرفونها حسب ما تقتضيه مصلحة دينهم وبلادهم هو تأسيس مجالس فرعية في كل مدن المنطقة وقبائلها، منتخبة من عموم سكانها، ومن تلك المجالس

ينتخب مجلس مركزي يكون له التصرف المطلق في جميع الأحباس العامة.

هذا هو المشروع الذي ينبغي للحكومة أن تدرسه دراسة مستفيضة وتسعى لإخراجه إلى حيز الوجود لتزيل من ظهرها حمل الأحباس الثقيل.

وإذا ألقينا نظرنا خارج المغرب ونظرنا مثلا إلى فلسطين فإننا نجد مسألة الأوقاف تابعة لنفس اقتراحنا، وسيرها الصالح دليل قاطع على أصلحية رأينا، فهل ستتخذ الحكومة من اهتمامها الآن بمسألة الأحباس فرصة تنظم فيها القضية من أصلها؟، هذا أملنا في الحكومة الاسبانية التي تريد أن تجري قواعد الحماية على أصولها، خصوصا وأنها لا تستطيع إنكار الفوضى التي أصابت الأوقاف الإسلامية في بلادنا، ولا نرتاب في أن الأوقاف إذا نظمت وفق مقترحنا، فسوف تكفي لإصلاح كثير من الشؤون.

## الملحق الرابع أحباس المنطقة الطنجية

منذ عشرين سنة قدم سكان المنطقة الطنجية المغاربة عريضة شعبية تتضمن مطالبهم الشرعية، إلى نواب الدول بطنجة، وقد كانت محتوية على اثنى عشر مطلبا، ومذيلة بإمضاءات الأعيان والوجهاء ومختلف الطبقات، وبعد رفعها إلى ممثلي الدول سافر وفد طنجي إلى إسبانيا للمفاوضة مع الحكومة الإسبانية في تلك المطالب، فقابَلَ مَلِكَ إسبانيا الفونسو الثالث عشر ورئيس الوزارة في ذلك الحين، ورجع مزودا بوعود طيبة.

وقد كان في طليعة المطالب الطنجية مطلب إسناد الأوقاف الإسلامية، داخل هذه المنطقة، إلى هيئة دينية ينتخبها المسلمون المغاربة انتخابا مباشرا، وتكون مستقلة في أعمالها بحيث لا تخضع لتأثير أية جهة من الجهات، ولكن هذا المطلب كغيره أهملته المصالح الاستعمارية، التي تفاهمت في طنجة على قفا سكانها المسلمين.

# الملحق الخامس محاضر المجلس الحبسي الأعلى

منذ ثمانية عشر عاما!

في أواخر ذي الحجة عام 1333 انعقد «المجلس الحبسي الأعلى» لأول مرة بدار المخزن في العاصمة الرباطية، وفي جلسته الختامية خطب المقيم العام ليوطي خطبة بين فيها سياسة حكومته نحو المؤسسات الإسلامية، وأنها قائمة على احترامها وتعضيدها!

ثم انعقد للمرة الثانية بالأعتاب الشريفة في أواخر شوال عام 1335 واستمر أربعة أيام، (غشت 1917) وحضره، زيادة على الوزراء وكبار الموظفين، فريق من علماء المملكة وأعيانها ورؤساء الزوايا والطرق، وكانوا مدة انعقاد المجلس في ضيافة وزارة الأوقاف، واستقبلهم جلالة السلطان المقدس المرحوم مولاي يوسف قبل افتتاح الجلسات ودعا لهم بالتوفيق. وفي بنيقة الصدارة قدمهم وزير الأوقاف المرحوم السيد أحمد الجاي إلى الجنرال ليوطي الذي جاء ليحضر حفلة افتتاح المجلس المبسي في دورته الثانية، وفتحت جلسات المجلس تحت رياسة الصدر الأعظم المرحوم السيد محمد الجباص الذي ألقى الخطبة الافتتاحية، وأعطى الكلمة لوزير الأوقاف، فلم يلبث المقيم العام ليوطي أن قام وألقى خطبة على الأعضاء، ترجمها في الحين رئيس التشريفات

السيد عبد القادر بن غبريط، ثم ودعهم المقيم وانصرف، فشرع المجلس في أعماله، وأخذ وزير الأوقاف يعرض على الأعضاء تقريره الأول عن حالة الأحباس في سنة 1333، وتمكن من إنهائه في الجلسة الأولى. ثم عرض تقريره الثاني عن حالة الأحباس في سنة 1334 فاستغرق فيه الجلسة الثانية بأكملها، ثم قسما من الجلسة الثالثة، وتخللت ذلك عدة ملاحظات قيمة، كما أعقبته عدة خطب وأحاديث مهمة، من بعض الوزراء وبعض الأعضاء، وبعد انتهاء أعمال المجلس قابل أعضاؤه جلالة السلطان، فسألهم عما راج فيه، واستفسرهم عن حالة الأحباس بكل اهتمام، ثم ودعهم وأنعم عليهم بصِلاَتٍ ملوكية طبق العادة.

أما التقرير الأول فقد قسمه الوزير إلى أربعة أبواب، وهو محتو على النقط الآتية:

حالة الأحباس في مختلف أطراف المملكة من جهة تنظيمها وتصرف الوزارة فيها ـ التدابير الوزارية والادارية التي اتخذت لإحصائها وتقويمها ـ ترتيب النظار والعدول النظارات حسب مدخولاتها ـ ترتيب النظار والعدول الحبسيين في الرواتب السنوية، حسب الأقدمية وأهمية الأعمال المكلفين بها ـ تنظيم مسك الدفاتر في سائر النظارات بكيفية واحدة ـ عمل الوزارة الحبسية بالنسبة لأملاك الزوايا والأضرحة ـ النظارات الجديدة المحدثة في القبائل والمدن ـ عرض الميزانية الحبسية لعام 1333؛ الداخل وأنواعه، والصائر وأنواعه، والوفر الفاضل ـ الداخل وأنواعه، والصائر وأنواعه، والوفر الفاضل ـ مقارنة نتائج عام 33 ـ المعاوضة النقدية والأملاك المشتراة منها.

وأما التقرير الثاني فقد قسمه الوزير إلى خمسة أبواب، وهو محتو على النقط الآتية:

عرض الضوابط الصادرة أثناء عام 1334 ـ تنظيم الأملاك الحبسية التي فيها منفعة مسلمة للغير \_ ضبط الأملاك التي فيها جزاء أو استيجار \_ قضايا المنافع التي ليست مسلمة \_ دفع الأوفار للبنك المخزني على وجه الحفظ والأمانة \_ شراء أملاك للأحباس من دراهم المعاوضات \_ تنظيم أحباس الأضرحة والزوايا -التحبيسات الجديدة - إحصاء الأوقاف في بعض القبائل -كراء الأراضى الحراثية \_ كراء حوانيت أصحاب الحرف \_ حفظ خزانات الكتب الحبسية \_ تحسين رواتب الموظفين الدينيين \_ بيان المدخولات المالية من أحباس الجهة الشرقية والجهة الغربية في المملكة \_ عرض أرقام الداخل وأرقام الصائر وأرقام الوفر \_ مبلغ المعاوضات وما اشتري بأثمانها من الأملاك، وهكذا عرضت وزارة الأوقاف سنة 1335 على أعضاء المجلس الحبس الأعلى جميع ما أصدرته من التنظيمات، وأسسته من الضوابط، وبلغته من النتائج، أثناء سنة ثلاث وثلاثين وسنة أربع وثلاثين، وقدمت لكل عضو من أعضاء المجلس قائمة تفصيلية لداخل عام 33، وقائمة تفصيلية لخارجه، وقائمتين أُخْرَيَيْن عن الداخل والخارج عام 34 بغاية الضبط والتفصيل، وهذه القوائم لا تنال محفوظة كذكرى لعهد مضى وانقضى، لأن هذا المجلس قد دخل في خبر كان، وأسدل عليه رداء النسيان، منذ ثمانية عشر عاما...

ومن المفيد جدا للفائدة، الإتيان ببعض القطع والفقرات من تقريري وزير الأوقاف، ومن الخطب والأحاديث التي

ألقيت في هذه الدورة الثانية، حتى يقارن المسلمون بين الحالة في ذلك العهد والحالة اليوم: فمن الخطبة الافتتاحية للصدر الجباص:

«أيها السادات ـ لا زلت أذكر كما تذكرون ذلك اليوم البهيج، الذي افتتح فيه هذا المجلس الأعلى لمرته الأولى، وتذكرون تلك النتائج الحسنة، الناشئة عن صيانة الأملاك الحبسية وتوفير مدخولاتها، وتمهيد القواعد الصحيحة المبادىء لإجراء عواملها ومعمولاتها، بوجود مولانا أيده الله، الـذي مهد السبيل لذلك وأسسه، وأحيى معالمه الدارسة، ومن أحيى حبسا فكأنما حبسه، وبهمة واجتهاد أخينا وزير الأوقاف، الذي بذل كل مجهود في استنتاج مقدمة هذا العمل المحمود. ولاشك أن كل من تذكر ذلك مثلى تحركه عوامل السرور، وتنشرح منه الخواطر والصدور، لتيقنه بانتشار روح الحياة في أمته المغربية، بسبب ما يراه من إحياء شعائرها الدينية. على أنى أتيقن أن فرح الجميع في هذه المرة يكون أقوى، لمواصلة الاجتهاد في تحسين حالة الأوقاف، وتنمية مدخولها وحياطتها من التلف والإتلاف».

ومن خطبة المقيم العام ليوطى:

«أيها السادات بعد تقديم تحياتي إليكم، أعرب لكم عما أنا مغمور فيه من السرور الذي بلغ الغاية، من أجل ترقي حالة الأحباس بالإيالة الشريفة، وإني أقول: إن الفضل في ذلك كله راجع للجلالة الشريفة، التي التفت نظرها إلى الأحباس، فأناطت التكليف بها لوزيرها الوقفي، وستسرون سرورا عظيما بما تشاهدونه وتطلعون عليه في هذا المجلس، من تحسن حالة الأحباس

تحسنا يتسنى لها معه أن تقوم استقبالا بجميع الوظائف الدينية، والمشروعات الإسلامية، ولتعلموا أن الحبس محترم، لا تصرف مداخليه إلا في أمور الدين الإسلامي، ولا يغير بحال عن مقصود المحبسين، وأعماله وتنظيماته كلها موكولة لنظر الجلالة الشريفة، وما لنا في أموره إلا المساعدة للحضرة الشريفة، والتعضيد لوزارتها الوقفية.

وإني لفي انشراح من كلية القرويين، القائمة اليوم بتعليم الشرع الإسلامي وحسن حالتها، وأتمنى لها الزيادة حتى يكون نورها ساطعا على سائر الأنحاء المغربية.

وحيث كان لا يسمح لي الوقت أن أحضر ختام هذا المجلس، حضرت افتتاحه بقصد مشاركتي في عواطفكم، والائتناس بكم، وبصفتي وزير خارجية الجلالة الشريفة، أخبركم أنني سأحيط علم صاحب الجلالة بما لهذا الاجتماع من رونق وحفاوة».

ومن التقرير الأول لوزير الأوقاف:

«أيها السادات ــ لا يعزب عن علمكم ان الأحباس بها قوام المعاهد الدينية، والشعائر الإسلامية، ولذلك التفتت لها الحضرة الشريفة أعظم التفات، فأمرت بضبط مداخلها ومخارجها من سائر الجهات، وأنتج ذلك ما انعقد له المجلس الأول، وقد اقتضى نظر الحضرة الشريفة انعقاد هذا المجلس الثاني لتقرير ما سلكته الوزارة الوقفية عام ثلاثة وثلاثين وعام أربعة وثلاثين».

ومن التقرير الثاني لوزير الأوقاف:

«أيها السادات \_ إن الشؤون المتعلقة بالأمور الدينية، والشرع المطاع، ورواتب تعليم العلوم الإسلامية العالية،

ستلاقى في الأحباس كل تسهيل، إذ ستؤسس قريبا في كل مدينة ميزانية خاصة تتكفل بمباشرة هذه الشؤون التي عليها مدار الهيأة الإسلامية، وبها قوامها، كما سيتسنى إن شاء الله للأحباس بعد بضع سنين، أن تكون خير مساعد ومعاضد لكافة المشروعات الخيرية الإسلامية. وقد حصلت الثقة التامة بما تصدره الجلالة الشريفة من الأوامر في تنظيمات الأحباس، حيث إن كل من له بصيرة صالحة، وشعور ديني، قد تحقق بمصالحها وحسن مقاصدها. ولاشك أنه يتحقق لكم \_ أيها السادات \_ من الإيضاح المتلو على مسامعكم، أن أحباس الإيالة الشريفة المغربية، بوجود مولانا السلطان أيد الله ملكه، صارت ذات أهمية كبيرة، ودخلت في حيز الفوز والنجاح، بما خولها أن تذكر في مصاف غيرها من أحباس الشعوب الإسلامية، وذلك كله بفضل نهضة مولانا الإمام، الذي أعتنى بشؤونها الاعتناء التام، مع تأكيده - أيده الله - بالمحافظة على لفظ المحبس، وعدم العدول عنه بحال، وقد تمشت الوزارة الوقفية على مقتضى نظره السديد، ومقصده السعيد، حيث أنها تعلم أن أملك الأحباس ما هي إلا للأوقاف على المساجد، أو ما عينت له، وبذلك عظم شأنها، وتأسست ضوابط المحافظة عليها، وأني أتمنى لها زيادة الترقي، سيماً وهي من الدين بمكانة كبرى، ولها في الشعائر الإسلامية والشرائع المقدسة حظوة من الاعتبار مكينة عليا».

وبينما كان وزير الأوقاف يعرض ميزانية عام 1334 تكلم وزير العدلية في ذلك الحين، العلامة المحدث

والراوية المغربي الشهير، السيد بوشعيب الدكالي وقال: «إننا لا زلنا نرغب من الوزارة الوقفية المساعدة على الزيادة في رواتب العلماء» وذكر سعادته «أنه طالما اتجه فكره إلى عقد مجلس للنظر في تحسين رواتب العلماء، ووضع قانون لكيفية الدروس العلمية إلقاء وتعليما، وأنه بمقتضى هذه الفكرة يطلب من الوزارة الوقفية النظر في حالة القرويين».

وعقب إنهاء وزير الأوقاف لتقريره، ألقى وزير العدلية العلامة خطبة خاصة مما جاء فيها:

«أيها السادات. لقد شاهدتم بالعيان ما صارت إليه حالة الأوقاف الآن من نماء المدخول وإصلاح الأملاك، وما وضع لذلك من القوانين والضوابط الكفيلة بحفظها من الضياع، بحيث لا يخشى عليها بحول الله احتيال محتال أو ارتكاب خداع، فعظم أمل رجال الدين. إذ لا يخفى عليكم أن ثمرة ذلك كله ونتيجته، هو التوسع والزيادة في رواتب الموظفين القائمين بفروض الدين، والناشرين للعلم بين أكناف المسلمين، من علماء ومتعلمين، وقد وعدتنا الوزارة الوقفية، بإجراء ذلك بعد تعديل الميزانية، والقيام بالحقوق المرعية، لجميع أهل الوظائف الدينية والدروس العلمية. وبسبب ذلك تحصل فائدتان عظيمتان: إحداهما قيام أمور الدين، والثانية نشاط المعلمين والمتعلمين، فما هي إلا أموال أوقاف أسلافكم، تجمع وتحفظ لتصرف عليكم في أمور دينكم، وليس للقائمين بذلك إلا السعى فيما يعود بخيري الدنيا والآخرة عليهم.

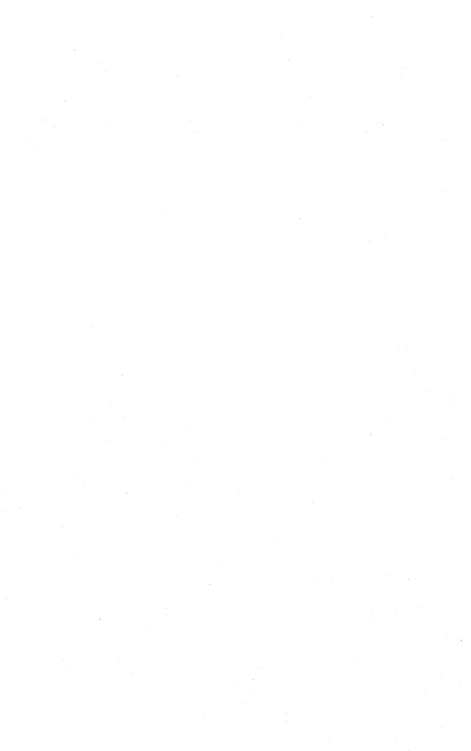
ومما يجمل به تذييل الكلام في هذا المقام، أننا يجب علينا معشر المغاربة أن نكون يدا واحدة، وذاتا متحدة، فيما فيه صلاح الدنيا والدين، وعلى البر وحب الخير متعاونين، ونسعى جميعا فيما فيه هناء الأوطان، وتوسيع دائرة العمران، قال تعالى: ﴿وتعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على الإثم والعدوان﴾، فرحم الله امرءا اشتغل بما يعنيه، واهتم بمصالح وطنه وأمته، وأبقى الذكر الجميل مخلدا بعد موته.

وهذا أميرنا الهمام، أيد الله به الإسلام، منذ ولي أمر المسلمين، وهو مثابر على إحياء مآثر الدين، محافظ على ما رسمه أسلافه الكرام أمراء المومنين، جاد في إصلاح البلاد والعباد، متبع آراء ذوي العقل والإرشاد، فعلينا أن نخلص له الطاعة، ونجتهد في الدعاء للمولى جل وعلا بإدامة ملكه».

وفي ختام جلسات المجلس الحبسي الأعلى، ألقى المرحوم الجباص، صدر الدولة إذ ذاك، كلمته الأخيرة قائلا:

«أيها السادات الكرام \_ قد ثبت لديكم، والحمد لله، من تقريرات وزير الأحباس، منذ افتتاح هذا المجلس السعيد إلى الآن، ما شوقناكم إليه في خطابنا الأول من تقدم شؤون الأحباس، ونمو مواردها المالية، وضبط إجراءاتها الإدارية في الحواضر والبادية، وقد علمتم أن الفضل في ذلك كله، ماضيا وحاليا، واستقباليا، إنما هو للجلالة الشريفة، والحضرة العالية المنيفة، بإعانة جناب المقيم العام، الذي علمتم من خطابه السابق، إخلاصه وشعوره نحو المسلمين والإسلام.

وبناء على ذلك فليبلغ الشاهد الغائب، لتعلم الخاصة والعامة، تفاصيل الأحباس التامة، ويشكر الجميع جلالة سلطاننا المعظم، الذي لا همة له إلا إصلاح شؤون رعيته، والذب عن كيان ملته، أبد الله نصره وخلد في الصالحات ذكره».



# الملحق السادس امتيازات بني إسرائيل

في مناطق المملكة المغربية!

توجد في المغرب أقلية من اليهود تبلغ نحو مائة ألف وعشرين ألفا، منها نحو ثمانين ألفا في المنطقة السلطانية وباقيها موزع بين المنطقة الخليفية والمنطقة الطنجية، ومنذ بسطت الحماية الأجنبية في البلاد أصبح العنصر اليهودي فيها هو العنصر الممتاز على حساب العنصر المغربي الإسلامي، وأعطي لليهود نظام جديد في غاية القوة والمتانة، مطبوع بطابع الحرية والتسامح والثقة إلى أقصى حد ممكن...

ففي المنطقة السلطانية لم تكد تنتهي ست سنوات بعد إعلان الحماية الفرنسية، حتى أنشأت فرنسا لليهود محاكم دينية يهودية «Tribuneux Rabbiniques» في مرتبة المحاكم الأخرى القائمة بالمملكة المغربية منذ عهد قديم، لتفصل بينهم في قضايا الأحوال الشخصية والمواريث طبقا للفقه الإسرائيلي (التلمود وشروحه والعمل اليهودي بالمغرب)، وجعلت كل محكمة مؤلفة من أربع حاخامات:

واحد رئيس، وواحد كاتب ضبط، وإثنان قضاة، وسمحت بأن تصدر هذه المحاكم أحكامها باللغة العبرية، وأنشأت في نفس الوقت محكمة يهودية عليا بالرباط لاستئناف أحكام المحاكم الحاخامية مؤلفة من أربع حاخامات أيضا. ولتبيين اختصاصات هذه المحاكم، وتحديد مسطرتها القانونية، وتنظيم التوثيق الإسرائيلي وأجور الموثقين صدر ظهير 22 مايو 1918، وظهير 17 مايو 1919، وظهير 17 مايو في الميزانية العامة، بينما المحاكم الشرعية الإسلامية بقيت مهملة دون تجديد ولا تنظيم، وأصبحت خارج بقيت مهملة دون تجديد ولا تنظيم، وأصبحت خارج الميزانية غير معترف بها من حكومة الحماية...

وفي المنطقة الطنجية ظهرت عناية خاصة باليهود، فوقع التنصيص عليهم في الفصل السابع والعشرين من اتفاقية باريس، الموضوعة لتحديد النظام الطنجي، المؤرخة بتاريخ 18 دجنبر 1923، يقول هذا الفصل: «إن الدول الثلاث المتعاقدة تتعهد بأن تضع في أقصبر أجل ممكن، النظام الإداري والقضاءي للطائفة الإسرائيلية بطنجة». ووفاء بهذا التعهد صدر ظهير يحدد اختصاص القضاء اليهودي والتوثيق الإسرائيلي، مقتبس من نظام اليهود في المنطقة السلطانية، وظهير يحدد القواعد الواجب اتباعها عند حضور الإسرائيليين أمام محكمة المندوب «ممثل جلالة السلطان بالمنطقة الطنجية» وصدر ذلك بتاريخ 4 يناير 1927.

وفي المنطقة الخليفية تأسست محكمة حاخامية عليا مؤلفة من ثلاثة أعضاء سنة 1924 ثم وضعت الحكومة الاسبانية تنظيما كاملا للقضاء اليهودي وحددت اختصاصه ومسطرته وتوثيقه، وأعادت تنظيم محكمته العليا بتطوان، وسمحت أن تصدر الأحكام اليهودية باللغة العبرية مع تسجيل ترجمتها بالاسبانية، وأصدرت في ذلك ظهيرا طويلا محتويا على سبعة وثلاثين فصلا بتاريخ 20 مارس 1928، نشرته الجريدة الرسمية في عددها الثالث عشر من تلك السنة، وأصدرت قرارا وزيريا بتاريخ 21 مارس من نفس السنة يعين أجور الموظفين في المحاكم اليهودية: فلرئيس المحكمة الحاخامية العليا سنويا ستة آلاف بسيطة إسبانية والقضاة أربعة آلاف بسيطة، ولكاتب المحكمة العليا ثلاثة آلاف بسيطة، ولكاتب المحكمة العليا ثلاثة آلاف بسيطة، ولكل الشي تحتاجها، وفي سنة 1928 أعطى لجميع المحاكم اليهودية مصاريف التأثيت من الميزانية العامة.

إلى جانب هذا الامتياز الأساسي الخطير، الذي تتمتع به اللغة العبرية والشريعة الموسوية وحدها يوجد امتياز آخر هو ألصق الامتيازات الإسرائيلية بهذا الكتاب وملحقاته، ذلك هو امتياز «المجالس الطائفية اليهودية»، فقد كانت لليهود قبل الحماية لجان طائفية، مهمتها فقط جمع الضرائب الموضوعة على اللحم ومدخولات الأحباس وتوزيعها على الأعمال الخيرية الخاصة بطائفتهم، فلما أعلنت الحماية الأجنبية في البلاد اعترفت الحكومات الحامية لهذه اللجان بوجود قانوني خاص، ووسعت دائرة اختصاصها، وحولتها إلى مجالس حقيقية، لها سيطرة ونفوذ في كثير من المسائل الملية اليهودية، الأمر الذي ليس له نظير عند المسلمين الذين يكونون أكثرية الوطن الساحقة...

ففى المنطقة السلطانية صدر ظهير بتاريخ 22 مايو 1918 (11 شعبان 1336) لتنظيم لجان الطائفة الإسرائيلية وتسيير أعمالها بطريقة منظمة جديدة، وطبقا لهذا الظهير حسب فصله الأول، أصبح اختصاص اللجان اليهودية مساعدة المحتاجين، وإدارة الأحباس (التي يسميها العبريون هكديش Heqdesh). وملاحظة القيام بالشعائر الدينية، وتأليف هذه اللجان حسب الفصل الثاني، يكون من رئيس المحكمة الحاخامية أو حاخام مندوب من قبله، ومن أعيان إسرائيليين يعينون طبقا للقوائم التي يقدمها اليهود، وعدد الأعضاء بختلف حسب أهمية الجهة من أربعة إلى عشرة، وقوائم الترشيح يلزم أن يكون فيها من الأسماء ضعف العدد الواجب تعيينه، ويسمى الأعضاء في هذه اللجان لمدة سنتين مع إمكان تجديد تسميتهم عدة مرات كما في الفصل الثالث، أما رياسة اللجان فهي موكولة للأعضاء، ولهم أن يختاروا من بينهم كل سنة رئيسا. ووظائف الجميع مجانية لا تتكلف بها الميزانية العامة طبقا للفصل الخامس، وميزانية الطائفة تتألف حسب الفصل الرابع من متحصل الهدايا والصدقات ومدخول الضرائب الإسرائيلية ومستفاد الأحباس، وبعد تقديمها في كل سنة يصادق عليها الصدر الأعظم. وعلى هذا النمط تقريبا صدر ظهير بتاريخ 15 فبراير 1925 (21 رجب 1343) ينظم لجنة الطائفة الإسرائيلية بطنجة طبقا للفصل السابع والعشرين من اتفاية باريس المنعقدة سنة .1923

أما المنطقة الخليفية فقد وجدت فيها الأقلية اليهودية تسامحا عظيما من جانب السلطة الإسبانية، واكتسبت

حقوقا لم تنلها إلى الآن لا في المنطقة السلطانية ولا في المنطقة الطنجية، وحصلت لمجالسها الطائفية على اختصاصات واسعة لم تنلها أية أقلية يهودية في أي بلد من البلدان، وانتهزت الفرصة لذلك في عهد المقيم العام السنيور خوردانا فأصدر لها ظهيرا طويلا يقع في اثنين وعشرين فصلا بتاريخ 28 يناير 1930 (27 شعبان 1348).

وفي مقدمة هذا الظهير «إعلان رغبة الحكومة في تسيير الطوائف الإسرائيلية تسييرا حسنا، ووضع أسس متينة ثابتة لإدارة شؤونها والمحافظة على نفوذها، وإعلان رغبة الحكومة في نمو المؤسسات اليهودية وتقدمها ونجاح أعمالها». والظهير يعطي للجان الطائفة الإسارائيلية إسما جديدا غير مستعمل في المنطقتيان الأخريين، فيسميها باسم «المجالس الطائفية الإسرائيلية Consejo comunal Israelita» ويعطى الحق في تأسيسها للإسرائيليين حيثما وجدوا، ويجعل عدد أعضائها تابعا لنسبتهم العددية في مختلف الجهات، كما في الفصل الثاني، ويمنحها الحرية التامة في وضع لوائحها الداخلية كما في الفصل الثالث، ويمد مدة بقائها إلى ثلاث سنوات ثم يقع تجديدها كما في الفصل السادس، ويعتبر المجلس الطائفي بتطوان مجلسا مركزيا بالنسبة لبقية المجالس الطائفية الأخرى، وممثلا لها عند غيبة رؤسائها أمام الدوائر العليا، مع إعلان أن هذه المركزية لا تمس استقلال أي مجلس في نظامه الداخلي كما في الفصل السادس عشر، ويحتم على كافة المجالس الطائفية أن ترفع سائر قضاياها ومشاكلها إلى المحكمة الإسرائيلية

بتطوان كما في الفصل الثامن عشر، وأن تنشر كل سنة تقريرا مفصلا عن حساباتها السنوية داخلا وخارجا كما في الفصل العشرين، وينص الفصل الرابع عشر على أن وظائف الأعضاء في هذه المجالس مجانية.

وأهم فصل في هذا الظهير هو الفصل السابع عشر الذي أعطى للمجالس الطائفية اليهودية الاختصاصات المهمة الآتية:

#### أ \_ إسعاف المحتاجين.

ب \_ إدارة المدارس اليهودية، ومراكسز التعليم، والمستشفيات، والمسلاجئ، ودور السولادة، والمياتم، والأحباس، وباقي الشؤون الدينية من بِيَعٍ، ومقابر، وتلقين المحتضرين، ودفن الموتى.

ت ـ جمع الضرائب والصدقات الإسرائيلية.

ث \_ إدارة مداخيل الطائفة اليهودية من الأملاك الخاصة والضرائب ومحصل الصدقات والأحباس والوصايا.

ج ـ مراقبة الجمعيات الخصوصية التي لها صبغة دينية أو خيرية.

ح ـ حق إنشاء ضرائب طائفية جديدة وتخفيض الضرائب الموجودة.

خ \_ إعطاء الإذن بتأليف جميعات جديدة خيرية أو دينية أو ثقافية وبجمع صدقات خصوصية.

وبهذا الفصل أصبحت الطائفة اليهودية تعيش داخل المنطقة الخليفية في مملكة إسرائيلية مستقلة تمام الاستقلال دينيا واجتماعيا وثقافيا...

يزاد على ذلك أن هذه المجالس مجالس انتخابية على طريقة الانتخاب المباشر، فكل إسرائيلي مقيم باحدى جهات المنطقة يصح أن يكون ناخبا ومنتخبا في هذه المجالس ولو كان يحمل جنسية أجنبية، ولا يشترط فيه سـوى أن يكون مـن أصل مغـربي كمـا في الفصـل الأول، ويشترط في الناخب أن يجاوز عمره العشرين سنة، وفي المنتخب أن يكون بالغا 25 سنة وليست له سوابق جنائية كما في الفصل الرابع والفصل الخامس. ولضمان حق الناخبين وحريتهم وتنظيم عملية الانتخاب اشترط الظهير أن يكون الاستدعاء للانتضاب في البيع، وأن تحرر في كل البيع قائمة بأسماء التابعين لها البالغين ما فوق العشرين سنة، وتوضع نسخة منها في أبرز مكان من كل بيعة قبل حلول موعد الانتخاب بعشرين يوما حتى يقدم الناخبون ما لهم من الشكايات المناسبة، ويتمكنوا من الاعتراض على ما يرونه مجحفا بحقوقهم، كما في الفصلين السابع والثامن، واشترط الظهير أيضا أن توضع بطائق خاصة تعطى للناخبين تدعى «بطاقة ناخب Tarjeta de elector» كما في الفصل الرابع، وأن يكون الانتخاب سريا وبأوراق متماثلة فى حجمها ولونها كما في الفصل العاشر، وأن توضع أوراق التصويت في صندوق مختوم عليه بطابع رئيس المحكمة الإسرائيلية أو الحاخام الأكبر كما في الفصل التاسع، وأن تعين لجنة بالتصويت الشفهي لإحصاء أصوات الناخبين، ووضع قائمة الأشخاص المنتخبين كما في الفصل الحادي عشر.

وقد نشر هذا الظهير الخطير في الجريدة الرسمية للمنطقة الخليفية بعددها الرابع الصادر سنة 1930 وعرضنا لمضمونه كاف لتبيين الاتجاه اليهودي الذي جرت عليه سلطات الحماية في حين أن مصالح المسلمين الملية لا تزال في فوضى وارتباك، والمسلمين المغاربة لا يزالون محرومين من كل هذه الحقوق...

## الملحق السابع أحباس الجزائر وتونس

كان بالجزائر قبل عصر الاحتلال الفرنسي أحباس وفيرة غنية، فلم تكد تستولى فرنسا على الجزائر حتى مدت يدها إلى أحباس المسلمين، ووضعت قزارا بتاريخ 8 شتنبر 1830، من جملة ما تضمنه ضم الأحباس الإسلامية إلى أملاك الدولة، واستمر الأمر كذلك إلى أن أعلنت الجمهورية «فصل الدين عن الدولة» في القانون الشهير الصادر سنة 1905، فضيقت الخناق على المؤسسات الدينية أكثر من ذي قبل، وتم توزيع أراضي الأحباس على المعمرين الفرنسيين، ولم يبق ببلاد الجزائر شيء من الأوقاف الإسلامية، اللهم إلا ببلاد ميزاب حيث تقيم الأقلية الإباضية!

أما تونس فقد نظم أحباسها وزيرها الوطني المرحوم خير الدين، وصدر أمر سام سنة 1291 هجرية قبل إعلان الحماية الفرنسية بتأسيس جمعية للأوقاف، تكون هي الإدارة المركزية التي ترجع إليها سائر الوكالات (النظارات)، وتقوم بضبط الأوقاف وحصر أعيانها، وحمايتها من التفويت، د ومراقبة من هو مكلف بالأحباس الخاصة من المقدمين، ويكون لها نواب خارج العاصمة، وعينت الحكومة التونسية إذذاك معتمدا من قبلها داخل «جمعية الأوقاف» خولته النظر في ماليتها، وكلفته بإدخال التراتيب الحديثة في حساباتها، وجعلت إدارة جمعية الأوقاف مؤلفة من رئيس وأعضاء ثلاثة وكاتب أول،

وتحت هذه الإدارة تسعة أقسام إدارية مختلفة على رأس كل منها رئيس، وجميع الوكلاء (النظار) يرجعون إلى نظرها الخاص، أما الواسطة بين الجمعية والحكومة فهو الرئيس الأعلى للجمعية.

وبعد ذلك ببضع سنوات هجمت الجيوش الفرنسية على العاصمة التونسية، وقدم قائدها معاهدة إلى بَايْ تونس تتضمن إعلان الحماية الفرنسية على الإيالة التونسية، فاضطر الْبَايْ إلى توقيعها بتاريخ 12 مايو 1881 تحت اسم «معاهدة الضمانة». ثم قدمت فرنسا إلى باى جديد معاهدة أخرى أوسع من الأولى، فتم توقيعها بتاريخ 8 يونيو 1883، وهي المعروفة باسم «معاهدة المرسى». وعقب هذه المعاهدة أخذت فرنسا تمديدها إلى أوقاف المسلمين بتونس، كما مدتها من قبل إلى أوقاف الجزائريين. ففي سنة 1884 شرعت الإدارة الفرنسية في توزيع أراضي «الأحباس العمومية»، وفي سنة 1898 صدر قرار يوجب على «جمعية الأوقاف» أن تسلم لإدارة الفلاحة (الاستعمار) كل سنة ما لا يقل عن ألفى هكتار من أراضي الأحباس ابتداء من تلك السنة فصاعدا، وفيما بين سنة 1884 وسنة 1908، أي في مدة أربع وعشرين سنة، أخرجت الإدارة الفرنسية بتونس من يد «جمعية الأوقاف» ما يزيد على سبعة وثلاثين ألف هكتار من أراضى «الأحباس العمومية».

وعندما كان الفرنسيون يقومون بالدعاية لنفوذهم في المملكة المغربية قبل الحماية، كانوا يخفون سياستهم المتبعة في تونس ضد المقدسات الإسلامية، وكانوا يذيعون بين المغاربة أن أوقاف التونسيين محفوظة

بأيديهم لا يعتدي عليها أحد. ومما وقع في هذا الباب أنه لما ذهب المرحوم السيد محمد الجباص إلى الجزائر سفيرا من قبل الحكومة المغربية بمناسبة الاتفاقات الجزائرية، قدم إليه الوالي العام ريفوال عدة أنظمة وقوانين، مدنية وعسكرية، بصفتها معمولا بها في الجزائر وتونس ليطلع عليها جلالة السلطان الأسبق مولاي عبد العزيز، وكلف بترجمتها وتصحيحها مصحح المطبوعات العربية في إدارة الولاية العامة بالجزائر السيد الكمال محمد بن مصطفى بن الخوجة، وأمر الوالي العام بطبعها في الجزائر لهذا الغرض سنة 1902 تحت عنوان «مجموع مشتمل على قوانين مفيدة وتنظيمات سديدة». وفي هذه المجموعة ورد الكلام على «الأوقاف وتنظيماتها في تونس» بشكل يوهم أن هذه المؤسسة مستقلة عن النفوذ الفرنسي تمام الاستقلال، وأنها بيد المسلمين ولا تخدم إلا مصالحهم، بينما كانت الأوقاف التونسية في ذلك العهد نفسه قد ضاع منها قسم كبير في سبيل الاستعمار والمعمرين، ولم تكد تصل سنة 1919 حتى كانت أراضي الأحباس العمومية بتونس كلها موزعة بين الفرنسيين...

غير أنه كانت لا تزال هنالك «أحباس خصوصية» تبلغ نحو ثلث الأرض الفلاحية، فوضعت الإدارة الفرنسية مشروعا جديدا يقضي بالاستيلاء على هذه الأراضي الحبسية الخاصة توسيعا للاستعمار، وكان ذلك سنة 1920، فقامت ضجة عظيمة في الأوساط الإسلامية ضد هذا المشروع، اضطرت معها الإدارة الفرنسية إلى حفظ مشروعها في سجل الملفات، ولكنها أثارته من جديد

حوالي سنة 1927، فتارت من أجله عدة قلاقل، جعلت الكتاب الاستعماريين ينصحون الإدارة الفرنسية في المملكة المغربية، بأن تتروى في تطبيق السياسة الاستعمارية داخل مراقبة الأحباس...

وفي هذه المدة الأخيرة ثارت على صفحات الجرائد التونسية «مشكلة الأحباس الخاصة» من بعض نواحيها، كما ثارت داخل «المجلس الكبير» بين الأعضاء التونسيين، وأخذ الرأي العام التونسي يطالب بإلغاء أمر سنة 1913، وأمر سنة 1919، المتعلقين بهذا الموضوع، وهَمَّ بعض الأعضاء بالاستعفاء من «المجلس الكبير»، احتجاجا على موقف السلطة الفرنسية، الأمر الذي اضطرها إلى أن تعد الأعضاء التونسيين بتأليف لجنة اضطرها إلى أن تعد الأعضاء التونسيين بتأليف لجنة خصوصية لدراسة المشكلة قبل خامس عشر مايو الماضي، ولكنها أخلفت الوعد فلم تؤلف لجنة، ولم تحل مشكلة...

وبالإجمال، فالأحباس التونسية الآن قد عجزت ميرانيتها عجزا تاما، وقد اضطرت «جمعية الأوقاف» أخيرا إلى إسقاط تسعين من موظفيها، واضطرت لتسليم المستشفى الصادقي الذي كانت قائمة به كغيره من الأعمال الخيرية إلى الحكومة. وللانفاق على مصاريفها الضرورية لجأت إلى الاقتراض والسلف، وهي الآن، بفضل سياسة الحماية الفرنسوية، على أبواب الإفلاس!

#### الملحق الثامن

الأوقاف الإسلامية تحت الانتداب الفرنسي

بعد مُضِيِّ زمن قصير على تقديم العريضة الحبسية الأولى المؤرخة بتاسع وعشري شوال 1352 (فبراير 1934) قامت حركة احتجاجية كبرى من أجل الأوقاف الإسلامية في البلاد السورية، الموضوعة تحت الانتداب الفرنسي، تتشابه في أسبابها وغاياتها مع الحركة الحبسية بالمملكة المغربية تشابها كبيرا، وذلك بمناسبة قرار أصدرته المفوضية الفرنسية العليا بتاريخ 3 فبراير القرار يحمل رقم 35 أصدرته المفوضية، بعد المحاولة التي فشلت فيها في العام الماضي حيث دعت إلى انتخاب مجالس الأوقاف وحشدت بالخصوص جميع الهيئات الرسمية للقيام بذلك الانتخاب، الأمر الذي أثار استياء عظيما بين مسلمي سوريا وأدى إلى تأجيل الانتخاب، وتعيين مجلس للأوقاف طبقا لأوامر المفوضية العليا!

وقد كانت حَلَبُ ودِمَشْقُ على رأس البلاد السورية في القيام بهذه الحركة الوقفية، فنظم الحلبيون والدمشقيون إضرابات عامة، كما نظموا عدة اجتماعات في المساجد الكبرى، كالجامع الأموي، وجامع سيدي هشام، وألقوا خطبا عظيمة الأهمية في الدعوة إلى الدفاع عن الأوقاف، واسترجاعها ليد المسلمين دون تدخل من السلطة الانتدابية، ولم يلبث المسلمون السوريون خارج حلب

ودمشق أن اقتفوا أثر الحلبيين والدمشقيين، فحررت عرائض (مضابط)، وألفت وفود، وتكونت لجان للدفاع عن الأوقاف الإسلامية هنا وهناك، وعقدت لجنة العلماء الدمشقيين بالخصوص اجتماعا لهذه القضية مساء 17 فبراير، كما عقدت جمعية الهداية الإسلامية بدمشق اجتماعا للغاية نفسها، وقد أعلن العلماء «أن الشريعة والقانون لا يبيحان تدخل الحكومة في تعيين مجالس الأوقاف الإسلامية باعتبار أن الأوقاف الإسلامية دائرة مستقلة لا علاقة لغير المسلمين بها، ولأن نص الواقف كنص الشارع» كما أعلنوا «أن موقفهم من مجالس كنص الشارع» كما أعلنوا «أن موقفهم من مجالس لم يكن، لأنه مخالف للقانون والشريعة» وأعلنوا «أنهم سيعملون كل ما في وسعهم لحمل المراجع المسؤولة على انتخاب مجالس الأوقاف مهما كلفهم الأمر».

ووقعت مقابلات بين المدافعين عن الأوقاف وبين ممثلي السلطة الفرنسية، فقابلوا المندوب فيبر، ووعدهم بتأجيل تنفيذ القرار رقم 35 مدة شهر كامل، ريثما يدرس أولو الأمر قضية الأوقاف درسا وافيا، وقابلوا المندوب لا فاستر، فحول القضية إلى قضية أغراض! وطلب من الوافدين عليه تعيين أسماء الأشخاص الذين يستحقون أن يملأوا كراسي مجلس الأوقاف، فأفهموه أن المسألة يست مسألة أشخاص، ولكنها مسألة تسليم الأوقاف لاصحاب الحق فيها، وإعطاء المسلمين السوريين حق الانتخاب الحر لمجالسها، واضطر رئيس الوزراء إلى مفارقة دمشق والذهاب لبيروت، حتى يتفاوض مع المفوضية العليا في قضية الأوقاف، التي أصبحت شغل

المسلمين الشاغل في سوريا، ثم انعقد مجلس الوزراء بدمشق لبحث هذه القضية خاصة، بحضور المندوب فيبر وجيناردي مفتش الأوقاف العام، ولكنه لم ينته إلى قرار يرضى المسلمين...

وعندما تم الاجتماع العام الذي انعقد في جامع سيدي هشام، والذي حضره ما يزيد على ألف نسمة، وقع المجتمعون الاحتجاج الآتى:

«الأمة الإسلامية تستنكر الوضع الشاذ الذي تدار بموجبه الأوقاف الإسلامية، وهي تطلب تحقيق ما يلي:

1 \_ جعل الأوقاف الإسلامية بسائر حقوقها في يد الأمة الإسلامية، عملا بمنطوق المادة 114 من القانون الأساسى.

2 \_ وللوصول إلى هذا الحق الصريح والقضية المسلمة، نطلب إلغاء القرار رقم 35 الصادر في 3 شباط (فبراير) سنة 1934 عن المفوضية، والمرسوم الجمهوري اللبناني، القاضي بضياع حقوق الأمة الإسلامية في أملاكها الموقوفة في أراضي الجمهورية اللبنانية، مع إلغاء كل وضع لا يتفق مع حقوق الأمة الإسلامية».

وكتبت جريدة «النداء» افتتاحية في هذا الموضوع بقلم صاحبها ورئيس تحريرها الأستاذ الكبير كاظم الصلح بتاريخ 19 ذي القعدة 1352 موفق 4 مارس 1934 مما جاء فيها:

«إذا كانت قضايا الأوقاف \_ إدارتها وارتباطاتها \_ موضع عناية من جميع الأفراد والهيئات، فما ذلك إلا لأنها منذ الأصل تَمُتُ إلى مصالح الناس \_ أفرادا وجماعات \_ بصلة وثيقة، كما تتصل الأرزاق الخاصة بأصحابها

ومديريها، أو لأنها كالمؤسسات العامة، والشركة ذات السهام، لكل مساهم أن يعنى بأمرها ويبحث، ويناقش، ويخاصم، ويدافع، ولعل الأوقاف ــ فوق ذلك ـ أكثر هذه الأموال صلة بالأخلاق وبالحرمة، فهي بهذه النسبة تأخذ من عناية الملإ ورعايته.

لذلك رأينا مدينة حلب منذ أيام تغلي بالهياج، إذ رأت أوقافها مهددة «بالتنظيم» غير المرغوب فيه، وظلت على هياجها حتى نالت الطمأنينة كما تريد، وهي عدم اللجوء إلى طريقة التعيين في أعضاء مجالس الأوقاف.

وبالأمسر أيضا قامت دمشق لشيء من هذا، فأضربت أسواقها عن العمل، تبيانا عن إرادتها في قضية أوقافها، وهي ساعية في استكمال مطالبها بطرق أخرى نظن أنها تؤدي إلى غرضها المطلوب، وهكذا تسعى جميع الجهات إلى استخلاص سيادتها على الأوقاف.

الحق أن مشكلة الأوقاف عموما ـ ولاتها ونظمها ومرجعها ـ ما زالت منذ وقوع الاحتلال عقدة لم تحل، ساورها الجهل تارة، والكسل تارات، فهل تظل عقدة معقدة، رغما عن جميع هذه الرغبات التي مازال أصحاب الأوقاف الشرعيون يبدونها منذ سنين؟».

أما العرائض التي حررت بهذه المناسبة فقد وقعها مسلمو سوريا من سائر الطبقات، وفي مقدمتهم شيوخ الإسلام وعلماء الدين، بقصد توجيهها إلى المراجع العليا وجمعية الأمم بالخصوص، وهي تتضمن المطالبة «بتسليم الأوقاف الإسلامية إلى المسلمين أسوة بأوقاف الطوائف الأخرى، ونزع السلطة الحكومية عنها بكل معاني الكلمة، وترك الأوقاف الإسلامية حرة دون أدنى

مراقبة حكومية»، والمطالبة «بأن تديرها هيأة إسلامية ينتخبها المسلمون هي التي تعَيِّنُ موظفي الأوقاف، وتحدد رواتبهم بصورة تتفق مع شروط الواقفين ومع مصلحة الوقف».

ومما جاء في إحدى العرائض «أن السلطة استولت على أوقاف جامع السلطان إبراهيم في جبلة، وعلى أوقاف الحرمين الشريفين، وأنها تدير هذه الأوقاف مباشرة وتستغل ريعها لخرينتها الخاصة، دون أن يكون لدوائر الأوقاف أو للمسلمين أية علاقة بها».

وفي طليعة العرائض التي وُجِّهَ تُ، عريضة حَلَب، ويَحْسُنُ هنا الاتيان بنصها كنموذج للعرائض السورية في هذه المسألة. تقول العريضة الحلبية.

"إن الأوقاف هي حق خاص للطائفة التي وقفت لها وليست مؤسسة حكومية، فلا يجوز لسلطة أن تتدخل في شؤونها وتنظيم إدارتها، لأن ذلك حق خاص للطائفة وحدها، كما لا يجوز تسلط الحكومة على شؤون التاجر في تجارته، أو على رب البيت في شؤون بيته، وأن لكل أمة من الأمم أوقافا لمعاهدها الدينية، وملاجئها الخيرية، تحفظ بها دينها، وتصون يتيمها وفقيرها وعاجزها، وهذه الأوقاف احترمتها الشرائع، وصانت الاتفاقات الدولية حرية تصرف الأمة بها، وأن الأمة الإسلامية تملك هذا الحق الطبيعى كما تملكه سائر الطوائف.

لكن الواقع في سوريا هو أن سائر الطوائف حرة في أوقافها، مطلقة اليد فيها، تتمتع بهذا الحق المقدس بدون أدنى تدخل لسلطة محتلة، أو حكومة محلية، إلا الأمة الإسلامية وحدها، فإنها مسلوبة ذلك الحق، فقد أقامت

السلطة على الأوقاف الإسلامية مراجع عليا في الحكومة المحلية تتولى تعيين مدير الأوقاف ومأموريها، وتصدر قوانينها، وتتدخل في انتخاب لجان إدارتها، وبذلك حرمت الأمة الإسلامية من استعمال إرادتها الحرة في تشكيلات أوقافها، وتنظيمها، وكيفية انتخاب لجان إدارتها، مما أدى إلى اختلاس شطر من تلك الأوقاف، وحصول الفوضى فيها، والقضاء على أكثر حقوق الجوامع والمدارس، والفقراء والعجزة، وسائر وجوه الخيرات العمومية، وصار ربع الأوقاف يوضع أكثره ما بين رواتب ضخمة لموظفي لأوقاف ومراجعها العليا يتنعمون بها كأن الأوقاف وقفت لهم!

إن كل ذلك لم يعد خافيا على أحد، ولم يعد يطيق المسلمون أن يصبروا عليه، لقد آن للسلطات أن تضع حدا لهذه المهزلة المخجلة، وأن تنفذ بصورة جدية ما أجمعت عليه الاتفاقات الدولية، وأقرته جمعية الأمم، ونص عليه صك الانتداب في المادتين السادسة والتاسعة، وأيدهما الدستور السوري في المادة 114 من حرية الأوقاف، لأنها من الشؤون الدينية، وقد تكررت المواعيد بذلك وطال أمد الانتظار، وكل شيء على ما هو عليه، فنحن مسلمي حلب نستنكر كل الاستنكار من فنحن مسلمي علب نستنكر كل الاستنكار من للسلطات الحاكمة شدة التمسك بالمنهج الحاضر، الذي لا يدل على عاقبة محمودة، ونطلب تسلم المسلمين أوقافهم، لأنهم أصحاب الحق فيها، وخيرها وضرها عائد عليهم، ليديروها بصورة تؤمن منافعهم، وينتخبوا من قبلهم انتخابا حرا من يريدونه للقيام بإدارة شؤونها ومراقبتها، دون تدخل لأية سلطة حكومية أو فردية فيها، إسوة ببقية دون تدخل لأية سلطة حكومية أو فردية فيها، إسوة ببقية

الطوائف في سورية، كما أننا نعلن أن الأمة الإسلامية لا تعترف بكل ما بُيِّتَ في شؤون أوقافها بدون إرادتها».

وهذه الحركة التي ابتدأت منذ أوائل ذي القعدة 1352 (منتصف فبراير 1934 تقريبا) قد استمرت متصلة إلى جمادى الأولى 1353 (أواخر غشت 1934) أي أكثر من نصف سنة، وفي أوائل شهر جمادى الأولى سافرت وفود حلب، ودمشق، وحمص، وحماة، وطرابلس، والسلاذقية إلى بيروت لرفع مضابط الاحتجاج إلى المفوضية العليا، وانضمت إليهم اللجنة البيروتية للدفاع عن الأوقاف، ولم تلبث الوفود أن اتصلت بالمفوضية فاعتذر سعادة المفوض بأنه مريض، واعتذر سكرتيره العام بأنه لا يرى حاجة لمباحثة الوفود في هذه المسألة...

فأذاع ممثلو لجان الدفاع عن الأوقاف الإسلامية في سوريا من أعضاء الوفود المذكورة البيان التالي:

«إن ممثلي لجان الدفاع عن أوقاف المسلمين وصلوا بيروت هذا اليوم الأربعاء، واتصلوا فورا بالمفوضية العليا لطلب موعد من العميد السامي، بغية مقابلته وتقديم العرائض التي يحملونها من الأمة الإسلامية على اختلاف طبقاتها، المتضمنة مطالبهم بإدارة أوقافهم إدارة طائفية محضة، وإقامة البراهين والأدلة الساطعة على أحقية هذه المطالب، وعلى ما أصابهم من حيف في أوقافهم، وقد أجيبوا على طلب المقابلة بأن فخامة المفوض مريض، فطلب واحيثذ مقابلة السكرتير العام، فأجيبوا أن المفوضية لا ترى حاجة لمباحثة خصوصية في هذا

الشأن، وترى أن تودع العرائض المذكورة لها لتنظر في جوابها!

واضطر المندوبون أن يرسلوا عرائض الأمة الإسلامية إلى المراجع الإيجابية بالبريد، قياما بالأمانة المعهودة إليهم من قِبَل مُوفِدِيهم.

وإن ممثلي الدفاع لا يسعهم والحالة هذه إلا الاحتجاج على رفض المفوضية العليا مقابلتهم، لسماع شكوى المسلمين ومطالبهم الحقة في أوقافهم، أسوة بغيرهم من الطوائف، ولا سيما أن وجود مستشار للمفوضية العليا على رأس هذه الأوقاف لا يبرر هذا الرفض، ولا يبقي مجالا للقول بأن هذه القضية طائفية لا دخل للسلطان فيها».

ثم قرروا جمع مؤتمر عام وعقده في حلب بحضور ممثلين من سائر المناطق السورية، لاتخاذ خطة حازمة إزاء موقف السلطات الفرنسية في الأوقاف الإسلامية.

iki je pod poslava i poveni se poveni se

# الملحق التاسع

#### مؤتمر الدفاع عن الأوقاف الإسلامية

في أوائل جمادى الثانية من هذا العام (1353) انعقد بسوريا مؤتمر للدفاع عن الأوقاف الإسلامية، حضره ممثلون من سائر الطبقات، ونواب عن لجان الدفاع عن الأوقاف التي تألفت في مختلف المدن السورية منذ بضعة شهور، وكان اجتماعه في حلب الشهباء، ووقع افتتاحه يوم الجمعة صباحا بتاريخ 5 جمادى الثانية في بيت المحامي المعروف الأستاذ أحمد منير الوفاءي، وانتخب لرياسته فضيلة الشيخ عبد الحميد الجابري، وعقب انتهاء الجلسة الافتتاحية، توجه أعضاء المؤتمر إلى الجامع الأموي الكبير، الذي احتشدت فيه جماهير المسلمين، وما كادت تنتهي صلاة الجمعة، حتى أخذ الخطباء يتسابقون إلى منبر الخطابة واحدا بعد واحد، وكانت خطبهم كلها دائرة حول قضية الأوقاف وموقف السلطة الانتدابية الغريب في هذه القضية.

وفي الجلسة الثانية، عرضت اللجنة التحضيرية على هيأة المؤتمر أبحاثا سبعة للمناقشة فيها:

1 ـ استقلال إدارة الأوقاف بشكل طائفي.

2 - طلب تأليف مجلس طائفي إسلامي ليضع نظاما للتمثيل الديني ولإدارة الأوقاف. 3 - طلب إعادة الخط الحجازي للأوقاف.

4 — الاحتجاج على سلب حرية الانتقال للحجاج المسلمين وتقييدهم بالسفر في شركة خاصة.

5 - الاحتجاج على رفض مقابلة المفوض السامي لوفود المسلمين، الذين حملوا مطالب الأمة في أوقافها.

6 ـ الاحتجاج على القرارات والأنظمة الوقفية الجديدة،
 المخالفة لأحكام الدين الإسلامي.

7 ـ انتخاب لجنة تنفيذية لإنفاذ مقررات المؤتمر.

وفي الجلسة الثالثة، تم الاتفاق على نصوص المطالب والاحتجاجات، ثم أذاعت اللجنة التنفيدية بيانا ضافيا عن مؤتمر حلب طبقا للصيغة الآتية:

«إن الأوقاف الإسلامية ركن ركين لمصالح المسلمين من عدة نواح، أهمها ما يلى:

فأولا، تنظيم التعليم الديني تحصيلا وإرشادا، فقد وتقفت على ذلك أوتاف كثيرة ليخرج في المسلمين علماء تجمعهم وحدة العلم والعقيدة، يتشربون حقائق الدين وأسراره وتعاليمه، ليقوموا بإرشاد الناس إلى مناهج الدين العلمية والعملية، وغرس التربية الإسلامية في نفوسهم، بالحض على فضائل الأعمال حتى تصبح فيهم خلقا ثابتا.

وثانيا إقامة الشعائر الدينية والعبادات المفروضة وسائر ما يتعلق بها.

وثالثا تنظيم المصالح الطائفية، وسد عوز الفقراء والأرامل والايتام والمحتاجين، الذين يوجب الدين على مجموع الأمة أن تهتم بشأنهم، وكل ذلك قد ضمنته الأوقاف الإسلامية التي هي الثروة الدينية الوحيدة.

ومن البديهي أن هذه المقاصد الشريفة، لا تتحقق إلا إذا كانت الأوقاف بيد الأمة الإسلامية، تديرها هيئات منتخبة منها انتخابا حرا، لتكون حريصة على صلاح الأوقاف الذي يكسبها ثقة الأمة وائتمانها، لأن الإنسان إنما يحرص على صيانة الشيء وصلاحه بقدر ماله فيه من علاقة حيوية، فتفويض أمر الأوقاف إلى غير الأمة صاحبة الحق، يؤدي حتما إلى عكس الغاية المتوخاة منها، ولذا وجب أن تستقل الأمة في أوقافها دون أي سيطرة أو تدخل لسلطة حاكمة أو إرادة فردية عليها.

# \_ تدخل السلطات في أوقافنا:

غير أن هذا الحق المشروع لا تتمتع به فعلا في البلاد السورية إلا الطوائف غير المسلمة، أما المسلمون فإن أوقافهم قد تدخلت فيها السلطات الحاكمة، فحرَمَتُهم من حق إدارتها على وفق إرادتهم ومصالحهم التي راعاها الواقفون، واستأثرت تلك السلطات بتعيين مجالس الأوقاف الإسلامية وموظفيها خلافا لقواعد الحقوق العامة وللقوانين الخاصة.

كما أنها من جهة أخرى انتحلت لنفسها، دون أي مُسَوِّغ، حق التشريع في أحكام الأوقاف الإسلامية فأوجدت قوانين تصادم أحكام الشرع الإسلامي، ومن شأنها أن تودي إلى محق الأوقاف والقضاء عليها بقرارات الاستبدال (المعاوضة النقدية) الصادرة عن المفوضية العليا، حيث فسَحَ هذا الاستبدال المخالف للشرع، مجالا كبيرا لسوء الاستعمال فيه، وأثبت الإحصاء أن معظم أموال الاستبدال قد تبعثر في سبل

غير مرضية، أو أنه موضوع في صندوق أحد المصارف، ينتظر آفة تجترفه، بعد أن كان عقارات ثابتة تدر الغلة الدائمة، التي تحمى بها مصالح المسلمين.

#### - قرار الاستبدال:

وأغرب ما ظهر من التفرقة بين أوقاف المسلمين وأوقاف غيرهم، تفرقة يتجلى بها قَصْدُ مَحْقِ الأوقاف الإسلامية خاصة دون غيرها، قرار الاستبدال ذو الرقم 80 الذي تنص المادة 12 منه على أن العقار المستبدل إن كان من الأوقاف الإسلامية فإن بدله تسري عليه أحكام الميزانية السنوية لدائرة الأوقاف، فيجوز توزيعه في مصارف الغلة، مع أن الحكم الشرعي أن قيمة العقار المستبدل يجب أن يشترى بها عقار آخر، حفظا لعين الوقف، لأن توزيع قيمة العقار هو استهلاك للوقف.

أما إن كان العقار المستبدل من أوقاف الطوائف غير المسلمة، فقد أوجبت المادة المذكورة أن يشترى ببدله عقارات حتما، عوضا عن العقارات المستبدلة.

### - الإهمال وسوء التصرف:

وقد نشأ من استئثار السلطات بالأوقاف الإسلامية إدارة وتشريعا، وحرمان المسلمين من حقهم فيها، أن انقطعت مراقبة الأمة الإسلامية عما يجري في دوائر أوقافها، وأصبحت هذه الدوائر سرا من الأسرار الحكومية، وفسح فيها ميدان واسع لسوء الاستعمال، وإهمال الأعمال، وسوء التصرف في إنشاءات الابنية وفي الإيجارات، وفي غير ذلك مما لم يعد خافيا على

كما أنها أصبحت مرتعا خصبا لتعيين المحاسيب والمتزلفين في وظائف الأوقاف الإدارية، المحلية والعليا، التي تجترف قسما عظيما من واردات الأوقاف.

## \_ لماذا عقد مؤتمر الأوقاف ؟

فلهذه المآسي المؤلمة، والحيف الواقع على الأوقاف الإسلامية، ضاق المسلمون ذرعا، ورأت لجان الدفاع أن تضاعف جهودها، وتوسع ميدان العمل المشترك، الذي يجب أن يحتوي تحت لوائه كل مسلم في نفسه ذرة من الغيرة الدينية، فدعت إلى عقد مؤتمر عام باسم «مؤتمر الدفاع عن الأوقاف والمصالح الإسلامية» يمثل الأمة الإسلامية بجميع طبقاتها، فتم عقده بحلب، ودام من خامس إلى ثامن جمادى الأخيرة 1353 (14 أيلول 1934 إلى غاية 17 منه) ووجدت فيه عناصر نواب الأمة، والوزراء السابقون، ورجال القضاء الشرعى، وعلماء الدين، والوجهاء، والمحامون، والتجار، والأطباء، وغيرهم، وتمثلت فيه المدن التالية: دمشق، حمص، حماة، حلب، طرابلس، الـ الاذقية، دير الزور، وقد بحث المؤتمر قضية الأوقاف الإسلامية من سائر وجوهها، وقرر ما يجب عمله وسلوكه لرفع الظلم عن أوقاف المسلمين، وإنقاذ البقية الباقية منها.

#### \_ مبدأ استقلال الأوقاف:

وقد رأى المؤتمر أن جميع ما تشتكي منه الأوقاف الإسلامية من ضرر، وضياع، وسوء تصرف وإهمال، إنما نشأ من تدخل السلطات الحاكمة في هذه الأوقاف

إدارة وتشريعا وتوظيفا، فقرر المؤتمر قبل كل شيء مبدءا عاما هو وجوب التمسك باستقلال الأوقاف الإسلامية عن سيطرة السلطات الحاكمة، وتحقيق إدارة طائفية منتخبة، تقوم على نظام طائفي يوضع خصيصا لذلك، حسبما تشير إليه المادة 114 من الدستور السوري، بحيث يكون هذا النظام ضامنا لمصالح المسلمين في أوقافهم، وتمثيلهم تمثيلا حقا في إدارتها، وقد جعل المؤتمر هذا المبدأ هدفا له.

## ـ المجلس التأسيسي للأوقاف :

وبما أن مثل هذا النظام الطائفي العام لشؤون الأوقاف الإسلامية وإدارتها يجب أن يضعه مجلس ملي عام منتخب ممثل للأمة الإسلامية جميعا، لا كمجلس الأوقاف الأعلى الذي عين تعيينا سنة 1930 وعهد إليه بوضع قرار التنظيمات الجديد، المعروف بقرار 10، فقد قرر المؤتمر تقديم طلب إلى المراجع الإيجابية، لتأليف مجلس تأسيسي إسلامي ينتخب أعضاؤه من مسلمي سائر البلدان على درجة واحدة، تنحصر مهمته في وضع هذا النظام الطائفي المنشود لإدارة الأوقاف الإسلامية والتمثيل الديني الإسلامي، ليكون للأمة الإسلامية كيان ديني منظم معتبر، وقد وضع المؤتمر نص هذا الطلب، كما وضع لائحة نظام لكيفية انتخاب هذا المجلس وفق رغبات المسلمين. هذا وقد رأى المؤتمر أن المطالبات الإدارية برفع هذا الظلم عن أوقاف المسلمين مما قام ويقوم به المسلمون لم تثمر شيئا، وأن هناك طرقا قانونية أخرى يمكن التشبث بها لإلقاء المسؤولية على

عاتق السلطات المسببة للأضرار الواقعة في أوقاف المسلمين فقرر المؤتمر اتباعها.

### \_ الخط الحجازي:

وقد بحث المؤتمر قضية الخط الحجازي الذي هو من أعظم الأوقاف الإسلامية وتتعلق به مصالح الحج الشريف، والذي كان أخذ من الأوقاف وسلم إلى شركة خط دمشق حماة وتمديداتها بقرار من المفوضية العليا بدون مسوغ مشروع، فوضع المؤتمر احتجاجا ومطلبا يرفع إلى المراجع، متضمنا طلب إعادة هذا الخط الحجازي الموقوف إلى المسلمين.

# \_ الحجاج ينقلون كالأمتعة:

وبما أنه قد أعقب سلب هذا الخط الحجازي أن أصبح الحجاج السوريون يجبرون على الركوب في بواخر شركات معينة، تلتزم نقلهم كالأمتعة التزاما، بموجب اتفاقات تعقد سنويا بينها وبين المفوضية ولا يسوغ لهم الركوب في غيرها، مما لا يتفق مع حرية المسافر، وقد أوجب ذلك ضغطا عظيما على الحجاج وإعداما لراحتهم، فقد قرر المؤتمر إصدار احتجاج ضد هذا الحجر على حرية الحجاج، وقد وضع نص الاحتجاج.

# \_ رفض مقابلة الوفد:

وقد رأى المؤتمر أن رفض المفوضية العليا مقابلة الوفد الإسلامي، الذي اختارته لجان الدفاع عن الأوقاف من رجال العلم والدين في مختلف البلدان، والحامل

شكاوي المسلمين ومطالبهم المشروعة إلى المفوضية العليا بشأن الأوقاف الإسلامية، بتاريخ آب 1934، بينا لم يسبق للمفوضية أن رفضت وقد طائفة من الطوائف، يعد خرقا لقاعدة المساواة بين الطوائف ومسا لكرامة الأمة الإسلامية، وهي أكثرية هذه البلاد، فقرر المؤتمر أن يحتج على ذلك ووضع نص الاحتجاج.

### - كتاب عن الأوقاف:

وقد لاحظ المؤتمر أن جميع ما قيل وطلب وكتب وخطب عن الأوقاف الإسلامية لم يكن من الممكن التفصيل فيه، ولا بيان جميع صور الحيف الواقع على هذه الأوقاف، ولا جزءيات الأضرار اللاحقة بها، والاختلال وسوء الاستعمال الواقع في دوائرها من جراء التدخل غير المشروع من قبل السلطات فيها، وأنه يجب تنوير الرأي العام الإسلامي عن ذلك، فقرر المؤتمر وضع كتاب تفصل فيه حالة الأوقاف الإسلامية في سوريا داخلا وساحلا.

# - اللجنة التنفيذية للمؤتمر:

وقد انتخب المؤتمر بالاقتراع السري لجنة تنفيذية تتألف من سبعة أعضاء حلبيين، مركزها حلب، ليسهل اجتماعها كل آن، وعهد إليها بأن تمثله لدى الأمة والسلطات، وأن تقوم بتنفيذ مقرراته وسلوك الطرق التي تراها، للوصول إلى الغاية المنشودة، وفوضها أن تنتخب مفوضين عنها يمثلونها في سائر البلدان.

#### ـ العهد والميثاق:

هذا ولتمتين الأواصر وشد العزائم، قرر المؤتمر تبادل العهود والأيمان بينه وبين أعضاء اللجنة على الثبات في في سبيل تحرير الأوقاف الإسلامية، فأعطى كل واحد من أعضاء المؤتمر العهد التالي: «أعاهد الله والجماعة الحاضرين والأمة الإسلامية، وأعطي ميثاقا على أن أكون ما استطعت عاملا في سبيل أوقاف المسلمين ومصلحتها، ودفع العدوان عنها، والسعي في تحقيق أماني المسلمين، وأن أكون مؤيدا للجنة التنفيذية التي انتخبت في هذا النهار، ومنفذا لقراراتها ومطالبها الموافقة لمصلحة المسلمين، وأن أبقى يدا واحدة مع إخواني في ذلك».

## ـ اللجنة ووظائف الحكومة:

ولكي يكون أعضاء اللجنة التنفيذية أحرارا في العمل الملقى على عاتقهم، دون أن تربط أحدهم بالحكومة صلة منفعة تخدره ويحذر فواتها، أعطى كل واحد من أعضاء اللجنة التنفيذية القسم التالي: «يمينا أعاهد الله، وأشهد الجماعة الحاضرين والأمة الإسلامية، - على أني - إلى أن تتحقق الإدارة الطائفية في الأوقاف - لا أقبل - ما دمت في اللجنة التنفيذية وإلى ستة أشهر من انفكاكي عنها تعييني في وظيفة ما أو وكالة ما، في دوائر الحكومة، أو الأوقاف الإسلامية، أو البلدية، إلا الوظائف الدينية التي في عهدتي الآن» وقد قرر المؤتمر أن تكون له دورة في عهادة النعقادية سنوية يجتمع فيها بدعوة من اللجنة التنفيذية.

#### ـ عبء اللجنة التنفيذية:

ثم انفض المؤتمر الكريم الميمون، وترك للجنة التنفيذية العمل والتنفيذ ومتابعة خططه التي رسمها للحال والاستقبال، فقامت بهذا العبء الواجب، متكلة على الله سبحانه وتعالى ومستعينة به، وهي تواصل سهرها على ترتيب العمل وأداء الواجب بتؤدة وتنظيم، كي لا يتسرب إلى أعمالها الاضطراب، وتضمن الدوام والانتظام، فقد قال نبينا عليه الصلاة والسلام: «أحب الأعمال إلى الله ما داوم عليه صاحبه».

هذا، وإن اللجنة التنفيذية لَتَزُفُّ إلى المسلمين تفاؤلها العظيم من تنبه المسلمين إلى أمر أوقافهم، وتأمل بفضل الجهود والجهاد وتأييد الشعب الإسلامي أن يكون ذلك اليوم قريبا، يوم يستقل المسلمون بأوقافهم ويديرونها إدارة انتخابية طائفية تنعشها وتنميها، وتحيي الغاية التي وقفت لأجلها، فتزدهر بذلك العلوم الإسلامية، والتربية الدينية، وتحيى المدارس الدارسة، والمصالح الطائفية البائسة، وترقى الثقافة الإسلامية العامة، ويصبح للمسلمين كيان مجتمع يقوم على أساس متين من التنظيم.

حلب في 15 جمادى الأخيرة 1353 ـ 24 أيلول سنة 1934.

اللجنة التنفيذية

# الملحق العاشر

نظرية محمد كرد علي في استقلال الأوقاف الإسلامية

منذ ثمان سنين نشر السيد محمد كرد علي الجزء الخامس من كتابه العظيم «خطط الشام»، وكتب فيه نيفا وثلاثين صفحة عن «الأوقاف» في سوريا في عهدها القديم والحديث. وبعدما شرح حالة الأوقاف في العهد العثماني أخذ يتكلم عنها في العهد الفيصلي ثم في عهد الاحتلال والانتداب الفرنسيين، وبَيّنَ نظريته فيما يجب أن تكون عليه الأوقف الإسلامية في عهد الانتداب.

ونظرا لقيمة الرجل العلمية، المعترف بها في العالم الإسلامي، بصفته «رئيس المجمع العلمي العربي» و«عضو المجمع اللغوي الملكي بمصر»، ولقيمته السياسية والإدارية، بصفته «وزيرا سابقا» في الجمهورية السورية، نرى فائدة كبرى في الاتيان بالفقرات الأخيرة التي وردت في بحثه مما يتصل بموضوعنا.

قال رئيس المجمع العلمي العربي:

«وفي عهد الحكومة العربية الفيصلية، ألَّف ديوان الأوقاف تاليفا جديدا، ولم تلبث أن فاضت واردات الأوقاف عن نفقاتها، لأن المبالغ الباهظة التي كانت ترسل إلى العاصمة التركية ظلت في خزانة الدائرة التي شرعت توسع على أرباب الشعائر، وتحدث كثيرا من الوظائف وأخذت ترمم المساجد، والمدارس، والأعيان الموقوفة.

حتى إذا تقلص ظل سلطان الملك فيصل (رحمه الله) واحتلت الجيوش الفرنسية داخلية بلاد الشام أصيب ديوان الأوقاف بتبلبل مالي...

وقضت إرادة المفوض السامي الأول الجنرال غورو أن يتدخل المنتدبون في الشؤون الإسلامية المحضة، وذلك بالاشراف على أوقاف المسلمين دون أوقاف اليهود والنصارى، في حين أن الدولة العثمانية الإسلامية لم تتدخل في شؤون أوقاف اليهود والنصارى المنضوين تحت لوائها، سواء أكان ذلك إبان قوتها أم إبان ضعفها، وتركت إدارتها إلى المجالس الطائفية.

كما أن الدولة البريطانية لم تتدخل في مصر بشؤون الأوقاف الإسلامية فاستثنت وزارة الأوقاف المصرية من سيطرة الاستشارة وسلطة المستشارين، وتركتها مناطة بشخص عزيز مصر مباشرة.

وقد نهجت أيضا هذا النهج في فلسطين، فتركت إدارة أوقاف المسلمين وجميع شؤونهم الدينية كتقليد القضاء الشرعي، والفتيا، والوعظ، والإرشاد، والخطابة، والإمامة، إلى مجلس ينتخب أعضاءه المسلمون يدعى «المجلس الإسلامي الأعلى».

أما في البلاد المشمولة بالانتداب الفرنسي فقد أنشئت المراقبة العامة على شكل مبتدع بين الأشكال الحكومية، ووضع غريب غير معهود بين الأوضاع الإدارية، وكذلك يقال في مجلس الأوقاف الإسلامية الذي قضت بتأليفه (واختارت معظم أعضائه من أعداء التجدد وعشاق الاحتفاظ بالقديم وإبقائه على قدمه)، وفصلت بذلك دواوين الأوقاف الإسلامية عن الحكومات المسلمة الأهلية، ووصلتها مباشرة بالمفوضية العليا، وجعلت لها مستشارا غير مسلم يتصرف في شؤونها الإدارية والمالية بسلطة واسعة.

وكان من أحداث مراقبة الأوقاف إرهاق خزائنها بالرواتب المستحدثة العظيمة، ولم تأت بعمل يذكر، مجاراة لمقتضيات العمران والترقى الحديث.

وأرى أن تتخلى المفوضية العليا في بلاد الانتداب الفرنسي عن التدخل في أوقاف المسلمين بواسطة مستشارها الفرنسي، المستمد منها نفوذه مباشرة، فإنه لا فرق بين هذا التدخل وبين التدخل في شؤون الصلاة والركاة والصيام والحج، لأن الولاية على الأوقاف الخيرية، ولا سيما الدينية المحضة، هي من القضايا الشرعية الصرفة، فلا فرق والحال هذه في الحظر بين إمامة النصراني بالمسلمين في الصلاة وبين ولايته على أوقاف مساجدهم ومعابدهم...

وهذا الحظر غير مقصور على الإسلام، بل هو من ضروريات جميع الديانات، فإن النصرانية مثلا تحظر أن يتعاطى أحبار المسلمين ومشايخهم ما يتعاطى أساقفة النصارى وقسيسوهم من التعميد، والتكليل، والتكريس، والحرمان، والغفران، كما تحظر ولاية المسلمين «الموحدين» على أوقاف كنائس النصارى «المثلثين وأديارهم، وهذا سر إحجام الدولة العثمانية المسلمة عن التدخل في أوقاف اليهود والنصارى من رعاياها، وتركها إدارة أوقافهم والولاية عليها لمجالسهم الطائفية.

فالواجب على حكومة الجمهورية الفرنسية أن تترك المسلمين في هذه الديار طلقاء التصرف في أوقافهم، وتقصر عنايتها على الإرشاد في الشؤون المدنية».



# الملحق الحادي عشر وقف السكة الحديدية الحجازية.

في عهد الخليفة المرحوم السلطان عبد الحميد، فكرت الدولة الثمانية القائمة بخدمة الحرمين الشريفين، أن تقوم بمشروع خطير يساعد المسلمين على أداء فريضة الحج، بسرعة، وراحة، وطمأنينة على النفس والمال، وذلك بمد سكة حديدية من دمشق إلى مكة المكرمة، ولكنها رأت أن مشروعا كهذا يفتقر إلى مساعدة الشعوب الإسلامية ومعونة رؤسائها، فجرت في هذا الموضوع مفاوضات حسنة، وتألفت في الأستانة لجنة لتأسيس السكة الحديدية الحجازية، ولم تلبث هذه اللجنة أن أرسلت وعاظها ودعاتها إلى بلاد الإسلام لجمع التبرعات والهبات، خدمة لهذا الغرض السامى، فأجاب المسلمون نداءها في المشرق والمغرب، وكانت أسماء المتبرعين منهم تعلن في الجرائد التركية، والعربية، والفارسية، والهندية، وغيرها من الجرائد الأجنبية المنتشرة في أطراف العالم. وتشجيعا للتبرع في هذا السبيل، ضربت الدولة العثمانية أوسمة خاصة ذهبية وفضية، أطلقت عليها «أوسمة إعانة السكة الحديدية الحجازية» ووزعتها على المتبرعين في كل الجهات. وحيث رأيت أن المبالغ المجموعة لا تكفي لتسديد مصاريف المشروع، أصدرت طوابع خصوصية باسم «طوابع السكة الحجازية»، وأعلنت ضرورة إلصاقها على أكثر الأوراق، والسندات، والعقود، والاستـدعاءات، واتخذتها طـوابع رسمية مـوقتة

نظير الطوابع المختصة بالديون العمومية، وكان كل «العثمانيين» ملزمين باستعمالها. ومن مجموع هذه الواردات مُدَّتُ السكة الحديدية الحجازية ووصلت فقط إلى المدينة المنورة، ولمساعدتها وتقويتها أصدرت الدولة العثمانية عدة فرمانات ملوكية منحت بموجبها إدارة السكة الحجازية عدة امتيازات، بينها امتياز إنشاء مرفأ حيفا ورصيفه واستثمارهما، وامتياز استغلال شلالات مياه تل شهاب، وامتياز استثمار المياه المعدنية الواقعة في طريق السكة الحجازية.

ولتسجيل وقفية هذه السكة أصدرت الدولة العثمانية قانونا في 18 آب سنة 1330 رقم 1921 يعلن أن السكة الحديدية الحجازية «وقف إسلامي محض». وفي سنة 1914 طلبت الحكومة الفرنسية أن تقدم إليها تركيا إدارة هذه السكة كضمانة للسلف الفرنسي الذي أرادته الحكومة التركية، ولكنها رفضت طلب فرنسا رفضا باتا بحجة أن هذه السكة وقف إسلامي عام لا يجوز لها التصرف فيه مطلقا، وقد كان ريعها يصرف قسم منه على تعمير الخطوط الحديدية، وقسم على المبرات التي يستكمل بها الحجاج راحتهم، وكانت مربوطة بوزارة الاوقاف دون غيرها من وزارات الدولة العثمانية.

وصفة «الوقفية» المنسحبة على السكة الحجازية اعترفت بها «معاهدة لوزان»، كما اعترف بها «الاتفاق البريطاني الفرنسي» المؤرخ في 27 كانون الثاني سنة 1923. وفي معاهدة لوزان، زيادة على ذلك، مادة خاصة تنص على اعتبار كل الامتيازات التي منحتها تركيا قبل الحرب العامة، امتيازات باقية مرعية الإجراء. ولاشك أن

في طليعتها الامتيازات العثمانية التي منحتها للسكة الحديدية الحجازية. وفي «صك الانتداب» الذي أملته عصبة الأمم على الأمة العربية لم تهمل قضية الأوقاف الإسلامية، بل خصصت لها الفقرة الأخيرة من صك الانتداب الفرنسي في سوريا، ووقع التنصيص فيها على «أن الأوقاف تدار وفقا للشرعية الإسلامية وطبقا لإرادة الواقفين». وهذا الصك لم يخول للسلطة المنتدبة أكثر من حق النقليات العسكرية عند الضرورة على خطوط السكة الحجازية الواقعة في الأراضي السورية، بشرط أن تدفع لإدارتها الأجور العادية، طبقا لاتفاق يقع بين الطرفين، كما جرت بذلك العادة في عهد الحكومة العثمانية، وقد وقع النص على هذا في الفقرة الثالثة من المادة الثانية من الانتداب الفرنسي.

غير أن السلطات المنتدبة في بلاد العرب لم تسر في أعمالها طبقا لروح القانون ونص المعاهدات. ففي فلسطين الواقعة تحت الانتداب الانجليزي وزعت إنجلترا خطوط السكة الحجازية أقساما: قسم وضعته بيد إدارة سكة حديد فلسطين، وقسم نقضته وباعت مواده للسكان بسعر 192 قرشا مصريا للطن، وقسم قدمته لإدارة سكة حديدة الشام، وقسم تركته مهملا معرضا للخراب تحت رحمة التأثيرات الجوية المختلفة. وفي سوريا الواقعة تحت الانتداب الفرنسي اتفق مفوض فرنسا مع الشركة الفرنسية «شركة حديد الشام ـ حماة وتمديداتها»، وعقد معها عقدة بتاريخ 22 شباط سنة 1924 سلم بموجبها إلى هذه الشركة جميع خطوط السكة الحجازية الممتدة بسوريا، ومدت يدها على معمل الخط العمومي الكبير

الذي كانت تصلح فيه وتعمر آلات الخط وأدواته المحركة والمتحركة، والذي كان أعظم معمل ميكانيكي في الامبراطورية العثمانية، فاستقلت الشركة الفرنسية بشؤون المعمل منذ ابتداء آذار سنة 1924. وتحت تأثير هذا الاعتداء الخطير، قامت دمشق وقعدت كغيرها من بلدان الإسلام، وأضرب الدمشقيون بتلك المناسبة ثلاثة أيام متوالية، احتجاجا على السلطة الفرنسية، وأبرقوا إلى عصبة الأمم ووزارة الدول الكبرى، مبينين ما في هذا العمل من اعتداء على حقوق المسلمين الدينية، ومخالفة لنصوص الأوفاق الدولة العلنية، وأغرب من هذا كله موقف «مؤتمر الديون العثمانية» الذي انعقد في الأستانة وباريس، فقد قرر وجوب تقسيم السكة الحديدية الحجازية وتجزئتها واعتبار كل قسم منها ملكا للبلاد التي يمر بها...

يزاد على ذلك ما وقع من تضريب في هذه السكة، خصوصا في الجسور والقناطر، وأهم الجسور الضربة واقعة بين معان والعقبة، وبين العقبة وتبوك، وعددها يبلغ 57 جسرا، وهناك جسور خربة أخرى ليس لها من الأهمية ما لتلك السبعة والخمسين، وهي واقعة بين تبوك والمدينة المنورة.

ومن أجل هذه الحالة الشاذة التي انتهت إليها السكة الحديدية الحجازية، وهذا الموقف الغريب الذي اتخذته ضدها السلطات الاستعمارية المنتدبة، اضطر مفكرو الإسلام إلى القيام بالدفاع عن هذا الوقف الإسلامي الخطير، ودعوة سائر مسلمي الأرض إلى المشاركة في هذا الدفاع، فتألفت بدمشق «لجنة الدفاع عن الخط

الحديدي الحجازي» عام 1349 ــ 1930 تحت رياسة المسلم الغيور، الأمير سعيد حفيد المجاهد الكبير الأمير عبد القادر الجزائري، وقامت هذه اللجنة بدرس حالة الخط الحجازي في ماضيه وحاضره دراسة مفصلة مصحوبة بالحجج والأرقام، ولخصت نتائج درسها في تقرير مختصر أذاعته باسم رئيسها على العالم الإسلامي بتاريخ فاتح ذي الحجة سنة 1349 موافق 18 نيسان 1931، وفي هذا التقرير لفتت نظر المسلمين إلى ما آل إليه حال هذا الوقف الإسلامي المقدس، وبينت ما ترتئيه من الوسائل لإنقاذه من الأيدي الأجنبية المغتصبة، التي تتصرف في أمواله، وأملاكه، ومعامله، ومداخره، تصرفا لا يقبله شرع، ولا يسوغه قانون، وطالبت بتأليف لجان مماثلة لها في مختلف البلاد الإسلامية للدفاع عن وقف السكة الحجازية، ودعت إلى وضع إدارة هذه السكة بيد لجنة إسلامية إخصائية منتخبة من مسلمي البلاد التي يمر بها الخط الحجازي.

وفي سنة 1350 انعقد «الموتمر الإسلامي العام» بالقدس الشريف، وشارك في عضويته مندوبون يمثلون مسلمي اثنين وعشرين دولة، في طليعتها المملكة المغربية، وكان انعقاده ما بين 27 رجب و7 شعبان من تلك السنة (وفق 7 ـ 17 كانون الأول «دجنبر» سنة (1931) فأثيرت في جلساته مشكلة السكة الحديدية الحجازية، واتخذ المؤتمر فيها بالاجماع عدة قرارات، كلف لجنته التنفيذية بإبلاغها إلى جمعية الأمم، ومفوض فرنسا في سوريا، ومندوب بريطانيا في فلسطين، فقامت اللجنة التنفيذية بواجبها أحسن قيام، ورفعت قرارات

المؤتمر الإسلامي العام إلى الجهات الثلاثة، في الوثيقة الآتية:

«أن المؤتمر الإسلامي العام الذي عقد بمدينة القدس الشريف في 27 رجب 7 \_ شعبان سنة 1350 (وفق 7 \_ 17 كانون أول «دجنبر سنة 1931») قد بحث في قضية وقف سكة حديد الحجاز، واتخذ مقررات بالاجماع تتعلق بهذه القضية التي يزداد اهتمام العالم الإسلامي بها لخطورتها الدينية وارتباطها بالغاية التي أنشيء هذا الوقف من أجلها، وهي تسهيل الوصول إلى البقاع المباركة لتأدية فريضة الحج المقدس.

وإن اللجنة التنفيذية للمؤتمر الإسلامي العام، عملا بقرار منه، تنهي إلى فخامتكم في كتابها هذا مع الاحترام، المقررات التي اتخذها المؤتمر لتبلغ إلى الحكومتين الفرنسية والبريطانية وإلى جمعية الأمم في وقف سكة حديد الحجاز وهي:

1 \_ إن المعرّق الإسلامي العام يؤيد المقررات المتخذة في المعرّق الإسلامية السابقة المعقودة في مختلف الأقطار الإسلامية، ويؤيد المساعي التي تبذلها الهيئات الإسلامية الحاضرة في العالم الإسلامي من جمعيات ولجان وغيرها لاسترداد هذا الخط الحديدي (وهو وقف إسلامي صحيح) مع ما له من امتيازات وحقوق وأملاك وأموال منقولة وغير منقولة، وهو الوقف الذي أنشىء بأموال المسلمين وإعاناتهم المالية والعينية، تسهيلا لأداء فريضة الحج المقدس.

2 ـ إن المؤتمر يحتج على استمرار وضع اليد على هذا الوقف والتصرف به \_ خلافا لإرادة العالم الإسلامي ـ

في المناطق الواقعة تحت السلطتين الفرنسية والبريطانية في سوريا وفلسطين.

3 ـ ويطالب المؤتمر حكومتي فرنسا وبريطانيا بتنفيذ ما اعترفت به معاهدة لوزان من كون هذا الخط وقفا إسلاميا، ويطلب منها التقيد بما ورد في صك الانتداب من أن السلطة المنتدبة لا تتعرض للأوقاف الإسلامية، وتسليم الخط الحجازي إلى هيئة إسلامية تتولى إدارته وفقا للغاية التي أنشئ من أجلها.

4 ـ ويطالب المؤتمر كلا من الحكومتين بالامتيازات التي منحت لوقف سكة حديد الحجاز، وبالأملاك التي ملكته إياها الحكومة العثمانية السابقة بموجب فرمانات سلطانية وأسناد خاقانية، وهي الامتيازات والأملاك الوقفية في الأراضى التي تحت السلطتين.

5 ـ ويحتج المؤتمر على ما قرره مؤتمر الديون العثمانية المعقود في الأستانة وباريس من تقسيم الخط الحجازي وتجزئته واعتبار كل قسم منه ملكا للبلاد التي يجتازها، ويعلن المؤتمر عدم اعترافه بهذا القرار الذي وضعه مؤتمر الديون العثمانية.

6 ـ ويحتج المؤتمر على عدم العمل بموجب القوانين العثمانية الصادرة قبل الحرب المتعلقة بوقف سكة حديد الحجاز وامتيازاته وأملاكه، مع أن المقررات التي صدرت عند احتلال الحلفاء لسوريا وفلسطين 1917 ـ 1918 تقضي بإنفاذ القوانين العثمانية الصادرة قبل الحرب.

7 \_ وقرر هذا المؤتمر اتضاذ التدابير المقتضية لاسترداد هذا الوقف بجميع حقوقه وامتيازاته وأملاكه وبذل الجهود اللازمة لذلك.

وإن اللجنة التنفيذية ترجو من جمعية الأمم الموقرة أن تتدخل في الأمر، ابتغاء اتخاذ التدابير لتنفيذها تحقيقا لرغبة العالم الإسلامي، وترى اللجنة التنفيذية أنه جدير بجمعية الأمم وحكومتي فرنسا وبريطانيا أن تعير رغبات المسلمين عناية أكيدة. وخاصة في مسألة كهذه لها خطرها وشأنها من الوجهة الدينية المحضة، وتأمل اللجنة أن تتلقى الجواب الذي تجيب به جمعية الأمم، وكل من الحكومتين المذكورتين.

وتفضلوا يا صاحب السعادة بقبول فائق الاحترام. رئيس اللجنة التنفيذية للمؤتمر الإسلامي العام.

ثم مر ما يزيد على ثلاث سنوات بعد انعقاد «المؤتمر الإسلامي العام» والسلطات المنتدبة في سوريا وفلسطين لم تعدل موقفها، ولم ترفع اليد العادية عن وقف السكة الحجازية، الأمر الذي جعل هذه القضية تثار في الصحافة الإسلامية غير ما مرة. وقد كتب الصحافيون العرب في هذا الموضوع كتابات تدل على أن «الفكرة الاستعمارية المسيحية» هي التي لا تزال حائلة دون إرجاع هذا الوقف الى أيدي العرب والمسلمين، حيث إن الخط الحجازي «هو عصب القومية العربية، والجامعة الإسلامية»، وخطة السلطات الاستعمارية المنتدبة، تقضي «بأن تبقى بلاد العرب مقطعة الأوصال، مفككة العرى مشتتة الشمل» مع ما في ذلك من مجاراة لمبادئ «السياسة الصهيونية» القائمة على عداوة العرب ومحاربة «الوحدة العربية الإسلامية».

وفي هذه المدة الأخيرة تحدثت الصحافة الإسلامية عن مساع خاصة تقوم بها الحكومة العربية السعودية

لإعادة سير الخط الحديدي الحجازي، وأدلى فخامة نوري باشا السعيد الوزير العراقي المشهور في الأسبوع الأول من شهر شوال (1353) بتصريح قال فيه:

«إن صاحبة الشأن في قضية الخط الحجازي الآن هي الحكومة العربية السعودية، وإن الحكومة العراقية تؤيد ما تطلبه الحكومة السعودية، بشأن إعادة سير هذا الخط، وتؤيد ما تقوم به الآن من عمل على إعادة سيره من دمشق إلى المدينة المنورة، لأن هذا الخط هو وقف للمسلمين، واستيناف سيره يعود لمصالح المسلمين عامة». فعسى أن توفق الدول الإسلامية إلى إقناع السلطات المنتدبة في سوريا وفلسطين بالرجوع عن اعتدائها وإعادة الخط الحجازي إلى أيدي المسلمين، الذين هم وحدهم أصحاب الحق الأول والأخير في السكة الحديدية الحجازية.



# الملحق الثاني عشر الأوقاف المصرية

عدد الأوقاف في مصر يبلغ اثنين وخمسين ألفا، بينها من الأطيان الموقوفة ما تبلغ مساحته 770.000 فدانا، أي نحو سبع الأرض المنزرعة، وقد بلغ عدد الوقفيات التي صدرت في الخمس السنوات الأخيرة 3.602، أي بمتوسط 641 وقفية في السنة الواحدة، ومساحة الأطيان التي توقف سنويا لا تقل عن تسعة عشر ألفا من الفدادين، وعدد المستحقين في الأوقاف لا يقل عن سبعين ألفا.

وللوقف وزارة خاصة من وزارات الحكومة تدير من الأعيان الموقوفة سبعة آلاف وتسعمائة وثلاثين وقفا، وتقوم بشؤون المساجد وقسط وافر من شؤون التعليم والصحة. وإيرادها السنوي حسب ميزانية 1934 بلغ مليون جنيه وخمسمائة واثنين وسبعين ألف وثلاثمائة وتسعة جنيهات (1.572.309)، ويرجع إلى نظرها من المستحقين في الأوقاف العامة إثنان وعشرون ألفا، ومساحة ما تديره من أطيان الوقف تبلغ نحو مائتي ألف فدان، وهي قائمة بواجبها نحو الروح الإسلامية والثقافة العربية خير قيام، وزيادة على القسط الوافر الذي تساهم العربية وما تقوم به باستمرار، من تشييد المساجد والمعاهد في سائر الأنصاء المصرية، فلها مدارس

ومستشفيات خصوصية، ولها اهتمام عظيم بنشر الوعظ والإرشاد بين سائر المسلمين المتساكنين بمصر. ولتسهيل ذلك اتفقت مع محطة الإذاعة اللاسلكية بالقاهرة على تخصيص ثلاث ساعات لها في ثلاثة أيام من كل أسبوع، بقصد إذاعة المحاضرات الدينية والإرشادات الخلقية. ومن بين المحاضرات التي ألقتها وزارة الأوقاف المصرية بواسطة الراديو محاضرات في الموضوعات الآتية: «الصلاة وأثرها في تهذيب النفوس» \_ «حث الدين على الاقتصاد» - الآداب الإسلامية العامة في الأندية والطرقات» \_ «ضرر الغلو في الخصومة» \_ كما أصدرت الأمر بتنظيم سلسلة من المحاضرات الليلية وفتح عدد من المساجد الرئيسية لإلقائها إلى ساعة متأخرة بالليل، حتى يتمكن جماهير المسلمين من سماعها بعد فراغهم من متاعب الحياة اليومية، ومن بينها محاضرات في الموضوعات الآتية: «مزايا الزواج وأضرار العزوبة» -«عوامل الإعراض عن الزواج وانتقادها» \_ نشأة الأولاد على الدين» \_ حقوق القرابة» \_ «حقوق الجوار».

وتمشيا مع هذه الخطة أذنت باستعمال مكبرات الصوت «الميكروفون» في المساجد الكبرى يوم الجمعة، وشرع في استعمالها بالمشهد الحسيني بالقاهرة، فأبلغت صوت الخطيب إلى آخر شخص في ذلك المشهد، كما أبلغت صدى حركاته وتكبيراته عند إمامته بالمصلين إلى أبعد مكان، نظير ما فعله مسلمو الهند في بومباي بمناسبة صلاة عيد الفطر (شوال 1353) حيث استعملوا في خطبة العيد نفس المكبرات بمرآى ومسمع من علمائهم ومشايخهم وزعمائهم استعانة بها على التبليغ!

وقد أعلنت وزارة الأوقاف المصرية منذ مدة رغبتها في وضع صيغة دينية للمولد النبوي الكريم ملائمة لروح العصر الحديث، وقررت أن تجري في ذلك مسابقة عمومية بين الأدباء والكتاب، وأن تحال طلبات المتسابقين إلى «اللجنة العلمية لهيئة كبار العلماء» حتى إذا فاز أحدهم قدمت له جائزة تبلغ مائة جنيه، وهكذا تساهم وزارة الأوقاف في ترقية المسلمين المقيمين بمصر دينيا وخلقيا واجتماعيا وصحيا وعلميا، وساعدها على ذلك مبدؤها الأساسي الذي تجري عليه في غير الأحباس ملاقية، حيث أدمجت كل ما ليس معقبا في ميزانية واحدة، وأخذت تصرف من هذه الميزانية الموحدة على جميع المرافق الخيرية طبقا لما تقتضيه المصلحة العامة، وهذا المبدأ نفسه جرت عليه المحاكم الشرعية المصرية فيما عرض عليها من بعض الوقفيات وشروط الواقفين.

وتوجد إلى جانب وزارة الأوقاف إدارة أخرى تدعى «ديوان الأوقاف الخصوصية»، وهذا الديوان له أهمية كبرى، وإيراده السنوي طبقا لميزانية 1934، بلغ كبرى، وإيراده السنوي طبقا ميرانية عشر ألفا وستمائة وأربعة عشر ألفا وستمائة وأربعة وعشرين جنيها، وقد بلغ في أيام الرخاء نحو المليون من الجنيهات، كما أن مجالس المديريات والجمعيات الخيرية لها نظارة على كثير من الأعيان الموقوفة.

ولما نالت مصر دستورها وانعقد البرلمان سنة 1924 تكونت بمجلس النواب لجنة خاصة تدعى «لجنة الأوقاف والمعاهد الدينية» ولم تقصر هذه اللجنة عملها على بحث ميزانية وزارة الأوقاف من جهة الأرقام والحسابات، بل

أخذت تقدم من الاقتراحات والبرغبات جميع ما تراه ضروريا لإصلاح الأوقاف، وكان البرلمان يؤيدها تمام التأييد. وحيث إن الأوقاف المصرية منقسمة إلى قسمين: أوقاف أهلية يقفها الإنسان على «أهله» أو أقربائه أو عتقائه، وأوقاف خيرية يقفها الإنسان في سبيل الله وخدمة المصلحة العامة، وظهر أن الأوقاف الأهلية أحدثت أضرارا كبيرة في المجتمع المصرى، فقد سجلت ذلك «لجنة الأوقاف» بمناسبة بحث ميزانية سنة 1926 وثارت مناقشة حادة بالمجلس حول صلاحية الوقف الأهلى، فكان ممن دعا إلى إلغائه الأستاذ عبد الحميد عبد الحق، وطلب من المجلس تأليف لجنة تدرس نظام الأوقاف الأهلية درسا جديا، وتسترشد بما وضعته الأمم الإسلامية الأخرى من النظم في ذلك، وقام بالدفاع عن بقاء الأوقاف الأهلية الأستاذ محمود بك لطيف، وتدخل المرحوم زعيم مصر الأكبر سعد زغلول باشا فأوقف تلك المناقشة ودعا النواب إلى التفكير في المسألة تفكيرا كافيا، وكان ذلك في الجلسة المنعقدة بتاريخ 8 شتنبر .1926

ولم تلبث أن قامت حركة كبرى حول هذا الموضوع تزعمها من جهة، الأستاذ محمد علي علوبة باشا وزير الأوقاف المصرية سابقا، ووكيل رئيس المؤتمر الإسلامي العام، وأمين لجنته التنفيذية الآن، وتزعمها من جهة أخرى الشيخ محمد بخيت، فألقى محمد علي باشا خطبة خطيرة في قاعة محكمة الاستيناف الأهلية الكبرى بتاريخ 24 دجنبر من تلك السنة (1926) أشار في مقدمتها إلى ملاحظة «لجنة الأوقاف بمجلس النواب»، وبحث الوقف

من الـوجوه الدينية والاقتصادية والاجتماعية. وفي آخر خطبته اشترط أن لا يباح من الأوقاف الأهلية إلا ما كان لمدة معينة وعلى طبقة معينة بحيث لا يكون فيه تأبيد مطلقا، وبعد ذلك قدم لمجلس النواب مشروع قانون يتضمن هذه النظرية، كما قدم مشروعا آخر للمجلس في نفس المسألة، الأستاذ أحمد بك رمزى، ومشروعه يقع في 27 مادة، ويتضمن إلغاء الأوقاف الأهلية حالا، مع ما يترتب على إلغائها من الأحوال، وما يطبق على تلك الأحوال من أحكام. أما الشيخ بخيت فقد ألقبي محاضرة ضد هذه الاقتراحات في قاعة جمعية الاقتصاد والسياسة، ودعا إلى وجوب بقاء الأوقاف الأهلية في المملكة المصرية، ولكن محمد علي باشا عارض محاضرته بمحاضرة أخرى ألقاها في قاعة محكمة الاستيناف المختلطة، غير أن «اللجنة البرلمانية للأوقاف» لم تتمكن من بحث الاقتراحات والمشروعات التي قدمت إليها، فقد حل البرلمان سنة 1928 ثم أعيد سنة 1930 ولكن الفرصة لم تسنح لإعادة النظر في هذه المسألة داخل البرلمان مرة أخرى.

غير أنه في شهر جمادى الأولى من هذه السنة (أغسطس 1934) وقع انعقاد الجمعية العمومية لحضرات القضاة الشرعيين في دار محكمة مصر الشرعية، برياسة فضيلة الشيخ محمد أحمد المغربي رئيس المحكمة، وحيث إن الحكومة كانت استفسرت القضاة الشرعيين في عدة مسائل من هذا الموضوع، فقد قررت جمعيتهم العمومية فيما قررته مطالبة الحكومة بإصلاح مشكلة الأوقاف الأهلية من الناحية القضائية، نظرا «لكونها

أصبحت بمثابة المشكلة الاجتماعية المعقدة، التي ضج الناس على اختلاف طبقاتهم من تعقدها، واضطراب نظمها وقوانينها». وعقب هذا القرار، تألفت لجنة منهم لدرس هذه المشكلة درسا مفصلا وافيا، واعداد مذكرة تتضمن آراءهم واقتراحاتهم وترفع إلى ولاة الأمور في مختلف دوائر الحكومة، لإصلاح هذه المشكلة الاجتماعية. وعندما انتهت اللجنة من عملها وقع المذكرة التي أعدتها جميع القضاة الشرعيين ورفعوها إلى الجهات المختصة، وفي فاتحة هذه المذكرة البيان الآتى:

«نرى حقا علينا قبل أن نعرض نتائج بحثنا في هذه المسائل وما نقترحه علاجا لها أن نحمد الوزارة على أخذها في إصلاح نظم الوقف (الأهلي) وبحثها في علاج أمراضه وتلافي أضراره، لأن الوقف بنظمه الحاضرة وأحكامه الجاري العمل بها، أصبح مثار الشكايات، ومنشأ الخصومات، وعاملا من عوامل عللنا الاجتماعية. ونحن رجال القضاء الشرعي نرى كل يوم أعراض أمراضه، ونسمع أنين المصابين بها، ولا حول لنا ولا قوة على تخفيف ويلاتهم. وعلل الوقف ومشاكله تبتدئ من ابتداء تدوين صيغته وترتيب إنشائه إلى الحصول على ربعه وصرفه في مصارفه... ويتسع مجال القول لو أردنا أن نفصل أمراض الوقف والام المستحقين، ويغنينا عن هذا ما يرى من سوء حال أكثر المستحقين ويغنينا والنظار، وبين المستحقين بعضهم وبعض...

لهذا، وعونا على الوصول إلى الإصلاح المنشود، لم ندخر وسعا في بحث المسائل التي عينتها الوزارة،

ورجعنا إلى كتب الفقه في مختلف المذاهب، وإلى تجاربنا في القضاء، واستخلصنا النتائج التي نرفعها إلى الوزارة في هذا التقرير، مراعين في كل مسألة بيان ما عليه العمل الآن، وما نقترحه من التعديل، ومصادر الاقتراح، ووجهة نظرنا في اقتراحه حتى يتبين من المقارنة والمقابلة ما في التعديل من نفع وإصلاح».

ثم شرع القضاة الشرعيون يفصلون في مذكرتهم المقترحات التي يريدون إدخالها في القانون بدلا عن النصوص القديمة، وأتبعوا كل مقترح بمصادره من كتب الفقه وأقوال الفقهاء بغاية التفصيل والبيان، ووضعوا في آخر المذكرة مشروع قانون طلبوا من ولاة الأمور الأخذ به في أقرب وقت، واقترحوا كذلك أن ينشر على القضاة منشور مفصل لأكثر ما أخذ على الإشهادات الوقفية من مئاخذ في عبارتها أو شروطها أو ترتيبها، وقد قدمت إلى وزارة الحقانية مذكرات أخرى في الموضوع من بعض كبار القضاة الشرعيين، في طليعتها مذكرة فضيلة الشيخ عبد الرحمن حسن رئيس محكمة المنصورة الشرعية.

وأخيرا انعقد مؤتمر الوفد المصري الأول بالقاهرة في اليومين الثالث والرابع من شهر شوال 1353 (8 - 9 يناير 1935)، واشترك فيه ما يزيد على الثلاثين ألفا، فكان من أهـم الأبحاث التـي أثيرت فيـه «شـؤون الأوقاف وإصلاحها»، وقامت بدرس هذا الموضوع لجنة خاصة مؤلفة من الأساتذة: الشيخ عباس الجمل ـ يوسف الجندي ـ محمد شاكر عبد اللطيف ـ عبد الحميد عبد الحق، وعينت هذه اللجنة من بين أعضائها مقررا هـو الأستاذ يوسف الجندي، فألقى حضرته تقرير اللجنة في

الجلسة الأولى من جلسات المؤتمر، الأمر الذي يدل على مبلغ اهتمام الوطنيين المصريين بمسألة الأوقاف، وخطورة هذه المسألة في الحياة المصرية الحاضرة.

وخلاصة الرأي الذي دافعت عنه هذه اللجنة داخل المؤتمر: أن الأوقاف الأهلية أدت إلى القضاء على كثير من أحكام المواريث والوصية، وأن واقفيها لأجل أن يبرروها أوصوا أن تنتهي إلى جهة بر لا تنقطع، مع أن جهة البر هذه لا تنال شيئا من برهم إلا بعد انقطاع ذريتهم نهائيا، وهذه حالة نادرة الوقوع، على أن جميع التركات التي لا وارث لها تؤول إلى بيت المال، بطبيعة الحال.

والمزايا التي تنسب إلى الوقف الأهلي من ضمان بقاء العين الموقوفة وكفالة الأرزاق للموقوف عليهم لا تعادل مضار هذا النوع من الأوقاف. فمن مضاره تجزئة الوقف وتضاؤل أنصبة المستحقين، لأن ريع الوقف يصل بعد طبقة أو أكثر إلى عدد وافر، وبذلك يتجزأ إلى أنصبة صغيرة لا تكاد تسمن ولا تغني من جوع.

ومن مضاره نشر البطالة بين المستحقين، لأن المستحق في الوقف لا يعمل، فهو يعتمد على ما أوقف عليه ويقعد عن تدبير رزقه من موارد أخرى، وهكذا يتوارث الأبناء عن الآباء هذه الظاهرة.

ومن مضاره مخالفة الفرائض الشرعية بحرمان بعض ذوي الفروض أو إيثار بعضهم على بعض، ومخالفة أحكام الوصية.

ومن مضاره استعمال الواقفيان للحرية المعطاة لهم في ذكر شاروطهم استعمالا سيئا كاشتاراط حرمان

البنات، أو حرمان أولاد البطون، أو تزوج الموقوف عليهم من أهل الواقف وحرمانهم من الاستحقاق إن لم يتزوجوا منهم.

ومن مضاره جلب العداوة وإثارة البغضاء والمنازعات بين الأقارب، ودليل ذلك مبلغ ما في المحاكم الشرعية والأهلية والمختلطة من قضايا الواقفين والنظار والمستحقين!

ومن مضاره تسلط النظار عليه واستئثارهم بفائدته وعجز المستحقين غالبا عن مقاضاتهم.

ومن مضاره إضعاف قوة الإنتاج، فالمشاهد أن الأماكن الخربة والأراضي البائرة منتشرة في الأعيان الموقوفة أكثر من غيرها.

ومن مضاره حبس العين الموقوفة عن التداول، حيث إنها لا تباع ولا تشترى ولا ترهن، وبذلك تفقد الحركة الاقتصادية عنصرا مهما من عناصرها الأساسية، ولا يمكن انتقال العين من اليد العاطلة إلى اليد المصلحة المعمرة، وهذه المضار وأمثالها كافية \_ في نظر اللجنة \_ لوجوب المطالبة بإلغاء الأوقاف الأهلية إلغاء تاما.

غير أن اللجنة لاحظت صعوبة هذا «العلاج الحاسم» وطالبت أن يبادر قبل كل شيء بإصلاحات تشريعية تخفف مضار الوقف الأهلي وآلام المستحقين، وهذه الإصلاحات تنحصر فيما يأتي:

أولا: تجزئة النظر، بمعنى أنه إذا كان الموقوف عليهم جماعة محصورة أقيم كل واحد منهم ناظرا على حصته، وإذا كانت الأعيان الموقوفة تقبل القسمة أعطي للنظار القائمين عليها حق قسمتها، فإذا تعذرت القسمة

يستبدل الوقف ويشتري كل بما يخصه في الوقف عينا أخرى.

تأنيا: تسهيل الاستبدال، بحيث تراعى فيه السرعة الواجب توفرها في معاملات البيع والشراء.

ثالثا: حماية المستحقين في الأوقاف الأهلية من المرابين.

رابعا: تعديل أحكام الوقف الأهلي المعمول بها الآن، بحيث يوخذ بالأصلح من أقوال الفقهاء، وبما تقتضيه المصلحة العامة عند عدم وجود النص، واللجنة تؤيد اقتراح القضاة الشرعيين في مذكرتهم التي سبقت الإشارة إليها، وتطالب بأن يوضع لذلك تعديل مأخوذ من جميع المذاهب الإسلامية.

والذي قوى نظرية إلغاء الأوقاف الأهلية في مصر ـ كما يستفاد من تقرير اللجنة الذي قدمته إلى المؤتمر ـ هو وجود سوابق لهذا الإلغاء في التاريخ المصري، فقد ألغي الوقف الأهلي على عهد الفاطميين، وألغي مرة ثانية في عهد المماليك، وألغي مرة ثالثة في عهد محمد علي باشا.

أما إلغاؤه في عهد الفاطميين فلا يوجد عنه تفصيل في تقرير اللجنة، وأما إلغاؤه في عهد الممالك فالتقرير يذكر لنا عنه أن الوقف انتشر في أيام المماليك انتشارا عظيما أدى إلى قيام أزمة مالية ببيت المال في عهد برقوق، فلجأ برقوق هذا إلى القضاة والعلماء وجمعهم لبحث مسألة حل الأوقاف في شهر ذي القعدة سنة 870 هجرية، وكان جواب سراج الدين البلقيني «أن ما وقف على خديجة وعيوشة وفاطمة يسوغ حله (يعني الوقف

الأهلي)، وأن ما وقف على المدارس والعلماء والطلبة لا سبيل إلى نقضه» (يعني الوقف الخيري)، وذكر الحافظ السيوطي في «حسن المحاضرة» أن الأمر انفصل على رأي السراج البلقيني رحمهما الله.

وأما إلغاؤه في عهد محمد علي باشا فالتقرير يذكر لنا عنه أن نطاق الوقف الأهلي اتسع في وقته اتساعا كبيرا، وأن من الناس من اتخذه ذريعة لحرمان بعض الورثة، ومنهم من اتخذه ذريعة للمماطلة بالدين في حياته، ووسيلة للتخلص من أدائه بعد وفاته، فوجه محمد علي باشا سنة 1262 هجرية (1845 ميلادية) إلى مفتي الاسكندرية في ذلك الحين الشيخ محمد بن محمود الجزائري السؤال الآتي:

«ما قولكم فيما إذا ورد أمر أميري بمنع إيقاف الأماكن المملوكة لأهلها، سدا لذريعة ما غلب على العامة من التوسل به لأغراض فاسدة، من حرمان بعض الورثة، والمماطلة بالديون في الحياة، وتعريضها للتلف بعد الممات، هل يجوز له ذلك ويجب امتثال أمره أم كيف الحال؟ أفيدوا» فأجاب الشيخ الجزائري قائلا:

«الحمد لله ـ الوقف من الأمور التي وقع فيها اختلاف أئمة الاجتهاد، فإن منهم من وسع فيه كأبي يوسف فإنه قال بصحته ولزومه بمجرد القول، ومنهم من توسط كمحمد بن الحسن فإنه شرط لبقائه ولزومه تسليمه إلى متول، كما بسط ذلك مع بقية شروطه في معتبرات المذهب، وأما الإمام أبو حنيفة فذكر الإمام محمد بن الحسن أن الوقف باطل عنده سواء كان مؤبدا أو غير مؤبد، وذكر شمس الأئمة الحلواني في شرحه المبسوط

أن ظاهر الرواية عن أبى حنيفة أن الوقف باطل سواء وقفه في صحته أو في مرضه، إلا أن يوصى به بعد وفاته فيجوز من الثلث، ووجه قوله ببطلانه ذهابه إلى أنه كان مشروعا في أول الأمر ثم نسخ بآية الميراث، لما جاء بروايته ابن عباس رضى الله عنهما عن النبي الله أنه قال: لا حبس عن فرائض الله. وعن شريح أنه قال: جاء محمد الله قال: لا حبس عن فرائض الله. وعن شريح أنه قال: جاء محمد عليه بمنع الحبس، وجمع من المشايخ على أنه جائز عند أبى حنيفة، لكنه غير لازم فيجوز له أن يرجع عنه في حياته، ويكون ميراثا عنه بعد وفاته، كما بين في مطولات المذهب. وقد ذكر جمع من أرباب المعتبرات ومنهم صاحب الدر المختار أن أمر الآمر متى صادف فصلا مجتهدا فيه نفذ أمره، أي وجب امتثاله والامتناع عن مخالفته. وإذا عرف هذا فإذا ورد أمر من ولى الأمر بمنع العامة من إيقاف أملاكهم وتحبيسها فيما يستقبل من الـزمان سدا لذريعـة أغراضهم الفاسـدة كما ذكر، جاز ذلك لأنه مما تقتضيه السياسة الشرعية»، واعتمادا على هذه الفتوى أصدر محمد على «إرادة سنية» بمنع الأوقاف الأهلية منعا باتا.

وتأييدا لهذه النظرية، اقتبست اللجنة في تقريرها من مقال الشيخ أحمد بك إبراهيم أستاذ الشريعة الإسلامية بكلية الحقوق المصرية، نقلا عن «الدرر البهية» وشرحها «الروضة الندىة»، القطعة الآتية:

«من وقف شيئا مضارة لوارثه كان وقف باطلا، لأن ذلك مما لم يأذن به الله سبحانه، إذ هو لم يأذن إلا بما كان صدقة جارية ينتفع بها صاحبها. وكان (ذلك) إثما

جاريا وعقابا مستمرا، وقد نهى الله تعالى ورسوله عن الضرر والإضرار، فالأوقاف التي يراد بها قطع ما أمر الله به أن يوصل، باطلة من أصلها لا تنعقد بحال، وذلك كالذي يقف على البنين من أولاده دون البنات، وما أشبه ذلك، فإن هذا لم يرد التقرب إلى الله تعالى، بل أراد المخالفة لأحكامه، والمعاندة لما شرع لعباده، وكذا وقف من لا يحمله على الوقف إلا محبة بقاء المال في ذريته، وعدم خروجه عن أملاكهم، فإن هذا إنما أراد المخالفة لحكم الله تعالى وهو انتقال الملك بالميراث، وتفويض الوارث في ميراثه يتصرف فيه كيف يشاء، وليس غنى الورثة أو فقرهم إلى هذا الواقف بل هو إلى الله عز وجل».

ودعت اللجنة في آخر تقريرها إلى منع الأوقاف الأهلية ـ حسبما هي عليه ـ منعا باتا، وأباحت انعقادها بشرط أن تكون موقتة وغير لازمة، بمعنى أن للواقف أن يرجع عن وقفه إذا شاء، ولا يستمر الوقف أكثر من مدة يحددها التشريع، ثم ينحل بعدها ويصير ملكا للمستحقين، وما يرد في الوقفيات من شروط مخالفة للفرائض الشرعية، أو أحكام الوصية، فاللجنة تطالب باعتباره لاغيا باطلا، ولا تتسامح فيه أدنى تسامح.

أما الأوقاف الخيرية التي يقصد بها وجه الله تعالى وتخصص للإنفاق على الشعائر الإسلامية، والتعليم، ومساعدة فقراء المسلمين ومعالجة مرضاهم، فالأوساط المصرية كلها، الدينية والسياسية، متفقة تمام الاتفاق على وجوب بقائها، والاحتفاظ عليها، ولزوم تشجيعها، ولم تغفل اللجنة هذه النقطة في تقريرها أمام المؤتمر، فقد سجلت أن «الوقف الخيري» صدقة من الصدقات

المندوب إليها، وأنه هو الأصل في الإسلام، وهو الذي أشار به رسول الله ﷺ على خليفته عمر بن الخطاب رضي الله عنه، واعترفت أن فيه «ضمانا لبقاء وجوه البر واستمرارها»، وأعلنت أن المشرع المصري لا محل لتدخله في هذا السبيل، غير أنها طالبت بتدخله لتحقيق بعض الأغراض الأساسية، مما يقوي أثر الأوقاف الخيرية ويضاعف مفعولها، مثل محاسبة النظار أمام المحاكم في كل سنة، لأن الحساب أمامها تتوافر فيه جميع الضمانات اللازمة لجهات الخير التي يحصل الحساب لمصلحتها والنظار أنفسهم، واقترحت إنشاء هيئة من الخبراء الحسابيين إلى جانب الهيئة القضائية، يكون اختصاصها طلب الحساب من النظار وفحصه تمهيدا لعرضه على المحكمة التي تصدر قرارها فيه، كما لاحظت اللجنة أن الواقفين السابقين أسرفوا في الوقف على عدة جهات، كانت فيما مضى وفي نظرهم منتهى البر والخير، وإذا نظر إليها في الوقت الحاضر يظهر أنها لا تساوي في الفائدة والمنفعة وجوه البر والخير الكثيرة المتنوعة التى أوجدتها ضروريات العصر، فطالبت اللجنة بإعادة النظر في الوقفيات الماضية والجهات الموقوف عليها، وتعيين مصارف الخير طبقا لما تقتضيه المصلحة العامة. أما بالنسبة للأوقاف المستقبلة فاللجنة واثقة أن جهات البر الصالحة قد اتضحت أمام الواقفين، ولا يخشى عليهم أن يسلكوا مناهج لا تتحقق معها المصلحة العامة، لا سيما وقد طالب حضرات القضاة الشرعيين في تقريرهم الذي رفعوه إلى وزارة الحقانية «أن يراقب القاضي بنفسه تدوين صيغة الإشهاد في الوقف، وأن يجعل موقفه من الواقف موقف الناصح المرشد إلى ما هو الخير».

## الملحق الثالث عشر أوقاف المسلمين في آسيا وأوروبا

من أعظم الظواهر البارزة في هذه المدة الأخيرة اهتمام العالم الإسلامي بأوقافه الإسلامية اهتماما لا مزيد عليه، واتجاه المسلمين أجمعين إلى مقاومة كل تدخل أجنبي فى هذه المؤسسة المقدسة، يستوي في ذلك مسلمو الهند وجاوه، والقوقاز، والصين، ومسلمو بلاد البلقان، وغيرهم من مسلمي الجهات الأخرى. ومن أمثلة ذلك قيام مسلمي الهند قومة رجل واحد عندما أرادت الحكومة أن تضع يدها على أوقافهم الإسلامية، ووضعت لذلك مشروع قانون عرضته على المجلس التشريعي في بومباي، وقامت «جمعية العلماء» في الهند بدعاية واسعة ضد هذا المشروع، فعقدت جلسة كبرى برياسة مولانا عبد الرازق وسكرتيرية مولانا عبد الصمد المقتدرى، ثم عقدت جلسات أخرى متوالية للاحتجاج على قانون الأوقاف الذى سنته الحكومة ودعت إليها جميع العلماء والمشايخ في أيام 16 و17 و18 من شهر مارس الماضي (1934)، ومن أمثلة ذلك قيام مسلمى منشوريا وإرسالهم وفدا إسلاميا إلى طوكيو عاصمة اليابان، لمقابلة رئيس الوزراء ومطالبة الحكومة اليابانية بإعادة الأوقاف الإسلامية في منشوريا إلى ما كانت عليه في سابق عهدها، حتى يتمكن المسلمون من تنظيم شؤونهم الدينية بغاية الاستقلال.

أما مسلمو أوروبا، مثل مسلمي بولونيا، ورومانيا، وبلغاريا، ويوغوسلافيا، فمنذ السنة الماضية وهم يفكرون في عقد مؤتمر إسلامي داخل القارة الأروبية، ليقرروا فيه خطة الدفاع عن دينهم، ومؤسساتهم، وحقوقهم الملية، وهم لا يزالون شديدي الرغبة في عقد مؤتمر من هذا النوع، لأنهم أصبحوا مضطهدين مهددين في عدة جهات، خصوصا في بلغاريا ورومانيا، وكان مقررا أن يعقدوا مؤتمرهم الأول في جنيف هذه السنة، ولكن ظروفا خارجية حالت دون عقده في الوقت المقرر فأجل إلى فرصة أخرى.

ويظهر أن الطائفة الإسلامية، المنظمة القوية في أوروبا، المتمتعة بشيء واسع من الحدية، هي الطائفة الإسلامية في يوغوسلافيا، فهي أكثر طوائف المسلمين الأوروبيين عددا، وأغلب أفرادها من نفس السلالة التي تتكون منها أغلبية اليوغوسلافيين الكاثولكيين والأورثودوكسيين، والنقطة التي تظهر فيها قوة الطائفة الإسلامية اليوغوسلافية هي مقاطعة البوسنة والهرسك وعاصمتها سرايفو \_ كما ينطقها أهالى البلاد \_ فقد بذل مسلمو هذه المقاطعة منذ أكثر من ربع قرن جهودا عظيمة، وقدموا ضحايا عديدة في سبيل الحصول على استقلالهم الديني القائم على أساس استقلال الأوقاف الإسلامية، واستطاعوا أن ينالوا في عهد الحكم النمساوي حقوقا واسعة في هذا الميدان، فأصدر بذلك الامبراطور فرانس جوزيف الأول قانونا شهيرا بتاريخ 15 أبريل سنة 1909، ونشر بالجريدة الرسمية للبوسنة والهرسك، في مايو من تلك السنة، وهذا القانون واقع في 184 فصلا،

وفي كل فصل منه عدة فقرات ومواد، وفي طليعة الحقوق الرئيسية التي اعترف بها هذا القانون حق استقلال الأوقاف الإسلامية، وتسليم إدارتها إلى مجلس مركزي منتخب، ومجالس فرعية منتخبة

غير أنه لما أعلنت الحرب الكبيري وتكونت المملكة اليوغوسلافية الموحدة، وقضت إرادة الحلفاء بضم البوسنة والهرسك إلى حكومة بلغراد، اندمج مسلمو هذا الجهات في الدولة الجديدة، وظلوا من جهة أخرى حريصين على استقلالهم الديني الذي لم يبلغوا إليه إلا بشـق الأنفس، ولكن حكومـة بلغراد وارثـة النمسا، لـم يرضها أن تبقى هذه الأمور جارية طبقا للقانون النمساوي الذي أصدره الامبراطور، فوضعت للجماعة الإسلامية في يوغوسلافيا قانونا جديدا في مائة وتسعة عشر فصلا، ومن جملة ما احتفظت به في هذا القانون، فكرة إدارة الأوقاف الإسلامية إدارة طائفية مستقلة، بواسطة مجلس مركزي ومجالس فرعية منتخبة من بين المسلمين، ورؤساء الجماعة الإسلامية يصدرون سنويا ميزانية مفصلة لواردات الأوقاف ومصاريفها تنويرا للرأي العام الإسلامي هناك. وإذا قارنا بين ما بقى للمسلمين اليوغوسلافيين من حقوق دينية وما بقي منها للمسلمين المرتبطين بالاستعمار الفرنسى أو المقيمين في غير يوغوسلافيا، فإننا نجد الفرق عظيما، والْبَوْنَ شاسعا.

وتتميما للفائدة نأتي ببعض فصول من القانون الذي وضعته حكومة بلغراد للجماعة الإسلامية، طبقا لترجمة أحد إخواننا العلماء اليوغوسلافيين الأفاضل، وهذا نص فاتحة القانون مع فصول أساسية مختارة!

«نحن الاسكندر الأول ملك يوغوسلافيا، بمحبة الله ورضى الناس، بعد تقديم من وزيرنا، وزير العدلية، واستماع رئيس هيئتنا الوزارية نضع ونعلن قانون الجماعة الدينية الإسلامية في حكومة يوغوسلافيا.

- الدين الإسلامي يُعَدُّ من الأديان المعترف بها في فدرالية يوغوسلافيا، وهو مساو لسائر الأديان المعترف بها بحسب القانون، وكل المسلمين في يوغوسلافيا يكونون جماعة مستقلة إسلامية دينية على رأسها «رئيس الدينى الأعلى.

- الجماعة الدينية الإسلامية تتحد، بحسب مقتضى الإسلام، مع سائر الجماعات الدينية الإسلامية اتحادا روحانيا.

- الجماعة الدينية الإسلامية تتظاهر جهارا بدين الإسلامي والوظائف الدينية، وتُدَبِّر بالاستقلال أعمالها الدينية، وأموالها الوقفية، وما يتعلق بالمعارف الإسلامية.

- كل هيئات الجماعة الدينية الإسلامية تتأسس، حسب المبدأ السابق، لخدمة التنظيم الديني، والمعارف الدينية، وتدبير الأوقاف.

ـ الجماعة الدينية الإسلامية تعمل:

#### 1) بمقتضى الأوامر الشرعية

 ومقتضى الأوامر الموجودة في قانون الجماعة الدينية الإسلامية بيوغوسلافيا (وهو هذا القانون).

ـ غرض الجماعة الدينية الإسلامية أن تقدم معتنقي الدين الإسلامي إلى الأمام من الوجهة الدينية، وأن تنشر

بينهم الآداب الإسلامية، وترفع مستواهم من الوجهة الثقافية.

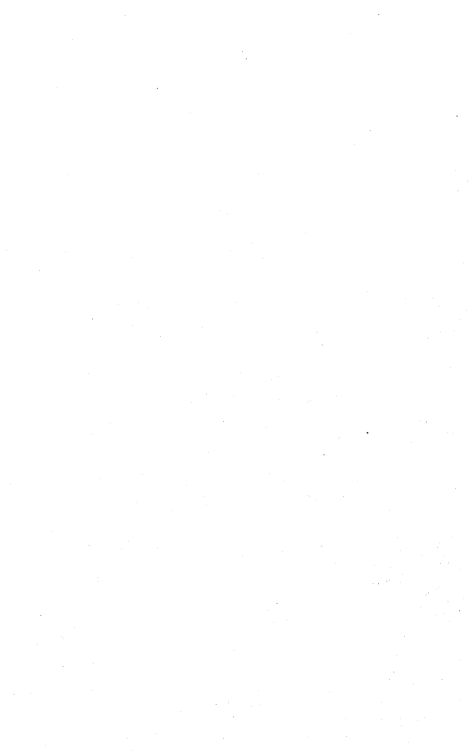
- ـ تصل الجماعة الدينية الإسلامية إلى تحقيق غرضها:
- 1) بتأسيس الجوامع والمكاتب والمدارس وسائر المراكز الدينية والخيرية ومراكز التعليم الديني.
- 2) بإعداد الموظفين الدينيين ومدرسي التعاليم الدينية لمدارس الجماعة الإسلامية ومدارس الحكومة وغيرها.
- 3) بالحرص على التربية الدينية الأخلاقية، وتعليم شبابها في مدارسها ومدارس الحكومة وغيرها.
- 4) بنشر الكتب الدينية الأخلاقية والمواعظ بين
   معتنقى الإسلام.
- 5) بمقاومة الكتب والدعايات المضادة للدين، ومحاربة العادات السيئة وكل ما خالف الدين والأخلاق.
- 6) بإنشاء الجمعيات العاملة للخير، وبتشجيع كل ما يؤدي إلى صلاح المسلمين من الجهة الدينية، والأخلاقية، والعلمية، والصحية، والاقتصادية، والاجتماعية، كل ذلك في دائرة الإسلام.
- \_ مِلْكُ الجماعة الدينية الإسلامية لا تستفيد منه إلا هي في أغراضها، ولا يمكن أخذه منها في حال من الأحوال، ولا يمكن استعماله فيما ليس من شؤونها.
- الجماعة الدينية الإسلامية تدبر، بالاستقلال، شؤونها الدينية، والعلمية، والوقفية، وتتصرف تصرفا مستقلا بكل أموالها ومكاسبها، وكل هذه الأعمال تعملها الجماعة الدينية الإسلامية بواسطة هيئاتها الدينية والعلمية والوقفية التى عينت بحسب القانون.

- \_ الهيئات التي تقوم بأمور الجماعـة الدينية الإسلامية هي:
- 1) مجلس الجماعة الإسلامية وعلى رأسه إمام الحماعة.
- 2) الهيئة الوقفية العلمية في المديريات وعلى رأسها القاضى الشرعى.
- 3) المجلس الوقفي العلمي في مدينتي سرايفو وسقوبله.
  - 4) مجلس المفتين.
  - 5) مجلس العلماء في مدينتي سرايفو وسقوبله.
- 6) الرياسة الدينية العليا في بلغراد، وعلى رأسها «رئيس العلماء».

#### ـ من اختصاصات مجلس العلماء:

- 1) تدبير حياة المسلمين الدينية، والاجتماعية، والثقافية.
- 2) نشر معارف الدين الإسلامي بين المسلمين وتثبيتهم على الآداب الإسلامية.
- 3) السعي لحفظ الأوامر الإسلامية والاهتمام بها في المدارس وغيرها، سواء كانت تابعة للجماعة الإسلامية أو تابعة للحكومة، أو تابعة لغيرهما، مع ملاحظة الكتب الدراسية في المدارس وإعلام المجلس الديني الأعلى بذلك.
- 4) تقرير برنامج التعليم الديني الإسلامي في كل مدارس المسلمين، ومدارس الحكومة (التي بها مسلمون).

- ـ من اختصاصات الرياسة الدينية العليا:
- الإشراف على أعمال هيئات الجماعة الدينية الإسلامية.
  - 2) تقرير برنامج التعليم الديني مع العلماء.
- 3) الإشراف على الكتب الدينية ونقدها ونشرها وعلى الكتب المترجمة منها.
- 4) السعي لأن تكون الدروس (التي يتلقاها المسلمون) في كل المدارس الحكومية والخصوصية موافقة للدين الإسلامي.
- شروط الوقفيات لابد من إجرائها، ولا يمكن تبديلها ولا إسقاط شيء منها إلا بأمر المجلس الوقفي العلمي وتقرير مجلس العلماء، وهذا لا يكون إلا في حالة لا يمكن فيها إجراء شروط الوقفيات أو لا يلزم إجراؤها.
  - \_ الأوقاف المستقلة يدبر شؤونها المتولون (النظار).
- لا يؤخذ عن الابنية المخصصة لعبادة الله تعالى، ولا عن الابنية الدينية التعليمية، ولا عن المؤسسات الخيرية، ولا مقابر المسلمين شيء من الضرائب ونحوها.
- \_ كل هيئات الجماعـة الدينية الإسلاميـة مكلفة بالتناصر فيما بينها والسعي لبلوغ أغراض الجماعة الدينية الإسلامية.
- ـ لا يمكن حض أتباع الإسلام على حضور اجتماعات وأعياد غير المسلمين».



## وثائق مخزنية عن الأحباس من عهد الاستقلال

«المخنزن» لقب مغربي قديم يطلق على الحكومة القومية المغربية. والوثائق «المخزنية» هي الوثائق الرسمية الحكومية التي تصدرها الدولة لمختلف الجهات والدوائر. وقد وقفنا على مئات الوثائق الرسمية المتعلقة بالأحباس من عهد استقلالنا الوطني، في الرباط، ومكناس، وتطوان، وغيرها من البلدان. وبدلا من أن نستعرض تلك المجموعة الطويلة الآن فضلنا أن نأتى هنا فقط «بنماذج» من هذه الوثائق حتى نكشف النقاب، عن خبث الدعايات الأجنبية في هذا الباب، وحصرناها في 46 وثيقة، بعضها من عهد السلطان مولاي عبد الرحمن بن هشام الذي كان على عرش المملكة المغربية فيما بين 1238 \_ 1276، وبعضها من عهد ابنه السلطان محمد بن عبد الرحمن الذي حكم فيما بين 1276 \_ 1290، وبعضها من عهد ابنه السلطان الحسن بن محمد الذي حكم فيما بين 1290 \_ 1311، وبعضها من عهد ابنه السلطان عبد العزيز بن الحسن الذي حكم فيما بين 1311 \_ 1325، وبعضها من عهد أخيه السلطان عبد الحفيظ بن الحسن الذي حكم فيما بين 1325 ــ 1330، وقد قسمنا هذه «النماذج» ووضعنا لها «عناوين كاشفة» حسبما يأتي:

#### اختصاصات النظار

1 ـ رسالة تولية نظارة بطابع السلطان «عبد الرحمن ابن هشام الله وليه».

«ولينا بحول الله وقوته، وشامل يمنه ومنته، خديمنا الأمين الأرضى الحاج أحمد عواد النظر في أوقاف سلا، وأسندنا أمرها إليه، وأذنا له في قبض مستفادها وتصييره في مصارفه المعلومة، والوقوف على إصلاح الرباع، وحيازة ما هو مغصوب منها لمحله، والبحث في ذلك كله، وعليه بتقوى الله وطاعته، والوقوف على ذلك جهد استطاعته، والسلام».

في 28 شعبان الفرد عام 1252

#### إشراف الشعب على الأحباس

2 ـ رسالة عزيزية في 2 قعدة 1312

«جددنا بحول الله وقوته وشامل يمنه ومنته إقرار خدامنا أهل العرائش حرسها الله على ما عندهم به إذن سيدنا الوالد قدسه الله من استنابتهم أربعة من خيارهم يكونون يحضرون في محاسبة ناظر أحباس العرائش، ومباحثته في تفقد أمورها، ويكون عدول الصائر يحضرون لمباشرة المحاسبة طبق ما أقروا عليه، تجديدا وإقرارا تامين. نأمر من يقف عليه من عمالنا وولاة أمرنا بإجرائهم على مقتضى ذلك، والسلام».

# تجديد الحكومة المغربية لتنظيم الأحباس منذ أكثر من نصف قرن

3 ـ من رسـالة حسنية إلى القاضي أحمـد بن سودة فى 11 رمضان 1292.

" .... وقد أذنا له (الناظر الطالب المعطي الغسال) في النيادة في كراء أملاك الأحباس بحسب ما يقتضيه الوقت، ليستعين بذلك على ما يلزم الأحباس من المصاريف ومشاهرة أصحاب الوظائف فشُدَّ عضدَه على ذلك....».

4 ـ رسالة حسنية بالطابع الصغير إلى قاضي طنجة أحمد بن الطالب بن سودة في 26 جمادى الثانية 1294.

«الفقيه الأرضى القاضي بالثغر الطنجي السيد أحمد بن الطالب بن سودة، سددك الله، وسلام عليك ورحمة الله تعالى وبركاته، وبعد. فقد بلغنا أن جميع ما لجانب الأحباس هناك من الأملاك والعقار وقع التساهل فيها والتعامي عن كرائها، حتى إن من بيده محل منها يريد بقاءه بيده بالكراء البخس الذي لا بال له، ولا يقبل الزيادة فيه ولا الخروج منه، ويصير كأنه ملك له، وفي التغافل عن ذلك والسكوت عنه ما لا يخفى من الضرر والغش لجانب الأحباس، وقد كلفنا الله تعالى برد البال لذلك، ونحن قلدنا فيه القضاة والنظار ليراقبوا الله فيه.

وعليه فالذي يكون عليه عملكم في امر كراء املاك الأحباس هو أن تسمسروها عند رأس كل سنة، على وجه التفصيل، حتى يقف كل محل منها على آخر زائد، ويتساوى فيها القوي والضعيف، والمشروف والشريف، ومن امتنع من قبول الزيادة فيخرج من المحل الذي هو فيه، لأن هذا حق من حقوق الله لا ينبغي التعامي عنه ولا التساهل فيه، فلابد، مر الناظر بذلك وألزمه العمل بمقتضاه، وتوعده على العود للتعامي عن ذلك والتساهل فيه، ولابد، والسلام».

5 ـ رسالة حسنية إلى عبد الله بن أحمد في 5 جمادي الأولى 1301.

«وبعد، فقد أخبر القاضي السيد أحمد بن سودة أنه جعل ضابطا للناظرين المتعينين للوقف الإدريسي ودار زاويته بجبل زرهون حرسه الله، منحصرا في فصول ثمانية: أولها لا يزيدان في المنفذات الشهرية إلا بأمر مولوي كما لا ينقصان إلا بوجه بين مقبول شرعا. ثانيها لا يناقلان شيئا من رباع الحبس ولا يعطيان شيئا منه بالجزاء إلا بإذن من جانبنا العالي بالله. ثالثها لا يبيعان شيئًا من غلله ولا غيرها كثوب ميت غريب إلا بعد السمسرة بسوقه. رابعها لا يواسيان من الحبس ولا من دار الزاوية إلا بتنفيذ شرعى. خامسها لا يضيفان أحدا بسُكُر وأتاي ولحم وعلف إلا إذا كان لدار الزاوية وَفَرّ، ويكون ذلك ليلة واحدة فقط. سادسها خروج مادخل من الحب لا يكون إلا بالكيل الذي به دخل، وهـ والكيل الذي صنعه ابن شقرون بمحضر المحتسب وقائد البلد وجعلت عليه علامة، وبه يدخل أيضا ما بقى بالذمم لم يقبض. سابعها يشتريان قدرا كافيا سنة من الزيت للمساجد نحو المائتي قلة، لأن بأيديهما من وفر الحبس ما يزيد على الثلاثين ألف مثقال. ثامنها لا يبيعان حب دار الزاوية ولا زيتها، لأن ذلك هو الموجب لإعانتها من بيت المال، ولو لا بيعه وصرفه في الضيافات ما احتاجت لذلك في الغالب. فأوجبنا العمل بمقتضاه، وأعلمناك لتكون به بصيرا، ونامرك بشد عضده وإياهما على ذلك... والسلام».

6 ـ رسالة حسنية بالطابع الكبير في جمادى الثانية
 عام 1303.

«وَصِيفنا الأرضى القائد حمو بن الجلالى. وفقك الله وسلام عليك ورحمة الله. وبعد فقد بلغ لعلمنا الشريف ما استحال إليه أمر الأحباس من الضياع وضعف الخراج، بالاستيلاء عليها بما كانت به من الأكرية قبل ارتفاع السكة وعلو الرواج، حتى أفضى ذلك إلى تعطيل جل الوظائف الدينية، والرواتب العلمية العملية، كالإمامة والأذان، والأحزاب، والوعظ، والتدريس، كما يشهد بذلك العيان. وعذر التعطيل مقبول، وليس لرده محصول، لما هو بين من أن خراج ذلك الوظيف بحساب ما كان به قديما، وقبضه بما تروج به السكة الآن صار تافها ذميما، لا يسمن ولا يغني، ولا يقوم بصاحب الذي نعنى. كما أن الأصول والرباع، تداعى جلها للسقوط وآلت إلى الضياع. ومن المعلوم أنه من مستفاد البعض يتلافى البعض ويتدارك الإصلاح، ويداوى عليلها من عاهة الاحتياج، فالزيادة في الأكرية طبق السكة متعين، والمصير إليه من الحق الواضح البين، إذ بذلك تبقى الأحباس محفوظة منتفعا بها على الدوام، وتصير المناصب الدينية مستمرة غير معطل بها القيام، وبه يتوفر ما يقع به الإصلاح في المستقبل، كما كان قبل ليصير فيما له وجه من المصالح وقبل. وإبقاء ما كان على ما كان، سبب في تعطيل الوظائف الدينية وخراب الإسكان، وفي محض حق الله تجب المبادرة بقدر الامكان.

وعليه، فليزد سائر النظار في أكرية الرباع والعقار، بحسب ما يقتضيه الحال من جهة ارتفاع السكة وحسن الاعتبار، وتمسكاً بأسد الأنظار، مما ليس فيه ضرر ولا ضرار، وليعرف الزائد أنه أدى ما عليه من حق الله، وأيعد واستبرأ لدينه قبل أن يأتي يوم لا مَرَدَّ له من الله، ولْيعد ما زاده من قبيل التعاون على الدين، لينتظم في سلك الفائزين المهتدين، وليخلص العمل بتحسين الطوية، فإنما الأعمال بالنية، وليزد ناظر الأحباس المذكور لأهل الوظائف بقدر ما زيد في أكرية الرباع، لتنضبط الوظائف الدينية ولا يبقى عذر في تعطيلها بمقتضى هذا الاصطناع، وقد أزلنا بذلك من عهدتنا ما استرعانا الله عليه، وجعلناه في ربقة النظار والقضاة ومن الأحباس مسندة إليه، والله رقيب، وعلى كل شيء حسيب، والسلام».

7 ـ من رسالة حسنية بالطابع الكبير إلى القاضي أحمد بن سودة في 20 حجة 1306.

«وما كان مشتركا مع جانب الحبس لابد فيه من الإذن الخاص من القاضي وحضور الناظر أو وكيله، وإعمال موجب بذلك.

ويشترط على النظار أنهم لا يبيعون فيض ماء لجانب الحبس إلا بإذن خاص، مع شروطه الخمسة، وهي:

أن لا يكون على حيطان المسجد ضرر من إجرائه، وأن يكون ذلك في فضلة يستغني عنها المسجد، وأن تكون تلك الفضلة للمرحاضات التي تحتها هنالك، وأن يكون القدر المبيع مقدرا بالقادوس الفخذي مثلا، بحيث أن يكون الماء لا يزيد ولا ينقص، أما إن كان ينقص تارة ويزيد أخرى بكثرة المتوضئين والمغتسلين أو قلتهم فلا، وأن يثبت السداد في الثمن إلى المدة المستأجر عليها حسبما أجاب بمضمن ذلك العبدوسي كما في أوائل الحبس من المعيار، ونقله صاحب العمل الفاسي عند قوله:

وفيض ماء حُبُس يُبَاعُ، وما بهِ لِلْحُبُس انتفاع.

كما يشترط عليهم أيضا أنهم لا يعقدون على ما هو لجانب الحبس معاوضة ولا بيعا إلا بإثبات الشروط المقررة في محلها على يد القاضي، المشار لها إجمالا بقول العمل الفاسي:

كذا معاوضة رَبْع الحبس على شروط اسست للمؤتسِي وتفصيلا بقول العمل المُطلُق :

وما من الحبس لا ينتفع به ففيه البيع ليس يمنع وبالمعاوضة فيه عملوا على شروط عرفت لا تهمل كون العقار خربا وليس في غلته ما بصلاحه يفي وفقد من يصلحه تطوعا واليأس من حالته أن ترجعا

وكما اشترط على النظار قبل أنه لابد من حضور عدلين من عدول الصائر في كل صائر، وشرط عليهم أيضا أنهم إن أبرموا عقد كراء رباع الأحباس فلا تقبل زيادة من زاد. بعد ذلك إلا بعد إثبات الغبن ولو كان دون الثلث، وإن لم يبرموا العقد وإنما وقع الالتزام من المكتري بكذا فمُكِّنَ من رَبْع الحبس ثم جاء من يزيد، فتقبل الزيادة حينئذ ولو بدون الثلث فلا محيد لهم عن تتبع هذه الشروط».

8 ــ من رسالة عزيزية إلى ناظر أحباس الدار السضاء.

في 28 جمادى الأولى 1315.

«وبعد، فنامرك أن تجعل تقييدا بجميع رباع الحبس التي على يدك هناك، كل محل على حدته، وتقييد بإزائه اسم مكتريه، وإن كان رعية فنبه عليه، وإن كان حماية فكذلك، واذكر اسم حاميه، وإن كان أجنبيا فبين اسمه وجنسه. وقيد أمام اسم المكتري الكراء الذي يدفعه في ضلع، وما يساويه اليوم كراءً في ضلع آخر، ومن كان متقاعدا عن الأداء نبه عليه وبين سبب تقاعده. ثم قيد عقب ذلك المنفذ منها بدون كراء وبيد من هو، وهل يعتمره المنفذ له أو يكريه على يده، وهكذا إلى أن تأتي على جميعها، على الوجه المذكور، ووجه التقييد بها وأصلا لحضرتنا الشريفة والسلام».

9 ـ من رسالة عزيزية إلى ناظر الدار البيضاء في 13 قعدة 1325.

«وبعد فنأمرك أن تشرع في إصلاح ما لابد منه من رباع الأحباس المتهدمة والمتخربة، بما تقدم وقوعه هنالك، وتتمشى على الضابط الممهد في إصلاحها بعد تقديم الأهم فالأهم منها ومراعاة المصلحة في كل شيء، وقد أمرنا العامل بشد عضدك فيه، والسلام».

#### محاسبة النظار واستخلاص حقوق الأحباس

10 ـ من رسالة حسنية إلى عبد الله بن أحمد بتاريخ 9 محرم الحرام فاتح 1297

«وبعد فإن أمر الأحباس مما اختص بالنظر فيه القاضي دون غيره. وهذا ابن المهدي الزرهوني المعزول عن نظارة الأحباس الإدريسية تخوف أن يكون حسابه على غير يد الشرع فيلزم بما لا يلزمه. وعليه فنأمرك أن ترد أمر حسابه للشرع المطاع على يد القاضي، على قاعدة محاسبة النظار، والعمل على ما أثبته الشرع أو نفاه، والسلام».

11 ـ رسالة حسنية تاريخها 5 ربيع النبوي عام 1298.

«أذنا للفقيه القاضي السيد عبد الله بن خضراء في النظر في الوكلاء والشهود والعرفاء بمراكشة، وتمييز البر منهم فيقر، والفاجر فيقصى، كما أذنا له في النظر في أمور الأحباس والمواريث، والغياب، والكشف عن أولياء الايتام والمحاجير بما تقتضيه الشريعة المطهرة في كل ما يتعلق بحقوق الجميع، فيسلم ما سلمه الشرع من ذلك ويرد ما رده، وأن يحاسب أولياء الايتام والمحاجر على ما دخل بأيديهم من أموالهم. وأما ما دخل بيد ناظر

الأحباس الكبرى من مستفادها ونائب المواريث والغياب من أموال المواريث والمنقطعين فالنظر في محاسبتهم عليه، أمر آخر موكول لجنابنا العالي بالله حين نريده، والسلام».

12 ـ من رسالة حسنية إلى القاضي أحمد بن سودة في 8 ربيع الثاني 1299

«وبعد، وصل كتابك وبطيه ما كتب لك به نقيب الأدارسة في شأن ناظري أحباس زاويتهم بزرهون من كونه لما تصفح كناش الزاوية المذكورة الفاه خليا من رسوم المستفادات وتنفيذ المرتبات والتخريجات إلى آخر ما ذكره...، كما علمنا ما أشرت إليه من إسناد النظر في ذلك لأحد النفر الستة المقيدين بطرة كتابك، وصرنا من ذلك على بال... وإن ثبت ما يوجب عزلهما فليتول النظارة مكانهما الحاج عبد المجيد بن شقرون، والسلام».

13 ـ من رسالة حسنية إلى عبد الله بن أحمد في 16 ذي القعدة 1299

«وبعد، فحامله الحاج محمد الرهوني الذي كان ناظرا على أوقاف مولانا إدريس الأكبر نفع الله به كنا كتبنا لمولاي محمد رحمه الله بإعادة محاسبته على القانون الشرعي والمنهاج المرعي وتوجه إليه، ولما اخترمته المنية لجأ لحضرتنا الشريفة فاعد الكتب لنائبه الفقيه السيد أحمد عبد الرحمن بمحاسبته...».

14 ـ من رسالة حسنية إلى القاضي أحمد بن سودةفي 8 ربيع الثاني 1299.

«فقد قدمنا لك الأمر بمحاسبة متولي النظر هنالك (على أحباس الزاوية الإدريسية بزرهون) على

يدك ويد العامل، وما أنتجته المحاسبة يحكم به له أو عليه...».

15 \_ من رسالة عزيزية إلى ناظر الدار البيضاء بوشعيب بن المعطى

في 16 جمادي الثانية عام 1312

«وبعد، وصل كتابك بإتمامك المحاسبة مع أمناء مرسى ذلك الثغر على داخل وخارج مستفاد الأوقاف المذكورة حسبما بالورقة الواردة متضمنة لذلك، ذاكرا أنهم أسقطوا لك من الخارج المائتي مثقال التي أخرجتها في أجرة الغياط عن عدة رمضانات، وإن العادة في محاسبة النظار إسقاط ثمن عشر الداخل في مقابلة الكسر الذي يقع في سكة الفلوس إلخ. وصار بالبال.

أما أجرة الغياط فلا وجه لإدراجها في الصائر، إذ لا مستند لها في الشرع ولا في العرف المبني على أصل من أصوله، وأما العرف الذي لا أصل له فلا يعتد به. على أن هذا الغياط إنما يرتب هنالك لأجل مجاورته للعامل. وأما الإسقاط من الداخل في مقابلة الكسر فلم يعهد تسليمه لأحد من النظار ولا تشوف أحد منهم إليه، إلا من يروم إضاعة مال الحبس بغير وجه، إذ كل ما يقبل العد فكما يدخل به يخرج به كذلك، وإن وقع من بعض المحاسبين التفات لحطيطة شيء فإنما هو تهور منهم. وقد أخبر الأمناء بإلفائهم داخل اثنين وعشرين شهرا بعدل واحد، وفي ستة أشهر بغير عدول، واعتذارك عن مدة العدل الواحد بموت الآخر قبل وضع علامته، وعن الأشهر العارية بعدم مساعدة

المكترين، لكن ما أجبت به كله أعذار واهية ومجرد مدافعة، إذ العرف الجاري للنظار أن يتطوف كل منهم عند رأس كل سنة بالأوقاف المكتراة بعدليها والقابض، ويقيدها ومعتمريها وكراءها كما هو مقرر في أوقاف العدوتين وغيرها، ومن تساهل في شيء من ذلك كان مفرطا.

كما أخبروا بإلفائهم عندك في الصائر إجمالا، وقد علمت أنه لا وجه لقبوله إلا بعد معرفة تفصيله، وأما استفسار عدوله كما فعلتم حينئذ في البعض فلا يتأتى إمكانه في كل حساب.

وبالجملة، فمن شرط قبول الحساب تبيينه مفصلا داخلا وخارجا وإثباته بالعدول، وإلا كان مجرد تقييد. فنأمرك أن لا تعود للتساهل في شيء من ذلك، بحيث لا يقبل منك حساب بعد إلا كذلك.

وأما الوفر الفاضل عندك الذي قدره اثنان وأربعون الف مثقال وخمسمائة مثقال واثنان وتسعون مثقالا (42.5.92) فنأمرك أن تدفعه لأمناء المرسى ثمة، فقد أمروا بقبوله منك على أن يبقى تحت يدهم أمانة ويقيدوه مبينا من فاضل وفر الأحباس المذكورة على وجه الحفظ والأمانة إلى أن يحتاج إليه لمصارفه والسلام».

16 ــ من رسالة عـزيزيـة بالطـابع الكبيـر إلى عـم السلطان مولاي عرفة

في 22 جمادى الأولى 1313

«وبعد فإن الخديم المسعودي كان استناب الحاج الحمد بن علي الرائشي عنه فيما هو مكلف به من

التصرف في العذير السعيد، ولما حاسبه على ذلك وخرج عليه مال له سال وكان بذمته أيضا مال للأحياس... ثقفه في السَّجن حتى يعلم جنابنا الشريف به، وبين لعلى جنابنا ما عنده من الأملاك وقدر أثمانها... فكتبنا لعامل العرائش بأن المطالب بما بذمة هذا العرائشي للعذير هو الأمين المسعودي، لأنه هو الذي فرط باستنابته عليه فيه، فلا يحوز منه ما ثبت عليه من العذير حتى يتوصل الحبس بما بذمته له... كما أمرناه بأن يتقف متاعه ويخرجه من السجن بعد أن يعطي ضامنا بوجهه، لأعمال المحاسبة مع الأمناء على ما تصرف فيه من مال الأحباس، وأمرنا الأمناء بأن يتولوا قبض مستفاد الأحباس في المستقبل على يد نائبهم قابض أكرية رباع المخزن ومعه قابض الأحباس، ويجعلوا وفرها على يدهم أمانة، ويكونسوا يدفعون الوظائف اللازمة للأحباس منها بعدول المنجرة إلى أن يصفوا أمر الحساب ويعلموك ويعلموا على جنابنا بما أنتجه الأمر فيه، ووجهنا الخديم الحسن بوريال اليمورى للوقوف على تنفيذ ذلك كله... والسلام».

17 ـ من رسالة عزيزية إلى النائب الحاج محمد بن العربى الطريس

في 14 صفر 1318

«وبعد، فإن سفير الانجليز لما كان ورد على شريف أعتابنا بهذه الحضرة المراكشية كان تعلق به الحاج محمد بن سعيد المصلوحي في تجديد ظهائر أسلافنا الكرام التي بيده، ودفعها السفير المذكور بيده فتعذرت مساعدته على ذلك...، وعليه فها الظهائر المذكورة... تصلك

صحبته... لتدفعها للباسدور المذكور، وتعلمه بأنه غير خفي عنه، ما تقدم تقريره له من كون الرجل مكلفا من قبل المخزن ومتبوعا بحساب تكليفه، مع تقاعدة على حساب الأحباس ووفرها وبالاداتها، وأن أمره لا زال موقوفا بسبب هذا التكلم عليه الذي لا وجه له...».

18 ـ من رسالة عزيزية إلى ناظر أحباس الدار البيضاء في 17 صفر 1323.

«وبعد، فنأمرك بأن توجه لشريف حضرتنا العالية بالله حساب مدة خدمتك بالأحباس المذكورة داخلا وخارجا مبنيا على آخر محاسبة صدر بها أمرنا الشريف، إن كانت والا فمن يوم تصرفك إلى تاريخه مع بيان قدر الوفر الذي تحت يدك، كما نأمرك بأن تكون توجه لشريف أعتابنا عند استهلال المحرم من كل سنة نسخة من الحساب داخلا وخارجا مفصلا بكناش خاص، والسلام».

19 ــ من رسالة حفيظية إلى ناظر أحباس الدار البيضاء في 13 قعدة 1326.

«وبعد، فنامرك أن تثقف جميع التنافيذ التي تخرج من الأحباس، ولا تدفع لأحد شيئا عدا أجور الموظفين القائمين بوظائفهم.

كما نأمرك أن توجه لشريف حضرتنا بيان ما يدخل على الحبس وما يخرج في صوائرها على التفصيل، لنأمرك بما يكون عليه العمل في ذلك، ولتكن توجه الحسابات على العادة فيها، والسلام».

## الأوفار الحبسية، لم تحفظ، وفيم تصرف؟

20 ـ من رسالة حسنية إلى القاضي أحمد بن سودة في 11 رمضان 1292

«وبعد، فَمُرُ الطالب أحمد المفرج والحاج أحمد الغسال أن يدفعا للناظر الغسال ما تحت أيديهما من وفر الأحباس ليستعين بذلك على ما هو بصدده من الإصلاح الذي لابد منه...».

21 ـ من رسالة حسنية إلى ناظر الدار البيضاء بوشعيب بن المعطي في 5 حجة عام 1302

«وبعد وصل كتابك بأنك كنت عزمت على إصلاح بعض رباع الأحباس هنالك، وحيث تكلمت في ذلك مع الخديم بريشة خاطبك بما توقفت به على إذننا الشريف فيما يكون عليه العمل.

وعليه فإذا كان للأحباس وفْر وكان بعض رباعه مفتقرا للإصلاح فلْيُصْلَحْ على بركة الله، لأن الأوقاف تصلح من مستفادها. وليكن ذلك على أساسه شرعا من إيقاف عدول التصيير لمعاينة الإصلاح وإعلام القاضي به، لأن ذلك من الأمور التي لا ينبغي تجردها عن نظره شرعا، والسلام».

22 ـ ومـن رسالـة حسنية إلى نفـس الناظـر في 13 رجب 1304 «وبعد فقد بلغنا أن المسجد المدعو بجامع الحجاج سقط منه الجدار القبلي وصار مزبلة يقدره الناس ويدخله صبيان اليهود والنصارى، وذلك غير سائغ لما فيه من انتهاك الحرمة. وعليه فإذا كان للمسجد وفر فنامرك بإصلاحه منه، لأن أهم ما يقصد من الوفر وغايته إصلاح الوقف وتداركه والتحفظ مما يؤدي فيه إلى التخريب والتعطيل، حتى إن الشرع جوز إصلاح الوقف بوفر غيره إن استغني عنه، وإذا لم يتوفر ما يقوم به الإصلاح فاعد الإعلام لجنابنا العالي بالله لنرى فيه، لكن بعد كنسه وتحصينه بالحَجَر من الجهة المتهدمة، حفظا من القذارة وجَوَلان الصَّبيّة فيه، والسلام».

## حرمة الأحباس في نظر السلاطين

23 ـ من رسالة لمولاي عبد الرحمن بن هشام إلى وصيفه بريك الحبشي في 1 حجة 1270

«وقد وصلنا كتابك في شأن الدور والأصل الذي للشريفين سيدي محمد بن بو بكر وأخيه مولاي الصديق بأخنوس الكبير، وذكرت أن الأصل جيد والدور لا فائدة فيها، فاعلم أن أخنوس هو بمنزلة القلب بالنسبة إلى غيره من أماكن وادي يفلي، وحيث كان الأصل جيدا فالدور تصلح وتصير جيدة، فوجه المقومين يقومون الأصل والدور على ما هي عليه، ووجه رسم التقويم وموجبات البيع، وابحث في أمره لئلا يكون فيه شيء من الحبس، فإنا كنا نسمع أن هناك حبسا، ولا تقرب الحبس ولو باعوه لنا بدرهم، ولا يصلح مشتري الحبس لقول المحبس: من بدًّل أو غَيَّرَ فاللهُ حسيبه، والسلام».

24 \_ من رسالة لمولاي عبد الرحمن إلى بريك الحبشى في 14 محرم 1271.

«وما ذكرت على أصل سيدي محمد بن بو بكر وأخيه مولاي الصديق بأخنوس من أن فيه الحبس فنحن متحققون بالحبس هنالك، وقبل هذا كان قدم علينا جدهما مولاي اليماني في شأنه وبقي عندنا مدة، ولما تحققنا فيه الحبس ولا نقرب ساحته، لأن المحبس يقول: ومن بدل أو غير فالله

حسيبه، وكل ما كان فيه حبس فلا تكتب لنا في شأنه، والسلام».

25 ـ من رسالة لمولاي عبد الرحمن إلى الحنفي الخياري في 3 شعبان 1273.

«وبعد فقد كتب لنا مولاي المامون وشقيقه مولاي مبارك ولدا سيدي الحبيب بن زين العابدين بأن والدهم ترك لهم حبسا معقبا من ديار وأصول لا يجوز فيه بيع ولا شراء، ومن وجد من اصلابه يستغل منه، ورسم التحبيس معلق بضريح الجد الأكبر مولانا علي الشريف... وأن بعض أولادهم قاموا فيه، فنأمرك أن تجعل الحبس المذكور منك على بال، وتحجزه عن كل من يريد الترامي عليه، وتمنع كل من أراد التصرف فيه بغير ما عينه المحبس، بحيث لا يباع ولا يشترى ولا يعاوض بغيره، بل يبقى على ما عينه المحبس، وشد عضد المذكورين فيه، والسلام».

26 ـ من رسالة حسنية إلى النائب الحاج محمد بن العربي الطريس في 26 شوال 1310

«وبعد، وصل كتابك وبطيه كتاب الحاج محمد اللبادي بأن فدانا بالمصلى القديمة من ثغر تطوان حرسه الله محبس على الفقراء ومن جملة حرمه صفاحة كان وصي الحبس بنى عليها حظيرة، صيانة واحتياطا، ثم إن الأمناء هنالك أزالوها ذاكرين أن عندهم أمرنا الشريف بذلك، مع أن المعهود في مثل ذلك إسناد الأمر فيه إلى الشرع، ووجه موجبين على طبق ما ذكر، وصار بالبال. فقد كان خليفة عامل المحل أخبر بأن الصفاحة المذكورة مباحة لا تصرف لأحد عليها، ووجه رسما بذلك وأنه منع من أراد

الترامي عليها، وأصدرنا أمرنا الشريف حينئذ لأمناء المرسي هنالك بأن يبنوا بها فندقا ويقوموا صائره والسلام».

27 ـ ومن رسالة حسنية إلى نفس النائب في 29 صفر 1311

«وبعد، وصَلَ جوابك عما كان أخبر به خليفة وصيفنا عامل تطوان من أن الصفاحة التي هي من حريم الفدان المحبس على الفقراء مباحة، وأنه كان منع من أراد الترامي عليها، وأمر الأمناء ببنائها فندقا، بأن خليفة العامل لم يتثبت في ذلك، وما كنت وجهته في شأنه مؤسس على الموجب الشرعي، وطلبت إصدار الأمر للأمناء بالتخلي عن تلك الأرض... وصار بالبال، فإن ثبت في القديم أن الصفاحة المذكورة هي من حساب الحبس فهي من جملته، وإن لم يثبت أنها من حسابه فلا تدخل فيه...».

#### التحري في مساعدة الأحباس

28 ـ من رسائل حسنية إلى ناظر الدار البيضاء في 16 محرم 1308.

«وبعد، وَصَل جوابك عما أمرناك به من تنفيذ دويرة للأحباس للشريف السيد محمد بن المعطي لما هو عليه من ضعف الحال، بأن اسمه المعلم المحجوب الجزار، قديم السكنى هناك، ولم يعرف له قط شرف بحال، وأنه ليس بضعيف، بل هو من أهل الملأ، وله مع أناس معاملات بمال، وحرفته المذكورة قائمة به لا يصيبه معها إقلال، وصار بالبال. فإذن فلا، والسلام».

#### 29 **ـ وفي** 25 رجب 1308

«وبعد، وصل كتابك بأن قاضي الرباط أمرك بتنفيذ عشرة مثاقيل للحاج سليمان البيضاوي مشاهرة من الأحباس إعانة له على ما هو عليه من الأهلية لها وضعف الحال، ووجه لك نسخة من ظهيرنا الشريف الموجه له في شأنه، مع أن الأمر على خلاف ما وصفه به، وأن له دويرتين وأرضين بأولاد مسعود من مديونة، وماشية بالبادية، وصار بالبال. فلا ينفذ له إلا ستون أوقية في الشهر، على شرط أن يقوم به وصف الحاجة والإقلال، وقد كتبنا للقاضي بذلك، والسلام».

#### 30 ـ وفي 14 رمضان 1308

«وصل جوابك عن الأمر بتنفيذ ستين أوقية للحاج سليمان المسعودي على شرط أن يكون فقيرا، بأنه ليس بفقير حسبما أوضحت ذلك وصار بالبال، فإذا انتفى السبب انتفى المسبب، والسلام».

## الحكومة تساعد عل*ي* استخلاص ديون الأحباس

31 ــ من رسالة حفيظية إلى القائد سعيد ابن البغدادي في 7 قعدة 1326.

«وبعد فقد أصدرنا أمرنا الشريف لخديمنا الناظر الحاج المكي بن عبد الله بالبحث عن جزاءات الأحباس التي بفاس العليا صانها الله وبمدينة صفرو، وعما بقي من الواجبات المقدرة فيها بذمم الناس، وأن يستوفي من كل واحد ما هو متبوع به على الوجه الشرعي، ومن كملت مدته في ذلك يجدد معه عقدها على الوجه الجاري في ذلك وعليه فنأمرك بشد عضده...».

32 \_ ومن رسالة حفيظية إلى القائد عبد السلام الفشار في 7 شوال 1326.

«وبعد فنأمرك أن تشد عضد الحاج سعيد ابن الحاج عبد الرحمن الصويري الذي كان ناظرا على الأحباس الكبرى هناك قبل، فيما ترتب بذمم الناس للأحباس المذكورة، حتى يتوصل إليه بموجبه ويدفعه للمكلف بذلك والسلام».

## رباع الأحباس يجب أن تكرى كراء نافعا

33 ــ من رسالة حفيظية إلى ناظر أحباس الدار البيضاء إدريس الفيلالي في 23 قعدة عام 1326.

«وبعد فقد بلغنا أنك شرعت في إكراء رباع الأحباس على وجه يحصل به ضرر للحبس، وعليه فنأمرك أن تكف عن إكراء الرباع بالعقدة الآن، ولا تعود إليه حتى يصدر لك أمرنا الشريف ببيان ما تتمشى عليه في ذلك، وإن تماديت على حالك فالعهدة عليك، والسلام».

34 ـ من رسالة حفيظية إلى نفس الناظر في 5 محرم الحرام 1327

«وبعد وصل جوابك عما بلغ علمنا الشريف من شروعك في إكراء رباع الأحباس على وجه لا نفع فيه للحبس، وأمرناك بالكف عن ذلك، والجريان فيه على مقتضى ما تحمد به العاقبة، بأنك جار في ذلك على نحو ما أوضحته من بذل المجهود فيما تعود منفعته على الحبس منذ كلفت... ووجهت بيان أوقافه، مع بيان المكترى منها، والمنفذ، والمتقاعد عليه وصار بالبال، وقد أحسنت في ذلك. ونأمرك أن تتمادى على نحو ما تتمشى عليه من إكرائها في أول كل سنة، حفظا لضابطها المعهود فيها وعدم الخروج عنه، والسلام».

## الأحباس تبني المساجد ومساكن الموظفين الدينيين

35 ـ من رسالة حسنية إلى ناظر الدار البيضاء بوشعيب بن المعطى في 20 قعدة 1304.

«وبَعْدُ، وصَلَ كتابك بما يرومه الصبنيولي الذي سميت من حيازة البقعة المتصلة بالمسجد العتيق نظير البقعة الصادر أمرنا الشريف للأمناء ثمه بتعيينها له، مع أنها (البقعة المتصلة بالمسجد) معينة لبناء دور للقاضي والإمام والمؤذن ومن يماثلهم، بأمر سيدنا الوالد قدسه الله... وطلبت بيان العمل فيها، فلتبن فيها الدور للمذكورين كما أمر مولانا الوالد رحمه الله، والصائر من وفر الأحباس إن كان، أو نعلم إن لم يكن، وقد أعلمنا الأمناء بذلك، والسلام».

36 ـ من رسالة عزيزية إلى ناظر أحباس الدار البيضاء في 3 جمادى الثانية 1312

«وبعد، وصل كتابك مخبرا بانك أكملت المسجد الذي كنت أمرت ببنائه، إلا أنه متطرف، ولا مستفاد له تقوم به وظائفه، وبجواره بقعتان متصلتان به، مستأذنا في بنائهما دويرات وحوانيت ليقوم المسجد المذكور بخراجها، وصار بالبال، فقد أمرنا أمناء المرسى بالوقوف على البقعتين المذكورتين بأرباب البصر حتى يقدروا ماتسعان من الحوانيت والدور، وما يصير في بناء ذلك، وما ترد من النفع بحسب الوقت. ويوجه ون الرسم لحضرتنا الشريفة لنرى في ذلك، فنامرك بالحضور معهم على ذلك والسلام».

## أجور الخطباء في العهد العزيزي

37\_ من رسالة عزيزية إلى ناظر أحباس الدار البيضاء في 29 جمادى الأولى عام 1318

«وبعد فقد بلغنا أن الخطباء بالمساجد الجامعة هنالك إنما يقبضون في خراجهم الشهري ستة مثاقيل للواحد، منذ كانت السكة القديمة إلى الآن، مع ارتفاع أسعار الوقت، وكون راوي الحديث يقبض أكثر منهم. وعليه فنأمرك أن تزيد لكل منهم ثلث ما يقبضه، والسلام».

## المساجد لا يجاورها إلا المسلمون

38 ـ من رسالة حسنية إلى ابن السلطان مولاي عمر في 7 محرم 1311

«وبعد، وصل كتآبك بأن ناظر أحباس فاس العليا أخبرك بأن نصرانيا اصبنيوليا اكترى حانوتا للأحباس قرب جامع الحمراء من أحد أهل الذمة... وعليه، فالعهدة في ذلك على الناظر حيث عقدها للذمي المذكور... وحاصله إن لم يتأت للناظر استخلاص الحانوت وفتحها على وجه شرعي، فحيث تكمل العقدة فلا يعد لكرائه ولا كل ما هو قريب للحرمات لملة الكفر، (ولا يكريه) إلا للمسلمين ولو بالبخس، تحفظا على درء المفسدة المقدم

على جلب المصلحة. فمر الناظر بذلك وحُضَّه عليه والسلام».

#### تفتيش المساجد وإصلاحها

39 ـ من رسالة عزيزية إلى القاضي أحمد بن سودة في 2 جمادى الثاني 1317

«وبعد فلأ عتابنا الشريفة رفع الشكوى أهل حومة درب الجنان بأن ناظر الأحباس الصغرى هناك أهمله حتى صار مزبلة وترك ما طوقه ظهريا. وعليه فها نحن أصدرنا له أمرنا الشريف بالقيام على ساق في إصلاحه وإصلاح غيره من المساجد، وأن لا يعود إلى التكاسل والانحلال، ووجهنا حامله كاتبنا الطالب أحمد بن فقيرة بقصد معاينة هاتيك المساجد وتحقيق أمرها لنرى في ذلك بحول الله، وأعلمناك لتكون على بال وتشد العضد فيه. والسلام».

40 ـ ومن رسالة عزيزية إلى نفس القاضي بتاريخ 22 ربيع الثاني 1318.

«وبعد فقد نفذنا لكاتبنا الطالب أحمد بن فقيرة مائة وخمسين ريالا في سخرته عن توجيهه لتحقيق الواقع في مساجد الأحباس الصغرى هنا كم، وأمرنا النَّاظر بادوا بدفع ذلك له ...إلخ».

## أنواع مختلفة من تصرفات الأحباس

41 ـ رسالة من السلطان محمد بن عبد الرحمن إلى الحاج قاسم حصار في 23 صفر الخير 1278 «خديمنا الأرضى الحاج قاسم حصار. وفقك الله وسلام عليك ورحمة الله تعالى وبركاته.

وبعد، فقد وصلنا كتابك أخبرت فيه بما بلغك من أنا وجهنا المعلمين للرباط بقصد تعيين محل مناسب ليبنى بقصد العسكر، وذكرت أنا إن عزمنا على ذلك فناظر الأحباس توفر عنده مال كثير يفي ببناء ذلك وزيادة... فأما أمر البناء فسنرى فيه إن شاء الله... والسلام».

42 ـ من رسالة حسنية إلى ناظر الأحباس بالدار البيضاء بوشعيب بن المعطى في 17 قعدة عام 1298.

«وبعد، وصلنا كتابك جوابا عما كتبنا لك به في شأن إكمال حمام الجامع لاحتياج الناس إليه. بأنه لا وفر للجامع… وأنك لما طلبت الحوالة من الحاج محمد القصري الذي تقدمك، لتنظر فاضلها من عدمه أخبرك أنها لازالت بحضرتنا العالية بالله… فالحوالة المذكورة تصلك، فيصير على ما ذكر من المدرك فيها على من ذكر، والسلام».

43 ـ من رسالة حسنية إلى ناظر الدار البيضاء في 11 شوال 1303.

«نامر خديمنا الأرضى ناظر أحباس الثغر البيضاوي المحروس أن ينفذ لحراس أبواب المدينة الأربعة خمس أواقي للواحد في كل يوم، والسلام».

44 ـ رسالـة من السلطان عبد الرحمن بـن هشام في 17 شوال 1270.

«نامر خادمنا القائد الحاج أحمد الحداد أن ينفذ للطالب الشريف السيد المكي بن عبد الوهاب التطواني ثلاثين أوقية من مستفاد الأحباس كل شهر، إعانة له على تعاطي العلم الشريف لكونه ممن شهد له بالتحصيل والنجابة، والسلام.

في 17 شوال عام 1270.

ومن تمامه «أوصه بالجد والاجتهاد في الاشتغال بالعلم فإنه صار غريبا في هذه الأزمنة، وما دام مواظبا على القراءة تعلما أو تعليما فهو على مرتبه، وإن أمسك عن ذلك فأعلمنا به» صح به في تاريخه.

45 ـ رسالة من السلطان محمد بن عبد الرحمن في 25 ربيع النبوي 1290.

«نامر ناظر الأحباس الكبرى بتطوان حماها الله أن ينفذ لما سكه الطالب المرابط السيد عبد القادر بن عبد الواحد الفاسي خمس عشرة أوقية في كل شهر بحساب سكة القواريط، عوضا عن مثلها كانت له بفاس، إعانة على تعاطي العلم الشريف بشرط المواظبة عليه تعلما أو تعليما، والسلام.

في 25 ربيع النبوي عام 1290.

46 ـ من رسالة عزيزية إلى ناظر أحباس الدار البيضاء في 16 جمادى الأولى 1316.

«وبعد فنامرك أن تنفذ للطالبين المدرسين الواردين لهناك من فاس بقصد التدريس وبث العلم دارا من دور الأحباس لنزولهما، وعشرين ريالا للواحد من مدخول الأحباس في كل شهر، حتى تكمل مدتهما وهي سنة واحدة ليعين بدلهما عند انقضائها - بحول الله - على يد قاضي فاس، والسلام».

47 ـ من رسالة عزيزية إلى ناظر أبي الليوث وأحباس الدار البيضاء إدريس الفيلالي في 15 قعدة 1319.

«وبعد وصل جوابك عما أمرت به من تنفيذ الخبز للمرضى والأفاقيين وجعل البيوت لهم... وعليه فإن الذي يكون عليه عملك هو أن الصائر يكون ثلثاه من وفر الأحباس الكبرى، والثلث الواحد هو الذي يكمل من فتوحات الولي المذكور (أبي الليوث)، وما عداه من بقية الفتوحات ينفذ في مصالحه ووظائفه المعهودة فيه، فليجر عملك عليه... والسلام».

48 \_ من رسالة حفيظية إلى ناظر الدار البيضاء في 28 محرم \_ 1329.

«وبعد فنامرك بتفيذ عدد الخبز الذي كان يدفعه أمين المستفاد كل يوم للأفاقيين الذين بسجن البلد بعد تسرادهم مرتين في كل شهر، وصير ذلك من جملة صوائر الأحباس...».

#### مراجع الكتاب

#### I المراجع العربية

الاستقصاء في أخبار المغبرب الأقصى : أحمد بن خالد الناصري عبد الرحمان بن زيدان العلوي

تاریخ مکناس:

نشر وزارة الأوقاف

مجموعة الضوابط الحبسية:

نشر وزارة الأوقاف

جلسات المجلس الأعلى لـالأحياس:

سمط اللَّالِي في سياسة المشير ليوطي نحو الأهالي:

على الطرابلسي

مجموعة مشتملة على قوانين مفيدة وتنظيمات سديدة :

طبع حكومة الجزائر أحمد توفيق المدنى محمد کرد علی

كتاب الجزائر:

خطط الشام:

بيان لجنة الدفاع عن الخط الحديدي الحجازي مقررات المؤتمر الإسلامي العام في دورته الأولى قانون الجماعة الإسلامية في يوغوسلافيا

مجموعة من الصحف العربية: الحياة \_ العمل \_ الإرادة \_ الزاهرة \_ النهضة النداء \_ الشورى \_ الدفاع \_ الجهاد \_ كوكب الشرق \_ الأهرام.

#### II المراجع الافرنجية

Lyautey, Rapport général sur la situation du protectrat au Maroc en 1904.

Lyaytey, Rapport adressé au gouvernement Français le 3 décembre

Résident Général, Rapport sur l'activité des Services du Protectorat en 1930.

A. Terrier, Le Maroc.

L. Barthou, Lyautey et le Maroc.

Couillieux, Le Programme de la France au Maroc.

S.R. Taillandier, Les Origines du Maroc Français.

J. Du Taillis, Le Nouveau Maroc.

L. Joseph, Les Habous au Maroc.

C. Cerdeira, El Habus.

P.L. Rivière, Traités, Codes et Lois du Maroc.

L. Massignon, Annuaire du Monde Musulman.

N. Maestracci, Le Maroc Contemporain.

Michaux-Bellaire, Archives Marocaines XXII et XXIII.

J. Goulven, Traité d'économie et de législation marocaines.

Lopez Oliván, Legíslación vigente en la Zona de Protectorado español en Marrecos.

Gaillard, La Réorganisation du gouvernement marocain.

Rabino, La Réorganisation des Habous au Maroc.

Paul Zeys, Agadir Conflits im mobiliers des Confins Sud-Marocain

E. Antonelli, Manuel de législation coloniale.

X.X.X. La rénovation des biens habous au Maroc. Renseignements coloniaux nún. 4, Suplément à l'"Afrique Française" d'avril 1927.

Statut über die autonome Verwaltung der is lamitischen Religions-Stifungs-und Shulangelegenheiten in Bosnien und der Hercegovina 1909.

Izvjestaj upravnog odbora Vakufskog Vijeca u Sarajevu Za 1931-32 godinu.

## فهرسة الكتاب

| 3  | تقديم                                        |
|----|----------------------------------------------|
|    | إهداء الكتاب                                 |
| 8  | مطالب الشعب المغربي في الأحباس               |
|    | مقدمة                                        |
| 17 | موقف الملوك المغاربة من الأوقاف              |
| 18 | الوزارة الحبسية في العهد العلوي              |
| 20 | السلطان مولاي عبد الرحمان ضد معاوضة الأوقاف  |
| 21 | نظرية الملوك المغاربة في الأوقاف             |
| 23 | إصلاح الأحباس في رأي السفير الفرنسي          |
| 24 | الأحباس في مؤتمر الجزيرة                     |
| 25 | ظهائر التنظيم الحبسي في عهد الحماية          |
| 26 | كيف فهم التنظيم الجديد                       |
| 28 | احتياط السلطان مولاي يوسف في مسألة الأحباس   |
| 30 | المراقبة الفرنسية تجاوز مهمتها الأولى        |
| 33 | تعطيل المجلس الحبسي الأعلى                   |
| 36 | سياسة المراقبة الفرنسية في الأحباس           |
| 37 | تفويت الأملاك الحبسية                        |
| 39 | أراضي الأحباس بيد المعمرين الفرنسين          |
| 40 | سحب الآثار الإسلامية من المعاهد الدينية      |
| 41 | استغلال المراقبة الفرنسية لفقراء المسلمين    |
| 45 | ترامي المراقبة الفرنسية على الأملاك الخصوصية |
| 46 | الأحباس المعقبة وأوقاف الزوايا               |
| 48 | مراقبة الأحباس تطارد العنصر الإسلامي         |

| 49              | تحيز المراقبة الفرنسية في السمسرة العموميا    |
|-----------------|-----------------------------------------------|
| 51              | التقتير في المصالح الإسلامية الأساسية         |
| 54              | إهمال الساجد في المدن                         |
| 57              | خمارات ملاصقة للمساجد                         |
| بادية58         | مقاومة المراقبة الفرنسية لبناء المساجد في ال  |
| ينية            | إهمال المدارس العلمية وتعطيل الدروس الد       |
| 65              | إهمال مكاتب القرآن العظيم                     |
| 66              | تقليل الموظفين الدينيين وبخسهم في الأجور      |
| 67              | اهمال المحاكم الشرعية                         |
| 68              | ءُ                                            |
| 69              | تعطيل أحباس الفقراء والمنقطعين                |
| 70              | إهمال المقابر الإسلامية                       |
| 75              | مقاومة المراقبة الفرنسية للنفوذ السلطاني.     |
| 76              | أحباس القبائل البربرية                        |
| ن على الإسلام77 | الميزانية المغربية تنفق على المسيحية ولا تنفز |
| 78              | لماذا طالب المغاربة باستقلال الأوقاف          |
| 79              | تصريحات المقيم الفرنسي الأول عن الأحباس       |
| 81              | إنشاء وزارة حبسية مستقلة                      |
| 82              | احياء المجلس الحيسي الأعلى                    |
| 83              | إنشاء مجالس حبسية محلية                       |
| اس83            | أنشاء لجنة مستعجلة لتفتيش مراقبة الأحب        |
| 85              | عرائض حبسية رفعت إلى جلالة السلطان            |
| 87              | عريضة رباط الفتح                              |
| 93              | عريضة الدار البيضاء                           |
| 96              | عريضة فاس                                     |
| 101             | الكتاب الأسود                                 |
| 103             | أحياس النطقة الخليفية                         |
| 105             | مقال الأستاذ الطنجي                           |
| 112             | مقال الأستاذ الطريس                           |
|                 |                                               |

| أحباس المنطقة الطنجية                               |
|-----------------------------------------------------|
| محاضر المجلس الحبسي الأعلى منذ ثمانية عشر عاما      |
| خطبة الصدر الجباص                                   |
| خطبة المقيم العام ليوطي                             |
| تقارير وزير الأوقاف                                 |
| خطبة الشيخ أبي شعيب الدكالي                         |
| امتيازات بني إسرائيل في مناطق المملكة المغربية      |
| الأقلية اليهودية في المنطق الخليفية                 |
| أحباس الجزائر وتونس                                 |
| الدعاية الفرنسية في المغرب قبل الحماية              |
| مشكلة الأحباس الخاصة في تونس                        |
| الأوقاف الإسلامية تحت الانتداب القرنسي              |
| نموذج من العرائض السورية عن الأحباس                 |
| مؤتمر الدفاع عن الأوقاف الإسلامية                   |
| بيان اللجنة التنفيذية لمؤتمر الدفاع                 |
| قرار الاستبدال                                      |
| المجلس التأسيسي للأوقاف                             |
| رفض المفوضية الفرنسية لمقابلة الوفد الإسلامي        |
| كتاب عن الأوقاف السورية                             |
| نظرية محمد كُرْد علي في استقلال الأوقاف الإسلامية . |
| وقف السكة الحديدية الحجازية                         |
| مخالفة السلطات المنتدبة لنص المعاهدات               |
| لجنة الدفاع عن الخط الحديدي الحجازي                 |
| الخط الحجازي في المؤتمر الإسلامي العام              |
| تضامن الحكومتين السعودية والعراقية في وقف السكة     |
| الحجازية                                            |
| الأوقاف المصرية                                     |
| لجنة الأوقاف والمعاهد الدينية بمجلس النواب          |
| رأي الأستاذ محمد على باشا في الأوقاف الأهلية        |
|                                                     |

| 175 | مذكرة القضاة الشرعيين عن الأوقاف الأهلية          |
|-----|---------------------------------------------------|
| 177 | الأوقاف في مؤتمر الوفد المصري                     |
| 180 | سوابق تاريخية لإلغاء الوقف الأهلي في مصر          |
| 183 | تشجيع الأوقاف ألخيرية                             |
| 185 | أوقاف المسلمين في آسيا وأوروبا                    |
| 186 | الطائفة الإسلامية في يوغوسلافيا                   |
| 187 | فصول مختارة من قانون المسلمين اليوغوسلافيين       |
| 193 | وثائق مخزنية عن الأحباس من عهد الاستقلال          |
| 194 | إشراف الشعب على الأحباس                           |
|     | تجديد الحكومة المغربية لتنظيم الأحباس منذ أكثر من |
| 195 | نصف قرن                                           |
| 201 | محاسبة النظار واستخلاص حقوق الأحباس               |
| 207 | الأوفار الحبسية لم تحفظ وفيم تصرف ؟               |
| 209 | حرمة الأحباس في نظر السلاطين                      |
| 212 | التحري في المساعدة من الأحباس                     |
| 213 | الحكومة تساعد على استخلاص ديون الأحباس            |
| 214 | رباع الأحباس يجب أن تكرى كراء نافعا               |
| 215 | الأحباس تبني المساجد ومساكن الموظفين الدينيين     |
| 216 | أجور الخطباء في العهد العزيزي                     |
| 216 | المساجد لا يجاورها إلا المسلمون                   |
| 217 | تفتيش المساجد وإصلاحها                            |
| 218 | أنواع مختلفة من تصرفات الأحباس                    |
| 221 | مراجع الكتاب                                      |
| 223 | فهرسة الكتاب                                      |
|     |                                                   |