

# الأدبالمقارن

دىراسات تطبيقية فى الأدبين العربي والنابرسي

الدكتوبر محمد السعيد جمال الدين الاستلافي كلية الأداب جامعة عين شعن





# بسم الله الرحمن الرحيم

حقوق الطبع محفوظة الطبعة الثالثة ۱٤۲٤ هـ-۲۰۰۳م



## معتلمت

يرجع اهتمامنا بالمقارنات بين الآداب الإسلامية -وبخاصة بين الأدبين العربى والفارسى - إلى أكثر من أربعين عامًا، حاولنا خلالها أن نفتح طرقًا جديدة للبحث، ونتلمس دروبًا نُدلَل بارتيادها على صلاحية هذه الآداب الإسلامية لتحقيق الإصلاح الوجداني للأمة، وتجاوز محنة التشتّ والفرُقة التي تردّت فيها، وشحذ همتها، وتخليق المقاصد السامية المتجددة لها. كما نحاول أن نُجلي ما لهذه الآداب من قدرة على اقتحام ساحة المبادلات الدولية وتزويد الآداب العالمية دوماً بزاد من أسمى المواد والأشكال الفنية والأدوات التعبيرية.

وكان من بين ما شغلنا في هذا المجال أن نفتح أمام أدباتنا العرب أبواباً يطلون منها على ما أنتجه الأدباء الفرس وغيرهم من أعمال ومآثر فنية مبدعة ، كي ينفسح المجال أمامهم ويتحقق بينهم من التواصل ما يدعم عناصر الأصالة في آداب هي من نسيج فكرى واحد تتشابه نظرتها إلى الإنسان والحياة ، وتتشابه نظرتها في الفن والأدب ، كما تتشابه مشاعر أدبائها بإزاء الجمال والجلال معاً ، وقده المشابهات إنما تنميها المحاكاة وتوضحها وتجعل من اليسير التعبير عنها ، وتحفز الأدباء على أن يستمدوا موضوعاتهم وأشكالهم الفنية من حركة الأمة مجتمعة عبر الزمن .

ويمثّل هذا الكتاب خطوة أخرى من خطوات خطوناها في نفس السياق ، غير أنها تختلف عن ما سبقها من أبحاث ودراسات ، فلقد أردنا لهذه الدراسة أن تكون متكاملة تبحث في النظرية وتطبيقاتها، بحيث تتضع من خلالها تلك العلاقة الحميمة التي تربط بين الأدب المقارن والآداب الإسلامية . والحق أنه ما من علم من العلوم الحديثة أسدى إلى الآداب الإسلامية من خدمات ما أسداه علم الأدب المقارن ، فلقد أنصف هذه الآداب من خصومها ، وبين مدى عمق الروابط والصّلات الفكرية والفنية بينها ، وأفصح عن نوع من التفاعل بينها قلما نجد له نظيراً فيما سواها .

وفى المقابل أبدت الآداب الإسلامية تجاوياً كاملاً مع هذا العلم الحديث ، فبدت صالحة للوفاء بشروطه ، واستجابت لمبادئه واستوفت أركانه ، واستوعبت مجالاته، على مالها من اتساع وعمق ، وأثرت أبحائه ودراساته .

ولقد آثرنا في هذه الدراسة أن نستخلص ما يهم آدابنا الإسلامية من مجمل الإنجازات والنتائج التى حققها الأدب المقارن مستنداً على منهجه العلمى القويم؟ فقد كشفت الدراسات المقارنة التى نشطت منذ أواخر القرن الماضى وأوائل هذا القرن عن نتائج حاسمة هى في صالح الآداب الإسلامية على طول الخط، يتناول هذا الكتاب جانباً منها.

ولعل الفصول الشلاثة الأولى من الباب الأول ، الذى اختص بدراسة الصلة بين الأدب المقارن والآداب الإسلامية ، تقرّب مبادئ هذا العلم إلى الأفهام ، وتمهد بذلك للفصل الرابع الذى أفردناه للحديث عن مجالات الأدب المقارن ومناهج دراسته . ولقد أردنا بهذا الصنيع ألا نهجم - منذ الوهلة الأولى - على القارئ بسرد موضوعي جاف للمبادىء والأصول التي يقوم عليها هذا العلم ، وإنما نمهد لذلك بفصول تتقرر من خلالها في ذهن القارئ بعض الأصول فيسهل عليه بعد ذلك أن يستوعب الأصول جملة ، ويلم - دون عناه - بالمناهج وطرائق البحث ، على نحو ما وردت في الفصل الرابع .

وقد اشتمل الباب الثانى على أربع دراسات تطبيقية غمل كل واحدة منها تطبيقاً في حقل من الحقول التي يعنى بدراستها علم الأدب المقارن ؛ ولذلك تنوعت هذه الدراسات التطبيقية بتنوع حقول هذا العلم وتعدد مجالاته إذ خصصنا واحدة للراسة مصادر الشاعر ، وأخرى لدراسة الترجمات ، وثالثة لدراسة الموضوعات . وهكذا .

ولقد رأينا أن نبدأ دراساتنا التطبيقية - في الفصل الأول من هذا الباب - عوضوع شريف من الموضوعات المتداولسة في الآداب الإسلامية بعامة ، وهو

موضوع ( المعراج ) ، فعرضنا للمصادر التي أثّرت في منظومة ( جاويد نسامه ) أو ( رسالة الخلود ) لمحمد إقبال .

ولما لم يعد بالإمكان إغفال أهمية الترجمات العربية لرباعيات الخيام في توضيح جانب من جوانب العلاقة بين آدابنا الإسلامية خصصنا الفصل الثاني للراسة هذا الموضوع في ضوء الأصول التي يقرّرها علم الأدب المقارن.

ويعد موضوع مجنون ليلى وانتقاله من الأدب العربى إلى الأدب الفارسى من الموضوعات التى تصدى المقارنون العرب لدراستها وبحثها غير مرة ، لكننا آثرنا عرضه في الفصل الثالث مرة أخرى بطريقة مختلفة تبين ما لهذا الموضوع من دلالات عميقة في مجال المبادلات الفكرية والفنية بين الأداب الإسلامية ، ولكي نبرهن به على نظرية \* دوران الموضوعات ، بين هذا الأداب ، وهو ما نعتزم أن نخصه بدراسة مستقلة بإذن الله تعالى .

أما الفصل الرابع فيدور موضوعه حول إيضاح الظروف والملابسات التي أملت على الشيخ محمد عبده - وهو من كبار دعاة الإصلاح في العالم الإسلامي أن يتفرغ لترجمة كتاب عن الفارسية هو كتاب \* الرد على الدهريين \* ، ألفه أستاذه السيد جمال الدين الأفغاني ، وما كان لهذه الترجمة من أثر في توسيع نطاق احت ما الشيخ وصلاته بعدد من رواد الفكر والأدب في كل من إيران وأفغانستان .

ولقد سبق لنا أن نشرنا الدراسة موضوع الفصل الرابع من هذا الكتاب في مقالات مستقلة ، ورأينا أن إعادة نشرهما في هذا الكتاب من شأنها أن تخدم فكرته بقدر ما تُيسر الإفادة بهاتين الدراستين على نطاق أوسع .

والحق أن هذه الدراسات ما كان يمكن لها أن تتم بهذه الصورة لولا المساندة الكريمة التي لقيتها من زوجتي الدكتورة أمينة محمد جمال الدين \_ أسناذ الأدب والنقد بكلية البنات بجامعة عين شمس ؛ فقد راجَعَتْ معى أصول الكتاب وأبدت من الآراء المساعد القيمة السديدة ، ومن التهوين من شأن العقبات التي صادفتني ما أعانني على تحمل أعباء هذا العمل عن طواعية منى واختيار .

كما لا يسعنى إلا أن أتقدم بواجب الشكر إلى أخى وصديقى الدكتور على عشرى زايد ، أستاذ النقد الأدبى بدار العلوم ، الذى حفزنى وشجعنى على طبع الكتاب كما عاوننى على إخراجه فى صورته النهائية .

والله ولى التوفيق

محمد السعيد جمال الدين

١١ محسرّم ١٤٢٤. ا القاهرة في : ١٤ مسارس ٢٠٠٣ . البابالأول **الأدب المقارن والآداب الإسلامية** 

# تمهيد

ترتكز هذه الدراسة على محور أساسى ، هو محور الأدب العربى ، ننطلق من خلاله لنرى كيف أثر في الآداب الإسلامية بعامة ، والأدب الفارسي بصفة خاصة، في عصور مختلفة .

وسوف نصادف في دراساتنا هذه مجموعة من المصطلحات ينبغي أن نتفق على معناها بادئ ذي بدء ، حتى نكون على بينة من أمرنا . وأول ما نصادفه من هذه المصطلحات مصطلح : ﴿ الأدب ﴾ فما الأدب ؟

لقد اختلف الباحثون في تعريفهم لكلمة الأدب ، لكنهم اتفقوا على ضرورة توافر عنصرين أساسيين في العمل الأدبي ، هما : الفكرة ، وقالبها الفني ، ومن ثم لابد أن يتوافر هذان العنصران في جميع صور الإنتاج الأدبي :

سواء كان تعبيراً عن إحساس الشاعر بالطبيعة وما فيها من جمال .

أو كان تعبيراً عن إحساس الشاعر بالإنسان آماله وآلامه .

أو كان تعبيراً عن فكر الشاعر أو حُلمه تجاه أمنه وتجاه الإنسانية ."

وفى كل حالة من هذه الحالات لا تكون مهمة الأديب أن يتعمّى فى التفكير فيضل بقراته فى متاهات الفلسفة والأفكار المجرّدة ولا أن يبحث حالة النفس والمجتمع فيستقصيها ، وإنما حسب الأديب أن يُصور الفكرة تصويراً شعورياً يجذب إليها القراء ويوضحها لهم ويسجّلها فى أذهانهم ، ويرسم لها صورة لفظية موحية مثيرة للانفعال الوجداني فى نفوسهم ؛ وهى صورة يتضافر فيها عاملا المضمون والشكل ، أو الفكرة وقالبها الفنى بهدف تحقيق هذا التأثير .

أما المصطلح الثاني ، الذي نصادفه ، فهو « الأدب القومي» ومعناه في حالتنا نحن « الأدب العربي » ، والأدب القومي للفرس هو أدبهم الفارسي ، وهكذا . والمصطلح الثالث ، وهو موضوع هذه الدراسة ، هو \* الأدب المقارن \* وسوف أجازف منذ البداية بذكر تعريف مختصر لهذا العلم الجديد الذي لم تعرفه الدراسات الإنسانية في عالمنا العربي إلا في منتصف القرن العشرين الميلادي . إنه العلم الذي يدرس العلاقات المتبادلة بين الآداب المختلفة ، فيدرس تأثير الأدب العربي في الأدب الفارسي مثلاً في موضوع معين ، أو يدرس تأثير الآداب الأوربية الحديثة في نشأة بعض الأجناس الأدبية من : رواية ، ومسرحية ، ومقال ، وقصة قصيرة وما إليها في أدبنا العربي الحديث والمعاصر .

والحدود الفاصلة بين الآداب القومية هي اللغات ، فالكاتب أو الشاعر إذا كتب بالعربية عَدَّدُنا أدبه عربياً مهما كان جنسه البشرى الذي انحدر منه ، ولذلك يعد ما كتبه المؤلفون الفرس الذين دونوا مؤلفاتهم وآثارهم باللغة العربية داخلاً في دائرة الأدب العربي لا الفارسي .

وسوف تُعنى دراستنا برصد بعض مظاهر التأثير والتأثر المتبادل بين لغتنا العربية وثانية لغات العالم الإسلامي أهمية وقيمة وهي اللغة الفارسية . لقد كانت الفارسية هي الجسر الكبير الذي عبرت عليه كل المؤثّرات العربية إلى لغات العالم الإسلامية الأخرى : التركية ، والأردية ، والبشتونية ، وغيرها .

ولقد أثر الأدب الضارسي بدوره في الأدب العربي تأثيراً واضحاً في فترات مختلفة .

والحق أننا لايمكن أن نجد مجموعة من الآداب في العمالم كله بلغت في الصالاتها وتأثيراتها المتبادلة ما بلغته الآداب الإسلامية ، لا سيما وأن هذه التأثيرات المتبادلة لم تتوقف عند عصر معين بل امتدت عبر الزمن وتواصلت في القديم والحديث معا واتخذت أشكالاً شتى وصوراً متنوعة ، وكان لهذه الآداب الإسلامية منفردة ومجتمعة من التأثير في توجيه الآداب العالمية ونهضتها ما أجلته الدراسات المقارنة الحديثة ، وأسفرت عنه أبحاث هذا العلم الحديث ، علم الأدب المقارن ، كما سنرى .

# الفصل الأول كيفنشأ الأدب المقارن؟

أصبح \* الأدب المقارن \* علماً من العلوم التى لا غنى عنها لدارسى الآداب فى العصر الحديث . وقد بدأت مقدمات هذا العلم فى القرن الثامن عشر \_ عصر العصر الحديث . وقد بدأت مقدمات هذا العلم فى القرن الثامن عشر \_ عصر الثورة الفرنسية \_ الذي تميز باتساع الأفق الأدبى ، ونمو حركة الترجمة بين اللغات الأوروبية الخمس الكبرى ، وهى : الفرنسية والألمانية والإنجليزية والإسبانية والإيطالية ، كما تميز بانتشار الصحف والمجلات ؛ ومن ثم أضحى المجال مهيأ لتبادل الأفكار والأغاط الأدبية ، برغم النزعات القومية العاتبة التى كانت تجتاح أوروبا فى ذلك القرن .

## ، ١ ـ التعصب القومي والأدب المقارن

والحق أننا نعجب لنشأة هذا العلم في أوربا في وقت سادتها روح العصبية القومية ، ونشبت الحروب بين دولها ، وكان التنازع والتكالب على اكتساب المغانم الاستعمارية على أشدة بينها ، مما عمق فكرة الأثرة القومية والعصبية المقيتة في نفوس الشعوب الأوربية ، وأخذ كل واحد من هذه الشعوب ينظر إلى الآخر نظرة العداء والازدراء .

ووجه العجب هنا أن طبيعة الأدب المقارن لا تتفق مطلقاً مع روح التعصب والأثره القومية ، فهو يقف في الوسط ليرصد التيارات الفكرية المتبادلة بين الآداب المختلفة ، ويرقب عوامل التأثير والتأثر فيما بينها . فكيف يتسنّى لهذا العلم أن يقوم بمهمته هذه في ظل جو مشبّع بعوامل الاستعلاء والتميز القومي ؟

كيف يمكن أن يدرس هذا العلم المؤثرات الأجنبية \_ القادمة من آداب أخرى \_ على أديب من الأدباء في وقت كان كبار النقاد الأوربين برون أن الأدب إنما هو تعبير ضرورى عن روح سلالة عرقية (١) ، وأن الآثار الفنية لن تكون مكتملة إلا إذا أجادت التعبير عن هذه الروح العرقية ( التعصبية ) ، وأنها كلما كانت صَفِيَّة من كل عنصر غريب كانت أكثر اكتمالاً .

كيف يمكن لهذا العلم أن يُعنى بدراسة نقاط الالتقاء بين الآداب والسمات المشتركة بينها في وقت كان هم كل أمة من هذه الأمم الأوربية منحصرا في بيان أوجه الاختلاف والتعارض بين أدبها وآداب غيرها وفي أن أدبها هو الأكثر كمالاً وفضلاً ؟

لقد كان المزاج الأوروبي الذي ساد القرنين الشامن عشر والتاسع عشر مشبّعاً بأسباب التنافر والتباعد ، لا بمظاهر التآزر والتقارب .

حقاً ، لقد كانت هناك نقطة التقاء تُوحِّد بين الأدباء الأوربين في ذلك الوقت ، إذ كانوا جميعاً يرون في شعراء اليونان واللاتين القدماء مثلهم الأعلى الذي يتعيّن عليهم أن يحتذوه ، إلا أن روح القومية التي سادت في ذلك الوقت كانت تعصف بكل رغبة في التسليم بتبادل التأثير بين الأداب الأوربية بعضها وبعض (٢) .

#### ٢ ـ جوته والأدب العالمي

لكن ظهرت في ألمانيا في أواخر القرن الشامن عسشر وأوائل القرن التاسع عشر حركة نادت « بالأدب المقارن » حيث تتجمع الآداب المختلفة كلها في أدب واحد عالمي ، يبدو وكأنه نسهر يرفده كل أدب من الآداب القومية بأسمى ما لديه من نتاج إبداعي وقيم أنسانية وفنية . وكان زعيم هذا الانجاه الشاعر الألماني « جوته » ( ١٧٤٩ - ١٨٣٦ ) ، الذي عد نفسه نموذجاً تتجمع فيه صفة (١) انظر: فان نجم ، الأدب المقارن . الترجمة العربية ، طبع مصر . ص ٢٩ .

(٢) ولقد ظهرت مثل هذه الاتجاهات التنصيبة عند الأوروبيين في زمن مبكر ، وعبر عنها باحث لغوي قرنس مبكر ، وعبر عنها باحث لغوي قرنسي هو \* بوهو ، و توفي ٢٠٧١ م - عين قال : • إن تطقنا - نحن الفرنسين - هو النطق الطبيعي ، قلفة الصينيين والأسيويين غناه ، و كلام الألمان صخب وضوضاء ، وحديث الأسيان مرقع ومنطق الإيطاليين زفير ، و إنقا رائط نافر ، محمد الإين يتكلمون ، . ( انظر : محمد غنيمي هلال : الأدب المقارف . طبع بيروت ١٩٨٢ ، ص ١٨٥ ) ، ولقد نفى تابليون \* مدام دي سنال ، الأدبية الفرنسية والناقدة المعروفة من فرنسا بسبب دعوتها الأدباء الفرنسين إلى الإفادة بأثار الأدباء الأدباء وشيلنج وغيرهما ، كما سنرى .

العالمية ؛ فلقد كان مُطلعاً على الآداب الأوربية متمثلاً قيمها واتجاهاتها، ومَد بصره إلى خارج الحدود الأوروبية الضيقة المضطربة فوجد في الآداب الشرقية الإسلامية عالماً رحباً لا نهائياً من الطُهر والطمائينة ، بدا له وكأنه قبس من نور النبوة ، كما وجد نبعاً صافياً من الإبداع والإلهام المتجدد عبر عنه بوضوح في ديوان سماه الديوان الشرقي للمؤلف الغربي ، كتب في مقدمته : « هذه باقة من القصائد يرسلها المغرب إلى المشرق ، ويتبين من هذا الديوان أن المغرب قد ضاق بروحانيته الضعيفة الباردة ، فتطلع إلى الاقتباس من صدر الشرق » .

ولقد استطاع • جوته ، بثقافته العميقة الواسعة ، ومكانته البارزة وقدرته الفّذة على الإبداع ، أن يجعل فكرة التواصل بين الآداب الأوروبية خاصة ، والآداب كلها بعامة تستقر في الأذهان ، وتصبح من الأمور المسلّمة التي لا تقبل الجدل ، على الرغم من طغيان العصبية القومية في أوروبا .

وقد حاولت دعوة « الأدب العالمي » أن توسّع من نشاطها في ألمانيا وخارجها ، لكن قامت في وجه هذه الدعوة عوائق حالت دون نموها هناك .

# ٣\_التسليم بأهمية الأدب المقارن

وهكذا بدت دعوة « الأدب العالمي » وكأنها كانت بمثابة تمهيد طبعي لنشوء فكرة الأدب المقارن ، وهي الفكرة التي كان لفرنسا الفضل في تعهدها ورعايتها ، خاصة عندما ظهرت فيها الحركة الرومانتيكية (١) التي حمل روّادها \_ ومنهم مدام دى ستال ( ١٧٦٦ - ١٨١٧ ) \_ على من يحتقرون الآداب الأخرى ولا يعنون بها ،

ودعت أدباء فرنسا إلى دراسة الآداب في لغاتها الأصلية ، وهو مبدأ مهم من مبادئ الدراسات المقارنة .

ولقد بدأت نظرية « الأدب المقارن » تلقى قبولاً من جانب الأوروبيين حين زأوا أنها لا تُفقد الآداب القومية خصائصها التى تتميز بها عن غيرها ، بل تعترف بوجود الاختلاف بين الآداب القومية وتُسلِّم بها ، وتحاول فهمها ؛ ومن ثم فالأدب المقارن لا يسعى إلى إنكار خصائص الأصالة في الآداب القومية أو الإضرار بها ، أو إحلال آداب أخرى محلها ، وإنما يسعى إلى دعم الأدب القومى بدعوته إلى الاتصال بالآداب الأخرى اتصالاً يؤدى إلى نهضته .

ولم تلبث مبادئ هذا العلم أن نضجت وافتتح عهد التدريس النظامي للأدب المقارن في الجامعات الغربية منذ سنة ١٨٩٦ ، حين أنشئ كرسي للأدب المقارن بجامعة السوربون بفرنسا . والآن لا تكاد تخلو جامعة من الجامعات في العالم من دروس أساسية فيه .

# الفصل الثانى الأدبالمقارن وخدمته للآدابالإسلامية

منذ أن نشأ الأدب المقارن كعلم له أصوله وقواعده ، وهو يعترف للآداب الإسلامية بمكان الصدارة في التأثير على الآداب الأوروبية . إن هذا العلم لم تكن له من غاية - فيما يبدو - عند نُقّاد الأدب الفرنسي سوى أنهم وجدوا فيه « السبيل له من غاية - فيما يبدو - عند نُقّاد الأدب الفرنسي في أوروبا الحديثة » (١). ولقد الدائم إلى التقريب بين الآداب الخمسة الكبرى في أوروبا الحديثة » (١). ولقد حقق « الأدب المقارن » إنجازات واسعة في هذا السبيل ، لكن بعض المقارنات كانت تشير دائماً إلى تأثرها بمصدر خارجي ؛ هو الآداب الإسلامية والشرقية .

# ١ - أثر الآداب الإسلامية على الأقصوصات الشعبية :

ولقد بدت هذه الإشبارات ملحة حقاً في وقت مبكر حتى اهتدى الأستاذ «جاستون بارى» ( ١٩٠٣ ـ ١٩٠٣ ) ـ وهو يعد من كبار المقارنين الفرنسيين الذين ظهروا قبل أن يستوى الأدب المقارن على عوده وتظهر نظريته مكتملة ، وكان لآراته أثر ملموس في تأصيل هذا العلم - اهتدى إلى أن الأدبين العربي والفارسي كان لهما أكبر الأثر في الأقصوصات الشعرية الشعبية \* الفابليو » التي راجت في فرنسا منذ منتصف القرن الثاني عشر حتى أوائل القرن الرابع عشر المجدى أورضاء أذواق العامة. الملادى ، وهي أقصوصات تنطوى على طابع الفكاهة والمرح لإرضاء أذواق العامة.

وقد ضرب ( جاستون بارى ) على ذلك مثلاً بعدد كبير من هذه الأقصوصات التي ترجع إلى أصول عربية وفارسية ، ومنها على سبيل المثال - الأقصوصة التي عنوانها : ( اللص لله الذي عانق ضوء القمر ) وملخصها : أن رجلاً من الأغنياء كان

<sup>(</sup>١) فان تيجم الأدب المقارن الترجمة العربية . ص ٤٢،٤١ .

نائماً فشعر بحركة غير عادية فوق سطح البيت ، علم منها أن لصاً يكمن فوق السطح ، فطلب الرجل من امرأته بصوت خفيض أن تسأله في إلحاح كيف جمع ثروته ، فتسأله بصوت عال هذا السؤال ، فيجيبها - بعد تمنع - أنه جمع هذه الثروة كلها من السرقة وأنه كان ينطق بكلمة سحرية ، ويتشبث بضوء القمر ، فيرفعه ضوء القمر ليخرج سالماً ، وهذه الكلمة هي « سول » Soul ينطقها سبع مرات ، ولما سمع اللص هذا الكلام انخدع ونطق بالكلمة وتشبث بضوء القمر وألقى بنفسه من كوة في السطح ، فوقع وانكسرت ساقه و فراعه . ويدركه صاحب البيت فيقول له اللص : « لسوء حظى أنني سمعت تُصحك ، فحل بي التلف والخسران » .

ونجد أصل هذه الأقبصوصة في كتاب « كليلة ودمنة » في باب « بَرُوزَيّه »، والكلمة السحرية هناك هي : « شُولُم » .

وهناك أقصوصات أخرى اهتدى و جاستون بارى ، إلى أصلها الفارسي كقصة كبير الموبدان وكسرى برويز ، انتقلت في أوائل العصر الإسلامي إلى الأدب العربي ، ثم ما لبثت أن دخلت الجنس الأدبى المعروف باسم و الفابليو ، في الأدب الفرنسي .

والحق أن التوافق بين هذه الأقصوصات وأصولها في العربية والفارسية لا يمكن أن يدع مجالاً للشك في تأثر الأدب الفرنسي بها . ومع ذلك حاول بعض الدارسين الفرنسيين مثل لا جوزيف بيديه الإنكار تأثر هذه الأقصوصات بالآداب الشرقية الإسلامية ، زاعمين أن هذا الجنس الأدبي ( الفابليو ) يندرج تحت الأدب الشعبي الذي تتلاقي فيه قصص جميع الشعوب دون حاجة إلى تأثير أو تأثر ، لأن هذه القصص تنبعث من حالة فطرية مشتركة بين الشعوب .

والرد على هذا الزعم هُيِّن ، لأن الشعب الفرنسي لم يكن في حالة فطرية حين انتشرت فيه هذه الأقصوصات ، بل كان قد تجاوز تلك المرحلة بزمان . ثم إن الفرنسيين كانوا على صلة مباشرة ووثيقة بالمشرق الإسلامي من ناحية وبالأندلس من ناحية أخرى ، وكانوا على دراية جيِّدة باللغة العربية (١) .

ولكن آراء \* جوزيف بيدييه > لقيت في الواقع حفاوة بالغة بين كشير من الباحثين الغربيين ، رغبة في جحود التأثير الإسلامي ، وامتناعاً عن التسليم بفضل الأداب الشرقية الإسلامية على الآداب الغربية (٢) .

# ٢ ـ الأندلس معبر للثقافة الإسلامية إلى أوروبا

غير أن الدلائل التى تؤكد الأثر الحاسم للآداب الإسلامية على الآداب الأوروبية - وهو من الموضوعات التى يعنى بها الأدب المقارن - أخذت تتواتر وتتجمع ، وتتبين آثارها بالدراسة الفاحصة المتأتية ، ولا تترك مجالاً لجحود بعض الأوروبيين ومكابرتهم . وقد سلم المقارنون الأوروبيون بأن الأندلس كانت غثل الجسر العظيم الذى عبرت عليه الثقافة العربية الإسلامية إلى أوروبا ، ثم انتقلت منها إلى العالم أجمع من بعد ذلك .

. لقد كانت هذه النسائم الحضارية العذبة التي تهبُّ من الأندلس على أوروبا . تحيى فيها روح الإنسانية ، وتبعثها من رقاد الجهالة والبربرية ، وتنقلها إلى حالة من الرقي الوجداني لم تعهدها من قبل .

ولاحظ هدؤلاء المقدارنون أن أوروب في أواخسر القرن الحدادي عشر المسلادي بدأت تشعرف على نسوع جديد من الحسب العسف النسيل وأخسلاق الفروسية ؛ ذلك لأن الأوربسيين عسدما اتصلوا بالعرب واقتدوا بهم \* لانت العوائد الخشنة لدى أشراف القرون الوسطى القساة ، وتطلع أحل الفروسية - دون أن يفقدوا طبائع الشجاعة والنخوة - إلى عواطف أرق من عدواطفهم وأشرف وأليق بالإنسانية ، ومن المشكوك فيه أن تكون

 <sup>(1)</sup> وعلى أنه لا معجال للشك في أنه و كان يُوجد في قرنسا ( ابتداء من القرن الشامن المبلادي ) عدد كبير من الأشخاص الذين يتحدثون اللغة العربية ، جوزيف وينو ، الفتوحات الإسلامية في فرنسا وإيطاليا وسويسرا ، ترجمة د. إسماعيل العربي ، طبع الجزائر ، ١٩٩٨ ، ص ٢٤٦ .
 (٢) راجع مناقشة هذه القضية في كتاب الأدب المقارن ، للدكتور غنيمي هلال ص ٦٤ وما بعدها .

المسيحية \_ مهما بلغت تعاليمها من السمو \_ هي وحدها التي أوحت إليهم بكل ذلك ع(١).

وقد تتبع باحث أسباني هو « خوليان ريبييرا » آثار هذه الظساهرة الطارئة على المزاج الأوربي ، والتي انعكست على التقاليد والأعراف حتى انتهى إلى أن مشاعر الحب الرفيع وتقدير المرأة وما راج من معاني العاطفة المشبوبة في أغاني « الطروبادور » \_ وهم المغنون الذين كانوا يعيشون في بلاط الملوك والأمراء \_ كلّ ذلك قد انتقل \_ إلى هذه الأغاني من الموشحات والأزجال الأندلسية (٢٠) .

وقد أثرّت هذه الأغانى بدورها على الشعر الغنائي في الأداب الأوروبية كلها فيما تلا ذلك من قرون .

# ٣ ـ ظهور المؤثرات الإسلامية على الآداب الأوروبية بمختلف مستوياتها

كانت الآداب الأوروبية في العصور الوسطى ( وهي العصور التي امتدت من أواخر القرن الرابع وحتى منتصف القرن الخامس عشرى الميلادي ) تعبّر عن الواقع الاجتماعي تعبيراً واضحاً ، ويبدو أن هذه الآداب كانت تنقسم إلى مستوين ، يعبّر كل مستوى منهما عن طبقات اجتماعية بذاتها :

المستوى الأول: وهو آداب الطبقة العليا ، التي تضم رجال الدين المسيحى وطبقة الفرسان. وظلت اللغة اللاتينية تعبر عن آداب هذه الطبقة حتى القرن الثاني عشر الميلادي، ولما كانت اللغة اللاتينية هي لغة الكنيسة فقد وجد رجال الدين المسيحى المبرد للسيطرة على الحركة الفكرية والأدبية فعدوا الإنتاج الأدبى

 <sup>(</sup>١) جوستاف لوبون: حضارة العرب، ترجمة عادل زعيتر، طبع بيروت ١٩٧٩، ص ١٧٨.

رم) نشأت الموشدات في الأدب العربي في الأندلس في أوانحر القرن الثالث الهجري (الساسع المؤلفة) وكان موضوعها الفضل هو الغزل. وقد أثبت الدواسات القارنة أن بعض أغاط الغزل عند الطروبادور قد سار في تطوره بوازاة التطور الذي لحق الغزل في المؤسسحات الأندلسية بانتقال موضوعه إلى الغزل الصوفي الذي يتغنى بالحب الإلهي بدلاً من الحب الإنساني . واجع : غنيمي هلال: الأدب المقارن . ص ٢٧٦ . والدكتور أحمد كسال زكي : الأدب المقارن . طبع مصر ١٩٨١ . ص ٨٨ وما بعدها .

وقفاً عليهم وحدهم ، فلا يسمحون لغيرهم بمزاولة الكتابة والأدب ، أما الفرسان والنبلاء فقد تفرّغوا للحروب والدفاع عن شرف الكنيسة داخل أوروبا وخارجها وبخاصة أيام الحروب الصليبية ، وكانت أخصب أنواع الشعر فيه الترانيم الدينية التي يمتاز أسلوبها بالتفخيم وانتقاء الألفاظ التي تضفي مهابة وجلالاً على الحياة الدينية <sup>(١)</sup>.

وقد استمر هذا العنصر الديني المسيحي في الأداب التي كتبت باللغات الوطنية الأوروبية منذ منتصف القرن الثاني عشر الميلادي ﴿ وَلَكُنَّ هَذَا الْعَنْصُو الَّذِينِي كَانَ عثلاً ( في الأداب الوطنية الأوروبية ) فقط بالقدر الذي يناسب العلمانيين لا رجال الكهنوت ا<sup>(٢)</sup> .

ولقد ظهرت مجموعة كبيرة من القصص باللغات الأوروبية ابتداء من القرن الحادي عشر الميلادي ، كان أبطالها من القديسين أو الغزاة ، كان الغرض منها دينياً على وجه العموم يهدف إلى نشر المسيحية أو التوبة (٣). فكانت هذه القصص بمثابة استمرار لروح الفكر المسيحي الذي حملته اللغة اللاتينية قبل بلوغ هذه اللغات المرتبة الأدبية .

المستوى الثاني : الآداب الوطنية الأوربية ، وهي آداب الطبقات الأخرى في المجتمع كالفلاحين والصناع وعامة الناس الذين لم يكن لهم معرفة باللغة اللاتينية التي كانت مقصورة على فئة قليلة من المثقفين من رجال الدين ، أو ممن أعدُّوا ليدخلوا فيما بعد في سلك الكهنوت أو تولّي الوظائف الحكومية (٤). ومنّ ثم

<sup>(</sup>١) انظر : الدكتور سعيد عبد الفتاح عاشور ، أوروبا العصور الوسطى طبع مصر ١٩٧٨ ، ٢: ٤٤١ .

 <sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٤٨ .
 (٣) انظر : ميجيل آسين : أثر الإسلام في الكوميديا الإلهية ، ترجمة جلال مظهر ، طبع مصر ١٩٨٠ ،
 ص ١٩٧٠ .

<sup>(</sup>٤) انظر: جوزيف نسيم يوسف: تاريخ العصور الوسطى الأوروبية وحضارتها، طبع الإسكندرية ١٩٨٤ م. ص ٣١٨.

ظهرت إلى جانب اللغة اللاتينية مجموعة من اللغات الوطنية المحلية ، (وهى اللغات المنبقة عن اللاتينية ، كالإيطالية والفرنسية والإسبانية وغيرها ) فأصبح لكل دولة من دول غرب أوربا أدبها الوطني الخاص بها ، ولم يحل القرن الثاني عشر بأوربا حتى كانت هذه اللغات المحلية الوطنية قد بلغت درجة من القوة والنضج تسمح لها بالتعيير عن مختلف المشاعر والأحاسيس ، في قصائد وقصص امتازت بحيويتها وخصوبتها .

ولقد وجد الأوربيون في هذه الآداب الوطنية \* مخرجاً من سيطرة اللاهوت والعلوم المدرسية ،(١)، ومع أن العنصر الديني كان واسع الانتشار في تلك الآداب، إلا أنها اختصت بالشعر الغنائي، وأشعار الملاحم ومناقب الأبطال الشعبين.

وعندما بدأت الدراسات المقارنة تدرس آداب العصور الوسطى الأوربية - باعتبارها النواة الأولى للآداب الأوروبية في عصر النهضة -بدا للمقارنين في أول الأمر أن المؤثّرات العربية والشرقية بعامة لم تقع إلا على المستوى الثاني من آداب العصور الوسطى ، وهي الآداب الوطنية ، وأن هذه المؤثرات العربية لم تَرْق إلى التأثير في الأدب الديني المسيحى ، وخاصة قصص القدّيسين .

لكن واحداً من كبار علماء اللغة الأوروبين ، هو \* أرتوروجراف ، ـ وكان يُعدَ حجّة في فقه اللغات الرومانسية (أي اللغات المنبثقة عن اللاتينية ) ـ نبّة إلى وجود آثار ملحوظة للأدب الإسلامي في القصص الديني المسيحي نفسه، وقادته أبحاثه المستفيضة في هذا الموضوع (٢) إلى أن القصص التي تشتمل على وصف لرحلات بحرية قام بها القديسون المسيحيون ، كقصة \* القديس براندان ، ونظائرها من القصص التي راجت في أوروبا ابتداء من القرن الحادي عشر الميلادي ، تفصح عن تشابه غوذجي يدل على محاكاة الأصول الإسلامية .

 <sup>(</sup>۱) سعيد عاشور: أوروبا العصور الوسطى ، ص ٤٤٨ .

<sup>(</sup>٢) نشر و جراف و نتائج أبحاثه في ستي ١٨٩٢ - ١٨٩٣ ، وقد لخصها ميجيل آسين بلاثيوس في كتابه أثر الإسلام في الكوميديا الإلهية .

وقد تحمس المستشرق الهولندى المعروف ( دى خويه ) (١) لمواصلة الدراسة في هذا الموضوع ، وتمكّن من إرجاع أصول القسصة المذكورة إلى رحـلات السنّدباد البحرى ، وعدد آخر من رحلات المغامرات التي وردت في الكتاب الجغرافي الذي ألفه ( الشريف الإدريسي ) بعنوان : ( نزهة المشتاق في اختراق الآفاق ) .

وفى الوقت الذى بدأ يتكشف فيه أمام أعين المستشرق الأسبانى و ميجيل آسين بلاثيوس و أثر المصادر الإسلامية على و الكوميديا الإلهية و لدانتى ، لاحظ عرضاً أن القصص البحرية التى انتشرت فى الأداب الإسلامية أيام ازدهار التجارة فى المنطقة العربية من الخليج والمحيط الهندى إبان القرن العاشر الميلادى - كقصص السندباد البحرى ، والحسن البصرى ، وأمير خوارزم ، والخضر وذى القرنين ، وغيرها - كانت النواة التى بنيت عليها القصص المسيحية - وأن التشابه لا يقف عند الخطوط العامة لهذه القصص بل يمتد إلى أحداثها بل وملامحها الوصفية ، وهو الأمر الذى يعرحكما قال ميجيل آسين: «أحسن تعير عن الأثر الإسلامي» (٢).

\* \* \*

لكن الأثر الإسلامي ما لبث أن تجلى - أظهر ما يكون التجلى - في القصص الديني المسيحي - من خلال منظار هذا العلم الجديد وهو الأدب المقارن - حين فجر المستشرق الأسباني و ميجيل آسين بلاثيوس و قبلة دوّت فأسمعت العالم كله في سنة ١٩١٩ و أعلن في محاضرة ألقاها بالجمعية الملكية الإسبانية أن فخر إيطاليا وشاعرها الكبير و دانتي و ١٩٦٥ - ١٣٢١) قد تأثر في و الكوميديا الإلهية و بالإسلام تأثراً واسع المدي يتغلغل حتى في تصويره للجحيم والجنة ، فقد تبين لآسين أن ثمت مشابهات وثيقة بين ما ورد في بعض الكتب الإسلامية عن معراج النبي أصلى الله عليه وسلم - فضلاً عن مصادر إسلامية أخرى تتحدث عن المعراج بصورة أدبية أو صوفية ، وبين ما ورد في الكوميديا الإلهية والأمر عن الذي يدل دلالة قاطعة على أنها تستمد جانباً كبيراً من مادتها من مصادر إسلامية . (١) انظر : مقال دي خويه عن أثر الرحلات البحرية الإسلامية في بواكير الأدب الأوري ، مقال نشر ضم مجموعة أعمال المؤتمر النامن للمستشرقين ، الفسم الأول ، ص ٢٢ ـ ٢٧ ، لدن ١٩٨١ . ضمن مجموعة أعمال المؤتمر النامن للمستشرقين ، الفسم الأول ، ص ٢٣ ـ ٢٧ ، لدن ١٩٨١ .

وعلى الرغم من أن دانتي لم ينظم \* الكوميديا الإلهية \* باللاتينية ، بل نظمها باللغة الإيطالية التي كانت تحاول في ذلك الوقت أن ترقى إلى مرتبة اللغة الأدبية ، إلا أن الفكرة الدينية المسيحية كانت مسيطرة عليه سيطرة كاملة . وقد قسمها و وقاً لم المنتسبم المسيحي للعالم الآخر - إلى أقسام ثلاثة : الجحيم ، المطهر ، الفردوس ؛ ينقسم كل قسم منها إلى ثلاث وثلاثين أنشودة ، فضلاً عن مقدمة جاءت في أول المجحيم . وقد صور الشاعر فيها رحلة خيالية إلى العالم الآخر مر فيها بالأقسام المثلاثة على التوالى ، وشهد المعذبين في الجحيم ، والتائيين الذين يكفرون عن الثلاثة على المعهر ، ثم توجه بعد ذلك إلى الفرودس ، فشهد النعيم الذي يحظى به السعداء من الصالحين .

وعلى الرغم من المؤثّرات المسيحية والإسلامية واللاتينية التي تزخر بها « الكوميديا الإلهية » فإن « أصالة دانتي وعبقريته جعلته يبدع أعظم عمل أدبي عرفته أوروبا في القرون الوسطى ، وتمكن بهذا العمل من أن يبشّر بعهد جديد بدأت أنواره تتنفّس (()) ، إلا أنه لم يستطع أن يتخلص من تعصّبه للمسيحية أو يُخفى نقمته على الإسلام والمسلمين .

والحقّ أن رأى « ميجيل آسين بلاثيوس » قد أدهش الأوربيين الذين ما ظنوا أبداً أن يكون هذا الشاعر الكبير المعبر عن روح معادية للإسلام متأثراً بالآداب الإسلامية على هذا النحو الواسع العميق .

أما الإيطاليون فقد عدوا هذا الرأى ضرباً من القدح في شاعرهم الكبير والإزراء به ، لا سيما وأنه رأى صادر من جهة خصومهم التقليديين : الإسبان .

وأبسدى المستشرق الإيطالي المعروف ﴿ جَابِريبلي ﴾ اعتراضاً قوياً بيّن فيه أن ﴿ دانتي ﴾ لم يكن يعرف العربية حتى يطلع على كلّ هذه المصادر الإسلامية ، فضلاً عن أن يتأثر بها .

<sup>(</sup>١) راجع : حسن عثمان : الكوميديا الإلهية . المقدمة ص ١٣ \_ ٢١ .

والحق أن « آسين بلاثيوس » لم يستسطع تحديد الطريق التاريسخي الذي تـأثر فيه « دانتي » بتلك المصادر ، فبقيت القضية معلقة زمناً .

وفي سنة ٩٩٤٩ ، حُسمت المسألة حين نشر انسان من المستشرقين ، هما وتشيرولي الإيطالي ، و و سندينو الإسباني ـ كل منهما على حدة ـ كتابين درس كل واحد منهما أثر المصادر الإسلامية على الكوميديا الإلهية ، واتفقت النتائج عندهما ، رغم أن أيا منهما لم يتصل بالآخر ، حيث اكتشفا أن المصدر الذي اعتمد عليه و دانتي الخما هو مخطوطة أصلها عربي ، وموضوعها معراج الرسول صلى الله عليه وسلم ، وقد تُرجمت هذه المخطوطة من العربية إلى الإسبانية إلى الفرنسية واللاتينية التي كان دانتي يجيدها . وقدم وسندينو و دليلاً على أن هذه الترجمة كانت في متناول و دانتي وقبل أن ينظم الكوميديا الإلهية (١) . ويذلك بدا تأثر و دانتي وبالأدب الإسلامي أمراً لا مجال للشك فيه ولا للمكابرة ، ولا سبيل إلى تفسيره بأنه صدفة أو توارد خواطر .

# ٤ \_استمرار التأثير الإسلامي على الآداب الأوروبية

لم يتوقف تيار استلهام الآداب الأوروبية من الآداب الإسلامية عند القرون الوسطى ، بل استمر بعد ذلك محشَّلاً حتى في الأجناس الأدبية التي شاعت في أوروبا في القرون التالية حتى القرن الحالى ، كالمسرحيات الغنائية ، التي كانت تعتمد على الغناء والمناظر والحديث الفردى ( المونولوج ) والتي ظهرت في إيطاليا في القرن السادس عشر .

فلقد تبين بالدراسة المقارنة أن الأداب الإسلامية قد غذّت هذا الجنس الغنائي بموضوعات مختلفة ، ومنها موضوعات : ألف ليلة وليلة ، كموضوع علاء الدين والمصباح السحرى ، ومعروف الإسكافي وغيرهما .

(١) حسن عثمان: مقدمته للترجمة العربية للكوميديا الإلهية. طبع مصر. سنة ١٩٥٩ ص ٦ . وعبد الحليم محمود: الفيلسوف المسلم ريتيه جينو أو عبد الواحد يحيى ، طبع مصر ، ص ٥٨ ، وما بعدها . وانظر أيضاً: عائشة عبد الرحمن: الفقران ، طبع مصر ، ١٩٦٢ ، ص ٣١٩ . ود. محمد غنيمي هلاك: الأدب المقارن ، ص ١٤٩ وما بعدها . ولم يقف تأثير ألف ليلة وليلة عند هذا الحد ، بل تركت تأثيراً ملموساً أيضاً على عدد من الأجناس الأدبية الأخرى كالقصص والشعر الغنائي ، وحملت الموضوعات الأوروبية المستمدة منها قضايا ذات طابع رومانتيكي ، كالفرار من واقع الحياة إلى عالم خيالي سحرى ، وترجيع العاطفة على العقل في الاهتداء إلى الحقائق الكبرى . فلقد ردّت وشهر زاد ؛ الملك وشهر يار ؟ إلى إنسانيته ، وحررته من رغبته الدامية في قتل النساء ، لا بالمنطق ، بل بالعاطفة ، فأصبحت شخصيتها رمزاً لرجحان القلب والعاطفة المتأججة على العقل والمنطق البارد ، مما زود أنصار الرومانتيكية بزاد جديد للهجوم على الكلاسيكية المعتمدة على العقل .

ولم يكن الأدب الفارسي أقل إسهاماً من الأدب العربي في تأثير الآداب الإسلامية في الآداب الأوروبية في عصر النهضة وحتى العصر الحديث، ويكفينا أن نذكر في هذا المجال مدى تأثر الشاعر الألساني ( جوت» ) بالشاعر الفارسي ( حافظ الشيرازي ) . كما كان لترجمة ( فيتزجرالد ) الإنجليزية لرباعيات عمر الخيام في منتصف القرن التاسع عشر أثر بالغ في شيوع الكتب والرسائل التي كتبت في أوروبا وأمريكا حول الخيام ورباعياته (١).

## ٥ \_ التفاعل الفريد بين الآداب الإسلامية

على أن أجل ما يقدمه الأدب المقارن من خدمات للآداب الإسلامية ، قد تمثل في النتائج التي أسفرت عنها الدراسات المقارنة بين لغات العالم الإسلامي في الفترة الأخيرة ، فلقد أثبتت هذه النتائج مدى عمق الروابط والصلات الفكرية والأدبية بين هذه الآداب ، وكشفت عن نوع من التفاعل بينها لا نشهده في غيرها؛ فتدور الموضوعات بينها دورات كاملة لتعود إلى الأدب الدى بدأت منه ولكن في صبغة جديدة . فحين يظهر موضوع من الموضوعات في أدب ما ، كمجنون ليلى

<sup>(</sup>١) ينقل المستشرق الإنجليزي \* براون \* عن أحد المهتمين برباعيات الخيام القول التالي : \* إن مجرد جمع ما كُتب عن عمر الخيام في سائر اللغات يقتضي من المرء أن ينفرغ لذلك طول حياته الكاملة، وإن مجموع المؤلفات التي كتبت عنه تكفي بلا شك لإنشاء مكتبة عامرة حافلة \* ( براون : تاريخ الأدب في إيران : ترجمة الدكتور إبراهيم أمين الشواريي ، طبع مصر ، ١٩٥٤ ، ص ٣١٨) .

فى الأدب العربى القديم، يتلقفه الأدب الفارسى فيحضنه زمناً، ويطبعه بطابعه الوجداني الخاص، ويعطيه أبعاداً فنية، وقيماً جمالية إضافية، ثم ينتقل الموضوع إلى الأدب التركى وهو محمل بمؤثرات عربية وفارسية، ثم يرجع مرة أخرى إلى الأدب العربى في العصرالحديث وقد تشبع بالطابعين الفارسي والتركى، وفي كل مرة ينتقل فيها الموضوع إلى أدب من هذه الآداب يصاغ بشكل جديد ويتلقى إضافة جديدة.

هذا الدوران الكامل للموضوعات بين الآداب الإسلامية (١)، من شأنه أن يحتفظ لهذه الموضوعات بجديتها وحيويتها ، كما يؤدى إلى توليد أشكال فنية جديدة مرتبطة بها قابلة للتداول بدورها ، باعتبارها قالباً جديداً يُصب فيه الموضوع صباً فنياً جديداً ، مما يحفظ على هذه الموضوعات طابعي التراث والحداثة في آن واحد ، ويحفز موضوعات جديدة على اقتحام ساحة المبادلات لتحقق لنفسها الدوام والاستمرار في كنف هذه الأداب ، شرط أن تثبت صلاحيتها لذلك .

(١) كانتقال الموضوعات من دائرة النثر في أدب من الآداب الإسلامية إلى دائرة الشعر في آدب آخر،
 وفي عودتها إلى الأدب الأول تعود في قالب شعري متأثر بأشكال الشعر في الأدب الحاضن.



# الفصل الثالث الأدب المقارن والأدب العربي المعاصر

ليس عيباً أن يتأثر أدب من الآداب أو كاتب من الكتاب بأدب آخر غير أدبه القومي، فأصالة الأديب وعبقريته بمقدورها أن تتغذى بهذه المؤثرات وتتمثلها وتشحذ بها مواهبها، ثم تخرجها في صورة أخرى منطبعة بطابع الأديب نفسه.

ولكن العيب أن ينغلق كل أدب قومي على نفسه ، ويبقى قابعاً في حدوده ويعيد ويجتر في المعاني والصور والأخيلة المتداولة فيه حتى يمجَّها ويزهدَ فيها .

١ - صلة النهضات الأدبية بالتأثر

إن نظرة منا إلى تاريخ الآداب العالمية تدلنا على أن عصور الانحطاط والتدهور في هذه الآداب هي العصور التي انغلقت فيها على نفسها ولم تعمد إلى التواصل مع غيرها ، وتاريخ أدبنا العربي خير شاهد على ما نقول ، فما نهض هذا الآدب في العصر العباسي هذه النهضة الفنية الرائعة ، وما استجدت فيه أجناس أدبية وأطر جديدة ، وصور فنية وموضوعات ، وأخيلة إلا بتأثره بالآدب الفارسي القديم ، ثم بالفكر اليوناني بعد ذلك . كما أن النهضة التي يشهدها الأدب العربي في العصر الحديث ترجع في أصولها إلى اتصال أدبنا بالآداب الغربية في هذا

ولا يمكن أن ننساق وراء المزاعم التي تقول بأن دخول عناصر أجنبية وافدة على الأدب القومي يؤدي إلى ضياع هوية هذا الأدب وفقدانه لخصائصه ، إذ ما دام الأدب القومي محافظاً على أصالته القومية غير مفرط في عناصر عبقريته اللغوية ، فلا خوف عليه من التغريب أو الضياع ، ولن تكون المؤثرات الوافدة على الأدب القومي في هذه الحالة إلا وسيلة لتغذية حاجات الأمة الفكرية والفنية ، وفتح نوافذها على نسائم جديدة تهب لتنعش المأثور القومي وتجدد ما خكل منه ،

وفي هذا الصدد يقول ( جوته ) : ( ينتهى كل أدب إلى الضيق بذات نفسه إذا لم تأت إليه نفائس الآداب الآخرى لتجديد ما خكّق من ديباجته ) .

#### ٢ ـ اتهام موجه للأدب المقارن

وعندما نشطت الدراسات المقارنة بين الأدب العربى الحديث والمعاصر والآداب الأوروبية لاحظ المقارنون أن بعض أدباتنا المعاصرين بالغ في التوجه نحو الآداب الأوروبية والاقتباس منها ، حتى تغلبت المؤثرات الأجنبية على عناصر الأصالة فيما يكتبون بشكل واضح وملموس ، ومن ثم بدأ بعض النقاد (١) ينظر إلى الأدب المقارن نظرة كلها شك وريبة .

إذ تصوروا أن الهدف من دراسات هذا العلم الحديث ( الأدب المقارن ) ليس إلا محاولة خبيثة لتغريب فكرنا العربي عن طريق التركيز على العناصر الوافدة فيه فقط ، الأمر الذي يؤدي إلى أن تبدو العناصر الأصيلة في أدبنا باهشة بجوار العناصر الغريبة الزاهية المتألقة .

لكن هذه النظرة خاطئة بلا شك ، فالأدب المقارن يسعى إلى دراسة جوانب كل أدب من الآداب القومية ليتبين منها ما هو قومى وما هو دخيل ، ويضع عينه على العناصر القومية في الآداب ليرقب ما حدث لها من إخصاب حين تأثرت بمؤثرات أجنبية . من هنا كان ما يطرأ على الأدب القومى من ثراء يعد المعيار الذي تقاس به مدى إيجابية المؤثرات الوافدة ، فإن انطوت هذه المؤثرات على فائدة حقيقية للأدب القومى بإغنائه وإذكاء روح الحيوية والجدّة فيه ، وصياغة قيمة الجمالية والفنية صياغة تؤهلها للتأثير بدورها في الآداب العالمية ، فبها ونعمت ، أما إن لم تؤد هذه المؤثرات الوافدة إلى شئ من ذلك ولم يكن الهدف منها إغناء الأدب القومى بقدر ما يكون هدفها إظهار بعض الأدباء لمعرفتهم باللغات الأجنبية والاقتباس من آدابها فإن هذا من شأنه أن يؤدى إلى طمس ملامح الأدب القومى وإهدار المأثور من تراثه .

(1) عبر عن هسفًا المعنى الدكتور حلمي بديو : بحوث تجريسية في الأدب القسارن ، طبع مصر ١٩٨٨ ص ١٧ .

### ٣\_شروط للاختيار

فالأدب المقارن يشترط على الأدبب منذ البداية أن يضع أدبه القومى نُصب عينيه ، وأن يكون هدفه من الاطلاع على الآداب الأجنبية والاقتباس منها إفادة أبه القومى وإغناء ، ولذلك نجد أن الأدب المقارن يُلزم الأدبب بأن يتعمق أو لأ في آداب لغته القومية ويكشف عن خصائصها الأصيلة ليكون على وعي بما لحقها من تطور وغنى بفضل اتصالها بالآداب العالمية ، حتى إذا ما أقدم على الإفادة من الأداب الأحرى كان واقفاً على أرض صُلبة تمكنه من الاختيار الحر اليقظ الذى ينشد به نهضة أدبه القومى وتقدم ، والذى يكمل به المأثور من تراثه القومى ويغنيه.

ولذلك يضع علم الأدب المقارن مجموعة من الضوابط لابد للأديب من مراعاتها في هذا الاختيار وهي:

أ- أن يكون اختيار الأديب المتأثر من الآداب الأخرى اختياراً على قدر حاجته وحاجة أدبه القومى ؛ بحيث يكون الباعث الأول للأديب على هذا الاختيار الحرص على توفير عوامل النهوض للأدب القومى ، وإكمال المأثور من تراثه .

ب-أن يكون هذا الاختيار متفقاً مع أصاله اللغة القومية وتقاليدها الموروثة وحدود طاقاتها في التعبير والصياغة .

ج- أن يتواءم الاختيار مع إمكانات اللغة القومية اجتماعياً وفكرياً (١).

فالباعث القومي وطاقات اللغة وإمكانات الأمة من الوجهتين الفكرية والاجتماعية تعدفي علم الأدب المقارن بشابة حواجز أو مصفاة لئلا يشتط الاختيار وينحرف عن غايته، وإلا إمحت الحدود القومية وانطمست معالم العقرية اللغوية للأديب المتأثر.

 <sup>(</sup>١) انظر ، محمد غنيمي هلال : دور الأدب المقارن في توجيه دراسات الأدب العربي المعاصر ، طبع مصر ١٩٥٦ م ، ص ٢٨ .

#### ٤ - نهضة الأدب القومي هي الهدف

إنّ وَعى الكاتب بهذه الضوابط بجعله كالنحل يمتص الرحيق من كل زهرة يانعة لكى يستحيل فى وجدانه إلى عمل مبدع يضاف إلى رصيد الأدب القومى، كأنه العسل فى شفائه لحاجات الأمة الفكرية والفنية ، بل ويدفع بالأدب القومى قُدُماً لمسايرة الركب العالمي والإسهام فيه بالقدح المعلى كما حدث لأدبنا العربى فى عصر نهضته (١).

فالغاية التي ينبغي أن يتوخاها الأديب من الاختيار - وهي نهضة الأدب القومى في الأساس وتغذيته بما يعوزه - أمر لا يدركه إلا الصفوة من الأدباء ذوى المواهب الخاصة والهمم العالية الذين يخرجون من حدود أدبهم تلبية لحاجاتهم وحاجات آدابهم الفكرية والفنية أينما وجدت، ويمكننا أن نشير هنا إلى أمير الشعراء أحمد شوقي الذي أحس حين اطلع على الأدب الفرنسي بحاجة ملحة إلى إغناء اللغة العربية في جنس المسرحية الشعرية والقصة على لسان الحيوان، كما أشار شوقي بنفسه في مقدمة ديوانه الشوقيات، وما القصة والمسرحية بخصائصهما الفنية في أدبنا الحديث إلا نتاج جهود صفوة من أدبانا حاولوا إغناء أدبنا العربي فيما اختاروه من أجناس أدبية في الآداب الأخرى.

ومن هنا كان محور التأثر هو الأصالة: أصالة الأدباء وأصالة اللغة القومية ، والأصالة لا تعنى بقاء المرء في حدود ذاته ورفضه للتجارب مع العالم الخارجي والأصالة لا تعنى بقاء المرء في حدود ذاته ورفضه للتجارب مع العالم الخارجي بل هي القدرة على الإفادة من العالم الخارجي بما يمكن الذات من الارتقاء وينمي إمكاناتها وملكاتها . والخطر كل الخطر في التقليد الأعمى والمحاكاة غير الرشيدة. والحق أن كل كاتب يُعرض عن دعم عناصر الأصالة فيه وفي أدبه القومي يتعرض لفقد صلته بروح لغته القومية وطاقاتها التعبيرية وميراثها الإنساني الخاص ،

<sup>(</sup>١) وها هو ذا الجاحظ يشير إلى شيء من هذا المنى بقوله في كتابه ١ البيان والتبين ٤: ٤ وقد تُقلت كتب الهند وتُرجمت حكم اليونان وحُولت آداب القرس فيعضها ازداد حسناً ويعضها ما انتقص شيئاً وقد تقلت هذه الكتب من أمة إلى أمة ومن قرن إلى قرن ومن لسان إلى لسان حتى انتهت إلينا وكنا آخر من ورثها ونظر فيها ٤.

وبالتالى يفقد علاقته بجمهوره وقُرآنه ، لماذا ؟ : لأنه من ناحيته هو لم يعد قادراً على التعبير عنهم ، وهم من ناحيتهم لم يعودوا يجدون أنفسهم في أدب هذا الكاتب ، فيكون مثله في ذلك مثل من يحاول أن يرتوى من نهر فيغرق فيه(١).

#### اليس العيب عيب الأدب المقارن

لكن التخوف من الدراسات المقارنة يكون تخوفاً له ما يبرره إذا ما تنكر الأدب القومى فى وقت من الأوقات لعناصر الأصالة فيه واستسلم للمؤثرات الوافدة وألقى أبناؤه بتراثهم الفكرى والمعنوى وراءهم ظهرياً ، فهجروا كل أصيل وتشبثوا بكل ما هو دخيل تشبثاً امحت مع عناصر الأصالة الذاتية .

ومن ثم يكون العيب هنا هو عيب الأدب القومى الذى هجر عناصر أصالته ، لا عيب الأدب المقارن الذى يكشف عن عوامل الضعف والقصور وسقوط الهمة التي اعترت الأدب القومى ، فجعلته يتنازل عن خصائصه الذاتية ويعتنق الغريب والدخيل.

فهل طغت المؤثرات العربية الوافدة على أدبنا العربى المعاصر طغيانا أفقده ذاتيته ؟ يمكننا أن نقول على سبيل الإجمال إن بعض أدبائنا المعاصرين وإن كانوا قد أبقوا على العناصر الشكلية الموروثة للأدب كاللغة والموسيقى والصيغ البلاغية فقد استمدوا أغلب موضوعاتهم ومعانيهم من أدباء الغرب، واستلهموا منهم مذاهبهم الفنية وأشكالهم وصورهم ورموزهم، وأخيلتهم.

والواقع أن أدبنا العربى قد مرت عليه عقود هجر فيها بعض أدبائنا المناهل التراثية على صفائها وإنسانيتها وغناها \_ وأكلوا وملأوا البطون من الشجرة الغربية ، فخرجت أعمالهم مسخاً لا أصالة فيها ولا إبداع ، ولم تعالج قضايا الخير والجمال والإنسان في مجتمعاتنا بقدر ما عالجت قضايا إنسان هو أقرب ما يكون إلى الحيوان في غرائزه وأطماعه ، بل هو \* حيوان إنساني \* منبت الصلة بخالقه، ضائع غريب في مدينة هائلة ، تستولى عليه مشاعر الغربة المادية بما تنطوى عليه من آثار نفسية مدمرة وتسلمه إلى الضياع والقلق والتوتر والضعة الوجودية البائسة .

ومن أسف أن هذه الأعسال التي بدت صورة مكررة وتطبيقات للمذاهب الأوربية المعاصرة في الفن والأدب والنقد قد ظهرت وكأنها تسعى إلى تفريغ أدبا العربي من مضمونه ومحتوى الأصالة فيه، وتقيمه شكلاً أجوف قابلاً كل معنى غربي، وتوظف رموزه وتستدعى شخصياته لا لتدعم مقوماته الذاتية وتشحذها بل لتزرى بها ثم تعصف بها عصفاً.

فإذا كان الأدب المقارن هو الذى كشف هذا التأثر الواضح بالمؤثرات الغربية عند بعض أدباتنا المعاصرين ، فليس هذا عيب الأدب المقارن ، إنما العيب عيب هؤلاء الأدباء الذى هجروا أصالتهم واستمدوا موضوعاتهم (١) ومواقف ملاهيهم ومآسيهم من أدباء الغرب ، وهو ما أثبتته وبيئته الدراسات المقارنة بطريقة علمية لا تقبل الشك والجدل .

ومن حسن طالع أدبنا العربى ، أن هذه الحركة التغريبية لم تكن موقف كل أدباثنا المعاصرين، إنما كان منهم كثيرون قد تمسكوا - رغم تأثرهم بالتيارات الوافدة. بعناصر الأصالة في أدبنا القومي ووظفوا المؤثرات الدخيلة توظيفاً جيداً لحدمة هذا الأدب وقضاياه .

وإذا كان دور الأدب المقارن هو التعمق في دراسة الأدب القومي والكشف عن طبيعة التجديد فيه ، والنظر في أعمال الأدباء لتبيَّن ما هو قومي وما هو دخيل ولتحديد قدر هذا الدخيل في أعمال الأدبب ، فأنعم به من دور لأنه يكشف لنا من عمدوا إلى تغريب أدبنا القومي وفقدوا كل علاقة حميمة بعناصره التراثية ، كما يكشف لنا في الوقت نفسه أولئك الذين تمسكوا بمقومات الأصالة فيه وأثروه بالمؤثرات الوافدة ، ووعوا دورهم فلم تملكهم هذه المؤثرات بل ملكوها هم ولم

يسمحوا لها بأن تمحو مصادر الإبداع فيهم ؛ فتناولوا منها ما يصلح لأن يكون شحدًا للأصالة ودعماً للإجادة ودفعاً للأدب القومي لكي يتبوأ مكانته بين الأداب العالمية.

وهنا يؤدى الأدب المقارن خدمة أخرى لأدبنا القومى ، بما ينطوى عليه من ملامح عربية وإسلامية أصيلة ، حين يرقب محاولات الافتئات على هذه العناصر ويكشف حركات التغريب عنها .



# الفصل الرابع الأدبالمقارن:مجالاته ومناهج دراسته

تبين لنا من خلال القضايا التي درسناها فيسما سبق أن الأدب المقارن يُعنى بدراسة الأدب القومى في علاقاته التاريخية بغيره من الآداب، وأن الحدود الفاصلة بين تلك الآداب هي اللغات. ونعرض فيما يلى لأهم المبادئ التي تقوم عليها الدراسة المقارنة مستشهدين في شرح هذه المبادىء بأمثلة من الأدبين العربي والفارسي.

## أولاً : مظاهر التأثير والتأثر

-فالأدب المقارن يقف في مركز وسط بين الآداب ليرقب حركة التيارات العالمية وتأثيرها على الأدب القومي ، وتأثير هذا الأدب القومي في غيره من الآداب . وتشمثل مظاهر هذا التأثير في الاستعارات الصريحة ، وانتقال الأفكار ، والموضوعات والنماذج الأدبية للشخصيات من أدب إلى آخر .

على أن اهتمامات الأدب المقارن تمتد إلى دراسة نوع التأثر الذى غلب على الكاتب فى لغته التى يكتب بها بعد أن استفاد من أدب آخر ، وهو ما يطلق عليه فى مصطلح هذا العلم «تأويل الكاتب» لما قرأه من الآداب الأخرى . من ذلك مثلاً شخصية «قيس » التى حولها صوفية الفرس ـ ومنهم الشاعر عبد الرحمن الجامى (ت ٨٩٨ هـ) ـ وأولوها تأويلاً يتفق مع مفاهيمهم ، ويتسق مع نسظرتهم إلى « الإنسان الكامل » الذي يُعرض عن الدنيا في سبيل الحب الأسمى.

وهناك نوع آخر من التأثر يلقى عناية الأدب المقارن، وهو ما يسمى \* بالتأثر العكسى \*، فربما قاوم كاتب أثر كاتب آخر في أدب أمة أخرى، ونتج عن هذه المقاومة أشرها في تأليفه . ومن ذلك مثلا دفاع أمير الشعراء أحمد شسوقي عن « كليوباتره » واتخاذها مثلا للتضحية بحبها في سبيل وطنها والدفاع عنه ، وذلك على عكس الفكرة التي راجت عنها في الآداب الغربية التي صورت « كليوباتره » في صورة المرأة المستهترة التي تلهو وتلعب بالرجال وتفسد الصالحين بتأثير سحرها ودلالها . ولا شك أن « أحمد شوقي » قد تأثر بهؤلاء الأدباء الغربيين تأثراً عكسياً .

## ثانياً : موضوعات تخرج من دائرة الأدب المقارن

تخرج من دائرة الأدب المقارن الموضوعات التالية :

١ \_ الدراسات التي تُعقد بين كُتّاب من آداب مختلفة لم تقم بينهم صلات تاريخية يمكن القول معها بأن أحدهم قد تأثر بالآخر . فإذا فرضنا أن شاعراً عربياً عرض لفكرة من الأفكار تناولها شاعر في فرنسا ولم يثبت التاريخ أن أحدهما وقف على فكرة الآخر أو اتصل بإنتاجه ـ بأي شكل من أشكال الاتصال ـ فإن هذا لا يدخل في دائرة الأدب المقارن؛ ومن ثم فإن للتاريخ دوراً هاما في الدراسات المقارنة لإثبات الصلات بين الأدباء أو نفيها . وقد سبق لنا أن بينًا كيف اصطدمت التنائج التي توصل إليها \* ميجيل آسين بلاثيوس ؟ - والتي بين فيها بالمقارنة الموضوعية إلى أي حد تأثرت ( الكوميديا الإلهية ) لدانتي بالمصادر الإسلامية -كيف اصطدمت هذه النتائج بالاعتراض السذى احتج به المستشرق الإيطالي وهو أن دانتي لم يكن يعرف العربية فكيف يتسنى له الاطلاع على المصادر الإسلامية في شأن المعراج فضلا عن أن يتأثر بها في الكوميديا . ولقد ظلت القضية معلَّقة \_ زمنا \_ كما قلنا حتى أثبتت الدراسات التي قام بها بعض من توفروا على دراسة الموضوع أن و دانتي ، كان في متناوله ترجمة باللغة اللاتينية ـ التي يجيدها \_عن كتاب عربي اشتمل على قصص المعراج الإسلامي ، فلما ثبتت القرينة التاريخية تأكدت صحة النتائج التي توصل إليها ﴿ ميجيل آسين ﴾ . ولقد كان من المكن أن تبقى القضية معلقة -رغم منطقية نتائج آسين من الوجهه

النظرية \_ طالمًا ظلَّت القرينة التاريخية غائبة لم تثبت .

٢ \_ يخرج من دائرة الأدب المقارن أيضاً ما يجرى من موازنات في نطاق الأدب القومي الواحد، حتى ولو كانت هناك صلات تاريخية بين الكتّاب . فالموازنة بين أبي تمام والبحترى ، أو بين حافظ و شوقي في الأدب العربي ، أو الموازنة بين صعدى الشيرازي وحافظ الشيرازي في الأدب الفارسي ، إنما يتركها دارس الأدب المقارن لدارس الأدب القومى ؛ لأن هذه المقارنات لا تتعدى نطاق الأدب الواحد، أما ميدان الأدب المقارن فميدان دولي يتسع للربط بين أدبين مختلفين أو أكثر .

#### ثالثاً: مجالات الدراسة في الأدب المقارن

وإذا كنا قد أخرجنا من دائرة الأدب المقارن موضوعات بعينها ، فقد لزم علينا الآن أن نحدد إجمالاً - المجالات التي يُعنى الأدب المقارن بدراستها .

وتشتمل هذه المجالات على الموضوعات الآتية :

١\_ دراسة الأجناس الأدبية

وهى ما يُطلق عليه اسم (الفنون) أو (الأنواع) الأدبية. ويندرج تحت هذا الباب دراسة الأجناس الأدبية القديمة كدراسة الخرافة على لسان الحيوان مثلاً، وكيف أدخل (ابن المقفع) هذا الجنس الأدبى في الأدب العربي، وإلى أي مدى تأثر به هذا الأدب، ثم كيف أثر أدبنا العسربي بدوره في هذا الجنس في الأدب الفارسي الإسلامي، وقد يختار الباحث جنسا أدبيا في أدبين فقط كدراسة الأسطورة في الأدبين العربي والفارسي، وقد يختار دراسة جنس أدبى في أكثر من أدبين كدراسة القصة الرومانتيكية في الآداب الأوربية، ثم تأثيرها في القصة العربية.

### ٢ ـ دراسة الموضوعات الأدبية

من الموضوعات التي يمكن دراستها في هذا الباب في نطاق الآداب الإسلامية: موضوع ( مجنون ليلي ، في الأدب العربي وكيف انتقل هذا الموضوع إلى الأدب الفارسى ، ثم إلى الأدب التركى بعد ذلك وعودته أخيراً إلى الأدب العربى فى ثوب جديد هو ثوب المسرحية الشعرية عند كل من أحمد شوقى وصلاح عبد الصبور .

وعلى الباحث أن يدرس كيف انعكست العبقرية النغوية للآداب والأصالة الفئية للكُتآب على تناولهم للموضوع .

### ٣\_ تأثير كاتب ما في أدب أمة أخرى

وهذا النوع واسع الانتشار بين الباحثين الفرنسيين ، وذلك لوضوح منهج البحث فيه والاطمئنان إلى نتائج إيجابية فعالة تنناسب مع المجهود الذي بذله الباحث في هذا الحقل ، إذ يحتاج هذا النوع إلى سعة في الاطلاع وذكاء في فهم النصوص ودقة في التحليل .

مثال ذلك تأثير كل من شكسبير وجوته في الآداب الأوربية ، أو تأثير الكاتب القرنسي و جي دى موباسان ، في القصة القصيرة عند و محمود تيمور ، مثلا . وفي نطاق الآداب الإسلامية نجد أن عدداً من شعراء العرب قد أثروا تأثيراً عميقاً في الشعر الفارسي . فلقد تأثر شعراء الفارسية وخاصة شعراء المديح بأشعار المتنبي وقلدوه تقليداً واضحاً . كما كان لشعر أبي العلاء المعرى أثر جائي في أشعار بعض شعراء الفرس ، وخاصة عمر الخيام (١١) .

#### ٤ \_ دراسة مصادر الكاتب

يُعنى الآدب المقارن أيضاً بالبحث عن المصادر التي استفى منها الكاتب أدبه من لغة أجنبية أو لغات أخرى . وتتمثل تلك المصادر التي يتأثر بها الكاتب في أشكال

- فقد يتأثر بقراءاته المختلفة في الأداب الأخرى .

<sup>(</sup>۱) انظر مقالاً للدكتور عبد الوهاب عزام ، بعنوان : بين أبي العلاء والخيام ، مجلة الهلال المصرية يونية ۱۹۲۸ . وانظر : محمد فاضلي : مقايسه اي بين أبو العلاء معري وخيام ، مقال بالفارسية ، مجلة وانشكله ادبيات وعلوم إنساني وانشكاه فردوسي ، سال سيزدهم ، شمار، جهارم ، ١٣٥٦ هـ . ش .

\_وقد يتأثر بمناظر البلاد الأخرى وعاداتها .

\_وقد يتأثر عن طريق اختلاطه بعلمائها وأدبائها .

٥ \_ دراسة بلدكما بصورة أدب أمة أخرى

وهذا النوع ينقسم إلى قسمين :

أ-دراسة بلدكما بصوره أدب أخر: وذلك مثل صورة مصر في الأدب العثماني ، أو صورة \* الحجاز ، عند أدباء الفرس في القديم والحديث . ولابد للباحث أن يبين إلى أي مدى كانت الصور التي رسمها الأدباء صادقة .

ب\_دراسة بلد كما يصوره مؤلف ما من أمة أخرى: مثال ذلك صورة البلاد الفارسية في مؤلفات وياقوت الحموى وأو صورة إسبانيا في شعر محمد إقبال. ولابد في هذا الحالة من دراسة حياة الكاتب، ومدى صلته بالبلاد التي كتب عنها، وكيف استقى معلوماته عنها، وإلى أى حد كانت هذه المعلومات صادقة.

### رابعاً : وسائل انتقال الأدب من لغة إلى أخرى

هناك مجموعتان من الوسائل يمكن من خلالها رصد مظاهر الانتقال والتأثير والتأثر بين الآداب العالمية وهما: الكتب، ورجال الأدب (١١)

#### ١ \_ الكتب : وتشتمل الكتب على ما يلى :

أ المعارف اللغوية: وتعد نقطة البدء في التأثير والتأثر بين لغتين أو أدبين . مثال ذلك الألفاظ التي استعارها العرب من الفرس قبل الإسلام وبعده ، مثل : « سُوسَن ؟ ، • خَراج ؟ ، • ديوان ؟ ، • وزير ؟ ، • يَاقُوت ؟ ... الخ . الأمر الذي يكشف عن طبيعة الصلات بين الشعبين .

ب الترجمات : أى الكتب التى تُرجمت من لغات أجنبية إلى اللغة القومية ، ودراستُها تدل على مدى تأثر أدباء هذه اللغة بها : مثال ذلك ما ذكرناه عن ألف ليلة وليلة ومدى تأثيرها فى الآداب الأوربية . أو الترجمات العربية لرباعيات عمر الخيام، وهو من الموضوعات التطبيقية التى نتناولها بالدراسة فى هذا الكتاب . (١) انظر: الدكتور محمد ضيم هلال ، الأدب القارن ، الطبعة الثالثة ، طبع مصر ١٩٧٧ ، ص ٩٠٠ .

ج.. كتب النقد والمجلات والصحف: ينبغى الاطلاع على الكتب والمجلات التى تتناول بالدراسة والتحليل أعمال الشعراء والأدباء، وذلك بهدف الوقوف على مظان التأثر الذى وقع لهم من الآداب الأخرى. والعالم العربي يزخر الآن بمجلات أدبية ونقدية يمكن الإفادة بها في هذا الصدد (١١).

د.أدب الرحلات: تعد الرحلات مصدراً يستقى منه أهل الأمة معلوماتهم عن أمة أخرى. ولا شك أن هذه المعلومات لها تأثير كبير في تعريف الشعوب بعضها بعضا وصلة ذلك بآدابها. والواقع أن هذه الصور التي يرسمها أدب الرحلات لأى أمة يكون لها صداها وانعكاساتها في قصص الكتّاب وأشعار الشعراء. مثال ذلك مساكتبه الشاعر الفارسي « ناصر خسرو » ( ٣٩٤ - ٤٨١ هـ) في كتابه « سفر نامه » عن مصر والبلاد العربية عامة ، ويبين لنا فيه كيف رأى مصر في عهد الفاطميين ، ويصور حياتها السياسية والثقافية والاجتماعية ومدى ما كان فيها من عمران ، وما عاشه أهلها من ترف في ظل تلك الدولة الفاطمية ، مما كان له أكبر الأثر في كتابات « ناصر خسرو » وكتابات غيره من الأدباء الفرس الذين عاصروه أو أتوا بعده .

## ٢ \_ رجال الأدب

وهم من أهم وسائل الاتصال بين الآداب:

أ-فالمؤلفون فيما يكتبون لأمتهم يقومون بدور هام في تعريف الأمة بالأمم الأخرى التي اتصلوا بها وأفادوا من آدابها ؛ فهذا هو الشاعر الفارسي سعدى الشيرازي ( المتوفى سنة ٦٩١ ) - على سبيل المثال - قد ظل منذ أن درس بالمدرسة النظامية في بغداد وعاش بالعراق زمنا - ظل وفيا لذلك البلد يذكره بالخير والامتنان ، عاكان له أكبر الأثر في إنتاجه الأدبى الواسع .

(1) كمانت في لبنان منذ سنوات مجلسسة اختصت بدراسة أشكال الصيلات الأدبسين العربي والفارسي استهاء الأدبسين العربي در والفارسي العربية وإنفاعلهما \* (تحقيقات أدبي در فرهنك إيران وعرب وتأثير أنهادريك ديكر ) وكمان يصدرها قسم اللغة الفارسية بالجامعة اللبنائية ثم توقفت عن الصدور ويرأس غريرها الزميل الاستاذ توقفت عن الصدور ويرأس غريرها الزميل الاستاذ الدكتور فيكتور الكك ، الأستاذ بالجامعة اللبنائية .

ب - كما يقوم المترجمون من ذوى المكانة الأدبية بدور كبير في عمليات انتقال التيارات الأدبية . ويجب على دارسى الأدب المقارن العناية بهم ودراسة تأثير ثقافتهم فيما قاموا به من ترجمة . ولنضرب مثلاً بابن المقفع (ت ١٤٢) الذي يتعين على الدارس أن يتعرّف على حياته ومدى تأثير ثقافته وميوله الفارسية فيما نقل إلى العربية من روائع الأدب الفارسي القديم .

جــ ومن رجال الأدب أيضاً: الوسطاء . والوسيط هو الذي يوجه أنظار أمته إلى أديب أجنبي ، ويدعوها إلى التعرف عليه . ومن أهم الوسطاء : ا مدام دى ستال ، التي عرّفت الفرنسيين بالأدب الألماني . كما كان من أهم الوسطاء في الأدب العربي المرحوم الدكتور عبد الوهاب عزام ، الذي قيام بدور الوسيط للتعريف بالشاعر الإسلامي الكبير محمد إقبال ، فعقد الكثير من الندوات للتعريف بالشاعر الإسلامي الكبير محمد إقبال ، فعقد الكثير من أشعاره وعرّف واللقاءات لنشر دعوة إقبال ومذهبه بين العرب ، وترجم الكثير من أشعاره وعرّف بفكره وفنه . والحق أن الدكتور عزام قيام بدورين في هذا الصدد دور الوسيط الأدبى الذي عرّف أمته العربية بإقبال وكان داعية له فيهم ، فكان أشبه ما يكون بالأديب الفرنسي \* فولتير \* الذي عرّف الفرنسيين بشكسبير . أما الدور الثاني فهو دور المترجم ، فقد قام بترجمة عدد من دواوين إقبال الشعرية إلى اللغة العربية (١).

## خامساً: ثقافة الباحث في الأدب المقارن

لابد للباحث في الأدب المقارن أن يكون مزودا بثقافة تمكنه من ارتباد مجالات هذا الأدب:

١ - لابد أن تكون لدى الباحث فى الأدب المقارن ثقافة تاريخية كافية عن العصر الذى يدرسه لكى يستطيع أن يضع الإنتاج الأدبى موضعه من الأحداث التاريخية التى تؤثر فى توجيهه ومجراه ؛ فكيف ندرس مثلاً موضوع نشأة الأدب الفارسي بعد الفتح العربي مالم ندرس ألوان النزاع السياسي بين الشعبين فمعرفة التاريخ شرط مهم للدراسات المقارنة.

(١) انظر كتابنا صفحات مطوية من الثقافة الإسلامية ، طبع مصر ١٩٨٥ ، ص ٤٨ . ٤٨ .

٢ ـ لابد للباحث أن يكون ملماً إلماماً جيداً بتاريخ الآداب التي يقارن بينها ،
 على الأقل في العصر الذي هو موضوع دراسته .

٣- لكل لغة خصائص لا يدركها إلا من تعلم اللغة نفسها تعلماً يعينه على تلدوق النصوص. ومن هنا يفضل أن يكون لدى الباحث في الأدب المقارن المقدرة على على قراءة النصوص المختلفة بلغاتها الأصلية بدلاً من اللجوء إلى الترجمة ، فإن لم يكن هناك مفر من الاعتماد على الترجمة فإنه ينبغى أن تكون الترجمة مباشرة تامة وافية بقدر الإمكان ومطابقة للنص الأصلى .

٤ - لابد لباحث الأدب المقارن أن يكون ملماً بالمصادر والمراجع العامة . وهذا ليس بالأمر العسير على طلاب الجامعات والباحثين ، خاصة أولئك الذين اختلفوا إلى المكتبات لجمع المادة العلمية لأبحاثهم ، فكتب التراجم والأعلام ، وفهارس الكتب ، ودواوين الشعراء وكتابات الكتاب ، وكتب النقد والبلاغة لا غنى عنها لدارس الأدب المقارن ، ولابد له أن يلم إلماماً مناسباً بما تشتمل عليه من معارف حتى يستطيع أن يرجع إليها إذا لزم الأمر .

## سادساً: منهج الدراسة المقارنة

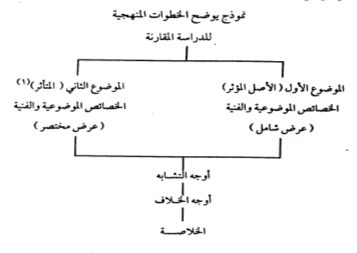
نورد فيما يلى عرضا مجملا لخطوات المنهج الذي يتعين على الباحث أن يتبعه في الدراسة المقارنة بين موضوعين أو أكثر :

 ا \_ يضع الباحث الموضوعين اللذين يقارن بينهما أمامه \_ كلا على حدة \_ بادئا بالموضوع الأول ( الذي يعد الأصل المؤثر ) فيخصة بعرض شامل يستوفى جوانبه الفكرية والفنية ، ثم يقدم ملخصاً وافيا للموضوع الثاني محددا خصائصه الموضوعية الفنية .

غير أنه ينبغي على من يبحث في موضوع يتعلق بمصادر الكاتب أن يسلك مساراً عكسياً فلا يبدأ بالأصل المؤثر مثلما يحدث في التأثيرات وغيرها من مجالات الدراسة في الأدب المقارن وإنما يبدأ بالكاتب الآخذ أو المتأثر ، وبعد أن يستوفي بحثه في الخصائص الموضوعية والفنية عند الكاتب المتأثر بصورة شاملة يشرع بعد ذلك في دراسة الأصل المؤثر على نحو مختصر .

٢\_يشرع الباحث في متابعة الكاتب المتأثر ليحدد أوجه التشابه ثم أوجه الخلاف من الناحية الموضوعية مع الإشارة إلى الجانب الإبداعي الذي أضفاه المتأثر على الموضوع.

٣\_يخلص الكاتب في النهاية إلى فكرة جامعة يستخلصها من خلال دراسته للموضوعين ، أو الموضوعات التي قارن بينها .



(١) في دراسة مصادر الكاتب، يبدأ الدارس بعرض الموضوع الثاني (المتأثر)، كما ذكرنا .



البابالثاني **الموضوعات التطبيقية**  النصل الأول دراسة في مصادر الشاعر المعادرة في مصادرة في منظومة جاويد نامه أو رسالة الخلود لمحمد إقبال

يهتم الأدب المقارن بدراسة المصادر التي اشتق منها الكاتب أو الشاعر أدبه من لغة أجنبية أو لغات أخرى ، كما سبق أن أوضحنا . ويتوافر مثل هذا النوع من الدراسة بكثرة في الآداب الإسلامية . وسنحاول فيما يلي أن ندرس واحداً من أهم الموضوعات الداخلة في هذا الباب ، وهو موضوع : المعراج ومصادره في منظومة \* جاويد نامه \* ، أو \* رسالة الخلود \* ، للشاعر والمفكر الإسلامي محمد إقال (١) .

. . .

(1) ولد محمد إقبال بالهند عام ۱۸۷۷ م، وتلقى منذ صغره تربية إسلامية ، ثم حصل على ليسانس الآداب من ٥ كلية الحكومة ٤ في ٥ لاهور ٤ ، ودرس بجامعة لندن ثلاث سنوات لكنه حصل على الدكتوراه في الفلسفة من ألمانيا سنة ١٩٠٧ م، وعاد إلى وطنه حيث بدأ يؤسس دعوته الإصلاحية التي المتصوره من الإسلام ، واستخدم كلا من الشعر والشر ، فنظم العديد من الدواوين باللفتين الفارسية والأردية ، كما تشر بعض الكتب بالإنجليزية أهمها كتباب ٥ تجديد التفكير الديني في الإسلام ٤. وكان صاحب فكرة إنشاه وطن مستقل للمسلمين في شبه القارة الهندية ، وهو الوطن الذي تحقق بإنشاء دولة باكستان الإسلامية . وبعد حياة حافلة بالجهاد والفكر والإبداع توفي في أبريل سنة عقق بأدراء مد

# المعراج ومصادره فى منظومة جاويدنامه أورسالة الخلود لمحمد إقبال

يتعين علينا مراعاة للأصول المنهجية لعلم الأدب المقارن (١٠) أن نبدأ بعرض الموضوع المتأثر ، وهو رسالة الخلود (٢) ، ثم ننظر بعد ذلك في المصادر التي أثرت في ، ونوع التأثير الذي أصابه منها .

## أولاً : موضوع رسالة الخلود

يقسول الناقسد الباكستاني الأستاذ سيد عبيد الواحد: ﴿ في مقدورنا أن نعد ﴿ جاويد نامه ﴾ أو ﴿ رسالة الخلود ﴾ أعظم أعمال إقبال ، إنها كوميديا إلهية شرقية ، وقد عبر فيها بروعة عن أفكاره المتعلقة بمختلف القضايا التي تجابه الناس في حياتهم اليومية .. وبينما تتسم الفكرة الرئيسية في المنظومة بالحيوية والإبداع ، ويقدم إقبال فيها تفسيراً لحقائق الخلود ويناقش فيها أكثر القضايا حساسية وتأثيراً بالنسبة للإنسان ، فإنه يعرض ذلك كله بطريقة فنية رائعة للغاية ، لدرجة أن هذه الملحمة العظيمة لا تشتمل على بيت واحد أضرت فيه عتادة الفكر بروعة الشعر »(٣).

وربما كانت هذه الأسباب هى التى جعلت رسالة الخلود تحتل هذا المركز المرموق فى الدراسات الإقبالية بالشرق والغرب على السواء منذ أن نُشرت بالفارسية فى سنة ١٩٣٢ .

<sup>(</sup>١) انظر فيما سبق ، ص ٤٣ .

 <sup>(</sup>٢) للاطلاع على الترجّمة العربية الكاملة لرسالة الخلود، مقرونة بشرح تحليلي نقدي مقارن يكن الرجوع إلى كتابنا: رسالة الخلود، أو جاويد نامه ، للشاعر والمفكر الإسلامي محمد إقبال . طبع مصر، ١٩٧٨.

S.A. Vahid, Iqbal His Art and Thought p. 19- 20 . (T)

و نلاحظ بصفة عامة أن هذه الرسالة بدأت منذ العقد الخامس من القرن العشرين تجتذب اهتمام المستشرقين فتُرجمت إلى عدة لغات أوربية هي :

الإيطالية (١) ، والألمانية (٢) ، والفرنسية (٣) ، والإنجليزية (٤).

بينما بدأ الاهتمام بها في الشرق متأخراً بضع سنوات، حيث نُشر شرح لها باللغة الأردية في سنة ١٩٥٦ (٥) ، وتُرجست في الانجليسزية في الاهور سنة ١٩٦١ (٦) ثم إلى البشتونية سنة ١٩٦٧ (٨) ثم إلى الأردية سنة ١٩٦٧ (٩) ثم إلى الأردية سنة ١٩٧٠ (٩).

وتتميز جاويد نامه أو رسالة الخلود بأنها ليست ـ كباقى دواوين إقبال ـ مجرد مقطوعات متفرقة في موضوعات شتى ، وإنما هى قصة متكاملة موحدة الأجزاء يربطها خيط واحد وتتدفق فيها الأحداث والأفكار في مجرى واحد وتنتهى جميعا إلى غاية واحدة ، وهذا النَّفَس الطويل شيء لا نجده في دواوين إقبال الأخرى . ونعرض فيما يلى لموضوع هذه الرسالة .

(١) تُرجمها المستشرق الإيطالي السندور بساوزاني ونشرها في (روما) مسنة ١٩٥٢ بعنوان IL Poema Celesta أي القصيدة السماوية .

(۲) ترجمتها المستشرقة الألمانية آنا ماري شيميل ونشرتها في ٥ ميونيخ ٥ سنة ١٩٥٦ بعنوان Das بعنوان Buch Der Ewigkiet

 (٣) ترجمتها المستشرقة الفرنسية إيفا مايروفيتش ومحمد مقري ونُشرت الترجمة في ٩ باريس ٩ سنة ١٩٦٢ بعنوان Le Livre de Léternité أي كتاب الخلود .

(ع) ترجمها المستشرق الإنجليزي آريري ونشرها في الندن اسمة ١٩٦٦ بعنوان Javid Nama.

 (٥) أصدر هذا الشرح في لاهور بباكستان العالم الباكستاني الكبير الأستاذ يوسف سليم چشتي ، في مجلد ضخم يشتمل على ٢٠١١ صفحة.

(٦) نشر الشيخ ( محمود أحمد ) هذه الترجمة بعنوان the Pilgrimage of Eternity أي احجة الخلود ) فكانت أول ترجمة للرسالة إلى اللغة الإنجليزية .

(٧) قام بها الأستاذ لطف الله بدوي ، ونُشر ت في كر اتشي

(A) صدرت بكابل عاصمة أفغانستان ، قام بالترجمة الأستاذ • أمير حمسزة شنواري • وكشب مقدمتها • مولانا عبد القادر • رئيس المجمع اللغوي البشتوني .

(٩) اطلعت على مقال في عدد أبريل ١٩٧٠ من مجلة ٥ ما أنو ١ الباكستانية جاء فيه أن الأستاذ ٥ وفيق خاور ١ قد انتهى لتوه من ترجمة وصالة الخلود نظماً إلى اللغة الأردية، ونشرت المجلة مقتطفات من هذه الترجمة ، وأشادت المجلة بدقة الترجمة وروعتها .

### أءما قبل العروج

المعراج هو الفكرة الأساسية لجاويد نامه ، والشاعر يلتزم بتقاليد الشعر الفارسى العريقة المتوارثة ، فيبدأ منظومته بمناجاة ودعاء ينطوى على إحساس عميق بغرب الإنسان في هذا العالم؛ فهو يبحث عن خلّ وفي بين الناس فلا يجد ، وينظر إلى نفسه فيجدها مقيدة بأغلال الزمان والمكان ، ومن ثم يتجه الدعاء إلى الله أن يعتقه من أسرهما لكي ينطلق متجها إلى هدفه .

ولكن ما هو هذا الهدف؟ يقول إقبال مخاطباً الله تعالى: "وجهك إيمانى أنا قرآنى أنا ، فوجهك هو هدفي الأسمى ومَطْمَحِى الأعلى ، فلا تبخل على يارب التبخلي ، إننى الفيت نفسى غريباً تحت السماء ، فهبا يارب وقل لى: إنى قريب ، قل إنى قريب .... يا إلهى ، حتى تغرب - كما تغرب الشمس والقصر - هذه الجهات ، وهذا الشمال وهذا الجنوب . فأعبر طلسم الأمس والغد (الزمان) ، وأنطلق في تحليقي متجاوزاً القمر والشمس والثرياً (المكان) » .

وثمت هدفٌ آخر ، هو الخلود ، يقول الشاعر : « أنا فَانٍ فاجعلني يا إلهي خالداً، حرَّرني من هذا التراب واجعلني سماوياً » .

ويعرف الشاعر أن الموضوع الذي يطرقه موضوع صعب، فهو يتحدث عن عالم آخر معنوى لا صلة له بهذا العالم الحسى ولا عهد للناس به، وعن سماوات أخرى غير هذه السماء الدنيا، فيسأل الحق تعالى - أن يُقرِّب مفاهيم ديوانه إلى الناس.

يقول : « أنا بحرٌ ، وتركُ الهَباجِ عندي خطأ ، أتى لي بمن يستطبع أن يغوص في أعماقي ؟ لقد هُجَع عالمٌ على سأحلي ، فلم يشاهد ( من موضعه على الشاطئ ) سوى تَدافُع موجي .

( أنا يائس من الصّحب القديم ، ولدي كلام عن المستقبل . فيسر \_ يارب \_
 كلامي على الشباب ، واجعل لُجّتي في متناول أقدامهم ، فلقد نظمته من أجلهم
 هم .

يهد الشاعر بعد المناجاة لموضوع منظومته بتمهيدين: تمهيد في السماء ، يشتمل على أنشودة تغنيها الملائكة تعبر فيها عن إعجابها بقدرات الإنسان الذي ترقى بنفسه فأحبه الله ذاته . ثم تمهيد في الأرض . يبين فيه أن الليل قد حلّ فإذا بروح بنفسه فأحبه الله ذاته . ثم تمهيد في الأرض . يبين فيه أن الليل قد حلّ فإذا بروح الشاعر الفارسي الكبير \* جلال الدين الرومي (١) \* تخترق الحجب وتشرع في الظهور بالتدريج . ويجري حوار بين إقبال والرومي حول معنى المعراج ، ويصفه الرومي بأنه ثورة في الشعور ، ويقول إن المؤمن لا يقنع بهذا العالم الذي تتجلى فيه صفات الرحمن ، ولا يرضى - كالمصطفى صلى الله عليه وسلم - إلا بالذات الإلهية نفسها ؛ فلقد ترك الرسول الكون كله وما وراء الكون واتجه إلى الله وحده. وعندنذ تتوق نفس إقبال إلى العروج ، فتظهر روح الزمان والمكان في صورة ملك ينظر إلى إقبال نظرة لم يشعر بعدها إلا وجسده أكثر رشاقة وخفة إيذاناً ببدء ينظر إلى إقبال نظرة لم يشعر بعدها إلا وجسده أكثر رشاقة وخفة إيذاناً ببدء رحلته المعراجية ، فانطلق من الأرض متجها إلى فلك القمر .

## ب-العروج في الأفلاك

#### ١ \_ فلك القمر:

جعل إقبال القمر أول مراتب الصعود في معراجه الفكري، ويبدو وهو مقبل على القمر بقيادة الرومي وإرشاده - متحمساً غير عابئ بالمشكلات، فما باله يتردد والكون مُستَخُر له كإنسان. إن عليه أن يمضي في ترقيه باغياً وجه آلحق - تعالى - غير ملتفت إلى مظاهر هذا الكون، عليه ألا يسكن لحظة واحدة، وأن يتحرك دوما إلى العلا، ويحدّث نفسه:

<sup>(</sup>۱) هو جلال الدين محمد بن محمد الحسين البلخي المعروف بجلال الدين الرومي ( ١٠٤ - ١٧٢ ) من أعلام الشمع الفارسي والفكر الإسلامي ، صاحب كتاب الشنوي ، الذي قال في مقدمت : ا هذا كتاب الشنوي وهو أصل أصول الذين في كشف أسرار الوصول واليقون ، وإقبال معجب به ويكتابه إعجاباً كبيراً وهو إعجاب تلاحظه في كل خطوة يخطوها الشاعر في ٥ رسالة الخلود ، وفي كل فكرة تخطر له . فالرومي يقوم بدور الرائد والمرشد الذي يفسر الخابا والخبايا ، والذي يحذر في نفس الوقت من السردي في الاخطاء ، وهو يسفو خبيراً بأحوال النفس ، فيهو يظهر دائماً في الوقت المناسب ، من السرح عندما يحين الوقت ، إذ إنه يقود إقبالاً من أول الرحلة المراجبة حتى قرب نهايتها عندما يوشك الشاعر على الانتفال إلى المثول في الحضرة الإلهية .

أيها المسافر ، إن الروح تموت من المقام ، وتكون أكثر حياة بفعل التحليق
 المتواصل » .

ويقوده مرشده ( الرومي ) إلى غار في بطن أحد الجبال ، فيلتقيان بعارف هندي يدور بينه وبينهما حوار فلسفي طويل حول الصلة التي تربط الإنسان بربه من ناحية ، وبالعالم - الذي هو مجال لاختبار الذات الإنسانية وتجربة مَلكاتها - من ناحية أخرى .

ثم ينتقل الشاعر ومرشده إلى واد من أودية القصر تسميه الملائكة \* وادي الطواسين ؟ (١). وفي هذا الوادي أربع صخرات كبار كُتبت على كل واحدة منها الملامح الرئيسية للجانب الأخلاقي في تعاليم كل من: بوذا ، وزردشت ، والمسيح – عليه السلام – ومحمد – صلى الله عليه وسلم . ففي \* طاسين محمد ؛ \_ مثلاً يصورً لنا الشاعر أبا جهل (عمرو بن هشام) \_ ألد أعداء النبي صلى الله عليه وسلم \_ وهو يجأر بالشكوى من النبي ، ويبكي الجاهلية وأيامها وخصائصها من تقديس المادة ، وسيادة الوثنية على الحياة الإنسانية ، كما يبكي انقراض العصر الذهبي للنظم الاستبدادية عثلة في كسرى وقبصر ، ثم يشرع بعد ذلك في توجيه الرسالة المحمدية وهي الانتقادات التي تظهر بها بميزات هذه الرسالة المحمدية ، وفضائلها على الإنسانية ، ومعالجتها للقضايا الحضارية مثل الرسالة المحمدية واحدة بني الإنسان ، يقول أبو جهل وهو يشعر بمرارة شديدة من محمد :

﴿ إِنْ دِينِهِ حَتِّفٌ لِلمُّلِّكِ وَالنَّسِبِ ( للوطنية والعصبية القبلية ) ، هو من قريشٍ ،

<sup>(</sup>١) تأثر إقسال في اختياره هذا الاسم بأبي منصور الحلاّج ( ٢٤٤ - ٣٠٩ هـ) صاحب ٥ كتاب الطواسين ٥ باللغة العربية ، والكلمة جمع ط من وهما حرفان من حروف المقطّمات في القرآن الكريم ، تبدأ بهما سورة النمل ، ويرى فريق من العلماء أن حروف المقطّمات من أسرار القرآن ، بينما يرى فريق آخر أن ط تعني جبل الطور ، ومن تعني سيناء . أي أن ط من تعني طور سيناه ، وهو الجبل الذي تجلى عليه الحق سبحانه لما دعاه موسى -عليه السلام- فكلمه من جانب الطور الأيمن في الوادي المقدس. ويستعمل إقبال كلمة الطواسين بنفس المعنى ، أي بمعنى التجليات .

لكنه يُنكر فضل العرب، لا يفضّل حراً على عبد، ولا رفيعاً على وضيع. إنه يجلس مع غلامه على مائدة واحدة ويأكل معه ! ، ومن أسف أنه لم يعرف قدر أحرار العرب ، فسوى بينهم وبين العبيد من الحبش (١١) . لقد قضى على التميز باللون ، فاختلط الأحرار البيض بالعبيد السود ، وأهدرت الكرامة القبلية . إن هذه المساواة والمؤاخاة لابد وأن تكون أعجمية ، فهي ليست من خصال العرب ... إن هذا الفتي الهاشمي لم يَدُر قيمته وشرفه ... أين العجمي من العدناني (٢) ، وهل يبلغ الأبكم درجة ( سحبان وائل ) (٢) . عجبا لعقلاء العرب ، هل عميت عيونهم؟ ألا فلتهبّ يازهير(٤) من قبرك ، ولتحطم بشعرك البليغ أثر هذا الكلام الذي يسميه محمد: صوت جبريل (٥) ه .

وبعد أن يفرغ أبو جهلٌ من الاستنجاد بشعراء العرب وخاصّتهم ، يتجه إلى الأصنام فيستصرخها قائلاً ٤ ... لم لا تقوم يا مِبْل (٦) ، لكي تطهر الكعبة من أولئك الملحدين ، وأغر عليهم ، واجعل شملهم مرتعا للذئاب ، وابعث المرارة في تمورهم وهي على النخيل ، وأرسل عليهم ريحاً صرصراً عاتبة ، تجعلهم ( كأنهم أعجاز نخل خاوية ، (٧) ، يامناة ، يالات ، يا من ارتبط وجودكما بأبصارنا ، لا ترحلا عن ديارنا . وإن أردتما الرحيل ، فلا ترحلا من قلوبنا . فإن كان لابد من الرحيل ، فلا تعجلا وأمهلانا إن كنتما قد أزمعتما الفراق ، (^).

وواضح أن الشاعر قد خصص ﴿ فلك القمر ، لبيان ما تتميز به الرسالة المحمدية من مزايا على غيرها من الرسالات والفلسفات في تناولها للقضايا

<sup>(</sup>١) يقصد بلالاً رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٢) عدنان : الجد الأعلى للعرب.

<sup>(</sup>٣) سحيان : أحد فصحاء العرب.

<sup>(</sup>٤) زهير بن أبي سلمي ، الشاعر العربي المعروف . (٥) يعني به القرآن الكريم .

<sup>(</sup>٦) كان هبل أعظم الأصنام في جوف الكعمة .

 <sup>(</sup>٧) في البيت تلميح لقوله تعالى ﴿ فَتُوى الْقُوْم فِيهَا صَرْعَى كَانْهُم أَعْجَازُ نَخْلِ خَاوِية ﴾ ( الحاقة : ٧ ) .

<sup>(</sup>A) تلميح لبيت في معلقة امرئ القيس يقول فيه : أفاطم مهلاً بعض هذا التسمدال وإن كُنت قد أزمعت صرمي فأجملي

الإنسانية . فهذه الرسالة المحمدية لا تنظر إلى قضايا الإنسان نظرة ميتافيزيقية لا تقت إلى الإنسان نظرة ميتافيزيقية لا تقت إلى الإنسان وواقعه الحياتي بصلة \_ كما هو الشأن في غيرها من المذاهب \_ بل تعالج هذه القضايا معالجة موضوعية واقعية تتفق وفطرة الإنسان والدور الذي ذُّرِّ عليه أن يؤديه في هذا العالم .

وقد استطاع الشاعر أن يبلور - على لسان واحد من أبرز عملي الاتجاه الجاهلي في التاريخ كله - المشكلات التي تعاني منها البشرية في العصر الحديث بسبب سيادة الحس ونكران الجانب الروحي ، مثل مشكلات : التعصب القومي والوطني، وظهور التفرقة العنصرية والتميز على أساس اللون والجنس ... وما إلى ذلك من مشكلات مازالت تؤرق الإنسان ، وتجر عليه الويلات والمسائب إلى يومنا هذا . وهي مشكلات عالجها الإسلام العلاج الناجع في بساطة وواقعية وتلقائية فطرية خالية من التكلف والتعقيد .

#### ۲\_عطارد:

كان عطارد هو المرحلة الثانية في العروج ، وحينما يهبط الشاعر ومرشده على هذا الفلك يلتقيان بمصلحين كبيرين هما جمال الدين الأفغاني ، وسعيد حليم باشا السياسي التركي ، ويقدم الرومي إقبال إلى الشيخين بإسم جديد هو « زنده رود » أي النهر الحي، فيسأله الأفغاني عن أحوال العالم الإسلامي فيجيبه إقبال شاكياً من التشتت الذي يعيشه المسلمون ومن ضعف إيمانهم بأنفسهم وبدينهم ، ومن بلوى الاستعمار والشيوعية التي بدأت تتفشى بينهم .

ويدور حديث الأفغاني حول روح الإسلام العالمية وعن المخاطر التي تنطوي عليها ظاهرة الوطنية ، وعن أنها ظاهرة دخيلة على المسلمين أتت من الغرب ، يقول جمال الدين لزنده رود : ﴿ إِنْ سادة الغرب ، وكلُّهم مكر وخداع ، علَّموا المسلمين البعد عن الدين ، وعن روحه العالمية » .

ويقول و إن الغربيين يفكّرون في المركزية ، ويسعون نحو الوحدة ، ولكنكم ـ معشر المسلمين ـ تفكرون في الانقسام والتجزؤ . قل لي بربك ... ما معنى الشام

وفلسطين والعراق؟ (ليس لهذه المناطق معنى إلا في الحظيرة الإسلامية ، فليس ثمة اختلاف بين شعوبها). فلو كان في مقدروك أن تميز بين الخير والشر ، لما ربطت قلبك بالطوب والحجر والآجر .

دما الدين ؟ هو السُّمُو عن وجه التراب ، والتعالي على الماديات ، لكي يتعرف الإنسان على ما يين جوانحه من روح طاهرة (بريئة من أوضار المادة) .

إن من قال ( هو الله ) لا يحتويه هذا النظاء الكوني ذو الأبعاد، فالروح لا تحتويها الجهات ، والرجل الحرُّ بمنأى عن كل قيد .

إن الرجل الحرينهض صائحا من التراب المظلم ، والصقر لا يليق به أن يكون فأراً ».

إذ أن المؤمن ينفر بفطرته من العلائق المادية ، و لا يقبضي حيساته في الجمحور كالفتران وإنما يحلّق عالياً في السماء شأنه شأن الصقور ، لا تحدّه حدود .

يواصل الأفغاني حديثه إلى إقبال عن الوطنية ، موضحاً أنه بذلك لا ينادي بطرح محبة الوطن ، ولا يدعو إلى التخلي عن الدفاع عنه والذود عن حياضه ، فهذا شيء أبعد ما يكون عن مقصده ، إنما هو يتحدث عن الوطنية فحسب باعتبارها نظرية للحياة قائمة بذاتها . فيقول : « سأحدثك عن تلك القبضة من التراب التي سميتها الوطن ، أو ما يقال عنه : مصر وإيران واليمن . إن هناك علاقة بين الشعب والوطن ، فمن تربته نما هذا الشعب . لكنك إذا دققت النظر في هذه العلاقة فستجد أن ثمت حقيقة أدق من الشعرة . ولأضرب لك مثلا يسيراً بالشمس، فرغم أن الشمس تشرق من المشرق ، مجلّية نفسها في جُرأة وتألّق ، بالشمس، فرغم في كبد السماء عند انتصاف النهار . فتصبح لا شرقية ولا عربة .

إنها بزغت من مشرقها تملة بالتجلي ، لكنها ظلت تواصل سيرها الحثيث إلى
 أن استولت على الآفاق كلها عند انتصاف النهار ، وسيطرت من على على الشرق

والغرب؛ ففطرة الشمس إذن بريئة عن الشرق وعن الغرب ، برغم كونها مشرقية على سبيل النسبة » .

ثم يتحدث السياسي التركي سعيد حليم ( ١٨٦٥ - ١٩٢١) (١) فيوجه نقد آ عنيفاً إلى حركة لا مصطفى كمال أتاتورك ( ٢) ويخاطب الأتراك قائلاً: إن مصطفى كمال - الذي يتغنى بالتجديد - قد زعم أن الصورة القديمة ينبغي أن نتعاهدها بالصفل والتنظيف . غير أنك - ياصاحبي - لن تجدد حيوية الكعبة الشريفة إذا أحضرت أصنام الجاهلية ( لاة ومنات ) من أوربا ووضعتها في الحرم ، لا ليس في قيشارة التركي ( يعني مصطفى كمال ) لحن جديد ، ليس ما يسمى جديدا عندهم إلا نغمة عافتها أوربا وأصبحت قديمة بالية ، لا، لم يدخل في صدر التركي نَقَسٌ جديد ، ليس في ضميره عالم آخر .

 إن الأصالة كامنة في جذور كل مخلوق، وإصلاح الحياة وتقويمها لا يكون أبدأ بالتقليد.

 إن القلب الحي هو الخلاق للعصور والدهور ، وتفقد الروح حضورها بالتقليد».

وبعد أن يبين الشاعر - على لسان سعيد حليم - أن كل إصلاح في العالم الإسلامي لا يُنال بالتقليد ، وإنما يُنال بإطلاق عناصر الإبداع والأصالة الكامنة في نفس كل مسلم من عقالها ، وفتح باب الاجتهاد من جديد ، فالقرآن ينطوي على عوالم لا نهائية ، يبلى عالم في نفس المؤمن فيمنحه القرآن عالماً آخر جديداً ، يمنحه عالماً له نفس « المحكمات »، ولكن صورته متغيرة متجددة أبداً .

(1) هو حفيد محمد علي باشا الذي حكم مصر ، قضى الشطر الأول من حياته في مصر ، ثم انتقل إلى تركيا ووزر للسلطان عبد الحميد، ثم أصبع في سنة ١٩٩٣ الصدر الأعظم لتركيا، ويعد من أهم دعاة الوحدة الإسلامية ، ص ٧٠ وما بعدها . الوحدة الإسلامية ، ص ٧٠ وما بعدها . (٧) مصطفى كمال ( ١٨٨٠ - ١٩٣٨ ) مؤسس تركيا الحديثة ، ألفى السلطنة في تركيا وأقام الجمهورية ( ١٩٣٧ ) وانتخب رئيساً لها ، وحمد إلى تغيير المعالم الإسلامية لتركيا ، ففصل الدين عن الدولة واستبدل بالحروف العربية الحروف اللاتينية ، وسن قوانين مدنية على أصول أوربية بدل الشريعة الإسلامية .

ويشكو الشاعر من أن القرآن موجود بين المسلمين ولكن اختلفت الاجتهادات وتباينت الآراء . فلم يعد أحديدري أين عالم القرآن الذي يتعين على المسلم أن يعيشه. فيجيب الأفغاني بأن هذا العالم ينهض على أسس أربعة ( محكمات ) لا قوام له إلا بها مجتمعة هي :

١ \_ الإنسان خليفة الله في الأرض.

٢ ـ الحكومة الإلهية؛ تفسيراً لقوله تعالى ﴿ إِنَ الْحُكُمُ إِلَّا لِلَّهِ ﴾ .

٣- الأرض ملك الله .

٤ ــ الحكمةُ خيرٌ كثير .

فقد وردت هذه الأصول الأربعة في القرآن على أنها الأعمدة التي يقوم عليها: عالم القرآن .

وبعد أن يبين إقبال ملامح ( العالم القرآني ) - على لسان جمال الدين - يشكو إلى المصلحين الكبيرين حالة العالم الإسلامي والخراب الذي آلت إليه النفوس، والموت الذي سرى في روح الملة البيضاء .. كيف يمكن لهؤلاء الموتى أن يعملوا على إحياء هذا العالم الناصع النقي: ( عالم القرآن ) .

وأخيراً ـ وعلى فلك عطارد ـ يوجه الأفغاني رسالة إلى الأمة الروسية بين فيها أوجه التشابه والاختلاف بين الإسلام والشيوعية ، ثم يدعو الروس فيها إلى الإيمان بالله ، ويبكي حال الأمة الإسلامية . فيبكي الرومي لبكاته ويطلب من شاعرنا أن يقول شعراً ، فيترنم بأنشودة رائعة يعرب فيها عن أمله في خروج الأمة من المأزق الذي تعيشه بأن تؤمن بالقرآن وتبحث فيه من جديد ، عندئذ ستفتح عيونها على عوالم أخرى جديدة خليقة بأن يحياها الإنسان .

#### ٣\_الزُّهُوَة :

ينطلق إقبال ومرشده من عطارد إلى فلك الزهرة فيشاهدان عندما يهبطان فيه علامات إحياء الوثنية من جديد، فها هو ذا محفل يضم الأصنام والألهة التي عبدتها الشعوب القديمة يرقص ويبتهج، احتفاء بخمود جذوة الإسلام وفرار الإنسان من الله واتجاهه إلى عبادة المحسوس والمادة. ويعزو أحد هذه الآلهة الفضل في ذلك للمستشرقين والمستعمرين الذين بذروا بذور الشك فأثمرت الإلحاد، ويطرب لتحطيم حلقة الوحدة الإسلامية، ولأن ليل الجاهلية الحديثة يُطبِقُ على العالم.

وينشد الرومي أنشودة تَخرُّ على أثرها تلك الآلهة القديمة كلُّها سُجَّداً، يقول فيها: « يجب إعادة النظر في الماضي والمستقبل، فهيا انهض أيها المسلم وتخلُّ عن هذا التقليد الأعمى والجمود، فلابد من تبديل الفكر من الأعماق.

ثم يمضي بالشاعر إلى أعماق بحر الزهرة حيث يلتقيان بطاغوتين من أعداء الله وأعداء الدين وهما فرعون وكتشنر (١). يعيشان في أعماق هذا البحر في حالة يُرش لها .

ويحاول كتشنر أن يبين نبل أهداف الإنجليز من تنقيبهم في قبور الفراعنة ، فبيّن أنهم لا يبحثون في هذه القبور عن الذهب والجواهر وإنما عن العلم والحكمة لكي يعيدوا كتابة تاريخ مصر والعالم القديم بطريقة علمية .

وهنا يسأله فرعون في سخرية : ولكن ما قولك في تُربة المهدي ؟ وهو يشير بهذا إلى نبش كتشنر لقبر المهدي في الخرطوم عندما ذهب إلى هناك لإحباط الثورة المهدية في سنة ١٨٩٨م .

<sup>(</sup>١) هو اللورد كتـشـر أوف خـرطوم وبروم ( ١٨٥٠ ـ ١٩١٦) تلقى علـ رسه في الكليـة الحريبـة الحريبـة العربــة العربــة العربــة المربــة المحالة على أتباع المهدي في السودان سنة ١٨٨٤، وكان البريطانية، وأوفد لمسح و وتحكن في لنهاية من دخول الخرطوم سنة ١٨٩٨، ثم بعثت به بريطانيا إلى حرب الترنسفال في جنوب إفريقيا ( ١٨٩٩ ـ ١٩٠٣ )، ثم عين رئيساً لهيئة أركان الحرب بالهند ( ١٩٠٣ ـ ١٩٠٤)، ووزيراً للحرب في بريطانيا ( ١٩١٤)، وغرقت به السفينة الحربة ٥ هامشابر ٥ وهو في طريقه إلى روسيا ( ١٩١١).

<sup>(</sup> انظر نجيب العقيقي : المستشرقون، ج ٢ ص ٤٩٣ ، ونعوم شقير : تاريخ السودان ج ٣ ص ٢٣٠ ،

وعندئذ تظهر روح المهدي السوداني وقد قدمت لتوها من الجنّة فتدعو الأمة العربية إلى اليقظة والعمل قائلة: استيقظي ياروح العرب، اخلقي الأعصار كما فعل السلف الصالح ، إلى متى تظلون أسارى للفرقة والتشتت ، لقد آن الأوان لإحياء حرقة المحبة الإلهية في القلوب ، لقد ولّت هذه الحرقة من الصدور، ولكن بالإمكان إعادتها من جديد ، فأعبدوا إلى الدنيا ذلك اليوم الذي مضى وولى ، يا أرض الحجاز ألا فلتنجبي خالداً اخر ، ألا فلتنشدي لحن التوحيد من جديد. في واحاتك ينمو النخيل عالياً ، ألن ينمو فيك عُمرٌ جديد » .

وفي غلالة من الكنايات والاستعارات والرموز يعبر الشاعر - على لسان المهدي - عن تطلعه إلى ظهور منقذ يخرج بالأمة من محتها وترديها في أوضار المهدي - عن تطلعه إلى ظهور منقذ يخرج بالأمة من محتها وترديها في أوضار المادية ويضع قدميها على الطريق إلى الله مرة أخرى ، والشاعر ( الحادي ) يدعو نفسه إلى أن يحدو حداء متواصلاً ، لكي يبث في القافلة ( الأمة الإسلامية ) روحاً جديدة تدفعها إلى النهوض ، ويخشى أن تنشغل النفس ( الناقة ) بحياة الدَّعة والترف ، فتبطئ السير بالراحل المشوق إلى بلوغ الهدف والوصول إلى الحبيب في يرب . يقول على لسان المهدي السوداني :

أيها الحادي أحبَّتُنا في يشرب، ونحن في نَجْد .. أحدُ، فإن حداءك سيجعل القافلة في حالة وَجْد ».

أمطر السحابُ ونبتت الحشائش من الأرض ، قد يكون الوهن أصاب خَطوَ
 ناقة .

إن روحي تتنحب من ألم الفراق ، فاسلك إذن ذلك الطريق ذا العشب
 القليل .

اناقتي ثَمِلَة بالعشب، وأنا ثَمِلٌ بالحبيب، الناقة بين يديك وأنا في يد الحبيب.

والغمام متناثر حلقة إثر حلقة \_ كأنه جناح الحَجْلة ، إنني أخشى المطر فمازلنا
 بمنأى عن الهدف ...

أيها الحادي أحبَّتُنا في يشرب، ونحن في نَجْد .. أحده فإن حداءك سيجعل القافلة في حالة وَجْد».

#### ٤ ــ المريخ :

إذا كان إقبال قد خصص كل فلك من الأفلاك التي مربها في سياحته الروحية لمعالجة قضية من القضايا فخص فلك القمر بمعالجة القضايا الإنسانية العامة ، كما خص فلك عطارد بمعالجة المشكلات التي تجابه العالم الإسلامي بخاصة ، فقد رسم في فلك الزهرة - كما لاحظنا - صورة للجاهلية الحديثة كما تتمثل في اتجاء الثقافة الغربية نحو الاستمداد من المعرفة الإنسانية في عصورها الوثنية والبربرية ، فانعكس هذا التجاء على حركة الحياة المعاصرة ، وتمثل في سيطرة النزعات الحسية والمادية على الإنسان ، فنسى الروح وجحد الغيب وربط القلب بالمادة وابتعد عن الله . وتفشت هذه الروح نفسها بين المسلمين الموحدين فتقطعت أوصالهم ، ووقع الخلف بينهم ، وذاق بعضهم بأس بعض ...

لكن الشاعر - برغم هذا كله - مازال يتمسك بأهداب الأمل في ظهور من يقود الأمة نحو هدفها المنشود، بعد أن يبعث فيها الحماس والعزم على تخطي العقبات، وإنشاء عالم جديد.

ولذلك مضى بنا الشاعر إلى عالم مثالي ، تطبّق فيه قواعد الشريعة الإسلامية ، ويتخلق الناس فيه بخلق المصطفى صلى الله عليه وسلم. وقد تخيل إقبال وجود هذا العالم المثالي في فلك المريخ .

ما إن يصل الشاعر « زنده رود » في صحبة الرومي إلى « المريخ » حتى يشاهد مرصداً مقاماً على ربوة عالية ، يخرج منه رجل مسن ذو لحية بيضاء كالثلج ، تدل نظراته على تعمقه في العلم والحكمة . ويقص الرجل عليهم قصة الجد الأعلى لأهل المريخ « برخيا » ، وكيف رفض غواية الشيطان « فرزمرز » له في الجنة ، فمنحه الله ، ومنح نسله من بعده ، هذا العالم المثالي . ويأخذهما الرجل المريخي في جولة لمشاهدة إحدى مدن المريخ وتسمى مدينة \* مرغدين \* (١) ويأخذ في وصف المدينة قائلاً : \* ها هي ذي مرغدين ، وتلك مبانيها الشاهقة، ماذا أقول عن ذاك المقام الرفيع .

كلام سكّانها حلو كالعسل، الحُسن في وجوههم ، والرقة في شمائلهم ، والبساطة في ملسهم . بالهم ليس منشغلاً بحمى الكسب، فهم يعرفون سر كيمياء الشمس. يستخلص كل من يريد الفضة والذهب من النور ، مثلما نستخلص نحن الملح من ماء البحر . وهدف العلم والفن هو الخدمة لا غير ، فلا أحد هنا يزن الأعمال بالذهب ، فليس لهذه الأصنام من سبيل إلى هذا الحرم .

وشيطان الآلة ليس غلاباً على الطبيعة ، إذ لا تجد الفضاء هنا مظلماً بدُخان المصانع . وأهل المدينة مجتهدون كل الاجتهاد ، فشعلة المزارع منهم مضيئة على الدوام لا تنطقئ أبداً ، فهو في مأمن من مسالب مُلاَك الأرض . جهده في زراعة الأرض خال من النزاع على الماء .. محصوله ملكه هو ، لا يشاركه فيه أحد . وليس في المريخ شرطة أو جيوش ، ولا يكسب أحد رزقه يوماً من القتل وسفك الماء ..

والمربخ - بعد ذلك - خال من التضليل الفكري والصحفي والإعلامي : «فليس فيه قلم يكسب بريقه من التشهير وكتابة الكذب . كما أنه خال من البطالة ومذلة السؤال ، فلا تجد في الأسواق جلبة المتبطلين ولا تؤذي الآذان أصوات المتسولين».

ولعل من الواضح هنا أن المدينة خالية من عيوب العالم الإسلامي المتخلّف، ومن عيوب الحضارة الأوربية وما تحمله بين طياتها من ويلات وأضرار على الشروق.

ولا ريب في أن شاعرنا محمد إقبال \_ يريد أن يبين أن قيام حكومة إسلامية (١) اشتق الشاعر هذا الاسم - فيما يبدو - من الرغد، والغدق، والبركات، التي أشار إليها القرآن الكريم لمن يلزم طريق الحق قال تعالى: ﴿ وَهُرَبُ اللهُ مَثَلاً فَرَيّةٌ كَانَتُ آمِنةٌ مُطْمِئةٌ يَأْتِها وِزْقُها وَغَنا مِن كُلّ مُكانٍ ﴾ (النحل: ١١٢)

رشيدة تنفذ الشريعة وتعمل بأحكامها من شأنه أن يجعل الناس يحيون حياة تعدل الحياة في الفرودس.

على أن هذه المدينة الفاضلة التي رسمها خيال إقبال في فلك المدينة الست بمنأى عن الفتن والدعوات الهدامة ، بل هي أشد تعرضاً لهذه الفتن وأكثر إغواءاً الاتباع الشيطان . فلن تتوقف هذه الفتن حتى في المدن التي تلتزم الشريعة . ولذلك يسوق الشاعر لمدينة المريخ فتاة اختطفها الشيطان من بين الفرنج ، وجعلها خبيرة بحرفة الدعوة والتبشير ، ثم ألقى بها في المريخ ، فادعت النبوة ، وأخذت تدعو إلى الحقود والتبشير ، ثم ألقى بها في المريخ ، فادعت النبوة ، وأخذت تدعو رفقة هي عذاب الحياة .. وصله سمّ وفراقه سكر . إنه أفعى تتلوى ، فلوذي بالفرار من طياته .

الأمهات صُفْرُ الوجوه من الأمومة ، يالها من سعادة أن تكوني حرة دون زوج؟ .

وتعلن (دَعيِّة) المريخ حرباً للقضاء على الرجال في حين تدعو الأمهات إلى قتل أبناتهن من الصبيان والإبقاء على البنات، وتقول: وعلى أن عصوراً أخرى ستلي هذا العصر، حيث يُكشف النقاب عن المزيد من الأسرار، وسيتربى الجنين ويتغذى بطريقة أخرى، فيدرك السَّحر دون ليل الأرحام (١١).

وفي النهاية ، سينقرض هذا الشيطان اللعين ( الرجل ) ، كما انقرضت حيوانات العصور السحيقة ... » .

ثم يورد الشاعر على لسان • دَعيّة » المريخ نداء بمحاربة الفطرة ، وهذا النداء هو الذي تتردد أصداؤه في جنبات العالم المعاصر داخل الأوساط النسائية وخارجها ، ويقوم على نوع من الغلوّ والمكابرة لا يكن لفطرة المرأة أن تحتملها .

ويعقّب جلال الدين الرومي على هذه الدعوة بقوله: ﴿ انظر مذهب عصر

<sup>(</sup>١) وكأن الشاعر قد تنبأ بما يجري الآن من تجارب لتربية الأجنة في أنابيب الاختبار أو استنساخ البشر.

البدع ، انظر ناتج الحضارة الملحدة اللادينية . .

#### ه ـ المشتري :

على هذا الفلك يلتقي إقبال - أو ﴿ زنده رود ﴾ - بصحبة مرشده الرومي - بأرواح ثلاثة عن اتَّهموا في دينهم وعدَّهم معاصروهم من الزنادقة ، وهم : حسين بن منصور الحلاج (١٠) ، والشاعر الهندي أسد الله غالب (٢) ، وشاعرة المذهب البابي في إيران قرة العين الطاهرة (٣).

يستمع إقبال أول الأمر إلى أنشودة يترنم بها كل واحد من هؤلاء الثلاثة ، فتثور قضايا وأسئلة في نفس إقبال ويبدأ في عرض مشكلاته على هذه الأرواح ، والواقع أن شاعرنا يتوجه بالجانب الأكبر من أسئلته إلى الحلاج . ويتبين لنا من خلال حواره معه أنه يريد أن يخرج بنظرية جديدة في شخصيته، وهي أن قولته «أنا الحق» إنما كانت تعبيراً عن إدراكه للجانب إلالهي في النفس الإنسانية .

وبعد حوار طويل مع \* الحلاج > يظهر \* إبليس > ، ويأخذ في التعبير عن أحد عذاباته حين يشكو إلى الله عز وجل - من أن الإنسان المعاصر لم يعد جديراً بأن يكون خصماً حقيقياً له ، يقول : \* ... لقد حطمتني صحبة الإنسان ، إنه لم يتمرد أبداً على حكمي ، أغمض عينه عن نفسه ولم يدرك ذاته ... وهو فريسة تقول للصياد خذني !! أنقذني يا إلهي من عبد يغالي في طاعتي ، خلصني من هذه الفريسة ، ولتكن طاعتي البارحة شفاعة لي عندك كي تتقبل دعائي .

القد صارت همتي العالية خسيسة بسببه ، فتبا لي ثم تبا لي ، ثم تبا لي . فطرته

<sup>(</sup>١) ولد يغارس سنة ٢٤٤ هـ، وتصوف في شبابه ، وصحب عدداً من مشاهير الصوفية مثل الجنيد البغدادي ، وحج في سنة ٢٩٧ ، ثم توجه إلى بغداد وقال قولته المعروفة : أنا الحق ، التي ألبت عليه العلماء ، والصوفية والمتكلمين ، فقيض عليه الخليفة سنة ٢٠١ وأفتى العلماء بقتله ، فصلب وأحرق حثمانه سنة ٢٠٩ هـ.

 <sup>(</sup>٢) ولد في سنة ١٧٩٧ وتوفى ١٨٦٩، نظم بالفارسية والأردية، ونال شهرة عظيمة في أوائل القرن
 العشرين

 <sup>(</sup>٣) ولدت في أواثل القرن التاسع عشر وأعدمت لاعتناقها المذهب البابي وخروجها على الملة المحمدية في سنة ١٨٥٧ م .

فجَّة وإرادته ضعيفة واهنة ، لا قِبَل لهذا الخصم بضربة مني . فلِمَ قضيت عليَّ يارب بأن أعادي هذا الخصم الضعيف .

أنا بحاجة إلى عبد صاحب نظر ، ينبغي أن يُتاح لي خصم أكثر نضجاً . ألا تسترد مني \_ يا إلهي \_ دُمية الماء والطين هذه . إن لعب الأطفال لا تلاثم شيخاً مسناً .

وهنا\_ومن خلال إعرابه عن مشاعر الازدراء بإنسان العصر الحاضر-تبدو الخصومة القديمة لإبليس ضد طينة آدم: ﴿خلقتني من نار وخلقتَه من طين﴾، يقول إبليس:

د ما ابن آدم ، حفنة من الهشيم ، فإن لم يكن في هذا العالم سوى الهشيم ، فما
 جدوى تزويدي بهذا القدر ( الكبير ) من النار ... » .

يقول إبليس شاكيا إلى الحق تعالى \* لقد ضقت ُ ذرعاً بالفتوحات والانتصارات، وها أنذا قد جثت ُ إليك لتوي طالباً الإحسان . وكل ما أريده منك رجلاً يجرؤ على عصياني . فامنحه ، لي ، دلني على رجل الله هذا . . إنني في حاجة إلى عبد يلوي عنقي ، وتبعث نظرته الزلزال في كياني. عبد يقول : اذهب من حضرتي (عبد تتجلى فيه الصفات الإلهية ) ، ذلك الذي لا أساوي أمامه شيئاً.

« قَيُّضْ لي يارب رجلاً حيا عابداً لك ، فقد يَلذُّ لي أخبراً أن أمنى بالهزيمة » .

### ٦ ـ زحسل:

انطلق (زنده رود) ومرشده الرومي بعد ذلك إلى فلك زحل ، الذي جعله موطناً للأرواح الرذلة التي خانت شعوبها وأوطانها ، وينصحه الرومي بألا يهبط على أرض الكوكب الذي ينزل عليه سخط الله وعذابه في كل لحظة : ﴿ فهو كالمنبوذ من الأفلاك وصبحه كالليل لضنَّة الشمس عليه بضوئها ، وهو مستَقَرَّ لأرواح أَنفَتْ جهنم نفسُها من حرقها » .

ويوضح الرومي أن \* زحل ؟ يضم أثنين من الخيونة الهنود ، هما : جعفر البنغالي (١) ، وصادق الدّكني (٢) . ولقد تأثر إقبال بغدر هذين القائدين المسلمين وخيانتهما ، فهو يقول فيهما بيتاً من الشعر أصبح مضرب الأمثال في شبه القارة الهندية الباكستانية : \* جعفر من البنغال ، وصادق من الدّكن ، هما عار للإنسانية ، عار للدين، عار للوطن ، (٣) .

ويضعهما في « زحل » في زورق وسط بحر عاصف من الدماء ، تطبر في جوه أفاع كأنها التماسيح ، وتزأر أمواجه بشراسة النمور ، وهما باقيان في هذا الزورق وقد أصفر وجهاهما وتعرى بدناهما وتشعّث شعرهما .

ويأخذ أحد راكبي زورق البحر الدموي بعد ذلك في النواح والأنين ، فيتناهى صوته إلى سمع الرومي وإقبال - وهما يطلان من عل على هذا المشهد الرهيب - فيصف محنتهما بعد موتهما ، قائلاً : \* ما إن فاضت روحنا وغادرنا عالم الشرق والغرب ، حتى وقفنا على باب جهنم من العناء والكرب ، لكن جهنم لم تطلق شرارة واحدة على صادق أو جعفر ، ولم ترم رؤوسنا حتى ولا بحفنة من رماد . لقذ ضنت علينا حتى بهشيمها ، وقالت : إن الهشيم والحطب أولى بجهنم ، ولا يجدر بشعلتي أن تُلطَّخ بهذين الكافرين » .

ويشرح راكب الزورق ما حدث بعد ذلك ، فيقول إن جهنم عندما أوصدت أبوابها في وجهيهما مضيا إلى ملك الموت ، وطلبا منه أن يُعني روحهما كي يستريحا من العذاب ، فقال لهما : أنني لا أهدم الأرواح وإنما أهدم الأجساد (١) قائد جيش الأمير سراج الدولة ، حاكم البنغال ، الذي وقف بشدة في وجه التدخل البريطاني ، وحارب الإنجليز وأخي بهم هزائم متكررة ، لكنهم تواطأوامع قائد جيشه و مير جعفر » وفي معركة و بلاسي و سنة ١٧٥٧ أمر جعفر الجنود بالانسحاب أمام الإنجليز الذين تمكنوا من السيطرة على البنغال، ويدأوا بعد ذلك في التوسع والسيطرة على ولايات الهند الإسلامية الواحدة تلو أخرى . (٢) قائد جيش السلطان الهندي و المجاهد الشهيد فتع على تيبو » (١٧٤٩ - ١٧٩٩) الذي دوخ الإنجليز ، وكاد يقضي على نفوذهم في جنوب الهند، لكن قائد جيشه و مير صادق » غدر به وسلم عاصمته و سر نجابتم » للإنجليز ، فخر و تبيو » شهيداً في المعركة ، التي أسفرت عن انهيار المقاومة الهندية في الجنوب ، ووقوعه بدوره في برائن الاستعمار البريطاني . (٣) أصل البيت بالفارسة : (جاويدنامه ، طبع لاهور ١٩٤٤ ، ص ١١٦)

جعفر ازبنگال وصادق از دكن

ننگ آدم ننگ دین ننگ وطن

فحسب: « إنه لا يمكن للموت القيام بمثل هذا العمل ، وإن روح الغدر لا تستريح بالموت ». وتشرع روح الخائن في الاستنجاد بالجو ، والبحر ، والأرض والسماء ، والنجوم ، والقمر ، والشمس ، وبسادة الغرب ، وتقول : • أما من مولى للعبد الخائن؟ » .

وهنا يسمع ﴿ زنده رود ﴾ وهو يطل من عل ، صورتاً رهيباً انفطر له صدر الصحراء ، والبحر ، وأخذت الانهيارات الجبلية تتوالى والصخور تتساقط في بحر الدم حتى طَمَت أمواجُه ، فأغرقت الجبال والوديان في الدم . وكانت النجوم ترقب هذا المشهد المروع ، ولكنها مضت في طريقها بلا مبالاة أو اكتراث .

#### جـ ما وراء الأفلاك

يترك و زنده رود ع في صحبة الرومي عالم الأفلاك ، وينطلق إلى ما وراء الأفلاك ، وفي مكان وسط بين الأفلاك وما وراء الأفلاك يلتقيان بالفيلسوف الألماني و نيتشه ع (١١) ، وهو يطير في مقامه هذا بين الأفلاك وما وراء الأفلاك في دوائر أبدية ، فيبدو وكأنه يدور في حلقة مفرغة ، ينتهي حيث بدأ .

ويرمز الشاعر بهذا إلى نجاح الفيلسوف الألماني في إدراك الجانب الإلهي في النفس الإنسانية ، ما جعله - في خيال إقبال - يندفع خارجاً عن إسار عالم الأفلاك متجها نحو العالم الروحاني ، لكنه ما لبث أن تردد في الطريق وفشل في قطع مراحله العالية ، فبقيت روحه معلقة على هذا النحو ، وبقى ثابتاً - كما يقول إقبال - في مقام « لا » ، ولم يبلغ مقام « إلا». فلقد كان بعيداً عن الروح الإبداعية الإسلامية التي لا تنكر إلا لتثبت ، ولا تقول « لا إله » إلا لكي تقول « إلا الله » فتنتقل من الرفض إلى البقين ، ومن النفي إلى الإثبات ، ومن العالم إلى الله ، حيث يكتمل معراج الروح في رحلتها الكونية الباسقة .

(١) فريدريخ نيشه ( ١٨٤٤ ـ ١٩٠٠ ) ، فيلسوف وأديب ، كان متدينا في شبابه ثم خرج على الدين والإخلاق بمنتهي الشدة ، عمل بالتدريس في جامعة ( بال ) بسويسرا ، ثم أقعده المرض فاعتزل منصبه والإحمام و معاصروه بالجنون ، وتقوم الحياة الإنسانية عنده على تنازع البقاه .. أما إنسان نيتشه الأعلى فما هو إلا إنسان غليظ القلب عديم الضمير .

وما إن يصلا إلى جنة الفردوس حتى يشرع إقبال في وصف عالمها . وأول ما يتراءي له من معالمها البارزة قصر مبني من اللؤلؤ النقي ينبعث منه ضوء تغبطه عليه الشمس نفسها ، ويبين له الرومي أنه قصر ٥ شرف النساء ٤، الزاهدة الهندية التي كانت تحرص دائماً على الجمع بين المصحف والسيف (١) ، ويدخل إقبال ومرشده الرومي قصر سلاطين المشرق الثلاثة في الجنة ، فيلتقي بالملك الإيراني نادر شاه (٢) ، ويوجه من خلال حواره معه نقداً للنزعات الوطنية التي عمت العالم الإسلامي، فيحدثه و زنده رود ؟ عن إيران الحديثة (في عصر الأسرة البهلوية) وكيف اتجهت نحو الدعاوي الوطنية الجوفاء ، ونسيت انتماءها للعالم الإسلامي ، فلقد أعطت قلبها لرستم (٣) ونسبت ا حيدر ١٤١٠) . ويقول للإيرانيين: ا إن إيران التي تتحدثون عنها كانت قد شاخت بالفعل أيام يزدجرد(٥) ، كان وجهها قد أصفرٌ ، دينها وشرعها ونظامها قد أصيب بالهرم والشيخوخة . لم يكن في كومة رمادها شرارة واحدة تُبرق ، إلى أن جاءها البعث من الصحراء العربية ، فوهبها حياة جديدة ناهضة ، إن مثل هذا البعث من عناية الله . أفارسُ القديمة باقية، أين إذن روما الكبرى ؟!

القد نفث رجل الصحراء ( العربي ) في إيران الروح ، ثم ما لبث أن سارع بالعودة إلى صحراته الرملية . لقد محى كل قديم عن لوحنا ومضى ، لقد أسلَّمُنا عُدَّة العصر الحديث ، ومضى . واأسفاه ، إن الإيرانيين أنكروا إحسان العرب ، وانصهروا في نار أوربا ، .

 <sup>(</sup>١) أميرة هندية ، حفيدة عبد الصمد خان حاكم إقليم البنجاب في الفترة ما بين ١٧١٣ \_ ١٧١٦.
 (٢) مؤسس الأسرة الأفشارية في إيران، ولد سنة ١٦٨٨ في أسرة تركمانية فقيرة، وهو من دعاة الوحدة الإسلامية ، غكن من يسط سيطرته على مناطق واسعة ، ودخلت البنجاب بأسرها في حوزته . وقد قتل غيلة سنة ١٧٤٧ م .

<sup>(</sup>٣) يطل من أبطال الغرس القدماء .

 <sup>(</sup>٤) حيدر : علي بن أبي طالب ، كرم الله وحهه .
 (٥) يزدجرد الثالث: آخر ملوك الساسانين ، وقد حدثت في عهده الفتوحات الإسلامية لبلاد الفرس.

ثم يتحدث الزنده رود ا بعد ذلك مع مؤسس أفغانستان أحمد الأبدائي (١) ، الذي يشن هجوماً عنيفاً على اتجاه المسلمين نحو تقليد الغرب في سفاسف الأمور. ويتحدث الشاعر بعد ذلك إلى الملك الهندي-تيبو المعروف بين ملوك الهند بالسلطان الشهيد-فيقول له تيبو: ا كيف ينبت الإنسان من حفنة تراب ... بالقلب، بإرادة في ذاك القلب !!! ا ويحمل إقبالاً رسالة إلى مسلمي وطنه يتحدث فيها عن حقيقة الحياة والموت والشهادة .

وبعد أن تنتهي محاورات الشاعر مع السلاطين الثلاثة تحين لحظة الفراق بين إقبال والرومي ، فيقول له الرومي : « قم » ، فيمضي وحده للمثول في الحضرة الإلهية ، وتطلب حور الجنة منه أن يبقى معها لحظة أو لحظتين، ولكنه يمضي في طريقه لا يلوي على شيء ، فهو لا يبغي غير وجه الحق .

وتثور في ذهن إقبال وهو في الحضرة الإلهية تساؤلات، فيخط القلم الإلهي في قلبه رداً على كل التساؤلات التي تدور حول إصلاح حاضر الأمة الإسلامية. ويستمع إقبال إلى صوت يقول: «ما الأمة يامن يقول لا إله إلا الله؟ أن تكون هناك نظرة واحدة بآلاف العيون، فحيثما توجد وحدة الفكر توجد الأمة، إن على المسلمين أن يبرهنوا دائماً على تطبيقهم للمثل العربي القائل: «خيامنا منفصلة وقلوبنا واحدة». أيها المسلم أأنت ميت؟ كن حيا من خلال وحدة النظر، تجنب التشتت، كن ثابتاً محكماً، اخلق وحدة الفكر والعمل، كي تصبح صاحب سطوة في العالم».

وفجأة يقع \* التجلّي الإلهي ، لإقبال ، فيعم النور كل الكون، ويخرّ الشاعر ثملاً بالجلوة فاقداً النطق، ويفيق على صوت قويّ يأمره بالعودة إلى الأرض . وهنا يتهي المعراج .

لكن الوصول إلى هذا المقام الرفيع ليس مجرد متعة شخصية في رأي شاعرنا وإنما هو زاد يعود به الشاعر لكي يدعو إلى طريق الحق وإلى الرقي الروحي ، شأنه في ذلك شأن النبي الكريم صلى الله عليه وسلم. وتتمثل هذه الدعوة في خطابه إلى ابنه جاويد أو حديثه إلى الجيل الجديد وهو الحديث الذي اختتم به المنظومة .

وينطوي هذا الخطاب على آراء تربوية قيمة ، تناول فيها بالتوضيح مفهوم التوحيد وآثاره ، وتحدث عن إفلاس المسلمين المعاصرين ، ووجه انتقادات لاذعة إلى الشباب المسلم ، ثم انتقل إلى النصح ودعاهم إلى ربط القلب بالله وحده، وحذرهم من أن يتسرب إلى نفوسهم اليأس من الدين لما يرونه في المسلمين المعاصرين من حقد ونفاق . وأشار عليهم بأن يبحثوا عن صحبة رجل الحق أو المرشد الكامل، فهو موجود بيننا ولكننا لا نعرفه لغلبة المادية على نفوسنا ، فإن لم يعشروا عليه فعليهم بكتاب ( المنتوي ) لجلال الدين الرومي ، فهو بلسم يشفي النفوس وينطوي على سر دين المصطفى عليه الصلاة والسلام . وبهذا الحديث تنهى رسالة الخلود .

\* \* \*

# شانياً : مصادر رسالة الخلود دراسة مقارنة

تزخر الأديان والآداب العالمية قديمها وحديثه بمأثورات وأعمال فنية وفكرية تصف الرحلة إلى العبوالم الأخبرى. ولن نحباول استعبراض هذه المأثورات والأعمال ، لأنها ستكون محاولة مكررة ، فقد سبقنا إليها الكثيرون وهي متاحة في المكتبة العربية (١) ، فضلاً عن أنها ستكون محاولة بلا طائل لأننا أمام نص حديث تأثر فنياً بمصادر متطورة ناضجة لا بدائية . كما تأثر من حيث المضمون بالمعراج المحمدي خاصة ويتجارب صوفية بلغت شوطاً بعيداً في الرقي والكمال .

والواقع أن جاويد نامه قلما تأثرت في مضمونها ومعانيها بمصادر دخيلة على الثقافة الإسلامية ، فهي في جوهرها إسلامية صرف ، ولكن التأثر بمصادر خارجية يظهر ويبين في القالب الفني .

ولذلك كان يتعين علينا أن نقصر بحثنا في هذا الصدد على قسمين: أولهما لدراسة تأثر المنظومة بالأدب الإسلامي ، والشاني لدراسة آثار الآداب الأوربية عليها.

<sup>(1)</sup> انظر ملاحسن عثمان: الكوميديا الإلهية - الجحيم ص ٥٥ - ٥٩ ، أحمد ناجي القيسي: عطار نامه ، ص ١٠٥ ، أحمد ناجي القيسي: عطار نامه ، ص ١٠٥ ، وقد ذكر حافظ عباد الله فاروقي في مقاله باللغة الأردية \* جاويد نامه > ججلة إقبال ريفيو سنة ١٩٦٣ أن إقبالاً رجا يكون متأثراً بكتاب \* أرداي ويرا فنامه ٢ : الذي عرج فيه أحد الموابلة الزردشتين إلى السماء ، ولكن فاروقي لم يقم الدليل على ذلك ، ولست أرى أثراً لهذه الرحلة في منظومتنا هذه. عن \* أرداي ويرافنامه > : انظر محمد معين : \*مزديسنا ونأثير أن دراديبات بارسي ٤٠ ص ٤٧٦ ـ ٢٥٧ .

# « رسالة الخلود » ومصادرها الإسلامية

### ١ ـ المعراج النبوي وأثره في إقبال :

ألهب المعراج النبوي خيال الشعراء والصوفية من المسلمين وغيرهم على السواء ، ويعد النص القرآني الذي تحدث عن هذا المعراج في مسورة ( النجم ؛ والأثر النبوي الشريف بوصف معراج الرسول صلى الله عليه وسلم معينا لا ينضب استقى منه جميع من كتبوا في هذا الموضع حتى الآن.

وكان إقبال من بين من تأثروا معنوياً وفنياً بمعراج النبي الكريم ، ولقد كانت فكرة المعراج وأهميته في البرهنة على التطور الروحي للإنسان قد تبلورت عند إقبال في شبابه ، وما زالت تنمو وتتدعم حتى صارت في النهاية هدفا لنظرياته الفلسفية كلها (١).

لم يكن إقبال يريد أن يحبس فكره ، أو حلمه ، في إطار ضيق قاس : في إطار هذا الكون ، الذي ليس إلا مرقى للنفس الإنسانية في رجوعها إلى الله تعالى . وإنما كان إقبال يريد أن يرتاد بهذا الفكر رحاباً أوسع وآفاقاً أسمى .

والواقع أن هذه الفكرة نمت في وجدان إقبال وترعرعت تحت ظلال حبه القوي للمصطفى صلى الله عليه وسلم، وهو حب ملك عليه فؤاده وأفصح عنه في عديد من أشعاره وخطاباته، و الم يزل حب النبي صلى الله عليه وسلم يزيد مع الأيام حتى كان إقبال في آخر عمره إذا جرى ذكر النبي صلى الله عليه وسلم في مجلسه أو ذُكرت المدينة ـ عن منوِّرها ألف سلام ـ فاضت عينه ولم يملك دمعه، (٢).

(١) رسالة الخلود، ص ١٤ وما بعدها . (٢) أبو الحسن الندوي ، رواتع إقبال ص ٢٦ ، وتجد في نفس المصدر تفصيلات مستفيضة عن حب إقبال للرسول ، انظر ص ٢٥ - ٢٧ .

وقد تجلى حبه للنبي بوضوح لا في ثنايا نص « رسالة الخلود » وحدها وإنما في فكرتها الأساسية ذاتها .

فهذه الرسالة معراج ، وكان إقبال يريد بادئ ذي بدء أن يطلق عليها اسم «معراجنامه جديد » - أي رسالة المعراج الجديد - ولكنه ما لبث أن عدل ذلك وأسماها « جاويد نامه »(١٠) ، أي رسالة الخلود .

وقد تخيل الشاعر أنه ارتحل إلى الخضرة الإلهية، وجعل هدفه منذ البداية أن يصل لا إلى الذات الإلهية نفسها يصل لا إلى الذات الإلهية نفسها مثلما فعل الرسول صلى الله عليه وسلم في قوله تعالى ﴿ ثُمُ دَنَا فَعَدَلَىٰ ( عَ) فَكَانَ قَالًا وَالْمُ فَي الله عليه وسلم في قوله تعالى ﴿ ثُمُ دَنَا فَعَدَلَىٰ ( عَ) فَكَانَ

يقول إقبال محدداً هدفه قبل بدء سياحته الروحية :

« الرجل المؤمن لا يقنع بالصفات ، فالمصطفى لم يرض إلا بالذات » (٣) .

لم تكن محبة الرسول عند إقبال مجرد حالة سلبية تقتصر على حد الافتتان بصفات المصطفى، بل هي عمل إيجابي، هي محاولة للوصول إلى درجة المصطفى والتشبه به، وقد عبر إقبال عن هذا المعنى على لسان الحلاج في فلك المشتري:

\* فعش في الدنيا مثل رسول الإنس والجان ، كى تكون مثله موضع قبول الإنس والجان ، (٤).

لقد أراد أن يكون مثل الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم فيعرج في السماء متجاوزا الأفلاك باغيا وجه الحق وحده .

<sup>(</sup>١) چودهري محمد حسين ، جاويد نامه كاتعارف ، شرح جاويد نامه ( باللُّغة الأردية ) ، ص ٣٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة النجم، آية : ٩،٨.

۱٤ ماويد نامه ، ص ١٤ .

<sup>(</sup>٤) أيضاً ، ص ١٥١ .

وعندما صعد إلى الأفلاك متجها نحو الهدف لم يربط قلبه بشيء مما مرّ في طريقه ولم تثنه التجليات وروعتها ولا حور الجنة بفتنتها عن عزمه في الوصول إلى الله ، فكان فيها أشبه بمحمد صلى الله عليه وسلم الذي رُوى عنه أنه الما ركب البراق لم يعرج على شيء ليعلم أن من صح إلى الله قصده لم يلتفت في طريقه إلى شيء (١).

وكان الرومي دليلا لإقبال في معراجه كما كان جبريل دليلاً تنرسول صلى الله عليه وسلم . وعندما وصل الرسول إلى سدرة المنتهى طلب جبريل الأمين منه أن يتقدم، قائلاً : • تقدم يامحمد فإنك أكرم على الله منّى » (٢) .

وفعل الرومي مع إقبال مثل ما فعل جبريل مع النبي الكريم ولكن مع اختلاف طفيف وهو أنه قال لإقبال ( قُم ع<sup>(٣)</sup> :

وبرر إقبال هذا بأن مقام المشاهدة ينبغى المضي إليه دون رفيق : « وآخره المضى في الطريق بلا رفيق » (٤) .

وانطلق إقبال وحده ، يخترق الحجب حتى وصل إلى الحضرة الإلهية وناجى ربه : وتشبه هنا بالرسول أيضاً ، فلم تكن مناجاته من أجل نفسه وإنما كانت من أجل أمته ومن أجل الإنسانية جميعاً .

ولم يكن لإقبال أن يصل إلى مرتبة النبي الكريم في النضج الذاتي، فبسينما اقترب الرسول صلى الله عليه وسلم فكان قاب قوسين أو أدنى وهو يمتلك زمام نفسه وشعوره - لولا ما خالجه من خشية في باديء الأمر - فإن إقبالاً صعق بمجرد عملي الجلال ، وغاب عن وعيه ، لكنه أفاق في النهاية على صوت صادر من أعماق العالم يُغضي إليه بأمور ثم يقول في النهاية « اذهب » : «خذ الزجاجة أعماق العالم يُغضي إليه بأمور ثم يقول في النهاية « اذهب » : «خذ الزجاجة عمال النفسيري . (أبو القاسم عبد الكريم ) كتاب المواج . تمقيق الدكتور على حسن عبد القادر ، مصر ١٩٦٤ - ١٠٠٠ .

(٢) أيضاً ، ص ٥٨ .

(٣) جاويد نامه ، ص ٢١٩ .

(٤) أيضاً . ص ٢٢٢ .

واشرب برفق ، واذهب،(١).

وهذا أمر إلهي بالعودة إلى الأرض من جديد لنشر دعوة الحق بين الناس كما فعل الرسول حين تلقى أمر ربه وهو ماثل في حضرته - كما ورد في الأثر - " ثم قال لي ارجع إلى قومك مُبَلِّغهُم عَنِّي ١(٢).

فثمَّ فرقٌ إذن بين الوعي النبوي والوعي الصوفي في مقام المشاهدة . يحدثنا أحد أولياء المسلمين في الهندعن الوعي الصوفي قائلاً: ﴿ صعد محمد النبي العربي إلى السماوات العلى ثم رجع إلى الأرض ، قسماً بربي : لو أني بلغت هذا المقام لَمَا عُدت أبداً ؟ (٣).

ولكن إقبالاً عاد مثلما عاد النبي الكريم صلى الله عليه وسلم ليحدثنا عن سياحته الروحية ويروي مشاعره أمام الحضرة العلوية ابتغاء تغيير هذا العالم .

وهكذا يتبين لنا أن الهيكل العام لمنظومتنا هذه والمضمون الروحي فيها قد استقاه الشاعر بصورة مباشرة من المعراج المحمدي .

## ٢ ـ المعراج الصوفى :

لقد فطن الصوفية المسلمون إلى المفهوم الحقيقي للمعراج النبوي واعتبروه همثالًا للرقي الروحي لم تستطع البشرية في عصور تطورها أن تأتي بنظيره، (٤).

وبمكننا أن نعتبر تلك المقامات التي ينتقل السالك بينها مصفياً روحه مرقيا إياها بمثابة مراحل في الطريق إلى المشاهدة الإلهية، وهي هدف كل السالكين.

ولكن ثَمَّ فرقاً بين الوعي النبوي والوعي الصوفي فيما يتعلق بنتائج المشاهدة، فالمشاهدة ليست مجرد متعة ذاتية عند النبي بل هي تلق مباشر من الذات الإلهية لرسالة يتعين عليه أن يعود بعد تلقيها لإبلاغها لأمته .

- (۱) جاويد نامه ، ص ۲۳۰ . (۲) القشيري ، كتاب المراج ، ص ۲۰ . (۳) محمد إقبال ، تجديد التفكير الديني في الإسلام . ترجمة عباس محمود ، مصر ١٩٥٥ ، ص
  - (٤) يوسف حسين ، روح إقبال ، ( باللغة الأردية ) ، ص ٢٩٨ .

أما الصوفية من أصحاب وحدة الوجود فيهدف أغلبهم من المشاهدة إلى الفناء التام في نور الذات مثلما تفنى القطرة في البحر . وإقبال يختلف معهم في هذا ، إذا يرى أن الهدف من المساهدة هو البقاء لا الفناء ، والخلود لا العدم؛ ورجما كان هذا هو السبب الرئيسي الذي جعله يسمي هذه الرحلة المعراجية برسالة الخلود، فدلً بذلك على أن هدفه من المعراج الخلود لا الفناء .

إذن فقد فضل إقبال الوعي النبوي على الوعي الصوفي في الهدف من المشاهدة ولكن هذا لم يمنعه من أن يتأثر إلى حد ما في تجربته الشعورية بمن سبق لهم أن وصفوا هذه التجربة من الصوفية المسلمين وسجلوها في مؤلفاتهم ودواوينهم .

## (1) معراج أبي يزيد البسطامي:

كان أول معراج صوفي وصلنا ، هو معراج أبي يزيد البسطامي الذي اشتهر بين الفرس باسم و بايزيد »، وقد طبع هذا المعراج أخيراً في مصر (١) ، وكان الصوفي الفارسي فريد الدين العطار (٢)، قد أورد في كتابه و تذكرة الأولياء ، صورة مغايرة للصورة العربية من هذا المعراج .

ومعواج أبي يزيد رؤيا منامية يصور لنا فيها معالم الطريق إلى الله ، من مقام إلى مقام متخذاً من قصة المعراج رمزاً لطريق الوصول إلى الله ، ومقام الشهود .

ويجب علينا أو لا أن نوضح أن و رسالة الخلود ، ليست حلماً إنما هي تجربة حية واعية وإرادية ، وإن كان ثمَّ اتفاق بين معراج إقبال ومعراج أبي يزيد يتمثل في إعجاب الملائكة بقدرات الإنسان ، وذلك واضح في أغنية الملائكة في رسالة الخلود (ص ١٠) وفي مواضع مختلفة من معراج البسطامي (ص ١٣٠ ، ١٣١) كما أن إخلاص القصد وعدم الالتفات إلى الشواغل التي تشغل الإنسان عن هدفه واضح في كلا المعراجين .

ولست أدري هل قسراً إقسال هذا المعسراج لأبي يزيد في أصله العسربي أو في (١) طبعه الدكتور علي حسن عبد القادر كملحق لكتاب المراج للقشيري . انظر ص ١٢٩ ـ ١٣٥ . (٢) انظر : فريد الدين العطار ، تذكرة الأولياء . جزءان ، طهران ١٣٣١ هـ ش ١ : ١٤٣ ـ ١٤٣ . ترجمته الفارسية للعطار ، أم أن هذا الاتفاق مجرد توارد خواطر في تجربة كل منهما ، والواقع أن إقبالاً يكن احتراماً كبيراً وتقديراً بالغاً للبسطامي ، كما هو واضح في دواوينه وأشعاره .

## (ب) معراج سنائي الغزنوي<sup>(١)</sup> :

والمعروف أن سنائي من بين الشعراء الفرس الذين يفضلهم إقبال والذين تأثروا بهم إلى حد بعيد ، فقد قال في دعاء له إلى الله تعالى : « امنحني حماس الرومي ، ونار خسرو ( الدهلوي ) ، امنحني صدق سنائي وإخلاصه »(٢) .

وعندما سافر إلى أفغانستان ( سنة ١٩٣٣ ) حرص على زيارة قبر سنائي حيث لم يتمالك نفسه من البكاء عندما هاج خاطره بذكر هذا العارف الصوفي (٣).

ولسناتي معراج سجله في منظومة فارسية صغيرة أطلق عليها اسم « سير العباد إلى المعاد » (٤) . تحكي فيه النفس الإنسانية قصة نزولها إلى الأرض بالأمر الإلهي « اهبطوا منها » . لكن هذه النفس مهيأة للقيام بدور مزدوج : استلهام فيوضات العالم العلوي ، والانفعال بالعالم السفلي والإخلاد إليه ، وعليها أن تغلب جانبا منهما على الآخر ، إما أن تسمو إلى أعلى أو تنحط إلى أسفل .

لكن النفس تغالب نوازعها المادية ، وتعرب عن استعدادها للعروج ، غير أنها تشعر بحاجة شديدة إلى مرشد يأخذ بيدها من هذه الظلمة المطبقة وينقذها من هذه الخيرة المخيفة . فإذا بشيخ نوراني يأخذها إلى عالم العناصر ( التراب والماء والهواء) ثم عالم الملكوت ، ثم ترى النفس نوراً يركن كأنه قمر انتقب فوق الفلك .

(١) من الرعيل الأول من شحراه التصوف في إيران . توفي سنة ٥٢٦ هـ . : ظر براون : تاريخ الأدب في إيران ، الترجمة العربية ص ٣٩٦ .

 (٢) استشهد الأستاذ حسنين كاظمي بهذا البيت من أشعار إقبال في مقاله ( بالفارسية ) : آشنا داند صداي آشنا ، بمجلة • هلال • الباكستانية . عدد يونيه ١٩٦٣ م ص ١٠ - ٢٤ وقد ألقيت نظرة خاطفة على دواوين إقبال الفارسية فلم أوفق إلى العثور على البيت لتحديد موضعه .

(٣) عبد السلام ندوي ، إقبال كامل ( باللغة الأردية ) . أعظم كره ، ص ٣٦ .

(٤) انظر : سير العباد إلى المعاد، طهران سنة ١٣١٦ . وكتاب ٥ رحلة الروح بين ابن سينا وسنائي ودانتي ٤ ، للدكتور رجاه جبر ، طبع مصر ١٩٧٥ . وتتلقى أمراً بالعودة من حيث أتت ، لأنها مازالت أسيرة لعالم الصورة ، لم تتحرر بعد من التكليف.

وفكرة الغربة الإنسانية واضحة فيه كما هي واضحة في رسالة الخلود ، كما أن فكرة التحرر من الزمان موجودة في كليهما .

## (ج) منطق الطير للعطار:

هناك معراج رمزي آخر نظمه بالفارسية فريد الدين العطار ( توفي ٦٠٧ هـ ) يسمى « منطق الطير ،، والطير يرمز إلى السالكين من أهل الصوفية ، وهذه الطيور تبحث عن ملك لها هو ( العنقاء )، وتقطع الطيور ودياناً إثر وديان ، وقد استطاعت بمجاهداتها الطويلة أن تتطهر من أدران النفس والجسد، ووجدت في النهاية طَلَبَتها أي العنقاء وحققت بوجوده وجودها(١).

ويري الدكتور أحمد ناجي القيسي في كتابه و عطمار نامه ، أن إقبالاً متأثر في « رسالة الخلود » بمنطق الطير ، ولم يحدد مظاهر هذا التأثر (٢) . والواقع أن هذا التأثر يعد في رأيي بسيطاً إلى حد بعيد ، فالفكرة الأساسية وهي العروج للوصول إلى الكمال واحدة ، ولكن شتان ما بين أسلوب التعبير عن هذه الفكرة عند كل من العطار وإقبال، وربما كان التشابه الوحيد بينهما موجودا في مقام المشاهدة حيث حقق السالكون وجودهم بوجود الله واكتسبوا من الله صفة الوجود بما تتضمنه من خلود .

## ( د ) معراج ابن عربی <sup>(۳)</sup> :

وصف ابن عربي المعراج في كتابه ( الإسرا إلى المقام الأسمى ؟ بقوله : ﴿ وأما الأولياء فلهم إسراءات روحانية برزخية بشاهدون فيها معان متجسدة في صورة

<sup>...)</sup> براون : تاريخ الأدب في إيران ، ص ٦٥١ . (٢) انظر : عطارنامه لأحمد ناجي القيسي ، بغداد ، ١٩٧٠ ، ص ٦١٧ ـ ٦٩ ، وانظر أيضاً : الدكتور بديع محمد جمعة : منطق الطير ، الترجمة العربية ، مصر ١٩٧٥ .

<sup>(</sup>٣) ولد في و مرسيه ٤ بالأندلس سنة ٥٦١ ، وتوفي في الموصل سنة ٦٢٨ .

محسوسة للخيال يعطون العلم بما تتضمنه تلك الصور من المعاني ، ولهم الإسراء في الأرض والهواء ، غير أنهم ليس لهم قدم محسوسة في السماء ، وبهذا زاد على الجماعة رسول الله بإسراء الجسم ، واختراق السماوات والأفلاك حسا ، وقطع مسافات حقيقية محسوسة ، وذلك كله لورثته معنى لاحسا. فمعارج الأولياء معارج أرواح ، ورؤية قلوب ، وصُور برزخيات ، ومعان متجسدات :

لله دَرُّ عصابة سارت بهم نُجُب الفناء لحضرة الرحمن ٤(١).

وقد تحدث ابن عربي عن معراج له في كتابه الكبير \* الفتوحات المكية ، (٢). وعيل الأستاذ \* چودهري محمد حسين ، في مقدمته لرسالة الخلود ـ رغم الفروق الكبيرة في الدوافع والأهداف ـ إلى عقد مقارنة بين معراج كل من إقبال وابن عربي، وخلاصة آراء جودهري في هذا هي : أن ابن عربي كان صوفياً من أصحباب الطريق ، الأمر الذي جعله يكشف فيه عن إرادته ومكاشفاته ، فالفتوحات المكية مرآة لسلوكه الروحي . ويزخر معراج ابن عربي بالألغاز التي تستعصي على الفهم وهو أمر ليس موجوداً في رسالة الخلود . كما أن ابن عربي حاول الكشف عن حقائق الحياة بعد الموت ، ولكن إقبالاً صب كل اهتمامه على الخلود وحده وكيفية الوصول إليه (٣) ، وإن كان لم يغفل هذا الجانب كلية حيث تعرض لحقائق الحياة والموت على لسان السلطان تيبو الشهيد في الفردوس تعرض لحقائق الحياة والموت على لسان السلطان تيبو الشهيد في الفردوس

ونضيف إلى أقوال الأستاذ چودهري أن إقبالاً لم يجعل نجب الفناء هي التي تسير بالإنسان إلى حضرة الرحمن ، إنما هو دافع مخالف تماماً ، إذ هو دافع إيجابي إلى الخلود والبقاء .

\* \* \*

 <sup>(</sup>١) محيى الدين بن عربي ، الإسرا إلى المقام الأسمى ، نقلا عن مقدمة الدكتور علي حسن عبد القادر
 لكتاب المراج للقشيري ، ص ١٧ ـ ١٣ ـ .

<sup>(</sup>٢) انظر محيي الدين بن عربي ، الفتوحات المكية ، مثلاً : ج ١ ص٢١٠ و ج ٣ ص ٥٧٣ .

<sup>(</sup>٣) چودهري محمد حسين ، جاويد نامه كاتعارف ، شرح جاويد نامه ص ٣٠ ـ ٣٢ .

وهناك كثيرون من الصوفية تحدثوا عن معارج لهم إلى السماء ، منهم على سبيل المثال أبو الحسن الخرقاني (١) . وتحدث بعضهم عن مراحل قطعوها من تزكية النفس وتصفيتها فحصلت لهم المشاهدة ، وهؤلاء كثيرون أذكر منهم في التصوف والأدب الفارسي على سبيل المثال ﴿ فخر الدين العراقي ﴾ الذي كتب ﴿ اللمعات ﴾ مستوحيا إياها من كتاب ﴿ فصوص الحكم ﴾ لابن عربي ، وهو كتاب منثور تتخلله مقطوعات شعرية وفي نهايته قصيدة طويلة رائعة يصف فيها خلاصة تجربته . وقد قسّم العراقي كتابه إلى ثمانية عشر قسما أطلق على كل قسم اسم " لمعة ،، وكل لمعة عبارة عن رمز لدور من أدوار السفر في الطريق إلى الله ، وبانتهاء اللمعات يصل إلى مقام الشهود، ويحدث : ﴿ انطواء العاشق في المعشوق عينا ، وانزواء المعشوق في العاشق كلاً ، واندراج كل منهما في سطوات وحدته جمعا ، وهنالك اجتمع الفرق وارتتق الفتق واستتر النور في النور وبطن الظهور في الظهور ، ونُودى من وراء سُرادقات العزة :

ألا كلُّ شيء ما خَلا اللهَ باطلُ وكلُّ نعيم لا محالة زائســـــلُ وغابت العين فلا رسم ولا أثرٌ ، وبرزوا لله الواحد القهار ، (٢)

إذن فهو الفناء لا الخلود ، وهذا ما لا يسيغه إقبال كهدف للحياة الإنسانية على هذه الأرض.

وإذا نحن أجملنا مظاهر تأثر رسالة الخلود بالمعراج الصوفي فسسوف نجدها بسيرة نادرة كما لاحظنا ، وإذا كان هناك من تأثر حقيقي فهو تأثر عكسي مضاد في جعل الهدف من المعراج خلودا لا فناء كما هو الحال في معراج أغلب الصوفية المتأخرين .

وثمَّ تأثر آخر هو العروج من مرحلة إلى مرحلة ، وإقبال متأثر في هذا بالصوفي (١) وقد ورد معراجه في ترجمته بتذكرة الأولياء ، ج ٢ ص ١٥٩ وما بعدها .
 (٢) فخر الدين العراقي ، اللمعات ، مخطوط بدار الكتب المصرية برقم ٤٨ م أدب فارسي .

المعروف عبد الكريم الجيلي ، الذي أثبت معراجه في كتابه \* الإنسان الكامل \* (1) ، فقد بدأ الجيلي عروجه بفلك القمر وانتهى بفلك زحل ، ومر بينهما بعظارد والزُّعرة والشمس والمريخ والمشتري ، وهذا ما فعله إقبال - إلا أنه لم يمر بالشمس -فبلغ عدد ما مر به من أفلاك ستة فقط .

#### ٣\_رسالة الغفران

لابد لنا من إلقاء نظرة على هذه الرسالة التي أسلاها شيخ المعرّة في سنة ٤٢٤هـ وهي رسالة كتبها في نثر فني رائع رداً على رسالة صديقه ابن القارح الذي أعرب فيها عن إعجابه بأبي العلاء ، وقدح فيها هؤلاء الشعراء والأدباء الذين عاشوا في الكفر والفجور دون أن يتناول مسألة الرحمة بالنسبة لهم .

فما كان من أبي العلاء إلا أن كتب رسالة طويلة إلى صاحبه صور له فيها رحلته إلى الملا الأعلى وسياحته في الجنة والنار ، وبين فيها كيف غفر الله للأدباء والشعراء بوجه خاص ، وإن كانوا عصاة ملحدين أو كفاراً.

وقد تحدّث الدكتور طه حسين في محاضرة ألقاها في ذكرى احتفال جامعة القاهرة بيوم إقبال سنة ١٩٥٦ بعنوان: ﴿ إقبال شاعر - فرض نفسه على الدنيا وعلى الزمان ؛ - تحدّث عن الصّلات والفروق بين رحلة كل من إقبال وأبي العلاء إلى الملا الأعلى ، فقال:

الغريب أن الرجلين اشتركا أيضاً في التفكير المتصل بالملا الأعلى ... والغريب أن الرجلين اشتركا أيضاً في التفكير المتصل بالملا الأعلى ... وحاول كلاهما أن يسري كما أسرى النبي . فأبو العلاء فكر في الجنة وفكر في النار ، وحرص على أن يسبح في الجنة والنار وأن يكون متفرجاً ، وأن يتحدث إلى الناس عن الجنة النار .. فألف رسالة الغفران ، وصاحبنا الذي نذكره اليوم مكبرين له مبلين له ( يعني إقبالا ) أبى هو أيضاً إلا أن يعرج في السماء كما عرج محمد صلى الله عليه وسلم ... مهما يكن من شيء فقد طوف إقبال في السموات كما طوف فيها أبو العلاء .. ولكن النتيجة لهاتين الزيارتين متناقضة عند الرجلين أعظم التناقض؟ فأما أبو العلاء فعاد من زيارته للجنان والنار ساخراً مُنكرا يوشك أن

يخرج على الدين . وأما إقبال فعاد من زيارته متَّعظاً معتبراً يريد أن يملأ الدنيا موعظة وعبرة بعد هذه الزيارة إلى السماوات ١١٠٠ .

ونضيف إلى هذا فروقاً أساسية في نص الرسالتين ، فأبو العلاء كان يرى ما يراه في الجنة بعين الحرمان ويعرض في نفس الوقت بضاعته من العلم واللغة والفن . «كان يحلم وينال من عالم الخيال ما لم ينله من عالم الواقع، وينفس عن أشواقه المكبوته ورغباته المعتقلة وشهواته الملجمة »(٢) . وما كان هذا دأب إقبال في قرسالة الخلود » فقد أعرض عن كل ما رآه باغياً وجه الله تعالى ، ولم يكن عرض بضاعته من العلم أو اللغة هدفاً في حد ذاته وإنما كان مجرد وسيلة لإبلاغ رسالته .

على أننا نجد بعض التشابه بين الرحلتين يتمثل في اللقاء بإبليس، فلقد لقي أبو العلاء إبليس في الخصيم وهو يلقى أشد العذاب. أما إقبال فقد لقيه في فلك المشتري. وهناك نقطة في الحوار مع إبليس حوص كلا الشاعرين على إبرازها وهي تعالى إبليس على الإنسان لأنه من نار وآدم من طين (٣).

- على أن إقبالاً كان يعرف رسالة الغفران ، وقد عُني بأدب المعري وفلسفته ؛ يتضح ذلك من خلال قطعة شعرية نظمها باللغة الأردية بعنوان أبو العلاء المعري، ونشرها في ديوانه (بال جبريل) أي جناح جبريل، أوماً فيها إلى رسالة الغفران بقوله : (قال صاحب الغفران واللزوميات )(٤). وبرغم ذلك فإن الفروق بين الرسالتين فروق أساسية وشاسعة .

(١) من كتاب محمد إقبال ، طبعته السفارة الباكستانية بالقاهرة سنة ١٩٥٦ .

 <sup>(</sup>٢) الذكتورة عائشة عبد الرحمن ، الغفران لأبي العلاء المعري . طبع مصر ١٩٦٢ ص ٥ .

<sup>(</sup>٣) أبو العلاء المعري ، رسالة الغفران ، ص ٣٢١ وما بعدها ، جاويد نامه ص ١٥٦ وما بعدها .

<sup>(</sup>٤) محمد إقبال ، بال جيريل ، كليات إقبال (أردو) ، الطبعة الخامسة ، لاهور ١٩٨٧ .

## رسالة الخلود وتأخّرها بالمسادر الأوربية

سوف نتنبع فيما يلي هذه المؤثّرات التي نعتقد أنها جاءت من مصادر ثلاثة:
الشاعر الإنجليزي ميلتون وكتابه « الفرودس المفقود » ، الشاعر الألماني جوته
وملحمته « فاوست » ، الشاعر الإيطالي دانتي أليجييري ورائعته « الكوميديا
الإلهية» (۱).

#### ١ ـ الفردوس المفقود

يقول الأستاذ سيد عبد الواحد في كتابه و فكر وفن إقبال ، إن الشاعر كتب في سنة ١٩٠٣ خطابا إلى أحد أصدقائه يعبّر فيه عن رغبة شديدة تستولي عليه في نظم منظومة حماسية على غرار قصائد ميلتون و الفرودس المفقود ١٩٠٣.

وميلتون شاعر إنجليزي معروف ، ولد سنة ١٦٠٨ وتُوفي سنة ١٦٧٤ . وقد نظم ملحمته هذه عام ١٦٧٧ في اثنى عشر نشيداً ، وهي تحكي خروج آدم من الجنة، ولكن الشخصية الأولى فيها هي شخصية الشيطان ، وقد صور « ميلتون » في روعة وإبداع الصراع الأبدي بين الخير والشر ، بين الشيطان الهارب خلسة من أعماق الجحيم وبين الإنسان الذي آثره الله بالجنة وأمر الملائكة أن يسجدوا له .

وربا كان السبب الذي دعا إقبالاً إلى الإعجاب وهو في هذه الفترة المبكرة حياته الأدبية - بالفرودس المفقود نزعة الحرية والاستقلال التي تسود الملحمة، والاعتماد على الحجة وقوة شخصية الفرد إزاء القوى التي تفوق قدرته . وقد نجح مبلتون في سوق كل آرائه هو في هذه الأمور على لسان الشيطان .

<sup>(</sup>١) رتبنا المصادر الثلاثة على هذا النحو حسب ترتيب قرامة إقبال لكل منها .

S.A Vahid, His Art .... p. II . (Y)

وفي مقال للأستاذ سيد عبد الواحد نشره باللغة الأردية عن ا ميلتون وإقبال (١) ، حاول الكاتب يلتمس أوجها للتشابه بين الشاعرين ، ورأى أن ثمت تشابها بين ميلتون وإقبال في معالجة قضية الشر في الحياة الإنسانية ، فكلاهما يلقي أضواء على هذه القضية تجعل أفكارهما تتشابه فيما بينها ، فيقول :

و وجود الشر عند إقبال مسألة شائكة في الفلسفة الإلهية فكيف يمكن للنظام الكوني أن يستقر ما دام هناك اختلاف بين الخير والشر في الحياة الإنسانية ؟ وبينما يرى ميلتون في ضوء الدين المسيحي أن الشيطان هو سبب كل الشرور فإن إقبالاً وإن كان قد نسب في بدء الأمر الشر إلى الشيطان في حواره مع شاه همدان (٢) لإ أنه عاد في التفصيل وعلل وجوده تعليلاً مستمداً من نظريته عن الذاتية ، فهو يسأل شاه همدان في جاويد نامه قائلاً :

- أريد منك مفتاحاً لسر الله ، طلب منا الطاعة وخلق الشيطان ،
- و هكذا ازدانت الخطيئة والشر ، وهو يطلب منا الصالح من الأعمال ،
- \* إنني أسألك ما هذه اللعبة السحرية ؟ وما هذه المقامرة مع خصم لدود؟
   فيجيبه شاه همدان قائلاً:
  - الإنسان الذي يعرف نفسه جيّداً ، يخلق المنفعة من الضرر ،
- إن إقامة حفل مع الشيطان وبال على الإنسان ، بينما الحرب مع الشيطان
   جمال ومجد للإنسان ،
- د ينبغي على المرء ضرب نفسه على أهرمن ( الشيطان ) ، أنت سيف وهو المشحذ ،

<sup>(</sup>١) نشر في مجلة ماه نو سنة ١٩٨٥ ، وأعادت نفس المجلة نشره في عددها الممتاز عن إقبال في أبريل سنة ١٩٧٠ ، انظر ص ٢٠٨ . ٢١٢ .

صفحان : هو السيد على الهمداني ( ٢٠٤ ـ ٧٨٦) من كبار الصوفية ، ساح في أرجاء العالم (٢) شاه همدان : هو السيد على الهمداني ( ٢٠٤ ـ ٧٨٦) من كبار الصوفية ، فأسلم على أيديهم الإسلامي ، ووصل إلى كشمير ( سنة ٧٧٤ ) ومعه سبعمائة سيَّد من الصوفية ، فأسلم على أيديهم خلق لا يحصى عددهم . راجع كتابنا : رسالة الخلود ، ص ٢٧٢ وما بعدها .

د كن أكثر مضاءً ، يشتد وقع ضربك ، فإن لم تكن كذلك فأنت أسود الحظ في الدارين » .

ومن ثم لا يمكننا في ضوء هذا الرأي الذي انتهى إليه الأستاذ عبد الواحد أن نقول بأن شاعرنا متأثر بميلتون في آرائه بشأن مسألة جد خطيرة كقضية الشر والخير. فمصدر الشر عند ميلتون خارجي هو الشيطان ، أما عند إقبال فهو الذات الضعيفة التي تسمح للشيطان باستغلالها .

وفي اعتقادي أن تأثر إقبال بميلتون - في جاويد نامه - تأثر شكلي أكثر منه موضوعي . فبفضل قراءته العميقة للفردوس المفقود أيقن شاعرنا في فترة مبكرة من حياته الأدبية أن بالإمكان معالجة كل ما يعتمل في نفسه من قضايا مبتافيزيقية أو مشاعر وجدانية عالية على مسرح بعيد عن المسارح المألوفة فيعالج هذه القضايا في السماء والجنة مثلاً ، وأن من الأنسب معالجة هذه المسائل والقضايا والتعبير عن المشاعر العالية للنفس في جو أعلى وأكثر سمواً وارتقاء .

وقد يكون ٥ الفردوس المفقود > هو أول كتاب قرأه إقبال في هذا الباب من الأدب ، وأغلب الظن أنه لم يكن قد قرأ بعد الكوميديا الإلهية أو قرأ فاوست التي لم يطلع عليها إلا بعد سفره إلى ألمانيا سنة ١٩٠٧ ، فعقد العزم - بعد قراءته للفرودس المفقود في سنة ١٩٠٣ - على أن ينظم منظومة يحاكي بها ملحمة ميلتون لا يكون مسرحها هذه الأرض وحدها وإنما يحلق بخياله في الأفاق وفيما وراء السماوات حيث تدور الأحداث في الجحيم والجنة على السواء .

لقد استقر هذا العزم في وجدان إقبال منذ ذلك الحين ( ١٩٠٣) فكان من بين الأسس التي بني عليها تصوره للقالب الفني لتجربته المعراجية كما عبر عنها في رسالة الخلود.

فتأثير الفرودس المفقود في هذه الرسالة ليس تأثيراً مباشراً إنما هو تأثير إيجابي اقتصر فحسب على طريقة معالجة الموضوعات المتنافيزيقية ، وقد ظهرت أولى بوادر هذا التأثير في فترة مبكرة من حياة الشاعر الأدبية ، ثم نمت وترعرعت بفعل قراءات إقبال لأعمال مماثلة كتبها عمالقة الأدب في الغرب .

#### ۲ ـ فاوست

كان إقبال يكن احتراماً وتقديراً كبيراً للشاعر والحكيم الألماني وجوته ، (١٧٤٩ - ١٨٣٢ ) ، فقد سماه ١ شاعر الحياة ،، وكتب في مقدمته التثرية لديوان و بيام مشرق ١: ١ نظمت بيام مشرق لأجيب به الديوان الغربي لفيلسوف الحياة الألماني جوته، الذي يقول فيه الشاعر الألماني اليهودي ( يعني جوته ) : هذه باقة من العقائد يرسلها المغرب إلى المشرق . ويتبين من هذا الديوان أن المغرب ضاق بروحانيته الضعيفة الباردة فتطلع إلى الاقتباس من صدر الشرق ١١٠٠ .

وقد بدا إقبال في مقدمته تلك التي كتبها سنة ١٩٢٣ ـ وكأنه قرأ كل أعمال هذا الشاعر الألماني العبقري ، وأشار إلى ﴿ فاوست ؟ في مقطوعة له بديوانه بيام مشرق عنوانها ﴿ جلال وجوته ؛ وكتب في الحاشية :

 شاعر الألمان جوته صاحب القصة المعروفة ( فاوست ، وفي هذه القصة يبين الشاعر درجات تطور الإنسان في إطار من رواية قديمة عن العهد الذي كان بين الدكتور فاوست والشيطان ، وقد بلغ فيها الفن درجة لا يدركها الخيال ، (٢) .

وهكذا ظهر بوضوح أن إقبالاً قرأ ﴿ فاوست ، بعمق وتمثَّلها قبل البدء في نظم رسالة الخلود بنحو سبع سنوات.

يقول راشد الحيدري في مقاله ( محمد إقبال والثقافة الألمانية ، (٣): ( وكان تأثير \* فاوست ، في روح إقبال أعمق مما كان تأثير أي كتاب من الأدب الأوربي ، وظن أن هذا الكتاب الشهير : يصوّر المثل الأسمى للهمم الروحية التي تختص بها الملة الألمانية . .

<sup>(</sup>١) محمد إقبسال ، يسام مشرق؛ ديباجمه ، ص ١ ، وقد ترجمها الدكتور عبد الوهاب عزام إلى العربية . انظر رسالة المشرق ص ١ . (٢) يبام مشرق ص ٢٤٦ ، وانظر الترجمة العربية لعزام .

<sup>(</sup>٣) نشر في مجلة ا فكر وفن ا الألمانية ، العدد الثاني ، العام الأول ١٩٦٣ ، ص ٢٤\_٣٤ .

وفي سنة ١٩٠٣ أتم الدكتور (حسن عابدين ) ترجمة القسم الأول من «فاوست» إلى اللغة الأردية في «دهلي» وقد طلب إليه إقبال أن يكمل ترجمة القسم الثاني أيضاً ، وأعرب عن استعداده لمعاونته في ذلك<sup>(١)</sup>.

ولكن، مع كل هذا الإعجاب الذي كان يشعر به إقبال تجاه هذه الملحمة الألمانية، فإننا نلاحظ أنها لم تؤثر على رسالة الخلود إلا تأثيراً شكلياً أيضاً في موضعين:

فجوته يبدأ ( فاوست ) بمشهدين مهمين هما : (التمهيد السماوي) و (التمهيد في الأرض؛ وقد استعار إقبال تنظيمهما ورتب على أثرهما تمهيده لرسالة الخلود(٢) ، دون أن يتأثر بهما موضوعياً .

كما تأثرت رسالة الخلود بمشهد آخر من افاوست؛ هو اغناء الملائكة، (٣) ، ولكن ثمت اختلافاً كبيرا في مضمون هذا الغناء عند كل من إقبال وجوته : فالملائكة في فاوست يسبّحون الله ويحمدونه ، أما في رسالة الخلود فيشيدون بإمكانات الإنسان الذي دعم ذاته وقواها فأحبه الله .

ويري راشد الحيدري أن في شخصية إبليس كما صوره إقبال تأثيراً قوياً لجوته الأن تطور الشخصية الإنسانية ليس عكنا إلا بالمجادلة الدائمة مع الشيطان ، وهو في الحقيقة القوة التي تحث الإنسان على الترقي ، ومهما يجادله الرجل فإنه يرتفع درجة بعد درجة في الحياة الروحية ، وما زال يحاربه إلى أن صار إبليس خادماً صادقاً لا يأمر إلا بخير ، كما قال رسول الله : أسلم شيطاني ... الخ ، (٤) .

والواقع أننا إذا أمعنًا النظر في هذا القول فسنجد الحيدري، يقول : إن إقبالاً تأثر عن طريق جوته بالنبي محمد صلى الله عليه وسلم، وهذا رأي غير مقبول ، فمن

<sup>(</sup>١) راشد الحيدري ، أيضاً .

<sup>(</sup>٢) انظر ، فاوست ، نقله عن الألمانية محمد عوض محمد ، طبع مصر سنة ١٩٢٩ ص ٧ ، ١ وجاويد

<sup>(</sup>٣) قاوست ، الترجمة العربية ص ٢١ ، ٢٢ وجاويد نامه ص ١٠ .

<sup>(</sup>٤) راشد الحيدري ، محمد إقبال والثقافة الألمانية .

المعروف أن تأثر إقبال بالنبي هو تأثر مباشر ، وأن جوته نفسه تأثر في كثير من آرائه بالأدب الإسلامي ، فالفكرة إسلامية وليست أجنبية ، ولا يستقيم أن نقول إن إقبالاً استقى أفكاراً إسلامية من مصادر غربية .

غير أننا نستطيع أن نقول إن جوته قد لفت نظر إقبال إلى المعنى العميق الكامن في الحديث المذكور للنبي - صلى الله عليه وسلم. وربّما كان هذا هو السبب الذي يجعلنا نحس بتشابه عام بين المنظومتين يكمن في روح الإقدام والتطور والرقي السارية فيهما.

ومن ثم يحكننا أن نقول مع المستشرقة (إيفا مايروفتش »: « في مقدرونا أن نُلحق بهامش رسالة الخلود لإقبال كما أن في مقدرونا أن نُلحق بكل مؤلفاته عبارات فاوست:

وها هي ذي الحكمة آخرُ درس،

ويستحقّ حرية الحياة ،

- من يحبّ أن يغزوها كل يوم ،

وهكذا تمرّ مفعمة بالعمل والمخاطر ،

سَنَةُ الطفل والشاب والشيخ ،

وهذا التجمهُر للرجال أريد أن أشاهده ،

على أرض حرة ، بين شعب حُر ١٠).

ومرد هذا التشابه في رأيي هو نزعة كل من الشاعرين الكبيرين إلى التطور والرقي والتكمل الروحي .

#### ٣\_ الكوميديا الإلهية

عندما أعلن المستشرق الإسباني \* ميجيل آسين پلائيوس \* أن \* دانتي \* قد تأثر في \* الكوميديا الإلهية \* بالإسلام تأثراً عميقاً واسع المدى يتغلغل حتى في تفاصيل تصوره للجحيم والحنة ، ثارت ضجة كبرى في الأوساط الأدبية العالمية ( Eva Meyrovitch , Introduction, Le Livre de L'éternite, PP 8. 14. ( )

وأيده بعض الباحثين وعارضه آخرون ، ويدأت الدراسات المقارنة حول الكوميديا الإلهية تنشط نشاطاً كبيراً (١) .

حقاً لقد أنسار رأي آسين عاصفة من الخلاف لا بسين المتخصصين في أدب و دانتي، وحدهم وإنحا جذب اهتمام المشقفين من جديد نحو دراسة الكوميديا الإلهية، وازدهرت حركة الدراسات الدانتية ؛ يقول و دوق ألبا ، في مقدمة الترجمة الإنجليزية للكتاب: و منذ ظهر الكتاب في الإسبانية ، ثارت عاصفة من العجب والدهشة في الرأي العام الأدبي ، هز نقاد تاريخ الأدب ، ولو وزنا التأييد الذي لقيته نظرية آسين مع المعارضة التي ووجهت بها كانت النتيجة في صالحه ، ذلك لأنا إذا تجاوزنا عن سيل الاتهامات والانتقادات المعارضة التي تدفقت بخاصة من القومية الإيطالية فإن كثرة من النقاد من مختلف الشعوب سواء الرومان أو العرب ، ومن حيادهم فوق الشبهات ، تقف إلى جانب آسين بلاثيوس ه (۲).

قد وصل دويُّ هذه الضجة التي أثارها رأي آسين إلى أسماع إقبال - بلا ريب ، فشرع في قراءة الكوميديا عن طريق الترجمة الإنجليزية (٣) . وحرص أثناء زيارته لإسبانيا في أواخر سنة ١٩٣١ - وكان مازال معنيا بإنجاز منظومته موضوع دراستنا - حرص على لقاء آسين بلا ثيوس .

ويبدو أن شاعرنا قد استقر رأيه منذ أن بدأ يفكر في نظم رحلته المراجية ، على الإفادة من الكوميديا الإلهية ، فقد كان إقبال يريد لعمله هذا أن يذيع ويشتهر بين الناس ، وكان الجو النفسي لدي المتقفين مهيأ إلى حد بعيد ومستعداً لتلقي هذا العمل إذا حاكى به دانتي ، فعقد العزم على اقتناص الفرص الكي يقول كلمته في نغمة محبية إلى الناس معروفة لديهم حتى تصغى إليها أفئدتهم .

<sup>(</sup>١) انظر فيما سبق، ص ٢٢ .

<sup>(</sup>٢) انظر هارولد سندرلاند ، المقدمة ، الإسلام والكوميديا الإلهية ؛ وعانشة عبد الرحمن ، الغفران

Bausani, II Poema Celesta. P. 12 (\*)

ويخيّل إليّ أن إقبالاً عبّر عن هذا المعنى نفسه في بيت من أبيات رسالة الخلود حين قال :

ما إن تغيّر مزاج عصري ، حتى جاد طبعي بثورة جديدة (١) . فلقد لاحظ إقبال أن مزاج الناس في عصره قد تغير ، وأن عليه أن يغير من أسلوبه في التعبير عن المعاني الفياضة التي يريد إبلاغها إليهم لكي يقبلوا عليها ولا يُعرضوا عنها ، فما كان منه إلا أن نظر حوله فوجد أن أنسب أساليب التعبير وأكثرها إثارة لاهتمام الناس هو أسلوب الكوميديا الإلهية .

وربما لم يكن هذا هو السبب الوحيد الذي دفع إقبالاً إلى الإفادة من الملحمة الإيطالية على نحو ما ، فلعله كان ينظر إلى بعيد ، ينظر إلى أن تُحدث رسالة الخلود في أمنه الإسلامية نفس الأثر الذي أحدثته الكوميديا الإلهية في الأمة الإيطالية حيث بعثتها بعثاً جديداً وطبعت كل الثقافة الأوربية المسيحية في العصور الوسطى بطابعها ، وربما كل إقبال يرنو بفضل رسالة الخلود إلى أن يصبح بالنسبة للأمة الإسلامية مثلما أصبح دانتي بفضل كوميدياه \* المظهر العبقري الكامل لتطور القوى الحيوية التي دبت في الأمة الإيطالية وخلقتها خلقاً جديداً (٢) ، على حد تعبير أحد كبار النقاد الأوربيين .

هذه هي - في رأي - الدوافع التي جعلت شاعرنا يحاول الإفادة من ملحمة دانتي ، بل ربحا كانت هي الدوافع نفسها التي جعلته يشير على تلميذه ، چود هري محمد حسين ، أن يخصص جانبا كبيراً من التعريف الذي كتبه لرسالة الخلود - بعد نشرها بفترة وجيزة - لتوضيح العلاقة بينها وبين الكوميديا الإلهية (٣) ، فيثير بذلك اهتمام المثقفين الذين يرون شاعر الإسلام وقد تأثر بدانتي في ملحمته التي استقاها من مصادر إسلامية .

<sup>(</sup>١) جاويد نامه، ص ٢٢٧.

 <sup>(</sup>٢) انظر مقدمة الترجمة العربية للكوميديا الإلهية ، بقلم الأستاذ طه فوزي؛ وانظر عائشة عبد الرحمن، الغفران ، ص ٢١٩ .

<sup>(</sup>٣) چـودهري محمد حسين، جاويد نامه كا تمارف، شرح جـساويد نــامه، ص ٢٨، ٢٩، ٣٠، ٢٥ ( ٣٢ (باللغة الأردية ) .

وفي ضوء ما انتهت إليه الأبحاث الحديثة في الكوميديا الإلهية من أنها تستمد جانباً كبيراً من مادتها من مصادر إسلامية ، لايمكننا بالطبع أن نتصور أن إقبالاً متأثر من الناحية الموضوعية بالكوميديا، وإنما اقتصر تأثيره فحسب على القالب الفني ، اللهم إلا أن نقول بأن عمل دانتي زاد شاعرنا فحسب عناية بتلك العناصر الإسلامية التي استخدمها دانتي ومحاولة تَمثّلها والنظر إليها في ضوء جديد.

وفي مقدرونا أن نلخص آراءنا هذه في قضية دوافع إقبال في محاكاة الكوميديا الإلهية في ثلاث نقاط :

١ \_أن إقبالاً أراد الإفادة من الضجّة التي أحدثتها نظرية ١ آسين ٢ حول
 الكوميديا الإلهية منذ سنة ١٩١٩ في لفت الانظار إلى منظومته ١ رسالة الخلود ٢ .

 ٢- أنه أراد لمنظومت هذه أن تحدث في العالم الإسلامي نفس الأثر الذي أحدثته الكوميديا من بعث للنهضة الأوربية .

٣ أنه قصد الإفادة بعبقرية دانتي الغنية في تصوير تجربته الشعورية .

ويجدر بنا الآن أن نتقل إلى تحديد بعض نقاط الالتقاء والاختلاف بين الأثرين الخالدين ، وستلاحظ بصفة عامة أن إقبالاً قد أفاد من الكوميديا الإلهية في القالب الفني لمنظومته وعديد من مواقفها أكثر من إفادته من المصدرين اللذين سبق لنا الحديث عنهما، وهما \* الفردوس المفقود \* و \* فارست \* .

#### أ. نقاط الاتفاق

بدأ إقبال منظومته بالحديث عن الغربة الإنسانية والتعبير عما يشعر به من وحدة، وبدأ دانتي ملحمته بوصف الغابة المظلمة التي وجد نفسه بها في منتصف حياته، وهي ترمز في رأيه إلى إحساس الوحدة والغربة (١١).

بدأ دانتي رحلته من قرب جبل حيث التقى بشبح فرجيل شاعر اللاتين ، كذلك بدت روح الرومي تظهر لإقبال وتشرح أسرار المعراج من قرب جبل أيضاً حيث ينطلق إقبال من هناك .

 <sup>(</sup>١) الكوميديا الإلهية ( الجحيم ) ، ترجمة حسن عثمان ، ص ٨١ ، وانظر دكتر عترت حسين زبيري ، إقبال أور مغربي مفكرين، ماه نو، أبريل ١٩٧١ ، ص ٥٥ - ٢٠ ، ( باللغة الأردية ) .

\_كان الرومي لإقبال مثلما كان ( فرجيل ) لدانتي مرشداً في رحلته السماوية كلها حتى ما قبل مقام المشاهدة ، وأدى نفس الدور السذي أداه فرجسيل في مرحلة ( الجحيم ) وبداية المطهر ، أما بعد ذلك فقد تولَّت ﴿ بِياتريش ﴾ مهمة إرشاد

\_فعل إقبال ما فعله دانتي ، فوجّه أثناء مروره بالأفلاك وما وراء الأفلاك أسئلة إلى فلاسفة وصوفية ومصلحين وشعراء سابقين عن الحقائق والمشكلات المعاصرة (11).

\_ تظهر الملائكة في بعض المواقف من الكوميديا الإلهية (٢) ، كما تظهر في رسالة الخلود للكشف عن سرٌ خفي (٣) .

\_ يطلب بعض من يقابلهم دانتي أن يحمل رسائل منهم إلى أهل الأرض (٤) ، كذلك نجد السيد جمال الدين الأفغاني في رسالة الخلود يطلب إلى إقبال أن يبلغ الأمة الروسية رسالة عنه ، ولكن شتان بين مضمون الرسائل في كل من الملحمتين.

#### ب- من نقاط الاختلاف

ـ مر دانتي في رحلته بثلاث مراحل : الجحيم والمطهر والجنة ، وفي الجنة يطلب المشاهدة فتتحقق له ، أما إقبال قد اتبع الأسلوب الإسلامي في المرحلة الأولى من رحلت، فعرج أولاً إلى الأفلاك أو السماوات ثم انتقل إلى الجنة وتجاوزها للوصول إلى الحضرة الإلهية . ولم يمر بالجحيم وإنما مر باثنين من الخونة يعذَّبان في فلك زحل.

ـ تتميز الكوميديا الإلهية بالتعقيد في بعض المواضع ، ففيها الكثير من الألغاز والرموز التي لم تحل إلى الآن(٥) ، أما رسالة الخلود فهي خلو من الألغاز وإن

- (١) جاويد نامه ، في مواضع عديدة . وانظر الكوميديا الإلهية ( الجحيم ) مثلا ، ص ٣٥ . (٢) انظر الكوميديا ، مثلاً المطهر ص ٣٨٢ .

  - (٣) انظر جاويد نامه، مثلاً ص ٤١ .
    - (٤) الكوميديا ( الجحيم ) ص ١٤٥ .
- (٥) حافظ عباد الله فاروقي ، جاويد نامه ، اقبال ريفيو ، يوليو ١٩٦٣ ، ص ١٨ ـ ٨٧ ( بالأردية ) .

كانت مليئة بالرموز التي لا يصعب فهمها ، ولكنها مع وضوحها تتميز بدقة معانيها ووفرتها .

\_وجّه دانتي كل اهتمامه للعناية بالتنميق اللفظى ، كما يرى بعض الباحثين (١١)، أما إقبال فقد عمد مباشرة إلى المعنى ، ومع ذلك فقد جاءت ألفاظه تفيض جمالًا وروعة.

ـ كان تعصب دانتي لعقيدته المسيحية مسيطراً عليه طوال الملحمة ، فهاجم الإسلام(٢) ، مما صبغ بعض المواضع في الكوميديا بالتعصب الديني ، على العكس تماما من إقبال الذي اتسمت نظرته بالتسامح واصطبغت آراؤه بالصّبغة الإنسانية العامة ، يقول :

\_إن التفوِّه بالكلمة السوء خطأ ، فالكافر والمؤمن جميعاً خلق الله ،

ـ خــذ الكفر والدين في عــرض القلب ، لو هرب القلب من القلب ، فــآه للقلب»<sup>(٣)</sup> .

ـ كانت الفكرة الدينية متغلبة على دانتي في رحلته كلها حتى وهو ماثل في الحضرة الإلهية ، فقد سأل ربه أن يبين له أسرار التثليث ، فلم يتلق من الله ردا (٤) . أما إقبال فكان الطابع الإنساني هو الغالب عليه ، فقد توجه إلى الله تعالى في \*الحضور ، قائلاً :

\_ من أنا ؟ من أنت ؟ أين العالم ؟ لمَ البعد بيننا وبينك ؟

- قل لي لماذا أنا في قيد القدر ، أنت لا تموت لم أموت أنا ؟ فياتيه الجواب :

- لقد كنت في العالم ذي الأبعاد ، كل من يُختزَن فيه يموت فيه .

-إذا أردت الحياة تقدّم بذاتيتك ، أغرق عالم الأبعاد في ذاتك .

<sup>(</sup>۱) يوسف سليم چشتي ، شرح جاويد نامه ، طبع لاهور ١٩٥٦ ، ص ٨٠ ، ( باللغة الأردية ) . (٢) انظر غيمي هلال ، الأدب المقارن ، ص ١٥٥ . (٣) جاويد نامه ، ص ٢٤١ ـ ٢٤٢ .

<sup>(</sup>٤) يوسف سليم چشتي ، شرح جاويد نامه ، ص. ٨٣. م

وقلّما يتعرض دانتي للحياة الإنسانية ومشكلاتها . إذ إنه لم يتجاوز كثيراً حدود المسائل الكنسية (١٦) . أما إقبال فقد وجه معظم عنايته إلى الحياة ومشكلاتها ، وتتردد هذه الأسئلة على سبيل المثال في المنظومة بأسرها :

ما الحياة؟ ما العشق؟ ما الصلة بين العقل والعشق؟ ما الدين؟ ما الحق؟ ما القدر؟ ما المشاهدة؟ ما معنى عبده ( الحقيقة المحمدية)؟ ما الجسد؟ ما الصلة بين الروح والجسد؟ ... وما إلى ذلك من تساؤلات يثيرها إقبال ويجيب عنها بأساليب مختلفة قلّما نجد لها نظيراً في محلمة دانتي .

### الخلاصة

وهكذا تبين لنا من خلال هراستنا للمصادر المؤثّرة في فكرة المعراج عند محمد . إقبال أن الشاعر وإن كان قد فضّل الوعي النبوي على الصوفي في التجربة المواجية ، إلا أن هذا لم يمنعه من التأثر الفني بالمصادر الصوفية .

كما رأينا كيف أن و رسالة الخلود ، قلما تأثرت في مضمونها ومعانبها بمصادر خارجة عن الثقافة الإسلامية ، فهي في مجملها محاولة سياسية وثقافية لإعادة تنظيم الحياة الإسلامية ووضع أقدام المسلم المعاصر على الطريق الصحيح .

أما المؤثرات الأجنبية فكانت على القالب الفني وحده ، ولكن هذه المؤثرات لا تطغى على أصالة إقبال وعبقريته كشاعر .

(١) چئتي، أيضاً ، ص ٨٤ .

الفصل الثاني ربساعيات الخيسام وترجماتها في الأدب العربي الحديث من الموضوعات التي يُعنى بدراستها الأدب المقارن: الترجمة بين اللغات المختلفة ، فبها نقف على ما لاقاه الكتاب والشعراء من حَظُوة لدى الشعوب التي تُرجمت لها أعمالهم ، كما نعرف مدى تأثر أدباء هذه الشعوب بهذه الترجمات . ولابد لنا على كل حال من الرجوع إلى الأصل الذي تحت ترجمته لكي نتمكن من الحكم على صحة الترجمة ، ومدى الأمانة أو التصرف فيها ، والدلالة التي يوحي بها اختلاف الترجمة عن الأصل .

ونتناول فيما يلي موضوعاً من أهم موضوعات المقارنة بين الآداب الإسلامية ، وهو موضوع : رباعيات الخيام وترجماتها في الأدب العربي الحديث .

ومن الطبيعي أن نبدأ بالتعريف بعمر الخيام؛ ثم نتحدث عن ما نسب إليه من رباعيات بعد ترجمتها إلى المناعيات بعد ترجمتها إلى المناعيات بعد ترجمتها إلى اللغة الإنجليزية ، وما أدخل عليها من تعديل وتحرير لتتواءم مع الذوق الأوربي ، ثم نخلص إلى دراسة الصورة العربية للرباعيات بعد أن تُرجم بعضها إلى لغتنا العربية عن الإنجليزية والبعض الآخر عن الفارسية .

# أولاً : رياعيات الخيام وأصولها الفارسية أعمر الخيام

هو أبو الفتح عمر بن إبراهيم الخيام ، ولد في \* نيسابور ؟ عاصمة خراسان في سنة ٤٣٩ هـ ( ١٠٤٨ م ) ، وتلقى علومه الأولى في مسقط رأسه ، ثم ارتحسل إلى \* بلخ ؟ في الشرق ، وبخارى في بلاد ما وراء النهر ، وزار إصفهان وبغداد ، وأدى فريضة الحج ثم عاد إلى نيسابور حيث قضى بقية أيام حياته إلى أن تُوفى في ١٢ من المحرم سنة ٢٦٥ ( الموافق ٤ ديسمبر ١١٣١ ) (١)

ولا تزال مقبرة الخيام قائمة إلى الآن في نيسابور ، وعلى مقربة منها مقبرة الشاعر الصوفي فريد الدين العطار . وتحيط بمقبرة الخيام حديقة غناء ، تكتنفها الرياحين والزهور من مختلف الأشكال والألوان .

كان الخيام من كبار علماء الفلك والرياضة في القرن الخامس الهجري ، وكان إلى جانب ذلك طبيباً ماهراً ، كلّفه السلطان جلال الدين ملكشاه بمعالجة ابنه الأمير سنّنجر من مرض الجدري ، فنجح في شفائه ، وكان ملكشاه قد كلفه أيضاً بإصلاح التقويم ، فتمكن مع طائفة من كبار علماء الفلك والرياضة من إنجاز تقويم جديد عرف باسم « التقويم الجلالي » نسبة إلى السلطان جلال الدين ملكشاه ، قرن فيه بين السنتين الشمسية والقمرية . وهو كما قال بروكلمان في تاريخ الأدب العربي أدق من التقويم الميلادي المعمول به حالياً (٢) .

لقد نظر معاصرو الخيام إليه على أنه كان عالماً رياضياً وفلكياً ، ولم يُعرف عنه أنه كان شاعراً ، وكان إذا ذكر اسم الخيام تبادرت إلى الذهن على الفور صورة

<sup>(</sup>١) ظلت مسألة تحديد تاريخ ميلاد ووفاة الخيام من المسائل الشاتكة التي لم يقطع أحد فيها برأي ، حتى نُشر مؤخراً نص كتبه واحد من معاصري الخيام هو : أبو الحسن علي بن زيد البيهقي ( المتوفى سنة ٥٤٥ هـ ) في كتاب له بعنوان : « تتمة صوان الحكمة » ، واستناداً إلى هذا النص حدد الباحث الهندي « سوامي جوفندا تبرثا » تاريخ ميلاد عمر ، ثم تمكن اثنان من الباحثين الروس هما « روز نفليد » و ويوشكفيتش » من تحديد تاريخ وفاته ، ونشرا نتائج أبحاثهما في كتاب أصدراه في موسكو سنة 1971 بعنوان « عمر الخيام » .

راجع : أبا الحسن على البيهقي : تتمة صوان الحكمة ، طبع لاهور سنة ١٩٣٥ .

<sup>-</sup> Swami Govind Tirtha, The Nectar of Grace, Omar Khayyam,s life and works, Allahabad 1941.

<sup>-</sup> Boyle, Umar Khayyam, Astronomer, Mathematician and poet, The Cambridge History of Iran , Vol.4-p.658 .

 <sup>-</sup> L.P. Elwell - Sutton, In Seasch of Omar Khayyam, by Ali Dashti, London 1971, Introduction, pp. 11.12

<sup>(</sup>٢) راجع ، بروكلمان : تاريخ الأدب العربي ، الترجمة العربية ، بيروت ١٩٦٨ ، ص ٢٧٦ .

تلك الشخصية العلمية المرموقة التي عاشت في القرن الخامس الهجري (١) ، حتى جاء العصر الحديث فطبقت شهرتُه الآفاق ، لا لكونه عالماً رياضياً وفلكياً ، بل لأنه كان شاعراً نظم عدداً من الرباعيات الفارسية الراتعة ، التي أحدثت ترجمتها \_ إلى اللغة الانجليزية أولاً ، ثم إلى لغات العالم كله بعد ذلك \_ دُوياً هائلاً .

وإذا نحن راجعنا المصادر التي تحدثت عن عمر الخيام ، وأشارت إلى معتقداته، نجد أن الصوفي \* نجم الدين أبا بكر الرازي \* قد أشار في كتابه \* مرصاد العباد \* الذي أنف سنة ١٢٠ هـ ، إلى عمر الخيام بأنه \* فيلسوف ودهري وطبيعي \* واستشهد باثنتين من رباعياته التي وصفها بأنها تدل \_ في رأيه \_ على \* غاية الحيرة ومنتهى الضلال \* .

ومن أقدم الكتب التي اهتمت بذكر سيرة الخيام «كتاب نزهة الأرواح وروضة الأفراح - في تواريخ الحكماء المتقدمين والمتأخرين » لشمس الدين محمد بن محمود الشهرزوري ، وقد تم تأليفه بين سنتي ٥٨٦ و ٢٦١ . وهناك روايتان موجودتان من هذا الكتاب ، إحداهما بالعربية والأخرى بالفارسية ، وقد أشارت الرواية العربية إلى أن عمر الخيام «كان تلو أبي على (ابن سينا) في أجزاء المحكمة ، إلا أنه كان سيء الخلق ضيق العطن . وقد تأمل كتاباً بإصفهان سبع مرات وحفظه وعاد إلى نيسابور فأملاه فقوبل بنسخة الأصل ، فلم يوجد بينهما كثير تفاوت ، وله ضنة بالتصنيف والتعليم ، وله مختصر في الطبيعيات ، ورسالة في الوجود ، ورسالة في الكون والتكليف ، وكان عالماً بالفقه واللغة والتواريخ» .

وألمح الشهرزوري إلى مكانة الخيام لدى كبار حكام عصره ، فأشار إلى أن السلطان ملكشاه السلجوقي كان ويحب عمر الخيام وينزله منزلة الندماه ، وأن

<sup>(</sup>١) يشير الشاعر الفارسي الخاقاني ( متوفى سنة ٩٥٥ ) إلى شهرة عمر الخيام العلمية فيمدح أحد معاصريه يقوله :

وي العدل ) . (أن عقل بدو گفت : أي عمر عثمان في المدر خيامي وهم عمر خطاب ومعناه : ولذلك قال له العقل : يا عمر بن عثمان إنما أنت عمر الحيّام ( في العلم ) وعمر ابن الحطاب (في العدل ) .

الخاقان شمس الملوك ( من ملوك الإيلك خانية ) في بخاري كان • يعظمه غاية العظمة ويُجلسه معه في سريره ، .

كما حكى الشهرزوري أن عمر في آخر حياته \* كان يتأمل في باب الإلهيات من كتاب \* الشفاء > لابن سينا ، فلما وصل إلى فصل الواحد والكثير ، وضع الخلال بين الورقتين ، وقام وصلى وأوصى ، ولم يأكل ولم يشرب ، فلما صلى العشاء الآخرة ، سجد وكان يقول في سجوده : اللهم إني عرفتك على مبلغ إمكاني ، فاغفر لي فإن معرفتي إياك وسيلتي إليك > .

وقد ذكر الشهرزوري بعض أشعار الخيام العربية ، ومنها :

تدينُ لي الدنيا بسل السبعةُ العُلى بل الأقَقُ الأعلى إذا جَاشَ خَاطِرِي أَصُومُ على الفحشاء جَهْراً وخِفْسة عفافاً وإفطاري بتقديسِ فَاطِسسري وكم عُصبة زلّت عن الحق فاهتدت بَطْرَق الهُدي من فَيضيَ المتقاطسسر فَان صراطي المستقيمَ بصائسسسر تُصبنَ على وادي العمى كالقناطسر

وجاء بعد الشهرزورى القاضي أبو الحسن على بن يوسف القفطي ، فذكر الخيام في كتابه ( تاريخ الحكماء ) الذي يبدو أنه ألفه فيما بين سنتي ٦٢٤ و ٦٤٦ ، وقال : عمر الخيام ( إمام خراسان علامة الزمان ، يعلم علم اليونان ، ويحث على طلب الواحد الديان ، بتطهير الحركات البدنية لتنزيه النفس الإنسانية ، ويأمر بالتزام السياسة المدنية حسب القواعد اليونانية ) . ثم يشير القفطي بعد ذلك إلى شعره ( أو رباعياته الفارسية بمعني أصح ) فيقول :

٤ وقد وقف متأخرو الصوفية على شيء من ظواهر شعره فنقلوها إلى طريقتهم وتحاضروا بها في مجالساتهم وخلواتهم ، وبواطنها حيّات للشريعة لواسع ، ومنجامع للأغلال جَوامع . ولما قدح أهل زمانه في دينه وأظهروا ما أسره من مكنونه ، خشي على دمه ، وأمسك من عنان لسانه وقلمه وحج متاقاة ، لا تقية ؟ .

ويختم القفطي كلامه بقوله : « وكان عديم القرين في علم النجوم والحكمة ، به يُضرب المثل في هذه الأنواع لو رُزق العصمة . وله شعر طائر تظهر خفيًّاته على خوافيه ... ، .

ومن بين الكتب التي أشارت إلى عمر الخيام كحكيم فيلسوف ، ورياضي مشار إليه بالبنان كتاب • آثار البلاد وأخبار العباد ، الذي ألفه زكريا القزويني بالعربية في سنة 375 ، وكتاب • جامع التواريخ ، ( بالفارسية ) الذي أتم الوزير رشيد الدين فضل الله الهمداني تأليفه سنة ٧١٠هـ .

\* \* \*

ولعلنا نلاحظ من استعراضنا لما ورد في الكتب المذكورة عن عمر الخيام ، وهي الكتب الذكورة عن عمر الخيام ، وهي الكتب التي تم تأليفها حتى نهاية القرن السابع الهجري ، أنها قد أجمعت على أنه كان فيلسوفاً وفلكياً ، ورياضياً ، وأنه عندما وصف بأنه وصوفي ، وساع ذلك عنه حتى أنشدت أشعاره في المجالس الصوفية \_ كما أشار القفطي \_ انبرى للرد على ذلك القول الصوفي المعروف و نجم الدين الرازي ، فقال عن الخيام إنه و فيلسوف ودهري وطبيعي ، ، ولا يمت إلى التصوف بسبب أو صلة .

ومع أن بعض المورخين أشار إلى أن عمر الخيام كانت له ضنة بالتأليف والتعليم فإن بعض المستشرقين (١) استطاع أن يخرج لنا قائمة بمؤلفاته التي ذكرت في مختلف المصادر ، فإذا بها تبلغ عشرة كتب ، بما فيها رباعياته المعروفة و \* زيج ملكشاه \* الذي اشترك مع غيره من العلماء في استخراجه ، وأغلب هذه الكتب عبارة عن رسائل علمية وفلسفية مكتوبة باللغة العربية (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) وهو المستشرق الإنجليزي : سير دينسون روس .

<sup>(</sup>٢) راجع: بواون، تاريخ الأدب، ص ٢١٧، ومن بين هذه الكتب: ٥ رسالة في براهين الجسسر والقابلة ٥،٥ رسالة في الطبيعيات ٥،٩ رسالة في الوجود ٥،٩ رسالة في الكون والتكليف، ٥ «توروزنامه»، وقد قام العلامة الأستاذ السيد سليمان الندوي بطبع هذه الرسائل في كتاب بعنوان: مجموعة رسائل الخيام، وصدر الكتاب عن مطبعة المعارف، الهند ١٩٢٢.

## ب.شعرالخيام

قد يلحظ بعض الناس مفارقة وتناقضاً في سيرة الخيام حين يرون أنه كان - إلى جانب تفوقه في علوم الرياضة والفلك والطب - مبرزا في ميدان آخر لا علاقة له بالمسائل الرياضية و لا بالحسابات الفلكية هو ميدان الشعر، وأنه رغم تبريزه في هذا الميدان لم يلفت نظر معاصريه إلى شاعريته بقدر ما لفتهم إلى علمه ، لكن الأمر - في واقعه - لا ينطوي على أي تناقض؛ لأن اثنناس علماء الفرس وفلاسفتهم بنظم الشعر، ولجوئهم إلى رحابه ، ينعمون بدوحته ، ويتفيأون ظلاله، ليس بالشيء الغريب ، فكم من عالم أو فيلسوف من علماء الفرس وفلاسفتهم لجأ إلى رحاب الشعر ، فنظم بالعربية أو بالفارسية - أو بهما معا - درراً وفرائد نادرة المثال ؛ وليس أدل على ذلك من الأشعار العربية والفارسية التي نظمها الفيلسوف الكبير والطبيب العبقري البارع ابن سينا .

فالشعر عند عامة الفرس وعند علمائهم ومفكريهم خاصة أسلوب للتفكير والتأمل أقرب إلى العاطفة والوجدان ، منه إلى العقل والشعور .

ونحن إذا استعرضنا الكتب الفلسفية المؤلفة بالفارسية نجد مؤلفيها - خلال عرضهم للمسائل العلمية أو الفلسفية العميقة - لا يطول بهم شرح المسألة كثيراً حتى يخفون إلى الشعر ينهلون من ينابيعه ، ويستشهدون بأبياته ومصاريعه ، فهم قلما يصبرون على البقاء بعيدين عنه نازحين عن مجاله . ولذلك يشكّل الشعر جانبا لا بأس به من المؤلفات الفلسفية الفارسية ، ولا نكاد نجد مؤلفا منها يخلو من شعر يتخلل النثر .

فإن كان عمر الخيام قد قرض الشعر ولم يلفت أنظار معاصريه إلى شاعريته فليس ذلك مدعاة للدهشة ، لأن هذا شأن معظم علماء الفرس ، وليس الأمر بالغريب عليهم ، وهو لم يكن شاعراً محترفاً من شعراء الديوان يتكسبون بالشعر، وإنما كان الشعر عنده وسيلة للنظر إلى الحياة بالعاطفة والوجدان بعد أن خبر النظر إلىها بالعقل والمشاهدة والتجرية ، وكان الشعر متنفسا يلجأ إليه ترفيها لنفسه أو

ترويحا عن طلابه بعد طول الدرس ، أو تعبيراً عن أفكاره وآلامه (١)، ومن الواضح أن مثل هذا الشعر لم ينظم لكي يُذاع ويُنشر بين الناس .

ومهما يكن من أمر ، فقد استخدم الخيام ضرباً سهلاً من ضروب الشعر الفارسي صب فيه أفكاره ، وعبر فيه عن مشاعره وأحاسيسه ، وأودعه خلجات نفسه ونبضات وجدانه ، ونعني بهذا الضرب الرباعي ، وتتكون كل رباعية من أربع شطرات ، لابد أن تكون ثلاث منها هي الأولي والثانية والرابعة متفاة بقافية واحدة . والرباعية تعد وحدة مستقلة قائمة بذاتها ، فلا علاقة للرباعية بما قبلها أو بعدها من حيث الشكل أو المضمون ، ولا يوجد في الأدب الفارسي منظومة طويلة تتركب من عدد من الرباعيات المتتابعة ، يراعي فيها التسلسل الموضوعي أو الفكري ، وإنما التحرتيب الذي يُراعى في مجموعات الرباعيات هو الترتيب الفكري ، وإنما للحرف الأخير من الشطرات الثلاث المقفاة من الرباعية .

### ١ \_مسألة توثيق الرباعيات

وقد ظلت مكانة الخيام كشاعر أمراً لا يلتفت إليه ولا يُعتد به إلا في أضيق الحدود، فلم يكن يُنظر إلى الخيام في تاريخ الأدب الفارسي على أنه شاعر يرقى إلى مرتبة كبار شعراء الفرس كالفردوسي، وحافظ، وسعدي، وجلال الدين الرومي، وغيرهم، حتى جاء العصر الحديث، فاختلف الأمر اختلافاً بينا، حين نشر الشاعر الإنجليزي و فيتزجرالد و في الخمسينيات من القرن التاسع عشر ترجمته لرباعيات الخيام، والواقع أن الضجة التي أحدثتها هذه الترجمة هالت المستشرقين، وأثارت اهتمامهم بشخصية عبقرية شاعرة قد أسقطوها من حسابهم في درس الآداب الفارسية، هي شخصية عمر الخيام، الذي لم يلق - كشاعر وأديب - من المستشرقين بل ومن مواطنيه أنفسهم إلا الإهمال والإعراض، فإذا به فجأة يبلغ - برباعياته المترجمة - منزلة الأوج في الآداب العالمية، وتتعلق به أبصار الأداب العالمية وتنسج على منواله الأداب في شتى اللغات تريد أن تحذو - في فن الشعر - حذوه و تنسج على منواله

<sup>(</sup>١) انظر كتابنا : • دراسات ومختارات فارسية ؛ ( بالاشتراك ) طبع مصر ١٩٧٥ ص ٣١.

وتسير على طريقته ، وتتألف و جميعات عمر الخيام » في عدد من الأقطار الأوربية تضم مشات الآلاف من محبي هذا الشاعر ومريديه ، الذين يتخذون من المبادئ والمثل التي أفسح عنها في رباعياته نبراساً ينبر لهم طريق الحياة ، ويبرر لهم فلسفتهم الخاصة في النظر إلى الوجود .

لكن هؤلاء المستشرقين عندما نظروا نظرتهم النقدية في الرباعيات التي ترجمت إلى اللغات الأوربية وجدوا أن بعض هذه الرباعيات لا يمت إلى الخيام بأية صلة. وربما كان أول من نظر نظرة نقدية توثيقية مقارنة في الترجمات الأوربية للرباعيات المستشرق الروسي \* قالنتين زوكوفسكي > الذي نشر مقالاً سنة ١٨٩٨ بعنوان \* رباعيات الخيام الجائلة > (١) بين فيه أن عدداً كبيراً من الرباعيات التي نسبت إلى الخيام تنسب أيضاً إلى شعراء آخرين غير الخيام وأن هذه الرباعيات موجودة في دواوين هؤلاء الشعراء بالفعل ، مما يدل على أنها من نظمهم هم لا من نظم الخيام ، وأنها ألصقت بالخيام دون أن يكون هو قائلها .

وانتهت دراسات المستشرقين إلى أنه لابد من البحث عن مخطوطات لرباعيات الخيام قريبة من عصر الشاعر نفسه للتأكد من صحة انتساب هذه الرباعيات إليه ، خاصة بعد أن تبين أن \* فيتزجرالد » لم يُلق بالأ - قبل ترجمته للرباعيات - إلى توثيقها والتأكد عما إذا كانت هذه الرباعيات التي سيقدم على ترجمتها للخيام أم هي منحولة عليه ، كما تبين أن فيتزجرالد قد رجع إلى نسختين مخطوطتين للرباعيات أقدمهما - وهي نسخة مكتبة البودليان بانجلترا - كتبت بعد وفاة الخيام بثلاثة قرون ؛ الأمر الذي يزلزل الثقة في صحة هذه النسخة الخطبة البعيدة العهد من عصر الشاعر ، ويزيد من احتمال الانتحال على الخيام .

<sup>(</sup>١) نُشر المقال بالروسية في المجموعة التذكارية التي طبعت تخليداً لذكري مرور محمسة وعشرين عاماً على اشتخال \* البارون فيكتور روزن ، بأستاذيه اللغة العربية في جامعة \* سان يطرسبورج ، بروسيا ، ثم قام المستشرق الإنجليزي \* دنيسون روس ، بترجمة المقال إلى الإنجليزية ونشره في مجلة الجمعية الملكية الأسبوية في لندن سنة ١٨٩٨ .

ويبدو أن الرباعيات الخيامية قد دارت دوراناً بطيئاً للغاية في أول الأمر، إذ لا نكاد نعثر للخيام في مصادر القرن السادس الهجري على أكثر من ٣٦ رباعية (١)، فإذا ما وصلنا إلى القرن الثامن الهجري بلغ عدد هذه الرباعيات نحو ٢٠ رباعية ، ثم بدأ العدد يتزايد بعد ذلك في القرن الحادي عشر الهجري ( السابع عشر الميلادي ) إذ نعثر على مجموعات مخطوطة للرباعيات تنتظم ما بين ٥٠٥ و الميلادي ) إذ نعثر على مجموعات مخطوطة للرباعيات تنتظم ما بين ٥٠٥ و معمو المعمود ألى وقت معمود الميلادي المنابع تصدوا في وقت ممكر لترجمة الرباعيات المنسوبة إلى الخيام لم يكن لهم إلمام بالمشكلة الحاصة بالتوثيق ، ففضلاً عن فيتزجرالد والكثيرين بمن تابعوه اشتملت طبعة كلكتا الأولى (سنة ١٩٨٦) على ٢٥٥ رباعية ، واشتمل نص (سنة ١٨٦٧) على ٢٥٥ رباعية ، واشتمل طبعة هوينفيلد، وترجمته الإنجليزية (سنة ١٨٨٧) على ٥٠٥ رباعية ، واشتملت طبعة عبد الله جودت وترجمته التركية (سنة ١٩٨١) على ٥٠٥ رباعية ، واشتملت طبعة عبد الله جودت وترجمته التركية (سنة ١٩٨١) على ٥٥٥ رباعية ، واشتملت طبعة اشتملت طبعة محمد فيض الدين خان فياض للرباعيات في و حيدر آباد الدكن و استهاده لأول وهلة على أسس لغوية أو تاريخية أو فنية .

### ۲ ـ سباق محموم

على أن مسألة و توثيق الرباعيات والتأكد من صحة نسبتها إلى الخيام ظلت هي الهاجس الذي يشغل بال الدارسين من الغربيين والشرقيين على السواء وبدا من المستحيل أن نجزم - إلا في أمثلة قليلة نادرة .. بأن هذه الرباعية أو تلك إنما هي للخيام حقاً ، ما لم نتمكن من العثور على نسخة خطية قدية من الرباعيات قريبة من عصر المؤلف ، يستطاع الاعتماد عليها والوثوق بها .

وفي سباق محموم للعثور على مثل هذه النسخة الخطية القديمة أعلن في سنة 1989 م عن العثور على مخطوطة اشترتها مكتبة تشيستربيتي في ( دَبِلن ) تشتمل (١) أحصاها على دشتى ، في كتابه الفارسي ( دمي باخيام ) أي لحظة مع الخيام . (٢) انظر : . El - Well Sutton, In Search of ... p. 22 .

على ١٧٧ رباعية نسخت في سنة ٦٥٨ هـ، وبعد ثلاث سنوات في سنة ١٩٥٢ م أعلن عن ظهور مخطوطة أخرى أقدم عهداً كتبت في سنة ٢٠٤ هـ (١) تشتمل على ٢٥٢ رباعية . وهذا يعني أن هاتين النسختين متقدمتان على سائر النسخ الخطية المعروفة بنحو قرنين أو قرنين ونصف من الزمان ، لكن الباحثين وقفوا بإزاء هاتين النسختين وقفة فيها الكثير من الشك والتردد ، وتزايدت الشكوك حين ظهرت في الأسواق نسخة ثالثة ثم أخرى رابعة على نفس النمط ، وعُرضت هاتان النسختان للبيع بمبالغ طائلة .

وما لبث أن أعلن الباحث الإيراني الأستاذ و مجتبى مينوي ، أن النسختين المذكورتين - ونعني بهما نسختي تشستريتي وكامبردج - إنما هما نسختان مزيفتان ترجعان إلى القرن الحالي ، وقد أثقن تزييفهما لتبدو كل منهما قديمة بعد أن راجت سوق تجارة المخطوطات . حيث قام المزيفون بسزوير العديد من نسخ هذه المخطوطات وبيعها للمستشرقين ومحبي الآداب الخيامية بأثمان باهظة على أنها مخطوطات قديمة من القرن السادس والسابع الهجريين ، أي قريبة العهد من عصر الخيام . وأكد الأستاذ و مينوي ، أن النسخ الأربع من عمل و معمل للمخطوطات ، لا زال يعمل في طهران في تزييف مثل هذه الآثار (٢) . ثم كتب المستشرق الروسي و مينورسكي ، تحليلا تفصيلياً لهاتين المخطوطتين بدد كل شك في أنهما مزيفتان ، بل وتوصل إلى المصدر الذي استقى منه المزيفون هذه الرباعيات ، وهي طبعة و البارون فيكتور روزن ، للرباعيات والتي نشرها في برلين في سنة وهي طبعة و البارون فيكتور روزن ، للرباعيات والتي نشرها في برلين في سنة

 <sup>(</sup>١) هي الآن في حوزة جامعة كمبردج، وتسمى مخطوطة كمبردج، وق. سارع المستشرق الإنجليزي.
 أ. ج. آريري بترجمة كلتا المخطوطتين إلى الإنجليزية على حدة وقت ظهور كل منهما، أي سنتي.
 ١٩٤٧ . ١٩٥٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر : مجتبي مينوي : خيام ساختگي : توضيع ، مجلة راهنماي كتاب ، مجلد ششم ، عدد سوم، عام ان أو ديا ١٩٦٣ م.

طهران ۱۰ آوریل ۱۹۹۳م . V. Minorsky, The Earliest Collections of O. Khayyam. Yadname, انظر: (۳) ye - Jan Rypka, Prague 1967 .

#### ٣\_معايير نقدية للرباعيات

كل ذلك أدى بالمعنيسين بالآداب الفارسيسة إلى الابتعاد مؤقساً عن مجال التوثيق، الذي أصبح بابه موصداً انتظاراً لظهور نسخة خطية صحيحة قريبة العهد من عصر الخيام، فعمدوا إلى التماس معايير أخرى نقدية لبيان الرباعيات الأصيلة من المنحولة، وقراءة نصوصها في ضوء هذه المعايير.

ولكن عا يزيد الأمر صعوبة في هذا المجال أن قالب الرباعي الذي اختاره الخيام لكي يودع فيه أفكاره في سهولة ويسر دون أن يحتاج إلى صياغة كثير من الخيام لكي يودع فيه أفكاره في سهولة ويسر دون أن يحتاج إلى صياغة كثير من الأبيات ، هذا القالب لن يسعفنا إذا اتخذنا أسلوبه مقياساً للتعرف على أشعار الخيام وتمييزها عن الأشعار المنسوبة إليه والمنحولة عليه ؛ لأن جميع الرباعيات لا تتكون إلا من أربع شطرات لا نستطيع أن نتبين فيها بسهولة شخص قائلها ، وهي تتشابه من حيث الصيغة والوزن والتركيب والصور البلاغية ، فضلاً عن أنها قصيرة النفس تميل إلى معالجة الأمور «العامة» دون « الخاصة » وتمتاز بسهولة المحاكة والتقليد .

ولعل هذه الخصائص التي اتسم بها قالب الرباعي ـ الذي صب فيه الخيام شعره \_ هي التي فتحت الباب واسعاً عليه في مسألة الانتحال ، فألصقت به رباعيات ليست من نظمه أصلاً ، ولا تتفق مع مذهبه ولا مع مكانته العلمية ، ينطوي بعضها على الخصر والمجون ، وعلى القول بتناسخ الأرواح ، بل وعلى الإلحاد والكفر والمروق كما ينطوي بعضها على أفكار في غساية السخف والابتذال ، ويتضمن بعضها الآخر مفارقات تاريخية كالإشارة التي وردت في إحدى الرباعيات ( المنسوبة للخيام ) إلى القائد المغولي \* هولاكو \* الذي قضى على الخلافة العباسية في بغداد سنة ١٥٦ هـ ( ١٢٥٨ م ) ، أي بعد وفاة الخيام بنحو قرن ونصف من الزمان ، فكيف يمكن أن يكون الخيام هو قائل هذه الرباعية وبينه وبين هولاكو هذه الرباعية وبينه وبين

وقد دعا هذا التضارب بين شخصية الخيام وموضوعات الرباعيات مستشرقاً ألمانيا هو « هانز هنريتش شايدر » أن يعلن في موتمر المستشرقين الألمان المنعقد في «بون » في سبتمبر ١٩٣٤ أن العالم الرياضي « عمر الخيام » لم يكن هو مؤلف الرباعيات، وأن هذه الرباعيات تشبه تماماً الأشعار غير الصوفية التي راجت في العصر المغولي في القرن السابع والثامن الهجريين ( الثالث عشر والرابع عشر الملادين )(١).

لكن النقاد الإيرانيين المحدثين عالجوا القضية بطريقة أخرى تختلف عن الطريقة التي مال إليها بعض المستشرقين من إنكار نسبة هذه الرباعيات جملة إلى الخيام. وكانت الدوائر الأدبية في إيران قد بدأت - بعد إعراض طويل - تهتم بالخيام وشعره منذ أن نشر الأستاذ صادق هدايت - الأدبي الفارسي المعروف - بحثاً موسعاً بعنوان \* ترانه هاى خيام \* (أغنيات الخيام) في سنة ١٩٣٤ ، وأتبع هدايت ؟ بحثه بمجموعة من الرباعيات بلغ عددها ١٤٣ رباعية بداله أنها تتناسب مع شخصية الخيام ومكانته العلمية ، ثم ما لبثت جهود الأدباء والنقاد الإيرانيين أن تقدمت بالدراسات الخيامية خطوات واسعة بعد ذلك (٢) حتى انتهت إلى وضع مجموعة من المعايير النقدية أمكن بها الوصول إلى رأي شبه قاطع في انتساب هذه الرباعية أو عدم انتسابها إلى الخيام .

## ونعرض فيما يلي بإجمال هذه المعايير :

 ان تكون الرباعية من الناحية الموضوعية متسقة مع شخصية الخيام ومع مذهبه وصحة اعتقاده ، وألا تتعارض مع الآراء التي اشتهرت عن الرجل بين معاصريه ولا مع مؤلفاته وأشعاره العربية التي شرح فيها فلسفته وأبان عن مذهبه .

٢ أن تُستبعد الرباعيات التي يظهر فيها الانتحال بوضوح لا يقبل الجدل ،
 كتلك التي تشتمل على أخطاء لغوية أو تاريخية .

(۱) انظر: L.P. Elwell - Sutton, In Search ... P. 20

(٢) من أهم الدراسات التي تمت في هذا المجال دراسة الأستاذين محمد على فروغي ، وقاسم غني ، والتي نشرإها في طهران سنة ١٩٤٢ بعنوان : رباعيات حكيم خيام نيشايوري . ٣- أن تكون الرباعية المختارة من نوع الرباعيات التي وردت في مؤلفات من عاصرو الخيام أو عاشوا في عصور قريبة منه ، فلا شك أن هذه الرباعية ستكون صحيحة النسبة إلى حد كبير ، لأن اكتشاف الانتحال فيها سيكون سهالاً على مؤلفي هذه المصادر ، لقرب عهدهم بالشاعر .

وينبغي أن تُعرض الرباعية موضع الاختيار على هذه المعايير ، وفي ضوئها يتم نقدها من الوجهتين اللغوية والموضوعية ، فإن كانت متسقة معها أجيزت ، وإلا تم استبعادها تماماً .

وكان أول من أعتمد هذه الخطة في تمييز الرباعيات الأستاذ محمد على فروغي (١) الناقد المشار إليه بالبنان والذي ينتمي إلى مدرسة النقد الأدبي القديم، فاختار من مصادر القرنين السابع والثامن الهجريين ٦٦ رباعية جعلها مقياساً لفحص الرباعيات التي وردت في مؤلفات القرون التالية ، وانتهى فروغي إلى اختيار ١٧٨ رباعية قال إنها يمكن أن تكون رباعيات أصيلة لا شبهة فيها .

وجاء الأستاذ على دشتي فألف بالفارسية سنة ١٩٦٦ كتابه الرائع \* لحظة مع الخيام \* ضيق فيه مجال الاختيار ، فقبل دون منازع ٣٥ رباعية وردت في أقدم المصادر ، جعلها أساساً لاختيار الرباعيات التي ظهرت في مصادر متأخرة ، وانتهى إلى اختيار مجموعة لم تتعد ١٠٢ رباعية وجد أنها أقرب ما تكون إلى روح الخيام .

ورغم أن فروغي ودشتي قد اتبعا منهجاً يكاد يكون واحداً في اختيار الرباعيات ، إلا أن مختاراتهما لم تتفق إلا في ٥٣ رباعية فقط .

\* \* \*

(١) في الكتاب الذي ألفه بالاشتراك مع قاسم غني ، بعنوان : رباعيات حكيم عيام نيشايوري ، طهران
 ١٩٤٢ .

## ج ـ نظرة في آراء الخيام

## ١ ـ فيلسوف حاثر:

يعبر الخيام في الرباعيات\_التي رجح النقاد المحدثون أنها صحيحة النسبة إليه\_ عن فكر فيلسوف ينظر إلى الوجود بمنظار العقل وحده ، إنه لا ينكر وجود الباري ـ سبحانه ـ ولا يعترض على مشيئته في خلقه ، إنما يطلق لفكره العنان ، ويتأمل الكون ، فلا يرى ـ بعين العقل ـ إلا دائرة تتابع فيها صور الوجود ، وتتوالى حتى تنتهي إلى الفناء والعدم والحياة والموت ، فيحاول أن يفسر بعقله وهو لا يملك تفسيراً مقنعاً للغاية من الخلق ، يقول في إحدى رباعياته ما ترجمته :

> إن الــــــدورة التي فيسها مجيئنسا وذهابنسا لا تَظهـــــر لها بدايـة ولا نهايـة أمًا من أحد ينطق بحرف صحيح في هذا المعني من أينَ جِنْنا وإلى أين يكون الذّهـــــاب؟ (١)

ويتطلع حوله فيلتمس جوابا لهذا اللغز عند أحد من الناس فلا يجد ، فيسلِّم بالعجز ، يقول :

> ألم يخطُ أحد خطوة خارجَ الفطــــــرة ؟! إننى أنظر من الطالب المبتدئ حتى الأسسستاذ ( فأرى ) العجز نصيب كلُّ مولود ولــــد (٢) .

در داتره ای کامسسدن ورفتن ماست آنرانه بدایت نه نهایت پیسداست کسی می نزند دمی دراین معنی راست کاین آمدن از کجا ورفتن بکجاست (۲) راجع مجموعة دشتی ( ۲۳ ) .

<sup>(</sup>١) أصل الرباعية بالفارسية :

#### ٢ \_ القول بالجير

ويُسلمه الشعور بالعجز إلى أن الإنسان أتى إلى الدنيا مجبراً لا حرية له في تحديد مصيره ، وإنما هو كقطع الشطرنج تحركه الأقدار دون أن تكون له إرادة أو يكون له اختيار ، يقول : نحن ألاعبب أطفال ، والفلك هو اللاعب بنا ، ذلك أمر حقيقي غير مجازي ، إننا نلعب برهة في ساحة الوجود ، ثم يُمضى بنا إلى صندوق العدم الواحد تلو الآخر (١).

وإذا كان الشاعر يحس بالعجز أمام لغز الوجود ويرى أنه مجبر لاحيلة له ولا اختيار ، فلابد إذن من اغتنام اللحظة الراهنة وعدم تضييعها ، يقول فيما ترجمة أحمد الصافى النجفي شعراً إلى العربية (٢٦٢) (٢).

اليوم ما لك في أمر الغداة يد " وليس فكر عد إلا من الخسبسل فاغتنم بقيةً عُمر إن تكُن يَقظاً فالعمر يفني بلا بطء ، ولا مهــــل

#### 4\_اغتنام لحظات العمر

وقد فسر البعض خطأ دعوة الخيام إلى اغتنام لحظات الحياة بأنها توشك أن تجعل من الخيام إنسانا ( أبيقوري ( ٢٠) النزعة ، يدعو إلى التمتع بلذائذ الحياة ومباهجها دون تبصر بالنتائج المترتبة على هذه المتع الحسية ، واستدلوا على أبيقورية الخيام بالإشارات التي وردت في بعض الرباعيات إلى الخمر ، والدعوة إلى احتسائها والعبِّ منها (٤).

<sup>(</sup>١) انظر دشتي (٢٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أصلها في الفارسية ( دشتي ١٦ ) .

وانديشه فردات بجز سودا نيست أمروز ترا دمتسسرس فردانيست ضابع مكن ايندم اردلت شيدا نيست

ضابع مكن ايندم اردلت شيدا نيست كاين باقى عمر رابها بيسدا نيست (٢) نسبة إلى الفيسلسوف اليوناني القديم ( أيفور ١ صاحب المذهب المعروف بمذهب اللذة .

<sup>(</sup>٤) وكان عمن قال بهذا الرأي المرحوم الذكتور عبد الوهاب عزام في مقال له بعنوان : بين أبي العلاء والخيام ، مجلة الهلال ، يونيه ١٩٣٨ ، ص ٨٨٨ .

وكان عن ناقش هذه القضية الناقد الإيراني الأستاذ على دشتي في كتابه الخطة مع الخيام عن حيث بين أن عدد الرباعيات الخمرية التي سُجلت باسم الخيام في مختلف مجموعات الرباعيات تبلغ نحو مائة رباعية ، ليس فيها إلا الإفراط في السُكر والإغراق في الإشادة بالخمر ، ولا تشتمل أية رباعية منها على حكمة بليغة أو فكرة بارعة ، وإنما هي ساقطة متهافتة في ألفاظها ومعانيها تشوبها مسحة عامية مسفة ، ومن ثم لا يمكن نسبتها إلى الخيام .

ويوضّح الأستاذ على دشتي أن تسلل مثل هذه الرباعيات إلى رباعيات الخيام الأصيلة واختلاطها بها قد ألحق الضرر بصورة هذا العالم الزاهد الوقور ، فارتسمت في الأذهان صورة رجل ملازم للخمر فاقد للوعي يميل بطبعه إلى الإلحاد .. صورة رجل هو في حلبة الفكر عاجز ، يقول وهو تحت تأثير الخمر أشياء متناقضة أشد ما يكون التناقض ، تبدو وكأنها أوهام صبيانية ، تتفاوت تماما مع فكر إنسان يتصور الخلق على شكل أعلى وأرفع مما ينطبع في أذهان عامة الناس وأراذلهم.

ثم يمضي دشتي بعد ذلك مبيناً أن ما ساعد على تشويه الوجه الحقيقي للخيام ما نُسب إليه أيضاً من رباعيات عرضت بالشريعة الغراء وأحكامها (١) ، وأن هذه الرباعيات خاصة قد حظيت باهتمام الأوربيين وغيرهم ، وعدوها دليلاً على عدم اقتناع الخيام من الوجهة الفكرية بالمعتقدات السائدة في البيئة الإسلامية في عصره، والتعريض بها في رباعياته . غير أنه ثبت بالدلائل النقدية التي اعتمدها فروغي ودشتي وغيرهما من النقاد الإيرانيين المحدثين أن مثل هذه الرباعيات لا يمكن نسبتها إلى الخيام ، وأنها قد أدخلت على ناسخي مجموعات الرباعيات ، فعدوها خطأ من نوع كلام الخيام ، وزجوا بها زجاً ضمن رباعياته .

<sup>(</sup>١) يشير دشتي إلى أن الفيلسوف والأديب الفرنسي و ايرنست رينان ، قد عد الحيام غوذجا واضحا لميل الفكر الأدي إلى التحرر ، وهو الفكر الذي يجنح دائما إلى أن يتخلص من نير القوانين السامية الجافة التي لا تتمتع بأية مرونة ، ويبدو لي أن مثل هذه النظرة التمصيبة قد أثرت في دراسة بعض الناقدين الإيرانين المحدثين عن الحيام ، وخاصة صادق هدايت ، الذي صرح بمثل هذا الرأي دون مواربة في مقدمة رباعيات الخيام ، طبع شركت سهامي تحرير إيران ، سنة ١٣٤٣ ، ص ٧١ .

ويعرض الأستاذ على دشتي لمجموعة من الرباعيات التي يشوبها الابتذال والإسفاف ونسبت قسراً إلى الشاعر متسائلاً: « هل يجدر بنا أن ننسب مثل هذه الرباعيات لفيلسوف كبير ، أطلق الناس عليه في حياته اسم العلامة النّحرير ، والإمام ، والتالي لابن سينا ، والذي كان يتمتع باحترام محبي العلم في زمانه ، ولم يتعد مسلكه حد الاعتدال والعفاف ؟! » (١).

ومهما يكن من أمر فإن الأستاذ على دشتي يخلص في مناقشته لهذه القضية إلى أن \* الأمر المسلم به أن الخيام لم يقف موقف المعارض من الشريعة ، إذا كان هناك شيء يخالف فيه آراء العامة وما درجوا عليه من تقليد وعادة فإنه يعبر عنه بطريقة هادئة مكنية ه(٢٠).

ونحن من ناحيتنا لا نستطيع أن نزعم بأن الخيام لم يقل شعراً في الخمر ، فقد اشتملت الرباعيات التي صحح النقاد نسبتها إليه على عدد محدود تناول فيه الخمر لا لذاتها ولا مدحا لها ، كمثل إبي نواس في الأدب العربي ، وإنما ذكرها دائماً مقترنة بالتفكير والتأمل في لغز الوجود ، وقضية الحياة والموت . لإعلان عجز العقل البشري عن حل قضايا الوجود الكبري ، فمهما فكر الإنسان في هذه القضايا فلن يصل إلى نتيجة يطمئن إليها ويقتنع بها ، ومن ثم يحسن به أن ينصرف عن التفكير في لغز الوجود ويتمتع بمباهج هذه الحياة الفائية قبل أن يزول العمر ويضي سريعاً. فالخمر عن الخيام ليست إلا رمزا للانصراف عن التفكير في اللغز

ويبدو لنا من وراء الرباعيات الخمرية - التي صحت نسبتها إلى الخيام - « أسى المفكر ، ولوعة الأسيان ، ورهف الوعي المعوق تجاه أسرار الحياة ، (٣) كما يتجلى فيها السخط والتمرد على المنافقين والوصوليين وأدعياء الدين ، ومن يتاجرون م(٤).

<sup>(</sup>١) دمي باخيام ، ص ١٩٩ .

<sup>(</sup>٢) دمي باخيام ، ص ١٩٢ .

<sup>(</sup>٣) محمد غنيمي هلال ، مختارات من الأدب الفارسي ، طبع مصر ١٩٦٥ ، ص ١٣٦ .

 <sup>(3)</sup> انظر محمد السباعي ، مقدمته لترجمته العربية الشعرية للرياعيات ، رياعيات عمر الخيام ، طبع مصر ۱۹۲۲ ، ص ۲۱ .

## ٤ ـ هل كان الخيام صوفياً ؟!

على أننا لا نستطيع أن نقول بصحة ما ذهب إليه بعض النقاد ممن أوّلوا خمر الخيام وقالوا بأنه لا يعني بها الخمر التي تُذهب العقل بها يرمز لها إلى المعرفة الإلهية ، شأن الصوفية الفرس الذين رمزوا بها لهذا المعنى في أشعارهم . إذْ لا يتفق أن نزج بالخيام - كما فعل على دشتي (١١) - في زمرة شعراء الفرس من الصوفية ، أمثال جلال الدين الرومي ، وحافظ الشيرازي ، وأبي سعيد بن أبي

فواضح \_ من الرباعيات التي صحت نسبتها إلى الخيام \_ مدى التفاوت بين مذهبه ومشريه وبين مذاهب هؤلاء الصوفية وطرقهم . فالخيام أقرب إلى الفلسفة التي تنادي بالاعتماد على العقل في اكتناه أسرار الوجود . أما الصوفية فأداتهم في ذلك مباينة للخيام أشد ما تكون المباينة .

## ٥ \_ آراء الخيام من منظور الفكر الإسلامي

وإذا نحن نظرنا إلى الخيام منظور الفكر الإسلامي وجدناه يعبر في رباعياته عن المأزق الذي يجد الفيلسوف فيه نفسه حين يعتمد على العقل وحده في محاولة تفسير لغز الوجود واكتناه أسرار الكون ، فيقف به العقل عند نقطة لا يستطيع تجاوزها ؛ لأن العقل لا يصلح إلا لتفسير الظواهر المادية ، ولا يتعلق مجاله إلا بالمحسوسات ، ومن ثم لابد من الاعتماد على مصدر آخر من مصادر المعرفة ، يفضي إليه النظر العقلي لا محالة ، وهذا المصدر هو الإيمان والتسليم القلبي بما جاءت به الرسل من إخبار بالغيب ، وتفسير للحقائق الكبرى للوجود .

أما الاعتماد على العقل وحده في تفسير أسرار لا صلاحية له في تفسيرها ، ولا دراية له بالتأمل فيها ، فهو ضرب من التعسف لا قبل للعقل بتحمله ، ويؤدي

 <sup>(</sup>١) انظر: دمي باخيام ، ص ٨٨ ـ ٨٨ ، و ممن فسروا بعض الرباعيات تفسيرا صوفيا السير جورج ترافيليان في كتابه الذي أصدرته الجمعية الإيرانية بلندن في سنة ١٩٦٦ ، بعنوان : Interpretation
 of the Rubaiyat of Omar Khayyam

بالإنسان إلى شعور بالعجز عن الإدراك والفهم ، ويأن ما حصله العقل من علم ومعرفة لا طائل وراءه .

فالعقل عند مفكري الإسلام عامة مصدر من مصادر المعرفة ، لكنها معرفة مقيدة بالظواهر المادية للكون وبالأعراض المادية الواقعة تحت الحس لا تتجاوزها . يقول عسيد الكريسم الجيلي في كتابه و الإنسان الكامل ، (١) : و ذهب أتمتنا إلى أن العقل من أسباب المعرفة ، وهذا من طريق التوسع لإقامة الحجة ، وهو مذهبنا ، غير أني أقول إن هذه المعرفة المستفادة بالعقل منحصرة مقيدة بالدلائل والآثار بخلاف معرفة الإيمان متعلقة بالأسماء والصفات بخلاف معرفة العقل متعلقة بالأسماء والصفات المطلوبة لأهل الله تعالى . فالمعرفة العقلية ، معرفة صحيحة لا جدال فيها ، لكنها ليست بالمعرفة الكاملة ، وهي عرضة للفتنة والوقوف في منتصف الطريق والاكتفاء بالعالم عن خالقه ، وبالعقل عن الوحي والنبوة .

على أن العقل إذا انشغل بحركة الأفلاك ، وغرق في مشاهدة الظواهر المحسوسة ، وقنع بالتفاصيل المادية ولم ينطلق منها إلى تصور شامل لأهدافه أصبح - كما يقول المفكر الإسلامي محمد إقبال -: بمثابة \* الحجاب الأكبر \* الذي يحول بين الإنسان وبين الحق تعالى ، ويتحول العقل إلى حجاب سميك ينأى بالمرء عن إدراك حكمة الحق ومشيئته من خلقه (٢).

لقد بدا الخيام في رسائله \_ وبخاصة رسالة الكون والتكليف \_ فيلسوفا متأثراً بنظرية الفيض الأفلاطونية وتحويراتها الإسلامية كما جاءت عند الفارابي وابن سينا فمراتب الوجود صادرة من المبدأ الأعلى تفيض عن جود الباري تعالى ، ومن ثم كان جوده سبب هذه الموجودات .

وقد بدا من هذه الرسائل أن أهم ما كان يشغل الخيام ويصيبه بالحيرة ـ على

<sup>(</sup>١) عبد الكويم الجيلي ، الإنسان الكامل ، طبع مصر ١٣٠٤ هـ ٢ : ١٨ . ١٩٠ .

<sup>(</sup>٢) انظر كتابنا : رسالة الخلود ، ص ٣٠٨.

سعة علمه وعمق فلسفته - هو التفاوت هذه الموجودات في الشَّرَف ؛ فاعلم أن هذه مسألة تحيّر فيها أكثر الناس حتى لا يوجسد عاقسل إلا ويعتريه في هذا الباب تحير ...ه (١) فما مصدر هذا التحير عند الخيام ؟ هل مصدره القول بالسلسلة النازلة ، التي تجعل النزول وترتيب المخلوقات ترتيبا صارماً ( وفقاً لمراتب النزول ) هو أساس المقولات الفلسفية والفكرية ؟ هل هو عدم الاعتداد بشرف الروح الإنساني وقابليته للعروج والانطلاق إلى رحاب الملأ الأعلى غير عابئ بدرجات النزول ودركاته ؟

ومهما يكن من أمر فقد أعلن الخيام أنه هو ومعلّمه \* ابن سينا ؟ قد أمعنا النظر في هذه المسألة المحيرة ، حتى \* انتهى بنا البحث إلى ما قنعت به نفوسنا ؟ (٢).

لكن هذه الرباعيات - التي قبل بصحة نسبتها إلى الخيام - ظلت تعبر عن هذه الحيرة ، ولم يبد فيها شذى من قناعة وتفاؤل ، فقد ظلت التساؤلات المحيرة عن مصير الإنسان ، وعن الكون والوجود تلح إلحاحاً متواصلاً ، دون أن تجد جواباً شافياً ، كالرباعية التائية ( ترجمة النجفي ٢١٩ ) :

فكرت في الدين أقوام كما حاربين الشك والقطع فريق (٣). فإذا الهاتف يدعوهم أيسا بُله لا هذا و لا ذاك الطسريق (٣).

ولعل هذه الحيرة هي التي أفضت بالخيام إلى التسليم بالجبرية ، التي فضلها ومال إليها ، كما بدا من رسائله ، فهو يقول : ( . . فلعل الجبري أقرب إلى الحق في بادي الرأي وظاهر النظر من غير أن يتلجلج في هَذَيانه ويتخلغل في خرافاته ، فإنه حينة يبعد عن الحق جدا ، (٤) .

<sup>(</sup>١) عمر الحيام : رسالة الكون ، والتكليف ، ضمن مجموعة الرسائل ، جمع وتحقيق السيد سليمان الندوي ، الهند ١٩٣٢ ، ص ٣٨ .

<sup>(</sup>٢) مجموعة رسائل الخيام ، أيضاً . (٣) اختار ها في منا ع ١٤٣ م أولوا : قد م منا

<sup>(</sup>٣) اختارها فروغي ١٤٣ ، وأولها : قومي متفكرند در مذهب ودين . (٤) عمر الحيام ، مجموعة الرسائل ، ص ٣٩١ .

ولقد عبرت بعض الرباعيات عن هذا المعني ، الذي يتضمن القول بالجبرية دون أن يكون في ذلك اعتراض على قضاء الله تعالي ، وإنما يبدي به قناعة ورضاً وتسليما ، ويكل الأمر في النهاية إلى الله تعالى يقول (ترجمة النجفي ٢٢٣) .

> لا أنا عالمٌ ولا أنتَ سَرَ الدَّ هُرِ أو حلَّ مُشْكِلِ منهُ دقًا نَتَظَنَّى خلفَ الستارِ فإن زا لَ فلان أنت أو أن ثَمَّ نَتْقَى (١). وتعبر الرباعية التالية عن الجبرية أيضاً: (ترجمة العريض ٨٦): ونخضعُ قَهراً لأسبابها خضوعَ الكرات لضرَّابها وذاك الذي زجَّنا رامسياً له غاية هو أدرى بهسا (٢).

ولعلنا نكون بهذا التفسير قد وضعنا أيدينا على مكمن الداء في آراء الخيام، وهي الآراء التي انتقده معاصروه من أجلها، دون أن يقدحوا في عقيدته أو يشككوا في تدينه، وإنما هي آراء نتجت عن انتهاجه خطأ فلسفياً صارماً. ولم يكن الخيام في هذه الآراء إلا عثلاً لاتجاه ساد الفكر الإسلامي مدة من الزمن في القرنين الرابع والخامس الهجرين، ثم ما لبث أن خمدت جذوته وانطفأ أواره بظهور الغزالي في النصف الأخير من القرن الخامس الهجري وحَمَلته على الاتجاه العقلي الصرف الذي تبناه الفلاسفة الإسلاميون، كما بدا من كتابه و تهافت الفلاسفة ".

\* \* \*

<sup>(1)</sup> اختارها صادق هدايت ، و أعرض عنها كل من فروغي ودشتي ، وأولها : 3 اسراد أزل دا نه تو داني ونه من ٤ .

ر المالم التركي ) ، واجع رباعيات خيام ، شركت سهامي تحرير ايران ، ص ٤٤٤ . ( العالم التركي ) ، واجع رباعيات خيام ، شركت سهامي تحرير ايران ، ص ٤٤٤ .

# ثانياً : الرباعيات في صورتها الإنجليزية

يتعين علينا أن نتوقف برهة للنظر في الصورة الإنجليزية لرباعيات الخيام . فلقد كانت اللغة الإنجليزية في أول الأمر هي المعبر الذي عبرت من خلاله الرباعيات إلى أدبنا العربي؛ ولذلك سنعرض في شئ من الإيجاز لترجمة فيتزجرالد - وهي أهم الترجمات الإنجليزية للرباعيات على الإطلاق - لتتبين أثرها في أعسال المترجمين العرب .

#### ١ ـ فيتزجرالد

ولد \* إدوارد فيتزجرالد ؟ في إنجلترا في سنة ١٨٠٩ ، في أسرة ميسورة الحال ، وواصل تعليمه حتى تخرج بجامعة \* كيمبردج ؟ ، وآثر ألا يلتحق بوظيفة أو يشتغل بالسياسة أو التعليم . وكان محباً للعزلة عاش حياة هادئة على وتيرة واحدة لا تستهويه فيها إلا القراءة والتأمل ؟ كتب لأحد أصدقائه : \* ها أنذا أجلس ها هنا أقرأ وأدخن وأغدو غاية في الحكمة ، ولقد أصبحت فعلاً وراء الحاجات الدنيوية ». وكان يكتب الشعر والنثر والقصة ويارس الرسم على سبيل الهواية . وتزوج سنة ١٨٠٦ وهو في الثامنة والأربعين . وظل على علاقة طيبة بمن كانوا زملاء له في الجامعة ثم أصبحوا من قادة الفكر والأدب والفن في بريطانيا ، لا سيما بعد أن تأتى اسمه في ميدان الأدب بترجمته لرباعيات الخيام ، وقد تُوفي وهو في الرابعة والسبعين من عمره سنة ١٨٨٣ .

## ٢ \_ عنايته برباعيات الخيام

يرجع اهتمام فيتزجر الدبالأدب الفارسي إلى أيام الدراسة ، فقد درس اللغة الفارسية في الجامعة ، وواصل اهتمامه بآدابها بعد تخرجه حتى عكف على دراسة آثار شعراء الفرس القدامى ، وترجم في سنة ١٨٥٦ إلى الإنجليزية بعض أشعار فريد الدين العطار وعبد الرحمن الجامي .

وما لبث صديقه و البروفسور كاول و أستاذ اللغة \_ السنسكريتية بجامعة كامبردج \_ أن أهداه نسخة من رباعيات الخيام نقلها عن المخطوطة المحفوظة بمكتبة و البودليان و بأكسفورد، فشغف فيتزجرالد بالرباعيات شغفا شديداً وعكف على ترجمتها شعراً إلى الانجليزية ، وفي تلك الأثناء زوده و كاول و بنسخة أخرى نقلت من مخطوطة و كلكتا و بالهند<sup>(۱)</sup> ، وظل فيتزجرالد مشغولا بالترجمة \_ على صغر حجمها \_ يعيد صياغتها وينقّع فيها على مدي عامين ١٨٥٧ \_ ١٨٥٨ ، ثم نشرها في سنة ١٨٥٩ فلم تلق أي رواج في أول الأمر ، لكنها ما لبثت أن ذاعت وانتشرت بين الناس ، ونفدت طبعتها الأولى على الفور .

كان فيتزجرالد قد ترجم في الطبعة الأولى خمساً وسبعين رباعية ، زادها في الطبة الثانية التي صدرت سنة ١٨٦٨ إلى مائة وعشر رباعية ، لكنه عاد في الطبعتين الثالثة والرابعة (١٨٧٩) فهبط بعدد الرباعيات إلى مائة رباعية وواحدة ، واستمر الأمر في الطبعة الخامسة والأخيرة -التي طبعت بعد وفاته في سنة ١٨٨٩ - على هذا النحو (٢).

## ٣ ـ طريقته في ترجمة الرباعيات

نظم فيتزجرالد الرباعيات من منظومة واحدة تشتمل على مائة بند ، يتكون كل بند منها من أربعة مصاريع ، ثلاثة منها مقفّاه هي الأول والثاني والرابع على نسق الرباعيات الفارسية . لكن هذا التشابه شكلي فحسب ، لا لشئ إلا لأن فيتزجرالد قد أجرى تغييرات جوهرية خرج بها على التقاليد الفنية لقالب الرباعية الفارسية ، هذه التغييرات هي :

<sup>(</sup>١) تشتمل نسخة البودليان على ١٥٨ رباعية ، ونسخة كلكتا على ١٦٥ رباعية .

 <sup>(</sup>۲) انظر: دكتور أبو القاسم طاهري: سير فرهنك إيران در بريتانيا، سلسلة انتشارات انجمن ملي، طهران ۱۳۵۲، مس ۹۳ وما بعدها ۱ وأحمد إبراهيم الشريف: رباعيات الخيام لفيتز جرالد، مجلة تراث الإنسانية المجلد الثامن، العدد الثالث ۱۹۷۰ ص ۱۲۳ وما بعدها ۱

Main, G.F, Edward Fitz - Gerald: the man, an article in Rubaiyat of Omar Khyyam, Collins Press. London and Glasgow 1971.

أ\_لم يترجم فيتزجرالد كل رباعية على حدة ، وإنما جمع أحياناً في ترجمته بين رباعيتين وربما ثلاثاً ، وصاغ منها بنداً واحداً في شكل الرباعية .

ب ـ لم يترجم الرباعيات متتابعة كما وردت في الأصول الفارسية حيث تكون في هذه الأصول مرتبة ترتيباً أبجدياً وفقاً للحرف الأخير من الشطرات الشلاث المقفّاة من الرباعية .

جــ لم يحافظ على وحدة الرباعية باعتبارها في الفارسية فرباً من ضروب الشعر ينطوي على فكرة محددة لا شأن لها بما قبلها وما بعدها ، وإنما هدم البناء الفني للرباعيات ودمجها بعضها ببعض في منظومة واحدة، تتركب من ينود مسلسلة وفقاً لمرضوعها .

د لم يكل بالأفيما ترجمه من رباعيات إلى توثيقها والتحقق من صحة نسبتها إلى الخيام ، بل اضطر أحياناً - كما أثبتت الدراسات المقارنة (١) - إلى استلهام روح كل من فريد الدين العطار وحافظ الشيرازي في بعض بنود منظومته .

## ٤ \_ يوم من أيام الخيام

لقد فطن الناقد الإيراني الأستاذ و مسعود فرزاد ، في دراسته لمنظومة فيتزجرالد أنه أراد لهذه المنظومة أن تكون وصفاً لأحوال الخيام طيلة يوم كامل من الصباح إلى المساء ، وتشتمل - ضمنا - على عرض جامع شامل لفكر الخيام وآرائه وفلسفته الخاصة . ويرى فرزاد أن صور المنظومة تتابع على النحو التالي :

تُشرق الشمس، فيفتح الخمار أبواب حانته، ها هو ذا الخيام يجلس يقظاً متفكراً، لكنه لا يلبث أن يغوص في بحر التفكير والتأمل، وفي أثناء ذلك يتناول كؤوس الخمر، وهو يبدو متأثراً غاية التأثر لفناء الحياة وروالها، وعجز العقل البشري عن حل لغز الوجود، وكثرة المشكلات التي تواجه البشر فيتجرعونها غصصاً ومن ثم يتابه الغضب، ويعلن العصبان، ويشرع في وصف ما يراوده من (١) كالدراسة التي قام بها المستشرق البريطاني السبر ادوارد هارون آلين حول الرباعبات، والتي

Edward Fitz - Gerald's Rubaiyyat of Omar Khayyam, with their Original Sources, London 1899 .

أفكار ويخالجه من مشاعر ، ثم تخمد جذورة السُّكُر عنده ، فإذا ما أقبل الليل ، وتوسط القمر كبد السماء ، غاص الخيام في بحر الهموم والأحزان ، ثم يأخذ في نهاية المنظومة ببذل النصح<sup>(۱)</sup> والحق أن ﴿ فرزاد ﴾ قد وُقَّق في إدراك النهج الذي سار عليه فيتزجرالد الذي لم يصرح بخطته . ولم يشر إلى الترتيب الذي اتبعه في منظومته من قريب أو بعيد . وإذا نحن تصفحنا الترجمة وجدنا فيتزجرالد يبدؤها ببند الافتتاح التالى : ( ترجمة أحمد رامى ) .

سَمَعْتُ صَوْتاً هَاتِفاً فِي السَّحَرِ نــادَى مِن الحَان غُفَاةَ البَشَرِ هُبُواً الطلق قبل أن تفعَم كأسَ العُمْر كفُّ القَــدَر (٢)

وبرغم هذه التغييرات الجوهرية التي أجراها فيتزجرالد ، بحيث حادت بالترجمة عن اتباع الأصل ، فقد ظلت الترجمة تشكل النواة الأساسية لعمله (٣) ، وهو نفسه يطلق عليه اسم « ترجمة » ، لكنه كان مبدعاً حقاً في ابتكاره هذا التنظيم لترجمته ، فقد وجده أنسب وأقرب إلى ذوق القاريء الأوربي من أن يترجم رباعيات متلاحقة تعرض كل واحدة منها لفكرة مغايرة تتناول موضوعات شتى لا يربط بينها رابط ولا يأخذ بمجامعها ترتيب ضابط . ويبدو أنه رأى في وقت من الأوقات أن هذه الخطة التي اختطها مع الخيام بتنظيم أفكاره تصلح مع شعراء الأوقات أن هذه الخطة التي اختطها مع الخيام بتنظيم أفكاره تصلح مع شعراء تحرين من الفرس ، وبالأخص مع فريد الدين العطار وعبد الرحمن الجامي ، فقد بعث فيتزجرالد برسالة إلى أحد أصدقائه قال فيها : « هؤلاء الشعراء الفرس يحتاجون قدراً من الفن يضفي على آثارهم شكلاً منتظماً »(٤).

<sup>(</sup>٢) لم ترد في مختارت هدايت وفروغي ودشتي ، ومصراعها الأول: آمد سحرى ندا زميخانه ما .
(٣) يقول السير آلين في كتابه المشار إليه في الحاشية رقم (١) من الصفحة السابقة إن فيتزجرالد قد ترجم \* تسما وأربعين رباعية بأمانة أو حاكاها بإخلاص . وفي ترجمته أربع وأربعون رباعية أخرى يكن إرجاع كل منها إلى أكثر من رباعية واحدة فارسية ... البغ \* براون ، تاريخ الأدب في إبران ،
الترجمة العربية ، ص ٣١٩ .

<sup>(</sup>٤) انظر: مسعود فرزاد، منظومه ... ص ٨٥ .

#### ه \_ تعليق ونقد

غير أن ما يؤخذ \_ في رأينا \_ على التنظيم الذي اتبعه الشاعر الإنجليزي ، هو أنه ركز كل أفكار الرباعيات التي ظنها كلها للخيام حول محور واحد ، وأقحم كل أشعاره قسراً في إطار واحد ، حرص فيه على توافر وحدة الحدث ووحدة الزمان والمكان ، كعناصر رآها ضرورية لإضفاء الطابع الدرامي على منظومته .

فهو يحاول أن يقص علينا قصة ما جرى لرجل مذ صحا عند انبلاج الفجر حتى غلبه النوم في الهزيع الأخير من الليل ، وما انتاب هذا الرجل من أحاسيس أو خالجه من مشاعر طيلة اليوم والليلة ، ويجعل من هذا التصور إطاراً يرتب فيه كل فكرة وردت في شعر الشاعر بحسب ما ارتآه هو من مناسبتها للوقت الذي قبلت فيه في ذلك اليوم المزعوم .

وهذا \_ والحق يُقال \_ أمر لا يحتمله شعر شاعر قال أشعاره في أطوار متباينة من حياته ، وأوقات مختلفة تفاوتت فيها حالاته ومشاعره ، وليس هناك شاعر يمكنه أن يحافظ باطراد على اتباع فكر واحد وانتهاج فلسفة واحدة منذ بدايته حتى وفاته، فكيف بنا إذا اختزلنا أفكاره وآراهه \_ التي وسعتها حياته كلها \_ في يوم واحد من نهار وليل ووضعناها في سياق واحد لا تنذّعنه فكرة ، ولا تشذّ فيه خاطرة ؟!

على أن مثل هذه الخطة التي اختطها فيتزجرالد في ترجمته من شأنها أن تجعل المترجم يتصرف وفق هواه في اختيار ما يراه متمشياً مع السياق عنده ، واستبعاد ما يلقاه مُخلاً بهذا السياق ، وهذا الصنيع لا يحت بصلة إلى الأمانة العلمية التي يتعين على المترجم أن يلتزمها ولا يحيد عنها .

والذي يدلنا على أن فيتزجرالد قد تصرف في انتقاء الرباعيات وفق ما يراه متمشياً مع سياق قصته المتوهّمة ، أنه ضرب صفحاً عن ترجمة الرباعيات التي تشتمل على التوبة والندم وطلب المغفرة من الله ـ عز وجل . فقد بدا للشاعر الإنجليزي أن إثباته لتلك الرباعيات من شأنه أن يخل بسياق منظومته التي جعل

الخمر سداها وأحمتها . واستبعد منها الرباعيات التي تفصح عن التوبة والاستغفار بينما قارب فيها بين الرباعيات الخمرية ، والرباعيات التي تعبر عن الحيرة واللاأدرية مقاربة جعلت من الخيام إنساناً مخموراً تثقله هموم الإنسانية ولا يجد إلى حل ألغاز الوجود سبيلاً ، ويتأتى في استكبار على قبول كل فكرة تأتيه من خارج عقله هو (حتى ولو كانت من طريق النبوة والشرع) ويعاند كل رأي لم ينته إليه بنفسه هو . ثم لا يلبث بين الفينة والفينة أن يعود إلى كأس الخمر لعله يسلو عن أفكاره ، يقول ، فيما ترجمه أحمد الصافي النجفي (١١) :

احس الطّلا ، عنك يزول مُمّ الورى وقلّسة الأمسور أو كثرتُهسسا ولا تجانب كيمسياء قطرتُهسا فكيف يتأتى لمخمور مثله يعبُّ من الخمر عباً ، ولا يفتاً يعترض على قضاء الله وقدره، ويأبى أن يتوب وينب ويطلب الرضا والغفران ؟!

مجمل القول أن منظومة فيتزجرالد وإن كانت قد لفتت أنظار الناس إلى الخيام وشدت انتباههم إلى روعة شعره وفنه ، إلا أنها في الوقت نفسه ، قد أضرت بصورته حين نفت عنه كل توبة وإنابة ، وأثبتت له وسجلت عليه كل نقيصة وخطيئة .

# ٦ \_ الصورة الإنجليزية للرباعيات وأثرها في أدبنا العربي

ومن عجب أن هذه الصورة الإنجليزية المتعسفة للخيام ورباعياته قد انتقلت بتفاصيلها وملامحها دون تغيير يُذكر إلى أدبنا العربي حين بدأ هذا الأدب يتوق بدوره \_ شأنه شأن الآداب العالمية \_ للتعرف على هذه الرباعيات وصاحبها .

(١) ١٩٧٦). ولكن ترجمة فيتزجرالد ظلت هي العمل الفذّ الذي تعلقت به ـ دون غيره ـ من الترجمات الإنجليزية أبصار أدباتنا العرب وأدباء العالم قاطبة في ترجماتهم للرباعيات .

وكان مما مناعد على انتقال الصورة الإنجليزية للرباعيات إلى أدبنا العربي على نحو ما رسمه فيتزجرالد في منظومته ، أن هذه المنظومة قد صاحبتها حملة دعاية واسعة النطاق جعلت منها أثراً بالغ القيمة والروعة من الناحية الفنية ، حتى قيل فيها إنها وأشهر ترجمة لكتاب المقدس وما تتميز به من فصاحة وبلاغة أجمل وأشهر ترجمة في اللغة الإنجليزية (٢).

# ثالثاً : الصورة العربية للرباعيات

منذ بدايات القرن العشرين بدأت اللغة العربية تتعرف على رباعيات الخيام من خلال الترجمة ، فقامت حركة ترجمة واسعة النطاق استمرت منذ ذلك الحين حتى الآن ، شارك فيها عدد من كبار الأدباء والشعراء على مستوى العالم العربي كله .

وقد رصد الدكتور يوسف حسين بكار \_ في كتابه القيِّم : « الترجمات العربية لرباعيات الخيام ؟ \_ من هذه الترجمات حتى سنة ١٩٨٧ سناً وخمسين ترجمة للرباعيات موزعة على النحو التالي :

- ـ عدد الترجمات الشعرية ٣٣ ترجمة .
- -عدد الترجمات النثرية ١٦ ترجمة .
- -عدد المنظومات والترجمات الشعبية ٧ ترجمات .
- ( ثلاث عراقية ، وثلاث مصرية ، وواحدة لبنانية ) .
- (١) حسب إحصاء الدكتور أبي القاسم طاهري ، انظر قائمة لهذه الترجمات في كتابه ( بالفارسية ) سير فرهنك إيران در بريتانيا ، ص ١١٧ - ١١٨ .
  - (Y) انظر : مسعود فرزاد ، منظومه .... ص ٨٦ .

ـ العدد الكلى للترجمات ٥٦ ترجمة .

\_عدد الرباعيات المترجمة في هذه الأعمال ٤٢٠٥ رباعية .

ومترجمو هذه الرباعيات، ويبلغ عددهم ٥٢ مترجماً (١١) ، يكادون يمثلون أطراف الوطن العربي كله .

## الظاهرة الخيامية

وتبين هذه الإحصائية إلى أي مدى يمكن أن يكون لهذه الرباعيات من أثر في أدينا العربي الحديث: في أفكاره وأخيلته وطرائق تعبيره. فقد أدت هذه الترجمات إلى وجود ظاهرة أدبية فريدة ذات أبعاد شتى ، يمكن أن نسميها بالظاهرة الخيامية في الأدب العربي الحديث.

فمع كثرة الترجمات ووفرتها نشطت حركة نقدية واسعة النطاق حولها ، وبدأ الأدباء العرب في سائر أرجاء العالم العربي ينشئون بالعربية رباعيات على غرار وباعيات الخيام (٢) ، وامتد أثر الأفكار والمعاني التي اشتملت عليها تلك الرباعيات النسوية إلى الخيام متغلغلاً في أشعار عدد من شعراتنا المحدثين ، لعل من أشهرهم الشاعر العراقي « جميل صدقي الزهاوي » ، وشاعر المهجر « إيليا أبو ماضي » الذي أبانت مطوكته « الطلاسم » وغيرها من قصائد ديوانه عن عمق تأثره بمذهب « اللاأدرية : لست أدري » الذي اشتملت عليه كثير من المعاني المنسوية للخيام (٣).

ولقد شارك في إثراء الظاهرة الخيامية في أدبنا العربي الحديث ، سواء بترجمة

 <sup>(</sup>١) يتفاوت عدد المترجمين مع عدد الترجمات لأن لبعض المترجمين ترجمتين كالزهاوي الذي ترجم الرباعيات مرتين الحداهما شعرية والأخرى نثرية .

<sup>(</sup>٢) مثل جميل الزهاوي : رباعيات الزهاوي ، بيروت ١٩٢٤ ، وعلي محمود طه : كأس الخيام ، وهي قصيدة طويلة في 1 £ رباعية نشرها في مجلة المقتطف المجلد ٨٩ ، أكتوبر ١٩٣٦ ، ص ٣٩٤ ، وأعاد نشرها في ديواته في ليالي الملاح الثاثه ٤ ، والأستاذ عباس العقاد ، الذي ترجم رباعية واحدة للخيام عن فينزجوالد وصدّر بها ست رباعيات نظمها هو بعد أن استلهم فكر الخيام ورد عليه . واجع الأعمال الكاملة للعقاد ، طبع بيروت ، ٢ : ٧٤٠ .

 <sup>(</sup>٣) واجع مقال الدكتور ماهر حسن فهمي ، وباعيات الخيام ، مجلة نراث الإنسانية ، المجلد السابع ،
 العدد الأول ( ١٩٦٩ ) ص ١٨٣ \_ ١٩٢ .

الرباعيات ، أو نقدها ، أو نقد من ترجموها ، أو معارضتها ، عدد من كبار أدباتنا المحدثين ، وشعراتنا البارعين ، ونقادنا النابهين ، ومنهم على سبل المثال لا الحصر :

إبراهيم عبد القادر المازني - إبراهيم العُريَّض - أحمد حامد الصراف - أحمد رامي - أحمد زكي أبو شادي - أحمد الصافي النجفي - جميل صدقي الزهاوي - عباس محمود العقاد - عبد الرحمن شكري - عبد الوهاب عزام - فؤاد عبد المعطي الصياد - مبشر الطرازي ( أبو النصر ) - محمد حسن عواد - محمد السباعي - محمد غنيمي هلال - محمد الفراتي - مصطفى وهبي التل .

على أن شهرة هذه الرباعيات لم تتوقف ـ كما يتضح من الإحصائية السابقة ـ عند مستوى الأوساط الأدبية والثقافية في العالم العربي ، وإنما امتدت إلى الأوساط الشعبية ، وأثارت لديها من الفضول ما جعل عدداً من الزجّالين والشعراء الشعبين المنشدين باللهجات العامية العربية يعمدون إلى صب معاني الرباعيات في القالب الشعبي تلبية لحاجة هذه الأوساط . كل ذلك إنما يبين ما لهذه الظاهرة الخيامية في أدبنا الحديث والمعاصر من شأن وخطر .

والواقع أن هذه الظاهرة مازالت بحاجة إلى دراسات جادة متعمقة يتوفر عليها مجموعة من الدارسين المتخصصين في آداب اللغتين العربية والفارسية ، بغية توضيح أثر هذه الرباعيات من ناحيتي الشكل والمضمون على أدبنا العربي ، فلا زال الباب مفتوحاً على مصراعيه أمام المقارنين لخوض غمار هذا المجال البكر .

وسوف نقصر دراستنا المقارنة هنا على تبين الملامح العامة التي انتهت إليها الرباعيات بعد أن نقلت إلى العربية الفصحى شعراً ونثراً. ونتلمس الأسباب التي من أجلها تعددت هذه الترجمات وتنوعت أساليبها ، رغم أنها لا تنقل إلا أثراً واحداً \_ هو رباعيات الخيام \_ ليس إلا .

\* \* \*

# الترجمات العربية للرباعيات

عكننا أن نقسم الترجمات العربية لرباعيات الخيام إلى قسمين:

١ ـ ترجمات مباشرة ، وهي التي تمت عن الفارسية مباشرة دون تدخل لغة
 وسيطة .

٢ ـ ترجمات غير مباشرة ، وهي التي تحت عن طريق ترجمة لغة وسيطة
 كالإنجليزية أو الفرنسية أو غيرهما .

ولقد عُرفت رباعيات الخيام أول ما عرفت عن طريق الترجمات غير المباشرة ، ثم مالبث المترجمون أن عادوا إلى المصدر الأول لها ، وهو أصلها الفارسي ، يترجمون عنه وينقلون منه ، لذا كان من الطبيعي أن نبدأ دراستنا بالترجمات غير المباشرة مواغاة للتسلسل التاريخي .

#### أءالترجمات غيراللباشرة

كان أول من التفت إلى رباعيات الخيام في الأدب العربي الحديث الأستاذ أحمد حافظ عوض ، الأديب والكاتب الصحفي ، فقد نشر في الملجلة المصرية ، عام ١٩٠١ مقالاً بعنوان الشعراء الفرس ، ترجم فيه تسع رباعيات نشراً عن الإنجليزية . وتبعه الأستاذ عيسى إسكندر المعلوف الذي نشر في مجلة الهلال ، سنة ١٩١٠ ترجمة شعرية لست رباعيات عن الإنجليزية أيضاً (١).

ولكن أول الغيث قطر -كما يقولون - فما لبثت الترجمات العربية أن توالت وتتابعت ، واشتمل بعضها على ترجمة المزيد من الرباعيات المسوبة للخيام .

 (۱) انظر: د. يوسف حسين بكار ، الترجمات العربية لرباعيات الحيام ، دراسة نقدية ، منشورات مركز الوثائق والعواسات الإنسانية بجماعة قطر . طبع الدوحة ١٤٠٨ هـ (١٩٨٨) ص ٢٦٠ ، ٢٦ ، ٤٤ ،
 ٢٦٤ ، ٢٦٢ .

## ١ ـ ترجمة البستاني

وتعد ترجمة البستاني (١) أهم بواكير الترجمات العربية على الإطلاق ، وهي ترجمة شعرية يبدو فيها أثر منظومة فيتزجرالد الإنجليزية واضحاً ، وقد صرح البستاني بإعجابه بالشاعر الإنجليزي ﴿ لأن طريقته هي المثلي ... فقد اتبعتها في درس الرباعيات أولاً ، وفي نظمها وتنسيقها ثانياً وثالثاً ،(٢) ، وأشار البستاني إلى أنه استعان في ترجمته \_ إلى جانب اعتماده على منظومة فيتزجر الد ـ بعدد من الترجمات الإنجليزية والفرنسية لرباعيات الخيام ، وعلل عدم اعتماده على الأصول الفارسية للرباعيات بأنه لا يكاد يعرف من الفارسية حرفاً واحداً (٣).

وإذا كان البستاني قد اقتفى أثر فيتزجرالد، وحذا حذوه فاعتمد ترتيبه للرباعيات ، فإن ترجمته للرباعيات عن الإنجليزية ألزمته أن يجري تعديلين خرج بهما على نسق الشاعر الإنجليزي:

١ \_ أنه لم يتقيد في ترجمته بشكل الرباعي ، وإنما نقل الرباعيات إلى العربية في شكل سباعيات على بحر الخفيف ، يقول :

وَدَعْ الوقتَ بالوَرَى يَسْتَبِـــدُ لامـــردَّ لحكمه لامـــــردُّ . ذره فيهم مستأثراً ما يسَسودُ

وإذا رُستُم الهابَ لحسسرب أو دَعا حَاتم الأكل وشُسرب كَ ولاذاً من يستحق جَوابا (٤) فأصمَّ الأسماعَ والبث فلاذا

٢ أنه أخل بالترتيب الذي التزمه ﴿ فيتزجرالد ؛ فحذف بعض الرباعيات ، وعمد إلى التقديم والتأخير بينها . مثال ذلك أنمه قمدّم الحمديث على مزامير داود ( رقم ٦ عند فيتزجرالد ) ليتناسب مع الحديث عن يد موسى وأنفاس عيسي

<sup>(</sup>١) وديع بن فارس عيد البستاني ، ولد في لبنان سنة ١٨٨٦ ، درس الحقوق بالجامعة الأمريكية بيروت ، ثم اشتغل بالمحاماة وتوفي سنة ١٩٥٤ ، انظر : الزركلي ، الأعلام .

<sup>(</sup>٢) البستاني ، رباعيات عمر الخيام المصورة ، بيروت ، المقدّمة ، ص ٢٥ . (٣) البستاني : رباعيات ، ص ٢٦ .

<sup>(</sup>٤) ترجمة للرباعية رقم ١٠ من فيتزجرالد، الطبعة الثانية .

( رقم ٤ عند فيتزجرالد )(١) فجاءت الرباعيتان بعد أن تبدل وضعهما على هذا

وتُغورُ الأزهار تَرشُــفُ طـَـلاً

صَاحِ لاَحَت في دَوْحِنا يسدُّمُوسى صَاحِ مَرت بالروض أنفاسُ عيسى عَادَ فصلُ الرّبيع والنّفسسُ طَابِت صَاحِ والعيشُ والسُّلافة طَابِسَا وليالي داودُ ليسَتْ تَعسسودُ والمغني رَهْنُ الفنا والعسسودُ

فقم انظر فاليومَ أزهر عـــــودُ

فَوقَس، بُلسبُلُ يُعَنِّي لِسورد شقة السقم من غرامٍ وَوجسد أَ

وربما كان البستاني قد أحس بأن المعاني التي تتردد في منظومة فيتزجر الد، والتي تتضمن في ثناياها من الدعوة إلى الخمر ، والاجتراء على الحق ـ جل وعلا ـ سوف تثقل على قلب القارئ العربي ، فأراد أن يخفف حدَّتها ، وبدا له أن يبحث في الأصول الفارسية أو في ترجمات أخرى غير ترجمة فيتزجرالد ، عن رباعيات ناجي فيها الشاعر ربه ، وأعلن توبته وإنابته ، فوجد ، ثلاث رباعيات مختلفة تجدها في مطلع ثلاث من النسمخ الخطسية ( الفارسيسة ) ، وهي من أجمل أقواله ( يعني : أقوال الخيام ) ، التي يشير بها إلى إسلامه وقيامه على عبادة الواحد الأحد الأحد (٢)، وقد دمج البستاني هذه الرباعيات الثلاث في سباعية واحدة

 <sup>(</sup>١) انظر ، الدكتور عبد الحفيظ محمد حسن ، رباعيات الخيام بين الأصل الفارسي والترجمة العربية ، رسالة دكتوراه ، ص ٥٣٥ \_ ٥٣١ . وكنت قد شاركت في فبراير سنة ١٩٨٨ في مناقشة هذه الرسالة التي أشرف على إعدادها الزميل الدكتور رجاه عبد النعم جبر الاستاذ بكلية دار العلوم بجامعة القاهرة، وقد نشر الدكتور عبد الحفيظ رسالته في كتاب ، صدر بانقاهرة سنة ١٩٨٩ م .

<sup>(</sup>٢) البستاني: رباعيات .. ص ٣٦، ٣٥.

جعلها افتتاحاً لترجمته ، فربما بدت هذه السباعية اعتذاراً عما سيخوض فيه الشاعر من تهتُك وتهافت ، يقول :

رب رُحماك إن أردت الحسابسا أفألقى على يديك العقسسابا ؟ بين من صوروا الوجود سرابسسا أنا أجلوك في الكؤوس حبابسسا أنا شيخ التوحيد بين الندامسسى لا أثنى إن عَدَّدُوا الأربابسسا

وفيما عدا ذلك ، فإن البستاني قد سار على نهج فيتزجرالد غير أنه لم يكتف بتقليده ، بل أضاف إلى جانب ترجمته التي نشرها بعنوان و رباعيات عمر الخيام المصورة ، لوحات بالصور والرسوم الخيالية تُصور الخيام وهو يعبّ الخمر عبا أو يتعلق بفتاة حسناء فيتصور من يطالعها أن الخيام كان رجل خمر ونساء ، مما يؤثّر في فهم القارئ للنص الشعري .

ومهما يكن من أمر ، فقد دل البستاني المترجمين العرب الذين أتوا بعده مباشرة على الإمكانات الفنية اللانهائية التي تشتمل عليها منظومة فيتزجرالد ، فنهلوا جميعاً منها ، ثم صدروا عنها وقد اختلفت أساليبهم ، وتنوعت طرائقهم .

## ٢ ـ ترجمة السباعي

وكانت من أهم الترجمات غير المباشرة التي نشرت بعد ترجمة البستاني (١)،
تلك الترجمة الرائعة التي نشرها محمد السباعي للرباعيات في سنة ١٩٢٢ . وقد
عكف فيها - شأنه شأن البستاني - على منظومة فيتزجرالد، فنقلها بعينها إلى

(١) نشرت في الفترة الزمنية الفاصلة بين ترجمتي البستاني والسباعي، ترجمة لعبد اللطيف النشار عن
منظومة فيتزجرالد، جعلها في شكل ثمانيات، وقد نشرها في مجلة رمسيس على مدى خمسة أعداد
متالية سنة ١٩١٧، لكن تلك الترجمة لم تحظ بكثير من الاهتمام.

العربية ، لكنه جعلها على شكل خماسيات على النحو التالي :

فارتشف ريق العَنَاقيديَيد ما تُقاسي من تباريح الكَمَد لا تُوَجَّل فُرصَةَ اليَومِ لَغَد وامُصابي من غَد إِنْ أَقَبَسُلا ورُفَاتي هَامَةٌ تَعْوي بِقَاعِ (١)

ولقد أثارت ترجمتُه عاصفة من الاستحسان عبر عنها النقاد العرب في تعليقاتهم، ولقد نظر المازني إلى ترجمته عن الإنجليزية بعين القبول والرضا، ووصف عمله بقوله: ( .. حتى لكأن ما تُرجم كان قد كُتب بالعربية في الأصل ... على أن قدرة محمد السباعي الحقيقية في الترجمة تتجلي فيها الدقة والأصالة، فهو من أكثر المترجمين متحافظة على الأصل، وأقدرهم أيضاً على جزالة اللغة العربية وجمالها . ؟ وقال عنه سلامة موسى : ( إن السباعي قد فاز بحراحل على غيره في ترجمة الرباعيات، وليس ذلك بغريب، فالتبريز - على الدوام - لمن كان أكثر تضلعاً في اللغة وإتقان صنعة، والسباعي لا يُزاحَم في كلتا الحالتين ؟ واستحسن الأستاذ مصطفى لطفي المنفلوطي عمله، وأشار إلى ( أنه في ترجمته أكثر مبلاً إلى التندر بالغريب وتدوين التراكيب الجزلة منه إلى السلاسة والرقة ، ولعاً باللغة العربية وشغفاً بإحيائها ) ( ) .

فالمنفلوطي وإن كان قد عدًّ التندَّر بالغريب والبعد عن السهولة والبساطة عند السباعي محمدة لأنه يقصد بها إحياء اللغة العربية الرصينة الجزلة ، فقد عدّ «أحمد حامد الصراف » هذا الصنيع في ترجمة السباعي نقيصة ، « ففيها من الألفاظ المهجورة والتعابير الثقيلة على الأسماع ما يعافه الذوق ويجه السمع » . وحين وازن بين ترجمتي البستاني والسباعي للرباعيات رأي أنه : « من حيث السبك والسباسة والرقة والروعة دون ترجمة البستاني ... ولهذا لم تشتهر كاشتهار (١) ترجمة للرباعية رقم ٢١ عند فيتزجرالد، والهامة هي الرأس . وكان العرب في القديم يعتقدون أن الرجل إذا تُتل فلم يدرك بتأره عرجت هامة من نوع اليوم من قبره فلا تزال تصبح حتى يُتأر له . (٢) راجع آراه النقاد العرب حول ترجمة السباعي للرباعيات في رسالة الدكتور عبد الحفيظ محمد حسن : عمر الخيام .. رسالة دكتوراه ، ص ١١٥ - ١١٨ .

ترجمة البستاني ، <sup>(١)</sup> .

ووضع الأستاذ روكسن بن زائد العزيزي كلاً من البستاني والسباعي في كفة واحدة عندما عدّهما من مترجمي الرباعيات غير الموقّين (٢) .

٣-الترجمات غير المباشرة : نظرة نقدية

الملاحظ أن هذه الترجمات غير المباشرة :

١ - قد شخصت ببصرها لا إلى الأصل الفارسي للرباعيات ، بل إلى منظومة فيتزجرالد ، ولذلك تحمل المترجمون الرواد من العرب - ومن أتى بعدهم فلف لعنه وسار على دربهم - أوزار الشاعر الإنجليزي دون أن يدروا ، وكان أهم هذه الأوزار - من الوجهة الفنية - الخروج على التقاليد الفنية الموروثة في الأدب الفارسي لقالب الرباعي (٣) .

٢- لم يُعن أحد من المترجمين الرواد-شأنهم في ذلك شأن فيتزجر الد-برد الرباعيات إلى أصولها الفارسية وتوثيق نسبتها إلى الخيام، فانطبعت عنه في أذمان العرب صورة تخالف صورة العالم الزاهد الوقور كما اتضحت من شهادات معاصريه، وما اشتملت عليه رسائله وأشعاره العربية من آراء.

٣- لم يتسع قالب الرباعي لأداء المعنى الذي أراده هؤلاء المترجمون العرب، فلجأ بعضهم إلى ترجمة الرباعية إلى سباعية كالبستاني، أو شمانية كالنشار، أو خماسية كالسباعي؛ ويفسر أحد النقاد العرب السبب في ذلك بأن: ١ الذي يُعلم أن الرباعيات يحتوي بعضها على صور عديدة لا يستطيع شخص مهما أوتي من

البراعة في إحكام الترجمة أن يؤديها في رباعية واحدة كاملة ،(١).

وكان لهذا التغيير في القالب والخروج على ضرب الرباعي (أثر فعال في ظلم روح الخيام ) ، إذ اتسع لتصرف المترجم وزياداته التي تعبر عن روحه هو وفلسفته ، التي يرى فيها استكمالاً لروح الرباعيات وفلسفتها (٢)، وإن كان هذا الخروج في بعض الأحيان يُعدُّ بمثابة فسحة تتبع للمترجم أن يعبر عن المعنى (٣) المودع في الرباعية تعبيراً كاملاً دون نقصان .

 أن الحركة النقدية التي نشطت حول هذه الترجمات قد وسعت دائرة الاهتمام بالخيام ورباعياته ، فأدلى كثير من الأدباء - كما لاحظنا فيما سبق -بدلوهم في ميدان الموازنة بين الترجمات بعضها وبعض ، أو بين بعض الترجمات وأصولها الإنجليزية .

كما حفزت هذه الحركة أدباء آخرين مجيدين على أن يرتادوا - بدورهم - هذا المجال ، كالشاعر المعروف أحمد زكي أبي شادي ( ١٩٥٢ - ١٩٥٥ ) الذي لم يعتجبه من المترجمين أن يخرجوا على أسلوب المؤلف تعبيراً وخيالاً وفكراً ، مكتفين بما يسمونه ( روح الموضوع ) ، فإن هذا ( ليس من الأمانة في شئ .. إلا إذا اقترن بالتنبيه الوافي إلى وجود الخلاف بين الأصل والترجمة ) .

ومن أجل ذلك أقدم أبو شادي على ترجمة الرباعيات (1) مراعياً طريقة رأى أنه يخالف بها من سبقه من المترجمين: ﴿ ومذهبنا في الترجمة رعاية حرمة الأصل، ولوجاء أسلوب الترجمة مركزاً ﴾ (٠)

<sup>(</sup>١) روكسن بن زائد العزيزي : شاعر الإنسانية : أبو شادي : القاهرة ١٩٥٥ ، ص ٩٠ ، ٩١ . (٢) انظر : يوسف بكار ، الترجمات العربية ... ص ٥٣ .

<sup>(</sup>٣) انظر: عبد الحفيظ محمد حسن، رياعيات الخيام ... ص ١١٠ .

<sup>(</sup>٤) نظم أبو شدادي الرباعيات أولاً عن ترجمة الزهاوي الشرية (بين سنتي ١٩٢٨ و ١٩٣١ )، ثم ترجم الرباعيات بعد ذلك عام ١٩٥١ عن منظومة فيتزجرالد، ونظراً لما رأى من تصرف الشاعر

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق ، ص ٣١ .

## ب-الترجمات المباشرة

نعرض في هذا الباب لترجمتين يمكن أن تمثلا الاتجاه العام الذي سارت فيه الترجمات العربية المباشرة ، وهي الترجمة الشعرية لأحمد رامي ، والترجمة النثرية لأحمد الصافي النجفي ، ثم نُتبع هذا العرض بدراسة نقدية مقارنة تنتظم ما تم من ترجمات من هذا النوع .

## ١ \_ ترجمة أحمد رامي

كان أحمد رامي ( ١٩٩٢ - ١٩٩١ ) أول من نقل الرباعيات مباشرة عن الفارسية، وقد تعلق بالخيام منذ عهد الصبا عندما وقعت في يده ترجمة البستاني للرباعيات وهو طالب في السنة الأولى بالمرحلة الثانوية ، وبعد سنتين طالع ترجمة السباعي ، ولما التحق بدار المعلمين العليا ، وأتقن الإنجليزية ، قرأ منظومة في شيتر جرالد . لكن داخله حينذاك إحساس بأن الرباعيات لابد وأن تكون في أصولها الفارسية أروع وأجمل عا قرأه لها من ترجمات .

وعندما عُين موظفاً بدار الكتب المصرية بعد تخرجه أوفَدتُه الدار إلى فرنسا لدراسة فن المكتبات وتَعَلَّم اللغة الفارسية في مدرسة اللغات الشرقية بباريس . يقول \* فقرأت أبواباً عديدة من الشاهنامه وكلستان ( السعدي ) ، وأنوار سهيلي المعروف بكتاب \* كليلة ودمنة » ، ووقعت لي نسخة \* رباعيات الخيام » التي قام بنشرها سنة ١٨٦٧ م المستشرق الفرنسي \* نيقولا » عن نسخة طهران ، فانقطعت لقراءتها ، وتوفَّرت على درسها ، حتى إذا انتهيت منها دار بخلدي أن أنقلها عن الفارسية إلى الشعر العربي رباعيات كما نظمها الخيام ، وشجعني على ذلك افتقار اللغة العربية ، في ذلك العهد ، إلى هذه الرباعيات منقولة عن اللغة الفارسية هـ (١٠).

وأشار رامي إلى أنه راجع نسخ المخطوطات الفارسية في • المكتبة الأهلية بباريس »، وسافر إلى كل من • برلين »، و • لندن »، و • كيمبردج • فراجع مخطوطات الرباعيات المحفوظة في مكتباتها حتى إذا استكمل عُدّته عاد إلى باريس وانقطع لإتمام ترجمته .

(١) أحمد رامي ، رباعيات الخيام ، المقدمة ص ٢٩ - ٣٠ .

لننظر الآن في المميزات التي تميزت بها ترجمة رامي عن الترجمات السابقة غير المباشرة للرباعيات:

١ ـ بينما كان رامي منشغلاً بمطالعة رباعيات الخيام في أصولها الفارسية ، وترجماتها الفرنسية والإنجليزية جاءه في سنة ١٩٢٣ نبأ وفاة شقيقه الوحيد بمصر ، فحزن عليه حزناً شديداً ، واستمد من حزنه عليه قوة على تصوير الآلام التي أودعها الخيام رباعياته ، يقول : ﴿ فظهر لعيني بطلان الحياة التي نعي عليها في رباعياته ، فحسبتُني وأنا أترجمها أنظم رباعيات جديدة أودعها حزني على أخي الراحل في نضرة الشباب، وأصبر نفسي بقرضها على فقده ١٠١٠.

وهكذا امتزجت معاني الرباعيات في نفسه ، وترددت أصداؤها في أعماق وجدانه ، فصاغ ترجمتها صياغة بدت وكأنه قد ألهم هو معانيها ، ثما أعطاها بُعداً معنوياً فريداً ، ومذاقاً خاصاً يصعب أن نصادفه عند غيره من المترجمين عامة .

٢ ـ صب رامي مختاراته ، التي بلغت ١٦٨ رباعية في قالب الرباعي على نحو ما كانت عليه في لغتها الأصلية ، فبدا ما كان يراه المترجمون عن الإنجليزية مستحيلاً صعب التحقيق أمراً سهلاً ميسوراً ، بل مقبولاً مساغاً .

٣ ـ استطاع رامي أن يستلهم روح الرباعيات الخيامية ، في بساطتها ١ ولقد كانت البساطة هي أهم ما يتميز به عمر الخيام ، (٢) ، وحافظ ا رامي ، في الوقت نفسه على جزالة الرباعيات ودقة صُورَها ، كما تتجلى في أصولها الفارسية ، ولعل السبب في ذلك راجع إلى طول معايشته للرباعيات ، وإخلاصه للفكرة التي خامرته واستولت على كيانه ، وهي إتحاف الأدب العربي بترجمة للرباعيات أقرب ما تكون إلى روح الخيام.

٤ ـ رغم أن رامي أفرد هذه الترجمة في شكل رباعيات متفرقة ، لا يربط بينها رابط من معنى أو موضوع ، حفاظاً منه على وحدة الرباعية في الفارسية جاءت ترجمته متناغمة متجاوبة مع الذوق العربي ، وكان هو حريصاً كل الحرص ( على (١) أحمد رامي : رياعيات ... ص ٣١، ٣٠ . (١) أحمد رامي : رياعيات ... ص ٣١، ٣٠ . (٢) G.F. Maine , Edward Fitz - Gerald , the Man .. P. 26

أن تتحرك رباعياته في مدار الشعر العربي بكل أدواته الصياغية والتخيلية والغنائية مثلما هي في شعره هو تماماً ع<sup>(١)</sup>.

٥ - كان رامي قد أدرك أن ( فيتزجر الد أهمل قسماً كبيراً من رباعيات الخيام ، وهو قسم المناجاة ( <sup>(۲)</sup> ، لأن الشاعر الإنجليزي وجده - فيما يبدو - قسماً لا يتفق مع سياق منظومته ، كما سبق أن ذكرنا ، وقد انعكس ذلك النقص في الترجمات العوبية السابقة كلها <sup>(۳)</sup> ، فحرص رامي في ترجمته على تفادي هذا النقص الكبير ، وترجم عدداً من الرباعيات الرائعة في هذا القسم كالرباعية التالية ( <sup>(۲)</sup> ) :

إِنْ لَمْ أَكُنْ الْحَلَّصَاتُ فِي طَاعَتِسَكَ فإنَّنِي أَطْمَعُ فِي رَحْمَتِسَسَكَ وإنَّمَسِسا يَشْفَعُ لِي أنَّسَسنِي قذ عِشْتُ لا أَشْوِكُ فِي وَحْدَتِكَ (<sup>3)</sup>

والرباعية الختامية (١٦٨):

ياعًالمَ الأسرارِ علمَ اليقيد - سن ياكاشفَ الضُّرُ عن البانسسين ياقابسسل الأعذار فنسنًا إلى ظلّك ، فاقبَل تَوْبةَ التَّاسسِين (٥).

(١) يوسف بكار: الترجمات ... ص ٩٢ .

(٣) أحمد رامي في رده على المازني، جريدة الأخبار، العدد الصادر في ٦/٨/ ١٩٣٤، نقلاً عن عبد الحفيظ محمد حسن، رباعيات الخيام ... ص ١٧٧.

(٣) حاول البستاني ، كما ذكرنا ـ أن يضادى هذا النقص فأثبت في افتتاحية ترجمته سباعية أدمج فيها ترجمة لثلاث رباعيات فارسية في المناجاة .

(٤) مصراعها الأول الكرك وكوهر طاعت نسفتم هركز اله ولم يجزها كل من فروغي ودشتي . واختارها سعيد نقيسي في مجموعته ، وأجازها محمد بن عبد الوهاب القزويني من بين الرباعيات التي وردت في طبعة روزن .

مي ووسطي الأول: 3 أي عالم أسرار ضمير همه كس 4 لم يجزها كل من فروغي ودشتي ، وانظر يوسف بكار ، الترجمات ... ص ٩٣ . وبرغم هذه الميزات التي تميزت بها ترجمة « رامي » عن سائر الترجمات السابقة ، ثارت حولها مجموعة من التعليقات والانتقادات ، واختلفت آراء النقاد إذاءها ، فقال محمد فريد أبو حديد : « وإنا لمغتبطون بأن في مصر مثل رامي من ينقنا بمثل هذا اللفظ السهل المتنع شيئاً من اللذات المعنوية التي يشعر بها قارئ رباعيات الخيام » (۱) بينما وصفها العزيزي بأنها « ترجمة هزيلة خاوية» (۲) ، وربما أجفل النقاد العرب عن الخوض في نقد ترجمة « رامي » لأنهم لم يكونوا يعرفون الفارسية التي تمت الترجمة عنها .

على أن أقسى نقد وجه إلى تزجمة رامي إغا جاء من إبراهيم المازني الذي وضع كلاً من ترجمتي أحمد رامي وأحمد حامد الصراف عن الفارسية في موازنة مع ترجمة فيتزجرالد الإنجليزية، وهو ما سنعرض له بعد أن نفرغ من عرض ترجمة الصراف.

# ٢ \_ ترجمة أحمد حامد الصراف (٣)

ترجع عناية الصراف بالفارسية إلى عهد الصبا ، فقد كانت مربيته العجوز «بي بي جان » هي التي فتحت له كُوة يُطل منها على رحاب الآداب الفارسية حين حدثته عن الخيام . فقد سمع منها لأول مرة باسم هذا الشاعر في أحدى ليالي الشتاء من عام ١٩١٨ ، فنشأ محباً لهذه الآداب ، شغوفاً بها ، وظل على شغفه طيلة حياته.

وربحا كنان الصراف أكثر من شُغل بمسألة توثيق الرباعيات من المترجمين العرب. ويبدو أنه قد اطمأن في أول الأمر إلى المجموعة التي جمعها «الدكتور فريدويخ روزن» (الألماني) فاختار منها في أولى طبعاته التي صدرت سنة ١٩٣١، (١) محمد فريد أبو حديد ، رباعات الخيام . مجلة اللواء الإسلامي ١١/ ٩/ ١٩٢٤ ، نقلاً عن عبد الحفيظ محمد حين : رباعات ... ص ١٥٠٠ .

(٢) روكسن العزيزي: مقدمته لترجمة أبي شادي: رباعيات الخيام عن عمريات فيتزجراك ، ص١٦٠. (٣) ولد في كريلاء سنة ١٩٠٠ ، وتوفي ببغداد ١٩٨٥ ، تكلم الفارسية العامية منذ نشأته بكريلاء التي غمرتها المعجمية و وأصبح كل من ولد أو سكن فيها يتكلم الفارسية ويلم بها على اختلاف لهجاتهم كما يصوح هو في مقدمة ترجمته للرباعيات . وقد درس الصراف الحفوق واشتغل بالمحاماة وانتخب عضواً مؤازراً في مجمع اللغة العربية بدمشق سنة ١٩٤٨ . ١٥٣ رباعية ، لكنه ما لبث أن ظفر بطبعة حجرية أخرى طُبعت في بومباي في محرم الحرام سنة ١٢٩٧ هجرية مع رباعيات الشاعر الشهير بابا طاهر ، • ثم اطَّلعنا على نسخة المرحوم الأديب حسين دانش ، ونسخة الأديب فروغي ذكاء الملك ، ونسخة البروفسور الدكتور فريدريخ روزن ، وبعد فحص ودرس وتدقيق أيقنًا أن هذه النسخ الثلاث الأخيرة هي أصح النسخ ١١٠٠).

وقد استند الصراف إلى هذه الطبعات الثلاث وأخرج طبعته الثالثة في بغداد سنة ١٩٦١ ، التي زاد عدد الرباعيات فيها فبلغ ٢٠٠ رباعية ؛ فزادت بذلك ٤٧ رباعية عن الطبعة الأولى.

ولكن كيف يمكن لرجل شغلته مسألة التوثيق أن يجازف باختيار هذا العدد الكبير وينسبه إلى الخيام؟ الواقع أن الصراف كان متناقضاً مع زعمه العناية بالتوثيق حين توسع في اختياراته شيئاً فشيئاً ، ولو أن هاجس التوثيق كان يشغله حقاً لكان قد أعاد النظر في رباعيات الطبعة الأولى ، فاختصر منها أو أبقى عليها على الأقل، أما أن يزيد عليها فيبلغ بها مائتي رباعية ، فهذا هو التناقض بعينه (٢).

والواقع أن الصراف لم يكن مقتنعاً في قرارة نفسه بصنيعه هذا ، فظل مرتاباً متشككاً في مختاراته ، إذ صرح بقوله : ﴿ ومازال الريب يعتريني من صحة الرباعيات التي نُسبت إلى الخيام \*(٣).

ويبدو أن الصراف بذل جهداً كبيراً في ترجمة هذه الرباعيات نثراً . ولأنه لم يلزم نفسه بقيود الشعر فقد جاءت ترجمته على درجة كبيرة من الدقة ، وكان حريصاً على ﴿ تقريب الترجمة إلى الذوق والأسلوب العربيين ؛ (٤).

(١) أحمد حامد الصراف: عمر الحيام، الحكيم الرياضي الفلكي النيسابوري، بغداد، الطبعة الثالثة

(٣) الصراف : عمر الخيام ، ص ٣٢٢ . (٤) أيضاً .

<sup>(</sup>٢) لا سيما إذا علمنا أن عدد الرباعيات في نسخة فروغي ثبلغ ١٧٨ رباعية ، أما عددها في نسخة دانش فتبلغ Af رباعية فقط، وهما من النسخ الثلاث التي اعتمد عليها الصراف وأشاد بصحتها، فعد الرباعيات في نسختي فروغي ودانش أقل من عددها عند الصراف.

وتعد ترجمة الصراف - في رأينا - من أهم الترجمات العربية لرباعيات الخيام من حيث دقتها ، ووفاؤها بالمعني الأصلي ، وأداؤها للفكرة ، ومحافظتها على من حيث دقتها ، ووفاؤها بالمعني الأصلي ، وأداؤها الشديد من الأصل الفارسي عكن أن يفيد بها من لا يعرفون الفارسية من المشتغلين بالأدب المقارن ، فيتخذونها معياراً يزنون به مدى التزام الترجمات الشعرية بأداء المعنى الذي اشتملت عليه الرباعيات الفارسية .

ولا يعيب بعض الرباعيات إلا الحرفية الصارمة التي ألجأت المترجم إلى أن يجعل كل شطرة فيها في جملة مستقلة ، دون أن يحسب حساباً للربط والتماسك بين الجمل والعبارات ، وهو التماسك الذي يصون للرباعية وحدتها المتينة في الأدب الفارسي(١).

والحق أن ترجمة الصراف النثرية تتشابه تماماً مع ترجمات نثرية مباشرة أخري ، كترجمة د الزهاوي النثرية ، وترجمة أبي النصر مبشر الطرازي (٢٠) . ويمكننا أن نلحظ من ترجمة كل منهم للرباعية التالية :

نیکی وبدی که در نهاد بشسراست شادی و غمی که در قضا و قدراست باچرخ مکن حواله کاندر ره عقل چرخ از تو هزار بار بیجاره تر است (۳) ترجمها الزهاوی (۱):

لا تَعْزُونَ إلى الفلك الخير والشر اللذين هما من غريزة البشر ، والفرح والغم
 اللذين هما من القضاء والقدر ، فإنه أعجز منك ألف مرة ؛

 <sup>(</sup>١) انظر: يوسف بكار ، الترجمات .. ص ٢٩١ ، ٢٩٢ ، وقد استشهد الدكتور بكار على ذلك ببعض
 الأمثلة من ترجمة الصراف .

<sup>(</sup>٢) انظر عبد الخفيظ محمد حسن ، رباعيات الخيام ... ص ٢٣٩ .

<sup>(</sup>٣) اختارها فروغي ٨٣ ، وهدايت ، وغيرهما .

 <sup>(</sup>٤) جميل صدقي الرهاوي، الشاعر والأديب المروف، ولد ببغداد الأبوين كردين سنة ١٨٦٣، وتُوفي
 سنة ١٩٣٦، وهو من أهم مترجمي الرباعيات. انظر: الزهاوي: رباعيات الحيام، بغداد ١٩٢٨، ص٥٥

## ويترجمها الصراف :

لا تعزون إلى الفلك الخير والشر اللذين هما من غريزة البشر ، والفرح والغم اللذين هما من القضاء والقدر ، لأن الفلك من طريق العقل - أعجز منك ألف مرة (١) .

## ثم يترجمها الطرازي<sup>(٢)</sup>:

لا تعزون إلى الفلك الخير والشر اللذين هما في طبيعة البشر ، ولا الفرح والغم اللذين هما في شئون القضاء والقدر ، لأن الفلك في سبيل العقل (بمقتضاه) أعجز منك ألف مرة ( لأنه مخلوق وفوقه الخالق عز وجل يدبره كيف شاء ) » .

وليس لهذا التشابه في الترجمات الثلاث - في رأينا - من سبب إلا محاولة هؤلاء المترجمين الالتزام بالنص الفارسي للرباعية ، ونقله إلى العربية نقلاً أميناً ووَنْ تَعريف (٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) عمر الخيام ، الطبعة الأولي ص ٢٢٨ .

<sup>(</sup>٢) أبو النصر مبشر الطرازي الحسيني ، من تركستان الغربية ، أتم دراسته العليا بجامعة بخارى ، 
(٢) أبو النصر مبشر الطرازي الحسيني ، من تركستان الغربية ، أتم دراسته العليا بجامعة بخارى ، 
وتخصص في علم التفسير والحديث والأدب العربي ، وله مجموعة من المؤلفات والأشعار العربية 
والقارسية ، هاجر إلى أفغانستان هرباً من الغزو الشيوعي لبلاده ، ثم استقر في مصر منذ سنة ١٩٤٥ ، 
وتوفي عام ١٩٧٧ . وقد الف الطرازي كتابه \* كشف اللنام عن رباعيات عمر الحيام ، على فكرة الشك 
في معظم الرباعيات وخاصة الحمرية منها والإلحادية ، واكنفي الطرازي بإجازة أربعين رباعية لعدم 
مخالفتها المبدأ الحقيقي للخيام ومكانته العلمية وعقيدته الإسلامية ، وأعرض عن باقي الرباعيات . 
(٣) وهذا لا يمنع أن يكون المترجمون اللاحقون منهم قد أفادوا بالترجمات السابقة عليهم كإفادة 
الطرازي مثلاً بترجمة الصراف .

# جدول ببيان أهم الترجمات العربية للرباعيات (١)

أولاً : الترجمات غير المباشرة

| اللغة التي<br>عنها التر- | نوع الترجمة<br>شعرية / نثرية | مكان وتاريخ نشر<br>الطبعة الأولى | , |
|--------------------------|------------------------------|----------------------------------|---|
|                          |                              |                                  |   |

|   |     | اللغة التي نقلت<br>عنها الترجمة | نوع الترجمة<br>شعرية / نثرية | محان وتاريخ نشر<br>الطبعة الأولى | اسم المترجم       | ٢ |
|---|-----|---------------------------------|------------------------------|----------------------------------|-------------------|---|
| 1 | ۸٠  | الإنجليزية                      | شعر : سباعيات                | بيروت ١٩١٢                       | وديع البستاني     | ١ |
|   | YA  | ,                               | شعر : ثمانيات                | مصر ۱۹۱۷ (۱۹۷۶)                  | عبد اللطيف النشار | ۲ |
| 1 | 1.1 | ,                               | شعر: خماسيات                 | مصر ۱۹۲۲                         | محمد السباعي      | ٣ |
| ١ | 1.7 | ,                               | نثر                          | مصر ۱۹٤۷                         | توفيق مغرج        | ŧ |
| ١ | 1+4 | ,                               | شعر : بيتان                  | بیروت ۱۹۵۲                       | أحمد زكي أبو شادي | ۰ |
| l | V٥  | ,                               | نثو                          | دمشق ۱۹۵۸                        | نويل عبد الأحد    | ٦ |

## ثانياً: الترجمات المباشرة

| 134 | الفارسية        | شعر : رباعیات   | مصر ۱۹۲۶            | أحمد رامي          | ١  |
|-----|-----------------|-----------------|---------------------|--------------------|----|
| 14. | ,               | نثر/ شعر: بيتان | بغناد ۱۹۲۸          | جميل صدقي الزهاوي  | ۲. |
| 201 | ,               | شعر:بيتان       | دمشق ۱۹۳۱           | أحمد الصافي النجفي | ۳  |
| 109 | ,               | شعر:بيتان       | بغلاد ۱۹۵۰          | طالب الحيدري       | ٤  |
| 741 | ,               | شعر : رباعیات   | مصر ۱۹۵۱            | عبدالحق فاضل       |    |
| 111 | •               | شعر:بيتان       | بغداد ۱۹٦٤          | حكمت البدري        | ٦  |
| 101 | ,               | شعر : رباعیات   | البحرين/ بيروت ١٩٦٦ | إبراهيم العريض     | ٧  |
| 174 | الفارسية        | نظم: رباعيات    | بغداد ۱۹٦۸          | مهدي جاسم الشماسي  | ^  |
|     | (مختارات فروغی) |                 |                     |                    |    |

(١) يضم هذا الجدول الترجمات التي : ـ نشرت بالعربية الفصحي .. طبعت في كتاب مستقل ـ لقيت عناية الفاهد والقراء العرب أن يكون مدف المرجم تقديم ترجمة شبه كاملة لفلسفة الرباعيات كما ارتآها هو \_ ألا يداخل الترجمة إسقاط ذاتي من المترجم على نرجمته للرباعيات فيتعد بها عن الترجمة الأمينة . ومن ثم فالجدول لا يشتمل على الترجمات التي لا تتوافر فيها هذه الشروط ، وقد اعتمدنا في المعلومات الواردة بالجدول على ما لدينا من ترجمات عربية ، وكذلك على الدراستين المهمتين اللتين قام بهما كل من الأستاذ الدكتور يوسف بكار : الترجمات العربية لرباعيات الخيام والدكتور عبد الحفيظ محمد حسن: رباعيات الخيام بين الأصل الفارسي والترجمة العربية، وقد سبقت الإشارة إليهما في تنايا البحث.

## ٣- الترجمات المباشرة : نظرة نقدية مقارنة

كانت الترجمات غير المباشرة عن الإنجليزية هي التي لفتت الأدباء العرب إلى أهمية الاعتماد على الأصول الفارسية في ترجمة الرباعيات، وإلى أن هذه الأصول لابد وأن تكون مشتملة على نبع فياض من الفن والإبداع، حتى قال أحدهم وهو أحمد الصافي النجفي - لنفسه بعد أن قرأ ترجمة البستاني غير المباشرة: « إن كان هذا أثر التعريب، فما هو أثر الأصل ؟! ، فأقبل من لم يكن يعرف الفارسية منهم على تعلّمها لترجمة الرباعيات عن لغتها الأصلية، بهدف يعرف لغنا العربية بالنكات الأدبية الرائعة التي تشتمل عليها تلك الرباعيات.

لقد بدا لهؤلاء المترجمين عن الفارسية أن الرباعيات في لغتها الأم وبيئتها الأصلية لابد وأن تكون منطوية على أسرار مودعة من براعة السبك وعبقرية التصوير ، وأنها - با تشتمل عليه من إمكانات فنية لا نهائية - تتبح لكل مترجم أن ينظر إليها من جانب مختلف وزاوية مباينة ، وأنها لا تَخْلَقُ من كشرة التناول والمعالجة . ومن هنا تعددت الترجمات واختلفت ، ولم يمنع هذا التعدد والاختلاف مترجمين آخرين من أن يجربوا الترجمة من جليد حين يأنسون من أنفسهم القدرة على التفنن والإبداع والتنويع ، واكتشاف المزيد من الأسرار الفنية المودعة هناك ، فلم تتوقف ترجمات الرباعيات - مباشرة كانت أو غير مباشرة - في العربية حتى الآن .

ولقد غلبت الترجمات المباشرة بعد ظهور أول ترجمة منها ، وهي ترجمة أحمد رامي سنة ١٩٢٤ ، فلم نعد نرى من الترجمات غير المباشرة بعد ذلك السنة إلا القليل . (كما هو مبين في الجدول) .

و يمكننا أن نجمل ملاحظاتنا النقدية المقارنة على الترجمات المباشرة للرباعيات في عدد من النقاط الرئيسية هي :

الصياغة الفنية ، الترجمات المباشرة بين الذوقين العربي والفارسي ، الترجمات المباشرة وآراء النقاد ، قضية التوثيق . ونعرض فيما يلي لكل واحدة من هذه النقاط على حدة :

#### أ\_الصياغة الفنية

١ ـ حافظ المترجمون عن الفارسية على وحدة الرباعية الفارسية فلم يلجأوا إلى المزج بين الرباعيات، أو نظمها في أنشودة واحدة، كما فعل \* فيتزجرالد » ومن تابعه من المترجمين العرب. وقد عمد بعض المترجمين - كعبد الحق فاضل ومبشر الطرازي - إلى ترتيب الرباعيات على نحو يخالف ترتيبها في أصولها الفارسة .

٢ ـ حرص بعض المسرجمين - كإبراهيم العريض - على الإبضاء على وزن
 الرباعية الفارسية ( الهزج ) دون تغيير ، لأن الفرس ما اختاروا \* وزناً خاصاً لسبك
 الرباعيات إلا لأنهم وجدوه في لغتهم أوفق الأوزان كلها لتصوير نواحي
 الشعور \* (١) .

" - نقل بعض المترجمين إلى العربية - ضمن ترجمته - عدداً من الألفاظ الفارسية والمعربة . ومن أبرز هؤلاء المترجمين : أحمد الصافي النجفي ، وعبد الحق فاضل (٢) . ومن بين الألفاظ الفارسية التي استخدمها المترجمون : الجوكان (الصولجان) كوز ، آجر ، كباب ، طاس ، نكته ، وغيرها .

كذلك أثبت بعض المترجمين - كالنجفي - الأصول الفارسية للرباعيات مقابل ترجمته الشعرية لها .

٤ ـ ظهرت إلى جانب الترجمات الشعرية المباشرة ترجمات نثرية عن الفارسية حرص أصحابها على أن تكون أقرب إلى الأصل الفارسي من الترجمة الشعرية، ورغم أن المعنى يصل إلينا عن طريق الترجمات النثرية جافاً بغير موسيقى تطرب لها النفس، فإن الترجمات النثرية تحافظ عليه وتنقله نقلاً بأمانة ، كما تحافظ على الصورة أيضاً وتنقلها نقلاً أميناً (٣).

<sup>(</sup>١) إبراهيم العريض : وباعيات الحيام ، بيروت ١٩٨٤ ، ص ٢٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر يوسف بكار ، الترجمات العربية ... ص ١٩٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر : عبد الحفيظ محمد حسن : رباعبات الخيام .... ص ٢٤٠ .

م. بدا بعض المترجمين عن الفارسية \_ وخاصة من كان منهم يجيد لغة أوربية
 أو أكثر كأحمد رامي وإبراهيم العُريُض \_ بدا وكأنه أفاد بوضوح في ترجمته من
 الترجمات الإنجليزية والفرنسية (١) .

## ب ـ بين الذوقين العربي والفارسي

حرص بعض المترجمين عن الفارسية على مراعاة الذوق العربي في الترجمة ، كأحمد الصافي النجفي (٢) ، على حين حرص بعضهم الآخر على نقل الذوق الفارسي بتشبيهاته واستعاراته دون تغيير إلى أدبنا العربي ، من هؤلاء عبد الحق فاضل الذي بين أنه أبقى في ترجمته للرباعيات على التشبيهات والاستعارات الواردة كما هي دون تغيير حتى ولو كانت تخالف الذوق العربي (٣) .

ويبدو أن عبد الحق فاضل حاول بطريقته هذه أن يجعل الذوق الفارسي مقبولاً لدى القارئ العربي . ويمكننا أن نتين وجه الاختلاف بين الطريقتين في ترجمة كل من النجفي وفاضل للرباعية التالية :

دنیا بمراد رانده گیر آخر چسسسه وین نامه عمر خوانده گیر آخر چه گیرم که بکام دل بماندی صد سال صد سال دیگر بمانده گیر آخر چه (٤) وترجمتها:

وقد ترجمها اعبد الحق فاضل٬ شعراً على النحو التالي : ( رباعية رقم ٢١٢ ) .

<sup>(</sup>۱) راجع: يوسف بكار: الترجمات . ١٥٤ ـ ١٥٥ ، عبد الحفيظ محمد حسن : رباعيات . ص ، ١٤٧ (٢) انظر: أحمد الصافي النجفي : رباعيات عمر الخيام ، دمشق ١٩٣١ ، ص ٧ .

<sup>(</sup>٣) انظر : عبد الحق فاضّل : ثورة الخيام ، مقدمة الرباعيات ، بيروت ١٩٦٨ ، ص ١٤ وما بعدها .

<sup>(</sup>٤) اختارها صادق هدايت ، وأعرض عنها فروغي ودشتي .

افسرض الدَّعسر بما تأمرُ مسسراً ثم ماذا ؟ افرض انْ قد قَرأت الكونَ سفْراً ثم ماذا ؟ هبك قد عشت سعيد القلب عصرا ثم ماذا ؟ ثم بعد العصر عصراً ، أو فَدَهُــرا ثم ماذا ؟

لقد حاول المترجم هنا أن يستعمل إيقاعاً من الإيقاعات الفارسية الغريبة على الذوق العربي ، حين استخدم ما يسمي في الفارسية بالرديف(١) ، الذي يلي القافية الأصلية ويتكرر في كل الشطرات أو الأبيات. فالقافية هنا هي الراء. والرديف هو: ثم ماذا . وهذا النوع من الإيقاع ـ وإن كان غريباً على العربية ـ شائع في الفارسية ، استعمله كبار شعراء الفرس كسنائي الغزنوي وجلال الدين الرومي ، وغيرهما .

أما النجفي فقد ترجم الرباعية على النحو التالي : (٤٨) .

هَبُ الدُّنيا كما تهواهُ كانت وكنتَ قُرأتَ أسفارَ الحيساة وهَبْكَ بِلغتَها مائتين حَوْلًا فماذا بعدَ ذاكَ سوى الممات

لقد ترجم النجفي الرباعية ترجمة تتفق والذوق العربي ، ﴿ وتصرف تصرفاً شعرياً حين لم ينصع انصياعاً أعمى للاستعمال الفارسي ... بل ترجمه بما يواثم الذوق العربي وطبيعة الشعر العربي ، (٢) .

على أن النجفي إذا كان قد أحسن صنعاً بمراعاته لذوق القارئ العربي ، فإن علم الأدب المقارن لا يصادر رغبة المترجم في أن ينقل إلى لغته إيقاعاً جديداً عليها ، فربما حظي بالقبول فيها ، بشرط أن تكون لهذا النقل دلالة معنوية مرتبطة بالعمل الفني وتأثيره في نفس القارئ . ونحن إذا أمعنا النظر في ترجمة عبد الحق فاضل نجدها ـ برغم مجانبتها الشكلية للذوق العربي ـ أكثر التزاماً بروح الرباعية الفارسية في تأكيدها على مفتاح الرباعية الذي يفصح عنه التساؤل الملح : ثم ماذا؟ وهو تساؤل يعقب كل خطرة من خطرات الذهن وكل طموح من طموحات

<sup>(</sup>١) انظر : جلال الدين همائي ، صناعات أدبي ، طهران ١٣٣٩ هـ. ش .. ص ١٤ . (٢) يوسف بكار : الترجمات العربية ... ص ١٢٥ .

النفس، وكل أمل تصبو إليه حتى لو تحقق ... ثم ماذا ؟ هذا التساؤل الملح هو ما أراده الشاعر في الأصل، فإذا ما حاول المترجم أن ينقله بصورته ودلالاته إلى لغته ، فلا تثريب عليه، فربما صادف فيها من القبول ما يجعله مساغاً لأهل اللغة مستحباً لديهم.

## ج-الترجمات المباشرة في آراء النقاد

يبدو أن معظم النقاد لم يكونوا يعرفون اللغة الفارسية ، فلم يتعرضوا لمقارنة الترجمات المباشرة مع أصولها الفارسية ونقدها من هذه الناحية ، وإنما اقتصر همهم على الموازنة بين ما تُرجم من رباعيات عن طريق الإنجليزية وما تُرجم عن الأصل الفارسي مباشرة .

ولقد اختلفت آراء النقاد العرب وتباينت حول هذه القضية ، وكان بمن فضلً الترجمات المباشرة الأستاذ محمد فريد أبو حديد ، الذي رأي أن مثل هذه الترجمات تذيقنا وشيئاً من المتع المعنوية التي يشعر بها قارئ الخيام ، (١) .

أما الأستاذ إبراهيم عبد القادر المازني فقد قارن بين صورة الخيام كمما بينتها الترجمات العربية التي اعتمدت على الأصل الفارسي، وبخاصة ترجمتي أحمد رامي وأحمد حامد الصراف، وصورة الخيام كما ظهرت في منظومة فيتزجرالد الإنجليزية ؟ فبين أن هناك مفارقة بين الصورتين بقوله: « والخيام في رباعيات الصاحبين (٢)، سكير ظريف وأنيس حصيف وجليس خفيف، وذكر الموت على لسانه معسول لايفزع، والكلام عن القضاء والقدر لا تحس أنه يدور على غير اللسان (٣).. ويخيل إليك وأنت تقرأ رباعياته المترجمة إلى العربية عن الفارسية

<sup>(</sup>١) مجمد فريد أبو حديد، وباعيات الخيام، مجلة اللواء الإسلامي ١١/٩/٤/٩ نفلاً عن عبد الحفيظ محمد حسن : وباعيات ... ص ١٥٠.

 <sup>(</sup>٢) يعني بالصاحبين: أحمد حامد الصراف، وأحمد رامي، وقد ترجمها كلاهما ترجمة مباشرة عن الفارسية: ترجمها الأول نثراً، والثاني شعراً كما ذكرنا.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم عبد القادر المازني: حصاد الهشيم . طبعة دار الشعب ص ٨٠.

كأن الخيام • كأولاد البلد ، أبناء الجيل الماضي في مصر ، عن كان هَمُهم أن يحيوا الليل بالشُّرب والطرب والأنس .. ولا تعدم من هؤلاء أيضاً فلسفة ، فقد تسمع منهم قولهم إن العمر قصير ، وإن المنايا راصدة ... إلخ ، (١) .

واستشهد المازني على ما يقول ببعض الرباعيات التي ترجمها رامي عن الفارسية مثل:

لا تُشغل البالَ بماضي الزَّمانُ ولا بِآتِي العيشِ بعدَ الأوانُ واغْمَم من الحاضرِ لذَّاتِبِه فليسَ في طبع الليالي الأمانُ

ويستطرد المازني متسائلاً مقارناً بين معاني هذه الرباعيات المترجمة عن الفارسية وبين منظومة فيتزجرالد قائلاً: • وهل ذكر ُ الأيام والفناء والأقدار هنا وفي أمثال هذه الرباعيات يشعرك بلفح الحرارة التي تحسها من رباعيات فيتزجرالد وألم الجنون من عجز الشاعر عن حل الألغاز التي يعالجها ، وفك المعميات التي يعانيها ، وكشف الأسرار التي يغوص عليها ؟ » ثم يخلص المازني إلى تفضيل فيتزجرالد أنه أضاف إلى الخيام روح الانزان، فتعادلت المرارة والتهكم وتكافأ الهم والاستخفاف ، ونضح على كآبة النفس ماء الورد ، وأطلق إلى جانب الفزع ضحكة ليعتدل الميزان » (٢).

وإذا نحن نظرنا ملياً إلى هذه المقارنة التي عقدها المازني بين الترجمات العربية المباشرة وبين منظومة فيتزجرالد، نجده قد أصدر منذ البداية حكمه بأفضلية المنظومة حين قال: ( الخيام الذي يصوره فيتزجرالد - فيما اختاره من رباعياته - شاعر لا يرتقي إلى الطبقة الأولى، ولا يقاربها، ولكنه شاعر له نظره وروحه وإلهامه، أما في الترجمتين العربيتين عن الفارسية فإنه يقصر عن ذلك ولا يرتفع إلى مستواه ».

<sup>(</sup>١) المازني، حصاد الهشيم ، ٧٨ .

<sup>(</sup>٢) الماري عصاد الهد. (٢) أيضاً ، ص ٧٥ .

والحبق أن المازني قد بني حكمه هذا على أساس خاطئ حين يضيف قوله : « فهو مثلاً ينهض إذا انبثق الفجر ليسكر ، أو كما يقول الشاعر أحمد رامي :

> شَقَّتْ يدُ الفَجر ستارَ الظَّلامُ فانهض ونَاولني صَبوح المُدامُ فَكُمْ تُحَيِّبِنا لِـــه طلعة ونحن لا نَملكُ رَدَّ السَّلام

يواصل المازني : ولكن فيتزجرالد يهمل هذا الصَّبوح ، ويضرب عن ذكر الخمر كراهة منه لاستقبال الشاعر جمال الفجر وهو مخمور ١٠١٠ .

وهكذا بني المازني حكمه المسبق على ترجمتي الصراف ورامي على أساس خاطئ تماماً ؛ فلقد بينا فيما سبق أن فيتزجرالد ما أقام منظومته وما بدأها إلا بالصبوح والخمر ، فكيف فات المازني ـ وهو ممن شاركوا في ترجمة الرباعيات إلى العربية عن منظومة فيتزجر الد(٢) - أن الشاعر الإنجليزي صور الخيام في صورة رجل لا تفارقه الخمر في ليله ونهاره ، وأن أولى رباعياته يتمثل فيها استقبال الشاعر للفجر وهو مخمور ؟

ولقد بدا المازني وكأنه قد فاته أن منظومة فيتزجرالد لم تكن عملاً فنياً مستقلاً ، وإنما هي ترجمة عن الفارسية ، ومن ثم ينبغي أن تكون ترجمة أمينة دقيقة ملتزمةً الأصل الذي تُرجمت عنه ، ولكن المازني لم يَنْحُ باللائمة على فيتزجرالد بسبب المفارقة بين صورة الخيام عنده وصورته في الأصول الفارسية ، وإنما أنحى المازني باللائمة على المترجمين العرب الذين احتفظوا بروح الأصل وتقيدوا به ، فأجلوا الخيام في صورة أخرى غير تلك التي عهدها المازني في المنظومة الإنجليزية، وبذلك انحصرت المقارنة عنده - في الواقع - بين الخيام كما تصوره الأصول الفارسية للرباعيات والخيام كما تصوره منظومة فيتزجرالد. لكن الغريب أنه فَضَّل صورة الخيام عند الشاعر الإنجليزي وعاف الأصل ، وقد فطن المازني في نهاية مقاله أن المقارنة انحصرت عنده بين الأصل الفارسي والصورة الإنجليزية ، وأن

 <sup>(</sup>١) المازني: حصاد الهشيم، ص ٧٥.
 (٢) نشر منها ثلاث عشرة رياعية مع أصولها الإنجليزية في حصاد الهشيم.

المترجمين العرب لا دخل لهم في الموضوع، فهو في حقيقة الأمر لم يسغ الأصل الذي نقلوه بأمانة عن الفارسية ، وإنما ساغ الصورة الإنجليزية برغم كل ما جري فيها من تغيير وتحوير ؛ يقول المازني : « إن الخمر في رباعيات الصاحبين ( يعني رامي والصراف) هي الأصل ، ولكنها في رباعيات فيتزجرالد هي النّوط الذي يعلق عليه الشاعر آراءه . ولعل الخيام لم يكن كذلك ، ولكنه هكذا أحلى وأشعر ، ولا ذنب للشاعر رامي ، ولا للأستاذ الصراف ، وإنما الذنب للأصل ، وهما خليقان بالشكر على أمانتهما ، غير أنا نستأذنهما في أن نقول إننا نؤثر تصرف فيتزجرالد (١٠) .

والواقع أن موقف المازني في تفضيل الترجمة على الأصل موقف غير مسبوق -فيما نعلم - في تاريخ النقد الأدبي ، إذ إن الأصل عند النقاد ، وخاصة في ميدان الشعر - لابد وأن يفضُل الترجمة ، لكن المازني عندما قارن بين الأصل الفارسي -كما بدا أمامه من الترجمات العربية المباشرة - والصورة الإنجليزية ، أعجبته الصورة - على زيفها - وكلف بها كلفا شديداً وفضّلها على الأصل الذي طرحه جانبا واتخذه وراءه ظهرياً .

ومهما يكن من أمر ، فإن ذوق المازني وعدم اعتداده بالأصول الفارسية للرباعيات لم يكن له صدى لدى الأدباء والمترجمين العرب الذين تصدوا لترجمة الرباعيات بعد نشر مقاله في كتابه \* حصاد الهشيم \* ( الطبعة الأولى ١٩٢٤ ) ، فضرب هؤلاء المترجمون صفحاً عن منظومة فيتزجرالد ، وشخصوا ببصرهم إلى الأصول الفارسية للرباعيات يترجمون عنها وينقلون إلى العربية منها ، فكثرت الترجمات المباشرة وتزايدت بجرور الأيام ، بينما قلت الترجمات غير المباشرة بشكل ملحوظ ( كما يتراءى لنا من الجدول ) .

#### د-الترجمات المباشرة وقضية التوثيق

لم يُعن من المترجمين العرب بمسألة توثيق الرباعيات \_ كما ذكرنا \_ إلا الأستاذ أحمد حامد الصراف ؛ فلقد راودته فكرة التوثيق وهو يهم بإصدار الطبعة الثانية

<sup>(</sup>١) المازني : حصاد الهشيم . ص ٨٠ .

من ترجمته ، وأجمع رأيه على أن يختط لنفسه خطة يراعيها في اختيار رباعياته معتمداً على مجموعات المخطوطات الموثقة ، لكنه توسع في الاختيار توسعاً أفسد عليه خطته ، ولذلك ظلت ترجمته - شأنها شأن سائر الترجمات العربية - غُلاً من التوثيق والتحقيق . فبقيت صورة الخيام - كما رسمتها الترجمات المبكرة غير المباشرة عن الإنجليزية - لاصقة في أذهان الناس ، ولم تفلح الترجمات المباشرة التي تحت عن الفارسية في تصحيح تلك الصورة ، لأنها ما امتازت بميزة التوثيق عن الترجمات المباشرة ) ، وإنما كان أصحابها كحاطب ليل قد اعتمدوا على الذوق الفني في اختيار الرباعيات ، وبدت لهم كل الرباعيات متكافئة متساوية القيمة من حيث نسبتها أو عدم نسبتها إلى الخيام .

وكم عانى هؤلاء المترجمون لأنهم أهملوا توثيق الرباعيات التي ترجموها عن الفارسية . فلقد كان القراء العرب ينتظرون من الترجمات المباشرة أن تقدم لهم الخيام في صورة أخرى غير تلك الصورة التي لعبت بها أهواء الغربين وأذواقهم ، فإذا بهذه الترجمات تأتي لكي تؤكد الصورة الغربية للخيام وتكرسها في نفوس الناس ولقد مثل هذا عذاباً من عذابات المترجمين عبر عنه أحمد الصافي النجفي يقوله : ﴿ وقد منعت إعادة طبع تلك الرباعيات عندما رأيتُها تضر بأكثرية القرآء الذين كانوا يسيئون الاستفادة منها ، إذ كانوا يقرأونها في الحانات ، ويزيدون من معاقرة بنت الحان ( يعني الخمر ) ، بينما كنت أهدف من الترجمة الناحية الفنية والجمالية فقط . ولقد ضحيت بجهودي في الترجمة وبالمنفعة المادية في سبيل المحافظة على صحة القراء خلقاً وعقلاً وجسماً هذا المعنى شعراً بقوله :

قد كنتُ من خمرة الخيّام مُتنشياً وإنما خَمرة الخيّام إلهـامُ يَظنُّهُ الجاهل المسكين مُنغَـمراً في الرَّاح يَطفو به في لجّها الجامُ فَراحَ يُدمن سكرا باسمه نَفَسَرٌ كأنَّهم إذ تُدارُ الكأسُ أنعـامُ ظننتُ ترجمة الخيام مأثـسرةً إذا بها لضعاف الرأي إجـرامُ

 <sup>(</sup>١) النجفي: شاعر يقص قص حباته ، مجلة أفكار الأردنية ، العدد ١٣ ، حزيران ١٩٦٧ ص ٥٩ ، نقلاً عن الدكتور يوسف بكار: الترجمات العربية ، ص ١١٧ . ١١٨ .

إِنْ كَانَ هَذَا مَالُ الشُّعر في نفسر لا كانَ شعرٌ ولا خَمْرٌ وخَسِّسام (١)

بيد أن صورة الخيام قد بدأت تعتدل في نظر العرب في العقود الخمسة الأخيرة بعدما عكف الأستاذ مبشر الطرازي على البحث والتنقيب بهدف تبرئة ساحة الخيام وتنقية صفحته.

ويخيل إلى أتنا نظلم الطرازي إذا ما نظرنا إليه باعتباره مترجماً فحسب من مترجمي الرباعيات عن الفارسية. حقاً ، لقد اختار الطرازي أربعين رباعية \_ نقلها من مصادر فارسية مختلفة -لم يذكرها - وترجمها إلى العربية قائلاً: إن هذه الرباعيات \* يكن أن تكون من مقولات الحكيم عمر الخيام النيسابوري لعدم مخالفتها مبدأه الحقيقي ومكانته العلمية وعقيدته الإسلامية \* ، لكن هم الطرازي لم يكن منصرفاً إلى الترجمة بقدر ما كان منصرفاً إلى تبرئة ساحة الخيام وتجلية صورته الحقيقية كعالم وفيلسوف إسلامي من خلف ركام مئات الرباعيات المنتحلة التي ألصقت عسفاً بهذا العالم المفترى عليه . فما جاءت ترجمة الرباعيات الترجمة الأربعين التي أنتقاها الطرازي إلا في هذا السياق نفسه ، ولم تكن الترجمة مقصودة لذاتها .

ومن ثم يتعين علينا إذن أن نفرق بين دورين للطرازي : دور المترجم ، ودور الناقد الذي أراد أن يصحح فكرة الشرقيين عامة ، والعرب خاصة ، عن الخيام ويكشف الغطاء عن وجهه الحقيقي .

وقد بدأ الطرازي دوره كناقد في سنة ١٩٥٤ ، عندما دُعي لإلقاء مجموعة من المحاضرات في عدد من الجمعيات الأهلية في مصر عن (عمر الخيام) ورباعياته، ولما استحسن جمهور الناس آراءه في تصحيح صورة الخيام، أشار عليه نفر من الفضلاء أن يؤلف كتاباً موثقاً يشمل هذه الآراء. فعكف على تأليف كتابه الذي جعل عنوانه: ( كثيف اللثام عن رباعيات الخيام) حتى فرغ من تأليف بعد سنتين، جعل عنوانه: و كثيف اللثام عن رباعيات الخيام، حتى فرغ من تأليفه بعد سنتين، (١) النجفي: ديوان ألحان اللهيب ١٠١٧، بيروت ١٩٦٢، نفلا عن الدكتور يوسف بكار: الرجمات... ص ١١٨ وويا يقارب نفس المعنى بين الأديب الإيراني رضا صديقي نخجواني في كتابه و حبام يتلاى، الآثار السيئة التي ترتبت على انتشار الرباعيات الخيامية المتحولة بأفكارها المدمرة الفتاكة في بينادي، الآثار السيئة القرن العشرين.

أي في أوائل سنة ١٩٥٦ ، ويبدو أن الطرازي ظل متردداً في طبع الكتاب ، فهو يحتوي فكرة جديدة ستكون و عرضة لمعارضة الخياميين .. الذين يترتّمون برباعيات الخيام صباح مساء ؟ (١) فيقابلون الكتاب بالتطيّر والاستياء. ولذلك أخذ يرقب وهو في مصر ما يُصدره النقاد الإيرانيون من دراسات حول الخيام ، لكي يطمئن إلى صدق النتائج التي توصلُ إليها ، فلما لم تسعفه تلك الدراسات لكي يطمئن إلى صدق النتائج التي توصلُ إليها ، فلما لم تسعفه تلك الدراسات بشيء من الاطمئنان ، اتجه إلى عرض أصول كتابه على مجموعة من المتخصصين في الدراسات الشرقية الإسلامية في مصر (٢)، فنال الكتاب استحسانهم ، وهنا أجمع أمره على إصداره في النهاية في سنة ١٩٦٧ ، أي بعد ثلاث عشرة سنة من إقامه .

ولقد لقى الكتاب ترحاباً واسع النطاق في الأوساط الأدبية والثقافية (٣).

ومن محاسن الاتفاقات أنه صدر في طهران في نفس الوقت تقريباً (سنة ١٩٦٦ م) كتاب بالفارسية ألفه الناقد المعروف الأستاذ على دشتي بعنوان و دمى باخيام ، إلى الفارسية ألفه الناقد المعروف الأستاذ على دشتي بعنوان و دمى باخيام ، إلى الحيام ، بدأ فيه مؤلفه بنفس المقدمات واتجه نحو نفس الغاية التي اتجه إليها الطرازي. وبرغم اختلاف التناتج التي توصل إليها المؤلفان ، فقد مثل الكتابان سوياً خطوة واسعة أسهمت بها الأداب الإسلامية ( باللغتين العربية والفارسية ) في إنصاف هذا العالم المفترى عليه وتبرئة ساحته. ومن ثم أصبح لزاماً الآن على من يتصدى من العرب وغيرهم - لترجمة الرباعيات ، أو يكتب شيئاً عن الخيام أن يُمعن النظر في الرباعيات ، ويتبنى فكرة الشك في أكثر ما نُسب إلى الأخذ بمنهج التوثيق للتحقق من صحتها ؛ استجابة لهذه الدراسات النقدية الجادة المخلصة .

 <sup>(</sup>١) أبو النصر مبشر الطرازي الحسيني ، كشف اللسام عن رباعيات الخيام ، الطبعة الثانية ، مصر ١٩٨٥ ، ص ١٢ .

 <sup>(</sup>٢) ومنهم الدكتور عبد الوهاب عزام، والدكتور محمد عبد السلام كفافي، والأستاذ صادق نشأت،
 ولقد كانوا - رحمهم الله - أساتذة للغة الفارسية واللغات الشرقية الإسلامية بجامعة القاهرة.

<sup>(</sup>٣) راجع مقدمة الطبعة الثانية لكتاب كشف اللثام ؟ وانظر أيضاً : عبد اللطيف الجوهري : عمر الخيام ومسألة الرباعيات في ضوء الإسلام ، طبع مصر ١٩٨٢ .

النصل النالث من موضوعات الدراسة المقارنة مجنون ليلى في الأدبين العربي والفارسي



# أولاً : مجنون ليلي فىالأدبالعربي القديم

كان أهم من عُني بأخبار " مجنون ليلي " أبو الفرج الإصفهاني ( المتوفي سنة ٣٥٦ هـ) في موسوعته المعروفة باسم اكتاب الأغاني ١١٤٠ ، فقد حاول أبو الفرج أن يستقصي أخبار المجنون من مصادرها الأصلية ، ويلتقي بالرواة ليسألهم عن نسب المجنون ومراحل حياته وما كان من شأنه في حب اليلي ، وجاءت هذه الأخبار في بعض المواضع متضاربة أشدما يكون التضارب وكذبت بعض الروايات بعضها الآخر ، بل ناقض الرواة أنفسهم في رواياتهم التي رووها لأبي الفرج ، وذهب بعضهم كالأصمعي وابن الكلبي إلى إنكار وجود مجنون بني عامر ( قيس بن الملوح ) ، وإن كانا يعترفان بوجوده في روايات أخرى (<sup>٢)</sup> ، مما حدا ببعض الناقدين المُحدَثين ـ اعتماداً على روايات الإنكار ـ إلى القول بأن قيساً لم يكن له وجود تاريخي ، وأنه لم يصح له أصل ولا نسب ، وأن ما نُسب إليه من شعر إنما هو منحول برمته (٣) .

لكن الكثيرين من مشاهير الرواة القدماء لم يترددوا ـ فيما رواه الإصفهاني عنهم ـ في القول بوجود قيس، ومن بينهم أبو عمرو الشيباني ( ٩٦ ـ ٢٠٦هــ)<sup>(٤)</sup>، وحماد الراوية ( ٩٥ \_ ١٥٥ هـ) (٥) ، وغيرهما عن يشار إليهم بالبنان في ميدان الرواية الأدبية .

<sup>(</sup>١) انظر الأغاني ، طبعة دار الكتب المصرية ، ٢ : ٢ وما بعدها. وكان فضل السبق في العناية بأخبار المجنون لابن قتيبةً في كتابه الشعر والشعراء ، لكن استقصاء الإصفهاني للموضوع كان أتم وأوفى . (٢) ينكره الأصسمعي في الأغاني ٢: ٣ ويعترف بوجوده في روايات أخرى ، انظر ٢: ٢ ، ٢٠، ٢ ، ٢٣٠ ، ٢٧، وينكره ابن الكلبي في رواية وردت في الأغاني ٢: ٤ ويسلم بوجوده في روايات أخرى وردت في نفس الجزء صفحات ١٢ ، ٣٠ ، ٨٤ ، ٩٥ . (٣) راجع : الدكتور. طه حسين : حديث الأربعاء ، مصر ١٩٣٧ ، جد ١ ص ٢٢٩ وما بعدها .

<sup>(</sup>٤) انظر : الأغاني ٢ : ٤ ، ٨ ، ١ ، ١ ، ق وغير ذلك من المواضع . (٥) الأغاني أيضاً ، ص ٧ ، ٧ .

ومهما يكن من أمر ، فإن الإصفهاني -على عادة المصنفين العرب المعاصرين له - لم يشأ أن يصادر على رواية من الروايات ، أو يستبعد خبراً من الأخبار التي انتهت إليه ، مهما بدا فيها من تضارب وتناقض ، وإنما أثبت كل ما سمعه ، وترك للقارئ مهمة الاختيار والانتقاء ، دون أن يقحم نفسه في اختيار روايات بعينها وطرح ما سواها .

وسنحاول فيما يلي - باختصار - أن نجمع هذه الروايات المتناقضة ، ونلم شيتها ، وننسق فيما بينها ، ونرتبها عل شكل قصة متتابعة الأحداث متوالية الفصول . مع التزامنا بالإشارة - في هذا السياق - إلى الأخبار والشخصيات التي لقيت عناية شعراء الفرس الذين نظموا هذا الموضوع ، لكي نخلص بعد ذلك إلى الدراسة المقارنة .

\*\*\*

كان وقيس بن الملوح وأجمل فتيان قبيلته بني عامر ، وأظرفهم ، وأكثرهم حفظاً لأشعار العرب ورواية لها ، وكان أبوه سيد الحي يتمتع بالثراء الوافر. وقد عهد إلى ابنه قيس برعي غنمه في مناطق الكلا المجاورة للحي بالقرب من جبل والتوباد ٤. ومنذ ذلك الحين وهو يتعلق بتلك الفتاة وليلي ٤ الصغيرة ذات الضفائر المجدولة التي كلفها أبوها ومهدي بن سعد ٤ ـ وكان ذا ثراء وسَعة \_ بنفس المهمة التي كلف بها قيس من قبل أبيه - فتلاقيا ، وتوالت اللقاءات بينهما على سفوح الجبال ، وأمامهما الأغنام ، فحدث نوع من الألفة كما يحدث بين الصبية إذا كانوا من سن واحدة .

وتمر السنون وتكر الأعوام فيكبر قيس وتكبر ليلي ، فيحجبها أهلها ، فيفتقدها قيس ويحوم حول منازل أهلها ، ويتنسم أخبارها ، ويضيق بالفراق ، فيأخذ في الشكوى ، ويتفجّر ينبوع الشعر في نفسه ، فيصوغ شكواه شعراً ، ويذكر ليلى صراحة في شعره ، وكان ما قال في ذلك :

مراح مى سعود ، ووون ما قال مي دنت . تَعلَّقتُ ليلى وهي ذاتُ ذُوابِهة ولم يَبْدُ للاتراب من تَديها حجمهُ صغيرين نرْعَى البَهْمَ باليتَ أَنَّنا إلى الآن لم نَكْبرَ ولمَ تَكْبر البهمُ (١)

(١) الأغاني: ٢: ١١ ـ ١٢.

ويبدو أنه كان هناك نوع من التّرة والعداء القديم بين أهل قيس وأهل ليلي ، وهو عداء يؤثّر \_بطبيعة الحال في ميل قيس إليها. يشير إلى ذلك بقوله :

يقُولُون ليلى أهلُ بَيْت عَسسداوة بنفسي ليلى من عسسدو وماليا وكو كان في ليلى شذاً من خُصُومة للويسسا(۱) ووصل الأمر إلى أهل ليلى ، بعد أن ذاع شعر قيس فيها ، وتناقله الناس ، فذهب جماعة منهم وشكوه إلى أهله .

ويبدو أن قيساً عندما شعر بالحرمان في حبه ، وكان شاعراً أصيلا بطبعه ، لجأ بكلّته إلى الشعر ، واستطاع أن يحول هذه العاطفة الحبيسة إلى عمل فني تسامى فيه عن مجرد الكبت العاطفي ، وكان يشعر براحة إذا عمد إلى فنه الشعري ، الذي أصبح بمثابة متنفس له مما يعانيه من كرب وألم ، يصف قيس هذا الإحساس بقوله :

وما أشرفُ الآيفاع إلا صبّابَـــة ولا أنشدُ الأشعارَ إلا تَداويــــا فإن تمنعوا ليلى وتَحمُوا بلادَهـــا عليَّ ، فلن تَحموا عليَّ القوافيـــا

ومع أن الشعر كان متنفساً يفرج به عن مكنون ذاته ، وينفس به عن كربته في الحب ولوعته في الشوق ، إلا أن هذا الشعر نفسه كان سبباً في تعقيد المسألة لأن العرب كانوا لا يزوجون بناتهم لمن شبّب بهن ، ويعدون ذلك من قبيل العار ، ومن ثم أصبحت ليلى بعيدة المنال عليه لا يستطيع الزواج بها ، ولكنه مع ذلك حاول ، فتوجه إلى والد ليلى لخطبتها ، فرفض والدها رفضاً قاطعاً حاسماً ، تمشياً مع ما تقضى به التقاليد العربية ، وخوفاً من العار .

ولم يستسلم \* قيس > لهذا الصدّ الذي قوبل به فكان يأتي غَفَلات الحيّ ، ويتحين الفُرص للظفر بلقائها . وأنتها أمه تخبرها أن حبه لها قد غلبه على أمره كله حتى ترك الطعام والشراب ، فمضت إليه \* ليلى > ليلاً ، فتذاكرا الوجد وتباكيا وتحدثا حتى الصباح (٢) .

(۱) الأغاني، ۲: ۲۸۰ (۲) أيضاً، ۲: ۲۵ - ۳۱.

ولقد ضاق به أهل ليلى ذرعاً ، فشكوه إلى الخليفة فأهدر لهم دمه ، لكنهم \_ فيما يبدو \_ آثروا أن يرتحلوا إلى مكان آخر ، فارتحلوا وأبعدوا .

وكان قيس يؤثر العزلة ، ويمشي وحده يضرب على غير هدى ، يتفرّس الناس ، مهملاً ثيابه ، فيكفت بذلك أنظار الناس إليه ، وقد رآه مرة « نوفل بن مساحق » عامل الصدقات للأمويين في حالة يرثى لها ، فسأل عنه ، فحدث بخبره وأنه في مثل حالته لا يعقل حتى تذكر له ليلى وتساق أخبارها فكلمه « ابن مساحق » في أمرها فأفاق ، وأخذ يشكو إليه ما فعلت به ، فقال له : « أنحب أن أزوجكما ؟ ، فقال قيس : « وهل إلى ذلك من سبيل ؟ » فوعده بأن يحاول ما وسعه الجهد ، وقال قيس: « وهل إلى ذلك من سبيل ؟ » فوعده بأن يحاول ما وسعه الجهد ، ودعا له بثياب ، وصار « قيس » على هذا الأمل كأصح أصحابه يحدثه ويُنشده ، ولما بلغ « ابن مساحق » منازل قومها ، تلقوه بالسلاح ، وقالوا : إن الخليفة قد أهدر لل دمه ، ووالله لن يدخل منازلنا أبداً ، « فأقبل بهم ابن مساحق وأدبر فأبوا » ، فآثر رد قيس على سفك الدماء في الحرب ، ورجع « قيس » دون مراده (١) .

ويبدو أن ليلى كان قد أصابها حزن شديد لما حل بقيس بسببها ، فسقمت وحج بها أهلها رجاء أن تشفي من سقمها ، وهنساك رآها ثري من بني ثقيف يدعى «وردا» فأعُجب بجمالها ، وطلب يدها إلى أبيها .

وبلغ البلاء أشده بقيس حين خُطبَت ليلى إلى أهلها ، كما أخذ منه اليأس كل مأخذ عندما زُفِّت إلى زوجها ، فَضَلَّ صوابه وطار وعيه ، وهام على وجهه في الأحياء والصحراء ، وعز الأمر على أهله واستعصى ٥ قيس ، على نصحهم فأشار الملا من قومه على أبيه أن يحج به علَّه يجد به برءاً لما به ، فضعل وقال له أبوه : و تعلق بأستار الكعبة ، واسأل الله أن يعافيك من حب ليلي ، لكنه قال حينذاك: و اللهم زدني لليلي حباً ، وبها كلفاً ، و لا تنسني ذكرها أبداً » (٢) ، ولما رأى الناس محرمين يطوفون ويدعون أنشد قائلاً:

 <sup>(</sup>١) الأغاني: ٢: ١ - ١٧ . (٢) الأغاني: جـ ٢ ، ص ٥٥ .

دعا المحرمُونَ اللهَ يستَّفَقُرونَــه ونَاديتُ أَن ياربُ أولُ سُــوْلَتي فَكُمْ قاتلٍ قَدْ قَالَ تَبٌ فَعَصَــيتُهُ

بحكة وَهُنَا أَنْ تُمَخَّي ذُنُوبُهِ ــــــا لِنَفْسِيَ لَيْلِى ثُمَّ أَنْتَ حَسِيبُهِــــا وَتَلَكَ لَعَمْرِي تَوْبَة لا أَتُّوبُهِــــا

وقد أيقن أبوه وهو بعد في (منى ) وقد كادت شعائر الحج أن تنقضي - أن محاولته لم تنجع ، وأن ابنه لم يشف عما ألم به، فبينما هما في (منى ) سمعا منادياً ينادي : ليلي ، وما إن سمع قيس اسم (ليلي ) حتى انتابته حالة من الوجد والتولّه، وسقط مغشيا عليه ؛ ثم أنشد بعد أن أفاق :

> وداع دعا إذ نحن بالخيف من منى فَهَيَّجَ أحزانَ ال دعا باسمِ ليلى غَيرَها فكأَتَّمـــا أطارَ بليلى طَ دعا باسم ليلى ضَيِّع اللهُ سَعَيْــهُ وليلى بأرض

فَهَيَّجَ أَحزانَ الفؤادِ وما يسسَدُري أطارَ بليلي طَاثراً كَانَ في صَدْري وليلي بأرض منه نازحة قسَسفر (1)

وفي تجواله المتواصل في الصحراء ، كان يعتريه الهم والخزن وبخاصة إذا ما أنى جيل التوباد ، حيث يتذكر أيام كان يرعى الغنم مع ليلى ، فيجزع جزعاً شديداً ، ويخاطب الجبل ، ويتبادل الحديث معه :

وأجْهَشُتُ للتَّوْبَادِ حِينَ رَأَيْتُسَهُ وأَذْرَيْتُ دمعَ العَيْنِ لما عَرَفْتُسِهُ فقلت له: قَدْ كَان حَولك جيسرة فقال: مَضُوا واستُودعُوني بلادهم

وكبَّرَ للرَّحْمَنِ حِين رَآنِــــــي ونَادَى بأعلى صَوتِه فدعانـــي وعهدي بذَاك الصرم مُنْذُرْمــان ومن ذا الذي يبقى على الحدَّــان (٢)

وكان يضرب في الصحراء لا يدري أين هو ، وظلَّ ليلى يلازمه ، وتعاوده ذكراها كل يسلازمه ، وتعاوده ذكراها كل حين ، ويطول شعر جسده ورأسه ، وتنمو أظفاره ، فيصير أقرب إلى الوحش منه إلى الآدمي ، فتألفه لذلك الوحوش ويرد معها الماء ، وكان يكتفي من الطعام بما تنبته البَريَّة .

 <sup>(</sup>۱) ابن قتية: الشعر والشعراء، ص ٥٥٠.
 (۲) الأغاني: جـ ۲. ص ٥٣.

وكان يحنو على الحيوان بعامة ، والظباء بخاصة ، لشبهها بليلي ، كما يقول ، ويبدو أنه كان يعمد إلى صيد الحيوان غير الظباء ليطعم منه ، فلقد رُوي أن و كُثيراً ويبدو أنه كان يعمد إلى صيد الحيوان غير الظباء ليطعم منه ، فلقد رُوي أن و كُثيراً الشاعر ، دخل على « عبد الملك بن مروان » فسأله الخليفة : هل رأيت أحداً قط أعشق منك ، فأجابه : « نعم يا أمير المؤمنين ، بينا أنا أسير في بعض الفلوات ، إذ أنا برجل قد نصب حباله ، فقلت له : ما أجلسك ها هنا ؟ قال أهلكني وأهلي الجوع ، فنصبت حبالي هذه الأصيب لهم ولنفسي ما يكفينا ويعصمنا يومنا هذا . قلت : أرأيت إن أقمت معك فأصبت صيداً أتجعل لي منه جزءاً ؟ قال : نعم . فبينا نحن كذلك وقعت فيها ظبية ، فخرجنا نبتدر ، فبدرني إليها . فحلها وأطلقها . فقلت : ما حملك على هذا ؟ قال : دخلتني بها رِقَّة لشببهها بليلي ، ثم أنشد يخاطبها بعد أن أطلقها :

آيا شبة ليلى لا تُراعي ، فإننى لك اليّوم من وحشيّة لصسدين ويا شبة ليلى لو تلبّنت ساعة لعّل فُوادي من جَواه يفسسين تعرُّ وقد أطلقته من وتاقها من وتاقها في النّت لليّل ولا علمت طلسين فعيناك عَيْناها وَجِيدُك جِيدُها ولكن عَظم الساق مِنْك دَقسيق (١١)

ومن فرط حبه للظباء ، لشببها بليلى كان يطارد الذئاب التي تسعي لاقتناصها . ويتحدث قيس عن تجربة مرت به في معرض حبه للظباء ، فيقول : قوالله ما أعجبني شئ قط فذكرت ليلى إلا سقط من عيني وأذهب ذكرها بشاشته عندي ، غير أني رأيت ظبياً مرة فتأملته وذكرت ليلى فجعل يزداد في عيني حُسناً ، ثم إنه عارضه ذئب وهرب منه ، فتبعته حتى خفي عني ، فوجدت الذئب قد صرعه وأكل بعضه فرميته بسهم فما أخطأت مقتله ع(٢) ، وقد أنشد قيس ٤ يصف هذا المشهد شعر أ:

 <sup>(</sup>١) ابن قنيبة : الشعر والشعراء : ص ٣٢٢ ـ ٣٢٤ ، وواضح أن كُثيّراً يعني قيساً بهذه القصة ، وإن لم يحدد اسمه .

<sup>(</sup>٢) الأغاني: أيضاً.

أبى اللهُ أن تَبْقَى لحيُّ بَشَاشَــــة فَصَبْراً على ما سَاقَهُ الله لي صَبْــرا رأيتُ غَزَالاً يَرْتَعَى وَسُطَ رَوْضَ اللهِ عَلَى اللهِ تَراءَتُ لَنَا ظُهُ إِل فَيَاظِينُ ، كُلُّ رَغْداً هَنيناً ، ولا تَخَفُ فَإِنَّكَ لِي جَارٌ ، ولا تَرْهَب الدَّهْـــرا وعندي لكم حصن حصين وصارم فَمَا رَاعَني إلا وذنب قد انتسسحي ففوقت سَهْمي في كَثُوم غَمَزْتُها (٢) فأذهَبَ غَيظي قَتْلُهُ وشَهَى جَــــويّ

حُسامُ إِذَا أَعْمَلْتُهُ أَحْسَنَ الهَسِيرِ (١) فَاعْلَقَ فِي أَحْشَاتِهِ النابُ والظُّــــفرا فخالط سهمي مهجة الذئب والنحرا بنَفْسى ، إن الْحُرَّ قَدْ يُدُرك الوَتْسسرا

ويروي بعض الرواة أنه التقي ذات مرة بغريمه زوج ليلي ، فبلغت به الغيرة لمرآه كل مبلغ . وأنه صادف مرة حي ليلي مرتحلاً ، فرآها وعرفها وعرفته ، فلم يقو على تحمل الموقف ، ووقع مغشياً عليه . فلما أفاق أنشد :

لَقَدْ عَارَضَتَنَا الرِّيحُ منها بِنَفْحَـــة عضي كَبدي مِن طيب أَنفاسها بَـردُ فَمَازِلْتُ مُغْشِياً عَلَيٌّ وَقَدْ مَضَ ست فلللهِ عَلَى جَسَوابٌ ولا رَدُّ أَقلَّبُ بِالأيدي وأهلي بُعُولـــــة يُفدونَني لو يَستطيعونَ أن يُفَدوا (٣)

وكان بعض الناس يصادفونه في الفلاة ، فيرونه مُطرقاً مستغرقاً في تفكيره ، أو باكياً يتثال دمعه فيبلّ ما أمامه من الرمل ، أو عابثاً بالرمال يسوبها بيده ويخط فيها .

وظل قيس على حالة تلك حتى وافاه الأجل.

وقد روى صاحب الأغاني أن شيخاً من بني مُرَّة وجد جثته ميَّتاً في واد كثير الحجارة خشن ، وأن أهله احتملوه فغسّلوه وكفّنوه ودفنوه . وأن جنازته كانت أحرَّ جنازة ، ويروي أنه ( ما رئي يوم كان أكثر باكية و لا باكياً من يومئذ ، (٤) .

<sup>(</sup>١) الهبر: القطع.

<sup>(</sup>٢) فوق السهم: جعل السهم في الفوق، وهو موضع السهم من وتر . الكتوم : القوس التي لا تزن

<sup>(</sup>٤) الأغاني: جـ ٢ ، ص ٩٠ ـ ٩١ . (٣) الأغاني: جـ ٢ ، ص ٦٤ ـ ٦٥ .

ولقد تناقضت الروايات وتضاربت حول أيهما مات أولاً: قيس أم ليلي ؟ والحق أنه لا يمكن القطع برأي جازم في هذه المسألة ، ولقد استغل شعراء الفرس الذين نظموا القصة في الأدب الفارسي هذا التضارب فعالجه كل واحد منهم برؤية مختلفة .

### صور ۃ لیلی

أما عن \* ليلي \* التي هام بها قيس كل هـذا الهيام ، فقد وصفها الرواة بأنها كانت أجمل النساء ، وأظرفهن وأحسنهن جسماً وعقلاً ، وأملحهن شكلاً ٤(١)، وأنها كانت شاعرة ذكية لبيبة . وقد وصفها ﴿ قيس ﴾ غير مرة ، ومن وصفه لجمالها

أخذت مَحَاسنَ كُلُ مَسسا لُولا الشوى ونُشُوزُ قَرْنسسه (٢) كادَ الغَزَالُ يَكُونَهِــــــا

وسأله نسوة عن ليلي قائلين له : ما أعجبك منها ؟! فقال : كل شئ رأيته وشاهدته وسمعته منها أعجبني .. ولقد جهدت أن يقبُّح منها عندي شئ أو يسمجَ أو يُعاب الأسلو عنها فلم أجده .. فقلن له صفها لنا ، فأنشأ يقول :

بيضًاء خَالصة البياض كأنَّها قمرٌ توسَّط جُنْعَ ليل مُسسبرد ترى مدامعها ترَفّرق مقله سوداء ترغب عن سواد الإشمد ثم يصف أخلاقها بقوله:

بحمَى الحياء ، وإن تكلمَ تَقْصــــد(٣) . خودَ إذا كَثُرَ الكلامُ تعسوَّذت

وربما كانت ليلي تتمتع بهذا القدر من الجمال وحسن الخلق، وربما لم تكن، لكن قيساً تصورها على هذا النحو . وقد ذكر من تحدث عنها من الرواة أنها كانت شاعرة ذكية لبيبة ، وأنها أفصحت في بعض أشعارها عن ما تعرضت له من آلام

(١) الأغاني، أيضاً: ص ٤٤. (٢) الأغاني، ص ٤٢ ـ ٨٢ ـ ٨١ الحود: الفتاة الحسناء، والقصد: التوسط والاعتدال.

لما حل بالمجنون بسببها ، لكن التقاليد كانت تحول بينها وبين البوح بما يعتمل في نفسها ، فتفضّل الكتمان(١١) .

كما ذكر رواة آخرون أنها كانت تسأل الركبان عن أخبار قيس وتبكي لما حلُّ به، وتنشد في ذلك الأشعار (٢) .

<sup>. (</sup>١) انظر الأغاني : مثلاً : ص ١٤ . (٢) الأغاني ، أيضاً : ص ٨٦\_٨٢ .

# دانياً ، انتقال موضوع مجنون ليلى إلى الأدب الفارسي

# ١ ـ الطابع الأخلاقي للموضوع

لقد كان و قيس ، في حياته وآلامه مثالاً للمحبين العذريين بمن انتشروا في البادية العربية بالحجاز ونَجدُ في أوائل العصر الإسلامي ، كجميل بثينة وكُثير عَزَة وغيرهما ، وكانوا منصرفين بحكم بيئتهم عن الحياة المترفة اللاهية التي تعيشها المدن ، وقد تمكنت التقاليد العربية منهم ، وقوي سلطان الخلق الإسلامي فيهم .

والحق أن الغزل العذري بطابعه العف وتسامي الشاعر فيه بعاطفته عن مستوى الحب الحسي والتزامه بالدين ، كل ذلك لم يكن له وجود في العصر الجاهلي ، وإنما كان فنّا عربيا خالصا نشأ في بيئة إسلامية متأثراً كل التأثر بتعاليم الدين الحنيف ، وبلغ قمة ازدهاره في عهد الدولة الأموية ، بعد أن ظهر أثر العقيدة الشامل في الإنتاج الأدبي بعد عصر صدر الإسلام (1).

ولقد نظر الشعراء العذريون إلى المعاناة في الحب على أنها نوع من جهاد النفس الذي هو الجهاد الأكبر، وهو أشد وأقسى على النفس من الجهاد في الحرب، وكانوا يرون أن الحب قضاء من الله، ومن ثم فإنهم إن صبروا على آلامه، وظهروا الرضابه، نالوا الثواب عليه.

والحق أن قصص العلريين العرب بدت في مجملها أكثر الأنماط الأدبية صلاحية للانتقال من الأدب العربي إلى الآداب الإسلامية الأخرى ، وذلك بالنظر إلى ما تنطوي عليه هذه القصص من ملامح خلقية وطابع تعليمي عف لا يخالطه

 <sup>(1)</sup> راجع: الدكتور محمد غنيمي هلال: الحياة العاطفية بين العذرية والصوفية ، طبع مصر ١٩٧٦ ، ص ١٧ وما بعدها .

ما يخدش الحياء أو يُخل بالمروءة ، فضلا عن أنها حدثت في بيئة صحراوية ظلت تمثّل في نظر الأدباء الإسلاميين الجو الثالي الذي تترعرع فيه الأخلاق الشريفة ، والمثل العالية التي اختص بها العرب كالكرم والنجدة والشجاعة وحب المحمدة .

لكن شعراء الفرس وقع اختيارهم على « قيس » دون غيره من العذريين العرب كجميل وكثير وغيرهما ، لأن قيسا كان أكثرهم إخلاصاً في حبه وأشدهم معاناه وحرمانا . هذا إلى أن قيسا يعد أشهر الشعراء العذريين قاطبة ، وقد بدا ـ من خلال قصته ـ نموذجا تتجلى فيه أنبل العواطف وأرق المشاعر رغم ما تعرض له من آلام وإحباط ، كما كان مثالا للتحلي بالأخلاق الشريفة والفضائل الجمة والتمسك بأهداب الدين ، برغم معاندة التقاليد له ، ووقوفها حجر عثرة في سبل بلوغه أملا عده أملاً مشروعاً لا نكر فيه ولا خلاف وهو رغبته في الزواج من ليلي.

حقاً لقد غير الإسلام الحياة العربية تغييرا جذرياً ؛ فحين أقبل أهل البدو والحضر على الإسلام نظروا فيما يوجه حياتهم من مبادئ أخلاقية وسلوكية ، وعرضوا كل ذلك على الدين الحنيف ، فما كان منها موافقاً للإسلام أبقوه ، وما كان معارضاً له طرحوه جانبا . لكننا نلاحظ أن بعض الأعراف التي كانت سائدة أيام الجاهلية في البيئة العربية - وبخاصة ما يتصل منها بالشعر العربي - قد بقيت كما هي في صدر الإسلام وعهد الدولة الأموية ، ومن بين هذه الأعراف إهدار دم الشاعر للقبيلة التي يشبب بفتياتها أو بواحدة منهن. لكن القبيلة كانت تتحرّج من الشعمال هذا الحق فلا تسارع بقتل الشاعر ما لم تستصدر من الخليفة أمرا بإباحة دمه .

ومن استقرائنا لموضوع • مجنون ليلى ، نلاحظ أن أهل ليلى لم يستعملوا هذا الحق أبدا ضد قيس ، برغم أن الخليفة كان قد أهدر لهم دمه وأباح لهم قتله ، وإنما استغلوا هذا الحق في إفشال كل وساطه تبذل للصلح بين الطرفين ، كالوساطة التي بذلها • نوفل بن مساحق » .

ولقد مثّلت هذه المسألة في الأحداث كلها ( العقدة ) التي لا سبل إلى حلها ، فلم يكن هناك بأس عند أهل ليلي من تزويجها لقيس لولا أنه شبب بها ، ولولا أن هذه الأشعار الجميلة التي قالها في التشبيب بليلى قد شاعت بين الناس وتناقلها الركبان، فردوا أهل قيس عندما قدموا لخطبتها ردا حاسما لا محيد عنه. وبدأت بذلك عندابات قيس وتولهه الشديد بحب ليلى، وتعلقه بأهداب الأمل مع كل وساطة تُبذل في سبيل تزويجها له. وانهيار صرح آماله وأحلامه في كل مرة تفشل فيها الوساطة. ولكي يسد أهل ليلى هذا الباب عجلوا بتزويجها لورد الثقفي.

وتداعت الأحداث بعد ذلك ، وأيقن قيس أن ما حدث لم يكن إلا قدرا مقدورا، أو قضاء لا سبيل إلى الانفكاك منه ، ولذلك وطن نفسه على اليأس مما لا أمل فيه ، وهجر دنيا الناس الذين ظلموه وآذوه وخذلوه واتهموه بالبله والجنون ، وأنس بوحوش الصحراء وطيورها ، والتمس عندها من الوفاء والمودة ما افتقده في النوع الإنساني ، وتشبه بها في تجوالهاالدائم وإجفالها عن الناس .

لكنه كان \_ مع ذلك كله كما تشير الروايات \_ متمسكاً بأداء فرائض دينه ، صابراً محتسباً عند الله ما يلقاه من ألم وعناء راضياً بقدر قلره الله عليه ، حتى اخترمته المنية وعاجله الموت ؛ وهو بعد في ريعان الشباب . وقد استنتج \* كارل بروكلمان ، في كتابه تاريخ الأدب العربي من الروايات أن قيسا عاش في أوائل عهد الدولة الأموية ، في عهد مروان بن الحكم المتوفى سنة ٦٥ هـ ورجح أن يكون قيس قد عاش إلى سنة ٧٠ هـ .

## ٢ ـ الانتقال إلى الأدب الفارسي

لكن الأحداث كلها ظلت في الإطار التاريخي الذي ذكره الإصفهاني في الأغاني، ورغم الإمكانات الفنية الهائلة الكامنة في الموضوع، فإن أحداً من أدباء العرب لم يعبأ بتناوله تناولاً فنيا، مكتفين ببقائه في صورته التاريخية، دون محاولة لنقله إلى مجال الأدب المحض.

وربما كان للأدباء العرب بعض العذر في إهمالهم هذا النقل، لأن عرض الإصفهاني للموضوع كان عرضا مشبّعا بالدلالات الفنية، فبدا كل حدث من الأحداث التي ساقها الإصفهاني عن مراحل حياة هذا الشاعر البائس وكأنه موقف درامي متكامل تتجلى فيه التجربة الشعورية والإفضاء الشعري بصورة واضحة ومؤثرة . وما ساق الإصفهاني الأشعار الرائعة التي قالها المجنون إلا وقد زودها بشرح تفصيلي بديع للمناسبة وبوصف شامل للانفعال الذي أوحى للمجنون بالإفصاح بهذا الشعر ، فبدا عمل الإصفهاني في هذا الصدد وكأنه عمل فني شبه متكامل وليس مجرد جمع لأخبار المجنون ، وإن شابه الاعتماد على المواقف الدرامية المتناثرة التي لا يربطها خيط من زمان أو مكان . ومن ثم بدا الموضوع أمام الأدباء العوب في العصور الأولي - موضوعا مفروغا منه ، قد استوفى شكله الفني ، ولم يعد بحاجة إلى تناول جديد .

وهكذا ظل الموضوع في الأدب العربي ضمن إطار تاريخي ، ولم يبادر واحد من الشعراء إلى توظيفه توظيفاً فنياً متكاملاً .

على أن العرب لم يكن لهم - في ذلك الوقت - عهد بنظم القصص الطويلة في منظومات شعرية . فلم يكن ذلك بالأمر الميسور أمام الشعراء العرب في ظل تمسكهم بفن القصيدة ، فالقصيدة تفرض على الشاعر قيودا تلزمه بالتمسك بوحدة الوزن والقافية ، مما يحول دون انطلاق الشاعر لنظم القصص الطويلة التي تبلغ عدة أبياتها آلافا إذ يعجز عن الإتيان بحرف روي واحد يصلح لهذه الأبيات كلها.

ولقد لاحظ الأديب والناقد العربي القديم « عز الدين ابن الأثير » ( توفي سنة ٢٣٠ هـ) هذه الملاحظة في كتابه « المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر » فنبه إليها قائلاً إن العربي: « إذ أراد أن يشرح أمورا متعددة ذوات معان مختلفة في شعره، واحتاج إلى الإطالة بأن ينظم ماتتي بيت أو ثلاثمائة أو كثر من ذلك ، فإنه لا يجيد في الجميع ، ولا في الكثير منه ، بل يجيد في جزء قليل ، والكثير من ذلك ردئ غير مَرْضي » ، وينتقل ابن الأثير من هذه الملاحظة إلى بيان أن الفرس قد بخصوا في نظم المطولات ، وأحرزوا على العرب في هذا المجال الأدبي تقدما واضحاً ، رغم أن لغتهم لا تساوي شيئاً إذا ما قدورنت باللغة العربية ، يقسول : وعلى هذا فإني وجدت العجم يفضلون العرب في هذه النكتة المشار إليها ، فإن

شاعرهم يذكر كتابا مُصنَّفاً من أوله إلى آخره شعراً ، وهو شرح قصص وأحوال ، ويكون مع ذلك في غاية الفصاحة والبلاغة في لغة القوم ، كما فعل الفردوسي في نظم الكتاب المعروف بد « شاه نامه » وهو ستون ألف بيت من الشعر ، يشتمل على تاريخ الفرس .. وهذا لا يوجد في اللغة العربية على اتساعها ، وتشعب فنونها وأغراضها ، وعلى أن لغة العجم بالنسبة إليها كقطرة من بحر » .

فما السبب الذي مكن الفرس من نظم هذه المطولات ؟ لا شك أن ذلك راجع إلى اختيارهم ضربا آخر من ضروب الشعر يسمى عندهم \* المثنوي \* ، تكون القافية فيه بين جزئي البيت الواحد تتغير بعد ذلك بتغير الأبيات ، وقد سمح لهم هذا الضرب من الشعر أن يتحرروا من قيد القافية الواحدة في القصيدة ، ومن ثم يتطلقون إلى نظم المطولات غير ملقين بالا إلى التطويل . وهذا الضرب فارسي في نشأته ، لم تعرفه الأشعار العربية القديمة ، وإن كان بعض الشعراء العرب قد استخدموه في نظم الأشعار العربية المتأخرة التي عرفت باسم \* المزدوج \* منذ نهاية القرن الرابع الهجري ( العاشر الميلادي )(١) .

ومهما يكن من أمر ، فلقد عني الأدب الفارسي بموضوع ليلى والمجنون ، فنقله من الإطار التاريخي الذي ظل فيه في الأدب العربي القديم ، إلى مجال الأدب المحض ، وكان أول من أدخل هذا الموضوع إلى الأدب الفارسي ، الشاعر الكبير و نظامي الكنجوي ، الذي استخدم في نظم القصة فن المثنوي ، واستطاع أن ينظمها برمتها في نحو خمسة آلاف بيت من الشعر .

### ٣\_نظامي الكَنجوي

ولد الشاعر النابه المبدع و نظامي الكنجوي ، في سنة ٥٣٥ هـ، وتُوفي حوالي سنة ٩٥ هـ، وهو واحد من عباقرة الشعر في الآداب العالمية . عاش حياته كلها في مسقط رأسه و كنجه ، (٢) ونحا في أضعاره منحى أخلاقياً ، وعكف طوال حياته الحافلة بالإنتاج الفني المتميز على نظم القصص التمثيلي ، في الضرب (١) راجع : براون : تاريخ الأدب في إيران ، الترجمة العربية ، ص ٣٧.
(٣) مدينة من مدن جمهورية آذربايجان الحالية .

المعروف بالمثنوي ، وخلّف لنا خسمس قبصص سُميت باسم ( پنج كَنج ؟ ، أي الكنوز الخمسة ، وهي :

مخزن الأسراد ، تحسرو وشيرين ، ليلى والمجنون ، بهرام ناصه أو هفت بيكر (أي العرائس السبع) ، إسكندر نامه ، ولقد ضمت هذه القصص الخمس نحو عشرين ألف بيت من الشعر ، فضلا عن ديوان كبير اشتمل على قصائد الشاعر ، ضاع معظمه .

ولقد أبدع نظامي في فن القصص التمثيلي إبداعا منقطع النظير ، مما جعل عددا من كبار شعراء الفرس في عصور لاحقة يقلدونه ، ويحذون حذوه في نظم القصص، بل حاول بعض مقلديه ، أن ينظموا نفس القصص التي نظمها « نظامي» من قبل كقصة « ليلى والمجنون » وقصة « خسرو وشيرين » ، فتكرر نظم هذه القصص نفسها بالفارسية عدة مرات .

وكان من بين من قلده وسار على غراره في نظم السلى والمجنون اكل من : المير خسرو الدهلوي التوفي سنة ٧٢٥) ، و عبد الله هاتفي ا (متوفي سنة ١٩٢٧) ، و ١ عبد الله هاتفي ا (متوفي سنة ١٩٢٧) ، وكان تقليد كلا الشاعرين لنظامي واضحاً كل الوضوح ، فبدا وكأنهما لم يرجعا إلى الأصل العربي للقصة ، وسارا على نهج نظامي في ترتيب الأحداث ، وأغفلا ما أغفل هو الإشارة إليه من الأصل العربي ، ولم يشيرا إلى شئ من هذا الأصل لم يرد عنده ، مما يكاد يُخرج عمل كل منهما على حدة - من دائرة الأدب المقارن . وإن كانت دراستهما مفيدة - على كل حال - لتبين كيف تطور الموضوع في الأدب الفارسي القومي .

ومن بين من نظم ( ليلى والمجنون ) من شعراء الفرس أيضاً الشاعر ( عبد الرحمن الجامي ) ( توفي سنة ٨٩٨) ، وقد نحا بالقصة نحوا صوفيا ، وقد بدا الجامي في عمله مبدعا حقا حين رجع إلى الأصل العربي فتأثر به ، كما رجع إلى أعمال من سبقه من شعراء الفرس - ومن بينهم نظامي - فتأثر بها أيضاً ، لكن عمله ينطوي على قدر كبير من الأصالة والإبداع .

#### ٤ ـ مهمة الشاعر عند نظامي

لقد أدرك \* نظامي \* ما ينطوي عليه الشعر من أهمية في الحث على التخلق بالأخلاق السامية والتمسك بأهداب الفضائل ، وحفز نوازع الخير في النفس الإنسانية ، والتعاطف مع بني الإنسان .

ولم يكن نظامي كشعراء القصور الذين اتخذوا من الشعر وسبلة للكسب، فقصروا همهم على المدح والتملق الكاذب وارتباد قصور الخلفاء والسلاطين والملوك، وإنما كان نسبج وحده في هذا الصدد (١١). وقد وصفه المستشرق الإنجليزي و براون ، في كتابه و تاريخ الأدب في إيران ، بقوله : ﴿ وكما أن ذكاء لا الإنجليزي و براون ، في كتابه و تاريخ الأدب في إيران ، بقوله : ﴿ وكما أن ذكاء لا ينافسه فيه إلا القليل من شعراء إيران ، فكذلك أخلاقه قلا يدانيه فيها أحد ، لأنه كان عتاز بالورع الحقيقي دون أن ينزل إلى التعصب والتزمت والجمود ، وكان عمن عتالا برأيه شديد الاحترام لكرامته ، ولكنه كان كذلك ظريفا وديعاً ، وكان والدا محبا لأولاده ، وزوجا عاشقا لزوجته ، وكان لا يحتسبي الخصور … ، ويخلص محبا لأولاده ، من وصف المسهب للأخلاق الرفيعة التي تحلى بها نظامي - وهي الأخلاق التي تجلت من دراسة أشعاره - إلى القول بأننا و لو أردنا تحري اللقة والإيجاز في وصف و نظامي ، لقلنا إنه الشاعر الوحيد بين شعراء إيران الذي جمع بين الذكاء النادر والخلق الرفيع ، وإنه تميز بهاتين الخصلتين مجتمعتين بين جميع الشعراء الفرس الذي أمكنت دراستهم والترجمة لهم ، (٢) .

ولقد انعكست هذه الأخلاقيات الرفيعة والمثل العالية على شعر الشاعر بصورة واضحة جلية ، بل كان في اختياره لموضوعات قصصه حريصا على أن يختار من الموضوعات ما يصلح للتعبير عن أهدافه الأخلاقية ومراميه السامية ، فإذا نحن استعرضنا موضوعات القصص الخمس التي نظمها ، وجدنا كل موضوعاتها تنطوي على مغزى أخلاقي ومرمى تعليمي . ولذلك لم يكن عجبا أن يطلق أحد كبار الأساتذة العرب وهو أستاذنا الدكتور عبد النعيم محمد حسنين والذي توقر (١) وإن كان نظامي قد تابع أهل عصره في إهداء منظوماته إلى عدد من الحكام الشهورين في زمانه؛ فقد أهدى و للمن والمجنون و إلى أخستان بن موجهر ع حاكم شروان .

على دراسة هذا الشاعر \_ لقب و شاعر الفضيلة ، على نظامي الكنجوي .

ولقد كان واضحاً أن موضوع (مجنون ليلى ) ـ بما انطوي عليه من ملامح أخلاقية وحب عف نبيل ـ قد شكل نوعا من الإغراء لنظامي فأقبل على معالجته ، وإن أشار في بدء القصة إلى أنه ما تناول هذا الموضوع إلا بناء على طلب من كبار الأمراء في عصره، وهو الأمير "شروان شاه أبو المظفر أخستان بن منوجهر".

ومع أن نظامي أبدى للأمير تهيّبه في أول الأمر من نظم القصة؛ لأن مجالها الصحراء الجرداء والجبال الصماء، وهو مجال ضيق محدود أمام الشاعر، فإن حماسه لنظمها لم يلبث أن ملك عليه نفسه، فأتم نظمها في أربعة آلاف وسبعمائة بيت في أقل من أربعة أشهر، بالرغم من انشغاله في أعمال أخرى، كما يقول هو. والآن علينا أن نعرض عرضاً مختصراً للموضوع كما صوره نظامي شعراً.

. . .

## لیلی والمجنون لنظامی الگنجوی

كان هناك ملك من ملوك العرب لم يُخلف ولداً، فكان كشمعة بغير ضياء، فرفع إلى الله - عز وجل - أكف الضراعة والدعاء، فوهبه الله ابناً كالبدر في جماله أسماه قيساً، فكان مقياس الفضيلة، ولقد شب عن الطوق لا كما يشب سائر الغلمان، بل فاق الأقران وبز الصحاب، ولما بلغ من العمر عشراً أرسله أبوه إلى الكتّاب، فانخرط في زمرة أصحابه من أبناء البيوتات، وكان مع الصبية جمع من البنات يتعلمن معهم.

وبين هؤلاء الفتيات كانت درة خالصة نقية، تنفذ نظراتها إلى القلوب، وكأن وجهها وسط ذواتب شعرها مصباح في جنح ليل، أو قبس من النور دون جناحي غراب أسحم، فأحبها قيس حبًا ملك عليه فؤاده، وبادلته هي نفس المشاعر ... ووقعا نهبًا للقيل والقال، ولاكتها الألسنة، فحجبها أهلها دونه، فنشر قيس على فراقها درر الدمع، وهام في الفيافي والقفار، وكان يذهب كل ليلة يقبل باب دارها، خفيفًا كأنه طائر بجائة جناح، ويرجع متثاقلاً بطيئًا كأنه يمشي على الأشواك.

ولاحظ أهل قيس علامات الهيام عليه ، فأخبروا أباه ناصحين إباه بالمسارعة بتزويجه بمن أحب ، فذهب أبوه إلى ديار ليلى لخطبتها ، وقال لأبيها : أنا من تعلم مكانة وغنى ، فاطلب ما تشاء ، فرفض والد ليلى قائلاً : إن ابنك مجنون وليس من اللائق بنا أن نصاهر مجنونا ، وأنت تعرف كيف يتتبع العرب العيوب ، وأخشى لذلك أن يشمتوا بي إن أقدمت على هذا الأمر ، عليك أن تشغل نفسك بطلب شفائه ، قبل أن تطلب له قرينة ... إليك عني ، فما لي إلى إجابة سؤالك من سبيل . فانقلب والد قيس ومن معه من عنده آيسين ، لكن يحدوهم الأمل في قيس أن يقنعوه بالسلو عنها ، ويزوجوه بفاتنة في الحي غيرها ، فأبى .

وهام قيس على أثر ذلك في الجبال والصحاري ، يتغنى بالشعر متمثلاً فيه ما آل ١٧٠ إليه حاله ، ولام نفسه على ما كان منه ، إذ وقع في الشباك كصيد أعرج لا يستطيع لنفسه خلاصاً(١)، ويتناقل الناس شعره فيما بينهم، ويأسون لحاله ويشفقون عليه.

ويلغ الكرب من أبيه مبلغه ﴿ ورفع أهله جميعاً أكفِّ الضراعة إلى الله معه . ولما رأوا ما ألم بالأب من العجز وانعدام الحيلة ، أبدى كل واحد منهم رأيا في مخرج من المسألة . ثم اتفق سائرهم على أن هذا الباب إنما يُفتح ببركة الارتحال إلى الكعبة المشرَّفة . فقر قرار الأب على أنه إذا جاء موسم الحيج ، أعد للأمر عدته . فلما حل موسم الحج قام ونهض ، ودعا بالراحلة وأعد المحمل ، وبعد جهد جهيد أركب ابنه العزيز على الراحلة . فبدا وكأنه قمر قد وُضع في مهد . وانطلق صوب الكعبة يحدوه الأمل. وقد اتشح كالكعبة بوشاح الرأس وما إن شاهد جمال الكعبة ، حتى سارع صوبها عله يظفر بالمراد ، وأخذ بيد ابنه بهدو، ورفق واستظلا بظل الكعبة برهة . ثم قال : يابني ، هذا مقام الدعاء والابتهال ، تعلق بأستار الكعبة ، فبذلك يمكن الخلاص من دائرة البلاء والغم . وقل : يارب ، وفقني للخلاص من هذا الضياع ، اشملني برحمتك ، أدخلني في حماك . أنقذني من هذا التيه ، ضع قدمي على الطريق. أدركني ، فلقد بُليت بالعشق ، حررني من بلاء العشق .

وما إن سمع المجنون كلمة العشق ، حتى بكي ثم ضحك ، وقفز من موضعه كما يقفز الثعبان المتحلق ، وأمسك بحلقة تحت باب الكعبة وتعلق . وأنشأ يُقول وقد أمسك بالحلقة ووضعها على صدره : ﴿ إنني اليوم كسقط المتاع . لقد بعتُ روحي في حلقة العشق ، فلا كانت لي أذن دون حلقة العشق . يقولون لي : دع عنك أمر العشق، وما هذا ـ لَعَمري ـ طريق العرفان . إما أنا أقتات بالعشق، أقضي نحبي لو قضى العشق ... فيارب ، أسألك بوجه ليلي ، ارزقني كل لحظة إليها ميلا . وما بقي لي من عمر ، اطرحه عني وزده في عمر ليلي . فدون خمرها لاكانت لي كأس، ودون عملتها لا ضُرب لي اسم. وإني وإن كنت أحترق

(۱) قارن ذلك بما نقله الإصفهائي من أن قيسا أنشد: كَانَّ القلبَ لِيلةَ قبل يُصُدى بِلْيلِي العامرية أو يُسسِراحُ قطاةً غرها شركة فيسات تُجاذبُهُ ، وقد علق الجنساحُ فلا في الليل نالت ما تُرَجِّي ولا في الصبُّح كانَ لها بَرَاحُ

كالشمع حزنا بسببها فلاطلع على نهار دون حزن عليها ١٥٠١).

فعاد به أبوه وقد يئس من شفائه .

ويذهب أهل ليلى إلى الخليفة يشكون إليه قيساً فيبيح لهم دمه ، وسمع أبوه بالأمر ، فخاف عليه أن يلقى حتفه على أيديهم ، ولبث يبحث عنه أياماً ، وأخيرا عثر عليه مختبناً في كهف ، بعيداً عن الأنظار كالكنز الخفي ، معرضا عن مشاغل الدنيا ، قد أشاح بوجهه عن متاعها ، وزهد فيما يَطْعَمُ الناس ، وظل في مكان الصيد ، ولم يضجر أو يتبرم من أهوال العشق ، إذ خلص به من حب الذات ومن قيود النفس .

ولما تعرف قيس على والده ، انثال دمعه مدرارا ، واعتذر لوالده عن المشاق التي يسببها له ، وذكر له أن ما حل به إنما هو قدر من الله عز وجل ولا مناص من التسليم ، فلا حيلة مع القدر ، ولا لوم على البكاء ، فهذا شأن أهل البلوى ، فرق له أبوه رقة شديدة واحتمله معه إلى المنزل ، لكن قيسا ما لبث بعد بضعة أيام أن مزق ثيابه ، وعاد إلى حياة العزلة في الصحراء .

ويطيل \* نظامي \* في وصف ليلى و شمائلها ، فهي آية الجمال الباهر ، قد نمت في بستان الحسن . كانت تحب قيساً ، فترسل آهاتها خافتة وسط الليل خوف الرقيب ، تحترق بنار لا ضوء لها و لا دخان ، هي نار الفراق ، وكانت شاعرة ذكية بارعة ، وكانت تراسل قيسا خفية ، فإذا بعث إليها برسالة ـ عن طريق أحد الأصدقاء \_ يشكو إليها آلام الشوق وتباريح الوجد ، ردّت عليه شعرا لطيفا رقيقا كأنه الماء الزلال ، فكانا كبليلين يشدوان بأعذب الألحان .

وقد خرجت ذات مرة في فصل الربيع إلى حديقة قريبة من دارها ، قد اكتنفتها الورود ذات الألوان ، والزهور الحسراء والصفراء ، تنبئق من زمرد العشب الأخضر ، وتبعثرت فوق المنظر هنا وهناك لألئ الندى الرطب .. والبلبل يغني فرحاً بحب الورود كأنه المجنون . وجلست ليلى الحوراء تشاهد الحديقة وقد اكتنفتها الرباحين والأزهار ، فمر بها في البستان شاب من أصحاب الغنى والبسار، يسمى دابن سلام ، فأعجب بها ، وأرسل إلى والدها يطلب زواجها ،

فرد أبوها رد الموافق ، لكنه أرجأ الأمر إلى حين .

وبينما قيس يجول وحيدا في الفيافي ، لا أنيس له إلا وحوش الصحراء ، إذ مر به ملك تلك الناحية ( نوفل ؛ وهو في جمع من أصحابه في رحلة صيد فلما رأى قيسا سأل صحبه عنه ، فأخبروه بخبره ، فرقّ له ﴿ نوفل ؛ وتحمس للوقوف إلى جانبه ، وأقسم أنه لن يهدأ له بال حتى ينال قيس مطلبه . والأمر على كل حال هين، فهو بما يتمتع به من قوة ومال يستطيع أن يدرك الطير في عُرض السماء إذا شاء ، أو يستخرج الشرارة من مكنها في أعماق الصخرة إن أراد . فترك هذا الكلام تأثيرا كتأثير السحر في نفس المجنون ، وانطفأ اللهب المستعرّ في باطنه بفعل هذا الوعد، وخرج عنده من الحمام، وارتدى أفخر الثياب، فتحول وجهُه الشاحب إلى لون الأرجوان ، واسترسل شعره الفاحم حول طالع هو كالقمر ليلة التمام .

وَّبر نوفل بوعده ، فحشد جنده ، وقصد بهم ديار ليلي ، وبعث إلى أهلها رسولاً وخيرهم بين الموافقة على زواج ليلي بقيس ، وبين الحرب . فلم يأبهوا بتهديده ، ونشبت الحرب بين الفريقين ، كادت الغلبة فيها تكون لأهل ليلي ، لولا أن أ نوفل ، أرسل في طلب المدد ، فجاءه جيش تهتز له قواعد جبل أبي قبيس . ولحقت الهزيمة بحي أهل ليلي ، وأقبل أبوها على وَجَل ، يقدم فروض الطاعة والاعتذار ، وأعلن رفضه لتزويج ابنته بالمجنون ، فيهو عـار وأي عار فإذا مـا أرغم على ذلك ، فسوف ينقلب إلى الفتاة فيذبحها ذبح الشاه ، ويرمي برأسها للكلاب .

وأمام هذا الرأي القاطع اقتنع نوفل ، وتأهب للانصراف بجيشه ، فجن جنون قيس، وصاح بنوفل معربا عن استيائه لتراجعه، وتخليه عن نصرته، ثم انطلق قيس لا يلوي على شئ إلى حياة العزلة في الصحراء.

(1) ربحا انتقل هذا المعيار الجمالي من الأدب العربي إلى شعراء الفرس، فلقد كانت العيون التي في طرفها حور تدل على فرط الجمالي عند العرب، قارن قول جرير .

إن العيون التي في طرفها حسور تعلنا ثم لم يحين قتلانسسا يُصرعن ذا اللسب حتى لا حراك به و هن أضعف خلق الله إنسانسسا

وذات مرة رأى صياداً قد أوقع في حبالتله غزالة ، ثم هم بذبحها ، فتوسل إلى الصياد أن يفك أسر الغزالة لشبهها بليلي ، ورأي مرة غرباً أسْحَمَ فناجاه .

أما ليلى ، فقد أخذ الضيق منها كل مأخذ حين علمت بعودة نوفل دون مراده ، وكانت تجهد وتداري مساعرها كي لا يعلم أحد سرها ، كأنها شمعة ، تبدو ضاحكة في مظهرها وباطنها يحترق . ورأى أبوها أن من الحكمة التعجيل بزواجها من البن سلام ، فزُفت إليه ، وحملها إلى داره ، ولكن ليلى أبت إلا أن تعيش عنده عذراه . ولم يلق زوجها منها إلا الصدود ، وقالت له : أقسم بخالقي الذي صورني على هذا الجمال ، لن تنال مني غرضا ، وإلا أرقت دمي بسيفك ، فيس منها ، وأيقن أن قلبها مشغول بقيس ، فقنع منها بالرؤية من بعيد .

ولم يكن قبس قد عرف نبأ زواج ليلى ، فهو هائم على وجهه في الصحراء ، ذاهل عن نفسه ، لا يكاد يفرق بين الورد والشوك . وبينما هو على هذا الحال ، إذا بأعرابي على جمل يواتيه ، ويقول له : « أيها الغافل عن حساب حياتك ، لقد أضعت عمرك في حب حسناه ، يجمل بك أن تصرف نفسك عن الغيد ، إذ لا يُتظر منهن وفاء ، وانفض يدك عن شيمته الغدر ، فقد تزوجت « ليلى » بآخر فوقع المجنون من فوط اليأس صريعا ، وغاب عن الوعي ، فلما أفاق أخذ يبدي حنقه على زوجها ، ووصفه بأنه كالغراب الذي اختطف الثمرة من بستان أمله ثم يناجي ليلى عاتبا مغضبا عليها ، لكنه يعاهدها في النهاية على أن يظل مقيما على حبها لا يروم عنها سكواً .

وكان والدقس استبد به الهم لما آل إليه حال ولده ، فأخذ يبكي بكاء يعقوب على يوسف ، وداهمته الشيخوخة ، فخشي أن يعاجله الأجل قبل أن يرى فلذة كبده ، فتوكأ على عصاه ، وانطلق في صحبة جماعة من قومه يبحثون عن المجنون، حتى عشروا عليه وأقبل الأب على ابنه ينصحه وقد خنقته العبرات وطلب إليه أن يتجلد ويصبر ، ويخدع نفسه بباطل من الخيال حتى يُشفي ، واستحثه على أن يرافقه إلى دياره ، ليكون عوناً له وسندا فيما بقي من أجله ، فأبى

قيس عليه ، واعتذر له بأنه لا يعبأ بقيود العقل ، لأنه أسير المحبة والعشق ، والعالم عنده لا يساوي شيئاً دون العشق والمحبة ، ولم يلبث أبوه أن مات ، فحزن عليه المجنون حزناً شديداً.

ولكثرة وجود قيس بالصحراء أنست به الوحوش ، فكان إذا سار تبعته صفين عن يمين ويسار ، وكثيرا ما كان يدعو الله تعالى ويناجيه ، ويرى في نومه بعض الرؤى فينهض منها مسروراً مستبشراً .

وكتبت إليه ليلى ذات مرة رسالة بعثتها مع أحد الأصدقاء تعزي قيسا في وفاة أبيه فرد عليها برسالة طويلة قال فيها: \* أعلم أنك من عفتك في قلعة منيعة المنال، وأن جوهرتك مستقرة في صدفها، وأن كنزك محمى بغدائرك المتلوية تلوي الثعبان (١)، فلا مطمع لأحد فيك ،

ولقد أقبل خاله دسليم العامري ، ليزوره في القفار ، وجد في البحث عنه حتى عثر عليه وسط جماعة من الوحوش . وقد لفحته الشمس فبدا بين الوحوش أسود حبّشياً ، كأنه خال قد ازدان به المكان .

وقد م إليه خاله طعاما من الحلوى واللحم المشوي ، فأبى أن يطعمه ، وعلم خاله أنه إغا يقنع في طعامه بما تطعمه الغزلان من العشب ، فامتدح صنيعه ، وأخبره أن من كان هذا دأبه فهو لهذا العالم سيد ، لا سلطان لأحد عليه ، ثم ما زال به حتى أقنعه بأن يصحبه لزيارة أمه ، التي جزعت كل الجزع لفراقه وبعاده .

وفي لقائه بأمه وحواره معها تحاول أن تبقيه بجوارها ، فيمتنع عليها ، ويبين لها أن ما حل به كان قدرا مقدروا ، ويقول : \* إن ما وقع بي كان أمرا مقضيا لا يجدي معه اجتهاد ، وعشق يخالطه كل هذا العناء والحزن لا يقع \_ كما تعلمين يا أماه \_ اختيارا ؟ . ولم يلبث أن رجع إلى عزلته في الصحراء .

 <sup>(</sup>١) شاع في الأدب الفارسي تصوير الكنز بأنه لابد أن يكون له حارس يحميه ، وهذا الحارس عبارة عن ثمبان ضخم يقف على باب الكنز لا يبرح كي يحميه من الأطماع .

أما ليلى فتخرج ذات ليلة وقد ضاق صدرها ، تتنسم أخبار المجنون ، فتصادف في الطريق كهلا من الأعراب تسأله عن قيس ، فيصف لها حاله قائلاً : « هو محيط لا يهدأ له موج ، هو قمر قد سقط عن الأوج ، صاح صبحة كالمنادي ، طائفا أرجاء الوادي هاتفاً : ليلى ، ساعيا على الأقدام ، باحثا عنها في كل مقام . لا يبالي بضر أو بنفع ، لا سبيل له إلا سبيل ليلاه » .

فتتأثر ليلى تأثراً بالغا ، وتسأل الكهل أن يضرب في الصحراء ، لعله يظفر بالمجنون ، فيبلغه عنها رسالة تطلب إليه فيها أن يتلاقيا في موعد حددته ، في مزرعة نخل نائية ، ويخف قيس إلى لقائها وينشدها شعرا عذبا رقيقا ، ثم ينصرف.

وجاءه شاب من بغداد يُدعي و سلام البغدادي > لكي يصحب قيسا ويحفظ عنه أشعاره ، وقدم إليه طعاماً رفضه قيس قائلا إنه لم يعد فيه بقية من نفسه البهيمية التي تطلب الغذاء ، ومن ثم فهو لا يهلك إن امتنع عن الطعام . ورجاه قيس ألا يسيء الظن به ، فهو ليس بجنون ، بل هو سيد مملكة العشق ، قد تخلص من شهوات النفس . وقد رجع و سلام > إلى بغداد مزودا بكثير من القصائد والأشعار التي وعاها عن المجنون .

ويتوقف ( نظامي ) عن متابعة القصة لكي يؤكد أن قيسا لم يكن مجنوناً قد ذهب عقله ، بل كان قلبه عملناً نورا وإيماناً . وأنى لمجنون أن يأتي بهذه الدرر من الشعر العذب الرقيق ؟!!

ويصاب زوج ليلى بالحمى ، بسبب انصرافها عنه ، وانكشاف تولهها بالمجنون ، فلم يطق الزوج صبرا ، وأسلم الروح ، فرجعت ليلى إلى بيت أبيها بعد فترة الحداد، وبعثت إلى المجنون تطلب لقاءه فأتى في قطيع من الوحش ، وتلاقيا ثم افترقا ، وقد أكبر الناس عند رؤية لقائهما أمر العشق .

وحين جاء الخريف بجحافله أصيب البستان بالضر والعطب. ومن فوق سرير البهاء والفخار هوت ليلى في بئر الآلام والأسقام وأصبح الجسد البديع ذو الكسوة الحرير كعود الحطب الواهن الجاف. ذهبت حرارة تموز(١) بالندى الرطب. هبت الرياح فعصفت بأوراق الشقائق(٢)، أسندت شجرت السرو(٣) الممشوقة رأسها على وسادة المرض ، فيهوى طائر روحها من غصن الحياة ، وأفشت سرها لأمها ، وفتحت باب المحبة دفعة فقالت إنني أطعم الدم، فأين الرحمة في هذا؟ إنني أبذل الروح، فأية حياة في هذا؟ لطالمًا ازدردت كبدي خفية ، حتى فاض الألم من أعماقي وفشا على لساني ، وما إن كشفت الحجب عن سري ، حتى آذنت روحي بالرحيل . أمسكي برقبتي وضميني إليك ، وحاذري ، فإنك إن لم تنفذي وصيتي كان دمي في رقبتك ، فإن أنا أسلمت الروح ، ومت بسبب بعد الحبيب ، زينيني كعروس مجلوة ، ثم أسلميني الأطباق الثرى والتراب ، فإذا علم من تشرد بسببي ، أنني قد غادرت الدنيا ، فسيأني ـ يقينا ـ تسليا وحدادا ، للسلام على هذا التابوت فإن استوى أمام قبري ، بحث عن قمر فيري ترابا فيبكي الغريب المغبر بالتراب ، حسرة وألما على ترابي . حبيب هو ويا له من حبيب هو ذكري أبقيها لك مني ، فبالله عليك أحسني الظن به ، لا تنظري إليه بعين الصَّغَار والاحتقار . لكم كان عزيزاً لدي ، فليكن عزيزاً إليك كما كان إلى ، وقولي له : إن ليلي كانت تحطم قبودها ، لتنطلق حرة من هذا القصر الموحش ( الدنيا ) ، كانت تُسْلمُ جَسَدَها للتراب وهي مقيمة على حبك ، وتبذل روحها الطاهرة على ذكراك . إنَّها إنما صَدَقت في عشقك ، وما كان لروحها من شُغل سوى العشق . إنك إن سألتنا عن حالها ساعة أسلمت الروح ، قلنا : قد خرجت من الدنيا بمحبتك ، ولم يكن لها ـ طوال بقائها في هذا العالم ـ من هم إلا همك، ولحظة أن ماتت حزينة بسببك، تزودت للطريق بالحزن عليك، وهي اليوم-وقد واراها التراب-نهب الألم شغفاً بك وحنيناً إليك. قالت هذا وبلَّلت عينيها بالدمع ، ثم انطلقت مسرعة إلى إقليم آخر » .

 <sup>(</sup>١) تموز: شهر يوليو. وهو من شهور الصيف الحارة.
 (٢) الشفائق: شفائق النعمان، نوع من الزهور اللون الأحمر.

<sup>(</sup>٣) تشبيه الحسان : بشجرة السرو شائع في الأدب الفارسي ، وتتميّز شجرة السرو بطولها واعتدالها ونضرتها الدائمة .

ولما علم قيس كسير القلب ، بنبأ وفاة ذلك البدر ، انهمرت من عينيه الدموع ،
 وبكي بكاء مُرآ مُراً ، ومن ذا الذي يسلم في الدنيا من البكاء المرير ؟

وأقبل صوب روضة قبرها يغلي ، كأنه السحاب يرعد من الأعماق ، وكم أهرق الدمع سخياً ، ففاض من عينيه دماً ، والناس قد فروا من صباحه وعويله ، والكبد قد ذابت منه ، وانسابت دماً ، كما يذوب الشمع ، حين أطلق لسانه بحديث عزوج بالنار ، قائلاً : يا زهرة وليدة عاجلها الزمان ، فلم تشهد خريفاً ، رحلت عن الدنيا وما رأتها بعد . كيف أنت وقد اكتنفك التراب والثرى؟ وكيف أنت في ظلمات هذا القبر ؟ ماذا ألم بشعرك المسكي الفواح؟ إن غبت عني فصفاتك مل و روحي ، وإن ابتعدت عن عيني السقيمة ، فلست عن عين قلبي ببعيد ، وإن رحلت صورتك عنا ، فألمك في النفس مقيم أبدا » .

وضاقت الدنيا بقيس، ويدت له كعين النمل، وغدت الأرض المحيطة بقبر ليلي خضراء معشوشية، لكثرة ما ذرف الدمع مدراراً فوقها.

وقد اشتد به النحيب ، وأخذه النحول والهزال ، وكلما هم بالانصراف عن القير ، غلبه الشوق إلى العروس التي ضمها الثرى ، فعاد . ورفع يديه بالضراعة إلى الله \_ تعالي \_ سائلا إياه أن يخلصه من محنته ، ويقبضه إليه . ثم انكفأ على الأوض آخذا القبر بين فراعيه ، وما لبث أن أسلم الروح . وعرف أهله وذووه يخبر موته ، فقدموا وقد لبسوا الحداد ، وأمطروه بوابل دموعهم ، ثم حفروا له قبراً بجوار قبر ليلى ، واحتملوا جسده وواروه التراب جنباً إلى جنب ليلاه .

۱۷۸

#### ثالثاً ، دراسة مقارنسة

### أ : أوجه التشابه

١ - يتبين لنا من العرض السريع لقصة ليلى والمجنون عند نظامي ، أن الشاعر الفارسي قد استطاع أن يجمع الروايات المتفرقة عن أخبار قيس ، ويلم شتيتها ويؤلف بينها ، ويدفع بها في سياق واحد لكي يجعل منها في النهاية قصة متنابعة الأحداث متوالية الفصول ، ظل ملتزماً فيها بالإطار العام الذي رسمته الروايات العربية للموضوع ، فلم يحد عن هذا الإطار إلا لضرورة فنية اقتضاها نقل الموضوع من النطاق التاريخي إلى نطاق الأدب المحض ، كما سيأتي .

٢ - على أن أظهر ما حرص « نظامي » على نقله من الأصل العربي للموضوع هو الطابع الأخلاقي. لقد سبق لنا أن أشرنا إلى أن هذا الطابع نفسه قد شكل نوعاً من الإغراء لهذا الشاعر ذي النزعة الأخلاقية ، فوجد في الموضوع طلبّته ، وأنه يتناسب مع دعوته إلى الفضيلة ، فصاغه بهذه الصورة الفنية الرائعة المؤثرة ، لكي يتناسب مع دعلاله إلى العفة والأخلاق الحميدة والمثل السامية لقد بدا الموضوع في يدعو من خلاله إلى العفة والأخلاق الحميدة والمثل السامية لقد بدا الموضوع في مادته الأولية الغفل ، ينتمي تاريخياً إلى « خير القرون » (١) القرن الأول للإسلام حين كانت الأخلاق السائدة لازالت بريئة من الخلط الذي داخلها في العصور التالية ، قد بقيت في الناس مناقب العرب التي عرفوا بها ، وهذبها الإسلام ، بل وحولها إلى خلق إسلامي غايته التقرب إلى الله بنشر مبادىء الحق والخير والجمال بين الناس . لذلك نجد « نظامي » معنياً غاية العناية في قصته بالإعلاء من والجمال بين الناس . لذلك نجد « نظامي » معنياً غاية العناية في قصته بالإعلاء من والأنفة ، والحب العذري العف في صور رائعة باهرة .

(١) إشارة إلى الحديث الشهور عن النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ أنه قال : ١ خير القرون قرني ، ثم
 الذين يلونهم .، ثم الذين يلونهم .. ١ .

٣-وقد جعل نظامي ، شخصية قيس بمثابة المحور الذي تدور حوله الأحداث، فهو بطل القصة ومحرك أحداثها بلا منازع ، وهو في هذا يتفق تماماً مع ما ورد في الأصل العربي .

والحق أن شخصية هذا الشاعر العربي البدوي الذي ابتلي بداء العشق - قيس - قد أخذت بألباب شاعرنا الفارسي و نظامي ، فدا في نظره - كما قال هو عنه : و مقياس الفضائل كلها ، تتمثل فيه أنبل العواطف وأرق المشاعر الإنسانية ، وتتجلى في قريحته أسمى آيات الفن والإبداع ، ورغم أن الشعر قد غلبه على نفسه فباح فيه بعاطفة الحب التي أخذت بلبه وملكت عليه وجوده كله ، وعبر به عن محتته وكربه ولوعته ، إلا أنه ظل عف اللسان طاهر الغاية ، وانعكست في شعره صور جهاده مع نفسه ، ومع التقاليد التي فرضت نفسها عليه ، فحالت بينه ويين مطلوبه ، ولكنه مع ذلك لم يبد تَبرَّما ولا ضيقاً بما جرت به الأقدار . لقد رسم ونظامي ، صورة مثالية لفيس ظهر من خلالها جميل الطلعة ، طلق الحيا ، خصب الخيال ، نبيل الغاية ، عف اللسان ، فيه شيء من غرور الشباب ، طيب الشمائل ، كريم الفيافة ، متسامح ، وربما أراد و نظامي ، أن يجعل من قيس بسماته كريم الفيافة ، متسامح ، وربما أراد و نظامي ، أن يجعل من قيس بسماته الأخلاقية والإنسانية هذه نموذجاً يحتذي به كل شاب ، ولا سيما ابنه الذي خصه في نهاية القصة بنصح وتوجيه اشتمل على نحو ثمانية عشر بيئاً من الشعر بمناسبة بلوغ الإبن الرابعة عشرة من عمره .

٤ - ومن السمات التي حرص عليها من الأصل العربي للقصة ، إيمان قيس بالقضاء والقدر ، وأن ما حدث له إنما هو قدر الله مكتوب عليه ، وأنه لا سبيل له إلى تغيير هذا القدر . فقيس - في الأصل العربي والقصص الفارسي - لم يبد تبرما ولا ضيقا بما جرت به الأقدار ، وهو - بحسه الإسلامي - لم يصارع القدر كما يفعل أبطال الأساطير الإغريقية (١)، بل أظهر الرضا بما أملاه القدر ، وعدّما رآه الناس شراً هو الخير كله .

<sup>(</sup>١) راجع مثلاً: أسطورة أوديب ملكاً لسوفوكليس .

على أننا لا نستطيع أن نقول كما قال بعض النقاد المحدثين (١) بأن بعض المعاني الدينية انتقلت من خلال هذه القصة إلى الأدب الفارسي ، ومنها اعتقاد قيس في القضاء والقدر ، وإيمانه بأن هذا القضاء والقدر هو مبعث ما ابتلي به من حب وما كتب عليه من فراق للحبيب ، ولذلك كان موقناً بأن عليه أن يتحمل ويصبر لأن هذا قدره .

وتعليقنا على هذا القول هو أن « نظامي » وغيره من شعراء الفرس - الذين نظموا القصة في الفارسية - لم يكونووا ينتظرون أحداث هذه القصة لكي يؤمنوا من خلالها بهذه المعاني ، فهي موجوده ومركوزة في معتقداتهم وأفكارهم قبل تتاولهم لهذه القصة وبعدها ، لأنها من أصول معتقداتهم الدينية ، ومن ثم فإن التعبير عنها في أعمالهم لا يعد في الواقع تأثرا بالأصل العربي للقصة بقدر ما يعبر عن إيانهم بعقيدة دينية يشاركون فيه العرب وغيرهم من المسلمين سواء بسواء ، فلا يكن أن تكون القصة هي السبب في ظهور هذا العقائد في شعرهم .

غاية ما في الأمر أن نظامي قد حرص على الإبقاء على هذا الملمح من ملامح القصة في أصلها العربي، فجعله أساساً بنى عليه تصوره لشخصية قيس ورؤيته الإيمانية للماسأة التي نزلت به (٢٠).

<sup>(</sup>١) انظر الدكتور محمد غنيمي هلال: الحياة العاطفية ، ص ٢٥٧ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) حاول ٥ نظامي ٥ - غير مرة - في هذه القصة أن يبين أن هناك تلازماً في هذه الحياة بين ٥ التقدير والتدبير ٢ أي بين قضاء الله وقدره ، وتدبير الإنسان وفراره من هذا القضاء ، واجتهد الشاعر - كعادة شعراء الفرس - لكي يعطي لهذا العني أبعادا وجدانية ، فهو يقول : ٥ إن في حركة كل موجود در آ من الأمرار مقصوداً . فالورق له وجهان ولذلك فهو مستهدف من جانين ، ففي أحد جانيه يكون حساب التقدير ، وقلما وجد كانب صحيح القلم يستطيع التقريق بين التدبير ، وفي الحابين . فكم من ورد حسبته ورداً ، ثم عرفت شوكه جن عابنت أذاه . وكم من عنقود بدا في مظهره حصرما ، لكنه كان بالتجريب عنبا حلو المذاق ، وكم من جوع أوهن القوى لكنه جلب الصحة مظهره حصرما ، لكنه كان بالتجريب عنبا حلو المذاق ، وكم من جوع أوهن القوى لكنه جلب الصحة للقوة الهاضمة . فما دام هناك مثل هذا الخلاف ( بين الندبير والتقدير ) فإن التسليم أولي بالمرء من العنساد ٥ ( نظامي كنجوي : ليلي والمجنون ، تحقيق وحيد دُستُكردي ، طبع طهران ٣٣٣ هـ . ش ، ص العساد ٥ ( نظامي كنجوي : ليلي والمجنون ، تحقيق وحيد دُستُكردي ، طبع طهران ٣٣٣ هـ . ش ، ص ١٣٣٠ . وانظر أيضاً د. محمد عبد السلام كفافي في الأدب القارن ، بيروت ١٩٧٢ ، ص ٣٣٥ - ٣٢٢ .

#### ب-الإضافات الفنية والخلافات الموضوعية

يري الأستاذ الدكتور طه ندا في كتابه « الأدب المقارن » أن « نظامي » قد أضاف إلى الأصل العربي « من التفصيلات ما لا نعرف له مصدراً ، ونستبعد أن يكون قد اطلع على كثير من المصادر ، فاختار منها وانتقى ، ولكن الذي نرجحه أن يكون قد وقع على كتاب ـ لم نعرفه بعد ـ جمع تلك المادة التي صاغ منها منظومته »(١) .

لكنني أرى أن في هذا القول إجمحافاً بحق نظامي وإنكاراً لجانب مهم من جوانب عبقريته الفنية .

فهذه الإضافات التي أضافها • نظامي • إلى الموضوع لا تُسب في رأينا - إلى كتاب - لا زال مجهولاً - قد اشتمل على هذه الإضافات نفسها ووقع عليه الشاعر كتاب - لا زال مجهولاً - قد اشتمل على هذه الإضافات نفسها ووقع عليه الشاعر فتقلها منه . كما أشار أستاذنا الدكتور ندا ، بل ينبغي أن ننسب هذه الإضافات إلى عبقرية • نظامي • وإبداعه الفني . وهي العبقرية التي أملت عليه نقل الموضوع من نطاقه التاريخي إلى نطاق الأدب المحض ، ومن إطاره النثري إلى إطار شعري ؛ الأمر الذي ألزم الشاعر بأن يضيف من عنده من العناصر الدرامية والشخصيات والمشاهد ، ويولد من الصور ، ويتخيل من المواقف ما لم يكن له وجود في الأصل العربي ، لكي يتكامل البناء الفني للقصة .

ونحن إذا رجعنا إلى مقدمات القصة التي كتبها « نظامي » نجده يبدي تهيبه من تناول الموضوع ، ويعبر عن خوفه منذ البداية من أن مجال القصة ضيق محدود ، ولأنه فارس الشعر والبيان ، يحسن أن يكون المجال واسعاً مفتوحاً أمامه كيما يتحرك بحرية وانطلاق ، فيتجلى طبعه وتجود قريحتُه ، ويتسع عليه مجال بلاغته .

يبدأ نظامي معبراً عن تخوفه وتهيبه من تناول موضوع ( ليلي والمجنون ) بقوله في مقدمات القصة .

يتعين على \_ فيما يبدو \_ أن أكثر من سوق النكات ، مادمت أمضي في رحلة
 لا أتبين فيها طريقي ، فليس هاهنا بستان و لا وليمة ملكية ، و لا نهر ، و لا خمر ،
 (١) د. طه ندا : الأدب المقارن ، يبروت ١٩٧٥ ، ص ١٥٩٠ .

ولا ندمان ، بل هاهنا جفاف الرمال ، وصلابة الصخور والجبال ، مما يثقل أكثر الكلام بالهم والحَزَنَ » .

فرجا كان أكثر ما أقلق نظامي ، عند بداية نظمه للقصة ، أنه إنما يعالج موضوعاً في مسرح غير مألوف له ، وهو الصحراء الجرداء الخالية من البساتين والولائم الملكية ، والأنهار ، وكؤوس الشراب ، والتقاء الندمان والصحاب ، مما يجعل مجال النظم ضيقاً أمامه بشكل لم يعهده من قبل ، فلقد كانت القصة التي أتمها نظامي قبل أن يشتغل بنظم ( ليلي والمجنون ) هي قصة ( خسرو وشيرين التي اشتملت على مغامرات الملك الساساني ( خسرو پرويز ) وزواجه بالأميرة الثرمنية ( شيرين ) والنهاية المفجعة التي لقيها غرية البائس ( فرهاد ) ( ).

كان الباب أمام « نظامي » متسعاً فسيحاً في « خسرو وشيرين » لوصف المناظر الطبيعية الخلابة التي تجذب القارئ وتضفي على الموضوع بهجة وجمالاً ، فقد أكثر من الحديث عن الموائد الملكية ، وبدا وكأنه يتغزل في أنواع الأطعمة والفواكه المأكولة والمشمومة التي حفلت بها تلك الموائد ، وفي الرياض والأزهار التي أحاطت بها واكتنفتها من كل جانب .

أما الآن فهو مقبل على نظم قصة تدور أحداثها في صحراء جرداء قاحلة فأنى لطبعه أن يواتيه ولقريحته أن تطاوعه فتحود في تصوير مثل هذا الجو الساذج الذي لا يحكن أن يضفي على الحدث المأساوي للقصة إلا ثقلاً ينوء بكلكله على نفس القارئ.

ومن هنا اختط « نظامي » لنفسه خطة يستطيع أن يخرج بها من مأزق نظم قصة تجري أحداثها على مسرح لم يعهد النظم فيه من قبل ، بل يصعب النظم فيه أصلا لجنديه وخلوه من مواد تضفي من البهجة والتشويق ما يخفف من وطأة المأساة وثقلها على القلب .

ويقدر ما كان \* نظامي \* حريصاً على النزام الإطار العام للأصل العربي - الوارد في كتاب الأغاني - كان معنياً أيضاً بإعمار الأحداث بجزيد من العناصر الدرامية والصور المتخيلة وإضافة مجموعة من المواقف التأثيرية وابتكار عدد من المسخصيات وتوليد المساهد وتنويعها ، لكي يتغلب على ما ظن أنه سيصيب المعالجة الفنية للقصة بالنقص والقصور ، بسبب جدب المسرح الذي تجري فيه الأحداث ، فجاءت القصة مملوءة بالحركة والحيوية ، ولم نلحظ قصوراً في التوافق بين حركة الأحداث وجمود المسرح الذي وقعت فيه ، بل حاول الشاعر توظيف كل العناصر اللازمة ، وجعلها تشارك في تعميق الإحساس بالحدث .

لقد كانت الضرورة الفنية إذن هي التي دعت شاعرنا « نظامي الكنجوي » إلى إعمار القصة بعناصر لم ترد في الأصل العربي ، وهو إعمار أفصح عن عبقرية هذا الشاعر وقدرته على الابتكار والإبداع ، وعلي إدراكه للحاجات الفنية للأعمال التي يقبل على معالجتها ومحاولته إشباع هذه الحاجات بالقدر الذي يتناسب مع العمل.

ومن ثَمَّ لا يمكن أن نَعْزُو هذه الإضافات التي أضافها نظامي إلى كتاب اطلع عليه الشاعر ونقل منه تلك الإضافات التي صاغ منها منظومته ، وإلا كان ذلك ظلماً لعبقرية هذا الشاعر وافتثاتاً على ما بذله من جهد في سبل إعمار الموضوع بهذه العناصر الإيجابية التي جعلت من القصة نموذجا يُحتذى في الفن والإبداع .

والآن علينا أن ننظر في التغييرات والإضافات التي أضافها شاعرنا الفارسي « نظامي الكّنجوي ؟ على الأصل العربي ، لكي يطبعه بطابع فني جمالي ، ثم نخلص بعد ذلك إلى رصد أوجه الخلاف بين قصة نظامي وأصولها العربية .

#### التغييرات والإضافات ذات الطابع الفني:

١ ـ رتب نظامي أحداث القصة وقسمها إلى مناظر ومشاهد متتابعة يُفضي بعضها إلى بعض، فجعل منها سلسلة متصلة الحلقات لا تضارب بينها ولا اخستلاف ولا تناقض، كسما كان الحال في الأصل العربي عند أبى الفسرج الإصفهاني. ولم يكن العمل الذي قام به نظامي ترجمة للقصة من أصولها العربية

إلى الفارسية ، بل كان شيئاً أعلى من الترجمة ، قد اتخذ من الأحداث البسيطة في الأصل العربي مادته الغفل التي شاد بها أركان قصته بطريقة فنية محكمة ، وزود هذه المادة وولد فيها صوراً كثيرة متخيلة .

ولا شك أن هذا العمل الفني يستلزم استعداداً خاصاً وعبقرية ذاتية لدى الأديب تمكنه من إثراء الدلالات الفنية في الموضوع وإضفاء الطابع الجمالي عليه.

٧ - أخرج \* نظامي \* الموضوع من حالته النثرية في العربية إلى حالة شعرية في الفارسية ، لكي يعبر بنسق الشعر ونظمه وألفاظه وموسيقاه ، ويصور القصة تصويراً شعرياً مؤثراً ، مجاله النفس ومشاعرها وخلجاتها ، وليس مجاله العالم الخارجي وحده .

٣- عمد « نظامي » إلى توظيف الزمان والمكان خدمة كل حدث يعرض له . فهو يهيئ المسرح للحدث المتنظر ويحشد له كل عناصر التأثير الدرامي بالطبيعة المحيطة . فالمروج الخضراء والحدائق الغناء والزهور الزاهية الألوان ، وشدو الطيور ، وانبلاج الصبح ، وإقبال الربيع ، وسائر العوامل المكانية والزمانية تمهد لحدث سعيد كلقاء بين الحبيبين ، أو قدوم زائر بخبر من الحبيب ، بينما تتضافر العوالم المكانية والزمانية المعاكسة ، كمقدم الخريف ، وتساقط أوراق الأشجار ، وذبول الورود والأزهار ، وإصابة البستان بالضر والعطب في تهيئة المسرح لحدث حزين كالفراق . وهكذا يستدعي الشاعر كل العوامل التأثيرية لتعميق الإحساس بالألم .

ويتتابع اللقاء والفراق ، كتتابع الليل والنهار ، وتداول الأيام ، لتعزيز طابع الحركة ، وإضافة صفة الحيوية والتدفق على أحداث القصة .

٤ ـ استطاع نظامي أن يحور في عنصر الصراع الدرامي تحويراً يتفق مع رؤيته الفنية لأحداث القصة ، فلم يبق على الطابع الخارجي لهذا الصراع كما بدا في الأصل العربي ، بمعنى أنه صراع مفروض من الخارج بحكم تقاليد المجتمع والبيئة ، بل حاكه صراعاً داخلياً بين النفس البشرية ونوازعها ، وتقلبها بين اليأس والرجاء

والألم والأمل ، حتى بلغ بالصراع في النهاية مبلغاً جعل قيساً يتخلص من نوازع نفسه البهيمية ، ويتواءم مع هذا الجو الذي ارتضاه لنفسه ، بعد أن ارتاض الحياة مع وحوش الصحراء ، واقتات بالأعشاب ، وصبر على تقلبات الجو ، بل وتمكن قيس من إقناع بعض الناس - كخاله - بسلامة اختياره وبأنه على حق في أنه قد اعتزل الناس، فامتدح خاله صنيعه ، وأخبره بأن من كان هذا دأبه فهو لهذا العالم سيد لا صلطان لأحد عليه .

٥ - يمارس « الحوار » في قصة « نظامي » دوراً كبيراً في تطوير الأحداث ، وقد
 يكون الحوار بين إنسان وإنسان آخر ، أو بين إنسان وحيوان ، أو بين إنسان وطائر ،
 وقد يكون هذا الحوار في حالة اليقظة أو في المنام .

ومن الواضع - من خلال استقرائنا للشعر الفارسي الإسلامي - أن الفرس كانوا - وربما لازالوا - يجدون في الشعر الذي يصاغ فيه الحوار متعة جمالية وغنائية، لا تقل أهمية عن متعة الانفعال بتطور أحداث القصة نفسها ، ولعل هذا هو الذي دفع نظامي إلى الإكثار من مواقف الحوار لا في قصته هذه وحدها بل في سائر قصصه التمثيلي .

لكننا نلاحظ أن الحوار يطول في بعض الأحيان ، عما يفسد النسق الدرامي للحدث ويصيبه بالفتور والركود .

٦ \_ يلجأ « نظامي » إلى الابتكار في قصته ، فيبتكر من العناصر والشخصيات والمواقف ما لم نشهد له أثراً في الأصل العربي ؛ ومن ذلك تلك الرسائل الكثيرة المتبادلة بين قيس وليلى ، والشخصيات الإنسانية التي لم يكن لها وجود في الروايات العربية كشخصية « سليم العامري » خال المجنون ، والشاب « سلام البغدادي » (١) الذي قدم على قيس بالصحراء لكي يصحبه ويخدمه زمناً ويحفظ ما يرويه من أشعار ، والأعرابي الذي أخبره بنباً زواج ليلى ، وغيرهم .

<sup>(</sup>١) تنطوي نسبة ( سلام) إلى ( بغداد ) على مفارقة لم يفطن إليها نظامي ، لأن بغداد لم تكن قد بنيت في العصر الذي عاش فيه قيس .

ولا شك أن نظامي قد أراد بهذه الإضافات والابتكارات أن يعمل على إثراء قصته بالموافق العاطفية ، وتعميق الأثر الدرامي لتطور الحدث .

٧- تلقي بعض الألفاظ العربية التى دخلت اللغمة الفارسية عناية بالغة من و نظامي ، فيبدو اللفظ عنده شيئاً ذا قيمة كبيرة يقلبه على وجه شتى لرسم صور عديدة شاخصة ، مستخدماً في ذلك ما يدل عليه اللفظ من دلالات مختلفة ومعاني متباينة . انظر إليه وهو يستعمل لفظ «حلقة » وهو من الكلمات العربية التي انتقلت إلى الفارسية وتقرر استعمالها فيها وأصبحت جزءاً من بنيتها ، فيقول وهو يصف حالة قيس في ساحة الكعبة المشرفة : « وما إن سمع المجنون كلمة العشق ، حتى بكى ثم ضحك وقفز من موضعه كما يقفز الثعبان المتحلق ، وأمسك بحلقة تحت باب الكعبة وتعلق ، وأنشأ يقول وهو مستمسك بالحلقة يضعها على يحلقة تحت باب الكعبة وتعلق ، وأنشأ يقول وهو مستمسك بالحلقة يضعها على صدره : إنني اليوم كسقط المتاع ، لقد بعث روحي في حلقة العشق ، فلا كانت لي أذن دون حلقة العشق ، فهذا اللفظ المنفرد يرسم صوراً شاخصة تختلف باختلاف أذن دون حلقة العشق ، فهذا اللفظ المنفرد يرسم صوراً شاخصة تختلف باختلاف الدلالة تارة ، وباختلاف الجرس الذي يلقيه في الأذن تارة أخرى ، وفي الظل الذي يلقيه في المؤدن قارة أنسرى ، وفي الظل الذي يلقيه في المؤدن قارة أوليناس بينها .

لقد كان هذا هو عمل نظامي والتغييرات التي أجراها والإضافات التي أضافها الموضوع لكي يحرج به من حالته الأولية الغفل إلى حالة ذات طابع شعوري وجداني .

ولقد لاحظنا أن الشاعر قد استمد هذه الإضافات من البيئة نفسها ، حتى الشخصيات التي ابتكرها ، إما كانت من عرب البادية ،كسليم العامري - نسبة إلى قبيلة بني عامر - أو كانت من عرب الحواضر كسلام البغدادي .

فلقد وضع الشاعر نصب عينيه أن يكون نسيج الموضوع واحداً، فلم يقحم عليه شيئاً غريباً عنه، وإنما كان إبداعه وابتكاره مستمداً من نفس البيئة، وكانت رؤيته الفنية نابعة من جو الأحداث ذاته.

. . .

#### أوجسه الخلاف

علينا الآن أن نحاول رصد أوجه الخلاف بين منظومة نظامي وأصولها العربية : ١ \_جعل \* نظامي » أبا قيس ملكاً من ملوك العرب ، كما وصف زملاء قيس وليلي في « الكتب » بأنهم كانوا جميعاً من أبناء ذوي المكانة في قومهم .

وربما أراد الشاعر بهذه المبالغة في رسم الشخصيات المحورية في قصته أن يضفي عليها قدراً من الأهمية يُلفتُ النظر إليها ، ويكسب عطف القارئ على بطلها \* قيس \* فهو ابن ملك ، لكنه يلقى كل هذا العنت والعناء والتشرد والضياع بسبب الحب . فالشاعر إنما يريد بهذا الخلاف أن يثير رغبة قارئه لمتابعة القصة والاندماج فيها والتعاطف مع أبطالها ... وذلك لميل الناس عامة ـ والفرس خاصة ـ إلى احترام الملوك والعظماء وتوقيرهم ومتابعة ما يحدث لهم من أحداث ، وما يجري عليهم من خطوب الدهر وتحول الأيام . مجمل القول أن الشاعر ربما قصد بهذه المبالغة أن يضفي بها على الأحداث عنصر الإثارة والتشويق .

٢ - لم تكن اللقاءات الأولى التي جرت بين الصغيرين قيس وليلى - في قصة نظامي الفارسية - عند سفوح حبل و التوباد »، وهما يرعيان الغنم، كما جاء في الأصول العربية ، وإغا تمت هذه اللقاءات في « المكتب » ، أي المدرسة الأولية البسطة ذات الفصل الواحد التي يتعلم فيها الصغار القرآن الكريم ومبادئ العلوم العربية والحساب ، وينبه الشاعر إلى أن سادة القبائل العربية كانوا يبعثون بأبنائهم وبناتهم إلى هذا النوع من المدارس لتلقي مبادئ العلم . ويصور « نظامي » المكتب تصويراً يتفق مع صورته التي كان عليها في زمن نظامي نفسه في القرن السادس الهجري ، حيث انتشرت هذه المكاتب في جميع الأمصار الإسلامية ، ومنها البلاد الفارسية . غير أن هذه المكاتب لم يكن لها وجود في البيئة البدوية التي نشأ فيها قيس في القرن الأول للهجرة .

ولعل الشاعر قد أراد بهذا الخلاف أن تكون الصورة التي يقدمها لقيس - برغم اختلاف بعض ملامحها عن الأصل العربي - متسقة ومتلائمة مع المفهوم الفارسي. ذلك أن \* نظامي \* حين صور قيساً باعتباره واحداً من أبناء الملوك ، لم يكن ليجعله يرعى الغنم ، فالرعي وإن كان أمراً لا مجال فيه للتفاوت الطبقي في البيئة الصحراوية العربية ، لا يستنكف عنه غني أو فقير ، بل هو أمر مشترك بينهما ، إلا أنه يبدو أن البيئة الفارسية لم تكن لتسمع أو تسيغ أن يخرج ابن ملك إلى الصحراء ليرعي الغنم . ومن ثم كان على نظامي أن يحور تحويراً ضرورياً في المسرح الذي شهد اللقاءات الأولى ، فيجعله مكاناً لا محيد عن ارتباد الأمراء وأبناء البيوتات له ، وهو دار العلم \* المكتب \* لكي يتفق مع الصورة التي أراد أن يرسمها منذ البداية لقيس كواحد من أبناء الملوك .

" يري و نظامي السبب في رفض أبي ليلى تزويجها قيساً، ليس هو تشبيبه بها في الشعر كما جاء في الأصل العربي ، بل لأن قيساً قد أصابه مس من المنتوب حبه لليلى ، فلما شاع عنه ذلك بين الناس لم يشأ والد ليلى أن يزوج ابنته بمجنون خوفاً من العار . وربما كانت هذه العادة العربية القديمة \_ وهي التي تقضي بأن يُمنع من يشبب بفتاة من زواجها \_ غير مألوفة ولا مفهومة عند الفرس ، وتحتاج من الشاعر إلى شرح مطول للفت نظر القارئ إليها وجعله يقتنع بها . فضرب نظامي عنها صفحاً وانتحل لهذا الرفض سبباً آخر .

وربا رأى الشاعر أن الإشارة إلى هذه العادة العربية قد تكون \_ من الوجهة الفنية \_ إقحاماً من الخارج على أحداث القصة نفسها ، وأن الأحداث الرئيسية في القصة ينبغي أن تتوالد وتتطور من خلال الشخصيات ولا تأتي بحكم عوامل خارجية (١).

 <sup>(</sup>١) وإن كان الشاعر لم يلتزم فنياً بهذا المدأ ، بل كثيراً ما خرج عن سباق الأحداث ، وأخذ بتغني في شعره بالفضيلة ويحث علي فعل الخير والتمسك بالمثل والمبادئ القويمة ، وربما يذكر من القصص ــ للتعثيل لما يقول ـ ما لا يجت إلى قصة ليلى والمجنون بأية صلة .

فالحب أدى إلى تُولَّه قيس ، فتجاوزت تصرفاتُه حدَّ المألوف حتى رُمي بالبُّله والجنون ، وهكذا لم تكن العادات والتقاليد ـ التي تمثل المحيط الخارجي للحدث ـ هي التي أحكمت عقدة القصة ، كما كان عليه الحال في الأصل العربي ، وإنما أراد الشَّاعر أن تكون العقدة ناتجة عن توالد الأحداث بعضها من بعض ، وعن تطور الشخصيات وغوها وانتقالها من حال إلى حال .

٤ ـ كانت بعض السمات في شخصية قيس كما وردت في الأصل العربي صالحة لتأويلها (١) وتحويلها إلى سمات صوفية ، ومن بين هذه السمات إلفه للحيوان والوحش، وزهده في أكل اللحم، وعزلته، وما كان يعتريه من إغماء.

ولقد التفت نظامي إلى هذه السمات وحاول يُؤوَّلُ شخصية قيس من خلالها تأويلاً صوفياً (٢) ، فاستخدم في قصته الكثير من المصطلحات الصوفية ، التي تدل على الوجد ، و السكر ، و العشق ، بمعناها الصوفي، كما أول الجنون ، تأويلاً صوفياً ، وصرح بأنه لا يعني ذهاب العقل ، بل هو فرط المحبة للمحبوب ، فلا يرى المحب أحداً سواه ولا يعبأ بأحد غيره . وبينَّ " نظامي " على لسان قيس أنه قد تحرر من سلطان العقل وصار تابعا لسلطان القلب، ووصف قدرته على التحكم في البيئة الصحراوية المحيطة به ، وما كان من سيطرته على الحيوان والوحش ، مشبهاً إياه في ذلك بالنبي سليمان عليه السلام ، وخلع على قيس فكرة العزوبة وحب التجرد، إذ كان بعض الصوفية يؤثر التجرد ويرغب عن الزواج (٣). وذكر ( نظامي ؛ أن قيساً في أو اخر حياته ما رأى رؤيا إلا وجاءت كفَّلَق الصبح ، كما بين أن مشاعر المجنون قد تطورت في النهاية تطوراً حدا به إلى أن ينصرف عن التفكير في كربته ، فيسمو على حبه لليلي وحرصه على وصالها ، وينشغل بعبادة الله وتقديسه وإيثاره على هوى نفسه .

(١) راجع ما سبق أن ذكرنا عن ﴿ التَّأُويلِ ﴿ ، ص ٣٥ فيما سبق .

من أراد التُوسُع في هذا البّاب . (٣) انظر في ذلك مثلاً : السراج الطوسي ، اللعع في التصرف ، تحقيق الدكتور عبد الحليم محمود ، وطه عبد الباقي سرور ، طبع مصر \* ١٣٨ هـ ( ١٩٦٠ م ) ، ص ٢٢٤ وما بعدها .

 <sup>(</sup>٢) تناول أستاذنا المرحوم الدكتور محمد غنيمي هلال هذه الملامح الصوفية التي أولها شعراء الفرس كنظامي وغيره - تناولاً موسعاً في كتابه الرائع 3 الحياة العاطفية بين العذرية والصوفية ٤ ، فليرجع إليه

فلم يعد الحب الإنساني هو الذي يشغل قيساً كلية - عند نظامي - بل انطلق قيس من هذا الحب الإنساني إلى الحب الأسمى ، إلى مصدر كل حب ، إلى الله عز وجل ، واطرح كل حب دونه .

ومهما يكن من أمر ، فلقد عاش فنظامي عصر غلبة التصوف على سائر مظاهر الحياة العامة في البلدان الإسلامية (١١) ، وكان لابد لشاعرنا - رغم أنه لم يكن صوفياً - أن يصبغ دعوته إلى الفضيلة والمثل العليا بصبغة صوفية تتمشى مع التيار الغالب في الحياة الثقافية والأدبية ، ويستخدم مصطلح أهل الطريق في تبليغ رسالته وإسماع كلمته .

٥ - صور نظامي ( ليلى ) على أنها قد بقيت عذراء طوال حياتها حتى ماتت ، رغم أنها قد تزوجت ، وهو ما لم يرد في الأصل العربي . ولعل نظامي - وغيره من شعراء الفرس - قد راقتهم هذه الفكرة فانساقوا وراء مثاليتهم المفرطة ، فصوروا الأمور على هذا النحو ، لبيان مدى الغاية التي يمكن أن يصل إليه الحبُّ العذري .

. ٦ - أعطى « نظامي » لليلى في قصته دوراً إيجابياً لم يكن لها منه نصيب في الأصل العربي ، الذي التزمت فيه جانباً سلبياً تماماً ، ولم يبدر منها ما يدل على أنها قادرة على الفعل ، اللهم إلا ما ذكرت بعض الروايات من أنها زارت قيساً مرة في بيته في أول عهده بحبها فمكثا مدة يتناجيان ، وأنها كانت تسأل الركبان عن حاله .

وربما كانت هذه الروايات القليلة هي الأصل فيما نسبه و نظامي اليها في قصته . حيث أعطاها دوراً إيجابياً فاعلاً في تطور الحدث ، فهي وإن كانت قد زُوجّت عُنوة فقد بقيت في منعة من زوجها . ومي ترسل الرسائل لقيس تبه فيها شوقها وتشكو ما تكابده من عناء الفراق ، وتبعث في إثر قيس من يبحث عنه لتضرب له موعداً للقاء ، ويلتقيان غير مرة بتدبيرها هي . ثم ينتابها من المرض والسقم ما يقضي بها إلى الموت ، ولكنها قبل موتها توصي أمها بأن تترفق بالمجنون وتبلغه عنها الرسالة الأخيرة حين يأتى لزيارة قبرها .

(١) وهي الغلبة التي تحققت للتصوف على سائر مظاهر الحياة الثقافية والعلمية بفضل أبي حامد الغزائي ( تُوفي ٥٠٥ هـ) انظر: براون: تاريخ الأدب في إيران ، الترجمة العربية ، ٢ : ٢٤٧ .

كل هذه وغيرها من الملامح الإيجابية قد تُوسَع ( نظامي، في إضفائها على شخصية ليلي ، للدلالة على أنها إنما بادلت ( المجنون ، حبا بحب ، وأنها كانت صنوا له في إثراء القصة بالمواقف العاطفية المؤثرة .

٧-بالغ نظامي في وصفه لمعركة كبيرة جرت بين \* نوفل بن مساحق \* ومن معه من أصحاب وجنود ، وبين أهل ليلى بسبب رفضهم وساطة نوفل ، فقد كاد نوفل يُمنى بهزيمة منكرة أول الأمر لولا أن مددا عاجلاً جاء ، فدارت الدائرة على أهل ليلى ، ووقع أبوها في أسر نوفل ، الذي عفا عنه ، ولم يرغمه على تزويج ليلى للمجنون ، عالا نجد له أصلاً في الروايات العربية .

ويبدو أن العقلية الفارسية التي ألفَتْ نظم الملاحم وشعر الحروب ووصف المعارك لم تتخل عن الشاعر في هذا الموقف(١).

<sup>(</sup>١) انظر: طه ندا: الأدب المقارن ، ص ١٦١ . وانظر أيضاً ، بديع محمد جمعة ، دراسات في الأدب المقارن ، ص ٢٣٨ ، ٢٣٩ .

#### الخلاصية

مجمل القول أن الطابع الأخلاقي الذي انطوت عليه الروايات العربية لموضوع مجنون ليلى قد أغرت شاعراً فارسياً ذا نزعة أخلاقية ، وهو « نظامي الكَنجوي » بنقل الموضوع من نطاقه التاريخي في اللغة العربية إلى مجال الأدب المحض في اللغة الفارسية .

ولقد عمد الشاعر أول ما عمد إلى جمع ما تفرق من أخبار المجنون وألف بين شتيتها وجعل منها قصة متتابعة الأحداث متوالية الفصول ، وصاغها شعراً في فن من فنون الشعر الفارسي يسمى عندهم و المثنوي ، يسمح للشعراء بنظم المطولات لاقتصار القافية فيه على شطري البيت الواحد فقط ، واستطاع نظامي نظم القصة في نحو خمسة آلاف بيت من الشعر ، وهو أمر لم يتيسر للموضوع في العربية .

- وحافظ الشاعر الفارسي على الإطار العام للموضوع فبدت ملامحه تشبه إلى حد بعيد ما ورد في الروايات العربية ، لكن الضرورة الفنية دعت الشاعر إلى إشباع القصة بعناصر لم ترد في الأصل العربي الذي ضم الروايات المعروفة حول الموضوع ، ونعني به كتاب و الأغاني للإصفهاني ، عما حدا ببعض النقاد إلى القول بأن و نظامي ، ربما يكون قد أتى بهذه العناصر من كتاب له نعرفه بعد جمع تلك العناصر التي تمثلت في إضافة عدد من الشخصيات والمواقف والمشاهد إلى الموضوع عما لا نجد له أثراً في الأصل العربي . غير أنه يتبين لنا من الدراسة التحليلية لقصة نظامي أن هذه الإضافات التي أضافها كانت محاولة منه لإشباع الموضوع وإعماره بالعناصر الدراسية والصور المتخيلة التي جعلت منه نموذجاً يبتذي في الفن والإبداع .

على أن الشاعر قد لجأ إلى المبالغة في تصوير الشخصيات المحورية في قصته -وخاصة شخصية قيس - فأخرج هذه الشخصية عن ملامحها التي عُرفت بها في الأصل العربى ، حين جعل قيساً ابن ملك من ملوك العرب ، وجعل لقاء بليلى في مدرسة صغيرة يتعلم فيها أبناء البيوتات ، ورأى أن السبب في رفض أهل ليلى تزويجها من قيس ليس راجعا إلى تشبيبه بها ، بل هو راجع إلى جنونه ، والوائة أن هذه المبالغات والإضافات تعد - في رأينا -أسباباً موضوعية وفنية غايتها أن يرسم الشاعر لهذه الشخصيات صورة تتفق وتتوءام مع المفهوم الفارسى ، وقد حدا هذا بالشاعر أيضاً أن يؤول بعض السمات في شخصية قيس العربية تأويلاً صوفياً يتمشى مع النيار الغالب في الحياة الثقافية والأدبية في عصره .

أما ليلى فقد نالت صورتها في القصة الفارسية مزيداً من الإضافة ، حيث صورها « نظامي » في صورة مثالية عُذرية ، وأعطى لها دوراً إيجابياً في الأحداث ليدل بذلك على أنها قادرة على الفعل ، شأنها شأن قيس .

ومهما يكن من أمر، فإن نظامي كان أول من نقل الموضوع من حالته الأولية الغُفل في أدبنا العربي إلى الأدب الفارس، وتبعه شعراء كثيرون من الفرس، عالج كل واحد منهم الموضوع برؤية فنية مختلفة. ثم ما لبث الموضوع أن انتقل إلى الأدب التركي، حتى عاد إلينا بصورة جديدة تماماً في أدبنا العربي الحديث على نحو ما صوره أمير الشعراء أحمد شوقي في مسرحيته الرائعة \* مجنون للله.».

# النصل الرابع مترجم عربي مرموق

الشيخ محمد عبده والثقافة الفارسية

تعلمه الفارسية وصبلاته بأهلها

يُعنى الأدب المقارن بدراسة المترجمين من ذوى المكانة الأدبية والثقافية في أمتهم، ويهتم بالتعرف على ثقافتهم وميولهم والظروف التي أحاطت بترجماتهم وما كان، من صدى للغة الأجنبية التي ترجموا عنها في أعمالهم ومؤلفاتهم. ونعالج فيمايلي واحداً من الموضوعات الداخلة في هذا الباب. 

# الشيخ محمد عبده والثقافة الفارسية تعلمه الفارسية وصلاته بأهلها

منذ عدة سنوات ، كنت أقوم بإعداد دراسة تحليلية لمنظومة « جاويد نامه » أو رسالة الخلود التى نظمها بالفارسية الشاعر والمفكر الإسلامي الكبير « محمد إقبال» ، وخلال فصول المنظومة عرض إقبال لمجمل الأفكار الأساسية التي توصل إليها السيد جمال الدين (١) لإصلاح حاضر العالم الإسلامي ، كما بلور آراه في كثير من القضايا الرئيسية التي ما زالت تشغل بال المسلم المعاصر (٢) . وكان لابد لي من الرجوع إلى ما كتب السيد جمال الدين من كتب ومقالات ورسائل بُغية التعرف على المنابع الأصلية لما كتبه إقبال عن هذا المصلح القدير .

و يعرف القارئ سلفاً أنني رجعت بالضرورة إلى الكتاب المهم الذي خلّفه لنا السيد جمال الدين ، وأعنى به كتابه القيّم الشهير « الرد على الدهريين » .

ولقد راعني ـ عندما تناولت الكتاب ـ ما جاء بصفحة العنوان :

رسالة ترجمها عن اللغة الفارسية إلى اللغة العربية الشيخ محمد عبده بمساعدة عارف أفندي أبي تراب الأفغاني .

<sup>(</sup>١) ولد سنة ١٨٣٩ ، وكانت و أنه سنة ١٨٩٧ م ، واند تلف الناس في نسبته فهو جمال الدين الأفغاني عند بعض الناس والأسد آبادي الإيراني عند بعضهم الآخر ، لكن أمر هذا الاختلاف هين، فجمال الدين نفسه كان من دعاة الوحدة والأخوة الإسلامية ومن أشد أعداء التمصب الوطني والأثرة القومية ، وكان يرى أن العالم كله وطن للمسلم وبالتالي فإن البلاد الإسلامية كلها وطن له ( راجع مقالنا : الوطن عند السيد جمال الدين المشهور بالأفغاني ، مجلة الفكر الإسلامي ، ظهران ، العدد ٢٥ ، ٣٦ ، السنة السادسة ١٣٩٧ هـ) .

 <sup>(</sup>۲) انظر محمد اقبال ، جاوید نامه ( ص ۹۳ ، ۹۳ ) ، طبع لاهور سنة ۱۹۳۲ ، والترجمة العربية
 لكاتب هذه السطور بعنوان ( رسالة الخلود ) ص ۱۹۲ ، طبع مصر ۱۹۷۶ .

فاللغة الفارسية إذن هي لغة الكتاب الأصلية ، ولقد تمت ترجمة الكتاب من لغته هذه الأصلية إلى اللغة العربية . ولكن من هو المترجم ؟ إنه الشيخ محمد عبده (۱) ، إنه ذلك الرجل الذي قاد حركة التنوير في مصر والعالم العربي ، ووقف في شجاعة وقوة وإصرار ضد الاستعمار وأعوانه فطالب بخروج الإنجليز من مصر ، وتصدى بإيمان لا يتزعزع لتطوير الأزهر ولتحريره من العقم والجمود ، وحسم بفكره المستنير المتطور عدداً من المسائل الشرعية ، وصرف جانباً كبيراً من جهده في تقويم الفساد والانحطاط الذي طراً على العالم الإسلامي بعامة والمجتمع المصرى بخاصة ، إنه ذلك الرجل الذي حمل لواء التوفيق بين القديم والجديد ، وبين الشرق والغرب ، وتعرض من جراء ذلك كله للنفي والتشريد ، فعا وهنت قواه وما لانت له قناة .

(1) ولد في سنة ١٨٤٩ ، وعاش طغولته في إحدى قرى إقليم البحيرة وحفظ القرآن وهو في العاشرة من عمره ، ثم ذهب إلى \* الجامع الأحمدي \* بطنطا ليتعلم تجويد القرآن وقواعد اللغة العربية ، لكن منهج الشدريس في الجامع الأحمدي كان منهجا شاقاً يتناقض مع أبسط قواعد النبية ، وكاد أن ينصرف عن العلم ويشتغل بالزراعة لكنه التقي برجل صوفي من أقاريه يعيش في قرية من قريته من قريته من قرائم العلم وانطلق إلى القاهرة حيث الشحق بالجامع الأزهري من ١٨٤٦ ، وهناك النقي بالسيد جمال الدين وتتلمذ على يديه نحو ثماني سنوات ، تشرب فيها أقكاره النورية الإصلاحية . وبعدما فارق جمال الدين مصر مارس الشيخ نشاطاً سياسياً واسع النطاق إلى جانب فيامه بالتدريس في الأزهر وفي مدرستي دار العلوم والألسن . وبدأ يكتب مقالات صحفية في الصحف المصرية ، ثم أصبح رئيساً لتحرير الجريدة الرسمية ، وعندما قامت الثورة العرابية في مصر سائدها محمد عبده ، وبعد فشل عرابي حكم عليه بالنفي ثلاث سنوات فاختار سورياً ورحل إليها سنة سائدها محمد عبده ، وبعد فشل عرابي حكم عليه بالنفي ثلاث سنوات فاختار سورياً ورحل إليها سنة عملا معاً على تأسيس جمعية وصحيفة اسبوعية باسم \* العروة الوثني \* كان هدفها الدفاع عن العالم عملام على تأسيس جمعية وصحيفة اسبوعية باسم \* العروة الوثنى \* كان هدفها الدفاع عن العالم الإسلامي والدعوة إلى الوحدة الإسلامي .

الوسج مي والدعوه إلى المحلم المسلم. ولكن خروج الإنجليز من مصر ، ثم عاد إلى باريس ، ولكن ويعد بضعة شهور رحل إلى انجلترا للدعوة إلى خروج الإنجليز من مصر ، ثم عاد إلى باريس ، ولكن السياسة الإنجليزية حالت دون وصول العروة الوثقي إلى البلاد الإسلامية فتعطلت المجلة عن الصدور وعاد السياسة في سنة ١٨٨٥ إلى ببروت حيث اشتخل بالتدريس في المدرسة السلطانية وهناك ترجم كتباب و الرد على الدهرين ٤ . وفي سنة ١٨٨٨ عاد إلى مصر حيث عين قاضياً وأخذ يدعو إلى أفكار سياسية أكثر اعتدالاً من تلك التي دعا إليها من قبل ، وعين عضواً في مجلس إدارة الأزهر فبفل وسعه في سبيل إصلاحه والارتفاء به ثم تم تعيينه مفتياً للميار المصرية سنة ١٨٨٩ . وكان يقضي أوقاته في ألفاء المحاضرات الدينية والتأليف والاشتراك في مشروعات الإصلاح الثقافي والاجتماعي ، ثم عمل عضواً في د مجلس شورى القوانين ٤ وفي ١١ يولو ١٩٠٥ توفي الشيخ محمد عبده دون أن يتوافر له الوقت أو تتوفر له الوسائل لإنجاز كل ما كان يبتغي إنجازه من مشروعاته الإصلاحية .

هكذا نعرفه نحن معشر أبناء هذا الجيل لكننى لم أكن أعرف عنه هذا الجانب من قبل ، ولم يسترع انتباهى - وربما انتباه كثيرين غيرى - اهتمام الشيخ باللغة الفارسية وتعلمه لها وتملكه لناصيتها بدرجة تمكنه من ترجمة كتاب برمته وفي موضوع شائك من موضوعات الفلسفة الإسلامية ، وهو موضوع الإلحاد والملحدين ككتاب الردّ على الدهريين .

فمنذ متى تعلّم الشيخ الفارسية ؟ وبمعاونة من تعلمها ؟ وما دوافعه إلى تعلّمها وإجادتها ؟ ... هذه تساؤلات أخذت تتردد فى خاطرى وتدفعنى إلى النظر فَى الكتب التى تناولت سيرة الأستاذ الشيخ ، وما أكثرها ولكننى لم أظفر برد على تساؤلاتى ، ولم أجد أحداً عن كتب عن حياة الشيخ قد اهتم بدراسة هذه المسألة ، أو ألقى عليها ضوءاً.

بل إن الغريب حقاً أن الشيخ نفسه لم يهتم بإيضاح هذه المسألة ، رغم أنه تحدث في تفصيل عن تعلمه اللغة الفرنسية (۱) ، تلك اللغة التي بدأ في تعلمها لا في باريس ، وإنما بعد ما ترك باريس ورجع عن منفاه إلى مصر واشتغل بالقضاء وجلس بين قضاة يحكمون - في الجنايات خاصة - على أصول القوانين الفرنسية ، فقوى عنده الميل إلى تعلم اللغة الفرنسية .. وحتى لا أكون في معرفة القوانين أضعف عمن أجلس معهم مجلس القضاء ، وكان ينظر إلى الفرنسية نظرة تخالف نظرته إلى الفرنسية : « لغة أجنبية ... ثم نظرته إلى الفارسية وغيرها من اللغات الإسلامية ، فالفرنسية : « لغة أجنبية ... ثم إن الذي زادني تعلقاً بتعلم لغة أوربية هو أني وجدت أنه لا يمكن لأحد أن يدعى أنه على شئ من العلم يتمكن به من خدمة أمته ويقتدر على الدفاع عن مصالحها كما ينبغي إلا إذا كان يعرف لغة أوربية ه(٢).

وهكذا لم يلتفت محمد عبده ، ولا من تصدوا للكتابة عن سيرته إلى مسألة تعلمه للغة الفارسية ، وتمكنّنه منها ، وصلته بها وبالناطقين بها من الشعوب (١) انظر محمد عبده ، الأعمال الكاملة ، نشر وتحقيق محمد عمارة ج ٢ ص ٢٣٥ طبع يبروت ١٩٧٢

(٢) محمد عبده: الأعمال الكاملة ، ج ٢ ص ٢٣٩ .

الإسلامية .. وكأن تعلمه للفارسية كان قضية مسلمة وأمراً طبيعياً لا يستحق أن يثير الانتباه أو يشدّه ولا يجدر بالمرء أن يتوقف هُنّهة عنده !!!

لكننا مع ذلك قد نستطيع إذا نظرنا في تاريخ الشيخ وأعماله أن نلقى بعض الأضواء على هذه المسألة ونجلي شيئاً من غموضها .

#### ١ \_ الاتصال الأول

كان محمد عبده قد ينس من أن يجنى فائدة من تعلّمه بالجامع الأحمدى بطنطا لجمود المناهج التى تدرس فيه وعمقها وجفاف طريق التدريس وقسوة المشايخ على التلاميذ فعقد العزم على الانتقال إلى القاهرة ليدرس في الجامع الأزهر، حيث كان يدرس عدد كبير من أبناء العالم الإسلام فحضر أول الدروس به في سنة ١٨٦٥.

ويبدو أنه في تلك السنة نفسها تعرف على شاب إيرانى نابه هو « محمد مهدى خان » ، فصارت بينهما صداقة وطيدة ، وألفة قوية متينة ، وصفها محمد مهدى في مقال التأبين الذى نشره باللغة الفارسية في جريدة « حكمت » <sup>1)</sup> في سنة 19.0 بناسبة وفاة الشيخ محمد عبده ، فقال : « ... كيف لا وهو صديق صباى وخلي الوفي ، لأنه في هذه المدة التي تبلغ أربعين سنة لم يجرح لى عاطفة بقول ولا فعل، وكان أنيسي في خكوتي وجكوتي ، ومُعيني في شدتي ، وكان يتعاهدني في السراء والضراء وكان يسووني ويسره ما يسرتي ... الغ »(٢).

وكان محمد مهدى هذا إيرانى الأصل ، فأصله من تبريز ، وأبوه هو محمد تقى بن محمد جعفر الملقب بالأمير ، استقر به المقام فى القاهرة ، التى يبدو أنه تعلم فى مدرسة الطب بها ، ولقب نفسه بعد حصوله على الشهادة النهائية بـ \* زعيم الدولة الدكتور محمد سيد خان ، رئيس الحكماء الإيرانى الآذربايجانى التبريزى \* (٢) . (١) انظر رئيد رضا : تاريخ الاستاذ الإمام الشيخ محمد عبد ، ج ٣ ص ١٨٩ ، طبع مصر ١٣٦٧ هـ (٢) إيضاً .

(٣) انظر يوسف إليان سركيس: معجم الطبوعات العربية والمصرية ص ١٨٢٦ - ١٨٢٧ ،طبع مصر
 ١٩٢٨ م.

فى هذه الفترة المبكرة من حياته اتصل محمد عبده بمحمد مهدى الذى ينتمى إلى بيت إيرانى ض محافظاً على لغته الفارسية ، بل وحريصاً على نشرها ونشر ثقافتها فى مصر والبلاد العربية . ففى سنة ١٨٩٧ بدأ الدكتور محمد مهدى فى إصدار جريدة بالبغة الفارسية فى القاهرة بعنوان \* حكمت \* ، فكانت بذلك أول صحيفة فارسية صدرت فى مصر(١) .

وكان الدكتور محمد مهدى ينادى فى جريدته بآراء إصلاحية يحاول من خلالها إيقاظ مو ضيه الإيرانيين وإثارة هممهم ، ويمكن أن نعده بحق واحداً من قادة حركة التحرير الإيرانية ، وراثلاً من رواد الحركة الدستورية فى إيران(٢٠).

ولا نعنى بهذا أن الدكتور محمد مهدى لم يكن يتكلم العربية أو يجيدها فهو قد ألف بها كتاباً هرجم فيه البابية والبهائية ونشره بالقاهرة في سنة ١٩٠٣ بعنوان « مفتاح باب الأبواب ٤ (٣)، بل إنه كان من الشخصيات البارزة في المجتمع المصرى في ذلك اخين وكان معروفاً بين الطبقات المثقفة في مصر (٤).

- ورجا كانت الصلة الطويلة التي ربطت محمد عبده بمحمد مهدى ـ الذي أخذ يعبر من خلال جريدته الفارسية عن ما يطمح إليه هو وغيره من الفرس المقيمين في مصر من رفعة وتقدم لوطنهم إيران ولسائر أرجاء العالم الإسلامي ـ ربحا كانت هذه الصلة تعنى شيئاً بالنسبة لاهتمام الشيخ باللغة الفارسية وتشوقه للتعرف على ثقافتها .

Browne, E.G., The Persian Press and Persian Journalism. P.14. London, 1913 (1) ويقول بروان إن هذه الجريدة فثلت تصدر بانتظام حتى وقت إعداد مقاله المذكور عن الصحافة الفارسية .

<sup>(</sup>٣) انظر الدكتور أور النين آل علي، الصحافة الفارسية في مصر ، مقال باللغة الفارسية مجلة المتندى، السنة الأولى، العدد الأول، صيف ١٩٧٨، ص ١٥٠ ـ ١٥٧،

 <sup>(</sup>٣) يقول رشيد رضا \_ وهو تلميذ الشيخ محمد عبده \_ إنه ساعد الدكتور محمد مهدي على تأليف هذا الكتاب ه انظر ه رشيد رضا : تاريخ . . ج١ ص ٩٣٧ .

<sup>(</sup>٤) انظر ، رشيد رضا : تاريخ . . ج١ ص ٥٨٩ .

# مَقَدَمُ السيد جمال الدين

ولم تكد تمر ست سنوات على هذه الصداقة التي ظلت تنمو وتترعرع بين الفتي المصري وصاحبه الإيراني ، حتى جاء إلى مصر في سنة ١٨٧١ السيد جمال الدين لينشر آراءه الثورية التي أججت نفوس الشباب المصري المستنير بنار تتلظى من النقمة على الاستبداد والسخط على فساد الأوضاع الداخلية في البلاد . ونحن نعرف أن اللغة الأصلية للسيد جمال الدين هي اللُّغة الفارسية (١) ، لكن اللغة العربية كانت هي التي تجرى على لسان السيد جمال الدين خلال إقامته

وقد أقام السيد جمال الدين بمصر زهاء ثماني سنوات ، كان محمد عبده يلازمه فيها ملازمة ظله ، وكان السيد يقرّبه ويثني عليه ويعجب بذكائه وثقته بنفسه، ويعتبره أنبه تلاميذه وأقربهم إلى قلبه ، حتى إنه عندما غادر البلاد المصرية مبعداً مطروداً قال لن سألوه عن وصيته : ﴿ حسبكم محمد عبده، حسبكم محمد عبده من وصى أمين <sup>۽ (٢)</sup> .

ولا نظن أن السيد جمال الدين ، الذي كان معنياً بنشر أفكاره الثورية وببعث النهضة السياسية والثقافية في مصر (٣) ، قد صرف جانبا من وقته الثمين في تعليم تلميذه النجيب اللغة الفارسية ، وإنما كان مهتما غاية الاهتمام بمعالجة القضايا الكلِّية أمام تلاميذه وتلقينهم أسس الحكمة والفلسفة ، فكان يقرأ لهم : ٩ من الكتب العالية في فنون الكلام الأعلى والحكمة النظرية ، طبيعية وعقلية ، وفي علم الهيئة الفلكية وعلم التصوف وعلم أصول الفقه الإسلامي وحمل تلامذته على العمل في الكتابة وإنشاء الفصول الأدبية والحكمية والدينية ، فاشتغلوا على نظره ( يعني تحت اشرافه ) ، وبرعوا ، وتقدّم فن الكتابة في مصر بسعيه ؟ (٤) ، فلم يكن تعليم اللغات لتلاميذه إذن وارداً في منهجه .

(١) من المعروف أن اللغة الفارسية هي لغة كل من إيران وأفغانستان.

(٢) عباس محمود العقاد : محمد عبده ، ص ١

(٣) يرى الدكتور محمود قاسم أن جمال الدين عني -خلال وجوده في مصر - بالسياسة أكثر مما عني
 بالأدب. انظر الدكتور محمود قاسم : جمال الدين الأفغاني ، حياته وظلمفته ، ص ٢٧.

(٤) محمد عبده: ترجمة جمال الدين الأفغاني ، مقدمة كتاب الرد على الدهريين ، انظر الأعمال الكاملة .. ج ٢ ص ٣٤٩ .

# ٢ - أبو تراب في صحبة الشيخ

على أن السيد جمال الدين كان يصطحب معه في حلّه وتَرحاله ، منذ أن غادر وطنه خسادمه الأمين \* أبا تراب \* ، وكان هذا الرجل أمّياً لا يعرف القراءة والكتابة (١) لكنه لكثرة معاشرته للسيد ولمن يتردد عليه من العلماء والمثقفين أصاب قدراً لا بأس به من المعرفة جعلت السيد يلقبه بالفيلسوف الأمي، (٢) كما كان يلقبه أيضاً بالعارف ، فاشتهر بين الناس بـ \* العارف أبي تراب \* .

كان « العارف » بطبيعة الحال من الناطقين بالفارسية ، وقد أقام بمصر مع السيد جمال الدين ، وتعرف إلى تلميذه القريب إلى قلبه محمد عبده ، وذات ليلة من ليالى سبتمبر سنة ١٨٧٩ وبينما كان السيد عائداً إلى بيته مع خادمه أبى تراب جرى القبض عليهما ، وأرسلا تحت المراقبة الشديدة إلى السويس حيث تم ترحيل السيد جمال الدين على إحدى السفن إلى « بومباى »(٢) ، وبقى أبو تراب فى مصر بعد رحيل سيده .

ومن الطبيعى أن يكون أبو تراب قد بقى بعد ذلك فى رعاية بعض تلاميذ جمال الدين ومريديه ، ويبدو أنه كان يعيش فترة بقائه فى مصر بعد رحيل السيد فى كنف «محمد عبده » ؛ فلقد بعث السيد جمال الدين رسالة فى شهر سبتمبر سنة ١٨٨٢ إلى الشيخ محمد عبده يشكر له فيها رعايته لخادمه أبى تراب ، ويحمده على « البر والمعروف » (٤) .

وهكذا يتضح لنا أن الشيخ قد ارتبط بهذا الرجل ارتباطاً مباشراً وعايشه معايشة شبه مستمرة طيلة ثلاث سنوات على الأقل في مصر منذ رحيل السيد جمال الدين في سبتمبر ١٨٧٩ حتى وصول تلك الرسالة في شهر سبتمبر من سنة ١٨٨٨ . ولا ريب في أن الشيخ قد أفاد من مصاحبة العارف ومخالطته هذه المدة الطويلة فائدة محققة في اكتساب اللغة الفارسية من أحد الناطقين بها ، أو ربما في دعم معرفته بها إن كان قد سبق له تعلمها .

<sup>(</sup>١) انظر، ترجمة سليم عنحوري للسيد جمال الدين، وقد نقلها رشيد رضا في: تاريخ.. ج١ ص ٤٨.

<sup>(</sup>٢) انظر ، رشيد رضا ، تاريخ ... ج١ ص ٢٨٢ حاشية ١ .

ولم يلبث العارف أبو تراب أن غادر القاهرة للإقامة في بيروت ، من بلاد الشام. ويستفاد في فقرة كتبها ٩ سليم العنحوري ٩ في ترجمته للسيد جمال الدين التي نشسوها في سنة ١٨٨٤ أن العارف : ﴿ أَتِي بِيروت منذَ عامين ﴾ (١) أي أنه سافر إلى بيروت في سنة ١٨٨٧ ، وهي نفس السنة التي سافر فيها الشيخ محمد عبده إلى بيروت بعد نفيمه عن الأراضي المصرية بسبب معاضدت للثورة العرابية ، وكان وصمول الشيخ إلى بيمروت منفياً في الرابع والعشرين من ديسمبر

ولسنا ندري هل اصطحب الشيخ محمد عبده صاحبه العارف أبا تراب في سفره ، أم أن أحدهما قد سبق الأخر إلى بيروت ، لكن الثابت أن الصلة كانت مستمرة وقوية بينهما في بيروت ، نستدل على ذلك بأن الشيخ كان يطلع بنفسه على بعض الخطابات الشخصية التي كان العارف يتلقاها من الخارج ، أو لعل العارف نفسه كان يُطلعُه على هذه الخطابات ، وربما كان في بعض هذه الخطابات تعريض بالشيخ أو طعن فيه ، لكن العارف كان يطلعه عليها برغم ذلك ؛فلقد جاء في خطاب العتاب الشهير الذي بعث به الشيخ محمد عبده وهو في منفاه ببيروت إلى السيد جمال الدين قول الشيخ إلى أستاذه :

و ولا أتكدر مما أشرت إليه في كستابك إلى أبي تراب حيث طعنت في ثقتك بالناس أجمعين وبالغت حتى سحبتَ الطعن إليَّ \* (٢).

كما أن من الواضح أن الشيخ محمد عبده اطلع على خطاب وصل إلى العارف أبى تراب من أحد العلماء الهنود<sup>(٣)</sup>، فقد رد الشيخ على الرسالة بقول: (.. وقد كنت حفظك الله كتبت إلى عارف أفندي أبي تراب بشأن .. (٤).

وهكذا مضت سنة أخرى استمرت فيها تلك الصلة الوثيقة بين الشيخ وبين هذا

(۱) سليم العنحوري . ترجمة السيد جمال الدين ، انظر رشيد رضا ، تاريخ .. ج ١ س ٤٨ .. (۲) انظر عباس العقاد ، محمد عبده ، ص ١٣٤ ــ ١٣٥ . (۲) انظر عباس العقاد ، محمد عبده ، ص ١٣٤ ــ ١٣٥ .. (٣) وهو مولوي محمد واصل ، من علماء ٥ حيدو آباد الدكن ٤ وصاحب الرسالة الشهيرة إلى السيد جمال الدين حول الدهريين في العصر الحديث ، وهي الرسالة التي أجاب عنها جمال المدين بكتاب « الرد على الدهريين ؟ .

(٤) محمد عبده: الأعمال الكاملة ، ص ٣٧٤ .

الرجل الأمي الذي لا يعرف القراءة والكتابة والذي تعلم في مدرسة السيد جمال الدين وارتشف المعرفة من ينابيعها الأصيلة .

لقد كان العارف أبو تراب هو الذي ساعد الشيخ على ترجمة كتاب × الرد على الدهريين ١١٤من الفارسية إلى العربية ، ولقد حفظ له الشيخ قدره ولم يغمطه حقه فأعلن على الملا بل وعلى صفحة العنوان أنمه إنما ترجم الكتاب بمساعدة و عارف أفتدى أبى تراب ، ، فدل بذلك على مدى اعترافه بفضل هذا الرجل وتقديره له ، كما دل على مكانة الرجل من القضية التي نعالجها ، فبدا وكأنه صاحب فضل كبير في تعلم الشيخ للفارسية وإجادته لها ، وممارسة الترجمة منها إلى لغته العربية .

### ٣\_آفاق جديدة

وربما قال قائل إن ترجمة كتاب الرد على الدهريين هي الثمرة الوحيدة التي جناها الشيخ من تعلمه اللغة الفارسية . ولكننا نلاحظ أن الشيخ ما إن صار مشهوراً بين الناس بمعرفته لتلك اللغة بعد أن ترجم ﴿ الردعلي الدَّهريين ﴾ حتى تعرف إلى عدد آخر من الناطقين باللغة ومن الشخصيات الإيرانية العاملة في الحقلين السياسي والثقافي ، فانفتحت له بذلك آفاق جديدة .

وكان من بين هؤلاء رجل فَذُّ غريب الأطوار ، هو « مبرزا محمد باقر ، كان ميرزا باقر هذا مسلماً لكنه تنصّر واعتنق المسيحية وأخذ يبشر بها ، ولكنه التقي بانسيد جمال الدين في البلاد الإيرانية فجادله السيد وأقنعه وأعاده من جديد إلى حظيرة الإسلام.

يقول المستشرق الإنجليزي ( إدوارد جرانفيل براون ، في كتاب ( سنة بين الفرس ؟ إنه التقي بميرزا محمد باقر في لندن سنة ١٨٨٤ ، وإن هذا الرجل الإيراني الغريب الأطوار : ﴿ جابِ في أرجاء المعمورة ، وهو يعرف ( بل قل هو يجيد) نحو ست من اللغات (٢) ، كان من بينها بالطبع العربية والإنجليزية (١) بدأ الشيخ محمد عبده في ترجمة كتاب الرد على الدهريين بعد عودته من باريس في سنة ١٨٨٥ إلى بيروت ، حيث طبع الكتاب لأول مرة في نهاية السنة نفسها . (٢) . Browne, E.G. a Year Amongst the Persians, P.13 .

والفرنسية والفارسية التي هي لغته الأصلية .

والواقع أن صلة ميزرا محمد باقر بالشيخ محمد عبده ترجع إلى عهد أسبق ، إذ إنها بدأت خلال وجود الشيخ في باريس عندما كان رئيساً لتحرير جريدة \* العروة الوثقي ۽ (1) .

يقول الشيخ رشيد رضا ٤ لما كان المجدِّدان الكبيران ( يعني السيد جمال الدين والشيخ محمد عبده ) في باريس يصدران جريدة العروة الوثقي أرسل إليهما بطاقة الاستئذان رجل اسمه ميرزا محمد باقر ، قال إنه يعرف السيد معرفة شخصية ... فلما دخل على السيد عرفه وبادر هو إلى ما ذكر ما كان من أمر تنصّره ثم عودته إلى الإسلام .. وعرض عليه استعداده لخدمته في إدارة العروة الوثقي، فكان يترجم لها ما يهمه من الجرائد الإنكليزية ، (٢).

ربطت رابطة الزمالة إذن بين ميرزا باقر والشيخ محمد عبده ، فاشتركا سوياً في العمل على إصدار العروة الوثقي ؛ كان الشيخ هو رئيس تحرير الجريدة وباقر يعمل مترجما لها ، بينما كان السيد جمال الدين هو المشرف على إصدارها .

وفي بداية صيف ١٨٨٤ رحل الشيخ محمد عبده موفدا من قبل العروة الوثقي إلى انجلترا للدعوة إلى حل المسألة المصرية وخروج الإنجليز من مصر ، وكان يصحبه في هذه الرحلة ميرزا محمد باقر الذي كان يتولى مهمة الترجمة بين الشيخ وبين كبار الشخصيات الإنجليزية التي قابلها .

ويبدو أن ميزرا باقر قد استقرّ به المقام بعد تعطيل جريدة العروة الوثقي في لندن التي غادرها في أواخر سنة ١٨٨٤ متجها إلى بيروت ، بعد أن مرضت ابنته ونصحه الأطباء بالإقامة في بيروت وإلا ماتت البنت (٣) .

وهكذا جمعت الأقدار من جديد بين الصديقين في بيروت، وربط بينهما

<sup>(1)</sup> ظهر العدد الأول من العروة الوثقي في ١٣ مارس سنة ١٨٨٤ .

<sup>(</sup>٢) رشيد رضا : تاريخ .. ج ١ ص ٨١٧ . (٣) انظر بروان في كتابه بالإنجليزية ١ سَنَةٌ بين الفرس ٩ ص ١٦ .

العمل في خدمة القضية التي وهبا نفسيهما لخدمتها مذكانا في باريس، وهي قضية إيقاظ الشرق الإسلامي من غفلته، ودفعه في طريق الإستقلال والرقي.

ففى بيروت جاء « ميرزا باقر إلى الشيخ محمد عبده وقال له: « .. إنك تقدر أن تعمل عملاً عظيماً ، فإنه يمكن أن تدعو أوربا إلى الإسلام (١) وقال: ومن يسمع لى ، وأوربة عن الدين في عمى لا يطلبون حقاً ولا يدفعون باطلاً بل هم في تعصب مُخْز ضد الإسلام . فقال له ميرزا باقر: في أوربة قوم عقلاء قد أعتقوا أنفسهم من التعصب ، ولو ظهر لهم الهدى لصدّعُوا به بدون مبالاة . أعرف منهم إسحاق تيلر ، فلو كاتبته وطلبت مساجلته في بيان الحق من الشّطط لما تأخر عن ذاك ،

وهكذا كان ميرزا باقر هو صاحب تلك الفكرة التي نمت وتطورت وتحولت في النهاية إلى جمعية سرية دعا إلى تأليفها كل من الشيخ المصرى وصديقه الإيراني ميرزا باقر ، وكان من بين أهدافها و التعاون على إزالة ضغط أوربا عن الشرقيين ولا سيما المسلمين منهم وتعريف الإفرنج بحقيقة الإسلام من أقرب الطرق ، وقد دخل في هذه الجمعية مؤيد الملك أحد وزراء إيران وحسن خان مستشار السفارة الإيرانية في الآستانة . . الغ ؟ (٢) .

ولقد اتسع نشاط هذه الجمعية التي كان الشيخ محمد عبده رئيساً لها ، وميرزا باقر هو أمينها العام (٣). وكان لها فرع في أوربا يرأسه القس إسحاق تبلر الذي آلي على نفسه أن يحرر أذهان الأوربيين من تعصبهم ضد الإسلام وسوء فهمهم للمسلمين ، فأخذ ينظم المحاضرات في هذا المعنى وينشر المقالات في الصحف الإنجليزية ، كما كان لها فرع نشط أيضاً في الهند (٤).

 <sup>(</sup>١) كانت فكرة الدعوة إلى الإسلام في أوربا مستولية على ذهن ميرزا محمد باقر خلال فترة عمله مترجما بالعروة الوثني ( انظر : رشيد رضا : تاريخ .. ج ١ ص ٨١٨ ـ ٨١٨ ) .

<sup>(</sup>۲) رشیدرضا، تاریخ .. ج ۱ ص ۸۱۹ ـ ۸۲۰ .

<sup>(</sup>٣) رشيد رضا ، تاريخ .. ج ١ ص ٨١٩ ـ ٨٢٠ .

<sup>(</sup>٤) أنظر : رشيد رضا ، تاريخ ... ج ١ ص ٨١٧ ٨١٧ ، وعبد الوهاب النجار ، صفحة مطوية .

وقد أصابت هذه الجمعية ـ التي ضمّت نخبة ممتازة من الشخصيات المصرية والإيرانية والأضغانية والتركية والإنجليزية \_نجاحاً واسع المدى في نشر دعوة الإسلام بأوربا بعامة وانجلترا بخاصة ، الأمر الذي أرَّق الخلافة العثمانية وأقلق بالها ، ويظهر أن السلطان عبد الحميد خشي : ٩ أنه إذا اعتنقت انجلترا الإسلام ، فسيصبح الحاكم الإنجليزي أقوى شخصية في المسلمين ، وتؤول الخلافة بالطبع إلى الملكة فميكتوريا ( ملكة بريطانيا حيننذ ) وتخرج من آل عثمان ١١١، ، فبعث السلطان إلى والى بيروت يطلب منه ترحيل الشيخ محمد عبده ، الذي عاد في سنة ١٨٨٩ إلى مصر ، أما ميرزا باقر فقد تم ترحيله إلى بلاده ، حيث توفي بها سنة ۱۸۹۱<sup>(۲)</sup>.

#### ٤ - آثار تعلمه الفارسية في العروة الوثقي

ولقد أدى تعلم الشيخ محمد عبده للغة الفارسية إلى اهتمامه بالشئون الإيرانية والأفغانية ، ومتابعته لأخبار هذين البلدين الشقيقين ، ولقد تجلى ذلك في مقاله الذي نشره بالعروة الوثقي بعنوان : ﴿ دعوة الفرس إلى الاتحاد مع الأفغان ﴾ (٣) ، وهو المقال الذي كتب في مستهله: ١ سرنا من الجرائد الفارسية صدقها في خدمة أوطانها واعتدالها في مشاربها وزادنا مُسَرة بترجمة بعض الفصول المهمة من جريدتنا ( يعني العروة الوثقي ) ونقلها إلى اللسان العذب الفارسي ... خصوصاً جريدة « اطلاع ؟ (٤) التي تطبع في مدينة طهران ؟ .

فلابدأن يكون الشيخ قد توقف في رضا واغتباط أمام ما تترجمه الصحف الفارسية من مقالات وأخبار تنشرها ( العروة الوثقي ) ويحررها هو بنفسه ، فلقد

<sup>(</sup>١) عثمان أمين، محمد عبده، ص ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) انظر براون : سنة بين الفرس ، ص ١٦ .

<sup>(</sup>٣) نشر في العدد الرابع عشر من العروة الوثقى في ١٤ أغسطس ١٨٤٤ . (٤) تم تأسيس تلك الجريدة في طهران سنة ١٨٧٨ ، وكانت جريدة شبه رسعية ، انظر : براون : في مقاله بالإنجليزية عن الصحافة الفارسية ص ٩ ، لندن ١٩١٣ ، ويشير الأستاذ علي أكبر دهخدا في ٥ لغت نامه ؛ أن الذي كان يكتب معظم مواد جريدة ٥ اطلاع ؛ هو ذكاء الملك فروغي ، الذي سنعرف بعد قليل مدى علاقته بالشيخ محمد عبده .

كان يعتبر أن للغة الفارسية قدرة لا تُبارى على نشر الآراء الثورية والإصلاحية التى تدعو إليها جمعية العروة الوثقى، فهو يقول في المقال نفسه يعبر عن رضاه ورضا أستاذه جمال الدين ورضا أعضاء الجمعية بنشر آراء الجمعية باللغة الفارسية: ٩ وهذا المنهج القويم عما تعم به الفائدة في جميع الأقطار الإسلامية ، فإن جميعها بعد بلاد العرب وإن اختلفت ألسنتها باختلاف شعوبهم ، إلا أنهم ينطقون باللغة الفارسية ، فهي في الشرق كاللسان الفرنساوي في الغرب » .

ويمضى المقال في تعديد مآثر الإيرانيين الذين لا يبعد عن هممهم • وعلو أفكارهم أن يكونوا أول القائمين بتجديد الوحدة الإسلامية ، وتقوية الصلات الدينية ، كما قاموا في بداية الإسلام بنشر علومه ، وحفظ أحكامه ، وكشف أسراره ، وما قصروا في خدمة الشرع الشريف بأي وسيلة » .

ثم يذكر طائفة من العلماء والحكماء والأدباء الإيرانيين الذين أسهموا بنصيب وافر في دعم الثقافة الإسلامية ، ثم يدعو الإيرانيين والأفغان إلى الاتحاد: • فأى فرق بين الأفغانيين وإخوانهم الإيرانيين ؟ كل يؤمن بالله وبما جاء به محمد صلى الله عليه وسلم .. كان الألمانيون بختلفون في الدين المسيحي على نحو ما يختلف الإيرانيون مع الأفغانيين في مذاهب الديانة الإسلامية ، فلما كان لهذا الاختلاف الإيرانيون مع الأفغانيين في مذاهب الديانة أوربا . فقد الألمانية ، وكثرت عليها الفرعي أثر في الوحدة السياسية ظهر الضعف في الأمة الألمانية ، وكثرت عليها عاديات جيرانها ، ولم يكن لها كلمة في سياسة أوربا . وعندما رجعوا إلى أنفسهم وأخذوا بالأصول الجوهرية ، وراعوا الوحدة الوطنية في المصالح العامة ، أرجع وأخذوا بالأصول الجوهرية ، وراعوا الوحدة الوطنية في المصالح العامة ، أرجع وأخذوا بالأصول الجوهرية ، وراعوا الوحدة الوطنية في المصالح العامة ، أرجع وأخذوا بالأصول الجوهرية ، وراعوا الوحدة الوطنية ميزان سياستها » .

وينتهى المقال برجاء إلى صاحب جريدة ( فرمنگ ) (١) الإصفهانية ، وصاحب جريدة ( إطلاع ) الطهرانية وغيرهما من أصحاب الجرائد الإيرانية بأن ( يوجهوا أفكارهم إلى المطلب الرفيع ويجعلوا له محلاً فسيحاً في جرائدهم وينشروها في بلادهم وبلاد الأفغان باللسان الفارسي ، وهو لسان الطائفتين ).

 <sup>(</sup>١) تأسست في إصفهان سنة ١٨٧٩ ، وظلت تصدر دون انقطاع لمدة خمسة عشر عاماً . وتعد من
 الجوائد المهمة التي مهدت للحركة الدستورية في إيران ، وتحيزت بتنوع موضوعاتها ، فاتسع انتشارها
 وزاد إقبال الناس عليها . انظر : جهانگير صلح جو : تاريخ مطبوعات ، طهران ، ١٣٤٨ ص ١٨٦ .

على أن الأستاذ ( محمد عماره ) يرى (١) أن المقالات السياسية التي نشرت في العروة الوثقي عن بلاد الهند والأفغان وإيران بجب أن ننسبها إلى السيد جمال الدين لا إلى الشيخ محمد عبده ، لأن هذه المقالات ـ على حد قول محمد عماره - لا يمكن أن تتناسب مع كفاءة الشيخ محمد عبده ، وتكوينه وطبيعة اهتماماته ». إلا إننا نلاحظ أن هذا القول ينطوي على بعض التجني على الشيخ ، الذي استطاع بعد تحرير مقال ا دعوة الفرس إلى الاتحدمع الأفغان ؛ بنحو ثمانية أشهر أن يترجم كتاباً فلسفياً من لغة تلك البلاد إلى اللغة العربية ، فلبس ثمت قصور إذن يعيب استعداد الشيخ وقدرته على معالجة هذه الموضوعات.

أجل، إن بصمات السيد جمال الدين تبدو واضحة جلية في الفكرة العامة للمقال المذكور ، بل وفي بعض تفصيلاته ، لكننا نشهد فيه أيضاً الأسلوب المتميز للشيخ ، ذلك الأسلوب الذي يدل على ثقته الكاملة بما يكتب ، واقتناعه بالقضية التي يعالجها ، والأفكار التي يصوغها<sup>(٢)</sup> .

ثم إن لدينا شاهداً على الأقل - قد يكون متأخراً بعض الشي عن تاريخ هذا المقال ـ يدل على اهتمام الشيخ بالمسائل الإيرانية ومتابعته للتحولات السياسية في إيران ؛ ففي ردّه الشهير على ( هانوتو )(٣) وهو الرد الذي بدأ في نشره ( بجريدة المؤيد) المصرية في مقالات ست سنة ١٩٠٠ انتقد السياسة الإيرانية واستقامتها في ذلك الحين إلى الروس ، كما انتقد السياسة الأفغانية وإخلاص الأمير الأفغاني في مصافاة الإنجليز<sup>(3)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر الأعمال الكاملة لمحمد عبده ج١ ص ٢٣٧ .

 <sup>(</sup>٢) يقول عبد الرحمن الرافعي في كتابه (عصر إسماعيل) (ص: ١٦٣٪ : إن مقالات العروة الوثقى

جمعت بين روح جمال الدين وقلم الأستاذ الإمام .

<sup>(</sup>٣) هو د جبريسل هانوتسو ، وزير الخارجية الفرنسية حينشذ وقد نشر في سنة ١٩٠٠ في صحيفة الجورنال، الباريسية مقالاً بعنوان: ٥ موقفنا من الإسلام والمسألة الإسلامية ، فرد عليه الشيخ عبده في \* المؤيد المصرية ، وأنكر عليه محاولته بلبلة أفكار الفرنسيين عن الإسلام ، كما قد أنكر ما ذهب إليه • هانوتو ، من قيام التعارض بين العنصرين السامي والأري ( انظر الأعمال الكاملة ج٣ ص

<sup>(</sup>٤) انظر ، الأعمال الكاملة ، ج١ ص ٢٣٥ .

# ٥ - اتصاله بأقطاب الصحافة الفارسية

ويبين لنا هذا الشاهد أن الشيخ رغم انشغاله بعد عودته من المنفى بمعالجة قضية الإصلاح الداخلى في مصر - وهى قضية عويصة متعددة الجوانب - لم يفته أن يرقب عن كشب التحولات السياسية في كل من إيران وأفغانستان . وربما كان يطالع عدداً من الجرائد والمجلات الفارسية للتعرف على مجريات الحركة السياسية والثقافية في إيران ، ولكن الشابت لدينا أنه كان يطالع بانتظام مجلة و تربيت ، الفارسية التي كان يعمل في تحريرها ميرزا محمد حسين خان الملقب بذكاء الملك .

كان الأديب والناقد الإيراني الكبير « ذكاء الملك فروغي ،(١) يعد نفسه مريداً من مريدي الشيخ محمد عبده ، ومؤسساً لمدرسته في إيران (٢).

ويبدو أن العلاقة بين الرجلين قد سبقت محاولة الشيخ ترجمة كتاب \* الرد على الدهريين ) (سنة ١٨٨٥ ) أيام كان الشيخ يعمل في تحرير العروة الوثقى في باريس . فقد كان فروغي في ذلك الوقت رئيساً ومحرراً لجريدة ( اطلاع ) شبه الرسمية الإيرانية . ورغم أن مقالات العروة الوثقي كانت تتبنى بوضوح اتجاها مناهضاً للحكومات المتربعة على دست السلطة في سائر أرجاء العالم الإسلامي، فإن \* فروغي \* كان حريصاً فيما يبدو على ترجمة بعض هذه المقالات إلى الفارسية ونشرها تباعا في جريدة ( اطلاع ) الأمر الذي أسعد الشيخ وأستاذه السيد جمال الدين أيما سعادة ، كما سبق أن ذكرنا .

ولقد قامت بين ذكاء الملك ومحمد عبده صلات فكرية وثيقة ، ولم تنقطع الرسائل بينهما . وحين أصدر ذكاء الملك في طهران الجريدة الأسبوعية «تربيت» ( في ديسمبر سنة ١٨٩٦) حشد لها كل الإمكانات التي توافرت لفن الطباعة

<sup>(</sup>١) أديب وكاتب ( ١٨٤٩ - ١٩٣٧ ) ، عين في عهد ناصر الدين شاه مديراً ومترجماً في دار الطباعة ، وكان يحرر بنفسه المجلات الحكومية : ٩ إيران ، شرف ، وسمى ، اطلاع ، ثم أصبح بعد ذلك رئيساً لذار الطباعة . أصدر جريدة ٥ تربيت ، سنة ١٨٩٦ - وَعَيْن مدرساً للآداب في مدرسة العلوم السياسية يطهران ، له كتب عديدة في الأدب والنقد والبلاغة ( لغت نامه دهخدا ) .

<sup>(</sup>٢) أنظر : عثمان أمين : رأتد الفكر المصري الحديث : محمد عبده ، ص ٢٢٥\_ ٢٢٦ .

بالبلاد الفارسية في ذلك الوقت ، فكانت الجريدة تُطبع على ورق جيد ، وتُكتب بخط واضح جذاب فازداد إقبال الناس عليها ، وحازت شهرة كبيرة في إيران وسائر أرجاء العالم الإسلامي ، باعتبارها جريدة حرّة غير خاضعة للحكومة. وكانت تشتمل على مقالات أدبية واجتماعية وعلمية ، ويتولى فروغي بنفسه تحرير المقالات الأدبية والعلمية فيها ، ولشدة إقبال الجمهور على الجريدة تحولت من أسبوعية إلى يومية في السنة الثانية لصدورها(١).

ويبدو أن أعداد هذه الجريدة الفارسية كانت تصل إلى الشيخ تباعاً ، فلقد كان حريصاً على مطالعتها ويعدها كبرى الصحف الإيرانية قاطبة (٢).

كما كان الشيخ حريصاً - في المقابل - على أن يقدم مؤلفاته هدية لصديقة ذكاء الملك ، فقد ذكر الأستاذ محمد بن عبد الوهاب القزويني أنه شاهد بنفسه عند ذكاء الملك مؤلفات الشيخ محمد عبده مهداة إليه (٢) .

# ٦ \_ استشهاده بالشعر الفارسي

ولعل إجادته للغة الفارسية كانت حافزاً له على القراءة في بعض دواوين الشعر التي نظمها عمالقة شعراء الفرس . ومما يساعدنا على ترجيح ذلك أنه استشهد في مقال كتبه في سنة ١٩٠٢ بأبيات للشاعر الفارسي عمر الخيام فقال: ٤ .. ويذلك نجد المسلمين قد تولاهم الجهل بدينهم وأخذتهم البدع من جميع جوانبهم .. وصح فيهم ما قال عمر الخيام في بعض أشعاره الفارسية مخاطباً النبي صلى الله عليه وسلم : إن الذين جاءوا بعدك زينوا لك دينك ووشّوه وزركشوه حتى لو رأيتَه لأنكرته » (٣).

### ٧ \_ مقالات التأبين الفارسية

وعندما رحل الشيخ محمد عبده إلى الرفيق الأعلى سنة ١٩٠٥ فجع الشرق

 <sup>(1)</sup> انظر: جهانكير صلح جو: تأريخ مطبوعات. ص ١٧٠ ـ ١٧٤.
 (۲) انظر: اخطاب الذي بعث به الاستاذ القزويني إلى الشيخ رشيد رضا، مجلة المنار، م ١٠٠ ص

<sup>(</sup>٣) انظر الأعمال الكاملة ، ج ١ ص ٢٣٥ .

الإسلامي كله بموته ، ونشرت الصحف في جميع أرجاء العالم الإسلامي المقالات الطوال في نعيه ، وتسابق المسلمون من مختلف أنحاء الأرض إلى تعزية أهله بل وتعزية مصر في فقيدها الكبير ، وكانت الصحف الفارسية سباقة في هذا الصدد .

وقد خصص رشيد رضا في الجزء الثالث من كتابه عن تاريخ الشيخ محمد عبده صفحات نقل فيها جانباً من مقالات التأبين التي نشرتها الجرائد والمجالات الفارسية ابتدأ فيها بالمقالات التي نشرتها بعض الصحف الفارسية التي كانت تصدر في مصر حينئذ (۱) فنقل شطراً من مقالات التأبين التي نشرتها ( جهره نما ) (أي المصور ) و ( حكمت ) التي كان يصدرها الدكتور محمد مهدى خان .

ثم نقل رشيد رضا جانباً من المقتال الذي نشرته جريدة ( أدب ) الطهرانية . لصاحبها • أديب الممالك ، في تأبين محمد عبده ، وهو المقال الذي نشر في العدد ١٦٥ من الجريدة ، وتضمن المقال مجملاً لسيرة الشيخ .

وواضح أن و ذكاء الملك عصاحب جريدة و تربيت عالتي كانت تصدر بطهران كان من أشد الناس جزعاً وحزناً لوفاة صديقه الشيخ محمد عبده ، فهو يقول في صدر مقال نشره في العدد ٣٨٨ من المجلة المذكورة: وكل من يسمع نعى المعلم الأول والأستاذ الأجل والفقيه الأعلم والحكيم الافضل والفيلسوف الإسلامي الأعظم الشيخ محمد عبده مفتى الديار المصرية المعظم -رضوان الله عليه - ولم يبلغ منه الأسف أقصى درجاته فهو يجهل قدر هذا الرجل الجليل المبرور ومقامه العالى ... ع(٢) وكان بعض أصدقاء وذكاء الملك قد أخذوا عليه أنه لم ينشر في معلته نبأ وفاة الشيخ محمد عبده، فاعتذر في مقاله المذكور عن تأخره وتباطئه في ذلك ، لأن و الطبيعة البشرية ترغب عن نشر مثل هذه الأخبار التي يضطرب

<sup>(1)</sup> كانت الصحف الفارسية التي تصدر في مصر حيننذاك ثلاث صحف هي : ٢ جكمت ١٠ چهره نما اي المصور ، و ٩ ثريا ٤ ، ١٠ انظر براون في مقاله المذكور آنفاً عن الصحافة الفارسية ، ص ١٤ ـ ١٥ وواجع أيضاً مقال المدكتور نور الدين آل علي عن الصحافة الفارسية ، مقال نُشر باللغة الفارسية بججلة المتدى ( مصر ) العدد الأول ، ١٩٧٨ ، ص ١٥٠ ـ ١٥٧ .

<sup>(</sup>٢) رشيد رضا : تاريخ ... ج٣ ص ١٩٣ .

لها قلب الكاتب وترتجف يداهه(١)، ووعد بأنه سينشر في أعداد تالية من المجلة ترجمة حياة الشيخ ومجملاً لأخباره وسيرته وقدبرٌ (ذكاء الملك؛ بوعده فكتب سلسلة من المقالات عن سيرة الشيخ نُشرت في أعداد متوالية من مجلة «تربيت؟ ابتداء من العدد ٣٩٦.

ولم تقتصر مشاركة الإيرانيين في تأبين الشيخ على ما نشروه من مقالات وأخبار في صحفهم ، وإنما بعث بعضهم برسائل تعزية إلى أهل الفقيد وتلاميذه، من ذلك مثلاً تلك الرسالة التي تلقاها تلميذه محمد رشيد رضا من أحد فضلاء إيران المقيمين في تبريز ، وهو ميرزا جعفر بن الحاج على أكبر ، يتحدث فيها عن خسارة المسلمين بفقد العلامة الإمام الشيخ محمد عبده . ويقول ميرزا جعفر في رسالته إنه ما عرف بنبأ وفاة الشيخ إلا من خلال مطالعته للعدد الأخير من مجلة المنار ، وهي المجلة التي يبدو أنها كانت واسعة الانتشار في البلاد الفارسية (٢) .

وهكذا ، اتضحت إلى حد ما صفحة كانت مطويّة من حياة الأستاذ الشبخ محمد عبده ، وتبدَّت ناحية أخرى من نواحي فضائله الجمَّة ومعارفه الوفيرة ؛ فإذا بنا نجده على صلة واسعة وثيقة بالثقافة الفارسية وبمعطياتها الراثعة المتميزة ، وإذا به قد ارتبط طوال حيأته العملية تقريباً بروابط الصداقة والأخوّة والزمالة بعدد من كبار الشخصيات الإيرانية والأفغانية في شتى مجالات الفكر والعمل ، وتضافرت جهودهم لإنقاذ أمم الشرق ، ودفع أمتهم الإسلامية لكي تحتل مكانها الطبيعي في

<sup>(</sup>۱) رشید رضا : تاریخ ... ج ۳ ص ۱۹۳ . (۱) تاریخ الرسالة هو ۲۵ جمادی الثانیة سنة ۱۳۲۳ ، انظر رشید رضا . تاریخ ... ج۳ ص ۲۹۲ \_

# فهرست الموضوعات

| الصفحة                                 | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲                                      | مقدمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ν                                      | الباب الأول : الأدب المقارن والآداب الإسلامية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| . 4                                    | تمهيد المستحدد المستح |
|                                        | الفصل الأول: كيف نشأ الأدب المقارن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٠                                     | الفصل الثاني : الأدب المقارن وخدمته للآداب الإسلامية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ************************************** | الفصل الثالث : الأدب المقارن والأدب العربي المعاصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٣٥                                     | الفصل الرابع: الأدب المقارن مجالاته ومناهج دراسته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٤٥                                     | الباب الثانى: الموضوعات التطبيقية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| سادره فی                               | الفصل الأول: دراسة في مصادر الشاعر: المعراج ومص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤٦                                     | منطومة ( جاويد نامه ) أو ( رسالة الخلود ) لمحمد إقبال .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤٨                                     | أولاً: موضوع رسالة الخلود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٧٠                                     | ثانياً : رسالة الخلود : دراسة مقارنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| V1                                     | رسالة الخلود ومصادرها الإسلامية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| AY                                     | رسالة الخلود وتأثرها بالمصادر الأوربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 97                                     | الخلاصة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| *1                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| الصفحة        | الموضوع                                                   |
|---------------|-----------------------------------------------------------|
| الحديث ٩٤     | الفصل الثاني : رباعيات الخيام ، وترجماتها في الأدب العربي |
| ٩٥            | أولاً : رباعيات الخيام وأصولها الفارسية                   |
| )   T         | ثانياً : الرباعيات في صورتها الإنجليزية                   |
| 177           | ثالثاً: الصورة العربية للرباعيات                          |
| ي بين الأدبين | الفصل الثالث : دراسة الموضوعات المقارنة : مجنون ليلم      |
| 101           | العربى والفارسي                                           |
| 104           | أولاً : مجنون ليلي في الأدب العربي القديم                 |
| 177           | ثانياً : انتقال موضوع مجنون ليلي إلى الأدب الفارسي        |
| 174           | ثالثاً : دراسة مقارنة                                     |
| 197           | الخلاصة                                                   |
| بده والثقافة  | الفصل الرابع: مترجم عربي مرموق: الشيخ محمد ع              |
| 190           | الفارسية : تعلمه الفارِسية وصلاته بأهلها                  |
| Y             | ١_الاتصال الأول                                           |
| 7.7           | ٢ _ أبو تراب في صحبة الشيخ                                |
| Y+0           | ٣_آفاق جديدة                                              |
| Y • A         | ٤ _ آثار تعلمه الفارسية في العروة الوثقي                  |
| Y11           | ٥ _ اتصاله بأقطاب الصحافة الفارسية                        |
| 717           | ٦_استشهاده بالشعر الفارسي                                 |
| 717           | ٧_مقالات التأبين الفارسية                                 |
| 710           | فهر ست الموضوعات                                          |

# كتب ودراسات للمؤلف

١ ـ رسالة الخلود ( جاويد نامه ) للشاعر محمد إقبال ـ دراسة تحليلية نقدية ، نـشر
 ١ سجل العرب ، ، ١٩٧٤م .

٢ ـ دولة الإسماعيلية في إيران سجل العرب مصر ١٩٧٥م.

٣-دراسات ومختارات فارسية ( بالاشتراك ) مصر ١٩٧٥ م .

٤ ـ مناهج البحث في الدراسات الإسلامية والعربية ، مصر ١٩٨٠ الطبعة الخامسة ، مصر ٢٠٠٢ .

٥ - علاء الدين عطا ملك الجويني - حاكم العراق بعد انقضاء الخلافة العباسية ، مصر ١٩٨٢م .

٦ ـ كنز الدرر وجامع الغرر ، لابن الدوادارى . ( تحقق ) الجزء الثالث مصر ١٩٨٢م .

٧ ـ مختارات فارسية ، مصر ١٩٨٥م .

٨\_ صفحات مطوية من الثقافة الإسلامية دار الصحوة ١٩٨٦م.

٩ \_ دراسات في تاريخ المغول والعالم الإسلامي ، مصر ١٩٨٧ م .

 ١٠ -أسسا الاقتباس في المنطق لنصير الدين الطوسى (تحقيق وترجمة عن الفارسية بالاشتراك مع الأستاذ الدكتور حسن محمود عبد اللطيف شافعي ، تحت الطبع).

 ١١ \_ تطور الفكر الفلسفى فى إيران، للدكتور محمد إقبال ترجمة عن الإنجليزية بالاشتراك مع الأستاذ الدكتور حسن محمود عبد اللطيف شافعى، الدار الفنية، مصر ١٩٨٩.

١٢ ـ اللغة الفارسية ( الجزء الأول ) قواعد وتطبيقات تمهيدية ، نشر دار الهداية ٢٠٠٠ م .

١٣ ـ اللغة الفارسية ( الجزء الثاني ) تطبيقا ونصوص دار الهداية ٢٠٠٠ م .

١٤ - الأدب المقارن ( دراسات تطبقية في الأدبين العربي والفارسي ) نشو دار الهداية ٢٠٠٣ م . .

رقم الإيداع بدار الكتب المصرية ١٩٨٩ /٨٠١٨