

الدكتور **محمد موسى الشريف** 



### جميع الحقوق محفوظة

الطبعة الأولى للناشر ١٤٣٠هـ - ٢٠٠٩م

رقم الإيداع: ٢٠٠٩/١٤١٢٥ الترقيم الدولي I.S.B.N 978-233-1





الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد النبي الأمي الأمين، وآله وصحبه أجمعين، وبعد:

فإن الله -تبارك وتعالى - شرَّف هذه الأمة بإنزال القرآن العظيم على نبيها وهو أحسن كتب الله - تعالى - نظامًا، وأعظمها بيانًا، وأروعها ألفاظًا، وأدقها إيجازًا، وجعل فيه أصول كل شيء، وشفاء كل عي، ثم إنه تعالى شرَّف طائفة من هذه الأمة بأن جعل مصاحفها في صدورها مزية لها، وتكرمة ورفعًا لقدرها، فيا فوز من جعل كتاب الله بين الحنايا، وعمل به قبل نزول المنايا، وتعاهده من النسيان، وابتغى بكل ذلك رضى الرحمن.

هذا وإن المشتغلين بالقرآن حفظًا ودراسة وفهيًا ثروة للأمة وكنز، وفخر وعز، هذا إن جمعوا بين الحفظ والعمل، والحفاظ على الحروف والوقوف عند الحدود، واقتدوا بالسادات العظام، من أسلافنا الكرام، فصاروا مصاحف تمشي على الأرض، وحافظوا على السنة والفرض، ولم يرضوا بالدنايا، ولم يجعلوا الدين مطايا، وكانوا لأنفسهم مجاهدين، ولشهواتهم الحرام قامعين، ولمكانتهم عاملين، وللدنيا مجافين، وللآخرة ناظرين، وللأطهاع قاطعين، وعن أموال الناس متعففين، وبالإسلام مستمسكين، وعلى الله متوكلين، ومنه خائفين، وإليه منيين.

وصاحب القرآن مطالب بأن يفقه دينه، ويعمل بإسلامه، وينمي روحه، ويعظم يقينه، ويرتقي بثقافته، ويستغني عن الناس بعمله ووظيفته، وذلك حتى يكون بين الناس كالشامة، وقدوة وعلامة، وهو أحق الناس بذلك، وأولاهم بها هنالك.

- وفي هذا البحث رأيت أن أتحدث عن الجانب الفكري في حياة المشتغلين بالقرآن حفظًا ودراسة وفهمًا، وذلك للأسباب التالية:

### 🗢 ضعف الجانب الفكري عند أكثر هؤلاء (٬٬

إن كثيرًا من المشتغلين بالقرآن جهدوا وجاهدوا حتى يرتقوا بالجوانب الإيهانية والتعبدية والعلمية، وربها أخذوا بشيء من الجوانب الثقافية، أما الجانب الفكري فأكثرهم منه بمعزل، وعنه بمنأى، وذلك لوعورة مسالكه وصعوبة مسائله، في قضايا الفكر خارج القرآن، أما في القرآن العظيم، فتساق القضايا الفكرية مساقًا سهلاً ميسور الفهم، كها سيأتي إن شاء الله أو لعدم الرغبة في الخوض في قضاياه.

### الاستجابة لأمر الله -تعالى- بالتفكر:

إن القرآن الكريم ينادي على قرائه- والمشتغلين به من باب أولى- بوجوب النظر وإعمال الفكر، هذا وقد وردت كلمة الفكر ومشتقاتها في القرآن قرابة عشرين مرة، فأين هؤلاء من هذا؟!

### تحقيق توازن الشخصية القرآنية:

إن المشتغل بالقرآن المقبل على حفظه ودراسته مطالب أن يقود مجتمعه إلى

<sup>(</sup>١) وكذلك الشأن في غيرهم من المنقطعين للحديث أو الفقه أو اللغة، أو غيرها من العلوم والفنون، ولم يعنوا بها ذكرته آنفًا وما سأذكره لاحقًا، وإنها اقتصرت في الذكر على المشتغلين بالقرآن لأن البحث سيق من أجلهم، فهو في الأصل بحث طرح في مؤتمر قرآني، كما سيأتي ذكره في آخر المقدمة.

الخير والرشاد، والهدى والفلاح، ولا يكون كذلك إلا إن كانت شخصيته متوازنة في سلوكها، متكاملة في معارفها، آخذة من كل شيء بطرف، مبتعدة عن الغلو والتفريط والسرف، ومن عقل من الحفاظ عن الجانب الفكري فلم يمتم به، وأسقطه من حسابه فلم يعرج عليه، فإن شخصيته يعتورها النقص، ويشوبها الخلل، ويعتريها الخطأ والخطل، وربها لا يعود صالحًا لقيادة مجتمعه أو التأثير القوي فيه.

### ك تحقيق الخيرية الواردة في حديث رسول الله عليه:

إن رسول الله ﷺ مدح «حامل القرآن غير الغالي فيه ولا الجافي عنه»(١)، وصاحب القرآن إن أراد أن يكون كذلك فلا بد أن يفهم جملة من القضايا مثل: الغلو والتساهل، والإفراط والتفريط، والتشدد والساحة، واللين والجفاء، واليسر والعسر، ويلزم من ذلك معرفة جملة من القواعد الفكرية والضوابط الهادية في هذا الباب.

### التنبيه على عظم شأن المتفكرين:

هنـاك آيـات عظمـت شـأن المتفكـرين، وهـم الـذين يعملـون الفكـر في شئونهم، وأحوال الناس من حولهم، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَةً لِّقَوْم يَتَفَكَّرُونَ﴾ [النحل: ٦٩].

﴿ قُلِ انْظُرُوا مَاذَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا تُغْنِي الآَيَاتُ وَالنَّذُرُ عَن قَوْمٍ لاَّ يُؤْمِنُونَ﴾ [يونس: ١٠١].

﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لاَيَاتٍ لأُولِي

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أبو داود في سننه، كتاب الأدب، باب في تنزيل الناس منازلهم.

الأَلْبَابِ ﴿ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ [آل عمران: ١٩١،١٩٠].

وصاحب القرآن أولى الناس بالاندراج في هؤلاء.

### 🗢 إصلاح الخلل الفكري:

إن الخلل الذي أصاب المجتمعات الإسلامية إنها هو - في أكثره - خلل فكري ناشئ عن التفريط في فهم الضوابط والقواعد المبثوثة في كتاب الله - تعالى - ومن ثم تطبيقها في المجتمع، وناشئ عن تأخيرها لكثير من الأولويات الواردة في كتاب الله - تعالى - وتقديمنا للمفضول ولما حقه التأخير لكونه مندرجًا في باب السنن والتطوعات التي تؤتي وتعمل بعد الفرائض والمهات الواردة في كتاب الله - تعالى - فإصلاح هذا الخلل الذي أصاب الجانب الفكري هو مقدمة مهمة لإصلاح المجتمع والأخذ بيده نحو سعادته في الدنيا والآخرة.

بهذه الجوانب الستة - وغيرها مما لم أذكره - تتضح الأهمية البالغة لمراعاة المشتغلين بالقرآن للجانب الفكري فيه وتفهم تلك القواعد والضوابط الفكرية ومن ثم العمل بها. ولهذا كله كتبت هذا البحث، والله الموفق (١).

#### وكتبه

### محمد بن موسى الشريف

البريد الإلكتروني: mmalshareef@hotmail.com

الموقع على الشبكة: www.altareekh.com

 <sup>(</sup>١) أصل هذا الرسالة هو بحث ألقيته في مؤتمر «الهيئة العالمية لحفظ القرآن الكريم» في الكويت سنة ١٤٢٨هـ/ ٢٠٠٧م.

## المطلب الأول معنى الفكر وصيغ وروده في كتاب الله- تعالى-

الفكر لغة: فكر في الأمر فكرًا: أعمل العقل فيه، وقيل: تأمل بنظر وروية في الشيء(١).

والفكر اصطلاحًا: هو «قوة مُطْرِقة للعلم إلى المعلوم، والتفكر جَوَلان تلك القوة بحسب نظر العقل، وذلك الإنسان دون الحيوان، ولا يقال إلا فيها يمكن أن يحصل له صورة في القلب... ورجل فِكِّير: كثير الفكرة.

### قال بعض الأدباء:

الفكر مقلوب عن الفَرْك لكن يستعمل الفكر في المعاني وهو فَرْك الأمور وبحثها طلبًا للوصول إلى حقيقتها»(٢).

والتفكير - أيضًا: هو إعمال العقل في مشكلة للتوصل إلى حلها (٣).

وقيل: الفكر إعمال العقل في المعلوم للوصول إلى معرفة مجهول(٤).

والقرآن الكريم يدعو إلى إعمال الفكر في آيات كثيرات، ويسمي هذا الأعمال بأسماء عديدة، فمنها:

<sup>(</sup>١) المعجم متن اللغة»: ف ك ر.

<sup>(</sup>٢) «معجم مفردات ألفاظ القرآن» للراغب الأصبهاني: ف ك ر: ٣٩٨، ٣٩٩.

<sup>(</sup>٣) «المعجم الوسيط»: ف ك ر.

<sup>(</sup>٤) «المعجم الوسيط»: ف ك ر.

### التفكر:

وقد وردت تصريفات هذه الكلمة في كتاب الله -تعالى- قرابة عشرين مرة بصيغ مختلفة، دالة على أهميته، ومنزلته في هذا الكتاب العظيم، ودالة على أن الإسلام دين موافق للفطر القويمة، والعقول السليمة، ولا يمكن أن يسوق التفكير السليم فيها ورد في هذا الكتاب العظيم إلا لهذه النتيجة الباهرة الظاهرة.

ومن ذلك التعقل وهو يجري في المجرى نفسه، وقد ورد في كتاب الله -تعالى- في آيات كثيرة بصيغ مختلفة.

ومن العجيب أن الله -تعالى - ذكر الذين يهملون التعقل في باب الإيهان بشر ما ذكر به قومًا في كتابه، فقال جل من قائل: ﴿ وَيَجْعَلُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لاَ يَعْقِلُونَ ﴾ [يونس: ١٠٠].

وكان الأستاذ عباس العقاد<sup>(۱)</sup> قد بدأ كتابه «التفكير فريضة إسلامية» بنحو ثلاثائة آية عن العقل، ووظائفه، وأوصافه، وأساليبه في الفهم والاستدلال<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>۱) عباس بن محمود بن إبراهيم العقاد. إمام في الأدب، مصري، من المكثرين كتابة وتصنيفًا مع الإبداع. أصله من دمياط. ولد عام ١٣٠٦هـ/ ١٨٨٩م في أسوان وتعلم في مدرستها الابتدائية، وشغف بالمطالعة، وانقطع إلى الكتابة في الصحف والتأليف، وأقبل الناس على ما يكتبه. تعلم الإنجليزية في صباه وأجادها ثم ألم بالألمانية والفرنسية، وظل اسمه لامعًا نصف قرن أخرج فيها ثلاثة وثمانين كتابًا في أنواع مختلفة. توفي بالقاهرة سنة ١٣٨٣هـ/ ١٩٦٤م. انظر «الأعلام»: ٣/ ٢٦٦، ٢٧٧.

<sup>(</sup>٢) «كيف نتعامل مع القرآن»: الشيخ محمد الغزالي: ٩٤،٩٣.

ومن ذلك النظر، وهو بمعنى الفكر والتأمل، وقد ورد في كتاب الله - تعالى - على أوجه مختلفة في أكثر من أربعة وثلاثين موضعًا.

وجملة «أولى الألباب» وردت في القرآن الكريم في ستة عشر موضعًا(١). ومن ذلك التدبر، وقد أمرنا الله -تعالى- به فقال جل من قائل:

﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلاَفًا كَثِيرًا﴾ [النساء: ٨٢].

وقال تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ [محمد: ٢٤].

والتدبر مفتقر إلى تفكير طويل؛ وذلك أن التدبر هو النظر في دبر الأمور، أي مآلاتها ونتائجها، وهذا لا يكون إلا بنظر دائم وتفكير طويل.

هذا الصيغ الواردة في كتاب الله- تعالى- المعبرة عن قضية التفكير دالة على عظيم منزلته، وجلال أهميته، وأن القرآن العظيم لا يمكن ولا يتأتى أن يرد فيه شيء تمجه العقول السليمة، التي كلما أمعنت في التفكر والتدبر في هذا الكتاب زاد يقينها واطمئنانها إلى أنه من عند الله- تعالى- حقًّا وصدقًّا.

والأمر بالتفكير والنظر والتدبر والتعقل في كتاب الله- تعالى- أمر لافت للأنظار، عجيب في كثرته وتنوعه، وتعدد صيغه، ثم إنه من الغريب بعد ذلك أن تكون الأمة التي كتابها على هذه الشاكلة أمة متخلفة ضعيفة، في ذيل قائمة الأمم في أكثر جوانب الحياة المعاصرة، وهذا دال بوضوح أن المسلمين في هذا الزمان لم يلتفتوا إليها كما ينبغي، ولم يولوها الأهمية اللائقة بها، إضافة إلى أثر

<sup>(</sup>١) «كيف نتعامل مع القرآن»: ٩٤، ٩٤.

العقبات التي وضعها أعداؤها أمامهم ووضعوها هم بأنفسهم أيضًا أمامهم.

والمشتغلون بالقرآن مطالبون اليوم- أكثر من غيرهم- أن يولوا هذه القضية الاهتهام اللائق، وأن يكثروا من النظر والتدبر والتفكر في هذا الكتاب العظيم، عسى أن يقودهم هذا التفكير والتدبر إلى العمل المثمر والدعوة الواعية العاقلة لغيرهم، وإلى أن يقودوا مجتمعاتهم إلى السيادة والعزة بإذن الله - تعالى-.

### المطلب الثانى

# مميزات الخطاب الفكري القرآني

لما كان القرآن العظيم قد أُسس كثير من جوانب الخطاب فيه على مخاطبة العقل، والمطالبة بإعمال الفكر والنظر والتدبر في الآفاق وفي الأنفس وفي سائر المخلوقات، كما بينت آنفًا، لما كان الخطاب القرآني كذلك كان حقًّا على العقلاء أن ينظروا فيه مليًّا ليستخرجوا منه الميزات التي تميز بها هذا الخطاب ليستفيدوا منها في حاضرهم ومستقبلهم، ويمكن أن أقول في عجالة: إن الخطاب القرآني متميز بالميزات التالية:

ك إنه سهل ميسر للأفهام، ليس فيه تعقيد ولا تقعر، وليس فيه قصور ولا أوهام، وليس فيه لبس ولا خلط، بل هو واضح كل الوضوح، سهل الولوج إلى العقول الأفئدة.

كه إن هذا الخطاب صالح للخاصة والعامة، تفهم كل فئة منه ما وصلت إليها معارفها ومداركها، فهو مشبع للخاصة، مفهم للعامة، كل يغترف منه على قدر علمه وفهمه، فهو ليس خطابًا فلسفيًّا معقدًا تمل منه الخاصة وتتجافاه أفهام العامة وأذواقهم.

ك إن هذا الخطاب صالح لكل زمان ومكان، وهذا أمر عجيب دال على أن هذا القرآن من عند الله- تعالى-؛ إذ من المعلوم أن الخطاب

الفكري البشري صالح في أكثره لزمان دون زمان، ولمصر دون آخر، وانظر دليلاً على هذا آلاف الكتب والرسائل والمقالات بل عشرات الآلاف منها التي كتبت تفنيدًا للفكر الشيوعي وللعقيدة الدهرية؛ لما سقطت دولة هذه العقيدة الباطلة لم يعد لأكثر هذه الكتب التأثير الذي صاحب انتشارها آنذاك، وهذا أمر طبيعي يعتري البشر ونتاجهم، لكن الناظر إلى الرد على الدهريين وطرائق إثبات الألوهية في كتاب الله يعلم علم اليقين أنها واردة على هيئة إعجازية صالحة لكل زمان ومكان.

كم إن الخطاب الفكري القرآني يجمع بين خطاب العقول والقلوب معًا على وجه معجز جليل، وهذا أمر عجيب؛ إذ المعلوم أن الخطاب الفكري يخاطب العقول، أما الخطاب القرآني فيخاطب العقول والقلوب معًا، فتساق في القرآن أعقد القضايا الفكرية مساقًا جليلاً يخاطب العقول، ويؤسس الإيهان، ويغرس اليقين في القلوب، كل ذلك في ثنايا ألفاظ جليلة ذات إيجاءات إيهانية مؤثرة، ووقع في القلوب عظيم، وهذا مما يمتاز به الخطاب الفكري في القرآن العظيم.

كم الخطاب الفكري في القرآن دال على الله - تعالى - بذاته، فمن تأمل الأدلة العقلية الواردة فيه، وانتظامها، وموافقتها لصرائح العقول وبدائهها، وكيف تلج إلى العقول والقلوب بلا مانع ولا حائل من تعقيد أو خلط أو وهم أو تطويل، من تأمل ذلك كله علم أن هذا القرآن من عند الله - تعالى - بلا امتراء، ولا مدافعة، ومن أمثلة هذا

الآيات قوله تعالى:

﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَ أُ إِلاَّ اللهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٢].

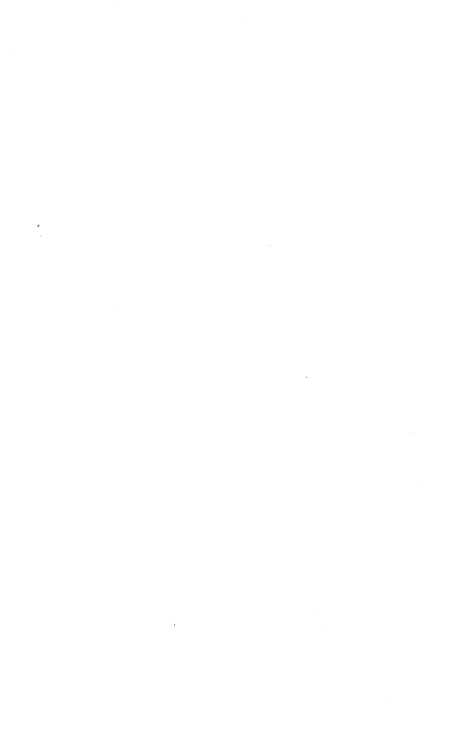
﴿ قُل لَّوْ كَانَ مَعَهُ آلِهَةٌ كَمَا يَقُولُونَ إِذًا لاَّ بْتَغَوْا إِلَى ذِي الْعَرْشِ سَبِيلاً ﴾ [الإسراء: ٤٦].

﴿مَا اتَّخَذَ اللهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذًا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِهَا خَلَقَ وَلَعَلاَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ﴾ [المؤمنون: ٩١].

ففي هذه الآيات إثبات الألوهية وانفراد الله- تعالى- بها على وجه سهل فأين منه تعقيدات المناطقة والفلاسفة وعلماء الكلام.

تلك كانت بعض مميزات الخطاب الفكري في كتاب الله - تعالى -، ويتضح من سردها أن هذ الخطاب يمتاز بالوضوح والسلاسة والبعد عن التعقيدين: المعنوي واللفظي، وأنه صالح لكل زمان ومكان، وأنه صالح لخطاب الخاصة والعامة معًا، كل ذلك على هيئة معجزة ونظم فائق، لا يقاربه في ذلك أي خطاب فكري آخر ولا يدانيه.

وعلى صاحب القرآن أن يحذو في تفكيره حذو هذا الخطاب الفكري في كتاب الله- تعالى- حتى يصون خطابه على الزلل والتعقيد والغموض.



### المطلب الثالث بعض القضايا الفكرية التي تهم صاحب القرآن



هنالك قضايا فكرية تهم صاحب القرآن، وعليه أن يُعنى بفهمها والنسج على منوال ذلك التفهم في القضايا الأخرى المبثوثة في كتاب الله - تعالى -، وذلك أنه لا يمكن في سياق كهذا حصر كل القضايا الفكرية الواردة في كتاب الله - تعالى - ومناقشتها، إنها يكفي أن أورد أربع قضايا على وجه التمثيل، لأدلل على الأهمية البالغة التي ينبغي أن يوليها صاحب القرآن لقضايا الفكر في كتاب الله - تعالى -، وذلك حتى يكون على بينة من أمره، ونصاعة في فكره، ووضوح في تصوراته، وهذه القضايا التي اخترتها راعيت فيها الشمول لا الإحاطة، وسآتي عليها بإيجاز لأنها عولجت في مجلدات وكتب ضخمة، وإنها يكفيني أن أمثل بها على وجه من الوجازة كافٍ في التنبيه على عظم الأمر وأهميته.

وسأمد القول وأرخي العنان للكلام في قضية واحدة فقط هي قضية التشكيك في إلهية القرآن؛ وذلك لأهميتها وخطورة شأنها، ولأمثل على كيفية التصدي الفكري لمثل هذه القضايا الخطيرة فيكون ما أورده فيها صالحًا لأن يتخذ منهجًا للرد على ما سواها.

### القضية الأولى:

الأخذ بالوحيين معًا والرد على القرآنيين في ضوء قوله تعالى: ﴿وَمَا آتَاكُمُ

### الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾ [الحشر: ٧].

قد أنزل الله - تعالى - كتابه الجليل، على هيئة من الإيجاز بالغة حد الإعجاز، وأن وأمر نبيه الأعظم ورسوله الأكرم محمدًا على أن يُبيِّنَ ما أجمل في الكتاب، وأن يقيد المطلقات وأن يخصص العام إن احتيج إلى ذلك، بل إن رسول الله على كان مأذونًا له أن يشرع تشريعًا مستقلاً ليس أصله بوارد في كتاب الله - تعالى -، وفي هذا قال النبي على الله التين الكتاب ومثله معه (۱).

وقد حذر النبي على من ادعاء الاكتفاء بالقرآن، وأخبر خبرًا معجزًا عن جماعة القرآنين - الذين يدعون إلى الاكتفاء بالقرآن فقال بأبي هو وأمي الله الالاكتفاء بالقرآن فقال بأبي هو وأمي الله الاله ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه، ألا يوشك رجل شبعان على أريكته يقول: عليكم بهذا القرآن في وجدتم فيه من حلال فأحلوه، وما وجدتم فيه من حرام فحرموه...» (٢).

وعلى هذا ينبغي لصاحب القرآن أن يفقه خطورة هذه الفئة، وأنها فئة كافرة خرجت من الملة بسبب ادعائها الاكتفاء بالقرآن وزعمها أنه لا حاجة للسنة أو إنكارها لها(٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أبو داود في سننه: كتاب السنة: باب في لزوم السنة، وسكت عنه الإمام المنذري، قال الإمام الترمذي: حسن غريب.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) اشتدت خطورة القرآنيين في هذا الزمان، وعظمت الرزية بهم؛ وذلك لأنهم اتخذوا من شبكة المعلومات «الإنترنت» ومن بعض القنوات الفضائية وسيلة لنشر باطلهم، ولأنهم صاروا يطلبون الحاية لباطلهم من القوى المتجبرة الباغية، وآخر ما ابتلينا به من هؤلاء القرآنيين هو د. منصور، وهو أزهري مفتون، هرب إلى أمريكا، ونشر باطله هنالك، وأنشأ موقعًا في شبكة المعلومات «الإنترنت» وصارينفث سمومه وباطله بدون حياء ولا وجل.

### القضية الثانية:

### القسوة والشدة في الحدود والقصاص:

إن العالم من حولنا قد انقلبت كثير من مفاهيمه، ومما زاد الطين بلة أن الناس ينظرون لكثير من القضايا من زاوية واحدة أو أكثر، ويغفلون عن النظر الشامل، وهذا من طبائع البشر؛ إذ ليس من شأنهم إلا النقص والغفلة، ولذلك كان لا بد أن تتكئ الأفهام وتأوي الأفكار إلى ركن شديد ألا وهو الله جل جلاله، وهو الذي قال في كتابه جل من قائل: ﴿أَلاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ النَّبِيرُ ﴾ [الملك: ١٤].

ومن هذا النظر البشري القاصر ما يردده الكفار والضالون عن الحدود والقصاص في الإسلام، واتهام المسلمين بالوحشية، والقسوة، وأنهم يقطعون الأيدي والرءوس ويرجمون... إلخ.

### وهذا من هؤلاء عجيب، وذلك للأسباب التالية:

الله - تعالى - هو الآمر بهذا، ورسوله على شرع أيضًا طائفة من الحدود والقصاص، فالمسلمون في هذا الشأن يتبعون أوامر الله - تعالى - ورسوله على ولم يفعلوا هذا من عند أنفسهم، والمعترضون يعلمون تمامًا أن المسلمين لا يكونون مسلمين إلا بتسليمهم بها جاءهم عن الله - تعالى - وعن رسوله على فكيف يطالبونهم بتعطيل الحدود والقصاص.

إن أهل الكتاب أنفسهم قد كتب عليهم هذا؛ فقد قال الله - تعالى -:
 ﴿ وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالأَنْفَ بِالأَنْفِ

وَالأُذُنَ بِالأُذُنِ وَالسِّنَّ بِالسِّنِّ وَالجُّرُوحَ قِصَاصٌ ﴾ [المائدة: ٤٥] فحرّف هذا كله أو بعضه أهل الكتاب كها هو معلوم من شأنهم، وما حادثة اليهودين اللذين زنيا ببعيدة عنا(١).

والقصاص قسوة وشدة تغفل أو تتغافل عن حقيقة مهمة جدًّا ألا والقصاص قسوة وشدة تغفل أو تتغافل عن حقيقة مهمة جدًّا ألا وهي أن القاتل على سبيل المثال أزهق روحًا وأيتم أولادًا وأثكل نساء، فإن لم يقتص منه يقع الظلم العظيم، وتمتلئ نفوس أهل المقتول غيظًا وكمدًا، وتسود الفوضى في المجتمع بسبب محاولة أهل المقتول الأخذ بالثأر، فها بالهم يرحمون القاتل ويضيعون حق المقتول وحق أهله؟!

وقد حاورت في معرض الكتاب في القاهرة بعض هؤلاء وكانوا مسلمين فقلت لهم: كيف تعارضون عقوبة الإعدام وقد فرضها الله في بعض الحالات، فحادوا عن الجواب وقالوا: إنها قصدنا محاربة الإعدام السياسي!! وكان هذا حيدًا منهم عن الإجابة، إذ القاصي والداني يعلم أن هؤلاء يحاربون عقوبة الإعدام بقطع النظر عن أسبابها، وفي هذا عصيان للخالق ورد لشرعه المطهر، والعياذ بالله.

كُ وهؤلاء يغفلون أو يتغافلون عن حقيقة مهمة وهي أثر إقامة الحدود والقصاص في إصلاح المجتمع وإقامته على الجادة، وهذه حقائق أخبر عنها الله- تعالى- بقوله: ﴿وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٩]. وقال جل من قائل: ﴿وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا

<sup>(</sup>١) انظرها في صحيح الإمام البخاري: كتاب الحدود: باب الرجم في البلاط.

طَائِفَةٌ مِّنَ الْمُؤْمِنِينِ ﴾ [النور: ٢] وما ذلك إلا لأن في شهود العذاب تقويمًا وأي تقويم.

كم إن القسوة في إقامة الحدود والقصاص هي رحمة في الواقع، وهي تماثل قسوة الجراح بجَوَلان مِبْضعه في جسد المريض لإنقاذه، فهذه الشدة والقسوة أمر مصاحب للحدود والقصاص، لكنها في واقع الأمر وحقيقته رحمة.

النفيذ القصاص والحدود في الإسلام أمره عجيب، وهو دال على أنه من عند الله - تعالى - حقًا وتنفيذ لأمره صدقًا، فإن قطع الرأس في حالة الساحر - على سبيل المثال (۱۱) - أخف الميتات على المحدود وأشدها على الناظر، وبذلك تحقق الرحمة بموت الميت في ثانية أو نحوها، لكن الناظر تظل هذه الصورة الشديدة منطبعة في ذهنه سنوات طوالاً وتقوِّم سلوكه وتضبط تصرفاته، بينها لو نظرنا إلى الإعدام بالكرسي الكهربائي أو الشنق أو غير ذلك لوجدنا أن الموت يتأخر على الميت دقائق طويلة ويتعذب كثيرًا، وربها لا يشاهده أحد من الجمهور - كها هو الحال في كثير من الدول - فتفوت المصلحتان معًا: التخفيف على المحدود أو المقتص منه، واتعاظ الناس برؤية القصاص أو الحد (۱).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) إنها ذكرت الساحر لأن الجديث نص على ضربه بالسيف، أما السيف في غيره فليس بلازم.

 <sup>(</sup>۲) انظر في هذه المسألة - مسألة القصاص والحدود - كتاب «المعجزة الكبرى: القرآن» للأستاذ
 محمد أبي زهرة رحمه الله: فصل علم الكتاب: مطلب الزواجر الاجتماعية: ٢٦٨ - ٤٨٦ نشر دار
 الفكر العربي.

### القضية الثالثة:

### الجهاد في سبيل الله:

ليست هناك قضية تثار اليوم ضد المسلمين مثل قضية الجهاد في سبيل الله -تعالى-، والجهاد هو بذل الوسع واستفراغ الطاقة في إيصال دعوة الله -تعالى - للكافرين، ولقد أثار حولها أعداء الإسلام شبهات كثيرة، وردد بعض بني قومنا بعض هذه الشبهات أو كلها في غفلة شديدة أو عمالة أكيدة، ومما أثاره أعداء الإسلام حول هذه المسألة ما يلى:

### 🗢 ادعاء انتشار الإسلام بالسيف أو الإكراه على الدين:

هذه فرية رددوها كثيرًا، وإنها دينهم هو الذي انتشر بالسيف ابتداءً من قسطنطين الذي تبنى النصرانية محرفة مختلطة بالوثنية، ونشر هذا التحريف في أوربا الشرقية، وما أعهال كولمبوس في أمريكا، وأعهال الإسبان والبرتغال في أمريكا الجنوبية، والإسبان ومن بعدهم الأمريكان في الفلبين، والفرنسيين والألمان والإنجليز وغيرهم في إفريقيا، ما أعهال كل هؤلاء وغيرهم في نشر النصرانية بالسيف بخافية عنا، وليست منا ببعيدة، ويصدق في هؤلاء المثل العربي: «رمتني بدائها وانسلت»، وذلك لأنه لم يثبت في التاريخ قط أن المسلمين نشروا دينهم بالسيف، ولا أنهم أجبروا أحدًا على الدخول في دينهم، ولئن سأل سائل ما هذه المعارك التي جرت بين المسلمين وغيرهم منذ فجر الدعوة وما بعد ذلك؟ فأقول: إن الأمر سهل لمن تأمله، فالإسلام نزل غضًّا طريًّا، وأمر الله – تعالى – رسوله عليه بإبلاغ الرسالة: ﴿فَاصْدَعْ بِهَا تُؤْمَرُ﴾ الحتكاك طريًّا، وأمر الله – تعالى – رسوله الله الإبلاغ الدعوة سوى وسيلة الاحتكاك

المباشرة بالشعوب والأقوام لعرض رسالة الإسلام عليهم، ولما كان ذلك متعذرًا إلا بإذن حكام أولئك الشعوب فقد توجه المسلمون إليهم بالشروط الثلاثة المعروفة:

ك الإسلام فيصيرون إخوانًا لنا، لهم ما لنا، وعليهم ما علينا.

ك أو الجزية، وهي رمز للخضوع والساح للمسلمين بدخول بلادهم والتعريف بالإسلام.

كم أو الحرب، وذلك حتى تزول القوة العسكرية التي تحول بين المسلمين وبين الشعوب، فإذا زالت هذه القوة ودخل المسلمون البلاد فليس لهم أن يجبروا أحدًا على اعتناق دينهم، وهذا هو الذي سار عليه المسلمون في معاركهم.

وبهذا تجتمع الآيات المطالبة بالجهاد والآيات التي تقضي بأن.

لكل دينه، وهذا في قوله تعالى: ﴿لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ ﴾ [الكافرون: ٦]، وقوله: ﴿لاَ إِكْرَاهَ فِي اللّهِينَ ﴾ [البقرة: ٢٥٦]، مع قوله تعالى على سبيل المثال ﴿قَاتِلُوا اللّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِالله وَلاَ بِالْيَوْمِ الاَّخِرِ وَلاَ يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَلاَ يَدِينُونَ دِينَ الْحُقِّ مِنَ اللّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حَتَّى يُعْطُوا الْجِزْيَةَ عَن يَدٍ وَهُمْ صَاغِرُونَ ﴾ [التوبة: ٢٩].

### الزعم بأن الجهاد إنما هو إرهاب:

أدخل أعداء الإسلام في نفوس وقلوب الكثيرين أن الجهاد إنها هو إرهاب، ويستوي في ذلك جهاد الطلب وجهاد الدفع ومقاومة الأعداء، أما جهاد الطلب فقد تحدثت عنه في الفقرة السابقة، وأما جهاد الدفع فقد اتفقت الشرائع والقوانين والعقول أن العدو إذا دهم بلدًا وجب على أهله المقاومة والدفع، ومن سمى ذلك إرهابًا فقد أخطأ من وجهين:

الأول: إن الإرهاب ليس مذمومًا دومًا، فالله - تعالى - قد قال: ﴿وَأَعِدُّوا فُمْ مَّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ الْحَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللهِ وَعَدُوَّكُمْ ﴾ فَمْ مَّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ الْحَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللهِ وَعَدُوَّكُمْ ﴾ [الأنفال: ٦٠]، والإرهاب المذموم إنها هو الاعتداء بدون حق على الأنفس والممتلكات، والإرهاب المحمود ما كان فيه الردع والزجر للكافرين عن الولوغ في ديار الإسلام.

والآخر: ليس هناك حتى الآن تعريف واضح للإرهاب، وإنها هو مطية تمتطيها القوى الدولية ليحققوا أطهاعهم وأغراضهم، والخلط بين المقاومة والإرهاب إنها هو وسيلة خبيثة لمحاصرة المقاومة الجهادية وإنهائها.

 الادعاء بأن الجهاد إنما هو من أجل السيطرة على الشعوب وثرواتها وتجهيلها:

وهذا جهل فاضح؛ فالمسلمون لم يجاهدوا قط من أجل الدنيا ومتاعها، ولا من أجل السيطرة والبغي والعدوان، ولا يعد الإسلام هذا جهادًا، فقد قال من أجل السيطرة والبغي العلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله (۱)، والإسلام أبقى أهل البلاد المفتوحة في بلادهم وبساتينهم ولم يغصبهم إياها، وسمح لهم بمزاولة شعائر دينهم، ومن أكبر الأدلة على وجود العامل الإنساني في الجهاد

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام مسلم في صحيحه، كتاب الإمارة: باب من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله.

الإسلامي، وأنه إنها شرع لغرض جليل أن الشعوب التي فتحت بلدانها أسلمت قيادتها للمسلمين، بل دخلت في دين الله أفواجًا كها هو معلوم، بل إن الذين لم يقبلوا الإسلام دينًا ارتضوه لغة وحضارة وثقافة؛ إذًا أين اللغة القبطية اليوم؟ وأين اللغة الفينيقية والآشورية والكلدانية؟ لقد هجرها أهلها واتخذوا من العربية لغة لهم، وهذا لفرط إعجابهم بها وبأهلها، بينها دخل المستخربون الفرنسيون إلى الجزائر، وعاثوا فيها الفساد وخربوها مائة وثنتين وثلاثين سنة، فكم تنصر من أهلها؟ إنها هم بضعة آلاف تحت مطارق الترهيب ونواعم الترغيب، ولما خرجوا خرجوا غير مأسوف عليهم، وهذا حدث تقريبًا في كل بلد وطئه الاستخراب العالمي، فالفارق بين الجهاد الإسلامي والغصب بلد وطئه الاستخراب العالمي، فالفارق بين الجهاد الإسلامي والغصب الاستخرابي «الاستعهاري» كبير جدًّا بل ليس هناك مقارنة.

### القضية الرابعة:

### التشكيك في إلهية القرآن:

وقد تولى كبرها كفار العرب وأهل الكتاب قديمًا، والكنسيون والمستشرقون في العصور الوسطى والحديثة، واجتمع الأولون منهم والآخرون على اتهام نبي الإسلام -عليه أفضل الصلاة والسلام-، بأشنع التهم وأحطها، واتهموه- فيها اتهموه على بأنه افترى هذا القرآن، وأنه ليس من عند الله- تعالى-، وقد بين الله- تعالى- ذلك بقوله: ﴿أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ ﴾ [يونس: ٨٦]، وبقوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ هَذَا الْقُرْآنُ أَن يُّفْتَرَى مِن دُونِ الله ﴾ [يونس ٣٧].

وكان الكنسيون في العصور الوسطي طليعة الغزو الاستخرابي «الاستعاري» للعالم الإسلامي، وطليعة الحروب الصليبية، وكانوا يصدون الناس في بلادهم عن الإسلام بادعاء بشرية القرآن، وأنه من تأليف النبي عليه وسلم حاشاه بأبي هو وأمي عليه.

أما العصور الحديثة فقد تولى كبر ذلك المستشرقون الذين كانوا- في أكثرهم- جواسيس وطلائع للحروب الاستخرابية الحديثة التي شنها الغرب ضد العالم الإسلامي، وقد جهدوا في القول ببشرية القرآن لتحقيق غرضين:

الغرض الأول: إضلال قومهم وصدهم عن الإسلام.

والغرض الآخر: إضلال المسلمين، وتشكيكهم في دينهم، وزعزعة يقينهم بإلهية القرآن.

هذا وإن حال أكثر هؤلاء قديمًا وحديثًا كما قال تعالى: ﴿وَجَحَدُوا بِهَا

وَاسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلُمًا وَعُلُوًا ﴿ [النمل: ١٤]، لكن أعاهم التعصب عن قول الحق والإقرار به، أضلتهم المطامع المادية والأغراض الاستخرابية «الاستعمارية».

وقد جهد العلماء قديمًا وحديثًا في بيان أن القرآن من عند الله- تعالى-جزمًا وقطعًا، وأتوا على ذلك ببينات عقلية، ودلائل كافية لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد.

ويسهل علينا اليوم- إن شاء الله تعالى- أن نرد على هذه الفرية بإيضاح قضية الإعجاز العلمي في كتاب الله- تعالى-؛ إذ في القرن قضايا علمية لم يكتشفها العالم كله إلا في العصر الحديث، بعضها في القرن التاسع عشر وبعضها الآخر في القرن العشرين، بل لم تزل هناك مكتشفات توصل إليها العلماء في هذا العصر ووجد في القرآن الإشارة إليها أو التصريح بها، وهذا وحده كافٍ في إقناع الكافرين أن هذا القرآن العظيم إلهي المصدر وليس للنبي سوى تلقيه وإبلاغه.

والمشكلة أن كل الجهود التي بذلت إلى يوم الناس هذا في باب الإعجاز العلمي من قبل الهيئات والأفراد لم تصل إلى الكافرين على هيئة مقبولة جذابة، فبعض الأبحاث قد ترجمت ونشرت نشرًا ضعيفًا لا ينبئ عن الجهود الكثيرة التي بذلت ولا التضحيات التي قدمت.

وكل هذه الأبحاث تقريبًا لم تنتقل إلى طور أن تكون «أفلامًا» علمية على هيئة الأفلام الأخاذة التي تصدرها شركة الـ BBC على سبيل المثال، فإذا لم تصل هذا الأبحاث إلى الكافرين على هيئة مقبولة، وكان الكنسيون

والمستشرقون على الحال التي وصفت آنفًا في بذل الجهد في إقناع قومهم ببشرية القرآن وصدهم عن سبيل الله كثيرًا، إذا كان الحال كذلك فليعلم أننا قصرنا في البلاغ المبين، ولم نستطع عجزًا أن نحيل تلك الجهود الضخمة التي بذلت من ثلاثين سنة بل أكثر إلى وسائل دعوية إيضاحية للقوم الكافرين.

وسآتي على جملة من هذه الجهود، وسأوسع القول في هذه القضية لخطورتها، ولأجعل الرد عليها منهجًا يتخذه حافظ القرآن في الرد على أمثال هذه القضية:

وسآتي بردود ثلاثة على هذه القضية المهمة (١)، أبتدئها برد الأستاذ الدكتور محمد بن عبد الله دراز (٢) رحمه الله، حيث قال:

"من المعروف أنه منذ الساعات الأولى للتنزيل وتكذيب الكفار واعتراضاتهم تترى على رسول على وما جاء به المستشر قون بعد ذلك بقرون لا يخرج عن كونه ترديدًا لما ساقه الكفار من أفكار في القدم مع تطويرها أحيانًا بشكل أو بآخر. ومما يشرف الإسلام أنه سجل في كتابه العزيز كل النظريات سواء المعقولة أو المخالفة للمنطق التي قال بها أولئك الذين عاصروا النبي على في محاولاتهم التشكيك في أصل القرآن الإلهي؛ ولذلك فها جاء به المستشر قون بعدئذٍ كان معروفًا منذ القدم.

<sup>(</sup>١) إنها أتيت بهذه الردود الثلاثة لأن كل رد منها أتى بها لم يأت به الآخر تقريبًا، ولأستوعب الردود على هذه الشبهة لخطورتها.

<sup>(</sup>٢) فقيه متأدب، مصري أزهري، كان من هيئة كبار العلماء بالأزهر، له عدة كتب، حصل على المدكتوراه من السربون من فرنسا، توفي سنة ١٣٧٧ هـ/ ١٩٥٨ م رحمه الله- تعالى-. انظر «الأعلام»: ٢٤٦/٦.

إذًا السؤال بوضوح تام هو:

هل يمكن أن يكون محمد ﷺ هو واضع القرآن؟

فلنتفق أولاً على قاعدة عامة وهي أن أي عمل إنساني يرجع أصله إلى تفاعل الإنسان مع الطبيعة أو البيئة التي يعيش بها مؤلفه، أو قد يستوحي فكرته من عمل سابق، أو يكون ثمرة خواطره وتأمله، وبالطبع فإنه يمكن أن يكون عمله نتاجًا لكل هذه العوامل معًا، فلنتفحصها إذًا لنتبين ما إذا كان الرسول على قد استوحاها للانتفاع بها في تأليف القرآن.

لا حاجة بنا للقول بأنه لم يكن هناك بين عقائد أهل مكة وطقوسهم - في بدء الإسلام - وبين تعاليم القرآن أي شبه، وليست هناك علاقة بين نظام التوحيد المطلق - وهو أكمل فلسفة خلقية وأنقاها جاء بها كتاب المسلمين المقدس، وبين الجهل والوثنية وخزعبلات عبادة الأصنام (سورة الأنعام: ١٤٠ و ١٩٥)، بين الجهل (سورة المؤمنون: ٣٣، وسورة الفتح: ٢٦) والعلم (سورة البقرة: ١٥١، وسورة آل عمران: ١٦٤)، بين طغيان المادة ومضاجعة المحارم ووأد البنات (سورة الأنعام: ٤٠، وسورة النساء: ٢٢، ٢٣)، والدعارة (سورة النور: ٣٣)، وإكراه الفتيات على الزواج للاستيلاء على صداقهن (سورة النساء: ٢١، ١٩)، وأكل أموال اليتامي (سورة النساء: ٢٧)، واحتقار الفقراء والضعفاء (سورة الفجر: ١١، ١٩)، وهي ما كانت تتميز به مكة في تلك الأيام وبين الأخلاق الرفيعة التي جاء بها القرآن.

ومن المعلوم أن عشية ظهور الإسلام كان هناك من المفكرين من ابتعد عن هذه الجهاعة الوثنية، وكانوا يتوقون إلى ديانة أكثر منطقًا، إلا أنهم لم يكونوا

لديهم أدني فكرة عن كنُهُها، ولم يكن في تفكيرهم ما ينبئ بشريعة القرآن. وكان من بينهم زيد بن عمرو بن نفيل الذي تميز باستقلاله الفذ، وكان يقر بشجاعة بجهله عن الطريقة التي يمكنه بها عبادة القدرة الإلهية التي كان يشعر بوجودها بشكل مبهم.

لقد بذلت جهود لإظهار تعاليم القرآن مماثلة لتعاليم الصابئة، وهي طائفة عرفت في مكة في ذلك الحين، ولكن الصابئة كانوا وثنيين مشركين يعبدون النجوم والملائكة، طقوسهم مزيج من الوثنية والمسيحية والمذاهب الأخرى، وكانوا يحجون لا إلى الكعبة ولكن إلى حران في العراق<sup>(۱)</sup> وصلواتهم للنجوم عند بزوغ الشمس وعند الظهر وعند المغيب، وهي الأوقات الثلاثة التي يحرم الإسلام فيها الصلاة<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>۱) قال المصنف: حران: مدينة تقع اليوم داخل الحدود التركية من شيال سوريا، وقد كانت منذ الألف الثالث ق. م تحتل مكانة دينية بارزة في شيال بلاد وادي الرافدين، وكانت مركزًا لعبادة الإله القمر (سن) تعلى الله عيا يقولون علوًّا كبيرًا. وعند الفتح الإسلامي للعراق تجمع فيها الصابئة الذين نزحوا إليها من جنوبي العراق (منطقة السواد) اتخذوها مركزًا لعبادتهم ثم عادوا فنزحوا منها في عهد المأمون عندما نكل بهم. وكتب عنها ياقوت الحموي في (معجم البلدان: ج ٣ - ص ٢٤١ ، ٢٤٢) أنها «مدينة عظيمة مشهورة من جزيرة أمور وهي قصبة ديار مضر بينها وبين الرها يوم، وبين الرقة يومان، وهي على طريق الموصل والشام والروم. وكانت منازل الصابئة وهم الحرنانيون الذين يذكرهم أصحاب كتب الملل والنحل. (والنسبة إلى حران «حرناني» على غير قياس). وكتب عنها الأستاذ أحمد أمين في كتابه «فجر الإسلام» ط ٧/ ١٣٣ ألها كانت أشهر مراكز الوثنية السريانية وظلت مركزًا للديانة والثقافة اليونانية إلى ما بعد الإسلام.

<sup>(</sup>٢) قال المصنف: عن ابن عمر - رضي الله عنها - قال: قال رسول الله عنها : «لا تحروا بصلاتكم طلوع الشمس ولا غروبها. قال ابن عمر: وقال رسول الله عنه إذا طلع حاجب الشمس فأخروا الصلاة حتى تغيب». فأخروا الصلاة حتى تغيب». «التجريد الصحيح لأحاديث الجامع الصحيح»: (١/ ٥٣).

وزعموا أيضًا أن محمدًا على ربها تأثر بالجوابين والمهاجرين الذين وفدوا إلى مكة واستقروا في ضواحيها منهم الأحباش والروم العمال وتجار الخمور وكانت لديهم بعض المعرفة بالإنجيل. ومن الواضح أن شخصية الرسول على لم تتعرف إلى طبقة السوقة من المهاجرين، ذلك لأن النبي على عاش: إما وحيدًا في عزلة تامة، أو يرعى الغنم، أو تاجرًا كبيرًا يروح ويغدو مع القوافل، أو في المجتمع الراقي من قادة المجتمع وزعهائه، وعلى فرض أنه كان على اتصال بأمثال أولئك الناس فقد كان واضحًا أنهم على علم قليل بدينهم (راجع لامنس «الإسلام» ص ٢٨)، وأن لغتهم الأجنبية تجعل الاتصال بهم كها ورد في القرآن أمرًا مستحيلاً".

وزعموا أيضًا أن محمدًا على تعرف في رحلاته بالقبائل العربية التي دانت بالمسيحية ومنها أخذ آراءه. ويذهب كثير من العلماء، القدامى منهم والمحدثين، إلى أن مثل هذا الاتصال مع المسيحية أمر غير محتمل. فقد أكدوا أن الطريق التي اتبعته القوافل التجارية التي اشترك بها الرسول على لم يقترب من الأراضي المسيحية (سبر نجر - SPRENGER) وينقل عنه (هيار HUAR) في كتابه «مصدر جديد للقرآن» (ص ١٢٨) ولنفترض مع ذلك أنه تم اتصاله بهم فهل كان يمكنه الأخذ عنهم؟ كان رد الباحثين الأوربيين على هذا السؤال بالنفي، إذ يمكنه الأخذ عنهم؟ كان رد الباحثين الأوربيين على هذا السؤال بالنفي، إذ قال جورج سال في كتابه «ملاحظات محمدية» ص ٦٨ - ٧١:

«إنه قد ظهر منذ القرن الثالث الميلادي طغيان من الفساد والخرافات

<sup>(</sup>١) قال الله - تعالى -: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرٌ لِّسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌّ وَهَذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌّ مُّبِينٌ ﴾ [النحل: ١٠٣].

سواء في أوساط الأمراء أو رجال الدين وتبعهم في ذلك العامة الذين كان همهم ينحصر في التربح بأية طريقة ليصرفوا ثرواتهم في اللهو والفجور!!

كما يقول تايلور TAYLOR ISAAC وينقل عنه سفكلير تيسدال SincLaiR TysDaLL في كتابه «مصدر القرآن» ص ١٣٦، ١٣٧، كل ما كان يمكن أن يراه محمد عليه وخلفاؤه من حولهم كان الخرافة غير المحتملة وعبادة الأصنام المخجلة ونظريات كنسية متغطرسة أو طقوس دينية منحلة وصبيانية».

ويقول مهايم MOHEIM فيها نقله عنه ذات المؤلف في كتابه المذكور:

«في القرن السابع كان الدين المسيحي الصحيح يرزح تحت أطلال من الخرافات غير المعقولة».

وقد ذكر القرآن هذا التباعد بين الدين المسيحي والمسيحيين آنذاك (سورة المائدة: ١٤)، وما من شك أن العرب الذين اعتنقوا المسيحية لم يكونوا بحال أحسن من المسيحيين الأصليين. ويقول ماسيه Masse في كتابه «الإسلام» ص ١٣، إنه «بالرغم من اعتناقهم المسيحية كانت القبائل العربية في سوريا ما قبل الإسلام يحتفظون ببعض الاعتقادات الوثنية».

وقد قال الخليفة الرابع «على»: إن قبيلة تغلب لم تأخذ من المسيحية سوى عادة شرب الخمر، وحيثها تنقل محمد في رحلاته وجد معتقدات ينبغي تقويمها، وانحرافات يجب إعادتها للطريق السوي. ولم يعثر مطلقًا على نموذج أدبي أو ديني يمكن أن يقتدى به أو يتخذه مثلاً في إصلاحاته.

وزعموا ثانية أن النبي على أخذ تعاليمه من قراءته للكتب التي سجلت تنزيلات سهاوية سابقة. ولكن القرآن ينكر إنكارًا جازمًا قاطعًا أن محمدًا كان يعرف القراءة أو الكتابة (۱). وبالإضافة لذلك لم يكن الإنجيل قد نقل إلى العربية حتى قرون عديدة بعد عصر النبي على ولم يكن الإنجيل كذلك باللغات الأخرى في متناول عامة الناس وإنها كان تحت يد الكهنة يحتفظون بها في سرية تامة ويبخلون بعلمهم على الناس فلا يمكنون أحدًا من الاطلاع عليها (سورة الأنعام: ٩١).

وكذلك تلك المعلومات القليلة التي كانت متداولة بين عامة الناس والمأخوذة من الإنجيل غامضة مبهمة، وأكثرها يناقض بعضها بعضًا، حتى لا يصح أن يتخذ أساسًا لهذه الدقة والاتساع والوحدة والقوة الموجودة في مادة القرآن، هذا فضلاً من أن محمدًا على لا يكن ليصدق تلقائيًّا ما كان يصل إلى أسهاعه، وأنه إذا ما كان قد أراد نقل كل ما سمعه عن المذاهب المختلفة فأي خليط فظيع كنا نجده في القرآن (سورة النساء: ٨٢) وإذا ما كان أراد أن يختار بين هذه الأقوال فهاذا كان سيحتفظ به من هذه الآراء المتضاربة.

ولا يمكن كذلك قبول مزاعمهم بأن محمدًا ﷺ كان قد تأثر بتعاليم اليهود بعد هجرته للمدينة المنورة حيث اتصل مع أحبار اليهود (٢)، إذ إنهم في

<sup>(</sup>٢) هذاً نص مترجم عن الأصل الفرنسي للبحث، ترجمه نجلا المؤلف الأستاذ محسن محمد عبد الله دراز، والسفير فتحي محمد عبد الله دراز.

أبحاثهم ظنوا أنهم وجدوا بعض ما يدل على أن محمدًا على قد استعان باليهودية في بعض أحكام التشريع الإسلامي وبالذات فيها يخص الحرب وتعدد الزوجات. فحسب مزاعمهم قد تحول الإسلام من المسالمة والتواضع اللذين كان عليهها في مكة إلى النزعة الهجومية، كها تحول محمد على من الزوجة الواحدة إلى تعدد الزوجات بانتقاله إلى المدينة. وفضلاً عها في هذا من تزوير للتاريخ؛ إذ إن هاتين النزعتين كانتا موجودتين في المجتمع المكي فإن الظروف الخاصة والاتجاهات النفسية لليهود تجاه المسلمين لم تكن تسمح بذلك.

أما فيها تعدد الزوجات فإنه كان معمولاً به في الفترة المكية، ويكفي الرجوع إلى التاريخ المقدس لمعرفة أن هذا المبدأ كان مقررًا منذ زمن قديم، فالرسل والأنبياء في عهد التوراة والإنجيل كانوا يطبقونه. وفي المسيحية ذاتها لم يأتِ تحريم تعدد الزوجات من نص إنجيلي وإنها من العرف اليوناني الروماني ذي الطابع المتحيز لجنسه، ويحث القرآن على الزوج بزوجة واحدة لأسباب أخلاقية وإنسانية، ولا يحرم حقيقة اتخاذ زوجة أخرى إلا عندما يخشى الزوج أن يرتكب ظلمًا بحق زوجته الأولى (سورة النساء: ٣) وتعزى زيجات النبي أن يرتكب ظلمًا بعق واجتماعية وتشريعية كما في صحيح التاريخ.

وأما الجانب الحربي فمن المؤكد أن النبي ﷺ لم يقم بأول عملية مسلحة إلا في الشهر التاسع عشر من هجرته، وكانت لأغراض دفاعية لنصرة المظلومين كما هو مثبت تاريخيًّا. فمن المعروف أن اضطهاد المسلمين وتعذيبهم في مكة كان فرديًا إذا لم يتعرض له سوى أتباع الديانة الجديدة، ثم بعد فترة من الهجرة زاد عنف الكفار وعم حتى أصبح اضطهادًا علنيًّا ومنظمًا ضد من بقي من

المسلمين فيها. ويسمعنا القرآن صيحات الرجال والنساء والأطفال المعذبين بسبب اعتقاداتهم وطلبهم النصرة من الله سبحانه (النساء: ٧٥)، وبدأ المسلمون في القصاص من الكفار بصيغة اقتصادية أولاً بمحاولة الاستيلاء على قوافل التجار التي كثيرًا ما كانت تهرب منهم. وفي مرة من هذه المرات بعد أن استعد المسلمون للعودة إلى المدينة بدأ جيش الأعداء في التحرك ضدهم، وكان بين المسلمين من يتردد في خوض المعركة نظرًا إلى تفوق أعدائهم في العدد والعتاد (الأنفال: ٧، وآل عمران: ١٣)، وهذه هي الظروف التاريخية التي اندلعت فيها أول شرارة للنزاع المسلح بين الفريقين.

وكانت هذه هي السياسة التي اتبعها الرسول ﷺ وخلفاؤه الراشدون في جميع معاركهم وهي سياسة الدفاع المشروع عن النفس، وهذا ليس فقط تقريرًا للواقع التاريخي وإنها تنفيذًا لأمر صريح من القرآن ذاته ﴿وَلاَ تَعْتَدُوا إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُّ المُعْتَدِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٠].

﴿ لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَد تَّبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ ﴾ [البقرة: ٢٥٩].

﴿ حَصِرَتْ صُدُورُهُمْ أَن يُقَاتِلُوكُمْ أَوْ يُقَاتِلُوا قَوْمَهُمْ وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَسَلَّطَهُمْ عَلَيْكُمْ فَلَقَاتَلُوكُمْ فَلَوْ اللهُ عَلَيْكُمْ فَلَقَوْا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ فَهَا جَعَلَ اللهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلاً ﴾ [النساء: ٩٠].

﴿ وَإِنْ أَحَدُ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلاَمَ اللهِ ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَأْمَنَهُ ﴾ [التوبة: ٦].

﴿ فَمَا اسْتَقَامُوا لَكُمْ فَاسْتَقِيمُوا هُمْ ﴾ [التوبة: ٧].

﴿ لاَ يَنْهَاكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ [المتحنة: ٨].

فكان تصرف المسلمين الدفاعي المسلح بناء على ظروف تاريخية دقيقة جاءت بعد الهجرة، وبناء على أوامر ومبادئ أخلاقية لا تقبل النقاش؛ وبهذا ينتفي الزعم بأنها كانت سياسية اتخذت اليهودية مصدرًا أو إيحاءً، بل إن ما كان بين المسلمين واليهود من ضغينة في ذلك الوقت كان يجعل ذلك من المستحيل عمليًا.

فقد أخبرنا القرآن حتى قبل الهجرة أن أهل التوراة غير جديرين بالاستماع إليهم فهم أتباع الشيطان أضلهم وأغواهم (سورة النحل: ٣٣)، ويزيد القرآن في إدانتهم في سورة المدينة (سورة البقرة: ٧٩، ٨٠ وسورة آل عمران: ٧٥ وسورة النساء: ١٦١)، وكان معظم أحبار اليهود يخفون الحقيقة الواردة في أسفارهم، ويعملون جهدهم على تضليل الشعب والرسول على بالذات عنها فكان همهم الأول تزوير النصوص المقدسة (سورة آل عمران: ٩٣ - ٩٥ وسورة المائدة: ٤٣).

وعليه فقد اتخذت أغلبية الأحبار موقفًا عدائيًّا أبعد ما يكون عن أريحية المعلمين وحبهم للخير.

أما أولئك العلماء الإسرائيليون الذين أظهروا اتساعًا في الأفق فقد استقبلوا النبي ﷺ عند حلوله المدينة وأعلنوا اعتناقهم للإسلام فكانت نظرتهم إليه نظرة الأتباع لمعلمهم) (سورة البقرة: ١٢١ و١٤٦ وسورة الأعراف: ١٤٧ وسورة الصف: ٦) وبين هاتين الطبقتين من الذين ناصبوه العداء أو اتبعوه

مؤمين - لم يكن هناك مكان لطبقة ثالثة من المعلمين الأصدقاء.

وهكذا يتضح أنه لا يمكن أن نعزو القرآن إلى تأثير البيئة على محمد عليه.

ويظل هناك سؤال واحد: فيها إذا كان هو الذي وضع القرآن عن طريق التأمل والتفكير واستخدام المنطق. والمنطق- إلى حد ما- يستطيع أن يكشف زيف الوثنية وسخافة الخزعبلات، ولكن أنى له أن يعرف كيف يستعيض عنها بديلاً بالحقيقة الأولى، أي بالرجوع إلى الله الواحد الخالق، ولكن الاعتراف بهذا الإله الخالق لا يشكل المادة الوحيدة في القرآن، ثم إن الطريق إلى الإيهان-لطريق طويل شاق.

والقرآن يؤكد أن محمدًا على الله على الله على الله على المن الوحي أي كتاب، حتى ولا معني الإيهان قال الله تعالى -: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلاَ الإِيهَانُ وَلَكِن جَعَلْنَاهُ نُورًا تَهْدِي بِهِ مَن نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ [الشورى: ٥٦]. ومن المحتمل أنه لم يكن بقادر على هداية الآخرين؛ لأنه لم يكن ليعرف كيف يهدي نفسه في أمور الدين، فقد كان يجهل جميع التفاصيل التشريعية والأدبية والاجتاعية وما يتعلق بالشعائر، وهي التفاصيل التي وردت في تنزيل القرآن.

واستطاع محمد على أن يعرف الإله الخالق والصفات الإلهية، لا باستخدام المنطق أو دراسة الكتب، ولكن عن طريق الوحي فقط.

واستطاع أن يعرف العلاقة بين الله وبين العوالم المرئية منها وغير المرئية، وأن يعين المصير الذي قدر للإنسان بعد وفاته، وذلك كما أُوحي إليه به.

لقد رأينا كيف إن القرآن لا يمكن أن يمكن له أصل من البشر يقتفي أثره سواء من خبرة محمد على بيئة عصره أو من قدرته على إنشاء الكتاب الكريم باستخدام المنطق. ورأينا أن القرآن أصله من السهاء بدليل الظواهر الغريبة الغامضة التي كانت تسبق دائمًا الوحي. والآن لنمعن النظر أكثر وندرس البنية الداخلية التي تثبت أن القرآن من أصل إلهي، وذلك من محتويات القرآن وأسلوبه الأدبي:

### أسلوب القرآن:

يتميز الأسلوب الأدبي للقرآن تميزًا واضحًا عن جميع الأساليب الأخرى سواء أساليب الشعر أو النثر، العادي منه أو السجع، كما يتميز بجلاء ووضوح عن أساليب عامة الناس أو أسلوب محمد على بالذات، وعرف محمد ببلاغته وفصاحته النادرة، عرفناها عن طريق أحاديثه العديدة التي تفوه بها بعد تفكير وروية، أو أملاها خارج نطاق القرآن. وفي تلك الأحاديث النبوية جميعًا لا نجد شبهًا مها كان ضئيلاً بينها وبين الآيات القرآنية التي أنزلت عليه.

إننا نشعر بقوة التسامي في تلك الآيات المنزلة حتى إنها تتغلغل في نفوسنا. واعتبر الكفار في عهد النبي عليه أسلوب تلك الآيات ظاهرة غير عادية حتى إنهم دعوه سحرًا (١)، بل إن الذين يفهمون العربية في أيامنا هذه يشهدون بميزته السامية الرفيعة دون أن يستطيعوا فهم إعجازها.

وفي محاضراتنا في الجامع الأزهربالقاهرة- وهو أقدم جامعة في العالم- عن

<sup>(</sup>١) ﴿ وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقِّ لِمَّا جَاءَهُمْ هَذَا سِحْرٌ مُّبِينٌ ﴾

تفسير القرآن حاولنا توضيح بعض الجوانب التي يتميز بها أسلوب القرآن، ولم يكن تحليلنا يهدف إلى تفسير الإعجاز في التنزيل ولكنه سمح لنا بتبين بعض خصائصه.

أسلوب القرآن لا يعكس نعومة أبناء المدن الذين اعتادوا الجلوس، ولا خشونة أهل البادية الذين ألقوا الحل والترحال، إنه يستحوذ بمقاييس صحيحة على سلاسة الأولين وجزالة الآخرين.

ووزن المقاطع في القرآن أكثر مما في النثر، وأقل مما في الشعر، والوقفة فيه ليست كوقفة النثر ولا كوقفة الشعر، لكنها ذات تناسق فيه انسجام وفيه إيقاع (١٠).

والكلمات فيه مختارة، غير مبتذلة ولا مستهجنة، لكنها رفيعة رائعة معبرة.

والجمل فيه ركبت بشكل رائع حتى إن أقل عدد من الكلمات تعبر عن أوسع المعاني وأغرزها.

إن تعابيره موجزة لكنها مدهشة في وضوحها حتى إن أقل الناس حظًا من التعليم يستطيع فهم القرآن دونها صعوبة.

وهناك -في الوقت نفسه- عمق ومرونة وإيحاء وإشعاع في القرآن مما يصلح أن يكون أساسًا لمبادئ وقوانين العلوم والآداب الإسلامية وفلسفة

<sup>(</sup>۱) قال المصنف: يتحدث الدكتور طه حسين عن أسلوب القرآن فيقول: "إن القرآن ليس نثرًا، كما أنه ليس شعرًا وهذا واضح أنه ليس شعرًا وهذا واضح فهو لم يقيد بقيود الشعر، وليس نثرًا لأنه مقيد بقيود خاصة به لا توجد في غيره، وهي هذه القيود التي يتصل بعضها بأواخر الآيات وبعضها بتلك النغمة الموسيقية الخاصة "من كتاب» حديث الشعر والنثر» (ص ٢٥).

الإلهيات ومذاهب الفقه، وفي كل حالة يكاد يكون من المستحيل الاقتصار في تفسير آية آية على معنى واحد، سواء في العربية أو في أية لغة أجنبية، مهما بذل في سبيل ذلك من عناية قصوى.

وإن كلام القرآن ليبدو فوق طاقة البشر في سمو قانونه النفسي، فالعقل والعاطفة لا يتجانسان معًا، ولكننا نجد في القرآن تجانسًا وانسجامًا بديعين بين القوتين المتضاربتين: قوتي العقل والعاطفة، ففي الأخبار والمجادلات والعقائد والقوانين والمبادئ الأدبية الواردة فيه نجد للكلمات قوة الإقناع بالعقل والتأثير على العاطفة. والقرآن كله جلال ومهابة وخشوع لا يضيره شيء.

وأخيرًا فإننا عندما ننتقل من تركيب جملة أو مجموعة من الجمل ذات الموضوع الواحد إلى تركيب السورة وتركيب القرآن كمجموع، نجد شيئًا جديدًا بالمرة لا يمكن أن يكون من صنع الإنسان.

إننا نعلم أن القرآن أنزل في أجزاء قصيرة، وأخرى طويلة، خلال مدة ثلاث وعشرين سنة، وأنها رتبت- لا بالتسلسل الزمني ولا حسب موضوعاتها- ولكن بطريقة مستقلة معقدة، تبدو كأنها مفروضة. وكانت كلما نزلت آية وضعت في مكانها المعين وأعطيت رقمها بين السور، دون أن يطرأ على موضعها منذ ذلك الحين أي تغيير أو تبديل. وهكذا فلكل آية ترتيبان: الأول بمقتضى التسلسل الزمني على أساس تاريخ نزولها، والثاني ترتيبها كما تظهر فيه في كيان الكتاب.. وقد ظل هذان الترتيبان مرعيين بدقة لكل آية، وكل سورة، والكتاب بأجمعه طيلة مدة التنزيل.

وفي ترتيب التسلسل الزمني كان كل تنزيل يطابق حاجة الساعة ويرتبط مع سابقه ولاحقه في التعليم والتشريع بشكل تدريجي. وعلى سبيل المثال فهذا

هو المنهج الأساسي للمراحل المتوالية، فهو يبدأ بالأمر البسيط ﴿ اَقْرَأْ ﴾ [العلق: ١]، ثم تتدرجت إلى تكليف الرسول ﷺ: ﴿ قُمْ فَأَنْذِرْ ﴾ [المدثر: ٢] ثم دعوة الأقربين بادئ ذي بدء: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ ﴾ [الشعراء: ٢١٤]، وامتدت الدعوة بعدئذ إلى أبناء المدينة جميعًا: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرَى حَتَّى يَبْعَثَ فِي أُمِّهَا رَسُولاً يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِنَا وَمَا كُنَّا مُهْلِكِي الْقُرَى إِلاَّ وَأَهْلُهَا ظَالُونَ ﴾ [القصص: ٥٥]، فإلى أبناء المدن المجاورة: ﴿ وَهَذَا كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ مُصَدِّقُ النَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِتُنذِرَ أُمَّ الْقُرَى وَمَنْ حَوْهَا ﴾ [الأنعام: ٢٩]، وأخيرًا إلى بني البشر النجيعًا: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنعام: ٢٩]، وأخيرًا إلى بني البشر جميعًا: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنباء: ١٠٠].

وخذ كذلك المنهج العام لتطور التعاليم بقسميها الكبيرين: الأسس الجوهرية للكتاب في السور المكية أولاً ثم شرح وتطبيق تلك المبادئ العامة في السور المدنية. واستمر هذا المجرى الطويل للأحداث منذ يوم غار حراء عندما أنذر محمد على بساطة أنه سيتلقى تنزيلاً إلهيًّا، حتى يوم حجة الوداع عندما علم أن مهمته قد انتهت ولم يعد له شيءٌ آخر على وجه الأرض يؤديه، وبعد أن تلقى الوحي طيلة ثلاثة وعشرين سنة قبضه الله إليه.

وهكذا لم يكن في القرآن شيء مرتجل، بل كل ما فيه كان معروفًا من قبل ومصوغًا في مجموعه وتفصيله، من أوله إلى آخره، بها في ذلك وفاة النبي ﷺ.

من كان يستطيع أن يصوغ تلك الخطة الكاملة وينفذها؟ من لذلك سوى الله الذي بعثه بهذه المهمة السهاوية؟

وبالإضافة إلى ترتيب السور حسب التسلسل الزمني، هناك ترتيبها حسب موضعها في القرآن. وهذه الآيات التي جاءت في الترتيب الزمني وفق أحكم طريقة علمية، أخذت من مواضعها ووضعت في أمكنتها الحالية، كل آية في إطار واضح جعل خصيصًا لها، حتى جاءت هذه السور متباينة الطول.

وإنك لتسمع خلال أجزاء الكتاب- على التساوي- إيقاعًا موسيقيًا خاصًا (١)، وهناك الأسلوب المشترك المنسجم والخطة المنطقية في تطور الآراء الواردة في الكتاب.

ومن الواضح أن المؤلف الذي يريد أن يوجد هذه الخطة عليه أن يدرك سلفًا القضايا التي قد تنجم عن الأحداث خلال الثلاث والعشرين سنة القادمة والأسلوب الأدبي والنغم الموسيقي ،والإيقاع الذي يجب أن يستعمل، الكيان الملائم لجميع التنزيلات التي ستأتي، والمكان الصحيح الذي يجب أن توضع كل آية فيه داخل هذا الإطار.

وعلينا أن نقر ونعترف بأنه ليس هناك إنسان أو أي مخلوق آخر بقادر على معرفة المستقبل بمثل هذا الكتاب، وليس هناك من يستطيع إبداع القرآن سوى الله العليم الخبير (٢).

#### الرد الثاني:

فند الأستاذ الدكتور شوقي أبو خليل- حفظه الله- هذه الشبهة على هيئة محاكمة فيها قاضٍ ونائب عام وأورد فيها الإسلام متهيًا فقال ما يلي:

 <sup>(</sup>١) لا أحب استعمال كلمة الموسيقى تأدبًا مع كتاب الله تعالى الله - تعالى - ونفورًا من هذه الآلات المحرمة لكن استعمال جرس القرآن ووقع القرآن أحب..

<sup>(</sup>۲)«دراسات إسلامية»: ۸۶–۹۰.

أمر القاضي الحاجب أن ينادي الإسلام.

الحاجب: «الإسلام»

يدخل الإسلام فيقف النائب العام ويوجه ادعاءه إلى المتهم الذي وقف وهو بشوق كي يرد التهمة التي ستوجه إليه في الجلسة الأولى.

النائب العام: القرآن من عند محمد (۱)، من تأليفه، وأنت تدعي أنه من عند الله. فكيف تثبت عقلاً، وبموضوعية، ودون الاستناد إلى نصوص دينية أنه من عند الله وليس من عند محمد؟

القاضي يخاطب الإسلام: هل عندك من جواب؟

الإسلام: أيها القاضى، كتاب موجود، نريد أن نبحث معًا عن صدره بمثل ما أراد النائب العام، بالعقل والموضوعية، ويمكنني أن أضع لمصدره ثلاثة احتهالات لا رابع لها إطلاقًا فهو إما:

🗢 من تأليف محمد ﷺ كما يدعي النائب العام.

«Mohammed or Muhammed Religious Leader Author of Koran» والترجمة هي: «محمد زعيم ديني ومؤلف القرآن».

<sup>(</sup>١) قال المصنف: ورد في كتاب:

The Readers Companion To Word Literature, By: Homrein, Persy, Brown: P. YAA

ويشترك في هذه الشبهة كثيرون مثل: يوليوس فلهاوزن في كتابه «تاريخ الدولة العربية»، ص: ٨ طبعة: مشروع الألف كتاب، بإشراف إدارة الثقافة العامة بمصر، والدكتور بروز أستاذ الإنجيلي في جامعة بيل. ودرمنجهم.

حتى د. لوبون وقع في هذا الخطأ صفحة ١١١ في «حضارة العرب» حيث ورد: «تأليف القرآن».

- 🗢 وإما من تأليف العرب.
- 🗢 وإما من مصدر آخر (س) مجهول سنبحث عنه معًا.

ولنر هذه الاحتمالات الثلاثة واحدًا تلو الآخر.

## \* من تأليف محمد: يمكنني أن أفند هذا الاحتمال بما يلي:

1- إن أسلوب القرآن يخالف محالفة تامة أسلوب كلام محمد على فلو رجعنا إلى كتب الأحاديث التي جمعت أقوال محمد، وقارناها بالقرآن، لرأينا الفرق الواضح والتغاير الظاهر في كل شيء، في أسلوب التعبير، وفي الموضوعات، فحديث محمد لله تتجلى فيه لغة المحادثة والتفهيم والتعليم والخطابة في صورها ومعناها المألوف لدى العرب كافة، بخلاف أسلوب القرآن الذي لا يعرف له شبيه في أساليب العرب.

٧- يستشعر القارئ في فطرته عند قراءة كتب الأحاديث شخصية بشرية وذاتية تعتريها الخشية والمهابة والضعف أمام الله، بخلاف القرآن الذي يتراءى للقارئ من خلال آياته ذاتية جبارة عادلة حكيمة خالقة بارئة مصورة، رحيمة لا تضعف حتى في مواطن الرحمة. فلو كان القرآن من كلام محمد لكان أسلوبه وأسلوب الأحاديث سواء. ومن المسلَّم به لدى أهل البصر الأدبي والباع الطويل في اللغة. أنه من المعتذر على الشخص الواحد أن يكون له في بيانه أسلوبان يختلف أحدهما عن الآخر اختلافًا جذريًّا.

- ٣- محمد ﷺ أمي (١) ما درس ولا تعلم ولا تتلمذ، فهل يعقل انه أتى بهذا الإعجاز التشريعي المتكامل دون أي تناقض، فأقر بعظمة هذا التشريع القريب البعيد، المسلم وغير المسلم حتى أصبح مصدرًا من مصادر التشريع في أوربا، فكيف يستطيع هذا الأمي وهل يتأتى له أن يكون هذا القرآن بإعجازه التشريعي المتكامل اجتماعيًّا واقتصاديًّا ودينيًّا وسياسيًّا؟ هل يمكن لهذا الكتاب أن يكون من عنده؟
- إن نظرة القرآن الكاملة الشاملة المتناسقة للكون والحياة والفكر والمعاملات والحروب والزواج والعبادات والاقتصاد لو كانت من صنع محمد لما كان محمد على بشرًا. إن هذه التنظيمات وهذه التشريعات والآراء تعجز عن القيام بها لجان كثيرة لها ثقافات عالمية وتخصص عميق مهما أتيح لها من المراجع والدراسات والوقت. فرجل أيًا كان عبقريته، وأيًا كانت ثقافته، ليعجز عن أن يأتي بتنظيم في مسألة واحدة من هذه المسائل، فها بالك بكلها مع تنوعها وتلون اتجاهاتها؟ هل يتسنى لأمي أن يأتي بهذه النظرة الشاملة في الكون والحياة والفكر....؟

٥- لماذا يؤلف محمد ﷺ القرآن ثم ينسبه إلى غيره؟ فالعظمة تكون أقوى وأوضح، وأسمى فيها لو جاء بعمل يعجز عنه العالم كله، ولكان بهذا

<sup>(</sup>١) قال المصنف: قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنتَ تَتُلُو مِن قَبْلِهِ مِن كِتَابٍ وَلاَ تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذَّا لاَّرْتَابَ النُبْطِلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٨].

وأُمية النبي عَلَيْ ثابتة، لقد بحثناها مفصلة في كتابنا: «آراء يهدمها الإسلام»، تحت عنوان: «فَامنوا بالله ورسوله النبي الأمي» ص ٩١، الطبعة الثالثة.

العمل فوق طاقة البشرية فيرفع إلى مرتبة أسمى من مرتبة البشر، فأي مصلحة أو غاية لمحمد ﷺ في أن يؤلف القرآن- وهو عمل جبار معجز- وينسبه لغيره؟

7- في القرآن أخبار الأولين بها يغاير أخبارهم في الكتب المتداولة أيام محمد ﷺ، وفيه إعجاز علمي في الكون والحياة والطب والرياضيات (۱)، وذلك بالعشرات بل والمئات، فهل يعقل أن هذا الأمى قد وضعها؟

وكيف عرف الأمي أن الأرض كروية بشكل بيضوي (٢<sup>)؟</sup> و وكيف عرف الأمي نظرية انتشار الكون (٢<sup>)؟</sup>

وكيف عرف الأمي أن عناصر المادة في الكون واحدة (١٤)؟

كيف عرف الأمي أن كمية الهواء في الأجواء تقل إلى درجة أن الإنسان يضيق صدره فيها<sup>(ه)</sup>؟

وكيف أن الشمس والقمر يسبحان في هذا الفضاء (٦)؟

<sup>(</sup>١) قال المصنف: قال تعالى: ﴿وَلَبِثُوا فِي كَهْفِهِمْ ثَلاَثَ مِائَةٍ سِنِينَ وَازْدَادُوا تِسْعًا﴾ [الكهف: ٢٥]. فثلاثهائة سنة من سني الميلاد، تساوي بالتهام والكهال والحساب الدقيق ثلاثهائة وتسع سنين من السنين الهجرية، فالزيادة (تسعًا) جاءت من التقويم الهجري فكيف عرف محمد الأمي حساب ذلك؟.. أجب نفسك!

<sup>(</sup>٢) ﴿ وَالأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَجَاهَا ﴾ [النازعات: ٣٠].

<sup>(</sup>٣) ﴿ وَالسَّمَاءَ بِنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾ [الذاريات: ٤٧].

<sup>(</sup>٤) ﴿ أَوَ لَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفُرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ كَانَتَا رَثْقًا فَفَتَفْنَاهُمَا ﴾ [الأنبياء: ٣٠].

<sup>(</sup>٥) ﴿ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيِّقًا حَرَجًا كِأَنَّهَا يَصَّعَّدُ فِي السَّمَاءِ ﴾ [الأنعام: ١٢٥].

<sup>(</sup>٦) ﴿ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ يَجْرِي لأَجَلِّ مُّسَمًّى ﴾ [الرعد: ٢].

وغير ذلك عشرات وعشرات(١)؟

كيف عرف الأمي هذه الحقائق العلمية وهي التي عرفت اليوم في المخابر الحديثة والأقهار الصناعية؟

٧- في القرآن عتب ولوم لمحمد ﷺ في مواضع عديدة مثل: سورة كاملة عنوانها «عبس» من آياتها: ﴿عَبَسَ وَتَوَلَّى ﴿ أَن جَاءَهُ الأَعْمَى ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّهُ يَزَّكَى ﴿ أَمَّا مَنِ اسْتَغْنَى ﴿ يُدْرِيكَ لَعَلَّهُ يَزَّكَى ﴿ أَمَّا مَنْ جَاءَكَ يَسْعَى ﴿ فَأَنْتَ لَهُ تَصَدَّى ﴿ وَمَا عَلَيْكَ أَلاَّ يَزَّكَى ﴿ وَأَمَّا مَنْ جَاءَكَ يَسْعَى ﴿ وَهُو يَخْشَى ﴿ فَأَنْتَ عَنْهُ تَلَهَى ﴾ [عبس: ١٠٠١].

﴿عَفَا اللهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكَ ﴾ [التوبة: ٤٣].

﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِيِّ أَنْ يَغُلُّ ﴾ [آل عمران: ١٦١].

﴿ مَا كَانَ لِنَبِيٍّ أَن يَكُونَ لَهُ أَسْرَى حَتَّى يُثْخِنَ فِي الأَرْضِ ﴾ [الانفال: ٦٧].

﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولِي قُرْبَى﴾ [التوبة: ١١٣].

﴿ لَوْ لاَ كِتَابٌ مِّنَ اللهِ سَبَقَ لَسَّكُمْ فِيهَا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾

[الأنفال: ٦٨].

﴿ وَلاَ تَقُولَنَّ لِشَيْءٍ إِنِّي فَاعِلٌ ذَلِكَ غَدًا ﴿ إِلاَّ أَن يَشَاءَ اللهُ وَاذْكُر رَّبَّكَ إِذَا نَسِيتَ وَقُلْ عَسَى أَن يَهْدِيَنِ رَبِّي لأَقْرَبَ مِنْ هَذَا رَشَدًا ﴾ [الكهف: ٢٣، ٢٣].

<sup>(</sup>١) قال المصنف: راجع كتابنًا «الإنسان بين العلم والدين» تلمس المواضع الكثيرة التي ورد فيها إعجاز علمي اكتشفه العلم في القرن العشرين.

﴿ وَتَخْشَى النَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُّ أَنْ تَخْشَاهُ ﴾ [الأحزاب: ٣٧].

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَاجِكَ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [التحريم: ١].

هذا العتب وغيره كثير، فهل يعقل أن يؤلف محمد على الكتاب ثم يوجه العتب إلى نفسه? وحوادث عديدة قام بها محمد الله آنيًا مع أصحابه ثم تبدلت في نص القرآن فلم يجد في نفسه غضاضة، فلو كان القرآن من عنده لما قام بها ودونها، لغيرها وعمل الأنسب دون تسجيل الحادثة.

٨- ودليل آخر: كانت تنزل بمحمد ﷺ نوازل وأحداث من شأنها أن تعفزه إلى القول، وكانت حاجته القصوى تلح عليه بحيث لو كان الأمر إليه لوجد له مقالاً ومجالاً، ولكن كانت تمضى الليالي والأيام تتبعها الليالي والأيام ولا يجد في شأنها قرآنًا يقرؤه على الناس (١).

# أيها القاضى:

هب أن محمدًا ﷺ استوحى أصول دينه العظيم من الأرض لا من السماء فهاذا يستتبعه هذا الغرض مما يصادم العقل والواقع؟

النتيجة الغريبة هي أن قرآنًا بشريًّا استطاع أن يقوم بدعوة لتوحيد الله في أسلوب من القول والتوجيه لم تستطعه كتب السهاء نفسها، أفهذا منطق (۲)؟!

<sup>(</sup>١) مقارنة الأديان: جـ ٣ ص ٥٠.

<sup>(</sup>٢) الدعوة الإسلامية: دعوة عالمية. لمحمد الراوي ط: دار العربية. ص: ١٦٩،١٦٩.

# \* الاحتمال الثاني: أن القرآن من عند العرب:

فطر العرب على حب البلاغة والأدب والشعر والخطابة، قاموا لها مواسم سنوية، وكذلك الغزو فهو بحاجة إلى روح معنوية دافعة لأنه محتاج إلى شعراء وخطباء وبلغاء (١) يرفعون من شأن قبيلتهم، ويحطون من قيمة قبيلة عدوهم.

ومن ناحية ثانية فإن إعجاز الرسل كان إعجازًا آنيًّا، ينقضى لحينه. فرؤية معجزة خارقة للعادة ولقوانين الكون يستفيد منها من رآها عند حدوثها، ولحكمة بالغة جاءت معجزات موسي في السحر؛ لأن زمانه زمن ذاع فيه السحر وانتشر، فبذَّهم (٢) موسى في مضهار عملهم. وحكمة بالغة أن عيسى جاءت معجزاته في الطب؛ لأن زمنه ذاع فيه الطب وانتشر، فبذهم في ميدان علمهم، ومضهار سبقهم.

والقرآن: جاء إعجازه لقوم يباهون بالفصاحة والبلاغة والأدب والشعر والخطابة فبذهم وسبقهم في مضهار تنافسهم. فكيف يكون القرآن من عند العرب والتحدي قائم باقي لهم في أن يقلدوا سورة منه؟ فجاء إعجازه خالدًا خلود الزمن. ولو استطاع العرب صنع قرآن لفعلوا، كي يحافظوا على عبادة الأصنام التي سفهها قرآن محمد، فالقرآن ليس من عند العرب قطعًا لأنهم دهشوا بأسلوبه وبلاغته وتشريعه فرضخت عقولهم له، ودخلوا في دين الله لعجزهم عن تقليده.

لو كان القرآن من عند العرب لاستجابوا للتحدي القائم: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي

<sup>(</sup>١) قال المصنف: كم من جواب كان سببًا لعفو لبلاغته واستحسانه.

<sup>(</sup>٢) أي فاقهم.

رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُم مِّن دُونِ الله إِن كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا وَلَن تَفْعَلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣، ٢٤].

﴿ قُل لَّئِنِ اجْتَمَعَتِ الإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لاَ يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٨].

﴿ أَمْ يَقُولُونَ تَقَوُّلُهُ بَلِ لاَّ يُؤْمِنُونَ ۞ فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِّثْلِهِ إِن كَانُوا صَادِقِينَ﴾ [الطور: ٣٣، ٣٤].

## يقول الرافعي:

«فمن ثم لم يقم للعرب قائمة بعد أن أعجزهم القرآن من جهة الفصاحة التي هي أكبر أمرهم ومن جهة الكلام الذي هو سيد عملهم»(١).

وقال: «وحكمة هذا التحدي وذكره في القرآن إنها هي أن يشهد التاريخ في كل عصر بعجز العرب عنه وهم الخطباء اللد<sup>(٢)</sup> والفصحاء اللُّسن.. حتى لا يجيء بعد ذلك فيها يجيء من الزمن مولد<sup>(٣)</sup> أو أعجمي كاذب أو منافق أو ذو غفلة فيزعم أن العرب كانوا قادرين على مثله وأنه غير معجز».

إن خروج القرآن عن أساليب العرب دليل على إعجازه وعلى أنه ليس من كلام الناس ولا من كلام محمد، ولولا هذا الأسلوب ما أفحم العرب لأنهم

<sup>(</sup>١) إعجاز القرآن للرافعي ص ٢١٨ ط ٣.

<sup>(</sup>٢) قال المصنف: اللد: الخصم الشديد. مختار الصحاح: ٥٩٥.

<sup>(</sup>٣) قال المصنف: مولد: عربي غير محض. مختار الصحاح: ٧٣٥.

<sup>(</sup>٤) قال المصنف: إعجاز القرآن للرافعي ص ٢٢ ط ٣.

رأوا جنسًا من الكلام غير ما تؤديه طباعهم. ولما حاول بعضهم معارضته «كمسيلمة» الذي أخذ يقلده، فجاء بشيء لا يشبهه ولا يشبه كلام نفسه فأخطأ الفصاحة من كل جهدها(١).

ويمكن أن أنهي هذا البند بأن التحدي قائم والإعجاز ظاهر. وليس القرآن من عند العرب.

# \* الاحتمال الثالث والأخير أن يكون من مصدر آخر (س):

إذا عجز العرب عن التحدي وهم أصحاب اللغة، فهل يعقل أن يكون من صنع بشر غيرهم؟ من باب أولى أنه ليس من صنع الفرس أو الروم أو الأحباش.

ليس من عند العرب وليس من عند الأقوام المجاورة الأخرى بالضرورة. فمن أين هو إذن؟ هل هو من عند بشر وقد عجز أفصح العرب- وهو بلسانهم-عن تقليده؟ قطعًا إنه فوق مقدور البشر.

فُوق طاقتهم، فمن أين جاء إذن؟ لنضعك أيها القاضي حكمًا.

وجوه الإعجاز فيه كثيرة: فصاحة في كل المواضيع والمواضع، بلاغة غريبة، سلامة من التناقض والخطأ، غزارة في المعاني، أنباء ومعجزات غيبية، تشريع متكامل متناسق، بعد هذا كله من أين يمكن أن يكون؟؟

# القرآن والكهان:

حضر الإسلام ودخل القاعة. مرفوع الرأس، واثق الخطي. وابتدأت

<sup>(</sup>١) قال المصنف: روح الدين الإسلامي (عفيف طبارة) ص ٢٤ ط ٦.

الجلسة الثانية ووقف النائب العام (١) ليقول: الإسلام والقرآن وما فيه من تأليف الراهب بحيرى.

أعطاه محمدًا أثناء وجوده في بلاد الشام: «إن محمدًا سافر مع عمه إلى بلاد الشام مرة، وتعرف في بصرى براهب نسطوري في دير نصراني وتلقى منه علم التوراة»(٢).

القاضى: ما دفاعك أيها الإسلام؟

الإسلام: سيادة القاضي..

لي ملاحظة بسيطة صغيرة أوردها في دفاعي ضد هذه الشبهة.

<sup>(</sup>١) قال المصنف: صاحب الشبهة هو «نورمان دنيال» عميد كلية الملكة بجامعة أكسفورد في كتابه: (الإسلام والغرب من سنة ١١٠٠ - ١٣٥٠ ميلادية).

<sup>(</sup>٢) قال المصنف: حضارة العرب ص ١٠٢. وفي تاريخ العرب العام لـ (ل. أ. سيديو) الطبعة الثانية ١٩٦٩ (عيسي البابي الحلبي وشركاه).

ورد: «ونحن حين نقدر القرآن نقول إن محمدًا لم يبتغ في تأليفه أن يمنح البشرية أدبًا أفضل مما في الإنجيل....».

<sup>-</sup> الله وقال: «أُلَهُم محمد المبادئ اليهودية والنصرانية فأقام دينًا بعيدًا عن الخوارق...» وقال: «فبلغ محمد بصرى، فاجتمع فيها بِبَحِيرَى الذي كان اسمه لدى النصاري، جرجيس أو سرجيس، فنال حظوة عنده» ص ٥٨.

وإذا كان المرجع يهوديًّا فصاحب القرآن «حاخام» إسرائيلي مجهول الاسم ولا ندري لماذا! كما جاء في رواية (بيدرودي ألفونسو) الذي ينتهي في أصله ونسبه إلى بني إسرائيل(١).

# يا أيها القاضى:

- ١ روايات عدة: أو اختلاف الروايات يدل على أن الشبهة والتهمة لم
  يتفق عليها ولم تكن محكمة. فمرة بَحِيرى، وتارة وَرَقَة، وكرة حاخام
  بيدرودي ألفونسو.. أليس هذا كافيًا لرد التهمة؟
- ٢- إن عمر محمد ﷺ كان تسع سنوات (٢) فقط عندما ذهب مع عمه أبي طالب إلى الشام، فهل يعقل أن يعي ويستوعب هذا الطفل الأمي ما يمليه له بَحِيرى؟

ولما عاد ثانية مع ميسرة خادم خديجة في تجارة لها كان عمره خمسًا وعشرين سنة (٢)، لم يتكلم ميسرة إلا بها رأى من عناية الله بمحمد، ولم يجتمع محمد في هذه التجارة مع أي كاهن أو راهب، فلهاذا نتغافل عن معجزات الله لنبيه على وهو في تجارته لخديجة؟ ولماذا نظن أنه أخذ تشريعًا في هذه الرحلة؟

<sup>(</sup>١) قال المصنف: ما يقال عن الإسلام ص ٢٦١.

<sup>(</sup>٢) قال المصنف: الكامل في التاريخ: جـ ١ ص٣٠، والطبري: جـ ٢ ص ٢٧٨، الروض الأنف: جـ ١ ص ٢٠٨، عيون الأثر: جـ ١ ص ٤٠، وفي الوفا بأحوال المصطفي لابن الجوزي جـ ١ ص ١٣٠: لما خرج أبو طالب إلى الشام خرج معه رسول الله ﷺ في المرة الأولى وهو ابن اثنتي عشرة سنة».

<sup>(</sup>٣) قال المصنف: الروض الأنف: جراص ٢١٢، عيون الأثر: جراص ٤٧، البداية والنهاية: جر ٢ ص ٢٩٥.

ويحضرني تساؤل: محمد على وهو في التاسعة لا نقبل عقلاً أنه يستوعب قرآنًا، خاصة وأنه أمي، ولكن من المحتمل وهو في الخامسة والعشرين أنه وعى هذا التشريع، والرد العقلي الموضوعي يكون: إن محمدًا على عندما كان في التاسعة كان أميًّا، وهو في الخامسة والعشرين أمي أيضًا، ثم كيف رتب هذه التجارة مع خديجة بنت خويلد - ولم تكن زوجته بعد؟ - وهل كان من المكن أن يخرج إلى بلاد الشام خلسة لو لم تكلفه خديجة بتجارتها ليأخذ من بَحِيرى القرآن؟

وما هي الصلة السابقة بين محمد ﷺ وبَحِيرى؟ ولماذا انتقى بَحِيرى محمدًا بالذات وأعطاه هذا التشريع، ولم يعطه لابنه أو قريبه أو يدعيه لنفسه؟

لماذا يعطي المجد والخلود والشهرة والقوة والنصر وخير البشرية وإنقاذها إلى هذا العربي اليتيم ولم يدّعه لنفسه؟ أليس هو- أقصد الراهب بَحِيرى- أولى بلك من يتيم أبي طالب؟؟؟

٣- إن النبي لم يبق- في رحلته الأولى- إلا وقتًا قصيرًا مع بَحِيرى بوجود
 أناس كثر، فعامل الزمن يجب التنبه له، فهل يكفي لهذا الأمي الصغير
 يوم أو يومان أو ثلاثة، كي يعي القرآن كله جملة وتفصيلاً؟

ولو أنه أخذ شيئًا من بَحِيرى لقالت قريش لمحمد لما ادعى النبوة: إن بَحِيرى أعطاك هذا، ولكان ذلك ورقة رابحة بيد قريش (١)، لأنه لن يستطيع إنكار ما أخذ بوجود قومه، وهذا ما لم تقله قريش في حربها الإعلامية ضد

<sup>(</sup>١) قال المصنف: ولقال ذلك هرقل وملك غسان أيضًا عندما دعاهم النبي ﷺ إلى الإسلام دينًا سياويًّا موحى به من الله إليه.

النبي وضد القرآن، وهي التي أشاعت ما أشاعت، وعملت ما عملت للوقوف في وجه النبي والقرآن!!

- ٤- رفضنا عقلًا وبرهنًا بموضوعية أن القرآن لن يكون من عند بشر مطلقًا، فبحيرى بشر، وورقة بن نوفل بشر، وحاخام ألفونسو بشر.. كلهم بشر فلن يكون من عندهم، ولو بقي محمد عندهم آلاف السنين لما أتوا بمثله ولما أعطوه بالتالي هذا التشريع المعجز.
- ٥- لم يعاصر بَحِيرى أو ورقة التسلسل الزمني للحوادث الواردة في القرآن الكريم، فأين بَحِيرى أو ورقة أو.. من سؤال يُسأله رسول الله فنرى الإجابة قد وجدت في حينها وجاء القرآن يشرحها ويحدد موقفه منها، وهذا يدحض دحضًا قاطعًا كون القرآن من عند هؤلاء، فلو كان جزء منه من عندهم لكانت الحوادث التي جرت بعدهم وتكلم بها النبي من عنده لها أسلوب يغاير أسلوبهم، أي لكان في القرآن أسلوبان متغايران وهذا ما لا نراه في القرآن قطعًا.
- ٦- في القرآن الكريم آيات لا توافق عقيدة المسيحية فكيف يكتبها بَحِيرى
  أو ورقـــة؟ وآيات توضح نفســــية اليهود الخبيثة فكيف يكتبهـــا
  «حاخام»؟

## آيات لا توافق المسيحية:

١- ﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا الْمُسِيحَ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللهِ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبَّهَ لَـهُمْ وَإِنَّ اللَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِيهِ لَفِي شَكِّ مِّنْهُ مَا لَـهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمِ إِلاَّ اتّبَاعَ الظّنِّ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينًا ﴾ [النساء: ١٥٧].

٢- ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لاَ تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ وَلاَ تَقُولُوا عَلَى الله إِلاَّ الحُقَّ إِنَّهَا اللهِ عَيْدَ اللهِ إِلَّ الْحُقَّ إِنَّهَا اللهِ عَيْدَ اللهِ عَلَى الله إِلَّا اللهُ وَكُلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مَّنْهُ فَآمِنُوا بِالله وَرُسُلِهِ وَلاَ تَقُولُوا ثَلاَّتُهُ انْتَهُوا خَيْرًا لَّكُمْ إِنَّهَا اللهُ إِلله وَاحِدٌ سُبْحَانَهُ أَن يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَكَفَى بِالله وَكِيلاً ﴾ [النساء: ١٧١].

٣- ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ هُوَ المُسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ وَقَالَ المُسِيحُ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اعْبُدُوا اللهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ إِنَّهُ مَن يُشْرِكْ بِاللهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الجُنَةَ وَمَأْوَاهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ ﴾ [المائدة: ٧٧].

٤ - ﴿ وَإِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَمْنِنَ مِن دُونِ اللهُ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ ﴾
 فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلاَ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ ﴾

[المائدة: ٢١٦].

٥- ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُم مّصَدِّقًا لِمَّا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِن بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ فَلَيَّا جَاءَهُم بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُّبِينٌ ﴾ [الصف: ٦].

فأين التوحيد لله المطلق في العقيدة الإسلامية من التثليث في عقيدة بَحِيرى؟!

# وآيات تندد باليهود ونفسيتهم:

١ - ﴿ اللَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ وَإِنَّ فَرِيقًا مِّنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْجُقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٤٦].

٢- ﴿ قَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللهِ مَغْلُولَةٌ خُلَّتْ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْف يَشَاءُ وَلَيَزِيدَنَّ كَثِيرًا مِّنْهُم مَّا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ طُغْيَانًا وَكُفْرًا وَأَلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ كُلَّمَا أَوْقَدُوا نَارًا لِلْحَرْبِ وَكُفْرًا وَأَلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ كُلَّمَا أَوْقَدُوا نَارًا لِلْحَرْبِ أَطْفَأَهَا اللهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا وَاللهُ لاَ يُحِبُّ المُفْسِدِينَ ﴾ [الماندة: ٦٤].

٣- ﴿مَثَلُ الَّذِينَ مُحَمِّلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِبَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا بِئْسَ مَثَلُ الْقَوْمِ اللَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللهِ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِينَ ﴾

[الجمعة: ٥].

٤- ﴿ قَالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ الَّذِي هُوَ أَدْنَى بِالَّذِي هُوَ خَيْرٌ اهْبِطُوا مِصْرًا فَإِنَّ لَكُم مَا سَأَلْتُمْ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذِّلَةُ وَالمُسْكَنَةُ وَبَاءُوا بِغَضَبٍ مِّنَ الله ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ الْحُقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾ يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ الْحُقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾
 البقرة: ٦١].

٥ ﴿ وَإِذَا جَاءُوكُمْ قَالُوا آمَنَّا وَقَد دَّخَلُوا بِالْكُفْرِ وَهُمْ قَدْ خَرَجُوا بِهِ وَاللهُ أَعْلَمُ بِهَا كَانُوا يَكْتُمُونَ ﴿ وَتَرَى كَثِيرًا مِّنْهُمْ يُسَارِعُونَ فِي الإِثْمِ وَالْعُدْوَانِ وَأَكْلِهِمُ السُّحْتَ لَبِئْسَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة: ٦٦، ٦٦] (١).

٧- هل الراهب بَحِيرى كاذب؟ أو ورقة كاذب؟ كيف نرضى بعالم دين، عكف واعتكف في صومعته وديره للعبادة ومعرفة الله عقلاً وروحًا أن يكذب؟ والكذب نقيصة لا نقبل بها لإنسان عادي، فكيف لناسك متعبد؟ كيف يقول أحدهم إن القرآن من عند الله نزل على قلب محمد بن عبد الله وهو من عنده؟

<sup>(</sup>١) قال المصنف: راجع تفسير الآيتين في أحد التفاسير، مثلاً: «التفسير الحديث» لمحمد عزة دروزة، جـ ١١ ص ١٣٩.

هل يرضى صاحب الشبهة «نورمان دنيال» أن يكون عالم دينه كاذبًا؟ وما مصلحته في هذا الافتراء (١٠)؟

#### الرد الثالث:

وقال الدكتور فضل عباس، حفظه الله، مناقشًا «الموسوعة البريطانية» التي ادعت بشرية القرآن:

#### جاء في الموسوعة:

«إلا أن المسلمين تختلف نظرتهم عن ذلك، فهم يعتقدون أن محمدًا استلم كل كلمة في القرآن مباشرة من ربه، فالقرآن يرفض بعنف الاتهامات التي تشير إلى أن النبي حصل على القرآن من مصادر أخرى غير الخالق.

أن المستشرقين الذي قاموا بتحليل محتويات القرآن استخلصوا بأن كثيرًا من المادة القصصية والمذكورة فيها أشخاص وحوادث في التوراة، هي غير مشتقة من التوراة بل من مصادر نصرانية ويهودية متأخرة. كما أن أوصاف يوم القيامة والجنة هي موضوعات تتفق مع تعاليم الكنيسة السريانية المعاصرة. وأن اعتباده على نقل هذه المعلومات لم يكن اعتبادًا حرفيًّا، بل أخذ من آثار شفهية».

رغم ما في هذا الكلام من إثارة، وبعد عن الصواب، وطمس للحقيقة، وتجنّ على الأحداث، أقول رغم كل هذا إلا أننا سنظل ملتزمين بمنهجيتنا الهادئة الهادفة، والتي كان ينبغي أن تكون هادرة، ولكن إذا كانت الحقيقة هادمة للأباطيل سواء كانت هادئة أم هادرة، فلنبق على ما ألزمنا أنفسنا به.

<sup>(</sup>١) «الإسلام في قفص الاتهام»: ٢٣ - ٣٨.

إن هذه القضية إذا أريد لها بحث يتسم بالعمق، ويتصف بالشمول، ويلم بالقضية من جميع أطرافها فإنه بحاجة إلى كتاب خاص لا إلى قضية في فصل، ولكننا سنحاول، مع اعترافنا بصعوبة المحاولة، وهذه الصعوبة ليست ناشئة عن صعوبة الرد ومنهجية النقد بل هي ناشئة عن احتواء هذا الموضوع المتشعب في صفحات قليلة تمليها طبيعة البحث، ويحتمها ظرفه، فنحن نعالج قضاياه كثيرة كان لزامًا علينا أن لا نخرج عن الإطار الذي وضعناه من قبل، وهو أن لا نسترسل فكرًا، وقلمًا، فنقول وبالله التوفيق:

دراسة مصدر القرآن تحتّم على كل باحث عايته الإنصاف أن يلم بجميع الاحتمالات التي يمكن أن تكون مصدرًا لهذا القرآن، هذا القرآن إما أن يكون من عند الله وحيًا أوحاه الله بوساطة الروح الأمين جبريل، حيث نزل به على قلب الرسول الكريم على أن لا يكون كذلك. وهنا لابد من افتراض أمرين: فإما أن يكون النبي اكتسبه من غيره، وإما أن يكون ناتجًا عن تأملاته الشخصية، وخواطره الفكرية، وسبحاته الروحية.

# الافتراض الأول: اكتسابه من غيره:

وحريٌّ أن نبحث هذين الافتراضين الأخيرين:

فالافتراض الأول أن يكون القرآن اكتسبه النبي من آخرين، واكتتبه من غيره من الناس، وهذا الافتراض سيحملنا على التطواف في مناطق كثيرة جغرافية وثقافية ودينية، تُرى من أين اكتسب هذا القرآن؟ من أي بيئة من هذه البيئات الثلاث التي أشرنا إليها؟ ولعل أول ما يقع في النفس ويخطر في البال أن يكون المجتمع الذي عاش فيه النبي هو المصدر لهذا القرآن، فإن لم يكن

فهناك احتمال آخر وهو أن يكون هذا القرآن مكتسبًا من بعض اليهود والنصارى الذين هُيئت لهم فرص العمل في المجتمع المكي.

وهناك احتمال ثالث يقول: لم لم تكن التوراة والإنجيل الأساس لهذا القرآن؟ فإذا خرجنا من هذه البيئة جغرافيًّا، وجدنا احتمالاً رابعًا يدعي أن الرسول أفاد هذا القرآن في كثير من نصوصه وقضاياه من تلك الرحلات التي كان يقوم بها تجاريًّا إلى الشام مرة وإلى اليمن أخرى، وقد كان هناك نصارى في هذين البلدين. وهناك احتمال خامس يدعي أن هذا القرآن تأثر ببيئة ثقافية أخرى، وهي البيئة الشرقية، فأخذ من الزرادشتية أو الصابئة كثيرًا من قضاياه وأحكامه، وهذا الافتراضات كلها في مكة بالطبع.

أما في المدينة فلماذا لا يكون القرآن قد تأثر في كثير من تشريعاته بما أخذه عن اليهود هناك، وهذا الاحتمال يبرهن عليه مدّعوه بأن هنالك قضايا كثيرة سواء منها ما يتصل بالأحكام والتشريعات، أم بشخصية الرسول قد طرأ عليها تغير ملموس محسوس في المدينة.

تلك هي الاحتالات الناشئة عن هذا الفرض وهو أن القرآن اكتتبه النبي واكتسبه من غيره، وسنجد أن العرب في جاهليتهم يلتقون مع المستشرقين، وربها كان العكس أكثر صحة، وهو أن هؤلاء المستشرقين رغم ثقافاتهم يلتقون مع العرب الذين ناصبوا القرآن العداء، إلا أنه والحق يقال رغم أن هؤلاء المستشرقين أكثر ثقافة، فإن هؤلاء العرب في جاهليتهم كانوا أكثر دقة وإنصافًا، وعلى سبيل المثال، فلقد كان العرب وهم الذين يعايشون النبي الكريم، يعرفون عنه أكثر مما يعرفه المستشرقون والمبشرون، ولقد نقل القرآن لنا بأمانة

ما قالوه، ﴿ وَقَالُوا أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ اكْتَتَبَهَا فَهِيَ تُمْنَى عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصِيلاً ﴿ قُلْ أَنزَلَهُ اللَّهِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾

[الفرقان: ٥،٦].

هكذا قالوا «اكتتبها» ولم يقولوا «كتبها»، وما أعظم الفرق بين الكلمتين، فاكتتبها تعني أنه طلب من غيره أن يكتبها له، وكتبها ليس كذلك، هذا ما قاله العرب في جاهليتهم.

أما ما قاله كثير من المستشرقين فكان بعيدًا عن الواقع، فلقد قالوا: إن النبي هو الذي كان يكتب هذه القضايا، وحاولوا أن يثبتوا ذلك، فزعموا أن النبي كان يكتب، واستدلوا لذلك بها كان في مرضه عليه الصلاة والسلام، حينها طلب أن يكتب للمسلمين كتابًا، وهذا منطق غريب إن جاز أن نسميه منطقًا، فنحن نعلم أن الرؤساء ومن ماثلهم لا يتولون الكتابة بأنفسهم، فضلاً عن أن النبي كان في مرض يعيقه في كثير من الأحيان حتى عن أن يؤدي الصلاة إمامًا في المسلمين، ولكن المستشرقين يأبون إلا أن يذكروا كل ما يجول في خواطرهم، ويوحي به بعضهم إلى بعض، ولنرجع إلى هذه الاحتمالات التي تحدثنا عنها من قبل:

# ١- في مكة: الاحتمال الأول:

أن يكون المجتمع الذي عاش فيه النبي- عليه وعلى آله الصلاة والسلام-هو مصدر القرآن، وهذا يتطلب منا دراسة لهذا المجتمع من حيث العقائد والأخلاق والاهتمامات والمشاغل والظروف. وهذه الدراسة ينبغي أن تكون دراسة متأنية مستمدة من حقائق الواقع والتاريخ، ليست مبنية على رأي فطير خالٍ عن الموضوعية، فكيف كان هذا المجتمع؟

قبل أن نجيب نحن، نحب أن نعرض لرأي مستشرق فرنسي، عرف في الأوساط الثقافية والعلمية بعقليته، ومنهجيته، ولكن هذه العقلية والمنهجية، يظهر أنها تهيمن على صاحبها حينها يكون الأمر بعيدًا عن الإسلام والمسلمين، فإذا كان ا لأمر يتصل بالإسلام والمسلمين، وجدنا كل ذلك يتلاشى، ذلك العالم هو «إرنست رنان».؟ حيث يصور المجتمع العربي، بصورة يتمناها أبناء العصر الحديث، فالمجتمع العربي كما يصوره «رنان» لم يعرف الخرافات كما عرفتها المجتمعات الأخرى، بل كان مجتمعًا موحدًا يعبد الله الواحد، ثم إنه كان يصدر عن عقيدة التوحيد في كل تصرفاته وأخلاقه فلقد كان الذين شغله الشاغل، ولقد كان هذا المجتمع ممتلئًا حماسة لقضايا الدين، ولا عجب في ذلك، فهو مجتمع التقت فيه الحضارات والديانات جميعها، وعلى هذا فإن النبي الكريم لم يأتِ بجديد لهذا المجتمع، بل كان كل ما جاء به منتزعًا من هذا المجتمع، ومنبثقًا عن مقرراته. وهذا ما يريد أن يصل إليه «رنان»، ولكن هل هذه الصورة التي ذكرها «رنان» هي الصورة الحقيقية لهذا المجتمع؟

ولماذا نبعد كثيرًا، والقرآن نفسه يحدثنا عن سهات هذا المجتمع الدينية والخلقية، ثم أليس أهل المجتمع أنفهسم أعرف وأصدق من «رنان»؟ ثم أليس الذين كانوا يعاصرون هؤلاء العرب كانوا أصدق وأعرف من «رنان» كذلك؟ القرآن إذن والمجتمع نفسه، ومن يعاصرون هذا المجتمع، كل أولئك يقولون غير ما يقوله «رنان».

أ- أما القرآن ففي آيات كثيرة ومواضع متعددة بيَّن أحوال هذا المجتمع

ناعيًا عليهم، معنفًا لهم، منددًا بهم. لنستمع إليه في القضايا الدينية أولاً، ﴿أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لاَّ يَخْلُقُ أَفَلاَ تَذَكَّرُونَ﴾ [النحل: ١٧].

﴿إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ عِبَادٌ أَمْثَالُكُمْ فَادْعُوهُمْ فَلْيَسْتَجِيبُوا لَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿ أَهُمْ أَدُجُلٌ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَيْدٍ يَبْطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَعْيُنٌ يُبْصِرُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ آيَّكِ يَبْطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَعْيُنُ لَيُشِرُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا قُلِ ادْعُوا شُرَكَاءَكُمْ ثُمَّ كِيدُونِ فَلاَ تُنظِرُونِ ﴾ [الأعراف: ١٩٤، ١٩٤].

﴿ أَإِلَهُ مَّعَ اللَّهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ ﴾ [النمل: ٦٠].

﴿ أَإِلَّهُ مَّعَ اللهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [النمل: ٦١].

﴿ أَإِلَهُ مَّعَ الله قَلِيلاً مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ [النمل: ٦٢].

﴿ أَإِلَّهُ مَّعَ اللهِ تَعَالَى اللهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [النمل: ٦٣].

﴿ أَإِلَّهُ مَّعَ اللهِ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [النمل: ٦٤].

﴿وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ لاَ يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ۞ أَمُواتٌ غَيْرُ أَحْيَاءٍ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ﴾ [النحل: ٢٠، ٢٠].

﴿ أَجَعَلَ الآلِهَةَ إِلَّمَا وَاحِدًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ ﴾ [ص: ٥].

ونحن لا نود أن نستقصى الآيات، فليس هذا من غرضنا هنا، ولكن هذا الآيات وغيرها تثبت بما لا مجال فيه لريب، بأن دعوى «رنان» من أن هذا المجتمع كان موحدًا إنها هي خيال المريض.

أما في المجال الخلقي فنقرأ قول الله:

﴿ وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُمْ بِالأَنْنَى ظَلَّ وَجْهُهُ مُسْوَدًّا وَهُوَ كَظِيمٌ ﴿ يَتَوَارَى مِنَ الْقَوْمِ مِن سُوءِ مَا بُشِّرَ بِهِ أَيُمْسِكُهُ عَلَى هُونٍ أَمْ يَدُسُّهُ فِي التُّرَابِ أَلاَ ساءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ [النحل: ٥٩، ٥٥].

- ونقرأ في أمر تحرير الرقيق:

﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ ﴿ فَكُ رَقَبَةٍ ﴾ [البلد: ١٢، ١٣].

﴿ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ ﴾ [النساء: ٩٢].

- ونقرأ في قضية أخرى:

﴿ وَإِذَا اللُّو عُودَةُ سُئِلَتْ ﴿ بِأَيِّ ذَنبٍ قُتِلَتْ ﴾ [التكوير: ٨، ٩].

﴿ وَلاَ تَقْتُلُوا أَوْلاَدَكُمْ خَشْيَةً إِمْلاَقٍ ﴾ [الإسراء: ٣١].

﴿ وَلا تَقْرَبُوا الزِّنَى ﴾ [الإسراء: ٣٢].

﴿ وَالَّذِينَ لاَ يَشْهَدُونَ الزُّورَ ﴾ [الفرقان: ٧٧].

﴿ وَلاَ تُبَذِّرْ تَبْذِيرًا ﴾ [الإسراء: ٢٦].

- حتى في العهد المدني نجد صورة لأخلاق المجتمع العربي:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ يَجِلُّ لَكُمْ أَن تَرِثُوا النِّسَاءَ كَرْهًا﴾ [النساء: ١٩].

﴿ وَلاَ تَنْكِحُوا مَا نَكَحَ آبَاؤُكُم مِّنَ النِّسَاءِ ﴾ [النساء: ٢٢].

﴿ وَلِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ ﴾ [النساء: ٧].

إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة التي تبين لنا بوضوح وجلاء، أن القضية الخلقية لم تكن في هذا المجتمع أحسن حظًا من القضية الدينية.

ب- أما عن اهتهامات هذا المجتمع فنرجح أن الدين كان أقل تلك الاهتهامات، وبرهان ذلك ما نجده في أشعار هؤلاء وقد كان الشعر أقدس شيء عندهم، وبخاصة الشعراء المحلقون المفلقون، فإننا لن نجد في أسفارهم أثرًا للحياة والاهتهامات الدينية، بل هذه أسواقهم كانت بلا شك تعكس الصورة الصادقة عنهم، ولم نر هذه الأسواق تحفل من قريب أو بعيد بالقضايا الدينية، اللهم إلا في بعض التصرفات الخاصة.

وإذا تركنا هذه الأسواق، وهي مجتمعاتهم الكبيرة إلى مجتمعاتهم الصغيرة وجدنا أن هذه المجتمعات لم تكن تحفل بالقضايا الدينية ومسائل العقيدة، يذكر التاريخ بأن النضر بن الحارث، وقد كان من الألداء في الجاهلية للإسلام، كان يريد أن يصد الناس عن سماع القرآن، بها يقرؤه لهم، وكان من المفترض أن يتحلقوا حوله ليقرأ لهم من بعض الكتب الدينية المعروفة عند الأمم، ولكنه كان لا يفعل شيئًا لهم من هذا بل كان يقص عليهم أخبار الفرس وحكايات أبطالهم، ويعبر القرآن عن هذا بقوله: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُوَ الحَدِيثِ﴾

لقد كان المجتمع العربي تسوده روح القبيلة، لذلك كان فخرهم بهذه القبيلة، وما هو ضروري لها من مال وولد، حتى لقد كانت القبيلة تهيمن عليهم في كل شيء يقول قائلهم:

وهل أنا إلا من غزية إن غوت غويت وإن ترشد غزية أرشد وكان دستورهم هذا القول المشهور «انصر أخاك ظالًا أو مظلومًا»، وبقي كذلك حتى جاء الإسلام فعدله بها يتفق مع العدالة الجديدة والروح الجديدة

للدين الجديد، حيث بين الرسول- عليه وآله الصلاة والسلام- وقد سئل «ننصره مظلومًا فكيف ننصره ظالمًا» فقال:

«تحجزه أو تمنعه من الظلم فإن ذلك نصره»(١). ويحكي لنا القرآن فخرهم هذا: ﴿وَقَالُوا نَحْنُ أَكْثُرُ أَمْوَالاً وَأَوْلاَدًا وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴾ [سبأ: ٣٥].

وفي أَية أخرى ﴿وَقَالُوا لَوْلاَ نُزَّلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمِ﴾ [الزخرف: ٣١].

وهكذا ندرك أن المجتمع الذي عاش فيه النبي ﷺ كان في غفلة عن التصورات القرآنية الجديدة، فضلاً عن أن يعطيها ويمنحها، وها هو وقف في طريقها يصد الناس عنها ﴿لاَ تَسْمَعُوا لَهِذَا الْقُرْآنِ وَالْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَعْلَبُونَ﴾ طريقها يصد الناس عنها ﴿لاَ تَسْمَعُوا لَهِذَا الْقُرْآنِ وَالْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَعْلَبُونَ﴾ والمحد الناس عنها ﴿لاَ تَسْمَعُوا لَهِذَا الْقُرْآنِ وَالْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَعْلَبُونَ﴾

وكثيرًا ما يقولون ﴿إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ﴾ [الزخرف: ٢٢]، فلو كانت معطيات القرآن مكتسبة منهم لقالوا: (هذه بضاعتنا ردت إلينا).

ج- وأما معاصر و هذا المجتمع فلم تكن نظرتهم بأدق من نظرة العرب إلى أنفسهم، فلقد كانوا يصفونهم بالأميين، ليس هذا فحسب بل يستبيحون حقوقهم، والقرآن يحدثنا عن اليهود حينها قالوا ﴿لَيْسَ عَلَيْنَا فِي الأُمِّيِّينَ سَبِيلٌ ﴾ [آل عمران: ٧٥]، ولم تكن نظرة الفرس والروم إلى العرب، بأحسن من نظرة اليهود كذلك، وها هم يستعدون بعضهم على بعض، ويضربون بعضهم ببعض، ولذلك كانوا يسخرون منهم وهم يدّعون أنهم سينتصرون عليهم بعد

<sup>(</sup>١) قال المصنف: رواه البخاري: كتاب الإكراه: باب يمين الرجل لصاحبه.

أن جاء الإسلام، لأنهم كانوا يعرفون العرب قبل الإسلام.

إذن شهادة القرآن وشهادة المجتمع العربي، وشهادة أولئك الذين يجاورون هذا المجتمع، كلها ترد بحزم ومنطق دعوى «رنان». وهنا يمكن أن يطرح سؤال خلاصته «صحيح أن المجتمع بحالته العامة وبأغلبيته كان كذلك، ولكن لا يستطيع أحد أن ينكر أنه كان هناك من يسمون الحنفاء يعيشون في هذا المجتمع، وكانوا يتمردون على عبادة الأصنام، وبعض الأعراض الجاهلية. ولقد اشتهرت لهم أشعار كانوا يتحدثون فيها عن قضايا الدين واليوم الآخر والجنة والنار، فلم لا يكون أولئك مصدرًا للقرآن أخذ عنهم وتأثر بهم وقبس منهم، ورجع إليهم؟

وللإجابة عن هذا التساؤل نقول: نعم كان هناك من يسمون حنفاء يدّعون أنهم على ملة إبراهيم الليّل، ولكن من حقنا أن نتساءل: ماذا كان تأثير هؤلاء في المجتمع الجاهلي؟ وما هي القواعد والعقائد التي أرسوها في هذا المجتمع؟ وهل سجل التاريخ والواقع معركة كلامية فضلاً عن معركة حربية كانت بين هؤلاء الحنفاء وبين غيرهم من أبناء المجتمع الجاهلي؟ لا ريب ذلك كله لم يكن منه شيء. ثم إن واحدًا من هؤلاء الحنفاء لم يدّع الإلهام فضلاً عن الوحي.

أما أشعارهم التي كانت تتحدث عن بعض العقائد فإن ذلك كله لا يحمل شبهة فضلاً عن دليل- بأن القرآن قد أفاد من هؤلاء.

أما أولاً: فليس القرآن كله إخبارًا عن اليوم الآخر، أو بعض قضايا الألوهية، وإنها فيه الأحكام والتشريعات التي لا نجد لها أثرًا في أشعار هؤلاء.

وأما ثانيًا: فلأن هذه الأشعار إذا خضعت للنقد فسيظهر أن كثيرًا منها سيتطرق إليه الشك، بل سنجد أن هذه الأشعار هي التي تأثرت بالقرآن، كما تأثرت به العصور التالية فيها بعد.

وأما ثالثًا: وهو ما يعوّل عليه كثيرون من شعر أمية بن أبي الصلت، فإن أمية مع أنه لم يدَّع النبوة فإن شعره كان مزيجًا مما أخذ من القرآن وغيره، وهذا ما لاحظه (هوارت)؛ فقد لاحظ أن أمية عندما يتكلم عن وصف النار يقلد أسلوب التوراة، وعندما يشرع في وصف الجنة يستخدم عبارت القرآن، وعندما يقص التاريخ الديني يلجأ أحيانًا إلى الأسطورة الشعبية، وإلى ما يشبه الأساطير الميثولوجية (أو أساطير الآلهة اليونانية) حيث يتمثل الشخص أحيانًا في صورة إنسان، وأحيانًا في صورة حيوان أو نبات (۱).

وأما رابعًا: فلقد كان العرب يرصدون النبي في كل كلمة وموقف، وكانوا سيجدون خير فرصة سانحة لهم للتشهير لو وجدوا جزئية واحدة تدل على هذا التأثر.

فإذا تركنا الحنفاء جانبًا وجدنا أن من الممكن أن ينشأ سؤال آخر. لقد كان هناك من يسمون الصابئة في المجتمع الجاهلي، ولقد أشار إليهم القرآن الكريم في أكثر من آية، فلم لا يكون القرآن قد أفاد من هؤلاء؟ والجواب عن هذا التساؤل أيسر من سابقه، فالصابئة كانوا يحجون إلى حران في العراق بدل الكعبة، وكانوا يعبدون النجوم والكواكب، وكانت طقوسهم الدينية عند طلوع الشمس وعند زوالها وغروبها، وهي الأوقات التي حرم الإسلام العبادة

<sup>(</sup>١) قال المصنف: مدخل إلى القرآن الكريم، د. محمد عبد الله دراز ص ١٤٤٠.

فيها، وكانوا يبيحون الزواج من بعض المحارم، ومَنْ هؤلاء عقائدهم وعباداتهم يبعد كل البعد أن يقبس القرآن منهم شيئًا.

وبعد فالمجتمع بكل عناصره وفئاته لا يصلح أن يكون مصدرًا لهذا القرآن الذي جاء يصحح له قواعده وعقائده، ولا بد أن نبحث عن احتمال آخر.

## الاحتمال الثاني:

أن يكون هذا القرآن مكتسبًا من اليهود والنصاري الذين هيئت لهم فرص العمل في المجتمع المكي. وهذا الاحتمال رده القرآن، فهؤلاء الذين اضطرتهم ظروف الحياة للعمل في مكة ليقوموا ببعض الحرف، أيعقل أن يكونوا هم مصدر القرآن؟ إن أبسط قواعد المنطق تجيب بالسلب فهل ثبت أن الرسول الكريم كان كثير التردد على هؤلاء، وأوقاته كلها كانت بين رحلة لتجارة، أو رعي لغنم، أو جلوس مع قوم لما تتطلبه الأمور الحياتية واليومية؟ وكان في مدته الأخيرة قبل النبوة يخلو بنفسه، وكثيرًا ما يتردد على غار حراء يقضى فيه الليالي ذوات العدد، وعلى هذا فلم يكن يملك من الوقت ليكثر التردد على هؤلاء الحرفيين وهم قلة. ثم إن قريشًا كان يمكن أن تأخذ من هؤلاء ما ترد به على النبي، لو كان عند هؤلاء شيء يؤخذ. والقرآن- كما قلت- يحسم الأمر في هذا الاحتمال، فالقرآن الذي أدهش العرب أسلوبًا، وأعجزهم نظمًا، يستحيل بداهة أن يوحي به هؤلاء الذين لا يحسنون النطق بالعربية، فضلاً عن أن يجيدوا التعبير فيها.

يقول القرآن ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرٌ لِّسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌّ وَهَذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌّ مُّبِينٌ ﴾ [النحل: ١٠٣]. وعلى هذا فهذا احتمال لا يثبت أمام أبسط القواعد العقلية، وأيسر مسلمات المنطق.

# الاحتمال الثالث: لِمَ لَمْ تكن التوراة والإنجيل الأساس لهذا القرآن؟

وهذا الاحتمال حينها ننظر فيه نظرة عاجلة نجده لا يقوى على الثبات، فهذان الكتابان من المعلوم أنهها لم يترجما إلى العربية، إلا بعد قرون من بعثة النبي الكريم عليه وآله الصلاة والسلام. هذه أولاً.

وأما ثانيًا: فلقد جاء هذا القرآن يختلف في كثير من مسائله وقضاياه ومقرراته، وأحكامه وتصوراته عها قرر في هذين الكتابين، صحيح كانت هناك قضايا مشتركة، وهذا أمر بديهي لا بد منه، فالقرآن كتاب سهاوي جاء لإرساء كثير من المقررات الدينية وترسيخها في النفوس، ولا بد أن تكون هناك جوانب مشتركة بينه وبين هذه الكتب. ونحن نرى أن كتب الأدب على اختلاف لغاتها وأعصارها وأمصارها نجد بينها سهات مشتركة، وكذلك كتب الاقتصاد، رغم اختلاف أصحابها وتعدد مذاهبهم بين اقتصاد حر وغير حر، ولكن هناك سهات مشتركة بين هذه المباحث.

والناظر في القرآن الكريم يجد اختلافات جوهرية في قضايا كثيرة: في قضية الخلق، وفي القصص وما يتفرغ منها كالطوفان، وفي قضايا التشريع ففي قضايا الخلق مثلًا نجد أن الأصول التي اتفقت عليها التوراة والقرآن أقل من المقضايا المختلف فيها. يقول موريس بوكاي: «يدعي كثير من المؤلفين الأوربيين أن رواية القرآن عن الخلق قريبة إلى حد كبير من رواية التوراة، وينشر حون لتقديم الروايتين بالتوازي. إني أعتقد أن هذا مفهوم خاطئ فهناك

اختلافات جلية، ففيها يتعلق بمسائل ليست ثانوية مطلقًا من وجهة النظر العلمية نكتشف في القرآن دعاوي لا يجدي البحث عن معادل لها في التوراة.

كما أن التوراة من ناحية أخرى تحتوي على معالجات تفصيلية لا معادل لها في القرآن»(١).

وفي مسألة الطوفان نجد ما يذكره القرآن مختلفًا اختلافًا تامًّا عما ذكرته التوراة:

"فعلى حين تتحدث التوراة عن طوفان عالمي لعقاب كل البشرية الكافرة، يشير القرآن على العكس إلى عقوبات عديد نزلة على جماعات محددة جيدًا.. فالقرآن يقدم كارثة الطوفان باعتبارها عقابًا نزل بشكل خاص على شعب نوح، وهذا يشكل الفرق الأول، أما الفرق الثاني فهو أن القرآن على عكس التوراة لا يحدد زمن الطوفان، ولا يعطي أية إشارة عن مدة الكارثة نفسها.. والقرآن يحدد بشكل صريح محتوى سفينة نوح فقد أعطى الله أمرًا لنوح بأن يضع في السفينة كل ما سيعيش بعد الطوفان، بالإضافة إلى الأسرة التي قطع منها الابن الملعون، ولا تشير التوراة إلى هؤلاء من بين ركاب السفينة وإنها تقدم ثلاث روايات عن محتوى السفينة»(٢).

بل في قضية غرق فرعون نجد القرآن يذكر جديدًا لم تعرض له التوراة ألبتة، وهذا «فيها نراه في مشهد عبور بني إسرائيل البحر الأحمر حيث غرق فرعون وجنوده- كما روى سفر الهجرة- ولكن رواية القرآن تكمل هذا

<sup>(</sup>١) قال المصنف: الكتب المقدسة في ضوء المعارف الحديثة ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) قال المصنف: الكتب المقدسة/ موريس بوكاي ص ٢٤٦.

العرض بتفصيل غير متوقع، وهو أيضًا غير عادي أعني النجاة البدنية لفرعون الذي أفلت بأعجوبة من الغرق ﴿فَالْيَوْمَ نُنَجِّيكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لَمِنْ خَلْفَكَ اللَّهِ ﴿ فَالْيَوْمَ نُنَجِّيكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لَمِنْ خَلْفَكَ اللَّهِ ﴾ [آيةً ﴾ (١).

أما في قضايا التشريع والمسئولية الأخلاقية، فها أعظم الفرق، والحق أن البون شاسع تمامًا بين مبادئ القرآن وبين غيره. وننقل هنا كلامًا طيبًا لأستاذنا الدكتور محمد عبد الله دراز - رحمه الله - ونؤثر أن ننقله بنصه على طوله لما له من فائدة في موضوعنا الذي نتحدث عنه يقول:

«فإذا كان هدفه القرآن الأول هو أن يحافظ على التراث الأخلاقي الذي نزلت به الكتب المقدسة السابقة ويؤيده، فإن له رسالة أخرى لا تقل عنه أهمية وقدسية، ألا وهي إتمام وإنهاء الصرح الإلهي الذي بناه الرسل والأنبياء على مر العصور. يقول الرسول الكريم: «إنها بعثت لأتمم مكارم الأخلاق»، ويقول: «مثلي ومثل الأنبياء كرجل بنى بيتًا» أو كها يقول القرآن ذاته إنه هدفه أن يوضح للناس أقوم الطرق في السلوك والاعتقاد.

ما هو الجديد والتقدمي إذن في تعاليم القرآن الأخلاقية؟ هذا هو ما سنوضحه في ملاحظات مختصرة تهم كل باحث منصف.

### ١- في مجال الفضيلة الشخصية:

في هذا المجال الفردي نجد على الأقل قاعدة جديدة ومبدأ جديدًا في القرآن، فالقاعدة الجديدة هي تحريم الخمر، والقضاء على مصادرها بمنع تناول

<sup>(</sup>١) قال المصنف: الظاهرة القرآنية ص ٢٠٣.

أي مشروب مسكر<sup>(١)</sup>.

وأما المبدأ الجديد الذي نقصده هنا فهو «النية» باعتبارها لب العمل الأخلاقي. فلكي يحمس موسى قومه كان يغريهم بآمال أرض الميعاد، وبالنصر على الأعداء، وبالبركة والرخاء في كل شئون الحياة الدنيا، وجاء المسيح لكي يفتتح عهدًا جديدًا في الدعوة الدينية، فيوضح لنا الإنجيل أن النعيم والسعادة ليست في هذه الدنيا. فآمال النفوس وطموح الأرواح عليها منذ ذلك الحين أن تنصرف عن الحياة الدنيوية وتتجه إلى السهاء. وأخيرًا يأتي القرآن الكريم وإذا هو بمنهجه البناء يجمع بين هذين الوعدين ويوفق بينهما لا باعتبارهما الباعث المحرك للإنسان وإنها باعتبار أن الهدف الذي ينبغى على الإنسان الفاضل أن يقصده ليس في ملكوت السماء ولا في ملك الدنيا، إنما هو أعلى من هذا كله، إنه في الخير المطلق أي في ابتغاء وجه الله- تعالى- الذي يجب استحضاره في القلب عند أداء العمل الإنساني بتنفيذ أوامره (٢٠).

## ٢- الفضيلة في العلاقات بين الأفراد:

وها هو تقدم آخر يرتبط بالقاعدة الأخلاقية التي تحدد علاقاتنا بإخوتنا، فبأحكام التوراة وأحكام الإنجيل استقامت شجرة الفضيلة وبزغت فروعها وأوراقها، أما في المجال القرآني فإن هذه الشجرة الخضراء سوف تزهر وتؤتي ثهارها، فبالإضافة إلى كنز العدل والمحبة الذي عني القرآن بحفظه، أوجد

<sup>(</sup>١) ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْحُمْرُ وَالْمُسِرُ وَالْأَنسَابُ وَالْأَزْلاَمُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطانِ فَاجْتَنِيُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [المائدة: ٩٠]. (٢) ﴿ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَلاَنْفُسِكُمْ وَمَا تُنْفِقُونَ إِلاَّ ابْتِغَاءَ وَجْهِ الله ﴾ [البقرة: ٢٧٢]، ﴿ وَمَا لأَحَدٍ عِنْدَهُ مِن نِّعْمَةٍ ثُجْزَى ﴿ إِلاَّ ابْتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِ الأَعْلَى ﴾ [الليل: ٢١، ٢٠].

فصلاً رائعًا فيها يمكن تسميته بالحضارة الأخلاقية. إنه تفنين حقيقي في الأدب (١) والذوق الاجتهاعي (٢) والتحشم في المظهر (٣).

# ٣- الفضائل الجماعية والفضائل العامة:

ونقطة بارزة في القانون الأخلاقي في الديانة الموسوية، ألا وهي هذا الحاجز العالي والقائم بين الإسرائيلي وغير الإسرائيلي، فأي خير يسديه الإسرائيلي إذا لم يكن مقتصرًا على شعبه ينبغي ألا يتعدى وطنه ولا يشمل الغريب المقيم معه: (للأجنبي تقرض بربا ولكن لأخيك لا تقرض بربا) «تثنية: ٢٣: ٢٠».

(الأجنبي تطالب، وأما ما كان لك عند أخيك فتبرئه يدك منه): «تثنية: ١٥: ٣».

(إذا افتقر أخوك عندك وبيع لك فلا تستعبده استعباد عبد): «لاويين: ٥٦: ٣٩».

(ولا تتسلط عليه بعنف... وأما عبيدك وإماؤك الذين يكونون لك فمن الشعوب الذين حولكم.. وأيضًا من أبناء المستوطنين النازلين عندكم منهم تقتنون): «لاويين: ٢٥: ٤٣ – ٤٥».

أما قانون الأخلاقي المسيحي فله الفضل في إسقاط هذا الحاجز الذي كان

<sup>(</sup>١) ﴿ وَإِذَا حُيِّتُم بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا ﴾ [النساء: ٨٦]، وانظر سورة النور آية ٢٧- ٨١، وآية ٥٩، ٥٩، وآية ١٦، ٦٢، وسورة الحجرات آية ٢، وسورة المجادلة آية ٨، ١٩، ١١.

<sup>(</sup>٢) ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِّنَ الظَّنِّ ﴾ [الحجرات: ١٢].

<sup>(</sup>٣) ﴿وَقُل لَلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ ﴾ [النور: ٣١]، [الأحزاب: ٣٢، ٣٣].

يفصل بين الإنسان وأحيه الإنسان: (لأنه إذا أحببتم الذين يحبونكم فأي أجر لكم؟.. وإن سلمتم على إخوتكم فقط فأي فضل تصنعون؟) «متى ٥: ٤٦- ٤٨» ولكن في مقابل ذلك لا نجد هنا هذا الالتحام الاجتماعي وهذا الشعور بالمسئولية الجماعية الذي تتضمنه النصوص العبرية مثل: هذه الكلمات: (قصها على أولادك): «تثنية ٦: ٧».

(فتنزعون الشر من بينكم): «تثنية ١٣: ١٥».

(فتحفظون جميع فرائضي وجميع أحكامي وتعلمونها لكي لا تقذفكم الأرض): «لاويين ٢٠: ٢٢».

والفضيلة الاجتماعية المسيحية كما تقدمها الأناجيل، تتعلق بالعلاقات بين الأفراد أكثر من دلالاتها على الروح الجماعية بصفة أساسية. فقد كانت الروح الجماعية في الماضي تستهدف غرضين: صالح الجماعة من ناحية وتمييزها عن صالح الغير من ناحية أخرى. ولكن المحبة المسيحية بامتدادها خارج الحدود الإقليمية وبرغبتها في احتواء الإنسانية كلها، قد أحسنت صنعًا بإبطال هذا الطابع العنصري، واستبداله بأخوة عالمية. ولكنها لم تركز اهتمامها بالقدر الكافي لتقويه الرابطة المقدسة للجماعة بصفة خاصة.

ألا يمكن في الوقت الذي نراعي فيه علميًّا وقلبيًّا محبة عالمية أن تخلق في ظل هذا الأسرة العالمية الكبرى أسرة أصغر وأكثر ترابطًا، وأكثر إدراكًا لكيانها، وكأنها مجموعة من الخلايا تكون كيانًا عضويًّا داخل الجسم الكبير؟

إن هذا الجمع الموفق بن الفضيلة العامة والفضيلة الجماعية هو الذي أبرمه القرآن

الكريم، إذا يعلمنا في الواقع أن خارج الأخوة في الله توجد الأخوة في آدم (١)، إن اختلاف المشاعر الدينية لا يجوز أن يحول بيننا وبين أن نبادل إخواننا في الإنسانية المحبة والإحسان (٢)، وإن قسوة الكفار علينا لا ينبغي أن تدفعنا إلى العدوان ولا لأن نكون غير مقسطين في معاملتهم (٣). ولقد حرم على المؤمنين أن يتعاملوا بالربا مع أي إنسان (١) وبيَّن أن التقي العادل في محيط الجماعة الإسلامية هو كذلك خارجها (٥)، وإذا كان للمسلم في بعض الظروف أن يبدي عناية خاصة في فك أسر إخوانه (١)، فإن عتق العبيد بوجه عام يعتبر إما التزامًا عليه وإما عملاً يستحق التقدير، ويحث القرآن (٧) عليه دائمًا.

#### ٤- الفضيلة في المعاملات:

«نضيف إلى كل ما تقدم فصلاً آخر في الأخلاق الإسلامية جديدًا كل الجدة. لأن اليهودية والمسيحية في وقت تأسيسها لم تتح لهم الفرصة لإقامة علاقات مع دول معادية، فدعوة عيسى السلمية المحلية كانت تناقضها في اتجاه مضاد الحروب التي قادها موسى ضد الأمم المجاورة والتي انتهت بالقضاء عليها بسرعة.

<sup>(</sup>١) ﴿إِنَّا المُؤْمِنُونَ إِخْوَةً﴾ [الحجرات: ١٠]، ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم﴾ [الحجرات: ١٣].

 <sup>(</sup>٢) ﴿ لاَ يَنْهَاكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ لَا يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللهَ يُحِبُ المُقْسِطِينَ ﴾ [الممتحنة: ٨].

<sup>(</sup>٣) ﴿ وَلاَ يَجْرِ مَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُوا ﴾ [المائدة: ٨].

<sup>(</sup>٤) ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبَا إِن كُنتُم مُّؤْمِنِين﴾ [البقرة: ٢٧٨].

<sup>(</sup>٥) ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِي الأُمِّيِّنَ سَبِيلٌ ﴾ [آل عمران: ٧٥].

 <sup>(</sup>٦) ﴿وَمَا لَكُمْ لا تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهُ وَالمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا﴾ [النساء: ٧٥].

<sup>(</sup>٧) ﴿ وَفِي الرَّقَابِ ﴾ [البقرة: ٧٧] ]، ﴿ فَكُّ رَقَبَةٍ ﴾ [البلد: ١٣].

ولقد اختلفت الوضع تمامًا بالنسبة إلى محمد على خلال العشر سنوات التي كان فيها على علاقات دائمة مع أمم وديانات مختلفة، تارة مسالمة وتارة معادية.

إن هذه الظروف الخاصة التي جعلت المرشد الروحي والأخلاقي الله سياسيًّا وقائدًا، اقتضت تشريعًا أخلاقيًّا السلم والحرب والشرعية لا تقوم إلا من أجل دفع العدوان (١) ويجب أن تتوقف بمجرد انتهائه (٢). وهناك بعد ذلك المبدأ الذي يحترم المواثيق المبرمة مع العدو مها كانت فرص عقدها غير متكافئة، فالمعاهدة الموقعة بين الأطراف واجبة الاحترام حتى لو كانت في غير صالحنا (٣). وحتى إذا العدو في نقض اتفاقه فلا يحق لنا أن نهاجمه على غرة، بل يجب أولاً إعلانه بإلغاء عهده معنا بطريقة واضحة، بحيث يتيسر له العلم بقرارنا (٤)(٥).

هذا بخلاف القواعد التي حددتها السنة التي نجحت إن لم يكن في القضاء على هذه الآفة – فعل الأقل في التخفيف من نتائجها القاسية»(٦).

<sup>(</sup>١) ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُوا ﴾ [البقرة: ١٩٠].

<sup>(</sup>٢) ﴿ وَإِن جَنَحُوا لِلسَّلْمَ فَاجْنَحْ لَهَا وَتَوَكَّلْ عَلَى الله ﴾ [الأنفال: ٦١].

<sup>(</sup>٣) ﴿ وَأَوْفُوا بِعَهْدِ اللهَ إِذَا عَاهَدتُهُمْ وَلاَ تَنقُضُوا الأَيْسَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللهَ عَلَيْكُمْ كَوْلِلاً... ﴾ [النحل: ٩٠، ٩٠].

<sup>(</sup>٤) ﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَّ مِن قَوْم خِيَانَةً فَانْبِذْ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَاءٍ ﴾ [الأنفال: ١٥٨].

 <sup>(</sup>٥) قال المصنف: ولقد أُخطأ جولدزيهر عند ترجمة هذه الآية وكذلك كازموسكي وأيضًا سفاري فترجموها بمعنى (عامله بمثل معاملته الخائنة)، وهذا ينتاقض مع نهاية نفس الآية ﴿إِنَّ اللهَ لَا
 يُحِبُّ الْحَاثِينَ﴾.

<sup>(</sup>٦) قال المصنف: مدخل إلى القرآن الكريم، د. محمد عبد الله دراز ص ١٠٦ - ١١٣٠.

وهكذا فمع تفرد القرآن بقضايا كثيرة إلا أننا نجد القضايا المشتركة بينها فيها كثير من أوجه الخلاف، وليس غرضي هنا بالطبع المقارنة بين ما جاء في القرآن وفي التوارة من حيث موافقة العلم وشهادة التاريخ؛ لأن ذلك ليس من صميم هذا البحث، فهناك كتب كثيرة تحدثت عن تلك القضايا، وفصلت في تلك المسائل تفصيلاً شافيًا كافيًا.

### الاحتمال الرابع: أن يكون اكتسبه من رحلاته إلى الشام واليمن:

وهذا ما ذهب إليه جولدزيهر، لا شك أن هؤلاء الذين كان يلاقيهم النبي ألى أسفارهم لم يكونوا إلا من العرب المتنصرين، فمن الثابت أن النبي الله ينه أله ينه بعد من سوق حباشا في تهامة، وسوق غراش في اليمين. أما بصرى الشام فلقد ذهب لها بادئ ذي بدء في صغر سنه، وكان أكثر الذين يلاقيهم في طريقه من العرب، وهؤلاء العرب كانوا بين عابدي وثن، وبين معتنقي النصرانية، وعباد الأوثان ليس عندهم ما يزيد على مجتمع مكة، وعلى هذا فمعرفتهم عن الدين والأنبياء معرفة محدودة ساذجة، وقد أشرنا في بعض قضايا هذا الكتاب من قبل بأن القصص القرآني لم يكن للعرب معرفة فيه، اللهم إلا معرفة إجمالية لبعض هذه القصص، وذكرنا هناك شواهد من القرآن نفسه؛ ولو كان في صحة هذه الشواهد أدنى ارتياب لوجدنا من ينكر هذا على القرآن، ونجد هذا في مثل قوله سبحانه: ﴿ ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ القرآن، ونجد هذا في مثل قوله سبحانه: ﴿ ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ

﴿ تِلْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَيْبِ نُوحِيهَا إِلَيْكَ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَا أَنتَ وَلاَ قَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَذَا فَاصْبِرْ إِنَّ الْعَاقِبَةَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [هود: ٤٩].

أما العرب الذين اعتنقوا النصرانية فلم يكن عندهم على الأرجح شيء أكثر من إخوانهم الوثنيين، ولهذا يقول سيدنا على عن نصارى تغلب: لم يأخذوا من النصرانية إلا شرب الخمر، ولو ذهبنا إلى أبعد الاحتمال وافترضنا أصعب الفروض وأبعدها، فإننا لن نجد عند هؤلاء ما يعطونه مهم كن قدره وقيمته.

لقد كان هؤلاء لا يلوون على شيء، اللهم إلا حكايات وخرافات وأباطيل وأساطير جاء القرآن يندد بها ويعنف عليها. يقول ج. سال:

"إذا قرأنا التاريخ الكنسي بعناية فسنرى أن العالم المسيحي قد تعرض منذ القرآن الثالث لمسخ صورته، بسبب أطهاع رجال الدين، والانشقاق بينهم، والخلافات على أتفه المسائل، والمشاجرات التي لا تنتهي، والتي كانت الانقسام يتزايد بشأنها، وكان المسيحيون في تحفزهم لإرضاء شهواتهم واستخدام كل أنواع الخبث والحقد والقسوة قد انتهوا تقريبًا إلى طرد المسيحية ذاتها من الوجود، بفعل جدالهم المستمر حول طريقة فهمها. وفي هذا العصور المظلمة بالذات ظهرت، بل وثبت أغلب أنواع الخرافات والفساد، ولقد وجدت الكنيسة الشرقية نفسها بعد مجمع "نيقيه" ممزقة بسبب الخلافات بين أنصار أريوس وسابليوس ونسطور، ويوتيخيوس، ولقد رأى رجال الدين أن يمنح ضباط الجيش بعض الحهاية، وبهذه الحجة كان العدل يباع علنًا مما شجع كل نوع من أنواع الفساد والرشوة.

أما بالنسبة إلى الكنيسة الغربية فقد بلغ الخلاف بين دماز Damase وأرزيسيان Üricisn على كرسي الأسقفية بروما في شدته حد اللجوء إلى العنف والقتل. لقد قامت هذا الانشقاقات أساسًا نتيجة أخطاء الأباطرة

ولاسيها الإمبراطور فسطنس. وزادت حدة في ظل حكم جستنيان، الذي اعتقد أنه ليس هناك أي جرم في قتل أي رجل يخالفه في فهم العقيدة، هذا الفساد في الأخلاق وفي العقيدة الذي ساد بين الأمراء وبين رجال الدين، استتبع بالضرورة فساد الشعب عامة، حتى أصبح شغل الناس الشاغل على اختلافهم هو جمع المال بأية وسيلة مها كانت لإنفاقه بعد ذلك في الترف والرذيلة».

ولقد كتب تايلور في كتابه: «المسيحية القديمة» المجلد الأول ص ٢٦٦ يقول:

"إن ما قابله محمد وأتباعه في كل اتجاه لم يكن إلا خرافات منفرة، وثنية منحطة ومخجلة، ومذاهب كنسية مغرورة، وطقوسًا دينية منحلة وصبيانية، بحيث شعر العرب ذوو العقول النيرة بأنهم رسل من قبل الله، مكلفون بإصلاح ما ألم بالعالم من فساد....» وعندما وصف راهب مؤرخ الآلام والعذاب الذي أوقعه الفرس بشعب فلسطين في زمن محمد لم يتردد في أن يقرر أن الله لم يصب المسيحيين هناك بقسوة الزنادقة الظلمة إلا بسبب ظلمهم وشرورهم.

وعندما أراد موشايم Mosheim وصف هذا العصر، رسم صورة للمقارنة أبرز فيها التعارض بين المسيحيين الأوائل والأواخر، وخرج بأن الديانة الحقيقة في القرن السابع كانت مدفونة تحت أكوم من الخرافات والأوهام السخيفة، حتى أنه لم يكن في مقدورها أن ترفع رأسها.

وكأن هذه الصفحات قد كتبت لتفسر الآية القرآنية الوجيزة من سورة

المائدة: ﴿ وَمِنَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارَى أَخَذْنَا مِيثَاقَهُمْ فَنَسُوا حَظًّا كُمَّا ذُكِّرُوا بِهِ فَأَغْرَيْنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَسَوْفَ يُنَبِّئُهُمُ اللهُ بِهَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ﴾ [المائدة: ١٤].

فهذا الآية الكريمة تشير مجرد إشارة إلى البعد المادي الذي كان بين المسيحية والمسيحيين في عصر الرسول، وتعلن أن الانشقاق الناتج من هذا البعد سيمتد إلى يوم القيامة»(١).

# الاحتمال الخامس: أن يكون متاثرًا بالبيئة الشرقية: الزرادشتية أو الصابئة:

أما الصابئة فقد تحدثنا عنهم من قبل — عند الحديث عن الاحتمال الأول وأما الزرادشتية فإنه مجرد تحمل وتكلف وشطط أن يدعي أن القرآن اكتسب منها شيئًا لمجرد اتفاق في جزئية أو جزئيتين. يقول أستاذنا محمد عبد الله دراز رحمه الله:

"لقد ذهب الدكتور سنكلير تسدال "الزرادشتية. وخص فصلاً الادعاء بأن بعض المبادئ الإسلامية مستقاة من الزرادشتية. وخص فصلاً كاملاً لعناصر هذا المذهب الذي يرى أنها موجودة في القرآن والسنة. ومن غير مناقشة مصدر أو حتى تشابه الأفكار التي أوردها تحت هذا العنوان نلاحظ فيها عدا فكرة الحور أنها لا تنسب إلى القرآن وإنها إلى بعض الأثر المشكوك فيه. إنها فكرة النور "نور محمد"، وفكرة "عزرائيل" ملك الموت وفكرة "الصراط" جسر جهنم.. إلخ"

<sup>(</sup>١) قال المصنف: مدخل إلى القرآن الكريم د. محمد عبد الله ص ١٣٦ - ١٣٨.

<sup>(</sup>٢) مدخل إلى القرآن الكريم، هامش ص ١٣٩.

#### ٢ - في المدينة:

تلك هي الفروض المحتملة، أن يكون أحدهما مصدرًا للقرآن في العهد المكي، ولكنها لم تقوَ على الوقوف أمام حقائق الواقع وحوادث التاريخ، وأحكام العقل، أفنجد شيئًا من ذلك العهد المدني يا ترى؟

وبادئ ذى بدء نقرر أن القرآن كان قد نزل أكثره في مكة، ولما هاجر النبي إلى المدينة كان كل القصص القرآني الذي يوجد بينه وبين التوراة شبه ما قد نزل في مكة، فلا يمكن أن يقال إذن أن القصص القرآني الذي نجد شبيهًا له في التوراة قد اقتبسه الرسول من اليهود في المدينة، إذ هناك إجماع لا يقبل الشك على أن ذلك كان في مكة، ولم يكن من شيء في المدينة إلا ما يتفق مع ظرف المسلمين في موطنهم الجديد.

أما غير القصص من أحكام وأخلاقيات، فلقد جاء القرآن يعنف صراحة أولئك الذين اشتروا بآيات الله تمنًا قليلاً، فهم يضاهون قول الذين كفروا من قبل، وهم سماعون للكذب أكالون للسحت:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الأَحْبَارِ وَالرُّهْبَانِ لَيَأْكُلُونَ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللهِ ﴾ [التوبة: ٢٤].

إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة:

﴿قُلْ فَأْتُوا بِالتَّوْرَاةِ فَاتْلُوهَا إِن كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٣].

أما ما ادّعى من أن هناك تغيرًا في الأحكام وفي بعض العبادات كالصلاة، فقد تحدثنا عنه من قبل في بعض قضايا هذا الكتاب، فلا نرى ضرورة للحديث عنه ثانية.

## الافتراض الثاني: أن يكون ناتجًا عن تأملاته الشخصية:

وبعد هذا التطواف فإن هذا القرآن لم يكن مكتتبًا ولا مكتسبًا من فرد أو جماعة أو بيئة ثقافية أو دينية. بقي الافتراض الثاني وهو أن يكون هذا القرآن ناتجًا عن تأملات الرسول الشخصية، وخواطره الفكرية، وسبحاته الروحية. وهذا الافتراض لن نتعب أنفسنا في رده، ولن نطيل على القارئ كذلك.

وإذا كان الناس يختلفون حول القرآن، فإننا لن نجد اختلافًا حول شخصية الرسول على كيف وهؤلاء الذين ناصبوه العداء لم يجدوا أي مطعن شخصي يمكن أن يوجهوه إليه، فهو الصادق الأمين، وهو الجواد الشجاع، وخير ما يمثل لنا صفاته هذه الكلمات التي قالتها السيدة خديجة قبل أن تعلم أنه رسول الله: «والله إنك لتصل الرحم، وتحمل الكل، وتقري الضيف، وتكسب المعدوم، وتعين على نوائب الحق» (۱) ولقد كان هرقل ذكيًّا كل الذكاء حينها قال سأل تجار مكة وهم في بلاد الشام، ولم يكونوا من المؤمنين به، حينها سألهم عن أخلاقه، فها استطاعوا أن يجدوا مطعنًا، فاستنج من ذلك فكره الحصيف هذه النتيجة: «ماكان ليدع الكذب على الناس ويكذب على الله».

ثم إن التأملات الشخصية لا تطلع صاحبها على أخبار الماضي وقضايا المستقبل، إن هذا الافتراض يصعب على عاقل أن يتصوره.

ثم إن هناك شيئًا آخر يجمل أن نشير إليه وهو أننا حينها نتدبر القرآن نجد أمرًا هو من الأهمية بمكان في رد هذا الافتراض، وهو ما نجده في القرآن من تصحيح لأحكام كثيرة، أو عتاب على حوادث وقعت من الرسول الكريم ﷺ

<sup>(</sup>١) قال المصنف: رواه البخاري كتاب بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي على النبي ﷺ ١/٣.

نجد هذا مثلاً في قصة المجادلة، وقد مرت معنا من قبل كما نجدها في إذنه للمنافقين (١) ، وفي صلاته عليهم (٢) وفي موقفه من أسرى بدر (٣) وفي تحريمه بعض الأطعمة على نفسه: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحُرِّمُ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَاجِكَ وَاللهُ خَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [التحريم: ١].

هذا كله في المدينة، أما في مكة فنجد مثل ذلك في قصة ابن أم كلثوم ﴿عَبَسَ وَتَوَلَى ﴾ أَن جَاءَهُ الأَعْمَى ﴾ [عبس: ٢،١].

وفي مثل قوله سبحانه: ﴿ وَلاَ تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ ﴾ [الأنعام: ٥٦].

﴿ وَإِن كَادُوا لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ الَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ [الإسراء: ٧٣].

﴿ وَلَوْلاَ أَن ثَبَتْنَاكَ لَقَدْ كِدتَّ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْتًا قَلِيلاً ﴿ إِذًا لأَذَفْنَاكَ ضِعْفَ الْحَيَاةِ وَضِعْفَ الْمُهَاتِ ﴾ [الإسراء: ٧٤، ٧٥].

وهذا كثير حتى روي عن النبي ﷺ قوله حينها صحح له الوحي بعض الأحكام «أردنا أمرًا، وأراد الله أمرًا، والذي أراده الله خيرًا» (٤) أفبعد ذلك كله يمكن أن تكون نفس النبي ﷺ مصدر القرآن.

### خلاصة لهنه القضية:

ويجمل بنا الآن بعد هذا التطواف في هذه القضية الخطيرة<sup>(ه)</sup> الشأن أن

<sup>(</sup>١) في قوله تعالى: ﴿ عَفَا اللهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكَ ﴾ [التوبة: ٤٣].

<sup>(</sup>٢) ﴿ وَلاَ تُصَلُّ عَلَي أَحَدٍ مِّنْهُم مَّاتُّ أَبَدًا وَلاَ نَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ ﴾ [التوبة: ٨٤].

<sup>(</sup>٣) ﴿ مَا كَانَ لِنَّبِيِّ أَن يَكُونَ لَهُ أَسْرَى حَتَّى يُنْخِنَ فِي الأَرْضِ ﴾ [الأنفال: ٦٧].

<sup>(</sup>٤) قال المصنفُ: انظر تفسير القرطبي جـ ٥ ص ٨٧.

<sup>(</sup>٥) قال المصنف: يراجع الوحي المحمدي: النفسي الوحي النفسي ص ٨٧.

نلخص خلاصة لهذه القضية الخطيرة:

التوراة، ولكن هذا الذكر لا يدل على اتحاد أو تشابه تام، بل هناك التوراة، ولكن هذا الذكر لا يدل على اتحاد أو تشابه تام، بل هناك فروق جوهرية أشرنا إلى بعضها من قبل، وهذا الفروق تارة تكون في تغيير في الحدث نفسه، كما في قضية الطوفان والخلق، ووسائل الانتقال التي استعملها إخوة يوسف في رحيلهم من الشام إلى مصر، وفي مسألة غرق فرعون، وقد تكون أحداثًا زائدة على ما جاء في التوراة نفسها كمناجاة نوح لابنه، والحوار بين إبراهيم وبين أبيه وقومه في أمر الكواكب، وأمر الشاهد في قضية يوسف، وشأن البقرة في حديث موسى عليهم السلام.

٢- إن هناك قصصًا قرآنيًّا منه التوراة تمامًا، وهذا القصص كان بعيدًا عن أوساط الكنيسة السريانية، وكان للعرب فيه بعض المعرفة الإجمالية، لأنه يتعلق بهم بيئة ووراثة، فهو إخبار عن أمم عربية مضت، وكانت تسكن المواطن العربية، وهذا المعرفة قد عفا عليها الزمن وأحاطها طول الأمد بحكايات من نسيج الخرافة والوهم، فجاء القرآن الكريم يفصل فيها حقائق وحوادث بعيدة كل البعد عن خيال الخرافة، وخرافة الخيال. وهذا اللون من القصص الذي لم تذكره التوراة كما كان بعيدًا عن الكنيسة السريانية كان بعيدًا كذلك عن اليهود، والنصارى غير السريان.

<sup>(</sup>١) قال المصنف: وقد أفدنا كثيرًا مما كتبه الأستاذ محمد عبد الله دراز في كتابه: «مدخل إلى القرآن

٣- إن أخبار القيامة والجنة في القرآن الكريم تتشابه في بعض الجزئيات والأحداث مع ما بقي من الكتب السهاوية عند أصحابها، ولكن لا يستطيع منصف أيًّا كان اتجاهه أن يدعي ادعاء مقبولاً بأن هذه الأحداث نفسها التي عر عنها القرآن بأسلوبه، وأعطى منها معلومات كثيرة، كانت تتردد فيه.

إن أخبار البعث والنشور في القرآن وما يتبعها من تصوير وتجسيم هي مما انفرد به القرآن، اللهم إلا في بعض الجزئيات التي تشترك فيها الديانات السهاوية جميعًا.. ولقد تقدم لنا من قبل ما قاله هوارت في نقد شعر أمية بن أبي الصلت.

- ٤- لقد فصلنا من قبل في الدعوة القائلة إن النبي أخذ هذه الأحداث عن طريق الأخبار الشفهية، وقلنا إن ذلك لا يتفق مع حال النبي أولاً، ولا مع حال الذين أخذ عنهم ثانيًا، ولا مع طبيعة الوحي الذي جاء به الرسول ثالثًا، وما أصدق هذه المقولة البدهية: (فاقد الشيء لا يعطيه).
- ٥- إن القرآن الكريم لا يشتمل على القصص وحده، ولا على أخبار يوم القيامة فحسب، فهناك القضايا التشريعية والخلقية، والإشارة إلى حقائق كونية وأمور عقدية كانت بلا ريب في مساحتها أضعاف الأخبار القصصية، وهذه بالطبع لم تكن مستقاة من أخبار شفهية ولا كتابية كذلك، ولم يكن باستطاعة الرسول الأمي أن يأتي بها كذلك من عند نفسه. هذه القضايا نجدها في تنظيات الإرث والقصاص، وشئون العبادة، وأطوار خلق الإنسان، وبعض أطوار النبات

الكريم» وقد عرض لهذا القضية نفسها في كتاب أوسع من كتابه هذا وهو «النبأ العظيم».

والحيوان وكلها من الأمور التي إن درست بتجرد لا يشك ولا يرتاب أحد بأصالتها وكونها أخبارًا سهاوية بعيدة عن طوق البشر.

هذان افتراضان نرجو أن نكون قد استوعبنا القول فيهما، وأكرر هنا ما قلته في هذه القضية وهي أنها بحاجة إلى كتاب خاص وسفر مستقل، فنرجو أن نكون قد وفقنا الله فيما قلناه على قلته وإيجازه، وإذا لم يكن واحد من هذين الافتراضين مقبولاً فلم يبق إلا شيء واحد، وهو أن يكون هذا القرآن وحيًا أوحاه الله لنبي عليه وآله والصلاة والسلام وصدق الله العظيم:

﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلاَ الإِيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ مَن نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ [الشورى: ٥٠](١).

وأختم الحديث عن هذه القضية بكلام عظيم جرى على لسان أحد الباحثين الغربيين ويدعي «جاري ميلر» (٢) وهو ممن درس القرآن

<sup>(</sup>١) «قضايا قرآنية في الموسوعة البريطانية: نقد مطاعن ورد شبهات»: (١٩٢ - ٢١٦).

<sup>(</sup>٢) قرر الدكتور جاري ميلر المبشر الكندي النشيط وأستاذ الرياضيات في جامعة تورنتو عام ١٩٧٧ أن يقدم خدمة جليلة للمسيحية بالكشف عن الأخطاء العلمية والتاريخية في القرآن الكريم، بها يفيده هو وزملاؤه المبشرون عند دعوة المسلمين للمسيحية ولكن الرجل الذي دخل بمنطق تصيد الأخطاء وفضحها، غلب عليه الإنصاف وخرجت دراسته وتعليقاته أفضل مما يمكن أن يكتبه معظم المسلمين دعاية للكتاب الحكيم، ذلك أنه أحسن «تدبر القرآن»، وكان أول ما أذهله، هو صيغة التحدي التي برزت له من في مواضع كثيرة من مثل: «ولو من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيرًا»، «فأتوا بسورة من مثله»، «عشر آيات»، دخل الرجل الحلبة متحديًا وخرج منها منهيرًا بها وجده.

ليرد عليه فهدي بتلك الدراسة وأعلن إسلامه، وإليكم ما قاله:

- ١- لا يوجد مؤلف في العالم يمتلك الجرأة ويؤلف كتابًا ثم يقول هذا
  الكتاب خال من الأخطاء، ولكن القرآن على العكس تمامًا يقول لك
  لا يوجد أخطاء بل يتحداك أن تجد فيه أخطاء ولن تجد.
- ٧- لا يستعرض القرآن أيضًا من الأحداث العصيبة التي مرت بالنبي على مثل وفاة زوجته خديجة أو وفاة بناته وأولاده، بل الأغرب أن الآيات التي نزلت تعقيبًا على بعض النكسات في طريق الدعوة، كانت تبشر بالنصر، وتلك التي نزلت تعقيبًا على الانتصارات كانت تدعو إلى عدم الاغترار والمزيد من التضحيات والعطاء، لو كان أحد يؤرخ لسيرته لعظم من شأن الانتصارات، وبرر الهزائم، ولكن القرآن فعل العكس تمامًا؛ لأنه لا يؤرخ لفترة تاريخية بقدر ما يضع القواعد العامة للعلاقة مع الله والآخرين.
- ٣- توقف ميلر عند قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ أَن تَقُومُوا لله مَثْنَى وَفُرَادَى ثُمَّ تَتَفَكَّرُوا مَا بِصَاحِبِكُم مِّن جِنَّةٍ إِنْ هُوَ إِلاَّ نَذِيرٌ لَّكُمْ مَّن يَدَيْ عَذَابٍ شَدِيد﴾ [سبأ: ٤٦]، مشيرًا إلى التجربة التي أجراها أحد الباحثين في جامعة تورنتو عن «فعالية المناقشة الجماعية»، وفيها جمع أعدادًا مختلفة من المناقشين، وقارن النتائج فاكتشف أن أقصى فعالية للنقاش تكون عندما يكون عدد المتحاورين اثنين، وأن الفعالية تقل إذا زاد هذا العدد.
- ٤ هناك سورة كاملة في القرآن تسمى سورة مريم وفيها تشريف لمريم –

عليها السلام- بها لا مثيل له في الكتاب المقدس، بينها لا توجد سورة بالسم ٢٥ مرة بالسم ٢٥ مرة في القرآن في حين أن النبي محمد ﷺ لم يذكر إلا ٥ مرات.

- ٥- يري المنكرون للوحي وللرسالة أن الشياطين هي التي كانت تملي على الرسول على الرسول على ما جاء به، والقرآن يتحدى: ﴿ وَمَا تَنَزَّلَتْ بِهِ الشَّيَاطِين ﴿ وَمَا يَنْبَغِي هُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ [الشعراء: ٢١١، ٢١١]، فهل تؤلف الشياطين كتابًا ثم تقول لا أستطيع أن أؤلفه، بل تقول: إذا قرأت هذا الكتاب فتعوذ مني؟
- آ- لو كنت في موقف الرسول على هو وأبي بكر محاصرين في الغار، بحيث لو نظر أحد المشركين تحت قدميه لرآهما، ألن يكون الرد الطبيعي على خوف أبي بكر: هو من مثل «دعنا نبحث عن باب خلفي»، أو «اصمت تمامًا كي لا يسمعك أحد»، ولكن الرسول على قال بهدوء: ﴿لاَ تَحْزَنْ إِنَّ اللهَ مَعَنَا﴾ [التوبة: ٤٠]، «الله معنا ولن يضيعنا»، هل هذه عقلية كذاب أو مخادع، أم عقلية نبي ورسول يئق بعناية الله له؟
- ٧- نزلت سورة المسد قبل وفاة أبي لهب بعشر سنوات، وكان أمامه ٣٦٥× ١٠ = ٣٦٥ فرصة لإثبات أن هذا الكتاب وهم، ولكن ما هذا التحدي؟ لم يسلم أبو لهب ولو بالتظاهر، وظلت الآيات حتى اليوم، كيف يكون الرسول على واثقًا خلال عشر سنوات أن ما لديه حق، لو لم يكن يعلم أنه وحي من الله؟

وتعليقًا على قوله تعالى: ﴿مَا كُنتَ تَعْلَمُهَا أَنتَ وَلاَ قَوْمُكَ ﴾ [هود: ٩٤]، تعقيبًا على بعض القصص القرآني، يقول ميلر: «لا يوجد كتاب من الكتب الدينية المقدسة يتكلم بهذا الأسلوب، إنه يمد القارئ بالمعلومة ثم يقول له: هذه معلومة جديدة!! هذا تحدُّ لا مثيل له؟ ماذا لو كذبه أهل مكة – ولو بالادعاء – فقالوا: كذبت كنا نعرف هذا من قبل، ماذا لو كذبه أحد من الباحثين بعد ذلك مدعيًا أن هذه المعلومات كانت معروفة من قبل؟ ولكن كل ذلك لم يحدث.

وأخيرًا يشير د. ميلر إلى ما ورد في الموسوعة الكاثوليكية الجديدة تحت موضوع «القرآن»، وكيف أنها ورغم تعدد الدراسات والمحاولات للغمز في صدق الوحي القرآني، «مثل أنه خيالات مريض أو نفث شياطين، أو كان يعلمه بشر، أو أنه وقع على كتاب قديم، ... إلخ»، إلا أنها انتهت إلى: «عبر القرون ظهرت نظريات كثيرة حول مصدر القرآن إلا أن أيًّا من هذه النظريات لا يمكن أن يعتد به من رجل عاقل». ويقول د. ميلر: إن الكنيسة التي كان بودها أن تتبنى إحدى هذه النظريات التي تنفي صدق الوحي لم يسعها إلا أن ترفض كل هذه النظريات، ولكنها لم تملك الجراءة على الاعتراف بصدق نظرية المسلمن.

وقد أفضت في ذكر النقول في هذه القضية لسببين:

ك لأهميتها في زماننا هذا وثورانها من حين إلى آخر.

ك ولأجعلها نموذجًا للرد على شبهات فكرية أخرى.

تلك كانت بعض القضايا الفكرية أوردتها مثالاً لما ينبغي أن يحيط به المشتغل بالقرآن من هذه القضايا المهمة التي تساعده على بناء شخصية قرآنية متكاملة قادرة على التعامل مع حوادث عصرها، وفهم تراثها، والاستفادة منه في مستقبلها، والله الموفق.

## خانهة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد النبي عَيَّا الأمي الأمي الأمين، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فقد كان هذا البحث تعريجًا سريعًا على قضية كبيرة ضخمة، حقها أن تطرق في مجلدات، وإنها وضعت هذه الأوراق العجلة استجابة لمقتضيات عصر السرعة هذا، وتحقيقًا لطلب القائمين على المؤتمر (۱)، وهذه الوريقات لا تغني المشتغل بالقرآن عن الرجوع إلى أمّات المصادر والمراجع، وإنها هي تبصرة للمبتدي وتذكرة للمؤتسي المنتهي، وقيامًا بشيء من حق القرآن العظيم، وذودًا عن حوضه الكريم، والله - تعالى - أسأل أن ينفع بهذا البحث، وأن يثيبني عليه يوم العرض، إنه ولي ذلك والقادر عليه، وصلّ اللهم وسلم على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

وكتبه

محمد بن موسى الشريف

mmalshareef@hotmail.com www.altareekh.com

<sup>(</sup>١) وهو مُؤْتَمر أُقِيم في الكويت عقدته الهيئة العالمية لتحفيظ القرآن الكريم، تحقيقًا لمتطلبات ملتقاها العلمي السنوي بعنوان «حفاظ القرآن الكريم أمان لمجتمعاتهم» بتاريخ ١١/ ١١/ ١٨ هـ.

#### المصادر والمراجع

- القرآن الكريم.
- «الإسلام في قفص الاتهام»: د. شوقي أبو خليل. نشر دار الفكر. دمشق. طبعة سنة ١٤٢٠هـ.
- «دراسات إسلامية في العلاقات الدولية والاجتماعية»: د. محمد عبد الله دراز. نشر دار القلم. الكويت. الطبعة الخامسة ١٤٢٤هـ.
  - سنن أبي داود.
  - صحيح البخاري.
- «قضايا قرآنية في الموسوعة البريطانية: نقد مطاعن، ورد شبهات»: الدكتور فضل عباس. نشر دار البشير. عهان- الطبعة الثانية ١٤١٠هـ.
- «كيف نتعامل مع القرآن الكريم»: الشيخ محمد الغزالي. سلسلة المعهد العالمي للفكر الإسلامي. نشر دار الوفاء. المنصورة. الطبعة الأولى سنة ١٤١٢هـ.
- «معجم مفردات ألفاظ القرآن»: الراغب الأصفهاني. تحقيق: الأستاذ نديم مرعشلي. نشر دار الفكر. بيروت.
- «معجم متن اللغة»: الشيخ أحمد رضا. نشر دار مكتبة الحياة. بيروت ١٣٧٩هـ/ ١٩٦٠م.
  - «المعجم الوسيط»: مجمع اللغة العربية. القاهرة.

# الفهرس

| ٣   | مقدمة                                                       |
|-----|-------------------------------------------------------------|
| ٣   | وفيها السبب الحافز لكتابة البحث، وهو:                       |
|     | - ضعف الجانب الفكري عند أكثر المشتغلين بالقرآن              |
| ٤   | - الاستجابة لأمر الله- تعالى- بالتفكر                       |
| ٤   | - تحقيق توازن الشخصية القرآنية                              |
| ٥   | - تحقيق الخيرية الواردة في حديث رسول الله ﷺ                 |
| Ó   | - التنبيه على عظم شأن المتفكرين                             |
|     | - إصلاح الخلل الفكري                                        |
| ٧   | المطلب الأول: معنى الفكر، وصيغ وروده في كتاب الله- تعالى    |
|     | المطلب الثاني: مميزات الخطاب القرآني                        |
| 0   | المطلب الثالث: بعض القضايا الفكرية التي تهم صاحب القرآن     |
| ٥١  | القضية الأولى: قضية الأخذ بالوحيين معًا والرد على القرآنيين |
| ۱٧  | القضية الثانية: القسوة والشدة في الحدود والقصاص             |
| ۲.  | القضية الثالثة: الجهاد في سبيل الله-تعالى                   |
| ۲ ٤ | القضية الرابعة: قضية التشكيك في إلهية القرآن                |
| ۹١  | خاتمة                                                       |
| ۹۳  | المصادر والمراجع                                            |