

مع اختراق طبقة الأوزون بسبب التلوث الكبير الناتج من مداخن المصانع وعوادم السيارات، وخاصة في الدول الصناعية الكبرى؛ تزداد حرارة الشمس لتلهب أراض واسعة في هذا العالم ليزداد الجفاف، ويهلك الحرث والنسل.

هذه الصورة التي يراها أبناء هذا العصر عياناً ولا ينكرونها، تقابلها صورة جفاف أكبر في النفوس بعد اختراق طبقة التقوى والمراقبة، بسبب تلوث النفوس بالمعاصي والانغماس بالشهوات، لتتدفق عبر ذلك الحاجز المثقوب أشعة الغفلة ولهيب القسوة.

فيحدث الجفاف الكبير في الأرواح، ولا منقذ لها إلا قطرات الإيمان، وسيل العزائم والهمم العالية: ﴿فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَرَّتُ وَرَبَتُ وَأَنْبَتَتُ مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ (أَنَّ) ﴿ وَالحِج: ٥].

إن سلسلة المنتقى الإيماني التي يكتبها أخي الحبيب د. علي بن حمزة العمري ما هي إلا تحسين لهذا القطر

الإيماني الذي يسبب بإذن الله عودة الانتفاضة لتلك الأرواح الجافة، والعزائم المريضة، والهمم الجامدة.

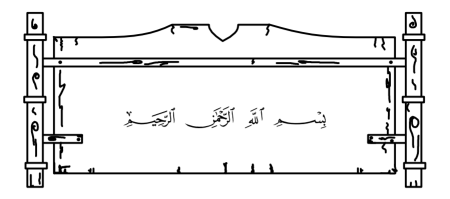
لقد أحسن أخي الحبيب د. علي العمري اختيار الكلمة الطيبة، والعبارة الجميلة، وذلك عبر اختيار المواقف من بطون أمهات الكتب، وربط الماضي بالحاضر باختيار عبارات السلف والمعاصرين من الدعاة، فالجميع ينهلون من منبع واحد.

لقد كانت الريادة للرعيل الأول بسبب أخذهم من هذا المنبع الأصيل، ولن تكون لنا ريادة ما لم نقتف آثارهم، «تركت فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا بعدي، كتاب الله وسنتى..»(١).

عبدالحميد جاسم البلالي



<sup>(</sup>۱) أخرج هذا الحديث بألفاظ متقاربة الحاكم في المستدرك (۱۷۱/۱)، والبيهقي في السنن الكبرى (٩١/١٥).



هذه موعظةٌ تربويةٌ إيمانيةٌ تمسُّ حياةً كلِّ مسلم يؤمن بالله سبحانه وتعالى ويستشعر عظمته ويراقبه ويخافه، ويعلم أنه سبحانه وتعالى مطلع على سريرته، وأنه لا يخلو الإنسان أيَّ خلوة إلا ويعلم الله حاله، فإن كان محسناً ظهرت دلائل الإحسان فيه، وإن كان مسيئاً ظهرت دلائل الإحسان فيه، وإن كان مسيئاً ظهرت دلائل الإساءة عليه.

ومن رحمة الله تعالى أنه يعفو ويسامح، ويغفر لكل من رجع إليه وآب، ولكنَّ العبد إذا تجرأ عليه ونسي عظمته وتمادى، فإنه قد يمهله ولكن لا يهمله، فلربما أتت عقوبته وكانت جرحاً لا يمكن للإنسان أن يداويه!

وفي الحديث القدسي الذي رواه الديلمي والرافعي، يقول الله تعالى: «يا ابن آدم؛ ما تنصفني؛ أتحبب إليكَ بالنعم وتتبغَضُ إليَّ بالمعاصي، خيري مني إليكَ منزل وشرُكَ إليَّ صاعد، ولا يزالُ ملَكُ كريمٌ يأتيني عنكَ كلَّ يوم وليلة بعمل قبيح، يا ابن آدم؛ لو سمعتَ وصفكَ من غيركَ وأنتَ

## لا تعلم من الموصوف لسارعت إلى مقته»(١).

هذا هو الله الرحمان الرحيم بعباده، يعلم أنهم يخطئون ويذنبون ولكنه سبحانه وتعالى يمهلهم علّهم أن يستغفروا ويؤوبوا.

الإحساس بالذنب أمرٌ قليل من يتفطن إليه، وتظهر دلائل الخوف على صاحبه، لتعود النفس إلى بارئها بمجرد أن تمس ذنبًا أو خطيئة.

وقد قيَّدتُ رسالة (الإحساس بالذنب) موعظة لنفسي وكل مسلم بمداد قلبي قبل مداد قلمي.

أسأل الله أن يمنَّ علينا بصلاح القلب، والثبات على الأمر، والعزيمة على الرشد، وأن يحيينا بمعرفته، والإحساس بالذنب كلما أخطأنا، وأن يوفقنا للتوبة النصوح.

<sup>(</sup>۱) ورد الأثر في شعب الإيمان برقم (٤٥٨٩) عن مالك بن دينار قال: قرأت في بعض الكتب أن الله عز وجل يقول:... إلخ، وعنه أيضاً رواه أبو نعيم في الحلية (٣٧٧/٢)، وكذلك أبو بكر القرشي في الشكر (ص١٩)، وروي في المجالسة وجواهر العلم (ص٣٧) عن وهب قال: قرأت في بعض الكتب...، إلخ، وكذلك الحلية (٢٧٤) وفيض القدير (٤/٤٤) وقد ورد مرفوعاً بسند فيه جهالة كما في التدوين (٣/٤) وروي في الفردوس (٥/٢٣٢) عن علي بن أبي طالب، وهو في كنز العمال (٣٣٨/١٥). وقد استأنس به المناوي في فيض القدير، وابن القيم في الزاد وغيره.



إن الإحساس الحقيقي بالذنب يمسُّ شغافَ القلب، فيوقظُ الغافل، ويُنبِّهُ الساهي، ويرحمُ النفس الضعيفة، ويعيدُ الإنسانَ إلى وعيه ورشده ولو كان صالحاً! يترجمُ لنا هذه المعانى أحد الدعاة قائلاً:

«... كان شاباً صالحاً من أهل الخير والدعوة، يشتغل بقضايا الناس العامة والخاصة، وعليه طابع الربانية المشرق!.. شاب صالح في عنفوان شبابه، من خيرة الناس والدعاة والصلاح.. قادته غريزته في لحظة ضعف عارضة، وغفلة قلب طارئة.. فتورط في معصية، ثم أفاق فجأة ليجد نفسه قد تلوث بعد طهارة، وانحرف بعد استقامة، وغوى بعد رشد!.. وأحس بمرارة المعصية بعد أن ذاق حلاوة الطاعة، فاعتكف في بيته أياماً يبكي على نفسه، ويتقلب على جمر الغضى... ضاقت عليه الأرض بما رحبت، وضاقت عليه نفسه، فلم يعد يلقى أحداً، ولا يخرج من حجرته، حياءً من ربه، وخجلاً من نفسه،

وفِراراً من إخوانه، مع أن أحداً منهم لم يعلم ما حدث له غيرى أنا.

فكتبت إليه رسالة أُذكره بفضل التوبة والرجاء في مغفرة الله، وذكر تُه بحديث الرسول الكريم في: «من سرته حسنته وساءته سيئته فهو مؤمن» (١)، وقول علي شهد: «سيئة تسوؤك خير من حسنة تعجبك» (٢)، وقول ذاك الصالح: «معصية أورثت ذلاً وانكساراً خيرٌ من طاعة أورثت عجباً واستكباراً» (٣) .

إنه رجع بحمد الله إلى ربه، وآبَ إلى نعمة الإيمان والصلاح، ولكنَّ مرارة القسوة ما زالت في قلبه، إنه مسكين تقيد بالعفة طويلاً، وجرَّبَ خلعَ القيد، وتذوقَ مرارة الانزلاق وراء الشهوات، فخاضَ معصيةً، فماذا جنى من لحظة معصية في فترة، وكيف عادت عليه مرارة الندم، وماذا حدث له من قصة مأساوية نفسية؟.

<sup>(</sup>۱) جزء من حدیث أخرجه الترمذي برقم (۲۱۹۰) عن عمر بن الخطاب الله مرفوعاً، وقال عنه الترمذي: هذا حدیث حسن صحیح غریب من هذا الوجه، ورواه الحاکم في المستدرك (۳۸۷)، وقال: صحیح علی شرط الشیخین، ووافقه الذهبی، وصححه ابن حبان (۲۷۲۸).

<sup>(</sup>۲) رواه الدينوري في المجالسة وجواهر العلم (۳٦۸) من كلام هشام بن حسان وروى بمعناه عن مطرِّف وأبي حازم.

<sup>(</sup>٣) شرح الحكم العطائية لابن أبي الدنيا (٨٢/١)، وتاريخ بغداد (٢٠/١٠).

<sup>(</sup>٤) التربية الإسلامية ومدرسة حسن البنا، يوسف القرضاوي (٣٧).

## حول هذه الخطيئة يقول أحد الشعراء واصفاً حاله(١):

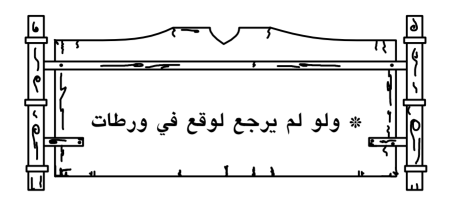
وفى صَمْته ضجة الأضلع فكانت أمر من المَصْرع فلا تَعتذرْ لي فلمْ تُقنعي نِهايته وهُولم يَهْجَع ويَنسلُّ من مَبْسَم المَطْلَعُ كسير القُوى ذابلَ المَدمَع ورائحةُ الإثم في المَضجَع

جريحُ الإبا صامتٌ لا يَعِي وفى صدره نَدمٌ جَائعٌ يَلوكُ الحنايا ولمْ يَشبَعُ تهدده صيحة الذكريات كما هدد الشيخ صوت النّعي ويُصغى ويُصغى فلمْ يَستمع سوى هاتِف الإثم في المَسْمع ولم يستمعُ غير صوت الضمير يناديه من سرّه الموجع فيشكو إلى منْ وما حوله سوى الليل أو وحشةِ المخدع كئيبٌ يخوِّفُه ظُلْمُه فيرتاعُ من ظلَّه الأَرْوعَ وفى كلِّ طَيْفٍ يرى ذنبَه فماذا يقولُ وما يَدَّعِي فَيُملى على سرِّه قائلاً أنا مجرمُ النفس والمطمع أنا سارقُ الحبِّ وحدي أنا خبيثُ السقا قذِرُ المرتعَ توهمتها حلوةً كالحباة أنا مجرمُ الحُبِّ يا صاحبي ولا لا تقُلْ معَك الحبُّ بَلْ جريمتُه والخطايا معي ومالَ إلى الليل والليلُ في وقد آن للفجر أن يَستفيق وكيفُ ينامُ أُثيمُ الهوى وعيناهُ والسُّهدُ فَي موضع فألقى بجُشّتِه في الفراش تُرى هل ينام وطيفُ الفجور وفى قَلْبه ندمٌ يستقى دماه وفى خُزنه يَرْتعى

<sup>(</sup>۱) ديوان البَردُّوني (۱۰۲/۱).

وفي مُقلتيه دموعٌ وفي حشاهُ نحيبٌ بلا أَدْمُع فماذا يُلاقى وماذا يُحس وقد دَفَنَ الحُبَّ في البلقع وعادَ وقد أودعَ السِّر من حناياه في شرِّ مستودع فماذا يعاني ألا إنه جريح الإبا صامت لا يعي





هكذا عُجلت له العقوبة وأحس بالتعب والألم، وتذوق مرارة الذل والندم، وأحس بعذاب المعصية!

وشرُّ العذاب عذاب من عاقبه الله وخذله، فلم يستشعر خطأه، فيحرم حينها أعز وأجل نعمة وهي أن يستشعر كلام الله. يقول سفيان الثوري رحمه الله تعالى في قوله جل جلاله: ﴿سَأَصْرِفُ عَنْ ءَايَتِيَ ٱلَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ [الأعراف: ١٤٦]، قال: (هم المذنبون المسرفون المتكبرون في الأرض بغير الحق، يصرف الله عنهم فَهْمَ القرآن فلا يتدبرونه)(١) وهذه من أخطر العقوبات التي يُعاقب بها الإنسان، أنه يقرأ القرآن فلا يستشعره ولا بتدبر ما فهه!

ومن العقوباتِ الخفية الأخرى أنه قد يقع في خطأ ثم يعود فيه مرة ثانية، كما قال سهل بن عاصم: (عقوبةُ الذنب

<sup>(</sup>۱) ذم الدنيا، لابن أبي الدنيا (۱٤١/١).

أن تذنبَ مرةً أخرى)(١)، وقال محمد بن واسع: (الذنب على الذنب هكذا حتى يُميتَ الله هذا القلب)(٢)، فهي ذنوب إثر ذنوب، ومعاص إثر معاص حتى تتراكم على صاحبها فيموت قلبه، والعياذ بالله.

ثم إن صاحبَ الذنوب يجد الضنك والحرَج، ليسَ مع نفسه بل حتى مع إخوانه، كما قال خطّاب العابد كَاللَّهُ: (إن العبدَ ليذنبُ الذنبَ فيما بينه وبين الله فيجيء إخوانه فيرون أثر ذلك عليه)(٣).

ومن العقوبات التي يُعاقب بها هذا الإنسان عندما يُكثر من الخطايا والمعاصي ولا يَستشعر ما وصل إليه من حالة أن يُسلب منه قلبه الذي يَستشعر من خلاله، كما ذكر سحنون المالكي وَخَلَلْتُهُ أنه جلس يوماً على شاطئ نهر دجلة، فأخذَ عود عصا، فضربَ قدميه وهو يقول بعد أن أخطأ مرةً:

كَانَ لِي قَلَبُ أَعِيشُ بِه ضَاعَ مني في تَقَلُّبِه ربِّ فَاردده عَلَيَّ فَقَد ضَاق صدري في تطلُّبِه وأَغِثْ ما دام بي رمتُّ ياغِيَاثَ المستغيث به (٤) ثم إنَّ ذلَّ المعصية سيبقى يُحيط به ويأسره كلما تحرك

<sup>(1)</sup> العقوبات، لابن أبي الدنيا ( $\Lambda/1$ ).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (١/٧٥).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١/٧٥).

<sup>(</sup>٤) صفة الصفوة، لابن الجوزي (٢/٢٧).

من مكان إلى مكان، ومهما حاول أن يفر، أو حاول أن يُسافر أو ينطلق إلى أي ميدان في الحياة فلا بد أن تحيط به هذه الهموم والأكدار، كما قال الحسن البصري: (وإن هَمْلَجَتْ بهم البراذِينُ، وطَقْطَقَتْ بهم البغالُ، إنَّ ذل المعصية لفي قلوبهم، أبى الله وَعَلَلُ إلا أن يُذِلَّ من عصاه)(١).

وذلك أن من أطاع الله تعالى وخافه فقد والاه، ولا يذل من والاه ربه كما في دعاء القنوت «إنه لا يذل من واليت ولا يعز من عاديت»(٢).

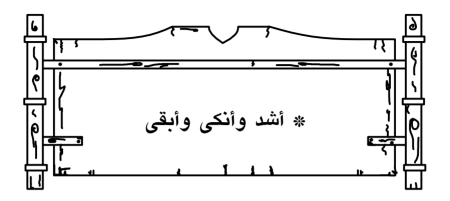
والمذنب المسرف على نفسه يعيش الليل والنهار في ذل، كما قال سليمان التيمي: (إن الرجل ليذنب الذنب في السر ويظن أن لم يره أحد فيصبح الصباح وعليه مذلة الذنب)<sup>(٣)</sup>، فيرى نفسه ضائقة حرجة، علماً أنه فعل ما فعل في السر، ولكن أراد الله سبحانه وتعالى أن يعاقبه على هذه المعصية!.



<sup>(</sup>١) الجواب الكافي (٣٨/١)، وإغاثة اللهفان، لابن القيم (٨/١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود (۱٤۲٥)، والترمذي (٤٦٤)، والنسائي (٣/ ٢٤٨)، وابن ماجه (١١٧٨) عن الحسن بن علي شه قال: علمني رسول الله كلمات أقولهن في الوتر: «اللهم اهدني فيمن هديت...» الحديث. قال الترمذي: هذا حديث حسن. اه.

<sup>(</sup>٣) العقوبات، لابن أبي الدنيا (٨/١).

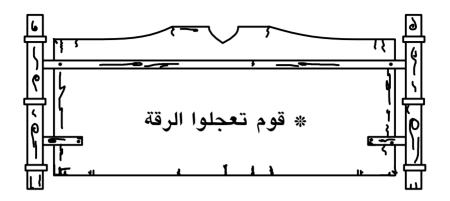


ثم أن العقوبة ليست في الدنيا وحدها، بل إن العقوبة في الآخرة، يراها ويستشعرها، ولولا عقوبة الآخرة، ولولا ما فيها من ألم وأحزان وأكدار لفعل الإنسان ما فعل في الدنيا، ولكن لأن ذلّ المعصية مصاحب في الدنيا، وعقوبتها آجلة في الآخرة حرص فقهاء القلوب وملوك الآخرة على تربية نفوسهم وتقييدها بطاعة الله، ومن هنا كان عمر بن الخطاب في يقول: (من خافَ الله لمْ يَشْفِ غَيظه، ومن اتقاه لم يَصنعُ ما يريد، ووالله يا قوم لولا يوم القيامة لكان غير ما ترون)(١).

وسر تفاوت حب الناس وقبولهم لأي إنسان، إنما هو لنيته الصالحة، وما يكته في نفسه من أسرار العبودية والخشية والصدق مع الله.

فالأمر ليس بكثرة العمل، إنما الأمر بما وقَرَ في القلب!

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين، للغزالي (١٨٤/٤).



وإذا ما قلت ذنوب الإنسان، واستشعر خطرها فإن الله يبارك له في خطواته، ويريه بمحض فضله خيراً كثيراً، وأعظم هذا الخير أن يرق القلب، وترتاح النفس؛ فيعيش الإنسانُ حياة طيبة، تبشّر بعاقبة أطيب بدرجات يوم الآخرة؛ كما قال الإمام مكحول كَالْمَالُهُ: (أرق الناس قلوباً أقلّهم ذنوباً)(۱). وهذا قانون من قوانين الإيمان لا يمنحه الله إلا لمجاهدي النفوس، والمتذللين لعلام الغيوب.

وإن هذا التوفيق منحة ربانية للمتقين تظهر دلائلها وأسرارها، يخبرنا بتجارب هذا القانون التربوي رجل من قريش يروى عن أحد شيوخها الصالحين قائلاً:

«كان شيخ هاهنا من قريش سريعُ الدمعة كثيراً وعلمته من المتهجدين، كان قليل الآثام، معتزلاً للأنام، فذكرته يوماً لبعض مشايخه.

<sup>(</sup>۱) العقوبات، ابن أبي الدنيا (۱/۷۰).

فقلت له: إن هذا الشيخ يقومُ الليل طويلاً ووالله ما أظن إلا أنه اقترف إثماً قليلاً، ثم هو يبكى الدهر.

فقال لي الرجل: ما ينبغي أن يكون مثله قليل الذنب إلا هكذا، يفتح الله على قلبه فيكون ندي العينين دهراً.

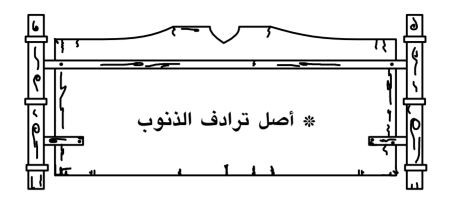
قلت: وكيف ذاك؟

قال: لأن البدن إذا عري عن الذنوب دقّ، فكذلك القلب إذا قلت خطاياه رقّ $^{(1)}$ .

فهذه رحمات وتوفيقات ونفحات من الله جل جلاله يفتح بها على قلب هذا الإنسان، فكلما قلت الذنوب والمعاصي كلما رق القلب وارتاح الضمير.



<sup>(</sup>١) الرقة والبكاء، لابن أبي الدنيا (٧٥).

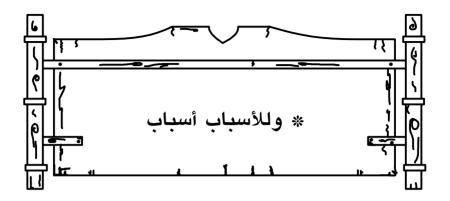


وهذه الذنوب المتراكمة التي نستشعرها بين فينة وأخرى لها أسباب أدت إلى تراكمها حتى أصبحت كالجبل في القلب.

يقول أحد الصالحين: (أصل ترادف الذنوب وكثرتها إغفال مراقبة الله، وإهمال محاسبة النفس، وتأخير التوبة، والتسويف بالاستقامة، وترك الاستغفار والندم)(١).

وما نعلم أعظم من رسول الله هي عندما «كان يستغفر الله في اليوم والليلة أكثر من سبعين مرة»(٢)، فهو رجل غفرت له ذنوبه كلها ما تقدم منها وما تأخر، ومع ذلك يُعلّم الأمة أنه يستغفر الله عَجْكٌ هذا الاستغفار الكثير.

<sup>(</sup>١) الجواب الكافي (٨٢/١).



إن هذه الأسباب الخمسة ينتجها حب الدنيا وإيثارها على أمر الله تعالى، وغلبة هوى النفس، وهذا هو معنى قوله تعالى: ﴿ وَلِكَ بِأَنَّهُمُ السَّكَابُولُ الْحَيَوْةَ الدُّنْيَا عَلَى الْلَاخِرَةِ ﴾ [النحل: ١٠٧].

وكُمْ سمعنا وشاهدنا وعايشنا من يفعلون المنكرات، ويتجاوزون الحدود، ويقتحمون الحمى، ويعطلون شرع الله، فإذا ما ذُكِّروا، حوَّلوا أخطاءهم لغيرهم، وتذرَّعوا بغلبة الجنَّ على تصرفاتهم وحماقاتهم! ولو أنهم ستروا أنفسهم، وعادوا إلى ظلال التوبة، وجلسوا مع أنفسهم لحظات صدق، لما طالت غربتهم، ولا هانت عليهم أنفسهم، ولم تستسلم جوارحهم، ولا غاب عن حسهم يوماً ﴿إِنَّ عَذَابَ رَيِّكَ جوارحهم، ولا غاب عن حسهم يوماً ﴿إِنَّ عَذَابَ رَيِّكَ الطور: ٧].

ولن ينجوا من الكره في الدنيا، والسآمة في النفس، والمساءلة في الآخرة إلا إذا فتشوا في أسباب هلاكهم، ومداخل شياطينهم، وحينها فقط سيدخلون في سلك المؤمنين

الذين جعلوا رقابة الله ثم رقابة النفس أولى أعمالهم، وهي سر فلاحهم وسعادتهم وحب الخلق لهم.

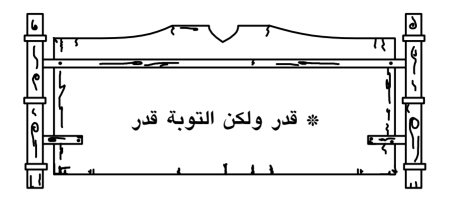
أولئك الذين يعيشون معنى الرقابة الربانية حبأ وسترأ وحماية، بل وتسلية ومودة:

كأن رقيباً منك يرعى خواطري وآخر يرعى ناظري ولسانى وما البغض اسلى عنهم غير أنني وجدتك في كل الجهات تراني (١)

فما نظرت عيناي دونك منظراً لغيرك إلا قلت قد رمقاني ولا بدرت من في بعدك لفظة لغيرك إلا قلت قد سمعاني ولا خطرت من ذكر غيرك خطرة على القلب إلا عرجا بعناني إذا ما تسلى القاعدون عن الهوى بنكر فلان أو كلام فلان وجدت الذي يسلى سواي يشوقنى إلى قربكم حتى أمل مكانى وإخوان خير قد سئمت حديثهم وأمسكت عنهم خاطري ولساني



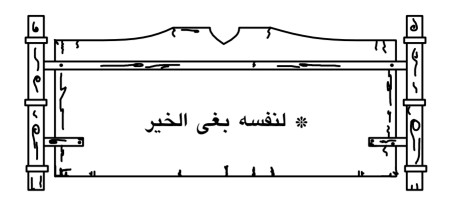
<sup>(</sup>١) رحلة إلى الجنة، لطف الله حاتم، (٧٣).



إن هذه الذنوب والمعاصي لا بدّ للإنسان من الوقوع فيها كما ثبت عن النبي في أنه قال: «ما من عبد مؤمن إلا وله ذنب يعتاده الفينة بعد الفينة، أو ذنب هو مقيم عليه لا يفارقه حتى يفارق الدنيا، إنَّ المؤمنَ خُلق مفتَّناً تواباً نَسَاءً، إذا ذُكِّر ذَكَر»(١). كأنها مطاردات شيطانية يحاول أن يوقعه في الفخ، ولكن الخطير هو الاستمرار والإصرار، فهذا الخبر النبوي يصرح بأن الذنب الذي كان يلازم عليه العبد هو بين فينة وأخرى، كلما أخطأ العبد استغفر الله وكل فيعود مرة ثانية فيستغفر، ثم يعود مرة ثالثة فيعاوده الذنب، وهذا هو معنى المجاهدة، وبالتالي يعامله الله على قدر مجاهدته، وعلى قدر نبته وحرصه على أن لا يقع في الخطأ.



<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في الكبير (۱۲٤٥٧) وفي الأوسط (۸۹/٦)، والبيهقي في الشعب (۱۹/۵) عن ابن عباس ، وصححه الألباني في الصحيحة (۲۲۷٦).



ومن لطف الله أن نعلم أن هذا العبد لما أخطأ في المعاصي وزلَّ في هذه الدنيا ولم يكن غافلاً عن الله وأنه يعلم ذنوبه وخفاياه، وأنه أخطأ وغلبته نفسه وهواه، ومع هذا فهو خائف مشفق من يوم الحساب، فإن الله سبحانه وتعالى يريه حينها لطفه ورحمته، فيقلب تلك السيئات إلى حسنات،

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم (۱/۱۹)

ويعامله بالحسنى: ﴿إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَكَمَلًا صَلِحًا فَأُولَكِيكَ يُبَدِّلُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِهِمْ ﴾ [الفرقان: ٧٠].

ويتجدد معنى الخوف من يوم الحساب وأثره في عمل الإنسان كما في خبر النبي في المروي في الصحيحين عن أبي هريرة في أن النبي في قال: «كان رجل يسرف على نفسه فلما حضره الموت قال لبنيه: إذا أنا مت فأحرقوني، ثم الخروني في الريح، فوالله لئن قدر الله علي المعذبني عذاباً ما عذبه أحداً فلما مات فُعِلَ به ما طلب، فأمر الله الأرض فقال: اجمعي ما فيك، ففعلت، فإذا هو قائم.

فقال: ما حملك على ما صنعت؟

قال: خشيتك يا رب.

فغفر له»(١).

هكذا بكل جلاء ووضوح عندما يصل الإنسان إلى درجة الاستشعار أن الله جل جلاله يعلم حاله ويعلم أخطاءه وإسرافه وذنوبه وتعديه، ولم يَنْسَ الله وقدرته، فإنه قريب حينئذ من رحمة الله، وهذا ما حداه أن يعترف بكل خوف وذلة قائلاً: «خشيتك يا رب».

إنها خشية الخوف والرجاء، خشية الندم والفضيحة،

<sup>(</sup>۱) البخاري (۳۲۹٤)، ومسلم (۲۷۵٦).

خشية القوة والعظمة، خشية الغضب والعقوبة، خشية السؤال والحساب، خشية الموقف والمصير، خشية المَلِك الجبار، «خشيتك يا رب» وكفى.

ومن آثار هذه الخشية الخوف من أن يأتي يوم القيامة وللناس عليه حجّة في إيقاعهم في الذنب، واستدراجهم إليه.

وهذا ما نبّه إليه الإمام سفيان الثوري بقوله: (لأن أُذنب سبعينَ ذنباً فيما بيني وبين الله أهونُ عليّ من أن أذنب ذنباً واحداً فيما بيني وبين الناس)(١).

وفي الحديث الصحيح: «بينما كلبٌ يطبق بركيَّةٍ كاد يَقْتُلُه العطش إذ رأته بغيِّ من بغايا بني إسرائيل فنزعت موقها فسقته فغفر لها به»(٢).

إنها امرأة بغي، امرأة متعدية، ولكن قد يكون منها الخوف، والذل لله سبحانه وتعالى. وما يدري الإنسان متى تصيبه رحمة الله، وكل قلوبنا بين إصبعين من أصابع الرحمان يقلبها كيف يشاء!

وهذا ما يجعلنا نلح بالاستغفار والتوبة، والإطراح بين يدي الله وهني نسأله الثبات والرحمة، والتجاوز عن الخلل، ونكرر ذلك مرة ومرتين كل يوم وندعو:

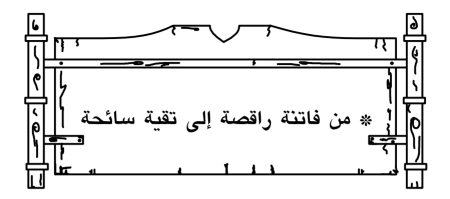
<sup>(</sup>١) قصر الأمل، لابن أبي الدنيا (٢/١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٢٨٠)، ومسلم (٢٢٤٥) عن أبي هريرة عظم.

إلهي تحمّل نا ذنوب عظيمة أسأنا وقصّرْنا وجُودُك أعظمُ سترنا معاصينا عن الخلقِ جملة وأنت ترانا ثم تعفو وترحم لك الحمدُ عامِلْنا بما أنت أهله وسامح وسلّمنا فأنت المُسَلّمُ

نقولها مع الخشية والانكسار، ثم مع تمام الضراعة والتوسل، فإذا نزلت منا دمعة كان نزولها إذناً لنا أن نأمل ونطمع فيما عند الله.





يضرب لنا أحد الصالحين الأخيار من العلماء المحدثين في بلاد الشام الشيخ العلامة بدر الدين الحسني مثلاً في حسن الدعوة للمعرضين، وأن الله سبحانه وتعالى لم يغلق بابه عن أحد من الناس.

في شهر رمضان قال الشيخ لبعض تلاميذه: اذهبوا إلى مرقص سأخبركم عنه، وهناك امرأة تعمل فيه، فسلموا عليها وأبلغوها بأنَّ الشيخ يطلب الدعاء منك!، فذهب مجموعة من طلابه، فطرقوا الباب فخرجت امرأة.

فلما رأت العمائم والثياب قالت: ماذا تريدون؟

قالوا: نريد فلانة.

فقالت: ما شأنكم بها؟

قالوا: هنالك رسالة من شيخنا الشيخ بدر الدين الحسنى لها.

فجاءت هذه المرأة وقد التحفت بملابسها وسألتهم عن سبب المجيء. قالوا لها: شيخنا بدر الدين الحسني يسلم عليك ويقول لك: ادعى لنا!!

يا للعجب، إنها امرأة مخطئة عاصية ولكنها تنتظر من يدلّها على الله، فلما سمعت هذه المقولة سقطت دموعها، فكانت توبتها بعدئذ برحمة الله.

كيف استشعر هذا العالم الجليل أن مسؤولية الداعية ليست إيذاء المذنبين ـ وإن استحقوا ذلك ـ بل مسؤوليته هي سلوك السبيل الأقرب إلى تحصيل الفائدة المرجوة، وأهم هذه الفوائد معرفة الله.

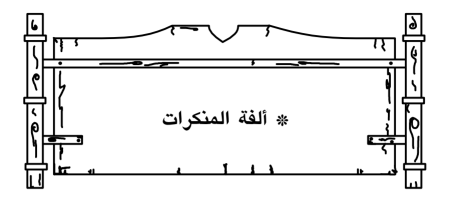
إنه يستشعر أن هؤلاء أخطؤوا وأسرفوا فجاء دوره ليخرج الناس من الظلمات إلى النور.

وجاء في موطأ الإمام مالك أَنَّ عِيسى ابْنَ مَرْيَمَ كَانَ يَقُولُ: «لاَ تُكْثِرُوا الكَلاَمَ بِغَيْرِ ذِكْرِ الله فَتَقْسُو قُلُوبُكُمْ. فَإِنَّ اللهَ لَقُلْبُ القَاسِيَ بَعِيدٌ مِنَ الله وَلَكِنْ لاَ تَعْلَمُونَ. وَلاَ تَنْظُرُوا في ذُنُوبِ النَّاسِ كَأَنَّكُمْ أَرْبَابٌ. وانْظُرُوا فِي ذُنُوبِكُمْ كَأَنَّكُمْ عَبِيدُ. فَإِنَّمَا النَّاسُ مُبْتَلًى وَمُعَافًى. فَارْحَمُوا أَهْلَ البَلاَءِ واحْمَدُوا الله عَلَى العافِيةِ»(١).

<sup>(</sup>۱) الموطأ (۹۸٦/۲) وورد مثل هذا عن النبي الله بلفظ: «لا تكثر الكلام بغير ذكر الله قسوة للقلب، وإن أبعد الناس من الله القلب القاسي». أخرجه الترمذي (۲٤۱۱) عن ابن عمر الله. قال الترمذي: هذا حديث حسن غريب.

إنَّ الشعور بالذنب والإحساس بالخطأ البوابة الأولى من أبواب التوبة، والطريق الأول من طرق الأوبة والعودة إلى الله.





إن الإحساس بالذنب ينافي الإصرار؛ فإن السبب الذي يجعل الإنسان يخوض في المعاصي ويكررها ويتابعها، وينسى قدرة الله وعظمته وأن الله مطلع عليه، هو ألفة المنكرات والمعاصي فيصبح القلب مستأنساً بها، ومن هنا قال أبو الحسن الزيات كَاللَّهُ: (والله لا أبالي بالمنكرات والبدع، وإنما أخاف من تأنيس القلب بها)(١).

فالبدع والمنكرات خطيرة، ولكن الأخطر من وجودها أن يقبلها الإنسان، ويستأنس بها، ويظنها أمراً عادياً؛ لأن الأشياء إذا توالت مباشرتها أنست بها النفوس، وإذا أنست النفوس بالمعصية قل أن تتأثر بغيرها. هكذا يُبتلى الإنسان فيعيد المعصية تلو المعصية حتى يألفها القلب ولا يظن أنه فعل شيئاً، يؤخر الصلاة عن وقتها كأن الأمر شيء طبيعي، يخطئ في حق إخوانه، يمد يده عليهم أو يكذب أو يغتاب،

<sup>(</sup>١) الرضا عن الله وقضائه، لابن أبي الدنيا (١/٦٥).

يختلي بنفسه في خطأ ويتجرأ بنظرة محرمة وتتمادى نفسه وكأن شيئاً لم يكن!!

ولذا قال ابن الجوزي في كلام خطير: (اعلم أن من أعظم المحن على القلب الاغترارُ بالسلامة بعد الذنب؛ فإنَّ العقوبة من الله تتأخر وقد تكون العقوبة في سَلْب الدِّين وطمس القلب وسوء الاختيار للنفس، فيكون من آثارها سلامةُ البدنِ وبلوغُ الأغراض)(١).

فهو يحقق أعماله كلها، قد ينجح في دراسته، قد يجد من يسلم عليه ويثني عليه، قد يجد شيئاً من هذا، ولكنه لا يحس بالطمأنينة، والراحة النفسية، وتغرّه الأعمال الظاهرة فينسى ما فاته من أجر، ولا يستشعر أن هذا الحرمان من الأجر عقوبة من الله.

وللعقوبة أحزان تبعث برسائلها لمن أراد أن يتذكر: «ومن أمثال العقوبات التي يعاقب بها بعض الصالحين أن لا يوفق البعض لصلاة الفجر والعصر زمناً طويلاً حتى يألف هذا الذنب ويألف تلك العقوبة، فما يعود يشعر بوخز الضمير وألم الذنب بينما كان الرعيل الأول يعود بعضهم البعض عندما تفوت أحدهم صلاة الجماعة.

<sup>(</sup>١) صيد الخاطر (١٨١/١).

ومن تصل فيه الحال إلى درجة انعدام الإحساس بعقوبة الذنب فهذا على خطأ كبير، إذ ربما أدى ذلك إلى ضلاله ورجوعه إلى طريق الخطأ، لأن (الذنوب جراحات وربَّ جُرح وقع في مقتل)(١).



<sup>(</sup>١) الفوائد (١/١٤).



وكان السلف في إذا أخطأ أحدهم يعتريه الخوف الحقيقي ويخشى على حسناته من الضياع، لذا: (كانوا أصحاب قلوب يقظة لا يعرف الران إلى قلوبهم سبيلاً، وما أفسد شيء من حب الدنيا أجهزة الإحساس في قلوبهم بل إن إحساس أحدهم بالذنب يصل به إلى أن يتذكر ذنباً أذنبه قبل أربعين سنة، ما زال يحس بأثره)(١).

روى عُبيدالله بن السَّرِي قال: قال ابن سيرين: (إنّي لأعرف الذنب الذي حُمل عليَّ به الدَّين ما هو. قلت لرجل منذ أربعين سنة: يا مفلس، فحدثت به أبا سُلَيْمَان الدَّارَاني فقال: قَلَّتْ ذنوبُهم فعرفوا من أين يُؤْتَوْنَ، وكثرت ذنوبي وذنوبك فلسنا ندري من أين نؤتى)(٢).

وقال محمد بن سَعْد: (سألتُ الأنصاريّ عن سبب

<sup>(</sup>١) واحات الإيمان، البلالي (٢٩).

<sup>(</sup>٢) صفة الصفوة (٣/٢٤٦).

الدَّيْن الذي ركب محمد بن سيرين حتى حُبِس؟ قال: اشترى طعاماً بأربعين ألفاً، فأُخْبِر عن أصل الطعام بشيء، فكرهه فتركه أو تصدَّق به، فَحُبسَ على المال)(١).

وقال هشام: ترك محمد أربعين ألفاً في شيءٍ ما يرون به اليوم بأساً.

هكذا كان الجيل الأول يعرف المداخل الحقيقية التي عليه، ويتذكر ذنوبه القليلة ولو قبل أربعين سنة، ويحس بألمها، لأنها كانت معصية لله. وما يستطيع أحد منا أن يتذكر ذنبا مضت عليه كل هذه السنين إلا رجل قد قلت ذنوبه فاستطاع أن يحصيها، لذلك عندما أخبر عبيدالله بن السري أبا سليمان الداراني بذلك قال: (قَلَّتْ ذنوبهم فعرفوا من أين يُؤتون، وكَثرت ذنوبي وذنوبك فلسنا ندري من أين نُؤتى)(٢).

هكذا كانوا يحسون بالذنب بربطه بالبلاء الذي يصيبهم، فقد روي عن أحد السلف: (أن رجلاً شتمه فوضع خده على الأرض وقال: اللَّهم اغفر لي الذنب الذي سلطتَّ هذا به عليَّ)(٣). إنها درجة إيمانية راقية، جعلته يربط ما أصابه من سب وشتم بذنب ربما وقع فيه!(٤).

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم (١١٠/١).

<sup>(</sup>٢) صفة الصفوة (٣/٢٤٦).

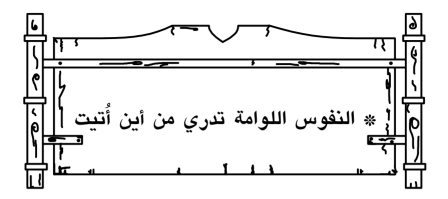
<sup>(</sup>٣) العقوبات، لابن أبي الدنيا (١٤/١).

<sup>(</sup>٤) واحات الإيمان (٢٩).

وَيْكَ يا قلبُ، أَيُّ وهم عَراكا فتغاضيت لاهياً عن هُداكا وتجرأت في ارتياد المعاصي حينما غاص في المعاصي سواكا اتق الله أيها القلب، واحذر إن رب السماء حي يراكا(١)

22 22 22 23 24 25

<sup>(</sup>۱) سليم زنجير، ديوان نعيم الروح (١٥٢).



وكانوا حتى إذا لم يوفقوا لطاعة الله عَلَى ربطوا ذلك بذنب ربما اقترفوه، فعن أبي داود الحفري قال: (دخلت على كَرْز بن وبْرة بيته فإذا عيناه تدمعان، فقيل له: ما لك؟ فقال: إن بابي لمغلق، وإن ستري لمشبل، ومنعت جزئي أن أقرأه البارحة، وما هو إلا من ذنب أذنبته)(١).

إن حرمان قراءة جزء من القرآن كل يوم هو بسبب الذنب، ولا يحتاج الأمر إلى طول توسع. إنه قانون إيماني واضح، إما الطاعة وإما المعصية، إما الذل وإما الإكرام من الله جل جلاله، لماذا يوفق قوم فيقرأون الجزء والجزأين والثلاثة والخمسة كل يوم؟ ولماذا لم يوفق البعض حتى في ركعتين من قيام الليل؟ وما ذلك إلا لأن استشعار مراقبة الله في قلوبهم دائمة.

إن استشعار الذنب ليس فقط في المعصية الظاهرة كأن

<sup>(</sup>١) صفة الصفوة (٣/١٢٢).

تخلو بحرام، أو أن تقول حراماً، أو أن تفعل حراماً، ولا هو فقط في ترك الطاعة المقتصرة عليك كأن تفرط في فرض من فروض الأعيان. كَلاً. إن استشعار الذنب في ذلك كله، ولكنه يتعداه إلى العبادات الدعوية والأعمال الخيرية، في تأخرك عن الطاعة، وفي تأخرك عن الإقدام لنصرة المسلمين، وفي ترك معاونة الأخيار على البر والتقوى بعد ما أمرك الله بذلك، وفي خذلانك لإخوانك المسلمين. ومن كان أكثر مراقبة كان أكثر محاسبة.





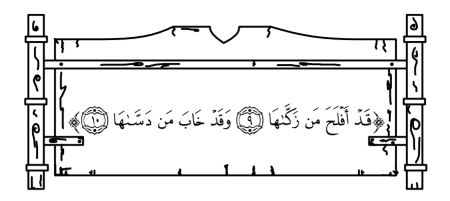
هل الله عن أعين الناس على الناس الناس بأنواعهم وأشكالهم، جلست مع نفسك متجرداً من كل اعتبار سوى مراقبة مالك السماوات والأرض السميع العليم الذي يعلم خائنة الأعين وما تخفى الصدور، في هذه الخلوة لوحدك التي لا يعلمها إلا الله، سَلْ نفسك: «كم سنةٍ مضت عليك وأنت في هذا الطريق؟ كم من البشر اهتدى بسببك؟ كم من كلمةٍ تكلمت؟ كم من خاطرةٍ ألقيت؟ كم من حوار حاورت؟ كم من بشر دعوت؟ كم كتاباً قرأت؟ كم كتاباً وزعت؟ كم شريطاً استمعت؟ كم شريطاً أهديت؟ كم مجلساً حضرت؟ كم خطبة استمعت؟ كم منكراً أنكرت؟ كم معروفاً أمرت؟ كم جماعة صليت؟ كم يوماً صمت؟ كم ختمة من القرآن ختمت؟ كم ليلة أحييت؟ كم نصيحة استجبت؟ كم درساً درست؟ كم عدد زيارة للمقابر زرت؟ كم ميتاً شيعت؟ كم صدقة في اليوم تصدقت؟ كم مظلوماً نصرت؟ كم مرة حججت واعتمرت؟ كم ضعيفاً ساعدت؟ كم من النوافل أديت؟ كم وكم وكم؟.

ثم إن سألت نفسك فعليك أن تستشعر ولو فعلت من الطاعات ما فعلت كم مما فعلته من الخير كان منه منافسة للآخرين أو إبرازاً لعملك أو مماراة لسفهاء أو مجاراة لعلماء أو لِتُصْرفَ وجوه الناس إليك؟ كم كان منها لله وكم كان منها لله وكم كان منها لغير الله؟»(١). وصدق الله إذ قال: ﴿وَقَدِمُنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَكُ هَبَاءً مَّنثُورًا ﴿ الفرقان: ٢٣]، ورحم الله الإمام ابن الجوزي لما قال: (قل لمن لا يخلص: لا تتعب نفسك)(١).



<sup>(</sup>١) وقفات تربوية، البلالي (٦٣).

<sup>(</sup>٢) المدهش، لابن الجوزي (١٤/١٥).



إن من أهم علامات حفظ المؤمن لإيمانه خوفه على حسناته وانشغاله بعيوب نفسه، فإنه إذا لم يكن مشغولاً بها وكان مشغولاً بأخطاء الآخرين فإن هذا دلالة على عدم توفيق الله له، وإهماله لأخطائه وذنوبه فلا يصححها.

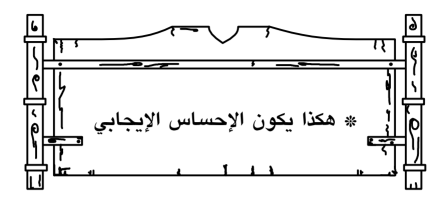
ولذا قال الحسن على: (ابن آدم إنك لن تُصيِب حقيقة الإيمان حتى لا تعيب الناس بعيب هو فيك، وحتى تبدأ بصلاح ذلك العيب فتصلحه من نفسك، فإذا فعلت ذلك كان شغلك في خاصة نفسك، وأحب العباد إلى الله من كان هكذا)(١).

فكثير من الأخيار اليوم منشغلون بالردود غير النافعة، متعقبون للأخطاء، مصتفون للناس، يحرمون الآخرين من الفضيلة والخير. كم من داعية بسببهم حرم من محاضرة

<sup>(</sup>١) تاريخ دمشق، لابن عساكر (١٦٧/٢٠) والصمت، لابن أبي الدنيا (١٣١/١).

وخطبة؟ وحرم من قراءة كتاب، أو من جلسة مع مصلح؟ ولئن استجاب لكلماتهم قومٌ غُرُّوا بهم، فإن عدل الله قائم، وسنته ثابتة في أن البقاء للأصلح، وأن العاقبة للمتقين.





وحتى يتدارك المؤمنون أمرهم، فعليهم أن يتتلمذوا متواضعين على هدي سلفهم في حقيقة حزنهم وأسفهم على أنفسهم لا على غيرهم.

وهذا ما نتعلمه من مدرسة أبي إسحاق السبيعي - رَكِيْلُللهُ - فعن أبي بكر بن عيّاش قال: (قال أبو إسحاق: ذهبت الصلاة منّي وضعفت وإنّي لا أصلي فيما أقرأ وأنا قائم إلاَّ بالبقرة وآل عمران. وكان رَكِيْلُللهُ يقول: ما أستطيع أن أستوي قائماً حتى أعتمد على رجلين، وإذا اعتدلت قائماً قرأت بألف آية)(١).

وكان عمر بن الخطّاب على أن يصاب بأيام بالمدينة واقفاً على حُذَيفة بن اليمان، وعثمان بن حُنَيف يقول: «يُخَافُ أن تكونا حمّلتما الأرض ما لا تطيق ـ يعني مقدار الخراج الذي فرضاه على من يستغل الأرض ـ قالا:

<sup>(</sup>١) التهجد وقيام الليل، لابن أبي الدنيا (١٩٥/١).

حمّلناها أمراً هي له مطيقة، وما فيها كثير فضل، فقال: انظرا أن تكونا حملتما الأرض ما لا تطيق، فقالا: لا، فقال: لئن سلمني الله لأدعن أرامل أهل العراق لا يحتجن بعدي إلى أحد، قال: فما أتت عليه إلا أربعة حتى أصيب»(١).

هذا هو الإحساس الإيماني لتلمس حاجات المؤمنين، ولو بعدت المسافة، فعمر بن الخطاب كان يسكن في المدينة المنورة بعيداً عن العراق ومشاكل العراق وحاجات أهل العراق، ومع ذلك كان مهتماً بشؤون المسلمين، ولهذا قال لهما: لئن سلمني الله لأدعن أرامل أهل العراق لا يحتجن بعدي إلى أحد. وما قال ذلك إلا لأنه يحس أن كل مسلم وكل مسلمة في تلك الديار البعيدة هو مسؤول عنهم، يستشعر حالهم ويحس بمسئوليتهم، وبالتالي فإن أي إخفاق وأي خطيئة وأي بعد عن تلبية حاجات المرأة الضعيفة يعدّه عمر ذنباً يستحق أن يعاقب نفسه عليه، بل ويعاقب من ولاهم على شئونهم!

ويتواصل استشعار الخطأ في الغفلة عن الطاعة كما في خبر الجنيد وَخِلْللهُ تعالى قال: سمعت السري السقطي يقول: (فاتني جزءٌ من وردي، فلا يمكنني قضاؤهُ ـ يعني: لاستغراق أوقاتِهِ ـ)(٢)، مع أن أوقاته عامرة بالخير، ولكنه مع

<sup>(</sup>۱) تاریخ الخلفاء (۱/۳۱۳).

<sup>(</sup>٢) طريق الهجرتين، لابن القيم (١/٤٦٥).

ذلك يتأسف على ضياع ورده تلك الليلة. ويبقى إحساس فوات الأجر هو شغله الشاغل طوال الليل، وياليت شعري ما هو حال الكثير منا في الليل وقبل النوم، بأي شيء يفكرون ويتخيلون؟!

وذكر ابن القيم الجوزية عن بعض الصالحين أنه ذهب يوماً إلى صلاة الجمعة فانقطع شسع نعله، وهو في طريقه لصلاة الجمعة، فأطرق مليّاً ثم قال: (إنما انقطع نعلي لأني لم أغتسل غسل الجمعة)(١). وهكذا كانوا يربطون ما أصابهم بغفلتهم عن سُنّة ربما تركوها، فكيف بمن غفلوا عن الواجبات ونسيان الله في الخلوات؟

وفي الخبر أن أم المؤمنين عائشة رَضِيْجَا أرسلت رسالة إلى معاوية بن أبي سفيان قالت: «أما بعد: فإن العبد إذا عملَ بمعصية الله تعالى عاد حامِدُه من الناس ذَامّاً» (٢). فلا تنتظر أن يحمدك الناس ويثنوا عليك ويقبّلوا رأسك ويدك إذا كنت تعمل معصية في خلوتك لوحدك، والله وَ الله العلم عمل!!

ومهما تَكُن عنَد امرئ من خَليقَةٍ وإنْ خَالها تَخْفَى على الناس تُعْلَمِ وعن المعتمر بن سليمان عن أبيه قال: (إن الرجل

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين (۲/۲۷).

<sup>(</sup>٢) روضة المحبين (١/١٤٤)، والجواب الكافي (١/٣٤).

ليذنب الذنب فيصبح وعليه مذلته)(١).

ويصل المستوى الإيماني بسعيد التنوخي وَعِلَلْلهُ تعالى الى درجات عالية قلّ من يصل إليها فقد قال محمد بن المبارك: (أتيت يوماً سعيد بن عبدالعزيز التنوخي فإذا هو يبكي، فقلت: ما لك؟ قال: فاتتني صلاة العشاء جماعة) (٢). لقد فاتته صلاة العشاء جماعة فاستحق أن يبكي على حاله ونفسه لأنه حرم الخطوات من بيته إلى المسجد، فكل خطوة ترفعه درجة، وتمحو عنه سيئة. فما بال دعاة اليوم يتأخرون عن الصلوات المكتوبة في جماعة، ويتركون التجاوب مع نداء «حي على الفلاح» لغيرهم، نسوا الصفوف الأول وشهود الملائكة، ويريدون أن يكونوا قدوة للناس وهم في آخر الصفوف، ثم ينتظرون التأثير؟!

وإلى هؤلاء نبأ الإمام الذهبي في الكبائر (٣). عن عبيدالله بن عمر القواريري على قال: (لم تكن تفوتني صلاة العشاء في الجماعة قط فنزل بي ليلةً ضيفٌ فشغلت بسببه وفاتتني صلاة العشاء في الجماعة فخرجت أطلب الصلاة في مساجد البصرة فوجدتُ الناسَ كلهم قد صلوا وغلقت المساجدُ فرجعت إلى بيتي ثم نمتُ فرأيت في المنام كأني

<sup>(</sup>١) العقوبات، لابن أبي الدنيا (٨/١).

<sup>(</sup>۲) إحياء علوم الدين (۱٤٩/۱).

<sup>.(1\/1) (</sup>٣)

مع قوم على خيل وأنا أيضاً على فرس ونحن نستبق وأنا أركض فرسي فلا ألحقهم فالتفت إليَّ أحدهم فقال لي: لا تتعب فرسك فلست تلحقنا: قلت: ولم؟ قال: لأنا صلينا العشاء في جماعة وأنت صليت وحدك فانتبهت وأنا مغموم حزين لذلك).

قالت: يا بُني هؤلاء في الجنة، أما السابقون في الخيرات فمن مضى على عهد رسول وشهد له رسول الله بالجنة والرزق، وأما المقتصدون فهؤلاء الذين اتبعوا أثرهم من الصحابة ومن لحق بهم، وأما الظالم لنفسه فمثلى ومثلك)(١).

ويصل الإمام الجليل العابد الزاهد بشر الحافي إلى مستوى إيماني عال قلَّ من يَصل إليه، كما قال أحد السلف: (كان بشر الحافي يبسط يديه للسؤال فما إن يرفعهما إلا

<sup>(</sup>١) إغاثة اللهفان (١/٨٦).

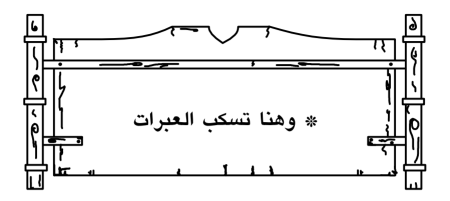
وينزل يديه في الدعاء، فيرفع يديه يريد أن يدعو فينزلهما مرة أخرى، فيرفع يديه ثالثة فينزلهما، سمعته يقول: يا رب مثلى لا يَسْأَل؛ إذْ ما أبقت الذنوب لي وجهاً أسألك)(١).

أحبك حقاً وأحيا بحبك ولكن عمرى كثير الذنوب أحبك حقاً وأغفى حياءً إذا سرَّح الوهم فيما يعيب ومازلت أخطئ في كل يوم وأزعم أني غداً سأتوب وأين غدى إن عمري يضيع وقد آذنت شمسه بالغروب فهل غرني منك صفح وحلم وهل غررت بي حياة لعوب ويصطرع الخوف بي والرجاء ويشغل روحي سؤال دؤوب ولا ريب في أنني سأغيب فماذا أقول؟ وكيف أجيب؟(٢)

إذا غِبْتُ ذات دجيً في التراب وإن جئت تسألني عن حياتي

<sup>(</sup>۱) صيد الخاطر (۱۲۸).

<sup>(</sup>٢) سليم زنجير، ديوان نعيم الروح (٣٢).



صفة الصفوة (١/٣٧٣)، والروح (٢٢/١).

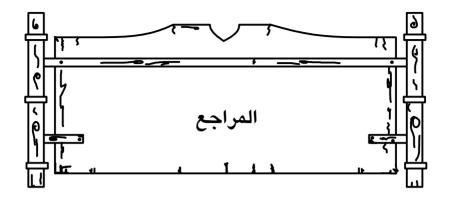
<sup>(</sup>۲) ذم الهوى، لابن الجوزي (۲۱/۱).

الذنوب وأنت لا تخاف من المعصية ولا تخاف من العقوبة السريعة، ويحكَ ألا تشتاق لربك وجنة خالقك؟ ألا تشتاق لمولاك الذي أنعم وتفضّل عليك؟ ألا تشتاق إليه وقد زيّن لك الجنة وجعل لك فيها «ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر»(١)؟ ويحك ألا تشتاق إلى ربك فإن كلَّ نظرة وكل خطرة وكل معصية منعتك عن ربك إنما هي ذلٌ في الدنيا وذلٌ في الآخرة:

وَهَبْكَ رُزِقْتَ العفوَ عن كلِّ زلةٍ فأينَ مقامُ العفوِ من مَقْعَدِ الرضا



<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۷۰۵۹)، ومسلم (٤٨٢٤) عن أبي هريرة شه قال: قال رسول الله في: «قال الله عز وجل: أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر» قال أبو هريرة: اقرؤوا إن شئتم: ﴿فَلَا تَعَلَمُ نَفْشُ مَّا أُخْفِى لَهُمْ مِن قُرَةِ أَعَيْنٍ ﴾.



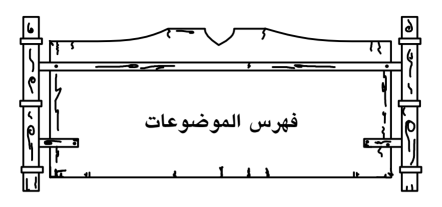
- 1 إحياء علوم الدين، لمحمد بن محمد الغزالي أبو حامد، دار المعرفة، بيروت.
- ٢ إغاثة اللهفان، لابن القيم الجوزية، تحقيق: محمد حامد فقي،
  دار المعرفة، بيروت، ط٢ (١٤٢٠هـ).
- ٣ ـ تاريخ الخلفاء، للسيوطي، تحقيق: محمد محي الدين عبدالحميد، مطبعة السعادة، مصر، ط١ (١٣٧١هـ).
- **٤** ـ تاريخ بغداد، لأحمد بن علي أبو بكر الخطيب البغدادي، دار الكتب العلمية، بيروت.
  - ـ تاريخ دمشق، لابن عساكر، دار البشير.
- ٦ التهجد وقيام الليل، لابن أبي الدنيا، تحقيق: مصلح بن جزاء الحارثي، مكتبة الرشد، الرياض، ط١ (١٤٢٤هـ).
  - الجواب الكافي، لابن القيم الجوزية، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٨ حلية الأولياء، لأبي نعيم أحمد بن عبدالله الأصبهاني، دار
  الكتاب العربي، بيروت، ط٤، (١٤٠٥هـ).
  - ٩ ـ ديواني البردوني.
  - ۱۰ ـ ذم الدنيا، لابن أبي الدنيا.
- 11 ذم الهوى، لعبدالرحمان بن علي بن محمد أبو الفرج بن الجوزي، تحقيق: مصطفى عبدالواحد.

- ۱۲ ـ الرضاعن الله وقضائه، لابن أبي الدنيا، تحقيق ضياء الحسن السلفي، دار السلفية، بومباي، ط۱، (۱٤۱۰هـ).
- ۱۳ ـ الروح، لابن القيم الجوزية، دار الكتب العلمية، بيروت، (۱۳۹٥هـ).
- 14 روضة المحبين، لابن القيم الجوزية، دار الكتب العلمية، بيروت، (١٤١٢هـ).
- ١٥ ـ سلسلة الأحاديث الصحيحة، للألباني، مكتبة المعارف، الرياض.
- 17 ـ سنن ابن ماجه، لمحمد بن يزيد أبو عبدالله القزويني، تحقيق: محمد فؤاد عبدالباقي، دار الفكر، بيروت.
- ۱۷ ـ سنن أبي داود، لسلمان بن الأشعث السجستاني، تحقيق: محمد محيي الدين عبدالحميد، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، (۱٤١٦هـ).
- ۱۸ ـ سنن الترمذي، لمحمد بن عيسى، أبو عيسى الترمذي، تحقيق: أحمد شاكر، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- 19 ـ سنن النسائي، لأحمد بن شعيب بن علي النسائي، تحقيق: عبدالفتاح أبو غدة، دار البشائر الإسلامية، بيروت، لبنان، ط٤، (١٤١٤هـ).
  - ٢٠ \_ شرح الحكم العطائية.
- ۲۱ ـ شعب الإيمان، لأحمد بن حسين البيهقي، تحقيق: محمد السعيد بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت، ط۱، (۱٤۱۰هـ).
  - ۲۲ ـ الشكر، لأبي بكر القرشي.
- ۲۳ صحیح ابن حبان بترتیب ابن بلبان، لمحمد بن حبان أبو حاتم البُستي، ترتیب: علاء الدین بن بلبان، تحقیق: شعیب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، بیروت، ط۳، (۱٤۱۸هـ).
- ۲٤ ـ صحیح البخاري، لمحمد بن إسماعیل البخاري، تحقیق: مصطفی دیب البغا، دار ابن کثیر، الیمامة، بیروت، ط۳، (۱٤۰۷هـ).

- **٢٥ ـ صحيح مسلم،** لمسلم بن الحجاج أبو الحسين، دار إحياء التراث العربي، بيروت، تحقيق: محمد فؤاد عبدالباقي.
- ۲٦ ـ صفة الصفوة، لأبي الفرج ابن الجوزي، تحقيق: محمود فاخوري، ود. محمد رواس قلعه جي، دار المعرفة، بيروت، ط٢، (١٣٩٩هـ).
- ۲۷ ـ الصمت، لابن أبي الدنيا، تحقيق: أبو إسحاق الجويني، دار الكتاب العربي، بيروت، ط١، (١٤١٠هـ).
- ۲۸ ـ صيد الخاطر، لأبي فرج ابن الجوزي، دار المنارة، جدة، تحقيق: على الطنطاوي.
- ۲۹ ـ طريق الهجرتين، لابن القيم الجوزية، دار ابن القيم، الدمام، تحقيق: عمر بن محمود أبو عمر، ط۲، (١٤١٤هـ).
  - ۳۰ ـ العقوبات، لابن أبي الدنيا.
  - ٣١ ـ الغيبة والنميمة، لابن أبي الدنيا.
- ۳۲ ـ الفوائد، لابن القيم الجوزية، دار الكتب العلمية، بيروت، ط۲، (۱۳۹۳هـ).
  - ٣٣ \_ فيض القدير، للمناوى، دار المعرفة.
    - ٣٤ \_ قصر الأمل، لابن أبي الدنيا.
  - **٣٥ ـ الكبائر،** للإمام الذهبي، دار الندوة الجديدة، بيروت.
- ٣٦ ـ كنز العمال، لعلي بن حسام الهندي، مؤسسة الرسالة، بيروت، (١٩٨٩م).
  - ٣٧ ـ المجالسة وجواهر العلم، الدينوري.
- ۳۸ ـ مدراج السالكين، لابن القيم الجوزية، تحقيق: محمد حامد الفقى، درا الكتاب العربي، بيروت، ط۲، (۱۳۹۳هـ).
- **٣٩ ـ المدهش،** لابن الجوزي، تحقيق: مروان قباني، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٢، (١٩٨٥م).
- ٤ المستدرك، لمحمد بن عبدالله، أبو عبدالله الحاكم النيسابوري، تحقيق: مصطفى عبدالقادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، (١٤١١هـ).

- **٤١** ـ مسند الفردوس، للديلمي، تحقيق: سعيد زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٤٢ ـ المعجم الأوسط، للطبراني، تحقيق: طارق بن عوض الله الحسيني، دار الحرمين، القاهرة، (١٤١٥هـ).
- **٤٣ ـ المعجم الكبير،** للطبراني، تحقيق: حمدي عبدالمجيد السلفي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، (١٤٢٢هـ).
- **٤٤ ـ الموطأ،** لمالك بن أنس أبو عبدالله الأصبحي، تحقيق: محمد فؤاد عبدالباقي، دار إحياء التراث العربي، مصر.
- 24 النهاية في غريب الحديث، لأبي السعادات المبارك بن محمد الجزري الشهير بابن الأثير، تحقيق: طاهر أحمد الزاوي ومحمود محمد الطناجي، المكتبة العلمية، بيروت، (١٣٩٩هـ).





| الصفحة | الموضوع |
|--------|---------|
|        |         |

| المؤلف | تقديم الشيخ: عبدالحميد جاسم البلالي مقدمة                     | * |
|--------|---------------------------------------------------------------|---|
| ٧      |                                                               |   |
| ٩      | سقط وتعب ثم آواه الله                                         | * |
| ١٣     | ولو لم يرجع لوقع في ورطات                                     | * |
| ١٦     | أشد وأنكى وأبقى                                               | * |
| 17     | قوم تعجلوا الرقة                                              |   |
| 19     | أصل ترادف الذنوب                                              | * |
| ۲.     | وللأسباب أسباب                                                | * |
| 77     | قدر ولكن التوبة قدر                                           |   |
| 74     | لنفسه بغى الخير                                               | * |
| **     | من فاتنة راقصة إلى تقية سائحة                                 | * |
| ۳.     | ألفة المنكرات                                                 | * |
| ٣٣     | أحياء القلوب لا يستمرئون المعاصي!                             | * |
| ٣٦     | النفوس اللوامة تدري من أين أُتيت                              | * |
| ٣٨     | حاسب نفسك قبل أن تحاسب                                        | * |
| ٤٠     | ﴿قَدۡ أَفَلَحَ مَن زَكَّنَهَا ۞ وَقَدۡ خَابَ مَن دَسَّنَهَا ۞ | * |
| ٤٢     | هكذا يكون الإحساس الإيجابي                                    | * |

| الصفحة | ٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الموضو  |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ٤٨     | تسكب العبرات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | * وهنا  |
| ٥٠     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | المراجع |
| ٥٤     | الموضوعاتالموضوعات الموضوعات الموضوعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | فهرس    |
|        | \$\text{\text{\$\psi_{\text{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\text{\$\psi_{\endowndex}}}}}}}}}}}} \englight. |         |