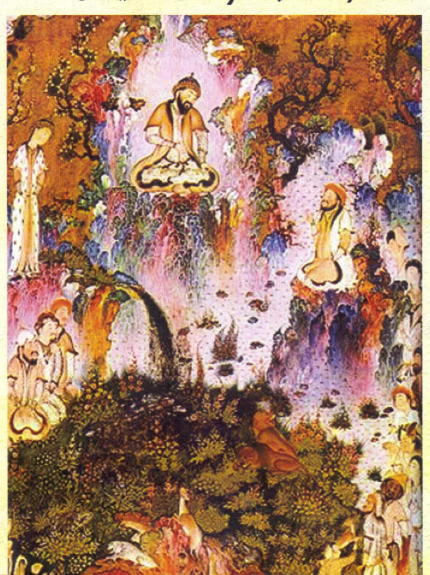
## كريم كريموف تاقييفارويا سيف الدين



# فن المنمنمات الأذربيجانية ومدرسة تبريز في عصر النهضة

ترجمة: عبد الرحمن الخميسي







يتعرض هذا الكتاب إلى أحد أهم الفنون التراثية للمشرق الإسلامي وهو فن المنتمات العظيم، الذي ورث أصوله عن حضارات ما قبل الإسلام مثل الحضارة الهندية والفارسية. ويعد فن المنتمات أو بتعبير آخر فن الرسوم الصغيرة "احتكارا" مقصورا على دول المشرق الإسلامي دون غيرها، وهو لون خاص من فنون الرسم، وكان في السابق يسمى "التزاويق"، حيث إن استخدامه الشائع قد تمثل في "تزويق"، أي تزيين، الكتب الأدبية والمخطوطات القديمة بالصور المعبرة ليس فقط عن مواضيع تلك الكتب، بل أيضا عن شتى ألوان الحياة الاجتماعية والاقتصادية للشعوب، ورسم المنمنمات المعبرة عن مشاهد فنية تصور حياة البسطاء من الناس، وذلك من خلال تفاصيل حياتهم اليومية ومعيشتهم، وعملهم وأوقات مرحهم ولهوهم.

ويعد هذا الكتاب مرجعا قيما للعاملين في مجال الفنون التعبيرية والمعنيين والتشكيلية، ولمتذوقى تلك الفنون، وكذلك لعامة القراء والمعنيين بقضايا الفنون التراثية.

فن المنمات الأذربيجانية ومدرسة تبريز في عصر النهضة

المركز القومى للترجمة

تأسس في اكتوير ٢٠٠٦ تحت إشراف: جابر عصفور

مدير المركز: أنور مغيث

- العدد: 2391

- فن المنمنمات الأذربيجانية ومدرسة تبريز في عصر النهضة

- كريم كريموف، وتاقييفا رويا سيف الدين

- عبد الرحمن عبد الرحمن الخميسى

- اللغة: الأذربيجانية

- الطبعة الأولى 2015

Fax: 27354554

هذه نرجمة كتاب: АЗЕРБАИДЖАНСКИЕ МИНИАТЮРЫ Керим Керимов Соругight © ИШЫГ1980

حقوق الترجمة والنشر بالعربية محفوظة للمركز القومى للترجمة شارع الجبلاية بالأوبرا- الجزيرة- القاهرة. ت: ٢٧٣٥٤٥٢٤

Tel: 27354524

El Gabalaya St. Opera House, El Gezira, Cairo.

E-mail: nctegypt@nctegypt.org

فاكس: ٢٧٣٥٤٥٥٤

### فن المنمنمات الأذربيجانية ومدرسة تبريز في عصر النهضة

تاليــــــف: كـــــريم كريمـــــوف

تاقييفا رويسا سهيف السدين

ترجمه الخميسى



#### بطاقة الفهرسة إعداد الهيئة العامة لدار الكتب والوثائق القومية إدارة الشئون الفنية

کریموف، کریم،

فن المنمنمات الأذربيجانية ومدرسة تبريز في عصر النهضة/ تأليف: كريم كريموف، تأقييفا رويا سيف الدين،

ترجمة: عبد الرحمن عبد الرحمن الخميسى

ط١، القاهرة، المركز القومي للترجمة، ٢٠١٥

٣٠٨ ص، ٢٤سم

الفنون التشكلية.

٢- السجاجيد الإيرانية.

(i) كريموف، كريم، سيف الدين، تاقييفا رويا (مولف شارك)

(ب) الخميسى، عبد الرحمن عبد الرحمن (مترجم)

(ج) العنوان:

رقم الإيداع: ١٩٨٨٣ / ٢٠١٤

الترقيم الدولى : 8-870-718-977

طبع بالهينة العامة لشنون المطابع الأميرية

تهدف إصدارات المركز القومى للترجمة إلى تقديم الاتجاهات والمذاهب الفكرية المختلفة للقارئ العربى، وتعريفه بها. والأفكار التى تتضمنها هى اجتهادات اصحابها فى ثقافاتهم، ولا تعبر بالضرورة عن رأى المركز.

#### المتسويات

| 7   | كلمة المترجم                                               |
|-----|------------------------------------------------------------|
|     | الجزء الأول                                                |
| 9   | فن المنمنمات الأذربيجانية                                  |
| 43  | الصور                                                      |
| 103 | مصادر الصور                                                |
|     | الجزء الثانى                                               |
| 117 | المقدمة                                                    |
| 123 | الفصل الأول: السجاد الأذربيجاني "المراحل التاريخية لتطوره" |
| 151 | الفصل الثانى: السجاد الأذربيجاني "الأنواع والتقنيات"       |
| 164 | الحصير المجدول                                             |
| 168 | السجاد غير الوبرى                                          |
| 186 | السجاد الوبرى                                              |
| 189 | منتجات السجاد                                              |
| 191 | القصل الثالث: السجاد الأنربيجاني "الأصل والرمز"            |
| 197 | موضوعات النقوش القديمة                                     |
| 226 | العصر الإسلامي                                             |
| 236 | المكون السلجوقي                                            |
| 250 | ظهور زخارف الشرق الأقصى                                    |
| 262 | فن الصفافدة                                                |
| 269 | السجاد الأذربيجاني في العصر الجديد والعصر الأحدث           |
| 277 | المفصل الرابع: السجاد الأذربيجاني "الأنواع المحلية"        |
| 289 | المراجع                                                    |

#### كلمة المترجم

يتعرض هذا الكتاب إلى أحد أهم الفنون التراثية للمشرق الإسلامى، والتى اندثرت فى وقتنا الراهن، وهو فن المنمنمات العظيم، الذى ورث أصوله عن حضارات ما قبل الإسلام مثل الحضارة الهندية والفارسية (أو بتعبير آخر فن الرسوم الصغيرة) الذى يُعد "احتكارًا" مقصورًا على دول المشرق الإسلامى دون غيرها. وفن المنمنمات يعد لونًا خاصًا من فنون الرسم، وهو يصور عادات بعض المجتمعات الشرقية والآسيوية وتقاليدها، ومشاهد من حياة السلاطين وعامة الشعب.

كان هذا الفن في السابق يسمى "التزاويق"، حيث إن استخدامه الشائع قد تمثل في "تزويق"، أي تزيين الكتب الأدبية والمخطوطات القديمة بالصور المعبرة ليس فقط عن موضوعات تلك الكتب، بل أيضا عن شتى ألوان الحياة الاجتماعية والاقتصادية للشعوب، ورسم المنمنمات المعبرة عن مشاهد فنية تصور حياة البسطاء من الناس، وذلك من خلال تفاصيل حياتهم اليومية ومعيشتهم، وعملهم وأوقات مرحهم ولهوهم. فبعد أن كانت المنمنمات تتعرض لحياة القصور ورجال البلاط وسير الملوك، أخذت التيارات الديمقر اطية تتطور وتنمو في ذلك الفن، ليفسح الرسامون مجالا أكثر فأكثر للملامح الواقعية.

وينقسم هذا الكتاب إلى قسمين متصلين على نحو عضوى من حيث الجوهر الفنى الموضوعى. ويتناول القسم الأول منه أشهر المنمنمات الأذربيجانية القديمة ومدارسها الفنية ومسيرة تطورها وارتباط موضوعاتها بالتراث الأدبى والملحمى الكلاسيكى. أما القسم الثانى فيتناول فن السجاد الذى نشأ وتطور منذ القدم، ومضى بعد ذلك مواكبا لتطور فن المنمنمات فى نقوشه وزخارفه وموضوعاته.

ويتعرض الكتاب بقسميه إلى الآثار الرائعة لإبداعات القرون الوسطى لذلك الفن، والذى كان على رأس مبدعيه شعوب أذربيجان وإيران وبغداد. ويعرض للمنمنمات البديعة النابعة من قلب القصائد السعرية الكلاسيكية الشرقية، والمنمنمات التى زينت كتب التراث الخالدة مثل كليلة ودمنة، وهو في الأصل كتاب هندى ترجمه ابن المقفع إلى اللغة العربية، ومقامات الحريرى، وكتاب الأغانى لأبى الفرج الأصفهانى، وكتاب الكواكب الثابتة لعبد الرحمن الصوفى، والشاهنامه الشهيرة التى وضعها السناعر الملحمى الحكيم أبو القاسم الفردوسى.

كما يلقى الضوء على أهم أساتذة فن المنمنمات مثل بهزاد والسلطان محمد وغير هما. كما يشرح الخصائص الجمالية لأعمالهم، والتى تتجسد فى التطلع إلى الجمال، وعشق الحياة فى العالم المحيط بها.

ويتناول الكتاب بالتفصيل مدرسة تبريز الفنية الشهيرة وتقاليدها، والتى مثلت أوج ازدهار ذلك الفن وعصر نهضته الحقيقية، ومدرسة شيراز، بالإضافة إلى مدرسة السلطان محمد التى تركت بصماتها المؤثرة على الفنون التعبيرية وفنون الزخرفة فى المشرق فى تلك الفترة.

وأخيرا يتناول الكتاب التدهور الذى لحق بذلك الفن بدءا من القرن السابع عشر، وأسباب ذلك التدهور الذى انتهى بما يسمى "مدارس المُقلدين".

ويعد هذا الكتاب مرجعًا قيمًا للعاملين في مجال الفنون التعبيرية والتشكيلية، ولمتذوقي تلك الفنون، وكذلك لعامة القراء والمعنيين بقضايا الفنون النراثية.

عبد الرحمن عبد الرحمن الخميسى

## فن المنمنمات الأذربيجانية ومدرسة تبريز في عصر النهضة

الجرء الأول فن المنمات الأذربيجانية



كريم كريموف

#### فن المنمنمات الأذربيجانية

عبر قرون مديدة مضت، استطاع أساتذة فن الرسم وصناع الفنون المهرة، إبداع تلك الروائع الفنية التي ما زالت تبهرنا حتى الآن، بخيالها الإبداعي الثرى وحرفيتها المذهلة، وذلك على الرغم من سيادة التطرف الديني - في بعض الفترات التاريخية - الذي يحظر تصوير الكائنات الحية، وخاصة البشر.

وعندما نرى الآثار الرائعة لإبداعات القرون الوسطى، مثل السجاد ذى النقوش الرائعة والموضوعات المعبرة، والنسيج المزخرف، والنماذج البديعة المنقوشة على المعادن والفخار، والمصنوعات الدقيقة من الحلى، نجد أنها تشهد على العراقة والأصالة العميقة الحقيقية للثقافة الفنية للسعب الآذرى، ونتوع تلك الثقافة وتفردها.

ويمثل النطلع إلى الجمال وعشق الحياة في العالم المحيط بها، إحدى الخصائص المميزة لإبداع الرسامين الأذريين وأساتذة فن الزُخرف، الدين جسدوا في أعمالهم الأفكار الجمالية لشعبهم.

وقد حظيت أفضل نماذج فن الزُخرف التطبيق بالمجد والسشهرة، وتخطت حدود أذربيجان محلقة بعيدا، لتنضم عن جدارة إلى الخزانة الذهبية للتراث الفنى العالمى.

غير أن الإسهام الأعظم لشعب أنربيجان، يتمثل في إثراء الثقافة الفنية العالمية في مجال فنون الكتب الزخرفية، وعلى الأخص فن المنمنمات (\*).

وقد سطر فن المُنمنمات الأذربيجاني واحدة من أكثر الصفحات إيهارا في تاريخ الفن الموغل في القدم لشعوب الشرق الأدنى والأوسط.

ومضت مسيرة تطور فن المُنمنمات الأذربيجاني تحت تــأثير الــشعر الشرقي الكلاسيكي. وليس من قبيل المبالغة القول بأن الشعر الكلاسيكي كان منبعا لا ينضب لفن المُنمنمات الشرقي، مثله في ذلك، مثل الفلسفة القديمــة بالنسبة إلى الفن اليوناني القديم.

ومثلت بدورها منبعا لا ينضب لوحى الرسامين والإبداعات المجيدة غير المسبوقة عبر القرون، للشعراء العظام في الثقافية العالميه مثل: الفردوسي (\*\*) ونظامي، وسعدى وحافظ، وجامي ونافوى، وخوسروف ديهليوى، وغيرهم من الشعراء الكلاسيكيين البارزين في الشعر الشرقي، وقد استطاعت تلك الإبداعات إثراء فنون أولئك الرسامين بالأفكار الإنسانية الرائدة والخالدة أبد الدهر، وبالمثل العليا.

 <sup>(°)</sup> كان فن المنمنمات قديما يسمى عند العرب بفن "التزاويق" - المترجم.

<sup>(°°)</sup> أبو القاسم الفردوسي، وهو أكبر شاعر ملحمي أنربيجاني، وأحد ألمــع وجــوه الأدب فــي العالم. ولد في أسرة اقطاعية ما بين أعوام ٣٢١ ــ ٣٢٩ هــ، وتوفي في ٢١٦ هــ بمدينــة طوس (الواقعة في إيران المعاصرة) ــ المترجم.

إن الملحمة الضخمة "شاه نامه" (\*) للفردوسي، والملاحم البطولية، وملاحم العشق والرومانسية، والأشعار الفلسفية الديالكتيكية (الجدلية) لنظامي، قد تركت تأثيرا قويا على إبداعات الرسامين، وصارت دافعا مؤثرا لخلق تلك الإبداعات العديدة، التي يتميز كل منها عن الآخر في علاقت الفكرية الجمالية، والتي تتسم بجوهرها الحياتي الدنيوي، والبعيد عن التوجه الديني الزاهد الصارم.



<sup>(\*)</sup> شاه نامه هو كتاب الملوك الذى ألفه أبو القاسم منصور الفردوسي في عام ١٠٠٠م تقريبا، ويعد الملحمة الوطنية لأذربيجان وبلاد فارس، وقد كُتب على خلفية نسخة نثرية سابقة تجمع القصص الأذربيجانية والفارسية القديمة. المترجم

لم ينحصر تأثير الشعر الشرقى فقط فى تحديد المحتوى الإنسانى والفكرى لاتجاهات فن المنمنمات، بل ترك أيضا بصمات محددة فى تطور أشكالها الفنية. وأصبح العالم السامى لنماذج الصور الرمزية المنمقة للشعر الشرقى ولغته، وإيقاع هذا الشعر وموسيقاه، يشكل عوامل مساعدة للرسامين فى خلق الطابع الزخرفى ذى التجريد العميق، والتشكيل الرمزى الشاعرى الرائع.

ولهذا السبب، فإن فن المنمنمات، وغيره من الأنواع الأخرى للفنون التعبيرية لدى شعوب الشرق الأدنى والأوسط، تحمل جميعها بعض السمات المشتركة المعبرة. غير أن حمل تلك السمات المشتركة مرهون بالموضوعات العامة المشتركة من ناحية، وبخصوصية كل فن بعينه من ناحية أخرى.

ويتمتع فن المنمنمات لدى كل شعب بخصائصه المميزة. حيث إن خصائص تطور الحياة الاجتماعية، والمداخل الجمالية لدى كل شعب، هل التي تركت بصماتها على طابع تطور فنونه. ولهذا السبب، تختلف ملاصح النماذج المتميزة غير المتكررة لفن المنمنمات لدى الشرق العربي عنها في تركيا، وإيران، وأذربيجان، وآسيا الوسطى.

وعلى ضوء المعطيات العلمية المعاصرة، يتضح لنا أكثر فأكثر أهمية فن المنمنمات الأذربيجاني، ودوره الرائد في إجمالي عملية تطور فن المنمنمات في مختلف دول الشرق الإسلامي. ومن المعروف أن أحد أقدم

نماذج فنون الكتب الزخرفية لشعوب الشرق الأدنى والأوسط، قد تم إبداعها في المدن الأذربيجانية مثل: خوى، وماراجي، وتبريز. ولم يكن هذا الأمر من قبيل الصدفة، إذ إنه في نهاية القرن الثالث عشر وبداية القرن الرابع عشر، كانت ماراجي وتبريز موطنا لأوائل الإيلخانيين (ش) (من شعب هو لاكو). وكانت تلك المدن هي أكثر المراكز الثقافية تطورا في المشرق الإسلامي.

فى أوائل القرن الرابع عشر، وفى ضواحى مدينة تبريز، نشأت مدن جديدة، هى جازانى، ورشيدى، والتى ضمت بداخلها المؤسسات الدراسية والعلمية، بالإضافة إلى مكتبة شاملة ومدارس فنية كبيرة. وفى تلك المدارس تم استقطاب أفضل فنانى الخط، والرسامين، وغيرهم من أساتذة فنون الكتب الزخرفية من مختلف البلدان، والذين قاموا بزخرفة الكتب والمخطوطات، ووضع الرسومات والصور لها، بما فيها الكتاب المرجعى "جامع التواريخ"، الذى وضعه رشيد الدين الطبيب المشهور والمؤرخ ورجل السياسة، والدى قام بإنشاء المركز الفنى العلمى.

لقد أبدع الرسامون الأذريون العديد من الرسومات الزخرفية الخاصة بالمؤلفات الخالدة لأعلام الشعر الشرقى الكلاسيكي. فنرى من بينها الزخارف

<sup>(°)</sup> دولة الإيلخانيين هى دولة المغول التى أقامها هولاكو عام ٢٥٦ هـ فى بغداد التى غزاها بعد احتلاله إيران، ويعنى هذا الاسم فى اللغة المغولية كلمتين هما: "إيل" بمعنى الخاضع، و"خان" أى الشاه أو الملك، والمعنى النهائى لإيلخانى هو المطيع أو الخاضع للخاقان أو للملك الأعظم المقيم فى قراقورن، واختار مدينة مراغة فى أنربيجان عاصمة له ـ المترجم.

التى تزين مخطوطات: "شاه ناما" للفردوسى، و "خمسة" لنظامى، ومؤلفات سعدى وحافظ، جامى ونافوى، وخوسروف ديهليوى، والتى زينت أعمالهم بصور الرساميين الآذريين، وكذلك بالمنمنمات الرائعة المرسومة على صفحات مستقلة، والتى تم جمعها فى ألبومات خاصة - "موراكه"، لتشهد على أن فن المنمنمات الأذربيجانى قد مر عبر طريق طويل ومعقد فى تطوره، قبل أن يصل إلى ذروة ازدهاره فى فترة الثلاثينيات - الأربعينيات من القرن الرابع عشر.

ويمكننا العثور على أقدم نماذج المنمنمات الأنربيجانية في رسومات الصور المزينة لمخطوطة "فارجا وجيولشا" (أوائل القرن الثالث عشر)، و"منافع الحيوان" (عام ١٣٩٨)، و"جامع التواريخ" (عام ١٣٠٨، وعام ١٣١٤)، والتي تشهد كلها على ميلاد مدرسة فنية جديدة في الشرق الأوسط.

وبفضل موقعها الجغرافى، كانت أذربيجان ملتقى تقاطع مختلف التيارات الثقافية، ومثلت "بوتقة" سحرية؛ طبقا لتعبير المستشرق كرامير؛ اختلطت فيها المذاهب المختلفة، لتكون نوعا جديدا تماما من الخامات أو شبه الخامات التى أتت من الغرب والشرق، ومن الشمال والجنوب (\*).

وامتزجت تقاليد مختلف المدارس في التشكل والنطور الأولى للطابع الفني لمدرسة تبريز للمنمنمات، وذلك من تركستان السشرقية الرسامون

<sup>(°)</sup> انظر ف. روزنبرج. حول فن الرسم الهندوفارسي، والهندي الجديد. كتاب "الــشرق". ب. م. ١٩٢٣، ص ٨٦.

الأيجوريون بصورة مباشرة، الذين قدموا إلى تبريز مع الأمراء المنغوليين، وتقاليد فن الرسم العربي لبلاد ما بين النهرين – عبر مدرسة بغداد.

ونلاحظ غياب النمط الموحد في الصور المرسومة في هذه الآثار المبكرة لفن الكتابة الزخرفية "فارجا وجيولشا"، والتي قام بها الرسام عبد المؤمن بن محمد الخوى، وفي "منافع الحيوان"، التي وضع صورها عدد من الرسامين. ففي منمنمات تلك المخطوطات يتواءم طابع الخطوط المميز لفن الرسم في الشرق الأدنى مع الطابع الفني لمدرسة ما بين النهرين العربية.

ويمكن ملاحظة تأثير التقاليد الفنية للفن الصينى الأيجورى، فى الصور التى تزين مخطوطات "جامع التواريخ" لرشيد الدين. وهى تتجلى ليس فقط فى نمط رسم المنمنمة، بل أيضا فى أسلوب تصوير الناس، والأزياء، ومعالجة التفاصيل المنفصلة، وموضوعات الرسومات.

وبالنظر إلى منمنمات المخطوطات المذكورة، نجد أن تلك التقاليد المختلفة ليس فقط تتعايش معا، وإنما تتلاءم بصورة عضوية مع بعضها بعضاً. وفي المحصلة النهائية يتم خلق بناء رمزى جديد، تتخلله البدايات الزخرفية. وتحمل منمنمات هذه القوائم بعض الملامح المشتركة مثل: سهولة الشكل التعبيري، والطبيعة اللونية العصوية، والتحديد القوى للخطوط المحيطة، وغياب أو قلة تصوير المناظر الطبيعية، والتناول الرمزى للغايسة الذي كثيرا ما يظهر في شكل تخطيطي.

وسرعان ما أثمرت نتائج مبهرة عملية استيعاب مختلف المداهب الفنية، والتمثيل الإبداعي لها بعد تخمرها جميعا، وإخضاع تلك المداهب لتأثير التقاليد الخاصة.

وقد تشكل نمط مبتكر جديد تماما في منتصف القرن الرابع عـشر، وذلك في مدرسة تبريز الفنية لرسم المُنمنمات، وبدا هذا النمط كما لو أنه قد هضم وتمثل بداخله مختلف النقاليد الفنية.

وعندما نتطلع إلى الصور المرسومة التي تزين كتاب تبريز السضخم المسمى اشاه ناما" عام ١٣٣٠-١٣٤، نجدها تمثل مرحلة أكثر نضجا ليس فقط في تطور المنمنمات الأذربيجانية، بل أيضا في فن الرسم الشرقي كله. أن المنمنمات المزينة لذلك المخطوط المنتشرة لدى مجموعات مختلف متاحف أوروبا وأمريكا، جديرة باعتبارها تحفا فنية لفن الرسم الشرقي. كما أن الخطوط الإبداعية المنتوعة، تعود إلى ريشة مختلف الرسامين. وتتميز هذه المنمنمات؛ بصورة عامة؛ بالتكوينات الرائعة والنماذج المعبرة، كما تتميز بثراء الألوان وبهائها.

وقد وضع القسم الأكبر من صور ذلك المخطوط، بريشة الأستاذ شمس الدين. أما المجموعة الأخرى من المنمنمات، فقد رسمها تلميذه الرسام الشهير عبد الحى الذى عاش فى النصف الثانى من القرن الرابع عشر (")،الدى استقدمه الأمير تيمور لنك لاحقا ليقيم فى العاصمة سمر قند (\*\*).

<sup>(\*)</sup> E. Schroeder. Ahmad Musa and Schamsad-din. "Arts Islamica" vol. VI, 1939, p.131

<sup>(\*\*)</sup> انظر أسائذة الفنسون حول الفن. الجسزء الأول، طبعة عسام ١٩٦٥ ص ١٧٤.

ويتميز مضمون صور ذلك المخطوط بتنوع الموضوعات التى تشمل مختلف الفنون. ويحتل المكانة الرئيسية فيها تصوير المآثر الأسطورية للأبطال الرئيسن فى "شاه ناما" – رستم، وبهرام، والإسكندر وغيرهم. وقام الرسامون فى أفضل صور لهم فى المخطوط بحل أعقد المهام النفسية، بالإضافة إلى البحث عن وسائل تعبيرية جديدة، ساعين فى ذلك للوصول إلى أعمق التوصيف وتنوعه والذى يمكن أن يمنحوه لأبطالهم، والكشف عن عالمهم الروحى على نحو أوسع. كما يتميز التعبير فى التشكيل البنائى – على سبيل المثال – فى منمنمة "بهرام جور يصرع التنين"، وفى صور: "أردوان يواجه أردشير"، و"موت الإسكندر العظيم"، و"فيرودين يبكى ابنه إيريدجا"، حيث يأسرك التعبير السابق فى نقل الأحداث المأساوية، والتعبير السشعورى للؤبطال الرئيسيين.

وبغض النظر عن ملاحظتنا لبعض ملامح التميز النمطى فــى البنـاء الرمزى، والحلول التشكيلية والتلوينية فى صور كتاب تبريز الكبيــر "شــاه ناما"، فإن المنمنمات الرائعة لهذا المخطوط فى مجملها، تمثل اتجاها فنيــا موحدا لتطور المنمنمات الأذربيجانية فى القرن الرابع عشر.

وفى تقييمه العالى لمدرسة تبريز فى القرن الرابع عـشر- الخـامس عشر، يطلق الباحث الألمانى ف. شولتس عليها اسم "المدرسة الأم"، والتـى لعبت دورا هائلا فى تطور فن المنمنمات، وإقامة عدد من المدارس الفنية فى مختلف بلدان الشرق الأوسط(\*).

<sup>(\*)</sup> PH. Shulz. Die Persisch- Islamische Miniaturmalerie. Leipzig, 1914, s. 57..(المُنمنمات الإسلامية، مدينة ليبزج في ألمانيا)

وعلى الرغم من أن تبريز؛ بسبب الظروف الاجتماعية والاقتصادية القائمة في القرن الخامس عشر؛ قد بدأت تققد دورها الرائد، فإنها ظلت محتفظة بأهميتها، باعتبارها أكبر المراكز الثقافية وأهم المدارس في فين المئمنمات. وفي القرن الخامس عشر جرى استقطاب العديد من الرسامين والأساتذة الآذريين البارزين في فنون الكتب الزخرفية، إلى مدينة هيرات التيمورية، حيث شغلوا بها مناصب قيادية، وقاموا بتنفيذ الطلبيات الخاصة (بير سيد أحمد، خوجا على مُسافر، قوام الدين، غياص الدين، وغيرهم)(\*). وقام لسنوات عديدة فنان الخط الشهير والعالم والشاعر جعفر التبريزي، بقيادة العمل في مكتبة قصر بويسونكور. وكان بير سيد أحمد معلما لرسام الشرق العظيم كمال الدين بهزاد.

وفى القرن الخامس عشر، وتحت تأثير مدرسة تبريسز، تطور فلن المنمنمات فى المدن الأخرى لأنربيجان، ذلك على الرغم من أن نماذجها لم تكن قد تبلورت على نحو كاف. ويمكننا تتبع الملامح المميزة لمدرسة تبريز فى منمنمات واحدة من المختارات التى وضعها شرف الدين حسين سلطان، وذلك فى مدينة شيماخى فى علم ١٤٦٨ (اندن، المتحف البريطانى) ومنمنمات مخطوطة "بستان" لسعدى، والتى وضعها عبد اللطيف الشيروانى فى عام ١٥٣٩ (إسطنبول، متحف توبكابا). كما تمثل بؤرة اهتمام كبير منمنمات رسام باكو عبد الباقى باكوان فى القرن الخامس عشر (إسطنبول-متحف توبكابا).

<sup>(\*)</sup> انظر أساتذة الفنون. الجزء الأول، ١٩٦٥ ص ١٧٥.

لقد بدأت الملامح المميزة لنمط منمنمات تبريز تتبلور في القرن الخامس عشر، لتتجلى بوضوح في منمنمات إحدى مخطوطات قصيدة: "خوسروف وشيرين" للشاعر نظامي، والتي أعيد كتابتها في تبريز خلال أعوام ١٤١٠- ١٤٢٠. (ق) وهي تتميز بالتكوينات الدقيقة الرائعة، التي تذكر بعض الشيء بطابع الأستاذ جونييد، وذلك من حيث صرامة الأسلوب وتماسك الألوان.

ومن بين منمنمات نهاية القرن الخامس عشر، فإن أكثر نماذج الصور جاذبية، هي تلك الصور التي تعود إلى المخطوطة قليلة الحظ من الشهرة "خمسة" للشاعر نظامي (إسطنبول - متحف توبكابا). وعند مشاهدة المنمنمات التي تزين هذه المخطوطة؛ والتي تم وضعها في تبريز في نهاية القرن الخامس عشر - بداية القرن السادس عشر؛ يمكننا ملاحظة الاختلاف الواضح عن منمنمات أوائل القرن الخامس عشر، وذلك من حيث الحلول التشكيلية واللونية الفنية. فهي تتسم بالتعقيد والتنوع من حيث التشكيل، وبالثراء اللوني. كما يمكن ملاحظة زيادة تطلع الرسام نحو الطبيعة والمناظر الطبيعية، والتي أصبحت جزءا لا يتجزأ من التشكيل الفني، وصارت تلعب دورا محددا في الكشف عن مضمون المنمنمات.

وتختلف منمنمات القرن الخامس عشر إجمالا عن إبداعات القرن الرابع عشر، وذلك من حيث التقنية المستخدمة وأسلوب الرسم. فإن الأسلوب

<sup>(\*)</sup> E. Schroeder. Ahmad Musa and Schamsad-din. "Arts Islamica" vol. VI, 1939, p.131

الفنى فى الكتابة، والتلوين الحر، قد أصبحا يفسحان المكان أمام الأسلوب التخطيطى. وقد أصبحت الخطوط الصارمة للمحيط، والرسم الدقيق الرشيق، يشكلان أساس اللغة التعبيرية للرسام. كما أصبح اللون يكتسب طابعا زخرفيا أكثر من ذى قبل. وأصبح تتابع الألوان وتسدرجها فسى المكان وصداها المتباين، تعمل معا على الإثراء اللونى، وتعزز من التأثير الشعورى للمنمنات. وقد عملت الملامح المميزة لهذا النمط، فى تقريب منمنمات نهاية القرن الخامس عشر إلى طابع إبداعات مدرسة تبريز فسى القرن السادس عشر.

وتمثل مدرسة تبريز في القرن السادس عشر، ظاهرة فنية رائدة في تاريخ تطور المنمنمات الأنربيجانية. وارتباطا بقيام دولة الصفافدة المركزية، أصبحت تبريز عاصمة أنربيجان، مركزا للثقافة الفنية للسشرق الأدنسي والأوسط بأكمله من جديد. وفي فترة حكم الشاه إسماعيل؛ الشاعر الموهوب وراعى الفنون؛ مع ابنه تاهماسيب العاشق الكبير والمثمن لقيمة الفن، صارت مكتبة البلاط والورش الفنية، قبلة لأفضل مبدعي الشرق الأدنى. وفي تبريز؛ وبالإضافة إلى الرسامين المحليين وجماعة الأساتذة الموهوبين البارزين تحت زعامة السلطان محمد (مير مسافر، وميرزا على، ومير سيد على، ومظفر على)؛ عمل عدد من الشخصيات البارزة في فن الشرق الأوسط، مثل بهزاد العظيم، وشيخ زاده الخرساني، وأغا ميريك الأصفهاني، وغيرهم. (\*)

<sup>(°)</sup> احتل وصول بيزاد إلى تبريز مكانته ليس فى عام ١٥١٠ كما تذكره الأدبيات المتخصصة، بل فى وقت لاحق بكثير، وذلك بين أعوام ١٥٢٠-١٥٢٢. وفى إبريل تم تعيينه لرئاسة كتاب خان (مثل دار الكتب فى الوقت المعاصر المترجم)، وذلك بمرسوم من شاه إسماعيل. انظر أكيموشكن و. ف. الأسطورة حول الرسام بهزاد وفن الخط لمحصود نيشابور - "شعوب أسيا و أفريقيا"، ١٩٦٣، رقم ٦.

وقد استطاع الرسامون التبريزيون تحت قيادة تلك المجموعة من الأساتذة الموهوبين، استيعاب أفضل إنجازات المدارس الأخرى، وهم فى نفس الوقت محتفظون بالتقاليد الفنية المحلية، وبفضل حرفيتهم البارعة، أبدعوا تشكيلا رمزيا عظيما ونافذا خاصا بفن الزخرف.

وتم التعبير بجلاء عن الملامح المميزة التي تشكلت في أوائل القرن الثالث عشر للنمط الجديد، في صور المخطوطات مثل: "جوى- أو تشوجان" لعارف عام ١٥٢٤- ١٥٢٥ (لينينجراد، المكتبة الحكومية العامة) - "شاه ناما" عام ١٥٢٤ (لينينجراد، معهد شعوب آسيا)، و"خمسة" للشاعر نظامي، نهاية القرن الخامس عشر - بداية القرن السادس عشر (إسطنبول، متحف توبكابا)، و"جامع التواريخ" عام ١٥٢٨ - ١٥٢٩. (لينينجراد، المكتبة الحكومية العامة)، وغيرها.

وتميز تطور فن المنمنمات فى أوائل القرن السادس عشر، بالبحث عن وسائل فنية تعبيرية جديدة. غير أن منمنمات تلك الفترة اتسمت بالتشكيلات المختصرة، وتماسك الألوان، وبساطة تصوير المناظر الطبيعية، وفى فترة تشكل النمط الجديد، حدث تغير جوهرى فى تناول النموذج الإنسانى، وتبلور هذا التغير فى التالى: أصبح تناسب الشخصيات أكثر طبيعية، وترم وضع تصور أو "خريطة" للنماذج والتكوينات، وذلك فى تناول نموذج السشاه ورجال البلاط.

وفى أفضل أمثلة فن المُنمنمات فى أوائسل القرن السادس عشر؛ وخاصة فى بعض رسومات مخطوطات "خمسة" لنظامى، و"جامع التواريخ" (عام ١٥٢٨)؛ تتجلى بوضوح الملامح الراسخة بصورة كافية للنمط المتطور.

ونتيجة لتطور المهارة والوسائل الجديدة للتعبير الفني، وصلت مدرسة تبريز في فن المنمنمات إلى ذروة ازدهارها في منتصف القرن السادس عشر.

وقد تميز فن المنمنمات في مدرسة تبريز خلال الأعوام من ١٥٥٠ ونجد ١٥٥٠ بالتطور الهائل للأشكال الفنية، وبالحرفية الرائعة في الرسم. ونجد أن البناء الرمزى لفن المنمنمات لئلك المرحلة، قد اكتسب شكلا زخرفيا احتفاليا. كما أن الانطباع الفرح بما يحيطنا والشعور بالعظمة، وصدى الألوان المركزة الذي يؤجج الذهن ويحسن المزاج، منح المنمنمات تشبعا شعوريا كبيرا. وأصبحت المنمنمات أكثر ثراء لونيا، وأمست التكوينات اللونية الزاهية أكثر سطوعا وإشراقا ودفئا. كما أصبح التسابع الإيقاعي المستويات المتباينة المتناغمة، يزيد من قوة التعبير الزخرفي للمنمنمات. وتتجلى أساليب التنوع في التشكيلات، وتتعقد التكوينات لتصب في أشكال واحدة. كما أن الشخصيات الإضافية التي بعثت إلى الحياة، والموضوعات الأدبية غير المتوقعة، وموضوعات المناظر الطبيعية، وتكوين المنمنمات، قد اكتسبت كلها طابعا سرديا، يتسم بالرصانة والانسجام المثيرين للدهشة.

لم يتغير تصوير نماذج الشخصيات. ولكن أشكال الناس؛ وخاصة النماذج الرمزية للشاه وصفوة رجال البلاط؛ قد أصبح التعبير عنها يجرى بصورة أكثر رشاقة وأناقة. وعلى الرغم من أن نماذج الشباب اليافعين، الذين بدوا في هيئة جميلة من حيث المظهر الخارجي لهم، قد حُرموا حكما في السابق من سمات التعبير النفسي، وصارت التجارب التي عاني منها الأبطال يتم التعبير عنها بلغة تعبيرات الوجه، فإن تصويرهم قد جرى بصورة حية بالدرجة الكافية، وهم متصلون بالمحيط الخارجي من خالل الواقع الحقيقي والتفاصيل الحياتية.

فى منمنمات الأعوام ١٥٣٠-١٥٥٠، كان الاهتمام الأكبر يصب نحو تصوير المناظر الطبيعية. وأصبح المنظر الطبيعي يحتل مكانة بارزة في التكوين، ويلعب دورا كبيرا في التشكيل الفراغي، وفي الكشف عن مضمون المنمنمة، وذلك بعد أن أصبح مشبعا بالرسومات الطبيعية والمعمارية زاهية الألوان، فيكسب المنمنمة طابعا محددا خاصا، ويزيد من قدرتها الشعورية.

فى تلك المرحلة، وفى مكتبة بلاط الشاه تاهماسيب، وتحت قيادة الرسام البارز السلطان محمد، عملت مجموعة من أساتذة العصر – مير مسافر، وأغا ميريك، ومير سيد على، وميرزا على، ومظفر على، وفنان الخط الشهير شاه محمود نيشابور، ودوست محمد، وغيرهم. وقاموا بإبداع تلك الآثار الرائعة لفنون الكتب الزخرفية، والتى تزين مجموعات أكبر متاحف ومكتبات العالم حتى وقتنا هذا.

والمثال النمطى على فن المنمنمات لتلك المرحلة، يتمثل فى الصور المرسومة لتلك المخطوطات الرائعة مثل: "شاه ناما" عام ١٥٣٧ (\*)، و"ديوان" لحافظ عام ١٥٣٠ (مجموعة ل. كارتيه)، و"سلسلة الدهب" لجامى عام ١٥٤٩ (لينينجراد، المكتبة الحكومية العامة)، والعديد من المنمنمات المرسومة على صفحات مستقلة، والمجموعة فى ألبومات خاصة "موراكه" (لينينجراد، المكتبة الحكومية العامة، وإسطنبول، متحف توبكابا وغيرهم).

ويتمثل الفخر الحقيقى للمنمنمات الأذربيجانية فى الصور المرسومة للمخطوطة الرائعة "خمسة" لنظامى، عام ١٥٣٩-- ١٥٤٣. (لندن، المتحف

<sup>(°)</sup> في الوقت الحاضر توجد هذه المخطوطة الرائعة المزينة بالرسومات البارزة للرسامين، والتي تبلغ ٢٥٨ منمنمة، في متحف مترو بوليتان في نبويورك.

البريطانى)، والتى تم القيام بها مثل "شاه ناما" فى عام ١٥٣٧، وذلك خصيصا للشاه تاهماسيب. إن هذه المخطوطة الرائعة، والتى اعترف بها جميع الباحثين، باعتبارها أكثر الروائع الموجودة، تمثل حقا تحفة من تحف فنون الكتب الزخرفية فى الشرق. والصور المرسومة بها تعد واحدة من أكثر الإبداعات الشرقية لفن المنمنمات اكتمالا. إن منمنمات المخطوطات المذكورة؛ وقبل كل شيء تلك المشار إليها فى "شاه ناما" و"خمسة"؛ تعكس بجلاء أكثر أفضل إنجازات مدرسة تبريز فى القرن السادس عشر، كما تعكس الملامح المميزة لطابع تلك المدرسة.

وفى مخطوطة "خمسة" لنظامى، نجد التشكيل الزخرفى لأوراق الشجر والحقول فى المنمنمة، يفيض بالحركة السهلة الفياضة، وتعبير الرسومات الرشيقة على شكل الخيالات التى تصور الوحوش والطيور الأسطورية، ونقلها فى أوضاع معقدة، وفى أشكال مقزمة للغاية. كما أن تشكيل الحقول والصور المبهرة يزيد الانطباع بالجمال الرائع غير المسبوق لتلك المخطوطة، والتى اعترف بها باعتبارها تحفة فريدة لفنون الكتب الزخرفية فى الشرق. وقد تم تزيين المخطوطة بأربع عشرة منمنمة رائعة من القطع الكبير. وفى إحدى أفضل المنمنمات التى قام بها مير مسافر، المرسومة على أساس موضوع "نوشيروان وحوار البومتين"، المأخوذ عن قصيدة السشاعر نظامى الفلسفية الدياليكتيكية "كنز الأسرار"، فقد تم تناول الموضوع الأدبى الصارم النقدى فى بناء شاعرى بهيج للغاية.

وفى منمنمة مير سيد على "المجنون أمام خيمة ليلى"، نرى الموضوع الدرامى يفيض بالمعاناة والتجارب المأساوية للعشاق. وقد تم تناوله مسلم مشهد مسرحى من حياة الرحل.

كما تم رسم بعض الصور فى إطار تقاليد مجالس البلاط. وفسى منمنمات "تتويج خوسروف على العرش"، و"خوسروف وشيرين يستمعان إلى حكايات الجوارى"، والتى رسمها أغا ميريك، و"خوسروف يستمع لموسيقى آلة الباربيد" لميرزا على، نجد أن أسلوب تناول الموضوع الأدبى، قد ظهر فى شكل مشهد مسرحى من حياة البلاط أثناء فترة حكم الصفافدة.

وتجدر الإشارة إلى أن عدم تطابق التشكيلات الرمزية للمنمنمات، من حيث الجوهر الأدبى الفكرى للموضوع، يعد سمة مميزة لإبداعات مدرسة تبريز فى القرن السادس عشر. ومن أحد الجوانب ينبغى تفسير هذا الأمر بالاهتمام المتزايد للرسامين نحو تصوير الواقع الحقيقى وانطباعتهم الحياتية، ومن جانب آخر فمن المعروف أن رسام البلاط ينبغى عليه تلبية متطلبات المجتمع الأرستقراطى، من حيث العلاقة الفكرية الجمالية. كما ينبغى عليه تمجيد الشاه ورجال البلاط. ولهذا، نجد أن موضوعات الأعمال الشعرية قد متلت مجرد ذريعة لخلق المنمنمات التى كانت فى واقع الأمر تعكس الحياة المعاصرة لرسام البلاط، وحياة ومعيشة الشاه ورجال بلاطه، ذلك على الرغم من التصوير الخارجي للموضوعات الأدبية ولهذا، فإن رسام السبلاط في من التصوير محتى للموضوعات الأدبية التقليدية مثل: الموضوعات المحمية، وموضوعات الحب والرومانسية، والموضوعات الأسطورية والخرافية، كان يتناولها في مقام حديث، عارضا أبطاله يرتدون ثيابا حديثة، وهم موجودون في واقع محدد بعينه.

وتعد مُنمنمة السلطان محمد من أفضل الصور التي تزين مخطوطـة "خمسة". وعند النظر إلى إبداعات ذلك الأستاذ الفذ وأعماله الـشهيرة مثـل: "المجلس في قصر سام ميرزا"، و"في الميخانة"(\*)، من مخطوطـة "ديـوان"

<sup>(°)</sup> الميخانة هى نوع من الموسيقى الأذربيجانية الشعبية الشعرية، وتسمى بعض المقاهى باسمها \_\_ المترجم.

لحافظ (باريس، مجموعة ل. كارتيه)، "خوسروف يقابل شيرين وهي تستحم"، و"بهرام جور في رحلة لصيد الأسود" من مخطوطة "خمسة"، وخاصة في لوحته الشهيرة "رحلة صيد الشاه" (لينينجراد، المكتبة الحكومية العامة)، نجد بها جميع إنجازات مدرسة تبريز في القرن السادس عشر، وقد عكست بداخلها تلك الإنجازات بوضوح أكثر مع مذاهبها الفنية والملامح المميزة لنمطها.

إن الروعة والدقة المتناهية للصورة، والزخرف الغنى للتكوين الفنى، والتناغم البهيج القائم على التتابع الإيقاعي بمستويات الألون المنسجمة الساطعة، والتشبع اللونى، تحدد كلها الخصائص الفنية لنمط السلطان محمد.

وفى المنمنمة الثنائية المزينة لمخطوطة جامى "سلسلة السذهب"، نجد رسما يصور عددا كبيرا من أتباع الشاه فى رحلة الصيد، وذلك فى تشكيل معقد لأبعد الحدود منتوع البناء، ويضم أشكالا متعددة للجبال الصخرية الملتحمة مع روض مخضوضر، داخل إيقاع واحد ومجموعة من الألوان الزاهية. وفى المنمنمة نشاهد تصوير العديد من الأشكال والتفاصيل الحياتية، وقد تم تصويرها جميعا بخطوط تنبض بالحياة على نحو مذهل، وبصورة تعبيرية وحيوية. ويؤكد على قوة التشكيل الفنى تلك الأوضاع الجامحة للصيادين والحيوانات، وحركتهم ذات الاتجاهات المختلفة، والإيقاع المضطرب فى تناول المنظر الطبيعى الجبلى، والتتابع الساطع لمستوى مستويات الألوان الزاهية وتدرجها.

أما مُنمنمة "في الميخانة" من مخطوطة "ديوان" لحافظ، فهي تمثل متعة استثنائية، تلك المُنمنمة التي تكشف عن ملامح مبتكرة لإبداع السلطان محمد.

وفى تعبيره عن مشهد حفل سمر عاصف، والعربدة الطائشة، يقوم الرسام بحل أعقد المهام التشكيلية والنفسية على نحو فريد. فالعديد من

الشخصيات تتسم بالملامح التعبيرية الذاتية الواضحة والتميز النفسى، وبعض تلك المهام قد تم حلها فى أسلوب فريد من المبالغة الفنية، مما يعد استثناء نادرًا فى فن المنمنمات لشعوب الشرق الأدنى والأوسط.

وفى أعمال السلطان محمد ورسامى مدرسته، نجد أن فن "البورتريه" (فن تصوير الوجوه) قد احتل مكانة كبيرة هناك. وقد قاموا بوضع خارطة محددة ونمط مقنن للبورتريه الاحتفالى. وكانت النماذج الرمزية لرجال البلاط المتأنقين "ذوى الوجوه القمرية" لا تختلف فى ملامحها الذاتية، ولا فى تشابه تصوير الوجوه، وكانت تفتقر إلى التميز النفسى. وكانت هذه النماذج تجسد الجمال الأرستقراطى، والتغنى به، والذى كان شاعر البلاط ورسامه مطالبين بالتعبير عنه.

وحول هذا الأمر يتحدث ببلاغة ذلك الإهداء المذيل على البورتريه الذى رسمه السلطان محمد للشاه اليافع، وهو جالس يقرأ فى كتاب (باريس، مجموعة ج. فيفيرا): يقول الإهداء، "إن العناية الإلهية التى خلقت يوسف على هذا النحو الرائع من الجمال، هى ذاتها التى حملت الفرشاة كى ترسم بها هيئتكم البديعة".

وبهذه الملامح النمطية والحرفية البالغة في التصوير، يتميز بورتريه الشاه اليافع الذي رسمه السلطان محمد (إسطنبول، متحف توبكابا)، وتلك البورتريهات التي ذيلها للرجل الشاب وهو يقرأ في كتاب مع الفتيان حول الشجرة المزهرة (مدينة لينينجراد. المكتبة الحكومية العامة، م. ي. سالتيكوفا- شيدرينا)، وغيرها من الأعمال التي قام بها مع رسامي مدرسته (مير مسافر، ومير سيد على، وغيرهم).

وفي صور تلك المخطوطات المشار إليها، وغيرها من المنمنمات التي رسمها السلطان محمد ورسامو مدرسته في الأعوام ١٥٣٠-١٥٤٠، وصل البناء الشاعرى الرمزى إلى أوج ذروته. فنجد أعمالهم تفيض برقة الفرشاة و الحرفية الفائقة للرسام، و المتمثلة في حلوله التكوينية واللونية للمُنمنمة. كما أن التناغم المُبهر للألوان الكثيفة متباينة الرنين، ونموذج الطبيعة الذي يترك انطباعا بالعظمة والبهجة، تكسب المُنمنمة تعبيرا زخرفيا كبيرا. إن الجمال الخلاب للأشكال الفنية والدفقة الشعورية وتفرد فن المنمنمات الأذربيجانية يحدده قبل كل شيء التلوين المميز لها، فتارة نجدها مشرقة تسمو بالمزاج النفسى، وتارة رقيقة شاعرية، ولكنها دائما زاهية عاشقة للحياة. إن هذه المذاهب الفنية التي بلغت أوج تطورها في إبداع السلطان محمد، قد تأكـــدت وترسخت على نحو متين في فن المنمنمات، حتى إن أساتذة الفن البارزين لم يستطعوا عبر عشرات السنين، التحرر من تأثيرها والفكاك من أسرها. غير أنه إذا كان هناك بعض الرسامين الذين افتقروا إلى الموهبة الخاصة، واكتفوا بالتقليد فقط، والتكرار الآلي للأساليب الشكلية لمعلميهم، فعلى الجانب الآخر هناك الكثير من الأساتذة الموهوبين الذي قاموا بإبداع النظائر التعبيرية، محاولين في ذلك بعث النماذج والأشكال التقليدية لذلك الفن وتطويرها.

وعلى الرغم من أن تقليد الرسامين العظام، مثله مثل الشعراء العظام في الأدب كان أمرا مشروعا في الشرق، فإن الإبداعات الأصلية فقط للسرسامين هي التي ميزت مدرسة السطان محمد، باعتبارها أكثر المراحل نضجا في تطور فن المنمنمات الأذربيجاني، وليس من خلال أولئك المقلدين وأعمالهم.

لقد كان لدى السلطان محمد العديد من التلاميذ والأتباع. وكان أقرب نصير له هو ميرزا على الابن والتلميذ للأستاذ العظيم. وفي أكثر المنمنمات شهرة للرسام هي التي وضعها لمخطوطات: "خمسة" لنظامي (عام ١٥٣٩-١٥٤)، "ثابور يعرض بورتريه خوسروف لشيرين"، و"خوسروف يستمع لموسيقي آلة الباربيد"، حيث يكشف من خلالها عن مضمون النص الأدبي، وذلك عبر عرض الحياة الحديثة في البلاط من وجهة نظر الرسام. وتظهر هذه الملامح جلية في المنمنمة الثنائية "المجلس الموسيقي"، في مخطوطة "لافايخ" التي وضعها جامي عام ١٥٧٠-١٥٧١. (لينينجراد، المكتبة الحكومية العامة). وفي هذه الأعمال يستحضر ميرزا على بحرفيته العظيمة التشكيل متعدد الشخصيات والتصوير البديع والألوان الزاهية.

إن إبداع مير سيد على (مرحلة تبريز) يمكن تتبعه في المنمنمات التالية: "المجنون أمام خيمة ليلى" في مخطوطة "خمسة" لنظامى (عام التالية: "المجنون أمام خيمة ليلى"، و"المجلس الموسيقى" (المجموعة السابقة التي تعود إلى ل. كارتيه)، و"بَهرام جور وراعى الغنم" (بوسطن، متحف الفنون الجميلة).

إن أشهر أعمال الرسام تعد أولى المنمنمات المصورة الأحد الموضوعات الدرامية من قصيدة العشق الرومانسي لنظامي اليلى والمجنون". ونرى فيها عجوزا منسولة تسوق مجنون ليلى مكبلا بالأغلال إلى خيمة ليلى، وذلك بعد أن خلب عقله الشوق إلى محبوبته.

إن ظهور الشخصيات الغريبة غير المألوفة من الناس، قد أدى إلى الضطراب الحياة الهادئة الوادعة للرحل. ففى هذه المنمنمة، مناها مثل بقية أعمال الرسام يجذب انتباه الناظر التفسير المبتكر للرسام للموضوع الأدبى،

حيث يتضافر تتابع النص الأدبى مع تصوير الواقع الحقيقى بصورة مدهشة، مع الموضوع الدرامى بمشاهد الحياة اليومية للرُحل. فتارة نــشاهد أحــداثا ومشاهد للحياة المسالمة، وتارة أخرى تمتزج أحداث الرحل فى وحدة واحدة، وذلك فى سرد دقيق محكم، يتسم بالصدق الواقعى.

وتتميز بنفس تلك الملامح المنمنمات المرسومة على صفحات منفصلة من المجموعة السابقة الموجودة لدى ل. كارتيه. فمن خلال التكوين متعدد الشخصيات والخطوط، تعرض بانوراما للحياة اليومية للشعب. فنشاهد الرحل في أحد المشاهد، ونرى المواطنين في مشاهد أخرى.

وفى تصوير بعض الأحداث المنفصلة، نجد أن أسلوب تناول النماذج والمناظر الطبيعية، يعكس طابعا راقيا بالغ الحرفية للرسام، وذلك فى نقله للأشكال المعبرة غير المسبوقة، وأوضاعها وحركتها، وفى بناء التشكيل المحكم المعقد والواضح.

إن إبداع مظفر على الرسام الآخر الأصغر والمعاصر للسلطان محمد، قد جرى عرضه في هذا الألبوم من خلال منمنمة واحدة أصلية فقط، وهي "بهرام جور وفاتن في رحلة صيد" لمخطوطة "خمسة" لنظامي (عام ١٥٣٩- ١٥٤٣). إن أسلوب التناول الحر للموضوع التقليدي، والقوة التعبيرية لنماذج الأبطال الرئيسيين، ودقة الرسم ورهافة الألوان، كلها تميز مظفر علي، باعتباره فنانا ورساما بارعا، وأستاذا ماهرا في الخلق الفني. وطبقا لمعطيات المصادر الأولية (صادق بك أفشار، وإسكندر مونشي) فقد كان رساما غير مسبوق للبورتريه، ذلك على الرغم من أن أعمال البورتريه التي رسمها لم



نظامى غنجاوى

ومن البديهي أن تطور فن المنمنمات في السنوات ١٥٤٠-١٥٤، لم ينحصر فقط في إبداعات الرسامين المذكورين، والرسامين الذين نتعرض إلى أعمالهم في هذا الألبوم. ففي تلك المرحلة عمل في مكتبة السناه أساتذة آخرون، خاصة أولئك الذين ظلت أسماؤهم غير معروفة للأسف حتى الآن، أما المنمنمات الرائعة التي أبدعوها، فقد دخلت التاريخ الأدبي باعتبارها إبداعات "مدرسة السلطان محمد". وبنفس هذا التعريف تجرى الإشارة إلى العديد من الصور غير الموقعة لعدد من المخطوطات الرائعة الشهيرة.

ويعرض هذا الألبوم فقط تلك المنمنمات للمخطوطات المماثلة، والتى تعد من وجهة نظرنا الأكثر تميزا لمدرسة تبريز في عصر ازدهارها، والتي تعكس طابعها والخصائص الفكرية الجمالية لفن تلك المرحلة على نحو جلى. ومن ضمن تلك الأمثلة تجدر الإشارة بوجه خاص نحو منمنمات المخطوطة الشهيرة "شاه ناما" للفردوسي، عام ١٥٣٧، والتي تم وضعها خصيصا للشاه تاهماسيب، ومخطوطة "الشاه والدرويش" للهلالي عام ١٥٣٧ (لينينجراد، المكتبة الحكومية العامة)، و"بانديج غانج" أ، جامي (لينينجراد، المكتبة الحكومية العامة).

وعلى الرغم من أنه من بين ٢٥٨ منمنمة للمخطوطة الرائعة "شاه ناما" الموضوعة عام ١٥٣٧ يشتهر فقط قسم صغير منه (\*)، غير أنه طبقا لها يمكننا الوصول إلى نتيجة مفادها، أن رسومات الصور تتميز بالتنوع الكبير للتناول والأساليب الإبداعية. فإن الأعمال التي قام بها الأساتذة الرواد لعصر السلطان محمد، مثل: دوست محمد، ومير مسافر، وأغا ميريك، ومير سين على، هي أكثر الأعمال القيمة بالنسبة إلى الطبيعة الفنية للرسم، وأساليب التناول المبتكر لموضوعات المنمنمات.

إن المنمنمات رفيعة المستوى للمخطوطة الصغيرة "الشاه و الدرويش، وعلى وجه الخصوص منمنمة "الشاه يقابل الدرويش أثناء الصيد"، والنسى تتميز بالتناغم المنسجم لمستيات الألوان الزرقاء الرمادية الناعمة، والبناء الرمزى الفريد، تعد مثلاً نمطيا للطابع المتطور لمدرسة تبريز في عام ١٥٣٠.

ومن أجل أن يكتمل توصيف المُنمنمات الأذربيجانية في عصر نهضتها، ينبغى الإشارة إلى دورها البارز في تطوير الثقافات الفنية لشعوب الشرق الإسلامي.

إن نمط فن منمنمات مدرسة تبريز في الأعوام من ١٥٣٠-١٥٤، قد ترك تأثيرا جوهريا على تطور أنواع منفصلة من الفن التعبيري والزخرفي النطبيقي الأذربيجان وإيران. كما أن البناء الرمزي لمنمنمات مدرسة تبريز،

<sup>(°)</sup> لقد تم طباعة نسخ ملونة لعدد ٢٨ منمنمة من تلك المخطوطة، وذلك لأول مرة في كتاب Welch Stuart Cary. A King's books of kings, New York, 1972

قد ظل لمئة عام تقريبا هو المحدد لملامح الأشكال الفنية والموضوعات التعبيرية لفن الرسم الجدارى، والموضوعات المرسومة على السجاد، والأشكال الزخرفية على النسيج، والخزف المنقوش، وأشكال المعادن الفنية.

إن تقاليد مدرسة تبريز والإنجازات الإبداعية لأساتذتها الماهرين، قد لعبت دورا كبيرا؛ على وجه الخصوص؛ في تطوير فن المُنمنمات لدى شعوب الشرق الأدنى والأوسط.

وهناك العديد من الرسامين الآذريين الذين عاشوا في تركيا لأسباب أو لأخرى، قد تركوا تأثيرا ملموسا في تطور فن المنمنمات التركي في القرن الثالث عشر، وهناك إسهام كبير في هذا المجال يعود؛ على وجه الخصوص؛ إلى الرسامين المشهورين لمدرسة تبريز: شاه كولا، وفيلي جان، اللذين ترأسا العمل في الورش الفنية بقصور إسطنبول، وذلك في أوائل القرن السادس عشر (شاه كولا)، والربع الأخير من نفس القرن (فيلي جان). (\*)

كما أن هناك دورا جوهريا في تشكل المدرسة الموجولية في الهند لفن المنمنمات، قد لعبه مير سيد على، الرسام الموهوب لمدرسة السلطان محمد. فقد كان مير سيد على لفترة طويلة (أعـوام ١٥٤٩–١٥٧٠) يـدير عمـل الرسامين في قصور الأباطرة هومايون وأكبر. وقد قام أولنـك الرسـامون تحت إشرافه برسم صور أربعة مجلدات من المخطوطة الرائعـة "داسـتاني أمير حمزة" المكونة من اثنى عشر مجلدا، والتي تعد عن حق تحفة فنية من تحف فن المنمنمات للمدرسة الموجولية في القرن السادس عشر.

<sup>(\*)</sup> Suheyl Unver. Resam L evni. Istanbul, 1959

وعلى نحو أكثر تماسا، وتنوعا ومباشرة كانت الروابط الإبداعية للرسامين الآذريين مع مدارس المنمنمات الفنية في إيران. ففي النصف الأول للقرن السادس عشر بعد، كان البناء الفني الناهض الرمزي لمدرسة تبريز للمنمنمات، قد ترك بصمته الواضحة على تطور مدرسة شيراز الفنية.

لكن التأثير الأقوى والحاسم على وجه الخصوص لمدرسة تبريز، تمثل في تشكيل مدرسة قزوين للمنمنمات. فبعد انتقال العاصمة من تبريز إلى قزوين (عام ١٥٤٨)، انتقل العديد من الرسامين الآذريين إلى العاصمة الجديدة، وظل البعض منهم هناك يعمل بمفرده حتى نهاية حياته، والبعض الأخر حتى إغلاق المكتبة وتسريح الرسامين من قبل الشاه تاهماسيب فى أواخر سنوات حكمه. (اسكندر مونشى).

واستمر رسامو مدرسة تبريز هنا في تطوير نفس المذاهب الفنية، تلك المذاهب التي قاموا بوضعها من قبل، في الأعوام من ١٥٤٠-١٥٤٠ ولهذا، فإن المنتمات التي وضعوها في قزوين في أعوام ١٥٥٠-١٥٦٠، أو تلك التي أعادت هذه المدرسة رسمها، لم تختلف كثيرا من حيث بنائها الرمزي عن نمط السلطان محمد والرسامين التابعين لمدرسته.

إن تكون النمط الجديد في المنمنمات الفنية في قزوين، قد جرى في سبعينيات القرن السادس عشر. وعبر المرحلة المعقدة لتشكل مدرسة قزوين، ترك إبداع المجموعة الجديدة من الأساتذة الموهوبين الآنريين تأثيرا عظيما على تلك المدرسة، بالإضافة إلى العوامل الأخرى التي أثرت عليها. وكان من بين أولئك الأساتذة الآذريين: محمدي، وصادق بك أفشار، وزين

العابدين، وعلى رازا النبريزى، سياوش بك، ومير يحيى، وغيرهم. كما أثر تأتيرا حاسما على تطور نمط العاصمة الجديد العمل الإبداعي الطليعلى لرسامي تبريز البارزين: محمدى، وصادق بك أفشار.

إن الموهبة المتفردة الساطعة لدى أولئك الأساتذة، وإبداعاتهم المبتكرة، التى خلت من تقاليد رسومات صالونات البلاط، قد حددت فى الكثير اتجاهات مدرسة قزوين فى الربع الأخير من القرن السادس عشر.

وتتمثل إحدى السمات المميزة لفن تلك المدرسة، في ابتعاد المنمنمة عن النص الأدبى، وسعى الرسامون نحو القوالب النمطية للتعبير. وقد لعب هذا الاتجاه دورا مزدوجا في التطور اللاحق لفن المنمنمات.

إن اتساع المجال الخاص بارتباط الرسام في موضوعاته بحياة الشعب، يعد جانبا بارزا من جوانب تلك المرحلة. فقد أصبح تناول الموضوعات التقليدية الأدبية، يجرى باعتباره مشاهد فنية تصور الشعب البسيط، وذلك من خلال تفاصيل حياته اليومية ومعيشته، وعمله وأوقات مرحه ولهوه. وأخذت التيارات الديمقر اطية تتطور وتنمو في الفن، ويتم إيجاد حلول للمهام الفكرية الجمالية الجديدة، ويفسح الرسامون المجال أكثر فأكثر للملامح الواقعية.

ومن جانب آخر، فبعد أن فقدت المنمنمات خصوصيتها في الكتب المصورة، بدأت تفقد أصالتها، وقوتها الساحرة الخلابة، وروعة قوالبها الفنية تدريجيا. وتراجع التكوين الرفيع للنماذج، واللغة التعبيرية الرشيقة للمنمنمات النابعة من قلب القصائد الشعرية الكلاسيكية الشرقية، ليفسحا المجال أمام الأشكال النثرية الجديدة، والمبسطة بدرجة ما. وصارت منمنمات تلك

المرحلة تتميز ببساطة ووضوح التشكيلات الفنية، وقلة الوسائل التعبيرية. وأصبحت المنمنمات؛ وخاصة المستقلة منها؛ تعبر عن ميل الرسام بصورة أكبر نحو الأسلوب التخطيطي - رشاقة الخطوط المحيطة، والرسم الدقيق بالحبر الصيني، والعُزوف عن الأسلوب التعبيري، والتناغم الفني الساحر لبصمات الألوان الزخرفية. لتصبح الألوان باردة بعض الشيء، ويقل بهاء الألوان والتدرج اللوني، وتتبدل المستويات اللونية الرنانة المتأججة، بالأكثر نعومة وهدوءا منها.

إن جميع ملامح ذلك النمط الجديد لمدرسة قزوين، قد انعكست بصورة أكثر جلاء في إبداعات الرسامين الآذريين البارزين في القرن السادس عشر، مثل: محمدي، وصادق بك أفشار، وفي هذا الإطار، فهناك اهتمام بالغ نحو الأعمال ذات الشهرة الواسعة لمحمدي، مثل "اللهو في البستان" (بوسطن، متحف الفنون الجميلة)، و"العشاق" (نفس المكان)، و"مشاهد من الحياة الريفية" (باريس، متحف اللوفر)، وكذلك المنمنمات المرسومة لمخطوطة "تحف الأبرار" لجامي (لينينجراد، المكتبة الحكومية العامة)، والتي يستبه طابعها وأسلوب تنفيذها في الكثير منه، ذلك الأستاذ العظيم.

كان محمدى مؤسسا لاتجاه جديد فى فن منمنمات الشرق الأوسط. فقد كانت إنجازاته الفنية أثناء حياته، هى العامل الدى وضع أسس ظهور المدرسة الجديدة فى فن المنمنمات. ولهذا السبب، ففى الأدب المتخصص، كثيرا ما نجد أعمالا لعدد من الرسامين المجهولين المنتمين لذلك الاتجاه، والذين يتم تصنيفهم باعتبارهم أتباعا لنمط أو لمدرسة محمدى، وبنفس هذا المصطلح يجرى تعريف مدرسة قزوين مشهيد فى الربع الأخير للقرن السادس عشر.

كان صادق بك أفشار واحدا من الرسامين المبدعين وفنانى الخط، كما كان شاعرا وموسيقيا ومؤرخا للأدب والفن. وقد لعبت أعماله الفنية دورا ملموسا فى تطور فن الرسم فى القرن السادس عشر. وكانت إبداعات الرسام المعبرة عن أناس محددين، تتميز ليس فقط بالملامح الذاتية، بل أيضا بالسمات التعبيرية النفسية. ولم تكن مجرد نماذج مسطحة مرسومة على أساس قوانين فنية محددة. فقد كانت أعماله تتسم بالطابع الحيى المتأجج، والنمط الحاد، وذلك مثل النماذج: الأمير الإمام خولى، والأميس تيمور، والفارس المجهول، وصورة الدرويش بملامح البورتريه.

كان صادق بك أفشار معبرا عن مذاهب جمالية جديدة، واتجاهات واقعية. كما ترك إبداع الرسام وتناوله النظرى فى الرسم (قانون الصور)، تأثيرا كبيرا على فن قزوين، ولعب دورا عظيما فى تشكيل مدرسة أصفهان.

إن الوحدة النمطية والنضج الحرفى، والتنوع الإبداعى في البحث، والوسائل والخطوط المميزة لرسامى تبريز الذين تركوا إسهاما قويا في تطور فن المنمنمات في قزوين، وفي أصفهان لاحقا، يمكن تتبعها جميعها في صور "جارشاسب ناما" عام ١٥٧٣ (لندن، المتحف البريطاني)، و"شاه ناما" عام ١٥٧٦-١٥٧٧ (دوبلين، مكتبة شيستر بيتي)، التي رسمها كمل من صادق بك أفشار، ومير زين العابدين، وسيفوش بك، ومظفر على، وفي منمنمات على رازا لمخطوطة "صبحة الأبرار" لمخطوطية جمامي (عام منمنمات)، وفي بورتريهات كمال تبريزي، وفي غيرها من الأعمال.

وجميع تلك الأعمال تميز المرحلة الأخيرة من تطور المُنمنمات الأذربيجانية، وتحدد موقعها وأهميتها في التطور العام لفن المُنمنمات في الأذربيجانية القرن السادس عشر - أوائل القرن السابع عشر.

لقد ألحقت الأحداث الاجتماعية والسياسية للقرن السابع عشر ضررا بليغا بالتطور الثقافي لأذربيجان. فمنذ تلك المرحلة بدأت عملية السصهار المدراس الإقليمية في نمط موحد خاص بالعاصمة، لتبدأ عملية طويلة من نسيان التقاليد الفنية الرائعة لمدرسة تبريز العظيمة التي كانت سائدة منذ زمن قريب. واستمر الانحدار الكامل لفن الرسم الكلاسيكي؛ الذي بدأ في القرن الثامن عشر؛ حتى منتصف القرن التاسع عشر.

والألبوم الحالى يعرض لهواة الفن الشرقى بعضا من التحف غير المسبوقة للمنمنمات الأذربيجانية الساحرة والأسطورية الرائعة، التى أبدعها رسامو مدرسة تبريز. إن هذا التراث الكلاسيكى يعد منبعا لا ينضب للوحى الإبداعى للرسامين المعاصرين من المصورين ومصممى الكتب وأساتذة الفنون التطبيقية. كما أن دراسة المنمنمات الأذربيجانية من مختلف المناظير، سوف تمهد الطريق نحو نفاذ أكثر عمقا فى تاريخ الثقافية والفن للشعب الأذرى، وتسمح بالتقييم الجدير لإسهام هذا الشعب فى الذخائر الثمينة للثقافة الفنية العالمية.

الصحور

(1)

## قارجا في الأسر

عندما أصيب فارجا وتم أسره من قبل رابى بن عدنان، قامت محبوبته جيولشا بالتتكر في صورة محارب، وانطلقت كي تتقذه. "بعد انتهاء المعركة كانت ساحة الحرب تضيء بالأنوار، عندما قامت جيولشا بكشف النقاب عن وجهها".



(7)

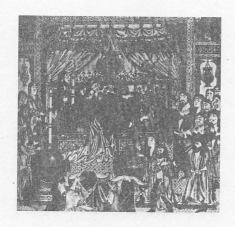
## الأسد واللبؤة



(٣)
العبور
محاربو المغول يعبرون نهر جايهون.

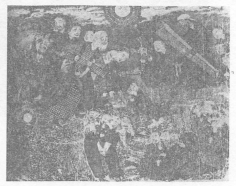


(٤) البكاء على الإسكندر الأكبر



## فيرودين يستقبل جثة ابنه

قام فيرودين بتقسيم مملكته على أبنائه الثلاثة، ويقوم ابناه تور وسليم؛ اللذان لم يرضهما قرار أبيهما في التقسيم؛ بقتل شقيقهم الأصغر إيريج غدرا. ويستقبل العجوز جثة أعز أبنائه بفزع شديد.

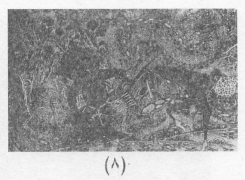


(٦) تقديم الهدايا إلى الشاه



#### بهرام جور يقتل التنين

ذات مرة عندما كان بهرام يتبع أثر الحمار، وجد نفسة بالقرب من كهف يرقد بالقرب منه تنين هائل. وأدرك الشاه الغرض من إحضار الحمار له إلى ذلك المكان. وعندما قتل الشاه التنين ومزق جسده، وجد بداخله صغير الحمار حيا.



أردوان أمام أردشير وقع أردوان آخر ملوك بارفيان في أسر أردشير مؤسس الأسرة الساسانية الجديدة، وتعبر المنمنمة عن المشهد الدرامي قبل إعدام أردوان.



## بهرام يقهر الوحش

كان البهرام العديد من المآثر البطولية. وتعد واحدة منهم انتصاره على الــوحش- الأسد كابي الذي أثار الذعر في كل أرجاء البلاد، وابتلع ابنة الأمير الصيني.



(1.)

## اللص المخادع

تسلق اللص سطح منزل أحد الأثرياء، وعندما شعر الثرى بوجود اللص بدأ يحكى لزوجته عن الطرق التى استخدمها عندما كان لصا. ففرح اللص وبدأ يكرر ما سمعه، فاحتضن حزمة من ضوء القمر كى يمسك بها ويهبط إلى داخل البيت، وسقط فوق رأسه على الأرض. وعندما أمسك به سيد المنزل وسأله عن كنيته، أجاب اللص قائلا: "أنا المخادع الساذج الذى يصدق ما يسمع دون تفكير".



## معركة مانوشيهر ضد تور

قرر مانوشيهر بن إيريج الانتقام لأبيه الذي قُتل غدرا بيد شقيقيه الأكبر منه. واستطاع في المعركة قتل تور عمه الأكبر.



(۱۲) زال فی رحلة صید



## شابور يصطحب فرحاد إلى شيرين

فى سبيل توفير الحليب الطازج الشيرين، كان من الضرورى حفر قناة من خلال الصخور لتربط بين القصر والمرعى، ومن أجل تنفيذ هذا العمل الجبار، دعا شابور البطل الأسطورى نحات الحجر البارع فرحاد للحضور إلى شيرين.



(11)

الإسكندر ومعلمه

الإسكندر وهو يستمع لنصائح معلمه، وذلك قبل خروجه في حملة إلى الشرق.



## الإسكندر يقيم سدا ضد الجوجيين والماجوجيين

أثناء الحملة الرابعة، وجد الإسكندر أن الناس الذين يعيشون في الجبال، يعانون من الغزوات البربرية للجوجيين والماجوجيين. فأقام لهم متراسا لحماية السكان المسالمين من هذه الغارات.



(17)

## الإسكندر عند نوشابا

الإسكندر ذاهب إلى نوشابا، وهو فى هيئة متأنقة، يقدم نفسه باعتباره سفيرا. ويدخل إلى القصر بشجاعة مثل "الأسد المتمخطر"، وينسى نزع سيفه. وعندما خمنت الملكة أن الواقف أمامها هو الملك المقدوني بنفسه، أمرت بإحضار صورة الإسكندر المرسومة له منذ فترة طويلة، وأجبرته على الاعتراف بشخصيته الحقيقية.



## فردوسى يقدم قصيدته إلى السلطان محمد

كما تحكى الأسطورة، فإنه عندما انتهى فردوسى من وضع قصيدته "شاه ناما"، قدمها إلى السلطان محمد غزناوى، الذى وعد بمنح الشاعر دينارا ذهبيا مقابل كل بيت من القصيدة. لكنه دفع له ستين ألف درهم فضى بدلا من الدنانير الذهبية.



(11)

#### مانوشيهر يعود من ساحة القتال

يواصل مانوشيهر الانتقام لوالده، فيقتل تور في البداية، ثم يقتل شريكه سليم، ويعود منتصرا من المعركة.



## رستم أمام زوهراب الميت

يواجه رستم شابا في المعركة، ويقتله بعد صراع طويل. ولكنه يعلم أن الفتى القتيل هو ابنه زوهراب، فيتملك الهلع منه، ويقوم بتمزيق ثيابه.



(4.)

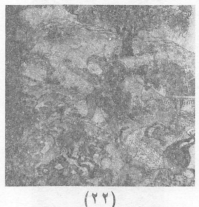
## رستم عند الشاه كاى كاوس

تعبر المُنمنمة عن الموضوع التقليدي وهو استقبال الـشاه للـضيوف. فنرى الشخصية الرئيسية للقصيدة الشعرية البطل الأسطوري رستم، وهـو جالس فوق مقعد ذهبي أمام شاه إيران كاي كاوس.



#### مقتل بيران

في المعركة الحاسمة لبطل توران الباسك بيران، يقوم المحارب الإيراني جول ديرز بمطاردة بيران، الذي يفقد سيفه ويلجأ إلى الجبال، مفضلا الموت عن حياة الهوان.



## معركة فيرامورزا ضد بيخمين

يناصب بيخمين بن إسفينديار العداء لرستم الذي قتل والده. وبعد موت رستم يطارد ابنه فير امورزا، حتى ينجح في قتله أخيرا في ساحة المعركة.

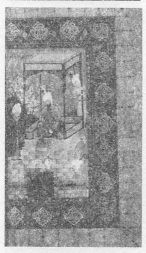


## (75 : 77)

## محاكمة كازى جاهان

لا ترتبط المُنمنمة الثنائية بمحتوى المخطوطة. ويعبر الرسم الأمامي عن إنزال العقاب على خادم البلاط كازى جاهان من قبل وكيل الشاه تاهماسيب، المكرسة له المخطوطة.





(٢٦، ٢٥) الشاه اليافع يقضى وقت الراحة فى الجبال. ممارسة لعبة تشوجان.





ممارسة لعبة تشوجان.



(۲۸) ممارسة لعبة تشوجان.



(۲۹) اجتماع الشاه



( \* . )

## الإسكندر عند نوشابا

بعد فضح هوية الإسكندر الذي قدم نفسه باعتباره سفيرا، أقامت نوشابا وليمة فاخرة على شرفه. ووضعوا أمامه أقداحا ذهبية مطعمة بالأحجار الثمينة. وعندما أعلن للملكة أن كل ذلك غير قابل للأكل... "ضحك القمر وقالت بلباقة: لو أنك لم تأخذ في الفم بذورا ثمينة، فلماذا تسعى للخيرات التي لا تحتاجها، وتقدم طوال الوقت على دخول حروب غير ضرورية؟"



#### الإسكندر وراعى الغنم

كان الإسكندر مغموما لمرض محبوبته. وأراد أن يسرى عن نفسه، فصعد إلى سقف القصر، وشاهد راعيا عجوزا. فأمر بإحضاره وطلب منه أن يقص عليه حكاية ما. وبعد أن اقترب العجوز من نهاية حكايته حول أحد الملوك ومحبوبته المريضة، أخبروا الإسكندر أن محبوبته قد تماثلت للشفاء.



(44)

## معركة الإسكندر ضد دارا

طالب دارا من الإسكندر دفع الجزية التي توقف عن سدادها. وكانت أولى المعارك في مدينة الموصل دامية للغاية. واستطاع الإسكندر بالكاد النجاة بحياته من الهجوم العنيف الذي شنه دارا.



#### الإسكندر عند خاجان

يقيم خاجان مأدبة فاخرة على شرف الإسكندر، ويجلبون إليه شلاث هبات قيمة: صقر صياد، وفرس أشهب، وجارية حسناء، وجميعهم يتسمون بالقوة والشجاعة.



(۲٤) مجلس أوجوز خان

أقام أوجوز خان الأسطورى في خيامه الفاخرة مأدبة رائعة، دعا إليها جميع أبنائه وأقربائه، وذلك بمناسبة انتصاره الظافر على أعدائه.



## مجلس جنكيز خان

فى أوائل ربيع عام ١٢٠٦، أمر جنكيز خان ببناء عرش على تسمع قوائم بيضاء، وأمر بانعقاد مجلس كبير، حيث تم إعلانه خانا (أميرا) عظيما. واتخذ لقبه الفخرى "جنكيز خان"، واعتلى العرش على نحو احتفالى.



(۳۶) حوار الشاه مع الوزير



#### المجلس الموسيقي في الجبال

لا ترتبط المُنمنمة بالموضوع المكتوب الذي يحكى عن تعيين الملك لأحد أحفاده وهو تشاجاتايا. وقد جرى تناول المُنمنمة باعتبارها مشهدا فنيا من حياة البلاط للشاه اليافع.



( 4 )

الشاه يستمع للموسيقي في جناحه الصيفي



## مأدبة الخان هو لاكو

بعد عبور نهر جايهون في شهر يناير لعام ١٢٥٦، استقر الخان هو لاكو في مروج شابورجان، حيث قضى الشتاء بطوله هذا، وأمضى وقته في اللهو والمرح والولائم الفاخرة.



( 5 . )

# المجلس المنعقد في قصر سام ميرزا

فى المُنمنمة التى تعبر عن الغزل فى قصيدة حافظ "لقد حل العيد الآن- موسم الأزهار، والرفاق للنبيذ فى انتظار"، جرى تصوير الموضوع التقليدى- المجلس الموسيقى فى قصر سام ميرزا.



## في الميذانة

تُصور المُنمنمة بيتا من غزل قصيدة حافظ: "حمل الملاك برقة قدح المتعة، ليصب منه ما تبقى، من الماء الرائق الشفاف، على وجه الحورية والجنية الجميلة". لكن تناول الموضوع الأدبى قد جرى باعتباره مشهدا للعربدة الطائشة، وحفل السمر العاصف.



(۲٤) في المدرسة



(24)

حوار الدرويش مع مربى الحمام



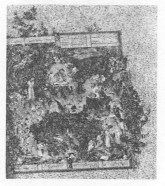
#### لقاء الشاه مع الدرويش

هرب الظبى من مطاردة الشاه إلى الدرويش، وركع أمامه يطلب منه الحماية من الصياد.



كيامورس يعلم الناس

تقول الأسطورة، إن كيامورس كان أول ملكا على إيران يضع النظام على الأرض، ويعلم الناس أصول الحياة، وصنع الثياب من جلد الوحوش. وطبقا للتقاليد المعمول بها، يجرى تصويره في هيئة المرشد المعلم الذي يلتف من حوله الناس والحيوانات.



(۲۶) کیامورس یعلم الناس. مقطع.



(۷۶) فردوسی وشعراء البلاط

ذات يوم جلس الشعراء العظماء: أونسسورى، وفردوسسى، وأسودى خلف مائدة بسيطة لتناول الطعام، وقرروا التبارى فى فن وضع الشعر. وفى تلك اللحظة شاهدوا غريبا، فسألوه أن يحكى عن نفسه، وعن هويته، وإمكانية أن يشترك معهم فى التبارى.



## معركة كى خوسروف ضد أفراسياب

القوات الإيرانية بقيادة كى خوسروف، والبطل الأسطورى رستم، يدفعون إلى الهرب قوات توران التى يترأسها أفراسياب. وهذا المشهد من أحداث الصراع بين إيران وتوران يعد مشهدا تقليديا، يكرر فى جميع مخطوطات "شاه ناما" تقريبا.



( 59)

معركة كى خوسروف ضد أفراسياب. مقطع



#### ابنة خافتفاد والغزلان

تصور المُنمنمة "حكاية خافتفاد والدودة"، وتحكى عن كيفية مساعدة الدودة للغزال الصغير، وابنة خافتفاد، وما أدى إليه هذا الأمر بعد ذلك.



(۱۰) معركة تاهموراس ضد الشياطين



(٥٢) تقديم العطايا من الهند إلى خوسروف



(٥٣) تقديم العطايا من الهند إلى خوسروف مقطع



### نوشيروان يستمع لحوار البومتين

من فوق الأطلال المهدمة يصادف نوشيروان مع الوزير بومتين تتحاوران. وعندما سأل الملك عن موضوع الحوار بينهما، أجاب الوزير أن إحدى البومتين سوف تزوج ابنتها، وأنها تطلب مقابل ذلك بعض القرى المحطمة. فأجابت الأخرى عليها: "ما هذا الذي تقولينه؟ انظرى حولك كي ترى كم دمرنا الشاه! فإلى متى ننتظر مع ظلمه وجبروته؟ يمكنني منحك مائة ألف حطام وحطام".



## السلطان سانجار والعجوز

تقوم إحدى العجائز باعتراض طريق السلطان السلجوقى سانجار فى أثناء عبوره، وتمسك بذيل ردائه، وتشكو له من الأذى الذى لحق بها من طغاة الشاه.



#### التبارى بين الحكيمين

كان على الطبيبين التبارى في الإعداد الدقيق للسم، فأعطى أحدهم لخصمه حبة من السم القاتل، أما الآخر فأعطاه زهرة تم قطفها للتو.

"فتملك الرعب منه أمام هذه الزهرة،

وسقط الخصم بلا حراك بسبب الزهرة.

وهكذا قضى السم على الشوكة

وسقط الذي تملكه الرعب ميتا من الزهرة".



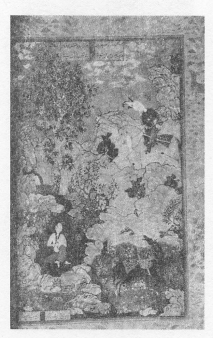
#### شابور يعرض على شيرين صورة خوسروف

يلقى شابور فى البستان بصورة خوسروف أمام شيرين، وذلك فى أثناء تريضها مع صديقاتها. وعندما شاهد انطباعا جيدا لدى شيرين إزاء صورة الفتى الرائع، خرج من مكمنه مقتربا من شيرين، ليحكى لها كل شىء حول خوسروف وعشقه لشيرين.



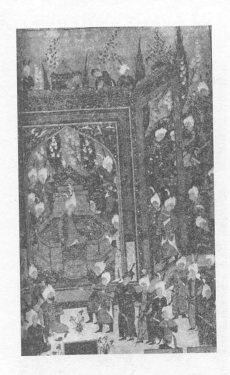
#### خوسروف يشاهد شيرين وهي تستحم

يسافر خوسروف إلى باردا وهو يحلم بلقاء شيرين، بينما تـسافر هـى إلى ميداين. وأثناء الطريق قررت الحسناء التوقف للراحة والاستحمام. وفـى هذا الوقت وصل خوسروف إلى النبع، لكنه لم ير وجه شـيرين، وهـى لـم تخمن أنه خوسروف، ثم افترق الحبيبان دون أن يتعرفا على بعضهما البعض.



## تتويج خوسروف على العرش

عرف خوسروف عن موت أبيه لاحقا في باردا، وذلك عندما كان في ضيافة الملكة ميخين بانو. فأسرع من فوره عائدا إلى ميداين، حتى لا يُحرم من عرش أجداده، وهناك تم تتويجه على العرش.



## خوسروف وشيرين يستمعان إلى حكايات الجوارى

يثير بهرام تشوبين انتفاضة. ويبحث خوسروف مرة أخرى عن الهارب في باردا. فياتقى العاشقان أخيرا. ويستمتعان بالصيد وممارسة لعبة تشوجان، وبالموسيقى والغناء، والاستماع لحكايات الجوارى،



# خوسروف يستمع لموسيقى آلة الباربيد

يعصف الحزن بخوسروف لفراق شيرين، فيقيم وليمة ضخمة. ولكنه لم ينجح في نسيان حزنه، ولم يفلح النبيذ في تخفيف همومه. ولم يخفف قليلا من كربه سوى صوت الغناء، والموسيقي الساحرة المنسابة من آلة الباربيد الأسطورية.



#### المتسولة تصطحب المجنون إلى ليلي

ينطلق المجنون في الطريق الذي سارت به الرحالة ليلي، فيقابل عجوزا تسوق رجلا مكبلا بالأغلال. وعرف أنهما يتسولان الصدقات بهذه الوسيلة. فيطلب من العجوز ربطه بالأغلال، والذهاب به مكبلا إلى خيمة ليلي.



# (٦٣) المجنون في الصحراء

المجنون في الصحراء وقد اختل عقله تماما. والتفت من الوحوش البرية، وصارت تعيش بالقرب منه دون أن يقترب إحداهما من الآخر. ولا يجرؤ أحد على الاقتراب من المجنون لخوفهم من الوحوش المفترسة.



#### بهرام جور وفاتن في رحلة صيد

ذات مرة أراد بهرام جور أن يعرض فنه أمام الحسناء فاتن، وهما فى رحلة صيد. فقالت الفتاة متقدة الذهن: "عليك أن تخيط حافر الحمار الوحشى بالأذن الرفيعة، وذلك حتى أنبهر ببراعتك". وأدرك الشاه حيلة الحسناء متقلبة الأهواء، وقام بتلبية رغبتها بلباقة.



## ظهور الملاك الأعظم ليوسف

استمع يوسف اطلب زوليخا، ولم يستطع الإجابة "بنعم"، أو: "لا". وانتظر أن تفتح السماء أبوابها، حتى ظهر له الملاك الأعظم وقال: "أيها الشاه المبجل، إن الله المعظم يرسل لك بتحياته، وقد سمع بالطلب الخاضع لزوليخا، وسوف يزفك إلى السماء".





#### (17, 47, 47)

#### المأدبة

تصور المُنمنمة الثنائية الموضوع الشائع على نطاق واسع فى المُنمنمات الشرقية، من قصيدة "خوسروف وشيرين" لنظامى. لكن تصوير المجلس الموسيقى لخوسروف قد تم تناوله باعتباره مشهدا من مشاهد الحياة اليومية فى البلاط للرسام المعاصر لها.





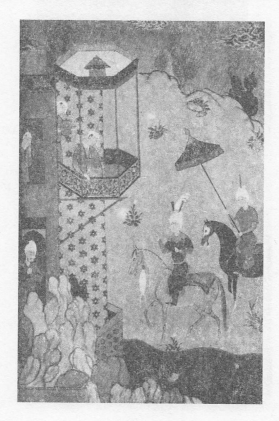
#### لقاء الناسك والثرى

ذات مرة تقابل رجل دين ناسك مع شاب ثرى يافع متغطرس، وأخبره أن الفخر بالثراء والأبهة لا يعنى شيئا، لأنهما لا يمكنهما طمس الحقارة الروحية.



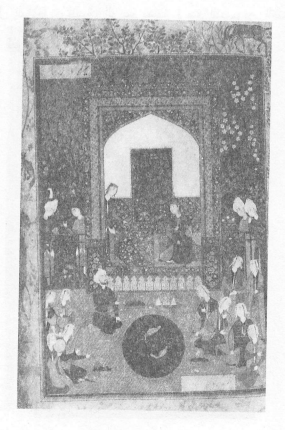
#### خوسروف عند قصر شيرين

ذات مرة كان خوسروف بالقرب من قصر شيرين. فذهب متجها إلى بوابة القصر. لكن البوابات ظلت مغلقة أمام الشاه. ودون أن تخرج من قصرها وقفت شيرين تشرح للشاه أنها لا تستطيع استقباله، حيث إن مثل هذا الأمر يمكن أن يلقى بظلاله على سمعتها. وبعد نقاش طويل رحل الشاه.



### فرحاد في قصر شيرين

تقوم شيرين بدعوة فرحاد إلى مأدبة نقيمها له، وذلك كى تكلفه بحفر القناة. وتسأله فى أثناء الشرب عن أصله. ويحكى فرحاد؛ ابن الخان الصينى؛ عن أصله وماضيه.



## (۷۲، ۷۳، ۷۲) الشاه فی رحلة صید

هذه المنمنمة الثنائية زاهية الألوان على نحو فريد، لا ترتبط بالنص، لكنها وُضعت في المخطوطة باعتبارها صورة في الواجهة، تعبر عن التناول الكلاسيكي لمشهد من مشاهد الصيد، باعتباره نوعا من أنواع التسلية واللهو الظريف لرجال البلاط. ويتسق الرسم بمهارة مع التصوير الصادق لمختلف تفاصيل الحياة اليومية.





الشاه فى رحلة صيد مقطع



#### حياة الرُحل

مُنمنمة مستقلة لا يتصل موضوعها بالمخطوطة، وعلى الرغم من أنها مكرسة لقصيدة "ليلى والمجنون"، وتصور مشهدا لعرس ليلى، فإن تصوير الموضوع الأدبى قد جرى على خلفية واسعة من مختلف المشاهد المعيشية لحياة الرحل.



## مشاهد من الحياة الليلية للمدينة

منمنمة مستقلة لا يتصل موضوعها بالمخطوطة، وهي تصور لوحة ليلية لمربع سكني كثيف للمدينة الشرقية، بتفاصيل حياته اليومية، ومشاهد متنوعة لحياة المدينة.



#### ( ) (

### شيرين في زيارة لفرحاد

عندما تأكد خوسروف أنه لن يستطيع شراء تتازل فرحاد عن شيرين، لجأ خوسروف إلى وسائل المكر والدهاء: فلو استطاع فرحاد شق الطريق عبر جبال بيسوتون، فسوف يتتازل عن شيرين. ويشرع فرحاد في العمل. وتتفتت الصخور وتتكسر الأحجار تحت ضربات معاوله، وعندما تسمع شيرين عن عمله الجبار، تبدى رغبتها في رؤية البطل بأقرب فرصة، وتسافر إلى بيسوتون.



(۷۸) الشاه فی رحلة صید



(۷۹) الراحة أثناء الصيد



(۸۰، ۸۱، ۸۸) المجلس الموسيقى فى الجناح الصيفى





شاب يقرأ في كتاب



(۸۳) شاب یقرأ فی کتاب عند شجرة مزهرة



(۸٤) شاب يافع يحمل كتابا



(۸۵) الشاه يحمل الصقر



#### تحليق السلحفاة

تحمل المُنمنمة عنوانا يقول: "حول فائدة وحكمة الكلمات المنطوقة". كانت السلحفاة تحلم بالطيران. وذات مرة حملها البط وطار بها محلقا في السماء. لكن السلحفاة أرادت أن تفخر بنفسها، وصرخت كي يراها الجميع وهي تطير، فسقطت هاوية على الأرض.



## (۸۷) ثقاء العجوز بالحسناء الشابة

قابل العجوز امرأة بديعة الجمال تضع طرحة تغطى رأسها، وطلب منها أن تبادله الحب. لكن المرأة سخرت منه قائلة بأنها لم تعدد شابة، وأن الشيب كسا رأسها. فتجمد العجوز على الفور لدى سماعه كلماتها. حينئذ أزاحت المرأة الطرحة عن رأسها، لتكشف عن وجهها البديع، وشعرها الرائع.



# $(\wedge\wedge)$

## الشاعر والثرى

كان الشاعر الذى يُدعى لاجارى (أى النحيل)، يتغنى ببدانــة التــرى المعروف لديه. وذات مرة تعثر الثرى ووقع، فقال له الشاعر إن البدانة هــى سبب جميع عذاباته. وعندئذ تلاعب الثرى ببراعة بالألفاظ وأجاب أن سـبب عذاباته ليست البدانة، وإنما لاجارى،



## حوار الشاه إسماعيل مع المبعوثين الأتراك

ارتدى المبعوثون الأتراك ثياب التجار، وحكوا للسشاه إسماعيل، أن السلطان بيازيد؛ الذى هُزم أمام السلطان سليم؛ نادى عليهم للمشول أمامه وأمرهم قائلا: "اذهبو إلى الشاه واطلبوا منه أن يرسل إلى ١٥٠٠ تومان ذهبى".



(۹۰) لقاء المبعوثين



(۹۱) مشاهد من الحياة الريفية



(۹۲) العجوز راكبا بغله



(۹۳) صورة الشاه تاهماسيب



#### مصادر الصور

فارجا في الأسر الرسام عبد المؤمن محمد الهوين. "فارجا وجيولشا"، أوائل القرن ١٣، إسطنبول، متحف تو بكانا، H.841. الأسد والليؤة ۲ "منافع الحيوان"، ابن باهتوشي، عام ١٢٩٨، نيويورك، مكتبة مورجان، M.500. العيور ٣ "جامع التواريخ" رشيد الدين، تبريز، عام ١٣١٨، إسطنبول، متحف توبكابا، H.1653. البكاء على الإسكندر الأكبر ٤ "شانه ناما" فردوسي، عام ١٣٣٠-١٣٤٠، واشنطن، متحف فرير، رقم ٣٨,٣ ٢٨ ٢٥ سم. فيرودين يستقبل جثة ابنه نفس المخطوطة السابقة. تقديم الهدايا إلى الشاه نفس المخطوطة السابقة. بهرام جور يقتل التنين ٧ نفس المخطوطة السابقة، من مجموعة بورجيرس، باريس. أردوان أمام أردشير نفس المخطوطة السابقة، من مجموعة ج. فيفيرا، باريس

| بهرام يقهر الوحش                               | ٩  |
|------------------------------------------------|----|
| نفس المخطوطة السابقة، كمبريدج، متحف الفنون،    |    |
| قطع ۳۰ ۱٤٫۵ سم.                                |    |
| اللص المخادع                                   | ١. |
| كليلـــة ودمنـــة، تبريـــز، عـــام ١٣٦٠–١٣٧٤، |    |
| إسطنبول، مكتبة الجامعة. H.1422، ل ٢٤؛          |    |
| 7*0,77.                                        |    |
| معركة مانوشيهر ضد تور                          | 11 |
| تبريز، عام ١٣٧٠، إسطنبول، متحف توبكابا،        |    |
| ألبوم H.2153، ل ۱۰۲؛ ۳۴،۵۸۶ سم.                |    |
| زال في رحلة صيد                                | ١٢ |
| تبريز، عام ١٣٧٠، إسطنبول، منحف توبكاب،         |    |
| ألبوم H.2153، ل. ٢٥٦؛ ١٩,٥ ع٢٦سم.              |    |
| شابور يصطحب فرحاد إلى شيرين                    | ۱۳ |
| خوسروف وشیرین، نظامی. تبریز، عام ۱۶۰۰-         |    |
| ١٤١٠، واشنطن، معرض فرير، رقم ٣١,٣٤،            |    |
| ۲۷،۳۴۱ ۳۰،۷۲ سم.                               |    |
| الإسكندر ومعلمه                                | ۱٤ |
| "إسكندر ناما" أهويدي. عــام ١٥٢٣، ليننجــراد،  |    |
| المكتبة الحكومية العامة، د. ٥٦٥، ل ٢٨.         | -  |
| الإسكندر يقيم سدا ضد الجوجيين والماجوجيين      | 10 |
| نفس المخطوطة السابقة، ل. ١٠٨.                  |    |
| الإسكندر عند نوشابا                            | ١٦ |

نفس المخطوطة السابقة، ل. ١٣٨.

- ۱۷ فردوسی یقدم قصیدته الی السلطان محمد اشاه ناما" فردوسی، تبریز، عام ۱۵۲۶، لیننجراد، ا.ن. أ، د ۱۸۶، ل ۰. ۱۵۴۵ سم.
- ۱۸ مانوشیهر یعود من ساحة القتال نفس المخطوطة السابقة، ل. ۳۳، ۱۲\*۱ سم.
- ١٩ رستم أمام زوهراب الميت
   نفس المخطوطة الـسابقة، ل. ١١٦. ١٢٥،٩١٦ محم.
- ۲ رستم عند الشاه كاى كاوس
   نفس المخطوطة السابقة، ل. ۱۳۳. ۱۲°۱۶،٥
   سم.
  - ۲۱ موت بیران
     نفس المخطوطة السابقة، ل. ۲۰۱، ۱۳۴۰ سم.
     ۲۲ معركة فيرامورزا ضد بيخمين
     نفس المخطوطة السابقة، ل. ۳۵، ۱۳۵۰ معركة فيرامورزا ضد بيخمين
- نفس المخطوطة السابقة، ل. ٣٦٠. ١٤,٥ \*٢٠ سم.
  - ۲۲-۲۳ محاكمة كازى جاهان
- "جوى تشوجان" عارف. تبريز عام ١٥٢٤-١٥٢٥، ليننجر اد، المكتبة الحكومية العامـة، د. ٤٤١، ل. ١٠-١٠.
  - ۲۵ الشاه اليافع يقضى وقت الراحة فى الجبال
     نفس المخطوطة السابقة، ل. ۸، ۱۳,۰° ۱۳,۰° سم.
     ۲۲ ممارسة لعبة تشوجان
- ۱۳،۸°۱۰,٤ .۲٦ كوجان نفس المخطوطة السابقة، ل. ۲٦. ١٣،٨°۱۰,٤ سم.

| ممارسة لعبة تشوجان                               | ** |
|--------------------------------------------------|----|
| نفس المخطوطة السابقة، ل. ٣٦، ٥،٠١ * ١٤ سم.       |    |
| ممارسة لعبة تشوجان                               | ٨٢ |
| نفس المخطوطة السابقة، ل. ٣٨. ٩,٤ * ٩,٥           |    |
| سم.                                              |    |
| اجتماع الشاه                                     | 44 |
| نفس المخطوطة السابقة، ل. ٥٣. ١٤,٥٥٠ سم.          |    |
| الإسكندر عند نوشابا                              | ٣. |
| "خمسة" نظامي. تبريز، نهاية القرن ١٥- أوائـــل    |    |
| القرن ١٦، إسطنبول، متحف توبكابا، H.762.          |    |
| الإسكندر وراعى الغنم                             | ٣١ |
| نفس المخطوطة السابقة.                            |    |
| معركة الإسكندر ضد دارا                           | ٣٢ |
| "خمسة" نظامي. تبريز، عام ١٥٢٥، نيويــورك،        |    |
| متحف متروبوليتان، رقــم ١٣٢٨٨٧، ل.٢٧٩،           |    |
| .٣٩,٥*٢٢,٥                                       |    |
| الإسكندر عند خاجان                               | ٣٣ |
| نفس المخطوطة السابقة، ل. ٣٢١.                    |    |
| مجلس أوجوز خان                                   | ۲٤ |
| "جامع التواريخ" رشيد الدين، تبريز، عام ١٥٢٨–     |    |
| ١٥٢٩، ليننجراد، المكتبة الحكوميــة العامـــة، د. |    |
| ۹۸۲، ل. ۸.                                       |    |
| مجلس جنكيز خان                                   | 40 |
| نفس المخطوطة السابقة، ل. ٩٥.                     |    |
| حوار الشاه مع الوزير                             | 41 |

نفس المخطوطة السابقة، ل. ١٨٢.

- ٣٧ المجلس الموسيقى في الجبال
- نفس المخطوطة السابقة، ل. ١٨٨ ب.
- ٣٨ الشاه يستمع للموسيقى فى جناحه الصيفى نفس المخطوطة السابقة، ل. ٢٢٢.
- ٣٩ مأدبة الخان هو لاكو نفس المخطوطة السابقة، ل. ٢٤١.
- ٤ المجلس المنعقد في قصر سام ميرزا للرسام السلطان محمد. "ديوان" حافظ. عام • ١٥٣٠، باريس، مجموعة ل. كارتبه.
  - ٤١ في الميخانة
     للرسام السلطان محمد. نفس المخطوطة السابقة.
- ٤٢ في المدرسة
   "الشاه والدرويش" هلالي. عـام ١٥٣٧–١٥٣٨،
   ليننجراد، المكتبة الحكومية العامـة، د. ٤٥٩، ل.
  - با، ۱۰،۹ ۱۲ سم. ۲۱، ۹،۱۹ ۳۲ سم. ۳۶ حوار الدرویش مع مربی الحمام
    - نفس المخطوطة السابقة. ل. ۱۷، ۹ ° ۱۲ سم. كا قاء الشاه مع الدرويش
    - نفس المخطوطة السابقة. ل. ٢٦، ٥ \* ١٢ سم. كيامورس يعلم الناس
- "شاه نامیا" فردوسی، تبریسز، عام ۱۵۳۷، نیویورك، متحف متروبولیتان، ل. ۲۰.
  - ٤٦ كيامورس يعلم الناس مقطع.
    - ٤٧ فردوسى وشعراء البلاط نفس المخطوطة السابقة. ل. ٧.
      - نفس المخطوطة السابقة.

- معركة كي خوسروف ضد أفراسياب ٤٨ نفس المخطوطة السابقة. معركة كي خوسروف ضد أفر اسباب 29 مقطع. ابنة خافتفاد والغزلان 0. نفس المخطوطة السابقة. الرسام دوست محمد، ل. ۲۱ه س. معركة تاهموراس ضد الشياطين 01 نفس المخطوطة السابقة. ل. ٢٣ س. تقديم العطايا من الهند إلى خوسروف 04 نفس المخطوطة السابقة. ل. ٦٣٨. تقديم العطايا من الهند إلى خوسروف ٥٣ مقطع. نوشيروان يستمع لحوار البومتين ٤٥ الرسام "مير مسافر. "خمسة"، نظامي. تبريز، عام ١٥٤٣-١٥٣٩، لندن، المتحف اليربطاني. 2265، ل. ١٥. السلطان سانجار والعجوز 00 الرسام السلطان محمد (؟). نفس المخطوطة السابقة. ل. ١٨. التبارى بين الحكيمين 07 نفس المخطوطة السابقة. ل. ٢٦.
  - ٥٧ شابور يعرض على شيرين صورة خوسروف الرسام ميرزا على. نفس المخطوطة السابقة. ل. ٤٨

- خوسروف يشاهد شيرين وهي تستحم
   الرسام السلطان محمد. نفس المخطوطة السابقة.
   ل. ٥٣. ١٩،٦ سم.
- ٥٩ تتويج خوسروف على العرش
   الرسام أغا ميريك. نفس المخطوطة السابقة. ل.
   ٠٠.
- رق خوسروف وشيرين يستمعان إلى حكايات الجواري الجواري الرسام أغا ميريك. نفس المخطوطة السابقة. ل. ٦٦.
- 71 خوسروف يستمع لموسيقى آلة الباربيد الرسام ميرزا على. نفس المخطوطة السابقة. ل. ٧٧.
- المتسولة تصطحب المجنون إلى ليلى
   الرسام ميرزا سيد على. نفس المخطوطة السابقة.
   ل. ١٥٧.
- المجنون في الصحراء
   الرسام أغا ميريك. نفس المخطوطة السسابقة. ل.
   ١٦٦٦.
- ٦٠ بهرام جور وفاتن في رحلة صيد الرسام مظفر على. نفس المخطوطة السابقة. ل.٢١١٠.
- مه ظهور الملاك الأعظم ليوسف الرسام ميرزا سيد على (؟). يوسف وزوليخا، تبريز، عام ١٥٤٠، دوبلين، مكتبة تشيستيرا بيتى بيرس (٢٥١، ل. ١٥١، ٢٢٣ سم.

#### ٦٨-٦٧-٦٦ المأدية

الرسام ميرزا على، منمنمة ثنائية لا تسرتبط بموضوع المخطوطة. تبريز، أربعينيات القرن 17، اليفايخ" أ. جامى، عام 10٧١-١٥٧١، ليننجراد، المكتبة الحكومية العامة، د. ٢٥٦، د ل. ٢١، ٣١٠، ١٥٠٠

#### ٦٩ لقاء الناسك والثرى

"صبحة الأبرار" أ. جامى، منتصف القسرن ١٦، ليننجراد، المكتبة الحكومية العامسة، د. ٢٩، ل. ١٣٠٥، ل. ١٣٠٥، ١٠،

#### ٧٠ خوسروف عند قصر شيرين

أربعينيات القرن ١٦، "بنج غانج" خ. ديهـــلاوى. عام ١٦٠٣-١٦٠٤، ليننجراد، المكتبة الحكوميــة العامة، بن س. ٢٦٧، ل. ٨٩٦، ١٦,٤ ٢٤,٦ سم.

#### ٧١ فرحاد في قصر شيرين

نفس المخطوطة السابقة. ل. ٧٥، ١٦ ° ٢٤ سم.

# ٧٢ - ٧٣ الشاه في رحلة صيد

الرسام السلطان محمد. منمنمة ثنائية لا تربط بموضوع المخطوطة، تبريز، أربعينيات القرن ٦٠١، "سلسلة الذهب" جامى. أردابيل، عام ١٥٤٩، للينجراد، المكتبة الحكومية العامة، د. ٣٩٤، لل. ١٠-١، ٢١, ٣١,٧٣ سم.

## ٧٤ الشاه في رحلة صيد مقطع.

#### ٧٥ حياة الرحل

الرسام مير سيد على. أربعينيات القرن ١٦، منمنمة ثنائية مستقلة لا ترتبط بموضوع المخطوطة، كمبريدج، متحف جامعة هارفارد، رقم ١٥٩٨ ٧٠٧٧ سم.

#### ٧٦ مشاهد من الحياة الليلية للمدينة

الرسام مير سيد على. أربعينيات القرن ١٦، منمنمة ثنائية مستقلة لا ترتبط بموضوع المخطوطة، كمبريدج، متحف جامعة هارفارد، ٢٧،٧٧ سم.

# ٧٧ شيرين في زيارة لفرحاد

النصف الأول من القرن ١٦، المنمنمة من ألبوم السطنبول، متحف توبكابا. م. ٢١٦١، ل. ٩٧؛ ٨٠ ٢٧٧ سم.

#### ٧٨ الشاه في رحلة صيد

مدرسة تبريز، أربعينيات القرن ١٦، المُنمنمة من ألبوم ليننجراد، المكتبة الحكومية العامة، د. ٤٨٩، ل. ٣١، ب، ٣١،٠٥ سم.

#### ٧٩ الراحة أثناء الصيد

مدرسة تبريز، ستينيات القرن ١٦، المُنمنمة من البوم ليننجراد، المكتبة الحكومية العامة، د. ٤٨٩، ل. ٦٤، ٣١°، ٢٢،٥

#### ٨٠ - ٨١ المجلس الموسيقي في الجناح الصيفي

مدرسة تبريز، خمسينيات القرن ١٦، "ديوان" مانى. عام ١٥٥٤، ليننجراد، المكتبة الحكومية العامة، د. ١٥،٥، ل.ل. ١٠,٥-٢أ، ١٥،٥،٥،١ سم.

## ٨٢ شاب يقرأ في كتاب

الرسام السلطان محمد (؟). أربعينيات القرن ١٦، المُنمنمة من ألبوم ليننجراد، المكتبــة الحكوميــة العامة، د. ٤٨٩، ل. ٨٣.

# ٨٣ شاب يقرأ في كتاب عند شجرة مزهرة

مدرسة السلطان محمد. أربعينيات القرن ١٦، المنمنمة من ألبوم ليننجراد، المكتبة الحكومية العامة، د. ١٤٨، ل. ٧٠.

#### ٨٤ شاب يافع يحمل كتابا

الرسام السلطان محمد (؟). أربعينيات القرن ١٦، باريس، من مجموعة ج. جيفيرا، ١٣،٥٥٥ سم.

#### ٨٥ الشاه يحمل الصقر

مدرسة السلطان محمد. أربعينيات القرن ١٦، من مجموعة بيجنان، ٩٩،٥٠٩ سم.

#### ٨٦ تحليق السلحفاة

مدرسة قروين. "تحفة الأبرار". أ. جامى، سبعينيات القرن ١٦، ليننجراد، المكتبة الحكومية العامة، د. ٢٦٦، ل. ٥٠، ٩٠٥، ١٦,٥٠ سم.

#### لقاء العجوز بالحسناء الشابة

نفس المخطوطة السابقة. ل. ٦٤، ٩,٥ \*١٦,٧

#### سم.

٨V

٨٨ الشاعر والثرى

نفس المخطوطة السابقة. ل. ٧٤، ١٠ ١٧ سم.

٨٩ حوار الشاه إسماعيل مع المبعوثين الأتراك الرسام زين العابدين (؟)، مدرسة تبريز، النصف

الثانى للقرن ١٦، باياز، عام ١٦٠١-١٦٠١، ليننجراد، المكتبة الحكومية العامة، د. ٣٠٢، ل. ٥٠٠.

#### . ٩ لقاء المبعوثين

الرسام على رزا التبريزى. مدرسة أصفهان، أوائل القرن ١٧، نفس المخطوطة السابقة، ل. ٤٦٦.

## ٩١ مشاهد من الحياة الريفية

الرسام محمدى. عام ١٥٧٨، باريس، متحف اللوفر، رقم ٢٦٩١، ٢٦٩٢ سم.

## العجوز راكبا بغله

94

الرسام صادق بك أفشار. نهاية القرن ١٦- أوائل القرن ١٦، باريس، المكتبة القومية، ٣٥٦ سم.

#### ٩٣ صورة الشاه تاهماسيب

الرسام السلطان محمد. أربعينيات القرن ١٦، إسطنبول، متحف توبكابا، "موراك". ن. ٢١٥٤، ل. ٢١٤٦، ل. ٣٥٤٠

# الجرزء الثاني

فن السجاد الأذربيجاني



تاقييفا رويا سيف الدين

#### المقدمية

فى تاريخ حضارات الشعوب يتمتع كل شعب بمجال من مجالات الفنون، يعكس من خلاله عالمه الروحى الثرى، ويجسد عبره الملامح الأصيلة المميزة له، وذلك من حيث الإدراك والنظرة إلى العالم والرؤية الجمالية والفلسفة الحياتية. وبالنسبة للشعب الآذرى فإن مثل هذا النوع من الفنون هو فن صناعة السجاد. ويمكن القول – دون أية مبالغة – إنه عبر آلاف السنين عاش الزراع والرعاة فى أذربيجان من سكان المدن والقرى، حيث والدوا وقضوا حياتهم وماتوا فوق السجاد. وكان السجاد ومنتجاته يمثل سمة مميزة لحياتهم. ولم يكن هذا الأمر من قبيل المصادفة، فإن غزل السجاد كان معروفا لدى العديد من الشعوب، وأصبح ذا منفعة من حيث قيمته، وبالإضافة إلى ذلك فقد كان يجسد منذ أعمق الأزمنة روعة الانسجام والإيقاع والألوان. غير أنه من الضرورى النظر هنا إلى تشكل الظروف الجغرافية والاقتصادية والاجتماعية المحددة، التي ساعدت كي تصبح النطلاقة الفنية في صناعة السجاد هي السائدة، وتكتسب قيمتها الجمالية، حتى تحولت إلى فن أصيل يعكس جوهر الفلسفة الشعبية ذات الطابع القومى بصورة شاملة.

ومن هذا الجانب، فإن كل هذه الظروف المتضافرة تمثلت - لحسن الحظ- في أذربيجان (١)، حيث تقع الجبال السفاهقة، والمروج الجبلية،

<sup>(</sup>۱) تقع أراضى أذربيجان التاريخية من الشرق فى القوقاز ومن الشمال الغربى لإيران. وتبلغ مساحتها ٢٢١,٦ ألف كم ، ويبلغ عدد السكان حوالى ٣٠ مليونا. أما أراضى جمهورية أذربيجان المعاصرة فتبلغ ٨٦,٦ ألف كم ، ويصل عدد السكان إلى أكثر من ٧ ملايين نسمة. وتبلغ مساحة أذربيجان الجنوبية الواقعة ضمن حدود إيران ١٣٥ ألف كم ، ويصل عدد سكانها ما بين ٢٠- ٢٣ مليون نسمة.

والغابات الواسعة، والسهول الممتدة، ووديان الأنهار، وأنسام بحر القروين التى تهب عليها. وقد تركزت كل هذه الظروف فى مساحة صغيرة نسبيا، كى تخلق فى مجملها لوحة طبيعية مناخية ساطعة، ومنظرا طبيعيا فريدا وثريا بحيواناته ونباتاته الخاصة به. وفى قلب هذا الوسط الرائع تستكلت المذاهب الفنية للشعب، والتى بفضلها برز فن صناعة السجاد من بين الأنواع الأخرى للفنون التطبيقية الزخرفية، وتحول إلى واحد من أهم جوانب النشاط الإبداعى لسكان أذربيجان.

إن فن السجاد هو فن إنسانى من حيث جوهره وتعدد وظائف التى تستخدم فى الحياة. فالسجاد يخلق الدفء للإنسان، ويوفر الراحة ويبعث الحياة فى الأماكن المغلقة، كما يُعد مصدرا للمتعة الجمالية. وتتسع استخدامات السجاد ومصنوعاته لتشمل كل أنواع الحقائب المنقولة والأغطية والمفارش. إلخ، حتى أصبح السجاد لا غنى عنه فى كل صور الحياة.

وقد استخدم السجاد منذ أقدم العصور لدى سكان أذربيجان فى أوجه الحياة المختلفة رعوية كانت أو زراعية حضرية. فاستخدموه فى المدن والقرى على السواء. وارتبط نمط حياة مُلاك السجاد بخصطائص إنتاجهم. وعلى الرغم من أن السجاد ومنتجات السجاد كانت ترين بنفس الدرجة قصور الحكام وكبار الإقطاعيين، ومنازل التجار والحرفيين، ومساكن الرحل وعربات الخيول لدى الرعاة وبيوت الفلاحين والزراع، فإنها كانت تختلف من حيث الحجم والنوع والخصائص الوظيفية والنوعية وغيرها. فعلى سبيل المثال، كان السكان من الرعاة يمتلكون السجاد الأخف وزنا غير الوبرى، وأيضا منتجات السجاد الأخرى، مثل المفارش وسجاد الحوائط وغيرها، أما لدى الأثرياء فقد استُخدم السجاد الأكبر حجما ذو الوبر الثمين.

كانت كل هذه المنتجات تكسو الأرض وحوائط المساكن وتبطن الخيام، وكانوا يُغلفون بها الأمتعة في أوقات السفر. كما كانوا ينسجون من خيوط السجاد الملابس الدافئة، ويصنعون منها الجوارب الشتوية السميكة الخاصة. وكان السكان يجلسون فوق السجاد ويتناولون الطعام، ويستلقون عليه للراحة والنوم. وكان السجاد يشكل قسما أساسيا من بانة العروس، غير أن العروس كانت تغزل القسم الأكبر منه بنفسها. وهناك أنواع خاصة من السجاد تُصنع خصبصا للصلاة.

كانت منتجات السجاد تستخدم أيضا للحفاظ على أغطية الفراش واللوازم المنزلية والملابس، ومثّلت بديلا فعليا للأثاث. وكانت مختلف المسابقات تُقام فوق أنواع خاصة من السجاد. وبالإضافة إلى الاستخدامات المعيشية، فإن السجاد كان يلبى الأذواق الجمالية لدى السكان بصورة واسعة. فكان السجاد يحمل في طياته الراحة والجمال في المنازل البسيطة للرعاة والزراع.

كما كان السجاد ضيفا دائما فى الطقوس الدينية المرتبطة بمراسم الدفن، وكثيرا ما كان المتوفى يكفن فى سجادة غير وبرية عند دفنه. كما كانت الأعياد الدينية العامة والمناسبات الأسرية لا تمر بدون السجاد. فكان يكسو الطرقات التى يمر بها ضيوف الشرف، كما كان يُعلق فوق النوافذ والشرفات أثناء الاحتفالات، ويتم منحه هدايا للأعزاء والمبجلين من الناس.

لقد ارتهن الدور الكبير للسجاد في حياة السشعب الآذري بحقيقة أن القائمين على صناعة السجاد، كانوا يحظون بقدر عال من الاحترام لدى العامة في المجتمع. واحتلت صناعة السجاد مكانة كبيرة في النشاط الإنتاجي لقسم كبير من السكان.

ومنذ أعماق الزمن القديم، كانت كمية السجاد الجيد تُعد أحد المؤشرات الرئيسية لشراء ورفاهية الأسرة. وعبر جميع العصور الوسطى كان السكان يدفعون الضرائب على السجاد ومنتجاته. وهكذا، وكما يذكر المؤرخ رشيد الدين، كان السكان المحليون يدفعون المال لجامعى الضرائب المغول عن الكمية الكبيرة من السجاد الذي يمتلكونه، وذلك في عهد دولة هو لاكورائهانديين).

وفى العصور الوسطى اهتم صناع السجاد كذلك بأفراد التاج والبلاط. فعلى سبيل المثال قام الشاه الصفافدى تاهماسيب الأول؛ المعروف برعايت للفنون؛ بوضع رسومات السجاد التى كانت تصنع فى ورش البلاط. وتُطلعنا المصادر الموثوق بها، أن السجاد المصنوع برسومات تاهماسيب الأول كان يزين مراقد القصر، كما كان يتم منحه إلى الأضرحة، وكثيرا ما جرى تقديمه باعتباره هبة إلى حكام البلدان الأخرى. كما كان الشاه عباس الأول مولعا بفن السجاد، حتى إنه كثيرا ما كان يجلس بنفسه للعمل خلف نول صغير من أنوال السجاد.

إن السجاد الذي لعب دورا كبيرا في حياة الشعب الآذري، قد وجد له بالطبع انعكاسا في الأدب الكلاسيكي الشعبي. وهكذا، فمن بين الحقائق الكثيرة المثيرة حول حياة قبائل الأوجوز التيوركية في ملحمة "كتاب الجد كركوت"(\*)، توجد معلومات حول الاستخدام الواسع للسجاد في حياتهم المعيشية. وفي العديد من مواقع الملحمة يجرى الحديث حول أن الأثرياء من الأوجوز كانوا يضعون أثناء الاحتفالات "آلاف الأبسطة الحريرية". كما كان

<sup>(°)</sup> الجد كركوت" هو كتاب ملحمى يضم مغامرات ونماذج من الشعر الشعبى والأغانى التي يريدها الناس على ضفاف بحر قزوين ــ المترجم

السجاد يتم تصويره دائما في الأدب الكلاسيكي الأذربيجاني للعصور الوسطي.

وهناك العديد من المعلومات القيمــة التــى تــشير إلــى أن الـسجاد الأذربيجانى يمكن العثور عليه فى الأدب الكلاسيكى الأذربيجانى، وهكــذا، نجد جاتران التبريزى، ونظامى، وخاقانى يذكرون السجاد، وكذلك الـسجاد المغزول من الحرير الذى يستخدم فى صناعته الخيوط الثمينة.

وهناك الكثير من المعلومات حول السجاد الأذربيجانى يمكن العشور عليها في المصادر الفلكلورية، وخاصة في القصائد الأشوجية المسماة بالبياتي، التي يقول الشعب من خلالها "اترك القصر وعش مع الشعب".

وعلى هذا النحو، فإن هذه المعلومات حول مكانة السجاد في معيشة الشعب الآذري تشهد على أن حياته لا يمكن تصورها بدون السجاد.

إن مقامات السجاد السائدة في المعيشة قد احتفظت بمواقعها للعديد من القرون، وذلك بغض النظر عن التغيرات الجذرية التي جرت في حياة الأذريين في القرن الحادي والعشرين. فلم يفقد السجاد قيمته حتى اليوم، وظل محتفظا بمكانته مثلما كان في العصور الماضية، ولا يزال السجاد يحيط ويزين كل ركن من أركان حياة الشعب الآذري.

# الفصل الأول

# السجاد الأذربيجاني "المراحل التاريخية لتطوره"



# السجاد الأذربيجانى "المراحل التاريخيـة لتطـوره"

لقد تشكلت وتطورت عبر العديد من القرون تقاليد في السيجاد الأذربيجاني باعتباره جزءا لا يتجزأ من الثقافة الأذربيجانية ككل. وينبغي التأكيد بوجه خاص على صلابة فن السجاد وحرصه على تقاليده التي لي تخضع لتغيرات الزمن. وبالطبع، فمن الضروري الإشارة إلى أن فن السجاد الأذربيجاني لم يتطور بمعزل عن الثقافات المجاورة، بل جرى التفاعل بينه وبين التقاليد الثقافية لأسيا الوسطى والأمامية، والهند، والسصين، وإيران، حيث تأثر بإبداعاتها واستوعب إنجازاتها. وبدوره، فإن تقاليد وطابع فن السجاد الأذربيجاني وخصائصه الفنية، قد تركت آثارها الطيبة على الفن، والهند، وعلى الأسلوب الإبداعي لأساتذة صناعة السجاد في كل من إيران، والهند، وتركيا، وعدد آخر من البلدان المجاورة.

لقد تشكلت أقدار أنربيجان ودولتها بطرق مختلفة. فقد عانت البلاد لأكثر من مرة غزو جحافل المحتلين، وتعرضت للاحتلال من قبل الدول المجاورة، لتتضوى داخل حدودها، كما تعرضت للتقسيم. ولكن بغض النظر عن كل ما تعرضت له، فإن الشعب الآذرى وفى أحلك أوقاته الصعبة، احتضن وحافظ بحرص على تقاليده وتقافته، كما لو أنها كنز لا يقدر بستمن،

والتى احتل ولا يزال يحتل فيها فن صناعة السجاد مكانة جديرة عن حــق، ليقدم بذلك إسهاما ضخما إلى كنوز الحضارة العالمية.

وتعتمد دراسة السجاد الأذربيجانى على قاعدة واسعة من المصادر التاريخية. فهنا يمكنها الاعتماد على الآثار الأرخيولوجية (\*) المذكورة بدءا من العصر الحجرى والنحاسى، وعلى المعلومات التى يمدنا بها مؤرخو العصور القديمة والوسطى والرحالة، والشواهد المكتوبة، والفلكلور والأدب الكلاسيكى، ورسوم المنمنمات، وتصاوير الرسامين الأوروبيين، والوثائق التاريخية، ومدونات الموظفين، والدراسات التى قام بها العلماء الأوروبيون والروس والأمريكان، وبالطبع الآذريون.

وقد تم العثور على بقايا الأنوال البدائية في العصر الحجرى والنحاسى، وعلى بقايا بعض السجاد ونسيجه من خلال الآثار المتأخرة بعض الشيء. كما أن وجود الأصباغ وتوافرها قد أكد عليه ما ذكره هيرودوت (القرن الخامس قبل الميلاد) حول وجود عادة تلوين النسيج في القوقان. وطبقا لآراء الدارسين، فإن السجاد المصنوع من الصوف قد وُجد بالفعل في عصر النحاس، في الألف الثانية قبل الميلاد. وهكذا، ففي مدينة ماكو تم العثور في ذلك العصر على تمثال فخارى لحصان، مع سرج من السجاد المن بنقوش تُمثل مختلف النباتات.

<sup>(°)</sup> الأرخيولوجيا هي علم الحفريات - المترجم.

لقد تميز عصر البرونز والعصر المبكر للحديد (الألف الثالثة إلى الأولى ق. م.) بأن فترته قد تركت لدى القبائل المقيمة على الأراضى التاريخية لأنربيجان الملامح الخاصة والأساليب الفنية التى تشكلت لديهم، والتى تجلت بوضوح فى أشكال ونقوش العديد من مصنوعات تلك الفترة. فقد كان الكثير من تلك العناصر مرتبط بطقوس العبادة السحرية، والتى تجسدت أحيانا فى مظاهر الخصوصية القبلية. فإن موضوعات النقوش الهندسية، والنبائية، والحيوانية، والأسطورية، التى تشكلت فى تلك الفترة، ووصلت إلينا من خلال الصخور والفخار والحديد، قد وجدت خطوطا موازية مباشرة لها فى الفنون التعبيرية للعصور التالية، بما فيها النقوش والتشكيلات الفنية فى اللسجاد الأذربيجانى، والتى كثيرا ما احتفظت بأشكالها الأولية حتى وقتنا هذا.

وتشير العديد من الآثار التي تم العثور عليها للحضارة المادية فسى مارليك، وهاسانلا، وزيفى، إلى المستوى الفنى الراقى للمصنوعات الحرفية في مانى (القرن التاسع ق. م).

فى القرن السابع قبل الميلاد تستكلت الدولية الميدية على أرض النربيجان، وكانت تضم مانى، وقد تشكل فن ميدى تحت تأثير فنون مانى، والتى تركت بصمات هائلة على فنون آسيا الأمامية فى العصور اللاحقة. وعند حلول القرن السادس قبل الميلاد دخلت ميديا في تستكيل الدولية الأخمينية (\*). وفى عصر الدولة الأخمينية لعبت المناطق الجنوبية لأذربيجان دورا مهمًا فى ذلك الأقليم، بمواردها الطبيعية الغنية وحضارتها وحرفها

<sup>(°)</sup> نسبة إلى أسرة الأخمينيين الفارسية التى أسست إمبراطورية لها فى إيران عام ٥٥٩ ق.م. ومن أشهر ملوكها قمبيز وقورش والملك دارا الذى حاول غزو أثينا ولم ينجح. وأسقط الإسكندر الأكبر تلك الإمبراطورية عام ٣٣١ ق. م. وقد مثلت فترة حكم هذه الأسرة فترة ازدهار الحضار الفارسية ـ المترجم.

المتطورة، وذلك مثلما لعبت فى الماضى. وهكذا، يذكر المسؤرخ اليونسانى أكسينو فونت (القرن الخامس ق. م) حول الفرس السذين تعلموا استخدام السجاد على أيدى الميديين.

فى ثلاثينيات القرن الرابع قبل الميلاد انهارت الدولة الأخمينية، وتشكلت على أراضى أذربيجان الجنوبية دولة أتروباتينا المستقلة. وفى القسم الشمالي من أذربيجان فى القرن الرابع ق.م. نشأت ممكلة ألبانيا، وشملت مساحتها كل أراضى جمهورية أذربيجان المعاصرة تقريبا، والمناطق الجنوبية لداجستان، والمناطق الشرقية من جورجيا.

يذكر المؤرخ الألباني موسى كالانكاتويسكي في القرن السمابع حول ابتاج السجاد في ألبانيا، واستخدامه في حياة الأثرياء. كما يدكر المورخ سيبيوس عن الغنائم التي حصل عليها الإمبراطور البيزنطي هيراكليوس في ناختشوان في عام ٦٢٨، ويتحدث حول الكثير من السجاد المغزول بخيوط الذهب والفضة.

وهناك العديد من المعلومات حول غزل السجاد في أذربيجان يمكننا العثور عليها لدى المؤلفين الشرقيين في القرون الوسطى، ويطلق الرحالة الصيني "خوان تيس أنك" في القرن السابع على أذربيجان اسم المركز الضخم لإنتاج السجاد، وحول هذا الأمر تخبرنا كذلك المعطيات الأرخيولوجية، ففي سراديب القرن السابع تم العثور على بقايا أنوال الغرل، وأدوات العمل، وبقايا خيوط الصوف وقطع اللباد، وشرائح من السجاد البالي.

فى العصور الوسطى المبكرة (القرن٣- ٧) تعرض القوقاز كله إلى التأثيرات القوية للحضارة الساسانية فى إيران، وفى هذا الوقت تحديدا تغلغلت فى الفنون التعبيرية الأذربيجان دائرة كاملة من النماذج التى تعود إلى

"الأفيستا" (١). وكان الكثير من نماذجها التى تصور الحيوانات والطيور باعتبارها بعثا الآلهة الأفيستا، قد ظل قائما في موضوعات السجاد الأذربيجاني حتى يومنا هذا.

إن المستوى الراقى للحضارة الساسانية؛ بما فيها الفنون التطبيقية الزخرفية من النقش البارز وفن الحلى وصناعة السجاد؛ قد تم الوصول إليه بمشاركة العديد من الشعوب، بما فيها شعوب أتروباتينا وألبانيا. وكان للروابط اللصيقة بين أتروباتينا وألبانيا تأثير قوى على تطور الثقافة والفنون المحلية. وتعرضا بدورهما عبر مسيرة تطورهما الثقافي لتأثيرات الثقافة الساسانية.

ويذكر جميع الباحثين تقريبا في السجاد الـشرقي سـجادة الشاهنـشاه خوسروف الأول التي تسمى "ربيع خوسروف"، وهذا الأمر ليس من قبيـل المصادفة، لأن موضوعها الذي اكتسب تطوره في القرون اللحقة، قد صار الموضوع التقليدي لعدد كبير من السجاد الأذربيجاني التبريزي تحـت اسـم "ديورد فياسيل" (الفصول الأربعة للعام).

فى منتصف القرن السابع غزا العرب الدولة الساسانية، ثم زحفوا إلى ما وراء القوقاز. وأخذوا فى نشر الإسلام فى تلك المنطقة. وسرعان ما جرى اعتناق الديانة الجديدة بين سكان أنربيجان، بما فيها موجان والوديان المحيطة ببحر القزوين، والتى كانت تنتشر بها العبادة الزرادشتية. وظلت

 <sup>(</sup>١) الأفيستا هي المرجع الديني الأشهر في العالم، الذي يضم النصوص المقدسة للعبادة الزرادشتية المترجم.

المسيحية باقية في بعض الأماكن. ومنذ ذلك الحين، أصبحت أذربيجان جزءا من العالم الإسلامي الضخم. ومضت ثقافتها وفنونها تتطور في مجرى الثقافة والفن الإسلامي. وفي ثقافة العديد من الشعوب الخاضعة للخلافة العربية كانت القرون من القرن السابع إلى العاشر، تعد مرحلة تشكل القيم الثقافية الإسلامية العامة، التي ارتكزت إلى عقيدة جديدة، وإلى إعادة صياغة للنماذج الفنية القديمة الموجودة قبل الإسلام.

فى تلك الفترة واصلت المصادر التاريخية المكتوبة الحديث حول خصائص وأنماط السجاد الأنربيجاني. وهكذا، يشير المصدر غير المعروف فى القرن العاشر "حدود العالم" إلى أن المدن الأذربيجانية مثل ماراند وغنجه وشانكير، تقوم بإنتاج المنتجات الصوفية عالية الجودة والسجاد، والسسرمة، والتي بتم غزلها فى ناختشوان، وخوى، وموجان، وسالاماس، وأردوبيل. وكما يذكر المؤرخ العربي الطبرى فى القرن ٩- ١٠، فإن السجاد المتميز لأذربيجان حاز على شهرة واسعة. ويتحدث الرحالة العربي المسعودي(١) فى القرن العاشر حول إنتاج السجاد فى ماراند وتبريز وأردوبيل، ذلك السجاد الذي يحمل اسم "محفور". ويذكر الكاتب العربي المقدوسي فى القرن العاشر كلمات حول السجاد الرائع فى قاراباغ، وعلى وجه الخصوص سجاد بسردا الذي ليس له نظير فى العالم". كما يتحدث المؤلف العربي الاصطخرى (القرن العاشر) حول تصدير أصباغ نبات المارينا من بردا إلى الهند، ويذكر

<sup>(</sup>۱) هو أبو الحسن على بن حسين المسعودى الذى ولد فى بغداد عام ۲۸۷ للعام الهجرى، وهو مؤرخ ورحالة جغرافى قضى ربع قرن يتنقل بين مختلف الأقطار - المترجم.

المؤرخون الآخرون مثل المقدوسي وجوهل (القرن العاشر) حول خصائص الديدان التي يتم الحصول منها على الصبغة الحمراء الغامقة "جيميز"، والتي كانت تصدر حتى إلى أوروبا.

وكثيرا ما نشاهد نقوشا مماثلة لتلك التى تزين السجاد على آشار الشواهد المكتوبة المقتبسة فوق شواهد القبور. وتمثل بعضها تصاوير لأنوال الغزل، والأدوات المستخدمة فى صناعة السجاد.

فى منتصف القرن الحادى العشر جرى احتلال أذربيجان وعدد آخر من الدول من قبل السلاجقة التيورك.

وقد ترك السلاجقة العديد من البصمات في الفن الأذربيجاني وخاصـة على فن السجاد. وكانت تلك البصمات والعناصر الوافدة تـر تبط بحـضارة الشعوب التيوركية، والذي كان نتيجة للاستيطان الكبير للقبائـل الـسلجوقية والأوجوزية في أذربيجان. ويمكن أن يفسر هذا الأمر أوجه التشابه العديـدة لتكوينات النقوش وموضوعاتها في السجاد الأذربيجاني وفي منطقـة آسـيا الوسطى.

واحتلت القرون ١١-١١ مكانة خاصة في تاريخ الشعب الآذري. فكان هذا العصر يمثل مرحلة الازدهار في اقتصاد وحضارة أذربيجان، والعهد الذي يسمى "عصر النهضة الأذربيجاني". فقد كانت مرحلة نمو المدن وتطور العديد من الحرف. وفي ذلك العصر تحديدا منحت أذربيجان الحضارة العالمية طابورا كاملا من الشخصيات البارزة والشعراء، والفلاسفة،

والمعماريين، والعلماء. وفي أسواق الشرق الأدنى حظيت على السشهرة والمجد المنتجات الحرفية لأذربيجان مثل المنسوجات الصوفية والحريرية المصنوعة في غنجه وبردا وتبريز، والمنتجات الخشبية المحفورة المصنوعة في شاماخي، وتحف الفخار من بايلاكان، وسجاد أردوبيل وتبريز وقاراباغ وشيروان، وغيرها من أقاليم أذربيجان.

وكثيرا ما نتعرف على السجاد من خلال الفلكلـور والنثـر الأدبـى، وخاصة في ملحمة القرن الحادي عشر الشهيرة "كتاب الجد كُركُوت". كما أن نظامي تحدث حول إعداد واستخدام السجاد ومنتجاته، ونتعرف على ذلك في قصائده "خوسروف وشيرين"، و"ليلي والمجنـون"، و"الحـسناوات الـسبع"، و"قصيدة الإسكندر".

فى "قصيدة الإسكندر" يتم استعراض اسماء بعض منتجات السجاد مثل الأغطية والمفارش والسجاد الوبرى والأملس (السرمة). كما نصادف في نفس القصيدة بعض المصطلحات التقنية مثل "عريش" (قاعدة)، وأرجاج (النول). وفي قصيدته الأخرى "ليلي والمجنون" يشير نظامي إلى الحصير، والسرمة باعتبارها من المنتجات شائعة الاستخدام في الحياة لدى الطبقات الميسورة من السكان. وعلى الناحية المقابلة لذلك يذكر الشاعر في وصفه لحياة الصفوة الإقطاعية الحاكمة، السجاد المصنوع من الحرير الذي يكسو العروش، ويمكن مقارنته بسجاد الجنة. وفي قصيدته "خوسروف وشيرين" يشير نظامي إلى أنواع السجاد الوبرى الرائع (هيبي، وهالي) والسجاد نادر الجمال المطعم بالأحجار الكريمة. وهنا يمكن أن نصادف معلومات تخبرنا حول جميع مراحل إنتاج السجاد عمليا. ونتعرف لدى نظامي على اسماء

الأدوات التى تُستخدم فى غزل السجاد، وهناك أيضا ذكر حول السعاد نصادفه فى أعمال الشاعر الأذربيجانى البارز فى القرن الثانى عشر حاجانى شيروانى، ويخبرنا كل هذا أن السجاد ومنتجاته قد تمتع بانتشار واسع فى حياة ومعيشة سكان أذربيجان منذ القرن الثانى عشر، ومما يشهد على المكانة الكبيرة التى احتلتها صناعة السجاد فى حياة الناس ذلك الكم من المصطلحات المرتبطة بصناعة السجاد، والوصف لعملية إعداد السجاد. وكثيرا ما يذكر الشاعر من قبيل المقارنة السجاد الذى كان يحيط به دائما. كما كان السسجاد يعد منبعًا لا ينضب للوحى الشعرى.

فى النصف الأول للقرن الثالث عشر احتل المغول أذربيجان. وفي منتصف القرن الرابع عشر أصبحت أذربيجان تحت سلطة الهو لاكيين.

كانت مدينة ماراج هى العاصمة فى أول الأمر، وبعد ذلك انتقات إلى تبريز. وينبغى الإشارة إلى أن المغول الذين خصعوا لتأثيرات الثقافات الأويجورية (التيوركية) والصينية، قد حملوا معهم عناصر تلك الثقافات إلى أذربيجان. وهكذا، ظهر فى الفن الأذربيجانى؛ وفى مقدمته فن صناعة السجاد؛ تشكيلات ومواضيع جديدة ترتبط بثقافة الشرق الأقصى.

وفى القرن الخامس عشر شكلت القبائل التيوركية التى دخلت أذربيجان فى قوامها، دولتين هما: قارا قيونلو، وأق – قيونلو.

أقامت دولة أق – قيونلو روابط دبلوماسية وتجارية وثيقة مع العديد من البلدان الأوروبية (إيطاليا، وبولندا، والمجر، والنمسا، والإمبراطورية الرومانية المقدسة). كما أقامت الدولة الشيروانية في تلك الفترة علاقات مع دولة موسكو.

واستمرت دولتا قارا قيونلو، وأق - قيونلو في تطوير تقاليد صناعة السجاد القائمة، ذلك التطوير الذي لاحظه العديد من الرحالة الشرقيين والأوروبيين، والتجار، والدبلوماسيين، الذين زاروا أذربيجان في تلك الفترة.

وهناك معلومات مهمة حول المستوى الراقى لغرن السجاد فى انربيجان، نجدها لدى الرحالة الأوروبيين فى القرون الوسطى، وحول المنسوجات الرائعة التى تصنع فى تبريز يخبرنا ماركو بولو فى القرن الثالث عشر. فقد كانوا يجلبون تلك المنسوجات إلى أوروبا وتجار جنوة. وفى ذلك الوقت قام الفرنسى روب روك بزيارة ديربنت، وشاماخى، وناختشوان، وغيرها من المدن. وأشار إلى أن تلك المدن تقوم بصناعة السجاد الجيد. كما يخبرنا أمبروزيو كونتارينى من البندقية (القرن ١٥) حول السجاد فى قصر أوزون حسن حاكم دولة أق – قيونلو.

ومما لا يدعو للشك أن الشهرة الواسعة للسجاد الأذربيجانى كانت ترتبط بعناصره الجمالية، وبقدرته على بعث التأثير الشعورى القوى.

إن هذا الجمال الرائع السجاد الأذربيجانى لم يتم تقييمه فقط من قبل الرسامين الأوروبيين، بل أيضا جرى تقييمه قبلا لرسامي المنمنمات الآذريين، ولرسومات السجاد الأذربيجانى التى نشاهدها فى منمنمات تبريز فى القرنين ١٣-١٤. ويحتل رسم المنمنمات مكانة خاصة فى هذا المجال، حيث يتمتع بقاعدة صلبة، ويمنح الفرصة لتحليل ودراسة الرسومات المستخدمة فى السجاد، التى كانت سائدة عبر القرنين ١٣-١٤، ولم تعد قائمة فى يومنا هذا. وهى توضح تطور النقوش ونمط التشكيل، وتعرض لنا التعاقب فى فن صناعة السجاد الأذربيجانى. ويمكننا ملاحظة أن النقوش المثبتة فى المنمنمات، والأسس التشكيلية والحلول التلوينية، لا تـزال حتـى المثبتة فى المنمنمات، والأسس التشكيلية والحلول التلوينية، لا تـزال حتـى

اليوم تشكل الأساس للعديد من السجاد الشيرواني، والقاراباغي، والجوبيني، والتبريزي. وفي نفس الوقت، فإن رسم المنمنمات يكشف لنا أن فن صاعة السجاد في ذلك العصر قد عكس؛ بالإضافة إلى التقاليد القديمة التي احتفظ بها؛ كل تلك الميول الجديدة التي ظهرت في الفن الأذربيجاني، المرتبطة بتشكل وتطور الثقافة الإسلامية. ويخبرنا هذا الأمر حول الطابع الإبداعي لتطور السجاد الأذربيجاني، الذي تضافرت فيه على نصو منسجم دائما وبصورة ثابتة تلك البدايات الجديدة والتقليدية.

لقد عكس فى داخله فن المنمنمات فى القرير القرابية العناصر النيوركية الأوبجورية الوافدة لفن الشرق الأقصى إلى الفن الأذربيجانى، تلك العناصر مثل تصاوير التنانين، والسحب، والنماذج الخيالية للعالم الأسطورى الصينى الأوبجورى. وهناك العديد من تلك التأثيرات قد تجلت فى الفن التعبيرى الأذربيجانى، وبالطبع فى صناعة السجاد، وذلك بعد أن امتزجت بالخلق الإبداعى المميز لروح التقاليد المحلية.

ويعد القرنان الخامس عشر والسادس عشر العهد الكلاسيكى، أو كما النبع تسميته "العصر الذهبى" لتطور صناعة السجاد وكل الفنون الزخرفية النطبيقية الأذربيجانية.

وقد مر النصف الثانى للقرن الخامس عشر تحت شعار توطيد سلطة أردوبيل فى أذربيجان، تحت زعامة الأسرة المحلية الأذربيجانية من الصفافدة، والتى تعود أصولها إلى الشيخ صفى الدين (١٢٥٢-١٣٣٤). وقد شملت دولة الصفافدة الأذربيجانية التى قامت في عام ١٥٠١ كيل من شيروان، وقاراباغ، وناختشوان، والمناطق الجنوبية لأذربيجان حتى نهر

قيزيل أوزين، وكذلك كل إيران والأراضى المجاورة لها. وقد تجمعت كل سلطة الدولة في أيدى الطبقة الإقطاعية الأذربيجانية العليا. وأقام الشاه اسماعيل الأول (١٥٠١-١٥٢٤) علاقات دبلوماسية مع كل من: البندقية، ألمانيا، المجر، الإمبراطورية الرومانية المقدسة.

ويعد القرن السادس عشر عصر النهضة الجديدة العارمة في ثقافة وفن أذربيجان. وأصبحت تبريز عاصمة الصفافدة مركزا ضخما للثقافة في كلل الشرق الإسلامي. كما أن مدرسة تبريز في غزل السجاد التي تشكلت وواصلت تطورها، قد صارت أكثر المدارس سطوعا في الشرق، وأعظمها تأثيرًا على المراكز الأخرى لصناعة السجاد.

وفى الدراسة المرجعية "نبذة حول الفين الفارسي"، يكتب العالم الأمريكي البارز أرتور بوب قائلا: "إن الظروف في أذربيجان مواتية تماما لجميع أشكال الفنون، بما فيها غزل السجاد... إن غزل السجاد في أذربيجان لا بد وأن يكون فنا عريقا... وليس من المدهش أن الحضارة في تلك المنطقة قد نشأت في عصر مبكر، بل من المحتمل أنها قاميت قبل أي حيضارة أخرى... وفي أوائل القرن السادس عشر وصل غزل اليسجاد في شيمال غرب فارس (المنحصرة في أذربيجان)، إلى مرتبة الفنون الرفيعة، ومين المرجح بصورة كبيرة أن تلك المرتبة العالية قد تم الوصول إليها لأول مرة في تلك المنطقة تحديدا. ويمكن لهذا الأمر أن يفسر سبب ظهور أعظم أنواع السجاد في المنطقة المذكورة على نحو أكثر بكثير من ظهوره في بقية أرجاء فارس".

لقد وصل فن رسم المنمنمات التبريزى إلى أعلى مراحل ازدهاره فى ذلك العصر، تاركا بالتالى تأثيره القوى على فن السجاد.

كانت تبريز تضم أعدادا كبيرة - بالنسبة إلى ذلك العصر - من الورش الملحقة بالقصور، حيث عمل فيها رسامو المنمنمات المحترفون، وهم على صلة وثيقة بأساتذة صناعة السجاد. وقد قام أولئك الرسامون بوضع الرسومات التخطيطية معقدة التشكيل فوق السجاد. وهكذا، وصل رسامو المنمنمات بأنفسهم إلى السجاد في المحصلة النهائية، بعد أن حملوا إلى فن السجاد تطور ا نضر ا رشيقا. وظل السجاد كما كان دائما المعبر الفني الرئيسي الأذربيجان في كل العصور. وليس من قبيل المصادفة أنه من بين ثلاثة آلاف نموذج لفن السجاد في تلك المرحلة، يوجد مائتان على الأقل مما وصل إلينا منها، تعد من النفائس الأصيلة. ولم يكن لهذا الأمر أن يتحقق، إلا بفضل الإنتاج الواسع ذي الحرفية العالية الذي ترعاه الدولة. وكان حكام دولة الصفافدة الأذربيجانية في القرن السادس عشر يقدرون تصنيع السبجاد باعتباره أمرا مهمًا للدخل، ومصدرا لتمويل الخزانة. وأصبح السكان يدفعون الضرائب على إنتاج السجاد الذي يتمتع بجودة فنية عالية. ولم يكن النشاه عباس الأول (نهاية القرن ١٦- أوائل القرن ١٧)، والذي يعد واحدًا من أغنى الملوك في العالم، مولعا فقط بغزل السجاد بنفسه، بل أمر أيضا بإقامة الورش الحكومية لصناعة السجاد في العديد من المراكز، التي يصنع السجاد بها طبقا للرسومات التخطيطية والتشكيلات القائمة.

ويشير تيكاندر مبعوث الإمبراطور الألمانى رودلف الثانى، والذى جاء إلى قصر الشاه الصفافدى عباس الأول، قائلا فى وصفه لتبريز: "هنا يوجد العديد من الجوامع التى اكتست أرضيتها بالسجاد الرائع". كما يصف فسى

حديثه ذلك السجاد، واستقباله في قصر الشاه عباس الأول. ولكن لم تكن حياة ممثلي الطبقات العليا في مجتمع القرون الوسطى في أذربيجان هي فقط التي تسبح مع تيار السجاد. فيخبرنا الإنجليزيان بانستر ودوكيت، اللذان وصلا إلى شيروان في القرن السادس عشر، أن منازل السكان البسطاء كانــت تـضم القليل من الأدوات المنزلية البسيطة، عدا السجاد والمـصنوعات النحاسـية، "إنهم يجلسون على الأرض فوق السجاد وهم في وضـع القرفـصاء مثـل الخياطين. ولا يوجد إنسان واحد حتى من أكثر البسطاء، لا يجلس علـي السجاد (جيدا كان أم رديئا) وكل أرجاء البيت أو الحجرة التي يجلسون بهـا مفروشة بالسجاد". ويتضح لنا مما قيل أن جميع طبقات السكان في أذربيجان في القرون الوسطى، كانت تستخدم السجاد ومنتجاته في شتى مناحى حياتهم على نطاق واسع.

فى القرن السادس عشر فى أذربيجان، وعلى وجه الخصوص فى شيروان، وصل عبر طريق الفولجا – القزوين، التجار الإنجليز وكلاء "شركة موسكو" الإنجليزية. وقام كل من الإنجليز: أ. جينكينسون، ر. تشينى، أ. إدوارد، ت. بانيستير، إ. دوكيت، بترك معلومات قيمة حول أذربيجان فى منتصف القرن السادس عشر. كما قام أ. جينكينسون على وجه الخصوص بوصف الاستقبال لدى حاكم شيروان عبد الله خان، وذكر أن "... كل الأرض فى خيمته كانت مكسوة بالسجاد الرائع الجميل، وكانت هناك سجادة مربعة مفروشة تحت الحاكم، قد نُسجت بخيوط من الذهب والفضة، ووُضع عليها وسادتان لائقتان بوقاره". كما يمكننا العثور على معلومات قيمة حول

السجاد لدى رحالة القرون ١٨-١٨. وهكذا، يسشير الرحالة الألمانى أ. أوليارى، الذى وصل من ديربنت إلى باكو وبعد ذلك إلى شاماخى، إلى أن بيوت الفلاحين كانت مرتبة للغاية، وكانت أرضيات بيوتهم مكسوة بالسجاد.

كما نجد معلومات مماثلة لدى الطبيب الأسكتاندى بيلا، الدى عمل لاحقا فى روسيا فى أعوام ١٧١٥-١٧١٨، والذى زار ديربنت، وباكو، وشاماخى، وتبريز. وفى وصفه لمعيشة سكان شيروان، أشار إلى أن أرض منازلهم كانت مغطاة بالسجاد والحصير. ويذكر كذلك أن مدينة تبريز تميزت بالتجارة الواسعة للمنسوجات والسجاد. وفى القرن التاسع عشر كان لدى جميع الرحالة تقريبا والموظفون والدارسون لعلم السلالات، وغيرهم من الباحثين الذين زاروا أذربيجان، روايات لا تتغير حول كمية السجاد الرائع الكثيرة التى تستخدم فى وسائل المعيشة من قبل جميع طبقات السكان.

ويسمح تحليل المصادر المكتوبة، بالتأكيد على أن السجاد الشرقى كان يمثل مادة للتصدير في عصر القرون الوسطى بأكمله، وفي المرحلة التاليسة له. وكان السجاد الأذربيجاني يُصدر إلى مختلف البلدان، وليس فقط إلى بلدان المشرق القريبة، بل أيضا إلى أوروبا، حيث سرعان ما أصبح شائع الاستخدام في حياة الأوروبيين.

منذ القرن الرابع عشر أصبحت أوروبا تتلقى كميات ضخمة من السجاد الأذربيجانى. ولم تكن هذه الظاهرة من قبيل المصادفة. ففى ذلك الوقت كان اقتصاد وتقافة أذربيجان يتسم بروابط تجارية لصيقة مع أوروبا. وسرعان ما أخذ السوق الأذربيجانى يستوعب تجار البندقية وجنوة، النين تحكموا بكل تجارة أوروبا مع الشرق فى ذلك الوقت.

وبعد أن تغلغل السجاد الأذربيجاني في حياة الأوروبيين، تضمنته كذلك مواضيع العديد من الرسامين الأوروبيين في القرن ١٥-٦٠. وهكذا، فـنحن نشاهد سجادة "موجان" لمجموعة قاراباغ في لوحات هانس ميلنج (القرن ١٥)- "ماريا وطفلها"، و"بورتريه الفتي الـصغير". كما نرى الـسجاد الأذربيجاني من نوع غنجه- قازاخ مطبوعا على لوحة الرسام الألماني هانس جولبين (القرن ١٦)- "الرسل"، ورسام البندقية كارلو كريفللو (القرن ١٥)- "السمو"، والرسام الإيطالي الآخر أنطونيلي دي ميسينا (القرن ١٥)- "القديس سيباستيان"، ويمكننا رؤية السجاد الأذربيجاني فوق جداريـة ديـر سانت ماريا في مدينة سيين ("عرس فيندلينج") للرسام دومينيكو دي بارتولو، وفي لوحة دومينيكو موروني- "ميلاد القديس فوما"، وعلى النسيج المـشجر (الجوبلين) السيدة مع ذي القرن الواحد "(القرن ١٥) من فرنسا، وكذلك فـي العديد من اللوحات الأخرى للرسامين الأوروبيين.

ومما لا شك فيه أن تحول السجاد الأذربيجانى إلى سلعة تصديرية مهمة، قد منح دفعة إضافية لتطوره. كما أنه فى ظل هذا الأمر زاد الاهتمام بوجه خاص نحو جودة السجاد المخصص للتصدير وتشكيله الفنى. وقد تلازم تصدير السجاد الأذربيجانى إلى أوروبا بكميات كبيرة، مع بداية عصر النهضة الأوروبى وإحياء الثقافة، وتزايد توجه أوروبا نحو الثقافة القديمة بصورة عامة والفنون الإنسانية العريقة. ولذلك، فقد اهتم الأوروبيون على وجه خاص بالسجاد، والنقوش التى ارتبطت بالتقاليد الفنية العريقة.

لم يكن الاحتفاظ بمثل هذا الإنتاج في مراكز الأقاليم ممكنا، إلا بتوافر الرقابة الصارمة. وظل النهوض بمستوى القدرة التسويقية للسجاد

الأذربيجانى ثابتا. وكان الإنتاج يتم طبقا للطلب واحتياجات السسوق، حيث كانت الورش تقوم بإعداد السجاد طبقا للموضة واحتياجات السسوق. أما مراكز صناعة السجاد فى المناطق الريفية البعيدة عن طرق التجارة المركزية، فقد كان الإنتاج يتم للاستخدام الشخصى أو للسوق المحلى الإقليمى. وظل محتفظا بعناصره الزخرفية التقليدية واختياراته اللونية وغيرها من العناصر الفنية الأخرى.

ولم تتغير مركزية الدولة حتى القرن السابع عشر تقريبا، وذلك عندما تشكلت الإمارات المستقلة في أذربيجان.

كانت هذه الإمارات هى: شيكى، غنجه، قاراباغ، تبريز، ساراب، أردوبيل، مار لجان، أورنا، تاليش، ناختشوان، إيريفان، وغيرها من الإمارات الأخرى.

وعند تخوم القرن ۱۸-۱۹ أصبحت أذربيجان ساحة لصراع الدول الكبرى المتنافسة فيما بينها، وهى الإيرانية والعثمانية والروسية. وقد خرجت روسيا منتصرة في هذا الصراع. ففي الحربين (۱۸۰۶-۱۸۱۳، ۱۸۲۳- ۱۸۲۸) ألحقت الهزيمة بإيران التي اعترفت طبقا لمعاهدة جولستان (أوائسل عام ۱۸۱۳) بسلطان روسيا على إمارات غنجه، وديربينت، وقاراباغ، وشيروان، وجوبا، وشيكي، وباكو، وتاليش، وبعد ذلك طبقا لمعاهدة تركمنتشاي (عام ۱۸۲۸) على إمارات ناختشوان و ايريفان.

وهكذا، أصبح جنوب أذربيجان واقعا ضمن الدولة الإيرانية، وتحول شمال أذربيجان إلى جزء من الإمبراطورية الروسية الرحيبة. وقد فرقت الأقدار التاريخية بين شمال وجنوب أذربيجان وبين الآذريين أنفسهم.

ونتيجة لعدم الثقة في السكان المسلمين فيما وراء القوقاز، سعت روسيا لخلق ركيزة اجتماعية لها من بين السكان المسيحيين في إيران والإمبراطورية العثمانية، وتضمن هذا الأمر معاهدتي تركمنتشاي وأندريانوبول، وذلك بإضافة البنود الخاصة بترحيل الأرمن من تلك الدول إلى داخل حدود الإمبراطورية الروسية. واستوطن المهجرون الأرمن أذربيجان وبصورة خاصة أراضي إمارة إيريفان الأذربيجانية السابقة، وكذلك القسم الجبلي من إمارة قاراباغ، ليغيروا بذلك من التركيب الإثنى (العرقي) لتلك الأراضي.

وبدءا من القرن التاسع عشر بدأ النظر إلى أراضى أذربيجان الجنوبية التى تم استيطانها باعتبارها أرضا إيرانية، أما القسم الشمالى الواقع ضمن الإمبر اطورية الروسية فقد حاز تسمية "النتر القوقازيون".

ولم تحمل الأحداث السياسية العاصفة في القرن ١٩-١٨ تغيرات شاملة في المنظومة القائمة للقيم الثقافية الفنية في صناعة السجاد. ولكن نشوء الإمارات المستقلة على أراضى أذربيجان في القرن الشامن عشر، مهد الطريق نحو تشكيل المدارس المحلية لغزل السجاد.

وسرعان ما احتكر الأمراء والحكام المحليون كل التجارة الخارجية، بما فيها تجارة السجاد في الأسواق الخارجية. ففي قاراباغ؛ كما يشير ن. د. إيسايف الذي حصل على معلومات في أوائل القرن العشرين من المناطق القديمة التي تصنع السجاد؛ فإن الأمراء قد حاولوا في مقار إقامتهم إعادة إنتاج السجاد في أفضل نماذجه. وفي سبيل هذا الأمر، كثيرا ما كان المتخصصون والحرفيون من الإمارات الأخرى وحتى من فارس (جنوب

أذربيجان الذى وقع ضمن حدود الدولة الإيرانية) الذين تعلموا على أيدى صناع السجاد المحليين، يقومون بإعادة استنساخ التشكيلات والموضوعات الخاصة بالسجاد وبعثها.

فى العديد من الأماكن فى أذربيجان، وفى أوائل القرن التاسع عــشر بعد، جرى الاحتفاظ بالرسومات والرسوم التخطيطية للسجاد، والتى يــسميها الحرفيون المحليون "خان تشيشنى" بما يعنى رسم الإمارة. ومما لا شك فيــه أن التقاليد قد ظلت قائمة، حتى أنها مضت فى الانتشار أكثر فــأكثر خــلال القرن التاسع عشر. وهكذا، نجد فى متحف التاريخ الحكومى لمدينة موســكو سجادة تم صنعها فى قرية هيلا الواقعة بالقرب من باكو. وعلــى الـسجادة توقيع ممهور وتاريخ "١٨٠١، قارخنى هيلا" (ورشة هيلا).

وقد أدى النمو السريع للإنتاج السلعى للسجاد فى كل من: شيروان، وقاراباغ، وجوبا، وباكو، إلى قيام الأمراء بجمع الضرائب من السكان على السجاد الوبرى وسجاد الحوائط، آخذين فى الاعتبار إمكانية تصديره خارج حدود إماراتهم.

وسرعان ما أصبحت روسيا هى الأخرى بعد احتلالها لما وراء القوقاز، (أوائل القرن ١٩) تستوعب بدورها السوق المحلى للسجاد، مما أدى إلى زيادة إنتاج السجاد المخصص للتصدير عبر القرن التاسع عشر بأكمله.

بالإضافة إلى روسيا، كان هناك العديد من المستهلكين الرئيسيين للسجاد الأذربيجاني في القرن التاسع عشر، والذين مثلوا السوق الكبير

للتصدير مثل: إنجلترا، تركيا، ألمانيا، فرنسا، الولايات المتحدة الأمريكية، وعدد آخر من بلدان الشرق.

فى أوائل القرن التاسع عشر سرعان ما أصبحت أراضى أذربيجان التاريخية المقسمة بين روسيا وإيران، يتم استيعابها من قبل روسيا، مما أدى إلى دراستها فى نفس الوقت. وبدأ المستثمرون الروس وممثلو العلوم لأول مرة فى الاهتمام بالموارد الغنية الطبيعية والحرف الشعبية. وهكذا، ظهر عدد كبير من الدراسات المعتد بها للسجاد الأذربيجانى، والتى تعود إلى نهاية القرن التاسع عشر - أوائل القرن العشرين.

ومن بين الدراسات التى قام بها العلماء الروس، ينبغى الإشارة إلى أبحاث ك. خاتيسوفا، التى بحثت بالتفصيل فى العديد من قصايا غرل السجاد، بدءا من تربية الأغنام والحصول على خيوط الصوف، وانتهاء بالتلوين وتقنية الغزل، والنقوش الموضوعة.. إلخ. وهو ما يشير إلى أن "السجاد الأذربيجانى المصنوع فى جوبا يعد الأكثر قيمة فى بسلاد ما وراء القوقاز"، وفى المرتبة الثانية والثالثة يقع سجاد شيروان وقاراباغ. وعند مقارنة السجاد الأذربيجانى مع سجاد آسيا الوسطى، فهى تشير إلى أن الأخير يتراجع أمام الأذربيجانى، وذلك من حيث التنوع واختيار الألوان. أما الباحث الأخرس. إذ جوليشمباروف، فقد جمع معلومات قيمة حول تلوين السجاد المصنوع من الصوف. وأشار إلى أن الأصباغ ذات الأصل النباتى والحيوانى التى يستخدمها الحرفيون المحليون، تتميز بثبات وكثافة الألوان. وكتب يقول: "كثيرا ما يظل السجاد المصنع محليا محتفظا بألوانه السطعة وكتب يقول: "كثيرا ما يظل السجاد المصنع محليا محتفظا بألوانه السطعة الأولية عبر العديد من الأجيال، دون أن يفقد بهاءه".

وفى عدد من أعمال الباحثين الروس جرى الكشف عن الوسائل التقليدية فى تلوين السجاد الأذربيجانى، والتى تمنحه الثراء اللونى وبهاء الألوان غير المسبوق. ويشير الباحثون إلى أن السكان الآذريين قد استخدموا فى هذا السبيل الألوان ذات الأصل النباتى والحيوانى والمعدنى.

وتوجد معلومات مهمة حول السجاد الأذربيجاني لدى يا. زيدجينيدزا. و في در استه للسجاد وسجاد الحوائط المصنوع في قار اباغ وشوشا، يشير الي أن ذلك السجاد الأذربيجاني المصنع في مدينة شوشا يحتل المركز الأول في كل القوقاز من حيث الكم والجودة. وفي حديثه حول أن شوسًا يعيش بها الأر من بجانب الآذريين، يشير إلى: "... إن كل إنتاج المسجاد تقريبا فسى شوشا بتركز لدى الأسر النترية"، وبكشف عن الجذور التاريخية والاجتماعية لهذه الظاهرة، موضحا سبب الجودة الأقل للسجاد الأرميني، ويكتب قائلا على نحو مباشر: "... كان على الأرمن تعلم نسج السجاد من التسر...." ويمكن العثور في دراسة أ. ميلار على الأسئلة الخاصـة بتقنيـات الجـودة والنقوش والألوان، والوظيفة المحددة لمجموعة سحدد جوبا وشيروان وقاراباغ. وفي حديثه حول دور السجاد في حياة الآذريين، يــشير إلــي أن أملاك الآذريين يمكن تحديدها بعبارة واحدة هي: "كم السجاد والأبسطة التي يمتلكها". وقد كان ف. م. زونير هو أحد الباحثين الآذريسين الأوائسل في السجاد، والذي قام لأول مرة بتخصيص مراكز محلية مستقلة لإنتاج السجاد الأذربيجاني، ومنحها التقييم الملائم. لا تزال تحتفظ بقيمتها الحيوية حتى اليوم تلك الأبحاث التي قام بها أولئك الكتاب، وخاصة حول ارتباط إنتاج السجاد بنموذج حياة الرحل.

ففى ذلك العصر اتجهت أنظار الباحثين إلى أن تطور صناعة السجاد كان ملحوظا بوجه خاص لدى أولئك الشعوب أو المجموعات الاجتماعية التى عملت في رعى الماشية، وقامت حياتهم على الارتحال.

وهكذا، فإن كلا من م. ب. موتشايدز، و أ. س. بيرالوف، في بحثهما حول إنتاج السجاد في أراضي أذربيجان السابقة في إمارة إيريفان، أشارا إلى أن تلك الحرفة امتهنها الرعاة هنا بصورة أساسية.

ومن ضمن الأعمال المكرسة للسجاد في بلاد ما وراء القوقاز، ينبغي الإشارة إلى أبحاث م. د. إيسايف. ويشير الكاتب إلى أن ممثلي المشعوب التيوركية تحديدا قد شكلوا القسم الأكبر من صناع السجاد فيما وراء القوقاز. وهو ينظر إلى تطور صناعة السجاد في أنربيجان في سياق العوامل التاريخية والطبيعية المناخية، والاقتصادية والاجتماعية. ويفسر سبب انتشار السجاد الأذربيجاني في بلدان أوروبا وأمريكا لمواصفاته الفنية العالية. وقد وضع لأول مرة توصيفا دقيقا للسجاد الموجود فيما وراء القوقاز طبقا لمراكزه المحلية (أعشاشه)، وحدد مواطن انتشاره التي تركزت في كل من: جوبا، شاماخي، غنجه، قازاخ، داجيستان، إيريفان.

وفى بحثه حول سجاد داجستان، يشير م. د. إيـسايف إلـى الاسـماء الأذربيجانية للسجاد (جيابا، ياريم- جيابا، خالتشا، سوماخ... إلخ).

كما يشير م. موتشايدز إلى أنه في أرمينيا كان الأكراد هم العاملون في غزل السجاد، وكانوا يغزلون السجاد هناك على نحو مطابق للسجاد

الأذربيجانى. أما فى مناطق أرمينيا المجاورة لقازاخ (إنجيفان، وبامبك)، فقد كانوا يغزلون السجاد الأذربيجانى من نوع "قازاخ". ومن بين تلك الأنواع ينبغى الإشارة إلى سجاد "قارا- قيونلو".

وكما أشير في أعمال إيسايف، جرت الإشارة في الأعمال الأخرى للعلماء الروس البارزين، إلى أن الخيط الأحمر يحمل في داخله فكرة أن صناعة السجاد في القوقاز منذ قديم الزمن، قد تطورت على أراضى أذربيجان، وبين أوساط الآذريين على وجه الخصوص، والشيء المميز هنا أن إنتاج السجاد في أرمينيا وجورجيا كان متركزا في تلك الأحياء التي يقطنها بكثافة مجموعات كبيرة من السكان الآذريين. ويبرهن الباحثون على هذه النتائج بالربط بين عمل ونمط حياة السكان الآذريين (رعمى المواشى والأغنام)، أي بتوافر قاعدة المواد الخام، وكذلك بالظروف الطبيعية الملائمة والتقاليد الراسخة في مجالات الحياة. ويؤكد ف. ب. دينيك على أن القسم الأكبر من السجاد القوقازي، ونقوشه وخطوطه الفنية تعود بجذورها إلى فنون القبائل التيوركية.

أما القسم الأكبر من السجاد الأذربيجانى فى نهاية القرن التاسع عشر - أوائل القرن العشرين، فقد تم إنتاجه بلا شك من قبل السكان الآذريين. وهذا الأمر يعلنه على نحو مباشر ليس فقط جميع الباحثين في سيجاد ما واء القوقاز فى تلك الفترة، بل يؤكد عليه أيضا إحسماء تعداد السكان في الإمبر اطورية الروسية الذى جرى فى الأقاليم والمراكز عام ١٨٩٧. فقي أقاليم باكو وإيريفان وإيليز افيتبول، وفى المراكز الموجودة حول المدن (حيث

يتركز الإنتاج الرئيسى للسجاد فى المناطق الريفية)، مثل الآذريون النسسة الأكبر من تعداد السكان (٥٤% فى باكو، ٧٦% فى إيريفان، و ٨٢% فى إيليز افيتبول). ولكن ينبغى الأخذ فى الاعتبار أن القسم الأكبر كسان يقوم بأعمال شبه رعوية، وكانت هذه المجموعة من السكان تحديدا هى أفضل من وفر قاعدة المواد الخام المطلوبة لإنتاج السجاد، كما كانوا الأكثر استخداما للسجاد ومصنوعاته فى مختلف مناحى حياتهم.

في منتصف القرن العشرين كان السجاد الأذربيجاني قد أصبح سائدا بالفعل بصورة راسخة في مختلف المعارض الدولية. ولأول مرة تم عرضه بكميات كبيرة في عام ١٨٥٢، وذلك في معرض عموم روسيا للاقتصاد الزراعي والمصنوعات الريفية في موسكو، ثم في عام ١٨٧٢ في معرض موسكو للفنون المتنوعة. وحظى السجاد الأذربيجاني بنجاح كبير في معرض عموم روسيا للصناعة والفنون المقام في عام ١٨٨٨ بمدينة موسكو، وفي معرض القوقاز للمصنوعات الريفية والصناعية المقام في عام ١٨٨٩ بمدينة تيفليس. وقد عُرض السجاد الأذربيجاني لآخر مرة في روسيا القيصرية، وذلك في معرض عموم روسيا للحرف اليدوية، المقام بمدينة بطرسبرج عام وذلك في معرض عموم روسيا للحرف اليدوية، المقام بمدينة بطرسبرج عام

ومن بين المعارض الأوروبية الدولية المقامة في نهاية القرن التاسع عشر - أوائل القرن العشرين، والتي عُرض بها السجاد الأنربيجاني، يمكن الإشارة إلى المعارض التي أقيمت في إيطاليا عام ١٨٧٢، وفي برلين عام ١٩١١، وفي لندن عام ١٩١٣.

كانت الجودة الفنية العالية للسجاد الأذربيجانى سببا فى تحوله إلى معروضات فنية قيمة. واليوم، يوجد المئات من السجاد الأذربيجانى الرائع، الذى يُحتفظ به ضمن مقتنيات أبرز المتاحف فى العالم، ولدى العديد من أصحاب المقتنيات الخاصة. وينبغى علينا التذكير ببعض هذه الأنواع من السجاد. فمثلا السجادة الرائعة ذات النقوش الثرية التى تعود لمجموعة قازاخ فى القرن الخامس عشر، محفوظة فى القسم الشرقى لمتحف برلين. ويعد موضوع السجادة فريد من نوعه، وذلك من حيث تصويره للحكاية السعبية الأذربيجانية حول الملك محمد.

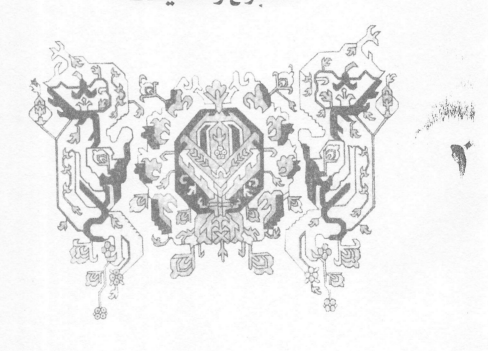
والسجادة الأذربيجانية المصنوعة في القرن الخامس عسر، والتسى تصور تشكيلا من طائرين جالسين على جانبي شجرة، محفوظة في متحسف ستوكهولم، وينسبها المتخصصون إلى سجاد مجموعة قازاخ. وفسى قسازاخ وحتى اليوم لا يزالون يقومون بإنتاج السجاد من ذلك النوع، والسذى حمسل اسما شعبيا "جوشلو" ("رسم طيور")، وذلك بفضل نقوشه التى تصور الطيور. كما توجد مجموعة كبيرة من السجاد الأذربيجاني التي تسم صسنعها خسلال القرون ١٦-١٩ لدى مجموعة متحف فيكتوريا وألبرت في لندن. ومن بسين تلك المجموعة يوجد عدد من السجاد يعود لمجموعات تبريسز، وجوبسا، وغنجه، وقاراباغ، وشيروان، وباكو. كما يوجد أيضا السجاد الأذربيجاني لدى مجموعات متحف متروبوليتان في نيويورك، ومتحف الفنون التركيبة والإسلامية في إسطنبول، والمتحف الحكومي لفنون الشعوب السشرقية فسي موسكو، وفي متحف بودابست، ومتحف الفنون في فيلادلفيا، وفسي متحسف

ميونيخ، ومتحف باريس، ومتحف المنسوجات في فيينا، وفي العديد من مختلف متاحف العالم الأخرى.

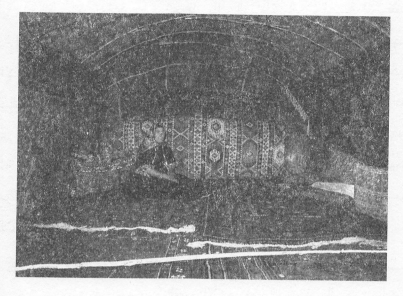
ويعد المتحف الحكومى السجاد الأذربيجانى والفنون التطبيقية الشعبية في باكو، أكبر حائز لمجموعة السجاد الأذربيجاني، تلك المجموعة التي تضم عدة آلاف من السجاد ومصنوعاته.

4 0 0

# الفصل الثانى السجاد الأذربيجانى "الأنبواع والتقنيسات"



# السجاد الأذربيجاني "الأنسواع والتقنيسات"



من المعروف أن السبيل لتطور أى نوع من أنواع الفنون والحرف، بما فيها صناعة السجاد يتطلب توافر الخبرات الإنتاجية الراسخة، بالإضافة إلى القاعدة المادية للمواد الخام. وقد تشكلت تلك الخبرات عبر عملية تطور الغزل في أذربيجان.

وقد حظت بتطورها في أذربيجان القاعدة الرئيسية للغزل، وهي النشاط الزراعي ورعى الماشية، وذلك في العصر النحاسي وفي العصر الحجري الحديث على وجه الخصوص.

كان توافر العديد من الغابات الجبلية الواسعة، والغطاء النباتي الجبلي الملائم للأنشطة الرعوية، والمناخ اللطيف في فصل الشتاء في أراضي كورا آراك الواطئة وفي الأودية الواقعة بين الجبال، والأهم من ذلك قرب بعضها البعض منذ القدم، قد ساعد على تحويل تلك المناطق إلى واحـة اسـتثنائية صالحة لتطور رعى الماشية، بسبب الطبيعة المناخية والجغرافيـة المميرة لذلك الإقليم. فمنذ بداية عصر البرونز أصبحت أراضي أذربيجان مركـزا لنشاط الرحل الرعوى في كل منطقة ما وراء القوقاز. كما أن توافر أراضي المراعى الصيفية والشتوية الواسعة في أذربيجان، ووفرة العمالـة التقليديـة المتمثلة في رعى المواشى بين السكان، قد مهد السبيل نحو انتشار الـسكان في المراعى الجبلية (يايلاجي) في المراعى المراعى المراعى المناء.

كما لعب كذلك دورا مهمًا في تطور غزل السجاد، النزوح الموسمي الذي تشكل بصورة تاريخية بين القسم الأكبر من السسكان إلى يايلاجي وجيشلاجي. وساعد هذا النمط من الحياة على إقامة مجموعات إثنية الجتماعية، وساعد على وجه الخصوص في ظهور المساكن التي يسهل جمعها ونصبها بسرعة (الخيام ومساكن الرحل في آسيا الوسطي. إلىخ)، وعلى استخدام العديد من الحيوانات (الجياد، والجمال، والبغال، والحمير، والجاموس البرى)، باعتبار الدواب وسيلة للانتقال، وأيضا استخدام المدواد المحمولة والمضغوطة في وسائل المعيشة مثل: السجاد، والمفارش، والحصير والأغطية، والحقائب الشبيهة بالأجولة "الخرج". المخ. وأصبح السجاد ومنتجاته جزءا لا يتجزأ من حياة رعاة الماشية. وكان الإيقاع الدائم

المتكرر في الترحال إلى جيشلاجي من يايلاجي والعودة مرة أخرى، سببا في خصوصية حياة القسم الأكبر من السكان الآذريين، مما انعكس بدوره على فنونهم بما فيها صناعة السجاد.

وقد منح التوسع السريع في رعى الأغنام، كمية كبيرة من المصوف اللازم لإنتاج الغزل، ومهد الطريق لتطوره.

وقد سبق الغزل التقايدى عملية تضفير وصف الألياف النباتية فى مختلف وسائل الاستخدام الحياتية مثل الحصير، ولا تزال آثار الأغطية النباتية المضفرة موجودة فى العديد من قرى أذربيجان، ففى عملية التضفير تحديدا (الجدل) استحضر الفرد فيها خبرات العمل المتراكمة والضرورية للغزل.

وفى سبيل تطور الجدل فى أذربيجان، توافرت قاعدة المواد الخام الثرية فى صورة مختلف أنواع نباتات القصب والسمار (١)، والكتان والقراص (٢) والقنب والعديد من النباتات الأخرى الصالحة لعملية التضفير.

ويمكننا ملاحظة الشواهد على توافر الغزل بدقة في آثار العصر النحاسى. كما أن توافر النساجين في نلك الفترة وخاصة في المناطق الجنوبية لأذربيجان، يشهد على أن الغزل في ذلك الوقت كان متطورا بصورة جيدة باعتباره حرفة بعينها.

<sup>(</sup>۱) السمار - اسمه العلمي (جانكس ارابيكس) وهو أحد نباتات المستنقعات الملحية ويتميز بقوة تحمل عالية للملوحة بالتربة ويستخدم في صناعة بعض أنواع الورق- المترجم.

<sup>(</sup>۲) القراص- نبات عشبي حولي له أوراق تحدث تهيجا للجلد عند ملام ستها، حتى إن جنود يوليوس قيصر أدخلوا القراص الروماني السي بريطانيا لاعتقادهم أنهم سيحتاجون إلى ضرب أنفسهم به ليحصلوا على الدفء - المترجم.

وتكتسب عملية الغزل تطورها اللاحق في العصر البرونزي وعصر الحديد المبكر (الألف الثالثة- الأولى قبل الميلاد).

وبغض النظر عن استخدام المواد الخام النباتية في الغزل في العصر البرونزى المبكر (الألف الثالثة قبل الميلاد)، إلا إن الاتجاه الرئيسي في تلك الفترة قد تمثل في غزل الصوف، مما مهد بدرجة كبيرة نحو التطور السريع لرعى الأغنام.

وفى الآثار الأرخيولوجية للعصر البرونزى الأوسط، لـوحظ فـى أنربيجان البراهين الدالة على وجود أنوال الغزل البسيطة والبدائية. ويفترض الباحثون أنه فى ذلك العصر تحديدا (الألف الثانية قبل الميلاد) قد نشأ غــزل السجاد الوبرى. وعلى الأرجح، فإن النساجين المحليين فى ذلك الوقــت قــد عرفوا تلوين النسيج، ذلك الأمر الذى تشهد عليه الآثار الموجودة فى مقــابر تلك الفترة، مثل تماثيل الرجال الفخارية فى ملابس ملونة بــاللونين الأســود والأحمر. كما أن هناك قدرا كبيرا من المعلومات لكتــاب العــصر القــديم والعصور الوسطى المبكرة (فى القرون ٣-٨)، حول الغزل، وذلك فى فترة وجود بعض الدول على أراضى أذربيجان مثل دولة أتروباتينا وألبانيا.

وهكذا، وعلى أراضى إحدى قرى العصر المبكر للقرون الوسطى، تم العثور على أجزاء لقطعة من السجاد الرقيق ذات اللون البنى الفاتح. وطبقا لآراء المتخصصين، فإنها تمثل بقايا بساط أو سجادة حائطية.

كما لعبت عملية النلوين دورا مهما في إنتاج المنسوجات الصوفية. فقد ألم الحرفيون في تلك الفترة بهذه العملية جيدا، ولم يتمتعوا فقط بالقدرة على غزل المواد الدقيقة والرقيقة، بل أيضا تلوينها، ووضع مختلف الرسومات عليها. وقد أثبتت الدراسات أن العصر القديم قد احتوى على التلوين النباتي. ففي أذربيجان تنمو عشرات الأنواع من النباتات والأشجار ذات الجذور والثمار والأوراق التي يمكن استخدامها للحصول على الألوان الطبيعية الثانة.

وفى تحليل المواد الأرخيولوجية المتصلة بالغزل، ينبغى الإشارة إلى أنه فى العصر القديم انتشر على نحو واسع أنوال الغزل والصف المتميزة. ولا تزال هذه الأنوال تستخدم حتى يومنا هذا فى أذربيجان، وهمى تطوى وتنقل على الحمير والجمال أثناء الترحال، وعند أوقات التوقف يتم نصبها وإعدادها للعمل لعدة أيام، وعند الأخذ فى الاعتبار بوجود بعض المنسوجات التى تم غزلها بوسائل مختلفة فى آثار العصر القديم وفترة القرون الوسطى المبكرة، يمكننا افتراض أن سكان أذربيجان كانوا يستخدمون عددا من أنواع أنوال الغزل.

ومن المعروف أن الغزل اليدوى يتم اعتباره بداية لإنتاج النسيج. كما أن الحصول على المغزل في القدم قد منح الفرصة لإنتاج الخيوط الطويلة والدقيقة والمتساوية من حيث السمك. وتعد عملية الغزل اليدوى عملية طويلة تتطلب الكثير من الجهد، حيث إن طريقة غزل الخيط تحديدا يعتمد عليها كثيرا نوعية النسيج القادم. وعلى الأرجح فقد كانوا في البداية يقومون بغزل

الخيوط الرفيعة بأياديهم، حيث يصنعون الخيوط المبرومة من الصوف النقى. وتم رصد مثل هذا الأسلوب القديم في الغزل اليدوى باعتباره من رواسب الماضي القريب، وذلك من قبل الباحثين في علم السلالات في منطقة غنجه وقازاخ.

كانت بكرة الغزل من الأدوات المهمة التي استخدمت في الغزل في العصر القديم. كما كانت بكرة الغزل المصنوعة من الفخار أو من العظام، كثيرا ما يتم العثور عليها في الحفريات الأرخيولوجية بدءا من العصر الحجرى الحديث.

وقد مثل الحصول على المغزل وبكرة الغزل تحولا حقيقيا فى العصر القديم، وذلك فى مجال إعداد الخيوط وغزلها بمختلف الأنواع والأحجام. فإن بكرة الغزل تساعد على الاحتفاظ بدورات ممتدة متساوية لدوران المغرل، وتوفر الشروط الضرورية للف الخيوط بسمك واحد على طولها.

ويشهد كل هذا الأمر ثانية على أن المصادر العميقة التى مهدت لظهور وتطور صناعة السجاد فى أذربيجان، تعود بجذورها إلى نمط معيشة وحياة السكان رعاة الماشية، الذين استوطن قسم منهم ليتحول تدريجيا إلى العمل بالزراعة، مواصلين الاحتفاظ بتقاليد غزل السسجاد. كما أن النسق الحياتى الجديد بإيقاعه وفلسفته المختلفة، قد سمح بنهوض صناعة السجاد إلى مستوى الفن الرفيع. ولكن فى ظل هذا الأمر، فإن التقاليد الفنية والتقنية لغزل السجاد، والتى نشأت فى ظل مناخ رعى الماشية، قد شكلت القاعدة الرئيسية كما فى السابق.

وتشهد دراسة نهاية القرن التاسع العشر - أوائل القرن العشرين، على النه غزل السجاد قد ظل حرفة ريفية بصورة رئيسية، ومضى تطوره بدرجة كبيرة في مناطق تربية قطعان الأغنام. ولاحظ دارسو الحرف اليدوية في القوقاز في نهاية القرن التاسع عشر، أن ٨٠% من السكان في مراكز غنجه وجوبا يعملون في إعداد الصوف. وبلا شك يعد هذا الأمر نتيجة لتوافر الصوف. كما إن مصادر منتصف القرن التاسع عشر تعلمنا أن كل تراء أذربيجان يتشكل من قطعان المواشى والأغنام. ويوجد في أذربيجان قسم من السكان يعمل في رعى الماشية بصورة رئيسية، وهم من النين يرعون الأغنام والماعز، وبعضهم يرعى قطعان المواشى الكبيرة مثل الأبقار والجاموس والبقر الهندى والجمال والجياد.

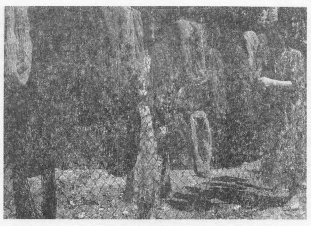
كان السكان في جنوب وشمال أذربيجان يقومون بتربية أنواع الأغنام المحلية ذات الصوف الكثيف بصورة رئيسية. فمن بين ثلاثة عشر نوعا من الأغنام التي تُربي في القوقاز، يوجد تسعة أنواع منها في أذربيجان، وهي تتمثل بصورة رئيسية في هذه الأنواع: بوزاخ، وبلباس، ومزيخ، وميرينوس، وجيريك، وكذلك أنواع شيروان، وقاراباغ، وأنواع ليزج. ويُجرز صوف نوعى بلباس ومزيخ مرة واحدة في العام (أواخر الربيع)، أما الأنواع الأخرى، فعادة ما يتم جز صوفها مرتان في العام (في الربيع والخريف). ويمثل صوف ياجنيات أهمية خاصة وقيمة عالية لصناعة السجاد. فإن صغير وأغسطس. ويعد صوف ذلك النوع من أقيم أنواع الصوف وأثمنه عن غيره وأغسطس. ويعد صوف ذلك النوع من أقيم أنواع الصوف وأثمنه عن غيره الذي يتم جزء من أغنام الربيع أو الخريف.

وهكذا، فإن مختلف أنواع الأغنام في أذربيجان، وكذلك الأنواع المتوسطة منها التي يتم الحصول عليها من خلال التهجين، تمنح صوفا ذا نوعيات مختلفة من حيث اللون والظلال. وارتباطا بهذا الأمر، فإن منتجات السجاد في كل منطقة تتمتع بخصائها التقنية. وإجمالا، يتم استخدام الأصواف التي تجز في الربيع من أجل إنتاج السجاد.

وقبل فترة طويلة من جز الصوف، يتم اختيار أفضل الأغنام وفصلها عن القطيع (حيث يجرى الاحتفاظ بها وعلفها بصورة مستقلة). أما صوف الأغنام المعلوفة بصورة سيئة، فهو شحيح اللمعان ويظل باهتا دائما.

ويتم غسل الصوف الذي يعد للغزل بصورة جيدة. وكثيرا ما تساق الأغنام إلى النهر لعدة مرات قبل جز صوفها، وذلك لغسل الصوف تحضيرا لجزه. وتتسم عملية الغسيل بجهد كبير. وعادة ما يقومون بها على شاطئ النهر. وفي بعض المناطق تقوم مياه الأمطار بوظيفة الغسل.

وبعد أن يجف الصوف المغسول يجرى الضرب عليه بعدد من العصى الخشبية الرفيعة الخاصة - "تشوبوك"، وبعد ذلك يجرى تمشيط الصوف. ويعد تمشيط الصوف بالمشط إحدى العمليات التحضيرية المهمة. ويستخدم للتمشيط مشط خاص "يون داراج".



المرحلة التالية هي إعداد غزل الصوف. ويتطلب القيام بهذا الأمر خبرة عملية كبيرة لإنجازها بأكثر الوسائل بدائية (تلك الوسيلة التي لم تتغير عمليا عبر العديد من القرون)، مستخدمين بذلك عصا رفيعة متينة (يبلغ طولها من ٢٥-٣٠ سم)، ذات طرفين مدببين، يعلق على أحدهما بكرة الغزل لتجعل وتر الشد على نفس المستوى وتجعل الغزل بنفس السمك والصف. ومنذ النصف الثاني للقرن التاسع عشر بدأ استخدام المغزل "دجاخرا" في الحياة الدارجة، والذي سرعان ما مضى في التطور والاكتمال.

أما العملية التقنية التالية في صناعة السجاد فهي التلوين، وكما أسير سابقا، فإن تلوين الأنسجة الصوفية في أذربيجان كان يجرى منذ أقدم العصور. وفي هذا المجال تشكلت التقاليد الراسخة والحرفية العالية. فمنذ القدم استُخدم في أذربيجان الأنواع الثلاثة للألوان الطبيعية، أي النباتية والحيوانية والمعدنية. وقد سعى الأساتذة الشعبيون في التلوين "باياجتشي" إلى الحصول على النتائج المذهلة، حيث توصلوا إلى الألوان الثابتة والمبهرة بثرائها وبهائها وخلودها وظلالها المتنوعة والفريدة.

كانت الألوان ذات الأصل الحيواني هي أقدم الألوان الراسخة والثابتة في غزل السجاد. وكان الأكثر انتشارا منها هي الأورجواني (\*\*)، والأحمر القاني، والقرمزي (\*\*).

<sup>(°)</sup> الأرجواني، بالإنجليزية Purple، تسمية تدرجات اللـون الواقعـة بـين الأحمـر والأزرق، أو الأقرب إلى اللون البنفسجي الفاتح- المترجم.

أ القرمزى هو اللون الأحمر المشرق، ويوصف به الألوان الحمراء المزرقة بين الأحمر والوردى، والتسمية في الأصل تعود إلى لون الصبغة المنتجة من حسرة حرفشية ندعى قرمز المترجم.

يتسم الغطاء النباتى لأذربيجان بثرائه الشديد ونباتات المتنوعة ذات الصفات الصبغية والتلوينية. وفي سبيل الحصول على اللون الأحمر الأكتر شيوعا في غزل السجاد في أذربيجان، يتم استخدام نبات الفوة (\*). والفوة هي شجيرة طويلة العمر تتسم جذورها بصفات صبغية. ويطلق الحرفيون المحليون الملونون على ذلك النبات اسم "بوياج". وبالإضافة إلى النباتات الصبغية المحلية، يتم استخدام النباتات المجلوبة من الخارج على نطاق واسع. وقد كان الطلب كبيرا على نبات النيله الذي يعطى بصورة رئيسية كل تنويعات اللون الأزرق، وهو أحد الألوان الرئيسية التي تستخدم في تلوين السجاد الأذربيجاني.

وقد أدى نمو إنتاج السجاد فيما وراء القوقاز فى القرن التاسع عــشر، الى تحول عملية التلوين إلى حرفة مستقلة. وكان الملونون (بياج خــان) ينتشرون فى العديد من المدن وفى قرى أذربيجان.

قطع السجاد ومنتجاته طريقا طويلا من الارتقاء في تطوره، وتمثلت قاعدته في الغزل العادى. ويمكن تتبع مصادر عملية الغزل ذاتها عبر إنتاج العديد من الأغطية التي تصنع من خلال التضفير البسيط، وذلك من المواد النباتية (القصب، السمار، القنب. إلخ). وكانت هذه الأغطية من مختلف أنواع الحصير المجدول: الحصير، تشيتين (الحصير غير المنقوش)، بوريا (الحصير السميك) وغيرها. وقد مثلت هذه المنتجات النباتية المجدولة،

<sup>(°)</sup> الفوة: نبات صبغى ذو أزهار صفراء ينمو بريا في الأودية الجبلية، ويستخرج من جذوره الصبغة الحمراء- المترجم.

وكذلك المنسوجات المبكرة الكتانية والصوفية، قاعدة تشكيل غزل السسجاد، وإذا كان غزل السجاد قد اقتبس الأساس النقنى، فإن الحصير النباتى قد حدد الأهمية الوظيفية الرئيسية للسجاد.

فى البداية ظهرت المنسوجات ونقوش السجاد غير الوبرى المختلفة من حيث التقنية، ثم أتى فى المرحلة التالية تطور صناعة السجاد متمــثلا فــى السجاد الوبرى.

ومنذ أقدم العصور وحتى وقتنا هذا، فإن السجاد المعد يدويا، كان يستم غزله من خلال الأنوال البسيطة، وهى أنوال مربعة ذات جوانسب موازيسة ومواجهة. وقد ظلت حتى يومنا هذا نفس تلك الصفات والخصائص والأشكال المختلفة لتلك الأنوال وأسس عملها دون تغير يذكر. وعند الغزل جرى فسى البداية استخدام الأنوال الأفقية، والتى مضى تطورها عبر الرمن حتى أصبحت عمودية.

وكان السجاد غير الوبرى التقليدى يتم غزله بصورة رئيسية من خلال الأنوال الأفقية، أما الوبرى فكان يستخدم الأنوال الرأسية.

\* \* \*

ġ,

### الحصير المجدول

يجرى إعداد الحصير المجدول من نباتات المستنقعات (السسمار، القصب وغيرهما).

ويتم جدله في الأنوال الأفقية، حيث تجرى لُحمة القصبة عبر قاعدة القصب، وذلك بتقنية "كيتشيرتيمي" (التضفير). ويتكون نقش الحصير من خطوط منحرفة واسعة تتقاطع بنعومة مع بعضها البعض، ويتم تلوين الحصير بصورة رئيسية بحيث يتلألأ باللون الذهبي اللامع.

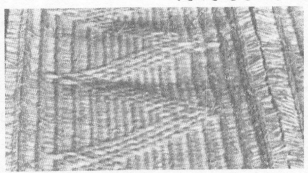
#### تنويعات الحصير:

- من حيث المادة الخام- "قابا- حصير"، و "بوريا".
- من حيث النقش- المزهر، والمنقوش، "جيالاني" وغيره.

كان الحصير منذ أقدم العصور يمثل كسوة دائمة للأرضيات، وأيضا للحفاظ على الأقسام السفلية للحوائط من الرطوبة، كما استخدم بوصفه نوعا من الزينة والأناقة للبيوت. كما كان يتم غزل الحصير بأحجام صخيرة ذات نقوش، وذلك لتغطية أجزاء الحوائط الواقعة أعلى النوافذ والأرائك وغيرها من الأثاث. ففي البيوت كانوا يفرشون السجاد فوق الحصير، وذلك من أجل الحفاظ على السجاد لفترات طويلة.

وكانت مراكز إنتاج السجاد في أذربيجان، هي المناطق الواقعة بطول شواطئ أنهار كورا وآراز وماسالا، ولينكاران، وأستارا، وجلال أباد.

هو الاسم الذي يطلق على الحصير السميك الكثيف، والذي يتم غزله من الألياف اللبية للنباتات البرية، كما إن جدله يمكن أن يمضى بطريقة بسيطة أو معقدة، وبالنقوش أو بدونها.



وتتكون النقوش البسيطة لبوريا من خطوط رأسية معقدة لأشكال هندسية كبيرة.

أما بوريا في منطقة لينكوران، والتي تسمى "جول حصير"، فيتم غزله بنوعين من النقوش، وفي القرون الوسطى كان ذلك النوع من بوريا يطلق عليه "تشافلي بوريا". وكان "تشافلي بوريا" يُغزل مثل الحصير، وهو يشبه شكل الشبكة، وكان القسم الأكبر منه يصنع من نبات السمار، وتمثلت خصائص "تشافلي بوريا" في أن استخدامه في القرون الوسطى كان شائعا لتجفيف حبوب القمح، وكانت الخطوط العريضة الرأسية لأنواع بوريا البسيطة تشكل الهيكل الرئيسي للتصميم والنقش والنتابع الإيقاعي للعنصر الواحد، وتتمتع أنواع بوريا المعقدة بنقوش يتم تشكيلها من خلال التفاعل الإيقاعي للرسومات الهندسية الكبيرة مع الأصغر منها، وتسشكل رسومًا

هندسية متعرجة فى صورة مثلثات تجتمع فى وحدة واحدة. كما أن النتابع المتساوى للعناصر، يكسب النقوش حيوية فائقة وهيئة النقش البارز، وفى بعض قرى المناطق الجنوبية لأذربيجان تم الاحتفاظ برسومات الحرفيين المهرة الكبار لبوريا فى القرون الماضية. وظل الشعب محتفظا بها، وذلك مثل نقوش "حصيرى"، و"تيمورى"، وغيرها.

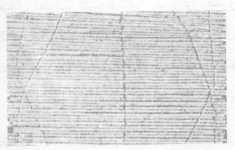
كانت المراكز الرئيسية لصناعة بوريا فى الماضى تتركز فى القرى الواقعة على شواطئ أنهار: كورا وآراز، ومناطق لينكوران ومسالى. وفى بعض قرى لينكوران يتم صناعة بوريا بكميات قليلة حتى وقتنا هذا.

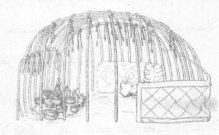
#### تشيتين

يتم إنتاج تشيتين المنقوش وغير المنقوش في أذربيجان. وكانت النقوش توضع من خلال طريقتين.

الطريقة الأولى: على ساق نبات القصب والسمار، وذلك من خلل التسخين حتى الحرق، حيث يتم وضع نقوش الأفاعى المتنوعة، وذلك بطريقة نزع القشرة من الأغصان الرفيعة لشجرة التوت (وأحيانا شجر الأجاص أو الكرز)، ثم لفها حلزونيا على كل ساق، ووضعها فوق النار لفترة محددة. وترص الصفوف العرضية للقصب فوق الأرض، ثم يجرى توحيدها بالخيوط القطنية والصوفية المزدوجة، بحيث تصبح أقسامها السفلية والعلوية قاعدة للحصير. ونرى النقوش الموضوعة فوق أنواع تسشيتين تنساب بإيقاع الخطوط العرضية التموجية ذات ظلال اللونين البنى الغامق والبرتقالى الفاتح.

الطريقة الثانية: وهى التقليدية بالنسبة لأنواع تشيتين وتتمتع بتقنية أكثر تعقيدا، حيث تقوم النساجة بوضع علامات على كل قصبة بالإبرة أو بالمخرز لدوائر التشكيل. ويتم لف الساق بشدة بالخيوط الصوفية (وأحيانا الحريرية أو القطنية)، وعند اختيار ألوان تلك الخيوط يراعى التتابع المحدد لها.





وتستخدام الأنواع الكبيرة غير المنقوشة باعتبارها غطاءً للقسم الخارجي للخيام والأكواخ، أما المنقوشة منها فتستخدم في الأماكن الداخلية التي تفصل قسم المعيشة عن القسم الاقتصادي (أماكن العمل والإعداد)، وذلك من خلال حوائط صغيرة. أما تشيتين ذات الأحجام الصغيرة وتتويعات بوريا فهي تستخدم باعتبارها مصفاة لتجفيف الأرز، كما توضع فوق أسقف البيوت لتجفيف الفواكه تحت أشعة الشمس المباشرة. وبهذه الطريقة يقومون بتجفيف ثمار الخوخ والبرقوق وفصوص التفاح وأنواع الخضروات في فصل الشتاء.

وفى الماضى تمثلت المراكز الرئيسية لإنتاج تـشيتين فـى مناطق: قازاخ، وقاراباغ، وموجان، والمناطق الواقعة على شـواطئ نهـرى كـورا وآراز.

#### السجاد غير الوبرى

ارتبط نشأة غزل السجاد بظهور السجاد غير الوبرى ذى النقوش والنقنيات المتنوعة، وأيضا بالمرحلة التالية لتطور السجاد الوبرى.

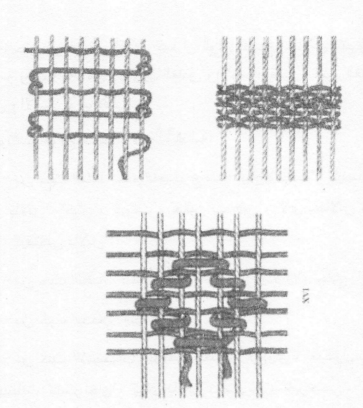
كان يتم إنتاج السجاد ومنتجاته المستخدمة فى مجالات المعيشة، مسن خلال تقنيات السجاد غير الوبرى بصورة رئيسية، ونادرا ما تستخدم تقنيات الوبرى. وكان النساجون يستخدمون كل خصائص أساليب صناعة السسجاد غير الوبرى فى عملية الغزل، بغض النظر عن تنوعها.

وينقسم السجاد غير الوبرى إلى الأنواع التالية: بالاس، جيمجيم، كليم، برنى، شادا، زيلى، لادى، سوماخى، ولا تعكس هذه التسميات تقنية الإعداد أو الأهمية الوظيفية المحددة لأنواع السجاد المذكورة.

#### بالاس

سجاد غير وبرى يتم غزله من الخيوط الصوفية والقطنية والحريرية، وصوف الجمال، وكذلك من القنب والكتان.

ويتحدد بناء بالاس من خلال نوعين مختلفين من الخيوط: خيوط القاعدة واللحمة. أما تقنية الغزل البسيط "كيتشيرتيمى" للحمة فتجرى عبر القاعدة مرة فأخرى حتى يغطى القاعدة تماما. وعلى هذا النحو، فإن بالاس يتمتع بغطاء خارجى دقيق. وهناك أيضا تشى بالاس المنقوش، والذى يستخدم في صناعته ثلث الخيوط.



وربما يكون "كياندير بالاس" هو أبسط أنواع بالاس الذى ظهر مبكرا فى أذربيجان، وهو بالاس المصنوع من التيل. وبعد ذلك كان بالاس يُغرِل من صوف الجمال والغنم. وفى قرى أودو لا وباشالى فى شروان كانوا يصنعون أنواع بالاس الصوفية.

وتعد الخطوط العرضية المتكررة هي الخطوط المزينة الرئيسية لأنواع بالاس ذات الألوان والأحجام المختلفة. ويعتمد تلوين بالاس بدرجة كبيرة على المنطقة التي يتم غزله فيها، حيث إن الألوان تعتمد على الثراء النباتي لهذه أو تلك من المناطق، التي يجرى في كل منها استخدام الصبغات النباتية

المحلية، حتى فى أصغر القرى. كما أن ألوان قطع بالاس تتوع بين الصارمة والمشرقة، من الأزرق الغامق والأحمر القانى والبنى الغامق، إلى الأبيض والأصفر والبرتقالي.

## وتتمتع أنواع بالاس بالاسماء التالية:

- من حيث المادة الخام المصنوع منه: "بياريا تيفتى"، "كيندير الاى"، "كيندير بالاس"، "كيش"، "كيونت"، "جالين بالاس"، "لاى بالاس"، "بمبى بالاس"، "تيفتيكلى بالاس".
  - من حيث التقنية: "تشى بالاس"، "دار اجلى بالاس"، "جايج بالاس".
    - من حيث الحجم: "إلين"، "إيلى.
- من حيث الاستخدام: "بيريك"، "تشادير أرتيوى"، "جيول بالاس"، "جورجينيك"، "داستراخان"، "إيباى بالاس"، "فررش"، "خيرجي، "كيفيندد"، "كيولفى بالاس"، "كيوندى بالاس"، "كيورسى بالاس"، "مينسيل بالاس"، "أورتيوك"، "بارتشا بالاس"، "إيجيشليج"، "إير بالاس"، "إيوكوزيو"، "إيوك
- من حيث النقش: "آج بالاس"، "جارا بالاس"، "أبرى بالاس"، "ساى بالاس"، "تاختاميجى بالاس"، "زولاجــسيز بــالاس"، "زولاجلــى بــالاس"، وغيرها.
- وهناك عدد من الأدوات يتم إنتاجها من بالاس المغزول، وذلك للاستخدام في النواحي المعيشية لمختلف الأغراض.

وفي جيتشا يطلقون على أغطية الفراش اسم بالاس. وفي اللهجات الخاصة بمختلف مناطق أذربيجان يطلقون على بالاس اسماء: "خيني"، "كيسا"، "كليم". وفي موجان يطلقون على قطع بالاس الصغيرة من القطن اسم "شادا". أما الأنواع الأخرى للسجاد غير الوبرى الذي يستخدم باعتباره أغطية غير مكتملة، فعادة ما يسمى بالاس، وجيدجيم ("كيتشيرتيم بالاس"، "سايا بالاس")، وكليم ("جيوليو بالاس"، "ناخيشلى بالاس"، "شاماخي بالاس"، "زيو بالاس"، "زيفير بالاس"،)، وجديرجي ("داراجلي بالاس")، وسوماخ ("جيوليو بالاس"، "سوماخ بالاس")، وزيلي ("جيوليو بالاس"، "بوخسسول بالاس"). وفي ياردنلي يطلقون اسم بالاس على السجاد غير الوبرى المغزول في المغازل الأفقية.

وفى مجالات المعيشة يستخدم بالاس على نطاق واسع لتغطيسة الأرضيات والخيام، وباعتباره غطاء وثيابا وفى الأغراض الأخرى. ومنذ القرون الوسطى احتل بالاس مكانة خاصة فى الطقوس الدينية ومراسم الدفن ففى مراسم الدفن يجرى تكفين أجساد الحكام وعائلاتهم ورجال الصفوة المدنية بقطع من بالاس. ويستخدم بالاس فى الطقوس الدينية باعتباره نوعا من الملابس. وقد تشكل فى أذربيجان طقس يدعى "ارتداء بالاس".

وفى فترة القرون الوسطى كان بالاس العنصر الرئيسى من عناصر تجهيزات البيت وخيام الرحل وعربات القوافل، وكذلك الجوامع والقصور. كما إن نسيج بالاس كان يستخدم على نحو واسع فى إعداد الملابس والأدوات المنزلية. وكان يمكننا مشاهدة بالاس فى كل بيت، بغض النظر عن الوضع

الاجتماعى لصاحب البيت أو مكانته. وقد اشتهرت أبشيرون بإنتاج أنواع تشى بالاس الرائعة ذات النسيج الرفيع. وكانت تستخدم فى صورة السسائر والمفارش والأغطية، كما كانت تزين الحوائط. ولم تكن توضع على الأرض لعدم متانتها. وكان تشى بالاس مكونا مهما من بانة العروس.

وقد تركزت المراكز الشهيرة في إنتاج أنواع بالاس في: أبسشيرون (خوداسان، جوبا، كالا، سورخان، فينديجان، قيزى، وغيرها)؛ وجوبا (هيل، تشيتشي، خودات، ليدجادي، ألبان، جوناجيند، بير ابيديل)؛ وشيروان (شاماخي مارازا، نابور، باشالي، أودولو، وغيرها)؛ وقاراخ غنجه (بورشالي، صلاحلي، قارايازي، شيخلي، وغيرها)؛ وقاراباغ (باردا، أججابيدي، جبرائيل، قوباتلي)؛ ومناطق لاتشين، وليانكيارا، ويارديمل، والقرى الواقعة حول الشواطئ الشرقية والشمالية لبحيرة جيتش، وجنوب أنربيجان.

وقد تم العثور في مقابر مينجياتش في القرنين الأول – الثاني، على أقدم نماذج بالاس التي جرى غزلها في كل مناطق أذربيجان (جوبا، شيروان، موجان، باكو، قاراباغ، غنجه، قاراخ، جيتشا، بورتشالي وجنوب أذربيجان) وتشير المصادر العربية إلى أنواع بالاس الشهيرة، والتي تم غزلها في موجان بالقرن العاشر.

#### جيدجي

هو السجاد غير الوبرى الذى يُغزل من الصوف والقطن، كما يتم غزله بصورة خاصة من خام الحرير. ويتميز جيدجى فى أن سطحه لا يتشكل من الخيوط الدقيقة، بـل مـن الخيوط الملونة لقاعدته، والتى تكسبه خطوطا رأسية متعددة الألوان بمساحات عرضية مختلفة.

وتتشكل قاعدة هذا النوع من السجاد بألوان مختلفة (الأبيض، والأحمر، والأصغر، والبنى)، وتتخللها خيوط اللُحمة ذات اللون الواحد. وتُضم خيوط اللُحمة على نحو لصيق حتى تغطى اللُحمة ما بين القاعدة، وبهذه الطريقة تصبح القاعدة هى القسم السطحى للسجادة. وكثيرا ما تكون خيوط القاعدة هى الأكثر سمكا مقارنة بخيوط اللُحمة، وكثيرا ما يصبح القسم السطحى لسجاد جيدجى بارزا.

ويتم غزل جيدجى بصورة رئيسية فى المغزل الأفقى. ولا يتجاوز عرض جيدجى ٢٥-٣٠ سم، ويصل طوله إلى أكثر من خمسة عشر مترا. واعتمادا على حجم المنتج (أغطية الأرضيات والحوائط، الستائر، الثياب، وغيرها) يتم تقطيعه إلى أجزاء منفصلة، ثم حياكتها معا.

من حيث الزينة والديكور يوجد نوعان من جيدجى: الملساء الخالية من النقوش، وذوات الأشكال الهندسية ذات الخطوط، والتي تتنوع بتأثير اتها اللونية. وتتشأ النقوش في جيدجي من خلال الخيط الثالث بتقنية "كيتشيرتيمي".

تتميز خطوط جيدجى بألوانها المتناغمة، التى يتشكل نطاقها من الخطوط الحمراء والصفراء والزرقاء والبيضاء، والتى تقع بدورها فى أطر

مليئة بالخطوط الدائرية مثل الخطوط الخصراء، والزرقاء، والصفراء المحاطة بالخطوط الحمراء، أما الخطوط الحمراء فهى محاطة بالدوائر الصفراء. وفي مختلف مناطق أذربيجان التي تقوم بغزل السسجاد، ينتقى الحرفيون بطرق مختلفة ألوان خطوط جيدجي وتتويعاتها، ففى ناختشوان يتميز جيدجي بالنقوش العريضة، وفي قاراباغ وشيروان تتحول الخطوط إلى تشكيلات محلية الطابع.

ومن حيث التقنية والخصائص الفنية، فإن جيدجي ينقسم إلى نسوعين:
"ألا كينيك" و"إب جيدجي". وتسمى طبق للمادة الخام المصنوعة منها- "أميا"؛
وطبقا للتقنية - "لادى جيدجي"، و "شادا جيدجي"، و "إير جديدي"؛ وطبقا للاستخدام في المعيشة - "جيدجي بارتسنا"، و "داراي جيدجي"، و "خاياتي جيدجي"، و "قارا جيدجي"، و "قيلبلي جيدجي"، و "بالتارليج جيدجي". إلىخ، وطبقا للخصائص الفنية - "تشيك شكلي جيدجي"، و "تشوبان جيدجي"، و "سايبالاس" وغيرها.

ويسمى جيدجى المغزول فى المغزل الأفقى "إير جيدجى"، أما المغزول فى المغزل الرأسى فتسمى "قارا جيدجى".

وفى مجالات المعيشة يستخدم جيدجى القطنية والصوفية على نطاق واسع، حيث تزين به الأرضيات وحوائط المنازل.

وتتمثل السمة المميزة لجيدجي في انتشاره الواسع بـشتى مجالات الاستخدام اليومي في المعيشة، وكذلك في بعض الطقوس. كما إن جيدجي

مثله مثل السجاد، يُبسط على الأرض ويعلق فوق الحوائط، ويسزين بيسوت الأغنياء والفقراء على حد سواء. كما إنه يقوم بوظائف أخرى، حيث يصنعون منه الستائر وحشيات الجوانب السطحية وحقائب الخزين، وأغطية الأرائك والمقاعد والأرفف التى تستخدم لمستلزمات الحمام، والحقائب المستخدمة لحفظ مستلزمات طقوس الصلاة، والملابس الخارجية للرجال والنساء.

وفى أذربيجان تقع المراكز الرئيسية لإنتاج جيدجى فى قاراباغ، قازاخ، ناختشوان، شيكى، شيروان (زارداب)، جيتشا (أراضى أرمينيا الحالية)، كما يتم غزله أيضا فى جنوب أذربيجان. وفى شيروان يجرى إنتاجه بصورة رئيسية من الحرير، وفى قاراباغ من الصوف، وفى جيتشا من القطن.

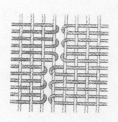
وترتبط تسمية جيدجى باسم عدد من القرى فى مناطق باردى و لاتشين فى قاراباغ، والتى يتم فيها إنتاج الأنواع البديعة من هذا السجاد غير الوبرى على وجه الخصوص.

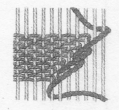
#### كليم

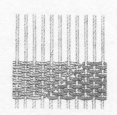
هو السجاد غير الوبرى الذي يُغزل من الصوف والقطن أو الكتان.

ويتكون كليم من مجموعتين مختلفتين من الخيوط- القاعدة واللحمـة. وبفضل تقنية "كيتشيرتمى" (الجدل البسيط) تنساب خيوط اللَّحمة بين خيـوط القاعدة. وبهذه الطريقة يتمتع كليم بتركيبة اللَّحمة السطحية. كما تُغزل نقوش

كليم بخيوط اللَّحمة من مختلف الألوان، وعندما تتغير حدود أحد النقوش تتغير معها اللُحمة، وعندك تلك الحدود تتشكل المسافات الديرناج"، بالإضافة إلى ذلك فإن كليم يغزل بدون المسافات بين الخيوط (الخُلوص).







ومن حيث أنواع النقوش، توجد أنواع كليم ذات اللون الواحد، والتي يتم إعدادها من الصوف البكر غير الملون ذى اللون البني أو الرمادي، ومنها كليم المخطط، والمنقوش على شكل مثلثات "ألماسية".

وتتمتع أنواع كليم باسماء مختلفة:

- \_ من حيث المادة الخام- "كيندير كليم"، "كاناف كليم".
- \_ من حيث التقنية "ديرناجسيز كليم"، "قيزميلي كليم".
- \_ من حيث الاستخدام "بودجاك كليم"، "دال كليم"، "تشادير أورتويو"، "جيار دياكليك جير ميزى كليم"، "قارا كليم"، "جابليج"، "نامازليج"، "بيردى"، "سيرينكيش"، "تاختى كليم"، "شادا كليم".
- \_ من حيث الخصائص الفنية "بالتشاخلي كليم"، "جيليو كليم"، "جيوليو كليم"، "جيوليو كليم"، "جيوليو بالاس"، "جيول فينجلي كليم"، "كيسمي كليم"، "خاشيلي كليم"،

"خيرداجولو كليم"، "خيرداناخشلى كليم"، "خونشالى كليم"، "زير بالاس"، "ناخشلى بالاس"، "سوماخ كليم"، "تيرمى كليم"، "زولاجلى كليم"، "تشاخماخلى كليم"، "سايا كليم"، "سيرجالى كليم".

\_ من حيث محل الغزل- "سينى كليم"، "شاماخى بالاسى"، "شاميت" وغيرها.

وقد برز نوع كليم المسمى "جاديرجا" بتقنية إعداده الفريدة. فهذا النوع يتم غزله طبقا لمبدأ الجدل المتوازن بنقوش خاصة فى صورة منحنيات ملونة عريضة ذات خطوط رأسية، تتشكل من خلال القاعدة الملونة ولون اللُحمة المطابق لها. وتتسم الخصائص التقنية لنوع كليم جاديرجا بدقتها الشديدة التى تقترب من النسيج. وتكاد لا ترى عمليا المسافات بين الخيوط (الخلوص) فى مثل هذا الكليم.

كان كليم منذ القدم؛ مثله مثل السجاد غير الوبرى الآخر من نوع بالاس؛ يمثل إحدى سمات حياة الشعب الآذرى، المعبرة عن مهارته الفنية. ويستخدم كليم باعتباره غطاء للأرض والحوائط والخيام، وسرجا للجمال والبغال، ويتم استخدامه بدلا من الأبواب الفاصلة في البيوت، والستائر والمفارش وغيرها. ومن الخصائص المميزة لكليم إمكانية استخدامه على الوجهين (وأحيانا يتم غزله من وجه واحد). وهناك بعض أدوات الاستخدام اليومي يجرى غزلها بنقنية كليم.

وفى المناطق الغربية من أنربيجان (غنجه، قازاخ، جيتشا وغيرها)، فإن كلمة "كليم" تعنى "السجاد غير الوبرى". ويفترض أن أصل كلمة كليم

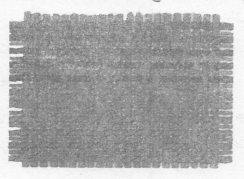
تعود بصورة تحريفية إلى كلمة "كريم" الشائعة بين السكان الناطقين بالتيوركية. كما نصادف كلمة كليم ممزوجة بكلمة بالاس، وتسمى "كارفود"، وأي مركز شيروان الإنتاجي يميزون كليم المسمى "قيازميالي كليم"، بدوائر النقوش التي يتم القيام بها من خلال التقنية المعقدة للبرم، وقد أثرت هذه التقنية المعقدة في التضفير البناء الزخرفي لكليم.

وتقع المراكز الرئيسية لغزله في: باكو، قازاخ، قاراباغ، شيروان وتبريز.

860

هو السجاد غير الوبرى الذي يغزل من الصوف والقطن والخيوط الحريرية.

ويتمتع بناء لادى بثلاثة نظم مختلفة: خيوط القاعدة، واللُحمة، والإضافية منها "خيط النقش". ويغزل سجاد لادى بتقنية التضفير "كيتشيرتمى" (التضفير البسيط)، والذى يمر في إطاره خيط النقش عرضيا بين الخيوط الأمامية للقاعدة، مما يؤدى إلى تغطية سطح السجاد بالقطب (الغُرز) العرضية. ويسمى مثل هذا النوع من الغزل بتقنية لادى.



ويتمتع لادى؛ مثله مثل السجاد غير الوبرى الآخر؛ في أذربيجان باسماء مختلفة: في قازاخ وقاراباغ- "زيلي"، وفي جيتشا- "ديرمي"، ولينكوران- "كيتشيرتمي- بالاس".

وفى قازاخ وبورتشالى (قرية قارايازى)، وجيتشى يسمون لادى أيضا "ديرمى كليم". ويغزل لادى بأحجام صغيرة تصلح حوامل واقية لصعغار الأطفال، ومهاد تعلق بخطاطيف، وعادة ما تشبك بدبوس للوقاية من الحسد.

وتتمتع "لادى جيدجى بتشكيل ونقوش رأسية. كما أن الغرز في السجاد تسير في اتجاه أفقى فقط، ولهذا فهي تسمى "لادى جيدجي".

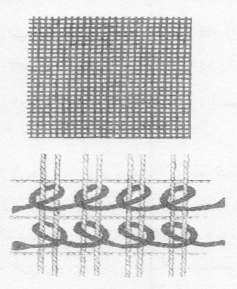
وفى مجالات المعيشة يستخدم لادى باعتباره أغطية للمفروشات وللحوانط.

وتغزل أنواع السجاد غير الوبرى من لادى فى كــل مــن: قــازاخ، قاراباغ، تويزى، يارديملى، لينكوران، جيتشى، بورتشالى وجنوب أذربيجان. وخلافا للعديد من السجاد غير الوبرى، فإن لادى ذا النقوش والتقنية المماثلة فى الغزل يتم إنتاجه فى تركيا أيضا. ويرتبط أصل مصطلح لادى باسم قبائل لادى، والتى عاشت منذ القدم فى مناطق قازاخ وقاراباغ.

#### شادا

هو السجاد غير الوبرى الذى يغزل من الصوف والقطن أو الحريسر. وتتشكل بنية هذا السجاد من خيطين رئيسيين: القاعدة واللُحمة اللتان تشكلان تضفيرا متوازنا. وإجمالا، يوجد ثلاثة أنواع من شادا: شادا ذو اللون الواحد،

داماما شادا ذو المربعات، وذى شادا وديفلى شادا اللذان يتمتعان بنقوش ذات موضوع محدد. وفى هذين النوعين من شادا تتكون الخلفية من تنضفيرات متوازية، وتشارك خيوط النقش المتشكلة فقط فى خلق الزخرف. فيجرى برم خيط النقش المتشكل حول زوجين من خيوط القاعدة، ثم يمضى مرة أخرى حول الزوجين الأخيرين (٢/٤)، مشكلين بذلك قطبة منحرفة. وتحمل هذه النقنية اسم "جايج".



وفى العادة ينقسم السجاد إلى قطعتين من النسيج تحاكان معا. كما يوجد شادا المكون من قطعة واحدة.

وينقسم شادا إلى الأنواع التالية:

\_ من حيث تقنية الإعداد - شال، وشادا جيدجيم.

\_ من حيث الاستخدام - تـشيلا شاداسي، بـي تـشاديرى، جـودو بارتشايي، شادا كلين.

\_ من حیث النقش - دیفیلی شادا، داما داما شادا، کیسمیلی شادا، قار اقوین شاداسی، شامبادجی، جوشلو زیلی، زیلی شادا و غیر ها.

ويستخدم شادا باعتباره أغطية وزينة (تشيلا شاداسى). ويستخدم شادا السميك باعتباره نوعا من الحصير أو غطاء حائطيا، أما شادا الرقياق فيستخدم لإعداد الملابس الرجالية والنسائية الخارجية، أو يستخدم مفرشا، وشادا الذي يتمتع باللون الأحمر يستخدم على نطاق واسع أثناء الاحتفالات والأعراس. أما شادا ذو المربعات السوداء البيضاء، فقد كان سمة تقليدية للقادة الصوفيين الدينيين.

وفى باكو يطلق على شادا اسم جايج بالاس، وفى قار اباغ- زيلى، وفى ناختشو ان- جيدجى، وفى جنوب أذربيجان بوجاج قير اجى، وأجار قير اجى، وفى موجان يطلق على بالاس القطنى أيضا اسم شادا.

ونقع المراكز الرئيسية لإنتاج شادا في كل من: قاراباغ (أوبالي، جبرائيل، أجدام، بارده)، قازاخ، ناختشوان، جنوب أذربيجان (أردوبيل، مشكين، موجان) وجويتشا.

ومن المفترض أن كلمة "شادا" تعود إلى قبيلة الرحل شادالى، التى عاشت فى أذربيجان و لا تزال حتى يومنا هذا فى أذربيجان توجد تلك القرى التى يرتبط اسمها باسم "شادا": شادا فى منطقة شاه بوز، وشاديلى فى منطقة جيرنابوى.

## فيرني

هو السجاد غير الوبرى الذى يغزل من الصوف، وأحيانا من الحرير أو القطن.

ويتكون فيرنى من ثلاثة خيوط رئيسية: القاعدة، واللَحمة، والخيـوط المكونة للنقوش. ويبرم خيط النقوش حول خيوط القاعدة (٢/٤) بنقنية جايج. وتسير على سطح واحد الغرز المنحرفة المتشكلة، لتغطى كل سطح السجادة بكثافة. وفي المحصلة النهائية يشكل خيط النقش السطح الخارجي للسجادة.

وعادة ما تنقسم السجادة إلى قطعتين من النسيج يحاكان معا. ويتكون نقش فيرنى بصورة رئيسية من تصويرات نمطية للتنانين على شكل حرف ك أو Z، وتمضى فى تتابع من حيث اللون فى نظام يماثل رقعة الشطرنج. وقد كان التنين رمزا لوجود القوى الحارسة. وكان فيرنى فى جنوب أذربيجان يُزين برسومات الطيور والأشجار بصورة رئيسية.

ويستخدم سجاد فيرنى باعتباره ستانر وأغطية ولتزيين الأسقف. وفي الميمبران "قاراباغ" يسمى خاميان، وفي لينكوران يسمى قايج كليم.

وتقع المراكز الرئيسية لإنتاج فيرنى فى: قاراباغ (بردا، شوشا، أججابيدى، جبرائيل، ليمبران)، وقازاخ، وناختشوان وجنوب أذربيجان.

### زيلى

هو سجاد غير وبرى يغزل من الخيوط الصوفية والقطنية والحريرية. ويتمتع زيلى بتركيبات مختلفة. ويستخدم في غزله الأسس التقنيــة المميــزة لسجاد شادا وفيرني.

ويغزل زيلى عبر وسيلتين: أولا، مثله مثل شادا، حيث يغزل السطح بالتضفير المتوازن، أما الخيط المكون للنقش المزين له فيصنع بتقنية "جايج"، وثانيا، يغزل فيرنى بتقنية "جايج" من اليسار إلى اليمين في تتابع (٢/٤)، وفي المحصلة النهائية تغطى الغرز المنحرفة المتكونة سطح زيلى تماما.

ومن حيث التقنية فإن زيلى يعرف باسم: "قاريميش فيرش"؛ ومن حيث الاستخدام: "نامازليج" (سجاد الصلاة)؛ ومن حيث النقش: "دامارلى"، و"زيلى جوشلو"، و"زيلى شادا"، و"جاجى ناجى زيليسى"؛ ومن حيث النوعية: "يسوخ سول بالاسى" (أى بالاس الفقراء) وغيرها.

ونتمثل النقوش في رسومات نمطية للطيور والوحوش المفترسة، والنصويرات المجردة، والرسومات الهندسية والنبائية. وبالإضافة إلى النقوش الرئيسية، فإن زيلي يعد تصوير للطيور. وفي جيئشا فإن نقش "زيلي شادا" يشكل تصويرا للطيور ككل. وفي أبشيرون (خيزي) تسمى زيلي "زيلي جوشلو" و "جيوليو بالاس"، وفي جوبا كان السجاد الوبري يسمى "زيلي" ويزين برسومات الطيور.

ويستخدم زيلى باعتباره نوعا من أبسطة الطقوس الدينية للصلاة، وستائر وأغطية للحوائط والأرضيات. وفي جنوب أذربيجان يغزل زيلى للجوامع. وباعتبارها قاعدة فمثل هذا النوع من السجاد غير الوبرى يوجد منه الأبيض أو ذو اللونين الأحمر والأبيض، وتتخلل نقوشه الخطوط الكوفية المميزة لأبسطة الصلاة.

يعود أصل السجاد إلى عصور موغلة في القديم، وتوجد معلومات حول سجاد زيلي غير الوبرى في مخطوطات القرن العاشر "حدود العالم"

لأحد المؤلفين غير المعروفين. وفي المخطوطة يُذِكر زيلى الذي كان يُغــزل في كل مكان وفي المدن مثل: تبريز، أردوبيل، خلخال، قــاراداج، قــازاخ، بردا، باكو، ناختشوان، خوى، بينزان.

وقد عُرف زيلى بالاسماء التالية: في باكو - "جايج بالاس"؛ وفي قار اباغ - "جايج"، "لادى"؛ وفي توفوز - "جايج"، "لادى"؛ وفي توفوز - "ديرمي"؛ وفي جنوب أذربيجان - "لادى"، و"فيرني"، و"زيلي" وغيرها. وفي جيتشي يسمى زيلي طبقا لحجمها "بويوك خالي"، "جيابيا" و"خالي". ويستخدم مصطلح "زيلي" للتعبير عن أي نوع من الأغطية.

والمراكز الرئيسية الإنتاج زيلى تقع في: قار اباغ، قاز اخ، باكو، ناختشوان، جيتشا وجنوب أذربيجان.

## سوماخ

هو السجاد غير الوبرى الذى يغزل من الصوف وأحيانا من الخيوط الحريرية. وتتكون بنية سوماخ من ثلاثة أنواع مختلفة: خيوط القاعدة، اللُحمة والخيط الثالث المكون للنقش. وينشأ نقش سوماخ بصورة متتابعة (٢/٤) بتقنية جايج. وتتمثل الصفة المميزة لسوماخ في تشكيلتها المتفردة. فيتم غزل الغرز المنحنية لصفين مختلطين على السجادة في اتجاهات مختلفة، لتخلق نقشا يشبه "شجرة عيد الميلاد" أو "سنبلة القمح" مغطية بصورة تامة سطح سوماخ.

ويتمتع سوماخ بأشكال مختلفة. وتُعرف الأنواع الكبيرة من هذا السجاد باسم "جيليو بالاس"، أما الصغيرة - "سوماختشا"، وتستخدم الأخيرة باعتبارها سجادة للصلاة. ويتراوح حجم سوماخ بين مترين مربعين ويصل حتى ٢٠- ٢٥ مترا.

من حيث التقنية يسمى سوماخ "جارميش فيرش"، ومن حيث المقاس"سوماختشا"، "سوماخ بالاس"، و "جليو بالاس" وغيرها. وتتكون الأرضية
المركزية لسوماخ من اللون الأحمر الداكن بصورة رئيسية، ولذلك فإن بعض
أنواع كليم ذات اللون المماثل تسمى "سوماخ- كليم".

وفى المعيشة يستخدم سوماخ غطاء للأرضيات أو يعلق على الحوائط، والأحجام الصغيرة منه تستخدم سجادة للصلاة.

والمركز الرئيسى الأول لإنتاج سوماخ كان يقع فى شيروان (شاماخى)، وكذلك كان يغزل فى جنوب أنربيجان (أخار ميرند، وأورميا)، وقاراباغ (جبرائيل ولاتشين) وناختشوان. وبعد ذلك انتقل مركز إنتاجه إلى جوبا وغيرها من مناطق أذربيجان.

ويربط الباحثون بين كلمة "سوماخ" مع اسم مدينة شاماخى، وفى بعض المصادر مع كلمة "كيماك"، وذلك ارتباطا باسم القبائل رعاة الماشية. ويرجع المؤرخ العربى الأسطرخى فى القرون الوسطى اسم الكيماك إلى القبائل الناطقة باللغة التيوركية. وفى الدراسات الأجنبية يعود اسم سوماخ إلى طريقة تقنية جايج، أى إنهم يستخدمون مصطلح "تقنية سوماخ". غير أن الحرفيين المحليين فى غزل السجاد، لا يزالون يستخدمون كلمة "جايج" حتى يومنا هذا للتعبير فقط عن تقنية الغزل.

# # @

## السجاد الوبرى

كان الغزل الرفيع للسجاد الوبرى الأذربيجانى ككل، مرهونا بمثل هذه العوامل التقنية: وسيلة الحياكة - العقدة الوبرية لتيوركباف، وكثافة العقد المتساوية من حيث ارتفاع وعرض السجادة، ووضع لُحمتين بعد كل صف من العقد.

وتغزل عقد تيوركباف حول الخلف والأمام، أى بخيطين للقاعدة. وفي هذه الطريقة يمكن استخلاص نوعين من العقد: المتماثلة ("أرادانسلمي")، والتي تتسم بوضع النهايتين للخيوط الوبرية بين خيطين للقاعدة وربطها مسع التالى في عقدة واحدة، وغير المتماثلة ("ياندانسلمي")، التي تضم عند لضمها إحدى نهايتي الخيوط الوبرية بين خيوط القاعدة مع ربطها بالخيط التالى في عقدة واحدة. وقد حازت وسيلة "ياندانسلمي" على انتشار واسع في إيران.

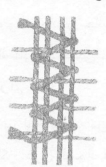
وفى علم المصطلحات المعاصر جرى تثبيت اسم "تيوركباف" على العقد المتماثلة، واسم "فارسباف" على غير المتماثلة، وذلك على السرغم مسن أنهما يمثلان أنواعا لعقدة "تيوركباف". كما حدث التباس كبير بسبب تبديل مصطلحاتهم "جيوردس" و"سينى"، وهى تسميات للمراكز الإنتاجية التسى لا تتمتع بأى صلة مع نشأة تلك التقنية فى غزل العقد.





وتتقسم الحواف الجانبية لنوع "شيرازى" في مختلف مناطق غرل السجاد بصورة متنوعة.





فى مجموعة السجاد الوبرى يمكن استخلاص الأنواع المختلفة من السجاد الذى يستخدم أغطية وكسوة للحوائط مثل: "خالى"، "خالتشا"، "جابا"، "داست خالى – جابا"، "بوشتو"، "نامازليج"، ومختلف أنواع السجاد ذو الوظيفة النفعية، والتي يمكن الإشارة من بينها إلى "باردا"، الذى يستخدم باعتباره ستائر، و"تاخت أوستو" الذى يستخدم أغطية للأرائك.

خالى - هى سجادة كبيرة يصل طولها إلى أكثر من ثلاثة أمتار وبعرض مترين.

خالتشا – سجاد وبرى ذو أحجام متوسطة، وعادة ما يصل طول مثل هذا السجاد إلى 7-0.7 مترا وعرضه إلى 1.0 مترا.

جابا - سجاد وبرى ضيق العرض من أحجام كبيرة، يصل طوله عادة اللي ٢,٥ - ٣,٥ وعرضه من ١,٥ - ٢,٥ مترا.

داست خالى جابا. هو مجموعة مميزة من السجاد المخصص لتغطية الأرضيات ذات المساحات الكبيرة. وتتكون المجموعة من ثلاث أو أربع أو خمس سجاجيد: السجادة المركزية "خالى"، وسحادتان جانبيتان للممرات "كينارى" أو "يان"، والرئيسية "باشليج" والسفلية "أياجالتى". ويصل طول "داست خالى - جابا" من ٥،٥ إلى ٦،٧ مترا.

بوشتو - سجاد وبرى صغير الحجم يتراوح مقاسه من ٣٢x٦٠ سم إلى ٦٤x١٠٣ سم، ويتم إنتاجه في جميع مراكز غزل السجاد في أذربيجان. ويعلق هذا النوع فوق الحوائط (عند مستوى ظهر الشخص الجالس)، وذلك للحماية من البرد والرطوبة.

نامازليج - هو سجاد صغير المقاس يترواح حجمه من ١٣٠Χ٠٠ سـم اللي ٥٠Χ١٠٠ سم. ويستخدم للصلاة وأداء الطقوس الدينية. وقد تـم وضع تشكيلات ذلك السجاد لأول مرة في القرن السادس عشر في تبريز، ثم انتشر في كل أرجاء العالم الإسلامي. وعادة ما يخصص نامازليج للـصلاة لفـرد واحد، ولكن كان هناك أيضا نامازليج الذي يعد لصلاة فردين أو أكثر مـن الناس في نفس الوقت. وكان يسمى "ساف"، و"ساجاد".

## منتجات السجاد

إن منتجات السجاد غير الوبرية والوبرية التقليدية، تستخدم على نطاق واسع في النواحي المعيشية في كل أراضي أذربيجان، وتتمثل بعصض هذه المنتجات في النماذج التالية: - مفرشي (أكياس لتخزين أغطية الفراش)، الخرج، خيبيا (جوالان صغيران مربوطان معا)، قاشليجي (حقيبة للمفروشات من مختلف الأحجام)، تشولي (السجاد ذو الخيوط المتدلية من طرفيه الذي يوضع فوق ظهر الجياد)، ياخيار أوزيو (السجاد الذي يوضع فوق المقاعد)، خارالي (المستخدم لحفظ الحبوب والملح)، أوركياني (قطع السجاد التي تغطي الخيام)، حقائب قاشيج جابي (المستخدمة لحفظ الأواني)، لياميجاباجي (ستائر منقوشة من السجاد تفصل قسم الأعمال المنزلية في الخيمة)، وجورابي (الجوارب المغزولة). وانطلقا من الأسس التقليدية لغزل السجاد، استطاع الحرفيون خلق التشكيلات الذائية التي تجسد شكل تلك المصنوعات وتبلور أفكارها.

# الفصل الثالث

السجاد الأذربيجاني "الأصل والرمز"



# السجاد الأذربيجاني

## "الأصل والرمر"

نشأ السجاد الأذربيجانى وازدهر باعتباره شكلا من أشكال التعبيسر الذاتى عن الثقافة المحلية الأصيلة. فقد خلق وسيلة ذاتية خاصة لعكس العالم المحيط به، قائمة على روعة استيعابه لما حوله، وصنع لنفسه لغة تعبيريسة خاصة خاضعة للمفهوم البنائى والاستخدام العملى. وقادت هذه المنظومة الأسس التعبيرية وبناء الأشكال والألوان، التى حددت كلها إنتاج الفن التعبيري وانتمائه إلى الثقافة الأذربيجانية.

ومن جانب آخر، فإن منطقة القوقان بعواملها الطبيعية المناخية الرائعة، اجتذبت دائما العديد من القبائل والشعوب التي سكنت واستوطنت تلك المناطق بأعداد كبيرة. وانصهروا جميعا مع مرور الوقت مع السسكان الأصليين، حاملين عناصرهم الوافدة إلى فنونه وتقافته ككل، بما فيها غيزل السجاد. وهناك العديد من هذه العناصر التي أعيد صياغتها طبقا للتقاليد الفنية المحلية، لتثرى وتطور الخصائص الفنية للسجاد الأذربيجاني. ليذلك، ففسي أذربيجان يمكننا مشاهدة العناصر الناشئة نتيجة للتفاعل مع التقاليد الثقافية لأسيا الوسطى والأمامية، وكذلك إيران، والصين، والهند، وغيرها من البلدان. وكان هذا نتيجة للتأثير المتبادل الطبيعي بين ثقافات مختلف الشعوب المتمتعة بالصلات التاريخية والثقافية الممتدة والطويلة، فأثرت بعضها بعضا.

وفى ظل هذا الأمر فإن القيمة الجمالية للسجاد الأذربيجاني، تمثلت دائما فى احتفاظه بتقاليد الغزل القديمة.

وقد شكلت طبقة قوية للثقافة الأذربيجانية تلك التصورات حول الحياة والطبيعة وكل نظم الظواهر التى اكتسبت أهمية حيوية للناس. وصار الإبداع الفنى للآذريين لا يدرك ويعبر عن ظواهر منفردة وينقلها فحسب، بل يبلور السمات العامة لتلك الظواهر والوسائل، فخلق وخلد الرسومات التى ضم بداخلها إدراكه الداخلى، معبرا عن القانون العام. وتجسد كل هذا فى وضع إيقاع للعالم المتقبل باعتباره جانبا من جوانب الإدراك الأولى للآذريين لقوانين الكون، والوصول بها إلى أهمية القوانين التى عبر عنها الإدراك الأندية.

تتميز طرق البناء التشكيلي للسجاد الأذربيجاني بالأسس المتنوعة، التي خلقت الشفرة الوراثية وحددت طريق الحياة النوعية مانحة الفرصة للتنوع الذاتي، وذلك بفضل التماثل الصارم، والوضع المعتدل للأجزاء والكل، وتناسب النقوش الهندسية.

وقد تم وضع كل البناء اللونى لنقوش السجاد على أساس تنوع الألوان، والآلوان النقية والزاهية، والتضفير اللونى المنسجم، وفسى وضع علول ألوان الأقسام المنفصلة في تشكيل السجاد، نلاحظ الاستخدام السواعى للصفات النشطة للألوان، وذلك في سبيل حل عدد من المهام التكوينية، وعلى سبيل المثال الوصول إلى وحدة وتكامل كل العناصر، وتنظيم الأشكال

التخطيطية المبرقشة، و"إحياء" العناصر الرتيبة للتشكيل.. إلخ. ولنفس هذا الهدف فليس من النادر أن نجد اللون العام للحاشية يتباين مع اللون العام للأرضية المتوسطة. كما أن عدم التماثل في تلوين عناصر الرسم، وأحيانا التحرر المطلق من تلوينها، يكسب حيوية ظاهرة لكل التشكيل. ويصبح سكون تشكيل الحواشي؛ من حيث الرسم؛ حيويا بفضل التلوين.

وفى ظل تتوعها الخارجى، فإن زخارف السجاد الأذربيجانى تتقسم بدقة إلى بعض المجموعات الكبيرة. وهى الأشكال التجريدية الهندسية، والنباتية، والتصاوير الحيوانية أو الأسطورية. وفى ظل هذا الأمر فإن السائد هنا بلا شك هو المجموعتان الأوليان.

ومن المنظور التاريخي يمكن تحديد أربع مجموعات من الزخارف للسجاد الأذربيجاني.

المجموعة الأولى: تتشكل من المواضيع القديمة التى نــشأت بفــضل ظروف آسيا الأمامية والسكان المحليين فيما وراء القوقاز. وكثيرا ما تتمتـع هذه الزخارف بالعديد من صور التماثل فى المصنوعات الفخارية والمعدنية للعصر البرونزى (الألف الثالثة- الثانية قبل الميلاد).

أما المجموعة الثانية فتشكلها الزخارف التي دخلت إلى فين السسجاد الأذربيجاني، ارتباطا بانتشار الإسلام (القرن ٩- ١٠).

والمجموعة الثالثة تشكلها كذلك زخارف القرون الوسطى الوافدة من مناطق أسيا الوسطى والشرق الأقصى، والتى تم لاحقا العمل عليها من قبل

المرفيين طبقا للتقاليد المحلية والنظرة إلى العالم الضارجي (القرن ١١- ١٣).

وأخيرا، فإن زخارف المجموعة الرابعة ترتبط نسبيا بالفترة المتأخرة (القرن ١٨- ٢٠)، وذلك عندما أصبح الفن التعبيري لبلدان الشرق يؤثر على الفني الأوروبي.

# موضوعات النقسوش القديمة

إن أكثر ما يميز السجاد الأذربيجاني هو الزخارف الهندسية. وتستخدم مثل هذه الزخارف بصورة واسعة في المصنوعات الفخارية والبرونزية المحلية والقديمة في عصر البرونز، والأواني الفخارية في مقابر التلال الواقعة في كيليجاد، وخانلار، ووادي نهر غنجاتشاي، وفي مقابر داشكيسان، وكيدابيك، وقار اباغ الجبلية والسهلية وغيرها ، ومن المثير أن مثل تلك الموضوعات الهندسية التجريدية يمكن تتبعها في أراضي أذربيجان، وذلك في عصر البرونز بعد. وقد جرى الاحتفاظ بنفس التناول النمطي في السجاد غير الوبرى بصورة رئيسية حتى يومنا هذا، غير أننا نلاحظ التشابه ليس فقط بين العناصر المنفصلة والرسومات والمواضيع وغيرها، بل أيضا فـــى موضو عات وتشكيلات بأكملها. وهكذا، فعند مقارنة زخار ف السجاد والفخار في العصر البرونزي، بمكننا ملاحظة ظواهر عامة مثل البناء الهيكلي لخلفية الزخارف، والتناسب الإيقاعي الرتيب للأشكال الزخر فيلة، وطرق تقلسيم التشكيلات إلى مناطق عرضية ورأسية، واتجاه عناصر الموضوعات نحو هذا الجانب أو ذاك.. إلخ. ومن المثير أيضا أن النسخ الزخرفي التقليدي الوافد من القدم، قد جرى الاحتفاظ به على أفضل نحو في حواشي السبجاد. ولكن هذه الرسومات يمكننا مشاهدتها كذلك في أقسام منفصلة تغطى المساحة الوسطى للسجاد.

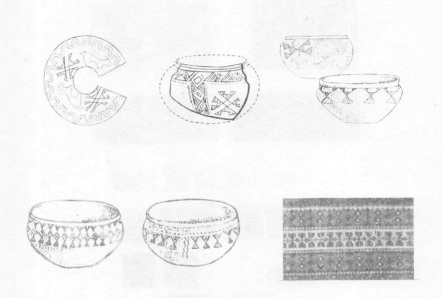
ولا يتمتع فن الأراضى المتاخمة بمثل مرونة هذه النقوش الهندسية القديمة على الفخار، لكنه وجد مثيلا له فى نقوش السجاد. وفى ظل هذا الأمر، فقد عنى الباحثون بالخصائص المميزة للفخار فلى شرق القوقاز أذربيجان) فى عصر البرونز، والتى تتمثل فى تضافر الأشكال الهندسية وتصاوير الحيوانات والطيور والناس فى تشكيل واحد.

ويتمتع السجاد الأذربيجاني بالزخارف الهندسية القديمة التالية:

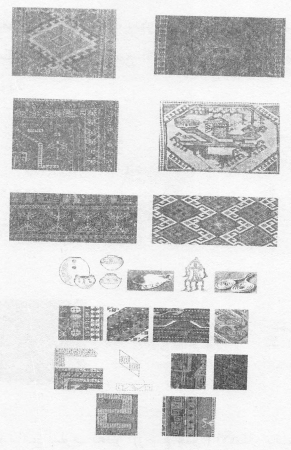
- \_ المثلثات، والمعينات، والمربعات مـع المعينـات، والمربعـات أو المثلثات على الأطراف.
  - \_ المثلثات أو المعينات، والخطاطيف البارزة.
  - \_ الحازونيات المزدوجة في أشكال رمزية مثل حرف S.
    - \_ رسم التضفير.
    - \_ الرسومات الحلزونية ذات الزوايا عند الأطراف.
      - \_ المنعرجات.
- \_ مثلثات مع شكل حرف П أو حرف ۷ بالفراغ الرمزى في الداخل.
  - \_ الزخرف الشبكي.
  - \_ الصليب المعقوف.
  - \_ العناصر ذات الشكل الصليبي.

وترتبط كل هذه العناصر بالعبادات الزراعية القديمة، وعبادة عناصر الطبيعة (الماء، النار، التراب، الهواء). وقد وضعوا صورا باعتبارها رموزا على الأدوات القديمة كى تحمل السعادة وتوفر الحماية من قوى الشر.

ومثالا للمثلثات مع المربعات يمكن الحديث حول حواشي السجاد الشيرواني "قابستان" في القرن التاسع عشر، وكذلك حواشي سجاد "سرت-تشيتشي" في جوبا.



ويمكننا مشاهدة أسلوب تأطير (وضع إطار) الأشكال بالـشراشر فـى زيلى، وعلى السجاد الوبرى فى القرن التاسع عشر "خانليج" قاراباغ، وفـى سجاد جوبا "جيك"، وفى سجاد "فاهرالى" فى غنجه أوائل القـرن العـشرين. ويستخدم هذا الزخرف على نحو واسع فى سجاد شيروان بالقرن الثالث عشر "فى متحف إسطنبول"، وفى سجاد قازاخ بالقـرن الخـامس عـشر، وفـى مختلف وسائل المعيشة من أسـرج الجمـال، والمفارش، إلـى الحقائـب السجادية لحفظ الملح.



ويمكننا مشاهدة الأشكال الحلزونية البسيطة والمعقدة في سجاد شيروان "بيدجو"، وفي عدد من أنواع المفارش والحقائب، وفي سجاد القرن الخامس عشر المغزول في قازاخ "صراع التنين مع طائر العنقاء"، وفي شادا بالقرن السابع عشر من قاراباغ الواقعة ضمن مجموعة متحف الدولة في جورجيا، وفي سجاد باكو الوبري "هيلا- بوتا"، حيث تملأ هذه الزخارف صفين من الحواشي. وكثيرا ما نشاهد هذا الزخرف في سجاد فيرني القاراباغي، وفي سجاد "جيتشالي" القازاخي.



ونرى النقش في صورة التضفير على السجاد يملأ أحيانا واحدة من قطع الحواشي. ومثل هذا النقش يمكن مشاهدته في السجاد الوبرى لجوبا.

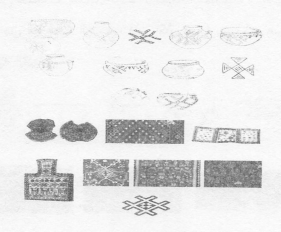
ونجد الرسومات الحلزونية ذات الزوايا عند الأطراف، في سجاد زيلي الشيرواني، وفي المفارش، وتشير الأبحاث إلى أن هذا الزخرف قد ظل قائما أكثر من غيره في منتجات السجاد ذات الوظيفة المعيشية، وتحديدا بالنسبة لتلك المستويات من منتجات السجاد، فإن أكثر ما يميزه هو الاحتفاظ بالعناصر التقليدية القديمة.



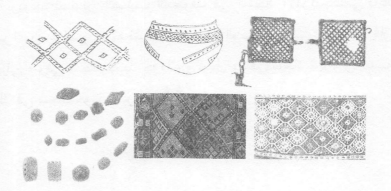
وتعد تصاوير المنعرجات مواضيع النقوش الأكثر تنوعا وانتشارا على نحو واسع بالنسبة للمنتجات الفخارية القديمة. غير أن تصاوير المنعرجات

على السجاد ليست متعددة مثلما هو الحال في الفخار. كما إن المنعرجات البسيطة كثيرا ما تشكل القاعدة التكوينية لحواشي السجاد، حيث يتعقد رسم الحواشي بالزخارف النباتية الإضافية أكثر من غيرها. كما يظهر التحديد الهندسي الدقيق للمنعرج واضحا في السجاد الوبري للقرن التاسع عشر، الذي يعود إلى مجموعة جوبا "قولو - تشيتشي"، وسجاد تبريز "أجاجلي"، وفي كليم شيروان.

وعند النظر إلى تصوير المعينات والمربعات ذات الزوايا، والمثلثات أو المربعات على القمم، نشاهدها بلا تغير تقريبا في أعداد كبيرة للغاية من السجاد ومنتجاته في أذربيجان. وهنا يمكن الإشارة إلى "زيلي" من قازاخ، وسجاد شيروان "بيدجو"، ومنتجات قاراباغ من المفارش وحقائب المفروشات والحقائب السجادية لحفظ الملح- "دوسجابي" وغيرها من أنواع السجاد ومنتجاته العديدة.

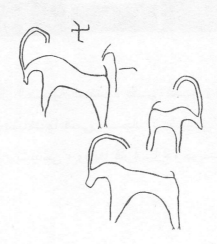


وكثيرا ما نشاهد في سجاد قازاخ وشيروان وقاراباغ، الزخرف الفريد في صورة مثلثات مع شكل  $\Pi$ ، أو شكل  $\nu$  الذي يقع كله في الداخل.

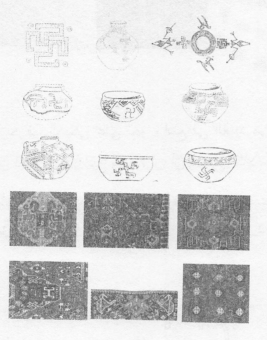


ويوجد الزخرف الشبكى على نحو واسع فى العديد من أنواع السجاد ومنتجاته. ويمكن لمفارش قاراباغ وشيروان أن تصبح مثالا عليه.

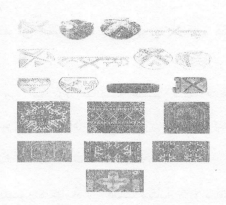
ويمكن مشاهدة تصوير الصليب المعقوف في أذربيجان من خلال النقوش الفنية على الجدران في جوبستان منذ الألف السادسة إلى الخامسة قبل الميلاد.



ويوجد تصوير الصليب المعقوف في السجاد الأذربيجاني باعتباره عنصرا من عناصر ملء تشكيل المساحة الوسطى في سجاد قاراباغ "ماليبيلي"، وفي سجاد شيروان "سوماخ"، وكذلك في سجاد جوبا الوبرى "بيليدجي".



كما إن الأشكال الصليبية المنتشرة على نحو واسع فى السجاد الأذربيجانى، يمكننا مشاهدتها فى سجاد "تشيليابى"، و"كيخنا جوبا"، و"جوناكيند"، و"قولو - تشيتشى"، وزيفا قاراباغ وجوبا"، وسجاد قازاخ "ديميريتشليار".



ومن الضرورى الإشارة إلى أنه عند مقارنة الزخارف الهندسية على الفخار القديم بزخارف السجاد الأذربيجانى، فإن التشابه المذهل يلاحظ فى نمط التصوير الذى لم يتغير تقريبا.

وكما هو معروف، فإن الإنتاج الحرفي المحافظ التقليدي في حد ذاته يمكنه البقاء للعديد من القرون، بلا تغير في قوانين أشكاله التقليدية وزخارفه وتقنية الإنتاج التي تشكلت في وقت محدد. وفي ظل هذه المحافظة، فان العناصر الزخرفية حتى ولو فقدت جوهرها الفكري الأولى، إلا أنها واصلت الانتقال من جيل لآخر على أيدي الحرفيين الشعبيين، ولو أن الزخارف التقليدية استطاعت التبدل بسرعة بسبب التأثيرات الأيديولوجية أو الخارجية في بؤر المراكز الإنتاجية الواقعة في العواصم، فإن غزل السجاد الشعبي منذ أقدم العصور ظل محتفظا بتلك التقاليد. وليس من قبيل المصادفة أن هذه النقوش يمكن مشاهدتها كثيرا، ليس في السجاد الوبري الكبير الذي يعكس التغيرات الاجتماعية والسياسية والأيديولوجية، بل في المجتمع الذي يتغير فيه كثيرا ذوق المشترين ومتطلبات السوق، متمثلا في منتجات السجاد المخصصة للاستخدام الشخصي في الحياة أو في الاقتصاد. وهنا يمكن أن تتجسد تماما التقاليد العميقة لتظهر فجأة في سجادة واحدة تحتوي على

تصويرات لعشرات النقوش المتنوعة، في صورة أشكال هندسية ونباتية وحيوانية.

ومن بين العديد من النقوش النباتية التى نـشاهدها فـى الـسجاد الأذربيجانى، فإن موضوع "الشجرة" يتمتع بجذور عميقة ويحظـى بانتـشار واسع فى الفنون التعبيرية لأذربيجان والشرق بأكمله.

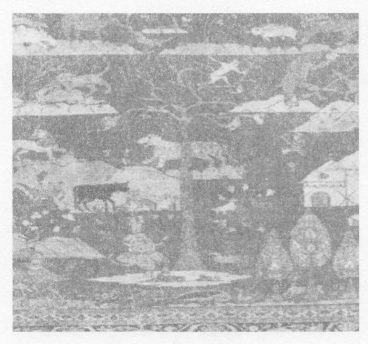
ومن المعروف بصورة عامة أن هناك مكانة كبيرة لنماذج "السشجرة" في تصورات شعوب الشرق منذ القدم. فقد أملته قوى خفيه ذات صهات سحرية يخضعون لها. وإجمالا، فإن نموذج "الشجرة" يجسد في حد ذاته المذهب الكونى للعالم. وبصورة مباشرة أو غير مباشرة، فإن نموذج "الشجرة" يعاد تشكيله لدى العديد من شعوب الشرق وأوروبا وأفريقيها منذ عصر البرونز وحتى وقتنا هذا. وبفضل اكتساب "الشجرة" الصفات السحرية، فقد تألهت لدى العديد من الشعوب مع مرور الوقت، لتدخل عمليا إلى كل الديانات العالمية وميثولوجيا الكثير من شعوب العالم. وفي المحصلة النهائية، فإن نموذج "الشجرة العالمية"- "شجرة الحياة"، و "شجرة الوعى". الخ، تجد انعكاسا لها في العديد من آثار الفنون التعبيرية والتطبيقية الزخرفية. وعبر الغف السنين كانت "الشجرة" رمزا للمستقبل المشرق والخلود والخصوبة والتكاثر، والرفاهية والسعادة.. إلخ، ولدى العديد من شعوب القوقاز، بما فيها الآذريين، يمكننا حتى اليوم مشاهدة عبادة الأشجار. وكثيرا ما يُعلن أن دغلا أو مجموعة أشجار، أو حتى أشجارا منفردة، هي مكان مقدس "للولائم".

وينبغى الإشارة إلى أنه موضوع الزخارف الهندسية القديمة، يتشابه مع موضوع الأشجار الذى كثيرا ما نشاهده في منتجات السجاد ذات الاستخدام المنزلى، والتى لا تصنع للبيع (في ظل الظروف المنزلية بلاشك)، طبقا للنماذج القديمة، وهي محتفظة بأشكال وأنماط التصوير التقليدية.



سجاد "نارلى". شيروان. أذربيجان. القرن ١٩. متحف الدولة للسجاد الأذربيجانى. باكو. قطعة رقم: ٧٣٣١

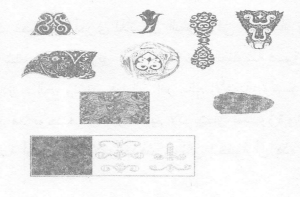
إن عملية انتقال موضوع "الشجرة" إلى فن السجاد، يمكن تتبعه بصورة جيدة في السجاد ذي مواضيع "فاج فاج". فإن تصوير شجرة "فاج فاج" الأسطورية، كثيرا ما نشاهده في سجاد تبريز وقاراباغ. وطبقا للأسطورة، فقد كانت ثمار هذه الشجرة تشبه رؤوس الناس والحيوانات التي نتطق، وتتفتّح أوراقها في الصباح، وتنضوى في المساء. غير أن فقدان قيمتها الفكرية، جعل تصوير شجرة "فاج فاج" يتحول إلى موضوع زخرفي، ليصبح مجرد عنصر من الزخارف، ذلك الأمر الذي يمكننا تتبعه في تشكيلات أنواع السجاد مثل: "لياتشياك - توروندج"، و "أفشان، وإيسليميبندلك، و أقاجلي"، وفي سجاد "ليامبيا" والتصاوير التي تشبه رؤوس الطيور المرسومة على أطراف "جوبا".



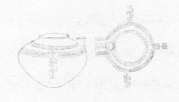
ويُعرض موضوع "الشجرة" في مجالات أخرى للفنون التطبيقية الزخرفية في أذربيجان، ومما يجذب الانتباه ملاحظة التتاول الموحد لهذا الموضوع في مواضيع السجاد.

والزخرف الآخر الذي يحظى بانتشار واسع في السجاد الأذربيجاني، ويتمتع بجذور تاريخية عميقة وتماثل كبير في الفن التعبيري المحلي، هو الزخرف المنقوش على شكل زهرة اللوتس. وكثيرا ما يتشابه مع رسم "الشجرة".

ومن المعروف أن اللوتس منذ القدم كانت تتمتع بأهمية رمزية. ففى كل الشرق كانت تعد رمزا لميلاد الحياة والخصوبة والازدهار، والعمر المديد والصحة. وفي منطقة آسيا الأمامية، وفي الألف الأولى قبل الميلاد انتشر بشكل واسع رسم الأنواط وأشكال العقد على شكل زهرة اللوتس وزخارفها. وكثيرا ما نشاهد أشكال اللوتس الهندسية في نقوش السجاد الأذربيجاني، وذلك من خلال تصاوير تسمى "بوينوز" (القرن). ونشاهد نماذج مماثلة لها في سجاد بازيريك الوبرى القديم.



وعند النظر إلى زخارف السجاد الأذربيجاني، لا يمكننا إغفال رؤية التصاوير الحيوانية والخرافية. وهناك اهتمام بالتقاليد الشعبية أو كما يسسمونه السجاد "الموروث"، حيث تتقل نماذج البشر والحيوانات عبر الأسلوب التقليدي الموغل في القدم. وهذه التصاوير مثلها مثل الزخارف الهندسية والنباتية تماما، تتمتع بالتماثل المباشر والموازي متعدد الصور في الأدوات القديمة. ويمكن ملاحظة هذه النمطية في التصويرات الفريدة للأشكال البشرية بأياديها المرفوعة. ويصور القسم العلوي والسفلي للأشكال على نحو متساو. فالإنسان هنا يجسد الشجرة بالمعنى الحرفي. وبعد مرور ألفي عام نشاهد هذه التصاوير في هيئة علامات سلالية، وذلك في منتجات عصر الثقافة الإسلامية، وتتكرر هذه الرسومات في منتجات السجاد ذات الاستخدام المنزلي في القرن التاسع عشر – أوائل القرن العشرين.

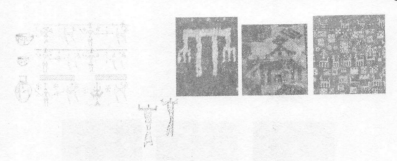






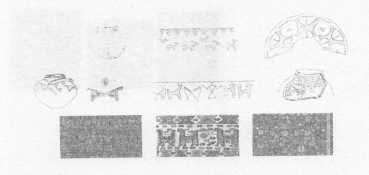
كما توجد خصائص أخرى للأشكال البشرية في السبجاد ومنتجاته، والتي تعود بلا شك إلى التصاوير القديمة للإنسان المنقوشة فوق الحجر، والفخار، والمعادن. الخ. ونشير هذا إلى أمر بالغ الأهمية، وهو اليد ذات الأصابع الثلاثة. فلا يوجد في الفخار القديم لأذربيجان صورة واحدة ليد إنسان ذات خمسة أصابع. إنه لأمر مدهش، ولكن الحقيقة أن هذه التصاوير

فى الفن الزخرفى الأذربيجانى لا تزال قائمة حتى القرن العشرين. ولكن بما أن المحتوى الفكرى لهذه التصاوير قد فقد منذ وقت طويل، فقد تحولت كثيرا من العنصر الرئيسى للزخرف أو حتى التشكيل كله، إلى عنصر صغير يملأ الفراغ بين الأشكال الرئيسية للتشكيل.

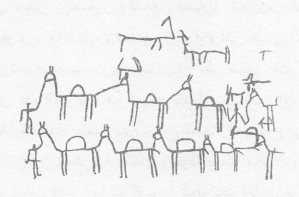


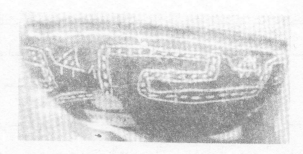
وعند النظر إلى زخارف الحيوانات في السجاد الأذربيجاني، ينبغي الأخذ في الاعتبار بوجود عدد من الطبقات الفنية التاريخية أحيانا على المنتج الواحد في نفس الوقت. ويرتبط الأكثر قدما منها حسب جميع الشواهد، بتصاوير الحيوانات على أدوات عصر البرونز. وبصورة رئيسية فكثيرا ما نشاهد على الفخار والصخور والمعادن تصاوير الجاموس البرى والحيوانات العشبية (الغزلان، والأيائل، والماعز البرى)، والتي على الأرجح كانت الأهداف الرئيسية للصيد، وربما أنها تركز على مجموعات عرقية محددة. ويتم تصوير هذه الحيوانات في السجاد بتماثل مع عصر الأسلوب النمطي وتتشابه زخارف فخار عصر البرونز مع السجاد المصنوع في القرن التاسع عشر – أوائل القرن العشرين، وتشكل زخرفا موحدا معتدلا. ويتجسد التماثل في الترتيب أيضا، فكثيرا ما يتم تصوير الحيوانات الأصغر حجما فوق

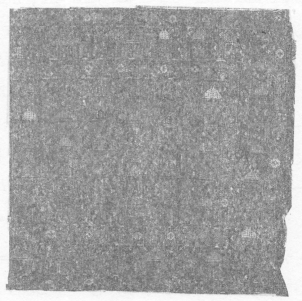
ظهور الحيوانات، والطيور على وجه خاص. إن الشعور بالقدم (ما هو مميز هنا أن مثل هذه الرسومات قد ظل قائما أكثر من غيره في السجاد غير الوبرى ومنتجاته) يزداد بسبب التكرار الإيقاعي لهذه الزخارف على طول السجادة، وهو يمثل حرفيا انتقاءً لزخارف الأواني.



والمثال الرائع لتصوير قوافل الجمال الذي ينتشر في السجاد ومنتجاته في أذربيجان، هو تصوير قوافل الجمال من خلال الرسومات الجدارية في كهوف جوبستان.







إن هذه الرسومات التي تعود إلى القرون ١٤ - ١٥، تتماثل من حيث نمط التصوير والحل التشكيلي للموضوعات في السجاد.

وتتجاوب كل هذه التصاوير في جوبستان وفي السجاد بعيدا (من حيث النمط الهندسي والحلول التشكيلية. إلخ) مع تصاوير القصعة السوداء اللامعة في قورجان، والتي عثر عليها في منطقة غنجه، وتعود إلى عصر البرونز.

وقد تشكلت فى فترة متأخرة بعض الشىء المجموعة الأخرى من الزخارف الحيوانية والمواضيع التشكيلية التى نسشاهدها فى السجاد الأذربيجانى. ومضى ذلك على الأرجح تحت تأثير الزرادشتية.

كانت أذربيجان وخاصة جنوبها، في الألف الأولى قبل الميلاد والألف الأولى بعد الميلاد وحتى ظهور العرب الذين حملوا معهم لـواء الإسـلام، واحدة من أهم مراكز الزرادشتية في الشرق. فالعديد من الوحوش والطيـور طبقا لكتاب "الأفيستا المقدس"، يعد تجسيد لآلهة الزرادشتية، فهي ترمز إلـي انتصار قوى الخير على قوى الشر والعلاقة الخيرة نحوها. ففي عصر سيادة الزرادشتية؛ باعتبارها أيديولوجية رئيسية؛ تغلغل في الفن التعبيـرى لأسـيا الأمامية وآسيا الوسطى ومناطق مـا وراء القوقان، النماذج المرتبطـة بموضوعات الأفيستا. وهكذا، نجد أرسطوفان ممـثلا علـي نـسيج ميـدى برسوماته المميزة للديوك، وذلك في عصور ما قبل الميلاد بعد.

وفى العصر المبكر للقرون الوسطى أصبحت الزرادشتية هى الديانــة الرسمية لأكبر وأقوى دولة فى المنطقة، وهى الدولة الساسانية. وقد تغلغلت أفكار الزرادشتية فى كل فنون هذه الدولة، والتى وقع مركزها فــى إيــران وجنوب أذربيجان، وفى المناطق المرتبطة بها تقافيا. وكانت نماذج الحيوانات التى تصور باعتبارها وجودا إلهيا والمناظر التشكيلية المنفصلة، يتم تقنينها لتصبح حتمية، وتتكرر بلا نهاية فى النقوش الحائطية، وفى منتجات الحفــر اليدوى، والحفر على المعادن، والنسيج، والسجاد.

وهكذا، تشير جميع الشواهد إلى أن تأثير الزرادشتية في فن السجاد قد تغلغل في نماذج: الديوك، الدُراج، البط والأوز، الصقر، الطاوس، الخروف، ومشاهد افتراس الوحوش للطيور والحيوانات العشبية، ومشاهد مواجهة الوحوش حول جوانب الشجرة المقدسة، وغيرها من العناصر العديدة الأخرى.



سجادة "أوفتشلوج". شيروان. أذربيجان. عام ١٣٤٩هجرية (١٩٢٧ ميلادية).

متحف الدولة للفنون، أذربيجان. باكو.

مجموعة رقم ٣٢٢

كان سعى صناع السجاد لمشاهدة الجوهر الخفى والعثور عليه خلف الشكل الخارجى، سببا دفعهم عند إبداعهم للسجادة أن يكسبوا هيئتها وجدوهما الخفى، مما يقودنا إلى عالم لانهائى من الزمن، وإلى حكمة لا حدود لها للموضوعات التجريدية فى السجاد، ساعين بذلك لوضع أفكارهم حول العالم، باعتبارها وسيلة لتركيز القوى الكسونية فى سبيل الحصول على الحماية السحرية.

ويضم هذا التكوين نموذجا كاملا تتفاعل فيه مختلف أجراء مساحة الزخارف معا، أما الارتباط بين المساحة الزخرفية والحواشي فيقوم به الكشف الرمزى عبر تلك الفكرة للوحدة الفضائية، مما كان يمير السجاد التقليدى ويعبر عنه ككل. فالسجاد يعد كونيا في منمنماته.

وقد عملت الزخارف القديمة التي تربط الإنسان بالسموات، على الاحتفاظ بالوجود المنسجم مع الكون. وكانت هذه التصورات هي أساس الكثير من معتقدات الشعب الآذرى المرتبطة في العديد من الحالات بالمنظور الصوفي والإعجازي والسحري للعبادة، الذي يلعب فيه السجاد دورا مهما. وكان السجاد ذو النقوش السحرية يُغزل لمختلف المناسبات، مثل: الزفاف، وولادة الأطفال، وطقوس الدفن. وقد ظلت قائمة في التقويم القديم طقوس النوروز (\*)، وفي الفلكلور (الخرافات والأساطير

<sup>(°)</sup> النوروز ــ عيد شعبى كبير يحتفل به فى أذربيجان والعديد من البلدان المجاورة مثل تركيا وإبران ودول القوقاز والبلقان وأسيا الوسطى، باعتباره أول أيام فصل الربيع، ويوم البعث وتجديد الطبيعة ــ المترجم.

والأغانى والحكايات)، والاعتقاد في الأرواح، وفي عبادة الأسلاف وألهــة المطر والجبال، وفي السحر والتنبؤ بالغيب.

وقد خضعت جميعها لهدف واحد من رموز وزخارف ذلك السسجاد وأهميته في العبادة والسحر، وحواشيه التي تقوم بوظيفة التميمة الحارسة. فالرموز المصورة تمنح الآلهة فرصة لتجسيد ذواتها، كسى تحقىق بنك الأهداف المرجوة.

ولم يتغير الهدف المحدد، وهو - إنجاب ذرية كثيرة، والتمتع بالرخاء والرفاهية والوفاق الأسرى، وتوفير الأمن من مختلف قوى الشر التى يمتلئ بها العالم الخارجي، ويتحقق الهدف بتطبيق السحر.

لقد أدرك الآذريون اللون واستوعبوه باعتباره تجسيدا ماديا للقوى الروحية. وحدد طابع ألوان السجاد الأذربيجاني رمزية اللون. وأصلحت العبادات والمعتقدات القديمة للشعب، هي القاعدة الرئيسية في تشكله، وفسي هذا الإطار أود الإشارة إلى ثلاثة ألوان رئيسية وراسخة: الأحمر، والأبيض، والأزرق، وهي الألوان الرئيسية للخلفيات، والتي تعد سائدة حتى يومنا هذا. وطبقا للتصورات الشعبية في تصوير الحيوانات، فإن الأرواح الطيبة كان يتم تصويرها بهذه الألوان تحديدا.

كان اللون الأحمر يعد لونًا مقدسًا منذ القدم. فاللون الأحمر لدى جميع الشعوب التيوركية، بما فيها الآذريون، يرمز إلى لون الروح الراعيــة- آل، ولذلك فقد كان يتمتع بقيمة تتجاوز الحدود.

# قارا- كليم (الكليم الأسود)

تحت هذا الاسم كان يتم إنتاج الكليم دون استخدام اللـونين الأحمـر والأصفر، وذلك للمراسم الجنائزية خصيصا. وكان مفهوم قارا- كليم، شائعا للتعبير عن الحزن.

#### بارتشا- بالاس

استخدم على نحو واسع من قبل الدراويش المنين طبقا للمعتقدات الصوفية كانوا يتبعون نمط حياة يتسم بالزهد والنسك. وقد انقسمت الصوفية إلى عدة أقسام، تميز كل منها بثوبه الخاص ("خيرجى"). وبغض النظر عن التفاصيل واللون، فإن ثياب الدراويش "خيرجى" كانت تصنع من بالاس. وليس من قبيل المصادفة أن الأدبيات كانت تطلق على الدراويش اسم "بيلاس بوش" (الرافل في بالاس). ويعد بالاس رمز القلادة المقدسة، وبالإضافة إلى ذلك فهو يشير إلى أن حامله يتبع نموذجا بسيطا في الحياة، ويتسم بالقرب من الشعب.

وأكثر المواضيع السحرية جلاء قد تم تصويره في السجاد غير الوبرى الأذربيجاني، وخاصة في الأنواع مثل شادا الذي يكشف عن رمزية المواضيع، والوظيفة الطقسية، وذلك من خلال كل الأنواع المختلفة التي تحمل اللون الأحمر.

### شادا- كليم أو قيرديكليك قيرميز كليم

هى سجادة – ستارة – طقسية، تستخدم فى مراسم الزفاف والتقاليد التى تعود إلى أقدم الأزمنة. وتفصل السجادة الممثلة على هيئة ستارة جزءا مبن الحجرة مخصصا للمتزوجين حديثا. ويُغزل ذلك السجاد فى بيت العروس، ثم يتم منحه هدية لها، ويتكون من أرضية حمراء ذات نقوش مربعة مضيئة.

#### شادا- ديدجيم

سجاد مستطيل يتكون من قسمين أو أكثر، ولعب ديدجيم دورا خاصا في أعياد النوروز الشعبية. وقد وجد هذا العيد انعكاسا له في النقوش وألوان السجاد - الألوان الشمسية التي ترمز إلى أشعة الشمس على خلفيسة حمراء ساطعة.

#### داما - داما شادا

هى شادا الشبكية المخصصة للزوج، والتي يصنع منها خيمة له، وعند الانتقال إلى المراعى الصيفية، كما تقام مثل تلك الخيام للمتزوجين حديثًا.

## تشيلي- شادا

يتكون تشكيلها أيضا من المربعات الحمراء والزرقاء، مع سيادة اللون الأحمر. وترتبط أهمية تشيلى بالمعاناة والحزن والحمل الصعب. وهى تمثل خطورة خاصة خلال فترة الأربعين يوما من ولادة الطفل، وأيضا للعروس. وفي سبيل درء الأحداث السيئة، كانوا يضعون المغازل لغزل سجاد تـشيلى شاداسي الخاص، الذي يحمى العالم المحيط بهم من قوى الشر.

ويحتل تشيلى - شادا مكانة خاصة لدى الفتيات وصغار النساء - عشية عيد النوروز، وعندما يجتمعن معا فهن يفترشن شادا على الأرض (تجلسن فوقه للتنبؤ والتنجيم حول الأمنيات)، ثم تضعن السجادة لأسبوع كامل تحت السماء المكشوفة في مواجهتها، وذلك كي تُلبي رغباتهن عندما "تشاهد" السماء والنجوم.

#### ديفيلي- شادا

هو السجاد الذى يحمل تصاوير الجمال. ويتكون تشكيله بصورة رئيسية من ثلاثة قطاعات لونية عريضة، وعادة ما تكتسى المساحة المركزية باللون الأحمر، الذى يرتبط بعالم الأرواح، ويعد منبع الحماية الإلهية.

ويتمتع سجاد شادا بالرمزية العميقة والجوهر الميتافيزيقى. وتعكس نقوشه فكرة التوحيد، وفكرة إعادة التوحيد والبعث، وأخيرا بعث الجوهر الأولى للحياة ذاتها. وهذه الفكرة الرائدة قد حددت طبقا لجميع الشواهد النوع الأولى لذلك السجاد، الذي كان يُغزل من شرائح التيل الملون الرفيعة، الذي يغلب عليه اللون الأحمر، ثم تحاك تلك الشرائح معا.

وهكذا، فإن المستوى الخارجى الأكثر بدائية للفكرة الرمزية فى حياكة قطعتى شادا، يرتبط برمزية الزواج، حيث إن شادا يستخدم أساسا فى مراسم الزفاف. وهكذا، فإن نصفى شادا المصنوعين من الكتان، يرمزان إلى الذواج، والنصفان المحاكان معا يرمزان إلى اتحاد المحبين فى أسرة واحدة.

ويمثل هذا الأمر المستوى السطحى فى إدراك رمزية سجاد شادا، لكنه لا يستثنى وجود طبقات أكثر عمقا لمحتواه، والتى تنعكس فى تمتعه باللون الأحمر.

ويكتسب اللون الأحمر فى السجاد أهمية سحرية، فقد لعب لدى مختلف الشعوب دوره المهم، وكثيرا ما كان مرتبطا بقوى السحر الحارسة، لكنه لدى الآذريين لم يكن مجرد سحر، بل حمل فى طياته فلسفة كاملة للحياة، فهو مثل

الناموس الذى يوفر الوجود ذاته والحياة ذاتها، فيمثل اللون الأحمر فلسفة السحر التى تحمل فى جوهرها عدم الخوف إزاء أية قوى مهما كانت، بل الخضوع الفرح للسحر، والإيمان الهائل به. وعندما يهبط هذا اللون من السماء ومن الفضاء، تبعث أشعته الحياة وتطهر المحيط من القوى الشريرة.

وعند النظر إلى السجاد الأذربيجانى شادا، نجد اللون الأحمر واقعيا- إذا جاز التعبير، فهو يصبح صفة جلية لهذا اللون مع الجوهر الداخلى، وهو يتجلى كما لو أنه يملى على الإنسان سلوكه فى هذا المجال أو ذاك، و"يرشده" نحو طريق الصواب كى يتجنب التعاسة.

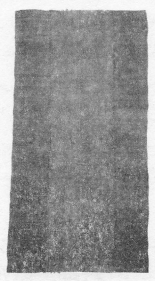
إن اللون الأحمر ليس مجرد رمز، فهو باعتباره باعثا، قد وجد القوى الحيوية الخاصة منعكسة فى الطب الشعبى: الثياب الحمراء المصنوعة من شال – شادا التى يرتديها الشخص عند المرض، فقد كان من المعتقد أن اللون الأحمر يطرد الهموم ويواسى المشاعر الحزينة، وتعلق الستائر ذات اللون الأحمر لتغطى الحجرة بأكملها التى يرقد بها المريض بالحصبة، وعندما يستمر السعال لفترة طويلة يضعون الملابس الحمراء الخارجية فوق المريض، وبنفس اللون يضعون قطعا ومزقا فوق الأجزاء المريضة من الجسم.

اللون الأحمر هو رمز الحياة الجديدة، مثله مثل الميلاد والموت والزفاف. ويصاحب اللون الأحمر الإنسان في الميلاد، فيربطون الحبل السرى للمولود الجديد بشريط من النسيج الأحمر.

وسجاد شادا الملون باللون الأحمر يلفون به المتوفى - فهذا اللون عليه ليس فقط الحفاظ على المتوفى من القوى النجسة، بل أيضا بعثه إلى الحياة الأبدية الخالدة.

وهذا اللون في سجاد تشيلي- شادا كان رمزا للوحدة والانصهار وإقامة أسرة جديدة.

وأهم الأشياء في هذه القدرة السحرية هي الضرورة الحتمية لوجود نظرة نحو السماء في السجاد: فكانت تضاف إليه أزواج من الأشكال (المعينات، الصلبان، الصليب المعقوف، المربعات، المستطيلات، المنحنيات.. إلخ)، ترتبط بالأجسام السماوية والظواهر الفضائية وطقوس التنجيم.



شادا. ناختشوان. أذربيجان. أوائل القرن ٢٠. مجموعة خاصة.



داما - داما شادا. قار اباغ. أذربيجان. أوائل القرن ٢٠. متحف الدولة للسجاد الأذربيجاني. باكو. مجموعة رقم: ٥٨٠١



تشيليا شادا. قاراباغ. أذربيجان. أوائل القرن ٢٠. متحف الدولة للسجاد الأذربيجاني. باكو. مجموعة رقم: ٥٧٨٧.

وهكذا، استطاع النساجون الآذريون خلق الأسلوب الذاتي الخاص بهم والوسيلة التعبيرية للعالم، المنطلقة من التفاعل مع العالم الخارجي، والقائمة على روعة إدراكه. إن أصل السجاد مثل نشوئه، يرتبط بالعبادات القديمة والتصورات الشعبية، والتي ظلت قائمة أقرب ما تكون إلى هيئتها الأولية حتى يومنا هذا، وانتقلت من أعماق الزمن إلى الوقت المعاصر.



# العصر الإسلامي

ظهر في العصر الإسلامي شكل زخرفي جديد هو النقوش القرآنية. في خلال القرنين ٩- ١٠ ظهرت الآيات القرآنية في المخطوطات والنقوش المعمارية في كل الشرق الإسلامي، بما فيه أذربيجان، ثم ظهرت بعد ذلك في الفنون الزخرفية التطبيقية وفي صناعة السجاد، حيث أصبح الخط العربي ظاهرة دائمة بالدرجة الكافية في تشكيل الحواشي.

وباعتبارها قاعدة فقد استخدم لهذا الغرض أقدم أنماط الخطوط العربية وهو - الخط الكوفى. فالخط الكوفى يتميز بالخطوط المستقيمة والزوايا، مما جعله جذابا للغاية من وجه نظر فنانى الزخرف،

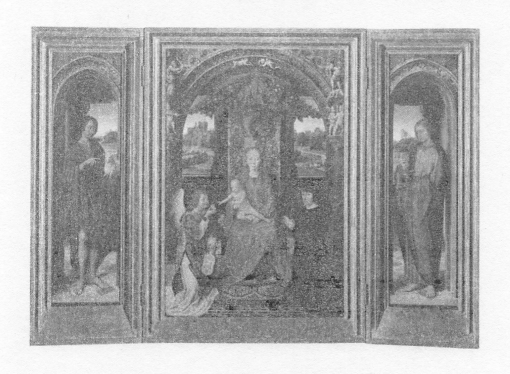
وقد انتشر الخط الكوفى على نحو واسع فى معمار القرنين ١٢-١٣، حيث نشاهده فى أضرحة القرن الثانى عشر لكل من أغا بابا" و مؤمنة خاتون ".



ومن المعمار انتقات النقوش الكوفية المنتشرة في الفنون الزخرفية التطبيقية، إلى السجاد الأذربيجاني. ولا تزال محفوظة حتى اليوم في متحف إسطنبول الفنون التركية والإسلامية أنواع السجاد الأذربيجاني في القرن الثالث عشر "غنجه"، و"شيروان"، و"موجان"، و"باكو"، الذي يتمتع بالزخرف الكوفي النمطي فوق طبقات الحواشي. كما نشاهده في السجاد الأذربيجاني ذائع الصيت مع لوحات هانس ميلنج "ماريا والصغير"، وذلك في منمنمات تبريز في القرنين ١٤- ١٥.



سجادة "موجان". قاراباغ، أذربيجان، هانس ميلنج "ماريا والصغير". عام ١٤٨٥، فيينا، المتحف التاريخي،



وقد تم الحفاظ على هذا التقليد في فن السجاد الأذربيجاني حتى أوائل القرن العشرين. ولذلك، فإن تقليد الخط الكوفي والشكل الزخرفي النمطي له، يمكن تتبعه في سجاد ذلك العصر: "شيليان"، و"بيدجو" شيروان، وفي سجاد "دياديم ميناري"، و"بيريابيديل"، و"خان" من جوبا.





وفى ظل هذا الأمر فإن "الخط الكوفى" فى سجاد "بيريابيديل" و "خان"، الذى يعود إلى القرن التاسع عشر، قد تم تنفيذه بنفس الأسلوب النمطى، وأيضا فى سجاد "باكو" من مجموعة متحف إسطنبول للفنون التركية والإسلامية، المؤرخة فى القرن الثالث عشر، مما يؤكد بلا شك على التقاليد الفنية الصلبة والتواصل المستمر لها.

وقد تعرض تطور فن السجاد الأذربيجاني إلى تاثير كبير تركته الصوفية - التيار الزهدى في الإسلام، والذي حملت تعاليمه التصورات التقليدية القديمة المرتبطة بتطبيق الشامانية.

لقد طوّعت الصوفية النظام التقليدى للفن إلى احتياجات جوهرها الداخلى، بما فيها غزل السجاد. فقد احتوى هذا التشكيل على نموذج كامل يصبح فيه الترابط قائما بين مختلف أجزاء الزخارف، وكذلك الترابط بين حقل السجادة وحواشيها، لكشف كل الأبعاد الرمزية، وتوصيل هذه الفكرة

للوحدة الكونية عبر السجاد التقليدى والتعبير من خلال زخارفه ككل. فقد عبر السجاد عن العالم الكونى من خلال المنمنمات.

كان السجاد هو المعبر الفنى الرئيسى فى أذربيجان، وليس من قبيل المصادفة أن أفكار الأساتذة المهرة فى تبريز حول المحيط الطاهر لإقامة الصلوات فى القرن الخامس عشر قد تجسدت فى إعادة تشكيل وخلق سجاد الصلاة "نامازليج".

ويرتبط هذا الأمر بوصول أسرة الصفافدة الشيعية في أردوبيل إلى الحكم في أذربيجان، وبعد ذلك في إيران. وقد أعتبر ملوك الصفافدة في نفس الوقت أنهم علية المشايخ، وحملوا لقب "الصوفي الأعظم"، ذلك اللقب الدي كانوا يعتزون به أكثر من لقب الملوك. وفي عصر الصفافدة الأوائل في القرن السادس عشر، تأكدت الشيعية في أذربيجان وإيران باعتبارها ديائة رسمية للدولة، وذلك نقيضا للمذهب السنى السائد. لدذلك، فإن الموضوع الديني، باعتباره مذهبا للدولة يبرز في طليعة الساحة، وجد انعكاسا له في الأدب والفن. وتم ترسيخ سجاد نامازليج بدقة في العديد من المنمنمات الأذربيجانية لذلك العصر.

ومما لا شك فيه أن السجاد المخصص للصلاة، والذى لم "يدنس" بالاستخدامات المعيشية، كان موجودا دائما. ولكن التصاوير الخاصة على ذلك السجاد من أقواس المحارب والتشكيلات الفنية المطابقة لها، قد بدأ منذ القرن السادس عشر مرتبطا بثقافة الصفافدة. وقد تمثل التشكيل الرئيسى لذلك

السجاد في الزخارف الفنية التي وضعها أساتذة تبريز الحرفيون في ذلك الوقت مثل "أفشان"، و "شاه عباسي" وغيرهما. وكثيرا ما استخدمت النقوش العربية في سجاد نامازليج، وذلك عادة على الحواشي وفي التشكيل السداخلي للرقع المشكلة للأقواس. وعادة ما كانت تمثل مقاطع ذات طابع وعظي، تحمل الأمنيات الطيبة المأخوذة من القرآن بالنمط الكوفي. وكانت النقوش تقع بصورة رئيسية في القسم العلوي من السجادة، وذلك كي لا تطأها الأقدام.

وهناك المجموعة الرائعة من سجاد نامازليج التبريزى، والمؤرخة من قبل المتخصصين في القرن السادس عشر، والتي وصفها بوب وغيره، وهي السجاد الحريرى ذو تشكيلات "أفشان"، و "أقاشلي"، والذي تم صنعه بلا شك بطلب خاص، وذلك لقيمته المرتفعة التي تمثلت في استخدام الخيوط الذهبية والفضية لإطالة عمره. ومن بين سجاد نامازليج التبريزي يوجد العديد مسن النماذج التي تضم تصاوير الثريات والأعمدة على خلفية الفراغ المستوى للسجادة. وقد أصبح مثل ذلك السجاد تقليديا، ويتم إنتاجه حتى يومنا هذا.

وهناك بعض نماذج سجاد الصلاة التى تجذب الانتباه، حيث إنها تعكس رموز طقوس العبادة القديمة. ومثل هذا النوع يتمثل فى سـجادة قاراباغ— نامازليج ذات الخلفية المستوية الرائقة، وسجاد جوبا "قديم منارة" (المنارة القديمة)، والذى يتكون تشكيله من نوط ضخم ذى شكل متدرج، وتقليد مبسط للنقوش الكوفية. وفى أذربيجان كثيرا ما يسمى "هييكل" (التمثال)، مما يخبرنا عن وظيفته الأولية الطقسية. وفى الأدبيات الأجنبية يعرف باعتباره السجاد ذا "الثقوب المبللة".

ومن السجاد انتقلت أفكار خلق المنتجات الطقسية الخاصة إلى مجالات أخرى للفنون الزخرفية التطبيقية، وانتقلت النماذج الفنية مع تلك الأفكار.

وقد حاز على انتشار واسع باعتباره سلعة إنتاجية سجاد نامازليج الذى أبدعه أساتذة تبريز الحرفيون فى القرن السادس عشر، وذلك منذ القرن الثامن عشر، وخاصة فى القرن التاسع عشر، وكان مرتبطا بالطلب الكبير عليه.

وتجدر الإشارة إلى أن إنتاج نامازليج بكميات كبيرة قد جرى عمليا فى جميع مراكز الغزل فى أذربيجان. وقد استخدم كل مركز إنتاجى فى صناعة سجاد نامازليج، التشكيلات النقليدية له، مضيفا إلى القسم العلوى من السجادة محارب على شكل أقواس، مستخدما إياها فى تشكيل عناصر الحواشى، وأحيانا كان تصوير الأيدى يتم من اليسار ومن اليمين، وهنا تحديدا ينبغى وضع يدى المصلى. وفى القسم السفلى من السجادة يجرى التركيز الزخرفى على المكان المخصص للسجود.

وعند النظر إلى سجاد نامازليج المصنع فى المراكز الإنتاجية المختلفة لصناعة السجاد، يمكننا إبراز بعض القوانين التقليدية. وهكذا، ففى منطقة جوبا، كثيرا ما يستخدم التشكيل التقليدى "بريابيديل"، و "ألبان"، و "جونخكيند"، وغيره فى إعداد سجاد نامازليج.

كذلك تستخدم في شيروان التشكيلات التقليدية لإعداد نامازليج، حيث يتم تصوير المَخارب لتزين تشكيلات السجاد "سوب سوب"، و"قابيستان".

وتتميز شيروان بسجاد نامازليج كبير الحجم والأكثر عرضا، (المخصص اللصلاة الجماعية). وفي هذا السجاد كثيرا ما تستخدم تـشكيلات: "مـارازا"، و"سوب سوب"، و"قابالا". وتجدر الإشارة بوجه خاص إلى سجاد نامـازليج الشيرواني، الذي يحمل تصوير الجامع الشهير "آيا صوفيا"، و"سليمان" فـي إسطنبول. وقد بدأ ظهور هذا السجاد بموضوعه التشكيلي في شيروان بالقرن التاسع عشر. وارتبط هذا الأمر بوصول دفعات من السجاد الصغير المصنع آليا من تركيا، والذي يحمل تصاوير تلك الجوامع. وقد اسـتوعب الأسـاتذة الحرفيون المحليون ذلك الموضوع، وأعادوا صياغته عبر تقاليدهم المميـزة لهم، وأخذوا في تبسيطه إلى حد الازدواجية المتماثلة. ومما يثير الدهـشة أن التناول الذاتي لذلك الموضوع قد جرى في شيروان فقط.

ولا نجد تشكيلات فنية خاصة بين سجاد نامازليج القاراباغى. فهنا، كان سجاد نامازليج يستخدم التشكيلات التقليدية المتناغمة التى تضم أقواس المحارب، والتى يمكن مشاهدتها فى أنواع سجاد: "قاراباغ"، و"خان تيرميا"، و"قوباتلى"، وفى العديد من أنواع السجاد الآخر.

وفى سجاد نامازليج الغنجاوى يمكننا مشاهدة أقواس المحارب فى سجادة "غنجه"، ذات التقاطعات الرأسية للفراغ المتوسط، المؤرخة فى نهاية القرن التاسع عشر، وكذلك فى العديد من سجاد الأنواط "فخرالى" لنفس تلك الفترة. غير أن تصوير المحارب فى العديد من السجاد، يحمل طابعا زخرفيا بحتا. ويشهد على ذلك الأمر التصوير المتماثل للزخارف، والذى يقع من أعلى إلى أسفل المحيط الأوسط للسجادة.

ولكن على الأرجح، فإن أكثر الإنتاج كما من سجاد نامازليج، يمكننا ملاحظته في قازاخ. فلا توجد منطقة أخرى لغزل السجاد مثل قازاخ، تنتج تلك الكمية منه ذات تشكيلات "نامازليج". وهنا، بالإضافة إلى السجاد التقليدي ذي المَحَارِب مثل "شيهلي"، و"ديميرتشيليار"، و"صلاحلي" وغيره، يتم إعداد التشكيلات الخاصة، وهي السجاد الذي يحمل تصاوير هياكل الجوامع ذات السمة الدينية. كما يمكننا مشاهدة نموذج بديع لذلك السجاد في المجموعة الخاصة لبيرنيستي في زيورخ.

ومع حلول نهاية القرن التاسع عشر سادت البدايات الزخرفية، وبدأت تقاليد الغزل في الرسوخ، وعند اكتساب التشكيل العام لسجاد نامازليج الأشكال النمطية، أخذ في التحول إلى موضوع نوطى زخرفي مستقل، يتكرر بطول السجادة، ومنذ تلك الفترة بدأ بعض سجاد نامازليج يفقد قيمته الوظيفية السابقة، على الرغم من احتفاظه باسمه الأولى.

إن النمطية الشديدة للمتحارب وتحولها إلى موضوع زخرفى بسيط، يمكن ملاحظتها فى سجاد قازاخ. وهكذا، فإن استخدام المتحارب فى سجاد نامازليج لخلق تشكيلات مغلقة، يمكننا مشاهدته على سبيل المثال في سجاد "ديمير تشيليار"، و"صلاحلى". وفى قازاخ يصنعون أيضا سجادا مبتكرا فريدا بتشكيل المحراب ذى الجانبين، والمماثل لما يغزلونه في أردوبيل. وفعليا، فإن مثل ذلك السجاد يفقد قيمته الوظيفية باعتباره سجادة للصلاة، ويمثل المحراب هنا مجرد تشكيل زخرفى.



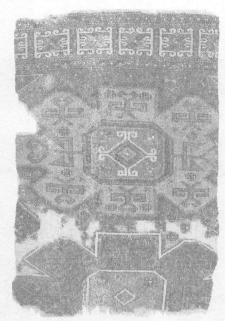
# المكون السلجوقي

بدءًا من القرن الحادى عشر وحتى الثانى عشر، وعلى الأراضى الشاسعة لآسيا الوسطى، وأذربيجان وفى تركيا، تحركت القبائل السلجوقية، لتستوطن هذه الأراضى، وتحديدا فى تلك الفترة التاريخية، حيث قاموا بغزل السجاد السلجوقى الرائع.

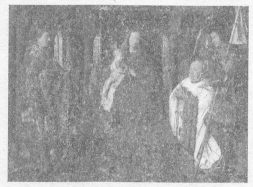
وعلى هذه المساحة الواسعة من الأراضى، انتشرت الموضوعات الزخرفية المتماثلة، والتقاليد الموحدة لغزل السجاد، كاشفة عن الشراكة الوراثية للشعوب، والروابط التاريخية والثقافية بينها.

إن سجاد آسيا الوسطى وأذربيجان وتركيا فى إطار التقاليد السلجوقية، يكشف أمامنا آفاقا جديدة تماما، وحقائق ودوافع تشهد على الشراكة الوراثية لشعوب آسيا الوسطى وأذربيجان وتركيا، وعن فنونها وثقافتها التى تطورت فى مجرى واحد فرضته الروابط الإثنية الوراثية، والسياسية الاجتماعية، والفكرية والتاريخية والثقافية.

والكثير من السجاد السلجوقي خلال القرون ١٣- ١٥، قد شوهد في قوني (أناطوليا) ويسمى "سجاد قوني"، ويوجد في متاحف برلين وإسطنبول وقوني ذاتها. وقد ظلت تصاويره محفوظة في لوحات رسامي إيطاليا وهولندا خلال القرنين ١٥- ١٦. ومن بينها يوجد كذلك السجاد الأذربيجاني، والذي يتكون أساس تشكيله من صليب ذي نهايات متساوية، ومعين صغير يقع في المنتصف، وزوج من الخصل على هيئة قرون أو خطاطيف تقع عند نهايات تقاطع الصليب. وفي آسيا الوسطى يسمى هذا الموضوع الزخرفي "كيكالاك"، أو "كوخنا ناخيش" في أذربيجان.



سجادة سلجوقية. القرن ١٥. متحف الفنون التركية والإسلامية. إسطنيول.



سجادة "موجان". قاراباغ. أذربيجان. سجادة "زيفا". جوبا. أذربيجان. "هانس ميلنج" بورتريه الفتى الصغير. فان إيج "مادونا كانونيكا فاندير بابى". 841. مقطع.

قسم متحف جروننج، بروجى المتحف الملكى للفنون الرفيعة بروكسل



هانس ميلنج "ماريا مع الصغير والملاك". المتحف القومى للقرون الوسطى. باريس. ١٤٧٥ - ١٤٧٩. المعرض القومى. لندن.



سجادة "جوبستان". شيروان. أذربيجان. جوبلان "السيدة مع وحيد القرن". ١٤٨٤ - ١٥٠٠.

إن الصليب والمعين باعتبارهما أشكالا هندسية، يعدان كذلك من حيث الجوهر شكلاين متناقضاين أو معاكسين يعبران عن المضمون الروحى في مواجهة بعضها بعضا.

ويرتبط الصليب بالشعلة السماوية والنور، ويشير نحو حركته فى اللانهائية، ويكشف هذا الرمز عن العالم الخارجي للطاقة الإلهية. فالصليب متساوى الأطراف هو رمز تينجرى (تانرى) المجازى عند التيورك، وهو الإله الموحد الذي يجسد انسجام العالم والعالم الروحي عند التيورك.

ويرمز المعين إلى الجوهر المحدد، والحركة إلى الداخل والثبات، ويرتبط المعين - المربع، بأحد العناصر الأولية - الأرض، ولكن خلافا للمربع البسيط، فهو يضم في داخله الطموح إلى الأعلى.

ومن حيث النشأة، فإن موضوع "كايكالاك" يمكن إرجاعه إلى الطبقات القديمة للفن، حيث إننا نشاهده في زخارف المصنوعات الفخارية للعصر الحجري النحاسي في آسيا الوسطى وفي أذربيجان، وعبر مسيرة تطوره وإثرائه، فقد اكتسب العديد من الأشكال من مركز التقاطعات تخرج أربعة أشعة إضافية تتمو وتتشعب بنفس عناصر الخصل، وبالإضافة إلى ذلك فقد تغير مركز الموضوع الزخرفي، وتحول المعين المصور على هيئة عين في منتصف التقاطع إلى معين متدرج ذي خطاطيف من المحيط، ويحوى نقسشا في داخله لنجمة ثمانية الأطراف أو صليب.



أصبح هذا الموضوع الزخرفي هو النموذج الأول المتميز بقاعدة بنائه التي طورت الزخارف المزينة للسجاد في آسيا الوسطى وأذربيجان وتركيا، بعد أن مرت بمرحلة من التعقيد وتغير الأشكال والإضافة والنمطية.

وفى أذربيجان يتم تفسير الموضوع الزخرفى السلجوقى من خلال التنوع العديد والتشكيل الكلاسيكى، وحتى النقل اللانهائى، وإعادة تشكيل العناصر الزخرفية، وكذلك التوع اللونى والتناقض بين الألوان.

وبصورة أساسية نجد هذا الأمر جليا في سجاد جوبا، وشيروان، وغنجه، وقاراباغ، والذي يحمل الموضوعات المذكورة، حيث تعلو القيمة الزخرفية فوق القيمة التقليدية. وانطلاقا من الخريطة الأولية تتشأ تتويعات التشكيلات.

وفى سجاد "حاجى كابول"، و "تشيليبى" يشترك موضوع الصليب فى هيئة النوط المركزى أحيانا، وأحيانا أخرى يتحول إلى زخرف رشيق يتكرر عبر مساحة السجادة بأكملها، طبقا للعادات القديمة للغزل.



سجادة "حاجى كابول". شيروان. أذربيجان. أوائل القرن ٢٠. متحف الدولة للسجاد الأذربيجانى. باكو. مجموعة رقم: ٣٤٥.



سجادة "تشيليبي". قاراباغ. أذربيجان. عام ۱۸۹۷. مجموعة خاصة.

وقد وجد ذلك السجاد انتشارا واسعا له، خاصة بالنسبة لسجاد قازاخ الذي يتميز باستخدام مختلف الأشكال الهندسية ذات الرموز القديمة التي تؤكد عليها هندسية الشكل.

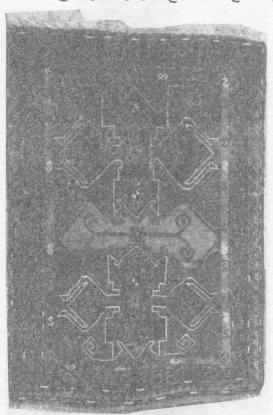


سجاد قازاخ. أذربيجان. القرن ١٩. المجموعة الخاصة.



سجادة "بورتشالى". قازاخ. أذربيجان. أوائل القرن ٢٠. متحف الدولة للسجاد الأذربيجانى. باكو. مجموعة رقم: ٣٣٤.

وهذا النوع من السجاد يمكن وصفه على النحو التالى: في المنتصف تقع الأنواط، التي وضعت بنفس النسق في سجاد "شيهلى"، و"ديميرتشليار"، و"بورتشالى"، و"قارا- قيونلو"، وذلك بعد أن تحولت إلى شكل كبير شبيه بهيئة الطائر، ثم تصبح الموضوع المركزي الرئيسي لسجادة "ليمبيلى".



سجادة "ليمبيلى". قازاخ. أذربيجان. أوائل القرن ٢٠. متحف الدولة للسجاد الأذربيجانى باكو. مجموعة رقم: ٧٨٧١.

وفى ظل هذا الأمر، فإن الهيئة القديمة الأولية لموضوع الشكل الصليبي ذى المعين الصغير والخصلتين، يظل محتفظا بقيمته الفنية والفكرية الأولية. ومن المثير أن السجاد المماثل من قاراباغ يسمى أيضا "ليمبيلي".

وهذه المجموعة من سجاد قازاخ؛ والتي تمثل تشكيلات كاملة؛ تتكون من أنواط ممتدة رأسيا في صورة معينات ومربعات ومثمنات متحدة بحاشية واحدة، تكسب التشكيل كله شكلا موحدا يذكر بالشكل الإنساني. وقد اكتسبت التصويرات الإنسانية - طبقا للمصادر - في وقت ما أهمية سحرية، ويمكن تتبع تقاليدها في أذربيجان منذ أقدم العصور، مما انعكس في اسماء هذا النوع من السجاد - "هيكيال" (التمثال). وعند استخدام شكل سجاد الصلاة الأذربيجاني نامازليج، فإن هذه الأشكال يضاف إليها الخط الكوفي النمطي، وذلك على أنواط الحواشي التي تتحد معا. كما جرى كذلك غزل السجاد ذي التشكيلات المماثلة في جوبا، وذلك باسم "قاديم مينارا" (المنارة القديمة).



سجادة "قاديم مينارا". جوبا. أذربيجان. أوائل القرن ٢٠ متحف الدولة للسجاد الأذربيجاني باكو. مجموعة رقم: ١٢٤.

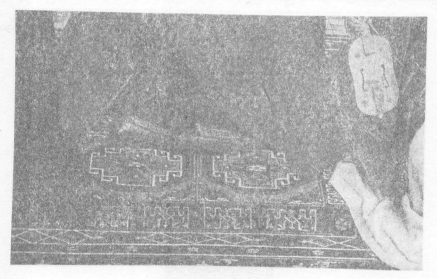


سجادة قازاخ. أذربيجان. أوائل القرن ٣٠ متحف الدولة للسجاد الأذربيجائى باكو. مجموعة رقم: ٣٣٣٣



سجادة "هيكيال". قازاخ. أذربيجان. أوائل القرن ٢٠ متحف الدولة للسجاد الأذربيجاني باكو. مجموعة رقم: ٤٤٤٩.

والنموذج الآخر للزخرف السلجوقي هـو - المعـين المتـدرج ذو الخطاطيف مثل النموذج الذي يحتوى على النجمـة المثمنـة، أو الـصليب، والذي يتميز هو الآخر بالتناول المتنوع لنفس الموضوع من خلال زخارف السجاد الأذربيجاني، ومن بينها السجاد الذي يتمتع بتـشكيلات تتكـون مـن مربعات مع المعينات المتدرجة الموضوعة في أطر بمحيط اثني عـشر مـن العناصر القديمة ذات الأشـكال الخطافيـة، والـسجاد الـذي يحمـل هـذه الموضوعات الزخرفية والمعروف باسم "زهرة ميلينج" يمثل اهتماما خاصـا، حيث إن تلك الأشكال قد أصبحت الأساس الذي قام عليه سجاد آسيا الوسطى، وأذربيجان وآسيا الصنغري في القرون التالية وحتى القرن العشرين.



سجادة "موجان". قاراباغ. أذربيجان. القرن ١٥. لوحة هانس ميلينج "ماريا مع الصفير" مقطع. عام ١٤٨٥ المتحف التاريخي. فيينا.

وقد أخذ الاحتفاظ بالموضوع الزخرفي التقليدي في سحاد "موجان" يغير أشكاله في نفس الوقت مع مواقفه الجمالية في سحادة "شيت شيكلي موجان"، والذي اكتسب فيه الشكل الصارم القديم من المرونة والانسيابية المميزة لصناعة السجاد في قاراباغ في القرن التاسع عشر.

وباعتباره موضوعا تقليديا (سلجوقيا) رئيسيا، تمثله زخارف المعينات والمربعات والمثلثات المتعددة في سجادة غنجه "قياديم غنجه"، وفي سجاد شيروان، فهو أيضا يتمثل في موضوعات سجاد جوبا "سيرت- تشيتشي"، ويظهر في بناء سجاد الصلاة والأنواط الكبيرة التي تشكل كل سطح تشكيل سجاد غنجه.



سجادة "قياديم غنجه". غنجه. أذربيجان. عام ١٩٠٠. المجموعة الخاصة.



سجادة "شيتشيكلي موجان". قاراباغ. أذربيجان. أوائل القرن ٢٠. متحف الدولة للسجاد الأذربيجاني. باكو. مجموعة رقم: ٣٣٤٠.



سجادة "بولود". قاراباغ. أذربيجان. القرن ١٩. متحف الدولة للسجاد الأذربيجاني. باكو. مجموعة رقم: ٣٨٤

# ظهور زخارف الشرق الأقصى

إن الطبقة الجديدة التي تشكلت واكتسبت تطورها في الفن الأذربيجاني عبر القرنين ١٣- ١٤ مع ظهور السلاجقة والأجوز، قد أضيف إليها المواضيع التعبيرية، التي ارتبط ظهورها بالغزو المغولي. وبالإضافة إلى المغول الوافدين إلى أذربيجان فقد انتقل إليها الرحل من الصين وأسيا الوسطى ممثلين في العديد من القبائل الناطقة بالتيوركية، واستوطن قسم كبير منهم هنا. وكذلك انتقلت معهم عناصر فن السشرق الأقصى إلى الفنون التعبيرية لأذربيجان.

ومن المعروف أنه بالإضافة إلى المغول الوافدين إلى آسيا الأمامية والقوقاز، فقد وفد عدد كبير من الأيجور (\*) الذين حملوا معهم النمط الخاص لفن رسم المنمنمات. وهنا تحديدا في أذربيجان، فإن هذا الرسم الذي اكتسب تطوره اللاحق، قد أصبح واحدا من أهم مجالات الفنون التعبيرية. وبالنسبة الينا فإن رسم المنمنمات يمثل قيمة تتبلور في أن رسامي النسيج الأوروبيين كثيرا ما يضعون في لوحاتهم تصاوير السجاد الأذربيجاني، وبما أن هذه المنمنمات تتمتع بتأريخ دقيق بدرجة كافية، يصبح لدينا الفرصة لتحليل الرسومات الموضوعة في سجادهم، والتي كانت قائمة في القرنين ١٣ - ١٤،

<sup>(°) &</sup>quot;الأيجور - أقلية من السكان المسلمين تسكن إقليم سينك يانج (تركستان الشرقية سابقا) الواقع في جمهورية الصين، ويبلغ تعدادها حوالى عشرة ملايين نسسة، ويتحدثون اللغة الأيجورية، وهي فروع اللغة التركية ولكنها تكتب بالعربية \_ المترجم

ولم يحتفظ بها حتى أيامنا هذه، وطبقا لذلك يمكننا الحكم على تطور النقوش، والنمط، والتشكيل.. إلخ، وتحديد تواصل ذلك التطور.

ويعود تشكيل رسم المنمنمات؛ باعتباره أساسا للثقافة الـشرقية؛ إلـى القرن الثامن. ففى ذلك الوقت كانت أذربيجان جزءا مكونا من دولة هو لاكو الضخمة، والتى كانت عاصمتها تبريز. واستطاعت مدرسة تبريل لرسم المنمنمات التى تشكلت فى القرن الثامن، وظلت محتفظة بريادتها الفنية حتى نهاية القرن السادس عشر، أن تحدد أذواق المدارس الفنية والأفكار الجمالية، التى كانت دائما "تصدر" إلى كل المراكز الثقافية فى الشرق الإسلامى.

وكما أوضحت الدراسات، فإن القسم الأكبر من المنمنمات الرائعة في القرنين ١٣- ١٤، والتي زينت كتب المخطوطات، قد تم إبداعه في مقرر أباطرة الحكام الهو لاكبين في تبريز. ومما يلفت الانتباه أن الدور الكبير في تشكيل مدرسة تبريز لرسم المنمنمات في القرنين ١٣- ١٤، قد لعبه الرسامون التيورك- الأويجور. وظلت القوانين التي وضعوها في رسم المنمنمات قائمة للعديد من القرون في كل أرجاء الشرق عمليا. كما إن أكثر الإعمال المبكرة التي وصلت إلينا من نماذج رسم المنمنمات لمدرسة تبريز، والتي يعود تاريخها إلى نهاية القرن الثالث عشر (أعوام ١٢٩٠- ١٢٩٥)، هي المنمنمة التي تصور سجادة "إلهان يملي مرسوما للوزير" من مجموعة من الريس القومي، والتي يظهر بها إلهان ووزيره مرسومين على خلفية شجرة الأجامي الكبيرة في السجادة مع المنمنمة، من مخطوطة منافي الحيوان".

ومنذ ذلك الوقت أصبحت رسومات السجاد تمثل ظاهرة خاصـة فـى المنمنمات، وأخذ رسامو المنمنمات يضعون بدقة الزخارف الهندسية والنباتية وغيرها. وفى السجاد المرسوم فى المنمنمات نـشاهد الخطـوط الكوفيـة، والتشكيلات التى تضم المواضيع والزخارف، وتعكس النمط الفنى للعـصر، وعلى هذا النحو، فإن رسم المنمنمات يسمح بتتبع ملامح التواصل فى تطور فن السجاد فى أذربيجان، وبلورة رسوخ بعض الوسائل التشكيلية والأشكال، التى أصبحت مع مرور الوقت تقليدية ومميزة لـبعض المـدارس الدينيـة المحددة فى فن صناعة السجاد الأذربيجانى.

وكما يتضح من إحدى المنمنمات ذات التشكيلات المنتشرة في سبجاد القرن السادس عشر، فإن تشكيل "جيلبندليك" الذي اكتسب تطويره اللاحق في القرون التالية، يمكننا مشاهدته في سجاد شيروان، وذلك في منمنمة "سراي البيني" عام ١٤٥٠ - ١٤٦٠، في متحف مكتبة برلين الحكومية، كما يوجد مثل هذا التشكيل في منمنمات القرن السادس عشر، وفي سجاد شيروان في القرن الثالث عشر.

وتشكل قاعدة هذا التشكيل نجمة ثمانية الأطراف ويظهر كل طرف منها على شكل شعاع، وبينها صلبان متساوية النهايات، والتى تم استخدامها فى المعمار الأذربيجانى من قبل "خانيق على نهر بيرساجات" (القرن ١٢).

وهناك عدد من السجاد الأذربيجاني في القرن التاسع عشر يعرض الأنواع المتنوعة لذلك التشكيل، حيث يمضي التشكيل في صدرامة طبقا

التقاليد على سجادة "حاجى كابول"، وفي سجاد "ساليان"، فتبدو المواضيع التشكيلية الرئيسية كما لو أنها تتوزع في انسيابية - النجمة الثمانية والصلبان متساوية النهايات، لتتوالى حول المحور الرأسي للسجادة، وعلى المحور الآخر تصبح الصلبان هي العناصر الوحيدة لهذا التشكيل. ويمكن العثور على مثل هذا التناول في سجادة قازاخ "ديميرتشليار"، وسجادة شيروان "ساليان"، ومثل هذا الأسلوب نشاهده في نموذج آخر لسجادة "حاجي كابول"، وفي سجادة قازاخ "قارايازي"، حيث يصبح الموضوع التشكيلي الوحيد ممثلا في النوط النجمة الثمانية، وفي نموذج آخر هو "ديميرتشليار" - يصبح ممثلا في النوط المركزي الوحيد. وعند الهبوط إلى الوسط المشعبي، نجد أن تسكيل المركزي الوحيد، وعند الهبوط إلى الوسط المعبي، نجد أن تسكيل مغازل السجاد في أقاليم أذربيجان. وبعد أن حصلت على اسم جديد لها وهو "جوشلو"، يصبح هذا التشكيل هو الأكثر شعبية في سجاد شيروان "باشالي"،

كذلك لعب طريق الحرير العظيم دورا هائلا في نشأة وتطور السسجاد الأذربيجاني. ففي القرن الثالث عشر أقامت أذربيجان السروابط اللصيقة التجارية الاقتصادية والثقافية مع الصين. ونتيجة لهذا الأمر ظهرت الموضوعات والنقوش الصينية في الفن الزخرفي التطبيقي الأذربيجاني.

وهكذا، ظهر فى فن السجاد الأذربيجانى موضوعات السحب، ونماذج النتانين وطيور العنقاء وغيرها. ولكن كل هذا لم يعق الفن الزخرفى التطبيقى المحلى فى أذربيجان من احتفاظه بأصالته وتفرده. فقد استوعب الحرفيون

الآذريون المهرة تلك العناصر، وأعادوا إبداعها بعد أن توحدت مع النمط الزخرفي والتقاليد المحلية، ثم خلقوا تشكيلاتهم الزخرفية الجديدة تماما في فن السجاد، مثل "أوفتشلوج"، و"بلود"، و"صراع التنين مع طائر السيمورج" وغيرها.



"خمسة" نظامى. تبريز. أوائل القرن ١٦. متحف توبجابى. إسطنبول

ويمثل تصوير التنين أكثر الموضوعات انتشارا وشعبية، ذلك لارتباطه بصورة مباشرة بالتصورات المحلية القائمة. ففي الحياة العامة كان الإبداع يضع التنين في مكانة مهمة، خاصة في ميثولوجيا الشعب الآذري، وكانت العلاقة بالتنين في مختلف الأزمنة ذات معالم مختلفة، ولذلك تغيرت مواضيع السجاد بدورها، ومن مواضيع التانين التي عمل عليها صناع السجاد الأذريون نجد: التنانين الحارسة للمحيط؛ والتنين الذي يتعارك مع الطيور؛ والتنانين التي تواجه بعضها بعضا؛ والتصاوير منفردة للتنانين.

والمجموعة الكبرى للسجاد الذي يحمل تصاوير التنانين، والتى تم غزلها في شيروان وقاراباغ خلال القرون ١٥- ١٨، لا تزالت محفوظة في متاحف إسطنبول ونيويورك "مترو بوليتان"، وفي متحف برلين الحكومي، وفي متحف واشنطن للمنسوجات ضمن المجموعات الخاصة.



سجادة "خاطاى". شيروان. أذربيجان. القرن ١٧ - ١٨. متحف فلادلفيا للفنون. فلادلفيا. مجموعة رقم: ٤٨ - ١٠٨٠.

اكتسب سجاد "التتانين" تطوره اللحق في القرنين ١٩- ٢٠، وحتى يومنا هذا، ممثلا في الأعمال التشكيلية الفريدة المحلية لمدارس السجاد الفنية في أذربيجان.

وقد ظهرت أول أنواع السجاد التي تحمل تصاوير التنانين التي تصارع طائر العنقاء في أذربيجان في القرن الخامس عشر، وظلت قائمة حتى القرن الثامن عشر. وهي ممثلة في منمنمات تبريز في القرنين 10-17، وفي السجاد غير الوبري من مجموعة متحف برلين للفنون، الذي تم غزله في قازاخ في القرن الخامس عشر، وسجادة قاراباغ في نهاية القرن السادس عشر من متحف اللوفر في باريس.



منمنمة "مشهد الصيد". سلطان محمد. عام ١٥٤٩. النصف الأيمن للمنمنمة من مخطوطة "السلسلة الذهبية" لجامع.



سجادة. "صراع التنين مع العنقاء". قازاخ. أذربيجان. القرن ١٥. متحف برلين للفنون.



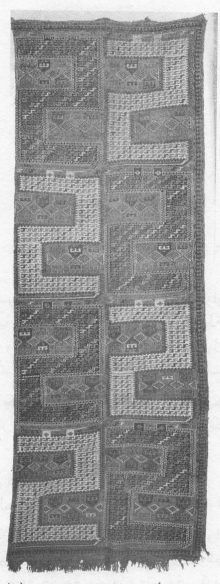
سجادة "التنينية". تبريز. أذربيجان. نهاية القرن ١٦. متحف اللوفر في باريس.

لقد عكست موضوعات ذلك السجاد التصورات الميثولوجية للشعب. فقد كانت الرؤى الأسطورية للآذريين منذ أقدم العصور، مرتبطة بنموذج التنين الذى يجسد قوى الشر، وتقف قوى الخير في مواجهته. ويتتاول كل من الفلكلور والحكايات الشعبية والأدب الصراع الأزلى للنتين مع طائر السيمورج.

وفى الصين لم يكن مقبولا موضوع التنانين الأذربيجانية فى السجاد، ذلك لأن التنين والطائر كان ينظر إليهما باعتبارهما من الكائنات الخيرة على حد سواء.

والتنين الصينى فى صراعه مع طائر العنقاء يصور على هذا السجاد بصور متنوعة الأشكال ومشبعة بالأفكار والتقاليد القومية والحرفية المحلية.

وقد تم وضع التصاوير النمطية للتنانين الصينية الوافدة من الشرق الأقصى بأفكارها الطيبة، على حواشى سجاد شيروان وغنجه منذ القرن الرابع عشر، لتحمل وظيفة حارسة حامية. وحتى وقت قريب، كان سجاد "فيرنى" غير الوبرى الذي يعلق في الخيمة أو البيت، ويصور التنين، ينبغى أن يحمل معه السعادة والخير الوفير.



فيرنى. قاراباغ. أذربيجان. عام ١٣١٦هـ (عام ١٨٩٨). متحف الدولة للسجاد الأذربيجاني. باكو. مجموعة رقم: ٣٤٤٦



دومینیکو دی بارتولو "تدلیل الیتیم وزواجه" (مقطع من الجداریة). ۲ ؛ ۱۶ ۱ القدیسة ماریا دیلا سکالا.

قام الفنانون الإيطاليون والهولنديون والفرنسيون في عصر النهضة بتصوير السجاد على الجداريات والنسيج الكتاني والجوبلين، وذلك لعشقهم وتقدير هم لجدارته. والشاهد الفعال على شعبية فن السجاد الأذربيجاني لذلك العصر، يعد تصوير السجاد التاريخي - ذلك المسمى بالسجاد "السلجوقي" خلال القرنين ١٣ - ١٤، والذي يحمل موضوعات الوحوش في جداريات ولوحات الرسامين الإيطاليين عبر القرنين ١٤ - ١٥. وموضوعات "الطيور المنفردة" في لوحات جوتو، ونيكولو دي بونوكروزو، وبيتشيو دي سيمون، وكولا دي بيتروتشيلي، وجدارية أمروجيو في بالاتسو بوبليكا، وهو موضوع الشجرة مع "الطيور المواجهة" في لوحة سيمون مارتيني، وجدارية نيكولو دي بيترو "نداء الأب متي"، والتي تمثل الحيوانات في لوحات مدارس ساسيت، وتاديو جادي. وقد أصبح السجاد الذي تضمه تلك التشكيلات جزءا لا يتجزأ من اللوحات، وشكل معها بناء واحدا مكتملا في الطابع العام ومجمل التشكيلات اللونية.

واليوم، فمن المعترف به تأثير السجاد على رسومات توسكانى، فالصبغة اللونية للوحات عصر النهضة المبكر الإيطالى، تميزت ببهاء الألوان والتناقضات اللونية، وحملت زخارف النسيج نقوشا رمانية المشكل، وحلقات بنقوش تصور الأسود وأشكال التتانين والطيور. وكانت كل هذه الاختلافات مميزة لصناعة السجاد الأنربيجانى. وكان رسامو عصر النهضة الموهوبون والمرهفون فى استيعاب الرائع، قد اجتنبهم وألهمهم جمال السجاد الأنربيجانى، فوضعوه فى تصاويرهم أمام معاصريهم وأحفادهم، باعتباره نموذجا للفن الرفيع. وتشمل دائرة ذلك السجاد تلك النماذج التى تصمنتها أعمال أسانذة القرون ١٥- ١٧: هانس جولبين، وبينتوريت شيو، ولوتو. ومضى ينتشر فى جماليات عصر النهضة الترابط والأشكال البسيطة والطبيعية، وبريق وتنوع الألوان، الذى كان مميزا للسجاد بتشكيلاته الهندسية فى تلك الفترة.

ومر الملحوظ أن جوستاف قولى فى كتابه "التأثير الشرقى على رسم توسكانى"، قد عبر عن وجهة نظره بأن جنوب القوقان أو حتى شمال السران، كان منابع متاحة لذلك السجاد الذى استخدم الموضوعات ذات الأصل الصينى.

بالإضافة إلى ذلك، فمنذ القرن الخامس عشر لوحظ فى أوروبا تقليد السجاد الأذربيجانى. ففى عام ١٦٠٤ أقيم فى باريس ورشة سافونيرى، وكان الملك هنرى الرابع هو المبادر فى إقامتها. وكان قيام الورشة تلبية لضرورة حكومية، حيث إن الأرستقر اطبين الفرنسيين كانوا يدفعون الكثير من المال

لشراء السجاد الشرقى. وفى عام ١٨٢٥ انضمت ورشة سافونيرى إلى فريق جوبلان الشهير، والذى يعمل حتى يومنا هذا. وهناك نوع شهير آخر من السجاد الفرنسى الذى يعيد إنتاج النقوش الأذربيجانية، وهو أوبيسون. وقد بدأ غزل السجاد فى المدينة الفرنسية أوبيسون فى عام ١٦٦٥، وظل إنتاجه مستمرا حتى منتصف القرن التاسع عشر.

\* \* \*

#### فن الصفافدة

كان السجاد الأذربيجانى دائما، وخاصة فى أوقات التطور الجامح للثقافة الشرقية، بوئقة تنصهر بداخلها العديد من البدايات الجمالية. وقد ظل السجاد محتفظا بروح وتنظيم مادته التقليدية، وضم بداخله أكثر موضوعات الواقع تنوعا، وقد اغترف صانعوه الموضوعات من الأدب، واستوعبوا فسن رسم المنمنمات بإبداع. وفى هذا الإطار يتميز القرن السادس عشر الذى دخل تاريخ أذربيجان باعتباره القرن الذهبى لحضارتها. ففى ذلك العصر جمعت التحف الأصيلة من السجاد فى داخلها دقة وجمال رسم المنمنمات والحلول التقليدية الزخرفية المسطحة للموضوعات، ومنظومة الألوان الرائعة، التسى تعكس روعة الطبيعة وتنوعها.

فى القرن السادس عشر أقامت أسرة الصفافدة التيوركية دولة مركزية قوية، وكانت ترعى تطور الثقافة والفنون. وفى تبريز عاصمة دولة الصفافدة القوية؛ والتى أصبحت من أهم المراكز الثقافية فى الشرق؛ تشكلت مدرسة تبريز الساطعة الأصيلة فى رسم المنمنمات. ففي منمنمات تلك الفترة المحفوظة فى المجموعات الخاصة بالمتحف البريطاني فى لندن، وفى متحف "توبكابي سراى" فى إسطنبول، يمكننا مشاهدة تصاوير السجاد الرائع بالنقوش الكوفية، والتشكيلات الفنية "إسليمي"، و"خاطاي"، و"بولود"، وسجاد الصلاة نامازليج ذو الخلفية الناعمة المستوية، وتشكيلات "أفيشان"، وتكوينات المائية وغيرها، وكذلك السجاد الذي يتناول موضوعات بعينها. إن المنمنمات الرائعة لمدرسة تبريز لذلك العصر، لم تبهر الناظر فقط على فن السجاد الأذربيجاني، بل أيضا أكدت تأثير رسم المنمنمات على فن السجاد.

فى عاصمة الدولة تبريز عملت ورش البلاط الكبيرة، والتى كانت على صلة وثيقة بصناعة السجاد، وعمل فى تلك الورش رسامو المنمنمات الدين أبدعوا التشكيلات الماهرة. فعلى سبيل المثال، وفى منمنمة الكفوف لرسام المنمنمات الأذربيجانى البارز سلطان محمد (القرن ١٦) نرى طائر العنقاء مصورا فى السجادة.

فى تلك الفترة، جرى العمل فى سجاد تبريز وأردوبيل حتى درجة الكمال، على الزخرف النباتى ذى الخطوط المنحنية، مما مثل دفعة قوية لظهور وتطور التكوينات الجديدة: "أقاجلى"، و"لياتشاك تورونت"، و"أفشان"، و"شيخ صافى"، و"شاه عباسى". ويمكن مشاهدة النماذج الكلاسيكية لهذا السجاد، والتى أطلق عليها العالم الأمريكى أرتور بوب اسم "العظيمة"، فى مجموعات متحف ميلانو بولدى بيتسولى، ومتحف فيكتوريا وألبرت فى لندن، ومتحف الفنون التطبيقية فى بودابست، ومتحف متروبوليتان فى نيويورك، ومتحف الفنون التطبيقية فى باريس. ومن قمم فن السجاد الأذربيجانى لتلك الفترة، تعد سجادة "شيخ صافى" المعروفة فى ماحموعة فى متحف فيكتوريا وألبرت فى لندن.

وبداية من القرن السادس عشر، يلاحظ على وجه خاص تأثير رسم المنمنمات في تناول تشكيلات السجاد التي تصور موضوعات بعينها.

ويتمتع بتاريخ يمتد لقرون عديدة السجاد الذي يحتوى على موضوعات محددة في مناطق آسيا الوسطى والأمامية. ويعود بجذوره إلى أعمق القرون القديمة، أقدم أنواع السجاد والأنسسجة التسي تحمسل تسصاوير الحيوانسات

والصيادين. وقد وصل الباحث فى أقدم السجاد والنسيج فى العالم س. إ. رودينكو، إلى نتيجة مفادها أن الأشكال الهندسية والموضوعات النباتية فى السجاد القديم قد لعبت دورا ضئيلا، واتسمت بالموضوعات الماخوذة عن عالم الحيوان. ويمكن تصوير مختلف الحيوانات بمفردها أو بالمقارنة مع رموزها التى توضع بجانبها. وقد توصل إلى نتيجته على أساس التحليل الشامل للمواد الموثقة.

كانت التشكيلات المصورة لمواضيع الصيد والحيوانات والطيور، واحدة من أكثر الفنون الأذربيجانية من حيث الرسوخ والزخرفة، واحتفظت بملامحها التقليدية الرئيسية حتى وقتنا الراهن، وليس من قبيل المصادفة أن الرموز المقابلة للصيادين والطيور حول جانبى الشجرة، نشاهدها فى السجاد الوبرى للقرن التاسع عشر المصنوع فى قاراباغ، وسجاد زيلى شادا غير الوبرى للقرن التاسع عشر فى باكو، وقد تميزت على نحو كبير تقاليد تصوير الحيوانات المشكلة فى صف أفقى، وذلك بالنسبة لفن آسيا الأمامية فى الألف الأولى ق. م، وظلت قائمة فى العديد من منتجات السجاد مسن المفارش، والحقائب، والأجولة. الخ.

ومع مرور الوقت، وعندما أصبحت الفلاحة فى العديد من مراكر صناعة السجاد واحدة من المهن الرئيسية، ظهر في الفنون الزخرفية التطبيقية؛ بما فيها زخارف السجاد؛ الموضوعات النباتية، بالإضافة إلى مطاردات الصيد، وبعد ذلك وفى المرحلة التالية من التطور، ظهر بجانب مشاهد الصيد ما يسمى بسجاد الحدائق.

أصبح القرن السادس عشر تحديدا، هو المرحلة التي حددت الاتجاهات الرئيسية في الارتقاء بالسجاد الذي يحمل موضوعات الساعة، والذي أصبح في المراحل اللاحقة نقطة الانطلاق في تقدير القيمة الفنية للسجاد الأذربيجاني حتى اليوم.

وتتميز هذه الأنواع من السجاد بوحدة السنمط، والتوافسق المنسجم للموضوعات، والزخاف الزينية، والأشكال الدقيقة والبناء المتناسب، ورشاقة الرسم المغزول والحلول التلوينية. إنها حقا نماذج للفن الاحترافي الرفيع.

كان القرن السادس عشر هو العصر الذهبى، وذلك عندما لبى الفن ضرورة بلورة عظمة وجلال الأسرة الملكية، ولكن الحال تبدل خلال القرنين ١٧- ١٨ عندما حل عصر اضمحلال السلطة المركزية وتدهور الفنون التطبيقية الزخرفية.

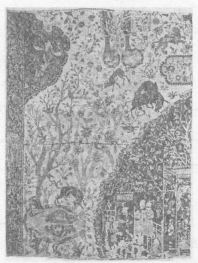
ويعد السجاد ذو الموضوعات الزخرفية مثال على الحساسية العالية لدى أساتذة صناعة السجاد في تلبيتهم لمتطلبات عصرهم. فإن مواكب الصيد الملكية، وفخامة مشاهد الصيد الجماعي للصفوة الإقطاعية، خاصة في القرن السادس عشر الذي يمثل العصر الذهبي للفنون الزخرفية، قد وجدت انعكاسا لها في السجاد الأذربيجاني "أوفتشلوج" (الصيد) المصنوع في إطار محلسي صادق، والمتميز بالتطور الموضوعي من حيث التشكيل الزخرفي.

والمجموعة الخاصة لسجاد الموضوعات الزخرفية تتشكل من سجاد الموضوعات الذى يمثل صورا تزين الإنتاجات الأدبية لعظماء شعراء الشرق، وفي طليعتهم إبداعات نظامي غنجاوي.

وقد استطاعت المدارس الكلاسيكية الأذربيجانية في غزل السجاد أن تعمل بنجاح من خلال أساليب ومذاهب رسم المنمنمات الكلاسيكي، وذلك بعد أن أثرته بالتتاول الجديد للموضوعات التقليدية، وذلك في سعيها لدقة الرسم المغزول وجماله، والزخرف الثرى، والتناغم بين النسب المتداخلة واللون والتشكيل.



سجادة "شيخ صافى". تبريز. أذربيجان. عام ٩٤٠ هـ (عام ١٥٣٩). متحف فيكتوريا وألبرت. لندن.

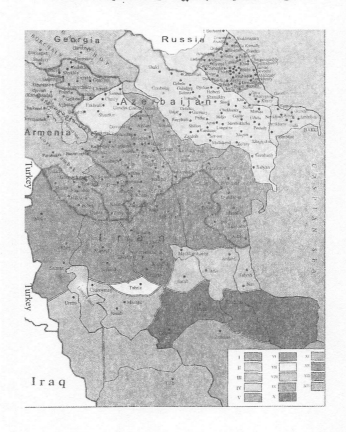


سجادة ذات موضوع زخرفي. تبريز. أذربيجان. النصف الثاني للقرن ١٦. مجادة ذات موضوع الفنون التطبيقية. بودابست.



سجادة "اوفتشلوج". تبریز. أذربیجان. عام ۹۲۹هـ (عام ۲۵۲۲ – ۱۵۲۳م). "سعی غیاص الدین جامع". بولدی بتسولی. میلانو.

## السجاد الأذربيجاني في العصر الجديد والعصر الأحدث



### السجاد الأذربيجاني في العصر الجديد والعصر الأحدث

إن العصر الذهبى فى القرن السادس عشر؛ عندما كان على الفن تجسيد عظمة وأبهة الأسرة الملكية؛ قد تبدل فى القرنين ١٧- ١٨، وحل مكانه عصر اضمحلال السلطة المركزية وتدهور الفنون التطبيقية الزخرفية.

منذ النصف الثانى للقرن الثامن عشر، وارتباطا بقيام الإمارات المنفصلة فى جنوب وشمال أذربيجان، باعتبارها دولا مستقلة، ازداد دور المدارس الفنية المحلية. وقد تميز هذا الأمر بخاصة بالنسبة لشمال أذربيجان، وسرعان ما تحررت مراكز صناعة السجاد المحلية من التأثير الاحترافى للمنمنمات الفنية. وصارت تنبئق من داخلها التقاليد التعبيرية للفن الزخرفى التطبيقي. وسرعان ما جرى كل هذا فى نماذج السجاد غير الوبرى الأكثر بساطة من نوع شادا، والذى نرى فيه مرة أخرى التسلكيلات السطحية، والتناول الهندسي للموضوع الذى يتكون من أشكال الحيوانات والبشر. وهنا، مثلما فى السجاد الزخرفى، يلاحظ الميل الدقيق نحو النمطية والبناء المتكرر للموضوع الثري يقرضه تقنية الغزل الإنتاجي.

وعند المقارنة بسجاد القرن التاسع عشر - أوائل القرن العشرين في جنوب وشمال أذربيجان، نلاحظ الاختلافات النمطية. ففي سيجاد جنوب أذربيجان بمناطق تبريز وأردوبيل وغيرها، نلاحظ أن الأهم هنا يتمثل في

تطوير أساليب رسم المنمنمات من خلال موضوعات ونمط الرسم الأوروبى. أما الاتجاه الآخر، فيعبر عنه بدقة في سجاد شمال أذربيجان، حيث يمضي تدعيم التقاليد الشعبية الأصيلة القديمة في غزل السجاد، وذلك من خلال السعى نحو التأثير الجمالي للتماثل والإيقاع الصارم.

وهكذا، فإن الموضوع التقليدى بالنسبة لسجاد شيروان وقاراباغ، وهو الصيد ("أوفتشلوج")، يتحول إلى تصوير صياد واحد مع الصقر. ويتم غزل السجادة من الناحية التشكيلية بأسلوب شعبى أصيل من حيث: الرمزية، والأشكال الهندسية، وحركتها الدقيقة، كما لو أنها تعيد من الماضى تفاصيل الزخارف التى نشأت فى عهد وجود قبائل الصيد بعد. وصرنا لا نشاهد فى الموضوع لمسة فنية واحدة مقتبسة غريبة، ولم يحاول الصانع الوصول إلى الحقيقة الخارجية المميزة للرسم، ولم يعد السجاد بتحدث حول الصيد أو يسرد موضوعه، بل يكتفى بالإشارة إليه وإلى رمزيته وسمته فقط ولا ينقل الحدث نفسه. إن بساطة ووضوح التشكيل، وصرامة الإيقاع تمنح السجاد جمالا رفيعا ساميا. وفى القرن التاسع عشر يصبح مثل هذا الموضوع بالنسبة للسجاد الذى يمثل الصيد فى شمال أذربيجان، موضوعا كلاسيكيا، ويلاحظ إنتاجه من خلال التناول التقليدى حتى فى منتصف القرن العشرين.

والنموذج الآخر لسجاد الموضوعات الشيرواني من ذلك النسوع فسى القرن العشرين، يمثله نموذج النمطية. وعند الأخذ بعنصر واحد في موضوع الصيد في السجاد الشيرواني؛ وهو تصوير الديك في النوط المربع؛ نجد أن

الصانع يكرر الأسلوب التقليدى الشعبى أفقيا ورأسيا في محيط السجادة، ليخلق تشكيلا متكررا ومعادا.

في سجاد الموضوعات الزخرفية لجنوب أذربيجان، الدى يحمل موضوعات نقليدية من الأدب الشرقي الكلاسيكي، تم الحفاظ بدرجة كبيرة على الأساس النمطي والتشكيلي المميز للفترة الكلاسيكية، أي إنه بالنصبة للقرن السادس عشر فلا يزال تأثير الرسم الأوروبي الواقعي ملموسا. ويشهد الاستخدام الواسع للموضوعات الأدبية في غزل السجاد على الصلة الوثيقة بينهما. وكان الوسيط في هذه الصلة هو فن رسم المنمنمات الأذربيجاني الذي "علم" صناع السجاد في القرنين ١٥- ١٦ أسلوب التفكير بالنماذج الحية، ومستوى التقنية الرفيع الذي وصل إليه الحرفيون الآذريون، مما سمح بخلق التكوينات متعددة الأشكال ذات التعبير الفائق، وعدم الخروج في ظلل هذا الأمر عن الحدود الصارمة التي تنظم فن السجاد. والموضوع الأكثر شيوعا يعد الرسومات المصاحبة لمشاهد من إيداعات نظامي غنجاوي: "ليلي والمجنون"، و"خوسروف وشيرين"، و"رستم يقتل الشيطان الأبيض"، والموضوع مأخوذ من "قصيدة شاه")، وفردوسي "عمر الخيام ومحبوبته"،

وفى شمال أذربيجان يمكننا مشاهدة تناول المواضيع الأدبية بـصورة عملية فقط فى سجاد قاراباغ، حيث إن هذا المركز الإنتاجى تحديدا؛ مقارنـة بمراكز غزل السجاد الأخرى فى شمال أذربيجان؛ كان الأكثر اتصالا علـى نحو وثيق مع مدرسة تبريز لصناعة السجاد، ولكن فى سجاد قاراباغ مثـل

"رستم وزهراب" المصنوع في أوائل القرن العشرين، نتعرف على التناول الشعبى الأصيل للموضوعات الأدبية. وما يضع هذا السجاد في مرتبة واحدة مع أفضل نماذج فن السجاد الشعبى تلك النسب الهندسية الدقيقة، والتكامل الرفيع للنماذج المجردة من التعقيدات المقصودة، واستخدام التناسب الإيقاعي الصارم.

ولا تزال قائمة حتى يومنا هذا تقاليد إعداد سجاد الموضوعات الزخرفية، الذى يقتبس موضوعاته من الأدبيات الكلاسيكية لإبداعات الشرق. كما إن العديد من السجاد الذى ينتمى لتلك المجموعة، التى أبدعها رسامو الزخارف المحترفون المعاصرون وفنانو السجاد في جنوب وشمال أذربيجان، لا تزال تحتفظ بتلك التقاليد.

وبدءا من القرن الثامن عشر تغلغل في فن السمجاد الأذربيجاني الموضوعات التعبيرية المرتبطة بالفن الغربي الأوروبي، وبدأت الموضوعات في السجاد تتأثر بالنمط الواقعي للرسم، ففي القرن التاسع عشر في أذربيجان دخل الجوبلين، ومنذ ذلك الحين بدأ غزل النقوش الفرنسية على السجاد.

منذ القرن التاسع عشر، ومع دخول القسم الشمالي لأذربيجان ضمن الدولة الروسية، أصبح واضحا بعث العلاقات الاقتصادية بينهما بدرجة أكثر. ففي أذربيجان كان يتم إنتاج النسيج وورق الحائط والأواني المنقوشة، ومنذ ذلك الوقت ظهر في السجاد؛ وخاصة سجاد شوشا؛ موضوعات جديدة تضم

تصاوير الجياد والكلاب والقطط، والقديسين المسيحيين، والأوراق المالية الروسية، ولكن هذه الموضوعات غير الأصيلة استخدمت بمهارة من قبل الحرفيين الشعبيين، واستطاعوا بفضل مهارتهم التقنية العالية في الغيزل أن يضعوا في ذلك السجاد الألوان الدقيقة، ويسعوا إلى الحصول على التأثير الفنى الرفيع.

وبلا شك، يشير كل ما ذكر أعلاه إلى مدى تعقد وتنوع الزخرف الأذربيجانى للسجاد ومنتجاته. ومما لا ريب فيه أن الزخرف الأذربيجانى للسجاد، سوف يظل موضوعا للدراسة لفترة طويلة، حيث إن مضمونه الفنى، والدلالى والجمالى والروحى والشعورى لا ينضب عمليا فى الواقع.

فى القرن العشرين تغير الكثير فى واقع الثقافة الأذربيجانية. غير أن تقاليد السجاد الأذربيجانى واصلت تطورها فى أعمال الرسامين مثل: لطيف كريموف، وكمال علييف، وجعفر موغيرى، وإلدار ميخائيل زاده، ومحمد حسين حسنوف، وعايدين رجبوف، وجافانشير علييف، وغيرهم، وكذلك فى سجاد الحرفيين الشعبيين فى إطار صناعة السجاد التقليدية.

وهذا السجاد عبارة عن تحف عديدة، وليس مجرد أثار تاريخية وجمالية، كما أنه لا يمثل فقط فنا يافعا خالدا، بل أيضا هو دروس حية للماضى، ووصايا متميزة لرسامى القرون البعيدة، للاستمرار فى تأريخ الحياة الشعبية من خلال أسطع النماذج والإيقاعات المتناغمة والألوان المتنوعة.

8 8 8

# الفصل الرابع السجاد الأذربيجاني "الأنصواع المحليسة"



## السجاد الأذربيجاني "الأنسواع المحليسة"

تمثل الفترة من نهاية القرن السابع عشر – أوائل القرن العشرين عصرا لازدهار الغزل الشعبى الأذربيجانى، ففى تلك المرحلة نسشأت الإمارات الأذربيجانية المحلية، ومضت المراكز المحلية والشعبية لسصناعة السسجاد تتطور بوتيرة أكبر من مراكز الغزل التابعة للبلاط. وتحديدا فى تلك الفتسرة ترددت بقوة جديدة فى وعى الشعب، تلك الطبقات القديمة للأنماط العتيقة الإثنية غير الواعية، مما يمكن النظر إليه بمفهوم ما، باعتباره بداية للعودة إلى التقاليد الأولية، وفى هذا الإطار، فإن الصلة بتلك التقاليد لم تُفقد أبدا.

ويتميز السجاد الأذربيجانى بتنوع أنماطه وأنواعه. كما إن الشراء النمطى للسجاد الأذربيجانى؛ بالإضافة إلى العوامل التاريخية والإثنية الثقافية؛ كانت ترتبط بالتنوع المذهل الطبيعى والمناخى للمنطقة، الذى ساعد على تطور صناعة السجاد. فقد ارتهنت منظومة الألوان والتشكيلات اللونية الإيقاعية المنسجمة للسجاد الأذربيجانى فى الكثير منها، باستيعاب المناظر الطبيعية المتنوعة موقع التطور على ضوء الشفرات المعلوماتية متعددة القرون للفكر الفنى.

وعبر قرون طويلة من تطور غزل السجاد فى أذربيجان، تـشكلت المراكز الراسخة لصناعة السجاد، والتى ارتبط نـشأتها وتطورها بتلك العوامل مثل توافر قاعدة المواد الخام-رعى الأغنام. ويمكن فى هذه المنطقة

إبراز ثلاث بؤر لإنتاج السجاد: الأول – المنحدر الجنوبى الـشرقى للقوقان الكبير فى الاتجاه نحو القزوين والجنوب، وناحية وهدة شيروان؛ والثانى يقع فى منطقة القوقاز الصغير ويمند حتى شواطئ نهر آراز فى الجنوب، وحتى كافان فى الاتجاه الشمالى الغربى. وكل من هذين المركزين يقعان بصورة رئيسية على أراضى جمهورية أذربيجان المعاصرة، وينبثق تشكيلهما من قلب الشروط الجغرافية الطبيعية. أما المركز الثالث لغزل السجاد، فقد تشكل تاريخيا فى جنوب أذربيجان، فى منطقة جبال طاليش التى تمتد إلى المنخفض الواقع بين جبال أردوبيل وسيراب حتى تصل إلى تبريز.

وكانت هذه المراكز؛ التى تشكلت تاريخيا واكتسبت تطـــورها ولا تزال تعمــل حتى وقتنا هذا فى غزل السجاد فى أذربيجان؛ تقع فى أمــاكن رعى الماشية.

وكانت أهم هذه المراكز عند تخوم القرنين ١٩ - ٢٠، تقع في جوبا، وشيروان، وباكو، وغنجه، وقازاخ، وقاراباغ، وتبريز، وأردوبيل، وهي التي حددت الأنواع الرئيسية للسجاد الأذربيجاني. وكل من هذه المراكز يتكون بدوره من عدة بؤر إنتاجية ضخمة تتمتع كل منها كذلك بمواقع محددة (قرية) لإنتاج السجاد.

ويتميز كل مركز وبؤرة وحتى المولقع الصغيرة بخصائصها التقنيسة والفنية الفريدة في إنتاج السجاد، مما يوفر التنوع العديد للحلول اللونية والزخرفية والتشكيلية، ويكسب السجاد الأذربيجاني التفرد والأصالة، وذلك من خلال إبداعه لعدد كبير من تنويعات التشكيلات التقليدية.

ويشير تشكل مراكز غزل السجاد الإنتاجية، إلى أن نشأتها وتطورها ورسوخها لم يعتمد عمليا على ديناميكية العمليات التاريخية الإثنية في المنطقة. كما إن تميز وتنوع سجاد تلك المراكز، قد حددته العوامل الطبيعية المناخية، والاقتصادية المعيشية الاجتماعية، وكانت قاعدة تشكيلها تتمثل دائما في تقاليد الغزل القديمة التي تكونت على هذه الأراضي.

#### سجاد جویا

تنقسم منطقة جوبا لصناعة السجاد إلى ثلاث مناطق تابعة لها: الجبلية، والسفحية، والوهدة. وتتبع المنطقة الجبلية للإنتاج قرى: جوناكينت، وخاشى، وجينى، وأفورجا، ويرفى، وسيخيوب، وبودوج، وقيريوز جيك، خان، وسالمى سيود.

وفی المنطقة السفحیة للإنتاج تقع قری: فیندیجان، أمیر خانلی، علی خانلی، خیردیاندو، بیراسمان، بیلیجی، شاه نزرلی، بیریابیدیل، زیف، زخرامی، سوماجوبا، خیردجیول- تشتشی، سیر- تشیتشی، دیری- تشیتشی، وساباتلیار. وفی منطقة الوهدة یترکز الإنتاج فی سیل منطقیة شابران بقراها: تشای قاراکشلی، أدجی قاراکشلی، سیوسینلی قاراکشلی، ساروان، دیفیتشی، مولا قیاملی، وغیرها.

وتتميز منتجات مجموعة جوبا بالنسيج الناعم الرفيع، والزخرف الرائع ودقة الألوان. وتعتمد الأشكال الهندسية للزخرف بصورة رئيسية، على الموضوعات النباتية النمطية وأحيانا الحيوانية. كما تتشر على نحو واسع تكوينات الأنواط. وأكثر التشكيلات سطوعا لسجاد جوبا هي "قاديم مينارا"،

و "قيميل"، و "بيريابيديل"، و الأكثر تميز ا وخصوصية بالنسبة لهذه المنطقة تحديدا تعد تشكيلات: "ألبان"، و "جوبا"، و "حاجى - غايب"، و غيرها.

بالإضافة إلى أنواع السجاد المنفصلة، فهنا يتم إنتاج مجموعات السجاد "داست خالى جابا"، وبالإضافة إلى السجاد الوبرى يتم فى العديد من القرى إنتاج السجاد غير الوبرى أيضا (سوماخ، وبالاس) ومنتجات السبجاد الأخرى. وفى القرن التاسع عشر أصبح إنتاج السجاد فى منطقة جوبا يتسم بطابع السوق. وتحول العديد من صناع السجاد إلى العمل بالطلب، وأصبح التجار يسافرون إلى قرى غزل السجاد، لشراء السجاد وأنواع بالاس، ثم نقله إلى المدن وخاصة إلى باكو التى كان سجاد جوبا يثمن فيها بصورة عالية للغاية.

#### سجاد شيروان

یتضمن مرکز انتاج السجاد الشیروانی غابریستان (قری: تـشوخانلی، مارازا، نابور، سیوندی، شورباختشا، أودولیلی، باشالی)، وأخسوین (قری: بیدجو، جیوجلیار، منجبیوس)، وکیوردامیر (قری: اسماعیلی، قیـوردامیر، شیلیان، سور – سور، مولاکیند، بیرجاسانلی، بادار)، وقازی – محمد (قری: هیلا، قاراباغلی، تشالوغلی، دیلیجیرلی، قولانی، قارادونلو)، وجیوکتـشای (قری: قارایازی، زاردوب، مولاکیند، جولیان، خیبیری، مارازا)، وجابالین (قری: فیلفیلی، قارابولاج، کالادجیك، سیفریجیان، کیمیروان).

ويتميز سجاد شيروان بإخراجه الفني الثرى، وبكمال النسيج وبريــق صوفه، الذي يكسب السجادة نعومة وبهاء.

والتشكيلات الأكثر شهرة للسبجاد هي: "جوبستان"، و "شيماخا"، و "شيروان"، و "جاشيد"، و "أرجيمان"، و "جيمجيملي"، و "قارخون"، و "حاجي جابول"، و "جابالا"، و "ساليان" وغيرها. وقد ذاع صيت شيروان بسجاده غير الوبرى من أنواع بالاس وكليم، وفي العصور القديمة بأنواع سوماخ. واكتسب شهرة عالمية السجاد غير الوبرى الذي يصنع في قرى باشالي وأودولو. كذلك كانت شيروان منذ القدم تشتهر بمنتجات السجاد المتنوعة: الأجولة، الحقائب المنقولة، المفارش، الأغطية، وغيرها.

#### سحاد باكق

نتركز منطقة صناعة السجاد في باكو على أراضي شبه جزيرة أبشيرون. وقد تطورت صناعة السجاد في قرى: نوفخاني، ناردران، بيول- بيولي، فاطماي، بيرشاجي، مارداكياني، كالا، وكذلك خارج حدود أبشيرون في مركز خيزين للسجاد (قرى: خيزي، ظاراط، غادي، نوفخاني، قيش، خيل) وغيرها.

وإجمالا، ومن حيث نوعية التقنية، فإن سجاد باكو يتشابه مع سجاد جوبا وشيروان، ولكنه يختلف من حيث الإطار الفنى. ويتميز سجاد باكو بنعومة نسيجه العالية، وكثافة ألوانه وذوقه الفنى الفريد ورشاقة إخراجه. وتتكون قاعدة سجاد باكو من التشكيلات النوطية المتكررة ذات الموضوعات الهندسية، المطعمة بالعناصر النمطية النباتية القوية. والأكثر انتشارا كانت تشكيلات: "باكى"، و"سورخانى"، و"جيراديل"، و"فيندجان"، و"خيليا- أفشان"،

و "خيليا- بوتا"، و "أبشيرون". كما جرى فى منطقة باكو إنتاج: بالاس، وكليم، خيبيا، وزيلى، والتى تفوقت من حيث نوعيتها على المنتجات المماثلة فى المناطق الأخرى.

#### سجاد غنجه

يتمتع سجاد غنجه مقارنة بسجاد جوبا وشيروان، بكثافة أقل للنسيج وبوبر أعلى.

وفى مركز غنجه تعد المناطق الرئيسية للإنتاج هى: غنجه، جيدابيك، جيرنابوى، شينكير، وساموخ.

ومن بين مجموعات غنجه يبرز السجاد ذو التشكيلات التالية: "غنجه"، "كيخنا- غنجه"، "كيخنا- غنجه"، "كيذابيك"، "تشيرخالى"، "ساموخ"، "تـشايلى"، "تـشادلى"، و"فاهر الى".

#### سجاد قازاخ

وتعد مراكز الإنتاج الرئيسية هي: قازاخ، تاووز، بورتشالي وجيتشا.

ويتم فى منطقة قازاخ إنتاج أنواع: "شيخلى"، "ديميرتشليار"، "أويسوزلو"، "بورتشالى"، "قازاخ"، "قاراتشوب"، "قارايازى"، "صلحلى"، "قاشجان"، "قيميرلى"، "قاراقيونلو"، "قايماخلى"، و"جيتشيالى"، ومنتجات السجاد غير الوبرى: زيلى، شيدا، فيرنى، المفارش، الحقائب، الأجولة وغيرها. ويحتل هنا مكانة كبيرة إنتاج سجادة الصلاة - نامازليج.

كان يتم إنتاج السجاد الشهير مثل سجاد قازاخ، على مساحة تاريخيسة واسعة من أنربيجان، بدءا من منطقة قازاخ- تاووز فى شمال غرب ترياليت وجواخيت، وسلسلة جبال بامباك فى الشرق بما فيها سهل جرياز فى تبييليسى، وهبوطا نحو بحيرة جيج (سيفان حاليا) إلى مصنيق قاراقوى، وسلسلة جبال دارالاج ومنطقة باسبسار كيتشار، وهناك بعص الأماكن التاريخية لصناعة السجاد فى منطقة قازاخ، تقع فى الوقت الحاضر على أراضى جورجيا، حيث يعيش الآذريون فى تجمعات لصيقة، وفى أرمينيا حيث يعيشون كذلك، وفى عدد من المناطق الأخرى، وذلك حتى نهاية القرن العشرين.

#### سجاد قاراباغ

يتم إنتاج النوع القاراباغى فى مركزيه - الجبلى والسهلى. ففى المركز الجبلى ساد الإنتاج بالقرن التاسع عشر فى مدينة شوشا وقرى: داشبولاج، دوفشانلى، قيروف، تيرنيفيز، ماليبيلى، تشانختا، توج، تاجلار، جادرود، مراد خانلى، قاسم شاجى، جوباتلى، جوجاز، ميشسيد، باجيربيلى، خانليك، وتوتماس. وتتمثل خصائص المركز الجبلى فى أن إنتاج السجاد فى القرى قد تطور على نحو أضعف منه فى شوشا.

وبلا شك، فإن الخامات فى المناطق السهلية تتوافر على نحو أفضل منه فى الجبلية، وكانت المراكز السائدة هى: جبرائيل، أجدام، باردا، فيزولى، والتى تمتع كل منها بعدد كبير من القرى التى عمل فيها السكان بصورة

كثيفة فى إنتاج السجاد المخصص للبيع. وهنا يجرى إنتاج السبجاد مئل: "تشيليابى"، "آران"، "جوجا"، "أتشما يوما"، "شاباليد بوتا"، "باخمانلى"، و "موجان".

وإلى نوع قاراباغ ينتمى كذلك السجاد المنتج فى مراكز: زينجيل، تاليش- لينكوران، وناختشوان. والأكثر انتشارا هنا كان سحاد: "تاليش"، و"ناختشوان". وهناك عدد من المراكز التى عاش فيها الآذريون مجتمعين حتى وقت قريب، والتى تقع فى منطقة زانجيزور على أراضى جمهورية أرمينيا.

وقد اشتهرت منطقة قاراباغ ليس فقط بالسجاد الــوبرى، بــل أيــضا بالسجاد غير الوبرى ومنتجاته. وعمل نساجو السجاد القاراباغى واستخدموا مختلف التشكيلات التى ظهر قسم منها نتيجة للعمل الإبداعى على التشكيلات القائمة في مراكز تبريز وأردوبيل لغزل السجاد.

وتوجد من هذا السجاد الأحجام الكبيرة والصغيرة. والأكثر انتشارا كانت مجموعات السجاد "داست خالى - جابا "، والتى تمتعت بطلب كبير عليها فى السوق الداخلى والخارجى على حد سواء. وفى قاراباغ كان يستم إنتاج السجاد ذى الوبر الأقل والكثافة الكبيرة للعقد، مثله مثل السجاد الكثيف ذو الوبر العالى. وأول الأنواع الرئيسية منها كانت مميزة بالنسبة لشوشا والمناطق الإنتاجية السهلية، أما الثانية فكانت مميزة للمناطق الجبلية. وفى قاراباغ كانوا يعدون السجاد النوطى والزخرفى والسجاد ذى المواضيع

الزخرفية. والأكثر انتشارا للتشكيلات كان: "بوينوز"، "باليج"، "داريانور"، "باختشاداجيو لار"، "ساخسيداجلوليار"، "خانليج"، "خانيرنى"، "قاسيموشاجى"، "منخانى"، و"بولود".

#### سجاد تبريز

يعد سجاد تبريز بلا شك واحد من أهم أنواع السجاد الأذربيجانى الى تبريز والمناطق المرتبطة بها مثل: أردوبيل، زينجان، خالخال، أورماى، مارانوس، قاراداج، ومارجان، باعتبارها مراكز إنتاجية، تقع فى شمال غرب إيران (جنوب أذربيجان).

وفى منطقة تبريز الإنتاجية يستم صسناعة السسجاد ذى التستكيلات: "لياتشيك تورونج"، "بوتا"، "باليج"، "أفشان"، "أوفتشلوج"، "سوتونلو"، "شاه عباسى"، و "شيخ صافى". وتتكون معظم التشكيلات من الزخارف النباتيسة المصورة للموضوعات، ولكن فى المراكز الريفية الإنتاجية يستخدم الزخرف الهندسى الصرف بصورة تقليدية، وهى قريبة إلى مراكز شمال أذربيجان الإنتاجية من حيث النمط والتلوين.

فى تبريز وتحديدا فى القرنين الخامس والسادس تسكل العديد من تكوينات السجاد، والتى أكسبت سجاد تلك المنطقة مجدا عالميا. ولا يقدر بثمن تأثير مدرسة تبريز لغزل السجاد على صناعة السبجاد فى السبرق بأكمله. فهنا تحديدا، وفى عصر القرون الوسطى، كان إنتاج السبجاد ذى المستوى الحرفى التطبيقي مرتفعا إلى أعلى آفاق الفن الاحترافى.

وقد اكتسبت شهرة واسعة فى الفن وفى السوق العالمى التشكيلات الزخرفية المعقدة الرائعة للزخارف فى ساجاد تبرياز مثال: "لياتشيك تورونج"، و"أفشان"، ومن بين سجاد دائرة تبريز، ينبغى الإشارة إلى ذلك النوع من السجاد ذى الموضوعات الزخرفية مثل: "أقاجلى"، و"دورد فيسيل"، و"ليلى والمجنون"، و"الدرويش"، وغيرها.

وفى تبزيز وأردوبيل حيث يتركز الإنتاج عالى الجودة والاحترافية، يصنعون كذلك السجاد الحريرى، وفى القرون الوسطى - السجاد ذى الخيوط المعدنية (الفضية والذهبية).

0 0 0

وهكذا، فعبر عشرات القرون في أنربيجان تبدلت الدول والأيديولوجيات، فقد استوطنت هذا القبائل والشعوب الوافدة، وانصهرت مع السكان المحليين. وقد وجدت كل هذه العمليات انعكاسا لها في فن السبجاد الأذربيجاني، الذي سار تطوره في تضفير عضوى بين التقاليد المحلية العميقة والعناصر الثقافية الوافدة للشعوب والبلدان الأخرى، التي أثرت ثقافة أذربيجان وأضافت إليها على نحو إبداعي.

O D O

## المسراجسع

## السجاد الأذربيجاتى - المراحل التاريخية لتطوره

Azərbaycan tarixi (İqrar Əliyevin redaktəsi ilə). Bakı. 1993.

"Bayatılar". Bakı. 1980.

Göyüşov R. "Azərbaycan arxeologiyası". Bakı, 1976.

Mahmudov F.R. "Əliköməktələsində arxeoloji qazıntıların ilkin yekunları". Daş dövrü və Azərbaycanda eneolit məcmuəsi. Bakı, 1984.

Nəğmələr, inanclar, alqışlar. Bakı, 1986.

أبيلوف ن. أ. الحياة الاقتصادية للفلاحين الحكوميين في مراكز جيوتشاي وشيماخي التابعين لمقاطعة باكو. مواد دراسة الحياة الاقتصادية لفلاحي ما وراء القوقاز، الجزء ٦، القسم ٢.

حبييب اللايف أو.أ. عصر النحاس والبرونز في أراضي ناختشوان الأذربيجانيــة السوفيتية. باكو، ١٩٨٢.

علييف ف. ج. كاتاكومب في بابا درويش. مصادر أكاديمية العلوم الأذربيجانية السوفيتية، سلسة "التاريخ، والفلسفة، والحقوق". رقم ٤، ١٩٦٩.

علييف ف.ج. حضارة العصر البرونزي الأوسط في أذربيجان. باكو،١٩٩١.

علييف إ.ج. ملامح من تاريخ أتروباتينا. باكو، ١٩٨٩.

علييف ك. ألبانيا القوقازية القديمة. باكو، ١٩٩٢.

الرحالة الإنجليز في دولة موسكو في القرن ١٦. مختارات من المقالات، ترجمــة يو. ف. جوتيه. موسكو، ١٩٣٨.

أصلانوف ج. م.، فايدوف ر. م.، يوني ج. إ. منجيتشاور القديمة. باكو، ١٩٥٩.

أشوربيلي س. دولة شيروان شاه. باكو، ١٩٨٣.

أشوربيلي س. ملامح من تاريخ باكو في القرون الوسطى. باكو، ١٩٦٤.

بابايف إ.أ. مدن ألبانيا القوقازية. باكو، ١٩٩٠.

بابينتشيكوف م. الفنون الشعبية التطبيقية فيما وراء القوقاز. موسكو، ١٩٤٨.

بادالوفا ز. ن. حول بعض أدوات الغزل في ألبانيا القوقازية. مـصادر أكاديميـة العلوم الأذربيجانية السوفيتية، سلسة "التاريخ، والفلسفة، والحقوق". رقم ١، ١٩٨٧.

براسيخي تاريخي. طهران، رقم ٣، ١٩٣٩.

بيخ- أزين م. سجاد إيران. طهران، ١٩٦٠.

بونياتوف ز.م. الحدود العرقية لأذربيجان في عصر سلطة الإياديجيزيين. مختارات. "الجغرافيا التاريخية لأذربيجان". باكو، ١٩٨٧.

بونياتوف ت. الزراعة في أذربيجان في عصر البرونز باكو، ١٩٥٧.

فايدوف ر. م. منجيتشاور في القرون ٣-٨ ( باللغة الأذربيجانية). باكو، ١٩٦١.

حيدروف م. المدن والحرف المدنية في أذربيجان في القرون ١٢-١٧. باكو، ١٩٨٢.

جيوشيف ر. ب. المسيحية في ألبانيا القوقازية. باكو، ١٩٨٤.

جولوبكينا ت.إ. حول اقتصاد أذربيجان القديمة في القرن ٢-١ قبل الميلاد.

أرشيف معهد التاريخ لأكاديمية علوم جمهورية أذربيجان. رقم ٣٤٩١.

جوجيل ف. السجاد. موسكو، ١٩٥٠.

جولبكينا ت. إ. النسيج الدقيق الجنائزي في منجتشاور. الأرخيولوجيا الـسوفيتية، رقم ٣، ١٩٧١.

. قولييف م. السجاد الأذربيجاني في لوحتين للرسامين الأوروبيين في القــرن ١٥٠. تقرير أكاديمية العلوم الأذربيجانية السوفيتية، الجزء ٣٠، رقم ٧. ١٩٦٩.

قولي شامباروف س. عرض لورش ومصانع منطقة ما وراء القوقاز. تيفليس، ١٨٩٤. جوميل يا. إ. آثار عصر البرونز المبكر في أذربيجان.

المعلومات المختصرة لمعهد التاريخ والثقافة المادية. موسكو، رقم ۲۰، ۱۹٤۸. دينيكي ب. فنون الشرق. قازان، ۱۹۲۳.

دينيكي ب. موضوعات نظامي غنجاوي في فنون أذربيجان والشرق في القرون ١٩٤٧. في الكتاب: نظامي. باكو، أذرنشر، ١٩٤٧.

زيدجينيدزي يا. إنتاج السجاد والسجاد غير الوبرى ذى الوجهين في مدينة شوشا. من مجموعة المواد الخاصة بوصف الأماكن والقبائل في القوقاز. تيغليس، الإصدار ٢، ١٨٩١.

زومير ف. م. السجاد الحديث في جوبا. إصدار أوب- فا، القسم إ. أذربيجان. باكو، ١٩٢٦.

زومير ف. م. معالم نطور الفن في أذربيجان.

"الثقافة الفنية للشرق السوفيتي"، م. ل، ١٩٣١.

إيسايف م. إنتاج السجاد فيما وراء القوقاز. تيغليس، ١٩٣٢.

أخبار جمعية البحث والدراسات الأذربيجانية. باكو، رقم ٥، ١٩٧٧.

اسماعيلوف ج. س. الدراسات الأرخيولوجية للسكان القدماء في بابا- درويش. باكو ١٩٧٧.

اسماعيلوف ج. س. الثقافة الأذربيجانية في العصر البرونزي المبكسر. ملخص رسالة الدكتوراه. تيبليسي. ١٩٨٣.

التقويم القوقازي. ١٨٥٦.

قازيف أ. فنون أذبيجان. الجزء ١. باكو، ١٩٤٩.

قازيف س. م. الأثار الأرخيولوجية في منجيتشاور، باعتبارها مصدرا تاريخيا لدراسة تاريخ أذربيجان. مصادر أكاديمية العلوم الأذربيجانية السوفيتية. رقم ٧ باكو،

قازيف س. م. حول اثنين من الأباريق الجنائزية في كاتاكومب. مجموعة مقالات النقافة المادية لأذربيجان الجزء ٣. باكو، ١٩٥٣.

قازيف س. م. حول الحفريات الأرخيولوجية في منجتشاور.

تقارير أكاديمية العلوم الأذربيجانية السوفيتية، رقم ١٠، باكو، ١٩٤٦.

كالسنينوف د. رعي الرحل. أخبار جمعية البحث والدراسات الأذربيجانية. بــاكو، رقم ٨، ١٩٢٦.

قارا قاشلي ك. ت. الثقافة المادية الأذربيجان". باكو، ١٩٦٤.

كارولوف ن. شهادات الكتاب العرب حول القوقان وأرمينيا وأذربيجان. الاصطخرى، المقدوسي، الناسودي. مجموعة المواد الخاصة بوصف الأماكن والقبائل في القوقاز. تيفليس، الإصدار ٢٩،١،٠١، والإصدار ٣٨، ١٩٠٨.

كيريموف ك. السلطان محمد ومدرسته. موسكو ، ١٩٧٠.

كيريموف ل. السجاد الأذربيجاني، الجزء ١، ليننجراد، ١٩٦١.

كيسينوفونت. كيروبيديا، الجزء ٨، موسكو، ١٩٧٦.

قوشقارلي ك. أو. مدينة الموتى في جبال بيشتاسار. مــصادر أكاديميــة العلــوم الأذربيجانية "التاريخ والفلسفة والحقوق". رقم ١-٢ باكو، ١٩٩٢.

لطيشيف ف. أخبار الكتاب القدماء في إسكيفي والقوقاز، الجرء ١، سيان بطرسبورج، ١٨٩٠.

ليفياتوف ف. إ. الفخار في عصر نظامي. مجموعة" نظامي"، رقم ؟، باكو، ١٩٤٧.

ليسيتسينا ج. إ.، ريشيبنكو ل. ف. ثروات علم النباتات في القوقاز والمشرق الأدنى. موسكو، ١٩٧٧.

ليتفينسكي ب. أ. لوازم وأدوات العمل من المقابر القديمة في فرجان الغربية. موسكو، ١٩٧٨.

محمدوفا ف. التاريخ السياسي والتاريخ الجغرافي لألبانيا القوقازية. باكو، ١٩٨٦. ميختبيف ت. س. أدوات العمل في ألبانيا القوقازية من رسالة الدكتوراه. موسكو، ١٩٩٠. مونشايف ر. م. القوقاز عند فجر عصر البرونز. موسكو، ١٩٧٥.

مصطفايف أ. إ. حول أحد أنوال الغزل. تقارير أكاديمية العلوم الأنربيجانية السوفيتية رقم ١٠، ١٩٦٩.

موتشايدزى م. حرفة صناعة السجاد لدى أكراد سورمالين.

مراكز ايتشمايدزين و ألكسندروبول التابعة لمحافظة إيريفان. أبحاث لجنة الحرف البدوية القوقازية. تيفليس، ١٩٠٣.

ناريمانوف إ. ج. الحضارة الزراعية القديمة لدى السكان الرعاة في أذربيجان. باكو، ١٩٨٧.

نعماتوفا م. س. الآثار التذكارية في أذربيجان. باكو، ١٩٨١.

بيتروف ف. أ. السلالات النباتية في اقليم قاراباغ الجبلي. مصادر أكاديمية العلوم السوفيتية. باكو، ١٩٤٠.

بيتروفسكى ب. ب. تطور الرعى فيما وراء القوقار القديم. علم الحفريات السوفيتي، رقم ٢٣، ١٩٥٥.

الرحالة حول أنربيجان (تحت إشراف تحريرى خ. أ. شاه ماليفا) الجزء ١، ١٩٦١.

رزايف ن. إ. فنون ألبانيا القوقازية. باكو، ١٩٧٦.

رستموف ج. ن. محطة العصر الحجرى الأوسط في جوبوستان. مجموعة أعمال "العصر الحجرى والعصر النحاسي في جوبوستان". باكو، ١٩٨٤.

سيف الدين م. أ. الأعمال النقدية والتعامل النقدى في أذربيجان في القرون ١٢–١٥.

سوبوليف ن. إ. التشكيل الفنى للسجاد. مجموعة "إنتاج السجاد". موسكو، ١٩٣١.

تاقییفا ر. س. مواضیع السجاد فی أذربیجان. باکو، ۱۹۸۸. تریفیر ك. ف. ملامح من تاریخ وحضارة ألبانیا القوقازیة. موسكو، ۱۹۵۹.

خلياوف ج. أ. الحضارة المادية لألبانيا القوقازية (القرن الرابع قبل الميلاد) باكو، ١٩٨٥.

خاتيسوف ك. الحرف اليدوية في منطقة ما وراء القوقاز. المحصلات والأبحاث للحرف اليدوية في روسيا، الجزء ٢، تيفليس، ١٨٩٤.

خدود العالم. مخطوطة تومان مع مقدمة وإرشادات ف. بارتولد. ل، ١٩٣٠.

شَافروف ز. إ. إنتاج السجاد في أسيا الصغرى. تيفليس، ١٩٠٢.

إفنديف أو. أ. أراضى وحدود الدول الأذربيجانية في القرون ١٥-١٧. مجموعـــة "التاريخ الجغرافي لأذربيجان". باكو، ١٩٨٧.

Erdmann K. Der orienfalische knupfteppich. Versuceihuner Darstellung seiner Geschiehte. Tubingen. 1955.

Ellis Ch. Gr. Early Caucasian Rugs. Wachington, 1975.

Formenton Fabio. Das Buch der Orientteppiche. Stuttgarf, 1974.

Pope. A. A Survey of Persian Art from Prehistorie times to the Present. London-New-York, vol III. Tokyo, 1939.

Taghiyeva R. S. "Azerbaijani carpet" "Elm". Baku,1999

Taghiyeva R. S. "Nizami's characters on the carpets" "Ishig". Baku, 1991

### السجاد الأذربيجاني: الأنواع والتقنيات

أبيلوف ن. أ. الحياة الاقتصادية للفلاحين الحكوميين في مراكز جيوكتشاى وشيماخي التابعين لمحافظة باكو. الجزء ٢، قسم ٢.

فايدوف ر. م. منجتشاور في القرون ٣-٨ (باللغة الأذربيجانية). باكو، ١٩٦١.

فورونكوف ن. ف. تلوين الغزل الصوفى للسجاد بالألوان الثابتة. مجموعة "إنتاج السحاد" موسكو، ١٩٣٠.

جولوبكينا ت. إ. النسيج الدقيق من الأباريق الجنائزية في منجتشاور. علم الحفريات السوفيتي رقم ٣، ١٩٧١.

قولييف ج. الطريقة الشعبية لتلوين الغزل الصوفى فى أذربيجان فى القسرن ١٩-أوائل القرن ٢٠. مجموعة الإنتوجرافيا الأذربيجانية، الجزء ١، باكو، ١٩٦٤.

دوليفو دوبر افولسكايا أ. ج. و موروزوفا ف. إ. إعداد الصوف لإنتاج السجاد. مجموعة "إنتاج السجاد". موسكو، ١٩٣١.

قار اقاشلي ك. ت. الحضارة المادية الأذربيجان، باكو، ١٩٦٤.

موشكوفا ف. سجاد شعوب آسيا الوسطى في نهاية القرن ١٩ - أوائل القرن ٢٠، طشقند، ١٩٧٠.

مصطفايف أ. إ. الحضارة المادية لشير وان. باكو، ١٩٧٧.

استعراض الأملاك الروسية فيما وراء القوقاز. القسم ٤، سان بطرسبورج، ١٨٣٦.

رودينكو س. إ. الثروات والإسكيف في ألتاي الجبلية. موسكو، ل، ١٩٥٢.

سوبوليف ن. إ. التشكيل الفني للسجاد. مجموعة "إنتاج السجاد". موسكو، ١٩٣١.

شافروف ز. إ. إنتاج السجاد في أسيا الصغرى. تيفليس، ١٩٠٢.

ياجودينسكى ب. ن. علاقة المجتمع بالمراعى الصيفية والشتوية. الحياة الاقتصادية للفلاحين الحكوميين في مراكز جيوكتشاى وشيماخى التابعين لمحافظة باكو. تيفليس، الجزء ١، ١٨٩٣.

"Kitabi Dədə Qurqud". Bakı, 1978.

Nizami Gəncəvi, "İsgəndərnamə". Bakı, 1983.

Nizami Gəncəvi. "Xosrov və Şirin". Bakı. 1981.

Nizami Gəncəvi. "Yeddi gözəl". Bakı. 1988.

Xoqani. Secilmiş əsərləri. Bakı, 1987.

كيريموف، ل. السجاد الأذربيجاني. ٢ و٣ باكو، ١٩٨٣.

### السجاد الأذربيجاتى: الأصل والرمز

علييف إج. تاريخ ميدي، ١٩٦٠.

علييف ف. ج. مواد جديدة حول ثقافة الفخار المنقوش في أذربيجان. علم الحفريات السوفيتي، رقم ١، موسكو، ١٩٦٧.

أمبروز ن. ك. رمز العبادة في العهد الزراعي المبكر ("المعين ذو الخطاطيف") علم الحفريات السوفيتي، رقم ٣، ١٩٦٥.

أرسطوفان. الكوميديا. الجزء ٢، موسكو،١٩٨٣.

بونياتوف ز. م. الحدود العرقية لأذربيجان في عهد سلطة الإيلديجيزيين. مجموعة "التاريخ الجغرافي لأذربيجان" بباكو، ١٩٨٧.

فايدن باوم ك. م. الحدائق والأشجار المقدسة لدى شعوب القوقاز. "مقدمة قوقازية" الملاحم الشعبية القوقازية. تيغلبس ١٩٠١.

جوجادزة م. التقسيم المرحلي ونشوء حضارة قورجان. ترياليتي- تيبليسمى، ١٩٧٢.

حسنوفا م. أ. الفخار في شرق القوقاز في العصر البرونـــزى المتـــأخر وعـــصر الحديد المبكر (القرون ١٤-٩ قبل الميلاد). باكو، ١٩٨٣.

جيوشيف ر. ب. وخليلوف م. ج. التماثيل الحجرية في ألبانيا في القرون الوسطى المبكرة. سلسلة "آثار الحضارة المادية في أذربيجان". باكو، ١٩٨٦.

جوميل يا. إ. مقتطفات من الحفريات. باكو، ١٩٤٠.

جيول أ. الروابط المتبادلة بين فن السجاد الأذربيجاني وأسيا الوسطى. مختصر رسالة الدكتوراه في تاريخ الفن. باكو، ١٩٩٣.

دياكونوف إ. م. حول التقسيم المرحلي للثقافات القديمة للشرق. شعوب أسيا وأفريقيا. رقم ٣، ١٩٦٣.

جعفر زاده إ. م. جوبوستان. باكو، ۱۹۷۳.

إيفانوفسكى أ. أ. بالقوقازية. المقبرة القديمة فسى كيسداب. م أ ك. الإصدار ٦، الجدول رقم ١٤١٤.

فن السجاد الشرقى. مواد المنتدى الدولى حول فن السجاد الشرقى. باكو، ١٩٨٧.

كيسامانلى ج. ب. الدفن بالزنار البرونزى من خاتشبولاج. الحفريات الـسوفينية. رقم ٣، ١٩٦٦.

كيريموف ل. تاقييفا ر. "واج- واجى". تقسارير أكاديميسة العلسوم الأذربيجانيسة السوفينية، الجزء ٣٦٠ . ١٩٨٠.

ريباكوف ب. أ. نشأة الكون والميثولوجيا لدى زراع العصر الحجرى المتأخر. الحفريات السوفيتية، رقم ١، ١٩٦٥.

ناريمانوف إ. ج. حضارة الشعب الرعوى الزراعي في أذربيجاني. باكو، ١٩٨٧.

رودينكو س. إ. أقدم النسيج والسجاد الفنى فى العالم، من التلال الثلجيــة لألتــاى الجبلية. موسكو، ١٩٦٨.

ريباكوف ب. أ. نشأة الكون والميثولوجيا لدى زراع العصر الحجرى المتأخر. الحفريات السوفيتية، رقم ٢، ١٩٦٥.

صاديخ زاده ش. التلوينات القديمة لأذربيجان. باكو، ١٩٧١.

تاقبيف ن. فن السجاد الأذربيجاني في علم الجمال الأمريكي. باكو، ٢٠٠٣.

فيكيليرزام أ. أ. السجاد القديم في آسيا الوسطى. "السنوات القديمة"، ١٩١٤، سان بطرسبورج، أكتوبر - ديسمبر، ١٩١٥، يونيو.

خليلوف ج. أ. الزنانير البرونزية التي عثر عليها في أذربيجان. مجموعية "الحضارة المادية لأذربيجان"، الجزء ٤، باكو، ١٩٦٢.

شاه بيرديف ج. بعض أوجه التشابه الزخرفية بين السجاد الأذربيجاني والتركماني

Ofondi R., Ofondi T. Azərbaycan bəzək sənəti. Bakı, 2002.

Toqan, Z. V. Topkapi Sarayinda dort conk-Islam Tetkikleri Enstitutu dergisi,N1 1954.

Rau W. Lotus -blumen. Asiatica. Festschrift Friedrich Weller Lelpzig. 1954.

Martin F.R. "The minuature Painting and Painters of Persia. India and Turkey from The 8<sup>th</sup> to the 18<sup>th</sup> century. London. Holland Press. 1968.

Pope A.U. The Myth of the Armenian Dragon Carpets. Jahrbuch der Asiatischen. Kunst, 1925.

### السجاد الأذربيجاني: الأنواع المحلية

عبد اللايف ن. فن السجاد الأذربيجاني. باكو، ١٩٧١.

علييف أ. السجاد الوبرى الأذربيجاني في القرن ١٩- أوائل القرن ٢٠. باكو، ١٩٨٠.

علييف ك. السجاد غير الوبرى الأذربيجاني. باكو، ١٩٨٨.

باير اموف ت. ب. تصنيف الفنون وحوار الحضارات في سياق قضايا التقاليد. الم. ياكو، ٢٠٠٧.

إيسايف م. إنتاج السجاد فيما وراء القوقاز. تيفليس، ١٩٣٢.

ميلار أ. منتجات السجاد الشرقية. لينينجراد. ١٩٢٤.

موجری د.م. فن صناعة السجاد فی ایران الأذربیجانیة (القرن۱۹-۲۰) ملخص رسالة الدکتوراه. تیبلیسی، ۱۹۶۵.

بير الوف أ. نبذة موجزة حول الحرف اليدوية في القوقاز. سان بطرسبورج، ١٩١٣. افيندي ر. الفنون الزخرفية التطبيقية في أذربيجان. باكو، ١٩٧٦.

Тагиева Н.Н. «Ковровое искусство Азербайджана в американском искусствоведении», Баку – «Элм»-2003

## المؤلفان في سطور

### كريم كريموف

- كريم على أو غلو كريموف، ولد عام ١٩٢١، وتوفى عام ١٩٩٥.
- أحد مؤسسي المدرسة القومية الفنية في أنربيجان والعضو المراسل لها.
  - اشترك في الحرب العالمية الثانية ضد الفاشية.
- أنهى دراسته فى عام ١٩٥١ فى كلية الدراسات الفنية فى جامعة أذربيجان الحكومية، ثم حصل على درجة الدكتوراه فى معهد الفنون والمعمار، وحصل على الدكتوراه فى العلوم الفلسفية عام ١٩٧١.
- حصل على لقب البروفيسور في عام ١٩٧٥، وتم اختياره عــضوا
   مراسلا لأكاديمية العلوم في أذربيجان في عامى ١٩٧٥ و ١٩٨٠.
- وضع العديد من المؤلفات في تاريخ الفن في القرون الوسطى وفن المنمنمات، مثل "السلطان محمد ومدرسته الفنية"، و"اللوحات الجدارية" و"الفن الأذربيجاني"، كما وضع عددا من الدراسات حول المدارس الفنية في تبريز والقزوين، وغيرها من المؤلفات الأخرى.

# تاقييفا رويا سيف الدين

ولدت فى ١ يناير عام ١٩٤٥ فى مدينة باكو. وفى عام ١٩٦٦ أنهت دراستها بجامعة أذربيجان الحكومية، وفى عام ١٩٦٨ حصلت على دورات فى اللغة الإنجليزية لمدة عامين من معهد أخوندوف التدريسي للغات.

عملت من عام ١٩٦٧ إلى عام ١٩٨٦ عضوا في الهيئية العلمية، وسكرتيرا علميا في متحف الدولة للسجاد الأذربيجاني والفنون الشعبية النطبيقية، وتعمل مديرا للمتحف منذ عام ١٩٨٢ وحتى الوقت الراهن.

فى عام ١٩٨٢ دافعت للحصول على درجة السدكتوراه العلميسة فسى تاريخ الفن، وذلك عسن موضوع "محاور السسجاد الأذربيجانى ذى الموضوعات فى نهاية القرن ١٩٠٠ أو ائل القرن ٢٠٠٥، وفسى عام ٢٠٠٣ حصلت على درجة الدكتوراه العلمية فى تاريخ الفن عن موضوع "تاريخ تطور السجاد الأذربيجانى". وفى عام ٢٠٠٧ حازت على لقب البرفيسور فى تخصص الفنون التعبيرية والزخرفية التطبيقية.

والمؤلفة عضو في اتحاد الرسامين الآذريين (منذ عام ١٩٨٨)، ورئيسة للجنة الخبراء التابعة لوزارة الثقافة في جمهورية أذربيجان (عام ١٩٩٢)، وخبيرة للجنة العليا لإصدار الشهادات الخاصة بالدفاع عن رسائل الدكتوراه التابعة لرئيس جمهورية أذربيجان (عام ٢٠٠٠)، وعضو باللجنة الحكومية لتطبيق معاهدة لاهاى "حول حماية التراث الثقافي أثناء الصدامات العسكرية" (عام ٢٠٠٠)، كما تعمل أستاذا في جامعة أذربيجان الحكومية للثقافة والفنون (منذ عام ٢٠٠٠)، وكذلك في إعداد وتطوير كفاءة العاملين في المؤسسات الثقافية بالجمهورية (منذ عام ٢٠٠٠)، ومشرفة على رسائل الدكتوراه، والمناقشة لرسائل الدكتوراه، ومستشارة علمية ومحررة في إعداد عد من الدراسات البحثية (منذ عام ٢٠٠٠)، والمؤلفة كذلك عضو في عدد

من الهيئات الدولية المرموقة - عضو فخرى فى متحف واشنطن للنسيج (عام ٢٠٠١)، وعضو فى الشبكة الأوروبية للنسيج (عام ٢٠٠٨)، وعضو فى اللجنة الأكاديمية للاتحاد الدولى للسجاد الشرقى (عام ٢٠٠٨)، وعضو فى الصندوق الفنى الدولى (عام ٢٠١٠).

حازت على وسام الصداقة لروسيا الفيدرالية (عام ١٩٩٩)، والـشهادة الفخرية لوزارة التقافة والاتـصالات لروسـيا الفيدراليـة (عـام ٢٠٠٦)، والميدالية الصادرة على شرف مرور خمسين عاما على الحركة الـصناعية للملكية المشتركة من روسيا الفيدرالية (عـام ٢٠٠٦)، والميداليـة الدوليـة "سيمورج" من الهيئـة التقافيـة الأذربيجانيـة "سيمورج" (عـام ٢٠١٠)، والشهادات الفخرية من وزارة التقافة في جمهورية أذربيجان (عـام ٢٠٠٠)، والميدان (عام ٢٠٠٠)، وكذلك على وسام "خوماى" من الجمهوريـة الثقافيـة التقافيـة الدولية "باكينيتس" (عام ٢٠٠٠)، وعلى الدبلوم الدولى "النساء الشهيرات في القرن ٢١" من المركز العلمى الدولى "فيكتور" (عام ٢٠٠٣).

وللمؤلفة العديد من الأبحاث العلمية وأكثر من ٧٠ در اسة علمية مخصصة لحرفة صناعة السجاد، وكذلك وضعت العديد من النظريات والمشروعات والسيناريوهات الخاصة بالأفلام الفنية العلمية، والمراجع الدراسية والمقالات.

شاركت بمحاضرات في المنتدي الدولي "حرفة السجاد الشرقي" (أعوام ١٩٨٣، ١٩٨٨، ٢٠٠٧)، وفي المنتذى الدولي المكرس لطريق الحرير العظيم (عام ٢٠٠٣)، والمؤتمر التطبيقي العلمي حول موضع "التراث الثقافي في السجاد" (عام ٢٠٠٢)، وغيره من المحافل الدولية والمحلية.

## المترجم في سطور

# عبد الرحمن عبد الرحمن الخميسى

\_ مواليد عام ١٩٥٧.

\_ تخرج في كلية الآداب جامعة عين شمس.

\_ درس تاريخ الفن بجامعة موسكو في الاتحاد السوفيتي.

عضو اتحاد الكتاب المصرى.

عضو نقابة المهن السينمائية (شعبة سيناريو).

اختير مراقبا دوليا على الانتخابات البرلمانية في أوزبكستان لعام ٢٠٠٩.

\_ ترجم من اللغة الروسية إلى العربية بعض الأعمال المهمة مثل:

محاكمة البريسترويكا، وأساطير شعبية من أوزبكستان (الجـزء الأول والثانى)، والحكايات الشعبية الروسية، الخرافة والحكايات الشعبية فى أفريقيا (الجزء الأول والثانى)، دراسات فلسفية وتاريخية فى فن المقام، والحكايات الشعبية لشعوب آسيا، و"حيدر علييف" عن سلسلة سير العظماء، و"المـصير الأسود للحديقة السوداء" و"قيام الدولة الأرمينية فى القوقاز"، وغيرها مـن الدراسات التاريخية.

\_ كتب العديد من المسلسلات الدرأمية والأعمال التليفزيونية للأطفال، والتي نالت الكثير من الجوائز.

التصحيح اللغوى: وجيه فاروق الإشراف الفنى: حسن كامل