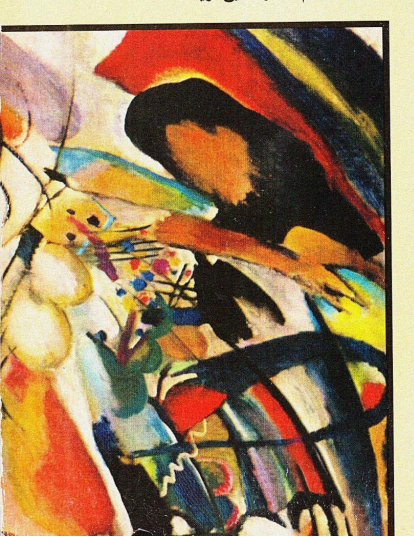
## سبعة أنماط من الغمو ض

تأليف: وليم امبسون

ترجمة: صبرى محمد حسن عبد النبى مراجعة وتقديم: ماهر شفيق فريد



# سبعة أنماط من الغموض

تأليف وليام إمبسون

ترجمة **صبری محمد حسن** 

تصدیر ماهر شفیق فرید



## **Seven Types of Ambiguity**

William Empson

#### تصدير

فى إطار سعيه إلى تعريف القارئ العربى بأهم نظريات النقد الأدبى الحديث وتطبيقاته قدم المشروع القومى للترجمة ، عبر السنين القليلة الماضية ، عددا من الأعمال النقدية المهمة لإليوت ورينيه وبليك وفرچنيا وولف ولوسيان جولدمان وبارت وچينيت وغيرهم . واليوم يقدم المشروع كتابا من عيون النقد الإنجليزى الحديث ، ومن أعصاها على الترجمة أيضا هو "سبعة أنماط من الغموض" للناقد والشاعر الإنجليزى وليم إمبسون (١) .

تتمثل أهمية هذا الكتاب في كونه أول محاولات "النقد الجديد" في قراءة النصوص الشعرية قراءة مدققة وثيقة ، تحللها فقرة فقرة ، بل كلمة كلمة ، بل حرفا حرفا أستغفر الله ! بل هي تحلل ما بين السطور ، وتستنطق المسكوت عنه ، وترى أن "الكلمات على الصفحة" هي أهم ما يجب أن يهتم به الناقد ، لا سيرة الكاتب ولا نواياه الأصلية ولا ظروف مجتمعه . حقا إن مواضع التوكيد عند إمبسون قد تغيرت فيما بعد ، فأصبح يفيد من التحليل النفسى الفرويدي ومن النظرية الماركسية ومن أنساق معرفية أخرى ، ولكنه ظل – في المحل الأول – محللا لفظيا يسلط على كلمات الشاعر أضواء ساطعة من علمه باللغة الإنجليزية وتاريخها وتطورها عبر القرون . وإمبسون يشبه في ذلك بعض نقادنا العرب الأقدمين ممن كانوا ينظرون إلى الأدب على أنه تجربة لغوية في المحل الأول ، ومن ثم عكفوا على دراسة تقنيات الشاعر من اختيار للألفاظ ، وتركيب للجمل ، وترتيب للأفكار ، واستخدام للوزن والقافية والروى ، واقتباسات من القرآن الكريم أو من متقدمي الشعراء ومأثورات البلغاء .

ولد وليم إمبسون ( ١٩٠٦ – ١٩٨٤ ) في يوركفليت بمقاطعة يوركشير . تلقى دراسته في كلية ونشستر . درس الرياضيات بكلية مورالين بجامعة كمبردج ، ثم تحول إلى دراسة الأدب الإنجليزي تحت إشراف أ . أ . رتشاردز . أسس مجلة حداثية

ورأس تحريرها لفترة قصيرة عنوانها إكسيرمنت (التجربة) ( ١٩٢٨ – ١٩٢٨). طور مقالاته التي كتبها وهو طالب في الجامعة عن الإلهام الشعري لتصير كتابا هو هذا الكتاب. انتخب زميلا بحثيا بكلية مورالين ولكنه طرد من الكلية ( ١٩٢٩) عندما عُثر على أغلفة ذكرية واقية في غرفته! نشر "سبعة أنماط من الإبهام" في ١٩٣٠. اشتغل بتدريب الأدب الإنجليزي بجامعة طوكيو القومية ( ١٩٣١ – ١٩٣٤). نشر "قصائد" و "بعض صور من الرعوي" (كلاهما في ١٩٣٥). درس في الجامعة القومية المحين ( ١٩٣٧ – ١٩٣٩). اشتغل ببكين ( ١٩٣٧ – ١٩٣٩). اشتغل في لندن بقسم الشرق الأقصى بهيئة الإذاعة البريطانية أثناء الحرب العالمية الثانية. اقترن بهستر كروس في ١٩٤١ وأنجبا طفلين. عاد إلى بكين ( ١٩٤٧ – ١٩٧٥) وقضى بعض أصياف في كلية كينيون بأوهايو حيث ساهم في تحرير مجلة "كينيون رفيو". ونشر "مجموعة القصائد" ( ١٩٤٩) و"بناء الكلمات المعقدة" ( ١٩٥١) . نشر "إله ملتون" ( ١٩١١) . وتقاعد ليعيش في الكلمات المعقدة" ( ١٩٥١) . نشر "إله ملتون" ( ١٩١١) . وتقاعد ليعيش في المستد وأنعم عليه بلقب "سير" في ١٩٧٩. أعماله التي نشرت بعد وفاته تشمل: استخدام السيرة ( ١٩٨٤) مقالات عن شكسبير ( حررها دافيد ب . بيري ، كمبردج ١٩٨٨) جدل : مقالات عن الأدب والثقافة ( حررها جون هافندن ١٩٨٧) مقالات من أدب عصر النهضة ( حررها جون هافندن ، جزءان ، كمبردج ١٩٨٧) مقالات من أدب عصر النهضة ( حررها جون هافندن ، جزءان ، كمبردج ١٩٨٧) (٢).

هذا عن الكاتب، فماذا عن الكتاب؟ لقد ظهرت الطبعة الأولى منه – كما سلف القول – في ١٩٣٠، ثم أعيد نشره منقحا في ١٩٤٧ / ١٩٥٣ / ١٩٥٥ / ١٩٦٣ القول – في ١٩٣٠، ثم أعيد نشره منقحا في ١٩٤٧ / ١٩٥٣ / ١٩٥٩ / ١٩٦٩ إنه نتاج شاب نابغ في الرابعة والعشرين عكف على فحص عناصر الشعر البنائية واللغوية ودرس الطرق التي تشغل بها القصائد رقعة معاني الكلمات كاملة بكل عناصرها الإشارية والإيحائية، فانتهى إلى أن الإبهام صفة ملازمة للخطاب الشعرى وذلك لما يشتمل عليه من ازدواج لفظى دلالي لاشعوري أو محسوب. وعنده أن "الشعر الجيد يُكتب عادة إزاء خلفية من الصراع. فالشعر، تعريفًا، نمط معقد مكثف من القول، نوع يتطلب من الشاعر أن يستوعب أشكالا بديلة وربما متصارعة من التعبير أو الاتجاه أو الأيديولوجيا " (٢). وقد راح إمبسون يدرس استخدام الشعراء الخلاق التكثيف والإضمار الحاذق المستخفى، مستقيا أمثلته من شعر أربعة قرون بدءًا لبتشوسر في قصيدته القصصية الطويلة "ترويلوس وكرسيدا" وانتهاء بقصيدة إليوت

"الأرض الخراب" ( ١٩٢٢ ) وما بينهما . غدا الإبهام عنده "معيارا ضمنيًا للقيمة ، لم يعد مجرد مشكلة منطقية أو متعلقة بالتراكيب ، وثيقة الصلة بالتعقد والتورية الساخرة" (٤).

كيف خرج كتاب "سبعة أنماط من الإبهام" إلى الوجود ؟ يروى لنا أ.أ. رتشاردز قصة تخلقه وتطوره واكتماله فيقول:

"كوّن وليم إمبسون لنفسه اسمًا لأول مرة ، بكتاب "سبعة أنماط من الإبهام" وهو كتاب خرج إلى الوجود على النحو التالى تقريبا : كان يدرس الرياضيات فى كمبردج ثم تحول ، فى سنته الأخيرة ، إلى دراسة الأدب الإنجليزى . ولما كان طالبا بكلية مورالين فقد جعلنى هذا مشرفا على دراساته . ولاح أنه قرأ من الأدب الإنجليزى أكثر مما قرأت ، وأنه قرأه فى فترة أحدث وعلى نحو أفضل . وهكذا صار دورانا مهددين بأن ينعكسا . وفى زيارته الثالثة لى تقريبا بدأ يستخدم ألعاب التفسير التى كان روبرت جريفز ولورا رايدنج يلعبانها فى تناولهما للنسخة الخالية من علامات الترقيم فى سوناته شكسبير "ضياع الروح فى متاهة من العار" . وإذا أمسك بتلك السوناته كما يمسك الحاوى قبعته أخرج منها عددا لا ينتهى من الأرانب الحية ، وختم لعبته بقول : "إن بوسعك أن تفعل هذا بأى قصيدة ، أليس كذلك ؟" وكانت هذه نجدة من الله لمشرف على الدراسات متلى فقلت له : "خير لك أن تمضى وتقوم بهذه العملية بنفسك . ألست معى فى ذلك ؟ " وبعد ذلك بأسبوع أخبرنى أنه ما زال يكتبها على آلته الكاتبة ، فهل معى فى ذلك ؟ " وبعد ذلك بأسبوع أخبرنى أنه ما زال يكتبها على آلته الكاتبة ، فهل كومة ثقيلة من الأوراق المكتوبة على الآلة الكاتبة على نحو يكاد يتعذر معه قراحها . كانت تلك هى الثلاثين ألف كلمة الرئيسية ، أو نحو ذلك ، من كتابه "

( مجلة "فيوريوزو : ، نيوهيفن ، ربيع ١٩٤٠ )

أحدث الكتاب أثرًا قويا فور خروجه من المطبعة . لم يخل الأمر من نقدات وجهت إليه ، ولكن المراجعين أجمعوا - كلهم تقريبا - على أن ناقدا مهما قد ولد . من أولى المراجعات عنه مراجعة كتبها جيمز سميث في مجلة "ذاكرايتريون" ( المعيار ) ( يوليو ١٩٣١ ) وفيها أخذ الناقد على إمبسون أمورا ولكنه ختم مراجعته بقوله : "إنه ليكون

مجانبا للعدل أن أختم مقالتي دون إشارة إلى الثروات العارضة التي يشتمل عليها الكتاب: أحكام مستر إمبسون على شاعر من الشعراء أو فترة من الفترات، وملاحظاته عن أصول وطريقة عمل الأجناس الأدبية غير الشعر، ومناقشاته لا للإبهام فحسب وإنما أيضا للإيقاع والإطناب في النظم – هذه كلها لامعة وصائبة على نحو غير عادى".

وعلى نحو أقل تحفظا كتب ف . ز . ليفيز – وكان وقتها ، مثل رتشاردز وإمبسون ، معلما شابا – مقالا عنوانه "وليم إمبسون : الذكاء والحساسية" في مجلة "كمبردج ريفيو" ( ١٦ يناير ١٩٣١) (٥) . قال : "إن كتابه نتاج عقل يعيش عصره بصورة كاملة ، ومثل هذا الكتاب نو أهمية غير عادية على نحو بالغ ، وهذا ما يتجلى بصورة خاصة في فصله الأخير. إنه لحدث إن نجد استجابة جيل أصغر للمشكلات التي رآها مستر إليوت ومستر رتشاردز . ذلك أن مستر إمبسون على مثل وعيهما بالغرابة المثيرة للمرحلة الراهنة من التاريخ الإنساني . إنه يضمر أكثر مما يقول ، بحيث يتركنا نترقب ويضيف ليفيز : إن "سبعة أنماط من الإبهام" هو ذلك الشئ النادر : عمل نقدي من أعلى طبقة ؛ نقد أدبى يحدث فرقا بالنسبة للقارئ ويزيد من فاعليته ، ويحسن من الأجهزة المتاحة لناقد المستقبل" .

استفاد إمبسون في كتابه من الدراسة الرائدة التي أصدرها الشاعر الإنجليزي روبرت جريفز والشاعرة الأمريكية لورا رايدنج في ١٩٢٧ تحت عنوان "دراسة مسحية الشعر الحديث" وفيها عمدا إلى تحليل سوناته شكسبير التي مطلعها "ضياع الروح في متاهة من العار" كاشفين عن تعدد المعاني المتداخلة التي تنطوي هذه السوناته عليها وضروب إبهامها اللفظي . ولكنه حمل هذا المنهج إلى آماد بعيدة فحلل في ضوء قصائد ومسرحيات شعرية لسيدني وسبنسبر وبن جونسون وبن ومارفل وملتون من شعراء عصر النهضة ، وبوب وجونسون وجراي من شعراء العصر الأوغسطي في القرن الثامن عشر ، ووردزورث وشيلي وكيتس من شعراء الحركة الرومانتيكية ، وهوبكنز وسونبرن من شعراء العصر الفيكتوري ، بل حلل مقطعا من رواية "زوليكا روبسون" لماكس بيربوم من كُتاب النصف الأول من القرن العشرين وقد وجد إمبسون أن الإبهام يتجلي أكثر ما يتجلي لدى الشعراء الميتافيية عين مثل دن ومارفل ،

والمحدثين مثل إليوت ، ولكنه يتجلى أيضا لدى الرومانسيين الذين لم تكن تتجه الشكوك إلى تعقيد نسيجهم اللفظى . والإبهام – كما لا حاجة بنا إلى أن نقول – خاصية ملازمة لشكسبير العظيم فى مسرحياته وسوناتاته وقصائده الطويلة على السواء ، وهو أحد مصادر الفتنة التي ما انفكت البشرية تجدها في أعماله ، وبأحد مصادر صعوبته أيضا .

وعلى الجانب المقابل رأى بعض النقاد أن الكتاب لا يخلو من نقاط ضعف أو مطاعن . فلماذا تكون أنماط الإبهام سبعة وليس ثمانية ، مثلا ، أو سنة ؟ هكذا وجد وليم يورك تندال قراءات إمبسون مثالية ولكنه وجد القسمة إلى سبعة أنماط "متسمة بالادعاء" لا تخلو من تعمل متكلف . ووجد جيمز سميث في مراجعته المنكور، أعلاه أن في الكتاب عددا من نوافل القول (وقد رد عليه إمبسون في مقدمته للطبعة الثانية من الكتاب ، وسئلتقى بها بعد هذا التصدير) . وأخذ عليه ج . س . فريز عدم دقته في إيراد أبيات الشعراء الآخرين ، وإسرافه في الشطارة . وسمى ت . س . إليوت – الجد الأكبر لمدرسة النقد الجديد – منهج إمبسون وأقرانه من النقاد : مدرسة عصارة الليمون في النقد ، بمعنى أنها تسرف في اعتصار كل قطرة من المعنى من كلمات الشاعر إلى حد مغالى فيه . ولكن هؤلاء جميعًا أقروا له بصفات الذكاء والحساسية والمضاء .

كان إمبسون نتاجا لكمبردج أواخر العشرينيات التى كانت تزدهى برجال من طراز رسل وفنجنستاين و ج . مور وكينيز وفورستر وتشاردز وليفيز ، وتزدهر فيها دراسة الفيزياء الحديثة والرياضيات والفلسفة والمنطق . ويسجل الناقد أ . ألفارز – فى كتابه المسمى "الروح المُشكلة" – أثر هذا المناخ الفكرى الخصب فى ناقدنا ، وكيف شحذ ملكاته وخاطب أعمق اهتماماته وطور فطنته الميتافيزيقية التى تتجلى فى نقده وشعره على السواء .

تبقى كلمة عن ترجمة الكتاب . إنه لمن أصعب الأمور أن ننقل إلى لغة أخرى عملا يعتمد على التحليل اللفظى الدقيق لأبيات الشعر ويلقى سمعه إلى أدق ظلال النغمة والشعور والفكر . وأشهد أن المترجم ، الدكتور صبرى محمد حسن ، قد بذل جهدًا

كبيرًا في نقل الكتاب ، ودل على جسارة فكرية محمودة (أنا مثلا لا أجرؤ على ترجمة قصيدة هوبكنز "العوسق" التي يترجمها هنا) . وقد أحسن صنعا بإيراد النص الإنجليزي في أعقاب الترجمة، وذيلها بعدد من الهوامش تلقى ضوءًا على ما غمض واحتاج إلى شرح.

لكنى لا أكتم المترجم ولا القارئ إنى وقفت مترددا عند مواضع كثيرة من الترجمة ، ووجدتنى أخالفه ليس فى الأداء فحسب وإنما فى الفهم أيضا. على إنى قد كبحت جماح قلمى الأحمر فلم أعمله إلا فى مواضع قليلة كان لابد من تصويبها ، وخليت بينه فى أغلب الأحيان وبين النصوص ، يواجه بها القارئ ويواجه الرأى النقدى، فهو المسئول الأول عن عمله ، إيجابا وسلبا . وأتوقع أن يظهر – فى السنوات القادمة باحث متخصص فى سيدنى أو مارلو مثلا فينقد نقله لمقتطفات من قصيدة الأول استروفيل وستيلا أو مسرحية الثانى "تيمورلنك العظيم" . لكننا لا يجوز أن ننسى أن الشعر حمّال أوجه ، قابل للعديد من التفسيرات ، والتفسير الذى يقدمه المترجم هنا واحد من تفسيرات كثيرة ممكنة .

ولأضرب مثلا واحدا - اخترته اسهواته - يصور بعض ما يعتور ترجمة هذا الكتاب من مشاق . كيف نترجم أداة الإضافة Of عندما ترد وحدها ، إلى العربية ؟ أنقول "خاص به ..." أو بالعامية "بتاع" ؟ إن معنى الإضافة كامن في الجملة العربية في تعاقب المضاف والمضاف إليه ، دون حاجة إلى مثل هذه الأداة . وإذا كان الحال كذلك مع أبسط الكلمات وأشيعها فكيف يكون الحال حين يتطرق المرء لترجمة قصيدة ميتافيزيقية لدن أو هربرت ، تحفل - إلى جانب صعوباتها اللفظية - بمقولات فكرية غريبة على القارئ العربي ، كمقولات التتأيث والفداء والخطيئة الأصلية في العقيدة المسيحية ، وإشارات إلى الفلسفة الأفلاطونية والهندسة الإقليدية والفلك البطلمي وسيمياء العصور الوسطى ، واقتباسات من الكتاب المقدس بعهديه القديم والجديد ، ومن أباء الكنيسة ومجالات اللاهوتيين ؟ وليست هذه كلها مجرد هوامش على متن القصيد ، وإنما هي المتن ذاته وعين المادة التي صباغ منها الشباعر كلماته وصبوره ورموزه وأفكاره وموسيقاه .

Inever saw that you did painting need,
And therefore to your fair no painting set;
I found, or thought I found, you did exceed
The barren tender of a poet's debt:
And therefore have I slept in your report,
That you yourself, being extant, well might show
How far a modern quill doth come too short,
Speaking of worth, what worth in you doth grow.
This silence for my sin you did impute,
Which be most my glory, being dumb;
For I impair not beauty being mute,
When others would give life and bring a tomb.
There lives more life in one of your fair eyes
Than both your poets can in praise devise.

ينقل الدكتور صبرى حسن هذه السوناته إلى العربية على النحو التالى:
لم ألاحظ قط أنك احتجت رسما،
ومن ثم لم أضع لحسنك رسما،
وجدت (أو ظننت أنى وجدت) أنك تقوقت على
العطاء الجدب لَديْن شاعر:
ومن ثم نمت أنا في تقريرك،
وكونك أنت نفسك موجودة وجودًا جيدًا قد يكشف
كيف يصبح المكوك الحديث قصيرًا جدًا،
متكلمًا عن القيمة، ما هي القيمة التي تنمو داخلك
لقد عزوت هذا الصمت لخطيئتي

لأنى لا أتلف أن الجمال صامت

عندما يهب الآخرون الحياة ، ويحفرون قبراً .

هناك تعيش حياة أكبر في عين من عينيك الجميلتين

أكثر مما يستطيع أن ييدعه شاعراك من الثناء .

وهذه ترجمة أخرى للسوناته ذاتها من كتاب الشاعر بدر توفيق "سونيتات شكسبير الكاملة" ( مؤسسة أخبار اليوم ، ١٩٨٨ ، ص ١٠٤ ) :

ما رأيتك أبدًا في حاجة إلى تلوين صورتك ،

لهذا لم أضف أية ألوان إلى جمالك ،

لقد رجيتُ ، أو اعتقدتُ أنى وجيتُ ، أنك أنت بذاتك

تتجاوز العطاء الخاوى الذي يضغيه الشاعر عليك:

لهذا أغفيتُ عن امتداحك ،

طالما أنك أنت ، بكونك حيا ، ستُظهر في أقوى صورة

إلى أيّ مدى سيقصر باع المبتذل الأجوف ،

حين يتحدث عن القيم ، وما أعظمها تلك التي تكبر دائمًا لديك

لقد وَصِمْتُ سكوتي فاعْتَبُرْتُهُ نوعا من الخطيئة

وهذه أعظم آيات الفخار عندى ، أن أكون أخرساً ،

لأنى لا أنسد الجمال ، بيقائي صامتا ،

حين يجئ الآخرون بالقبر بدلاً من الحياة

تفيض وفرةً من الحياة في عين واحدة من عينيك الجميلتين

أكثر من المدائح التي يبتكرها شاعراك معا.

أرأيت إلى الفرق بين الترجمتين ؟ لست أفاضل بينهما هنا ( وإن كنت أفضل ترجمة بدر توفيق ) ولكن ألا توجد بينهما فروق في الفهم والتفسير والنقل تكاد تجعل

منهما نصين مختلفين ، لا ترجمة لنص واحد ؟ ومثل ذلك يتضح إذا قارنت ترجمة صبرى حسن لمقتطفات من مسرحية "مكبث" بترجمات خليل مطران ومحمد فريد أبو حديد وزاخر غبريال وجبرا إبراهيم جبرا المسرحية ، أو إذا قارنت ترجماته لمقتطفات من قصائد وردزورث و شلى وكيتس – "تنترن آبى" و "إلى قبرة" و "أنشودة إلى الكآبة " – بترجمات الدكتور عبد الوهاب المسيرى ومحمد على زيد لهذه القصائد نفسها فى كتابهما "الرومانتيكية" . أو قارنت ترجمته لمفتتح الحركة الثانية من قصيدة إليوت "الأرض الخراب" – مباراة شطرنج – بترجمات لويس عوض وأنونيس ويوسف الخال وعبد الله البشير أو عبد الواحد لؤلؤة ونبيل راغب وماهر شفيق فريد لهذا المفتتح ذاته . أو قارن ترجمته لمقتطفات من قصيدة بوب "اغتصاب الخصلة" بترجمة محمد السباعى أو قارن ترجمته لمقتطفات من قصيدة بوب "اغتصاب الخصلة" بترجمة محمد السباعى لهذه القصيدة . ستجد في هذه الحالات كلها أن فهم المترجم ونوقه وخلفيته تلعب دورًا حاسمًا في تقرير طريقة التعامل مع النص وتشكيل قراءة الناقد وتحديد استراتيجياته حاسمًا

ليكن الأمر ما يكون ، لكن الترجمة الحالية تمثل إحدى القراءات المكنة لنص إمبسون ، والمقتطفات الشعرية والمسرحية التى يوردها ، وتجد فى أحيان ليست بالقليلة ما يعززها بل ما يزكيها .

هذا ، أيها القارئ ، كتاب استأدى مؤلفه جهدا تنطق به الصفحات ، وقد طمح المترجم والمراجع إلى تقديم صورة أمينة له فى لغة الضاد . وبقى عليك أن تبذل جهدًا مماثلاً فى قراحه فهـ و ليس من تلك الكتب التى تُقرأ على سبيل التسلية ، ثم تُلقى جانبًا . إنه كتاب بذرى Seminal دخل فى نسيج الفكر النقدى المعاصر ، وغير إلى جانب أعمال أخرى لإليوت ورتشاردز وليفيز وتيت وبروكس وين وارن رانسوم وونترز وبيرك وبلاكمر – من مسار النقد الأنجلو أمريكى ، وهو خليق أن يغير من الذائقة النقدية العربية لو وجد القارئ الواعى المستعد لبذل الجهد اللازم لفهمه وتذوقه والحوار

ماهر شفيق فريد



#### الهوامش

- (۱) أوثر أن أترجم عنوان الكتاب إلى "سبعة أنماط من الإبهام" لا "الغموض" وذلك لما توحى به كلمة "الإبهام" لا "الغموض" وذلك لما توحى به كلمة "الإبهام" في حس العربية من خفاء وأشكال ، بما يتمشى مع الجذر اللغوى لكلمة اللاتينية ambiguus عن الفعل ambigere بمعنى "يدور حول" . على أنى لم أحاول تغيير كلمة "الغموض" التي استخدمها الأستاذ المترجم حيث أن لها بدورها وجها من الصواب في هذا السياق ، لغويا ومعنويا .
- (۲) انظر كتاب "النقد ونظرية الأدب من ۱۹۸۰ إلى الوقت الصاضر" لمؤلفه كريس بولديك ، الناشر :
   لونجمان ، لندن ونيويورك ۱۹۹۲ ، ص ۲۰۸ .
- (۲) انظر مقدمة جون هافندن ( محررًا ) لكتاب إمبسون "جدل : مقالات من الأدب والثقافة" مطبعة هوجارك ، لندن ۱۹۸۸ .
  - (٤) انظر كريس بولديك في مرجعه سالف الذكر .
- (ه) أعيد طبع مقالة ليفيز عن إمبسون في كتاب ليفيز المنشور بعد موته : "التقويم في النقد ومقالات أخرى" تحرير ج . سنج ، مطبعة جامعة كمبردج ١٩٨٦ .

#### لمزيد من القرامة عن إمسون بالعربية

- دیفید دیتشیس ، مناهج النقد الأدبی بین النظریة والتطبیق ترجمة د ، محمد یوسف نجم ،
   مراجعة د ، إحسان عباس ، دار صادر ، بیروت ۱۹۹۷ ( فی الأصل مداخل نقدیة إلی الأدب )
- ف . ر . ليفيز ، اتجاهات جديدة في الشعر الإنجليزي ، ترجمة د . عبد الستار جواد ، دار الشؤون
   الثقافية العامة ، بغداد ١٩٨٧ .
- ستانلي هايمن ، النقد الأدبي ومدارسه الحديثة ، الجزء الثاني ، ترجمة د . إحسان عباس / د . محمد يوسف نجم ، دار الفكر العربي ، القاهرة ( في الأصل : الرؤية المجنحة ) .
- ج. س. فريزر ، الكاتب الحديث وعالمه ، ترجمة د. أحمد سلامة محمد السيد ، الجزء الثانى ،
   الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٩٤ .
- اليزابيت درق ، الشعر كيف نفهمه ونتذوقه ، ترجمة د . محمد إبراهيم الشوش ، مكتبة منيمنة ، بيروت ١٩٦١ .

- ماهر شفيق فريد "الاتجاه التحليلي في النقد المعاصر" مجلة "الفكر المعاصر" يونيه ١٩٦٩ ( أعيد طبعها مع زيادات في كتاب ماهر شفيق فريد "النقد الإنجليزي الحديث" سلسلة المكتبة الثقافية ، العدد ٢٤٥ ، الهيئة المصرية العامة للتآليف والنشر ١٩٧٠ ) .
- ماهر شفيق فريد ، "ديوان الشعر الإنجليزى الحديث (٣)" : اختيار وترجمة وتقديم ، مجلة "الكاتب" يناير ١٩٧٦ ( ترجمة ثلاث قصائد لإمبسون ) .

#### الحتسويات

### الفصل الأول

أنواع المعنى التى يتعين دراستها . مشكلتا الصوت الصرف والجو العام . تنشأ غموضات النوع الأول عندما تصبح تفصيلة من التصيلات فاعلة فجأة من نواح عدة كأن يكون ذلك على سبيل المثال ، عن طريق المقارنات بنقاط عدة من التشابه والتضاد مع نقاط عدة من الاختلاف (ص ٣٨) ، أو عن طريق صفات المقارنة أو الاستعارة المكنية أو عن طريق المعانى الإضافية التى يوحى بها الايقاع ملحق التهكم الدرامى (ص ٧٥) .

#### الفصل الثانى

فى غموضات النوع الثانى يجرى تحديد معنيين أو أكثر من المعانى البديلة تحديدًا تامًا فى معنى واحد ، من ذلك مثلاً النحو المزدوج فى سوناتات شكسبير . وغموضات القرن الثامن عشر والغموض فى رأى ت. س. إليوت . والاستطرادات الخاصة بشكسبير (ص ١٤٦) وبالشكل عنده ، المقولة أ ، ب من ج .

#### الفصل الثالث

شرط النوع الثالث من الغموض مفاده أن معنيين غير مرتبطين ظاهريا يجرى تقديمهما في أن واحد . التوريات المأخوذة من كل من ميلتون ، ومارفل ، وجونسون ، وبوب ، وهود . الشكل التعميمي عندما تكون هناك إشارة إلى أكثر من كون من أكوان الخطاب ، والمجاز ، والمقارنة المتبادلة وكذلك المقارنة الرعوية ، وأمثلة مأخوذة عن شكسبير ، ناش ، بوب ، هربرت ، جرى . مناقشة معيار النوع الثالث .

#### الفصل الرابع

تترابط المعانى البديلة فى النوع الرابع لتوضيح حالة من حالات الذهن المعقدة عند المؤلف ، الأمثلة (ص ٢٩٥) على التوكيدات البديلة المحتملة عند كل من دون DONNE وهويكنز ، وامتداح ألكسندر بوب الأرامل النبيلات ، والاتهام الموجه إلى قصيدة تينترن لوردزورت ، بأنها فشلت فى تحقيق هذا النوع من الغموض .

#### الفصل الخامس

يتمثل النوع الخامس في الارتباك الحظيظ ، مثلما يحدث عندما يقوم المؤلف باكتشاف فكرته أثناء عملية الكتابة (أمثلة من شيلي Shelley) أو عندما لا تكون الفكرة قد اكتملت فجأة في ذهنه (أمثلة من سوينبرن Swinburne) . والجدل الخاص باقتراب الشعراء الميتافيزيقيين التأخرين من تقنية القرن التاسع عشر عن طريق هذا المسار ، وأمثلة مأخوذة من كل من مارفل وقون Vaughan .

#### الفصل السادس

في النوع السادس من الغموض يكون المقيل متنالقضًا أو غير ذي صلة ويضطر القارئ إلى اختراع التفسيرات . أمثلة مأخوذة عن كل من شكسبير ، وفيتزجيرالد ، وتينسيون ، وهربرت ، وبوب ، وبيتس . مناقشة معيار هذا النوع وعلاقته بتقنية القرن التاسع عشر .

#### القصل السابع

يتمثل النوع السابع من الغموض في التناقض الكامل الذي يشكل حدا فاصلاً في ذهن المؤلف ، استلهام فرويد في هذا الصدد ، أمثلة (ص ٤٠٣ – ٤٢٩) عن الارتباكات الصغرى في كل من النفى والتضاد ، أمثلة على النوع السابع من الغمنوض عند كل من شكسبير ، وكيتس ، وكراشو ، وهوبكنز ، وهربرت .

#### الفصل الثامن

مناقشة الشروط العامة التى يصبدح الغموض قيمًا فى ظلها ومناقشة طرق فهم الغموض . الجدل الذى مفاده أن الفهم النظرى للغموض أكثر لزومًا الآن عن ذى قبل . ليست كل الغموضات على صلة بالنقد ؛ أمثلة مأخوذة من جونسون ، مناقشة الطريقة التى يتعين بها القيام بالتحليل اللفظى ومناقشة ذلك الذى نأمل فى تحقيقه من هذه الطريقة .



#### مقدمة الطبعة الثانية

صدرت الطبعة الأولى والوحيدة السابقة لهذه الطبعة الحالية منذ حوالى ستة عشر عاماً . وإلى أن نفدت هذه الطبعة ، مع مطلع الحرب العالمية الثانية ، حافظت على انتظام مبيعاتها برغم صغر المبيع منها ، وعند التحضير للطبعة الثانية ينبغى أخذ رغبات القراء بعين الاعتبار . فالكثير من القراء يواصلون الإعراب عن رغبتهم فى الحصول على مجموعة من الكتب عن هذا الموضوع لمكتبة مُجمعة من قوائم الكتب ؛ بعض آخر من القراء قد يضعون الكتاب ضمن قوائمهم باعتباره إنذاراً كئيبًا ضد المضى قدماً بالتحليل الشفهى إلى أبعد مما وصل إليه . وبهذه الطريقة ، فإن القارئ الذى من هذا القبيل ، يريد الكتاب القديم ، ولا يريد كتابًا جديدًا ، حتى إذا كان بوسعى تحسين الكتاب . من ناحية أخرى كان هناك أيضًا متسع من الوقت لتنظيم الكتاب القديم ، إضافة إلى أنى لا أريد أن أعيد طباعة أى شئ أرى أنه غير حقيقى .

واقتنعت أن أفضل خطة العمل تتمثل في إدخال الحواشي القديمة ضمن النص ، وأن أوضح في هذه الطبعة أن جميع الحواشي الواردة فيها هي عبارة عن أفكار ثانوية لاحقة كتبتها مؤخرًا . قد تتعارض الحواشي ، في بعض الأحيان ، مع النص الذي يرد قبلها ؛ وقد تبدو هذه العملية محيرة ، ولكني لا أود أن أقتطع الكثير . وقد خطرت السير ماكس بيربوم Beerbohm فكرة جيدة وهو يراجع كتاباً من كتبه السابقة ؛ قال السير ماكس إنه حاول أن يتذكر مدى غضبه لو قدر لمتحذلق عجوز أن يُدخل على هذا الكتاب شيئًا من التصحيح ، كما حاول أن يتذكر أيضاً مدى يقينه من خطأ مثل هذا المتحذلق. وبرغم ذلك ، فقد قطعت نتفًا قليلة من التحليل ( دون أن أورد حاشية أوضح الموضوع الرئيسي في هذا أن هذه النتف كانت تافهة وتشتت انتباه القارئ عن الموضوع الرئيسي في المقطوعة ، كما حاولت أيضاً توضيح بعض من التحليلات ؛ كما حاولت البيط بين هذه التحليلات من حين لأخر ، يضاف إلي ذلك أن مصادر الاقتباسات كانت بحاجة إلى أن أوردها أيضاً ، كما تعين على القيام بكثير من التصحيحات الصغيرة في البروفة ؛ كما اختفت أيضاً بعض النكات التي أراها الآن على أنها مصدر تعب وإرهاق لى . وأنا لا أظن أنى قمعت تمامًا كل نقاط التحليل التي قد تكون جديرة بالاختلاف حولها .

وقد اندهشت عندما وجدت أن الكتاب لا يحتاج من التغيير إلا النزر اليسير . فقد كان موقفى من كتابة الكتاب يتمثل فى أن رجلاً أمينًا حوّل تجاهل "النوق" لعجائة من نقاط الشرف . ويصرف النظر عن جرجرة معطفى حول المسائل الجدلية الصغيرة ، زعمت من البداية أن استعمالى لمصطلح "الغموض" يعنى كل ما يدور بخلدى ، كما أخبرت القارئ مرارًا أن التمايزات بين الأشكال السبعة التى طلبت إليه أن يدرسها لن تحتاج إلى انتباه مفكر أعمق منه . أما فيما يتعلق بحقيقة النظرية التى تحتم على أن أوردها بطريقة تثير الضيق فأنا أذكر فى هذا الصدد ، أننى قلت للبرفسور أى . إيه . ريتشاردز A.Richards "أثناء الإشراف" ( فقد كان مدرساً لى وقدم لى مساعدة وتشجيعاً كبيرين ) إن جميع الأخطاء التى تقع على طول هذا الخط ينبغى جمعها ونشرها ، حتى يتسنى للمرء أن ينتظر ليتبين الأخطاء الحقيقية من غير الخطاء نفسى مستعداً لأقف مع كومة الخطاء نفسها . ولقد حاولت توضيح النص الخاص بألغاز التعاريف التى تعمل لصالح طرف بعينه كما لفت الانتباه إلى الألغاز الحقيقية .

ونظرية التحليل اللفظى verbal هي – بطبيعة الحال – النقطة الرئيسية في الكتاب ، ومع ذلك كان هناك تياران متقاطعان في ذهني يقودانني بعيدًا عن هذه النظرية . ففي ذلك الوقت كان كل من ت . س . إليوت ، من خلال نقده ، وروح العصر النظرية . ففي ذلك الوقت كان كل من ت . س . إليوت ، من خلال نقده ، وروح العصر حتى يتسنى وضع هذه الدعاوي ضمن منظور واحد مع المزايا الجديدة التي اكتشفت مؤخراً في كل من دون ، ومارفيل ودريدن . وبدا لي أن المرء يمكن أن يتمتع بالمجموعتين وذلك عن طريق الاقتراب منهما بفرضيات مسبقة مختلفة ومتضاربة ، وإن معالجة من هذا القبيل تعد واحدة من المشكلات التي يتعين على الناقد تناولها . والإحساس الذي يراودني الآن ليس معناه أن ما كتبته عن القرن التاسع عشر لم يكن خطأ بنفس القدر كما لو كنت قد تناولته بكثير من الجهد والتحضير . فلا داعي للقلق بشئن شيلي Shelley . ولكني على يقين من أن بحثي عن لغز محير هو الذي جعلني اكتشف شيئاً عن سوينبرن Swinburne ، إضافة إلى أنني لم أعالج قصيدة كيتس اكتشف شيئاً عن سوينبرن Swinburne ، إضافة إلى أنني لم أعالج قصيدة كيتس الكتشف شيئاً عن سوينبرن Swinburne ، إضافة إلى أنني لم أعالج قصيدة كيتس الكتشف شيئاً عن عنوانها : "أغنية للحزن" Ode to Melancholy باعتبارها شيئاً تاريخياً .

كان التيار المتقاطع الثانى يتمثل فى تأثير فرويد . فقد كان بعض نقاد الأدب فى ذلك الوقت جاهزين "للتضامن" Collaborate مع المحللين النفسيين القائمين بعملية الغزو أنئذ ، فى حين أن الأغلبية الأمينة من هؤلاء النقاد التى كانت على استعداد

للقتال في الشوارع كانت في ذلك الوقت قد تعلمت تقنية مراقبة النيران أو راحت تتدرب مع الحرس الداخلي . وأنا أعتقد أن هذه المشكلة ، قد سبوت نفسها بدرجة كبيرة خلال السنين التي توسطت هذا وذاك ، وبوسعي أن أزعم أن مثالي الأخير الذي أوردته عن النوع الأخير من الغموض لم يكن معنياً بالتفكك العصابي وإنما كان معنيًا بقضية لاهوتية شعبية تماماً . ومع ذلك أود أن أعرب عن أسفى الذي مفاده أن الاهتمام الراهن بفرويد هو الذي شتتني وجعلني لا أورد تمثيلاً مناسبًا في الفصل السابع لشعر الصراع الذهني المباشر ، ربما ليس لأفضل أنواع هذا الشعر ، إنما أوردت تمثيلاً لشعر يعد عصرنا غنيًا به تماماً . فلم أكن قد قرأت هارت كرين Hart Crane بعد عندما نشر هذا الكتاب ، وقد كانت لدى الفرصة لفعل ذلك . وقد أبدى السيد ت . س . إليوت ، ملاحظة في وقت لاحق ( عندما كان يتحدث كناشر ) ملاحظة مفادها أن الشعر يعد لعبة مغفل ، وهذه حقيقة مهمة عن الشعراء المحدثين . وعندما أنسحب تينيسون Tennyson إلى مكتبته بعد تناول إفطاره لكي يواصل كتابته لقصيدته المسماة "قصائد تصويرية" Idylls ، فقد حتم عليه ذلك أن يخَيم على المنزل كله صمت كامل والسبب في ذلك أن كل منزل من منازل الطبقة الوسطى يُنتظِّرُ أن يشتري مطبوعته التالية . وأنا أرى أن قدرًا قليلاً من الشعر الجيد إلى حد ما قد نشر خلال السنوات الأخيرة ، والسبب في ذلك أن الشعر لم يعد بعد مهنة تشعر المقدرة خلالها بالسلامة والطمأنينة ، إن الجهد المبنول في كتابة مقطوعة جديدة من الشعر يجرى استنزافه في كل حالة من الحالات على اعتبار أنه شئ علاجي clinical ؛ وأن هذا الشيء إنما كان يفعل من أجل إنقاذ حكمة sanity الإنسان نفسه . والشعر الجيد للغاية كُتب في ظل هذه الظروف خالال القرون السابقة علاوة على القرن الذي نعيش فيه ، ولكن بفارق واحد هو جعل صراع الفرد خارجيًا ، ولم يكن من الحكمة القيام بعمل من هذا القبيل ما لم يكن الإنسان نفسه بحاجة إلى ذلك . وعلى كل حال ، فأنا إذا ما حاولت إعادة كتابة الفصل السابع لأضيف إليه الشعر المعاصر فذلك يعنى أنني ريما أكون أكتب كتابًا آخر.

وأنا أريد أن أثير هنا بعض النقاط النظرية التى أثيرت من خلال النقد الذى وجه الكتاب ؛ ويؤسفنى إن كنت أفتقر أو فشلت فى الاحتفاظ بشكل من أشكال الهجوم القوى الذى كان يتعين على أن أرد عليه ولقد خطر ببالى بعض من الشكاوى الصغيرة التى حاولت تناولها من خلال تصحيحات النص أو من خلال الهوامش . وقد وردت الجدليات الأساسية فى اعتقادى ، الموجهة لنظريتى ، وبطريقة واضحة وموجزة ، من

السيد / جيمس سميث ، في مراجعة الكتاب نشرها في مجلة "كريتيريون" Criterion في شهر يوليو من العام ١٩٣١ الميلادي ، ومن هنا يصبح من المناسب التركيز على هذا المقال ، برغم تركيز نقاد آخرين كثيرين على نقاط مماثلة لما أورده السيد/ جيمس سميث . وأنا أرى أننى رددت على هذه الاعتراضات في النص ، ومع ذلك فمن الواضح أننى لم أرد على هذه الاعتراضات رداً واضحًا أو شديداً ، وإن كان لدى جديد أقوله فإننى يتحتم على أن أقوله هنا.

لقد اعترض جيمس سميث على استعمالاتي لمصطلح "الغموض" التي لجأت إليها عندما أعدت كتابة الكتاب ؛ ولكني يتعين عليّ هنا أيضاً أن أرد على هذا الحكم : "ليس من عادتنا أن نتهم التورية ، أو أفضل أنواع الخيال conceit ، بالغموض لأنها تحاول أن تقول شيئين في أن واحد ؛ ولو فعلنا ذلك فإن جوهر مثل هذه التورية يمكن أن يكون الدقة بدلا من الغموض". وفي رأيي أننا نصف التورية بالغموض عندما ندرك أن هناك حيرة بشأن ما يعنيه المؤلف ، من منظور أن الآراء البديلة قد يمكن تبينها ؟ بدون قراءة خاطئة تمامًا . والتورية إذا ما كانت واضحة تمامًا لا يمكن أن نصفها بأنها غامضة كما تعودنا ، والسبب في ذلك أن مثل هذه التورية ليس فيها مجال للحيرة . ولكن إذا ما وضعنا في الحسبان أن أي شكل من أشكال التهكم يتعين أن يخدع قطاعًا من قرائه فإن ذلك يجيز لنا – في اعتقادي - أن نصف مثل هذا الشكل بالغموض ، حتى من جانب النقاد الذين لم يشكوا قط في معناه . ومما لا شك فيه أننا نستطيع القول إن أشد أشكال التهكم وضوحًا يعد نوعًا من أنواع التلاعب بالخديعة ، ومع هذا ، فإن ذلك قد يعني ضمنًا أن الأضحوكة الهزاية وحدها هي التي يمكن جداعها ، وهذا بدوره يشكل نوعًا أخر من التهكم . وهنا لا بد أن نسلم بأن الكاردينال نيومان يرى أن جيبون Gibbon قُصد له أن يكون تهكميًا . ومع ذلك فإن غالبية القراء يرون تهكمات جيبون على أنها غير غامضة برغم أنها تنطوى على معنى مزدوج ، والسبب في ذلك أن هؤلاء القراء يحسون أن أحدًا لا يمكن أن تخدعه مثل هذه التهكمات. ومن هنا يصبح المعيار المعتاد لاستعمال كلمة الغموض يتمثل في احتمال أن يحس إنسان بالحيرة ، إن لم نكن نحن أنفسنا ، وفيما يتعلق بي فقد حرت مرارًا وأنا أدرس الأمثلة التي أخذتها ، برغم أن حيرتي لم تكن من ذلك القبيل الذي أشرت إليه هنا . لقد كنت متأكدًا أن المثال كان جميلاً ، وأننى تفاعلت معه ، بشكل عام ، تفاعلاً صحيحاً . ومع ذلك ، فأنا لم أعرف قط ذلك الذي حدث أثناء هذا "التفاعل"؛ وأنا لم أعرف بعد الأسباب التي جعلت هذا المثال كما بدا أنني كنت في بعض الأحيان قادرًا إلى حد ما

على تفسير مشاعري لنفسى وذلك عن طريق مداعبتي لمعاني النص وأنا أستخرجها . ومع ذلك ، فإن هذه المعانى بلغت أثناء مداعبتها لاستخراجها (على شكل مثال رئيسي ) من التعقيد حدًا جعل من الصعب على تذكر هذه الأمثلة مع بعضها بنظرة خَاطَفَةُ مِن نظرات العين ؛ إذ يتعين على تتبع كل مثال من هذه الأمثلة على حدة ، باعتبار هذه الأمثلة ربود أفعال بديلة ممكنة للمقطوعة ؛ والواقع أنه ليس هناك من شك في أن بعض القراء إنما يحصلون على مجرد جزء من القصد العام . ويهذه الطريقة ، فإن المقطوعة التي من هذا القبيل يتعين التعامل معها كما لو كانت غامضة ، وحتى وإن قيل إن هذه المقطوعة تكون غامضة وحسب عند القارئ الجيد (وذلك بالمعنى المعتاد لمصطلح الغموض) ، وذلك أثناء قيام مثل هذا القارئ بتصفح تدريب نقدى لا لزوم له . بعض النقاد لا يوبون الاعتراف بهذه العملية ؛ لأنهم يربطونها بعلم نفس الأعماق Depth Psychology الذي ينظرون إليه بشئ من الخوف والقلق . ولكن الواقع أن الخبرة المعتادة هي التي تتناولها عقولنا على هذا النصو ؛ بمعنى أننا نستطيع في معظم الأحيان أن نتبين طريقنا خلال موقف من المواقف ، كما كان فعلاً ، عندما يكون من الصعب علينا فصل كل عناصر الحكم عن مثل هذا الموقف. فمعظم الأطفال يستطيعون لعب المسَّاكة ، غير أن قلة منهم هي التي تجيد ديناميكيات هذه اللعبة . وثمة مثال جيد على ذلك يتمثل في الجناس التصحيفي الذي يقوم به بعض الناس مرة واحدة ، مستشعرين بذلك أن الأحرف كلها مناسبة ؛ والسبب في ذلك لا يكمن في صعوبة عمليه التحليل من الناحية الفكرية ، وإنما لأن هذه العملية مرهقة ومتعبة جدًا . ومن الواضح أن عملية رؤية الشيء ككل عملية مهمة ومعتادة في اللغة بشكل خاص ؛ إذ إن معظم الناس يتكلمون الكلام ، وقد كانوا يتكلمون بالنحو قبل وجود النحاة .

هذا لا يعنى أن المسألة التى نحن بصددها هنا عملية من العمليات العنصرية غير البحثية ، كما لا يعنى أيضًا أن ما يجب تفسيره إنما يحدث دومًا على شكل طرفة عين سريعة . والواقع أن ما يحدث عندما نحس أن شيئًا مكتوبًا يقدم ثروات مخبأة هو أن كل عبارة تضيئ عقب التى تسبقها وتتبدى على أنها هى قلب هذا الشيء ؛ إن أجزاء هذا الشيء المكتوب تشتعل الواحد بعد الآخر ، كيما تستطيع أن تتجول هنا وهناك ومعك هذا الشيء أيامًا عدة . ومسألة التجوال خلال الخبرة التى هى قيد البحث هنا ، تكون أبطأ ، وليس أسرع من قراءة تحليل عن هذا الشيء ، إذ إن عملية القراءة هذه تعد أقل إيحاء ؛ كما أن الحقيقة التى مفادها أننا نستطيع في بعض الأحيان الإمساك بسرعة بمعنى معقد بصورة كلية لا تثبت وجود شكل فكرى مختلف اختلافاً جذريًا (تعديًا من الأعماق الدنيا ) يتعين علينا أن نخاف منه ونخشاه .

المقصود من ذلك هو تقديم صورة عامة عن وجهة النظر التى تجعل من "الغموض" كلمة رئيسية ضرورية ؛ وأنا لا أنكر أن من الأفضل استعمال المصطلح بأكبر قدر ممكن من الوضوح ، كما أن هناك استعمالاً آخر لمصطلح مستقل هو "المعنى المزدوج" على سبيل المثال ، وذلك عندما نحس أن تأثير التورية ليس غامضًا ، ولكن قد يعترض قائل إننا إلى أن ننتهى من تحليلنا الغموضات نكون غير واثقين إن كان التأثير الكلى غامضًا أم لا ؛ وإن هذا بدوره يضطرنا بشكل أو بآخر إلى توسيع معنى المصطلح . وعلى أية حال فقد أردت أن أحدد مخططاً عامًا من هذا القبيل قبل أن أورد اقتباسًا طويلاً أخذته عن مراجعة قام بها السيد / جيمس سميث ، تبدو اعتراضاته فيها جوهرية بشكل أكبر . قال السيد / جيمس : مع مضى الكتاب قدمًا ، تزايدت نسبة الأمثلة المأخوذة من المسرحيات .

تأثير الدراما على النطاق الشعرى يكاد يكون تأثيرًا تعيساً ، فمهمة طالب الدراما الأولى من منظور اهتمامه بالغموض ، تكاد تكون مهمة تاريخية ؛ لأن مثل هذا الطالب يسجل ما مفاده أن المواقف خائنة ، وأن الرجال منافقون عن وعى وعن غير وعى ، إلى هذا الحد أو ذاك. أما طالب الشعر فإن مهمته الأولى ، من الناحية الأخرى ، تتمثل في إصدار حكم قيمى، إذ ليس همه الرئيسى ، أو حتى همه المباشر – هو تفسير كلمة من الكلمات ، أو إعراب جملة من الجمل ، إعرابات متعددة . إن جعل طالب الشعر إعراب الجملة أو تفسير كلمة من الكلمات ، فو إعراب التي تكون من هذا القبيل . يضاف إلى ذلك أن هذه القيمية أثناء تعديد طرق الإعراب التي تكون من هذا القبيل . يضاف إلى ذلك أن هذه الأحكام القيمية إذ لم يجر إيرادها من بداية التحليل فإنها ، بحكم طبيعتها – لا تظهر في النهاية . إن كثيراً من تحليلات السيد / إمبسون لا تبدو وكأن لها نهاية نقدية أو توضيحات لعقل إمبسون العبقرى . زد على ذلك أن بعضاً من تحليلات إمبسون لا تتعامل مع الكلمات والجمل ، إنما مع الصراعات التي من المفروض أن تكون قد ستعرت داخل المؤلف عندما كان يكتب . عند هذا الحد ، يبدو لي إمبسون وكأنه قد خلف الشعر وراءه تماماً .

كتاب إمبسون يحتوى على عدد من اللاعلاقيات ، وكما تستقى هذه اللاعلاقيات بمقياس من إبهام إمبسون بالنسبة لطبيعة الغموض ومجاله ، فإنها من المحتمل جدأ أن تزيد من إبهامه هو نفسه بالنسبة الغموض وطبيعته ومجاله . ولما كان إمبسون يجد ذلك الغموض في كل أنواع الدراما ، وفي تجربتنا الاجتماعية ، وفي نسيج عقولنا ،

فقد حدا به ذلك إلى التسليم بأن الغموض يمكن اكتشافه في الشعر العظيم . وأنا أشك إن كان القارئ الذي يذكر قصائد سافو Sappho ، أو قصائد دانتي أو قصائد لوسى التي كتبها وردزورث ، على استعداد للاقتناع بذلك ؛ وإن قُدر لمثل هذا القارئ أن يقتنع بذلك فإن ذلك لن يحدث قبل أن يجعل السيد / إمبسون موقفه أكثر وضوحاً . ترى هل الغموض المشار إليه هنا هو غموض الحياة ؟ هل هو مجموعة من القوى المتباينة ، مربوطة إلى بعضها بفعل تعايشها مع بعضها فقط ؟ أم أن هذا الغموض هو غموض وسيلة أدبية .. غموض الوهم أو الخداع أو التورية في شكل من أشكالها الواعية لا أكثر ولا أقل ؟ إن كان الغموض من النوع الأول، فإن أطروحة السيد / إمبسون تصبح كلها خاطئة ؛ والسبب في ذلك أن القصيدة ليست مجرد شظية من الحياة ؛ القصيدة شظية اقتطعها من الحياة ذهن وتأملها وحكم عليها . القصيدة مفهوم شئ القصيدة شظية اقتطعها من الحياة ذهن وتأملها وحكم عليها . القصيدة مفهوم شئ ما ساسون مبالغ فيها . القصيدة المؤن أن نقوله "هو أن أطروحة إمبسون مبالغ فيها" .

وقد كان من رأيي إعادة طباعة ما قاله جيمس سميث مع الكتاب حتى وإن كان لا يتناول فيه سوى ما يحسه كثير من القراء . هناك بعض آخر ممن راجعوا الكتاب أثاروا نقطة توضيحية أخرى تسير في نفس خط المعارضة الذي سار عليه جيمس سميث ، ومؤدى هذه النقطة التوضيحية هو : أننا يجب أن نعرف ونحن نتعلم لغة أجنبية طريقة استقطاع ( استبعاد ) المعانى البديلة التي تكون ممكنة من الناحية المنطقية ؛ إننا معرضون دومًا لاستجماع مثل هذه المعانى البديلة إلى أن "نمسك بروح اللغة" إذ عندئذ فقط نعرف أن مثل هذه المعانى غير مقصودة . ويطبيعة الحال ، أنا لا يمكن أن أنكر أن أطروحتي يمكن أن تؤدي إلى قدر مدهش من اللامعني ؛ والواقع أنني ، عندما كنت مدرساً للأدب الإنجليزي في بلد أجنبية كنت أحاول دوماً تحذير طلبتي من الكتاب . إن الواقع أننا ينبغي أن نكون على قدر كبير من المهارة ونحن نستقطع المفاهيم التي لا تكون مطلوبة ونحن نقرأ القصائد ، وبرهان نجاحنا يتمثل في اندهاشنا بحق عندما نجد الباروديا تستبعد مثل هذه المضامين . ومع ذلك ، فقد اعترفت في الكتاب أننا لسنا بحاجة فقط إلى الغموضات اللاعلاقية ، كما يحق لي أن أزعم أنني أصبت شيئًا من النجاح في استبعاد مثل هذه الغموضات . يضاف إلى ذلك أن مسالة مدى فرض المعاني الإضافية غير المقصودة أو حتى غير المطلوبة نفسها الأمر الذي يترتب عليه إبعاد عقولنا عن مسارها برغم الجهود التي تبذلها للحيلولة دون ذلك ، إنما تعد مسألة منطقية واضحة ؛ علاوة على أن بعض الإجابات عن هذه

المسألة قد تكون مهمة . ومع ذلك لم تكن هذه المسألة واحدة من المسائل التي انصب عليها اهتمامي في هذا الكتاب .

وينفس الطريقة فإن السيد / جيمس سميث كان على صواب عندما قال: "إننى استبعنت حكم القيمة في أحيان كثيرة". لقد أورنت أمثلة كثيرة لمجرد توضيح أن تقنيات بعينها كانت تستعمل على نطاق واسع . بل إننى حتى في الأمثلة الأكثر اكتمالاً ، التي أمل أن أكون أوضحت بها إحساسي عن القصيدة ككل ، لم أحاول أن "ثبت صحة رأيي" في قيمة مثل هذه القصيدة . والسبب في ذلك أن الحكم لا يأتي - في واقع الأمر - إلا قبل أو بعد العملية التي كنت أحاول دراستها . فنحن نعتقد أن القصيدة تستحق العناء قبل أن نغوص فيها بعناية وحرص ، كما أننا نقف على قيمة "النقد" بحق ؛ غير أن تغيير الاسم بهذه الصورة لن يثبت وجود أية مغالطة أساسية في محاولة دراسة هذه العملية . ومما لا شك فيه أن مثل هذه الدراسة يمكن أن تتم بطريقه سيئة لو كانت هذه العملية تخفي وراحها أحكاماً خاطئة ، ولكن هذا شئ آخر .

من ثم فإن تمييز السيد / جيمس سميث بين الموقف الدرامي وحكم الشاعر، يصبح اعتراضًا أساسيًا . وهذا الاعتراض يبدو لي كما لو كان واحدًا من تلكم التبسيطات الضرورية ، التي لا يمكن الحياة أن تمضى قدمًا بدونها ، واكنها دائمة الانهيار . فالشعر الجيد يكتبه أصحابه بناء على خلفية من خلفيات الصراع ، برغم أن هذه الخلفية الصراعية قد يشتد أوارها في فترة ما عن الفترات الأخرى . ويتعين على الشاعر - بطبيعة الحال - أن يحكم على ما كتبه ويصححه ، كما يتعين على قراء هذا الشاعر ونقاده أن يتناولوا هذا الشعر أيضًا بطريقتهم الخاصة . وأنا أرى أن السيد / جيمس عندما اعترض على تتاولي الصراعات التي من المفروض أن تكون قد استعرت داخل المؤلف" إنما كان يبالغ في إطلاق يده في العمل إطلاقًا خطيرًا؛ إذ راح بذلك يوجه ضرباته إلى جنور النقد وليس إلى . والنقاد إذا لم يتعين عليهم أن يبرزوا شيئاً من التظاهر بفهم مشاعر المؤلف الذي يتناواون أعماله فإنهم يتحتم عليهم أن يدينوا أنفسهم بالاحتقار . يضاف إلى ذلك ، أن حكم المؤلف قد يكون خاطئًا . وقد أبدى السيد / رويرت جريفز Robert Graves ( الذي ينبغي أن أقول بطريقة عابرة - وعلى حد معرفتي إنه مخترع منهج التحليل الذي أطبقه أنا هنا ) أبدى ملاحظة مفادها أن القصيدة يمكن أن تنجو مما أسماه النقاد مؤخرًا "أفضل قصائد العصر" ، وإن مسألة نشر هذه القصيدة في ذلك العصر لم تثر حولها ثائرة ، كما أن مؤلف مثل هذه القصيدة يكون قد افترض لنفسه أنه أعدم مخطوطتها . وعلى حد علمي فقد استبعد

المؤلف واحدة من أشهر قصائد ويليام بليك Blake القصيرة من نوتة الملاحظات التي تعد المصدر الوحيد لهذه القصيدة . وليس لمثل هذا العمل أي تأثير على أية نظرية من نظريات "الصراع" ؛ وإنما يمثل ذلك مجرد جزء من مشكلة إن كانت القصيدة مفهوم شيئ noumenon أو ظاهره phenomenon . وقد درج النقاد على القول بأن القصيدة قد تكون شيئًا مستوحى يعنى أكثر مما عرفه الشاعر . هذا الموضوع يهمني ، وأتمنى أن تسمحوا لي بالاستطراد لتوضيحه من ناحية فن الرسم . إذ بينما كنت أكتب هذا الكتاب كان هناك معرض ضخم شبه حكومي مقام الرسام كونستابل Constable في لندن ، ومع أن هذا المعرض كان يحتوى على العديد من الأشياء إلا أنه يركز فقط على صورتين زيتيتين توصفان بأنهما "دراسات" . وقد رسم كونستابل هاتين اللوحتين باعتبارهما المرحلة الثانية من ثلاث مراحل مرت بها الصورة الأكاديمية التي رسمها الفنان ، كـمـا أن أية مـرحلة من هذه المراحل لا يمكن أن تكون قـد عـرضت هاتين اللوحتين . ولا أعرف كيف بقيت هاتان اللوحتان إلى الآن . إن بعض النقاد يزعمون أن هاتين اللوحتين ( وهذا من وجهة نظري خطأ تمامًا ) تمثلان جنور تطور فن الرسم في القرن التاسم عشر ، وهاتان اللوحتان تبدوان لكثير من الناس حالياً على أنهما أفضل بكثير من أعمال كونستابل الكاملة ، بما في ذلك اللوحتان اللتان تعد هاتان "الدراستان" أساسًا لهما . وفي كل الأحوال ، فإن أحدًا لا يدعى ، بطبيعة الحال ، أن هاتين اللوحتين كانتا مجرد تثبيت uprush لبدائي ، أو إن كونستابل Constable "لم يحكم عليهما" بشكل أو بآخر . فعندما كانت تخطر ببال كونستابل فكرة فإنه كان يقوم في التو بعمل تخطيه أولى لهها ، ثم يتبع في الأستديو بعد ذلك ميوله ونزعاته ( وغالباً ما يكون ذلك على نحو سريع جدًا ) ، ثم يستقر بعد ذلك على اوحة زيتية أخرى ليصنع من التيمة نفسها صورة مقبولة. يقول كونستابل في إحدى رسائله: "صورتي تسير على ما يرام ، لقد تخلصت من الجزء الأكبر وهو التبقيم وأبقيت على الجزء الأكبر من قوتي "freshness. ويوسعنا الدفاع عن حكم كونستابل بأن نقول: إنه خان فنه ليكسب عيشه ، غير أن ذلك يعد ظلماً له بشكل غير معقول ؛ وإو فعل كونستابل ذلك لكان قد استنكره واستاء منه ، كما يبدو أن كونستابل لم تكن لديه القناعة الكافية بأن النسخة المبقعة هي أفضل النسخ . ويطبيعة الحال ، قد تكون الطريقة الحالية لتفضيل هاتين اللرحتين طريقة خاطئة أيضًا ؛ والذي أحاول إثباته هنا هو أن هذا "الحكم" النهائي ينبغي تأجيله إلى أجل غير مسمى . وهل يستطيع السيد / جيمس سميث أن يقطع بأن "الدراسة" التي يعجب الناس بها حاليًا أكثر من المنتج

النهائي ، إن كان مفهوماً أو ظاهرًا ؟ وأنا لا أرى أى مَخْرج من الكارثة التي يمكن أن تعلق أهمية كبيرة ، نظير قرار عملي ، على الحقائق العميقة التي كان يعبر عنها .

وقد شعرت أن أقوى نقاط النقد الذي وجهه إلىّ السيد/ جيمس سميث تتمثل في الاتهام الذي مفاده ، أنني بسبب غموض الغموض عليّ ، افترضت وجوده في كل جزء من أجزاء الشعر العظيم ، في حين أن هذه الفرضية يمكن أن تكون فرضية غير حقيقية وزائفة بالنسبة لكل من سافو Sappho ودانتي وقصيدة وردزورث التي كتبها عن لوسى Lucy . والغريب بحق ، أن مراجعًا من بين المراجعين الآخرين في ذلك الوقت ، كان قد اختار مقطوعة من دانتي وأخرى من وردزورث عن لوسى ليثبت بهما شيئًا مختلفًا تمامًا . لقد أوردوا الأبيات التي أوردوها ليثبتوا بها الغموض الحقيقي في الشعر العظيم ، ذلك الشيء الذي قالوا عنه : إنه يكمن وراء الغموضات السطحية والمشتعلة بالأسباب التي يصعب تصديقها ، التي قمت أنا بدراستها، وأعطيتها القيم التي علقتها عليها . وهذه الآراء ليست مختلفة في الحقيقة ، برغم أني أشعر بارتياح أكثر إزاء الصنف الثاني من هذه الآراء . ولكن من الواضح أنني يتعين عليُّ أن أجيب على السؤال التالي : ما هو الزعم الذي أزعمه هنا عن نوع الغموض الذي أقوم أنا بدراسته هنا ، وهل من المفترض أن يكون الشعر العظيم كله غامضًا ؟ أعتقد أن الشعر العظيم كله غامض ؛ كما أنى على استعداد أيضاً للتسليم بأن الطرق التي ابتكرتها في هذا الكتاب يمكن أن تكون غير ذات صلة بإثبات ذلك والتدليل عليه . وعلى حد فهمى ، فإن الشعر العظيم يحتوى دومًا على إحساس بالتصميم الذي ينطلق من حالة قُدُّمت بصورة محددة ؛ إن الشعر العظيم يحتوى دومًا على احتكام إلى خلفية من الخبرة الإنسانية التي تكون موجودة على حد سواء في الوقت الذي لا يجرى فيه تسميتها أو تعيينها أو حتى مناشدتها . ولا يتعين على هنا أن أنكر أن الأزميل الأضيق يصل إلى أبعاد أعمق في القلب . إن ما يمكن لي أن أزعمه هو أن متلقى الشعر عندما يتحرك تحركًا جادًا بفعل بيت من أبيات الشعر البسيطة بساطة شكلية ، فإن ما يتحرك داخل مثل هذا المتلقى هو آثار جزء عظيم من خبرته الماضية ومن بنية أحكامه الماضية . أما فيما يتعلق بدراسة الإحساس الذي نكون عليه عندما نستمتع بالشعر استمتاعًا حقيقيًا ، فأنا أعتقد أن الأمر مفاجئ ، بل وغير مناسب بالمرة ، إن قدر لأشد أنواع النقد تحريًا وبحثًا الذي يتناول هذه الأبيات ، أن يعشر على أي شي في مضامينها يكون سببًا لهذا الاهتياج الذي يمتد هنا وهناك وسبباً أيضاً لهذا الهدوء الواسع .

#### ملاحظة على الطبعة الثالثة :

المثالان الأول والأخير هما المثالان اللذان تعين على الدفاع عنهما مؤخرًا.

والمثال الأول (سونيتة شكسبير رقم ٣٧ ص ٢) قصدت به أصلاً توضيح العملية المألوفة لإدخال شئ قليل من الخلفية التاريخية ؛ إذ كان بوسع القارئ أيام شكسبير أن يتعرف بسهولة الجوقات المحطمة بالفعل . وأنا أدرك الآن أن نحوى Grammar كان يثير القلق والضيق ، جزء من جرجرة المعطف التي حاولت إسكاتها في الطبعة الثانية . والقول بأن "هذه الأسباب ، وأسبابًا أخرى كثيرة ... ينبغي أن تتضافر لتعطى بيت الشعر جماله" يعد تحديًا شرسًا القارئ (حتى وإن سلمنا أن "جمال البيت" يمكن أن يعنى "جماله المناسب الكامل")، وخارجًا عن الموضوع ؛ والسبب في ذلك أن النوع الأول من الغموض المقصود منه هو التعامل مع الأشياء التي يصعب أن نحتاج إلى ملاحظتها . ومن الواضح أن البيت يظل جيدًا إذا ما وجدنا البيت جميلاً على الإطلاق ، يكون أكثر مما يمكن لنا تعرفه بسهولة ، وإن ذلك الذي يدور في أذهاننا شأنه شأن معظم الشعر العظيم الآخر إنما يزداد ارتفاعًا وسموًا إذا ما عدنا للتفكير في خلفيته التاريخية . الواقع أن هناك لغزاً حقيقياً في الطريقة التي يتمكن العقل بها من نقل التلفية الصحيحة لتصبح جاهزة كما لو كانت ذائبة ( وهي غالبًا ما تكون حاجة عملية الخلفية اليست حاجة أدبية عملية ) ، ولكننا يجب أن نقول هنا فقط إن هذه الحاجة كلما كانت ذائبة كان ذلك أفضل .

وفى المثال الأخير ، الذى أوردته عن قصيدة هربرت التى عنوانها التضحية (ص ٢٢٦ \_ ٢٣٣ ) ، أعترف بأن مسالة وصف هذه القصيدة التقليدية بأنها "فريدة" تعد مسألة سخيفة ، كما أن مسألة الغوص فى علم نفس الأعماق تشتت الذهن ؛ ومع ذلك فإن هذه النقاط لا توضح سوى الصعوبات المعتادة الخاصة بوضع المستويات فى البؤرة الصحيحة . وأى معترض لا يمكن أن ينكر بحق أن أسلوب هربرت مختلف عن أسلوبه فى نماذج العصور الوسيطة وبخاصة ، فيما يتعلق بتعمده السمو بتناقضاته الظاهرية والارتفاع بها . وكنت أعنى بذلك ، وما زلت أنادى بذلك ، أن هربرت استشعر التناقض الظاهري لإله الحب المنتقم على أنه توتر شديد للغاية ، مثلما استشعره بشكل متزايد عندما بدأ الكتابة . ولعل هذا هو السبب الذى جعل هربرت يرتفع بالتناقضات الظاهرية ويسمو بها وهو يعالج تيمة تقليدية، إلى أن يضطر القارئ إلى التعجب إن كانت هذه التناقضات ستفلح فى التوازن ؛ يضاف إلى ذلك أننى لا أستطيع أن أهرب من الإحساس الذى مفاده أن البيتين "سرق الإنسان الثمرة ، ولكنى ينبغى أن أتسلق الشجرة ، شجرة الحياة ، برغم كل الأشجار فهى واحدة فقط"

## الأصل الإنجليزي:

"Man stole the Fruit, but I must climb the Tree,

The Tree of Life, for all but only one"

يحملان خاصية هربرت الجذابة المعتادة ، ويقدمان المسيح وهو في كرب ، بعواطف جياشة ، على أنه صبى مغامر . الغموض يعنى ، فى الكلام المعتاد ، شيئًا ملفوظًا pronounced تمامًا، وعادة ما يكون مثل هذا الشيء بارعًا وذكيًا witty وخادعًا . وأنا أنوى هنا استعمال كلمة الغموض لتغطى معنى واسعًا ، وأظن أن أى فارق لفظى دقيق ، مهما كان طفيقًا ، يعد متصلاً بموضوعى ، ويفسح المجال لردود أفعال بديلة للمقطوعة اللغوية الواحدة (١) . قد تكون كلمة الغموض ، كما هو الحال فى الفصل الأول من الكتاب ، واسعة المدلول على نحو يستثير الضحك ، إلا أن هذه الكلمة تظل قادرة على الوصف نظرًا لأنها توحى بالأسلوب التحليلي للمعالجة ، وهذا هو ما يهمنى ويعنيني .

ويوسعنا أن نقول: من قبيل التوسع في المعنى توسعًا فضفاضًا ، إن أية عبارة من العبارات النثرية يمكن أن تكون غامضة، نظرًا لأن مثل هذه العبارة تعد ، في المقام الأول ، قابلة للتحليل . وتأسيسًا على ذلك ، فإن العبارة الإنحليزية The brown cat sat الأول ، قابلة للتحليل . وتأسيسًا على ذلك ، فإن العبارة الإنحليزية on the red mat المحمر" ، يمكن أن نقسمها إلى السلسلة التالية من العبارات : "هذه العبارة تدور عن الخمر" ، يمكن أن نقسمها إلى السلسلة التالية من العبارات : "هذه العبارة تدور عن إلغ كل العبارات التي من هذا القبيل . وكل عبارة من هذه العبارات البسيطة يمكن ترجمتها لعبارات التي من هذا القبيل . وكل عبارة من هذه العبارات البسيطة يمكن ترجمتها لوجه مع تفسير "ماهية" القطة ؛ كما أن كل تعقيد من هذه التعقيدات يمكن تحليله من جديد إلى سلسلة أبسط منه ؛ وترتيبًا على ذلك ، فإن كلا من الأشياء التي تدخل في تكوين من التكوينات بوصفها كلمة سوف تظل في علاقة فراغية اعتبار تسبة إلى كلمة " الحصير" عسوب أية ناحية يريدها له المفسر ؛ ومن هنا فإن المصطلحات ، يمكن أن يتجه صوب أية ناحية يريدها له المفسر ؛ ومن هنا فإن ترجمة وتحليل فكرة "الجلوس" sat يمكن أن ينطوى على مقرر من مقررات التشريح ؛ كما أن ترجمة وتحليل فكرة "الجلوس" sat يمكن أن ينطوى على نظرية الجاذبية .

ومع ذلك ، فإن المقرر الذي من هذا القبيل ، يمكن ألا تكون له علاقة بموضوع هذا المقال ، ولا بالمضمون الذي تنطوي عليه العبارة ، ولا بالشخص الذي قد توجه إليه العبارة ، ولا بالغرض الذي من أجله توجه العبارة إلى مثل هذا الشخص ؛ كما أن المرء لن يتمكن من اكتشاف أي شيء أساسي من جراء تحليل العبارة بهذه الطريقة ؛ إن كل ما نفعله سوف يتمثل فقط في تكوين جملة جديدة ، تقول الحقيقة نفسها ، ولكنها جملة مصممة لغرض آخر ، وسياق آخر وشخص آخر أيضاً . ومن الواضح أن الناقد الأدبي مَعْنيّ أكثر بمضامين هذا النوع الأخير ، ويتحتم على الناقد أن ينظر إلى تلك المضامين باعتبارها جزءًا أساسيًا من المعنى . والواقع أن هناك فرقاً ( يمكن أن يقال ذلك عن الفكر والشعور ) بين الحقيقة المصاغة stated في العبارة والظرف المحيط بالعبارة ، ومع ذلك يصعب ، في معظم الأحيان ، معرفة أي منهما دون معرفة الآخر ، كما أن فهم الجملة ينطوى على الاثنين دون التميين بينهما . وتأسيسًا على ذلك فأنا يتعين علىَّ أن أخذ ، على قدم المساواة ، هساتين المقيقتين الخاصتين بهذه الجملة (العبارة)، بمعنى أن هذه الجملة تدور عن قطة وأن هذه الجملة تناسب طفلاً من الأطفال . كما يتعين عليَّ هنا أن أعزل معنيين "من معاني هذه الجمـلة" حتى يتسنى لى أن أنشىء شكلاً من أشكال الغموض يكون جديرًا بالملاحظة ؛ إن هذه الجملة ( العبارة ) تحترى على ارتباطات ؛ قد تتسبب في إحداث شيء من الصراع في الطفل الذي قد يستمع إليها ، بمعنى أن مثل هذه الجملة ربما تكون صادرة عن قصة من قصص الجن ، وربما تكون صادرة عن قراءة كتاب "القراءة بلا دموع" -Read .ing without tears

ونحن عندما نحلل عبارة تصنعها جملة (بعد أن نكون قد ركزنا بلا أدنى شك على العبارة عن طريق فهم مضامين الجملة) ، نكون قد بدأنا التعامل مع نوع من الغموض مرده إلى الاستعارات ، التى يوضحها السيد / هربرت ريد فى كتابه المعنون "أسلوب النثر الإنجليزي" English prose style ؛ والسبب فى ذلك أن الاستعارة ، التى تعد بعيدة المنال لا أكثر ولا أقسل ، ومعقدة أيضًا لا أكثر ولا أقل ، والتى نأخذها قاعدة مسلمًا بها أيضًا لا أكثر ولا أقل (حتى يتسنى لمثل هذه الاستعارة أن تكون لاشسعورية ) ، هذه الاستعارة هى الطريقة المعتادة فى تطسور أية لغة من

اللغات. في "الكلمات التي تُستعمل نعوبًا أو أوصافًا epithets هي الكلمات التي تُستعمل في تحليل أنة عيارة من العبارات المباشرة " ، في حين نجد أن الاستعارة هي عبارة عن تخليق (تصنيع) synthesis العديد من وحدات الملاحظة على شكل صورة ذهنية واحدة متسودة - commanding ؛ إن الاستعارة هي التعبير عن فكرة مركبة ، لا عن طريق التحليل ، ولا عن طريق التصريح المباشر ، وإنما عن طريق " إدراك مفاجىء لحقيقة موضوعية " . معنى ذلك ، أننا نقول : شيئًا ، ليكون مشابهًا لشيء آخر ، ومن ثم يكون في هذين الشيئين خصائص عدة مختلفة يتشابه فيها هذان الشيئان . ومن الواضح ، أن ذلك باعتباره أمرًا ملفوظًا ( منطوقًا ) فإنه يخضع التحليل طوعًا وعن طب خاطر أكثر من أوجه الغموض الاجتماعية التي انتهيت منها ؛ وسوف أتناول الاستعارة هنا باعتبارها شيئًا معتادًا في أبسط أنواع الغموض التي أتناولها في هذا الفصل من الكتاب. وتتمثل القضية الأساسية ، في ما إذا كانت الاستعارة تستحق القول عنها بأنها غامضة أم لا ، وما إذا كانت الكلمة أم التركيبة النحوية هي التي تؤثر ، على الفور ، من نواح كثيرة . وسوف أورد هنا مثالاً شهيرًا ، ليس فيه من التورية شيء ، ولا من النحو المزدوج شيء ، كما أنه خال من أي لبس في الشعور ، ولكن التشبيه يعمل عمله في هذا المثال لأسباب عدة . وهذا المثال هو :

Bare ruined choirs , where late the sweet birds sang,

#### وترجمته:

## جوقات مخرَّبة ، حيث كانت الطيور الحلوة تغني مؤخرًا

أما الأسباب التي تجعل التشبيه يعمل عمله في هذا المثال فهي :

إن جوقات المعبد المخرّب هي أماكن يُغنّى فيها ، كما أن هذه الجوقات تنطوى على الجلوس في صفوف ، ولأنها أيضًا مصنوعة من الخشب ، ولأنها منحوتة على شكل عقد إلخ ، ولأن هذه الجوقات كان يحيط بها مبنى يحميها يتبلور من تشابه هذه الجوقة مع الغابة ، ولأن هذه الجوقات ملونة بزجاج ملون ، ورسوم تشبه الزهور وأوراق

الشجر، ولأن هذه الجوقات مهجورة الآن من الجميع اللهم إلا من الجدران الرمادية الملونة بألوان مثل ألوان سماء الشتاء، ولأن السحر البارد النرجسى الذي يوحى به صبية الجوقات يناسب تمامًا الشعور الذي يحسه شكسبير إزاء موضوع السونيتات، كما يعمل التشبيه عمله أيضًا نظرًا لأسباب تاريخية واجتماعية (تدمير البروتستانت protestant المعابد ؛ خوفًا من البيوريتانيه (٢))، يصعب الآن اقتفاء أثرها في هذه الجوقات ؛ وهذه الأسباب يتعين أن تعمل عملها هي وأسباب أخرى كثيرة تتعلق بالتشبيه ومكانه في السونيتة ؛ تتضافر كل هذه الأسباب لتعطى بيت الشعر جَمَاله ، كما أن هناك نوعًا من الغموض في عدم معرفة أي من هذه الأسباب هو الذي يتعين الاحتفاظ به احتفاظاً واضحاً في الذهن . ومن الواضح أن ذلك إنما يدخل ضمن ثراء التثير ورقيه ، يضاف إلى ذلك أن ميكنات الغموض إنما تندرج ضمن جذور الشعر نفسسها . وتعريف من هذا النوع يمكن أن يغطى كلً ماله أهمية أدبية على وجه التقريب ، ومن هنا ينبغي أن يكون هذا الفصل أهم فصول الكتاب وأطولها وأشدها إضاءة ، ومع ذلك يظل هذا الفصل أيضاً أصعب فصول الكتاب .

فمعانى هذا النوع من الغموض ، كما نفهمها من المثال الذى أوردته عن القطة ، يصعب فصلها أو التأكد منها حتى عندما نفعل مثلما فعلنا فى المثال ؛ يضاف إلى ذلك أن هناك نوعًا من المعنى يفكر الناس فيه عندما يقولون : " إن هذا الشاعر يمكن أن يعنى الكثير لك عندما تزداد خبرتك بالحياة " ، وهو الأمر الذى يصعب على المُحلِّل -an- يعنى الكثير لك عندما تزداد خبرتك بالحياة " ، وهو الأمر الذى يصعب على المُحلِّل -pr alyst الوصول إليه . والناس لايعنون بذلك المعنى اكتسابك لمزيد من المعلومات ( التى يصبح بوسعك أن تقدمها على الفور ) بقدر ما يعنون هضمك لهذه المعلومات وتمثلك لها ؛ إنهم يقصدون أن تصبح أكثر خبرة وفهمًا لضروب الغموض اللفظى verbal أو نشئت فقل لنغمة الشاعر الاجتماعية ؛ أو عندما يصبح ذلك الشخص القادر على استشعار الأمان ، أو الخيال ، أو استخلاص الخبرة و التجربة من ذلك الذى يصفه الشعر ؛ إنهم يقصدون بذلك أن تصبح قادراً على ضم هضمك للمعلومات وتمثلها لتصبح من بين الأشياء التى تستطيع فهمها . وهنا لابد أن يكون هناك فرق بين المعانى التي تتضمنها الجملة في إطار ما يمكن تمثله فى التو واللحظة من ناحية وما يجب أن يكون بالفعل جزءًا من عاداتك ؛ والوصول إلى ما يجب أن يكون بالفعل جزءًا من عاداتك ؛ والوصول إلى ما يجب أن يكون بالفعل جزءًا من عاداتك ؛ والوصول إلى ما يجب أن يكون بالفعل جزءًا من عاداتك ؛ والوصول إلى ما يجب أن يكون بالفعل جزءًا من عاداتك ؛ والوصول إلى ما يجب أن يكون بالفعل جزءًا من عاداتك ؛ والوصول إلى ما يجب أن يكون بالفعل جزءًا من عاداتك ؛ والوصول إلى ما يجب أن يكون بالفعل جزءًا من عاداتك ؛ والوصول إلى ما يجب أن يكون بالفعل جزءًا من عاداتك ؛ والوصول إلى ما يجب أن يكون بالفعل جزءًا من عاداتك ؛ والوصول إلى ما يجب أن يكون بالفعل جزءًا من عاداتك ؛ والوصول إلى ما يجب أن يكون بالفعل جزءًا من عاداتك ؛ والوصول إلى ما يجب أن يكون بالفعل جزءًا من عاداتك ؛ والوصول إلى ما يجب أن يكون بالفعل جزءًا من عاداتك ؛ والوصول إلى ما يجب أن يكون بالفعل جزءًا من عاداتك والمورد المورد المؤلى المؤل

عاداتك ، يصبح المعلّم educator (ذلك الشكل الغامض) أكثر فائدة من المحلل . و المعنى الضمنى emplied meaning لا يمكن تفسيره أو شرحه باستعمال اللغة ، وذلك لأن العبارة ، أية عبارة ، من عبارات هذا المعنى تصبح عسيرة الفهم ، مثل العبارة الأصلية ، على من لايفهم هذا المعنى ، في حين تصبح هذه العبارة عند من يفهمها ، بلا معنى لأنها لا غرض و لا هدف لها.

والواقع ، إن المعانى التي من هذا القبيل يجرى توصيلها ، ولكن الشعراء هم أكثر اقتدارًا على توصيل هذه المعاني من المحللين ؛ ولعل هذا هو مبرر وجود الشعراء ، ومبرر أهميتهم . والسبب في ذلك أن الشعر له وسائله القوية التي يفرض بها فرضياته الخاصة ، كما أن الشعر يعد مستقلاً تماماً عن عادات القاريء الذهنية ، ويوسع المرء أن يقتفي أثر استقلال الشعر في سهولة انتقاله من معنى لآخر بين هذين النوعين من المعنى . والكلمة الواحدة التي تسقط من الموقع الذي تكون فيه سهلة جدًا ، دون التركيز عليها كما لو كان ذلك من أجل إنقاص fill out الجملة ، قد تؤشر للقاريء على ذلك الذي بأخذه قاعدة مسلمًا بها ؛ مثل هذه الكلمة عندما تكون بالفعل في ذهن القارىء ستبدو له طبيعية تمامًا ولن تقوم بوظيفة الإشارات غير المهمة . وما أن تكتسب مثل هذه الكلمه مغزاها ، بالمزيد من القراءة ، فإنها سوف تأخذ كقاعدة مسلم بها ذلك الذي أخذتَهُ دومًا قاعدة مسلماً بها ؛ ولايحذق هذا الأمر حذق الصفحة المطبوعة له إلا فئة قليلة جداً من الناس المرهفين والعبارات كلها تقريباً تفترض ، من هذا المنظور ، أن المرء يعرف شيئاً وليس كل شيء عما هو في المتناول ، كما تسلم هذه العبارات أيضًا بأنها قادرة على أن تقول شبيئاً مختلفاً حتى وإن كنت تعرف المزيد منها؛ ولكن العبارات التي تطبع للجميع تختلف عن العبارات الملفوظة ( المنطوقة ) في كون العبارات المطبوعة تكون موجهة إلى تشكيلة كبيرة من البشر ؛ كما أن العبارات الشعربة تختلف عن العبارات النثربة في كون العبارات الشعرية تفرض منظومة العادات التي تنطوي عليها مثل هذه العبارات بشكل أكثر حزمًا أو سرعة.

وبوسع المرء أن يورد ، في إطار التمثيل للأشياء التي نأخذها قاعدة مسلمًا بها على هذا النحو ، الأشياء التي تأخذ شكل عادة من العادات ، بدلاً من أن تكون معلومة

من المعلومات ، لدى القارىء ، يستطيع المرء أن يورد الحقيقة التي مفادها أن قسمًا بعينه من اللغة الإنجليزية هو الذي يجرى استعماله ؛ الحقيقة التي مؤداها أنك تستعمل الإنجليزية ، تلك الإنجليزية التي تصبح واعبًا بها عندما يكون بوسعك استعمال الفرنسية ؛ الحقيقة التي مفادها أن اللغة الأوربية هي المستعملة ، تلك اللغة التي يمكن أن تكون واعداً بها وأنت قادر على استعمال اللغة الصينية . وأولى هاتين الحقيقتين أكثر تحديدًا مما تبدو ؛ والكلمة التي تكون ضمن كلام يقع خارج المفردات المتوقعة سوف تتسبب في إحداث اهتياج stir غير مريح للجميع ، باستثناء أؤلئك الغارقين في النوم ؛ والكثير من الخطب والمواعظ الدينية تلجأ إلى ذلك بشكل صريح صراحة مؤلمة . ومن الواضح أن القسم الذي من هذا القبيل إنما تحدده خصائصه وليس تعداده -enu meration، ومن ثم فإن مثل هذا القسم يغير طابع الكلمات التي يشتمل عليها ؛ من ذلك على سبيل المثال ، أن المرء يمكن أن يضع مثل هذا القسم في اعتباره وهو يتأمل ما إذا كان استعمال كلمة من الكلمات بتطلب من المرء ويحتم عليه تأمل اشتقاقها ودراسته . ومن المحتمل أن يكون الشعراء الإقليميون أو اللهجيون هم الذين يستعملون الكلمات استعمالاً سطحيًا من هذا المنظور . والأمثلة كثيرة على أن هذا الأمر المرهف المستمر يمكن أن يكون بارزًا ولافتًا للنظر ؛ وسوف أنتقى مثالاً عشوائياً من مسرحية سنج Synge التي عنوانها ديردر Deirdre لأوضع به الحقيقة التي مفادها أن الكلمة ليست بحاجه إلى أن تكون غير شاعرية نظرًا لتحديد معناها :

ديردر DEIRDRE .... ينبغى أن يكون شيئًا حلوًا أن نحصل على ما هو أفضل وأثرى ، إذا ما كان ذلك لفراغ space قصير فقط.

## الأصل الإنجليزي:

DEIRDRE....It should be a sweet thing to have what is best and richest, if it's for a short space only

نیزی NAISI. أمامنا فراغ قصیر فقط کی نکون منتصرین وشجعان .

## الأصل الإنجليزي:

### And we've a short space only to be .NAISI

#### triumphant and brave

اللغة في هذين المثالين غنية في مضامينها ؛ وهي تحمل بالتأكيد كثيراً من الشعور وتوصل إحساسًا مرهفاً بالأسلوب . غير أن المرء عندما يتعرف تداعيات المعاني التي كانت لكلمة "منتصرًا" triumphant عند الرومان وفي العصور الوسيطة ؛ بل وحتى تداعيات معاني هذه الكلمة في استعمالها الإنجليزي المعتاد ، إذا ما تعرف المرء كل ذلك فإنه سرعان ما يشعر بشكل من أشكال الإنذار المبهم الذي وفاده أن هذه التداعيات كلها لا علاقة لها بالكلمة ؛ أي أن الكلمة هنا ما هي إلا طاولة شفافة تمثل فكرة ليست مترجمة حرفيًا والله عن الإنجليزية الأيرلندية ؛ بمعنى أن هذه الكلمة مستعملة للاقتصاد في ذلك الإيقاع الكلامي المنزلق الغريب ، الذي لا يضع أثقالاً على كلماته المفردة (٢)

وعملية الاعتياد على مؤلف جديد هي إلى حد كبير عملية تعلم ما يجب استبعاده بهذه الطريقة ، وبذلك تكون هذه العملية بمثابة الحقيقة الأولى من "الحقائق" الثلاث ، وبرغم صعوبة تفسير هذه الحقيقة تفسيراً مفصلاً ، فإنها تعد من الحقائق التي اعتاد نقاد التقييم التعامل معها تعاملاً فاعلاً تماماً . أما الحقيقتان الأخريان فهما تربكان وتحيران ؛ فأولاهما لا تقول سوى القليل عن نوعية لغة من اللغات ، ولعل السبب في ذلك يرجع فقط إلى أن عملية وصف هذه الحقيقة بلغتها الخاصة يعد غاية في الصعوبة، إضافة إلى أن عملية وصف هذه الحقيقة بلغتها الخاصة يعد غاية في سبيل المثال ، أن حروف الجر في اللغة الإنجليزية ، لم تكتسب ، من جراء استعمالها بطرق شتى ، أو من ارتباطها بكثير من الأفعال ، لم تكتسب هذه الحروف عددًا كبيرًا من المعانى باعتبار هذه الحروف جسماً من المعنى مستمرًا في أبعاد عدة ؛ وهذه خاصية تشبه خصائص قطعة العُدَّة الاماء، فهي مرة نحيفة، وسهلة على اليد ، ومرة أخرى تكون ثقيلة الوزن ، ويصعب على عبارة واحدة من تشكيلة عبارات حروف الجر ، أخرى تكون ثقيلة الوزن ، ويصعب على عبارة واحدة من تشكيلة عبارات حروف الجر ، وصيل مثل هذا الثقل . ويمكن القول : إن الكلمات كلها لها جسم من هذا النوع ، وأن

أية كلمة من هذه الكلمات لا يمكن اختزالها إلى عدد محدود من النقاط ، أما إذا كان بالإمكان اختزال مثل هذه الكلمات فإن مثل هذه النقاط لا يمكن توصيلها عن طريق الكلمات .

وعلى ذلك ، فإن الكلمة يمكن أن يكون لها عدة معان متميزة، عدة معان يرتبط بعضها ببعض ، أو بمعنى آخر ، عدة معان يحتاج كل منها إلى الآخر كي تكتمل معانيها ؛ أو يجوز القول أيضاً : إن هذه المعاني إنما تتحد مع بعضها كي تعني الكلمة علاقة واحدة أو عملية واحدة . وهذا مقياس يتعين اتباعه دومًا . "والغموض" نفسه يمكن أن يعنى التردد وعدم اتخاذ قرار بشأن ماتعنيه أنت ، بمعنى أن الغموض قد يعني القصد إلى العديد من الأشياء ، أو بمعنى آخر ، الغموض هو احتمالية أن يعني الإنسان أمرًا أو آخر أو الأمرين معًا ، كما قد يعنى الغموض أيضاً أن تكون للعبارة معان عدة (٤) . وقد يكون من المفيد أن نستطيع الفصل بين هذه المعاني إذا ما أردنا ذلك ، غير أنه ليس من الواضح عند الفصل بين هذه المعانى ، إن كنا سوف لن نثير من المشكلات أكثر مما نحل منها . ومن هنا فأنا سوف أستعمل غموض مصطلح "الغموض" ambiguity والضمائر التي من قبيل الضمير "المرء" one كي أصنع عبارات تغطى كلاً من قارىء القصيدة ومؤلفها ، وذلك إذا ما أردت أن أتحاشى إثارة مشكلات ثانوية فيما يتعلق بالتواصل . والإقلال من الغموض يمكن أن يكون مثل تحليل الجملة التي تدور عن القطة إلى مقرر من مقررات التشريح. وكقاعدة ، فإن كلمات الشاعر بمكن أن تكون بالطريقة نفسها ، مجرد كلمات فقط ، أما ما تمثله هذه الكلمات فإنه سبكون عبارة عن وحدة ذهنية أكثر تأثيرًا من الكلمات العديدة التي يمكن أن أحاكي بها معنى هذه الكلمات حتى يتسنى لى تبين الطريقة التي يتم بها توصيل مثل هذا المعنى .

ويتعين علينا ، أن نضع بعد مفهوم الكلمة نفسها هذا ، ذلك المفهوم الذي يُعُدُّ الكلمة أداة صلبة جامدة أكثر منها تجميعًا للمعانى ، يتعين علينا أن نضع بعد هذا المفهوم مفهومًا آخر هو الطريقة التي ننظر بها إلى مثل هذه الكلمة باعتبارها عضوًا من أعضاء اللغة ؛ وهذا المفهوم لايزال يبدو أكثر عتامة وإظلامًا وأقل تواصلاً بأي شكل

من الأشكال اللهم فيما يخصه فقط . ومع أن الإنسان قد يعرف ذلك الذي وضع في القدر ، ومع أنه يستطيع أن يتعرف الأشياء التي في اليَخْنَة stew ، إلا أن العصير الذي تُعَلِّقُ فيه هذه الأشياء لابد من النظر إليه باحترام خاص ، إذ إن هذه الأشياء كلها موجودة هناك أيضاً بشكل من الأشكال ، كما أن المرء لايعرف كيف تتركب هذه الأشياء مع بعضها ولا طريقة تعليقها ببعضها . كما يتعين علينا استشعار الاحترام الذي يترتب على افتقار فهمنا لكل من فكرة الكامن potential وإحساس الشاعر بطبيعة اللغة .

ويتعين لهذين المثالين من أمثلة المعاني" التي لجملة من الجمل الإنجليزية ، أن يوضحا أن أي تفسير من التفسيرات ، بل وبالقطع لا يوجد في الإنجليزية ككتوبة أي تفسير ، يمكن أن نقول عنه إنه يورد هذين المثالين إيرادًا كاملاً ؛ كما يتعين على هذين المثالين أن يوضحا أيضاً أنه ربما تكون هناك مضامين ( من قبيل تلك التي ينبغي أن أسميها معاني ) لا تفيد منها العبارة . ولا يعد أي مثال من هذين المثالين اعتراضًا على ما أبتغيه وأهدف إليه ، والسبب في ذلك أنى أفترض أن قرائي إنما يفهمون ويستمتعون فعلاً بالأمثلة التي سأقوم بدراستها ، كما أني لا يعنيني سوى القيام بالمزيد من التحليل لاستمتاع القراء كي يبدو مثل هذا الاستمتاع أمرًا مفهومًا بصورة أكبر .

قد يكون هناك بعض الكتاب الذين يكتبون على نطاق واسع من منظور فهمهم للغة على هذا النحو ، حتى يتسنى لآثارهم أن تكون بعيدة عن متناول التحليل على وجه التقريب ، إن راسين في كتابته يبدو لى وكأنه يحمل ثقل اللغة الفرنسية ، كى يتسنى له تذكير المرء دوماً بالمسلسات الكامنة في اللغة الفرنسية ، وبطريقة است حاذقاً ولا كفؤا لتحليلها بأى حال من الأحوال ، غير أن الاحتمال الأكبر هو أن مثل هذه الطريقة لايمكن تفسيرها باستعمال المصطلحات الواضحة الجلية. ويعد الشاعر دريدن Dryden في اللغة الإنجليزية شخصية مماثلة لراسين في هذه المسائلة ؛ يضاف إلى ذلك أن الأنسة جرترود ستاين Gertrude Stein هي الأخرى ، تلتمس التقدمية العابرة لتنهيدة من التنهيدات ، وإذا أريد لنا أن نفهم مناهج هؤلاء الناس ، فإن ذلك يحتم

علينا أن نتعلم الكثير جداً عن الطريقة التى تعمل اللغة بها ولم نعرفها بعد ، وربما كان من الأسرع لنا دومًا أن نتبع العادة بدلاً من التحليل، أو إن شئت فقل نتعلم اللغة بدلاً من السير فى طريق التفسير .

وبناء على ذلك ، فأنا أرى أن أتناول بالدراسة هنا سلسلة من الغموضات -ambi guities المحددة والغموضات القابلة للفصل ، التي يمكن أن نفصل فيها العديد من المعاني البسيطة crude الكبيرة ، وأن أقوم بترتب هذه الغموضات طبقاً لتزايد المسافة التي تفصل هذه الغموضات عن كل من العبارة الخبرية التقريرية statement البسيطة والعرض المنطقي . ومثل هذا العمل ينطوي على كثير من خطر الابتذال ، والسبب في ذلك ، أن مثل هذا العمل يتطلب استعراضًا إبداعيًا من النوع الذي يسهل على المرء استخدامه الهروب من وعى المرء بجهله ؛ والسبب في ذلك أن مثل هذا الاستعراض الإبداعي بتجاهل الحقيقة التي مفادها أن انتقاء المعاني أهم عند الشاعر من تعددها ، إضافة إلى أنه أشق من ناحية الفهم ؛ علاوة على أن مثل هذا الاستعراض الإبداعي لا يقدم أي وسيلة من وسائل التعبير عن مدى ما فعل بالمعاني الكامنة في طريقة عمل اللغة ، تلك المعاني التي ريما تكون أكثر إتقاناً وأكثر جوهرية من تلك المعانى التي يمكن صياغتها في قالب كتابي . والطرق التي استعملها بالإمكان تطبيقها على فترات فقط ؛ وسوف أنْقَضُّ في معظم الأحيان ، على أقل جوانب القصيدة أهمية ، باعتبار أن مثل هذه الجوانب تبلغ من الكبر حدًا تكفي معه لإعمال كُلْباتي forceps فيها ؛ إضافة إلى أن الذرات التي تبنى المُركِّبات التي أحللها ستكون دوما أكبر من هذه المركبات . وما دام أي شيء يمكن أن يقال عن مثل هذا الموضوع الغامض المهم ، فإن قول مثل هذا الشيء يتعين ألا يتطلب أي شكل من أشكال الاعتذار.

وسوف أتناول دوماً على وجه التقريب القصائد التى تعجبنى ، وسوف أكتب عن طيب خاطر عن مزايا هذه القصائد ؛ وربما يقول قائل : إن مثل هذا العمل يعد من الناحية العلمية ، انغماساً ذاتيًا من جانبى ؛ كما قد يقول قائل أيضاً : إننا يمكن أن نتعلم الكثير من إيراد الأسباب التى تجعل القصيدة قصيدة سيئة . ومثل هذا الكلام

يمكن أن يكون صحيحًا لو قدر لحجم المجال أن يكون معروفًا ؛ ونحن عندما نعرف الطرق التى تجعل من القصيدة قصيدة جيدة ، فإن ذلك ربما هيأ لنا فرصة معرفة أسباب فشل مثل هذه القصيدة أيضاً . ومع ذلك فإننا يتعين علينا ، فى واقع الأمر ، أن نعتمد على كل قصيدة من القصائد الخاصة كى توضح لنا مثل هذه القصائد الطرق التى تحاول بها أن تكون قصائد جيدة ؛ وإذا ما فشلت فى ذلك قصيدة من هذا النوع ، فذلك يعنى أننا لانستطيع معرفة موضوعها ؛ وبالتالى يصبح تفسير الأسباب التى أدت إلى فشل القصيدة فى شىء لم نحاول إنجازه ضربًا من ضروب الابتذال . وبطبيعة الحال ، قد تنجح القصيدة فى عمل شىء نحن نفهمه ونكرهه ، ثم نقوم بعد ذلك بتفسير كراهيتنا ؛ ومع ذلك فإن كل ما يمكن لك تفسيره فى القصيدة يتمثل فى نجاحها . وحتى عندما نفعل ذلك ، فإننا سنكون قد فهمنا القصيدة عن طريق اهتياج الخيال ، عن طريق شىء يشبه التمتع به ، والذى تُثيرُ القصيدة بسببه ، فيما بعد ، والذي تُثيرُ القصيدة بسببه ، فيما بعد ، ثورة فى ذهننا نحن . وترتيباً على ذلك ، تصبح مسالة الكتابة عن القصائد التى نرى أنها سيئة ، مسالة يزداد تمركزها فى الذات ، وتكون أقل دقة ، عما لو كتبنا عن القصائد التى نرى أنها جيدة .

ومع ذلك ، يتعين على ، قبل أن أبدأ في ذلك ، أن أدرس اعتراضين جوهريين على ما أنويه وأقصد إليه ، وهذان الاعتراضان يثيرهما النقاد ، ويتمثل الاعتراض الأول في : أن معنى الشعر لايهم ؛ نظرًا لأن الشعر إنما يفهم على أنه صوت صرف pure في : أن معنى الشعر هو الجو العام . sound أما الاعتراض الثاني فيتمثل في : أن ما يهم عن الشعر هو الجو العام . وهذان الرأيان متماثلان تمامًا ، غير أنهما يجب الإجابة عليهما بطريقتين مختلفتين.

والحجة الرئيسة التى ترتكز عليها مقولة: " إن الشعر صوت صرف " إنما تتمثل فى الغرابة البالغة للطريقة التى يعمل بها الشعر تلك الطريقة التى تبدو الأبيات من خلالها جميلة بلا أى سبب؛ الطريقة التى نستطيع ( أو على أية حال أولئك الذين يمارسون هذا العمل تحديدًا ) أن نحدد بها إذا ما كانت القصيدة بحاجة إلى المزيد من الاهتمام ، وذلك من مجرد إلقاء نظرة واحدة على الطريقة التى تستعمل القصيدة بها كلماتها . ومن المؤكد أن هذا دليل مهم ، كما أن هذا الدليل هو الذى يحعلنا نشعر

أن أشياء غريبة جدًا قد تكون صادقة عن الطريقة التي يعمل بها الشعر ، ومع ذلك فإن هذا الدليل لايوضح سوى القليل جدًا عما يمكن أن تكونه هذه الأشياء . وأنا بدورى سوف أحاول التَّنَمُّر على اعتقاد قرائى في أهمية الغموض ، لهذا السبب وحده أيضاً .

جاء وقت ، كانت فكرة أن الشعر صوت صرف pure sound ، فيه فى أعلى علِّين ، وذلك يوم أن كان الناس يقرعن للأطفال مقطوعات من شعر هوميروس ، ثم يسالونهم بعد ذلك عن انطباعاتهم ، شانهم فى ذلك شان داروين وهو يعزف على الترمبون trombone لبازلائه beans الفرنسية.

والواقع أن الناس استطاعوا بهذه الطريقة أن يجمعوا أدلة مستخلصة مفادها أن انطباعاً غامضاً عن موضوع قصيدة من القصائد يمكن استنتاجه ممن يُلقى مثل هذه القصيدة ؛ وهنا لا يسعنا إلا أن نسبال عن مدى علاقة ذلك بالقصيدة التي بين أبدينا . فنحن هنا بصدد نقطة حاسمة ( وأنا هنا أحيى جدلاً عقيماً ) هي التي تجعل التجرية صعبة ؛ فمن ناحية ، نجد أن من العبث أن نطلب من امرىء لا يعرف اللغة اليونانية أن يقرأ هوميروس بنفسه ؛ والسبب في ذلك أن مثل هذا الشخص لا يعرف كيف يلفظ اللغة اليونانية ( وإذا ما سلمنا بأنه يعرف كيف يلفظ الكلمات فإنه لن يعرف كيف يلفظ هذه الكلمات على شكل جمل ) ، ومن الناحية الأخرى إذا أخبرت مثل هذا الإنسان بالطريقة التي يستطيع بها لفظ الجمل ، فمن المستحيل أن تتأكد من إخبارك إياه بطريقة إحساسه بمثل هذه الجملة بنغمة صوتك أنت . ومن العبث هنا أن ننكر أن الأحاسيس بمكن توصيلها ، حتى بن الحيوانات على اختلاف أنواعها ، وذلك عن طريق القياع(٥) والصراخ؛ وإدينا أيضاً أولئك الذين يقولون إن اللغة، في البداية، كانت نظرية ورمزية مفسرة للذات ، تقوم على تعبيرات الشعور ، وعلى تسمية الأشبياء والأفعال بحكاية أصواتها onomatopoeia ، فضلاً عن قيامها أيضًا على استعمال اللسان في الأشارة إلى أمور مهمة ، أو في محاكاة عمل صعب ثم تحديده ، وهو ما يمكن أن نتبينه في محاولة الطفل تعلم الكتابة . ومن المؤكد أيضًا ، أن نتوقع من اللغة ، في الشعر ، أن تحتفظ باستعمالاتها البدائية ، أكثر من أي مكان آخر ، غير أن هذا الأمر لا طائل من ورائه عند أُتْباًع فكرة أن الشعر صوت صرف ، وحجتهم في

ذلك أن القباع يبلغ من الفظاظة وعدم النضج مبلغًا ، ومن الرقة واللطف مبلغًا يصعب معهما في الحالين ، على الإطلاق، توصيل مثل هذا القباع باستعمال الحروف الأبجدية. ونحن نستطيع لفظ أية كلمة على شكل صراخ أو قباع ، وترتيباً على ذلك إذا كان لدينا مجرد كلمة مكتوبة على ورقة فإن ذلك يحتم علينا أن نعرف لا معنى هذه الكلمة وحسب وإنما شيئاً عن سياق مثل هذه الكلمة قبل أن تطلب منك مثل هذه الكلمة القبع أو الصراخ : يضاف إلى ذلك أن نكون خبراء بالكلمات التي يستعملها شاعر من الشعراء قبل أن نتذوق أصوات الكلمات التي من هذا القبيل ، ومن الواضح هنا أن هذا الاعتراف هو الذي يشكل الفرق كله .

وأنصار فكرة أن الشعر صوت صرف هم أكثر الناس استعداداً للاعتراف بذلك عن طيب خاطر نظرًا لأنهم ، في المعتاد ، يكونون من النقاد الذين يعملون بالتقييم ، إنهم أوائك الأشخاص ذوو الحساسية المرهفة، التي يتعين عليهم أن يرعوها ويحرسوها يطرق غير معتادة ، وذواقة النبيذ ، إذا ما كان من الطراز الأول ، قد لا يتذوق سوى مقادير صغيرة فقط من النبيذ ، خوفًا من أن تخل الكميات الكبيرة بحاسة الذوق لديه ، وناقد التقييم أيضاً ، إذا ما أفرط في استعمال ذكائه فقد يكون ذلك من قبيل عدم الحكمة ؛ ومع ذلك ، ليس هذاك من الأسببات منا يدعونا إلى فرض هذه العادات المتخصصة على الشارب drinker أو على القاريء. وكما أن المتخصصين يكون لديهم ، في المعتاد ، إحساس قوى بالنقابات التجارية ، فإن النقاد تبلغ الرغبة بهم حداً يصعب معه أن يصروا على أن عملية الشعر إنما هي شيء سحري، لايطبق عليها سوى تعاويذهم ورقاهم الخاصة ، كما يصرون على أن هذه العمليه تشبه نمو الزهرة ، ومن ثم يدخل الأمر في عداد الحماقة إن نحن سمحنا للتحليل أن يفسد هذا النمو عن طريق اقتلاع الجذور وسحق العُصارات في وضح النهار . والنقاد باعتبارهم "كلاباً تنبح" ، على هذه الفكرة ، ينقسمون إلى نوعين : النقاد الذين لايريحون سوى أنفسهم بالاتكاء على زهرة الجمال ، وأولئك النقاد الأقل عفة ، الذين يقتلعون هذه الزهرة من جذورها بعد ذلك . وأنا نفسى ، يتعين على أن أعترف بأنى أتوق إلى الصنف الثاني من النقاد ؛ ذلك أن الجمال غير المُفَسِّر يثير فيٌّ نوعاً من أنواع التهيج والإثارة ، إنه يثير في إحساسًا مفاده أن مثل هذا المكان قد يكون حكة ؛ كما أننى أرى أن الأسباب التى ترجح احتمالية أن بيت الشعر يعطى متعة ، إنما تشبه الأسباب التى تقف وراء أى شىء آخر ؛ بمعنى أننا نستطيع تعليل هذه الأسباب ؛ وإذا كان من باب الحق ألا ننتهك جذور الجمال ، فأنا أرى أن نقاد التقييم يتغطرسون تماماً عندما يظنون أن بوسعهم - إذا ما أرادوا - أن يفعلوا ذلك بمجرد حكة صغيرة .

وعلى سبيل التذكرة ، فإن هناك سبيًّا مهمًّا من الأسباب التي تجعل فكرة الصوت الصرف فكرة مقبولة ظاهرياً ؛ ويتمثل هذا السبب في أن الناس يختبرون صدق هذه الفكرة بإجراء تجارب عليها في نطاق أسرتهم اللغوية ؛ لأنهم يعرفون ، وهذا على سبيل الافتراض ، قدرًا من الفرنسية يمكنهم من قراءة رواية بهذه اللغة ، كما بعرفون من اللاتينية قدرًا شبه منسى مما تعلموه من هذه اللغة في المدرسة العامة ، فضلاً عن معرفتهم قدرًا غير متقن من اللغة الإيطالية ؛ ويحاول مثل هؤلاء الناس قراءة كتاب أوكسيفورد من الشيعير الأسيباني. Oxford book of Spainsh verse، وبتبولد لديهم إنطباع بأنهم قادرون على الحصول على قدر كبير من المتعة من أبيات بعينها دون فهم "معنى هذه الأبيات" عليالإطلاق . هنا نجد ، أن مثل هذا الشعر بنتمى إلى أعراف وتقاليد tradition) هم معتادون عليها ويعرفونها ؛ إنهم يعرفون على وجه التقريب ذلك الذي يجب أن يبحثوا عنه في شعر اللغة اللاتينية ؛ بمعنى أنهم يعرفون الشكل الذي يكون عليه النحو الذي يربط بين كلمة واحدة أو كلمتين كبيرتين . كما أنهم يكادون مكونون عارفين بمعنى جدر مثل هذه الكلمة أو الكلمتين ( رغم أن ذلك قد لا يكون المَعنى الدقيق المضبوط) . ومن المرجح أننا مع مثل هذا التَّجَهُّزْ تتوافر لنا فرصة جيدة جدًا لتبين ذلك الذي يمكن أن أطلق عليه اسم "النقطة الغنائية" lyrical point في بيت أو بيتين من الشعر . وقد يكون ذلك دليلاً من الأدلة المهمة على الطريقة التي يعمل الشعر بها ، أما فيما يتعلق بالصوت الصرف فإننا يتعين علينا أن نتذكر أن أنصار هذه الفكرة سوف يلفظون هذه الأبيات بطريقة خاطئة تماماً. ( ويظل فيرجل Vergil أكثر الشعراء موسيقى رغم الأوهام والأهواء التي تصيب التَّلَقُظَ الرسمي -official pro . (nuclation

ومعظم العقلاء يعترفون بمثل هذه النقاط ويقرونها ، وقد يبدو هجومى على فكرة الصوت الصرف باعتبارها دفاعاً عن الفكرة الخاطئة المناقضة للمعنى الصرف ، قد يبدو ذلك وكأنه تهرب evasion من جانبى . ومع ذلك فإن الموقف فيما يتعلق بالصوت الصرف إنما يشبه الموقف الخاص بالمادية الصرفة (Y) ؛ إذا إن الفكرتين كلتاهما لهما شكل من أشكال الوجود السرى ، كما أنهما لهما حيوية أكثر على المستوى المنخفض من مستويات التنظيم . والمادية الصرفة هى تلك الفكرة الجافة التى يتعثر الناس فيها عندما يولون العلوم اهتمامهم . وبالطريقة نفسها ، فنحن عندما نسال الناس بشكل عام عن تفسير الشعر ، فمن المحتمل أن يقولوا إن هذا كلام لا طائل من ورائه نظراً لأن ما يحبونه فى الشعر هو جمال الصوت وحسب .

ومن رأيى أن الرأى الرسمى الصحيح يتمثل فى أن 'الصوت ينبغى أن يكون صدى للمعنى" ، أعنى أننا لا نعرف الاحتمال الذى تكون عليه مثل هذه الحالة ، أما إذا عرفنا الكثير عن مثل هذه الحالة فإننا نستطيع تحليلها تحليلاً مفصلاً . وعلى ذلك نجد أن بيت الشعر

Tendebantque manus ripae ulterioris amore (Aeneid, vi.)

ترجمته :

خط القطيع يُجَرُّبُ على الكلب ؟؟ ( الإنياذه ٦ )

جميل من ناحية لأن الكلمة الدالة على "الإبعاد." ulterioris من الكلمات الطويلة ، ولا ولذلك فهى توضح أنهم كانوا ينتظرون منذ وقت طويل ؛ وجميل من الناحية الأخرى لأن تكرار الصوائت ( الذى هـو بحـد ذاته تأوه الأسف اليائس ) فى الجزئيتين oris و amore هو الذى يربط بين هاتين الجزئيتين كما لو كان من طبيعتيهما ، كما أنه هو الذى يجعل الرغبة تنتمى بالضرورة إلى المستحيل unattainable وهذا ، فى رأيى ، صحيح تمامًا ، غير أنه سيكون من العبث أن نستخلص منه تأليه تينيسون Ten nyson

لتسمية الأشياء أو الأفعال بحكاية أصواتها والسبب في ذلك أننا عندما نتخلى عن الفكرة ، التي مفادها أن الأصوات قيمة بحد ذاتها ، نكون قد تحولنا بعيداً نحو الاتجاه الآخر ؛ ولذلك يتعين علينا أن نقول : "إن الأصوات قيمة لأنها توحى بصلات تترتب على المعنى incidental". وإذا ما صح ذلك ، يصبح بوسعنا عمل الكثير كي نجعل الشعر مفهوماً وذلك عن طريق مناقشة المعانى الناتجة عنه ، دون التزام عميق منا بالطريقة التي أوحت بها الأصوات بهذه المعانى .

وفيما يتعلق بالمطالبة بكثير من التحليل أجدني ، أضع نفسى على خط واحد مع الطريقة "العلمية" للنقد الأدبي ، ومع التفسير 'النفسي" لكل شيء ، ومع مُعَاملات حساسية القاريء . وقد بدأ يظهر بن النقاد نوع من أنواع المنظومات الحزبية ؛ وسرعان ما سنينْظُرُ إلى هؤلاء النقاد من منظور أنهم مجرد ملخبطين .لا يهتمون بالحق Truth ولا بالجمال Beauty ؛ كما أن الخير Goodness العضو الثالث في هذا التالوث ، أصبح لا يتصل إلا بالحق Truth فقط بشكل أو بآخر ، إلى الحد الذي يجعل محبِّي الجمال aesthetes يقبلون بوجود لا مبالاة هازلة بالمباديء التي ( وهذا من المفترض ) ينظمون حياتهم بناءً عليها في حقيقة الأمر . والغريب حقاً ، بل ومن الضار أيضاً أن شجار نهاية هذا القرن حول هذه التفاهات squabble لا يزال مستمرًا. ففي ثمان بنيات القرن الماضي ، شاعت فكرة مفادها أن الفيزياء هي والعلوم التي تدخل في عداد العلوم المشتقة من الفيزياء ، إنما تحتكر العقل ، ومن ثم كان على محبى الجمال (الاستاطيقي ) أن يتحاشوا العقل ويتجنبوه . كما توجد الآن مصاعب خطرة في مسألة تطبيق المنظور العلمي للحقيقة على الفنون ؛ وسوف أورد هذه المصاعب ثانية في الفصل الأخير من هذا الكتاب . وفكرة تطبيق العقل على الفنون قديمة قدم النقد نفسه ، بل إنها فكرة أساسية في النقد ذاته ؛ والمادية التي في هذه الفكرة ليست أكثر من المادية التي في أرسطو . وإذا كان لابد لنا من اتخاذ جانب من الجانبين ، باعتبار ذلك من أمور الضغينة الشخصية ، فلا بدلي أن أعترف وأقر بأن الخامية crudity والخرافة التي تتستر وراء عالم النفس الذي يناقش أشعارًا لا يتمتع هو بها ، أقل كراهة disagreable من ذلك الرفض غير الصريح عديم النوق لصياغة أحكام -state ments من أحكام واحد من محبى الجمال يتصور نفسه مهتماً بالذوق Taste وحسب .

وينبغى ألا نقلل من شأن ملاحظات جونسون عن التراسل Correspondence وينبغى ألا نقلل من شأن ملاحظات التي في العدد الثاني والتسعين من مجلته المسماة "الرامبلر" Rambler:

" ليس فى فن قرض الشعر ما يتعرض لقوة الخيال مثل مواحمة الصوت للمعنى . ويندر أن نشك أننا فى مناسبات كثيرة نصنع الموسيقى التى نتخيل أننا نسمعها ، كما أننا نشكل القصيدة طبقاً لميلنا ومزاجنا نحن ، كما أننا نعزو تأثيرات المعنى إلى numbers."

ولكن يتعين علينا من الناحية الأخرى أن نعى أن:

" قياس الزمن في التَّلفُظ pronouncing قد يُنَوَّع كي يمثل بقوة ، ليس فحسب أساليب modes الحركة الخارجية ، وإنما أيضاً التتابع السريع أو البطيء للأفكار ، ومن ثم عواطف passions الذهن mind . "

والأمثلة التى يوردها جونسون توضح بشكل قاطع أن التراسل correspondence ليست له طريقة واحدة single ؛ كما توضح هذه الأمثلة أيضاً أن الابتكارات الصوتية شديدة التشابه قد تتراسل تماماً مع معان شديدة الاختلاف وأن هذا التراسل الذى يتوافر في أغلب الأحيان عند الشاعر جون ملتون Milton ، على سبيل المثال هو على العكس تماماً من تسمية الأشياء والأفعال بحكاية أصواتها sonomatopoeia العكس تماماً من تسمية الأشياء والأفعال بحكاية أصواتها Vulcan عنون فلكان Milton—Milton—

مسجَّى من قبل جوبيتر (^) شفافًا على الشرفات المُفَرَّجَة (<sup>٩)</sup> البللورية ؛ من الصباح إلى الظهر ، هَوَى ، من الظهر إلى المساء الندى ،

يوم صيف ؛ ومع الشمس الغاربة

الساقطة من السُّمَّت --

الأصل الإنجليزي:

thrown by angry Jove

Sheer o'er the crystal battlements :from morn

To noon he fell ,from noon to dewy eve

A summer's day 'and with the setting sun

Dropped from the zenith-

يشعر ملتون ببرود بالغ إزاء الموضوع ؛ بمعنى أننا نضطر إلى الجلوس معه فى الظل عن طيب خاطر ، اليوم بطوله ، دونما حاجة بنا إلى مزيد من الإشباع أكثر مما نحن عليه ؛ وإنه لمن المبهج المريح أن نحس أن الشيطان إنما يتزايد وقع تساقطه (هوى) أكثر فأكثر . ولكن ذلك لمجرد أن نقول : إن تأثير الصوت لابد من تفسيره . وأنا نفسى أرى أن أهم طريقة من طرق إعمال الصوت هنا تتمثل فى الوصل بين كلمتين عن طريق التشابه الصوتى حتى نضطر إلى تعرف الصلات المكنة بين هاتين الكلمتين.

ومن بين ملاحظات جونسون ملاحظة أخرى تثير بعضاً من الأسئلة التى تستحق التنوبه عنها:

" يقول لنا دايونيسيوس Dionysius نفسه ، إن صوت أشعار هوميروس يعرض فى بعض الأحيان فكرة الكل bulk الجسدى : corporal : ألا يعد هذا اكتشافاً قريباً جداً من ذلك الذى اكتشفه الأعمى ، الذى اكتشف ، بعد أن تحرى طبيعة اللون القرمزى لفترة طويلة ، أن هذا اللون لا يمثل شيئاً قدر ما يمثل قعقعة البوق المتواصلة ؟ "

يبدو أن الأعمى قد توقع ذلك الذي نادت به الآنسة ستويل Sitwell ، التي

استعملت - في رأيي - هذا التشبيه استعمالاً عادلاً بحق ، تقول الآنسة ستويل أنضاً :

الضوء ينهق مثل حمار صغير ( جحش ) ، الأصل الإنجليزي :

The light is braying like an ass,

وهو ما يعتمد في تأثيره على المنظر الكامل الذي يجرى وصفه وفي مثل هذه الحالات يكون الفهم في ضوء حاسة من الحواس موصوفًا أو مشبهاً به ؛ وقد أطلق على ذلك اسم الانسجام المتزامن synaesthesia ، ومن الواضع أن ذلك يكون له تأثير واضح في بعض الأحيان . إن التشبيه يعيد القارىء ويلقى به على الحالات الوجدانية affective غير المحددة ، تلك الحالات التي تعد كلها أمرًا مشتركًا بين كل هذه الأحاسيس sensations ؛ ربما يُعيد التشبيه القاريءَ إلى حالة من حالات الطفولة قبل أن تتميز فيها هذه الأحاسيس الواحدة عن الأخرى ؛ كما قد يستحث مثل هذا التشبيه نوعاً من أنواع الاضطراب في طرق الاستشعار لدي القاريء (حتى تصبح الصبور الذهنية للمتخيل أصبواتاً محولة ) مثل تلك الاضطرابات التي تحدث حراء الشقيقة (صداع نصف الرأس) أو الصرع، أو جراء المضدرات التي من قبيل المسكل mescal . إن أكلة المسكل يحدث لديهم الانطباع نفسه الذي يشيع بين قراء الشعر "الخاص" ، إلى حد أنهم يرون أثناء هذا الانطباع ألواناً مبهجة ولكنها مختلفة تمام الاختلاف، أو إنهم قد يعرفون شيئاً قد يكون مهماً جداً وشيقاً تماماً إذا ما استطاعوا أن يتبينوا فقط كنه هذا الانطباع . أما كيف يمكن لاضطراب من هذا القبيل ، أن تكون له أهمية خطرة لدى قارىء الشعر فأمر يصعب فهمه وتبينه ؛ كما يصعب أيضاً تعرف الطريقة التي تمكن المرء من الوقوف على الوقت الذي يحدث فيه مثل هذا الاضطراب. الغالب أن الأمر لا يزيد عن كونه وسيلة من وسائل الإصرار على غموضات من النوع الأول؛ كما نجد أيضاً أن التشبيه الأساسي لا هو بالحقيقي ولا هو بالزائف ، كما أن الإنسان يُعادُ إلى سلسلة من التداعيات associationsلمكنة ، فيما يتعلق بالخلفية الاجتماعية التي يمكن أن نتوقع فيها الأحاسيس التي من هذا القبيل، أو إن شئت فقل الحالة النفسية التي يمكن أن نبحث فيها عن مثل هذه الأحاسيس. ويبدو أن الأنسة ستويل sitwell كانت تستعمل هذه الوسيلة في أغلب الأحيان بيرقاً من بيارق التحدى ، مصرة بذلك على أن المعنى الرئيسي ليس هو ما تقيمه ، وأن القارىء يتعين عليه أن يضع نفسه في إطار ذهنى شاعرى أو إطار ذهنى استقبالي receptive. (وهذان الأمران يتشابهان من حيث إنهما – ولأسباب مختلفة تماماً – ينسجمان مع حالتى النفسية ) ولكن هذا لمجرد أن يدفع ، بشكل من الأشكال ، فكرة التراسل إلى الوراء إلى مسافة أبعد ؛ ترى ، كيف يتسنى لهذه الأحاسيس أن تبدو مناسبة لخلفيتها الاجتماعية أو لحالتها النفسية ؟ يظهر أن إدجار ألين بو POPكان منفعلاً بشئن الألزان على نحو يذكرنا بتقارير الناس عن المسكل ، ومع ذلك فإن المسكل ما هو إلا نوع من أنواع المخدرات المكسيكية وربما يكون قد جربه ؛ معنى ذلك أن المرء لا يستطيع أن يستخلص من ذلك شيئاً ذا مغزى عن الشعر. كما يستعمل سوينيرن في أغلب الأحيان وسائل تحتم أعمال الانسجام المتزامن -sy:

mesthesia

صوتك عبير ينوى في لهب ، الأصل الإنجليزي :

Thy voice is an odour that fades in a flame,

وكل ما هو على شاكلته ؛ ومع ذلك فإن هذا يعد مجرد جزء من استعمال سوينبرن Swinburne للقواعد ، التى يمكن عن طريقها إذابة العديد من الأخيلة -coits الدقيقة لتتحول إلى غموض ؛ وقد يكون من قبيل القراءة الخاطئة هنا أن نخلط بين طرق الاستشعار sensation . ولا يمكن حسبما أرى أنا هنا أن يكون استعماله لهذه الوسيلة شبيهاً مطلقاً باستعمال الآنسة ستويل لها (الوسيلة ) .

وبطبيعة الحال ، فإن الشاعر عندما يصف التصويرات الزيتية ، مثلما يفعل سبنسر Spenser في أغلب الأحيان ، يفترض أن الألوان آنفة الذكر تحدث فعلها فينا مثلما تحدثه في الصورة الزيتية ، وهنا تصبح مسألة تحليل الفنون البصرية أصعب بطبيعة الحال من تحليل الشعر ، والسبب في ذلك أن طرق الإشباع في الفنون

البصرية إنما تبعد عن المنظومة اللفظية التي تُقيِمُ الذكاء الاستطرادي نفسه عليها في المعتاد . وعلى كل حال ، فأنا لست مؤهلاً للقيام بمثل هذا العمل ولن أحاول القيام به هذا ؛ وأنا أورد هذا الأمر الخطير هنا وأشير إليه باعتباره طريقة من الطرق التي ربما يحدث الشعر بها تاثيره ، ومع ذلك سوف أسلم أن بوسعي تجاهل مثل هذا الأمر . وقد تجدر الإشارة هنا إلى الأمل الرائع الذي مفاده أن التأثيرات التي من هذا القبيل لا تعتمد في حقيقة الأمر على انحراف فسيولوجي غامض ، يمكننا إستغلاله على حدة ، لإحداث "الخداع" deceive ؛ ولكن على العكس من ذلك هناك مجال للتحليل بالطريقة التي يمكن أن تعتبر بمقتضاها التصويرات الزيتية التي تروق لمدرسة بعينها من مدارس الشعراء ، عناصر من عناصر الإحساس ، علاوة على إشارة هؤلاء الشعراء إلى هذه العناصر إشارة صريحة في شعرهم .

من هنا تتجلى أهميه اكتشاف الأعمى ، ولكن يتعين علينا أن نتحول الآن إلى ما قاله دينيسيوس نفسه ، فقد يكون ذلك مهماً جداً بحق . فقد سبق أن نوهت منذ قليل إلى أن النظرية التى مفادها أن اللغة هى فى أصلها منظومة من الإشارات باللسان ؛ وليس هناك من شك فى أنه ما أن يعترف مؤيدو فكرة الصوت الصرف بأن الصوت له شيء من العلاقة مع المعنى ، حتى تهب إليه نظرية السير ريتشارد باجيت -PR Richard Pa عن التف سير لتقدم له قدراً كبيراً من المساندة المنطقية العقلانية . وكلنا نحس ، إذا ما نحينا جانباً الكلمات التى من قبيل الكلمة ' pop' التى يقولون لها "يفرقع" بلغة القوم ، أو بمعنى آخر الكلمات التى تشبه معانيها ، إذا ما نحينا هذه الكلمات جانباً نجد أن هناك كلمات من قبيل الكلمة وهو ، التى تناسب معناها تماماً ؛ ونظرية باجيت تفسر ذلك ( بتناول الصائت wee ، التى تناسب معناها القصير ) بمقولة مفادها أنه بينما يحرك نطقنا لكلمة ويهذه اللسان إلى الخلف بعيداً عن الأسنان ، محدثاً بذلك أكبر فراغ ممكن ، فإن نطقنا للكلمة ويهذه الطريقة لا يكون الصوت وحده ، وإنما خبرتنا بطريقة إنتاج الصوت ، هى التى تمثل فى واقع الأمر فكرة الكل الجسدى بصورة مستمرة، وهذا هو ما ظنه جونسون أمراً مستحيلاً .

والأصوات كلها يمكن اختزالها إلى إشارات بهذه الطريقة ، بطريقة خيالية لا أكثر ولا أقل ؛ معنى ذلك ، أن الأصوات كلها إنما تحمل شكلاً من أشكال الإيحاء بالحجم

أو الشكل أو الحركة أو الضغط، أو الفوقية أو التحتية أو الأمامية أو الخلفية، و أن ذلك هو كل ما يمكن أن توصله الأصوات بحد ذاتها . ومن هنا يمكن أن تكون لهذه النظرية جاذبية و سحر خاص عند الماديين أولئك الذين أرادوا تفسير كل شيء بلغة كل من إقليدس ونيوتن ، وهذه النظرية تقدم شكلاً من أشكال الضمان الذي مفاده أن التفسير سوف يكون صورة على السبورة و إنه لمن سوء الطالع أن جاء تطوير هذه النظرية متأخراً ، في الوقت الذي لم يعد إيمان الفيزيائيين بالصور على السبورة مثلما كان عليه من قبل ، وإنما أصبح يفسر شيئًا من تأثير اللغة الذي أصبح إنكاره أمراً صعباً .

ومن الواضح أن هذا يشكل ميداناً آخر من ميادين تحليل الشعر في المستقبل ؛ وذلك عندما يصبح بالإمكان تسجيل الأفكار الجذرية التي يمكن للكلمات أن توحى بها بحكم طبيعتها ، إذ سيصبح بإمكاننا ومن المفيد لنا أن نناقش بشيء من التفصيل إلى أي مدى يعد صوت الكلمات صدى لمعناها . ومع ذلك تظل مثل هذه العملية معرضة لكثير من التحديدات و القيود العجيبة.

"... فى ضوء قلة الإيماءات الفمية وندرتها النسبية ، فإن كل إيماءة من إيماءات الفم - تلك الإيماءة التى تنتج صوتها الخاص بها أو كلمتها الجذرية الخاصة بها - يتعين عليها أن تمثل stand for عدداً كبيراً من الإيماءات اليدوية (أو الإيماءات الجسمانية الأخرى)؛ أو بمعنى آخر ، إن كل كلمة جذرية من الطبيعى أن تكون معرضة لأن تحمل معانى كثيرة مختلفة ....

ويمكن أن نلاحظ هنا نقطة أخرى ؛ أن هذه الإيماءة الفمية نفسها يمكن تأويلها construed بطرق عدة مختلفة . من هنا ، فإن حركة اللسان أو الشفاه يمكن أن تمثل حركة إيمائية pantomimic ترمز إلى حركة حقيقية ، أو إلى علاقة مكانية spatial من نوع مسا ، كأن تكون هذه العلاقة ، الفوقية ، أو السفلية ، أو الحولية around أو قد تمثل هده العلاقة شكلاً من الأشكال المرسومة رسماً كفافياً (١٠) outline . وأخيراً ، فإن أي معنى من هذه المعاني ، يمكن استعماله استعمالاً تحارباً لا مادباً ."

# ( السير ريتشارد باجيت ، كلام الإنسان )

ومن ثم ، وبعيدًا عن الغموضات التي في اللغات مكتملة التطور ، التي من قبيل اللغات التي أقترح دراستها ، يتعين علينا أيضًا أن ندرس الغموضات ( من النوع نفسه ، ولكنها تختلف اختلافًا تامًا من حيث تفاصيلها) التي تكمن بصورة دائمة في رمزية الصوت الأساسية .

وهذا يوحى بأن عملية تحليل تأثير القصيدة ، الذى لا يكون بلا جدوى لا تمامًا وإنما بما يكفى ، لابد وأن يكون شيئًا من الأشياء المعقدة المستحيلة تماماً ؛ بمعنى أن المرء يتعين عليه أن يتنازل عن الآمال التى تراوده حول القيام بمثل هذا الأمر ، وأن يرتد إلى اللاعقلانية (١١) النظرية العلمية . صحيح أن عدم التفسير يمكن أن يكون مناسباً ، ولكن ، أى سبب حقيقى ، يمكن اكتشافه تجدر الإشارة إليه ، من ناحية أخرى ؛ إذ كلما زاد فهمنا لردود أفعالنا الخاصة بنا ، قلَّ وقوعنا تحت رحمة ردود الأفعال التى تكون من هذا القبيل.

من هنا ، قد يكون من الصحيح تمامًا ، وكنوع من أنواع الاستبطان، أن نحكم على نوعية القصيدة بشيء محسوس مثل الصوت وشيء محسوس أيضاً مثل "الايقاع" ، ومع ذلك فإن مثل هذه الحقيقة لا تستدعى القيام ببعض الاستنتاجات ، ومن المحتمل أن تكون مثل هذه الحقيقة مضللة وخادعة أيضاً . فقد يستعمل المرء استعارة مكانية اspatial و يستعمل معها حشواً كي تبدو أقل أهمية . "يضاف إلى ذلك أن صوت الكلمات لا يدخل إلى ذلك المكان من الدماغ إلا بالقدر الذي تحدث الكلمات تأثيرها بوصفها كلمات وحسب". أما الشكل الذي يكون عليه "إحداث التأثير" هذا ، فهو ما سوف أناقشه في الفصل الأخير من هذا الكتاب .

وقد استُخُص من نظرية الصوت الصرف أن المعنى الناتج عن الكلمات لا يحتاج إلى تعريف ، وأنه يكفى تعرف معنى الكلمات ككلمات منفردة ، كما يكفى أيضاً تعرف ما يكفى من نحو syntax هذه الكلمات حتى يتسنى لنا قراءة هذه الكلمات قراءة صحيحة بصوت عال وهذا الاستنتاج صحيح إلى حد ما ، ولكن من الأفضل أن ننظر إلى هذه الحالة من المعرفة المحدودة باعتبارها حالة من حالات التردد المعقدة التى تنطوى على قدر كبير من تقييم الاحتمالات ، كما تشكل هذه الحالة من المعرفة

المحدودة جهلاً أقل من أى تعليق منظم الحكم . الأمر الثانى ، والأكثر خطورة ، هو أنه قد استُخْلص من هذه النظرية ما مفاده أننا معرضون لتدمير القصيدة إذا ما اكتشف معناها ، كما أن من الضرورى أن نحافظ على براءة الإنسان فيما يتعلق بمعنى الأشيعار ، وأن الإنسان يتعين عليه أن يستعمل الإحساس مع أقل قدر ممكن من الذكاء . وهذا الاستنتاج ، أيضاً ، يصدق بدوره فى معظم الأحيان ، ولكنى أضع خطأ أخلاقياً هنا ، وأقول إن ذلك إنما ينطبق على الشعر الغث فقط . فالناس يَشكُون ، وهم على حق فى أغلب الأحيان ، فى التحليل ، باعتباره ملاذاً المجدبين عاطفيا ، ولكنهم يقولون ذلك لجرد القول بأن التحليل إنما يتم على نحو سيىء فى معظم الأحيان . وبقدر ما يحدث مثل هذا التدمير من جراء استعمالنا لذكائنا ، يكون قبول الناس لهذا التدمير وتسليمهم به ؛ وقد يكون من المعقول أن نصبح مهتمين بقصيدة أخرى ، حتى التكون الخسارة جوهرية ، والسبب فى ذلك أن هذه هى الطريقة المعتادة لتعلم تقييم الشعر .

أما فيما يتعلق بالاعتقاد في الجو العام Atmosphere ، الذي سوف أورد عنه هنا بعض الملاحظات غير الكافية ، فيمكن اعتباره استنتاجاً تائثاً من نظرية الصوت الصرف . يقول النقاد صراحة ، في أغلب الأحيان ، أو ضمناً بطريقة عابرة : إن أي شيء من التأثير الشعرى إنما يُوصلُ شيئاً حميماً غامضاً ، شيئاً من الغريب أن يستطيع الشاعر توصيله ، شيئاً من الإحساس لا يرتبط بأية حاسة من الحواس . وقد يكون هذا الشيء مجرد تقرير statement للطريقة التي استعمل النقاد بها انتباههم الشعوري عند قراعهم للقصيدة ؛ ومن هنا يصبح اللحن الموسيقي إحساساً مباشراً ، ومع ذلك فإنه لا يصبح غير قابل للتحليل إلى أنغام منفصلة حتى في لحظة الاستشعار . معنى ذلك أن اللحن حمل دامن دامن مسألة القيام بالأمرين في أن واحد يتطلب الحالان متماثلان ولكنهما مختلفان ؛ كما أن مسألة القيام بالأمرين في أن واحد يتطلب المارسة والتمرين . أو أن العبارة قد تعنى ، وهذا لا يمكن إنكاره ، أن هناك شيئاً من الاضطرب والخلط قد حدث للحواس . وقد تعنى العبارة أيضًا ما هو أهم من ذلك بكثير ، وينطوى على المفارقة بين "الإحساس" و"الشعور" ؛ بمعنى أن ذلك الذي أوصلة الشاعر لا يعد تجميعاً المعانى النحوية ، التي يمكن تحليلها ، وإنما هو "حالة نفسية" الشاعر لا يعد تجميعاً المعانى النحوية ، التي يمكن تحليلها ، وإنما هو "حالة نفسية" الشاعر لا يعد تجميعاً المعانى النحوية ، التي يمكن تحليلها ، وإنما هو "حالة نفسية"

mood ، و"جو عام" atmosphere ، 'شخصية' ، أو موقف من الحياة ، أو إن شئت فقل إنه شكل غير فارق من أشكال الكينونة .

ومن المحتمل أن الإنسان ، بوصف ذلك شكلاً من أشكال الذوق في الدماغ ، يتذكر خبراته الماضية الخاصة على هذا النحو ، بما في ذلك خبرة قراعه شاعراً من الشعراء . ومن المحتمل أيضاً ، أن تكون طريقة الفهم هذه مرتبطة بعلاقة مع حالة الجسم كله ، وانها تكون قريبة على النحو الذي نتمكن معه من الحصول على معرفة مباشرة بالذات . وربما نقول ـ بناء على ذلك ـ: إن أي شكل من أشكال التحليل النحوي الشعر يصبح أمراً تافهاً ، نظراً لأن مثل هذا التحليل يتعين عليه إغفال الجو العام ؛ هذا الجو يتم توصيله بطريقة من الطرق هي أساسية وغير معروفة باعتبار الجو العام ناتجاً ثانوياً من نواتج المعنى ؛ وأن التحليل لا يتطلع إلى شيء سوى تجاهل هذا الجو العام ؛ وأن النقد لايملك إلا أن يصرح بأن هذا الجو العام إنما هو موجود بالفعل ( في القديدة ) .

وقد يُفَسِرُ هذا الاعتقاد ، إلى حد ما ، رداءة كثير من أشـعار القرن التاسع عشر ، وكيف أن أناساً ذوى حواس نقدية هم الذين كانوا يكتبون هذه الأشعار . لقد راقت لأولئك الناس ، بحق ، أشعار الأجيال السابقة نظراً للذوق الذى خلفته هذه الأثما -ار في الدماغ (الذهن) ، ولكن نظراً لفشل هؤلاء الناس في إدراك أن عملية وضع مثل هذا الذوق في ذهن (دماغ) القاريء إنما تنطوى على قدر كبير من العمل الذي لا يكون له إحساس الذوق في الذهن طوال صنعه ، محاولين بذلك تصور ذوق في الذهن ثم وضع هذا الذوق مباشرة على أوراقهم ، وبذلك أنتجوا مذاقات كانت في واقع أمرها مذاقات باهتة ، راضية عن نفسها وغير بهيجة أوسارة . ومع ذلك فإن القول بأن النتائج التي ترتبت على الصيغة النقدية كانت سيئة الطالع لا يعني أن هذه الصيغة لم تكن صادقة أو غير مستعملة ؛ إذ من الضروري جداً للناقد أن يتذكر الجو العام ، والسبب الأساسي لذلك هو أن الناقد لابد أن يركز على القصيدة كلها التي يتحدث عنها .

يتماثل موقف الناقد إذا ما أراد تطبيق التحليل اللفظى على الشعر مع موقف العالم عندما يريد تطبيق النظرية الحتمية (١٢) على العالم . تطبيق التحليل اللفظى قد لا يكون صحيحاً أو سارياً في كل موقع من المواقع ؛ وإذا ما سلمنا بصحته وسريانه في جميع المواقع فإنه قد لا يفسر كل شيء ؛ ولكن ما دام الناقد يتعين عليه أن يؤدى أي عمل من الأعمال فإنه يتعين عليه أيضاً أن يسلم بصلاحية هذا التحليل وسريانه في المواقع التي يعمل الناقد فيها . وترتيباً على ذلك ، فأنا أسلم أيضاً بأن "الجو العام" هو عبارة عن الوعي بما يتضمنه المعنى ، ومن رأيي أن هذه الفرضية أجدى وأنفع في حالات أكثر بكثير مما نتصوره .

وسوف أحاول تزكية هذا الرأى بأن أورد هنا ما يبدو لى مثالاً واضحاً على ذلك ؛ إنها حالة ، يتم فيها توصيل حالة وجدانية توصيلاً مفعماً بالحيوية ، عن طريق وسائل لا علاقية بشكل خاص . فقد يبدو ماكبث Macbeth ، في الأبيات الشهيرة التالية ، وكأنه يفعل شيئاً فسيولوجياً وعجيباً ، شيئاً خارج الاستعمال المعتاد الكلمات . يحدث ذلك الشيء عندما يستفز ماكبث كراهيته المنهكة ويستنهضها كي يغتال كلا من بانكو Banquo وفلنس Fleance .

هيا ، أيها الليل المحكم ،
أعقف إلى أعلى عين النهار المتعاطف الرقيقة
وبيدك الدموية والخفية
ألْغ وقطع ذلك القيد العظيم
الذي يُديمُني شاحباً .
الليل يَحلَّكُ والغراب
يطير قاصداً الغابة التي يمضى الليل فيها .
أشياء النهار تبدأ في الغروب ، وفي النَّعاس

إنك تتعاظم مع كلماتى ، واكن استكن بلا حراك ؛ لقد بدئت الأشياء السيئة ، وهى تزيد من قوتها بالشر : وعليه أرجوك أن تذهب معى . ( الفصل الثالث ، المشهد الثانى ، البيت الخمسون ) الأصل الانطرزي :

Come, seeling Night,

Skarfe up the tender Eye of pitiful Day

And with thy bloddie and invisible Hand

Cancel and teare to pieces that great Bond

That keepes : le pale.

Light thickens, and the Crow

Makes Wing to th' Rookie Wood.

Good things of Day begin to droope, and drowse,

While Night's black Agents to their Prey's doe Rowse.

Thou marvell'st at my words, but hold thee still;

Things bad begun, make strong themselves by III:

So prythee go with me.

(III. ii. 50)

حال بشرته ( عن طريق الوخر بإبهامي فإن شيئاً شريرًا يظهر بهذه الطريقة )

By the pricking of my thumbs something, wicked

This way comes,

إحساس ماكبث بأنه منسحب إلى مسافة بعيدة داخل لحمه (مثل "فاسق" عجوز ، عريق صغير في قلبه ، والباقي كله على جسمه البارد) Like an old lecher, a small

fire all the rest on's body cold ولسنا بحاجة هنا إلى القول: إن هذا هو الإحساس بأن الأمر مُملٌ ، ومع ذلك فهو عبارة عن احتجاج عصبى حيني وبصوت عال (إن الـ Hobbididance croaks in (Tom ينق في بطن توم Tom's belly ، وقصاري القول: هو أن إطار الجسم كله ، حسب قراحي لهذه الأبيات ، إنما يُشعل ويُفْرَضُ على القارىء ، ومن هذا الاتقاد يلهب ماكبث ظهر طاقاته المنهكة كي تتحول إلى طاقات جديدة ، أو إن شئت فقل لتتحول إلى ذلك الاستعداد المعهود للقتل والاغتيال .

لقد حاولت ، عن طريق هذه الاقتباسات التى لاعلاقة لها بالموضوع ، أن أوضح حجم العمل الذى يتعين على القارىء أن يكون مستعداً للقيام به من أجل شكسبير ، حاولت أن أوضح وأثبت كيف أن الإنسان إنما يستعين ببقية أعمال شكسبير كيما يضع الكثير في أي جزء من أجزاء الأعمال التى كتبها شكسبير ، ومع ذلك فإن ما قمت به لا يفسر سوى القليل جداً . إذ يمكن أن نلاحظ تشكيلة من التداعيات أو التأثيرات الصوتية المتماثلة ؛ إننا نجد هنا حول كلمة "يزداد كثافة" hickens التأثيرات الصوتية المتماثلة ؛ إننا نجد هنا حول كلمة "يزداد كثافة" ومعه الحركة بمرق الكامة الدالة على "الضوء" . الإيحاء ، الذي نرى فيه صوت الصائت في الكلمة الدالة على "الضوء" . الها يأتي بعده مباشرة ، ومعه الحركة الناتجة عن تحريك دبس السكر ، والمقطقة الناتجة عن تكرار صوت "الكاف" كا ، هذا الإيحاء إنما يزيد على هذا النحو أيضاً شكلاً من أشكال الصدى الخشن ، الشفاف ، وحت أقدام الدائسين في الوحل الواعية ، إنما يوحي أيضاً بتكسر مفاجيء للعصى . وهكذا تصنع أصوات الصوائت ، في النهاية ، ظلاماً متزايداً عندما يمضى الغراب وهكذا تصنع أصوات الصوائت ، في النهاية ، ظلاماً متزايداً عندما يمضى الغراب النتيجة نفسها من جراء وضع التأثيرات الصوتية في إطار كلمات وبهذا الشكل الذي هي عليه هنا .

ومن الأسلم هنا أن نوضيح أن غربان القَيْظ ، كانت تنذر بالشر تحت أى ظرف من الظروف :

العرافون ، والعلاقات المفهومة ، قد

أَحْضَرُوا ، بواسطة العقعق ، والزَّمَّت ، والغُدَّاف ، إلى الأمام أَسَرُّ (١٣) مُهُدر للدم (القصل الثالث ، المشهد الرابع ، البيت ٢١ه)

الأصل الإنجليزي:

Augurs, and understood Relations, have

By Magot-Pyes, and Choughes, and Rookes, Brought forth

The secret'st man of Blood:

(III. iv.125.)

ومن الأسلم أن نُبْرِز هنا أيضاً أن ماكبث نظر من النافذة نظاً لأن "بانكر" كان قد تحدد اغتباله بعد الغسق مباشرة ؛ وبالتالي كان يريد أن يعرف انصرام الزمن ، ومن الأسلم أيضاً أن نشير هنا إلى أن تعقد الموقف الدرامي إنما ينتج دوماً عن قطع الحوار النظر من النافذة ، ويخاصه إذا ما تعين ملاحظة شكل من أشكال التشخيص في الخارج . غير أن ملاحظتنا لهذا النوع من التشخيص تحتم علينا سحب أنفسنا من الفوف من تأثير هذا التشخيص ، وأن نكون على استعداد لملاحظة النقاط التي لاصلة لها بالموضوع والتي يمكن أن تكون مفتاحاً إلى مثل هذا التشخيص . ومن رأيي أن الغراب المسالم الوحيد ، الذي يتحرك صوب السرير وكذلك الغربان الأخرى ، هو الذي يُحْفَلُ بصورة غير طبيعية شبيهاً لـ ماكيث Macbeth وشبيهاً لقاتل يواجه صعوبة من هذه الغربان ؛ وهذا هو ما توجى به الأبيات التي تجيء بعد ذلك ، التي لا تقول إن كان الغراب أو لم يكن واحداً من أشياء النهار الطيبة - Good things of day أو إنه واحد من عملاء الليل السود "night's black agents ( إنه أسود black، تحت أي ظرف من الظروف ) ، بالطريقة نفسها التي تتزايد بها كثافة thickens الضوء light ، وكما ينقلب رجل على رجال ، ينقلب أيضاً غراب على غريان crows، وريما أوحى بذلك أيضاً الشكل المثقل بالاحتمالات الذي يكون عليه صوت الغراب في مثل ذلك الوقت، وريما أوحت به أيضاً حدة أجنحة هذا الغراب في مواجهة لهب السماء المتساوي بعد

غروب الشمس ؛ ولكنى أرى ، بشكل أساسى ، أن ما يوحى بذلك هو استعمال كلمة "الغُدَّاف" rook وكلمة "الغراب" crow .

والمعروف أن "الغُدّّاف" rook يعيش في جماعات وهو نباتي بصفة أساسية ؛ أما "الغراب" crow فيمكن أن يكون اسماً آخر للغداف rook وبخاصة عندما يُرى على انفراد ، أو قد تدل هذه الكلمة على غراب الجيف carrion الوحيد . وهذه التورية المُخْضَعة مقصود بها هنا أن تعنى أن ماكبث ، وهو ينظر من النافذة ، إنما يحاول أن يرى نفسه قاتلاً ، وأنه يستطيع فقط أن يرى نفسه كما في موقع الغراب crow ؛ إنه يرى أن نهار day قُوتة ، قد بدأ ينتهى الآن ؛ إنه يرى أن عليه أن يميز نفسه عن الغداديف الأخرى بفارق الاسم "غراب غداف" rook -- rook شأنه في ذلك شأن اللقب الملكي وحسب؛ إنه يرى أنه قلق وضجر في أعماقه ، كيما يكون على وئام مع الغداديف الأخرى ، وليس قاتلاً لها ؛ إنه يرى، لم يعد بعد ، ولايحتمل له ، أن يتوحد مع الغداديف الأخرى ، وليس قاتلاً لها ؛ إنه يرى، لم يعد بعد ، ولايحتمل له ، أن يتوحد مع الغداديف الأخرى ، وليس قاتلاً لها ؛ إنه يرى، لم يعد بعد ، ولايحتمل له ، أن يتوحد مع الغداديف الأخرى ، وليس قاتلاً لها ؛ إنه يرى، لم يعد بعد ، ولايحتمل له ، أن يتوحد مع الغداديف الأخرى ، وليس قاتلاً لها ؛ إنه يرى محاولة يائسة الحصول على راحة اليال (١٤) .

الاهتمام بـ "الجو العام" موقف نقدى مصمم من أجل شعراء القرن التاسع عشر ، ويناسبهم بصفة خاصة ؛ إذ يقول لنا هذا الاهتمام شيئاً عن هؤلاء الشعراء ، علاوة على أنه يفسر بصورة جزئية الأسباب التي جعلت هؤلاء الشعراء أقل غموضاً بالمعنى الذي أقصده هنا من مصطلح الغموض . فقد وجد هؤلاء الشعراء ، أنفسهم لجملة من الأسباب ، يحيون في ظل إطار فكرى كانت تصعب فيه كتابة الشعر ، إطار كان الشعر فيه غير مناسب ، أو إنه كان ذا علاقة بدئيا المال والأعمال ، وبخاصة دنيا المال والأعمال التي فيها البقاء الأصلح ، أو إن شئت فقل : إن ذلك الإطار كان انغماساً لطبيعة الإنسان المتدنية في معتقدات كان العلماء يرون أنها غير حقيقية . كما كان لهؤلاء الشعراء ، من ناحية أخرى ، جمهور كبير يتطلع إلى الهرب من هذا الإطار الفكرى أيام العطلات ، مثلما كان يفعل هؤلاء الشعراء بأنفسهم . وترتيباً على ذلك ، فقد استغل كل هؤلاء الشعراء تقريباً ، جوهراً أصيلاً من عالم طفولتهم ، تلك الطفولة التي كانوا خلالها قادرين على تصور الأشياء تصوراً شعرياً ، ومهما كانت طبيعة ذلك التي كانوا خلالها قادرين على تصور الأشياء تصوراً شعرياً ، ومهما كانت طبيعة ذلك

الذى يكتبون عنه فإنهم كان يرضَعُون من ذلك العالم المحدود الفاسد رضعة ثابتة كانت بمثابة إلهامهم الشعري . فقد كتب السيد / هارولد نيكلسون Mr Harold Nicolson بشكل ممتاز عن تركيز الشاعر سوينبرن Swinburne على انفعالات قراءاته وخيرته الباكرة ، لما كُتبَ أيضاً عن الموقف الفريد في حياة تنيسون Tennyson ، ذلك الموقف الذي احتلته تلك الربع الباردة المتأوهة من حول طفل متخوف من انطباقها على المستنقعات . أما وردزورث - Wordsworth فلم يكن لديه من إلهام صراحة ، سوى استعماله ،أيام صباه ، للجبال باعتبارها طوطماً أو أبا بديلاً ، إضافة إلى أن بايرون Byron ، لم يهرب إلا في أواخر حياته فقط ، وبخاصة في النشيد الثالث من قصيدته التي عنوانها دون جوان Don Juan ، من التركيز على خبرة صياه ، الذي ركز فيه على شقيقته ، والذي بقى معه حتى ذلك العهد ليشكل كل ما يتعين عليه قوله . أما فيما يتعلق برغوب كيتس « Keats في الموت وفي أمه ، فقد تحولت هذه الرغبة إلى قول مأثور بين المتعلمين . أما شيلي Shelley ، فلريما لا يبرز لنا كشاعر يحافظ على تمايز واضح بين العالم الذي كان يعتبره واقعياً والعالم الذي كان يكتب الشعر منه ، ولكن ذلك لم يحسن أياً من هذين العالمين عند شيلي Shelley ؛ أما بالنسبة لكل من براوننج Browning وميريدث Meredith ، اللذين كتبا من العالم الذي عاشا فيه ، فهما يؤثران فيُّ باعتبارهما من كتاب الرواية الجيدة التي ليس فيها إلهام غنائي على الإطلاق . صحيح أن كوليردج - Coleridge ، اعتمد على الأفيون أكثر من اعتماده على المعشبة - nursery. غير أن الاهتمام الرئيسي والمادة الأساسية لكل هؤلاء الرجال إنما كانت تتمثل في انفعال مفروض ، وإحساس غير مسبب بالدفء ، والإنجاز والإشباع ، وإحساس باحتضان الإنسان لعالم الأحلام الخاص (١٥).

بدأ الشك أيضاً ، فى ذلك العصر ، فيما إذا كان هذا الرجل أو ذاك "ناضجاً" ، الأمر الذى أخذ يتعمق منذ ذلك الحين ويشغل عقول أولئك الذين كانوا مهتمين بأصدقائهم . وهذا هو ماكولى Macaulay يشكو فى موقع ما من كتاباته أن الإنسان فى عصره كان يمكن أن يتهم بأن له عقلية طفل ، هذا الكلام لم تكن إمكانيات عدم النضيج قد استغلت مطلقاً إلى الحد الذى يمكن أن تصبح عنده موضوعاً للحصر الشعبى .

ومن الطبيعى ، أن تكون هذه النظريات الصغيرة المتمسكة برأيها ، بسيطة بشكل مثير الضحك ؛ فالإشباعات الخيالية الجامحة هى والموقف الحمائى من حياة الإنسان الداخلية أمران ضروريان ، إلى حد ما ، فى إنتاج الشعر ، وأنا لا أريد أن أزعم أن ، الرومانسيين لم يكونوا شعراء عظاماً . غير أنى أرى ، أننا سوف نقر ونعترف بأن الرومانسيين إنما كانوا يستفيدون من لغة مختلفة عن لغة أسلافهم ؛ ولعلنا نتخيل أن ، شكسبير أو بوب Pope لديه نبع من هذا القبيل . ولنا أن ننتظر من الرومانسيين ، بناء على ذلك ألا يستعملوا غموضات من النوع الذى سأقوم بدراسته حتى يبثوا الحياة فى لغتهم ، أو يعطوها غموضات يهتم بها دارس اللغة بالشكل الذى هى عليه ؛ بمعنى أن تكون طريقة الاقتراب من هذه الغموضات سيكلوجية لا نحوية ، إضافة إلى أن ، تشويهات هذه الغموضات المعنى ستكون منتمية إلى مناطق من الذهن هى أكثر إظلاماً من المناطق التى تنتمى إليها الغموضات النحوية .

لقد طالت هذه المقدمة أكثر من اللازم وأصبحت مثقلة بالاحتمالات أكثر من اللازم أيضًا ؛ وأرى أن الوقت قد حان لأستقر على القليل الذى أستطيع عمله فى هذا الفصل ، والذى يجب أن يتمثل فى إيراد عدد قليل من الأمثلة التى تدلل على النوع الأول من الغموض . لقد خصصت الكثير من الفقرات السابقة لمجرد الدفاع وحسب ؛ وإذا كنا نقول أن المحلل اللفظى ما هو إلا رفيق فج لا علاقة له بالموضوع ولا يتعين عليه سوى التفكير فى الجو العام ، فإن الرد على ذلك يتمثل فى أن احتمال وجود جو عام لا علاقة للتحليل به ، لا يحتم بالضرورة أن يكون ذلك الجو العام جديراً بالاحترام تماماً .

لقد فكرت فعلاً فى مقارنة شيئين ، تلك المقارنة التى لا تقول إنهما بحكم ما هما عليه ، إنهما يمكن أن يقارنا . ففى هذين الشيئين نجد أن الاستعمال الزخرفى للطباق الناقص False antithesis ، واحد فى الأمرين ، برغم قلة شيوعه ، إذ نجد هذا الطباق يضع الكلمات فى تناقض مع بعضها دون أن يقول ، استناداً إلى ما تكون عليه هذه الكلمات ، إنها ينبغى أن تُقابل بعضها ببعض ؛ وسوف نجد فى الفصول اللاحقة من هذا الكتاب ، حالات تتضمن طرقاً عدة لمقابلة هذه الكلمات بعضها ببعض باعتبار هذه الحالات أمثلة على نوع متقدم من الغموض ؛ ومع ذلك فإن مثل هذه الوسيلة يمكن

استعمالها لإنكار الطباق الذي من هذا القبيل يعتبر إنكاراً تاماً. وها هو مثال صغير أسوقه إليك من قصيدة بيكوك Peacock التي عنوانها: أغنية الحرب War Song:

نحن هناك ، في نزاع مريك ،

سفكنا دماً يكفى السباحة فيه ؛

لتمنا أطنالا كثربن

ورمُّلنا نسوة كثيرات ،

النسور والغداديف

أتخمناها بجثث أعدائنا ؛

الأبطال والجبناء،

حُمْلَةُ الرماح وحملة الأقواس.

الأصل الإنجليزي:

We there, in strife bewil tring,
Spilt blood enough to swim in;
We orphaned many children
And widowed many women.
The eagles and the ravens
We glutted with our foemen;
The heroes and the cravens,

The spearmen and the bowmen.

فى البيتين الأخيرين نجد أن بيكوك Peacock ليس معنياً بالتفكير ولا بتحديد شيء أو إقناع شخص ما ؛ إنه يصنع مهداً ويهدهد نفسه فيه ؛ إنها نغمة رجل يتخيل نفسه في حالة نفسية غريبة عليه تماماً ، وينظر من حوله مسروراً وراضياً عن غياب التفكير . كما يعطى الأبيات غائية من منظور أن الدافع هنا موضح على أنه الموت ؛

هناك أيضاً شيء من التأمل الضمني لمسألة الفارق بين 'الأبطال' والجبناء'، فيما يتعلق بتساويهم في الوفاة ، كما أن هناك أيضاً شيئاً من تأمل العلاقات التي بين "النسور" و "الأبطال" وبين "الغداديف" و "الجبناء" ، غير أن هدوء الأبيات الأخيرة الذي لا علاقة له بالموضوع يقول : "إن هذه التغايرات يمكن أن تجرى في أوقات أخرى ، ومع ذلك فإن هذه التغايرات والمقابلات لاعلاقة لها بمذبحتنا ورد فعل الطبيعة — Nature على هذه المذبحة " ، ثم يمضى بيكوك بعد ذلك إلى مجرد طريقة تقنية خالصة أخرى يصنف بها الموتى إلى فئات ، وعن طريق فشل الطباق antithesis يوضح بيكوك أنه لايفكر في هذه الفئات إلا بوصفها كومة ضخمة .

كم كنت محبوبة ، كم كنت مُكَرَّمة ذات يوم ، ان يفيدك ،

مع من قرابتك ، أو من أنجبك ؛

كومة من الرماد هي كل ما يتبقى منك ؛

إنها هي كل ما تكوُّنه ، وكل ماسيكونه المتفاخرون .

( بوب ، السيدة التعيسة )

الأصل الإنجليزي:

How loved, how honoured once, avails thee not,

To whom related, or by whom begot;

A heap of dust is all remains of thee;

Tis all thou art, and all the proud shall be.

(Pope, Unfortunte Lady.)

شطرا البيت الثانى يزعمان أنهما بديلان ، وهذا الزعم غير مبرر بشكل واضح ، وهذا - فى رأيى - يتضمن الكثير جداً . ولو قدر للطباق أن يكون حقيقياً ، أو إذا ما قدر لهذا الطباق أن يعنى " أن إحدى علاقاتها كانت عظيمة ، غير أن والدها كان متواضعاً " أو عكس ذلك ؛ وهو ما يمكننا من التعامل مع كلمة "كم" how لتعنى "سواء كانت كثيرة أم قليلة" (ويمكن أن يكون معناها هنا "برغم أنك كنت عظيمة

جداً ") ، وإذا ما أخذنا البيت الأخير على أنه يقابل بينها وبين "المتفاخرين" Proud المحمدة أن ذلك يجعل الكلمة تعنى ضمناً أنها متواضعة (ويمكن لهذه الكلمة أيضاً أن توحد هذه السيدة مع المتفاخرين ، وبذلك نستخلص وفاتهم جميعاً من وفاة أحدهم ) . وهذا الإبهام yobscurity يعد جزءًا من الجو "القوطي" (١٦) العام الذي أراده ألكسندر بوب لهذه القصيدة : "مولدها كان عالياً ، ولكن كانت هناك بقعة غامضة عليه" ؛ أو مولدها كان عالياً ، ولكن كانت هناك بقعة غامضة وعلى كل حال ، فنحن نجد هنا أن الطباق غير الكامل يعثر على استعمال آخر ، حتى يتسنى لذلك الطباق توصيل موقف ألكسندر بوب الفاعل Subject . " كما أن العلاقات يتسنى لذلك الطباق توصيل موقف ألكسندر بوب الفاعل Subject . " كما أن العلاقات التي من هذا القبيل بسيطة ولا علاقة لها بمناقب هذه السيدة التعيسة ؛ إن كل إنسان له علاقة وله أب ؛ وصغر إعجابي بغطرسة العائلات الكبيرة جراء مثل هذه النقطة ؛ أضمافة ، إلى مدى صغر نفاج قارئي ، الذي من غير المحتمل أن ينتمي إلى أسرة كبيرة ؛ وَلكم من الناس يمكن أن يكون هذا الفاعل Subject مستفيداً استفادة بالغة من الطباق ؛ ومدى صغر استفادة روح صغيرة مثلى من هذا الطباق . إن ما يهم في كل هذه الوسائل هي أنها تترك الأمر غامضاً للقارىء كي يخترع منه شيئاً ، كما تجعله يترك ذلك الشيء في مؤخرة ذهنه .

واستعمال الصفة المقارنة مستعمال comparative adjective شأن استعمال المقارنة التي لا تفصح بحكم طبيعتها عما يمكن مقارنته في الشيئين، لا يفصح بدوره عما يُقَارَنُ اسم هذه الصفة به ؛ ونظرًا لأن الصفات جميعها تقبل المقارنة بشكل من الأشكال ، فإن هذا المصدر من مصادر الغموض يعد مصدراً عاماً بما فيه الكفاية . وتعد الصفة المقارنة ، بشكل خاص ، المصدر الرئيسي لتصورات التأنق اللفظي والبياني وكذلك التباينات التي انزرعت خلال "التسعينيات" ، تلك التصورات والمقابلات التي تعطي أي اسم من الأسماء صفتين متقابلتين وتترك للقاريء مسألة اكتشاف الطريقة التي تستعمل بها الصفات (١٠٠). والأمثلة على هذه النوع من الغموض شهيرة جداً ، ويظن الناس أنها بلغت من التفاهة حداً لا تستحق معه أن نورد أمثلة للتدليل عليها . وسوف أورد هنا مثالاً من ترجمات السيد / ويلي Waley الصينية ، لأصر بمقتضاها على عمق الشعور الذي تحتويه وسيلة من هذا القبيل .

أسراع السنين ، فيما وراء التذكر . مهيب سكون صباح الربيع هذا . الأصل الإنجليزي :

Swiftly the years, beyond recall.

Solemn the stillness of this spring morning.

في هذين البيتين نجد أن الذهن البشري لديه مقياً إن يقيس الما الزمن المقياس الكبير الذي بأخذ طول الصاة الإنسانية عن أنه الوحدة الأساس في عملية القياس ، وذلك حتى لا يتسنى عمل أي شيء عن حياة بن هذه الحيا لها ١٠ حيوانية ويساطة حيوانية أيضاً ولا بد من النظر الما قدري مسالم المقياس الصغير ، فتتمثل وحدة قياسه في لحظ الشمور ، وتثدير كلاً من الفضاء المجاور ، ونشاط الإرادة ، ارهافات النغمة الاجتماعية كما نتدير شخصيتنا أبضياً . ومع ذلك قان المقياسين متباعدان ليعطيا تأثير التحديد يعدين ؛ وهذان المقياسيان لا يتصلان نظرًا لأن ذلك الذي يبلغ من الكبر حداً يصعب معه تصوره قياساً بالمقياس الأول ، إنما يبلغ من الصغر حداً يصعب معه تصوره قياساً بالمقياس الثاني ، وإذا ما أخذنا وحدات القياس على أنها تعنى قرناً وربع ثانية ، فإن النسبة العددية بين هذين القياسين تصبح عشرة إلى عُشْر ، كما يصبح متوسطهما هو يوم العمل المعتاد . أما إذا ؛ ما أخذنا المقياس الصغير على أنه خمس دقائق ، فإن متوسط المقياسين يكون الصيف بكامله . إن الهجيع وضبط النفس اللذين ينتجان عن استعمال المقياس الأول يقارنان بالسرعة التي يظهر بها هذا المقياس ، السرعة التي تمضي بها السنون في مرورها على الإنسان ، ومن ثم معها الخوف من الموت ؛ أما حمى الحياة ، وتفاقمها ، كما نعرفها من استعمال المقياس الثاني ، فهما يقارنان بهدوء الفضاء الخارجي ، ذلك الفضاء الذي يعطينا المقياس وغيابه ، ومعه القيمة المطلقة ، أو إن شئت فقل القيمة فوق الزمنية extra-temporal ، المتصلة باللحظات القصيرة لمعرفة الذات التي يختص بها هذا المقسياس ، ويشيء من الأمن والأمان نظرًا لأن مثل هذا المقياس يجعل الموت ىعىداً .

هذان المقياسان الزمنيان هما وتبايناتهما متضمنان في البيتين الشعريين السابقين في عمل واحد من أعمال الفهم والإدراك بسبب الكلمتين: still التي معناها بلا حراك والكلمة swift التي معناها "سريعاً". ولكون هاتين الكلمتين متناقضتين contradictory بالشكل الذي هما عليه ، فذلك يتطلب منا تصور هاتين الكلمتين بطرق متباينة ؛ وهذا بدوره يمكننا من مواجهة السماوات المفتوحة باستقرار وثبات جوابي من معرفة الذات ، كما يمكننا الشكل الذي عليه هاتان الكلمتان من مواجهة قصر الحياة معرفة الذات ، كما يمكننا الشكل الذي عليه هاتان الكلمتان من مواجهة قصر الحياة سبقي بمعنى تهكمي مفاده أن هذه الحياة ما هي إلا صباح وربيع ، وأن الشتاء يسبقه صيف كامل ، كما يسبق الليل يوم بكامله .

وأنا أنعت كلمتى "سريعاً" swift و "بلا حراك" النه هنا بالغموض برغم أن كلاً منهما يقصد بها أن تشير إلى مقياس بعينه من المقياسين الزمنيين ؛ والسبب فى ذلك أن هاتين الكلمتين تضعان فى ذهن القارئ مقياسين زمنيين من خلال عمل واحد من أعمال الفهم والإدراك . ولكن نظراً ، لكون هذين المقياسين حاضرين، فهما يستعملان بشكل من الأشكال مع كل صغة من هاتين الصفتين ، كى تكون الكلمتان غامضتين بمعنى مباشر مطرد ؛ فسنين years عمر الإنسان تبدو "سراعاً" swift بالمقياس الزمنى الصغير ، شائها فى ذلك شأن السنديم ، ذلك الضباب الرقيق ، القادم من الجبال ، الذي يتجمع للحظة ، ثم يتبعثر كما أن "الصباح" morning يبدو "بلا حراك" الجبال ، الذي يتجمع للكبير ، كى تصبح تلك اللحظة رؤيوية apocalyptic وسماوية إلى حد ما .

افتقار هذين البيتين إلى القافية ، والعروض والوسائل الصريحة الأخرى التى من قبيل المقارنة هو الذي يجعلنا نطلق عليهما بطريقة عادية اسم الشعر لا لشيء سوى لإحكامهما ؛ فالشاعر صنع عبارتين statements كما لو كانتا متصلتين ، والقاريء مُجْبَرُ على دراسة علاقتهما بنفسه، أما السبب الذي حتم على الشاعر اختيار هاتين الحقيقتين للقصيدة فمتروك للقاريء أن يخترعه هو بنفسه ؛ إذ سوف يخترع القاريء تشكيلة من الأسباب ويُنظَمُ هذه الأسباب في ذهنه هو وهذه في رأيي ، هي الحقيقة الأساسية في استعمال اللغة استعمالاً شاعرياً .

ومن بين الاستعارات الفاعلة من وجهات نظر عدة ، يمكن لنا أن ندرج ، وبلا توسع كبير ، تلك الاستعارات التى يمكن تعرفها بوصفها استعارات من ناحية والتى يمكن تلقيها من الناحية الأخرى ، على إنها مجرد كلمات فى إطار معناها المكتسب . واللغات كلها مكونة من استعارات ميتة شأنها فى ذلك شأن التربة المكونة من رفات الجثث ، ومع ذلك فإن اللغة الإنجليزية ربما تنفرد بامتلائها بالاستعارات التى من هذا القبيل ، تلك الاستعارات التى ليست ميتة ولكنها ناعسة ، كما أن هذه اللغة عندما تصنع عبارة مباشرة ، فإنها تلونها بمقارنة تفهم ضمناً . والقاعدة المدرسية المضادة للاستعارة المختلطة ـ التى تعد بحد ذاتها سلاحاً قوياً ـ أمر ضرورى إلى حد كبير نظراً لوجود أولئك الناعسين ، الذين يتحتم التعامل معهم باحترام ؛ والاستعارات التى من هذا القبيل يصعب استعمالها عن استعمال كل من الكلمة المعتادة أو الاستعارة ، والسبب فى ذلك أننا عندما نخلط بين الاستعارات التى من هذا القبيل يتعين علينا أن نثبت أننا واعون لمعناها ، ولسنا مجرد مستشعرين لإمكانيات القبيل يتعين علينا أن نثبت أننا واعون لمعناها ، ولسنا مجرد مستشعرين لإمكانيات اللغة وحسب .

الجمال ليس سوى زهرة

سوف تبتلعها التجاعيد.

السطوع يسقط من الهواء .

الْلِكَاتُ مُثَّنَّ شابات وجميلات.

التراب أغلق عيني هيلين.

أنا مريض ،لابد أن أموت .

ارحمنا ، يا الله ،

(ناش ، آخر وصايا الصيف وعهوده )

الأصل الإنجليزي:

Beauty is but a flower
Which wrinkles will devour.

Brightness falls from the air.

Queens have died young and fair.

Dust hath closed Helen's eye.

I am sick, I must die.

Lord, have mercy upon us.

Nash, Summer's Last Will and Testament.))

وأنا أطلق على الاستعارة هنا اسم الاستعارة المخضعة نظرًا لأن الكلمة "يبتلع" devour replace أو يحل محل replace على devour remove الزيل remove الإلى يكون معنى إضافى من معانى القسوة أو أى معنى إضافى من معانى ذلك ألا تحمل أى معنى إضافى من معانى القسوة أو أى معنى إضافى من معانى ذلك ألذى يكون غير طبيعى . وقد تبدو هذه الاستعارة مختلفة تماماً عن . مستعارة المخضعة الأقل وضوحاً فى اشتقاق كلمة من قبيل "الفهم والإدراك" apprehension ولكن القارىء قد يتجاهل النتائج التى تترتب حتى على استعارة واضحة تماماً من قبيل الاستعارة التي فى الكلمة "يبتلع" devour وإذا ما غصنا فى الاستعارة ، فقد نجد أنها تصنع من الزمن edax rerum ، كما أنها تجعل من التجاعيد علامات لأسنان الزمن ؛ والأكثر احتمالاً هنا أن هذه الاستعارة تقارن التجاعيد الأخدودية الطويلة التي تكون فى الوجه بالقرحات القارضة ، أو باليسروعات التي على بتلات الزهرة ، كما تقارنها أيضاً بالديدان التي ينبغى أن تَقْضم فى القبر . ومن بين كل هذه المقارنات نجد أن مقارنة تجاعيد الوجه باليسروع ( من "الزهرة" Flower) هى المقارنة التي تصر عليها المقارنة وتركز عليها أيضاً ، غير أن الخيال الأليزبيثي Elizabethan التهوية ديدانه الجثمانية المعجزة .

من ناحية أخرى فإن البيت الذي يقول:

السطوع يسقط من الهواء .

الأصل الإنجليزي:

Brightness falls from the air

يعد مثالاً من أمثلة الغموض عن طريق عدم الوضوح ، ذلك الغموض الذي أفرط

في استعماله في فترة ما قبل الرفائيليين - Pre-Raphaelites . ومن الواضح أن بيت الشعر يمكن أن يدور عن تشكيلة من الأشياء ، فالشمس والقمر يمران تحت الأرض بعد فترة طلوعها ، كما أن هناك نجوماً تهوي في أزمان غريبة ؛ كما أن إيكاروس (<sup>١٨)</sup> هو وفريسة الصقور ، بعد أن حلقا طائرين في اتجاه السماء ، سقطا fall منهكين أو ميتين ؛ والأشياء الدوارة اللامعة التي وضعها القرن السادس عشر على قمة ميني من المباني كانت "تسقط" fall في معظم الأحيان . أو بمعنى آخر ، إن الصقور ، والبرق ، وكذلك الأحجار النيزكية "تسقط" fall مشتعلة متوهجة من السماء على فرائسها . وإذا ما تناولنا "السطوع" brightness من الناحية التجريدية ، بمعنى ألا تعنى هذه الكلمة شيئاً ساطعاً ، فإنها من حيث المنفعة تصبح الضوء "يسقط" fails ، منعكساً انعكاساً مشتتاً ، من السماء . وما دامت الشمس أسطع من الأرض ( وبخاصة عند الشفق ) فإن السطوع يكون طبيعياً بالنسبة لها ؛ وما دامت الأرض يمكن أن تكون ساطعة عندما تكون السحب مظلمة ، فإن السطوع brightness يسقط falls من السماء إلى الأرض عندما يكون هناك تهديد بالرعد . "كل شيء خطير ، حتى السماوات غير متأكدات من سطوعهن" أو أن "الصفات التي في الإنسان والتي تستحق الاحترام ايست طبيعية بالنسبة له وإنما هي عطايا مختصرة من الرب God ؛ إن هذه الهبات والعطايا تسقط fall مثل المنّ وسرعان ما تنصهر". ويوسعنا أن نستخلص أيضاً ، من القمع الذي في فكرة الرعد فكرة أخرى مفادها أن كرم الطبيعة Nature الآن "في زمن الطاعون" إنما يُقَاطَعُ interrupted على نحو خطير ؛ بل نجد أيضاً في مشهد الاحتفاء السماوي البديع الذي كتب الشاعر القصيدة من أجله ، نجد في هذا المشهد لطخة taint من الظلام في الهواء نفسه .

وإنه لمن المناسب أن أشير هنا إلى نظرية ساخرة كتبها ناش Nash أو قصد اليها هنا من الكلمة hair (١٩) التى تدل على الشعر ؛ فهذه الكلمة ، مع أنها أقلَّ خيالاً ، الا إنها مناسبة جداً ؛ والغريب بحق ( فالكهرباء هى وحيوية الشباب الغامضة هما اللذان سيقطا fall من "الشيعر" hair ) إن هذه الكلمة تحمل الإيحاء نفسه الذى لصورتها الأخرى ؛ فضلاً عن أن هذه الكلمة تعطى معالم واضحة لمعنى واحد مباشر . والمعروف أن اللفظ ( النطق ) pronunciation أصيب باضطراب قليل فى العصد

الإليزابيثى من جراء التنقُّجية ، ونحن تتصور أن ناش Nash قصد إلى أن يكون للكلمتين تأثير بشكل أو بآخر ، والآن وبعد كل هذه الجلبة التى لاداعى لها ، والتى أثيرت من حول اسقاط حرف الهاء aitches ، يصبح بوسعنا أن نتخيل الحال الذى سيكون عليه بيت شعر من هذا القبيل .

الحصول على المعنى النهائى لهذا البيت يحتم علينا أن ندرس البيت الذى يليه ؛ إذ يحتوى هذا البيت على حالة أخرى من حالات الشعر هى وضع الشيء جانب الآخر Juxtaposition ، كما هو الحال في :

التراب أغلق عينى هيلين.

الأصل الإنجليزي:

Dust hath closed Helen's eye.

فى هذا البيت يتعين علينا أن نعرف هيلين على أنها جثة غير متحللة أو تمثال ؛ إن التراب" هو الذى يستقر على جفونها ، كما أن "التراب" هو الذى يوضح أن هذه الجفون مفتوحة منذ زمن طويل ؛ يضاف إلى ذلك أن الإيصاء بأن تراب dust إنما يتولد من مسارها هى شخصباً ، لا يجىء إلا فى الخلفية -Back متراب ground ، باعتبار أن تلك حقيقة لا يمكن مواجهتها بغبر هذا الطريق . وكنتيجة لهذا لغموض ، يفرض البيت على "السطوع" brightness مقارنة أخرى أكثر إرعاباً ؛ عدن نجد من ناحية ، أن الهباءات (٢٠) الساطعة bright هى التى ترقص فى أشعه شمس ؛ تلك الهباءات التى تسقط Fall وتصبح تراباً قذراً ومعدياً ؛ ومن الناحية حرى ، نجد أيضاً لخفة ، والمرح ، ونشاط الإنسائية التى سوف تؤول إلى تراب في طريع في القبر .

والكلمة إذا ما اختيرت على أنها "تفصيلة حية" ، أو على أنها خاص بالنسبة م ، تجعل القارىء يتشكك في وجود أسباب بديلة ربما تكون قد أدت إلى مثل هذا للختيار ؛ والواقع أن المؤلف قد يجد من الصعب عليه أن يقول بذلك ، ووجود العديد الكلمات التي من هذا القبيل قد يُوجِدُ طرقاً بديلة ننظر بها في هذه الكلمات طبقاً هميتها .

بان(۲۱) هو كُلُنا ، فبواسطته نتنفس ، نعيش ،

نتحرك ، نكون ؛ ...

لكن عندما يُكَثِّر ، فإن الغنم ، واأسفاه ،

والرعاة ينوون ، وكذلك العشب .

( بن جونسون ، ذكرى بان السنوية )

الأميل الإنجليزي:

Pan is our All, by him we breathe, we live,

... We move, we are;

But when he frowns, the sheep, alas,

The shepherds wither, and the grass.

(Ben Jonson, Pan's Anniversary. )

كلمة "واأسفاه" Alas ، الكلمة التي تشرح لنا البنود التي يتعين علينا أن نأخذها مأخذ الجد من بين الكلمات التي ضمن القائمة هنا ، تنتمى إلى كلمة "الغنم" بحكم الجوار والقرب وبحكم التقطيع العروضي للبيت ، كما تنتمى هذه الكلمة إلى كلمة "العشب" grass بحكم أنها تصنع معها قافية ، كما تنتمى هذه الكلمة أيضاً إلى الرعاة ' Shepherds ، برغم تواضعهم ، عن طريق عمليات الحكم والتمييز الإنسانى ؛ هذه الكلمات تتصل ببعضها كي تعطى ثلاثتهم ما يستحقونه من اهتمام من ناحية ، وحتى يمكن الحفاظ على توازن الشعر erse والإبقاء عليه . الإيحاءات الإنجيلية التي الكلمة 'العشب' grass باعتباره رمزاً لحياة الإنسان (كل صباح يكون أخضر وينمو ؛ وفي المساء يُقْطَعُ ، ويُجَفَّفُ ويذوي) تزيد من المهابة ؛ أو أنها ، من وجهة نظر أخرى ، تجعل المرور أمراً تجديفياً بشكل مناف للعقل ، والسبب في ذلك أن الرب بان Pan إنما يمثل هنا جيمس الأول James 1 . جمال الدوبيت couplet ، وعناصر استثارة الشفقة فيه ، و"تغنيه الشفاف" sheer song يتحقق عن طريق مهابة موسيقي الكلام الشفقة فيه ، و"تغنيه الشفاف"

intonation المفروضية ، من جراء صبعوبة القول ، الأمر الذي يؤدي إلى إنتاج الاحتمالات كلها .

هذا الاعتبار الأخير مهم ، نظرًا لأنه يُلَمِّعُ بصورة أو بأخرى إلى الأسباب التى تدعو إلى أن تنتمى الوسائل التى من هذا القبيل إلى الشعر أكثر منها إلى النثر ، أو الأسباب التى تجعل الشعر مختلفاً عن النثر . فالشكل العروضى يفرض على النحو شكلاً من أشكال التفسير الحاد ، وهو ما يجعل النحو يؤتى أكله حتى عندما لا تكون هناك "أغنية" Song.

أريد أن أعرف قصاً با يرسم ، خبازاً يُقَفِّى من أجل مطاردته ، صانع شمعدانات ، يُعَرِّف نفسه أكثر على الأغنية ، أو ، يخرُس مصادفة يُقْرِغُ زناد فكره على الناى .

( براننج )

الأصل الإنجليزي:

I want to know a butcher paints,
A baker rhymes for his pursuit,
Candlestick-maker, much acquaints
His soul with song, or, haply mute,
Blows out his brains upon the flute.

(Browning.)

"أريد أن أعرف أن طائفة القصابين بكاملها ترسم" أو "أريد أن أعرف أن قصاباً يرسم" أو "أريد أن أعرف أنا شخصياً قصاباً يرسم" ؛ أيه عبارة من هذه العبارات تصح أن تكون معنى للبيت الأول من الأبيات المذكورة أنفاً ، وتحكيم أي عبارة من هذه

العبارات باعتبارها معنى للبيت ينتج عنه أن يكون معنى البيت على النحو التالى "أريد أن أعرف أن عضواً من طائفة القصابين احتمالية أن يكون رجلاً يرسم ضئيلة جداً لديه ، أو أنه يستطيع أن يفعل ذلك إذا ما أراد في أي حال من الأحوال" . إن مطالب العروض تسمح للشاعر أن يقول شيئاً لا يدخل في عداد الإنجليزية الدارجة المعتادة حتى يتسنى للقارىء أن يتعرف مختلف الأشكال الدارجة المعتادة القريبة مما يقوله الشاعر ، ثم يضع القارىء هذه الأشكال والصيغ إلى جوار بعضها ؛ وازنا احتمالات هذه الأشكال والصيغ نسبة إلى تقاربها من بعضها . من هنا ، فإن الشعر من منظور أسباب هي من قبيل هذا السبب ، يكون أكثر إحكاماً ، في حين أنه يبدو أقل دقة من النثر .

ولعل هذه الأسباب، إضافة إلى أسباب أخرى، هي التي تجعلنا نلاحظ بسرعة مدى الخطورة التي تترتب على عدم إحساس الشاعر بأسلوب الكلام المعاصر له ذلك الكلام الذى تدرب الشاعر فيه على أن يركز عليه قوى فهمه وإدراكه، يضاف إلى ذلك أن عدم الإحساس من جانب الشاعر هذا، هــو الذى ينتـج تلك الغثاثة thinness أن عدم الإحساس من جانب الشاعر هذا، هــو الذى ينتـج تلك الغثاثة وهذا أو ذلك القوام الباهت الذى نجده عند الشاعر وليام موريس William Morris. وهذا هو السبب الذى يجعل وضع كلمات محددة مكتوبة بالخط الإيطالي طلباً التوكيد (وهنا نجد الفيكتوريين (٢٢) مذنبين أيضاً) أمراً شائعاً جداً ومبتذلاً ؛ فالجملة الجيدة البناء يتحتم عليها أن تقبل نبر أية كلمة من كلماتها، كما ينبغي عليها أن توضح من داخل يتحتم عليها أن تقبل نبر أية كلمة من كلماتها، كما ينبغي عليها أن توضح من داخل النشر والشعر، فإن الانطباع الذي مفاده أن المضامين التي من هذا القبيل قد أمكن تناولها بمزيد من المحاكمة العقلية Judgment أننا مع لغة كهذه، نستطيع أن تستخلص منها المزيد من المعاني التي لا تحصي ولا تعد، ولا نعرفها، كل ذلك هو نستخلص منها المزيد من المعاني التي لا تحصي ولا تعد، ولا نعرفها، كل ذلك هو الذي يجعلنا نشعر بالاحترام إزاء أي أسلوب من الأساليب.

يضاف إلى ذلك أننى درست "مضامين" الجمل فيما يتعلق أصلاً بما تأخذه هذه الجمل قاعدة مسلماً بها ، وما يتحتم أن يكون في الذهن إن قدر لمثل هذه الجمل أن تكون مناسبة . وأشهر مثال على ذلك هنو الجملة التي تقول : "هل توقفت عن ضرب

زوجتك ؟" Have you stopped beating your wife ، تلك الحملة التي تزعم أنها تعرف بالفعل أنك معتاد على ضرب زوجتك ، وهنا يمكن تحديد شكل من أشكال المضامين التكميلية: ما الذي ينبغي ألا يكون في الذهن إذا أردنا للجملة أن تكون مناسبة ؟ ما هو ذلك الذي تتركه الجملة غامضاً ومنهماً وغير واضح ؟ أو الذي لا تفكر فيه الجملة ، أو ذاك الذي لا تحسه الجملة . استعمال النص هنا يسلم فرضاً بأن ذلك الشيء المَّاص بمكن أن بكون في الدَّهن ، وإلا لنا فكرنا فيه يوصفه مضموناً ، وقد نظن أن ذلك إنما قلل من أهمية مضمون سلبي لايعيه الإنسان إلا عندما تكون فرضيته غير ميررة ؛ ولكن الذهن ( العقل ) المات مدمر يطبيعته ؛ فأية فرضية قد تصادف شكاً أو ارتباباً فيها ؛ ومن ثم ، قان قاليبة الناس يعون أن بوسعهم أن يفرضوا ذلك الذي يستلمون به ، ونحن مندعنا تتكلم عن "المضامين" نعني المضامين السليسة والإيجابية ، بل يمنعب في المقيقة التميين بينها . ويتعين على المره ، إن أراد أن مكتشف مضموناً بمليماً ، أن ملاحظ المدي الذي وصل إليه استعمال العيارات الضاع النَّحْزُونَةُ التِي لَم تَناسِب المُوقِف تَمَامِناً ، كَمَا لَر كَانِتُ هِذَهِ العِبَارَاتِ لَسِيتَ بعاجة الي المزيد من الشحديد ، أو لا يمكن تحديدها الحديداً سليماً بأكثر مما هي عليه ، أو إلى الحد الذي عنده يكون الشكل المختار من الكيات قد قال الكثير ولايستطاع أن يقول أكثر مما قال . وتأسيساً على عدد الاسباب ، فإن الحروف الخاصة تبدو في معظم الأحمان متكيفة تكيفأ بقيقاً مم خلفيتها عندما تكرن مكتوبة بطريقة عرضية أوعن غير قصد ' إن عدي إهمال هذه الصروف الفتايا ، يحجم الإدمال الذي توليه هذه الحروف لخنتف الأمور التي بحرى تناولها ، في الذي كون دقيقاً هذاً ، وبالطريقة نفسها ، شجد ، في المحادثة أيضناً ، أن هذا النوع من التضمين الأكثر نقاء ، يكون على درجة عنالية من التطور ، ويمكن أن نقارن هذا النوع من التضمين باستعمالنا لعضلات انوجه ، التي نقصد بها استعمالات مختلفة أن على درجة كبيرة من الصراحة ( كما هو الحال في العضلات التي حول العندن ، والتي صممت بطريقة تحول بون اتخامهما بالدم عندما نمسن م التوصيل بها ظلالاً بقدقه من "التعييس" expression ، ويمكن مفارنة هذا النوع من التضمين ، بعضائت الوجه ، من منظور أن التضمينات تحتوي على وبسائل لفظية أقل ، شأنها شأن قلة وسائل تحريك عضلات الوجه ، من ضروب الشعور التى يمكن توصيلها عن طريق مثل هذه التضمينات ؛ وهذا يعطى الغموض فرصة فطرية أصيلة inherent يجرى استغلالها بصورة منتظمة . إن تأليه السهولة اللامبالية careless ease في الأدب ، تلك السهولة التى يكون المرء فيها أقل وعياً بالجمهور ، تنطوى على الكثير من الخداع ، ومع ذلك فإن مزاياها وأخطارها من نوع واحد .

وإذا كان ثراء التضمين هو الذى يتعين على الجمل أن تحمله فى الشعر ، نظراً لأن هذه الجمل يجب أن تبدأ بحكة ثم تجعل القارىء مالكاً للموقف ـ الذى تفترضه هذه الجمل ـ بكامله ، فإن ذلك هو الذى يؤكد على أهمية "الصدق" sincerity ، ويصعوبة تقليد أى أسلوب من الأساليب ، إن بوسعنا استجواب أية قصيدة من القصائد ، ويجب أن نعلم ، كى نتأكد من أن القصيدة سوف تجتاز هذه العملية بسمعة غير متناقصة ، يجب أن نعلم أنه بسبب تشكيلة واسعة من الفرضيات والمسلمات المكنة فى القارئ فإن فرضيات الكاتب (المؤلف) تبدو معقولة بالقدر الذى يسمح بتبينها والتسليم بها ؛ يضاف إلى ذلك ، أنه نظراً لتسلسل درجات العناية والاهتمام لدى القارىء ، فإن الفرضيات التى يكتشفها فى الكاتب (المؤلف) لن تكشف عن نفسها بأنها تتناقض مع نفسها على نحو تبدو معه سخيفة أو منافية للعقل عند قارىء من هذا القبيل .

من هنا فإن السبب فى أن الغموض يكون أكثر إحكاماً فى الشعر عنه فى النثر ، والذى هو غير الحقيقة التى مفادها أن القارىء مدرب على توقع الغموض ، يبدو متمثلاً فيما معناه أن وجود العروض و القافية اللذين نعترف بأنهما لاعلاقة لهما بتوصيل عبارة statement من العبارات عن طريق العملية المباشرة ، هو الذى يجعل الانحراف diverge عن النظام العامى الدارج للعبارة أمراً معقولاً ومن ثم يتضمن مثل هذا الانحراف عدة أنساق وصيغ عامية راغت عنها العبارة غير أن الإيقاع ، بحد ذاته ، يعد سلاحاً قوياً ، ويحتاج منا إلى دراسته على حدة ؛ وأنا عندما ناقشت المضامين السلبية هنا أكون قد اقتربت منه بطريق غير مباشر .

والإيقاع يسمح لنا ، عن طريق إلغاء play off الإيقاعات النثرية المكنة في مواجهة الإيقاعات الشعرية فوق السطرية ، بتجميع تشكيلة من العبارات statements

في إطار نظام واحد . والأثر المباشر للإيقاع هو موضوع فسيولوجي ؛ وبخاصة ، إن الضربة الإيقاعية التي تكون أسرع من النيضة يمكن التحكم فيها وتكون بهيجة، ولاتتطلب تعاطفاً أو مشاركة وجدانية حميمة ؛ أما الضربة الإيقاعية التي تكاد تكون متزامنة مع النبض فتبدو أمينة sincere وتتطلب تعاطفاً أو مشاركة وجدانية حمدمة ؛ في حين أن الضربة الإيقاعية التي تكون أبطأ من النبض ، كما هو الحال في الجرس الجنائزي ، تبدو مثقلة بالاحتمالات ولايمكن السيطرة عليها أو التحكم فيها . ولكن إذا كان الإيقاع البسيط هو الذي نفهمه ، وليس شيئاً أكثر تعقيداً يكتنف المعنى ، فإن المعنى هو الذي ينبغي أن يحدد سرعة الإيقاع pace التي يجب أن نقرأ بها الشعر. وبطبيعة الحال ، فنحن لا نفهم ضربة إيقاعية واحدة ، كما هو الحال في قرع الجرس ؛ أما إذا كان الإيقاع ضربة واحدة ( نظرًا لأن الأذن تصر على الإيقاعات المهيبة ، إضافة إلى أن الكوكايين يمكن أن يحول الضرية الواحدة إلى سلسلة من الضربات) فإن ذلك يحتم استعمال الكلمة في صيغة الجمع ؛ والتفعيلة ، والجملة النحوية ، والبيت ، والجملة ، والمقطوعة أو الفقرة ، بل والنشيد كله ، أو عنوان الموضوع ليست سوى وحدات إيقاعية ؛ وهذا يحتم علينا أن نتعامل مع بيت الشعر الإيقاعي كله باعتباره مركباً هائل التعقيد لايتحدد إلا بالمعنى وحده ؛ يضاف إلى ذلك أن المعنى ، في مثل هذه الحالة ، هو الذي ينبغي أن يحدد الطريقة التي نستطيع بها تفسير بيت شعرى من هذا القبيل. ولكيما يكون الإيقاع مفيداً بشكل أساسى باعتباره وسيلة من وسائل الإصرار على المضامين الممكنة وتحديدها ؛ ومع أنى قد أبدو متجاهلاً للإيقاع خلال الجزء الأكبر من هـذا الكتاب ، فسوف أستعمله ( الإيقاع ) يوماً ، بشكل من الأشكال ، ضمن الحسابات الجانبية ، باعتباره ( الإيقاع ) وسيلة لفهم النحو .

وعلى كل حال ، فإن بوسعنا أن نوازن بين استعمال الإيقاع وبين استعمال الغموض ؛ ذلك أن الاهتمام بالإيقاع يجعل الشاعر طويل الجناحين ، في حين أن الغموض ظاهرة من ظواهر الضغط والاختصار compression . من هنا ، يندر أن نجد في أي من سبنسر Spenser أو مارلو Marlowe غموضات ذات صلة بالموضوع ، والسبب في ذلك أنهم يستعملون تشكيلة من الوسائل كي يحافظوا بها على شكل من أشكال التأثير الشعرى إلى الحد الذي يمكن عنده نشر العقدة الشعرية على

نطاق واسع ، كما لا نتبين عند هذا الحد إن كانت الاستعمالات المنفصلة لكلمة من الكلمات يمكن أن تشكل تورية pun إذا ما ضممناها إلى بعضها . ومارلو Mariowe عندما ينجح في استثمار انتصارات كل من البساطة واهتمامه بالإيقاع فإن الأمر ، في معظم الأحيان ، يتعلق بفصل مضامين جملة من الجمل واستعمال هذه المضامين في أوقات متباينة .

مياندر . ياصاحب الجلالة سيكون لك ما تريد حالاً وتركب منتظراً خلال بيرسيواز .

( يخرج الجميع ما عدا تامبوراين وأتباعه ) تامبوراين . وتركب منتصراً خلال بيرسيواز . أليس جميلا أن تكون ملكاً ، ياتشيلًا ، ياشيلًا ، يا أوزمكازاني ويا ثيرديامز . يا أوزمكازاني ويا ثيرديامز . أليس من الجميل جمالا بالغا أن تكون ملكا وتركب منتصراً خلال بيرسيواز ؟

MEANDER. Your majesty shall shortly have your wish
And ride in triumph through Persepolis.

Exeunt all except TAMBURLANE and his Followers.))

TAMBURLANE. And ride in triumph through Persepolis.
Is it not brave to be a king, Techelles,
Usumcasane and Theridamas,
Is it not passing brave to be a king,
And ride in triumph through Persepolis

وبوسع تامبورلين TAMBURLANE أن يستعمل هذه الكلمات وحدها مرات ومرات نظراً لأن ذهنه غارق في الاندهاش منها ؛ وفكرة مارلو عن الروح البطولية بفضل بساطتها المفرطة وشهيتها التي لا حد لها استهدافاً التعبير ، بأي شكل كان ، عن رغبته في المجد ، وبعد أن تكون جملة فرعية ( ثانوية ) قد انفتحت خارجة من جملة أخرى ، بطاقة لا تنفد ، تواصل هذه انفكرة زئيرها عند النهاية بنفس المباشرة -direct أخرى ، بطاقة لا تنفد ، تواصل هذه الفكرة زئيرها عند النهاية بنفس المباشرة التورى موات والتلقائية التي بدأت بها في البيت الافتتاحي . وعلى ذلك فإن افتقار مارلو إلى التنويع في تشكيلة إيقاعه هو بحد ذاته وسيلة من وسائل رقة الإيقاع . ولهذا السبب نفسه نجد أن البيت نفسه يتكرر هنا بثلاث نغمات مختلفة هي : نغمة التذلل والخنوع قدم الذي كان شكسبير قادرًا على أن يأتي به كله في بيت واحد .

غوستس ، هذه الكتب ، وذكاؤك ، وخيرتنا ، وجب أن تجعل الأمم جميعها تمدَّجُدنا . ومثما يُطبع المفرية الهنود سادتهم الأسبان يجب أن تكون أرواح كل عنصر في خدمة ثلاثتنا دوماً ؛ مثل الأسود يجب عليها (أرواح كل عنصر مثل الأسود يجب عليها (أرواح كل عنصر ) أ

مثل الأسود يجب عليها (أرواح كل عنصر) أن تحرسنا كلما شئنا ، مثل النزويين المينيين ، بهراوات فرسانهم ، أو مثل عمالقة ليلند ، يخببون على جوانبنا ؛ أحيانا مثل النساء ، أو مثل صبايا غير متزوجات ، يظللن مزيدا من الجمال في جباههن الهوائية جمالاً أكثر من جمال نهدى ملكه الجمال الناصعين : من فينيسيا، يجب عليها (العناصر) أن تسحب سفناً تجارية ضخمة ،

ومن أمريكا صوف الخراف الذهبى النجوز ؛ الذى يحشو ، كل عام ، خزانة فيليب العجوز ؛ عندما سيكون فوستس العليم مُوطُّد العزم . الأصل الانجليزي :

Faustus, these books, thy wit, and our experience,
Shall make all nations to canonise us.
As Indian Moors obey their Spanish Lords
So shall the spirits of every element
Be always serviceable to us three;
Like Lions shall they guard us when we please,

Sometimes like women, or unwedded maids.

Or Lapland giants, trotting by our sides;

Like Almain rutters, with their horsemen's staves,

Shadowing more beauty in their airy brows

Than have the white breasts of the Queen of Love:

From Venice shall they drag huge argosies,

And from America the golden fleece

That yearly stuffs old Philip's treasury;

If learned Faustus will be resolute.

البيت الأخير ، من هذه الأبيات ، يعد منذ الوهلة الأولى فكرة تأويّة (٢٣) تعبر عن الصمر ( القلق ) ، بيد أننا عندما نغمر هذا البيت في الأسلوب نُسلّم به ونقبله باعتباره جزءاً من الجملة المقصودة دوماً ، تلك الجملة التي ربما كان من الأفضل وضعها بين البيتين الثاني والثالث . ومسألة حتمية الاحتفاظ بالجملة الشرطية على امتداد كل هذه الإضاءات الشعرية المتتالية ، ومسألة بقاء هذه الجملة على ما هي عليه

من إقناع وقرار resolution هذا كله بحد ذاته يعد بياناً لشخصية بطولية . يضاف إلى ذلك ، أننا نحصل على الانطباع الكلى عن شخصية فالديز Valdes عن طريق الربط بين هذين التفسيرين . وإذا كانت الأبيات القوية المنفردة تستطيع أن تقول الكثير من خلال النظام الذي هي عليه فقط ، فإن الأمر لايحتاج إلى الكثير من رقة التضمين داخل هذه الأبيات .

وأنا أتناول هنا غموضات الإيقاع التي من هذا القبيل باعتبارها عملاً لاينطوى على غموض نحوى ، أو تعنى غموضاً بارزاً وملحوظاً في استعمال الكلمات . وترتيباً على ذلك فإن هذا المثال الأخير ينتمى إلى فصل لاحق من فصول هذا الكتاب ، نظراً لأن هذا المثال يتضمن عاطفتين مختلفتين في المؤلف. وأنا أوضح هاتين العاطفتين هنا نظراً لشح الآلات ؛ إنها آلات تستعمل بصورة مستمرة في الغموضات التي من النوع الأول ، إضافة إلى أن هذه الأمثلة قد تبلغ من البروز حداً يثبت عنده أنها قوية .

نعم ، انظر ، السماء العالية والأرض تتوعكان من أساسهما الأوَّلي .

كل الأفكار التي تمزق القلب موجودة هناك ، والكل هباء ؛

رعب واحتقار وكراهية وخوف واستياء ؛

آه لماذا استيقظت ، متى سانام ثانية ؟

(أ. إي . هوسمان ، القصائد الأخيرة )

الأصل الإنجليزي:

Aye, look, high heaven and earth ail from their prime foundation.

All thoughts to rive the heart are there, and all are vain:

Horror and scorn and hate and fear and indianation:

Oh why did I awake, when shall I sleep again? (A. E. Housman, Last Poems).

يتخذ الإيقاع الرئيسي في البيت الثالث (عرف الموجة) من الكلمة الدالة على الكراهية المعرفية الكراهية المعرفية النبر الأولى ، ويجعل من الأسماء الثلاثة الأول مجموعة واحدة . أما الكلمة الدالة على المضوف fear فهى تمثل موقع النبر الثانوي ، الذي يتحقق عن طريق تفعيلة foot إضافية ، بمعنى أن كلمتى المخوف fear والاستياء indignation إنما تعملان كوحدة واحدة توازن الكلمات الثلاث الأخرى ، وعن طريق الجاذبية والسحر يتبين أن المخوف fear المقصود إنما نفهمه ونراه من منطلق أنه من موع محترم ومبجل ، ولكن يقف من وراء طاقة وتصميم معالجة البيت كوحدة واحدة ، التجميع الهزاز ، المهشم والمستاء والعاجز ، الذي يعامل الأسماء الأربعة الأول بوصفه مكونًا ، إذ يربط هذا التجميع "الخوف" fear "بالكراهية" hate حتى يجعل الخوف ضعيفاً ومعقداً تعقيداً شديداً ، في حين يلقى ذلك التجميع "بالاستياء" indignation باعتباره رفضاً معزولاً عالى الصرير .

لقد أتيت على ذكر سبنسر Spenser ، الذي لايمكن أن تغفل عنه أو تتجاهله الدراسات الخاصة بالإيقاع ، وحتى يتسنى لى توضيح ميزان إيقاعه ، يكفينى هنا أن أسجل بعضاً من الطرق التي استطاع بها أن يبث الحركة في المقطوعة الشعرية المأخوذة من قصيدته التي عنوانها "الملكة الجميلة" faerie queene ؛ وسبنسر -spen وحضح موقفه من جعله هنا عن طريق رهافة الحركة وليس عن طريق وسائل التضمين في الجمل بحد ذاتها . وفي ذات الوقت ، وبمجرد أن يُذَبِّت سبنسر هذا الموقف ، تصبح مسألة وصفه أمراً سهلاً في ضوء معنى الكلمات أكثر منها في ضوء معنى الإيقاع ؛ وفي المثال التالى ، الذي اخترته من شعر سدنى Sidney سوف أحاول استعمال أسلوب المعالجة الآخر .

إن سبنسس يركز اهتمام القارئ على حركة مقطوعته: عن طريق استعمال الكلمات القديمة والتراكيب المهجورة، كيما يكون الإنسان على مسافة آمنة من ممارسة حكم مباشر، وذلك عن طريق عدم إحداث أى تغيير سريع فى المعنى أو الشعور، عن طريق الحفاظ على الجناس الاستهلالي والإبقاء عليه، وكذلك الحفاظ أيضاً على الصفات المتوازية، والحفاظ أيضاً على بيان كامل بالمكملات الفكرية، وأيضاً عن طريق التكرار الحالم للمقطوعة العظيمة ثم التوقف توقفاً تاماً عند نهايتها. يضاف إلى

ذلك أن الشكل العريضي أب أب يجب جد Ababboboo ما هو إلا وحدة يمكن تجزيئها إلى تشكيلة مختلفة من الأشكال العروضية ، كما أن الطرق التي يمكن بها تجزيء هذه الوحدة بصورة مشتالبة تصلح لعدد هائل من الأنماط العروضية . فالرباعية الأولى ترضى الأذن مباشرة وبدون مفاجأة ، كما أن القطوعات الأخرى بمكن تصنيفها أيضاً عن طريق العلاقات النحوية التي في البيت الخامس المهم ، تلك العلاقات الذي يدب الموت فيه ، العلاقات الذي يدب الموت فيه ، ويذلك ترفع تلك الملاقات البيت الخامس في الهواء ، وتمنعه من أن يتداعي مبتعدًا عن بقدة المقطوعة

الديث الفادس هذا ، قد بكمل ، على سبيل الثال ، معنى الرياعية بدو بيت ، وبذلك عَدارُ المقطوعة بوجدة أكبر وأكثر حكياً هي الشكلُ العروضي أب أب ب م ababb ، ثم تتحول مشرشرة بعد ذلك عبر منظور أنتتهي إلى الشكل السكندري alexandrine من المروض (١٤٠٠). أو قد يضيف هذا البيت الخامس إلى الرياعية ، باعتباره فكرة تلويّة كما بو كان أنديت قد تأكد ، بشناف الأطافال ، من مقراه دون أن يولى العروض أي اهتمام ، ربالك يتمرر الإنصال ليجد أن العروض يستعيد نقسه قبل كل شيء ، ويُطْرِّ لوجود المزيد من العبارات staterrents المقممة بالطاقة أو المطيرة فإن البيت الشامس مسوف بيدأ رياهية حيديدة ، رسيحلة جديدة ؛ إن حدث ثالم : تصبح أصامنا وعديثان أصفر وأكثر إحاداها ، رنايميتان بثائل عتكرر ، أو متعارضتان تاريخياً من الناهية المنطقية ؛ أن ستقدمانان ، كما أن اشافية الشتركة بين هاتين الوحدتان تقلم وتشدم مسسألة الإصمران على تقابلهما - contrast ، كما أن شاتين الوحدتين إنما توُجَرُان وتتصبالمان في المهابة النهائية للشكل المروضي السكندري . وفي أوهات الاتفعال يمكن وصل الحيث الشاءس بالفاريقتان ، حتى يمكن لنا تجاهل الرباعيتين ، وبانسياب البيت الشامس في للقطوعة مم إصراره على وحدتها ، يكشف عن الطاقة المتراكمة لشكل من أشكال الذريَّ: ellmax الهمائلة : وأكبر هذا اثانمة : إن اتعصال السبت الخامس بالكلمة -nelthar ، هو الذي يجفل سن المقطوعة وسيلة غير منبورة من وسائل المحادثة ، تلك الوبسلة التي تحلو من نعمات الإنقاع الفوقية ، وبذلك بلتقط الخبوط الضالة للقصة بتحرر بشبه تحرر النشر . وقد بكون من المفيد أن نتناول وإحدة من

أشهر مقطوعات هذا العمل ونبين فيها كيف أن هذه الوسائل مُركَّبَة مع بعضها في إطار وحدات إيقاعية أكبر ، ولكنى بعد أن قلت أن كل استعمال من استعمالات المقطوعة إنما يشتمل على كل هذه الاستعمالات في فهم القارىء وإدراكه لهذه المقطوعة ، أجدني قد قلت ما يكفى لتوضيح نوعية الوسائل التي كانت في متناول سبنسر وتحت إمرته ؛ وهذا هو السبب الذي لم يحتم عليه أن يركز على ومضات الغموض البرقية الخاطفة .

وحجم هذه الوحدة ، وتشكيلتها المكنة ، وثبوتها fixity هي أشياء تعطى شكلاً من أشكال الابيضاض الذي يأتي من تركيز أعيننا على بقعة ساطعة ؛ فنحن يتعين علينا أن نسلم أنفسنا الهذه البقعة تماماً حتى يتسنى لنا استيعاب حركتها ، كما أننا ، في ذات الوقت ، لن نكون بحاجة إلى تركيز عناصر الموقف في حكم كما لو كان للعمل . ونتيجة لذلك ، فإنه عندما تكون هناك غموضات في الفكرة ، فإن الذي يكون عناصر هذه الغموضات هي حضارات بكاملها وليس مجرد تفاصيل اللحظة ؛ فبوسع عناصر هذه الغموضات هي العمل الحالم الذي يأتيه كريستيان الذي هو من أرض الجن ، يستطيع أن يصب في عمل كريستيان مواد كلاسيكية أو مواد فروسية مع مسحة ، لا من عدم تجاهل الفروق بينها ، وإنما مسحة تحتفظ بكل المنظومات القيمية لهذه المواد طافية كما لو كانت متباعدة ، حتى لا تتداخل مع بعضها البعض ، في طاقات ذهن الشاعر المُددة والمُراقة .

ولا يمكن - أن نرى رؤية واضحة - في الأدب الإنجليزي كله استعمال الإراقة أو النثر diffuseness بوصفها بديلاً للغموض أو فرعاً غريباً من فروعه ، إلا في سداسيات سدنى Sidney الجميلة ، التي تعد غريبة غرابة تامة على الوسائل المعتادة أو على التطورات التي حدثت للغة مؤخراً . لذا يتعين على في هذه المرة أن أقتبس اقتباساً مشبعاً وله وزنه .

ستريفون . STREPHONE كلايس . KALIUS

ستريفون: لا بد أنك سمعت ، عن الآلهة التي تحب الجبال المعشوشبة ، وسمعت عن الحوريات التي تسكن ينابيع الوديان السارة ،

والساطيرات (٢٥) التي فرحت بالغابات الحرة الهادئة ، أعرُّ أذنيك الصامتتين عزف الموسيقي ، التي تعطى همومي سكينة وصباحاً باكراً ، وتنشر الأسى والحزن حتى المساء تمامًا. كلايُّس: أه ياعطارد ، سابقُ المساء ، أيتها الصائدة السماوية للجبال المتوحشة ، أيتها النجمة الجميلة المؤهلة من الصباح، عندما يملأ صوتى الوديان المليئة حزناً وأسى ، أعيروا آذانكم الصامتة عزف الموسيقي ، التي غالباً ما يكون لها صدى مُتْعَباً في الغايات السرية . ستريفون : أنا يا من كنت ذات مرة ممثلاً حراً للغابات حيث كنت أنشد فيها ظلاً من الشمس ، وقنصاً في السماء ، أنا يا من كنت أُقيِّمُ ذات يوم الموسيقي البهيجة ، منفيُّ الآن بين الجبال المتوحشة ذات اليأس الهائل ، وديان الأحزان البشعة ، أتحول في نفسى إلى بومة جوَّالة كل صباح . كلايِّس: أنا يا من كان ذات مرة مسرورًا كل صباح، يصطاد سكان الغابات المتوحشين، أنا يا من كان ذات مرة موسيقي هذه الوديان، المُظْلمة إلى حد أن نهاري كله مساء ، كسير القلب ، إلى حد تبدو معه تلال الخُلُد (٢٦) جبالاً عالية

وتملا الوديان بالصرفات بدراً من الموسيقي .

ستريفون : منذ ذلك الحين يا أسفاه ، جَمَلَتْ موسيقاى البجعية الميتة من نفسها صارحاً على الصياح ،

ويُسلَقْت بِقُومٌ النَّمِيبِ أعلَى الْجِيالِ ،

منذ ذلك المين وأفكاري أكثر منحرابية منها غائبة.

منذ ذلك المهن وإنا أرى مباهجي تدسل إلى مسائها ،

ومسجًاة مند أسافل الوبيان شديدة الوياء .

كَالْيُس : منذ ذلك المعن ويسكان هذه الرديان السعداء،

يرجونني أن أترك موسيقاي الغربية الممارخة ،

التي تقطيق أيام عملهم و ومناهج الساء .

منذ ذلك المدين وأنا أكره اللهل ، وأكره المسباح أكثر .

منذ ذلك المن والكاري تعاريني كذا الرحوش في الفالات ،

وتجعلني أتمنى لنفسيى أن أرضع تحت الجبال

سقريفون : يبده أني أري الجبال انطابة والجابلة ،

تحيل نفسها إلى ويبان منفلفة كادية .

عيلو أني أسمع في هذه الغابات مريضة التغيير

البِّلابِلُ وهي تقطم بالقمل عن البوم موسيقاه .

يبلو أني أستشمر راحة المساح

ولا تمولت إلى السكون القاني لساء ( من المساملت ) .

كَلْيْس : يبدو أنس أرى مساء قذرًا عليدًا بالنبيم ،

بمحرد أن تبدأ الشمس تسلق الجبال .

بييق أني أستشعر العطر كريه الرائمة ، الصباح عندما أشم بحق ورود هذه الوديان. يبدى ني أسمع ، عندما أسمع بحق الموسيقي الحلوة ، المعرفات المفاقة للرجال التتلي التالا عتريفون: أحد اضراء النارفي أشجا عده العبات كلها ، Come in the same in ? لمن لكتشفين البشر وأغرب من الم المالشانة المالشانة . Le d' le l' fine -لأيم عمالهم فالقبي وساحا و اکثر مما سک فعله بالفایان " بجيتي أكثر حقارة ا من أ 🛴 ليان. التمنى ألا أرى مزيداً من المساءت ، كل مساء ؛

خجل أنا نفسى وأنا على مرأى من الجبال وأوقف أذُّنَّاى ، خشية أن أُجَنَّ مع الموسيقى

ستريفون : من أجل تلك ، التي احتفظت أجزاؤها بموسيقي كاملة ، التي أشرق جمالها أكثر من الصداح المُحْمَرُ خجلاً ،

تلك التي مرَّرت بالغمل الجبال الجليلة إلى التسجية ،

في استقامة تجاوزت أشجار أرز الغابات ،

ألقت بي تعيساً في مساء سرمدي ،

بأن أخذت شمسيها من هذه الوديان المظلمة .

كلايس. من أجل تلك التي تبدو جبال الألب ودياناً إذا ما قورنت بها،

تلك ، التي تستحضر أدني كلماتها موسيقاها من السماوات

وعند اقترابها أشرقت الشمس في المساء،

تلك ، التي حيثما ذهبت ، حاسرة في صباحها الجبيني ،

وَأَت ، وَأَت من غاباتنا التالفة هذه ،

محولة أفضل جبالنا المُرْعُوبَّة إلى صحارى .

ستريفون: سوف تشهد هذه الجبال، وكذلك ستشهد هذه الوديان

كلايس : هذه الغابات تتوسع ، أتعستها موسيقانا ،

ستريفون : ترنيمة صباحنا هي هذا .

كلايس . وهذا هو أيضاً أغنيتنا في الساء

(سىنى ، أركيديا )

الأصل الإنجليزي:

STREPHON. KLAIUS.

STREPHON. You Gote-heard Gods, that Love the grassie mountaines,

You nimphes that haunt the springs in pleasant vallies,

You Satyrs joyd with free and quiet forrests,

Vouchsafe Your silent eares to playning musique,

Which to my woes gives still an early morning :

And draws the dolor on till wery evening .

KLAIUS. O Mercurie, foregoer to the evening a

O heavenlie huntresse of the savage mountaines,

O lovelie starre, entitled of the morning.

While that my voice doth fill the woeful vallies

Vouchsafe Your silent eares to playning musique,

Which oft hath Echo tir'd in secrete forrests.

STREPHON. I that was once free-burgess of the forrests

Where shade from Sunne, and sports I sought at

Evening .

I that was once esteemed for pleasant musique,

Am banisht now amongst the monstrous mountaines

Of huge despaire, and foul afflictions vallies,

Am growne a skrich-owle to mysclf each morning.

KLAIUS. I that was once delighted every morning.

Hunting the wild inhabiters of forrests,

I that was once the musique of these vallies,

So darkened am, that all my day is evening

Hart-broken so, that mole-hills seem high mountaines,

And fill the vales with cries in stead of musique.

STREPHON. Long since alas, my deadly Swannish

Musique

Hath made itself a crier of the morning .

And hath with wailing strength climbed highest

Mountaines:

Long since my thoughts more desert be than forrests :

Long since I see my joyes come to their evening .

And state throwen down to over-troden vallies.

KLAIUS. Long since the happie dwellers of these vallies,

Have praide me leave my strange exclaiming musique,

Which troubles their dayes workeand loves of evening. Long since I hate the night, more hate the morning: Lor g since my thoughts chase me like beasts in forests. www.ii ke me wish myself laid under mo intaine REF ON Me seemes I see the high an stately Mountaines, and the to lowe de ted values. eare in these i leg anged eases, igales doo learne o' Ow's Third in its' the mes I feele the confort of the punit the sale of the second e er es finit au i e s a inne i o . . . i i the second secon these land. hen' ar of redered mer in re STREPHUM. I ish to re the tree of the state in the Sunne 1 at the ! I he evening . 1 trse the first tinders number of the second ivy doo in the lofty mo intaines : v despite in the mble a es I some simuh evening day, and a mark K = (US. C ir 11 to myself my prayer is, 11 in 11 in g :

My fire is more, than can be made with folloasts:

\*\*Ty stantant in the can be made with follows:

I wish no evenings more to see, each evening :
Shamed I have myself in sight of mountaines,
And stoppe mine eares, lest I go mad with musique.
STREPHON. For she, whose parts maintained a perfect
Musique.

Whose beauty shin'de more than the blushing morning, Who much did pass in state the stately mountaines, In straightness past the Cedars of the forrests, Hath cast me wretch into eternal evening.

By taking her two Sunnes from these dark vallies.

KLAIUS. For ...e, to whom compared, the Alps are Vallies,

She, whose lest word brings from the spheares their musique

At whose approach the Sunne rose in the evening.

Who, where she went, bare in her forehead morning.

Is gone, is gone from these our spoiled forrests,

Turning to deserts our best pastur'de mountaines

STREPHON. These mountaines witness shall, so shall
These vallies,

KLAIUS. These forrests eke, made wretched by our Musique,

STREPHON. Our morning hymn is this, KLAIUS. and song at evening . (SIDNEY, Arcadia) .

تواصل القصيدة ، برغم ثرائها الأوركسترالى ، طرقها - فى ملل راسخ مولول - للأبواب نفسها هباء وبلا جدوى . فالكلمات الدالة على الجبال ، والوديان ، والغابات ، والمسيقى ، والمساء ، والصباح هى وحدها الكلمات التى يتوقف كل من كلايس والموسيقى ، والمساء ، والصباح هى وحدها الكلمات التى يتوقف كل من كلايس KLAIUS وستريفون STREPHON عندها فى صرخاتهما ؛ كما تحيط هذه الكلمات أيضاً بعالمهما ؛ كما تمثل هذه الكلمات عظام موقفهما ؛ ونحن عندما نتتبع مالهما الرعوى المحروم من الحب خلال ثلاثة عشر تكراراً ، مع شىء من تعددية البحر معدومة الهدف على الصخور ، عندما نفعل ذلك ، نبدو وكأننا نستخلص كل ما يمكن استخلاصه من معنى من هذه الأفكار ؛ ومن ثم ، نصبح فى نهاية الأمر ، مالكين لكل نلك الذى يمكن أن تتضمنه هذه الكلمات ( إن كنا قد فهمناها ) من خلال جملة واحدة فقط ؛ أو إن شئت فقل : إننا نصبح مالكين ، فى واقع الأمر ، بكل ما تتضمنه هذه الكلمات ، فى الجملة الأخيرة من القصيدة . وهنا ، يتعين على أن ألقى نظرة خاطفة ، كى أوضح هذه النقطة ، فى المواقع الإثنى عشر الأخرى التى وردت فيها هذه الكلمات .

الجبال Mountaines هي ماوي بان (٢٧) Pan طلباً للشهوة وماوي أيضًا لديانا (٢٨) Diana طلباً للطهارة والعفة ، والعشاق ينشدون هذين الشيئين ؛ إن الجبال توحى بالحبس ، أو النفي والطرد ؛ إنها توحى بالاستحالة والعجز ، أو بالصعوبة والانجاز ؛ إنها توحى بالعظمة المحسودة أو التي قد تحسها لنفسك (كيما تجعك تحس بانعدام الحيلة ، أو تجعلك تستشعر القوة ) ؛ والجبال هي التي تعطيك الأمن والراحة ، أو اليأس ، من القبر ؛ والجبال هي الأشياء البعيدة التي تصبى واديك ؛ والجبال هي الأراضي الخراب المهجورة ، كما أنها هي المراعي الواسعة التي تقود الماشية إليها في فصل الصيف .

والوديان vallies تؤوى الحوريات (٢٩) التى قد تتوسل أنت إليها ، ومع ذلك فهى نفسها الأماكن المعتادة التى تعيش أنت فيها ؛ الوديان هى كل عالمك ، ومع ذلك فهى محدودة بالقدر الذى يجعل صوتك يؤثر فيها جميعاً ؛ والوديان على النقيض من الجبال ، إذ إن كلاً منهما أماكن للمؤى وللراحة ، أو أنها أماكن للتواضع والحزن والأسى ؛ والوديان غنية بالورود والدفء ، أو قد تكون تجاويف مظلمة بين التلال .

والغابات Forests ، برغم قيمتها لدينا واعتيادنا لها ، فهى مهجورة وتنطوى على الخطر ؛ كما أن البلابل والبوم يوجدان فى الغابات ؛ ومع أن حيوانات الغابات متوحشة ، فهى تعطى أقوى مباهج الصيد ؛ واحتراق الغابات قد يكون مفيدًا ونافعًا أو مدمرًا ؛ وبرغم فطرية الغابات وجدبها فهى التى توفر حرية التأمل ، إعافة إلى أن جذوع هذه الغابات هى رموز للفخر والثناء .

والموسيتى music قد تعبر عن الفرح أو الأسف ؛ كما أنها تُعدُ على الفور أكثر وأقل مباشرة من الكلام ، ومن هنا فإن الموسيقى ترتبط بالشعور السائد لدى الإنسان عن الشخصيات الرعوية إلى الحد الذى يجعل هذه الشخصيات ، فوراً ، شخصيات ريفية جداً ومبالغ فى تحضرها إلى حد ما ؛ والموسيقى قد تسر المتفرج وقد تحزنه ؛ وحين تنتمى الموسيقى إلى اليأس وإلى موت البجع ، فإنها قد تتقاسم الجمال الحى السيدة ، وبذلك تكون مُساكناً من مُساكنى العوالم السماوية .

والصباح morning يعود بالأمل ، والضوء والعمل ، و المساء يعود سباراحة ، واللعب واليأس ؛ إنهما ( الصباح والمساء ) تشكيلة الطبيعة ، أو التكرار المل ليوم من الأيام ؛ وأبواهما الروحيان هما : فينوس (٣٠) Venus (١٠٥)، التي لا يجرؤ إنسان على تسميتها ، وعطارد (٣١) Mercury ، الذي لن ينقل أي خبر عنها . والصباح ، أيضاً ، يُلْحَقُ دوماً بعُطارد Mercury معنى ، يلح عليه الشاعر عن طريق خطأ مطبعى ذكى ومضىء ، في الطبعة الحادية عشرة ( والطبعات التالية لها ) على النحو التالى :

التي عند اقترابها أشرقت الشمس في المساء،

تلك التي حيثما ذهبت حمل إليها الصباح جبهتها القد ولَّت ولَّت ، من غاباتنا التالفة هذه ،

مُحَوِّلَةً أَفْضُل جِبالنا الرعوية إلى صحارى .

الأصل الإنجليزي:

At whose approach the sun rose in the evening .

Who where she went bore in her forehead mourning a is gone, is gone, from these our spoiled forrests,

Turning to deserts our best pastor'd mountaines.

الشكل ، في هذه القصيدة ، يحدث تأثيره من خلال التركيز على هذه الكلمات ، وبنائه لاهتمامنا بها بناء بطيئاً ؛ فالشاعر يستخرج كل مضامينها عن طريق التكرار ؛ كما تستعمل كل كلمة من هذه الكلمات لبناء تصور من التصورات . وعليه ما أن يتم إخراج التصور الثابت أخيراً إلى دائرة الضوء ( وأنا لا أقصد بذلك التقليل من عظمة التصعيد (٢٢) المستمرة ، إنما أريد أن أثنى على تَفَرَّدُ فكرة هذا التصعيد وأمتدحها ) حتى نجد أن سلسلة متتالية من المشاعر المتعلقة بالمناظر المحلية الجميلة ، التى نجد فيها هذا التصعيد أمراً مسلماً به ، قد جُنَّدت لخدمة الأسف والندم ، وتأخذ في إحداث ضرباتها في الذهن كما لو كانت لحناً موسيقياً مبنياً على رواية الإنجيل لآلام المسيح .

لقد أوردت هذه القصيدة عقب مناقشة مستفيضة للإيقاع ، وسوف أعيد التنويه إلى إيقاعها لمجرد التأكيد على روعته ؛ وأنا أهدف من وراء ذلك إلى أن المرء يستطيع توضيح إيقاع هذه القصيدة والتدليل عليه على أفضل وجه وذلك عن طريق استعراض الطريقة التراكمية التي يستعمل الإيقاع بها مفردات . إذ يندر أن يبنى معنى مفردات شاعر من الشعراء بناء تراكمياً بشكل سطحى ومنتظم طوال استعمال الشاعر لمثل هذه المفردات . وبرغم محدودية الشكل الذي من هذا القبيل وقيوده ، فإن المقدرة على قبول هذه المحدودية والقيود دون إحجام عنها ، أو إن شئت فقل : القدرة حتى على تصور وحدة تبلغ من الكبر حجم وحدة من وحدات الإحساس المستمر ، المقدرة التي من هذا القبيل هي بحق إحدى المقدرات التي افتقدناها منذ ذلك العصر .

## ملحق عن التهكم الدرامي

يدخل النهكم الدرامي في إطار العبارة التي تقول: "مؤثر من نواح عدة"؛ وعليه فسوف أنهي هذا المفصل بشيء من الملاحظات عن هذا الموضوع . وقد اوردت بالفعل شالاً أخذته عن ماكبث وتنايلته داراسة معمد التاسعة عشر) ذلك المثال في علم القصاريء معهراً علما خادعاً عن طريق شكل من أشكال القال علم القصاريء معهراً علم المورقة معلم عن عقلانية وان شئت القالي عنوانية من الوسائل المهمة ، التي يجدر بنا فيها أن نتوسع في إيضاح ما هو واضح عليه سوف أتناول بالدراسة مثالاً آخر أخذته عن مسرحية سنج Synge التي عنوانها ديردر صاحبة الآلام".

نحن نعلم أن ديردر Deirdre فريدة في جمالها ، وتدرى تنشئتها وحدها في لغابات كيما تكون زوجة الملك كونشوير Conchubor العجوز ؛ كما أن هناك تنبؤا بلتاعب والصعاب ؛ وديردر Deirdre من النوع العنيد ؛ إذ كانت قد أبصرت بيرى Nais في الغابات ؛ كما أنها تفضله على كونشوير ويزورها كونشوير ، ثم يقول : نه سيتزوجها خلال ثلاثة أيام ، ثم يتركها لتعود إلى عاصمته . وتسال ديردر حاضنتها ومربيتها عمن يستطيع عونها على كونشوير ، هل تستطيع المربية فعل حاضنتها ومربيتها عمن يستطيع عونها على كونشوير ، هل تستطيع المربية فعل دك لا ، هل يستطيع هذا الرجل العظيم أو ذاك ذلك هذا محتمل ، والأكثر احتمالاً ، هو ديرى Naisi ، ثم تلى ذلك عاصفة من الرفض والإنكار ·

لافارشام LAVARCHAM ، نهاية المطاف إنه ليس هناك من أحد يستطيع . قوف في وحه كونشوير ، ومن الحماقة أن نتكلم عن ذلك ، لأنه إذا ما تألّب أي ـ ن على كونشوير فلن يكسب سوى الآلام ، وتقصير يوم حياته .

(تنصرف المربية لسبيل حالها ، وتنهض ديردر واقفة وقد تصلبت بفعل الانفعال والإثارة وتتجه إلى النافذة لتنظر منها . )

ديردر: هل الأحجار المندفعة تتزايد وتفيض يا لافارشام؟ هل سيكون الليل عاصفاً في التلال؟

لافارشام: إن الأحجار المندفعة تتزايد وتفيض ، بكل تأكيد ، وسيكون الليل هو الأسوأ ، وهذا ظنى ، لقد رأينا هذه السنين وهي تنصرم .

وبناء على هذه الكلمات تبكي" ديردر " على خزانة الملابس ، ثم تخرج الثياب والقماش المزدان بالصور والرسوم وتكسى نفسها ثياب ملكة ، وتستعد لمقدم الأمراء الشبان .

هذه العاصفة مؤثرة من الناحية الدرامية لجملة أسياب متباينة . فهذه العاصفة باعتبارها جزءًا من الحبكة تجعل كلا من نيزى وإخوته يهبون لإيواء ديردر عندما تريد منهم ذلك ؛ وقياساً على النموذج التراجيدي الكلاسيكي فإن هذه العاصفة هي التي تجعل من يوم الحدث action يوماً غير معتاد ، أو إن شئت فقل يوماً مناسباً يتحتم أن تحدث فيه أشياء عظيمة ، كما أن هذه العاصفة تعطى المكان شكلاً من أشكال الوحدة بأن تجعل من الصعب الوصول إليه . يضاف إلى ذلك أننا في شك فيما يتعلق بمركز كونشوير ، وهذا بدوره يسمح لنا بمضامين عدة . ولو قدر لنا أن نتصور أن كونشوير استطاع عبور الأحجار المندفعة بالفعل ، فإن تزايد هذه الأحجار وفيضانها يعني أن طريق السلامة الذي ستسلكه ديردر إلى كل من قصر كونشوير ، وإلى الحياة المنتظرة منها ، قد قُطعَ بالفعل ؛ وإن الوقت قد حان عندما تصرفت تصرف الأحجار المندفعة المتزايدة وفصلت نفسها عن نيزى ؛ لو قدر لنا أن نتصور ذلك ، فإن ذلك يعنى أن ماتفعله ديردر في القصة ، بطريقة بطولية وباختيارها هي نفسها ، وفي صورة عرض أبكم ، سواء على شكل تشجيع أو عبارة تهكمية عن عقم الحدث البطولي وعجزه ، يأتيه الطقس؛ وأن كل هذه المتاعب والمصاعب التي تجرها هي على نفسها ، إنما تنبأت بها وكانت فوق طاقتها . وإن قدر لنا أن نتصور أن كونشوير لم يستطع بعد اجتياز الأحجار المندفعة ، فذلك يعنى أن ديردر في خطر من إجبارها على مصاحبته ، إذا ما

عاد ، كما أنها ، فى واقع الأمر ، تعانى من الخطر تحت أى ظرف ، نظرًا لأن كونشوپر سوف يتزوجها فى غضون ثلاثه أيام ؛ إن ديردر تبذل شجاعتها وسموها فى مواجهة سماء غريبة بحق وقاتلة ؛ فالطقس الآن يشكل واحدة من القوى الحتمية التى تثور عليها ديردر ، كما أن هذه القوة من بين القوى هى التى تعجل بحتمية ثورة ديردر عليها فوراً . وإذا ما قدر لنا أيضاً أن نتصور أن كونشوبر إنما هو قائم فعلاً بتجاوز الأحجار المندفعة ، فذلك يعنى أن الطقس حليف لها ، وأن هناك شيئاً من التشجيع على الثورة فى الفكرة التى مفادها أن كونشوبر ربما يموت غرقًا.

ونظرًا لأن العاصفة تعنى كل هذا الشيء الكثير فإنها لابد أن تحظى باهتمام خاص ، وهذا هو ما يتأكد لها من خلال تغير ملحوظ في نغمة المحادثة والحوار . إذ نجد أن سلسلة التساؤلات السابقة تحظى باجابات خاطئة عند الذروة ؛ و ـ نيزي هو الرجل الذي يستطيع مساعدة ديردر ، ولكن مربيتها تقول : إنه لا يستطيع ذلك . ونظراً لتراكم الطاقة في اتجاه هذا السؤال ، ونظراً لحجزها بطريق النفي أنئذ ، فإنها تنفجر خارجة من النافذة لتدخل إلى عالم أكبر ، ونظراً لأننا نجد في ذلك العالم الأكبر تحرراً أكبر لكل من الطاقة والتصعيد الصوتي الذي يتكرر في السماء وذلك عوضاً عن لا مبالاة الطبيعة الخارجية من ناحية وعوضًا عن التسليم الهاديء بالعبارة التي مفادها أنه لا أمل هناك ، نظرًا لكل ذلك فإننا نقارن العاصفة بالحبكة ونصاب بالاندهاش في إطار شكل من أشكال المغالطة التي تستثير الشفقة . فالمسألة ليست مسألة أن الطبيعة مع دبردر أو عليها ، كما أنها ليست مسائة القدر أو الخادمة ؛ فالمغالطة هنا تزعم بشكل عام أكبر أن الطبيعة ، شأنها شأن المتفرجين ، قد استثيرت في تشكيلة متباينة من التعاطفات وأنها (الطبيعة ) إنما تشتمل على هذه التعاطفات الأربعة كلها . ويذلك تصبح العملية الواحدة من العمليات المعقدة ، ومع ذلك فهي تعد أمراً معتاداً ، بطبيعة الحال ، قياساً على أبسط أشكال الميلودراما . وأنا أرمى هنا إلى أننا إذا أردنا للمغالطة التعاطفية أن تحدث المزيد من التذيذب العاطفي ، فلايد من فرضها على القارىء من خلال شكل من أشكال الغموض.

ونظرًا لأن العاصفة ، قد تم تثبيتها ، باستعمال هذه الوسائل كلها ، تثبيتاً معكماً في ذاكرة القارىء ، فإن أية إشارة طفيفة عند الطرف الآخر من المأساة يمكن أن تستعيد العاصفة مرة أخرى لتعطى تهكماً درامياً آخر . فقد قُتِل نيزى وبقى كونشوبر مالكاً لكل شيء .

ديردر: لا ترفع يداً لتلمسنى .

كنشوير: هناك أياد أخرى يمكن أن تلمسك . مقاتلى

موجورون هناك بين الأشجار.

ديردر: من ذا الذي سيحارب القبر يا كونشوير ، وقد انفتح

في ليلة ظلماء ؟

الليل مظلم تماماً الآن ، والمعنى الرئيسي الذي ترمى إليه ديردن بطييعة الحال ، مفاد أنها لا يمكن قتالها بعد أن قتلت نفسها. غير أنها هي نفسها لم تستطع مقاتلة نبضات الليل في مطلع المسرحية ، عندما هربت مع نيزي وفتحت القبور التي لم تمثليء سوى الآن ؛ كما لم تستطم ديردر قتال الإرهاق والتعب والملل الذي بجيء بمثابة نقطة التحول في هدث المسرحية، ذاك الإحساس الذي مقاده أن السعادة لايمكن أن تدوم إلى الأبد وهو ما دفعهما إلى العودة إلى إيرانده وملاقاة عدوهما . عيارة الليل المظلم الثالثة ترد من منظور معنى بغطى المعنيين السابقين ؛ فالمؤلف يجعلنا نستشعر أن وحدة الزمن ، يرغم سعادة العاشقين التي دامت سبع سنوات ، قد أمكن الحفاظ عليها بصبورة أو بأخرى . وتأسيسنًا على ذلك فإن القبر إلى حد ما لا يعد قبراً لديردر وحدها ، والذي لا يستطيم كونشوبر أن بقاتله ؛ إذ إن ديردر تشعر بالياس نظرًا لأنها هي نفسها لا تستطيع مقاتلة القدر الذي يرقد فيه نيزي ؛ وهذا ذجد المزيد من التهكم الدرامي من الحدث البطولي الذي يهزم نفسه ، من منظور أن كلا من كونشوير وديردر أيضاً ، هما اللذان فتحا قبرًا ، سواء كان هذا القبر لها أم لنيزى ، وذلك عن طريق الأعمال التي أتاها كونشوبر في واحدة من الليالي المظلمة ؛ كما نجد هذا التهكم الدرامي أيضاً في كون كونشوير ، شأنه شأن ديردر ، يعد غير قادر على قتال أي منهما ؛ كما نجد هذا التهكم أيضاً في أن ديردر لم تعد تقوى على العيش لتتحمل كوبشوبر بعد أن قتل نيزى ، كما أن كوبشوبر نفسه لا يستطيع إبعاد ديردر عن قبرها . وفي النهاية تهدد ديردر كوبشوبر بأنها ستجعل القبر قبرًا له مثلما هو قبر لهما ؛ تفضيل ديردر للموت ، أو للقوى التي استطلقها كوبشوبر عليها ، هو الذي سيقتله ؛ وكما حدث بالفعل ، فإن كوبشوبر يُقْتادُ فجاءٌ إلى خارج خشبة المسرح عجوزاً وبلا هدف "ويصعب عليه تبين الطريق من أمامه" . وهكذا نجد أن القبر بعد أن كان يتسع لثلاثة من الشخصيات يحدث تأثيره باعتباره شكلاً من أشكال التعميم ، كما أنه هو الذي يعين وفاة الأبطال كلهم ، علاوة على الجنود العرضيين ؛ "الحياة كلها محبطة على نحو غريب ، والجهود كلها غير محسوبة وبلا جدوى ؛ ونحن كلنا ضعفاء أمام القوى التي أعطيناها وعند مواجهة الموت تصبح الأطراف كلها على جانب

وعلى سبيل التذكرة ، فإن هذا المضمون الذي مفاده أن الشخصيات جميعا هم أناس يخضعون لموقف واحد ، وأنهم جميعاً ، يتفهمون موقفاً واحداً ، برغم أنهم قد لا يقفونه ، مضمون مهم في بعض أنواع المسرحيات بل إنه يطلق عليه في أغلب الأحيان "معنى" هذه المسرحيات . ومع ذلك فإن النقاد لا يلحون على هذا المضمون مثل إلصاحهم على التهكم الدرامي نظراً ( لكون هذا المضمون يعد شكلاً أقل وعياً من أشكال هذه الوسيلة ) لأن النقاد ليسوا بحاجة إلى ملاحظته كيما يتذوقونه ، ومن ثم ، يصبح هذا المضمون أقل رجوحًا وأقل فائدة عند ملاحظتهم له . وهذا المضمون يعد سيلاحًا قويًا من أسلحة التشاؤمية المذهبية والمحدودة إلى حد ما ، التي يلجأ إليها سينج ؛ واعلنا ندرس هذه المقطوعة التي يحار فيها العاشقان في مسأله عودتهما أو عدم عودتهما إلى أيرلنده ، حيث سيواجهان فيها القتل ووضعهما الاجتماعي الحقيقي .

نيزى: لو ينتهى زمننا فى هذا المكان ، ونَحْرج بعيداً بدون إينل Ainnle وأردان Ardan إلى جبال الشرق ، إذ أنه من الصحيح أن يبتعد العاشقان عن الناس عندما لا يكون لديهما سوى حبهما فقط . هيا بنا نذهب وسنكون آمنين دوماً .

ديردر : ليس هناك مكان أمين ، يا نيزى ، على حرف القبر . . . .

وقد رأيتهم فى الغابات الهادئة يحفرون قبرنا ، ويلقون بالطين الناتج على أوراق شجر لامعة وذاوية .

نيزى : هيا يا ديردر ، فلن نفكر إلا قليلاً فى السلامة أو فى القبر فيما وراءها ، ونحن نرتاح فى زاوية صغيرة فى ما بين النهار والليل الطويل .

ديردر: إنها تلك الساعة التي بين النهار والليل التي يكون فيها النوم إلى الأبد، ألا يكون شيئاً أفضل أن نواصل (الاستمرار) صوب موت قريب، من أن نواصل إحناعا لرؤوسنا، وجرجرة أقدامنا، ونرى ذات يوم دماراً يستعرض على الحب حينما يكون حلواً ورقيقاً؟

الأبيات التى من هذا القبيل قد تبلغ من السذاجة المثيرة للضحك حداً يصعب على ديردر معه أن تحرفها لتناسب معناها الأكثر حزناً وغماً ، غير أن نيزى كان هو أول من أوحى بالفكرة التى ينطلق منها الآن محاولاً إعادة تأكيدها من جديد لديردر ؛ والسبب فى ذلك أن نيزى ، فى ذاكرته ، يتفق مع ديردر على ما مفاده أن ظل القبر نفسه إنما يُخيم على كل عبارات العزاء التى يمكن أن يقولها لها . ونحن لا نستطيع اكتشاف هذا التأثير ، فى المسرحيات الإليزابيثية بالشكل الذى هو عليه هنا ، وبالصورة التى يتسود فيها الموقف بالنحو الذى هو عليه هنا أيضاً ، نظراً لأن القوى التى تباعد بين الشخصيات هى التى بدأت تموت فيها ؛ وأنا أرى أن الحيلة تعمل دوماً عملها ، غير أن أقوى الأمثلة المعروفة لى عند شكسبير تأتى من تلك المسرحية من مسرحياته التى تحتوى على أقل تشكيلة ممكنة من التصور والفهم ، والتى تحتوى أيضاً على أكبر قدر ممكن من الحصر ( القلق ) المتمركز فى التراث حتى يتسنى لها الحفاظ على حالة نفسية واحدة .

سيسينيوس: إنه مرض يتحتم استئصاله.

مينينيوس: أوه ، إنه أعرج ، وليس لديه سوى مرض .

ممت ، عند استئصاله ؛ شقاوة ، سهل . . . .

[سيكون ذلك جحوداً مخجلاً ، يواصل القول ،

إذا ماقدر لهم أن يقتلوا مثل هذا البطل].

برو: . . . عندما أحب وطنه ،

كرّمه .

مينينيوس : خدمة القدم

لكونها تغنغرت ذات مرة ، تصبح غير

محترمة الآن نظرًا لما كانته من قبل .

برو: سيوف لا نسيمع أي شيء بعد ،

تعقبوه إلى منزله ، وانتزعوه من هناك ،

خشية أن عدواه ، لكونها ذات طابع مُعْدٍ ،

تنتشر إلى أبعد .

مينينيوس: كلمة واحدة أكثر، كلمة واحدة:

هذه الثورة نمرية القدم ، عندما تعشر

بالتأكيد على ضرر السرعة غير

المكتشفة ، سوف تربط ( مؤخرًا )

تماماً إلى عقبيه أرطالاً رصاصية . تستمر

طبقاً لطريقة عمل ، خشية أن تنهار

(نظرًا لأنه محبوب) الأطراف،

وينهب روما العظيمة روماني .

(كوريولانوس ، الفصل الثالث . المشهد الأول . البيت رقم ٢٤٥) .

يريد واربسرتون Warburton أن يثقل لسيستشوس Scinius الكلام الخاص بالغنغرينة ، ومما لا شك فنه أن ذلك لن يكون في صالح كوريولانوس Coriclanus كما بعد ذلك كلاماً غربياً عندما بصندر عن وأحد من أصدقائه . إذ ليس من الجمود ألا "تحترم قدماً مقابل خدمتها" في حالة إصابة هذه القدم بالغنفرينة لأن مثل هذه القدم قد تقضي إلى موت صاحبها إذا لم تبتر . ويمكن لنا ، بطبيعة الحال ، أن ندخ في عداد التهكم ، التصريح بقضية الجانب الآخر ، تصريحاً أقوى مما فعك الجانبان حتى تلك اللحظة ، غيس أن هذا التبكم ينده من فيهم وأضبح لمشاعرهما ، فكلا الصائدين وستخدم الاستعارة تفسيها ، حتى وإن كان كل منهما على يقين من أنه يريد أن يستخلص منها استنتاجات مختلفة . ومعنشوس لا سبق أقل وعداً وإدراكاً لتهكمه في كلامله الذي يلي ذلك ، عندما نرى أن "الشورة نمرية القدم" footed rage --tiger، "السرعة" Swiftnessوعملية اكتشاف Goarning هذه الثورة اكتشافاً متأخباً تماماً too late ، يمكن أن تنسب إلى التربينونيين (٣٣) أو قد تنسب إلى كوريولاتوس نفسه وقد حدث ذلك بالضيط بطرأ لأن الطرفين استمراً طبقاً الطريقة عمل "Proceeded by proces≥ بدلاً من قتلهما إياه قتلاً مسريحاً ، إلى الحد الذي جعل "روما" Pome نوشك على أن "ينهجهما أ Sacked by a Roman "رومالتي" (Sacked by a Roman قبل أن تنشق المسترجية .

الذي يعسنينا هنا هو نسوع من أنوع غموض التميين Judgment الدرامي الذي يعنى بالشخصية قدر عنابته بالجمهور ؛ وعليه فإن بينينيوس يبدر وكأنه كان مضايعًا من مشايعي كوريولانوس Coriolanus غير أنه كان عليه أن ينفق مع الترييبونيين إلى حد كي يدرز مفاي الموقف الذي كانوا يتجادلون حوله ، ومن الواضح أر هذه وسيلة مهمة من وسائل تناول الحبكة ، كما يجوز استعمالها في التلاعب بالدافز : وهذه الحبل والوسائل هي التي تصنع من إياجو lago وغذًا مؤثرًا ، كما نجال منه أيضاً شخصية محيرة عندما نأخذ شخصيته على محمل الجد ، هناك مثال أبسط من هذا المثال في مشهد الصندوق casket في مسرحية "تاجر البندقية" ، في هذا الشهد نجد أن بورشيا Portia قد بلغت من الفضيلة حداً لم تحاول معه تحاشي خطة والدها نجد أن بورشيا

المدمرة؛ فهي توافق على هذه الخطة تماماً (إذا كنت تحبني بحق ، فسوف تجدني)؛ إذ أنها عندما يبدأ باسانيو Bassanio عملية الاختيار ، تضع ترتيباً مفاده أنه لا بد أن تكون هناك أغنية مقفاة على القافية "ليد " Lead (رصاص) وتنتهي بتصور عن التحابيت coffins وبورشيا لا تهدف من وراء ذلك إلى التفكير في أنها تعطيبه الإجابة ، كما أن الأمر هنا لا يُعلَّر على إنه مشكلة أخلاقية ، وإنما يبدو شيئاً يعد بتيانه أمراً طبيعياً تماماً ؛ إذ من المحتمل تساماً أن تأتي مثل هذا العمل اعتقاداً منها بأنه قد لا يستطيع سماعها ؛ كما تشرح الأغنية لهم mem (الجمهور) نقطة خاصة بالصندوق الرصاصي ، ومن هنا يمكن النظر إليها من عنظور أنها تمثل الحقيقة التي يفهمها باسانيو Bassanio ولذلك فهي نزيد التوتر عن طريق تكرار الشكلة في صورة أخرى ، كما تزيد هذه الأغنية من معنى تراؤم الجمهور مع المفرد الذائب عمورة أخرى ، كما تزيد هذه الأغنية من معنى تراؤم الجمهور مع المفرد الذائب

ويقابل هذا الشك في أمانة بورشدا شك أقوى في حب بسانيو وعاطفته وشعوب المعربة وهو يبنو أفضل من الخطأب الأخربين فقط من منظى صفاته العربضة تماماً وإغدادة إلى أن اقترانه بها طلباً للمال أكثر صبراحة وعلانية من الخطأب الأخرين وعع ذلك فقد أحب شكامبير نام باحانيو الدُدتَة النجاح الذي أصابته هذه المندم وخلوها من العار والمفجل فصاد هن خداصها للذات وسن ثم يجد باسانيو في الأختية مدراً بقده إلى أن يضتار المتياراً صحيحاً عسميح أن الخيال لا شيء ورانه بتانشي بسرعة ومع ذلك فهو كل ما تقوم وتبنى عليه كرامة الشعر ولابد أن تقرع جرسه طالما وبيد ومع ذلك على قيد الحياة ويتعين على المرء أن يسلم بالرصاص ومجرد إنسانية رئيسة الوقاة المتمية ويختار من ببنها قبل أن يسلم بالرصاص وقبل أن يسلطيع احضو قدماً في شعر المسرحة و فالخيال لا يستعيع عوى إخفاء الرصاص وأما الرصاص فلابد أن يكون كافياً المفاظ على المنال والإبقاء عليه .

والشهكم في معناه المُخَفَّف هذا ، باعشاره تشككية سخية يمكن أن تصدق أن الناس مدنبون وغير مذنبين في أن واحد ، يعد من الوسائل المعتادة جداً والشعرورية ؛ وأغنية بورشيا Portia لا تعسد غير مناسبة أكثر من كونها تعبيرًا عن اسف هالين

Helen نظرًا لأنها من ناحية ، هي التي جُرّت الموت عليعدد كبير من الرجال الشجعان وتفاخرها عندما نكتشفها، من ناحية ثانية ، لأول مرة وهي تصنع منهم نسيجاً مزداناً بالرسوم والصور؛ ولا تعد الأغنية غير مناسبة أيضاً ، أكثر من النائمين في جثيسماني Gethsemane، أولئك الذين يقول عنهم القديس لوقا: كانوا نائمين خشية الأسف والندم ؛ ولا هي غير مناسبة أكثر من شجاعة أخياس Achilles ، التي لا يشك أحد فيها "وهو في درعه المتين وجسمه معرض ومكشوف من تحته" ؛ ولا هي غير مناسبة أكثر من الطريقة التي يستخدم تيسيوس Thesee فيها الألوهية (عند راسين Racine) لقتل وعدم قتل هيبوليت Hippolyte في أن واحد . وهذا النوع من التناقض سـرعـان ما يفهم في الأدب ، والســبِ في ذلك أن طريقــة فهم المرء لأصدقائه لا بد أن تكتنفها ألغاز التردد التي من هذا القبيل والبات النهفاق الذي يكون من هذا القبيل أيضاً؛ والناس ، في أغلب الأحيان ، لا يمــكن أن يفعلوا الأمرين معاً ، غير أنهما لا بد أن يكونوا على استعداد بطريقة أو بأخرى لفعل أحدهمـــا ؛ وأيا كان الأمر الذي يأتيه الناس من هذين الأمرين ، فإنهم تتسلط على عقولهم الطريقة التي كان يمكن لهم أن يحافظوا بها على احترامهم لذاتهم لو أنهم كانوا قد تصرفوا على نحو مختلف ؛ معنى ذلك أن فهمنا لمثل هؤلاء الناس لا يأتي إلا عن طريق أخذنا للاحتمالين بعين اعتبارنا.

والتهكم الدرامى وسيلة مهمة تخدم ما أهدف إليه هنا ، والسبب فى ذلك أن التهكم الدرامى يوفر للقارىء طريقة مفهومة يمكن بها تذكيره ببقية المسرحية بينما هو يقرأ جزءًا واحدًا منها . ومن هنا ، فإن التهكم الدرامى يعطى المرء وسيلة يفهم بها وجهة نظر عمل من أعمال العبقرية ، بوصفه معجزة يحمل أسلوب شخصيتها فى كل جزء من أجزاء هذا العمل العبقرى ، كما تتكون مادة هذا العمل العبقرى من ميكروسومات شكله ، علاوة على أن لحم هذا العمل العبقرى له خاصية لحم الكائن الحى . خذ على سبيل المثال ، الرسل messengers وهم يرحبون بماكبث Macbeth على أنه سيد كور Cawdor ويخبرونه أن دنكان Duncan

يجدك في الصفوف النرويجية العتيدة ،

لا يخشى شيئاً فما فعلته أنت نفسك ،

صور ذهنية غريبة للموت .

هذه الملاحظة تبدو كأنها لا تنتمي بصورة مباشرة وصريحة إلى كلام رسول من رُسل الدولة ؛ يضاف إلى ذلك أن الأسباب التي تجعله يتوقع أن يخاف جندي أعداءه ويخشاهم في الوقت الذي جعلهم فيه بلا حول ولا قوة ، أسباب غير واضحة ؛ غير أن ذلك كان بالضبط تماماً إحساس ماكبث إزاء دنكان ؛ وإذا كان الملك قد قال ذلك فلا بد أنه كان يعرف الكثير عن عادات ماكبث الذهنية . والمرء يحس أن الخديعة لا بد أن تكون قد نشأت أثناء حالة من حالات استفتاء الضمير والبحث في مسائل الخبر والشر، أو إن شئت فقل إنها نشأت من إحساس بالغرابة من ذلك الاعتماد على العرف الذي يعطى ردود فعل مختلفة للقتل في الأزمان المختلفة ؛ وتأسيسًا على ذلك ، فإن الاغتيال والجندية ، كانا في ذهن المتكلم ، وأنهما يجري اقتراحهما وطرحهما على الجمهور . أو أن العكس ، ببساطة أكثر هو الصحيح ، إذ إن هناك شيئاً من التساؤل عن خوف afeared ماكيث من الجثث ، وإنطباع ماكيث هذا ، الذي يرد في مرحلة باكرة من المسرحية ، باعتبار ماكبث شخصية figure قوية أصابها الرعب ، الأمر الذي لا يضيف شيئاً إلى رعب موقف ماكبث ، هذا الانطباع الذي يبرز بلا توقف المسور الذهنية عن الموت images of death ، تلك المسور التي تتجسر من حوله وتعزله ، هذا الانطباع ببدو كما لو كان جزءًا من التهكم الدرامي قائماً بذاته ، وبذلك يعطم، انطباعاً كلياً موجزًا عن المسرحية ، ولا يركن على الجزء المكمل للتهكم الذي يتولى القيام به:

أخشى ، أن أفكر في ما فعلت ،

لا أجرؤ على النظر إليه مرة ثانية .

فى مثل هذه الحالة نجد أن جزى التهكم يوصلان نقطتيهما كلتيهما تقريباً كل على حدة ، دونما حاجة بنا إلى تذكر الواحدة عندما نستمع إلى الأخرى . غير أن شكسبير ، فى حالات كثيرة ، لا يطيق الأمر على هذه الشاكلة ، فيورد تهكمات

لإمتاع المعلقين أكثر منها لجماهير الليلة الأولى . ومن هنا سوف أنهى هذه المناقشة المفككة بمثال من هذا القبيل . هنده هي كورديليا Cordella التي ن تقول شيئاً nothing كي تكشف عن حبها لوالدها أو لتحصل على نصيبها .

لير . قولي ثانية ، لا شيء سوف يأتي من لا شيء .

وبعد هذا البيت بستمائة بيت يتفنى الأحمق fool في المسرحية بأشعار لا معنى الها .

لير : هذا لا شيء ، يا أحمق .

الأحمق: إذاً فهو يشبه نَفَسَ محامى لم يحصل على

أتعابه ، وأنت لم تعطني شيئاً نظيره .

هل بوسعك أن تفعل لا شيء من لا شيء ، يا عمَّاه ؟

أير: لم لا ، أيها الصبي .

لا شيء من لا شيء .

الأحمق (إلى كنت Kent): أرجوك أن

تخبره ، عن المبلغ الذي يصل إليه إيجار أرضه ،

فهو أن يصدق أحمق.

ونحن إذا ما فشلنا فى وصل الجزء الثانى من هذا التهكم بالجزء الأول منه ، فإن الام الضياع وتذمر الأحمق هما كل ما يتضمنه الجزء الثانى ، وإذا ما نجحنا فى إدراك هذه الصلة البعيدة تمامًا إدراكًا واعيًا فإننا نستطيع عندئذ فقط أن ندرك المعنى الذى يرمى إليه الملك لير ، وليس كورديليا ، هو الذى يرمى إليه الملك لير ، الحب فى تلك المناسبة ؛ وإنها ربما لا تقول شيئاً nothing أو كانت قد عرفت طريقة رده عليها ؛ وأن فساد كلًّ من ابنتيه ريجان التربية وجونيرل المعاهرين المعاهرين المناسبة ؛ والسبب فى ذلك أن انعدام التربية

والتنشئة كان يمكن أن يصنع شيئاً منهما ؛ وأن هذه الكلمات هي على أبة حال الثمرة الناضجة لخبرته : وإنه ليس هناك شيء nothing يمكن أن يصنع منه ، كما أنه الآن أصبح لا شيء Rothing نتيجه فقدانه كل شيء في هذا العالم . (إنه يتكلم بعاطفة صادقة ، دونما اعتبار للكرامة ، كما لو كان حديث الأحمق يرجح على أنه هو هلوسة الملك لير شخصياً ، نظراً لأن هذا الحديث يعطى حباً غير مدفوع الأجر ؛ ومن الصحيح أيضاً أن الأحمق يتصرف كما لو كان نوعاً من أنواع الشخصية المنقسمة خارج إطار الملك.) إن أناساً كثيرين يعتمدون على النص إلى الحد الذي لا يستطيعون معه إدراك مدى اعتماد التأثير على التهكم اللفظي ، الذي يتحول إلى عمل فذ إذا ما استطاعت الذاكرة أن تلاحظه عند أول سماع لها المسرحية .

ومن المحتمل أن يكون ثراء هذا الرصيد من الإسناد ـ الترافقي والتفصيل العرضي الطاريء على هذه المسرحييات ؛ كما يمكن أن ذرد هذا الشراء أيضًا إلى الحقيقة التي مفادها أن شكسيير كتب يعض المسرحيات التي كانت ملكاً لفرقته المسرحية بالفعل ، كما كانت هذه الفرقة تستعمل هذه المسرحيات أيضاً ، إلى حد أن شكسيير هو والممثلن كانوا بعرفون فعلاً الكثير عن هذه المسرحيات ؛ كما نستطيع أيضنا إرجاع هذا الثراء إلى الطريقة التي تسمح أشعار شكسبير معها دوماً باستقبال الإضافات والتغييرات في المناسبات الخاصة والمناسبات الإحبائية في البلاط الملكي ؛ وبإمكاننا أيضاً رد هذا الثراء إلى الاحتمالية التي مفادها أن عضواً بعينه من أعضاء الفرقة بمكن أن بداوم القيام بدور بعينه ؛ أو قد يرد هذا الثراء إلى قصر المخاطرات الفردية . وهذا السبب الأخير يمكن أن يباعد بين المثلين وبين الشعور بالضبجر من النص ؛ أما الأسبباب الأخرى فهي توفر لهم معرفة عرضيية ولكنها مفتصلة ( من النوع الذي يقود إلى اقتباسات لا تدل على الاحترام في الغرفة الخضراء (٢٤))، أو قد يثير لديهم رغبة في استمرار الإضافات ، أو قد يعطيهم القدرة على رؤية العلاقات اللفظية البعسيدة ، فضلاً عن توفيره لهم اهتماماً كاملاً بالشخصيات الفرعية في القصة . ويبدو أن شكسبير يسلم بكل هذا في جمهوره ، ويندر أن يكون قد حصل عليه من أي إنسان آخر غير نفسه . هناك أيضاً بعض الآثار الغريبة التي

## الهوامش

- (١) قلت في الطبعة الأولى من هذا الكتاب إن الغموض "يضيف للعبارة النثرية المباشرة شيئاً دقيقاً من الفارق اللفظى ". وهذا كما سبق أن أوضحت ، يفترض جدلاً مسالة فلسفية ويوسع مصطلح الغموض ambiguity على نحو يجعل المصطلح في النهاية ، بلا معنى . وأنا لا أقصد بما فعلت تحديد العبارة وحسمها وإنما قصدت أن أتحاشى إرباك القارى : ويطبيعة الحال ، فإن ما يمكن أن يكون أفضل تعريف لمصطلح الغموض (حتى وإن كان المثال الذي بين أيدينا غامضاً ) سوف يتبلور على امتداد الكتاب .
- (٢) التطهرية : نادت بها جماعة بروتستانتيه في إنجلترا ونيوانجلند ( في القرنين السادس عشر والسابع عشر ) . طالبت بتبسيط طقوس العبادة وبالتمسك الشديد بأهداب الفضيلة . ( المترجم ) .
- (٣) هذا ليس مثالاً واضحاً ، وأنا لست على يقين من أن ما قلته صحيح ؛ ومع ذلك فإن الأمر يتطلب
   هنا مثالاً بين بين لأوضح به أن الظلال الدقيقة للكلمات هي بيت القصيد هنا .
- (٤) قد يكون تغيير العبارة "لها معان عدة" من قبيل الحذلقة ، ومع ذلك فإن هذه العبارة خادعة . وإذا كانت أبسط العبارات عبارة عن مبتدأ وخبر فإن مثل هذه العبارة قد تشتمل على معنيين . وبالتالى لن تكون هناك جدوى من وصف هذه العبارة بأنها غامضة إلا إذا أغسحت مجالاً لردود فعل بديلة .
  - (٥) القباع: (بضم القاف وفتح الباء) ، صوت الخنزير ( المترجم ) .
- (١) يترجم البعض كلمة tradition بـ "التحدار" ليعنون بها انتقال العادات أو المعتقدات من جيل إلى جيل ( المترجم ) .
  - (٧) المادية : الانشغال بالشئون المادية بدلاً من الفكرية والروحية (المترجم)
    - (A) جوبيتر Jove هو كبير آلهة الرومان . ( المترجم )
- (٩) الشرفة المُفرَّجة ، بضم الميم وتشديد الراء وفتحها ، جدار ذو فتحات على سطح حصن يعلق فيها النار . ( المترجم )
- (١٠) الرسم الكفافي : طريقة في الرسم تُبْرَز فيها الخطوط الكفافية أو المحيطية من غير تظليل . ( المترجم )
- (۱۱) نظام يؤكد على الحدس أو الغريزة أو الشعور أو الإيمان أكثر من توكيده على العقل بمعنى أنه يحاول تطبيق نظرية تجريدية من غير اعتبار للمصاعب العملية . (المترجم)
- (١٢) مذهب يقول بأن أفعال المرء والتغيرات الاجتماعية إلخ هي ثمرة عوامل لا سلطة للمرء عليها .
   (المترجم)

- (١٣) أسرُّ : بفتح السين وتشديد الراء أكثرهم سراً وسرية . ( المترجم )
- (١٤) هذا غباء منى أن أقدم هذا المثال باعتباره شكلاً من أشكال حالات الاختيار ، التى لها حل مناسب مستقى من أسماء الطيور . ومن الواضح أن المقطوعة لا تزال عامرة بالانطباعات إذا لم يكن لدينا أفكار مطلقاً عن الفوارق التى بين الغربان والغداديف . ومع ذلك فإن هذه المقطوعة تعد مثالاً جيداً على أقل تقدير ، على جو عام ثقيل ، ولا أظن أن معالجتى للمقطوعة كانت خاطئة بالشكل الذى وردت عليه .
- (١٥) مبلغ علمى أن بيرون لم يلتق بأخته غير الشقيقة إلا بعد أن صار ياقعاً ، وليس من المناسب هنا أن أحاول تحسين هذه الفقرة ، ولا زلت أرى أن الجملة الأخيرة التى تلخصه صادقة بما فيه الكفاية .
- (١٦) خاص أو متسم بخصائص الفن القوطى الذى نشأ فى شمال فرنسا وانتشر فى أوريا الغربية من منتصف القرن ١٢ إلى أوائل القرن ١٦ للميلاد . ( المترجم )
- (١٧) الحيلة التى من هذا القبيل يكون لها فى العادة معنى واحد هو الإجابة على لغز من الألغاز ، غير أن الكلمات ، عندما تلغز ، تكون لها معانى بديلة أخرى ممكنة ، وهذه البدائل تكون جاهزة لكونها منكرة ، لدى أولئك الذين يتبينون ربوداً فورية لمثل هذه الألغاز . وقد يبدو ذلك من قبيل آراء العامة من الناس ، الذين ينتهَرون بسبب ذلك ؛ ومع هذا فإنهم يستطيعون أن يصنعوا غموضاً حقيقياً عندما يكون استشعارنا للإنكار غير كامل
- (١٨) تقول الأسطورة اليونانية: أن إيكاروس: إبن ديدالوس وقد أسرف في التحليق، عند فراره من السجن حتى أمسى على مقربة من الشمس فذاب جناحاه الشمعيان، وسقط في البحر، (المترجم)
- (١٩) المعنى المعجمى للكلمة hair هو: "الشّعْر" ولكن الشاعر تلاعب بهذه الكلمة مستفيداً من الانحراف الذي أصاب النطق في العصر الإليزابيثي ، ومن هنا يمكن أن تعنى "ضمير المفعول المؤنث" هي . ( المترجم )
   ( ٢) الهباءة : هي الذرة من الغبار خاصة ( المترجم )
  - (٢١) بان : إله الغابات والمراعى والرعاة عند الإغريق . ( المترجم )
  - (٢٢) الفيكتورى: أحد أبناء عصر الملكة فيكتوريا ( ١٩٠١ ١٩٠١ ) ( المترجم )
- (٢٣) الفكرة التّلويّة : فكرة تخطر في البال في مابعد ، تفسير أو جواب أو وسيلة تخطر في البال متأخرة ( المترجم ) .
- (٢٤) للمزيد عن عروض الشعر الإنجليزي وتفعيلاته راجع كتاب "الشاعر والشكل" ترجمه د / صبرى محمد حسن وعبد الرحمن القعود ، دار المريخ ، الرياض ، المملكة العربية السعودية ، ( المترجم )
- (٢٥) الساطيرات: واحدها "ساطير": إله من آلهة الغابات عند الإغريق له ذيل (وأذنا) فرس، وكان يتميز بواعه الشديد بالقصف المعربد وبانغماسه في الملذات (المترجم).
  - (٢٦) الخُلُد : حيوان يشبه الفأر ( المترجم )
  - (٢٧) بان : إله الغابات والمراعى (عند الإغريق) ( المترجم) .
  - (٢٨) إلهة القمر والحيوانات الضارية والصيد في الميثولوجيا الرومانية ( المترجم )

```
(۲۹) الحورية: إلهة ثانوية من إلهات الطبيعة التي كانت الميثولوجيا القديمة تمثلها على صورة عذارى فاتنات تقيم في الغابات والمروج والمياه (المترجم)

(۲۰) إلهة الحب والجمال عند الرومان (المترجم)

(۲۱) عطارد: رسول الآلهة وإله التجارة والقصاحة والمكر واللصوصية عند الرومان (المترجم).

(۲۲) التصعيد: في المرسيقي هو تعاظم الصوت (المترجم)

(۲۲) التريبونيين: هو المدافع عن حقوق العامة ومصالحها (عند الرومان). (المترجم)
```

(٣٤) الغرفة الخضراء: غرفة يستريح فيها المتلون والمثلات في المدر (المترجم).

|  | · |  |  |
|--|---|--|--|
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |

هناك ثلاثة مقاييس أو أبعاد محتملة ، يبدو أن لها أهمية كبيرة ، يمكن لضروب الغموض أن تنتشر على إمتدادها : مقدار الاضطراب المنطقى أو النحوى ، الحد الذى يتعين على فهم الغموض أن يكون على وعى به ، ثم مقدار التشابك والتعقيد النفسى الداخلى فى هذه العملية ، والعامل الأول من هذه العوامل يبدو أقلها تعرضًا لخطر الكلام الفارغ الذى لا طائل من ورائه ، ومن الأهمية بمكان لهذا العامل أن يكون واضحًا لا لبس فيه ، علاوة على أنه أقل هذه العوامل تعرًا للنقد حتى يومنا هذا . ولما كانت أنواع الغموض السبعة التى أتعرض لها هنا ليست مجرد إطار مناسب ، فأنا أرمى من ورائها أن تكون مراحل من مراحل تقدم الاضطراب المنطقى . وعلى كل حال سوف يتعين على أن أستعمل المعيارين الآخرين وأناقشهما علماً بأن المعايير الثلاثة ليست مستقلة عن بعضها ، حتى يتسنى لأمتأتى التى سأوردها فيما أن تبدو – باعتبار ذلك قاعدة من القواعد – للعين المجردة أكثر غموضًا بحق عن الأمثلة التى أوردتها من قبل .

كيوبيد مُجنَّحُ ويتجول بالفعل ؛
بلدها يُفَيِّرُه حبى على هذا النحو بالفعل
واكنها تغير الأرض ، أو تُغَيِّرُ السماء ،
ومع ذلك سأظل أحبهاحتى أموت
( مجهول ، كتاب إكسفورد . )
الأصل الإنجليزي :

Cupid is winged and doth range :
Her country so my love doth change.

But change she earth, or change she sky, Yet I will love her till I die. (ANON., Oxford Book).

"سأحبها رغم أنها تتحرك من هذا الجزء من الأرض إلى جزء آخر ليس في متناولي ؛ سأحبها رغم أنها تذهب إلى العبش تحت سماوات أخر ؛ سأحبها رغم أنها تتحرك من هذه الأرض وهذه السماء إلى كوكب آخر ، سأحبها رغم أنها تدخل إلى مجال اجتماعي أو فكرى لايمكن لي أن أتعقبها فيه ؛ سأحبها رغم أنها تغير الأرض والسماء التي لدي الأن ، بالرغم من أنها تدمر مشروع العبادة الذي أعيشه الآن ، بأن تجعل من نفسها مخلوقًا غير جدير به (مشروع العبادة) ؛ سأحبها برغم أنها عندما تبتعد فإنها تحول أرضي إلى رغبة وقلق واضطراب ، كما تحول سمائي إلى يأس ؛ سأحبها حتى وإن كانت تملك القوة والإرادة اللتين تقلب بهما مُثل الرجال المنظمة بشكل عام (الأرض والسماء) واللتين تقلب بهما منظومة المجتمع بشكل عام (الأرض) ؛ قد تغير الأرض والسماء اللتين لديها الآن عن طريق تخليها عن إيمانها أو في عقاب عادل الكونها منبوذة ، ومع ذلك سأظل أحبها ؛ قد تغير أرضي بأن تقتلني ، ولكن إلى أن يحدث ذلك سأظل أحبها ."

قد يبدو الأسر هنا وكأنى أسجل فقط أنواعًا مختلفة من التغيير ، التي يمكن بطبيعة الحال ألا تكشف عن غموض مباشر ؛ غير أن الكلمة الدالة على "التغيير" change قد تعنى هنا "يتحرك إلى آخر أو تغيير ذلك الذي حصلت عليه" ، كما أن الكلمة الدالة على "أرض" earth قد تعنى "عالم المحبوبة الخاص" ، أو "عالم الشاعر الخاص" ، أو "حتى عالم الجنس البشري بشكل عام" . وكل المعانى التي يمكن استخلاصها من هذه المفردات لا تشكل سوى المعنى المباشر الذي تلح عليه هذه المفردات ، ومع ذلك فإن سحر القصيدة وجاذبيتها كلاهما يتمثلان في بساطتها المفرطة غير المعقولة .

ومع ذلك ، فإن تشابك المعنى المنطقى ينبغى ألا يكون مبنيًا على تعقد الفكر وتشابكه ، حتى عندما يكون من المناسب النوع الثاني من الغموض ، أن يتهيأ له معنى واحد رئيسى فقط ينتج عن هذه العملية . من ذلك على سبيل المثال ، أن النوع الأول من الغموض إذا ما استعمل استعارة تكون مناسبة من نواح عدة ، فإن النوع الثانى من الغموض سرعان ما يستعمل العديد من الاستعارات المختلفة ، مثلما يتصرف شكسبير في المثال التالى . ويستحيل علينا أن نتجاهل شكسبير في مثل هذه الأمور ؛ والسبب في ذلك يرجع من ناحية إلى ثراء استعماله الغة استعمالا فريدًا ، كما يرجع من الناحية الأخرى إلى أن هذا الاستعمال قد حظى فعلاً بكثير من الاهتمام ؛ الأمر الذي لم يترك للطالب الباحث شيئًا يفعله ، ويربع له أن يعثر على ما يبحث عنه ، وتتوافر له الدلائل على أنه لا ينسج خيالات من صنع ذهنه هو.

وها هو ، مثال واضح على ذلك يتمثل في قول ماكبث :

لو كان قد فُعلَ ، عندما يُفْعَلُ ، لكان ذلك أفضل .

لقد فُعلَ بسرعة .

( لاحظ هنا الازدواج النحوى إذ بوسعنا أن نقف وقفا تاما على نهاية البيت ) الأصل الإنجليزي :

If it were done, when tis done, then twere well It were done quickly;

(double syntax since you may stop at the end of the line)

وهذا مثال آخر يقول فيه ماكبث:

لو أن القتل

يمكن أن يطوى النتائج ، ويمسك

مع توقفه نجاحًا ذلك ولكن . . .

الأصل الإنجليزي:

If th" Assassination

Could trammell up the Consequence, and catch

With his surcease, Success; that but . . .

هذه الكلمات التي تخرج مثل فحيح الأفعى في المر الذي كان الخدم بجتازونه ، لا بد أن تكون مغلفّة بالظلام ، ومحملة كما لو كانت هي نفسها تحمل قوى مخيفة ، بدلاً من أن تكون عادية تماما في ذهنه هو . الكلمة الدالة على "نتاتج" Conse quence تعنى نتيجة سببية ، وقد تعنى العواقب التي لا تكون مترابطة سببيا ، وورود هذه الكلمة في عيارة "شخص ذو حيثية" person of consequence يجعلها تعني : القداسة التي تحيط بملك من الملوك ، الكلمة الدالة على "انطى" trammel كانت في أساسها مصطلحًا فنيًا يستخدم في ما يتعلق بتعشيش الطيور ، كما كانت تستعمل أيضا في معنى تقييد الخيول بطريقة معينة ، وفي تعليق الأراني ، وفي الرفع كما كانت تستعمل أيضًا في معنى تسيير المركبات على القضبان . الكلمة الدالة على "التوقف" surcease تعنى "الاكتمال" وقد تعنى "وقف الإجراءات عند منتصف قضية من القضايا القانونية وقد تعنى فرض أو تنفيذ حكم من الأحكام" ؛ كما تذكرنا هذه الكلمة بالكلمة الدالة على "الإفراط" surfeit و"الموت" decease، والشيء نفسه نجده في الكلمة الدالة على "القتل" assassination عندما تقعل فعلها في الفحيح وفي "القتل" assess وكما هو الحال أبضًا في الكلمة الدالة على "القمع" supprossion، وذلك من خلال "الإطاحة" sedere بالأقوباء من مقاعدهم . يضاف إلى ذلك أن ضمير الملكية للمفرد الفائب His يعود على دنكان Duncan أو على القتل assassination أو على "العاقبة" consequence. الكلمة الدالة على "النجاح" success تعنى نتيجة سعيدة ، أو قد تعنى نتيجة سعيدة أو غير سعيدة ، وقد تعنى أيضنًا اعتلاء العرش . أما الكلمة الدالة على الإمساك catch، تلك الكلمة الوحيدة المسطحة بين غيرها من الكلمات الضخمة ، تُسَمَّى حدثًا ؛ إنها علامة من علامات عدم قدرة الإنسان على التعامل مع أمور الدولة ، كما لو كان طفلاً يحاول أن يخطف القمر وهو يمر خلال السحاب الراعد thunder-clouds. إن كل هذه المعاني لايمكن تذكرها دفعة واحدة ، مهما تعددت قراءاتنا لهذه الكلمة ؛ وتظل هذه الكلمة تعويذة يتمتم بها قاتل ، أشعث يتلمس طريقه بين قوى الظلام .

ومن الواضح أن غموض النحو ، وليس غموض الكلمة ، رغم شيوعه تمامًا في الشعير لا يمكن لنا أن نصل به إلى هذه الذروة دون حدوث شيء من الفوضي والاضطراب ، ولابد من استعمال الغموض النحوي الذي من هذا القبيل لإحداث تأثير

مخالف . وهذه الوسيلة تستعمل عندما يكون المعنى الرئيسى واحدًا فقط ( وهو ما نحن بسبيل دراسته هنا ) ؛ وهذا يتجلى في الأمثلة التالية المأخوذة عن سونيتات شكسبير ، إذ إن هذه الوسيلة تعطى تداخلاً ، كما لو كان وحدة منسابة ، تنتمى المبارات فيها إلى الجملة السابقة أو اللاحقة لها دونما انكسار لحركة الفكر .

غير أن السماء أصدرت في خلقك مرسوما بالفعل الذي ينبغي أن يسكن وجهك الحلو إلى الأبد ، وأيا كانت أعمال قلبك ، وأيا كانت أعمال قلبك ، نظراتك ينبغي ألا تقول شيئا عندئذ سوى الحلاوة .

الأصل الإنجليزي:

But heavan in thy creation did decree

That in thy face sweet love should ever dwell,
whate"er thy thoughts or thy heart"s workings be,

Thy looks should nothing thence, but sweetness tell.

(xciii) .

يجوز لنا في هذه الأبيات أن نضع علامة وقف تام ( نقطة ) إما قبل البيت الثالث أو بعده .

ذلك اللسان الذي يروى قصة أيامك (صانعًا تعليقات شهوانية على رياضتك) لا يقوى على الذّم، وإنما في نوع من المدح، يُسمَّى اسمك، ويبارك التقرير السيىء. الأصل الإنجليزي:

That tongue that tells the story of thy days (Making lascivious comments on thy sport) Cannot dispraise, but in a kind of praise,

Naming thy name, blesses an ill report (xcv).

في الأصل الإنجليزي ، نجد أن فاعل الكلمة الدالة على "يبارك" riesses هو إما الكلمة الدالة على "تسمية" naming كما أن الكلمة الدالة على "تسمية" porgue كما أن العبارة الدالة على "ولكن في نوع من المدح" but in a kind of praise إما الكلمة الدالة على "يبارك" أو الكلمة الدالة على "ندم" dispraise والوسائل التي من هذا القبيل تُفيد بصفة خاصة في التحكم في شكل السونيته ، إذ تساعد هذه الوسائل السونيته على أن تحتوى على تشكيلة من الجدل والنقاش من ناحية ، وتساعد على ربط وحدة الإيقاع في الفكرة الواحدة ربطًا محكمًا .

السونيته التى سأوردها هنا تحتوى على واحدة من لطائف الترقيم المهمة للتكررة، والتى لا تُوصِّلُ بشكل عام سوى الإيقاع غير أنها ترقى هنا إلى محساف النحو.

الأصل الإنجليزي:

If thou survive my well contented daye

When that churle death my bones with dust shall cover

And shalt by fortune once more re-survey:

These poor rude lines of thy deceased Lover:

Compare them with the bettering of the time, ...

(xxxii).

البيت الرابع من الأبيات الإنجليزية دعزول بنقطتين فوق بعضهما ، وهو يحمل كل الأوزان المثيرة للشفقة ، كما يعد هذا الببت أيضًا الركيزة التي ترتكز عليها بقية السونيته . قد نتصور أن الكلمة الدالة على "يعيد ،ابحث" Re-Survey قمل لازم ، ويذلك يمكن أن يكون البيت الرابع استمرارا البيت الخامس ليكون ذلك عطفًا بيانيًا على الضمير المنقصل Himm لذال على الغاشين الجمع ، غير أن الأمر ليس كذلك إذ إن الأمر لا يتمثل في أن البيتين الثالث أن الخامس بمكن لكل منهما أن يكون بيتًا مستلاً عن البيت الرابع ، وإنما يتمثل الأمر في الحقيقة التي تلي هذين البيتين ، كما أو كانت عن الميونية قد أصبحت واعية تنفسها أو كما لو كانت تفتيس عبارة من شاهد قبر من القبري .

إذك تصبها لمعلاً ، لأنك تعلم أني أهبها ،

ومِنَ أَجِلَ خَاطَرِي فَإِنْهَا تَسَيِّهِ إِلَىَّ بِالفَعَلِ ،

يماني صديقي من أجلي ايوافقها ،

إِذَا مَا فَقَدَتُكَ ، فَإِنْ هُسَارِتِي سَتَكُونَ مُكَسِّبٍ حَبِي ،

صفسارتي لها ، نقد اكتشف معديقي تلك الفسارة . . . .

## الأمل الإنطيزي:

Thou doost love her, because thou knowest I love her, And for my sake even so doth she abuse me, Suffering my friend for my sake to approve her, If I loose thee, my loss is my love"s gaine,

And loosing her, my friend hath found that losse.

(xIII).

بناء على هذه الأبيات ونظرا لأن البيت الثالث قد يتحرك إلى الأمام أو إلى الخلف، فإن فاعل "المعاناة" she أو ضمير الفاعلة الغائبة she أو ضمير المناعلة المائلة المتكلم المقرد الفاعل 1. وهذه الحيلة لا يلجأ إليها الشاعر هنا لمجرد طلب الإيقاع،

وإنما لتكون عمقا خفيفا من أعماق المعنى ؛ وقد تدرب شعراء العصر الإليزابيثى على استعمال الأبيات التى تتحرك فى الاتجاهين ، والأمثلة على ذلك نجدها فى سلاسل تلك السونيتات ، التى من قبيل السونيته كورونا Corona التى ألَّفها دون Donne، والتى يبدأ كل بيت من أبياتها بنهاية البيت السابق له .

والواقع أن الشاعر دون Donne، يستعمل هذه الوسائل والحيل استعمالاً مكثفاً ؛ ولذلك سوف أفصل هذه السلسلة من السونيتات للحظة واحدة عن بقية السونيتات الأخرى ، حتى يتسنى لى الاستشهاد بمثال من السونيتة التى عنوانها : أغنية زفاف بمناسبة عيد القديس فالنتين Epithalamion for Valentine's Day.

أنت تجعلين الشمعة ترى

ما لم تره الشمس قط ، وذلك الفلك

( الذي كان للأرواح والوحوش ، القفص والمنتزه )

لم تحتوية ، سرير واحد يحتويه ، من خلالك ،

جميلتان ، صدراهما المتصلان .

الأصل الإنجليزي:

Thou mak"st a Taper see
What the sunne never saw, and what the Arke
(Which was of Soules, and beasts,the cage, and park)
Did not containe, one bed containes. through thee,
Two Phoenixes, whose joyned breasts . . .

"أنت تجعلين الشمعة ترى ما لم يحتو عليه الفلك . من خلالك يمكن للسرير أن يحتوى على جميلتان" . "أنت تجعلين الشمعة ترى ذلك الذى لم تره الشمس قط . من خلالك فإن سريرًا واحدًا يحتوى على ما لم يحتو عليه الفلك ، أى ، جميلتين" . تجديد الطاقة المكتسبة من عملية البداية بجملة جديدة في كل مرة ، يجرى الحصول عليه هنا بصورة مستمرة في عدم وجود الاسترخاء الذي يترتب على الوقف عند نهاية الجملة .

وهذا مثال آخر:

من ذا الذي يترك منزلاً جميلاً يسقط ليتحلل،

الذى ريما يرفعه الاقتصاد الداجن تكريما ،

في مواجهة الثورات العاصفة في يوم شتوي

وغضب الموت السرمدي العاقر ؟

أه لا أحد سوى معنومي القيمة ، عزيزتي حبى أنت تعرفين

كان لك أب ، فاتركى الابن يقول هكذا .

( السونيته الثالثة عشرة )

الأصل الإنجليزي:

Who lets so fair a house fall to decay,
Which husbandry in honour might uphold
Against the stormy gusts of winter"s day
And barren rage of death"s eternal cold?
O none but unthrifts, dear my love you know,
You had a Father, let your Son say so.

(xiii) .

العبارة المكتوبة بالخط الإيطالى تناسب تماما كلا من الجملة السابقة والجملة اللاحقة لها ؛ وإذا ما نظرنا إليها باعتبارها تابعة لما قبلها سنجد أن معنى ثالثا يكشف عن نفسه بطريقة خافتة ، وهو "أنت تعرفين عديمى القيمة" you know unthrifts "الصحبة التي تحتفظين بها قد تكون صاخبة أو تنسكية غير أنها ليست زواجية" . وبعد أن استشهدت هنا بما أوردت لتأكيد نقطة تافهة من نقاط النحو ، يجدر أن نبرز هنا أن جمال البيت يعتمد في المقام الأول ، بحق ، على التوريتين "منزل" house و"الاقتصاد الداجن" house ، كما يعتمد في المقام الثاني على تغيير الشعور عن

يوم شتوى winter"s day ، إذ أن الشتاء قصير ، مثل لياليه ؛ "إن طفلك سينشأ من بعدك ومنزلك سيبقى على قيد الحياة حتى يشهد صيفًا آخر" حتى "غضب الموت السرمدى العاقر" to death"s eternal cold ؛ "إذا لم يبق المنزل على قيد الحياة هذا الشتاء فسوف يسقط إلى الأبد" ؛ هنا تقابل أيضا بين هاتين الفكرتين المتناقضتين وبين البيتين المفتوحين (المستمرين) ، متشابهي الصوائت من أشعار كريستوفر ماركو Marlow التي تحتوى عليهما ، هذان البيتان اللذان يزعمان بحكم بنيتهما أنهما يرددان الفكرة نفسها ليس إلا ، وبذلك تذوب الفكرتان في البيتين ، وتشكلان تراجعا للأصداء .

قد تكون العبارة الغامضة جمله وصلية في بعض الأحيان ، مع حذف ضمير الوصل that ، ويذلك تظهر مثل هذه العبارة مرحليا كما لو كانت جملة مستقلة بحد ذاتها ، وذلك قبل أن تنتظم مثل هذه الجملة في إطار النحو . أحببت صورهم ، أنا أرى فلك ،

وأنت (كلهم) أخذت كلَّ كليُّ ( السونيته الحادية والثلاثون ) الأصل الإنجليزي :

Their images I lov"d, I view in thee,

And thou )all they (hast all the all of me.

(xxx).

في هذين البيتين إيحاء بأن الجملة الأولى يمكن أن تكون جملة مستقلة تماما بذاتها ، وأن الجملة "أنا أرى فيك" ؛ غير أن الرسيلة هنا تعول كثيرً على الجملة الوصلية "التي أحببت" "which I loved وبرازًا خاصاً .

حياتى لها فى هذا البيت شىء من الاهتمام ، الذى من أجل الذكرى التى لا تزال معك سيبقى ، عندما تنظرين هذا ، أنت تنظرين بالفعل ، المجزء نفسه كان مكرساً لك ، (السونيته الرابعة والسبعون ) الأصل الإنجليزي :

My life hath in this line some interest:
Which for memorial still with thee shall stay.

When thou reviewest this athou dost review a

The very part was consecrate to thee, (ixxlv).

إذا ما تجاوزنا القاصلة الموجودة عند نهاية البيت الثالث ، نجد أن مفعول الفعل الدال على "النظر" review هو الكلمة الدالة على "جرزء" part ؛ وإذا ما اكدنا على وجود الفاصلة ، فإنها من الناحية التعليمية ، ومع توكيد ضمير المخاطب الثاني في البيت thou نجد أن المعنى يصبح "كونك تذكريني فهذا يعد خلودا كافيا لي" ، ، وبذلك يصبح البيت الرابع جملة مستغلة (١) .

انسيابية النحو التي من هذا القبيل ترجع في بعض أجزائها إلى التوازن البلاغي، والسبب في ذلك أنه ما دامت الابيات بعارض كل منها الآخر على شكل أزواج منتظمة فإننا نستمر في مواجهتنا اشكل من أشكال العارضة أو المقابلة وذلك عن طريق مقابلة كل زوج من هذه الأبيات بالزوج الآخر الخاصي ، والسوئيته الصادية والثمانون نُعْمل هذا المبدأ في الموت :

ال سوف البيش السلم الماللة قبرانه .

أَمْ أَنْكُ سَتَحِينَ إِنِّي أَنْ أَتَّعَفَّنْ فِي الأرض ،

ومن هذا الكان أن تستطيع بالكرتك أن تأخذ الموت ،

ويرضم أن كل جزء في سوف يُنسى .

مسرف يأشد اسمك من حياة هذا المكان السرمدية ،

وبرغم أني غبت دفعة واحدة لا بد أن أموت عند الدنيا كلها ،
الأرض لن تعطيني سوى قبر مشع ،
عندما ترقدين مقبورة في عيون الرجال ،
أثرك سيكون شيعري الرقيق ،
الذي سوف تقرؤه عيون لم تخلق بعد ،
وألسنة ستكون ، سوف تكرر كينونتك ،
عندما يموت جميع المتنفسين على هذه الأرض ،
ستبقين تعيشين ( قلمي له مثل هذه الفضيلة )
حيث يتنفس النفس معظم أنفاسه ، حتى في أفواه الرجال .
الأصل الإنجليزي :

Or shall I live your Epitaph to make,
Or you survive when I in earth am rotten,
From hence your memory death cannot take,
Although in me each part will be forgotten.
Your name from hence immortall life shall have,
Though I (once gone ) to all the world must dye,
The earth can yeeld me but a common grave,
When you entombed in men"s eyes shall lye,
Your monument shall be my gentic verse,
Which eyes not yet created shall ore-read,
And toungs to be, your beeing shall rehearse,
When all the breathers of this world are dead,
You still shall live (such vertue hath my Pen )
Where breath most breathes, even in the mouths of men.

الملاحظ في هذه الأبيات أن أى بيتين متتاليين منها (باستثناء لبيتين ٢و٣ وكذلك البيتان ١٠و١ و ولا وكذلك السباب عارضة ) يصنعان جملة كاملة عندما نفصلهما عن السياق بكامله ؛ وهذا لا يعنى القول : بأن ذلك هو الذي يصنع من هذه السونيته قصيدة جميلة ، كما إنه لا يعنى أيضا أننى أعرف الطريقة التي يمكن أن نقرأ بها هذه السونيته جهراً .

الكلمة الدالة على "ألسنة" Tongues يمكن تجاوزها شأنها شأن انكلمة الدالة على "عيون" eyes ويترتب على ذلك أن تصبح الكلمه الدالة على "كينونة" tongues المفعل الدال على "يكرر" rehearse ، أو قد تكون الكلمة الدالة على "ألسنة" eyes . رومع ذلك هي والكلمة الدالة على "عيون" هما فاعل الفعل الدال على "يكرر" re hearse . ومع ذلك فإن كلمة "ألسنة" tongues ترتبط ارتباطًا خاصًا بكلمة "يكرر" rehearse ، والسبب في ذلك أن تقابل "كينونتك" gour being تربط وyour being للألسنة دلك أن تقابل "كينونتك" tongues كينونتك وhearse كينونتك والشرمدي الأفلاطوني عند كان كذلك ، ومن ثم فإن ذلك يشتمل عليشيء من الوجود السرمدي الأفلاطوني عند السيد / و . هـ . ه. الله ، وهو ما يؤكد على الأمثلة التي من نوع هذا المثال ، غير أنه لا يعتمد على أي مثال من هذه الأمثلة ، ظلال كماله هذا كانت أطفاله في يوم من الأيام ، غير أن رغبة شكسبير - التي تتسع فيها مساحة الحب - في أن يراه مستقرا في حبه غير أن رغبة شكسبير - التي تتسع فيها مساحة الحب - في أن يراه مستقرا في حبه كانت قد أحبطت أو بُولغ في إشباعها من باب التهكم المؤلم ، وأن هؤلاء الأطفال لم يعودوا بعد أكثر من مجرد أولئك الذين يقرءون مدحه والثناء عليه .

فكرة ثنائية الوجهين من حيث كونها فكرة تتجلى بشكل أوضح فى السونيته التالية (شكوى فى إطار تأكيد على أنه ليس من حقه أن يشكو) ، ومع ذلك يمكن إدراجها ضمن النوع الثانى من أنواع الغموض ، وذلك فيما يتصل بغموض النحو ، إذ إن مثل هذا الغموض يمكن اختزاله إلى معنى واحد :

آه دعينى أقاسى ( لكونى رهن إشارتك ) غياب حريتك المسجون ، وأستأنس الصبر ، وأن أُعرِّضَ كل صدغ المعاناة

نون أن أتهمك بالإصابة .

كونى حيثما تسجلين ، ميثاقك يبلغ من القوة حدا

قد يمكن لك أنت نفسك معه أن تميزي زمانك

إلى ما ترغبين ، إنه ينتمى إليك بالفعل ،

أن تعفى نفسك من جريمة فعل الذات.

( السونيته الثامنة والخمسون )

الأصل الإنجليزي:

O let me suffer (being at your beck)

The imprisoned absence of your liberty,
And patience tame to sufferance bide each check,
Without accusing you of injury.
Be where you list, your charter is so strong
That you yourself may privilege your time

Yourself to pardon of self-doing crime. (Iviii.)

To what you will, to you it doth belong a

عبارة "وأستأنس الصبر" And patience tame عبارة "وأستأنس الصبر المستأنس" suffer tame patience ؛ وكذلك عن طريق اختصارها لمعنى ("أقاسى الصبر المستأنس" be patience tame ؛ وكذلك معنى "أكون أليفا للصبر" hard—iron ؛ كما هو الحال في العبارة التي تقول : صلب صلابة الحديد hard—iron ؛ كما تعبر أيضا عن "الصبر الأليف" bide check مما هو الحال في العبارة التي تقول : وأُعرض كل صدّغ bide check وكونها متبوعة بسيل من الكلمات الملتبسة الملوية مع الكلمة الدالة على الفعل "ينتمي" belong ، الذي يقوم بدور فاعله كل من "زمانك" your time و"العفو" to pardon ، كما لا تزال هذه العبارة تنطوى ، وهي لا تزال زاخرة بالعذوبة وعناصر استثارة الشفقة ، ( وهذا شكل من أشكال التوازن الشعوري غير المعتاد ) ، على ما معناه "أن هذا هو كل ما كنت أنتظره منك" .

: 31 11 124 Treading the life of the Start " with the first light has been a first aller , is work , inches Malli, sell in & in the interest أنت الآل تقليل على ثمة الساعات السعدة ، وكثر من الطارق العارزوات لم تتجهز بعل . That dies had it relies this the أكثر شعدها متدلد زعفك المزيدوون فكا شفران تكن خطوط الصاة الذر العملميا المعاد رُلتي ( تخطيه اقلال الرسامي أن تكتبها الريشة ) I is that the little of in land , it is يمكن أن تحملك تميشين نفسك في أعين الرجان، تتصديقين المساكر ، تنقيل على نقسك علا مدراك ، وبجب أن تعيشي مجرورة بفعل مهارتك الطاوة الشاصة . ( السونينة السادسة عشرة)

الأميل الإنطيزي:

Byt wherefore do not you a mightier water Make warre vopon this bloudie tirant time? And fortifie your selfe in your decay With meanes more blessed than my barren rime ? Now stand you on the top of happie houres, And many maiden gardens yet unset,

With vertuous wish would beare your liuing flowers,

Much liker then your painted counterfeit:

So should the lines of life that life repaire

Which this (Times pencil or my pupil pen )

Neither in inward worth nor outward faire

Can make you liue your selfe in eyes of men,

To give away your selfe, keeps your selfe still,

And you must liue drawn by your owne sweet skill.

(xvi.)

التعبير "خطوط الحياة" lines of life يشير إلى شكل المظهر الشخصى ، إما فى الشخص نفسه أو تكراره فى خلّفه ( مثلما يتكلم الإنسان عن خطوط شكل واحد من الإنس ) ؛ تد يشير التعبير أيضًا إلى تجاعيد الزمن على الوجه ( التى توحى هنا بخشيتها والخوف منها ) ؛ وقد يعنى هذا التعبير أيضا خط الشاب أو سلالته النسبية - خلّفه ؛ وقد يعنى التعبير هنا أيضًا الخطوط المرسومة بقلم الرصاص - صورة ؛ وقد يعنى أيضا الخطوط المرسومة بالريشة ، عند الكتابة ؛ وقد يعنى التعبير أيضًا خطوط (أبيات) قصيدة من القصائد ( ذلك النوع من الخطوط الذى تشتمل السونيته على أربعة عشر خطا منها ) ؛ وقد يعنى التعبير "لمصير" كما هو فى التعبير "خط - الحياة" الربعة عشر خطا منها ) ؛ وقد يعنى البيت ١٣٩من المشهد الثاني من الفصل الثاني فى مسرحية تاجر البندقية Merchant of Venice .

تشكيلة المعنى هنا تضرب جذورها بغاعلية أكثر في السياق والسبب في ذلك أن العبارتين "خطوط الحياة" lines of life و"تلك الحياة" that life يمكن لأى منهما أن تكون فاعلاً للفعل الذي يدل على "يصلح" repair ؛ وإذا ما تناولنا أبرز معنيين ألا وهما : "السيلالة النسبية" lineage وسيمات أطفالك" the features of yourself وسيماتك وسيمات أطفالك and your children نجد أن الفاعل هنا هو "الخطوط" lines ، وهذا المعنى هو ما يلح عليه الإيقاع وبناء الجملة ؛ وعبارة "تلك الحياة" that life تعنى "الحياة التي مثل حياتك

الحالية" . ولكن عبارة "تلك الحياة" مع الفعل "يصلح" repair تحظى بزعم ثانوي في هذا الموضع بفعل العبارة "هذا (يصنع ... )" التي تلى ذلك ، والتي تصبح على النقيض من ذلك فاعلاً في البيت الذي يلى ذلك . ( وهكذا نرى أن الترقيم الذي يقصد به تسهيل الجملة ، إنما يفسد الطباق كله ) . اسم الإشارة "هذا" this يرد بعده قوس يوسع معانيه : كلمه "الزمن" time الذي يجلب الشيخوخة التي سوف ترسمك بقلم الرصاص وعلى وجهك تجاعيد ، أو قد تعنى هذه الكلمة "رجولة أكثر نضجًا تُكمِّلُ جمالك" ؛ أما العبارة "رسم هذه الأزمان" This times pencil فهي تعني في المقام الأول ، طريقة الرسم ، أو إن شئت فقل مستوى الإنجاز المتوسط ، عند راسمي الصور في العصر الإليزابيثي ؛ وقد تعنى في المقام الثاني ، الإطار و"الجو العام" الذي كان الجمال يحظى بهما من عصر الأقنعة واللباس هائل الحجم وكذلك شهوة العين ( وذلك حتى نضطر إلى النظر في البيت الثاني من السونيته مرة ثانية ، حيث نجد نفس الازدواج في المعنى يلمح إلى أن أفراد الحاشية الجميلين وصلوا إلى نهايات سيئة في فجر إسكس Essex) ؛ عبارة "قلمي" my pen الذي يصفك ، وكلمة "تلميذ" التي تعني "غير ناضح وغير حاذق" ، وبذلك يصبح المعنى "كتلميذ" من تلاميذ ذلك "الزمن" time الذي أحاول تقليد عرف السونيته الذي ساد خلاله ؛ أو قد بعني : "كتلميذ" من تلاميذ الزمن الذي "يجعلني أنضج" . ويجوز أن نتناول المعنى الأول بشكل طبيعي من منظور أن "تلك الحياة" that life تعنى "حياتك" your life و"هذا" this بمعنى "حياتي" my life (هذان العنصران مُكرَسَّان لوصفك) ، غير أن معنى اسم الإشارة "هذا" this ينفتح على الآثار العابرة كلها التي تقف في تقابل مع سرمدية التكاثر الجامدة ، وعندما نعود بفكرنا إلى الوراء نجد أن العبارة "تلك الحياة" that life هي فاعل لجملتها ، وأنها تعنى "أسلوب الحياة الجديد الذي أقترحه عليك" ، أو قد تعنى: "الزواج ، الحياة الإنسانية الفائقة السائدة في سلالتك النسبية كلها".

وبعيدا عما إذا كانت عبارة "خطوط الحياة" lines of life أو عبارة "تلك الحياة" تعنى تلعب دور الفاعل ، وبعيدًا أيضًا عما إذا كانت عبارة "تلك الحياة" أن الأمر ينطوى على "أسلوب حياتك الحالية" أو "أسلوب الحياة الذي أقترحه لك" ، فإن الأمر ينطوى على الدواجية النحو في البيتين ١٨و ١٢٠. وإذا ما أخذنا البيتين معًا نجد أن لهما قراءة

معناها . "أن عصر إليزابيث لا يصلح للتعبير عنك ، سواء من ناحية المظهر أو الشخصية" ( ومن الطبيعي أن زوجًا من هذين الزوجين يمكن أن يربط قلم الفنان الرصاصي "بالجمال الخارجي" outward fair ، ويريط ريشة الكاتب المسرحي "بالقيمة الداخلية " inward worth ، ومع ذلك فإن ترتيب الجملة غير ذلك ، وذلك حتى يمكن لأي زوج من هذين الزوجين أن يناسب أيًّا من هذين التعبيرين ، أويناسب المعنى 'أنا أحاول أن أكتب عن جمالك ، ولكن يد الزمن ، وهي تحفر خطوط الزمن على وجهك ، تحاول أن تكشف عن قيمتك الداخلية") . هذه ، البنية النحوية الأساسية ، تنطوي على تغيير غير ملائم إلى حد ما إذ تغيرت كلمة "الحياة" life إلى ضمير المخاطب you في المفعول، وهذه التحديدية الزائدة للخطاب والتي تصبح أمرًا ضروريًا بعد حَرْف النحو عن مساره من خلال التعقيد غير العادي والشاذ في البيتين الوسطيين ، تفسح المجال لشكل من أشكال النحو البديل . فإذا ما تناولنا البيت الحادي عشر مع البيت العاشر (ويفضل هنا أن تلعب دور الفاعل هنا عبارة "تلك الحياة" that life) ، نجد أن اسم الإشارة "هذا" this هو الذي ليس جميلاً في "القيمة الداخلية" inward worthأو في "القيمة الخارجية" outward worth ؛ كما نجد أن كلمة "يصنع" make ، في تعبير "العصر الحاضر الذي أنتج من عدم جدواه جمالاً مثل جمالك" ، نجد هذه الكلمة متناقضة مع الكلمة الدالة على الفعل "يصلح" repair في عبارة الحياة النباتية القادرة على إنتاج الكثير من الورود التي أقدمها إليك ؛ وهنا يبدو الأمر كما لو كانت التحميلة الكبيرة التي نعطيها لنوع من الأنواع عن طريق جعل مثل هذا النوع متكررًا ، هي التي تضفى هذه التحميلة على بيت نبيل أكثر مما تضفيها على شخص لوحده ، هذه التحميلة تقارن بإحداثها من جديد ، على أنها رفع لجرم سماوي risen a hea venly body في العالم الآخر ، أو بوضع هذه التحميلة وضعًا سرمديًا بين الأفكار الأفلاطونية ، حتى يتسنى لها ألا تشعر بالقلق إزاء أشكالها الخاصة بها على الأرض .هنا تصبح "حي" live في البيت الثاني عشر في موضع الصفة ، ومن هنا تتبدى قوة الكلمات الكثيرة التي تكون في نطاق عطف البيان apposition ، والتي منها "أنت" you و"حي" live و"أنت نفسك" yourself، تتبدى قوة هذه الكلمات في التعبير عن الاندهاش من إنتاج شيء مثل هذا الشيء من هذا العالم الكئيب الذي في البيت الحادي عشر ، كما تتبدي قوة هذه

الكلمات أيضًا في جعل الشباب ، عن طريق التقابل والتضاد ، نموذجًا ، سماويًا أو جديرًا بجعله شكلاً عامًا . البيت الثالث عشر ، المفصول بفاصلتين عن كل من البيت الثانى عشر والبيت الرابع عشر ، إذا ما أخذناه على أنه معنى رئيسى نجد أنه مبتور عند الدوبيت الأخير "لم تعودى نفسك لأنك أصبح لك أطفال" ، ولكن إذا ما أخذنا البيت في معناه الفرعى عندما يكون إسم الإشارة "هذا" shis هو فاعل البيت نجده يقول : "حياتك الحاضرة التي تقوم على اللذة والفرح لا تحمل في طيها خلودًا ، وهي التي تجعلك لا تداومين إلا على إفناء نفسك" . كلمه "مجرورة" drawn في البيت الرابع عشر ، قد يكون لها صدى معنى إضافي بمعنى "يجر من" أو "يسحب من" والمعنا حاليًا ، وهو ما لا يستطيع حبيبك أن يفعله لك (٢) .

ضروب الغموض التي من هذا القبيل يمكن تقسيمها إلى تلك الضروب التي ، ما إن نفهمها ، حتى تظل وحدة واضحة ومفهومة في الذهن والضروب التي تنتمي المتعة فيها إلى عملية صناعتنا لها وفهمنا إياها ، تلك الضروب التي يتعين تكرارها عند كل قراءة ، ولكن بجهد أقل ؛ ثم تجيء بعد ذلك الضروب التي يعمل الغموض عمله فيها على أفضل نحو إذا لم نكتشفها مطلقا . أما مسألة انتماء قصيدة بعينها إلى هذه الفئة أو تلك ، فهي تعتمد بشكل جزئي على عاداتنا الذهنية وأفكارنا النقدية ، وأخشى على أولئك القراء الكثيرين الذين ربما يقوون على تتبع هذا التحليل الأخير ، من أن يؤدي سلوكهم هذا إلى إتلاف ذلك الذي يرون فيه سونيته جميلة ، بأن يكتشفوا من خلاله ما يثبت لهم أن مثل هذه السونيته أكثر تشوها عما كانوا يظنون . إنه لأمر مؤسف ، وإكن أيا كانت عقلانية هذه الفكرة التي مفادها أن الشعر لا يمكن تحليله تحليلاً آمنا وسليما، فإنها تظل في رأيي فكرة خسيسة ووضيعة ؛ ويقدر ما يكون الناس على يقين من أن لذائذهم لن تتحمل التفكير فيها يدهشونني أيضًا بقدرتهم على عدم تعريض هذه اللذائذ لتخريب سهل من هذا القبيل . والواقع الذي ينبغي أن يكون هو أنه إذا ما اعترض التجليل طريقنا ، فمن السهل علينا تمامًا أن نتجاهله ؛ وأنا لا أرى أن هذه المعاني كلها يجب أن تمر على الذهن عند قراعتنا لهذه السونيته قراءة تذوقية ؛ إن ما نحاول جمعه من هذه القراءة هو المعنى الرئيسي ، أو إن شئت فقل: الشكل الرئيسى والإيقاع الرئيسى ، فضلاً عن معنى عام ثرى ثراء ذهنيا محكما ، لتوازن محكم لإحساس له ارتباطات متباينة .

ولا يسعنا هنا إلا أن ننظر إلى هذه الآثار باعتبار أنها تنتمى إلى المراحل التنقيحية الأخيرة من عصر النهضة ، باعتبارها شيئًا مبالغ فى صنعته كما هو الحال فى الطريقة التى كتبت بها قصائد عصر الملك تشارلز Caroline الشكلية ، كما يمكن رد هذه الآثار إلى تكتيل الخيال بشكل غريب . ويجدر بنا عند هذا الحد أن نورد بعض الأمثلة من قصيدة ترويلوس وكريسيدى Troilus and Criseyde باعتبار هذه القصيدة واحدة من أكثر القصائد روية وتمهلاً ومن أبسطها من حيث التصوير ، فضلاً عن كون هذه القصيدة واحدة من أوليات القصائد فى الأدب الإنجليزى . ففى أول مشهد من مشاهد الحب بين الاثنين نجد كريسيدى Criseyde تقول بطريقة فظة ووقحة إنها لا تعرف ما يُنْتَظَرُ منها قوله ؛ ترى ماذا يعنى كلام ترويلوس Troilus ، هنا بلغة واضحة ومناشرة ؟

ماذا أعنى ، يا حبيبتي العزيزة ؟

ترويلوس الحسن . جيد ، عذب حر .

الذي مع حزمات ضوء عينيك الصافيتين

قد تتمكنين من رؤيته على بطريقة ودية في بعض الأحيان ؟

وعندئذ قد توافقين أنني ريما أكونه . . . .

( المشهد الثالث: المقطوعة ٨٢١ )

الأصل الإنجليزي:

What that I mene, O swete herte dere?

Quod Troilus. O goodly fresshe free.

That with the stremes of your eyen cierc

You wolde frendly somatimes on me see;

And then agreen that I may be he

(iii. 128).

كل ما يقوله ترويلوس في هذه القطوعة وعلى امتداد ثلاث مقطوعات أخرى ، ليس إلا بيانا حماسيا ومؤثراً عن خطابات الفرسان المراوغة التي يتحاشون بها النقاط الجوهرية في المشكلات . وكلمة stremes ، في الأصل الإنجليزي ، لها معنى مباشر هو "أشعه الضوء" beams of light (كما في البيت الرابع والتسعين من القصيدة نفسها ) . غير أن الإنجليزية الحديثة لا تُحَمِّلُ هذه الكلمة هذا المعنى ، وإنما تعرض الكلمة stremes على إنها بالفعل استعمال شائع ومبالغ فيه لكل من الدم والدموع ، أو قد تعطيها معنى "أشعة حلوة التأثير" beams of sweet influence والكلمة الدالة على "جر" وترتيبًا على ذلك ، يرد بعد الكلمة الدالة على "عذب" fresh والكلمة الدالة على "جر" ومنعشا ، وذلك حتى يتسنى لنظرة واحدة من عينيها أن تشفيه "إذ إن عبورك للمجرى سيجعلك تُكَسِّرين تعاويذ السحر الأسود" أو يجعلك تقضين على الرائحة التي بفعلها سيجعلك تُكَسِّرين تعاويذ السحر الأسود" أو يجعلك تقضين على الرائحة التي بفعلها إغروراق عيني كريسيدا بالدموع تعاطفاً معه .

وعند ذروة المشهد العظيم في الكتاب الثاني ، حيث بنداروس Pandarus ومعه القاصر وحدها كي يتحدث معها في شئونها المالية ، نجد أنه يهنئها تهنئة غامضة على طالعها الحسن ، ثم يدخل بها تدريجيًّا من خلال مزايا ترويلوس ، إلى تيسل رائ يستدر خلاله عطفها على تعاسته وشقائه ، وهنا سرعان ما تخمن كريسيدا المعنى الذي يرمى إليه وتدخل في استعراض عظيم للفضيلة المنتهكة . ولا ينبغي علينا هنا ، بطبيعة الحال ، أن نقترض أننا لا نؤمن بواقع الفضيلة ، ولا بأنها ليست أنسب الآليات وأشدها تواضعًا ، نذارً الكشف شوسر لنا عن آلية كريسيدا ـ "أنا سوف أحس ما يعنى ـ إنه يحتاجني بوقاحة للعب ."

ماذا ؟ أهذا هو المرح كله والوليمة كلها ؟

أهذه هي نصيحتك ، أهذه هي قضيتي المُستَبية للسعادة ؟

أهذه هي رشوتك لوعدك ؟

وهل كل هذه الأعمال المرسومة ، يا أسفاه ،

من أجل هذا الهدف فقط ؟

( المشهد الثاني : المقطوعة ٤٢١ )

الأصل الإنجليزي:

What? Is this al the joye and al the festw?
Is this your reed, is this my blisful cas?
Is this the verray mede of your bliheste?
Is al this peynted proces seyd, alas?
(ii. 421). Right for this fyn?

أعترف أن الأبيات الثلاثة الأخيرة أبيات شكسبيرية للغاية ؛ إذ تحتوى هذه الأبيات على كل أنواع التصوير المركزة ، إذ نجد الاستعارة المركزية الواضحة مغموسة ومكثفة في استعارات فرعية طارئة ، في إطار أسلوبه الناضج السليم . لقد ظننت في البداية أن المعاني ربما كانت أسهل في إذا ما وردت بإنجليزية شوسر ، وأن هذه المعاني اكتسبت غشاء الغموض بمرور الزمن ، وقد يكون من قبيل الظرف والفكاهة أن المعاني أن شكسبير قد تعلم أسلوبه من سوء فهمه لـ شوسر Chaucer غير أن الإنجليزية الحديثة لا تترك مجالاً لشك (سواء تأثر شكسبير أو لم يتأثر بأسلوب شوسر ) في أن الزمن قلل من الغموض الأصلى أكثر من إثرائه له ( الغموض ) .

الكلمة الدالة على "نصيحة" في الأصل الإنجليزي هي كلمة reed ؛ فقد أخبرها أن "قضيتها cas " تسبب السعادة " إذ أنها استطاعت أن تُمْسكَ بعين الأمير ؛ أما الكلمة الإنجليزية التي كانت تدل ، في ذلك الحين ، على " الأجور " أو " الرشوة" أو ميزة" أو " الرج " أو حتى "مشروب يصنع من العسل" فهي كلمة made ؛ في حين أن الكلمة الإنجليزية التي تدل على "قسم" أو "وعد" بل "أمر" أيضًا هي biheste ؛ أما الكلمة التي كانت تدل على "سلسلة من الأعمال" أو "السرد الروائي" أو "الإجراءات المقانونية في قضية من القضايا " أو " موكب " فهي proces ؛ في حين أن الكلمة التي كانت تعنى "الهدف" بشكل عام هي fyn يضاف إليها المشتقات المتعلقة بها عندما تكون مفعولاً لحدث أو لوفاة أو عقد ؛ أما إذا ما استعملنا الكلمة لوحدها فإنها لم تكن

تعنى "عقابًا ماليًا" قبل العام ١٥٠٠ الميلادى ، غير أنها قد تعنى "المال الذى يقدم أملاً فى العفو". وهكذا نجد أن مادة المقطوعة واسعة بما فيه الكفاية ، ولكن هذا لا يعنى استنفاد كل هذه السعة وتلك الكفاية .

وهنا سوف أتوقف قليلاً كى أوضح قوة كلمة "الوعد" beheste وقوة خطبة بنداروس Pandarus التى أوردتها سلفًا:

الآن افهمي ، أنا لا أطلب منك

أن تربطى نفسك به من خلال وعد ،

وإنما فقط تُسرِّي عنه أكثر ،

مما فعلت ، وأن تكوني أكثر احتفالاً ،

حتى يمكن إنقاذ حياته ، في النهاية .

الأصل الإنجليزي :

Now understand, that I yow nought requere To binde ye to him thorough no beheste, But only that yew make him bettre chere, Than ye had don er this, and more teste, So that his life be saved, at the leste.

هذه المقطوعة يمكن أن تعنى: " أنا لا أطلب ، باعتبار ذلك أمرًا من وصيك ،إنك ينبغى أن تربطى نفسك به (ارتباطًا أبديًا أو خطيئيًا) أو أنا لا أطلب منك أن تربطى نفسك به بأى شيء محدد من قبيل [الوعد] vow .

فكرى واسعًا ، كيف يُضنيِّعُ الشَّيخُ(٤) كل ساعة

في كل منكما ، جزء من الجمال ؛

ومن ثم ، قبل أن يبتلعك هذا السنُّن ،

ادخلي في المب ، إذ في الشَّيخ ، لن يكون لك وزنًّا ؟

" لقد تأخرتما تمامًا ، أيها الجمال الحلى ، عندما انتهى" ؛ والشَّيخ يُحْدِث خطرًا في النهاية . الأصل الإنجليزي :

Think eke, how elde wasteth every houre In eche of yow a party of beautee;
And therefore, er that age thee devoure,
Go love, for olde, ther wol no wight of thee.
Lat this proverbe a lore unto yow be;
To late y-war, quod Beautee, whan it paste":
And elde daunteth daunger at the laste.

أسباب احتواء الابتذالية الشعرية في الأبيات الأربعة الأولى من هذه السونيته على قوة غنائية كبيرة لا يمكن الوقوف عليها من الوهلة الأولى ؛ كما لا تتضح أيضًا من الوهلة الأولى الأسباب التي تجعل خبرها البسيط يتضمن غنائية من نوع ما ؛ الأمر الذي يجعل القاريء الحديث يستشعر في هذه السونيته تقاليد ما قبل الرفائيلية ، إضافة إلى استشعار شوسر فيها أيضًا للإيطاليين ( قصيدة : فيلوستراتو ، المشهد الثاني ، المقطوعة ٥٤ ) . أية عبارة تتناول قيود الحياة الإنسانية ليست سوى طريقة من طرق توليد التواضع ، التركيز والأمانة لدى القارىء ؛ العبارة التي من هذا القبيل تذيب الغيرة والحقد ، على سبيل المثال ، وتجعَّل مشاكل العالم العملي أقل الحاحًّا نظرًا لضعف احتمالية تشكيل مثل هذه المشكلات أي شكل من أشكال الفارق الحقيقي (والمباريات الرياضية لها الخاصية نفسها) ؛ العبارة التي من هذا القبيل تحرر الذهن ، وبذلك ، يمكن التأثير عليه عن طريق جمال الشعر دون أن يتشتت ؛ العبارة التي من هذا القبيل تجعلنا نتطلع إلى تبنُّ ، ربما يكون تبنيًا دائمًا لفترة وجيزة ، وجهة نظر الشاعر أو الشخصية التي يقوم بوصفها ، والسبب في ذلك أننا بعد أن ننتهي من استعراض حدودنا ، وبعد أن نكون قد حددنا مرسى سفينتنا نسبة إلى الأجسام البعيدة عن الشاطيء ، يصبح في وسعنا ، دون أن نفقد توجهاتنا ، أن نعود أو نتحرك إلى جزء آخر من الخليج .

أضف إلى ذلك ، أن النظر إلى حياة البشر في ضوء العوامل الدنيا لهذه الحياة باعتبار أن هذه العوامل محترمة في ذاتها ، إنما يكون له تأثير غريب في احترام وتبجيل الفرد المعنى في مثل هذه الحياة ؛ النظر إلى الحياة الإنسانية من هذا المنظور يجعل من الفرد نوعًا ، بل وشيئًا أكبر وله معنى أكبر من ذي قبل ؛ كما بجعل كرامة الفرد أكثر أمنًا وسلامة ، نظرًا لأنه يكون على يقين من أن لديه المؤهلات اللازمة لذلك على أقل تقدير ؛ مثل هذا المنظور يجعل الفرد يحس بقبول أهله له وموافقتهم عليه ، من - منظور تواضعه وتفهمه لوضع أهله ( المخلوقات المسكينة ) ؛ كما يجعل مثل هذا المنظور ، مثل هذا الفرد مرجحًا ، نظرًا لأنه يتفهم وضعهم ، بحكم أنه هو نفسه يعيش الوضع نفسه ويحسه ، إلى الحد الذي يجعل أهل مثل هذا الفرد يبادرون إلى رد ذلك التعاطف المنعزل الذي يحتفظون به إلى الفرد الذي يكون من هذا القبيل ؛ مثل هذا التصور يجعل الفرد ، في واقع الأمر ، يحس بأنه أعظم من بقية أهله لمجموعة من الأسباب أولها: إنه عندما يفكر فيهم فإنه يخرج عنهم! وثانيها: أنه عندما يكون مفهومًا عنهم فإنه يجعلهم يبدون محددين ؛ وثالثها : إنه عندما يفعل ذلك يبدو أقل تعرضًا لحقائق الحزن التي يتعرض لها وبقرها ؛ ورابعها : أن تعرفنا لحقائق الحزن ، إذا ما استطعنا أن نحمى نفسنا منه بشكل من الأشكال ، هو بحد ذاته نشاط ببعث الحيوية ؛ أما السبب الأخير (حتى يتسنى لنا إكمال الدائرة بالعودة إلى التواضع) فهو أن تقليب الفكر في هذه العناصر المشتركة ينطوي بحد ذاته على شكل معين من أشكال الصلابة والسلامة ، وأن هذا العامل إنما يعد ، قبل كل شيء ، واحدًا من عوامل الذهن البشري المستركة والتي لها علاقة بالموضوع.

وعلى كل حال ، فإن طريقة عمل البيتين الأخيرين هما شيغلى الشاغل . الكلمتان Y-war قد تعنيان "حصيفًا" أو "نو خبرة" ؛ والكلمتان too late قد تعنيان "عندئذ أو متأخرًا جدًا" أو "الإمعان في المُضيِّ في الحدث إلى أن يفوت الأوان" . وبذلك يصبح معنى العبارة كلها "أصبحت خبيرة بعد أن فات الأوان" ـ لقد اكتشفت أن المرء يتعين عليه أن يكون حريصًا كي يتحاشى المخاطر ، وبخاصة المخاطر التي تتهدد من لا يكون لهن حبيب قط ، وأن ما يجب تحاشيه بشكل أقوى ، هو تلك المخاطر التي تنطوى عليها ضروب الإشباع غير المشروعة . لقد وعيت أول مرة بعد أن فات الأوان ـ

لقد اكتشفت مؤخرًا أن الإنسان ينبغى أن يكون رابط الجأش كى يحظى بالإشباع . "بعد أن أصبحت خبيرة حتى بعد فوات الأوان" - لقد اكتشفت أن الإنسان يتعين عليه أن ينتظر طويلاً كى تحين أسلّم اللحظات المواتية للذائذه ."بعد أن أصبحت واعية إلى أن فات الأوان تمامًا" - لقد اكتشفت أن المرء يمكن أن يسعى إلى لذاته مرة واحدة فى أغلب الأحيان . ومن الواضح أن بنداروس Pandarus ، لا يعنى هنا ، بطبيعة الحال ، سوى المعنيين الثانى والثالث ؛ أما شوسر Chaucer ( وهذا واضح لا من قبيل التهكم والسخرية وإنما باعتباره معنى إضافيًا رخيمًا من معانى الحزن ) فيعنى المعانى الأربعة كلها . ( وهذا ، بالمناسبة هو النوع الرابع من الغموض ، ولكنى أتناول المقطوعة ككل(٥) ) .

فى البيت الأخير: والشيخ يُحدث خطرًا في النهاية الأصل الإنجليزي:

And elde daunteth daunger at the last.

في هذا البيت نجد أن الكلمة daunt تعنى "يُخْضِعْ " أو " يخيف " ؛ كما أن الكلمة daunger كان لها ، في ذلك الوقت ، معنى ثرى خسرته الآن ، إذ كانت تعنى الاحتقار ، والتعرض ، والبؤس والسلطة والمهابة . وبذلك يصبح معنى البيت : "الشيخوخة ستكسر كبرياءك ، ستجعلك تخشين وتخافين الاستقلال الذي تتباهين به الآن ؛ أو قد تعنى : إن مجىء الشيخوخة أقوى من عظمة الملوك ، أقوى من السلطات الوحشية التي تخافينها الآن ، بل إنها أقوى حتى من عاطفة البخلاء misers التي تهزم الشيخوخة زمنًا طويلاً ؛ يجب أن تتصرفى الآن إذ إنك عندما تشيخين التي تهزم الشيخوخة زمنًا طويلاً ؛ يجب أن تتصرفى الآن إذ إنك عندما تشيخين سوف تخافين من المخاطرة وتخشينها ، وقد تتشجعين لأن ، مهما كان تورطك ، الحال سيكون هو الحال نفسه بعد مضى قرن من الزمن ؛ وقد يعنى هذا البيت أيضًا : حتى من عياتك ، فإنك عندما تصبحين امرأة عجوزًا ستكونين قد عشت فى الخزى والعار . أما إذا ما أخذنا الكلمة eleباعتبارها تدل على " إمرأة عجوز " ، لا على " الشيخوخة أما إذا ما أخذنا الكلمة eleباعتبارها تدل على " إمرأة عجوز " ، لا على " الشيخوخة التي تهزم هذه المرأة " ، فإن العبارة تبدأ تفاعلاتها مع ذبول الجمال وأفوله ، سواء بعد التي تهزم هذه المرأة " ، فإن العبارة تبدأ تفاعلاتها مع ذبول الجمال وأفوله ، سواء بعد

حياة الخطيئة أو حياة العزلة (إذ يبدو أن ليس هناك أى بديل آخر) التى فى البيت السابق ، وتبلغ العجوز الشمطاء من القبح ، فى نهاية المطاف ، حدًا تنكمش فيه كل القوى وهى تستشعر الخطر ، ابتعادًا عن كآبة عظمة هذه الشمطاء ، تنكمش هذه القوى ناحية الضياع أو ناحية الخضوع لهذه الشمطاء ، وبذلك تخشى مخاطرات الحب وتخاف مغامراته الاقتراب من هذه الشمطاء.

يعد البيت غموضًا مباشرًا من النوع الثانى ، وآمل ألا يفترض القارىء بأنى أضع قصيدة من عندى أنا . يقول السيد إليوت Eliot قيم واحد من أبحاثه إن ذلك هو ما يفعله دومًا أولئك النقاد الذين يفشلون فى أن يكونوا شعراء ؛ وهذا سلاح قيم ولكنه معيار سطحى له خطورته ، نظرًا لأنه يخفى المفهوم الرئيسى عن الشعر ويزيده إبهامًا ، ذلك المفهوم الذى مؤداه أن الشعر لكونه عملاً إيحائيًا بالضرورة لا يمكن أن يُحدث تأثيره إلا إذا كانت النبضات ( والخبرات إلى حد ما ) موجودة بالفعل ويمكن استدعاؤها ؛ أو إن شئت فقل إن عمليه تَفَهًم شاعر من الشعراء هى بالضبط نفس عملية بناء قصائد مثل هذا الشاعر فى ذهن الإنسان . وبطبيعة الحال ، من الخطأ أن نشىء القصيدة الخطأ ، وأنا لا يخامرنى شك فى أن إليوت كان محقًا فيما ساقه من اتهامات .

أهذه هي رشوتك لوعدك ؟

أهذه هي نصيحتك ، أهذه هي قضيتي المسببة للسعادة ؟

الأصل الإنجليزي:

Is this the verray mede of youre beheste?
Is this your reed, is this my blisful cas?

إجابة كريسيدا على ضروب الغموض البنداروسية pandarus بهذه الطريقة تعنى: "أهذا هو الأجرالمقدم لى مقابل طاعتى لأوامرك ؟ أهذا هو حث لى على أن أكون قاصرًا جيدة ، وأننى يجب على أن أتحمل المشاق دومًا ، وأتحمل ألم التفكير فى شرك العظيم ، وفى إغواءاتك المنفرة ؟ أهذا هو ما تساويه نصيحتك ؟ أهذا هو ما

يساويه وعدك برعايتى ؟" إن المعنى الأمين (أجر) يحمل فى ثناياه الاحتقار ؛ أما المعنى الدنى " رشوة" فهو عبارة عن اتهام ."أهذا هو السبب الذى جعل الأمير مخلصاً معك إلى هذا الحد ؟ أهذا هو موقفك كى تستفيد من الوصاية على " " أما إذا كانت الكلمة made تحمل صدى من أصداء (وهذا أمر يستحيل القطع به فى تلك الفترة الزمنية البعيدة) معناها المستقى من الحرية الطبيعية للمرج المفتوح الواسع ، أو إذا كان لهذه الكلمة صدى من معناها المستقى من البهجة البسيطة الناتجة عن ذلك النوع من أنواع البيرة ، التى فى حوزتنا فإن معنى البيت يصبح على النحو التالى . "أهذا هو المرج ، أو البيرة ، التى وعدتنى بها ، أو التى اقترحتها لنفسك ؟ أهذه هى قضيتى المثيرة للسعادة التى وصفتها فعلاً ؟" إن معني كلمة beheste (وعد) هما اللذان يعطيان كريسيدا هذا السلاح القوى فى مواجهة بنداروس Pandarus ، وهو فى وغمعه المزدوج الذى يقوم فيه بدور الوصى ودور الوسيط .

وهل كل هذه الأعمال المرسومة ، يا أسفاه ،

من أجل هذا الهدف فقط ؟

الأصل الإنجليزي:

Is all this peynted proces seyd, alas, Right for this fyn?

التعقيد الذي في هذين البيتين أقل من حيث الكم غير أنه أكثر جمالاً من الأبيات السابقة ؛ وأنا أنظر هنا إلى خطبة بنداروس العظيمة ، مستخدمًا التورية التي في الكلمتين : "هسدف" وfyn وموكب" وprocess ، باعتبارهما موكبًا ملونًا بألوان زاهية (الكلمة مرسوم beynted قد توحي أيضًا بالتصوير الجصيّ في الكنائس) يواصل تحركه ، مقتادًا إياها ، إلى موت ترابي وإلى المَشْعَلَة الأزلية ؛ ومن خلف هذا الإطار البسيط ، الذي يعطى الحركة ، النقطة العاجلة ، من العبارة ، نجد أن كلمة "الموكب" process تلمح إلى تواز في الإجراءات القانونية ينتهي إلى نقطة لم يكن أي من الطرفين يرغب فيها أو يريدها ، عندما يتوقف ، في النهاية ، المحامون الذين من قبيل بنداروس ، عن الكلام ويطلبون دفع أجورهم ؛ ويرفع من خلف ذلك مرة ثانية تهديد

كريسيدا ، الذى نسمعه فى سخط العبارة ، لبنداروس بأنها قد تكشفه ، كما أن الكلمتين "مرسوم" peynted و"هدف" fyn توحيان بمتاعب وعقوبات قانونية .

قد يتساءل القارىء: "لن توحى هاتان الكلمتان بهذه الأشياء" ؟؛ ولا يجد لسؤاله إجابة واضحة . وهذا يعتمد على المدى الذى يحتم علينا قراءة هذه المقطوعة قراءة واعية ؛ فى القصيدة القصصية الطويلة نجد أن النبر فى عبارات بعينها يجب أن يكون طفيفًا ، إذ إن غالبية الأبيات لا تحتاج اهتمامًا أكبر من الاهتمام الذى نوليه لعبارات رواية من الروايات ونحن نقرؤها جهرًا ؛ هذا يعنى أننا لن نبحث عن تركيز التصوير والصور كما هو الحال فى القصيدة الغنائية . القصيدة الطويلة ، من الناحية الأخرى ، تكدس التصوير وتجعله يتراكم ؛ وأنا هنا أتناول نقطة لها طابع درامى خاص يحتاج المعنى فيه إلى التركيز ؛ وهنا نجد شوسر قد تخلى عن هدفه الأصلى لحظة كى يكتب على هواه .

إن مسألة إيحاء الكلمة "مرسوم" peynted ، ضمن إطار مناسب ، بمعنى "آلام" pains له أهمية أكبر ؛ كما ينبغى علينا أن نهجر أرض الغموض الآمنة نسبيًا مستهدفين بذلك دراسة التوريات المستترة . وأنا أرى أن القاعدة بشكل عام تتمثل فى أن أى تشابه صوتى لن يحدث تأثيره إلا إذا كان ملحوظًا عن قصد ، إذ سيعطى التشابه الذى من هذا القبيل انطباعًا بالغرابة فى مثل هذا الظرف . وسبب ذلك ، أن من نظام اللغة الأساسى ، أن الكلمة نفسها ، أو ذلك الذى نخمنه على إنه الكلمة نفسها هما اللذان يستدعيان ردود أفعالنا المناسبة لمثل هذه الكلمة ؛ وردود الفعل هذه مدربة على أن تكون مكبوتة تمامًا بما هو قريب من الكلمة ولكنه غير صحيح تمامًا . والكلمة لا يكون لها صدى فى الذهن ، إلا بعد تمريرها ، والتسليم بها وقبولها على أنها كلمة معقولة . وعلى الجانب الآخر ، فإن هذا الكبت نفسه (جهد fiorالتمييز ، في الحالات التي قد يكون من الطبيعي فيها اللجوء إلى الكلمة الأخرى ) قد يستدعى أثارًا خاصة به ؛ ولعل هذا هو الذى قد يجعل التوريات ظريفة ومضحكة ؛ كما أن هذا الكبت هو الذى قد يجعل ، تورية من التوريات أكثر جاهزية ، أو إنه قد يجعل مثل الكبة هذه التورية ، وبرغم كل ما أعرفه عن الإيقاع ، أكثر وأقل جاهزية حتى يمكن لها أن هذه التورية ، وبرغم كل ما أعرفه عن الإيقاع ، أكثر وأقل جاهزية حتى يمكن لها أن تقاعل مع الكلمة عندما تستدعى . لقد انتابنى العجب أحيانًا حول ما إذا كانت كلمة تتفاعل مع الكلمة عندما تستدعى . لقد انتابنى العجب أحيانًا حول ما إذا كانت كلمة

سوينيرن الدالة على "أحزان" Dolores تستمد أية طاقة من طاقاتها من الكلمة الدالة على "أسبانيا" Spain ، التي يوحي بها عنوان القصيدة هو وأشياء أخرى على امتداد القصيدة ، ويرغم أن الإنسان قد يضطر إلى التساؤل عما ستكون عليه القافية التي ستلي ذلك ، فإن هذا التساؤل لا يظهر مطلقًا بين الإثنى عشرة بيتًا التي لا تقترن ببعضها في القصيدة التي عنوانها "سيدتنا المآلومة" Our Lady of pain . ومع ذلك فإن ما نعرفه عن هذه الأمور قليل جدًا إلى الحد الذي يجعل عدم تناولها أمرًا لا يتسم بالحكمة ؛ فثمة أمر ينصرف إلى الصوت الصِّرف والتداعيات الخاصة تمامًّا الكلمات ؛ من ذلك ، على سلبيل المثال ، التمسك بمعنى ألام المستقى من الكلمة "مرسوم" peynted وذلك عن طريق إستدعاء الكلمة "موزون" Weighted وكذلك الكلمة "خافت" fainted ، مع الإيحاء بالعمل الذي في العبارة "كل ذلك المرسوم" . دراسة التوريات الرديئة المكبوتة قد تكون مهمة شاقة جدًا ، غير أنها تكون أقل تفاؤلاً من دراسة ضروب الغموض الأكثر منطقية وعقلانية ، والسبب في ذلك أننا يمكن أن نعتمد على السواد الأعظم من تداعيات الكلمات التي يجري استدعاؤها (وإذا ما انصرف ذهن الإنسان على نحو أو آخر إلى المعاني المختلفة للكلمة فكيف له أن يصل إلى الكلمة الصحيحة ؟ ) ، في حين أن التوريات ينبغي إلى حد ما ، ألا تكون موجودة على الاطلاق.

وثمة مثال آخر يوضح هذه النقطة توضيحًا جيدًا ، وهذا لا يعنى أن السواد rows الأعظم من الناس مطلوب منهم الاقتناع بها ، يتمثل فى الكلمتين : "صفوف" rose و وردة" rose . فالكلمة الأولى توحى من بين إيحاءاتها : بالإخضاع للتنظيم والنسق الموحد ، أو قد توحى بالنظام ، أو نظام مفهرس للبطاقات وقد تعنى أيضًا العلوم ؛ فى حين أن الكلمة "وردة" rose قد توحى بنوع من العظمة فى حالة الثقافة ، شىء له كل تحديد الطبيعة nature واستغلالها تلك الطبيعة التى تم إنتاجها داخل منظومات الجنس البشرى ( مما يعطى برهانًا من براهين استقرارنا ) ، إن هذه الكلمة توحى بشىء من الزقة وقوة التغيير والتباين ، إنها توحى ، بمعنى أصح ، بمعانى الثراء والغنى الإضافية التى تحملها الكلمة الدالة على "نبيذ" wine ؛ إن لهذه الكلمة ( وردة rose ) تداعيات جنسية متباينة

بحكم مظهرها وشكلها الخارجى من ناحية وبحكم رومانسية الوردة من الناحية الأخرى وقد توحى هذه الكلمة أيضاً بالأفكار الخاصة بالعرق ، والكرامة والملابس الفخمة كما لو كانت مأخوذة من حروب الوردتين Wars of the Roses . هاتان الكلمتان لا تعترض أى منهما طريق الأخرى ؛ ويصعب أن نصدق أنهما تلفظان لفظا واحداً . المجانسات التى لها منظومات أقل قوة من حيث تداعيات معانيها ، والتى من قبيل الفعل "يُجدف" sows البطارخ" roes (بيوض السمك) المجانسات التى من هذا القبيل تسلم نفسها بسهوله ويسر التورية وتبدو ، إلى حد ما ، منجذبة نحو المنظومتين الأكثر قوة ؛ غير أن إصرارنا على أن الكلمتين الأوليين لهما صوت واحد ، أو الانتقال فجأة من الواحدة إلى الأخرى ، مثل هذا الإصرار يتلف الكلمات معاً ويترك الذهن في شكل من أشكال الحيرة والإرباك (١).

وعلى الجانب الآخر ، فقد صادفت منذ عامين ، قصيدة عن الفراولة نشرت فى مجله بنش Punch ، والتى وجدت نفسى معجبا بها نظرا لتورياتها المكبوتة ؛ فى هذه القصيدة نجد أن المعنى الظاهرى يتمثل فى كلمة قوية ، أما المعنى الحقيقى فهو يتمثل فى الاتساق النحوى وحسب :

جون ملكة السُّوسين بوردة في شعرها

تتحرك إلى ريعانها في مظهر واهن.

ما هو ( الشيء ) بالغ الجاذبية في مملكتها ؟ إلى حد بعيد

هو الفراولة ، الفراولة ، الفراولة .

الأصل الإنجليزي:

Queenlily June with a rose in her hair Moves to her prime with a langorous air. What in her kingdom"s most comely? By far Strawberries, strawberries are.

Queenlily "لقد حرت إلى أن عرفت أن قراءتى للكلمة الدالة على "ملكة السوسن" الأول ، وقراءة الكلمة باعتبارها كلمتين وليس كلمة واحدة ، هي سبب جمال البيت الأول ، وقراءة الكلمة

باعتبارها كلمتين أمر له جاذبيته وسحره في إطار أسلوب كتاب شعر الأطفال ! وبذلك نجد أن "زهرة السوسن وفي شعرها وردة" ، تشير إلى عذراء تنضج ومن ثم تشير إلى مطلع الصيف ، الذي يستعمل فيه الابتذال الكامل لكل من الورود وزهور السوسن كما لو كان استعمالاً ترحيبيًا ، وباعتبار أن هذه العذراء رمز ليس المقصود منه تخيله وتصوره وإنما تفسيره تفسيرًا فوريًا ، نجد أن "ملكة السوسن" هذه مثال جيد على الغنغورية (٧) ، كما نجد أيضًا أن الظرف البديل عن هذه العبارة هو الذي يستبدىء الحركة في الأمر كله وذلك بفعل إصراره على الفعل وإلحاحه عليه . وإنه لمن الغريب حقا ، إذا ما فكرنا في كلمة من الكلمات باعتبارها ظرفا وحسب ، أن تنحط كرامة التلاعب ، بل وايقاع البيت كله في الحقيقة ، متحولاً إلى رتابة ورضا عن النفس .

ربما كان استعمالي شوسر ، للغرض الذي أنا بصدده هنا ، فيه شيء من الظلم ؛ وأنا أستعمله هنا لأن من المهم أن أتبين إن كانت هذه التأثيرات بحق تشكل ، بشكل أو بآخر ، جزءًا من شخصية اللغة ، نظرًا لأن هذه الآثار موجودة بشكل واضح وبين ، وفي كاتب يتضح فيه أنه كثير الاشتقاق من الأدبين الفرنسي والإيطالي ، وهو أمر لا يبدو غامضًا إذا ما قسناه على مقياس الغموض هنا . وأنا هنا أعترف أن من السهل تشويش قراء شاعر من الشعراء باستعمال مواضع النبر في كلام القرن الثاني عشر ، تلك المواقع التي ليست مألوفة لأمثال هؤلاء القراء ، أو بتناول الاستعمالات غير السالوفة للكلمات . وهذا ، على سبيل المثال ، هو ما ظننت أنه شكل من أشكال الغموض ، عندما أعلنت على الحشد المجتمع أنباء مرض ترويلوس ، الناتج عن حبه كريسيدا ، والذي استغله لترتيب موعد معها :

اشتكى إلني طوىلاً من مرضه

بأمانة ، إلى حد كانت تُسمّعُ عنده الشفقة ،

وكل أبيض تحول إلى ( لون ) شمعى بسبب الهجوم المحموم

حضر الطبيب وقال: "بهذه الطريقة

يشفى الرجال الناس ؛ هذه التعويذة سوف أسمعك إياها" .

واكن كان واحد جالسًا هناك ، كل ما سمعته لا علاقة له بالعلم .

تلك فكرة ، من الأفضل أن أكرن أنا الطبيب . ( القسم الثاني ـ البيت ١٥٧٦ ) الأصل الإنجليزي :

Compleyned eke Eleyne of his sycknesse

So feithfully, that pitee was to here,

And every wight gan waxen for accesse

A leech anon, and seyde, 'in this manere

Men curen folk; this charm I wol yow lere."

But there sat oon, al list hir nought to teche.

That thoughte, beste coude I yet been his leche.

(ii, 1576)

الكلمة التي كانت تدل على "هجوم محموم" في القرن الرابع عشر الميلادي هي كلمة access ، وأنا لا أعتقد أن شوسر لا يستعملها هنا بأي معنى آخر غير هذا المعنى ؛ غير أن ويكليف Wyclif استعمل هذه الكلمة ليعنى بها عملية الاقتراب ، أو حق الاقتراب ، ثم اكتسبت هذه الكلمة بعد ذلك معنى تبوقُ منصب محترم . وعليه فإن المعنى هنا يحتمل أن يكون : أن كل إنسان قال إنهم عرفوا طريقة شفاء ضروب الحمى حتى يتسنى لهم أن يبدوا وقورين في الحفل ، أو ليضعوا أنفسهم في المقدمة ، وربما ليسمح الهم بزيارة الأمير في فراش مرضه . إن قطع البيت الذي يفصل كلمة "الهجوم المحموم" access عن كلمة طبيب leech ويصلها بالكلمة وهذا هو بالضبط ما تحتاجه يساعد هذا المعنى الإضافي من المعنى التهكمي ، وهذا هو بالضبط ما تحتاجه الكوميديا الاجتماعية في المقطوعة ؛ وإذا ما أردنا التأكيد على شوسر بوصفه واحدًا الكوميديا الأساليب المؤثرة ، فإن هذه المعانى الأخيرة هي التي ينبغي التركيز عليها وليس المعنى الطبى ، وبخاصة أن تلك المعانى كانت هي الأبرز بحلول القرن السادس عشر ؛ وهذه ، على سبيل المثال ، كانت الطريقة الإيجائية نفسها التي كان شكسبير عشر ؛ وهذه ، على سبيل المثال ، كانت الطريقة الإيحائية نفسها التي كان شكسبير من القوة مبلغًا جعلها تقف بذاتها ، وأن هذه المنكتة بلغت من الحدة حدًا لا يمكن معه من القوة مبلغًا جعلها تقف بذاتها ، وأن هذه المنكتة بلغت من الحدة حدًا لا يمكن معه

لها أن تستدعى معانى إضافية أو نغمات توافقية ؛ لقد أوردت هذه النكتة لأوضح بها حالة قد يصبح الغموض المحمود فيها غير مثمر ولا طائل من ورائه ، كما أوضح بها أيضًا نوعية الأسباب التى قد تدفع الإنسان إلى أن يرفض التسليم بهذا النوع من الغموض .

والواقع أننا نجد مثالاً جيدًا آخر على ذلك ، عندما تبدأ كريسيدا التفكير والتأمل في أن مسالة الوقوع في الحب تعد أمرًا أحمق وخاليًا من الحكمة (القسم الثاني البيت رقم ٧٥٧). تقول كريسيدا:

صغيرة تمامًا ، وأقف غير مقيدة في المرج البهيج بلاحقد أو نقاش سوطى .

الأصل الإنجليزي:

Right youg, and stand unteyed in lusty lese Withouten jalousye or swich debaat.

تشتمل التشكيلة السخيفة التي لمعنى الكلمة lese على : الكذب ، وقد تعنى فخًا لصيد الأرانب ، أو كمية من الخيوط ، أو قد تعنى شبكة ، عقدة حبل ، سوطًا ، أو سير الجلد الذي تمسك به كلاب الصيد ؛ وهنا يمكن لنا أن نأخذ الكلمة العامة lese عقدًا التشكيلة من المعانى على إنها تعنى "محب" amorous . وقد تعنى كلمة lese عقدًا يعطى صاحبه الحق في تملك عقارات أو مبان مدى الحياة ، لعدة سانوات ، أو تبعًا لا ( ومن ها تجيء الدوامية والسلامة المضمونتين ) ، المرعى الواسع pasture-land لا ( ومن ها الحياة ، الدوامية والسلامة المضمونتين ) ، المرعى الواسع الثمار ، أو عملية ( كما هو الحال في كلمة مرعى sall الحديثة ، أو قد تعنى قطف الثمار ، أو عملية مطاردة الأرانب بالكلاب ( إذ إنها هي خليلة نفسها ) ، وقد تعنى هذه الكلمة أيضًا : وبذلك مجموعة من ثلاث ( رمز الرفقة والصداقة باعتباره مقابلاً للهوى أو العاطفة ) ؛ وبذلك يصبح بوسعنا أن نأخذ الكلمة العلم الدى كان لهذه الكلمة في ذلك الوقت . يصبح بوسعنا أن نأخذ الكلمة وها المعنى الذي كان لهذه الكلمة في ذلك الوقت . وعليه ، وعندما لا يعتور المعنى المقصود أي شك ، نجد أن العابارة في "مرج" "بهيج" وعليه ، وعندما لا يعتور المعنى المقصود أي شك ، نجد أن العابارة في "مرج" "بهيج" unteyed نا تكون جزءً المن حالة كون كريسايدا "غير ما قيدة" وسلادة العدة العدة المنائي على أن تكون جزءً المن حالة كون كريسايدا "غير ما قيدة" وسلادة العدة المنائي على أن تكون جزءً المن حالة كون كريسايدا "غير ما قيدة" وسلادة العدة الكلمة المنائي على أن تكون جزءً المن حالة كون كريسايدا "غير ما قيدة" وسلاد المنائي المنائي المنائي على المنائي المنائي على أن تكون جزءً المنائي على أن تكون جزءً المنائي على أن تكون جزءً المنائي على المنائي على أن العلمة المنائي المنائي المنائي على أن تكون جزءً المنائي على أن تكون جزءً المنائي على أن تكون جزءً المنائي على المنائي على أن تكون جزءً المنائي على أن العلى المنائية على المنائي المنائي المنائية على أن العلى المنائية الم

أو كونها "مقيدة" tyed . لقد أوردت معظم المعانى هنا من قبيل الظرف والفكاهة ؛ ومع ذلك فإن المعانى التي أحس أنى أثق بها هى : "أننى لست واقعة في شراك الرغبة وأنا حرة مثل فرس في مرج" ؛ وهذان المعنيان كافيان لتوضيح غموض النحو syntax .

ربما نقول: إن هذه المعانى يمكن لنا أن نعيد ترتيبها كيما تعبر عن الشك: "إننى أدب وأسير بصعوبة دون أن يكون لى موقع قدم فى شبكه الرغبة"، "أنا لم أتحول إلى عشب بعد فى مرج الحرية الواسع". ولكنى عندما صغت هذين المعنيين وجدت لزامًا على أن أبحث عن عبارة أستر بها الحقيقة الرئيسية فى الموقف وهى كون هذه المرأة "غير مقيدة" band ( يجوز لنا القول هنا: إن الكلمة ( تقف ) stand إنما تجذب إليها حرف الجر ( فى ) in ، وذلك حتى يتسنى لنا ربط الكلمة عنى الموقد ) بالكلمة ( غير مقيدة ) withouten ومع ذلك فإن كلمة ( بدون ) withouten توحى بشكل من أشكال التوازى مع الكلمة ( غير مقيدة ) unteyed ، وهو ما يجعل كلمة ( عقد ) lese تتوافق مع ( مقيد ) teyed . ربما كان من الأفضل تمامًا لشخصية كريسيدا أن تعبر عن الشك ، ولكنى فى هذا البيت وأيا كان معناه ، أحس بشكل من أشكال الرضا عن النفس وأستشعر بداخلى تصميمًا يقنعنى بأن هذا البيت هو من النوع الثانى.

وفى الوقت ذاته ، يتعين على أن أعترف هنا بأن هذه المقطوعة إنما هى مقطوعة معتَّقة ومتخثرة تخثرًا تامًا ، وليس من الحكمة مطلقًا أن نحاول محاكاتها ، ولذا قد يكون من الظلم أن نترك شوسر قبل أن نعيد إلى ذاكرته شيئًا أكثر جمالاً . ويحدث هذا الشيء في المشهد الذي يؤدي إلى سببي كريسيدا بطريقة حقيقية ، في الوقت الذي لم يكن يراودها شك في ذلك الذي تريده وتبتغيه ولكنها كانت مصممة على أن تتصرف تصرف سيدات المجتمع ، في حين أن ترويلوس الذي نجده يعاني من نوبات الإغماء في كل أنحاء المكان ، راح يخيم عليه اليأس ، كما أن بنداروس لم يجد أي أمل في دفعهما معًا إلى سرير واحد ، وعند هذا الحد نجد الأغنية الفريدة التالية عن السعادة التهكمية تنساب من شفتي مبدعها .

ولكن صلِّ لله كي يطفيء كل هذا الأسف . وأنا أمل أنه سيفعل ذلك قطعًا ، لأنه هو الأفضل . لأنى رأيت صباحًا مملوءًا تمامًا بالضباب يملا في أغلب الأحيان يومًا سعيدًا من أيام الصيف، ، وبعد أن يجيء الشتاء بعد مايو الأخضر.

الرجال يخطئون طول اليوم ويحسرون احمرارًا واسعًا هي القصيص، تلك التي أصبحت نوبات حادة بعد الانتصارات .

الأصل الإنجليزي:

But now pray God to quenchen all this sorwe.

So hope I that he shall, for he best may.

For I have seen of a full misty morwe

Folwe ful ofte a merie somer"s day,

And after winter folweth grene May.

Men sen alday, and reden eke in stories,

That after sharpe shoures ben victories.

إن الذي جعلني أقتبس الأبيات الوسيطة وأوردها هنا ، هي تلك الروعة السلسة الجلية لهذه الأبيات وهي تتحرك مع الأرض كلها ؛ ومركز إهتمامي في هذه الأبيات هو الكلحمة "نوبات" shoures . الكلمة shoures تعنى طعنة ، أو هجومًا ضاريًا في معركة ، أو نوبة مثل نوبات الإغماء التي تنتاب ترويلوس أو قد تعنى آلام المخاض ؛ وإذا ما أخذنا shoures على أنها تعنى زخات مطر (الفصل الأول ، المشهد الثاني ، المقطوعة رقم ١٥٢) نجد أمامنا الاستعارتين ، من كل من الإنسان والسماء تنصهران بعضهما في بعض ؛ كما أن لهذه الكلمة علة أخرى بالمحاربين من منظور أن الكلمة مستعملة في سياق "وابل من السهام" ، ولهذه الكلمة صلة أخرى بالعشاق من منظور أنها تستخدم للتعبير عن "وابل من الدموع" .

أتمنى أن أكون قد عرضت حالة جيدة من حالات استعمال الشعر للغموض ، بشكل أو بآخر ، كما هو موجود على نطاق واسع فى الإنجليزية التى استعملها شوسر ؛ وهذا هدو ما يرجح الزعم بأن الغموض يعد وطنيًا native فى اللغة .

وأنا لا أعرف، في واقع الأمر، الأهمية التي للغموض في اللغات الأوربية الأخرى، يضاف إلى ذلك، أن ممارسة البحث عن الغموض سرعان ما تؤدى إلى ضروب من الهلوسة والهذيان، كما لو كنت تحاول تدريب نفسك على الاستماع دومًا إلى تكّات الساعة: وانطباعي هو أنى بينما أجد الغموض أمرًا متكرر الحدوث ومالوفًا في اللغتين الفرنسية والإيطالية، فإن المعاني الفرعية تكاد تكون دومًا على شكل تعبيرات رديئة، الأمر الذي يحتم على سكان هذين البلدين أن يكون لديهم التزام كبير بما يمليه عليهم الضمير حتى يتسنى لهم أن يعيروا هذه التعبيرات الاهتمام اللائق بها. وعلى عليه الضمير حتى يتسنى لهم أن يعيروا هذه التعبيرات الاهتمام اللائق بها. وعلى نسخت من بوكاشيو Boccaccio؛ وقد اكتشفت أن من المثير جدًا أن أدخل من خلال شخت من بوكاشيو Boccaccio؛ وقد اكتشفت أن من المثير جدًا أن أدخل من خلال قائمتي في نص مواز وأتبين، حتى في المواقع التي جرت فيها ترجمة كثير من المقطوعات ترجمة مباشرة، أن هناك بقعة إبداعية صغيرة لا تُدَاني في النقطة التي أكون قد انفردت بها (^).

وسوف أتوتف عند هذا الحد عن التحويم حول الأجمات الشوسرية Chaucerian وأدخل بفرضيتي إلى مطهر العقلانية نفسه . ففى القرن الثامن عشر كان الشعراء الإنجليز يحاولون أن يكونوا أمناء ، مباشرين ، وعقلاء ونحويين وواضحين ؛ ومن هنا يتعين على الآن أن أتفوق حيلة ودهاءً على هؤلاء التعساء المساكين ، وأحييهم على خصائص وسمات في كتاباتهم ربما أصيبوا بالرعب لو أنهم كانوا قد اكتشفوها . ومسألة أن يصبح ذلك أمرًا ممكنًا لا تدعو إلى الدهشة ولا إلى الغرابة ؛ إن ذلك "الذي كان الفكر يعْمَلُ فيه في أغلب الأحيان" كان ينطوى على مجرد بساطة خادعة ، كما أن "ذلك الذي لم يجر قط التعبير عنه تعبيرًا جيدًا" كما هو واضح في التقابلات المحكمة يشكل نقلات الفكر وكلياته الباهتة التي يصل الناس عن طريقها إلى قرار المحكمة يشكل نقلات الفكر وكلياته الباهتة التي يصل الناس عن طريقها إلى قرار اسم الحسن أو الرشاقة أو الاتساق grace ، وأحيانًا أخرى يسمونه التعميم . ومع ذلك فإن مدى مطابقة ضروب الغموض عندهم لعصرهم ومنهجهم ، وكذلك مدى فهمهم ذلك فإن مدى مطابقة ضروب الغموض عندهم لعصرهم ومنهجهم ، وكذلك مدى فهمهم الشعرهم ، مسائل يصعب تحديدها أو البت فيها .

ما الذى قتل وينتورث ، وما الذى نفى هايد ، بواسطة ملوك محميين ، وإلى ملوك متحالفين ؟ ماذا غير رغبتهما المغموسة فى البلاط كى يلمعوا ، والسلطة العظيمة فى البقاء ، أو فى الاستقالة ؟ (جونسون ، تفاهة الرغبات البشرية ) الأصل الإنجليزى :

What murdered Wentworth, and what exiled Hyde,
By kings protected, and to kings allied?
What but their wish indulged in courts to shine,
And power too great to keep, or to resign?

(Johnson, The Vanity of Human Wishes).

كلمة "متحالفين" allied في النص الإنجليزي قد تعنى "مترابطين عن طريق المصاهرة" أو "متحالفين بناء على تعاهد على "المكائد . وربما لم يكن كل من وينتورث وهايد يتطلعان إلا إلى "البريق" shine in courts أو "البريق في البلاط" shine in courts أو "البريق وهما منغمسان" في الملك وأفراد "البريق وهما منغمسان" في الملك وأفراد الحاشية "في المحاكم" ؛ أو قد يكونان قد غمسا رغبتيهما "الخاصة" now في أن يلمعا أو أن يلمعا في البلاط الملكي ؛ أو قد تكون هناك فكرة عامة منفصلة ، وذلك بوضع فاصلتين بعد كل من كلمة "الرغبة" wish و"البلاط" courts ، وبذلك تصبح الرغبة في البريق واللمعان منغمسة قبل كل شيء في البلاط ، أو أن هذه الرغبة تعد سخافة البريق واللمعان منغمسة قبل كل شيء في البلاط ، أو أن هذه الرغبة انغماساً متهوراً . لا طائل من ورائها وأن الذي يساعد على ظهورها هم جيران الإنسان ، أو قد يكون الإنسان نفسه ( وهذه فكرة مختلفة تماماً ) منغمساً في هذه الرغبة انغماساً متهوراً . ليست كل هذه الشروح تعطى معاني مختلفة تماماً ، وإنما هي مجرد طرق مختلفة لقراءة البيت جهراً ، كما أن معنيي كلمة "مغموس" indulged يحملان شيئاً من ثراء التفكير وتشكيلة مختلفة من مشاعر الازدراء الخاص ، والتعاطف ، والاحترام ، فضلاً التفكير وتشكيلة مختلفة من مشاعر الازدراء الخاص ، والتعاطف ، والاحترام ، فضلاً

عن أنهما يحملان أيضًا شكلاً من أشكال إحساس عالم الطبيعة بأن هذه التشكيلة من المشاعر قد سبق تحديدها من قبل .

في البيت الرابع يمكن أن تكون كلمة power (سلطة ) موازية للكلمة الدالة على "الرغبة" wish أو تكون موضوعًا من موضوعات هذه الكلمة ؛ وربما كان سقوط كلِّ من وينتورث وهايد ناتجًا عن سلطة من نوع معين ، أو نتيجة رغبة من نوع ما في ( السلطة ) power. والسلطة power في الصالة الأولى ، والتي استشعرها الناس طغت على الأثير الواحد إلى الحد الذي جعلها تولد السخط والاستباء والقلق ، أو أن هذه السلطة power بلغت ـ في واقع الأمر ـ من الثقل حدًا يصعب معه استعمالها استعمالاً صحيحًا ؛ تلك السلطة التي يصعب ( الاستقالة ) resigned منها ، نظرًا لأن إغراءها يدفع إلى الحفاظ عليها ، أو لأن الملك لن يتركهما لسبيل حالهما ، أو قد يكون السبب، أنهما بالرغم من أنهما قد لا يحاولان التورط في المؤامرات ، فقد وجدا لنفسيهما أهمية ترتب عليها ، أن أي عمل ، مهما كان سلبيًا في ظاهره ، قد أصبح إشارة خفيفة ويعد من قبيل التآمر ، أو قد يكون السبب ، أنهما إذا ما استقالا من سلطتهما مع الملك ، فإنهما قد يتبقى لهما سلطة فيما أصبح الآن سمعة نفوذ زائف ، أو قد يكون السبب أنهما يمكن أن يستشعرا مسئولية كبيرة جدًا ، أثناء حدوث أمر من الأمور ، تجعلهما لا يشاركان فيه . رغبتهما ، في الحالة الثانية ( التي تحترمهما بدرجة أقل وتجعلهما أقل دراية بمصاعبهما ) كانت تتمثل في الحصول على السلطة power على نحو جعلها تتعاظم too great ، نظرًا لأسباب من قبيل الأسباب التي عددناها أنفًا ؛ أو قد تكون رغبتهما هي الحصول على قدر عظيم من السلطة يسمح لهما "بالاستقالة" resign ( الرغبة في الاستقالة من السلطة ) resign . . .wish power ومعهما مقدار كبير من المال ، أو إحساس بالأمن ، أو إحساس بأن غرورهما لم يشبع ، وأنهما بعد أن حصلا على السلطة وراحا يستعرضانها فلا حاجة لهما باستعمالها في أبعد مما وصلا إليه ؛ ويجوز أيضًا أن نأخذ الجملة الأخيرة باعتبارها حالة منفصلة ، وبذلك يصبح المعنى : أن سقوطهما حدث عندما بدأ يخافان سلطتهما power وأرادا التخلص منها ، وبذلا جهودًا سعيًا إلى الاستقالة ، تلك الجهود التي تعثرت متلما تعثرا ، ولم تؤد إلا إلى إثارة الشكوك . ومهما كانت ضالة هذه المعاني الأخيرة ، فهى ترمى إلى أن يعمل القارىء فيها فكره ، وفى اعتقادى أن هذا البيت يوصل بحكم تركيبته المعقدة ، وبحكم الإحساس إلى أن هناك بعض الأعماق النحوية التى لم يسبرها القارىء المعتاد ، توصل بعض الأفكار التى من قبيل التراكيب بالغة التعقيد (٩) التى أحاول توضيحها هنا .

هذه الدوبيتات تشكل انتصارًا من انتصارات جونسون Johnson ، ومع ذلك فهى تعد نتاجًا ثانويًا من نتاجات الفشل في تحقيق ، بدلاً من مكافأة الانجاز ، الإحكام واللماعية اللتين كان جونسون يتطلع إليهما ويبتغيهما . إن الغموض الطفيف الذي يعد أمرًا معتادًا في الدوبيت المصطنع هو من نوع مختلف ، ويتعين علينا أن نعود إلى النوع الأول لنغوص فيه طلبًا لاصطياد هذا النوع الجديد .

من الغريب أن ننظر إلى ما يعد ازدواجًا في المعنى (١٠) في لغة من اللغات على أنه يكون ، في أغلب الأحيان مجرد إحكام للعبارة في لغة أخرى ؛ ولا يمكن لنا أن نستعمل الألسنة (اللغات) المتأخرة لكثير من القبائل المتوحشة لنقول: "اعطنى بندقيتى ، وكلابى ، وثلاثًا من مطاردات الطرائد من مكامنها" مستعملين فعلاً واحدًا ، وتصريفًا واحدًا لهذا الفعل ، مع ثلاثة أحداث مختلفة من هذا القبيل ـ دون أن يضحك منا أهل مثل هذه الألسنة ، من منظور أنهم ينظرون إلينا أننا قد جئنا بتورية من التوريات الرديئة . والجزء المتحضر من اللغة هو الذي ينبغي تبسيطه من حيث البنية وتعميمه من حيث أفكاره حفاظًا من هذا الشعب على قواعده اللغوية وتعرفًا منه لما تحكمه مثل هذه القواعد : غير أن ذلك يجب ألا يربطنا بطبيعة العبارات التي من قبيل :

هناك أنت ، يا أنا العظيمة ، يا من تطيعها ممالك ثلاث ، أحيانًا تتعاطين المشورة بالفعل ، وأحيانًا تشريين الشاي .

( بوب ، اغتصاب الخصلة )

الأصل الإنجليزي:

There thou, great Anna, whom three realms obey,

Dost sometimes council take, and sometimes tea.

(Pope Rape of the Lock).

إذ نجد فى هذه العبارة تأثير الشمولية المحدودة ، أو تأثير وحدة التشكيلة المنعكسة بمرآة من العالم الواقعى ، يحققها الشاعر عن طريق الجمع بين معنيين من المعانى العديدة التى للكلمة take فى اللغة الإنجليزية .

إلى الراحة ، الوسادة ادعو العميد الهين ، الذي لا يُنكُّرُ الآذان المهذبة بالجحيم مطلقًا ، ( بوب ، مقالات أخلاقية ، القسم الرابع ) الأصل الإنجليزي :

To rest, the cushion and soft dean invite, Who never mentions hell to ears polite, (Pope, Moral Essays, iv).

الغموض فى هذين البيتين يرتكز على قدر من الغموض أقل مما فى البيتين السابقين ، غير أن الغموض هنا عبقرى بما فيه الكفاية ، ويتمثل فى غموض الفعل فى هذين البيتين .

هذا التحكم الذهنى الإيحائى ، الإبداع والسيطرة على الأشياء ، أو إن شئت فقل استعمال الكلمة التى لها معان عديدة متوسعة حتى يتسنى عقد contract جمل عدة لتصبح جملة واحدة ، هو الوسيلة الأساسية التى توسلها الأسلوب الأغسطى (١١) . Augustan . وعادة ما تكون هذه الكلمة فعلا verb إذ إن العملية يتم تصورها باعتبارها نوعًا من النشاط ، أو إن شئت فقل ، إن الكلمة يتم تصورها باعتبارها عملا من أعمال الذهن الهاضم المسيطر . ويعد العنوان "انحلال وسقوط الإمبراطورية الرومانية" Decline and fall of the Roman Empire ، على سبيل المثال ، مشهدًا شاملا واحدًا هائلا من مشاهد هذه الطرف الصغيرة .

ومن الطبيعى ، ألا تكون هذه الزيوجما Zeugma من اختراع القرن الثامن عشر ، ومع ذلك فإنها لم يجر التعامل معها وتناولها بهذه الأناقة وهذا الوعى قبل ذلك ، ولم يبد عليها أيضًا أنها الطريق المعتاد للفكر قبل القرن المذكور .

مثل نجم ، اقْتيدت المجوس Magi لتنظر إلى الطفل وقد اتَّخِذَ من المِذُودِ مهدًا له ، الرَّب من تحته ؛

يقعسل شعاعات الفضيلة بفعل الشهرة المستقاة منك أرواحي المناسبة ، وأردأ ما قد ، تعرفه الفضيلة

الأصل الإنجليزي:

As such a starre, the Magi Led to view

The manger cradled infant, God below;

By vertue"s beams by fame derived from you

May apt soules, and the worst may, vertue know.

في النص الإنجليزي نجد أن الكلمة may الأولى معناها "يتوقع أن تكون" في حين أن الكلمة may الثانية تعنى "يستطيعون إذا ما أرادوا". والبنية التي من هذا القبيل هي البنية التي يستطيع ألكسندر بوب Pope تسودها تمامًا ؛ ولكن جون دون Donne يحاول محاكاة هذه البنية ، ولكن بطريقة غير متقنة ، في هذه الأبيات . ومع ذلك ، يجب ألا يغيب عنا هنا أن كلمة by الثانبة في البيت الثالث يمكن أن تكون موازية لمعنى dy الأولى في البيت نفسه وبذلك تصبح "شعاعات الفضيلة" beams of الموازية لمعنى wirtue أو قد تكون كلمة dy الثانية ثانوية وتابعة لكلمة by الأولى لكي تبين الطريقة التي تتوزع بها "شعاعات الفضيلة" beams of virtue . هذه البنية ، هي والاستعمالان الخاصان بالفضيلة wertue ، واللذان يتماثلان مع مفهومي الفضيلة ، باعتبارها صفة خاصة بدوقة هنتنجدون Huntingdon ، أو متشخصة فيها ، الفضيلة ، باعتبارها صفة خاصة بدوقة هنتنجدون Huntingdon ، أو متشخصة فيها ، تعطى شيئًا من الثقل الفكري لبنية تعتبر بغير ذلك بنية غير متقنة.

فضيلتك تخدم استعمالين واسعين فهي تفتدي جنساً ، وتحفظ بالعلاً .

الأميل الإنجليزي:

Your )or you (vertue two vast uses serves, It ransomes one sex, and one Court preserves.

معنى البيت الأول: "فضيلتك تخدم استعمالين" أو "أنت"، "لكونك أنت الفضيلة، تخدمين استعمالين"، أو "أنت تخدمين استعمالي الفضيلة". مخاطبة جون دون Donne غير الموفقة هنا لدوقة بدفورد Bedford ربما تذكرنا بأن غموض القرن الثامن عشر كان بالضرورة سهلا ودارجًا؛ إذ كان هذا الغموض معنيًا، نتيجة حالة ذهنية محسوسة وعقلانية، باستغلال المصادر المعتادة في اللغة المنطوقة.

وبوسعنا توضيح الرشاقة المحتملة لهذا الغموض وخفته بإيراد تفصيلة دقيقة أخذتها من قصيدة "اغتصاب الخُصلَّة" Rape of the Lock . إذ نجد بلندا Belinda عندما تكسب في لعب الورق :

الحورية (۱۲) ، متهللة ، تملأ بالصيحات السماء ؛ الدروب ، الغابات ، والقنوات الطويلة تُجيب . أه من الفانين المتبلدين ، المتعامين عن المصير دومًا ، سرعان ما يَغْتَمُون ، سرعان ما يفرحون ، فجأة لا بد أن تُنتزع هذه المباهج بعيدًا ،

وسَيِلْعَنُ إلى الأبد هذا اليهم المُظَفِّر .

الأصل الإنجليزي:

The nymph, exulting, fills with shouts the sky;
The walks, the woods, and long canals reply.
Oh thoughtless mortals, ever blind to fate,
Too soon dejected, and too soon elate,
Sudden these honours shall be snatched away,
And cursed for ever this victorious day.

الفعل "يجيب" reply ( في النص الإنجليزي ) يمكن أن يكون فعلا لازمًا أو متعديًا وهذه التأملات الكلاسيكية لا يفعلها سوى الشاعر ، أما فيما يتعلق بالنحو ، فإن

المتكلم يجوز له أيضًا أن يكون هو ضواحى بلاط هامبتون ، باعتبار تعوده على سقوط الأحباب وقصر وقت الوميض البشرى.

استعمال الفعل الذى يكون من هذا القبيل ، فى مثل هذا الاستعمال قد تستعمل فيه حروف الجر أو الظروف التى توضع فى الموضع الذى يتطلبه المعنى المقصود ؛ والأمر هنا لا يحتاج إلى التوضيح ، لأن الهدف الأصلى من المثال الذى أوردته هو توضيح مدى صغر النطاق الذى يمكن فيه استعمال هذه الوسائل الأصيلة .

آه ، أن أن الرقص طوال الليل ، وارتداء الملابس طول النهار ،

سحرا مرض الجدري ، أو طاردا الشُّيُّغُ

من ذا الذي لن يحتقر ذلك الذي ينتج هموم ريات المنازل

أو من ذا الذي يتعلم شيئًا أرضيًا واحدًا ذا جدوى ؟

( مقال عن النساء )

الأصل الإنجليزي:

Oh, if to dance all night, and dress all day,
Charmed the small pox, or chased old age away,
Who would not scorn what housewives cares produce,
Or who would learn one earthly thing of use?
(Essay on Women).

( في الأصل الإنجليزي ) نجد الكلمه التي معناها "سحر" charmed تعنى: "أخذ اللب أو بهر" fascinated حتى يتسنى شل حركة الجدرى ومنعه من الاضرار بالغير ، مثلما يمكن أن يصنع الإنسان بالنسبة للأفاعى أو مثلما يمكن أن تفعله المرأة لزوجها ؛ وبناء على ذلك فإنه نظرًا لإلحاح الكلمة "يطارد" chased تلح على نشاط هذه العملية ، ونظرًا أيضًالأن كلمة "بعيدًا" away تتبوأ موقعًا بارزًا عند عجز البيت فإن كلمة "أخذ اللب ، بهر" charmed ومعها الكلمة "بعيدًا" away على أن تكون هذه الإزالة ـ بتعويذة تمامًا حتى وإن كان قد انتشر" charmed away ، على أن تكون هذه الإزالة ـ بتعويذة

أو رقيا غير معقولة ظاهريًا ، مثاما يثالل warts الإنسان بالفعل . وهذه التباينات الإيحائية الطفيفة هي ، في اعتقادي ، التي تعلى البيت حيويته .

وبالمثل أيضًا ، فإن الاندفاعة الغنائية للمعنى الحلو الذى يترتب على ذلك هى التى تتلاعب دومًا على الخط الفاصل بين النوع الأول والنوع الثاني من الغموض .

ولكن ، نظرًا ، يا أسفاه ، لأن الجمال الهش لا بد أن يتحلل ،

الأصل الإنجليزي:

But, since, alas, frall beauty must decay,

هذا البيت بحكم كونه نوعًا من الحشو يركز على طالما أن الجمال هش فهو معرض التحلل" ؛ غير أن كلمة "هش" frail نفهم من خلفيتها أنها تحمل إيحاءًا بالهشاشة الخلقية فضلا عن الهشاشة البدنية أيضًا ، وهذه الهشاشة تلازم المقطوعات كلها .

متموجة ، أن غير متموجة ، نظرًا لأن الخُصلَ سوف تصبح رمادية . الأصل الإنجليزي :

curled, or uncurled, since locks will turn to grey.

قد تكون الخصل locks متموجة بفعل الفن (أو "غير متموجة" uncurled الأمر)، أو أن هذه الخصصل، إن جاز لنا أن نبدأ بذلك، قد "تموجت" (تموجًا طبيعيًا)؛ حتى يمكن أن يصبح لدينا ثلاثة معايير لتقسيم النساء الطاهرة الحساسة، من البيت الأول؛ الجميلة الكئيبة، عندما يكون الشعر "غير المتموج" خارج إطار (الموضة) وأخيرًا المرأة المصطنعة الطبيعية، من البيت الثانى "سوف تصبح رمادية" will turn to grey هذه الجملة تعد، في بعض أجزائها منتمية إلى نوع من أنواع الزمن المُستَقْبَل المتزمت، عبارة الطبيعة Nature أو الشاعر، كما يجعل العروض الجملة في بعض أجزائها الأخرى عبارة من عبارات السيدة the lady ؛

نظرًا لأنه ، سواء كان ملوبًا أو غير ملون ، فإنه سوف ينوى كله ، الأصل الإنجليزي :

Since, painted, or not painted, all fade,

المرأة المصطنعة - الطبيعية ، وما يرتبط بها من المرأة الحساسة - الطاهرة ، هذا المعيار يَقْوَى في مواجهة المرأة الجميلة - الكثيبة ، كما هو الحال في الممايزة التي بين أيدينا ، ومع ذلك فإن هذا النوع من النساء لا يتسود المجال هنا ؛ والكلمة "ملون" بين أيدينا ، ومع ذلك فإن هذا النوع من النساء لا يتسود المجال هنا ؛ والكلمة الموافقة ألكسندر بوب ، يضاف إلى ذلك أن هذه الكلمة لم تفقد المعنى "ملون نتيجة أي سبب من الأسباب."

الفعل هنا فقط يصبح فى الزمن المستقبل ، نظرًا لأن الكلمة "كل" all أخذت مكان الفعل الناقص will الذى كان فى صبيغة التوكيد . وهذان التغييران يساعدان التصعيد (١٤) .

وتلك التي تحتقر رجلا لا بد وأن تموت عذراء الأصل الإنجليزي:

And she who scorns a man must die a maid.

هنا نجد أن الموجة وهي تتكسر تعود إلى الحشو ، الذي يبدو أن معيار الجمال القبح قد اختفى منه . والموجة هنا قد تربط المعيار الاصطناعي ـ الطبيعي بالمعيار اللعوب ـ الطاهر ؛ " التواضع والفضيلة لا يشكلان أمنًا ، لأنك إذا لم تبذلي كل ما في وسعك فإنك سوف لن تحصلي على زوج " ؛ أو قد تقابل الموجة بين المعيارين ؛ "الاصطناعية والفضيلة لا يشكلان أمنًا ، لأنك إذا ظننت أنك أرقى من كل الرجال المتاحين لك فإنك لن تحصلي على زوج أيضًا ". ويتكسر الحشو بصفة أساسية في أزمنته ، ومن هنا فإنه قد يتضمن مايلي "قد لا تريدين زوجًا حاليًا ، سواء كان ذلك بسبب تواضعك الشديد ، أو خيالك الجامح ، أو لمهارتك البائغة أو حتى مرحك الشديد ، ولكن يتعين على كل امرأة أن تعترف ، في النهاية ، إن ذلك هو ما كانت تريده وتبتغيه" . وبهذه الطريقة الملتوية ، عن طريق عدم تعريف العلاقة بين معيارين مع

ترك مزغل (كوَّة) في شكل من أشكال الحشو ، يصل ألكسندر بوب ، متلما فعل شوسر Chaucer عن طريق جمل مسطحة ، إلى ما يمكن اعتباره في الواقع المشاع الأساسي في الشعر ، أو إن شئت فقل توضيحًا لحدود موقف إنساني . "متبيئًا عندئذ فجاجة السعادة الدنيوية المحتملة كلها ، معملا العقل في وضاعة تلك المطالب التي لا تسعى إلا إلى تحقيق نفسها فقط . . ."

ما الذى يبقى بعد ذلك ، سوى ما تستعمله قوتنا تمامًا ، وتحفظ المزاج الجيد هادئًا ، مهما كان ذلك الذى نفقده ؟ الأصل الإنجليزى :

What then remains, but well our power to use,

And keep good humour still, whate "er we lose?

الكلمة العهقد تعنى "تمامًا" أو "باعتدال" ومن هنا فهى تتضمن نوعًا من التواضع و"الإضحاك الجيد" good humour في تحديد المعنى الذي يصلح لموقف بعينه من هذين المعنيين والكلمة اللاققد تعنى أننا ينبغى علينا أن نحافظ على توازننا ، وأن نكون مستعدين دومًا لأن نسخر من سخافة الدنيا ومن سخافة طبعنا الخاص ، كما أن الكلمتين "يحفظ هادئًا" keep still قد تعنيان أننا ينبغى علينا أن نحرص على ألا نضحك ضحكًا علنيًا مبالغًا فيه ، أو نضيع أنفسنا بعدم تمسكنا بكرامتنا أو حقوقنا (١٥٠) . وإذا ما استعرضنا ، في النهاية ، المجموعات الثلاث المتناقضة ، فقد نجد أننا يمكن أن "نفقد" sool الجمال ، الحسن أو العذرية ، أو الحبيب الذي كنا نتطلع إليه وبرغب فيه ، أو الخصوصية التي نكون قد بنيناها ، أو الزوج الذي ربما كان من الحكمة أن نحصل عليه .

ومن المهم أن نكتشف استعمال دريدن Dryden لذلك الشكل من الغموض النحوى الذي تناولناه بالدرس والتحليل في سونيتات شكسبير ، غير أن استعمال دريدن لهذا النوع من الغموض لا يحظى ـ بشكل عام ـ بتشجيع الدوبيت :

وذلك الذي فعل فعلاً عند جيسكارد ،

أو ينبغى أن يفعل ، إنما حدد مرسومك مصيره ، ذلك الذي إذا لم ينفذ بواسطتك أولا ، ينبغى أن يُنَفَّدُ على شخصى بواسطتى أنا .

And what to Guiscard is already done,
Or to be done, is doom"d by thy Decree,
That if not executed first by thee,
Shall on my Person be perform"d by me.

التعبير أو "ينبغى أن يُفعَلَ" يتضمن ويحمل في ثناياه "يُفْعَلُ في جيسكارد" أو قد يعنى "يفعَلُ بواسطة قرارك" ، وبذلك يتفق التعبير مع العبارة السابقة له والعبارة اللاحقــة له أيضًا ؛ نحن هنا نســمع نفـمات الرعب الكسـيرة عند سيجسموند Sigismond ، برغم إخضاع هذه النغمات لتساوق لغتها الشديد وترابطها ، رغم أن هذه النغمات يجرى توصيلها ، في واقع الأمر ، عن طريق ترابط اللغة ترابطًا منطقيًا داخليًا شديدًا وغير معتاد ، وعلى سبيل التذكير ، فإن ضروب الغموض كلها التي داخليًا شديدًا وغير معتاد ، وعلى سبيل التذكير ، فإن ضروب الغموض كلها التي اقتبستها عن شوسر ، ألَّفها ذلك الرجل خلال الفترات التي كان يكتب خلالها من ذهنه هو ، وبعد أن كان قد تخلى عن بوكاشيو Boccaccio بصفة مؤقتة ، ومن هنا تصبح هـذه الفرصة الأولى التي نستطيع من خلالها مقارنة غموض المترجم بالغموض الأصلى :

الأصل الإيطالي :(١٦)

الأصل الإنجليزي:

Per cio che io t"accerto che quello che di Guiscardo fatto avrai o farai, se di me non fai il simigliante, le mie mani medesime il faranno.

لا يمكن لأحد ، بطبيعة الحال ، أن يتوقع أن يكون الغموض في بوكاشيو ، غير أنه يجدر بنا أن نورد هذا الاستشهاد هنا لنوضح به أن دريدن إنما كان يحاكيه محاكاة لصيقة قدر الإمكان ، الأمر الذي ربما فرض تأثير بوكاشيو على دريدن إما من جراء عبقرية اللغة الإنجليزية أو نتيجة لضعفها ، كما يجوز لنا القول أيضنًا : أن هذا

الأمر لو كان قد أوضع لدريدن لكان قد واجه الكثير من المتاعب فى تغييره . قد يكون ذلك صحيحًا ، ولكنى على يقين أن ذلك لو حدث لكان مدعاة للأسف والندم من جانب دريدن .

وهذا مثال آخر:

قد يكون مستحبًا للأثرياء في بعض الأحيان ، أن يجريوا تقلبًا قصيرًا ، ونوبة من الفقر :

طبقًا لذيذ المذاق ، معاملة عطوف ،

حیث یکون کل شیء واضعاً ، حیث یکون کل شیء أنیقاً

بدون الغرفة الواسعة ، القحمة ،

السجاد الفارسي ، أو الغزل الثيراني ،

تُصنَفيُّ جباه العظام الغائمة .

الأصل الإنجليزي:

Sometimes"tis grateful to the rich, to try
A short vicissitude, and fit of Poverty:
A savoury dish, a homely treat,
Where all is plain, where all is neat,
Without the stately spacious Room,
The Persian Carpet, or the Tyrian Loom,
Clear up the cloudy foreheads of the Great.

البيت الثالث ، من هذه الأبيات ، يجوز أن يتحرك إلى الوراء باعتبار معناه "ما يحاول الأغنياء" أو إلى الأمام ، باعتبار معناه "ذلك الذي يُنقُى جباههم" .

والبيت الخامس يمكن أن يتحرك إما إلى الخلف باعتبار معناه "خارجًا" outside "له والبيت الخامس يمكن أن يتحرك إما القريبة منه جـــدًا ، وأنه خرج لتوه منها

فى نزهة ، أو باعتبار معناه "دون" مساعدة من وبذلك يصبح القارىء هو الذى يفكر فى ذلك فقط ؛ أو قد يتحرك البيت إلى قدام ، باعتبار معناه "فى وقت لا يستطيعون فيه تتقية جباههم" . وإذا ما تحرك البيتان الثالث والخامس إلى الوراء فإن ضمير الوصل "الذى" which يجب فهمه قبل الفعل "ينتقي" وداعتها . وهذا كله سرسان ما يعطى البيت الأخير مزيدًا من التوكيد ، كما يضفى عليه جوًا طاربًا وغريبًا ، كما يعطينا لنطباعًا غريبًا بأنه من الأبيات السكندرية (١٧) .

وأنا أكرر من جديد هنا ، أن هذه مجرد ترجمة ؛ إذ يبدو من المرجح أن دريدن في النص الأصلى كان يشعر بالقلق إزاء الإبقاء على النحو الإنجليزى بعيدًا عن حالة غموضه وفساده الطبيعيين ، ومع ذلك فإن دريدن عندما كان يترجم كانت أمامه أمور أخرى بلغت من الكثرة حدًا لم يتمكن معه من التفكير فيها ، ومن ثم تراجع إلى تلك الأشكال النحوية السائبة المفككة التي كانت آلته قد تعودت عليها وألفتها . وسوف أستشهد بالأبيات التي استقيت ذلك منها ؛ وربما كان الغموض في هذه الأبيات ينبع من الجهد الذي بذله دريدن في وضع أكبر قدر ممكن من النبر على الفعل الأخير ، وذلك في محاكاة منه للأبيات الأصلية :

الأصل اللاتيني :(١٨)

Plerumque gratae divitibus vices

Mundaeque parvo sub lare pauperum

Cenae, sine aulaeis et ostro,

Sollicitam explicuere frontem.

(HORACE, Odes, iii.)

الدوبيت في هذه الأبيات غنى بالغموض النحوى من النوع الثانى ، وهو ما يعطى انسيابًا للفكر ولعديد من الإيقاعات الفوقية ، كما قد يفسر أيضًا تفسيرًا جزئيًا الأسباب التى تجعل هذا العروض غير ممل وذلك على العكس مما كان يظنه الناس من قبل . من ذلك ، على سبيل المثال ، نجد أن ديفيد David ، في ذروة قصيدة "أبسالوم واشيتوفيل" Absalom and Achitophel يكسر الصمت قائلا:

هكذا تؤرجعنى الرحمة الوطنية منذ زمن طويل أخطائى تفككت ، وتعطل ثارى ؛ راغبًا تمامًا في العفو عن العصر المسىء فعل الأب كثيرًا من التسكين للملك . الأصل الإنجليزي :

Thus long have I by Native Mercy sway"d,
My Wrongs dissembl"d, my Revenge delay"d;
So willing to forgive th"Offending Age;
So much the Father did the King assuage.

الكلمات الدالة على "تأرجح" sway"d وتفكك" dissembl"d وتعطل delay"d يصبح لكل منها أن تكون فعلا أو اسم فاعل أو مفعول participle . وإذا ما سلمنا بأن واحدة منها فقط هي التي يتعين أن تكون فعلا verb ، فإن ذلك ينتج عنه إجمالا سبع إيقاعات ، وسبع مجموعات من الدلائل التي تحدد بدقة مدى قوة الإحساس الذي يستشعره ديفيد ، كما توضح أيضًا مدى قسوة العقاب التي قد يذهب إليها ديفيد . وإذا ما أخذنا الكلمة الدالة على "يتأرجح" باعتبارها فعلا فإنها تعطينا المعنى "لقد حكمت البلد بوسائل رحيمة ، أما إذا أخذناها على أنها من قبيل اسم الفاعل أو المفعول فإن المعنى يصبح القد أقنعتني شفقتي الفطرية بالتعطيل ( التأخير ) أو بالتفكيك أو بكليهما معًا" . ولعلنا نلاحظ أن البيتين اللذين يأتيان بعد ذلك يزيدان ، من منظور أنهما يضعان جملة كاملة وجملتين توازي كل منهما الأخرى ، من إمكانية الخلط بين هنين الشكلين النحويين ؛ أما اللجوء إلى هذا الاستعمال في البيتين الثالث والرابع فهو يهدف إلى إضفاء الاكتمال على البيت الرابع من ناحية وجعله متوازيًا مع البيت الثالث من ناحية ثانية . تباين الإحساس المحتمل في البيتين الأولين ( يستعمل الشاعر طريقة الغاء النغمات التوافقية لإضفاء مسحة من قضائية ، غير حزيية non-partisan على المتكلم بون تشتيته أو إبعاده عن صاحب الجلالة ) ، هو الذي

يجعلنا ننظر إلى "تأرجح" sway"d باعتبارها الفعل الأساسى حتى يتسلنى للدوبيت أن يمضى بعد ذلك باقتناع continence مخيف إلى الثأر.

والدوبيت يعتمد ، في كل الأحوال ، بدرجة كبيرة ، في إحكامه على اسم الفاعل واسم المفعول ، وبذلك تتهيأ الفرصة للوسيلة التي تكون من هذا القبيل . والشعراء يلجئون إلى مثل هذه الوسيلة في الأشكال المخضعة subdued ، كما هو الحال في المثال الذي سؤرده هنا ، الذي نجد فيه اكتمال الجزء الثاني من التناقض يتحقق عن طريق غموض المعنى غموضاً خافتًا ، والذي يسند هذا الغموض الخافت ويدعمه هو الكلمة الغامضة التي تستعمل استعمال اسم الفاعل أو المفعول .

ولكن النبل الحقيقي هو نبل العقل ؛

لا يُعْطى مصادفة ، ولا يُستقال مصادفة .

( دریدن )

الأصل الإنجليزي:

But true Nobility is of the Mind; Not given by Chance, and not to Chance resigned. (DRYDEN).

الكلمة الدالة على "يُسْتَقَالُ" resigned قد تعنى "لا يُستَردُ عندما تتطلب الظروف المعاكسة ذلك" ، أو قد يتوسع معناها ليشمل صدر البيت وعجزه ، استهدافًا لإيجازه وتلخيصه ، فيصبح "منع من التحكم في الفرصة ؛ أو قد يكون غير واقع تحت تأثير مصادر القرة المطلقة الفائقة" extra-temporal ؛ "أو لا يعتمد على المصادفة باعتبارها سببه الرئيسي" ؛ وقد يكون معنى البيت" أنه لم يسلم نفسه المصادفة" ، وإذا ما أخذنا اسم الفاعل أو المفعول على أنه ماض في صيغة المبنى للمعلوم ، فإن ذلك يعطى شكلا من أشكال الرنين لهذا المعنى الثاني ، كما لو أن الأمر قد استقر مرة واحدة وإلى الأبد ، أو أن الأمر كان مجرد أمر من أمور تعاقد سابق ، أو إنه كان امتيازًا تُرِكَ لنا بعد سقوط الإنسان Fall of Man .

وفى قصيدة جراى Gray التى عنوانها "القطة" (والتى تعد وسيلة لغوية قديرة من بين وسائل الغموض المتنوعة) نجد أن الكلمة التى تستعمل استعمال اسم الفاعل أو المفعول تصور لنا ، بغموضها ، هذه المخلوقة (القطة) وهى في حالة تأمل ، راضية عن نفسها وقد طوت مخالها :

متحاشمة من النوع العثّابي<sup>(١٩)</sup> انحنت سلينا المتأملة وحملقت في البحيرة من تحتها .

الأصل الإنجليزي:

Demurest of the tabby kind The pensive Selina reclined, Gazed on the lake below.

الكلمة reclined (منحنى / منحنية ) يمكن أن يكون لها وظيفة اسم الفاعل ، استهلاليًا ، كما هو الحال في الكلمة couchant ( رابض كالأسد ) ، أو وظيفة الفعل حتى تعطى الفعل اضطجاعًا كثيبًا هو والفاعل الذي يجيء بعده مباشرة .

ويورد ت . س . إليوت Eliot مثالا جيدًا على من يستعملون هذه الوسيلة .

الكرسي التي جلست عليه ، مثل عرش صقيل ،

توهج على الرخام ، حيث الزجاج

مرقومًا إلى الأعلى بلواجات مصنوعة من كرمات مثمرة

بيزغ منها كيوبيد نعبى

(بينما راح آخر يخفى عينيه خلف جناحه )

مضاعفًا شعلات شمعدان ذي سبعة أفرع

عاكساً الضوء على المنضدة بينما

ارتقع لمان مجوهراتها ليلتقي به ،

من علب حريرية صقيلة متدفقًا في ثراء غنيٌّ ؛ في قوارير من العاج وزجاج مُلُون بدون غطاء ، مترصدًا عطورها الصناعية الغربية ، مراهم ، مساحيق ، أو سوائل ـ متمشكلة ، مرتبكة وأغرقت الحس في الروائح ؛ تحركت بفعل الهواء الذي هب عليلاً من النافذة ، تصاعد كل ذلك في زيادة سُمُّك شعلات الشمعدان التي استطالت ، ملقبة بخانها على الأسقف المفرزق مُحرَضًّة البترون pattern في السقف ذي الزخارف الفائرة.

الأصل الانطلاعي:

The Chair she sat in, like a burnished throne, Glowed on the marble, where the glass Held up by standards wrought with fruited vines From which a golden Cupidon peeped out (Another hid his eyes behind his wing) Doubled the flames of seven-branched candelabra Reflecting light upon the table as The glitter of her lewels rose to meet it. From satin cases poured in rich profusion; In vials of ivory and coloured glass Unstoppered, lurked her strange synthetic perfumes, Unquent, powdered, or liquid-troubled, confused And drowned the sense in odours; stirred by the air That freshened from the window, these ascended

In fattening the prolonged candleflames,
Flung their smoke into the laquearia,
Stirring the pattern on the coffered ceiling.

إن ما يُصنب poured في هذه الأبيات قد يكون 'العُلَب' cases ، المجوهرات" jewels ، "البريق" glitter ، أو الضيوء" light أو "الثراء" profusion ، وهو ما يؤدي إلى إثراء المعنى الحديث لهذه الكلمة بفعل اشتقاقها ؛ هذا الذي يُصِبُّ ، تتشارك فيه كل هذه العناصر بترف يزغلل في العيون ؛ والهدف من ذلك ، أننا بينما نجد أن بعض المجوهرات jewels تمب pouring الضوء من علبها cases ، نجد بعضًا آخر من هذه المجوهرات مصيوبًا poured، وكذلك الحال أيضًا بالنسية لت cases المجوهرات ، وهي على المزينة dressing-table . هذا إذا ما أشرنا إلى كل من الكلمة glitter (صقيل) والكلمة poured (متدفقًا) باعتبارهما، في كل الأحوال، فعلا رئيسيًّا أو كلمة تستعمل استعمال اسم الفاعل أو المفعول ، البيت الذي يلي ذلك فيه أيضًا نقطة أكثر تفاهة من هذا القبيل ، إذ نجد أن الكلمة glass ( زجاج ) يمكن أن يكون معناها "قارورة من الزجاج" أو قد تشكل مع كلمة ivory (عاج) زوجًا من الكلمات "قوارير عاجية" vials of ivory ( أو قد تشكل مع كلمه vials قوارير" زوجًا من الكلمات "قوارير زجاجية" vials of glass) ؛ زد على ذلك أن الكلمة unstoppered ( "بدون غطاء" قد تشير فقط إلى "الزجاج" glass ، أو إلى "القوارير" vials أو إلى 'القوارير المستوعة من الزجاج والعاج' vials of glass and ivory ؛ ويمضى الحال على هذا المنوال إلى أن تصل الكلمة unstoppered بدون غطاء إلى الكلمة lurked "مترصداً" ، التي نقبلها على أن لها الشكل النحوي نفسه ، فتجذبها ناحية "العطور" perfumes . عملية تبهيت النحو هنا وتحويله إلى زخرف هو الذي يجعل الكلمة العلمية "صناعي أن تصنيعي" synthetic تبرز بشكل واضح باعتبارها إضاءة غنائية وبرامية إ الغموض النحوي الذي في الكلمة poured تدفق أو متدفقًا ﴿ أَيْتِيْجِلْكُ لِلْحَمَّا الْعَلَيْ الْحَمَّا مستوى أفخم وأعظم في: It said there willing , history & harden

مراهم ، مساحيق ، أو سوائل ـ متمشكلة ، مرتبكة

( يلقي ) إلى أي شكل من أذ

## وأغرقت الحس في الروائح ، تحركت بفعل الهواء الأصل الإنجليزي :

Unguent, powdered, or liquid-troubled, confused,

And drowned the sense in odours; stirred by the air . . .

إذ نجد في هذين البيتين ، بعد أن تكون كلمة "مسحوق" powdered هي وكلمتان أخريان مماثلتان قد أدت عملها بوصفها صفات ، نجد أن غموض النحو يعطى معنى الفتور والضعف والوهن ، أو قد يعطي معنى "حفز وتحريض" stirring الأشياء التي نراها من خلال تيارات حرارة التقعر ، كيما يجعلنا ذلك نفكر في الكلمتين "متمشكلة" troubled ومرتبكة " confused بوصفهما أفعالاً . ويجوز أنضًا أن نبقى على هاتين الكلمتين بوصفهما كلمات تستعمل استعمال اسم الفاعل أو المفعول بحكم علاقتهما بكلمة "العطور" perfumes ، ويذلك توحيان باختلاط الأبخرة في مواجهة الاضطراب الذي في غرفة النوم ؛ والسبب في ذلك أننا نضطر ، وذلك عن طريق الوصول بالكلمة "أغرقت" drowned إلى الذروة ، إما إلى قبول كلمة العطور perfumes باعتبارها فاعلا لجملة جديدة أو التسليم بكلمة "الحس" the sense باعتبارها كلمة مستقلة ، وريما يتأتى ذلك عن طريق الفهم الضمني "الفعل" "الكينونة" was وتعيينه وتحديده عن طريق ثلاث من الْكُلُمات التي تستعمل استعمال اسم الفاعل أو المفعول . وبعد كل هذا وفيما يتعلق بالكلمة stirred تحركت فإننا نجد أنفسنا في وضع نتصور فيه ثلاثة فواعل subjects كما توحى بذلك الكلمة these مؤلاء ( التي يمكن تعقبها ، الكلمات الشيالات عطور ' perfumes ، و'حس ' sense و'روائح ' odours بدون توقف ) ؛ ويتمضض كل هذا العبث عن إعلاء عجيب للأحساس بالقوام ؛ إنه تعليق تام للحاجة إلى قرار فاعل؛ وعلى ذلك ، فإن الكلمة ascended ( تصاعد ) تُحْتَجِرْ بالطريقة نفسها لتعمل عمل الفعل أو عمل الكلمة التي تستعمل استعمال اسم الفاعل أو المفعول حتى لا يترتب على ذلك ، احتمال افتقار الفعل الحقيقي الذي لا يرقى إليه شك ، flung ( يلقى ) إلى أي شكل من أشكال النروة ، أي متنفس من متنفسات اليقين .

وقد نورد ملاحظة هنا مفادها أن الشعر verse لا يحتوى على أى تنويع للمعنى على المنوي على المنوي المعنى على المنووب الغموض هذه ، ولكنه يحتوى على قليل جدًا من الإيقاع ؛ الشعر هنا لا ينقصه أو يعوزه شيء من الأشياء التي تحدده على أنه فعلا من الشعر الإنجليزي الذي يستعمل فيه اسم المفعول .

كان مُتَمَلَّكًا كثيرًا من الموت ورأى الجمجمة أسقل البشرة ؛ ومخلوقات بلا نهود تحت الأرض متكنة إلى الخلف بتكشيرة بلا شفاه . ( ت ، س ، إليوت ، قصائد ) الأصل الإنجليزى :

Webster was much possessed by death And saw the skull beneath the skin; And breastless creatures underground Leaned backward with a lipless grin.

(T.S.ELIOT, Poems).

الكلمة beaned (متكئة) يمكن أن تكون أيضًا هنا فعلا أو من الكلمات التى تستعمل اسم فاعل أو مفعول؛ ويذلك يمكن أن يكون المعنى: "رأى ويبستر الجمجمة تحت الجلد والهياكل العظمية تحت الأرض ، تلك الهياكل التى كانت متكئة إلى الخلف (وقد تكون الكلمة beaned فعلا وضمير الوصل that (الذي / التى) مستترًا ، كما هو شائع في اللغة الإنجليزية ، ومع ذلك يصعب علينا تمييز هذه الحالة عن الكلمات التى تستعمل استعمال اسم الفاعل أو المفعول) أو قد يكون المعنى بعد توكيد علامه الترقيم (:) هو أن ويبستر رأى الجمجمة تحت الجلد ، غير أنه في ذات الوقت ، كانت المخلوقات تحت الأرض متكئة إلى الخلف ، مستقله عن ويبستر ، وسواء كانت مرئية أو المخلوقات من ناحية ، وتنظر إلى الأعلى من ناحية غير مرئية ، حتى تبرز ضحكة هذه المخلوقات من ناحية ، وتنظر إلى الأعلى من ناحية أخرى إلى موضوع ضحكها . والشعر الذي يكون هدفه معرفة ما وراء المعرفة ، يزداد غرابة وتخويفًا عن طريق استزراع شك خفيف من هذا القبيل .

أعتقد ، أن دُون كان آخراً آخر ، المتقد ، أن دُون كان آخراً آخر ، الم يجد أي بديل الحس ؛ كي يمسكه ويَقبضه بإحكام ويخترقه ، خبير فاق الخبرة ، تعرف الكرب العظيم في النَّقي (٢٠) برداء الهيكل العظمي ؛ كل العذابات المكنة الجسد لم تخفف آلام حمى العظام .

Donne, I suppose, was such another, Who found no substitute for sense; To seize and clutch and penetrate, Expert beyond experience, He knew the anguish of the marrow The ague of the skeleton; No torments possible to flesh Allayed the fever of the bone.

بما أن البيتين ٣ ، ٤ يمكن أن يتجها إلى الأمام وإلى الخلف ، فإن هناك شكلين من النحو ، يتفقان مع عنصرى التناقض اللذين في البيت الرابع . وبذلك يمكن للمعنى أن يكون لم يجد دون Donne بديلا للرغبة ولا لعالم الواقع الواضح الذي نتعرفه عن طريق الحواس ، بإعتبارها طريقة من طرق التحرى والتقصى ، والسبب في ذلك أن عادات الجسد ، أو فهمه للواقع ، تظل تحتفظ دومًا بمعلومات من إنسان خبير بها ( العادات ) ، كما أن هذه العادات أعمق بكثير من كل ما يدركه ويعيه أي فرد يعيش بهذه العادات ." المعنى الذي أوردته هنا ، هو معنى المقطوعة الأولى إذا ما اعتبرناها

وحدة مستقلة بذاتها ، سواء كانت الكلمة expert خبير" تشير إلى الكلمة الحس" أو إلى اسم العلم Donne دون" أو كان البيت الثالث عائدًا على الكلمة substitute "بديل" أو الكلمة expert خبير" . أو قد يصبح المعنى ، إذا ما تناولنا البيتين الثالث والرابع مع المقطوعة الثانية ، "استطاع دون الذى فاق خبرة الحس والاختراق ، والذى استطاع تشكيل أفكار لم يكن بوسع الحس أن يوحى بها ، استطاع أن يتعرف أيضًا هذين الألمين المنعزلين الأساسيين ، ألم النَّقى marrow وألم الهيكل العظمى ، ذلكم الألمان اللذان لم يكن بوسع الحس أن يتعرف هما أويخفف منهما."

ومع ذلك ، يجب ألا يغيب عنا ، ونحن نبحث عن الأسباب التى تدعونا إلى الإعجاب بالتأثيرات التي من هذا القبيل أن اللغة الإنجليزية تجعل هذه التأثيرات أمورًا لا مفر منها ؛ وفيما يلى نجد أن أندرو مارفل Andrew Marvell يتلاعب بهذه الألاعيب نفسها بدون أي مبرر لذلك .

أنظر كيف أن الندي الشرقي

تساقط من صدر الصباح

إلى الورود التي تتقتع

غير مهتم بمنزله الجديد ؛

لأن الإقليم الواضع الذي وأد فيه

مستدير بحد ذاته يُطُوِّق:

وبامتداد عوالم الصغيرة ،

يؤملر قدر استطاعته عنصره الوطني .

( عن قطرة الندى )

الأصل الإنطيزي:

See how the Orient Dew,
Shed from the bosom of the Morn

Into the blowing Roses

Yet careless of its Mansion new;

For the clear Region where 'twas born

Round in itself encloses:

And in its little Globes Extent,

Frames as it can its native Element.

(ON a Drop of Dew).

الكلمة shed "تساقط" من الأفعال المبنية للمعلوم في الزمن التام أو قد تكون اسم مفعول ؛ الكلمة careless "غير مهتم" قد يفهم أو لا يفهم منها فعل "الكينونة" أما الكلمة for "لأن / من أجل" وما بعدها فهي تُوصِلُ "من أجل الإقليم العلوي الذي ولدت فيه ، وحفاظًا منها على التقليد الخاص بها ، فهي بحد ذاتها تطوق ما حولها ." أو قد يكون المعنى "غير مكثرثة ، نظرًا لأن الإقليم العلوي التي ولدت فيه لا يزال يطوقها ،" سواء كانت القطرة لا يمكن تصورها على أنها مطوقة بشيء آخر ، أو لأن إقليمها الصافي clear region يطوق enclose الأرض كلها بالفعل ؛ وفي البيت قبل الأخير نجد أن كل سبب من هذين السببين يمكن أن يعزي إلى الجملة الفرعية أو إلى الجملة الكاملة التي تليه ؛ زد على ذلك أن كلمة frames "يؤطر" ، في البيت الختامي ، هي الكلمة الوحيدة التي تعد بلا أدنى شك فعلا رئيسيًا يلى الكلمة مي الميت الختامي ، هي

والنص اللاتيني الذي وضعه أندرو مارفيل يبدأ الأصل اللاتيني :(٢١)

## Cernis ut Eoi descendat Gemmula Roris

صراحة بجملة كاملة . وأنا لا أفترض أن مارفيل كان فخورًا جدًا بالضعف اللذيذ والتردد المُطّال لنحوه الإنجليزى ؛ ومع ذلك يمكن القول إن ذلك إنما يُوصلُ دقة قطرة الندى ورقتها ، وإحتمالية تدحرجها الميتة لتسقط بعيدًا عن البتلة .

وسوف أعود الآن إلى شكسبير وأستميح لنفسى أن أورد استطرادين ؛ عن تصحيح نصه واستعماله لشكل نحوى خاص . ويحدوني أمل كبير أن يكون بعض قراء هذا الفصل قد شاركوني بالفعل الانفعال الذي عشته وأنا أكتبه ، وأعلهم استشعروا أن هذا الفصل إنما يلقى ضوءًا جديدًا على طابع اللغة نفسه ، وأن هذا الطابع قد يكون كله كلامًا فارغًا أو قد يكون مدهشًا وجديدًا تمامًا . وإلقاء نظرة واحدة على طبعه محشاة من طبعات شكسبير ، تكفى لطرد هذا الوعى السخى ؛ وقد نقلت السواد الأعظم مما أقوله هنا عن شكسبير من نص أردن Arden . والواقع ، أنى أرى ، أننى أستعمل هنا ، ويطريقه مختلفة ، تلك المادة التي جمعها النقاد والباحثون على امتداد ثلاثه قرون ؛ وبدون هذا الزعم تصبح مسالة الإضافة إلى المكتبة الخاصة ، التي كتبها مؤلفوها عن شكسبير ، أمرًا لا صلة ولا علاقه له بالموضوع ؛ ولكن الفارق يتمثل هنا في التفسير وحسب .

يعد الموقف المحافظ من الغموض عجيبًا وحكيمًا بلا شك ؛ إذ يسمح هذا الموقف بالكشف عن بنية من المعطيات المترابطة من خلال ملاحظة من الملاحظات ، غير أنه لا يعترف بمثل هذه البنية ؛ والقارىء في مثل هذه الحال يتشجع على ابتلاع الشيء الذي من هذا القبيل عن طريق شكل من أشكال التحفظ الكيِّس ؛ ومن الأفضل ألا نجعل القارىء يعرف أنه يفكر في وسيط معقد من هذا القبيل . وعليه فمن المسلم به ، باستثناء المعنى المزدوج عندما يكون واعيًا تمامًا ويكاد يشكل طُرْفَةً من الطُرف ، أن شكسبير لم يكن ليعنى سوى شيء واحد فقط ، ولكن القارىء لابد أن يحتفظ في ذهنه بتشكيلة من الأشياء التي ربما كان يعنيها شكسبير ، كما يتعين على القارىء أيضًا أن يكون قد وزن هذه الأشياء ، أثناء تنوقه للشعر ، طبقًا لاحتمالاتها . وهنا ، كما هو الحال في الفيزياء الذرية الحديثة ، نجد تحولا في التقدم ، ذلك التحول الذي يغلب عليه أن يصل فكرة الاحتمالية بالشيء الطبيعي بدلا من وصلها بقابلية الذهن البشرى

ومن المرجح تمامًا أن المحررين لا يؤمنون إيمانًا حقيقيًا بفرضيتهم ؛ بل إننى ، في واقع الأمر ، أقول أحيانًا "إما كذا . . . أو كذا" عندما أعنى "كلا . . من" . غير أن النغمة المميزة لهذا الاتفاق تتجلى تمامًا في الملاحظة التالية التي أوردتها عن إحدى المقطوعات التي قمت بدراستها بالفعل (صفحة ١٩ و ٢٠) . ومع التحول النحوى الكبير ، الذي من قبيل ذلك التحول الذي كان بوسعي أن أضمه إلى النوع السابع من

الغموض لينضم إلى عناءات النفى ، أجد أن محرر طبعة آردن Arden يصر على تشكيلة من الارتباطات التى كانت للكلمة rooky ( ذى علاقة بغابة روكى ) عند الجمهور الإليزابيثى .

هنا ، بطبيعة الحال ، نجد أن السبب الذي يجعل المحرر الأمين يورد الاحتمالات الخرى إضافة إلى الاحتمال الذي يحبذه هو مؤقتًا ، يتمثل ببساطة في أن هذه المعانى كانت تبدو من قبل مقبولة ظاهريًا من الباحثين ؛ وترتيبًا على ذلك ، فإن هذه المعانى لا بد أنها كانت تبدو مقبولة ظاهريًا أيضًا من أي إنسان من أولئك الذين حضروا ضمن جمهور الليلة الأولى ؛ وربما كانت هذه المعانى تبدو مقبولة ظاهريًا أيضًا من شكسبير نفسه ، نظرًا لأن حساسيته بالكلمات لم تكن لتقل عن حساسية هذا الجمهور بها . ليس هناك من شك في العمل الذي تؤديه مثل هذه الملاحظة عائنا ( التفسير ) ؛ فهي تجعلنا نضع في أذهاننا كل المعانى التي تطرحها علينا . وعليه فأنا لست في وضع أتمكن معه من بذل الجهد المتخيل الذي أستطيع أن أفصل به المعنى المباشر لهذا البيت عن هذه الملاحظة ؛ إنني أحس هنا وكأني أخبرت في موضع آخر من النص ، وربما كان ذلك بفعل الكلمة thickens ( يَجْلُكُ ) أو بفعل الصوائت الجوفاء من النص ، وربما كان ذلك بفعل الكلمة thickens ( يَجْلُكُ ) أو بفعل الصوائت الجوفاء

الغريبة التى فى rooky wood ( الغابة التى يمضى الغراب الليل فيها ) ، أحس مع كل ذلك بأن الغابة كانت مظلمة و مُضبَّة ؛ ومع ذلك فإن كلمة rooky ، بفعل انجذابها إلى كلمة crow ( غراب ) ، وتجاهلنا لبقية الملاحظة ، إنما توحى فقط بـ "نبتة الغربان ؛ حيث تكون الغربان الأخرى ؛ حيث سيقضى هذا الغراب ليلته" . ولما كانت هذه هى الخبرة المعتادة للقراء ، فإن ذلك يحتم علينا استنتاج أن شكسبير إما أن يكون قد زيد عليه الكثير من جراء تركيز الانتباه النقدى الخاطئ عليه ، أو أن معناه الأساسى بلغ من التعقيد حدًا يحتم علينا شق طريقنا إليه ، والذى يمكن لنا أيضًا أن نقره ونعترف به دون أن نحاول ستر أنفسنا بسلسلة شفافة من ضروب النفى .

وترتيبًا على ذلك ، فنحن نؤمن أن المحرر في القرن التاسع عشر كان يؤمن سرًا بكثير من البدائل بشكل مباشر ، و أن الأمر لم يكن بحاجة إلى الحض أو التحريض . إن محرر القرن التاسع عشر لم يكن لديه أى شيء من نظرية اللامبالاة هذه ؛ إن موضوعه كان يتمثل في عدم الخلط بين الاستعارات بأسرع ما وسعه الجهد ، فضلا عن أنه كان يعيد النص بشكل عام إلى حالة من العقلانية والانتظام . ونحن لم يتوافر لدينا بعد الإيمان الذي يجعلنا نحاول اعتناق مثل هذا المهنج ، ومع ذلك فإن منجزات هذا المنهج يتعين أن نتناولها باحترام وتقدير ، لأن هذا المنهج أبدع فعلا بعضاً من أشهر المقطوعات الشكسبيرية ، ونظراً أيضاً لأن هذا المنهج يستطيع ، من خلال أشكاله الأكثر سذاجة ، أن يوضح الطريقة التي خطرت بها الكلمة التي يخلفها -sup و plant على بال شكسبير .

من هنا ، فإن تناولنا لواحد من المواقف الشهيرة في مسرحية ماكبث،

طريق حياتي

سقط في الذبول ، الورقة الصفراء ،

الأصل الإنجليزي:

My way of life

Is faine into the Seare, the yellow Leafe,

يعد من قبيل المنجزات التى يتعين ألا نسمح لأى تصحيح أو تنقيح بأن يزيلها ؛ ومع ذلك فإن قول جونسون : مايو حياتى May of life يبدو لى مقطوعة قيمة من التحليل الاستعادى الذى يستعيد الماضى ويتأمل أحداثه ، والسبب فى ذلك أن قول جونسون Johnson هذا يوضح الطريقة التى كان الشعر يُبنّى بها ؛ ففى البداية ، يكون هناك إطار منظم من الاستعارات ، يليه بعد ذلك إثراء للفكرة التى حافظت على الإطار الشفهى نفسه ثم أوحى بهذه الفكرة إيحاء سهلا عن طريق تشابه الأصوات وتماثلها . والواقع ، أننى عندما أدرس إحساس شكسبير المعروف بضروب التورية ، أجد أن تعبير ألكسندر بوب كان شكلا من أشكال المعاكسة للحقيقة truth :

هناك شكسبير سييء الحظ ، ولكنه متورم من تيبولد

تمنى لو أنه محيى نفسه من قبل ؛

( من قصيدة : الدانسييد )

الأصل الإنجليزي:

There hapless Shakespeare, yet of Tibbald sore,

Wished he had blotted for himself before; (Dunciad).

he had blotted for him self before "إذ نجد أن الجملة محيى نفسه من قبل الكلمة "تيبولد" Tibbald تعيداننا إلى المسودة الأولى .

إن تطبيق هذا النموذج على الكلمات السابقة لذلك مباشرة يحتاج إلى إيمان أقوى:

إننى أشعر بإعياء . . . هذه الدفعة

سوف تسرِّي عني إلى الأبد ، أو لا تأكلني الآن .

الأصل الإنجليزي:

I am sick at heart . . . this push

will cheere me ever, or dis-eate me now.

التصحيح والتنقيح في هذا الأصل الإنجليزي يرد بين الكلمتين Chair (كرسى) و cheer (يسرى عن) اللتين كانتا تنطقان نطقًا واحدًا في ذلك الزمان ، كما نجد التصحيح والتنقيح أيضا في الكلمات disseat (يطيع بـ) dissease (مرض) ، وكذلك في كلمة defeat (يهزم) الكلمة cheer (يسرى عن) توحى بالاستحسانات التي يلقاها جيش منتصر أو الاستحسانات التي يلقاها المريض بعد شفائه من الملنخوليا ، أو النزوع إلى الحزن ؛ الكلمة eate (يأكل) توحى أيضا بالجيش المعادى ، باعتبار هذا الجيش غولاً رهيبًا يمكن أن ماكبث Macbeth ، وباعتبار هذا الجيش غولاً رهيبًا يمكن أن ماكبث Macbeth ، وباعتبار

وهنا ، يبدو من غير المحتمل تمامًا أن يكون وعي شكسبير لهذه البدائل أقل من وعى معلقيه لها ، ومن غير المحتمل أيضاً أن يكون شكسبير قد رضى عن كلمة dis-eat ( لا يأكل ) ، باعتبارها كلمه مستقلة بذاتها ، ويقصد بها أن تعنى عكس الأكل . ويجوز لنا القول ، عند هذا الحد ، تحديًا لكل من هيمنج Heminge وكوندل Condell ، أن النص الحالي يظهر الطُّباع وقد أعيته التصحيحات المتوالية ، من جراء هذا التنقيح أو ذاك الذي يمكن أن يخطر على بالك ؛ أو قد نقول : إن شكسبير قد قصد ذلك فعلاً، وذلك عن طريق تنوين شيء بعيد قليلا عن أي مجانس من المجانسات اللفظية التقريبية كيما يطلق القاريء يتلمس طريقة داخل إطار شبكة عمل هذه المجانسات . ويتعين علينا أن نتدبر ، قبل أن نستبعد هذه الفكرة الثانية باعتبارها فكرة مضحكة وسخيفة ، أن الإليزابيثيين لم يعولوا كثيرًا على الهـجاء وعلامـات الترقيم ؛ يجب أن نعرف أن ذلك لا بد أن يكون قد أعطاهم موقفًا من الصفحة المكتوبة يختلف تمامًا عن موقفنا منها ( لا بد أن القارئ كان يترك دومًا يتلمس طريقه إلى الكلمة الصحيحة ) ؛ يجب أن نتدبر أنه بسبب البطء النسبي الذي تنطوى عليه هذه العملية ، من حيث القراءة والتكلم ، فإن القارئ كان على استعداد لماثلة الكلمات مع شكل من أشكال الاكتمال هو مفتقد الآن ؛ يجب أن نتدبر أن غرابتنا المتنفِّجة في الهجاء هي التي تفرض علينا الفكرة ، التي مفادها أن الكلمة الميكانيكية ، التي تتلقفها العين ، لا بد وأن تكون هي المقصودة ؛ وأن منهج شكسبير المعتاد يرمى إلى استعمال كلمة تبدو ظاهريًا غير متصلة بالموضوع وتصطبغ بصبغة الحيرة ، وأن هذه الكلمة هي التي تنشر الاهتمام

الذي ينتجذب عبر خريطة واسعة من الضروب ، التي يمكن خلالها تبرير مثل هذه الكلمة . أو ثالثًا ، إذا ما تعين علينا ألا نفترض بأن طفل الطبيعة child of nature لم ينتشر قط ، طوال صب الخلود فيما لا يقبل القراءة ، محاولة الخُطُّ على الصفحة ، جاز لنا القول: إن شكسبير كان يعرف ما هو أفضل من الانتظار والسماح لذهنه بالتخثر بفعل هذه التعديلات والتصحيحات ؛ يجـوز لنا القـول : إن شكسبير وضع كلمة dis-eate ( لا يأكل ) لأنها كانت الكلمة الأولى التي استطاع أن يسحبها من عقبيها من داخل موقف كالامي محكم كثيف يشتمل على جميع التوريات التي ابتكرها المحررون لهذه الكلمة ؛ يجوز لنا القول أيضًا : إن كل ذلك يحتم إزالته ، مهما كان الثمن ، بعيدًا عن طريقه حتى بفسح المجال لعبارة May of life ( مايو الحياة ) هي والمجرة التي تصاحبها من التوريات ( التي كان من الواضح أنها سوف تنتج شيئًا أفضل) ؛ وأنه فقط عن طريق هذه القسوة وحدها استطاع أن يأخذ بعين اعتباره مناجاة النفس soliloquy كلها كوحدة واحدة . ويؤسفني أن أبدو خياليًا على هذا النحو ، غير أنى لا أستطيع أن أتصور شكلاً غير هذا الشكل ، لعمل هذا الذهن الفريد عندما كان يتعين عليه أن يعمل ؛ كما أن اقتراح التعديلات والتنقيحات دون أخذ مثل هذه الفكرة بعين الاعتبار عند تصحيح هذه التنقيحات ، إنما هو مجرد اقتلاع قصيدة صغيرة خاصة بنا من مقلع الأحجار هذا<sup>(٢٢)</sup> .

وأفضل الأمثلة ، على الفرضية thesis ، وألتى يمكن اختبارها بشكل أكبر ، والتى منفادها أن نوعًا رئيسسًا من التنقيح يمكن عزوه إلى مسودة الشاعر الفجة (الذهنية على الأرجح) ، أفضل مثال هو ذلك المثال المنخوذ - اعتبارًا من البيت رقم ١٩ - من المسهد الثال شمن الفصل الأول من مسرحية "مقياس بمقياس" Measure for Measure!

الدوق . لدينا لوائح صارمة ، وأشد القوانين صرامة ، (الشكائم الضرورية وكوابح الأعشاب الجموع ) لله التي تركناها تنزلق ، طوال أربعة عشر عامًا ، تمامًا مثل أسد كُبر أكثر من اللازم في كهف

لا يخرج للافتراس . الأصل الإنجليزي :

Duke. We have strict Statutes, and most biting Laws, (The needful bits and curbes to headstrong weeds) Which for these fourteen years, we have let slip, Even like an o"ergrowne Lyon in a Cave That goes not out to prey.

غير تيبالد Tibbald كلمة weeds ( في الأصل الإنجليزي ) إلى steeds ( خيول ) ، كما غير كلمة glip إلى steeds ( ينام ) . يجوز لنا هنا ، إن لم يكن في أي مكان آخر ، أن نقول : إن التعديل هنا له ما يبرره ؛ ونحن إذا ما ركزنا على steeds ( خيول ) بذهننا تركيزًا محكًا نجد أن التعديل الآخر أصبح بلا معنى . ولكن الغريب بحق ، أن لدينا بيتًا مباشرًا وبسيطًا واستعارة أنيقة واحدة ، الطريقة التي أصبح الإيقاع بها أغنية تعليمية تُغني ، وكيف انبثقت هذه الأغنية خارجة من مسرحية بروموس وكساندرا " Promos and Cassandra ، التي هي النص الحقيقي للقصة . يضاف إلى ذلك أن ما يصدر بالفعل عن بروموس وكساندرا ، حول الموضوع نفسه ،

بروموس . إلى حد أن الطريق بالقسوة مثل هذه الأعشاب الشريرة يجب اقتلاعها حتى من جنورها . ( البيت ٣ ـ المشهد الثاني )

الأصل الإنجليزي:

Promos. So that the way is by severity
Such wicked weedes even by the rootes to teare. )(ii. 3.)

وبذلك يبدو مرجحًا أن شكسبير كانت لديه صورة ذهنية مستقاة من 'الأعشاب' weeds ، تجول بخاطره ؛ وأنت إذا ما أردت أن تعبر عن احتقارك لـ لوسيو

فإن أفضل ما يمكن أن تفعله هو أن تصفه بأنه "عشب متين يضرب جنوره مرتاحًا في رصيف النسيان" ، بدلاً من استحضار الطاقة والجمال ، والتداعيات الارستقراطية والعسكرية ، التي تنطوى عليها كلمة "مُهْر" stallion . ويجوز لنا القول : إن شكسبير ، برغم أنه ليس الدوق Duke ، كان يدور بخلده هذان الموقفان من الأشرار ، وربما كان على استعداد أن يطلق عليهم اسم steeds (خيول) . ولكن من وجهة نظره فإن هذا العنصر قد أمكن التعبير عنه تعبيرًا كافيًا بأن أطلق عليهم أنهم نظره فإن هذا العنصر قد أمكن التعبير عنه تعبيرًا كافيًا بأن أطلق عليهم أنهم مقياس بمقياس" ؛ كما أن مسألة الانتقال من موقف إلى آخر هو من قبيل منهج شكسبير وتطوره هي التي جعنته يبدأ بالعنصر steeds (خيول) يُغيَّرُ بعد ذلك ، استشعارًا منه للألم ، إلى العنصر weeds (أعشاب) . العنصر Biting (يسر انظرين) ، يعبر إضافة إلى العنصر weeds (أعشاب) . العنصر biting (يسر تأثير الكابح على "الجواد" وتأثير (المحش) steeds على (العشب) weed ؛ الدوق لن يهمه أن يرى نفسه في ظل هذه الشخصية ، وقد جرت العادة أن يكون هناك مقدار معين من التفاعل البيني بين الأفكار المتنافسة التي من هذا القبيل

المشكلة التي بين العنصرين slip (ينزلق) و sleep (ينام) أقل حدة من المشكلة السابقة ؛ ومع ذلك فهي لا تختلف عنها ؛ فالعنصر sleep (ينام) يمكن أن ينطبق ويتوافق مع العنصر bits ( شكائم ) الذي لا يستعمل هنا ( لكبح ) bits ينطبق ويتوافق مع العنصر steeds ( أعشاب ) غير أنه عندما الخيول steeds ، وقد يوحي بالتعدى إلى العنصر steeds ( أعشاب ) غير أنه عندما غير شكسبير العنصر steeds ( خيول ) إلى العنصر steeds أعشاب يصبح العنصر slip ( ينزلق ) أفضل وأكثر صوابًا هنا ، لأن هذا العنصر يتوافق مع "جعل الأعشاب النامية تهرب من ملاحظة الإنسان لها ( وهو ما كان سيطمسه العنصر sleep ( ينام ) إذا ما استعمل ) من ناحية ، و"جعل الأعشاب تنزلق من بين فكي المقص المطبقين إذا ما استعمل ) من ناحية ، و"جعل الأعشاب تنزلق من بين فكي المقص المطبقين ( الذي أبقي المؤلف عليه في النسخة النهائية وذلك على العكس من العنصر steeds ( خيول ) نجد أن العنصر slip ( ينزلق ) "جعل العنان مرتخبًا حتى يتسنى للحصان

أن يأخذ الشكيمة بين أسنانه . ويبدو من المرجع تمامًا ، بناء على هذا ، أن ثيوبالد Theobald كان على حق تمامًا ، برغم أن ذلك ليس فيما ذهب إليه ؛ كما يبدو من المرجع تمامًا ، أن شكسبير تعرف في البداية بعضًا من الملاحظات النثرية الدوق المسكين في أسلوب النص الذي كان يشتغل منه ، ولكنه بعد أن استشعر ضحالة ذلك وضائته ، ولا كان ذهنه قد استرجع صورة ذهنية أخرى من نص كان قد استعمله هو نفسه ، في موضع آخر ، فقد أدخل هذه الصورة أيضًا عن طريق تعديلين صغيرين ، مستشعرًا أنه قد أدخل البهجة في الأمر بقدر المستطاع . وأنا لا أقول هنا : إن المحصلة هي شعر جيد فريد ، وإنما أعنى أن ذهن شكسبير عندما يعمل في ظل الضغوط العالية لا تتهيأ لنا فرصة رؤية ما يفعله ذلك الذهن .

ويجدر بنا هنا أن أشير إلى مثال آخر ورد في إحدى السونيتات التي تطرقت إليها من قبل ( صفحة ٦٠ ) :

كن حيثما تريد ، فميثاقك قوي إلى حد أنك يمكن أن تقيد زمانك ميثاقك ينتمى إليك ، إلى ما تريد تعفى نفسك من جريمة فعل الذات .

الأصل الإنجليزي:

Be where you list, your charter is so strong
That you yourself may privilege your time
To what you will, to you it doth belong
Yourself to pardon of self-doing crime.

التعديل المقترح هنا هو Do what you will (افعل ما تريد)، وذلك لإحداث شكل من أشكال التوازى مع Be where you list (كن حيثما تريد)، وإضفاء جو من الغنائية والفروسية والاستقلال على أبيات سونيته من السونيتات التي كتبها السير فيليب سدنى . والنتيجة أن هذا المثال يشبه المثال السابق تمامًا ؛ إذ نجد أن سدنى استبدأ منهج

شكسبير في الكتابة ؛ فهو يتصور الأبيات تصورًا طبيعيًا من منظور إيقاعيتها بالدرجة الأولى ، طبقًا لمنهجه ، ثم يشرع بعد ذلك في تحسين هذه الأبيات وتحويلها إلى مشروع أوسع ، أكثر إيحاء ، وأكثر خصوبة من الناحية النحوية هو الذي بين أيدينا اليوم .

ومن الطريف أن أتبين أننى عندما أتبنى وجهة النظر التعديلية هذه التى سادت القرن الثامن عشر ، أن ألكسندر بوب قد سبقنى إليها :

حملق متعجبًا: عندما أنظر إلى حكيم يظهر يُعُرَف بكتفيه العريضين ، ويطول أننيه (٧٢ . المشهد الثالث . دنسياد ) الأصل الإنجليزي:

Wondering he gazed : when to a Sage appears, I'v his broad shoulders known, and length of ears. (Dunclad, iii. 27).

ويزيد بوب Pope على هذا التنقيح مقطوعة من النقد النصوصدي وردت في الملاحظات ، "وهي إلى حد ما من عنديات السيد / شيوبالد Theobald ، تسمح بتغيير كلمة ears ( آذان ) إلى حد ما من عنديات السيد / شيوبالد Theobald ، تسمح بتغيير جدًا ، وتغيب عنها كلية النقطة الخاصة بالحمير ، وتوضح الأمر قائلة : "كون السيد / سيتل Settle عجوزًا ، فهذا أمر مؤكد ، غير أنه ( لحسن الحظ ) كان غريبا على المشهرة ( ٢٣ ) . " (التي يمكن لها في جميع الأحوال أن تجعل أذنيه أقصر .) "ومن ثم ، يصبح غريبًا أيضًا أن يغفل السيد / كيرل Curll نفسه هذه المشهرة أيضًا ." واكن من الواضح أن هذه الطريقة أقيم مما كان يظنه بوب Pope ؛ إذ يمكن لهذا التنقيح أن يلقى الكثير من الضوء على البيت الذي جاء به بوب ، إن كان مثل هذا البيت بحاجة إلى إضاءة ، وذلك عن طريق الإلحاح على التورية المخضعة التي تعطى هذا البيت مغزاه ، وسلاسته العامة البرئة .

قد يفسر المثال الذى أوردته ، أيضًا ، أننى لا أرى بالضرورة أن شكسبير هو الذى دوّن تلك التنقيحات التى أصفق أنا لها ، أكثر من تدوين ألكسندر بوب لكلمة years (سنون) بدلاً من كلمة ears (آذان) ؛ نظرًا لأن الصيغة الأبسط ، فى الحالتين ، هى التى كانت فى ذهن المؤلف ، كما أن هذه الصيغة هى التى كانت تشكل جزءًا من منطق رضا المؤلف عن البيت وإقتناعه به .

في كالامي عن شاوسس (ص ٧٧) ، قلت : إن التوريات ، بشكل عام ، هي والعلاقات اللفظية للصوت لا تعد ذات بال ويجب عدم البحث عنها ؛ وهنا قد يقول القارىء ، إنني أستعمل التوريات والعلاقات اللفظية للصوت في تفسير نقاط حيوية وأساسية في شكسبير . ويؤسفني ، أن يكون القارىء قد لمس موضعًا متورمًا وملتهبًا ؛ نظرًا لأن ذلك يعد جانبًا من الجوانب الأقل شهرة وذيوعًا في شاعرنا الوطني .

إن مماحكة شكسبير آلم يكن أمام جونسون بدًا من الاعتراف [هي بمثابة الأبخرة المضيئة للرحًال ؛ فهو يتبع تلك المماحكة في كل مغامراته ؛ إذ من المؤكد أن هذه المماحكة سوف تخرجه من طريقه وتجرفه إلى الوحل . هذه المماحكة لها تأثير خبيث على ذهنه .... لقد كانت إحدى هذه المماحكات عنده بمثابة كليوباترا القدرية (fatal التي فقد العالم من أجلها ، وكان راضيًا عن هذا الفقدان .

كما لا أستطيع أن أقوى على الصمود فى وجه الدكتور جونسون ، إلى أبعد مما ذهب إليه من أن الحياة ، فى تلك الأيام ، كانت راقية جدًا ، وأن شكسبير لم يفقد العالم فقدانًا تامًا قبل (٢٤) اللغة ، أو أنها المتعة الأنثوية ، التى يستشعرها الإنسان وهو يشق طريقه ، إن كان هناك طريق على الإطلاق ، عن طريق الخداع والتملق ، بالنسبة الشاعر الذى يريد أن يكون على هذه الدرجة المخيفة من الحساسية بالنسبة للتوريات . يتمنى الكثير منا لو أن الشاعر كان أكثر رجولة فى عاداته الأدبية ، وأنا بدورى أخاف أن يكون آل سيتول Sitwells كانوا على نفس القدر من الرداءة .

فى اعتقادى ، أنه قد يكون ممكنًا إيجاد علاقة بين موقف الشاعر من الحياة وموقفه من الكلمات ، وذلك بغض النظر عما قاله باستخدام هذه الكلمات ، ومع ذلك قد

يتبقى الكثير من الأمور التى يتعين تحديدها والبت فيها قبل أى شيء آخر . فربط تنوق الشاعر للتوريات بدستوره أو ميثاقه الجنسى ، يحتم على من يقوم بمثل هذا الربط دراسة تشكيلة أفكار الرجولة التى انعقدت لها السيطرة ؛ يتحتم على من يقوم بمثل هذا الربط أن يدرس ذلك النُزال العجيب ، الذى أنكر فيه كل من اللورد تنيسون مدا الربط أن يدرس ذلك النُزال العجيب ، الذى أنكر فيه كل من اللورد تنيسون رجولة الأخر ؛ كما يتعين عليه أن يدرس أيضًا الدموع والآهات التى تأكدت رجولة ترويلوس Troilus من عليه أن يدرس بعد ذلك الفكرة البيوريتانية التى مفادها أن من الرجولة ألا يبالى الإنسان بالجنسية ؛ كما يتعين أيضًا دراسة الإيقاع الحيوى والرجولى الموسيقى الأمريكية التى تنبع من التخلى عن الذات المنومة مغناطيسيًا وتركها للايقاعات المضبوطة الصادرة عن الآلات ؛ كما ينبغى أيضًا دراسة الإيماءات المتنوعة التى يعبر بها كل من سقاة الآلهة ( الغانيميدات )(٥٠) وتيتانات (٢٦) ميخائيل أنجلو ، كل على حدة ، عن استسلامهم وعن قوتهم .

وعلى كل حال ، فلريما ، يدخل قوانا بأن الاهتمام بالتورية ليس رجولياً في عداد الابتعاد عن الرأى الذي قال به الدكتور جونسون ؛ إذ يبدر أن استعمال القرن الثامن عشر "للمماحكة" quibble يعنى أن التورية لا تستطيع أن تحمل الكثير من الشعور ، وأنها تعد متعة ثانوية (أكثر من كونها متعة نسائية) . ومع أن بعض الأعمال الكرميدية الباكرة تبرر هذه المقولة ، إلا أنها يمكن ردها بشكل عام إلى غياب المعنى التاريخي ؛ فقد ضاق الدكتور جونسون نرعًا بالتمثيليات التحذيرية (٢٧) التي كان أصحابها يلقونها في المقاهى ، كما كان يرى أيضاً أن التورية الإليزابيثية كانت من القبيل نفسه تماماً . غير أن اهتمام شكسبيربالعلاقات الصوتية التي بين الكلمات كان منفصلا تماماً عن اهتمامه بالمعنى الكلي لهذه الكلمات ؛ ومع ذلك فلم يكن شكسبير يصل إلاً إلى الكلمة التي يفهمها ، كما أن قبضة خياله كانت من النوع الذي كان يمكنه ، بعد أن يكون قد توصل إلى مصطلح عن طريق مماحكة "ثانوية ، وطوال تركز اهتمامه على الموضوع الرئيسي الذي بين يديه ، كان خياله يُمكنّهُ من إدخال الاتساق المتمامه عن المماحكة إلى المنظومة كلها . وأنا عندما قلت إن التوريات المخضعة (١٨) المنازية من النفرية مم الذين يعون لا تمثل أهم الأشياء في التحليل ، كنت أعنى إن قلة قليلة من الشعراء هم الذين يعون

أصوات اللغة ، وأن قلة قليلة من الشعراء أيضنًا هم الذين يستطيعون ذلك وأنهم يستطيعون الله وأنهم يستطيعون استغلال حساسيتهم لأصوات اللغة في الاستفادة منها ، كما كنت أعنى أيضنًا أنه ربما لم يكن هناك شاعر آخر ، غير شكسبير ، قادر على تركيز هذا القدر من القوة الفكرية والذهنية ، على العمل الإبداعي في لحظة من اللحظات .

وأنا هنا سوف أعتلى صهوة حصان النزهة الثانى ، الذى سوف أنهى به هذا الفصل ، حتى يتسنى لى أن أدرس الطريقة التى يستعمل بها شكسبير خليطه المكون من الكلمة and (الدالة على واو العطف) والكلمة of (التى تفيد الإضافة).

وبقدر ما تكون مسألة تضمين شاعر من الشعراء لعبارة من عباراته العديد من الإيقاعات ، الأشكال النحوية ، أو ظلال المعنى ، فإن الأشكال اللغوية التى تناسب ذلك تمامًا تكون هى تلك الأشكال التى لا تصر على شكل بعينه من أشكال العلاقة التى بين الكلمات ، والتى تسمح لنا ببساطة بالمرور من شكل إلى آخر . ومن هنا تصبح الكلمة and ( واو العطف ) مناسبة وصالحة إذا ما كنا نقدم عنصرين من عناصر موقف من المواقف ، وأن يكون تصورنا لهذين العنصرين بأن لهما شكلاً منطقيًا واحدًا ؛ ولعلك تتمعن الكلمة لماه ( واو العطف ) في آخر جملة وردت فيها هذه الكلمة ؛ كان يمكن لكلمة bnd ( واو العطف ) أن يكون معناها "حتى يمكن لهذه الأشكال "So that they أن يكون معناها "حتى يمكن لهذه الأشكال "So that they أو قد تعنى "ولكن" that أما الكلمة أه ( أداة الإضافة ) فهى تكون مناسبة وصالحة أو قد تعنى "ولكن" كل منهما مع الآخر . ويتجلى هذا الاستعمال المعتدل للكلمة أه ( أداة الإضافة ) في إحدى المقطوعات المأخوذة عن الشاعر ت . س . إليوت ، تلك ( أداة الإضافة ) في إحدى المقطوعات المأخوذة عن الشاعر ت . س . إليوت ، تلك المقطوعة التي تعد من المقطوعات العادية جدًا ، والتي تتسم بالنحوية تمامًا :

استطيع أن أسمع أحيانًا خلف مشرب عام في شارع التيمز الأدني الممهيل السار للمتنواين .

( الأرض اليياب )

الأصل الإنجليزي:

I can sometimes hear

Behind a public bar in Lower Thames Street

The pleasant whining of a mandoline.

(The Waste Land ).

إذا ما تناولنا البيت الإنجليزى الأخيرة باعتباره وحدة واحدة ، نجد أن كلمة whining صهيل تشكل الاسم الأساسى ، كما نجد أيضًا أن الكلمات الأخرى موشاة من حوله ، أما إذا ما قرأنا الجملة كلها بتوكيد طفيف تستلزمه نهايات الأبيات ، فإن الهيكل النحوى للجملة يصبح على النحو التالى "أنا . . . سمعت . . . مندولينا " وتتحول الكلمة whining (صهيل ) إلى مجرد صفة لها معنى الكلمة pleasant (صهيل ) إلى مجرد صفة لها معنى الكلمة المرا أبيت وإذا جازلي أن أخرب شعر السيد / إليوت ولو للحظة وأقرأ البيت على أنه "السار ، النوع الصاهل من المندولين" -mandoline sort of man ولفعه المقعول الحقيقى للفعل "يسمع" hear والشعر الإليزابيثى يلجأ دومًا إلى مثل هذا الشيء ويفعله ؛ نظرًا للن مثل هذا الشيء ويفعله ؛ نظرًا لأن مثل هذا الشيء يربط عظمة النحو بتلقائية العبارة :

ماذا يعنى (ننير) صوت هذا النفير؟ إلى أن ، يتورم (بمكر) الغرور . . . (تراجيديا اسبانية ، الفصل الاول ، المشهد الثاني ـ ۲۹۱)

الأصل الإنجليزي:

What means (the warning of )this trumpet"s sound?

Till, swollen with (cunning of ) a self-conceit . . .

(Spanish Trag ...l. ii. 192 (Faust. Proi).

يبدو الملك لير Lear أكثر يأساً مع تشكيلة استعمالات المضاف إليه : عُصِفًاتُ وأضيية fogs عليك .

التجريحات غير المخيَّمة للمنة ٍ أبٍ ٍ تخترق كل ، إحساس حواك ،

( لير ، الفصل الأول - المشهد الرابع - ٢٣٠ . )

الأصل الإنجليزي:

Blasts and fogs upon thee.

The untented woundings of a father's curse Pierce every sense about thee.
(Lear, I. iv. 320).

قد تكون الجراح Wounds سببًا أو نتيجة لعنة Curse نطق بها أب Father ؛ ويعيدًا عن ذلك قد تكمن هذه الجراح في الأب Father أو في طفلة . والتعنة . في واقع الأمر ، يمكن أن ينطق بها الطفل ضد against الأب ، ومن المؤكد أن الملك لا بد أنه كان يعنى ذلك لو كان قد فكر فيه . والمعانى كلها التي أمكن الوصول إليها عن طريق تبديل هذه القراءات versions تُكُونُ لعنة Curse واحدة في ذهن واحد ؛ الآلام التي أحسبها الملك لير أو التي سيتعين عليه الإحساس بها ، وكذلك الآلام التي استشعرتها كورديليا Cordelia أو التي سوف تستشعرها ، باعتبارها سببًا أو نتيجة لهذه اللعنة Curse على حوندرل Goneril أو سيئًا أو نتيجة للعنة الملك curse السابقة على كورديليا ، أو سبيًا أو نتيجة للعنات Curses جونيرل الضمنية عليه ، كل ذلك يعطي الملك لير سببًا وجيهًا لأن يلعن - Cursing جونيرل ، في المقابل ، بالآلام نفسها ؛ وإن قدر لهذه الآلام التي في جونيرل أن تكون سببًا أو نتيجة لأية لعنة من هذه اللعنات Cursings ، وهذا هو الأفضل ، فلعلها تخترقها Pierce . إن هذه الآلام هي بالفعل كل ما يمكن أن يُتَنبَ بــه من لعنات الآباء cursing of fathers ؛ من هنا ، فإن هذه الآلام يمكن أن تعنى أيضًا كل اللعنات التي يمكن can الاب أن يصبها على (۲9) diah استعمالات and (واو العطف) ، تعد أقل وضوحًا ، برغم أنها لا تقل تباينًا وتنوعًا عن المضاف إليه . إذ قد يضطر القارىء إلى إعطاء واو العطف معنى موسعًا عندما تصل بين كلمتين متباعدتين تباعدًا متبادلا اللهم إلا إذا كانتا تطبقان بطرق مختلفة . من ذلك على سبيل المثال ، أن أوبًا Othello بتحدث عن

أريكة المرب المنخرية والمثلبية الأصل الإنجليزي :

the flinty and Steele Cooch of Warre. (i. iii. 231).

أريكة من الصلب steel من منظور أن أسلحة الجندى موجودة إلى جواره. وهذا يتفق مع الفكرة التي مقادها أن الصفات تنطبق بطرق مختلفة ، وهذه الفكرة يتم يتفق مع الفكرة التي مقادها أن الصفات تنطبق بطرق مختلفة ، وهذه الفكرة يتم توصيلها عن طريق الحقيقة التي مفادها أن هاتين الصفتين واحدة منهما مبدوعة بحرف كبير ؛ يضاف إلى ذلك أن هاتين الصفتين توحيان بقساوة hardness كل من الظرف الخارجي والإنسان الداخلي الذي يواجه تلك القساوة ( إلى حد أن كلمة both كلا الاثنين ) تعكس الثانية )؛ وإذا ما أخذنا الصفتين معًا باعتبارهما وحدة واحدة ، نجد أنهما تشكلان الزناد والصخر flint and steel اللذين تقدح بهما بندقيتك . وأنا أتمني أن يوافقني الكاتب على أن الكلمة and ( واو العطف ) تمثل هنا ثلاث طرق مختلفة يمكن عن طريقها إدخال الكلمات في ألبنية .

وأنا أقترح في هذا الصدد أن ندرس شكلاً لغويًا شائعًا في شعر شكسبير ، ويعد أصيلا في منهجه ؛ إنه الاسم noun (واسم) (الاسم)؛ إذ مع هنين الاثنين ، اللذين يكونان مختلفين دومًا ، يلقى الشاعر بالكلمتين مع بعضهما ، ثم يتبع هذه الكلمات بكلمة تبدو كأنها تصف كلا منهما . وهذا يعنى أن الاسم واسم الاسم ليسا سوى محاولات باكرة (نتيجة ترتبت على طلقتين عابرتين) لقول شيء واحد ؛ والحق أقول : إن الوحدة كلها تأخذ فعلاً مفردًا في أغلب الأحيان ؛ ومن ثم يكون من المفهوم ، ضمنًا أن معناهما ما هو إلا شكل من أشكال العامل المشترك الأعلى بينهما . وهذا يعنى ، صرة أخرى ، حكمًا مفاده أن الاسم واسم الاسم ليسا أصليين بالنسبة ليعضهما ؛ وعليه ،

ال يقوى ذلك على استنكار تميده ،

كل أختامه ، وكل رموزه على الخطيئة المستعادة :

( عطيل ـ القصل الثاني . المشهد الثالث ، ٣٥٦ )

الأصل الإنجليزي:

were "t to renounce his Baptisme,

All Seales, and Symbols of redeemed sin :

(Othello, II. iii. 356).

ليس إلا تأملا لطبيعة الرمز Symbol ؛ بمعنى أنه يعتمد على المثبت ، أو إن شئت فقل على أحكام Sealing التداعى ، وبذلك يصبح الأمر مشابهًا لعمل من أعمال الإيمان . وبالطريقة نفسها ،

كل عقد وامتياز للطبيعة يتكسر الأصل الإنجليزي :

All bond and privilege of Nature breake( Cor .. v. iii. 25).

نجد أن هذا البيت يورد الطرفين المتناقضين لفكرة العاقد ، الأمر الذي يجب ألا ننظر إلياء على أنه عمل من الأعمال الذهنية الفكرية التافهة كما يتبدى لنا . أن هذه الجزئية من المعنى الفرعى ، هى التى يأخذها النقاد بعين اعتبارهم عندما يمتدحون شمولية نظرة شكسبير إلى الكون . الكلمات bond (عقد) ، and (واو العطف) ، privilege (امتياز) تشكل ، بناء على ما قلناه ، كلمة واحدة تربط فكرتين متعارضتين ؛ وهنا يتعين على أن أحيل القارىء إلى الفصل السابع من هذا الكتاب الذى ناقشت فيه أهمية الكلمات التى من هذا القبيل للشعر .

ولما كان هذا الشكل من الغموض يتطلب من القارىء العثور على أعلى عامل مشترك بين اسمى هذا النوع الأولين ، فإن ذلك يعنى ضمنًا أن القارىء لابد أن يفتح ذهنه للتداعيات والارتباطات التى لهذين الاسمين ، حتى يتسنى للعامل المشترك أن يكون أعلى ما يمكن . معنى ذلك ، أن هذا الشكل وسيلة قوية من وسائل إجبار القارىء على اتخاذ موقف شعرى من الكلمات .

غير أنه ليس كذلك في الأعلى ؛

هناك ، لا خلط ، هناك يرقد الحدث

في طبيعته الحقيقية ، ونحن أنفسنا مضطرون

حتى الأسنان وناصية أخطائنا

إلى تقديم الدليل .

( هاملت ، القصل الثالث . المشهد الثالث ـ ٦٣ )

الأصل الإنجليزي:

but "tis not so above;

There, is no shuffling, there the Action lyes
In his true Nature, and we ourselves compell"d
Even to the teeth and forehead of our faults

To give in evidence. (Hamlet, III. III.63)

أنت تضع يدك في الجحر ، تتحسس رأس الفأر ووجهه forehead في محاولة منك اسحبه إلى الخارج ، وبعد ذلك ( الأسنان ) teeth تعضك كي تتراجع (٢٠) . إن الرب يجبرنا على إظهار أخطائنا إلى العلن ، مهما كان مقدار نضالنا " الناصية forehead باعتبارها هدفًا للضربات ، تستعمل أيضًا في الاحمرار خجلاً وفي التكشير . "نحن سنخجل ونستاء قليلاً عندما نضطر إلى الاعتراف بهذه الأشياء" . الأسنان Teeth ، إضافة إلى كونها سلاحًا للهجوم ، تستعمل أيضًا في الاعتراف ، في الاعتراف بهذه الأشياء " فضلاً عن كونها أيضًا علامة من علامات الاحتقار ، وأنا أزعم أنك لضعفك ، حتى وإن تبدت خطورتك ، فإنك تُضْرَبُ في هذه الأسنان . "يجب أن نعترف بكل ما لدينا في كلمات بسيطة واضحة ، وإلا فإن الرب سوف يعطينا الكذب في أسناننا" . وربما أيضًا ، أن الجبهة forehead تعطى المخ في المنطقة التي يتخطط فيها الخطأ fault أيضًا ، أن الأبينان teeth تستعمل (سواء كان ذلك في الكلام أو النص ) في تنفيذ

ذلك الخطأ ، وبذلك يمكن أن تمثل الأسنان الرغبة في ارتكاب الخطيئة والخطيئة كل على حدة. أو ، قد نحاول أن نعطى الكلمة forehead ( أداة الإضافة ) معناها النحوى ، وبذلك لا تصبح net الأسنان) ولا forehead ( الناصية ) لنا ours وإنما أخطاعا sault ' ' أننا سوف يتعين علينا أن نبدأ في تقديم الدليل على صميم أخطائنا ، ثم نرتفع مباشرة إلى أعلى القمة التي تكون هذه الأخطاء عندها بالغة البروز والأهمية . الأسنان Teeth هي جزء عار من الهيكل العظمي وعظم الناصية forehead قريب من السطح ' إن الحكم الأخير لن يعول كثيرًا على اللحم البشرى ؛ ويتعين علينا أن نتجه مباشرة إلى صخر الأديم ونحن نستخرج أخطاعا ."

قد يظن القارى، أن كل هذا من قبيل الخيال ولا علاقة له بالموضوع . ولكن ما هو ذلك الذى يتصل فعلاً بهذه الملاحظات الخاصة بمادة البلاغة ، أو إن شئت فقل هذا الشعر الذى أحدثه الاختزال الفسيولوجى ؟ إن كل ما لدينا هنا هو جزءان من الجسم البشرى ويوم القيامة Day of Judgment ؛ وهذه الأشياء الثلاثة يتحتم ربطها بخيال القارىء . هذه العناصر ليس فيها معنى مباشر ، ومع ذلك فهى تعطى انطباعًا بالتعجيل والعملية ، كما تعطى انطباعًا بالكينونة فى قبضة باحث كلي الوجود . والتأثير الذى يكون من هذا القبيل ، يتعين أن يعتمد ، لا على ومضات الخيال التى تكون فى الاتجاهات التى سبق أن أوضحتها ؛ إذ أشك أن شيئًا من هذا القبيل يحدث فى القارىء المعتاد ؛ وإنما يجب أن يعتمد على معنى تتضمنه الكلمات ، فى سياق كهذا ، وباعتبار ذلك جزءًا من الطريقة التى تفهم بها هذه الكلمات ، أو إن شئت فقل إنه يجب أن يعتمد على احتمالية ومضات الخيال فى الاتجاهات التى سبق أن أشرت إنه يجب أن يعتمد على احتمالية ومضات الخيال فى الاتجاهات التى سبق أن أشرت أنه يجب أن يعتمد على احتمالية ومضات الخيال فى الاتجاهات التى سبق أن أشرت أنه يجب أن يعتمد على احتمالية ومضات الخيال فى الاتجاهات التى سبق أن أشرت أمام هذه الكلمات متسع من الوقت لتوصيل أكثر مما هو محدد هنا قبل أن تنتقل مقطوعة مناجاة النفس إلى تأثير آخر من النوع نفسه.

يصح لنا أن نقول: إن المضاف إليه يستعمل، في هذا المثال الأخير، الاستعمال المعتاد، إذا كانت أخطاؤنا faults قد جُسدت على نصو يصعب معه تمييز هذه الأخطاء عن أنفسنا ؛ من الواضح أن المضاف، له معنى واحد بالنسبة لكل اسم من

الاسمين . وفيما يلى يتضع أن المضاف هنا أكثر تعقيدًا ، برغم أن المعنى واضع بما فيه الكفاية . "النائب الجديد صارم تمامًا"

سواء كان ذلك خطأ أو لَمْحَهُ الجِدَّة

( مقياس بمقياس ، الفصل الأول ، المشهد الثاني ـ ٩٩ )

الأصل الإنجليزي:

Whether it be the fault and glimpse of newness (Measure for Measure, I. ii. 59).

أه نظرًا لأنه بظن أن من الأفضل أن بكشف عن قوته فجأة ، ويتأكد من نفوذه". لو أخذنا العبارة على أنها "خطأ الحدَّة" The fault of newness فإن الأمر سبكون أسهل وبتسق مع النحو وبذلك بصبح المعنى "أن هذا الخطأ لبس خطأ النائب ، وإنما هو خطأ الجدَّة Newness . وإذا ما أخذنا العبارة على إنها 'لمحة الجدَّة' The glimpse of newness يصبح المعنى أكثر بساطة ، وبذلك يصبح المعنى "إنه منهور جراء سطوع مركزه ، ولا يزال واعيًّا لذاته ، يضاف إلى ذلك إيحاء بالتلصص ، بسبب حدّة المركز". من هنا بمكن أن تكون أداة الإضافة الأولى ٥٠ تعنى "منتمنًا إلى" في حن يصبح معنى أداة الإضافة of الثانية "ناتجًا عن" . ولكن فرض أي منهما على قمة الأخرى بيساعد بين القساريء وبين كل من المعنيين إلى حد منا ؛ إذ إن ذلك يجمل الكلمة fault (خطأ ) توصل معنى "عدم الاستمرارية" ( معنى 'الفجوة" الذي أدى إلى الاستعمال الجيولوجي ) حتى يمكن أن يكون قريبًا ما أمكن من اللمحة glimpse ، نظرًا لأن اللمحة glimpse توحى "بالتجسس والعمى المقصود حتى يمكن أن يكون أقرب ما يكون إلى الخطأ fault ، ويخلُّف طرقًا متباينة تجعل أداتي الإضافة هاتين نحوبتن وتسمحان في ذهن الإنسان ؛ وبذلك يكون المعنى "هذا ليس خطأ النائب ، وإنما هو خطأ لمحته الجدَّة" ؛ أو قد يكون المعنى بعد أن نفصل أداة التعريف the السابقة لكلمة "خطأ" fault ، "هذه خطيئة أساسية تبرز ، نظرًا لأن ذلك يحدث في أغلب الأحيان عندما يغير الإنسان الظروف المحيطة به".

وهكذا نرى مدى عشق شكسبير لاستعمال حرف الجر استعمالاً مزدوجًا ، الأمر الذي لا يفترض أن يكون القارئ واعيًا تمامًا باستعماله استعمالاً ذكيًا أو دقيقًا :

كيما تحافظ على ولائها في وعد وشباب

يدوم أكثر من مظهر الجمال الخارجي . . .

(ترويلوس وكريسيدا، الفصل الثالث، المشهد الثاني - ١٧٣)

الأصل الإنجليزي:

To keep her constancy in plight and youth Outliving beauty"s outward . . . (Troilus and Cressida, III. ii.173)

افعل ، مثل لهجة جبانة وصرخة رهيبة مثلما ، أثناء الليل ويسبب الاهمال ، تُرى النارُ في مدن أهلة بالسكان .

( عطيل ، الفصل الأول ـ المشهد الأول ٦٧ )

الأصل الإنجليزي:

Do, with like timorous accent and dire yell
As when, by night and negligence, the fire
Is spied in populous cities. (Othello, I. i. 67).

"ولاؤها لـ ( to ) لشىء الذى وعدت به فى ( in ) حالته الحيوية الأصيلة" ؛ "الناتج عن ( by ) الإهمال أثناء ( during ) الليل" . ومن رأيى أن الأمر ينطوى على أكثر مما هو ظاهر ؛ لو قدر لشكسبير أن يستعمل حروف الجر فى معان واضحة تمامًا ، بمعنى استعمال حرف واحد لكل كلمة من الكلمات ، لتحول المعنى إلى معنى مقصود conscious ، غير ذى صلة باللحظات الدرامية الداخلة فى الموضوع . قد نفكر فى ولائها ) plighted محقوظ فى مخلًلٍ من

الفضيلة ) مستمر طالما أنها في حالة ذهنية تمكنها من الحفاظ على plighting الوعود plighting الأصلى ؛ وهذا بدوره يجعل المعنى البديل لحرف الجر ni (في) يفعل شيئًا شبيهًا يشبه إلى حد ما تحويل سطح تكاملي إلى حجم تكاملي ، مصرًا بذلك على الروح أكثر منه على الحرف . وبالطريقة نفسها ، في المثال الآخر ، نجد أن النار fire يمكن أن تكون قد انتشرت "بسبب" الليل night وبسبب الإهمال -negli إيضًا ؛ إذ نظرًا لبدء الحريق أثناء الليل ، فلم يكن هناك أحد بالقرب منه كي يتحقق من بدايته ؛ أو قد نربط حكمتي الليل night والإهمال negligence بالكلمة spied ( تجسس ) ، وبذلك يكون الحريق قد اكتشف في الظلام ، ولأن المشردين كانوا في الشوارع فقد لاحظوه ، وأبرز ما في هذا البيت يتمثل في الحيوية الملتونية -milton الغموض على إيقاعه نوعًا من الثقل والرصانة . وأنا لا أعرف حالة واحدة صنع فيها الغموض على إيقاعه نوعًا من الثقل والرصانة . وأنا لا أعرف حالة واحدة صنع فيها اعتقادي أن ذلك ( في حالة تحققه تحققًا جديًا ) يعد خاصية فريدة من خصائص اعتقادي أن ذلك ( في حالة تحققه تحققًا جديًا ) يعد خاصية فريدة من خصائص

وفى استعراضات شكسبير للارتباطات نجد أن الخدم والمرافقين يتشاجرون فيما بينهم دومًا ، على أنموذج

جلند . عندما ولدت . . .

كانت السماء كلها مضرمة بالنار ، وارتعدت الأرض بالفعل .

هوتسبير . أه ثم اهتزت الأرض عندما رأت السماء مضرمة بالنار

وليس خوفًا من طالعك .

( هنرى الرابع ، الفصل الثالث ـ المشهد الأول ـ ٤٢ )

الأصل الإنجليزي:

GLEND. When I was born . . .

The heavens were all on fire, the earth did tremble. HOTSPUR. O then the earth shook to see the heavens on Fire

And not in fear of your nativity

(I Henry IV .. III. i. 24).

ولعلنا ندرس الأبيات التالية في ظل فهمنا لهذه الأبيات:

كوني أحببت المغربي حقًا ، أن أعيش معه ،

عنفي بمعنى الكلمة ، وعاصفة من الحظوظ ،

قد يذاع للعالم .

( عطيل ، الفصل الأول ، المشهد الثالث ـ ٢٤٩ )

الأصل الإنجليزي:

That I did love the Moore, to live with him,

My downeright violence, and storme of Fortunes,

May trumpet to the world. (Othello, I. iii. 249).

النموذج هنا هو من قبيل النموذج الذى تناولناه بالدرس ، اللهم باستثناء أن الصفة تلقى مصطلحًا جديدًا فى الحسبة ؛ إذ إن الصفة هنا تصف إما "العنف" violence and storme أو إنها تصف كلا من "العنف والعاصفة" rortunes أن تفصل "العنف" violence عن "الحظوظ" fortunes . وفى الإطار يغلب على الصفة أن تفصل "العنف" violence عن "الحظوظ" fortunes . وفى الإطار المعالد نجد أن حرف الجر forصف الإسمين كليهما ، ومع ذلك فإن دسديمونا لمعاد نجد أن حرف الجر forma عنيفة violent قبل كل شيء (فهى لم تصبح صغيرة ولا حول لها ولا قوة إلا بعد أن تزوجت) ، والسبب الدقيق لذلك أنها هى التى واجهت حظها fortune الذي كان عاصفًا stormy ، وهى التى ردت على هذا الحظ العاصف ، كما إنها هى التى خلقت هذا الحظ إلى حد ما . وفي اعتقادي أن حذف المحررين لفاصلة الواردة في المخطوطة ، والتي تزيد من استعار الحرب الأهلية في بيت الشعر وذلك عن طريق تقسيمه إلى بيتين ، إنما هو من قبيل الخطأ ؛ إذ المفروض أن يكون الإيقاع والنحو مهزهزين وعاصفين ، على شكل صدى دقيق للمعنى.

وبناء عليه ، فإن الشكل المعتاد الذي أتناوله بالدراسة هنا ، يتعرض للانكسار والتوقف عند الوصلة التي بين الاسمين الأولين ، اللذين زعمت أنهما يمكن أن يحملا الكثير من المضامين . ومع ذلك ، فإن ردة الفعل هذه قل أن تقطع الطريق إلى منتهاه ؛ والسبب في ذلك أن الشكل نفسه يبلغ من القوة حدًا يجعل عناصره تقف متماسكة . ومن الواضح أن هذا الشكل يصل إلى عنفوان قوته ، عندما يكون الإسمان الأولان مترادفين تقريبًا ، كما أننا نجد أن شكسبير يستعمل هذا الشكل في كثير من الأحيان ، إذ إنه يعد من ناحية شكلاً مرضيًا من أشكال الحشو ، ولأنه يروق لاهتمام المعجم بالكلمات من الناحية الأخرى ، ذلك الاهتمام الذي كان قويًا أيام الإليزابيثيين المعتمام ، في آذان قراء شكسبير إلى أن أخذوه قاعدة مسلمًا بها .

داخل سفر ومجلد دماغی .
علی حرارة ولهیب نکدک .
ومیض واندلاع ذهن ناری .
شحوبات وقوی العقل .
مقالیع وسهام الحظ العاصف .
سیاط واحتقارات الزمن .
البوابات الطبیعیة ، ومجازات الجسم .

الأصل الانطيزي:

Within the book and volume of my brain.

Upon the heat and flame of thy distemper.

The flash and outbreak of a fiery mind.

The pales and forts of reason.

The slings and arrows of outrageous fortune.

The whips and scorns of time.

The natural gates and alleys of the body.

فى مثل هذه الأمثلة العشوائية فإن المعنى تعطيه أى من الكلمتين . وهذا بدوره يكشف عن تفاخر بامتلاك لغة مثل تلك التى تظهر عندما يتكلم الناس إلى اختصاصى عن موضوع من الموضوعات التى تكون معرفتهم به قليلة ؛ فالناس فى مثل هذا الموقف يسارعون إلى استعمال كل المصطلحات الفنية التى يمكن أن تخطر على بالهم . والأمثلة التى لاحظتها فى أسلاف شكسبير هى من هذا النوع :

أرسلت له رسائل ، قرأتها أنا بنفسى ،

مقعمة ـ مملومة يسطون الحب ومجادلاته ،

مفضلة إياه قبل دون بلذازار .

( التراجيديا الإسبانية ، الفصل الثاني ، المشهد الأول - ٨٦ )

الأصل الانجليزي:

She sent him letters which myself perus"d, Full-fraught with lines and arguments of love, Preferring him before Don Balthazar. (The Spanish Tragedy, II. i.86).

فوسنتس ، خبرتني ماذا يكون سيدك لوسيفر هذا ؟ ميفستوفلس ، الوصى على العرش الرئيسي وآمر الأرواح كلها،

( فوستس ، الفصل الأول ، المشهد الثالث )

الأصل الانجليزي:

FA. Tell me what is that Lucifer thy lord?

ME. Archregent and commander of all spirits.

(Faustus, I. iii).

جرحت ذراعى ، ويدمى الحقيقي أؤكد لروحى إنها روح لوسيفر العظيم ، الرب الرئيسي والوصى على الليل السرمدى .

( فوستس ، الفصل الأول ، المشهد الخامس )
الأصل الانطبزي :

I cut my arm, and with my proper blood Assure my soul to be great Lucifer"s,

Chief lord and regent of perpetual night. (I. v.)

غير أن هذا الشكل هو من قبيل النادر قبل شكسبير ، بل إنه يندر في شكسبير نفسه قبل مسرحيته هاملت ؛ وليس من المرجح أن يسعى إليه مؤلف أو ينشده إلا إذا كان يريد تثبيت فكره في ذهن القارىء أثناء تلاعبه (المؤلف) بمضامين هذه الفكرة ، أو إذا كان مثل هذا المؤلف ، يحس بحق أن مثل هذا الشكل يمكن أن يكون مفيدًا بالطريقة التي تناولته بها هنا . ولعلنا ندرس ونتدبر ما يلي :

واكننا شخنا ، وعلى أسرع مراسيمنا

قدم الزمن تلك غير المسموعة ، والتي لا ضوضاء لها

تتسلل قبل أن نتمكن من تفعيلها

(خير كل ما ينتهى بخير ، الفصل الخامس ، المشهد الثالث ، ٤٠ )

الأصل الإنجليزي:

But we are old, and on our quick"st decrees
Th"inaudible, and noiseless foot of time
Steals, ere we can effect them.

(All"s Well, v. iii. 40).

هاتان الصفتان قد تبدوان مستعملتين بوصفهما مرادفتين من المنظور المعجمى فقط ، وبدون أي تركيز على الفارق بينهما . والصفة الأولى مأخوذة من اللغـة اللاتينية

(معناها خارجى أو مُعَمَّم) ، أما الثانية ، فوطنية (بحيوية بالغة وإحساس بالتراكيب) ؛ وهذا الفارق يؤتى ثماره في الإنجليزية ؛ غير أنه هنا تحجبه ظلال النفى الكثيرة ومن ثم فإن الصفتين تحدثان تأثيرهما كما لو كانتا كلمة من نوع واحد .

ومع ذلك ، فإن هاتين الصفتين ، من واقع اعتبارهما قوتين على جبهة واحدة تقريبًا يمكن أن يكون لهما ناتج صغير في اتجاه أخر تمامًا ، ومن ثم فإن الفارق الطفيف بين معنيي inaudible (غير مسموع) و noiseless (بلا ضوضاء) يشير في اتجاه أماكن غريبة ، ونقبله على أنه دليل على تأملات الحزن الغريبة . "فلا أحد يستطيع أن يسمع فحسب قدّم الزمن وإنما الواقع إن قدم الزمن لا تحدث في واقع الأمر ، صوبًا مطلقًا ؛ حتى عندما تكون تلك القدم وحيدة آمنة ، مثل ساعة ني غرفة خالية ، بل إن قدم الزمن هذه تكون ساكنة حتى عندما تكون في مركز رئاستها ؛ قد نكون نسمع بطريقة مختلفة أصواتًا خارج نطاق المدى البشرى ، ومع ذلك فإن هذا الواقع الهام جدًا ، ذلك المارد المفترس ، لن يفعل أي صوت ؛ ومن المؤكد أن مثل هذا المضمون يعد بعيدًا جدًا في الخلفية ، ولكني أرى أن استعداد شكسبير لاستعمال المؤارق التي من هذا القبيل هو الذي جعله مستعدًا لاستعمال مرادفين متجاورين . أما الاهتمام المعجمي السابق والاكثر سذاجة (اسمعوني ، أيها الملوك ؛ أصيغوا السمع ، أيها الأمراء) فله غرض مختلف ؛ فهو لا يكرر الكلمتين سـويًا ، وإنما يستعملهما أيها الأمراء) فله غرض مختلف ؛ فهو لا يكرر الكلمتين سـويًا ، وإنما يستعملهما باعتبارهما اعتذارًا عن تكرار إيقاع عبارة بكاملها (٢١) .

يعد ولع شكسبير بأزواج الكلمات التي من هذا القبيل مسالة أساسية في هذا المنهج بل إنه هو سبب الشكل الذي أتناوله أنا هنا بالدراسة . والسبب في ذلك أن شكسبير كان يضع ، في أغلب الأحيان ، إسمين شبه مترادفين الأمر الذي يجعل من الطبيعي له أن يضيف اسمًا وصفيًا حتى يتسنى له الربط بينهما ؛ السبب في ذلك أيضاً ، أن شكسبير ، عندما كان يستعمل هذا الشكل ، كان يجعل الاسمين الأولين ، في أغلب الأحيان ، يعملان كمرادفين ، وإن الأمر بحكم اعتياده أصبح يشكل وحدة لها مثل هذه القوة في ذهن القارىء . ومع ذلك ، فإنه نظرًا لأن الكلمتين هنا صفتان وليستا إسمين ، فإن هذا المثال يخدم غرضًا آخر ؛ فهو يوضح أن المثال المعتاد بلغ من

القوة حدًا يستطيع معه نزع المرادفين عن بعضهما كما يجعلهما جزين مختلفين من أجزاء الكلام . والسبب في ذلك أن الفاصلة التي في المخطوطة الأصلية هي التي تصنع من the inaudible (غير المسموع) إسمًا إلى حد ما ، باعتبار ذلك داخلاً في نظرية ملتون عن المصير ، كما تجعل هذه الفاصلة الكلمة foot (قدم) أو الكلمة نظرية ملتون عن المور السكسوني المردود إلى الأصل اللاتيني لهذه الصفة .

وبصرف النظر عن جعل الإسمين الأولين مرادفين ، فإن أقوى طريقه تُمسكَ هذين الإسمين إلى بعضهما هي بجعلهما إردافًا خلفيًا ، بحيث يقوم الإسم الأول منهما بدور الصفة بالنسبة للإسم الثاني .

في الصحراء الميتة وفي منتصف الليل.

( هاملت ، الفصل الأولى ، المشهد الثاني ، ١٩٨ )

الأصل الإنجليزي:

• In the dead wast and middle of the night.

(Hamlet, I. ii. 198)

يبدو أن الكلمة wast ما هي إلا تورية على الكلمات waste (صحراء / قفر) waist و wast (وسط ، خصر) و vast (شاسع / واسع ) ، كما أن لهذه الكلمة عاملا مشتركًا قويًا مع الكلمة الضلمة (منتصف ) ؛ ولو كانت هذه الكلمة vast فإن العلاقة يمكن أن تكون أن الليل night يبدو أطول عندما نكون في منتصفه ؛ وإذا كانت هذه الكلمة waste (صحراء) ، فإن العلاقة هي أن الناس يكونون عند طرقي الليل night ، ولكن المنتصف waste قفرا لا خير فيها . وإذا ما قلت : إن أيا من هذه العلاقات هو بحد ذاته إرداف خلفي فذلك يعني أنني أسوق فرضيات ومسلمات فلسفية ، وهذا هو ما أود تحاشيه ، ولكني أعالج هذه العلاقات بطريقة سهلة عندما أنثر الأبيات في منتصف الليل الميت القفر" . أو قد يجوز لنا أن نجعل الكلمة dead (ميت) إسمًا مثل الاسمين الآخرين ( في موات الليل" ) ، أو قد تكون الفكرة خلال فترة من فترات الليل تلكم التي تبدو شاسعة ومع ذلك فهي ( الفترات ) ليست سوى جزء صغير من منتصفه ، وذلك حتى يمكن فصل الإسمين dead waste والإسمين وذلك حتى يمكن فصل الإسمين dead waste والإسمين

الكلمة night (ليل) وجعلهما يقفان مستقلتين . والتورية على الكلمة waist (وسط / خصر) لا تكون معنى بقدر ما هى قوة تربط بين الكلمتين wast ؛ وربما أدت هذه التورية إلى تشخيص الليل على إنه واحدة من نساء القدر المخيفات . والفارق بين استعمال كل من شكسبير وميلتون لعبارة من قبيل the dead vast (الاتساع الميت) يتمثل ببساطة فى أن شكسبير كان يعطى مثل هذه العبارة بديلا على الدوام ، وأن مثل هذا البديل يكون فى أغلب الأحيان بنية ترتكز عليها مثل هذه العبارة .

وكقاعدة ، فإن قوتى الإرداف الخافى والمشو هاتين إنما تعملان عملهما فى وصل الإسم الأول بالثانى والثالث ؛ غير أن هاتين القوتين لا تصلان الإسم الأول بأى من الإسمين وصلا دقيقًا مثلما يتصل الإسم الثانى بالثالث ، ويبقى للإسم الأول شيء من حياته الخاصة . وسوف أورد هنا بعض الأمثلة القليلة التى توضيح عمل الغموض الذي ينتج عن مثل هذه العملية .

هورشيو . بأي فكرة خاصة أعمل ، أنا لا أعرف :

ولكن بكل ما في ذهني ، ويتعبير عن رؤية شخصية محدودة

فإن ذلك يضع فورانًا غريبًا على دولتنا.

( هاملت ، القصل الأول ، المشهد الأول ، ٦٨ )

الأصل الإنجليزي:

HOR. In what particular thought to work, I know not:
But in the grosse and scope of my Opinion,
This boades some strange erruption to our State.

(Hamlet, I. i. 86).

in the gross إذا ما أخذنا العبارة in the gross بمعنى "متناولاً إياه ككل" والعبارة gross of my opinion بمعنى "بالقدر الذى تسمح به قواى الفظة" وإذا ما أخذنا العبارة in the scope of my opinion بمعنى "معبرًا فقط عن وجهة نظر شخصية

محدودة" فإن المعنى يصبح "إذا ما أخذت الأمر ككل ، حاكمًا عليه من واقع تلك الكتلة غير المحللة التي في ذهني ، ومعبرًا عن وجهة نظر شخصية محدودة"

هاملت يفعل الشيء نفسه باستخدام النثر:

. . . أن أمسك ، كما لو كانت ، المرآة إلى أعلى للطبيعة ، وأري

عمر الزمن وجسده شكله وضغطه .

( هاملت ، القصل الثالث ، المشهد الثاني ، ٢٦ )

الأصل الإنجليزي :

.. to hold, as twere, the mirror up to nature, to show the very age and body of the time his form and pressure.

(Hamlet, III. ii. 26).

العمر age ظاهريًا هو "جسد الزمن" body of the time ولكن الشكل المعتاد يصنع من الكلمة age هي والكلمة body زوجًا من الكلمات ، وبذلك يحمل هذا الزوج معنى "حال الجسم" ، كأن يكون ذلك على سبيل المثال ، مقدار عمره . وأنا أقتبس ما أوردته هنا مستهدفًا من ذلك أصلاً توضيح أن العبارة إنما يشار إليها بصيغة المفرد .

قد يحقق الإسمان تشكيلتهما متحدين بأن يعطيا استعارتين مختلفتين الفكرة نفسها . وترتيبًا على ذلك ، "فإننا إذا ما وضعنا البيض كله في سلة واحدة . . . "

. . . فإننا سوف يتعين علينا أن نقرأ في هذه المسألة

القاع نفسه ، وروح الأمل ،

القاتمة نفسها ، القيد الأقصى نفسه

لحظوظنا كلها.

(١) هنري الرابع ، القصل الرابع ، المشهد الأول ، ٥٠ )

## الأصل الإنجليزي:

. . . therein should we read

The very Bottome, and the soule of Hope,

The very list, the very utmost Bound

Of all our fortunes. (I Henry IV., Iv. i. 50).

من الواضح هنا أن هذه حالة من حالات الاهتمام المعجمى ، الذى يستعمل استعراض المرادفات بوصفها عذرًا عن تكرار إيقاع عبارة بكاملها . هذه الحقيقة ، هى والحرف الاستهلالي ، يغلب عليهما أن يجعلا كلمة Bottome منفصلة عن العبارة soul of hope (روح الأمل) ، ولكن ، من الناحية الأخرى ، فإن الحقيقة التي مفادها أن الكلمة yery (نفسه) تكون متروكة قبل الكلمة soul (روح) تورية على الكلمة sole (وحيد / منفرد) ، وبذلك يصبح المعنى : "نحن نخاطر بأملنا الوحيد" ، أو قد تعنى كلمة soule "جوهر الأمل نفسه" ، أو قد يكون المعنى إذا ما نبرنا الفعل ، "قد ننظر في عيون الأمل ، ونستحضر طابعه الحقيقي لنا" ؛ في حين نجد أن الكلمة Bottome (قاع) يمكن أن تعنى "الدَّرك الأسفل من حظوظنا" ، إذا ما اعتبرناها منفصلة عن كلمة طائت الأمل ) ، أو قد تعنى فقط "الأمل المحفوظ لنا" ؛ وبذلك يكون المعنى نحن نرى قاع طشت الأمل Hope كما لو كان من دبس العسل إلى حد كبير .

إن الشك الذى يرمى بظلاله على تفسير استعارة من الاستعارات يمكن أن يكون مشاعًا بين الكلمتين ، ومع دن الكلمتين ، ومع ذلك يظل مثل هذا الشرح بين الكلمتين ، ومع ذلك يظل مثل هذا الشرح لصبيقًا بغموض الشكل المعتاد :

بلُّفها حبى ، أكثر نبلا من العالم

لا يطرى مقدار الأراضى القذرة ،

الأجزاء التي أسبغها عليها الحظ:

خبِّرها ، أننى أتماسك وقد أصابني الدوار مثل الحظ :

واكنها تلك المعجزة ، وملكة الجواهر

التى تزينها الطبيعة بها ، تجذب روحى .

( الليلة الثانية عشرة ، الفصل الثانى ، المشهد الرابع ، ٨٠ )

الأصل الإنجليزى :

Tell her my love, more noble than the world
Prizes not quantitie of dirtie lands,
The parts that fortune hath bestowed on her:
Tell her, I hold as giddily as Fortune:
But tis that miracle, and Queen of lems
That nature pranks her in, attracts my soule.
(Twelfth Night, II. iv. 80).

قد يقال إن الحظ fortune أسبغ عليها bestowed on her أيضًا ، ومن ثم يصبح من غير الواضح إن كانت المعجزة miracle هي روحها soule أو جسدها . من المسلم به ان ترقيم المخطوطة ، عندما يلح على وصل كلمة parts ( أجزاء ) بكلمة bands ( أراضي ) ، فإنه يجعل اشتمال الأجزاء ands على الجمال أمرًا غير محتمل ، وبالتالي يصبح من غير المحتمل أيضًا أن يكون معنى كلمة gem أمرًا غير محتمل ، وبالتالي يصبح من غير المحتمل أيضًا أن يكون معنى كلمة attracts my علامات الترقيم تدور من حولها الشكوك ، إضافة إلى أن العبارة الأخيرة الأخيرة parts التروحي الزائد . يضاف إلى ذلك ، أن حال الدوق Duke التي تتركز بشكل مخز على الدات لا تساعد على تحديد ذلك ؛ فهو في حالة نفسية تسمح له بأن يبدى ملاحظة ذات الذات لا تساعد على تحديد ذلك ؛ فهو في حالة نفسية تسمح له بأن يبدى ملاحظة ذات مغزى عن الإعجاب بالروح ، علاوة على أنه أيضًا في حالة نفسية تسمح له بالقول : إن من الضروري لروحه أن تكون لها أشياء تحب النفس أن تبدو بها ؛ أو ( بتجاوز أكثر ) إنه يجمع بين شخصيتها وملامحها في عمل واحد من أعمال الإعجاب . ومن ثم يصبح الدوق حالة جيدة للغموض .

هناك أيضاً الشك المعتاد في مثل هذا الشكل من الغموض ، ذلك الشك الذي يدور حول ما إذا كانت الطبيعة تزينها بمعجزة mature pranks her in a miracle أم بمعجزة من المجوهرات miracle of gems . هذان الشكلان المستقلان يتصلان ببعضهما اتصالا سهلا . فإذا ما أخذنا كلمة miracle (معجزة) وحدها فإنها تتحول إلى كتالوج من الشكر والتهاني ، وإذا ما أخذنا كلمة miracle (معجزة) مع الكلمة queen (ملكة) فإنها تصبح أكثر ثقلاً وبطئًا واضطرابًا ؛ ومن ثم يتعين علينا أن نقول : بمسحة ساكنة هادئة نظرًا لأن الكلمتين أثقل وأقوى بكثير من الكلمة وتربيبًا على ذلك فإن الكلمة الأولى تبين الانفصال والاعجاب ، في حين تبين الثانية وتربيبًا على ذلك فإن الكلمة الأولى تبين الانفصال والاعجاب ، في حين تبين الثانية الوقار والضعة ؛ وربما كانت هذه المفارقة هي معني ، وليس التشابه مع ذلك المعنى الذي بين الجمال والشخصية . أو يمكن لنا أن نجعل من كل من miracle of gems (معجزة من الجواهر ) مساويًا لجمالها ومن ملكة الجواهر Queen of gems

ضروب الغموض التى من هذا القبيل قد توصل تشكيلة من المشاعر والأحاسيس عن الموضوع الذى يجرى تناوله . وها هو برترام Bertram المسكين ، فى هذا المثال ، بعد أن انهزم فى التهذب وفى استعداده للزواج عندما أبلغوه :

عندما أتدبر

ذلك الخلق العظيم ، وذلك التقتير في الشرف

يطير حيث تأمرينه . . .

(خير كل ما ينتهي بخير ، الفصل الثاني ، المشهد الثالث ، ١٧٠)

الأصل الإنجليزي:

When I consider

What great creation, and what dole of honour

Flies where you bid it . . . ( All''s Well, II. iii. 170) .

العبارة what creation of honour (ذلك الخلق العظيم) عبارة متحفظة فيها تودد ، غير أنها تقف مستقلة ، نظرًا لأن الكلمة what التى توصلها ببعضها قد توحى بأن الخلق creation قد أصبح أكثر دناءة ومن ثم يصبح معنى العبارة "أنت تصنعين الناس وتحطمينهم وفقًا لهواك". ومن الناحية الأخرى ، إذا ما أخذنا العبارة وتقوم (خلق عظيم) مع الكلمة dole (تقتير) ، وأخذنا كلمه الشعور لتقوم بدور الربط ، فإن ذلك قد ينقلنا من "التقتير الخارجي" doling out إلى "الإفعام بالتقتير" doleful ؛ "كم يضغط ذلك النوع من الشرف بشكل مخيف على من تعطينهم إياه" ؛ إنه عام ، كما لو كان يهمهم همساً .

ويمكن للمعنى الفرعى أن يعمل عمل التهكم الدرامى الخالص ، دون أن يعرف المتكلم ذلك .

أو أن ذلك الإغراء لا يفعل سوى إقناعى ،

أن استقامتي وصدقي معك ،

قد يهانان بفعل اتقاد ووزن

نقاوة متنخَّلة من هذا القبيل في الحب:

(ترويلوس وكريسيدا، الفصل الثالث، المشهد الثاني، ١٧٦)

الأصل الإنجليزي:

Or that perswasion could but this convince me,
That my integritie and truth to you,
Might be affronted with the match and waight
Of such a winnowed purity in love:

(Troilus and Cresside, III. ii. 176).

الكلمة affronted (مهان) قد تعنى confronted (مواجه ب) (واكنها لم يحدث أن جاءت بمثل هذا المعنى في أي موقع آخر) ؛ كما أن الكلمة match قد تعنى

مقارنة الأشياء والتبين من تساويها مع بعضها ؛ والكلمة waight ( وزن ) قد تعنى قوة متساوية أو صلابة مناسبة وربما تعنى أيضًا القدرة على الوزن waiting . وقد تعنى كلمة affronted ( مهان ) مستاءً offended ، مع إيصاء بالمعارك ؛ الكلمة match قد تشير أيضًا إلى الكبريت الذي ينتج اللهب قد تشير أيضًا إلى الكبريت الذي ينتج اللهب ( الكلمة ، بطبيعة الحال ، أقدم من مبارزات لوسيفر Lucifer وتنطبق بصفة خاصة على إطلاق البنادق ) ؛ الكلمة waight قد تتذكر أيضًا انتظاره الطويل لها في نسخة شهوسر Chaucer ؛ كما أن حبه لا بد من انتخاله winnowed عن طريق الشدة والحظ العاثر .

وليس من الصحيح تمامًا القول بأن هذا هو المقصود لا شعوريًا ؛ وكما يستعمل المتحاربون ، في هذه المسرحية ، الاستعارات الجنسية في القتال ، فإن العاشقين ( وهذا أمر طبيعي جدًا ) يستعملون أيضًا مصطلحات الحرب ؛ ومما لا شك فيه ، أن المحبين يعلمون ذلك ، غير أن الأمر ينطوى على تهكم مؤلم فيما يتعلق بمسأله الشرح والتفسير :

ترويلوس . أنا صادق صدق بساطة الحقيقة

وأبسط من طفولة الحقيقة.

الأصل الإنجليزي:

TRO. I am as true as truth"s simplicity

And simpler than the infancy of truth.

وترد عليه كريسيدا قائلة: "سوف أحاربك في هذا"؛ وتهزمه بالفعل.

ظلت مسالة "( الاسم ) و ( اسم ) ( الاسم )" مبقية على رأسها فوق سطح الماء من خلال تشكيلة من الظروف الصعبة ؛ وهنا يجدر بنا أن نلقى نظرة أخيرة على هذه المسألة من حيث كونها مخفية في صدام مع شكل أقوى منها

> الاستشهاد بي عليك ، ومكاني في النولة سوف يغلبان اتهامك إلى حد ،

أنك سوف تختنقين في تقريرك الخاص ،

وتشمين رائحة الافتراء.

(مقياس بمقياس ، الفصل الثاني ، المشهد الرابع ، ١٥٥) الأصل الانحليزي :

My vouch against you, and my place i" th" state
Will so your accusation overweigh,
That you shall stifle in your own report,
And smell of calumnie.
(Measure for Measure, II. iv. 551).

التعبير Report and smell of calumny (التقرير ورائحة الافتراء) هو الشكل المعتاد ؛ ما لا سمان الأولان أحدهما لا تينى والآخر سكسونى كل على حدة ؛ كما أن حرف الجر fo له تشكيلة معقولة من المعانى . "سوف تختنقين فى التقرير الافترائى الذى أشعتيه أنت بنفسك ، وفى الموقف الاجتماعى من الاتهام والفضيلة الذاتية الذى تسببت فيه أنت بنفسك . غير أن هذا النموذج يصطدم ، بناء على وصف البيت الشعرى القصير ، بنموذج آخر يجعل من الكلمة smell (رائحة) فعلاً ؛ ولن يترتب على ذلك سوى فرق طفيف فى المعنى ، اللهم باستثناء أن هذه الصيغة الجديدة أقل وقاحة إلى حد ما بالنسبة لها ؛ "فتشم رائحة الإفتراء" يمكن أن يحدث لأى إنسان ، كما أنه لا يبدو مصيراً محتوماً مثل مصير اختناق stifling الإنسان فى رائحته الذاتية . own smell

امتداح النموذج المنتصر يضفى المزيد من الاحترام على النموذج القديم . فنصف البيت القصير هنا مستعمل ليكرر بشكل موجز ، وبتأثير مهدى وقابض ، ذلك الذى قيل بإحكام فى أبيات عدة سابقة . "أثناء تصميمى ، أنا لا أرغب فى التذمر ؛ سوف أتوقف عن الحديث ، الآن ، يقينًا بأنى قد أوضحت ما أريد بما فيه الكفاية" . ينبغى استعمال مصطلحات أقل تجريدًا وإحكامًا ، وأكثر دنيوية ومباشرة ، ولها شيء من

جاذبية الرفقة بما يناسب الإحساس الطيب للشخص الذى يوجه الحديث إليه . "أزعم أن بوسعى أن أنزل إلى مستواك الآن بعد أن أكدت اعتدادى بنفسى ؛ إن ما أعنيه هو غاية فى البساطة فى واقع الأمر ، وأستطيع قوله فى أربع كلمات ." هناك مضمون مفاده أنه لا بد وأن طاقة حكمه قد تدفقت على شكل لغة ، وأن بوسعه الآن أن يضع طاقة الحكم هذه ( بعد أن اكتشف من مجرى الحديث مضمونها ) بشكل نهائى ، على أخر موجة من موجات رغبته فى التعبير ، "قصارى القول . . . " in short . . . .

ولكن الأيام تصبح قاسية ، عندما نصبح خونة

ولا نعرف أنفسنا ؛ عندما نمسك بالإشاعة

مما نخاف ، ومع ذلك لا نعرف ذلك الذي نخشاه ،

واكننا نطفو فوق بحر عنيف ومتوحش

في كل طريق ونتحرك .

( ماكبث ، الفصل الرابع ، المشهد الثاني ، ١٨ )

الأصل الإنجليزي:

But cruel are the Times, when we are Traitors

And do not know ourselves; when we hold Rumour

From what we feare, yet know not what we feare,

But float upon a wilde and violent Sea

Each way, and move. (Macbeth, IV. ii.18).

ويمكن تبرير الكلمه الأخيرة (التي طالما تمنى تغييرها الكثير من المعلقين) باعتبارها تنويعًا من تنويعات هذا الشكل من الغموض . فهو يصف الزمن ، باعتباره واحدًا من الذين يعيشونه ، واستيائه الأعمى وفوضويته واضطراباته ، ثم يتجه إلى البحر sea بعد أن هدأ بفعل الوصف ، ويحملق فيه ويطيل النظر إليه بفهم عاقل ومتزن ؛ إلى حد استعادة ذهنه للوصف مرة ثانية ، كما لو كان في سكون وهدوء كاملين أو باعتباره تذكرًا من مسافة بعيدة ، وذلك عن طريق الكلمة الأخيرة . الكلمة

and (واو العطف) مستعملة هنا ، كما هى فى أغلب الأحيان ، لوصل شكلين من أشكال القول ببعضهما ، أو إن شئت فقل : للوصل بين محاولتين قوليتين مختلفتين ، تقولان الشيء نفسه ؛ ولكن إحدى المحاولتين ، فى هذه الحالة ، تستغرق ما يزيد على أربعة أبيات من التكثيف المحكم والإيحاء الدقيق ؛ فى حين تستغرق المحاولة الثانيه كلمة واحدة ، ربما كانت أكثر الكلمات تسطحًا ، وأشدها عمومية ، وأقلها تلونًا فى اللغة الإنجليزية . ويسعدنى أن أنهى هذا الفصل بمثال ثرى ينطوى على معنى له مثل هذا الثراء السخى .

## الهوامش

- (١) حذفت مثالاً تافها كنت قد أوردته هنا .
- (٢) قد تكون ، في النص ، رغم كل ذلك ، بعض الأخطاء المطبعية . وأنا أرى الآن أن الشك فيما إذا كانت عبارة "تلك المياة" that life فاعلاً أو مفعولاً لا يضيف شيئاً مهماً للمعاني التي استخلصتها . يضاف إلى ذلك أننا ينبغي علينا أيضاً أن نضع علامة وقف تام ( نقطة ) عند نهاية البيت الثاني عشر حتى نقطع استمرارية النحو إلى الدوبيت الأخير ، ذلك الدوبيت الذي من المفروض أن يكون تلخيصاً نهائياً . ويمكن أخذ التناقض المسيحي في البيت الثالث عشر على أي وجه من الوجهين .

يجب ألا نعير علامات الوقف التى وردت فى الطبعة الأولى لسونيتات شكسبير أى اهتمام ! إذ نجد فاصلة ، فى نهاية السونيته فى بعض الأحيان . والزعم الذى يقف وراء ذلك هو أن علامات الوقف تستحق دوماً أخذها بعين الاعتبار نظراً لأنها تبدو صورة غير دقيقة وغير معدة من كلمات شكسبير الحقيقية .

ومع ذلك ، فأنا لا أقصد بهذه الملاحظة أن تعنى ان الإليزابيثيين لم يكونوا قادرين على تبين الغموض الناتج عن إستعمال الإسم فاعلاً او مفعولاً . ويجوز لنا أن نتوقع من الفوضى التى تنتج عن ذلك أن تبلغ من الراديكالية حداً يضيع معه تأثيرها ، أو لا يمكن معه إرساء عادة أو تقليد من التقاليد . ومع ذلك لا يصعب العثور على "السهولة الغنائية" في المواقع التي لا تبرز فيها مشكلة من هذا القبيل .

النوم مُصلَّحُ

راحة تُولِّد السلام ،

ألا تشرق الشمس ميتسمة

عندما بيدأ جميلاًعند الساء؟

ارتاحي أنت عندئذ ، ارتاحي ، أيتها العيين المزينة

لا تتميهري بكاء ،

بينما هي ترقد نائمة

إنها ترقد الآن ، في علوبة

ائمة ، (مجهولة : إعداد نواند )

سواء كانت الراحة تُولِّدُ السلام أو راحة السلام ( أو نوم السلام ) فهذا لا يشكل أية مشكلة نحوية لأن كل واحدة من ذلك تفعل فعل الأخرى ، تماماً كما هو الحال في الشمس التي تعود بعد الليل مثلما كانت من قبل .

- (٣) بنات أطلس السبع حُوِّلن وفقاً للأسطورة الإغريقية إلى مجموعة نجوم ( المترجم )
  - (٤) المقصود هنا : كبر السنِّن ( المترجم )
- (ه) التهكم الدرامى الذى يكون من هذا القبيل لسنا بصاجة إلى أن نسميه النوع الرابع ، ولكن هذا النوع ، في تقديرى ، يشكل عند شوسر شكلاً من أشكال تعقد الشعور ( بمعنى أن شوسر يتفق مع بنداروس بنسبة النصف ولا يتفق معه بنسبة النصف الآخر ) . وفي تقديرى ، أن هذا الفصل ( الثاني ) لا يحتوى على أمثلة أخرى يمكن أن تدخل في إطار الفصول التي تلى هذا الفصل .
- (٢) إن ما نحصل عليه عادة من التماثل الصوتى هو عبارة عن قوة مضافة لتأثير باجيت (ص ١٤) وذلك في الحالات التي توجد فيها مجموعة واضحة من الكلمات التي لها صوت متماثل ومعنى متماثل أيضاً وذلك في الحالات التي لها حوق متماثل ومعنى متماثل أيضاً (مثل مزلّة skate و"كشط skid وكذلك مزلقة skid وأيضاً مزلقة skate و"كشط scrape وكشط skid الحال يجعلنا نحس معنى كل كلمة من هذه الكلمات إحساساً حياً ، لا نخلط فيه معنى كلمة بأخرى ، وعلى الجانب الآخر ، قد يقول قائل : إن خلطاً جزئياً محدداً من هذا القبيل هو الذي يمثل النقطة الحقيفية الوحيدة في استعمال كلً من الجناس الاستهلالي alliteration والقافية .
  - (٧) الغنغورية : أسلوب أدبى يتسم بالغموض المتعمد وبالزخرفة اللفظية ( المترجم )
- (A) لا أعرف ناقداً غيرى فند أو دافع عن معالجة شوسر على هذا النحو . وأنا لا زلت أنا نفسى أثق بهذه المعالجة .
- (٩) المقصود بالتراكيب المعقدة nvolution أهنا هو فصل الفعل عن فاعله بإضافة جملة معترضة (
   المترجم )
- (١٠) استعملت في الطبعة الأولى كلمة الغموض ' ambiguity بدلاً من ازبواج المعنى" double الذي استعملت في هذه الطبعة ، غير أن هذا يوسع مصطلح الغموض توسيعاً مربكاً ومحيراً . ونحن عندما نستعمل معانى بديلة للكلمة أو بدائل نحوية كي نعطى الجملة معانى بديلة فإن ذلك تنتج عنه آثار تستحق أن نصفها بالغموض .
  - (١١) متعلق بالعهد الكلاسيكي المُحدث في إنجلترا أو مميز له ( المترجم )
- (١٢) الحورية : إلهة ثانوية من إلهات الطبيعة التى كانت الميتولوجيا القديمة تمثلها على صورة عذارى فاتنات تقيم في الجبال والغابات والمروج والمياه ( المترجم )
  - (١٣) شراب مُخْمر يُعد من عسل وملت وخميرة . ( المترجم )
  - (١٤) التصعيد : تعاظم الصوت وبخاصة في الموسيقي ( المترجم )
- (١٥) الفكرة التى يثيرها التعبير المسكوك "يحفظ هادئاً" keep still ، أعتبرها الآن ، كانت شكلاً من أشكال الحماقة التى اقترفتها . إذ قد يعنى هذا التعبير "إمساك الإضحاك عن العمل" ، ولا يمكن أن يكون الكمندر بوب قد ذهب إلى معارضة نفسه معارضة مسطحة وساذجة فى إحساس أخلاقى ؛ ومع ذلك فإن

الكلمة still "هادىء" ( "حتى عندما يكون الحال كذلك" ) إنما تثرى ، وهذا رأيي ، نفسها بفكرة "الهدوء" calm.

- (١٦) يترجم الأستاذ الدكتور سلامة محمد سليمان أستاذ الأدب الإيطالي بكلية الألسن بجامعة عين شمس هذين البيتين على النحو التالى : "ومن أجل هذا أؤكد لك أن ذلك الذي ستقعله بجيسكاردو أو تأخذه منه لن تفعل معى ما يشابهه وبيدي ساقعله ." ( المترجم ) .
- (١٧) التفسير هنا لا يناسب النص المطبوع ، نظراً لأن النطق هو الذي يعطينا نحواً واضحاً . غير أنه قد يكون من الصعب قراءة البيت جهراً حتى لا يغرى ذلك القارىء بالدخول في شكل آخر من الأشكال النحوية .
- (١٨) يترجم الدكتور يحيى الأستاذ بقسم اللغات القديمة بكلية الأداب ـ جامعة القاهرة هذا النص اللاتيني على النحو التالي :

## "غالباً ما يكون التغيير ساراً للأغنياء،

كما أن وجبة بسيطة تحت سقف رجل فقير متواضع ،

سقف خال من الستائر المخملية والألوان القرمزية ،

تبدو التجاعيد من على الجباه المهمومة ."

- (١٩) العتابى : الكلمه الإنجليزية التى تعطى هذه الدلالة عربية الأصل ، وهى تطلق على القط العتابى الرمادى الوبر والمنقط بالسواد .
  - (٢٠) النَّقى: بتشديد النون وتسكين القاف هو مُخ العظم أو النخاع ( المترجم )
- (٢١) يترجم الدكتور يحيى الأستاذ بقسم اللغات القديمة بكلية الأداب ـ جامعة القاهرة هذا البيت على النحو التالى:

'إنك لتميز قطرة الندى وهي تهبط من الفجر .' ( المترجم )

- (۲۲) إن صبح ذلك ، بطبيعة الحال ، فإن الشاعر Bard ينبغى ألا نمتدحه فيما نحن بصدده هنا ، كما يتعين على المثل أن يختار تتقيحاً مفهوماً إلى حد ما .
- (٢٣) المشهِّرة : بتشديد الشين وفتحها ، آلة خشبية للتعذيب تدخل فيها يد المجرم ورأسه ابتغاء التشهير به ( المترجم ) .
  - (٢٤) المسمرية mesmerism : التنويم المغناطيسي ( المترجم )
  - (٢٥) غانيميد Ganymede : ساقى الآلهة ( في الميتولوجيا الأغريقية . ) ( المترجم )
  - (٢٦) التيتان : واحد من أسرة الجبابرة التي حكمت العالم قبل آلهة الأولب (المترجم)
- (۲۷) التمثيلية التحذيرية: لعبة قوامها مشهد تمثيلي يصور مقاطع كلمة معينة يطلب إلى المشترك في
   اللعبة أن يحذرها ( المترجم )

- (۲۸) قد يبدو كل ذلك طريفاً ، ومع ذلك فإن موضوع التورية المخضعة هو ، من وجهة نظرى ، موضوع محير يصعب تناوله تناولاً مباشراً .
- (۲۹) يعترض النقاد هنا قائلين: إن عبقرية الفعل هنا لا علاقة لها تماماً بمشاعر الملك لير. وعلى كل حال فإن أبطال شكسبير يتعين أن نقر بأن لهم تمفصلاً يفوق التمفصل الإنساني؛ ومن رأيى ، أن الملك لير بصفة خاصة ، إنما كان يتمتع بالفعل بلغته القوية والثرية؛ إذ إن اللغة كانت كل ما تبقى له ، إضافة إلى إحساسه هو نفسه بأن اللغه لها طاقة سحرية . ومع ذلك ، فقد اقتبست جملة تزعم أن لها معنيين في الكلمة عساسه هو نفسه بأن اللغه لها طاقة سحرية . ومع ذلك ، فقد اقتبست جملة تزعم أن لها معنيين في الكلمة عدد كلمة wounds ( جراح ) فإن ذلك يرجح معناها الطبي
- (٣٠) أوضحت الأنسة م . ك . برادبروك M. C. Bradbrook أن الكلمة forehead تعنى عند شكسبير ( الوقاحة / والخروج عن الموضوع ) ؛ كما أوضحت أيضاً أن الكلمة teeth ( أسنان ) توحى ( بالكنب بالأسنان ) بموقف من التحدى . ومع كل هذا التبسيط يتعين علينا تفسير العبارة من منظور أنها وحدة نحوية ؛ وفي رأيي ، إنها سيكون لها التأثير نفسه ، سواء وردت أو لم ترد فيها مثل هذه الأفكار .
- (٢١) كان من المفروض أن أتطرق إلى العادة القانونية التى تقضى بوضع مرادفين أحدهما بعد الآخر في وثيقه من الوثائق فى حالة إذا ما أراد الرجل الآخر أن يزعم فيما بعد أن هناك فارقاً. أما السبب التاريخي الذي يقول: بأن هذه الأزواج القديمة من الكلمات هي في أغلب الأحيان نورمانية أو سكسونية ، لا يرجع إلى وجاهته وإنما للتأكيد على أن كلتا المجموعتين مفهومة . وتراودني فكرة مفادها أن السيد / جورج ريلاندز George Rylands هو أول من أبرز مسالة وضع المرادفين إثر بعضهما ( في كتابه المعنون : الكلمات والشعر ) .

الغموض من النوع الثالث ، باعتباره أمرًا ملفوظًا ، يحدث عندما يكون بوسعنا التعبير عن فكرتين ، ترتبطان من منظور كونهما متصلتين بالسياق ، بكلمة واحدة في أن واحد . وهذا يتحقق في أغلب الأحيان بالرجوع إلى الاشتقاق ؛ ومن هنا نجد أن دليله Delilah ذلك الوحش الجميل المخادع ، فخًى الماهر

## الأصل الإنجليزي:

That specious monster, my accomplished snare.

تقول الملاحظات: إن الكلمة specious تعنى "جميلاً ومخادعًا"؛ والكلمة ster تعنى "شيئًا غير طبيعى ، وشيئًا بارزًا يتبدى كعلامة من علامات الكارثة"؛ أما الكلمة baccomplished فمعناها: "متمرسة فى صنوف المجاملة وناجحة فى تغيير زوجها" . والمغزى هنا يكمن فى التمييز الواضح بين المعنيين ، وهو ما يضطر القارىء أن يكون على دراية ومعرفة بهما ؛ إنهما معلومتان ، جزءان من السرد ؛ ولو لم تستعمل الإبداعية حادثة ، لتطلب الأمر استعمال كلمتين . للتعبير عن هذين المعنين . وبطبيعة الحال ، قد تكون معانى التوريات فى هذا الضرب الثالث من ضروب الغموض "مرتبطة" من هذا المنظور ، أو إن شئت فقل : إن كون هذه التوريات موضوعة فى كلمة واحدة ينتج عنه تأثير إضافى ؛ وترتيبًا على ذلك فإن التوريات مستعملة هنا لتركيز الشعور على بيت واحد فى الكلام ، يتركز بهذه الطريقة على الاستحواذ على كل حقد شمشون ، وذاك عندما يعبر عن أحزانه وغضبه عليها . والواقع أن التورية إذا لم تنتج تأثيرًا إضافيًا تصبح بلا وظيفة وتنعدم أهميتها ؛ ويجوز لنا القول : إن التورية ، بقدر تبرير الغموض ، تتحرك صعودًا ونزولًا على مقياس النوع الثالث . إن صح ذلك ، بقدر تبرير الغموض ، تتحرك صعودًا ونزولًا على مقياس النوع الثالث . إن صح ذلك ، وادت الأهمية النظرية لذلك الضرب من ضروب الغموض غير أنه لن تتوافر له الأمثلة زادت الأهمية النظرية لذلك الضرب من ضروب الغموض غير أنه لن تتوافر له الأمثلة زادت الأهمية النظرية لذلك الضرب من ضروب الغموض غير أنه لن تتوافر له الأمثلة

التى تهم قارىء الشعر ، ولكن أرى أن ذلك غير صحيح ، نظرًا لأن مسائل الوعى هى التى تعقد هذا الأمر ، الوعى باتجاه اهتمام القارىء ، أو إن شئت فقل وعى القارىء للتفاعل الداخلى interaction بين الأجزاء المختلفة فى ذهنه ، وكذلك وعيه بالأسباب التى يمكن عن طريقها تبرير التورية أمامه . بداية ، سوف أدخل ضمن هذا الضرب من الغموض وعى القارىء التورية بصفة أساسية وليس وعيه لنتائجها . فلربما نتج معنى إضافى نظرًا لتركيب معنيين فى كلمة واحدة ، ذلك المعنى الذى لا يعمل عمله إلا عندما لا يكون القارىء مهتمًا به وإنما بالحقيقة التى مفادها أن المعنيين قد ركّبا فى كلمة واحدة ، حتى يتسنى لنا القول عن مثل هذا المعنى بأنه استنتاج من الحقيقة التى مفادها أن هذين المعنيين قد ركّبا فى كلمة واحدة ، هذين المعنيين قد ركّبا فى كلمة واحدة

أنت ، يا من حدد الوقوف ،

افعل كما في حوزتك ، والمس خفيفًا

ذلك الذي نقترحه ، واعْلِ صوت كل ما يمكن أن يسمعه الجميع .

( الفردوس المفقود ، المشهد الخامس ، ٥٦٥ )

الأصل الإنجليزي:

Ye, who appointed stand,
Do as you have in charge, and briefly touch
What we propound, and loud that all may hear.

( . olo Paradise Lost, vi. )

إنها حالة من حالات التهكم اللاذع الذى يوجه الشيطان Satan خطابه من خلاله الى رماته ؛ إن هذه الحالة تعلو كثيرًا على الإبداعية إلى حد تبدو التوريات عنده وكأنها شكل من أشكال التعميم . هنا ، وفيما يتعلق بالتوريات التهكمية بشكل عام ، فإن مسألة التهيؤ للحالة الذهنية المقصودة يحتم علينا تركيز اهتمامنا على الإبداعية ؛ على الطريقة التي يجرى بمقتضاها تفسير الكلمات من قبل رماة الشيطان من ناحية ومن قبل الملائكة الذين لم يستمعوا بعد إلى أصوات المدفعية ؛ أو إن شئت فقل التركيز على

الحقيقة التي مفادها أن هذه الكلمات تشكل توريات بالفعل . وأود أن ألح هنا على أن القضية ليست قضية "وعى" الوسيلة ككل ، وإنما وعي جزء معين منها ؛ والسبب في ذلك اننا يتعن علينا أن نستشعر دومًا الشك إزاء التناقضات التي تعتور فكرة الوعي ، التي يمكن ، كما هو الحال في مالا نهائيات الرياضيات ، أن تكون قصًا fiction أو ناتجًا من نواتج التعريف ، والوعى يغطى في المسائل الأدبية تشكيلة من التناقضات ، كما هو الحال بين التذوق والتحليل ، ورؤية أو عدم رؤية تسلسلات فرضية من الفرضيات ؛ وأنا ، هنا ، أعنى بالجزء الواعى من التأثير أهم جزء ، أو إن شئت فقل : إنه ذلك الجزء الذي يكون من الطبيعي تمامًا له أن يوجه اهتمام القاريء . ومن هذا المنظور ، فإن التمييز الواضح أو الواسع بين المعنيين الداخلين في الموضوع يحتمل أن يضع الغموض في بؤرة الوعي ؛ مهددًا باستعماله تحفة showpiece قد بترتب عليها التضمية بالشعر وجدواه ؛ أو قد يجعل الشعر أكثر وضوحًا بالنسبة للقاريء ، أكثر اعتمادًا على ملاحظته بطريقة صريحة ومكشوفة ، وتعبيرًا غير صادق عن الشعور . من هنا ، فإن أهم الأمثلة الواضحة على الوعى الذاتي ونمط تزايده ، يحتمل أن نعثر عليها في شعر شعراء القرن السابع عشر الباطنيين الذين يركزون على إرادة الوعي، وعند أسلوبيي القرن الثامن عشر الذين يركزون على العقلانية ، والوضوح ، والهجاء ، كما نجده أيضنًا عند أهل التورية المسالين في القرن التاسع عشر الذين يركزون على إعلاء المرح المهذب على المرح الصاخب.

قد نستطيع تبرير التورية للكاتب ، طالما أن جزئيها ليست لهما ارتباطات ذاتية خاصة بهما ، ولا يوحيان بضروب مختلفة من الحكم ، بأن يقولا شيئين ، كلاهما كانا متوقعًا ومتصلًا بالموضوع ، أو بأن يقولا ما نتوقعه بطريقتين ، نراهما فورا ـ برغم اختلافهما ـ بصئن إلى الشيء نفسه . وفي الحالات التي من هذا القبيل ، لا تحتاج التورية إلى اعتذار طارىء ولن تحظى باهتمام خاص . أو قد تُسمِّ التورية شيئين مختلفين تمامًا ، طريقتين من طرق الحكم على موقف من المواقف ، على سبيل المثال ، واللتين يكون القارىء قد أصبح بالفعل في وضع يتبين معه صلة هاتين الطريقتين بالموضوع ، أو إن شئت فقل : إن القارىء أصبح بالفعل على استعداد للاحتفاظ بهذين الشيئين في ذهنه ؛ إن تضارب هذين الشيئين في كلمة واحدة يمكن أن يعكس توتر

الموقف بكامله . قد يمكن عندئذ ملاحظة التورية باعتبارها نقطة مهمة ومع ذلك فهى لن تفصل نفسها عن خلفيتها ، ويكون ذلك هو مبرر وجودها . والتوريات التى أقوم بدراستها هنا ، بل فى الواقع جميع التوريات التى يتم تعرفها بشكل معتاد على إنها من هذا القبيل ، تنحصر بين هاتين الفئتين ، فهى تتطلب اهتمامًا لا يكون داخلاً فى الاهتمام المطلوب لبقية القصيدة ، وأن تكون هذه التوريات زينة منفصلة فى حد ذاتها . وإن حدث عندئذ ألا يتعرف القارىء التوريات على أنها أشياء لا علاقة لها بالموضوع ومن ثم تصبح تافهة ، فذلك يعنى أن هذه التوريات بحاجة إلى تبرير .

وأشد الطرق وضوحًا في تبرير التوريات هو الاشتقاق مع مسحة من التعلم وتسود اللغة . إن التوريات التي اقتبستها لتوى عن ملتون Milton تكتسب احترامها من هذا الطريق ؛ فالقارىء عندما لا يتبين أي تشابه بين الأفكار الداخلة في الموضوع ، من قبيل الاختلافات التي يحتمل أن ينطوى عليها الإشتقاق ، فإن التورية تبدو أكثر تفاهة كما تبدو وكأنها تنطلق من خوف غير خطير من معنى الكلمة . وأشهر مثال على ذلك هو البيت الذي أورده ميلتون عن غدًاف إيليا Elijah :

برغم غدافيته ، تعلم أن يبتعد عما أحضروه .

( الفردوس المستعاد ، المشهد الثاني ـ ٦٢٩ )

الأميل الإنجليزي :

Though ravenous, taught to abstain from what they brought.

( . YTA Paradise Regained, ii. )

هذه تورية سخيفة ، واو تم تبريرها عن طريق الاشتقاق ، طبقًا لما تزعم ، لكان كل شيئ على ما يرام ؛ وبذلك يصبح معنى البيت "برغم أن ـ مثلما يعترف كل إنسان ، ولكي يتضمن اسمهم ذلك ـ ذلك يتطلب معجزة بحق ." وكتطور ناشئ عن هذا ، فإن التورية يمكن أن تكون على ما يرام إذا ما اقتنعنا بأن نعطى الاشتقاق اعتقادًا مجهولًا ، كما هو الحال في بيت مارفل Marvell الجميل عن الحصاًدات السمراء الضاربة إلى الاصفرار . "والآن وبعد أن أنْجز العمل . . ."

والآن يلعب المنتصرون المهملون يرقصون انتصارات التبن . ( فوق منزل أبلتون )

الأصل الإنجليزي :

And now the careless victors play
Dancing the triumphs of the hay.

(Upon Appleton House.)

المقارنه التزيينية بجيش من الجيوش ، وكذلك القوى الأنثربولوجية ( جون بارلى كورن John Barley Com إلخ ) اللتان تستمد المقارنة قوتها منهما ، هي التي تجعلنا سعداء بالتبن hay، ومن ثم تتولد لدينا رغبة تبرير ذلك التبن بإعتقاد مفاده أن الرقصة والحصاد متصلان ببعضهما عن طريق الاشتقاق ؛ ومارفل Marvell نفسه ريما يكون لديه هذا الاعتقاد أيضًا غير أن المعجم الإنجليزي الجديد لا يشجع على مثل هذا الاعتقاد .

وعلى كل حال فالتورية عندما يمكن تبريرها تبريراً كاملًا تمامًا من خلال إشتقاقها تتوقف عن أن تكون مثالاً للغموض من النوع الثالث من منظور الإبداعية اللفظية على الإطلاق . وهنا يتعين على المرء أن يميز بين التوريات التى تستمد بعض أعذارها من اشتقاقها ومن استعمال الكلمات خارج نطاق مجالها .

من كل مباهج الحب ، ترين بحق المكافأة الكاملة والمصير المجيد

عندما أنت ، أبتها المطرودة المسكننة

الذي يتعين أن يبتاعها لي إيماني القوى ،

عندئذ ستلعنين تقلبك

(كارى ، إلى خليلته المتقلبة )

## الأصل الإنجليزي:

When thou, poor Excommunicate
From all the joys of love, shalt see
The full reward and glorious fate
Which my strong faith shall purchase me,
Then curse thine own inconstancy.

(CAREW, To his Inconstant Mistress.)

الكلمة Excommunicate (مطرود) توشك أن تكون تورية ، غير أن كل ما فى الأمر هو استعمال معناها الحقيقى حتى يتسنى استحضار أشكال أخرى من التمييز ؛ وإذا كانت هذه الكلمة توصل غموضًا من النوع الثالث ، فإن ذلك لا يحدث عن طريق التورية وإنما عن طريق مقارنة تزيينية من قبيل تلك المقارنة التى سوف أتناولها بالدراسة حالاً . استعمال الكلمات الفنية على هذا النحو ، كان يعد واحدةً من الوسائل الرئيسية فى شعر القرن السابع عشر ؛ هو فى العادة مسئلة تعميم للفكرة ، أو ، العكس بالعكس ، مسئلة تناول حالة بعينها . وبذلك تكون الطريقة هنا هى نفس الطريقة التى تطور عنها معنيى كلمة من اشتقاقها : ولكن فى التوريات التى اقتبسناها عن ملتون ، على سبيل المثال ، نجدها مفتقدة للخطوات الوسيطة ؛ بمعنى أننا لا نتعرف المعنيين على إنهما منطلقان من معنى واحد ؛ أى أن معرفتنا بأن المعنيين لهما أصل واحد تعد مسألة ثانوية ؛ وأن هذين المعنيين يعدان توريتين فى اللغة الإنجليزية .

أو قد لا تكون التورية بحاجة إلى تبريرها عن طريق الإشتقاق نظرًا لأن الكلمة نفسها توحى بصلة تبريرها . من هنا ، نجد عند مارفل Marvell أن الروح الحاسمة created pleasure ، في الحوار الذي يدور بينها وبين المتعة المُبْدعَة Resolved soul تقول الروح الموسيقي :

لو أني ليس لدى سوى وقت أُضيعه عليك لرتَّبته كله . توقف أيها المُغْرِى ! لا أحد يستطيع أن يسلسل ذهنا لا يستطيع أن يربطه هذا الوتر الحلو .

الأصل الإنجليزي:

Had I but any time to lose

On thee I would it all dispose.

None can chain a mind ! Cease Tempter

Whom this sweet Chordage Cannot bind.

التورية محكمة هنا ، وبخاصة أن معظم الأوتار ( الأنغام ) تكون أضعف من السلاسل chains ، وبذلك تصبح العبارة شكلاً من أشكال التناقض الظاهرى ، كما أن هذه السلاسل لا يمكن أن نحسها باللمس ، لدرجه أنها تشكل نوعًا من الغلو . ومع ذلك فهى ليست تورية خالصة ( وهى ، من باب التذكرة ، مبررة بفعل الاشتقاق ) نظراً لأن الذهن لا يتحتم عليه أن يقفز متجاوزًا المسافة التوسطية ؛ الكلمة نفسها تتضمن شكلًا من أشكال الوهم أو الخداع ، عن أوتار الآلات الموسيقية ، وهذا الوهم أو الخداع يباعد بيننا وبين مجرد الاستياء أو الضجر ( من منظور "أن تلك هى الطريقة الخاطئة التي يتعرف بها الشاعر الكلمات" ) جراء اضطرارنا للقفز قفزًا عشوائيًا وإلى مسافة بعيدة جدًا .

وهذا الشكل من أشكال اللياقة ، إلى حد ما ، هو الذى يجعل توريات مارفل أخّاذة وغير منفصلة عن شعره ؛ هذه التوريات عبارة عن أشياء يصعب أن تحسها اليد ، ويحاول مارفل أن يستشعر الجو الإليزابيثى حولها ، ليلمح بما مفاده أن من السهل تمامًا إنتاج التوريات وأن الأمر لا يدعونا للقلق إزاء كرامتنا فى مثل هذا الأمر . فقد زادت صعوبة التورية نظرًا لتنظيم اللغة ، إضافة إلى توظيف كرامتنا توظيفًا جادًا . ولما كان الإليزابيثيون على استعداد تام ، على سبيل المثال ، لصناعة تورية عن طريق النطق الخطأ للكلمة ، فضلاً عن إنهم كانوا مستعدين أيضًا للتعامل مع التوريات باعتبارها مجرد لبنات عارضة ، لا تحتاج إلى مزيد من التنقية ، فإن ذلك يسهل لنا جمع أى عدد منها للغزليات أو للخطابات الغاضبة . وعندما أن أوان قلق الإنجليزية

على "سلامتها" فإن أقصى ما أصاب التورية فى ذلك الحين هو ألا تكون تورية رديئة ، بمعنى أن التورية تتفق مع الوحدات الثلاث unities ليس إلا ؛ فقد كان بوسع التورية أن تقف مستقلة وكان بوسعها أيضًا أن تتوقع الإعجاب بها ، فضلاً عن كونها أيضًا شيئًا أكثر أناقة ورقيًا .

على كل حال ، لم يكن التغيير حادًا ؛ وتناقضًا مع ما سبق أن قلت به ، يتعين على أن أورد هنا شكلًا عجيبًا من أشكال الغموض أخذته من دريدن Dryden ، وهو ما يوضح تمامًا البراءة الشكسبيرية فيما يتعلق بالسبل والوسائل التي يمكن عن طريقها الحصول على تأثير كلى . وقد اقتبست ما يلى من قصيدة دريدن المعنونة وفاة أمينتاس :

ولكن سرعان ما وجد

السماء من حوله ملبدة بسحب كثيبة زفتية اللون ،

وريح شرقية ، وندى على الأرض .

الأصل الإنجليزي:

but soon he found

The Welkin pitched with sullen Clouds around,
An Eastern Wind, and Dew upon the ground.

فى نطاق الكثافة الطنانة والمدوية لعبارات دريدن التفصيلية الواضحة الموجزة ، فى هذا الاستعمال الروحى للغة ، لن يتعين علينا أن نبحث عن الثراء الحسى للمعنى . غير أن الكلمة pitched تعنى كلًا من "مُسود كما لو كان بالزفت بفعل السحب الرعدية "كما تعنى أيضًا "منصوب مثل خيمة" ، ولذلك فإن السماء welkin تبدو على الفور وكانها ملفعة كما تبدو كما لو اقتربت ؛ وربما كان المعنيان يؤثر كل منهما فى الآخر ، وأصبح قماش الخيمة مزفتًا ومسودًا فى محاولة يائسة لمنع المطر . والتأثير هنا ليس "ثريا" ، والسبب فى ذلك ، أن دريدن ، حتى وإن كان للكلمة معنيان هنا ، يستعملهما بشكل من أشكال الصرامة والشدة ، فضلاً عن إنهما مستخلصان استخلاصاً حادًا من العالم العملى . ولكن هذه الحالة تبدو فريدة فى نظرى ، نظرًا لأنها تشكل تورية

ناضجة ، من قبيل تلك التوريات التي كان من الطبيعي لشعراء عصر إعادة الملكية إلى إنجلترا أن يعوها ، والتي حولوها ، عندما استعملوها ، إلى غموض هو بكل صراحة من النوع الثالث ، ومع ذلك يبدو أن المقصود للقارىء هو تشرب هذه التورية دون أن يحس بوجودها . ويستعمل دريدن هذا المنعطف العبارى في موضع آخر ، وهو يشكل تورية من جديد :

أوه استدع تلك الليلة من جديد

وزفَّتها كلها بظلامها ؛ ثم ضعنى

في صحراء نائية ، محنصرًا بذئاب الجبال

لتعوى من حولي :

( النساء الغريمات ، القصل الثاني ـ المشهد الأول )

الأصل الإنجليزي:

O call that Night again;

Pitch her with all her Darkness round; then set me In some far Desert, hemm "d with Mountain Wolves To howl about me: (Rival Ladies, II.i.)

(هى الليل) . أعتقد أن دريدن كان يفكر فى العبارة pitch round (يخيم من حول) من منظور إنها تعنى (يزرع دائريًا ويسود) ، وليس بوصفها تورية ، تستهدف التحليل ، وإنما بوصفها تعبيرًا مسكوكًا ، من قبيل التعبيرات الفرنسية المسكوكة التى تشتمل على كلمات من قبيل الكلمة Ueu . المحاولة المبنولة هنا لجعل الإنجليزية "منتظمة" regular ، مثل الفرنسية ، تعطى دريدن ، من وجهة نظرى ، ضروبًا أخرى محيرة من الغموض الذى من هذا القبيل . يبدو أن دريدن يزعم أنه يقول شيئًا واحدًا فقط ، حتى عندما لانستطيع أن نتبين الشكل المقصود من بين الاثنين . هذا هو بوليفيموس Polyphemus يظن أن جالاتيا

أكثر تمردًا من الفيضان الآخذ في الارتفاع والطاووس الممتدح لا تصل خيلاؤه إلى نصف كبريائه الأصل الإنجليزي :

More turbulent than is the rising flood,

And the praised peacock is not half so proud.

"الطاووس الذى يمتدح عمومًا بوقاره" أو "الطاووس عندما يكون قد امْتُدح بالفعل" ؟ وهذا المعنى ترجمة مباشرة للعبارة اللاتينية laudato pavone superbior ؛ وهذا المعنى الترجمة الإنجليزية أكثف من اللاتينية .

سوف أورد هذا أربع توريات من القرن الثامن عشر ، مسلسلة حسب زيادة الوعى الذاتى .

دع هذا يرفع قصورًا ، ويشترى عزبًا ،

يجبي ضريبة ، أو يفلح حظًا ؛

مع مخصيين مفرّدين يملأون مسرحًا مرخصًا ،

ويهدهدون حتى العبودية عصرًا خاليًا من الفكر.

( جونسون ، لندن )

الأصل الإنجليزي:

Let such raise palaces, and manors buy,

Collect a tax, or farm a lottery;

With warbling eunuchs fill a licensed stage,

And full to servitude a thoughtless age.

(JOHNSON, London. )

الكلمة licensed (مرخص) تشير، حسب فهمى لها، إلى قانون التراخيص لكلمة Licensing Act ، كما تشير بسخرية غريبة مفعمة بالقوة إلى أنهم لديهم كل أنواع

الماجريّات goings-on وأنا أعد ذلك من قبيل النكتة ، إذ بوسعنا أن ننبر الكلمة الماجريّات goings-on وأنا أعد ذلك من قبيل النكتة ، إذ بوسعنا أن ننبر الكلمة أم لا . قد يقول قائل : إن هذا مجرد إستعمال لكلمة فنية في إطار معنى عام ، ولكنها ليست استعارة ؛ إن المعنيين مختلفان وهو يعنى قول كليهما

الفالبية يحاصرون برجولة كاملة بوابة الراعى ،

و، مرفوض في أغلب الأحيان ، مثلما يهاجم العظماء في أغلب الأحيان ، بفن مؤلم ، وتطبيق دافئ ،

ويأخذ في أَنْنَهَاية مكانًا صغيرًا عن طريق العاصفة .

( يونج ، حُبُّ الشهرة ، الأهجية الثالثة )

الأصل الإنجليزي :

Most manfully besiege the patron"s gate,
And, oft repulsed, as oft attack the great,
With painful art, and application warm,
And take at last some little place by storm.
(YOUNG, Love of Fame, Satire III.)

الكلمة place (مكان) يصعب أن تكون شكلاً من أشكال الغموض بحكم غموض الكلمة نفسها ؛ والسبب في ذلك هو أن المقارنة التزيينية إنما تجري بين نشاطين مختلفين (أحدهما "شعري" والآخر نثرى ويعد خسيساً) وهذا هو الذي يجعل معنيي الكلمة السياسي والعسكري يبدوان مـ تلفين بشكل يستثير الضحك .

الضيوف اليقظون لا يزالون يلمحون إلى الذُّنْب اللَّشِير ،

بتراة الابنة ، ونفقة الابن ؛

تُحسنن غضبة العنيد ذي المهارة الخائنة ،

وتقواب عواطفه إلى أن تشكل إرادته . (جونسون ، خيلاء الرغبات الإنسانية ) الأصل الإنجليزي :

The watchful guests still hint the last offence,
The daughter"s petulance, the son"s expense;
Improve his heady rage with treacherous skill,
And mould his passions till they make his will.
(JOHNSON, The Vanity of Human Wishes.)

التورية هنا ، من النوع الحريص الواعى الذى حتم تعشيقه حفيته ؛ ومع ذلك لا تبرز التورية عن خلفيتها بل إنها تبدو مغزى للك الخلفية نفسها ؛ والتورية تعرف هنا كما لو كانت من النوع نفسه الذى تستخدم فيه الوسائل الأخرى . ولعلنا نتمعن هنا الكلمة heady (عنيد) التى تعنى أمرين : أنه كان رئيسًا للعائلة وأن عواطفه وانفعالاته سرعان ما وصلت إلى القمة ؛ إنها من نفس نوع التورية الواعية التى فى الكلمة الارادة) ، ومع ذلك فإننا نستوعب هذه التورية دون أن نتعرفها على الإطلاق .

حيث بنتلى العاصف مؤخرًا متعوَّد على التريض في الميناء ، في الميناء ، ( بوب ، الدنسييد ، القسم الرابع ) الأصل الإنحليزي :

Where Bentley late tempestuous wont to sport In troubled waters, but now sleeps in port.

(Pope, Dunciad, iv. )

التورية هنا محمولة ومدعومة بشكل من أشكال المجاز في بقية الدوبيت ؛ الكلمتان tempestuous (عاصف ) و sport (يتريض) هجائيتان شأنهما شأن الكلمة

الأخيرة فى الدوبيت . ولكنى أسلم هنا ، بأن الذى نحن بصدده ليس إلا تورية مضحكة ؛ وأجزاء هذه التورية تتوحد هنا بفعل الاشتقاق فى حقيقة الأمر ، ولكنها تبلغ من التوافق tone مبلغًا لا تستطيع معه أن تعطى وقارًا واحترامًا ؛ فالتورية هنا تقفز من خلفيتها ، مثرثرة ، وتعض السيد Master فى ساقيه .

استعمال التورية ، في القرن الثامن عشر ، كان استعمالاً دنيوياً ؛ إذ كانت تستعمل الربط بين فكرة عملية تمامًا وأخرى فلسفية ، فكرة ملاحية وأخرى تنوقية ، على أن تكون لكل منهما سمة الوجود المحكم داخل كابينة محكمة في الذهن البشرى (وكل موضوع من هذا القبيل له قواعده التي تعفى الإنسان من أن يجعل نفسه مثارًا السخرية والضحك ، فضلًا عن تعلمًا مه هذه القواعد) ؛ حتى تبدولنا مسألة القفز من فكرة إلى أخرى غريبة جدًا ورشيقة . كل ذلك ينتمى إلى الشكل الثرثار خفيف الوزن ( ومن الغريب أن يكون ذلك الشكل واحدًا من أشكال الدكتور جونسون ) الجاهز تمامًا لتشكيل مجموعة في الشارع والسخرية من رجل في الشارع ، أو أن "يدخن" smoke في المسرح بفليون السير روجر الكفرلي والمديث المدينة . وفي كل حالة ، أيضًا تستعمل التورية بوصفها ذروة المقارنة بين موضوع العقيدة ، شيء دنيوي ، وموضوع شعرى التورية بوصفها ذروة المقارنة بين موضوع العقيدة ، شيء دنيوي ، وموضوع شعرى مختزن يكون تَعرف ألكاتب له غير وثيق تمامًا ، ويثير مشاعر وأحاسيس أكثر بساطة ولكنها أكثر كونية . ويستخدم الشاعر ألمعيته نظرًا لأنه يواجه موضوعًا يصعب عليه وتخيله من الناحية الشعرية .

صانع التورية في القرن التاسع عشر شيء مختلف تمامًا ؛ بداية لم يكن ذلك الصانع وقحًا و لا حقيرًا ؛ وأنا أرى أنه جاء بحوليات عيد الميلاد ، وقدَّم شيئًا يمكن أن نعرضه على كريمات البيت كلهن ، شيء تستطيع كريمات البيت كلهن أن ترينه ( بنظرة واحدة ، بدون مزيد من المعلومات ) على إنه كان نزويًا جدًا وماهرًا . ويصرف النظر عن ذلك ، يصعب على أن أتبين (١) الأسباب التي حتمت على رجل مثل هود Hood ، الذي كان يكتب كتابة مشحونة بالطاقة إذا ما استثير ، أن ينتج كثيرًا من الشعر بابداعية لفظية مباشرة وتافهة ؛ تافهة لا لأنها تؤلف بين عبارات مستقلة استقلالًا تامًا ، مستقاة من الحياة اليومية ، أو لأنها تفتقر إلى المضمون العاطفى ، وإنما لأن هود راح ،

"وبعيدًا جدًا عن اهتمامه بالكلمات نفسها"، يستعمل التوريات ليهرب بها من أصداء الكلمات ومعانيها، لتشتيت الإنتباه عن طريق التركيز على إبداعيته والإلحاح عليها حتى يتمكن القارىء من الهروب من الغوص فى المعنى، وقد يكون من المحتمل إلى حد ما ، أن يكون ذلك نتيجة لاحتقار القرن الثامن عشر للمماحكات والانتقادات الطفيفة والنافلاء والانتقادات الطفيفة يكون ذلك أيضًا نتيجة لتغير فى النظرة إلى الحياة فى إنجلترا فى عهد الدوق ويلينجتون، وقد يكون ذلك نتيجة لبيوريتانية عصبية أصابها ما يكفيها من القلاقل والصحوة الرومانسية المهمادة المهمادة واستشعرت أنه إذا ما تعين على البنات أن يقرأن الشعر، فلعلنا ننتبه إلى أن ما يعينه منه يصعب أن يقر فى أذهانهن.

لا أرى تروته <sup>(۲)</sup> في هذا المكان

لا التيمالوس (٢) ولا الرد جديران بالاهتمام

ويرغم أنى إلى شصى

أنظر باهتمام

فأنا لا أرى شصنًا وعليه تنشًا.

عند الطعم يقغر الغوبيون النهرى فمه ذات مرة

ولكن يبدو أنهم الآن في ظروف مختلفة ؛

هل أخنوا نصيحة

مجلس ناپس

ورفضوا طعامهم من الديدان الآن ؟ بالنسبة للأنفليس تعلمت كيف أحاول بطريقة إستعراض والتون الخاص ، ولكن الصياد يحس

أملًا مرتقبًا صغيرًا في الأنفليس على مسار مكرس للقطر . الأصل الإنجليزي :

Not a trout can I see in the place,
Not a grayling or rud worth the mention,
And though at my hook
With attention I look
I car. e''e see a hook with a tench on.
At a brandling once gudgeon would gape,
But they seem upon different terms now;
Have they taken advice
Of the Council of Nice
And rejected their Diet of Worms now?
For an eel I have learnt how to try
By a method of Walton''s own showing,
But a fisherman feels
Little prospect of eels
On a path that''s devoted to towing.

البراعة الفنية الفائقة التى من هذا القبيل لا يمكن التقليل من شأنها ؛ لقد سخنت إلى حد الإعجاب بمحاكاتها . غير أن القفز العصبى للأسلوب ، مسحة الإحساس بأن الشعور كله يجرى تحاشيه على نحو أفضل بشكل ضئيل ، تعطى الإضحاك شكلاً من أشكال الصرج الإضحاك هنا شكلاً من أشكال الحرج التعاطفي عن العلاقة التى ينطوى عليها الإضحاك هنا بالنسبة لجمهوره ؛ قد يحدث ، في أى لحظة ، صمت قلق نظراً لأن السيد / هود Hood العزيز ، قد لا يكون مكتمل

الذوق ، وأن النهاية تحتم أن يكون هناك تنفيس لأنه استطاع أن يتحاشى مزالق موضوعة بمهارة كبيرة جدًا . وهذه هي مقطوعة من شعره "الجاد" توضح ذلك :

سيكون الحبيب مباركًا

ذلك الذي يسير أسفل ضوئهم ،

ويتنفس الحب على خدك

أنا لا أجرؤ على الكتابة .

الأصل الإنجليزي:

And blessed will the lover be
That walks beneath their light,
And breathes the love against thy cheek
I dare not even write.

ولكن التوريات التى من هذا القبيل تعد تدريبًا شعريًا سليمًا ؛ وصانع التورية إذا ما توافر له الموضوع المقبول الذى يستطيع معه صانع التورية أن يستعرض إحساسًا ، وإذا ما توافرت له المناسبة التى يستطيع أن يغمس فيها تنفج قرائه وإنسانيته الذاتية ، فما أجمل استعماله لهذه الأداة (التورية) .

يالهشاشة تنفسنا غير المؤكد !

الغسَّالة تبدى سليمة تمامًا ، ولكن الموت

سوف يحضر آخر غسيلها الكتَّاني ؛

سيموت الذكر ، مثل سائر نوعه ؛

كما أن ( الكلاّف / صبى الإصطبل ) سيجد

هذه الحياة شيئًا غير مستقر .

طباخ ، رئيس الخدم ، سوزان ، جوناثان ، الفتاة التي تنظف الوعاء والإناء ، وهؤلاء الذين يعنون بالخيول المطهمة ، كلهم سيكون لهم نوع آخر من الخدمة بعد ذلك باختصار الخدمة التي يقرؤها الكاهن . الأصل الإنجليزي :

He frai is our uncertain breath!

The laundress seems full hale, but death
Shall her "last linen" bring:

The groom will die, like all his kind;
And even the stable-boy will find
This life no stable thing.

Cook, butter, Susan, Jonathan,
The girl that scours the pot and pan,
And those that tend the steeds,
All, all shall have another sort

Of service after this-in short
The one the parson reads.

المقطوعة الشعرية يكفيها تورية أو اثنتان ؛ ولعلنا نلاحظ البيت الرابع الذي كان بوسع شكسبير أن يستخلص منه تورية على الكلمة kine ( نوع ) ، ولكن البيت يورد كلمة groom ( ذكر ) حتى يمكن الوصول عن طريقها إلى الكلمة ( stable-boy ( الكلأف / صبى الإصطبل ) . كل مقطوعة من هاتين المقطوعةين تحرك توريتها باعتبارها محوراً

ومع ذلك فإن النتيجة التى تترتب على ذلك تصل من الغنائية والقوة حدًا يجعلنا نعجب ونتساط أيضًا إن كانت المسألة مسألة صنع تورية بحق ؛ كما نعجب ونتساط أيضًا إن كان التأثير نفسه لا يمكن توصيله بدون تورية صريحة على الإطلاق .

است بحاجة ، أيتها الخليلة الطباخة ، أن يقال لك

اللحم غدًا سيكون باردًا

وأنه الآن طازج وحار:

حتى لحمنا سيكون كذلك ، وشيئًا فشيئًا ،

يصبح باردًا مثل الحجر ؛ أيتها الطبَّاخة ، أنت لا بد أن تموتى ،

الموت موجود داخل الإناءم

الأصل الإنجليزي:

Thou needst not, mistress cook, be told
The meat to-morrow will be cold
That now is fresh and hot:

Ev"n thus our flesh will, by and by,
Be cold as stone; Cook, thou must die,
There"s death within the pot.

أنا لا أعرف رأى قرائه فى هذه المقطوعة ؛ وكل ما أريد توضيحه هنا ، هو أنه بالرغم من أن هذه المقطوعة من المقطوعات نفسها التى تدور حول التوريات ، فهى لا تحتوى على أى منها ؛ والارتباطان اللذان لكلمة flesh (لحم البشر) يحلان محل التوريات . والارتباطات أو التداعيات التى من هذا القبيل ، والتى تستعمل بالطريقة نفسها التى تستعمل بها التوريات ، تشكل امتدادًا مهمًا للضرب الثالث من ضروب الفموض ، وهى التى ترد أكثر من التوريات فى أغلب الأحيان . وهذا يحتم على هنا دراسة فعل هذه الارتباطات والتداعيات .

هنا يمكن القول: إن الغموض من النوع الثالث، وبوصفه أمراً يخص حالات عقلية بكاملها، إنما يحدث عندما يكون ما يقال حقيقيًا ويشير إلى موضوعات عديدة مختلفة، وفي أكوان عدة مختلفة من الخطاب، وفي العديد من مناهج الحكم والشعور. ويجوز لنا أن نسمى ذلك غموضًا عامًا من النوع الثالث؛ فهو يشتمل، على سبيل المثال، على توريات القرن الثامن عشر التي سبق أن تطرقت إليها بالدراسة. وهنا، يمكن القول: إن الغموض الذي من هذا القبيل يمكن بناؤه بطريقتين، فقد يصنع مثل هذا الغموض عبارة واحدة ويتضمن وينطوى على مواقف متباينة تكون على صلة وعنزقة بها؛ ومن هنا يتعين على أن أدخل ضمن هذا الغموض المجاز الذي أستشعر أن له مستويات تفسير كثيرة؛ أو عندما يصف موقفين ويترك للقارئ استخلاص أشياء مختلفة يمكن أن تُقال عن أي منهما؛ وعليه سوف يتعين على أن أدرج تحت هذا النوع من الغموض المقارنة التزيينية التي لا تستعمل شيئًا واحدًا لمجرد توضيح شيئ آخر، من الغموض المقارنة التزيينية التي لا تستعمل شيئًا واحدًا لمجرد توضيح شيئ آخر،

هناك تباين فى نظرية "الصراع" فى الشعر التى تقول: إن الشاعر ينبغى أن يكون معنيًا دومًا بشىء من اختلاف الرأى أوالعادة بين أجزاء مختلفة فى مجتمعه ؛ وأن الشاعر ينبغى أن يكون رجالاً عدة فى أن واحد ، وأن يصالح قبيلته فى شخصه هو . إن هذه الصيغة المحدودة إلى حد ما هى التى سوف ينطبق عليها ذلك الغموض العام من النوع الثالث .

فى المقارنه التزيينية التالية التى تعد قمة فى النضج نجد النحل والرجال هما النمطان الاجتماعيان ، اللذان يتعين على الشاعر أن يكون متعاطفًا مع كل منهما

ولأن نحل العسل يعمل هكذا . . .

فإن له ملكًا ، وضباطًا متنوعين ، . . .

وأخرين ، مثل الجنود ، مسلحين بلدغاتهم ،

يعذبون براعم الصيف القطيفية ،

تلك النهيبة التي يحضرونها إلى البيت في مسيرة سعيدة ،

إلى خيمة إمبراطورهم الملكية ؛

الذى ، وهو مشغول بجلالته ، يراقب النائين يغنُّون وهم يبنون سقوقًا من الذهب ؛ المواطنين المدنيين وهم يعجنون العسل إلى الأعلى ؛ (هنرى الخامس ، الفصل الأول ، المشهد الثاني ، ٣٢٠٠) الأصل الإنجليزي :

for so work the honey-bees.

They have a king, and officers of sorts;

Others, like soldiers, armed in their stings,
Make boot upon the summer's velvet buds;
Which pillage they with merry march bring home,
To the tent-royal of their emperor;
Who, busied in his majesty, surveys
The singing masons building roofs of gold;
The civil citizens kneading up the honey;
(Henry V., I. ii. 320)

وهلم جرا . المعلقون ليس لديهم أية أسباب ، يستطيعون أن يحددوا بها ، من هذه المقطوعة ، بطبيعة الحال ، إن كان شكسبير يعرف الكثير أو القليل عن النحل : إن ما ستطيع تبينه فقط هنا هو تلك الآثار التي كان يحاول إحداثها عن طريق سرد مشوه مضطرب لعادات النحل . إنها رؤيا لنظام مدنى متخيلً على أنه طبيعى ، سرعان ما جعله صانعه ساحرًا ومقنعًا بالتعبير عنه من خلال مخلوقات تافهة لا علاقة لها بالموضوع . المقطوعة الموازية لهذه المقطوعة عند فيرجل Vergil تستعمل الطرائق نفسها ؛ فهى تسدد الفكاهة إلى النحل ومظاهره بالنسبة للإنسانية ، وعليه فإن هذه المقطوعة تعلى ، بشىء من الكرم الرقيق الحزين ، كلا من الطرفين في ذهن القارىء وذلك عن طريق عقد مقارنة بينهما .

ونظرًا لأن الأمور قد رتبت على نحو مفاده أن الأشياء التى يعرفها القارىء على إنها مشتركة بين الرجال والنحل هي وحدها الأشياء المقبولة عن أى منهما ، ونظرًا أيضًا ، لظهور تشكيلة من الأشياء ، التي يتشابه فيها النحل والرجال ، في الذهن بفضل عملية المقارنة المحكمة ، فإن الشاعر تخطر بباله فكرة غير غامضة مفادها أن المخلوقين قد وصفا وصفًا مناسبًا . ومن ثم ، فإن كلا منهما يكون قد أعطى شيئًا من السحر ، وقمع التفاصيل غير السارة ، وحميمية (يا لحسن بنائها كلها هذاك!) رؤية عين الطائر .

سوف أتناول فقط البيت الخاص "بالبنائين" (ألم العمل المسلم النافين على الأمر كله طبيعى مضطرًا بحكم القانون ولا بحكم الجوع المباشر إلى العمل كبنائين ؛ "الأمر كله طبيعى بالنسبة له" ؛ وكما هو الحال في العصر الذهبي Golden Age فإن النحل يغني في مزيد من الحرية الواضحة في بنيته الاجتماعية . "النحل" bees من ناحية أخرى "يغني" sing فقط (الواقع ، أنه يمكن أن يغني فقط) من خلال الضجيج الناتج عن قيامه بعمله ؛ وبرغم سعادة النحل فهو ليس عاطلًا عن العمل ؛ يضاف إلى ذلك أن التعارض البشري بين ألم العمل وتبديد اللعب قد تم حله بواسطة الخلية التي على درجة عالية من الوحدة ، كما هو الحال في السماء . أضف إلى ذلك أن عبارة مياتون التي يقول فيها : "طنين الرجال المشغول" تجعل العمل مقبولاً ومناسبًا بفعل المقارنة نفسها ولكن بصورة أقل علانية .

"الأسقف" Roofs هي ما يبنيه building النحل؛ تتويج العمل الناجح، أبهى وأبرز أجزائه؛ يضاف إلى ذلك أن التقاليد القوطية أعطت "السقوف" roofs تكثيفًا غريبًا، من ذلك على سبيل المثال، تلك الشئون الرائعة التي تشبه عارضة المطرقة، والتي لها زوايا ذات أجنحة تشبه النحلة على المطارق، كما لو كانت تشارك في "الغناء" singing من خلال جوقه سماوية؛ وقيام البنائين masons ، ببناء سقف roof حجرى، باستعمال الملاط بدلاً من المسامير، يصبح على الفور متشابهًا بصفة خاصة مع طرائق "النحل" bees ومع أصلب وأثرى شكل من أشكال الإنشاء. ومع ذلك فإن النحل bees يبنى build متجهًا من ناحية "السقف" roof إلى الأسفل، حتى يتسنى

له الاستمرار يومًا في بناء building" السقف" roof ، بمعنى من المعانى ؛ ومن هنا تصبح العبارة منطبقة على النحل بشكل خاص ، كما أن مقارنة النحل بالرجال تجعل هذا العمل البطولي جورًا أو مستحيلًا مثيرًا للجدل حول الأمن المثالي . وبالطريقة نفسها يُعْطى الطرفان ثراء ورقة لأن الشمع الأصفر ليس تذهيبًا gilding للسطح ، بل إنه ليس أيضًا من قبيل ذلك الذي في معبد (سيدنا) سليمان ( بني بدون صوت المطرقة ، بأفضل تقاليد النحل bees ، برغم أنه كان) برقًا بريقًا كثيفًا مبطنًا على عاج ، لكن طوال كل هذه العملية ، وباعتبار الشمع الأصفر المادة التي يعمل بها النحل ، فإنه يكون هو نفسه ذهبه gold الأثيري الباهت اللذيذ .

يصعب في بعض الأحيان تمييز ضروب الغموض التي من هذا القبيل عن الضروب الماثلة لها التي من النوع الأول؛ يصعب تمييز ضروب المجاز الذي نستشعر أن له مستويات تفسير عديدة ، أو المقارنات التي يعد الطرفين موضوعًا لها ، عن التشبيهات التي تعد فاعلة من وجهات نظر مختلفة (٥) . ( ربما وصل الأمر ، في الحقيقة ، حدًا يصعب معه الاهتمام به ، ومع ذلك يظل من المفيد لنا أن نعرف أن المفارقة موجودة . ) ربما يكفي القول بأن ضروب المجاز أكثر تعقيدًا ، أو نعرفها على أنها كانت كذلك . إن الذهن يحتوى على أقسام منه تحتوى على آراء وطرائق للحكم تتعارض إذا ما تجمعت إلى بعضها ؛ وهذا هو في واقع الأمر ، سبب انفصالها عن بعضها ؛ ومن ثم ، فإن هذه الأقسام تتطلب الاهتمام والانتباه ، وأن يكون الإنسان واعيًا بصفة خاصة بأى شيء يمكن أن يخلط بين هذه الأفكار . وإذا كان مجال عمل التعميم العام ، أو إن شئت فقل : إذا كان نصفا المقارنة التزيينية داخلين في قسمين من هذه الأقسام التي يتحتم معرفتها بطريقتين ، فإن ذلك يوفر لنا شروط غموض عام من النوع الثالث .

إن هذا التعارض (الواعى بمعنى من المعانى) بين طريقتين مختلفتين من طرائق الشعور هو الذى يشكل المصدر المعتاد المتعة فى الشعر الرعوى pastoral ؛ أو على أية حال ، يجوز لنا ، بمقدار فشل الرعويات pastorals فى إنتاج هذه المتعة ، أن نتفق مع الدكتور جونسون فى أنها تثير الضجر .

طوال العام كله ،
وتشرب النهر البللورى
لذةً للمتنوق ؛
تصلح وتستخلص المصل أثناء شبقك
وتجمع ثمر العليق ،
وأغطية ـ الفطير وكسرة المعجنه ،
والكمثرى ، الخوخ ، والكرز
(غير معروف ، كتاب أكسفورد )

سوف تأكل قشدة مُخَدُّ ةُ

All the year lasting,
And drink the crystal stream
Pleasant in tasting;
Whig and whey whilst thou lust
And brambleberries,
Pie-lids and pastry-crust,
Pears, plums, and cherries.
(ANON., Oxford Book.)

دقة النظم ورقته هنا ( الجناس الاستهلالي والتوازن الإيقاعي إلخ . . ) توحي بكل من فهم الباحث المدرب وخبرة رجل البلاط للترف ؛ ولكن "ثمار العليق" -bramble في التي تجعل منه ذوًاقة ؛ الموضوع يقحم الاستمتاع المباشر "بالريفي"

swain على ثمار العُلِّيق . مسألة تجميع كل هذه الصفات الجيدة مع بعضها يعد جزءًا طبيعيًا ومعتادًا في القصيدة الجيدة ؛ الواقع أنه جزء رئيسي من قيمة القصيدة ، نظرًا لأن تجميع هذه الصفات مع بعضها في الحياة يعد أمرًا صعبًا . ولكن الحالة التي من هذا القبيل تعد فريدة ، نظرًا لأنها تجعلنا نتعرف مختلف الناس كل على حدة ؛ فنحن لا يمكن لنا أن ندعى أمام أنفسنا بأن المؤلف هو ذلك الريفي الذي يحاول تمشيل شخصيته ؛ هناك عنصر من عناصر الألمعية في التصور الأول للأسلوب . إنه مثال خافت وغامض من أمثلة المقارنة المتبادلة التي تُعلى من طرفيها .

أو قد توضع طرق الشعور المختلفة ، فى بساطة ، جنبًا إلى جنب استهدافًا لإنتاج "الشعر عن طريق التقابل" juxtaposition ؛ والمقطوعة الأخيرة التالية التى أخذتها من إحدى قصائد الشاعر ناش Nash (سبق أن ناقشته على الصفحة الأربعين) تعد مثالًا رائعًا ومثيرًا على ذلك :

عجل عندئذ بكل درجة

لترحب بالمسير ؛

السماء موروثنا ،

الأرض ليست سوى مسرح للاعب .

فلنرتق إلى السماء ؛

أنا مريض ، لا بد أن أموت ـ

ريًّاه ، ارحمنا .

( وصية الصيف الأخيرة والعهد الجديد )

الأصل الإنجليزي:

Haste therefore each degree
To welcome destiny;
Heaven is our heritage.

Earth but a player"s stage.

Mount we unto the sky;
I am sick, I must dieLord, have mercy upon us.

(Summer's Last Will and Testament. )

البيت الأول من الأبيات الثلاثة الأخيرة يقدم الإعلاء المتغطرس الباطنى الغامض ؛ إذ يحتوى البيت على شكل من أشكال الإيمان الكلى الساذج بعقيدة الخلود (إيمان ، أيضًا ، بفضيلة الصحبة المتجمعة ، أو إن شئت فقل : إيمان بالسهولة التى يمكن بها اكتساب مثل هذه الفضيلة ) حتى يتسنى له توصيل شكل من أشكال المحورية والانتصار الوثنيين ؛ ويجب ألا يغيب عنا أن ناش Nash كتب هذه القصيدة على أثر مشهد ذى عظمة دنيوية ودينية فى أن واحد . البيت الثانى ، من هذه الأبيات الثلاثة ، يقدم ، وهو يكتسح هذه الحالة النفسية جانبًا ، وطبقًا للرعب الذى ينتاب الرجل الطبيعى جراء ضعف الجسم واقتراب الموت . أما البيت الثالث فيقدم المزج المسيحى الفريد لهذين العنصرين فى صنعة تبلغ من العمق حدًا يجعل من التطلع إلى الخلود أمرًا لا يزيد عن كونه أمرًا طاربًا على الوعى بحب الله.

ربما يقول قائل إن هذا لا يعد غموضًا بالمعنى المباشر ، نظرًا لأن العناصر ما هي إلا عبارات منفصلة يلى بعضها بعضًا بطريقة مسطحة ؛ وأنا أجدنى مضطرًا إلى الرد بأن ذلك يصبح غموضًا عندما يسلم القارىء بأن العنصرين متشابهين ويمكن قراحتهما بطريقة متعاقبة ، من طريق أننا يتعين علينا أن نحاول مصالحتهما أو عن طريق العثور على أى منهما في الآخر ، أو إن شئت فقل : بالطريقة التي تعمل الأفكار بها في الذهن ، أو يجوز لك القول بأن الخبرة التي يوصلها هذان العنصران تبلغ من القوة حدًا يصعب معه تصورها على شكل سلسلة من التناقضات ؛ إن أحد العناصر قادر على مصالحة العناصر المختلفة ؛ أو إن شئت فقل : إن عنصرًا من هذه العناصر لا يكون واعيًا خلاف بقية العناصر وإنما يعى عظمة الخيال الذي جمًع هذه العناصر إلى بعضها . وبقدر صدق هذا الأمر ، فإن هذا المثال ينتمي إلى الفصل الرابع من هذا الكتاب . أو قد نقول ، في واقع الأمر ، إن ضدين ـ الخوف من الموت وأمل العظمة ـ

إنما يُجْمَعُانِ هنا لإنتاج شكل من أشكال التناقض ؛ وأن البيت الأخير يعمل بمثابة تحاش لهذا التناقض ، الذي ينقل ذلك البيت إلى خارج الذهن الواعي ليدخل به إلى منطقة من مناطق الحكم والتمييز التي تقبل هذا البيت دون تصالح معه . وبقدر ما يصدق ذلك ، فإن المثال ينتمي إلى الفصل السابع من هذا الكتاب . ولكني أنا نفسي أجدني غير قادر على نسيان الفارق ، أجدني أقرأ هذا البيت الأخير بصوت عال "على نحو دراماتيكي" ، باعتبار البيت حوارًا بين ثلاثة حالات نفسية . ونظرًا لأن هذه الحيلة تعد من الحيل الدرامية جدًا ، فهي تدخل في عداد التهكم الدرامي . وهنا يتعين على القول : إن أشد الأمثلة إثارة وإيلامًا على استعمال شكسبير لهذه الحيلة ( وبشكل فج ) يقرض فيه على التوالي كل من "فواستاف" Falstaff وهاري بيرسي الرابع ، الذي يفرض فيه على التوالي كل من "فواستاف" Falstaff وهاري بيرسي الناجح ) والأمير هنري Henry Percy ( الذروة الطبيعية ، مثالية الفروسية ، والسياسي الناجح ) الواحد بعد الآخر ، من خلال سلسلة من التغيرات البرقية الخاطفة آراؤهم اللامتمازجة على الجانبين ، عن الكون على الجمهور .

بعد كل ذلك ، فأنا لست على يقين إن كان هذا المثال الأخير قد ورد فى الفصل المناسب من هذا الكتاب ؛ إذ يمكن التمتع بهذا المثال بطرق مختلفة إن نحن قرأناه بصوت عال . أما المثال التالى الأكثر تحديدًا ، فهو فى رأيى ، من النوع قيد البحث ؛ إن نوعية المقارنة المتبادلة هى التى تؤثر فينا بوصفها تورية . فالحب العذرى والحب الدنيوى ( فى إطار جو الولاء والإخلاص الذى يمكن أن يعتبرهما مختلفين تمامًا ) نراهما على انهما شيئ واحد نظر لسخائهما ، تمامًا مثلما نظرنا إلى الرجال والنحل باعتبارهما شيئًا واحدًا بسبب انتظامهما .

رباه ماذا يكون الإنسان ؟ ذلك الذي أسرفت في شرائه

شيء كثير من لا شيء ؟

الحب حنون جدًا ، أنا أفهم ؛ ولا يستطيع

أن يصنع سوى رجل تاجر بسيط .

ومن أجل هذه التجارة المؤسفة أبرز الرسامون الجريئون عينيه .

> (كراشو، كاريتاس نيميا) الأصل الإنجليزي:

Lord what is man f that thou hast overbought

So much a thing of nought §

Love is too kind, I see; and can

Make but a simple merchant man.

"Twas for such sorry merchandise

Bold painters have put out his eyes.

(CRASHAW, Caritas Nimia. )

فى هذه الحالة ، وليس دومًا فى كراشو ، يبدو أن الأمر هنا يتجلى فى إبداعية واعية وبراعة مفادها أن كلا من كيوبيد Cupid وحب المسيح (ع س) يتعين استعمالهما استعمالاً محكمًا ليفسر كل منهما الآخر ؛ إن كراشو يعى تمامًا أنهما ينتميان إلى عالمين مختلفين ، ولكن فى ظل سخاء قلبه يبدو الحب مرحًا جدًا ويوصل نوعًا من أنواع الاعتماد على ود يسوع Jesus ويشاشته فى معاملة هذين الصنفين من الحب معاملة واحدة ، أو تفسير أحدهما بالآخر

قد يفيد المثال التالى فى توضيح أن المقارنة المتبادلة قد تؤدى إلى التقليل من شأن الطرفين بدلاً من إعلائهما . وأنا لا أورد هذا المثال شاهداً على هجاء الكسندر بوب الذى يفيض شاعرية . فالحالة النفسية من النوع البسيط ، ومع أن المشروع الساخر من الأسلوب بصفة عامة له خلفية خيالية ثرية فإن اللذة المقصودة هنا ترجع إلى قوة الهجوم وإبداعيته .

عالٍ على مقعد هائل فاق بريقه بريق طشت ننوب هنلي ، أو عرش فلكنو الأيرلندي ، أو على مشهرة كوراز التي يصب الجمهور عليها الحيوب المعطرة تعطيرًا سخيًا ، وعابلاً ذهبيًا جلس تيبولد العظيم ، (دنسياد ، القسم الثاني )

الأصل الإنطيزي:

High on a gorgeous seat that far outshone
Henley"s gift tub, or Fleckno"s Irish throne,
Or that where on her Curlls the Public pours
All-bounteous, fragrant grains, and golden showers,
(Dunciad, ii.) Great Tibbald sat.

البطل يتركز عليه هنا بفعل المقارنة العديد من مواقف السخافة التافهة الحقيرة المغنزّة . هنا نجد أن المقارنة لها استعمالان أحدهما يوضح أن شيئًا فيه ، على وجه التقريب ، خاصية من نوع ما ليست في الآخر ، في حين يوضح الاستعمال الثاني أن الشيئين يمكن مقارنتهما فيما يتعلق بهذه الخاصية ؛ والمقارنة التزيينية تركز على الاستعمال الثاني ، كما أن الكسندر بوب يستفيد هنا من هذا الاستعمال الثاني . وربما استحق الأمر أن نورد هنا أصل هذين الاستعمالين كما وردا عند ملتون :

عال على عرش دولة ملكية ، فاق بكثير سطوعُها ثراء أورموس وثراء إند ، أو حيث الشرق الضخم بيد فائقة الثراء يُمْطر على ملوكها لؤلوًا بريريًا وذهبًا جلس الشيطان عليًا .

( الفريوس المفقود ، الكتاب الثاني )

## الأصل الإنجليزي:

High on a Throne of Royal State, which far
Outshon the wealth of Ormus and of Ind,
Or where the gorgeous East with richest hand
Showers on her Kings Barbaric Pearl and Gold,
(Paradise Lost, ii. ) Satan exalted sat.

المقارنة التي أتى بها ملتون تضع ثبوبولد Theobald ، بداية ، على "علوّ سييء" ثم تجعله بعد ذلك وضبيعًا وتافهًا ومثارًا للسخرية نظرًا لأن العلو مبالغ فيه تمامًا. مقعده seat يقال عنه بعد ذلك أنه يفوق في سطوعه outshine ، ويشبه ، المشهِّرة التي وقف عليها كورائز ، مشربِّاً ومرفوعًا إلى أعلى ، ويتلالاً مقعده أيضًا بفعل البيض الفاسد . كلمة "الصوب" grains اختارها الشاعر لتناظر كلمة "لؤلؤ" pearl وتعنى الطعام المتعفن بشكل عام ؛ العبارة golden showers ( وابلًا ذهبيًا ) قد تعنى أن الناس كانوا يفرغون عليه سلال نفايات غرف النوم من النوافذ المجاورة . ولكن هناك عالم آخر من التفاهة والوضاعة والغرور يتكوم أيضاً على هذين الاثنين ؛ الكلمة curl قد تعنى من قبيل التورية شعرًا مستعارًا ، أو قد تعنى الإكسسوارات العظيمة التي تلبسها السيدات ، نظرًا لأن "الجمهور" public مؤنث : وبناء على ذلك فإن العرش throne الآخر ، غير ذلك الذي يعد عرش البطل أقذر منه بكثير ، يمكن أن يكون طشت السحق ، وكلمة showers ( وابل ) يمكن أن تعنى "زيت الشعر" ، والكلمة grains (حبوب) قد تعنى "مسحوق". ولعلنا هنا نكون أكثر وعيًا بالفارق الذي بين نوعي الكلمة curl خصلة / اسم علم ) أكثر من وعينا للفارق الذي بين "طشت السحق" powdering-tub و"المشهرة" pillory ؛ وتأسيسنًا على ذلك ، ربما كان من الأفضل لي استعمال هذا المثال ضمن أمثلة التورية ، وربما مكننى أيضًا من توضيح الصلة بين ما أطلقت عليه اسم التنويعات الخاصة والعامة للنوع نفسه.

يكمن مغزى النكتة هنا في التناقض الذي بين نوعى العرش throne ، أو بالأحرى بين موقفي الحياة ، الخلفيات الاجتماعية التي تمثل هذين الموقفين . ولكن معانى الرموز

فى هذين المثالين الأخيرين تعد متصلة ببعضها إلى حد ما ؛ أما الفارق بينهما فيكمن في عمل واحد من أعمال العبادة أو إن شئت فقل الهجاء .

أما مسائلة عدم وجود علاقة كامنة بين هذه المعانى فهى تتضم في المثال الصغير التالى الذي اقتبسته عن سكوت Scott ، والذي تصادف أنه ليس من قبيل التورية .

أوقف أذنك عكس المغنى ؛

أبعد إصبعك عن الذهب الأحمر ؛

خالى القلب واليد والعين

عش سبهلاً ومت هادئًا

الأصل الإنجليزي:

Stop thine ear against the singer;
From the red gold keep thy finger;
Vacant heart and hand and eye
Easy live and quiet die.

يورد السير والتر سكوت Sir Walter Scott كلا من الزواج والتجارة والجشع والقرار الواحد في صورة (1) واحدة .

المثال الكامل التالى الذى اقتبسه من الشاعر جورج هربرت George Herbert يبقى على الرموز متباعدة مع المحافظة على الاتساع الكامل لتقنية المجاز ؛ ومع ذلك فإن التناقض الذى نحن بصدده هنا هو من النوع نفسه الذى أوردته فى المثال الذي اقتبسته من الشاعر كراشو Crashaw .

أعطيت الأمل ساعة من ساعاتي : ولكنه

أعطاني مرساة ،

بعد ذلك قدمت كتاب صلاة قديما:

وأرسل لى بصرية .

ومع تلك أعطيته قارورة مليئة بالدموع:

ولكنه أعطاني قليلاً من السنابل الخضراء:

آه ، أيها الجائل! أن أعطى أكثر ، أن أعطى أكثر سوف أُحْضرٍ .

لقد توقعت خاتمًا.

الأصل الإنجليزي:

I gave to Hope a watch of mine: but he

An anchor gave to me.

Then an old prayer-book I did present:

And he an optick sent.

With that I gave a viall full of tears:

But he a few green eares:

Ah, Loyterer !I"le no more, no more I"le bring.

I did expect a ring.

(HERBERT, The Temple. )

بوسعنا قبول القصيدة دون انغماس فى معناها ، والسبب فى ذلك هو أن ارتطام الأبيات القصيرة ، التى تشكل الرد المفاجئ الفقير المسطح للواقع ، يكسر زخم الأبيات الطويلة المتفائلة التى تحقق من خلالها جهدًا جديدًا ؛ إن الحركة معصومة من الخطأ إلى الحد الذى تصبح عنده شبه مستقلة عن معنى الرموز .

والواقع أن الرموز نفسها تبدو مستعملة بطريقة يألفها عالم الرياضيات ويعرفها ؛ فالحال هنا ، هو الحال نفسه عندما تمثل مجموعة من الحروف أعدادًا من نوع معين ، وعندما لا يشدنا فضولنا إلى معرفة الأعداد المقصودة نظرًا لاهتمامنا أصلاً بالعلاقة التى بين هذه الأعداد . وقد نظن أن اللامحدودية التى من هذا القبيل في الشعر ، يجب

- إن كان ذلك أمرًا مقبولاً - أن تكون من النوع الأول ، ومن غير المحتمل أن تفى بالدراسة ؛ غير أن جورج هربرت ، هنا وفى كل موضع آخر قد وظف هذه الرموز المنفصلة الجافة توظيفًا غير عادى .

بداية ، فى هذه القصيدة نوع من التهكم من منظور أنه يتعامل فقط مع الأمل Hope ، وليس مع الشخص أو الشيء المأمول فيه ؛ إنه ليس له علاقة أو اتصال بأنموذجه وإنما هو على اتصال فقط بحامل هذا الأنموذج ، هذه المرارة تشكل قاسمًا مشتركًا بين جميع الشروح التي للرموز .

يجوز لنا أن ننظر إلى القصيدة على أنها تدور أصلاً عن استياء الروح وقنوطها من البطء الذي عن طريقه تستطيع التوحد مع الرَّب God ؛ ومن هنا فإن معنى الكلمة watch يصبح "قصر الحياة البشرية ، وطول الوقت المبنول بالفعل في الانتظار" ( تَظْرًا لأن الكلمة تعنى الاثنين ، ولسنا بحاجة إلى رمز للوقت بوصفه طويلًا أو قصيرًا ) ؛ والكلمة anchor ( مرساة ) يصبح معناها : الأمل الأكيد في البعث ، أن قوة مكتسبة من قوى التحمل ، قوة العض بالنواجذ على ذلك القليل الذي تحقق بالفعل ؛ كما يصبح معنى العبارة prayer-book ( كتاب الصلاة ) "صلاة وقانون منظم للحياة" ؛ أما الكلمة optick فتعنى "الإيمان الذي يمكن أن يتطلع إلى السماء" أو قد تعنى "الحادث الباطني الصوفى لإضاءة خافتة" ( ممنوحة لتشجيع الباطنيين أو الصوفيين ) وقد تعنى أيضًا رؤية للسماء من بعيد" ؛ أما الكلمة viall ( قارورة ) فهي علامة على الندم ، أو الآلام التي تترتب على التوق إلى التوحد الكامل مع الرب ، أو آلام الرغبة في ذلك الذي أَنْكر عليه ؛ أما العبارة green eares ( سنابل خضر ) فهي إشارات خافتة إلى النمو الروحي أو الإنجاز الباطني أو التصوفي ، الذي يحمل أملاً بعيدًا بشيء أفضل ؛ كما أن العبارة ring Omege ( خاتم أوميجا ) تعنى الشكل الكامل للسماء أو الخلود ، التزاوج مع الرب ، أو هالة القداسة (٧) . ولكن ، في هذا الحال أيضًا ، فإن هذا المعنى أو الموضوع الوحيد للقصيدة يحتوى على استعارات ، لا تقل أهمية عن المعنى نفسه ، وهي إما من الحالة الأرضية للتودد ، وتأخذ prayer-book ( كتاب الصلاة ) على أنه يحتوى على خدمة الزواج كما تأخذ ( خاتم الزواج ) ring على أنه رمز جنسى ، وربما كما هو مستعمل فقط في هذا الاحتفال ؛ أو قد تكون هذه الاستعارات مأخوذة من حياة الطموح الدينى ، من منظور أن تبادل الهدايا يوحى باحتفال بلاطى وبطرائق تحقيق الأفضلية ، وقد يكون (خاتم الزواج) ring علامة على المركز والوظيفة .

لست على يقين من الأسباب التي تجعل "كتاب الصلاة" prayer-book قديماً " قديماً " فقد كان شيئًا تقليديًا ومحترمًا ، بل إنه هو نفسه عاش طبقًا لحكمه ، أو أنه أراد أن يستعمله في الزواج ، منذ زمن طويل ؛ وقد يكون هناك تلميح إلى المجادلات الدينية التي كان طموح الحياة الدنيوية معنيًا بها تمامًا . ومع ذلك فإن كتاب الصلاة يستعمل ليعطى شكلًا من أشكال التواضع والواقعية ، شيئًا من إقناع النثر المنتظم ، لهذا الخواء والتسطح كما لو كان ذلك تبادلًا رعويًا للهدايا . لقد انتهيت بالفعل من دراسة الوسائل التي يستطيع بها شكسبير أن يجعلنا نسلم بالكلمات تسليمًا رزينًا ووقورًا فيصعب تفسيرها في ضوء النحو .

علاوة على ذلك ، فإن الرموز تنطبق على ثلاثة مواقف مختلفة ، ومن وجهة النظر هذه تندرج القصيدة تحت النوع الثالث . ولكن فيما يتعلق بالغموض الذي يكون من النوع الثالث ، سواء كان عامًا أو خاصًا ، يتعين على القارئ أن يكون واعيًا به ، كما أن مسألة قراءة القصيدة قراءة يسيرة وسهلة ، تبدو أمرًا ممكنًا . فبإمكاننا قراءة هذه القصيدة قراءة تستهدف توصيل ، ظاهريًا من خلال الحركات المتخيلة للعضلات ، بيان عن أي شكل من أشكال المحاولة الطويلة أو طريقة الإحساس بهذه المحاولة ؛ حتى يتسنى للقارىء قبول هذه الحركات والتسليم بها على أنها كلها متشابهة في هذه التفاصيل ، ويبنى تعاطفه على أية خبرة من الخبرات التي قد تجمعت لديه . ومن باب التذكرة ، فما دامت الأبيات تتصرف على هذا النحو ، فإنها تشبه إلى حد كبير ، الموسيقي أكثر منها الآثار المريحة للصوائت المفتوحة التي يسب إليها مثل هذا الفضل عادة . وهنا ، تصبح مسألة تحديد فكرة الغموض أمرًا مضحكًا إذا ما نعتنا تعميمًا من التعميمات بالغموض نظرًا لأن له العديد من الحالات الخاصة ؛ وما دامت القصيدة تقرأ بهذه الطريقة فإن غموضها يكمن ، في أي حال ، في عمق إبهام النوع الأول .

تشقلب فئتين مختلفتين من هذا القبيل فوق بعضهما قد يشكل فشلاً مهمًا لمنظومتى ؛ ولكن الواقع هو أن التعميمات كلها تتصرف على هذا النحو ، ونحن ، عند

امتصاصنا لهذه التعميمات ، عادة ما نفكر في العديد من الحالات الخاصة ونتبين إن كانت هذه الحالات صحيحة أم لا ؛ وهذا يصدق في كل من الأفكار العميقة الخاصة بالحياة ومعطيات العلم والرياضيات . وطالما أننا نعرف التعميم على أنه إجمال. الحالات الخاصة التي اختيرت لاختباره ، يصبح بوسعنا أن نسميه غموضًا . وطالما أنك في قبولك للتعميم تنظر إلى تناول حالة بعينها وكأنها استعمال التعميم وليس تفكيكًا للمعنى ، فإنه ( التعميم ) يصبح فرضية واحدة . الصعوبة الناشئة هنا مصدرها أنني لا أستعمل كلمه "الغموض" بمعناها المنطقي وإنما بمعنى نفسي ؛ فكرة وثاقة الصلة بالموضوع ضرورية لانتقاء حالات منه ، كما أننا نتصور الغموض دومًا واعيًا بشكل أو بآخر . ولكن مع مثل هذه الحالة الخاصة قد يقع الإنسان على مفارقة منطقية ، بين طبقة محددة عن طريق التعديد numeration ( "التودد إلى الله ، إلى خليلة ، وإلى الملك" ) وطبقة أخرى محددة عن طريق خاصية من الخواص ("أي سبيل من سبل الحدث الذي يتضمن محاولة مستديمة" ) ؛ والخبر الذي يرد عن الطبقة الأولى يمكن أن نسميه غموضًا ، أما الخبر الذي يرد عن الطبقة الثانية فيمكن أن نسميه تعميمًا . ومن الخبر الذي يرد عن الطبقه الأولى ، الله , تبدو مركبة ومعقدة ، نستطيع استخلاص خبر أو عبارة عن الطبقة الثانية ، التي تبدو سهلة وبسيطة . وعلاوة على ذلك ، يجوز لنا القول: إن هذه القصيدة من منظور القراءة الواعية المعتادة تندرج تحت النوع الثالث ، غير أنك عندما تتعرفها تعرفًا جيدًا بما فيه الكفاية ، وعندما تقبلها وتسلم بها ، تصبح غموضًا من النوع الأول أو الثاني ( نظرًا لألمعيتها اللفظية) .

من المعتاد ، بطبيعة الحال ، أن يحس الشاعر بأن موضوعًا موضوع جيد نظرًا لأنه يلقى الضوء على أمور من نوع آخر ، أو نظرًا لأن هذا الموضوع يشرح الحياة ويوضحها ، أو لأنه يوضح ما ليس بحياة ؛ الغموض غير المعبر عنه الذى يكون من هذا القبيل يعد سمة وملمحًا معتادًا من ملامح الشعر الجيد . وفي أغلب الأحيان فإن ذلك الذى يبدو معيبًا أو ليس بذى صلة بالموضوع عند قراعته للمرة الأولى إنما يكون قد وضع استهدافًا للإلحاح على هذا الإحساس ؛ وهذا لا يعنى أنه ليس معيبًا بحق ، لأنه غير ضرورى . وأنا أرى ، أن اعتراضات الدكتور جونسون على "قطة" cat الشاعر جرى يمكن الرد عليها على النحو التالى .

سيلنا ، القطة تدعى حورية ، بشىء من العنف لكل من اللغة والمعرَّ ، ؛ ولكن هناكَ استفادة طيبة منها عندما تتم ؛ لأنه من البيتين –

ما هو القلب الأنثوى الذي يمكن أن يحتقر الذهب؟

ما هي القطة التي تكره السمك ؟

الأصل الإنجليزي:

What female heart can gold despise?

What cat"s averse to fish?

البيت الأول هنا يشير فقط إلى الحورية ، بينما يشير البيت الثاني إلى القطة

يشكو الدكتور جونسون هنا من أن الفصل هنا أنيق جدًا ، وهذه الشكوي مالقة تمامًا ؛ ولما كانت القطة والحورية قد تم الخلط بينهما في الجزء الأول من الاقتباس الشعرى ، فإن الأمر يجيء بمثابة تنفيس للعقل (كأن يكون الدكتور جونسون أول من يسمح بدخول ذلك إلى الشعر) إذا ما تحتم الفصل بينهما في نهاية الاقتباس . أما فيما يتعلق بالعنف الذي نزل باللغة ، فيبرره نوع من الأمانة ، لأننا مطلوب منا أن نكون واعين به ؛ مسالة إلزامنا بإحداث هذا الانتظام هو مغزى القصيدة ؛ كما أن التمييز الجميل الذي أحدثه الدكتور جونسون بين الكلمة والعورية والكلمة والقطة (فقط) والكلمة والشعب في ذلك أن كلا من الحورية والقطة والشعب في ذلك أن كلا من الحورية والشعب والمؤلفة والمؤلفة الرئيسي .

ل كان كل ما يلمع ذهبًا ، لما نخات القطة في

الماء ، وأو أنها لم تذهب إلى الماء لما غرقت

## الأصل الإنجليزي:

If what glistered had been gold, the cat would not have gone into the water, and, if she had, would not less have been drowned.

يشكى الدكتور جونسون هنا من أن العبارتين ليستا منفصلتين بما فيه الكفاية ، أو إن شئت فقل : من أنهما ليستا متصلتين اتصالاً لفظيًا كافيًا . كان بإمكاننا أن

نصيغ بسهولة عبارتين منطقيتين توصلان عبارتين أخلاقيتين ، ولكن مسألة وضع العبارتين في عبارة واحدة ، على شكل تعميم ، يحتاج إلى ألمعية مختلفة عن تلك الألمعية التي يستعملها جراى . Gray من المؤكد أن الجملة تعطى متعة عندما تنطبق على شيئين ، بشكل من أشكال النورية ؛ ولكن هذه الجملة تعطى متعة من طريق آخر عندما يتعين على المرء أن يتبين أن جملة هرائية ( يصر الدكتور جونسون على هرائية الجملة ) توصل معنى مزدوجاً . والسبب في ذلك أن التضارب هنا ، بطبيعة الحال ، ليس فقط بين الحورية والسبب المعنى مزدوجاً . والسبب في ذلك أن التضارب هنا ، بطبيعة الحال ، ليس فقط المتعة فجأة ، واقعية ولكنها خطيرة ( القطة على الحوريات lnymphs الأقل روحية ) ، المتعادة دائمة في حين أنه حب حقيقي ( الحوريات lnymphs الأكثر روحية ) . ظنًا أن السعادة دائمة في حين أنها سريعة التلاشي في واقع الأمر . وعليه ، فعندما إلى البيت الأخير من القصيدة ، نجد أن كلمة blog ( ذهب ) التي تعنى "نقود" نصل إلى البيت الأخير من القصيدة ، نجد أن كلمة blog ( ذهب ) التي تعنى "نقود" (النسوة بخيلات) في البيت الذي القتبسته أخيراً ، أصبحت تعنى "ذا قيمه حقيقية" (اذلك الذي سيكون له ثمن على المدى الطويل" ) .

هذا الغموض يُمكن الدكتور جونسون من تقديم النصح عن طلب السعادة والسعى إليها بنفس الواقعية والمعنى الطيب الذي ينتمى إلى النصيحة الخاصة بالسعى إلى اللذة وطلبها ؛ إنه يسلم بتواضع جذاب في الحوريات الأكثر روحية ، ويلمح إلى أن السعادة التي ينشدنها إنما هي سعادة حقيقية . وأنا لست متأكدًا إن كانت اللذة والسعادة تعطيان التناقض الصحيح ، ولكن يجب أن اعترف قبل كل شيء أن الدكتور جونسون كان مسيحيًا عليمًا بالأدب الوثني pagan؛ إنه يثير على كل منهما فكرتين مختلفتين عن الحب ، مستويين من المستويات الأخلاقية morality، والواقع أن هذا الإنجاز بالضبط هو الذي ينتج الهراء الذي يشكو منه الدكتور جونسون.

فى اعتقادى أن نية الدكتور جونسون الحسنة (خاصية عاجلة للنقد الأدبى) بلغت من القوة ، بهذه الطريقة بالذات ، حدًا لا يمكن له معه أن يسمح لتلك المقارنات التلميحية أن تحتم علينا ملاحظتها . وفي رأى الدكتور جونسون أن المقارنة يجب أن تكون صريحة ومكشوفة أو من النوع الذي يمكن تجاهله دون أن يترتب على ذلك هراءً أو لا معنى ؛ وهذا غير معقول ، نظرًا لأنه يتجاهل الطريقة التي تعمل بها عقول الناس

فى الواقع ؛ وطوال تمسك الرومانسيين Romantics بهذه المسالة استطاعوا أن ينتقموا منه .

المجاز ، الذى يجعلنا نتعرف على العديد من التفسيرات الخاصة ، يعد نادرًا وغير شائع فى أيامنا هذه ؛ ولكن يجب ألا يغيب عنا ، فى شكل من الأشكال يختلف إلى حد ما عن شكل المثال الأخير الذى أوردته ، يجب ألا يغيب عنا أن مثل هذا الشكل لا بد أن يكون قد وصل إلى القراء بسهولة ويسر بين جنور الأدب الإليزابيثي Elizabethan أما مسالة التخلى عن هذا الشكل وهجرانه فيما بعد ، فقد كانت من صميم خلجاتهم الرئيسية نحو المزيد من رقة اللغة .

وقعت جلالتها على عهد ريتشارد الثانى قائلة: "أنا ريتشارد الثاني ، ألا تعرف ذلك ؟" - "مثل هذا الخيال تحدد وحاوله رجل غير رحيم تمامًا ، أكثر المخلوقات التى صنعتها جلالتك زينة ؛ - "ذلك الذي سينسى ربه سوف ينسى أيضاً من أحسنوا إليه ؛ لقد مثلت هذه الماساة أربعين مرة في الشوارع المفتوحة والمنازل".

## الأميل الإنجليزي:

Her Majesty fell upon the Reign of Richard II., saying "I am Richard the second, know ye not that " — "Such a wicked imagination was determined and attempted by a most unkind Gent., the most adorned creature that ever your majesty made." "—He that will forget God will also forget his benefactors; this tragedy was played forty times in open streets and houses."

هذا الاهتمام السياسي البسيط كان موجودًا دائمًا ، هذا الاهتمام الذي يربط بين كل من هاملت Hanilet وجيمس James في معاملتيهما لأميهما ، على سبيل المثال ، لا بد أنه كان يشكل الشكسبير ازعاجًا وخطرًا مستمرًا ؛ ويبدو أن شكسبير نفسه قد نجح في تحاشى عواقب هذا الخطر ، ومع ذلك فقد كان عليه أن يدفع غرامات عن أخطاء الأخرين ، كما أنه كان يعمل في إخراج مسرحية سيجانوس Sejanus في البلاط للكي عندما ألقى القبض على جونسون Jonson بتهمة البابوية والخيانة . وبرغم أهمية ذلك من الناحية التاريخية فهو يبدو تافهًا إلى حد ما من الناحية الشعرية ، ومع ذلك فإن الكتاب الذي يعد بمثابة أصل للأدب الإليزابيثي يحتوى على غموض أكثر

تعقيدًا وتعمدًا بشكل أكيد . وفي قصيدة تقويم الراعي Shepheardes Calender يظهر الرعاة أنفسهم بثلاث صفات محددة يعالجها الشاعر في قصيدة هربرت Herbert فهم عشاق ، وأفراد حاشية وربانيون . وفي قصيدة ملكة الجمال Faerie Queene ، وبالطريقة التي تناولتها فعلاً بالدراسة ، نجد أن هذه التشكيلة من المعنى يقل بريقها متحولة إلى تعميم ، كما أن بوسعنا قراءة التفسيرات السياسية والدينية كلها ، بل في الواقع كل التعميمات التي تصلنا بطريقة طبيعية في القصة التي تقدم لنا ، من منظور أن هذه التعميمات مهمة وشيقة بحد ذاتها ، ومن منظور أنها تعطى رؤية معنوية لصراعات الانسانية كلها .

قد يخطر لك أن أى تصور من تصورات القرن السابع عشر أو أى خيال من خيالاته يمكن أن يندرج ضمن هذا النوع الثالث من الغموض ؛ إن هذه التصورات والخيالات كلها تثير موضوعًا على آخر ، وتستعمل الحجج الجدلية التي لا تعمل عملها نظرًا لأنها تكون "على مستوى آخر" . غير أن جون دون Donne ، هو وشعراء الحب الدنيويين secular الذين اتبعوه ، إنما يهتمون كثيرًا بواحد من العالمين مقارنًا بالآخر باعتباره أكثر من مجرد سلاح .

واأسفاه ، واأسفاه ، من الذي آذاه حبى ؟
ما هى سفن البحار التى أغرقتها دموعى ؟
من يقول : إن دموعى فاضت على أرضه ؟
متى الحرارات التى تملؤها عروقى
تضيف دلوًا آخرًا إلى الدلو المصاب بالطاعون ؟
الجنود يجدون الحروب ، والمحامون لا يزالون يكتشفون رجالًا مشاكسين ، الذين يحركون المشاجرات ،
برغم أنها وأنا نتحاب .

## الأصل الإنجليزي:

Alas, alas, who"s injured by my love ?
What sailor"s ships have my sighs drowned ?
Who says my tears have overflowed his ground ?
When did the heats that my veins fill
Add one more to the plaguey Bill ?
Soldiers find wars, and lawyers find out still
Litigious men, that quarrels move,
Though she and I do love.

(The Canonization. )

الطرق الأخرى لاستعراض العالم والنظر إليه ، في مثل هذه الحالة ، موجودة هنا لا بوصفها أشياء حقيقية ، وإنما بوصفها أشياء كانت قَيِّمة ذات يوم ثم لم تعد مهمة بعد ؛ هذه الأشياء تظهره لنا وهو يطعم النار كل الأثاث الموجود في الغرفة . حالة المدافع النفسية هذه ليست حالة غموضية . من ناحية أذرى ، نجد أن هربرت هو وشعراء الولاء والإخلاص يستعملون شكلًا من أشكال التصور والخيال ليعودوا بنشر الاهتمام في الوراء على جسم الخبرة كله ، ذلك الجسم الذي من المفروض أن تكون أجزاؤه في النهاية قابلة للتصالح بعضها مع بعض ؛ كما يتعين على القارئ أن يتوقف قليلًا بعد كل استعراض من استعراضات الألعية كيما يسمح بظهور الحالات النفسية المتباينة التي يمكن قراءة مثل هذا الاستعراض فيها ، وكيما يسمح أيضاً المواقف المتباينة التي يمكن أن يشير إليها مثل هذا الاستعراض ، بأن تغوص في ذهنه . هنا الدنيويون والشعراء الميتافيزيقيون الدنيويون والشعراء الميتافيزيقيون المواحد من التنويون والخيالات ؛ وهنا يتعين على تفسير ذلك بأن أحدد الطريقة الثانية لاستعمال التصورات والخيالات ؛ وهنا يتعين على تفسير ذلك بأن أحدد الطريقة الثانية لاستعمال هذه التصورات والخيالات ؛ وهنا يتعين على تفسير ذلك بأن أحدد الطريقة الثانية لاستعمال هذه التصورات والخيالات على إنها غموض من النوع الثاك .

غير أن هذا النوع من الغموض ، برغم بروزه مع مطلع الكتابات الإليزابيثية ، سرعان ما استشعر الكتاب الدراميون تفاهته وتخلوا عنه . والسبب في ذلك أننا عندما

نفكر فى عدة مواقف فى أن واحد سرعان ما ننفصل عنها جميعها ، كما لا نلاحظ أيا منها بتركيز مباشر . وأنا لا أقول : إن ذلك مستحيل ، وإنما غير محتمل ؛ والواقع ، أن هذا التناقض الذى بين هذا النوع من التجريد والحدة التى يوصلها هربرت بطرق أخرى (حقيقة أنه قد تغلب على صعوباته ) هو الذى يجعل شعر جورج هربرت يبدو نتاجًا لحياة داخلية موحدة توحيدًا تامًا وعقيدة ثابتة تمامًا أيضًا .

إلى هنا أكون قد تناولت من غموض هذا النوع ذلك الصنف الذي يتحدث عن أشياء عديدة في أن واحد ؛ هناك أيضًا ذلك الصنف من الغموض الذي يتحدث عن شيء واحد وبتضمن العديد من طرق الحكم على هذا الشيء واستشعاره. هذا الصنف يغلب عليه أن يكون أقل عقلانية وأقل وعيًا ذاتيًا ، ومن ثم أقل انسجامًا من حيث اتفاقه مع النوع الثالث وتطابقه معه ؛ هذا الصنف أكثر درامية وأكثر وعيًا لتعقيدات الحكم الإنساني . وألكسندر بوب Pope يفيد دومًا من هذا الصنف ؛ والسبب في ذلك يرجع جزئيًا إلى أنه بالرغم من أن بوب نفسه يعد مواليًا ثائرًا ( أو بالأحرى سبب ذلك ، حتى بتسنى له التظاهر بالنزاهة والعدالة ) ، فإنه يجسب ملاحظاته تجسيدًا كاملاً على شكل عبارات صادقة من قبيل تلك العبارات التي يجب أن تعترف دومًا بحكمين ؛ ويرجع ذلك في بعض أجزائه إلى أن عبارات بوب تعد محكمة تمامًا ، ووحدة إيقاعه موجزة ، إلى حد أنه لا يتوافر له دومًا متسع لتعبير غير ملتبس من تعبيرات الشعور. وكلمة equivocal ( ملتبس ) كلمة جيدة في هذا السياق ؛ نظرًا لأن الكثير من قوة هجاء بوب ينبع من تظاهره بالعدالة والإنصاف. فهو يستحث حكم القارئ عن طريق ترك ازدواجية ظاهرية غير محددة داخل ذات القاريء - "هذه هي حقيقة صديقي المسكين ، من حقك أن تضحك إذا ما أردت ذلك" . أحدث موقف الآن من شعر القرن الثامن عشر يغلب عليه التعتيم على هذه النقطة وحجبها ؛ صحيح إن الإضحاك في ذلك القرن كان غير منحصر ؛ ولكن ذلك لا يثبت أن الأحكام التي كان معنبًا بها كانت فجة وغير مهذبة.

ترى هل يسخر ألكسندر بوب هنا أم يبرر ، على سبيل المثال فى واحدة هى من أ أفضل الإنشاءات الاحتياطية ولكن أكثرها دعمًا على نطاق واسع ؟ ـ

من ، في أعلى حارة ديوري

مُهَدُّهدُ بواسطة النسيم العليل خلال اللوح الزجاجي الكسور ،

يُقَنِّى قبل أن يصمو ، ويطبع قبل أن تنتهي الفترة ،

مضطر يسبب الجوع ، وطلب الأصدقاء ،

( رسالة إلى أريثنوط )

الأصل الإنطوني :

Who, high in Dury Lane,

Lulled by soft zephyrs through the broken pane,

Rhymes e"er he wakes, and prints before term ends,

Obliged by hunger, and request of friends.

(Epistle to Arbuthnot. )

لا ينكر أحد أن هذه الكلمات تستثير السخرية ، ولكن التعبير "مضطر بسبب الجوع" obliged by hunger: يجعلنى غير متأكد من أنها خصحك ضحكة مكتومة ؛ فنحن هنا بعد أن نواجه كرامة الحاجة الإنسانية نُدفّعُ إلى تبين عظمة الغرور الإنسانى. أحدث الدفاعات المسيحية عن ألكسندر بوب ترتكز على التعبير عن مدى مهارة الرفيق الصغير في أن يكون وقحًا بالصورة التي هو عليها ؛ أما إذا ما افترضنا أن هذا البيت يعنى فقط "أن الرجل لا بد أن يكون أحمق مثلما هو مضجر وثقيل الظل ، نظرًا لأنه كان جائعًا" ، فإن ذلك لا يعنى مجرد شكل من أشكال الظلم الإنسانية لـ ألكسندر بوب تجاه بوب ، وإنما يعنى الفشل أيضًا في فهم النغمة obliged by التعبير "مضطر وثوب تجاه قرائه .

كانت أعدادي طرية ، من الذي كان بوسعه أن يستاء

عند تملك الوصف الخالص مكان الإحساس ؟ . . .

ومع ذلك سحب جيلدون بالفعل قلمه المشترى .

تمنيت لو يتغدى معى الرجل ، وجلست بلا حراك .

﴿ رسالة إلى أريشوط )

الأصل الإنجليزي: :

Soft were my numbers, who could take offence

When pure description half me place of sense . . . §

Yet then did and draw his venal quill.

' wished the man a dinner, and sat still.

(Epistle to Arbuthnot. )

نعن هنا مضطرون إلى التفكير أبر السيد / بوب الطيب المتعاطف ؛ إن معرفته المبيعة الإنسانية معرفة عميقة . الموقف واحد في هذين المثالين ؛ الموقف الأول يؤكد بالمسلم على الشهامة ؛ ولكننا لا نستطيع في أي من على الاحتصادة . وقد أورد الشاعر تعبيرًا لفظيًا أكبر عن هذا الشك في البيت الذي ي نود عن ربة الكابة :

حيث ، في توازن لطيف م تزن الصِّيقة بالذهب ،

والبودنج الصلا مقابل الثناء الفرُ عُ •

( دنسیاد ، ۱۵۲ )

الأصل الإنجليزي:

Wher's, in nice balance, truth with gold she weighs,

And solid puddir against empty praise.

(Dunciad, / 152)

ا أو الكلمة لا يمكننا هنا احتقار الكلمة truth (الحقيقة ) ولا الكلمة gold (ذهب نهما الكلمة pudding (ذهب نهما ) أو الكلمة praise (بودنج ) ، كما أن كل زوج منها يمكن الربط بي بطرق مختلفة . فالشاعر "تمتدحه" praised الأجيال لأنه استمع لما أسماه بوب

"المقيقة" truth ؛ في حين أن "الذهب" gold و"البودنج" pudding يمكن الحصول عليهما عن طريق التملق . وقد يكون "الذهب" gold أثقال الموازين التي توزن weighed بها "الحقيقة" truth ، وبذلك يتسنى للشاعر أن يكذب الكذب الذي يراه مجديًا ؛ أو قد بكون المعنى هو: أن كل أشبائنا قد تكون متشابهة ومرغوبة بالقدر نفسه أيضاً ، إلى حد أن المؤلف رغم جوعه وعقلانيته ، فهو "صادق" truthful وقلق على سمعته ؛ كما أن نصيبه من "الثناء" praise و"البودنج" pudding يتعين الوصول إليه بحرص أمين . هذا المنظر ، بشكله المتواضع ، نأخذه على أنه منظر جذاب ؛ وعليه فإن هذه النسخة تتسم يطابع الاحتقار ولكنها خالية من المرارة التي في النسخة الأولى . في هاتن النسختين كلمة "الثناء" praise هي كلمة النقاد الجيدين ، وهذا الثناء "فارغ" empty إلى جانب "البودنج" pudding بمعنى يمكن أن يكون متعاطفًا مع جوع الشاعر ، أو من منظور أن هذا اقتباس متخيل من الشاعر مستهدفًا بذلك إعادته إلى الاحتقار . ولكن قد يكون هذا الثناء "فارغًا" empty مثلما هو غير مبرر ، باعتباره "ثناء" praise على ( بمعنى من أو إلى ) الرعاة patrons الأثرياء الذين استطاعوا شراء التحايا والمجاملات؛ هنا يوحي "الذهب" gold بالاحتقار ، ولا يبتعد عنه مطلقًا في ذهن ألكسندر بوب ، ويصبح معناه "زينة شعرية رديئة" ؛ كلمة "بودنج" pudding تشكل ثنائيًا مع كلمة "الصقيقة" truth ، في إطار النظام الطبيعي للتضاد أو التناقض ، وتعنى إما الطعام الرخيص الذي يستطيع شراءه ، أو قد تعنى الواقع "الجامد" solid لكتاباته الكئيبة الجديرة بالاهتمام . وعلى كل حال ، فإن النعتين "جامد" solid و"فارغ" empty يتعارضان مع التناقض الذي بين "قابل للرشوة" venal و"أصيل" genuine ؛ إنه لمن سخاء بوب ومرحه أن يتعاطف بهذا الشكل مع "البودنج" pudding ؛ كما أن انفصال الشاعر عن أي حكم من الحكمين اللذين في الموضوع ( "المقيقة" truth التي يمكن أن يحكيها الرجال الذين من هذا القبيل ، و"الثناء" praise الذي يمكن أن يكسبوه ، ليس في أي منهما ما يجعل ألكسندر بوب ينفعل بهما ) هو الذي يجعل عملية "وزنهما" تبدو مضحكة .

طريقة التفسير هذه يمكن تطبيقها تطبيقًا واضحًا على المشاعر التى يفرضها القارىء على المادة ؛ قد تكون هناك فائدة ناتجة عن التناقض بين الاستجابة المختزنة والاستجابة التي يتطلبها المؤلف . وأنا بنفسى أرى ، في الحالة البين بين التالية ، أننى

أصف موقف ألكسندر بوب ، غير أن مثل هذا التحليل كان يمكن أن يحقق هدفه أو أنه وصف فقط موقف غالبية قرائه ، إن ألكسندر معنى ظاهريًا هنا بوصف ذلك المنزل العظيم الذي ينتمى إلى القرن الثامن عشر ، حتى تبدو عظمة هذا المنزل مبتذلة وسوقية وغبية .

بنايته بلدة ،

بركته محيط ، روضته مُنْخَفَض .

من الذي لا يملك سوى أن يضحك ، عندما يرى السيد ،

حشرة تافهة ، ترتعش في نسيم .

سيدى يتقدم ، بطلعة ملكية ،

مصاب بأذى السرور العظيم الذي سيري.

لكن أصنع ، الساعات الطنانة تدعو إلى الغداء ؛

مائه خطوة تكشط رخام الصالة ؛

أهذا غداء؟ أهذه غرفة لطيفة؟

لا ، إنها معبد ، ومجزدة .

(مقالات أخلاقية ، ٤)

الأصل الإنجليزي:

his building is a town,

His pond an ocean, his parterre a down.

Who but must laugh, the master when he sees,

A puny insect, shuddering at a breeze.

My lord advances, with majestic mien,

Smit with the mighty pleasure to be seen.

But hark, the chiming clocks to dinner call;
A hundred footsteps scrape the marble hall:

Is this a dinner? this a genial room?

No, "tis temple, and a hecatomb.

(Moral Essays, iv. )

كل هذا يشكل متعة عظيمة ؛ ولكن قبل أن نختم كلامنا باستنتاج أن حكم ألكسندر بوب الجيد قد اختلف فعلًا مع العظمة التي كان يجسدها بشكل واضح ، يجب ألا يغيب عن بالنا القول الذي مفاده أنه مثلما اكتشف أغسطس Augustus روما ، فإن دريدن Dryden اكتشف أيضًا "الطوب" الإنجليزي "وتركه رخامًا" ؛ يجب ألا يغيب عنا أن الأوغسطيين اهتموا بالعمارة وبما فعله أغسطس Augustus ؛ إن جزءًا كبيرًا من ثقة وصلابة موقفهم من الحياة كان يعتمد على دلائل معاصرة صلبة من الفخر والعظمة الوطنية . وألكسندر بوب عندما يتنبأ بتدمير المبنى تكتسب لغته روعة تستعيد تلك العظمة الوطنية وتعكسها :

عصر آخر سيرى السنبلة الذهبية يُدكِّن المنحدر باللون البنى ، ويومئ للروضة ، الحصاد العميق خطط لدفن افتخاره كله ،

وسيريس الضاحك يأخذ الأرض على عاتقه من جديد .

الأصل الإنجليزي:

Another age shall see the golden ear

Embrown the slope, and nod on the parterre,

Deep harvest bury all his pride has planned,

And laughing Ceres reassume the land.

تبدولى هذه الأبيات وكأنها توصل ذلك الذى نسميه ألفة فطرية مع الطبيعة ؛ نحن هنا مضطرون إلى رؤية حقل القمح وكأنه شيء رائع جدًا قديم قدم الإنسانية ، ومتكسر رغمًا عنه ، مثل البحر ، إلى وديان . ولكن هذا الحقل ، بطبيعة الحال "يدكُنُ" embrowns أيضلًا ، كما أنه أكثر كونية ، و"يُذَهِّب" gilding و"يومئ إلى الروضة" nods on the parterre مثل دوقة ؛ الأشياء الشائعة تتحول إلى أشياء محترمة عن طريق مقارنة متبادلة تعتمد كلية على كرامة الأعراف والقوانين الكنسية Canons العظمة هنا من النوع الوطنى وليست عظمة شخصية ؛ الديموقراطية سوف "تدفن" لعظمة الوطنية تتركز الآن على حكومة الأقلية ؛ وإذا كان الشعب كله قد اكتسى عظمة ، فذلك من خلال عظمة دوق شاندوس Chandos .

هذا المثال من أمثلة المقارنة المتبادلة التى ترفع طرفيها وتعليمها يبدو لى غريبًا إلى حد ما ؛ فى هذه الحالة ، نجد أن الإعجاب الكامن فى السخرية هو الذى يتهيأ حتى يكون مصدرًا للطاقة اللازمة لهذه الاستعمالات الثانوية والفرعية : كما يعد هذا الإعجاب أيضًا بمثابة مثال على الطريقة التى يمكن بها استدعاء شعور طبيعى "وردزورثي" Wordsworthian لا عن طريق اهتمام منعزل كئيب بالطبيعة بحد ذاتها ، وإنما عن طريق تصور الطبيعة فى ضوء السياسة الإنسانية . وعلى أية حال ، فأنا يحدونى أمل كبير أن توافقونى أن هذه الأبيات توصل ذلك النوع من التعاطف توصيلاً مكثفًا ؛ إن هناك معنى من معانى ضخامة الحصاد خلال بلد بكامله ؛ أن الغوث الذى يتوحد المعاق به للحظة ، مع شىء له مثل هذه القوة والضخامة هو الذى يعطى هذين الدوبيتين مقياسًا غير عادى تمامًا .

استعمال المجاز المعتاد لصناعة عبارة ، ليس هو المقصود ، بطبيعة الحال ، بالتفسيرات العديدة . فالاستعمال المعتاد هو أن تروى قصة جذابة ويكون واضحًا أنها تعنى شيئًا آخرًا ، شيئًا يكون ، على سبيل المثال ، دينى أو سياسى ولا يكونهما معًا ؛ حتى يمكن أن يكون هناك معنى حقيقى واحد فقط ، والذى يكون المعنى الأول مجرد وسيلة صريحة لتوصيله . (^) والقارىء لا يعرف هذا المعنى على أنه غامض ، ولكن نظرًا لتظاهره بالغموض ، فلربما كان ذلك من قبيل تحاشى شيء من الرقابة ؛

كما يتحتم على الناقد أن يتدبر العواقب المترتبة على الوسيلة قبل أن يقطع بأنها غامضة أم لا . وفى شعر الإخلاص والولاء تستعمل هذه الوسيلة ، شأنها شأن الشعر ، لفرض الهدوء على الكاتب وتسمح له بتحاشى وتجنب عاداته التكتمية ؛ كما أن اللغة الجنسية كلها تقريبًا ، كما هو الحال فى قصيدة جراى Gray عن القطة cat ، تشكل هرمًا من الوسائل التى من هذا القبيل . وبهذا المعنى يمكن أن يدخل ضمن الغموض ، ما مفاده أن حالتين شعوريتين تكونان متضمنتين حول أمر واحد هو الذى يكون فى المتناول ؛ ولكن المجاز يعد لهذا السبب ، شيئًا طارئًا . وكمثال على هذا الشيء الطارىء أو العارض ، سوف أتناول بالدراسة مقطوعة من قصيده هربرت Pilgrim"s العجيبة الرائعة عن "الحج" Pilgrimage ، التى تتوقع بدقة "تقدم العام الخاصين بالنوع العام من الغموض العام الخاصين بالنوع الثالث من الغموض ، وهما مكونان من التورية ، الاستعارة وتشكيلة من الشعور .

ذلك قادنى إلى أحراج العاطفة ، التي

يسميها البعض البليحاء:

مكان خرب ، وأكن غنى أحيانًا .

هنا سُرِق منی کل دهبی ،

ما عدا ملاك طيب واحد ، الذي كان صديقًا قد ربطه

بالقرب من جانبي .

الأصل الإنجليري:

That led me to the wild of Passion, which Some call the wold:

A wasted place, but sometimes rich.

Here I was robbed of all my gold.

Save one good Angel, which a friend had tied Close to my side.

الكلمة Angel ( ملاك ) فيها ، بطبيعة الحال ، تورية على اسم العملة coin ؛ كلمتي wild و wold كما نطق بهما هربرت فيهما توريتان على الكلمتين willed و would . وأبرز ما في هذه المقطوعة الشعرية هو نغمتها tone المملة ، الجافة ، الخالية من الزخم ، التي يوفر تناقضها مع الشعور والخبرة المنقولة أهمية كبيرة لهذا النوع من الكتابة المسطحة ؛ هذا النوع نفسه من العبارات المسطحة موجود فعلاً في لغة الكتب الأربعة الأولى من العهد الجديد Gospels . هذا يصبح أمرًا ممكنًا ، نظرًا لأن هريرت بنتهج ، في القصة الظاهرية ، أسلوب الرحالة ، ليذكر بعد ذلك بفترة طويلة ، أين هو وما حدث له ، كما لو كان يزجى الوقت وحسب . هناك العديد من الوسائل الجيدة لتنفيذ ذلك ، ويخاصة في الكلمة good (طيب) ، التي يعني الرحالة بها ، كما هي في العبارة "سيفي الجيد" "قطعة مفيدة جدًّا من الذهب" ، في حين يعني الباطني بها "مقدس" holy ويستعملها كعلامة فارقة ومميزة: "أنا أعنى الملاك الطيب ولا أعنى الملاك الشرير ، من الملكين اللذين يصاحبان الإنسان" (١٠) . "العاطفة" passion في القصة الظاهرية اسم عُلِّم يلح على المجان allegory وله مدى واسع من المعاني ، نفاد الصبر نتيجة الاستياء ، الشغف بالجسد البشري ، ومطامحه في البلاط الملكي الذي هجره وتخلى عنه ؛ وليس من السهل أيضاً تجاهل الصلات الخفية التي لكلمة passion ( عاطفة ) عن طريق المعكوسات ، مع "عذاب" passion المسيح . ( أنا أتكلم ، بطبيعة الحال ، عن المعنى الشعرى لكلمة "العاطفة" passion : أما معناها المل المبتذل فلا يرقى إليه الشك مطلقًا. وقد قال أخوه: "إنه لم يكن معفيًا من العاطفة وسرعة الغضب" التي تعد "نقائص يتعرض لها جنسنا كله ، ولكن باستثناء ذلك ، دون توبيخ أو لوم في أعماله .")

يتعين على المرء أن يضع هذه المعانى فى اعتباره عند تناوله للبيت الثالث ، الذى يبدو لى غاية فى الجمال . فهو يناسب القصة الظاهرية تمامًا ؛ فالرحالة يسقط تعليقًا على الشكل الخارجى العام للمكان place ، قبل أن يقصد إلى الحادثة التى جعلت المكان جديرًا بالذكر ؛ ومع ذلك فنحن عندما نتساعل عن الشكل الذى يمكن أن تكون عليه الثروات riches العارضة لنبتة من نباتات البليحاء wold نجد أنفسنا ( بعد استعراضنا للصحارى والواحات ، وبساتين أسبانيا وصخورها الجرداء ، والملاحظات

التى وردت عند هوارس والبول Horaca Waipole عن بلنهايم Blenheim والتى مفادها أنها كانت نشبه قلعة غول قام بتخريب الربف المحيط بها ) فى أرض الحوريات عند سبنس spenser ، وسط خراب شاسع غير إنسانى ، والترف الرائع للقلاع المسحورة وإذا ما أخذنا هذه العبارة على أنها عبارة من حياة الشاعر هربرت نفسه ، نجد أنها تخص بكرم سخى عملية حكمه الطويلة المؤلمة عنى الموضوع ، فى ظل شكل خارجى يقال فيه كل ما يسمح به التكتم ؛ وبذلك تتحول قراءة القصيدة إلى موقف اجتماعى يتطب شيئًا من اللباقة والرقة ؛ إن قراء متلهفون على ما يمكن أن بستخلصوه من ذلك الذي يسمح بتساقطه .

وأذا أورد هذا الشال هنا ضمن الشكل الشالث من أشكال الغد عود ل نظرًا الأن وسائله ، المجاز والتورية الصحيحة ، تعدان أكثار الوسائل وعبًا في إنتاج الغموض ، ونظرًا أيضنًا لأن المالة النفسسة للمعنى انظامري تعد أكثر تأثيرًا إذا ما قابلناها بالحالة النفسية في القصة القصودة ( المنى الحقيقي ) . غير أن هذا الثنائي الخاص يعد من الثنائيات العادية في سواتنا المعتادة ، الموقف بحد ثاته "قوى حداً ، إلى حد أننا نحس المعاني المختلفة كسا لو كانت وحدة مترابطة ، وربدا كان من المعقول إدراج المقطوعة شيمن أنذوع الرادم من الغموض ولعلنا تلاحظ عصفة خاصة ورد الفعل المنعكس ، مثلما يقول الكيميائيون ، الذي تحصيل عليه إذا ما أخذنا الكلمة passion "ماطفة" بمعناها الطقدس liturgical ، وبذلك تصبيح للقطوعة عن حياة نكران الذات بدلًا من أن تكون من حياة الطموح - صحيح أن "الكان" place كان جِيليًا ( مليئًا بالصنعوبات): خَرِيًا / wasted ( من حيث أن صمني هذه الكُلُمة من ناحية هو "بعد أن بد كل قواء صن حيث "أنه خربته الفيلان" من الناحبة الأخرى)، وصحيح أيضاً أن المكان كان مجزيًا في بعض الأحيان ، وأن النماب إنيه هو الذي أفقد الرحَّالة ذهبه كله ali his gold ( لم يعب بعد بالمعنى المجاري ) اللهم باستثناء مبلاك ولحب طيب one good angel . حتمية أن يكون هناك تلميح بهذه القراءة البديلة يعطى انطباعًا ، لا بالشك ، وإنما بعنصس استثارة الشفقة وبالتواضع ، من منظور أنه أصبيح بعد صراماته كلها لا يحيا سوى حياة واحدة من بين المبو الطبية التبسرة . وأنا لا أرى إن كانت هذه الوسيلة تنتج على أفضل نحو أو تقوم على أفضل نحو أيضًا من خلال وضعها فى بؤرة الوعى ؛ إنها ليست من الغموض الضارب الجذور حتى يمكن أن ندرجها ضمن النوع الثالث .

بذلك نكون قد وصلنا فعلاً إلى النوع الرابع ، الذى يكون الغموض فيه أقل وعيًا ، نظرًا لكبر مساحة قبوله والتسليم به ، ومالاسته للوحدة الأكبر . وسوف أنهى هذا الفصل ببعض الملاحظات عن الانتقال .

في النوع الثالث من الغموض ، عندما تكون فكرتا الغموض منفصلتين انفصالاً حادًا وواعيًا عن بعضهما ، يجد الإنسان نفسه مضطرًا للتساؤل عن قيمة هذا النوع من الغموض . لا بد أن يبدو الأمر تافهًا إذا ما استعملنا كلمة واحدة مع بذل جهد في حين بسمح الوقت لنا باستعمال كلمتين بطريقة أبسط ؛ وحتى عندما يكون الوقت قصيرًا فإنه يبدو أنفع مرتين ، بشكل من أشكال الطريقة العددية . كما أن قيمة التشكيلة العامة للغموض الذي يكون من النوع الثالث لم تتضم بعد ؛ لعلك تذكر كيف أن يروست Proust ، في نهاية تلك الرواية العظيمة ، وبعد أن أقنع القاريء بنضوج عبقريته الكامل الذي مفاده أنه سوف ينتج رؤية نبوئية ، ينتج بإيمان تعاطفي ، وكحقيقة ذات قيمة مطلقة ، ما مفاده أننا ونحن نعيش أحيانًا في مكان من الأماكن فإن مثل هذا المكان بذكرنا بالعيش في مكان أخير ، وأن هذا ، نظرًا لأننا نعيش ظاهريًا في مكانين ، يعني أننا خارج الزمن ، في حالة الطوبي الوحيدة التي يمكن أن يتخيلها هو . والحياة لا تطاق في المكان الواحد ( الغلاف الجوى ، والمناخ الذهني ) ؛ وفي المكانين تكون الحياة سعادة غامرة . ترى هل الرقم اثنان ، الذي يضطر الإنسان إلى تأمله ، هو الذي له هذا الطابع المشجع ؟ هل العيش في عدد + ١ ( n + ١) أماكن أقيم بالضرورة من العيش في عدد (n) ؟ إذا انعدمت الصلة بين طرفي المقارنة التزيينية ، معنيى التورية ، اللهم باستثناء أن كليهما ذو علاقة بالموضوع المطروح ، فإننا قد نظن أن المقارنة يمكن أن تعطى مجرد متعة تافهة ولا تكون التورية طُريفَةً بشكل خاص . ويذلك نكون قد عدنا الفكرة التي طرحتها في بداية هذا الفصل ، والتي مفادها أنه ما دام الغموض قيمًا فإنه لا يمكن أن يكون كله من النوع الثالث .

وأنا أرى أنى قد أوضحت بالأمثلة كيف أن شكلاً من أشكال الغموض يمكن أن يقترب من تعريف النوع الثالث ، الذي يمكن اعتباره حدًا إلى حد ما ، ويظل مع ذلك

قيمًا ؛ ويجوز لى القول هنا أيضًا أن هناك شكلاً من أشكال الاتباع الرسمى فى الصلة التى تكون بين فكرتين ، حتى وإن كانتا لهما مجرد صلة بالموضوع وليستا بحاجة إلى الوصل بينهما بطريقة خاصة . والسبب فى ذلك أن الإنسان أصبح يعتاد هذه الوسائل لكونها تستعمل فى وصل الأشياء بطريقة مضيئة ، كما أن هناك أيضًا متعة توقع رؤية المصادفة حتى عندما تكون خالية . إن الجزء الأكبر من الإعجاب "بالأسلوب" estyle ما هو إلا ممارسة من هذا القبيل وبهذه الطريقة . ومع ذلك ، نستطيع القول دون ما خوف أن اعتقاد بروست Proust ، باعتباره أمرًا من أمور كتابة الرواية ، مقنع تمامًا ؛ وأن اللذة والمتعة فى الأسلوب تفسير دومًا عن طريق هذه الازدواجية المعقدة الثنائية ، التى يتحول فيها الخطيبان فى الجدل إلى النوم فى فراش واحد فى العبارة ؛ وأن الإنسان لا بد أن يسلم أن عدد + ١ (١٠ م) أقيم من أى شىء واحد فى العبارة ؛ ومن وجهة النظر هذه إنما يتخذون لأنفسهم ملاذًا وملجأ فى فكرة الكائن الغامضة ، وأن الأشياء كلها تعمل من أخل الخيوض ، حالات أهم وذلك عندما توضع حالات عدة من الغموض مع بعضها ، وذلك الغموض ، حالات أهم وذلك عندما توضع حالات عدة من الغموض مع بعضها ، وذلك فى الفصل التالى ، وعندما تمثل حالات الذهن .

.

## الهوامش

- (١) ويخنى السيد / إدموند بلوندن Edmund Blunden بأن أوضح لى أن هود Hood تحتم عليه أن يسن المادة ويشحذها طلبًا للقمة العيش ؛ ومن ثم تتمثل المشكلة الوحيدة في الأسباب التي جعلت جمهوره يرغب في ذلك
  - (٢) التروته: سمكة السلمون المرقط ( المترجم )
  - (٢) التيمالوس والرد: نوعان من السمك (المترجم)
- (٤) أظن أن ج . ك . شيسترتون G. K. Chesterton قد امتدح هذا البيت في واحدة من قصصه البوليسيه . ولهذا الرجل قدرات كبيرة بوصفه ناقداً لفظيًا ، وتتجلى هذه القدرات بشكل أساسي في الملاحظات العابرة ، وهنا يتعين على أن أعترف وأقر بما استفدت من استعمالي لهذه القدرات .
- (٥) إن ما أحارني هنا هو صيغة أكثر عمومية من صيغ الاعتراض الذي أثاره النقاد ، والذي مفاده أن التورية بحد ذاتها لا تعد غموضًا
- (٦) ربما يكون سنحر الأغنية نابعًا من غموض أكثر واقعية ؛ بمعنى أن "العبرة" moral تتعارض تعارضًا كبيرًا مع مزاجه وحساسيته بل وحتى مع أسلوبه .
- (٧) من المستحيل أن يتوقع هريرت لنفسه هالة القداسة مثل واحد من القديسين وكان يمكن له أن يعد ذلك من قبيل الذوق الفاسد لو أن مفسراً من المفسرين قال: إن هربرت كان يريد ذلك. وهذا يذكرني بالغضب الذي انتابني جراء استعمال أحد النقاد لقصيدة من قصائدي التي خاطبت نفسي فيها كما لو كنت شخصاً مخادعاً أو غير أمين. فقد قال هذا الناقد عن هذا الخطاب: إنه اعتراف مدهش وتسائل بدقة عما جرى لى . وفي ظني أن ذلك كان بمثابة افتقار مشين للكفاية من جانب هذا الناقد . وسبب انعدام البراعة والكفاية هنا مفاده (كما هو الحال في حالات أخرى عديدة) أنني كنت أسجل ، إلى جانب المعاني الأولية المحتملة ، الإيحاءات التي في خلفية الذهن والتي يمكن أن تقوى وتدعم هذه المعاني . مجموعة الأفكار الخاصة بخاتم الزواج ودائرة الخلود تقويها وتدعمها فكرة هالة القداسة ؛ ومن ثم تصبح هالة القداسة جديرة بالتسجيل ، برغم أنها غير مرشحة للمعنى الأولى . قد تكون مسائة التمييز بين الأمرين طول الوقت من قبيل الحذلقة ، ولكن الفشل في صنع ذلك في بعض الأحيان يجعل التحليلات تبدو أكثر وحشية أكثر مما قصدت لها . ومع ولكن الفشل في صنع ذلك في بعض الأحيان يجعل التحليلات تبدو أكثر وحشية النظر هذه . وأنا لست متيقنًا أن هريرت لم يقصد للقصيدة من الناحية الدرامية أن تكون مثلما تنطق بها شخصيه حمقاء ، حتى يمكن لهالة القداسة أن تمرز على رأسه بروزًا وإضحاً .

 (A) سواء قيل: إن الإستعارة غامضة أم لا ، فإن الطريقة الاستعارية لا بد من أخذها بعين الاعتبار إذ بالإمكان استعمالها في إحداث تأثيرات هي غامضة بلا أدنى شك ؛ وهكذا نجد أن مسألة التعريف تعد من جديد مسألة ثانوية .

(٩) اعتاد النقاد على القول: إن الملاك كانت زوجته ؛ وهذا يبدو لى معنى ثانويًا ولكنه لا بد من تسجيله .

يحدث النوع الرابع من الغموض عندما لا يتفق معنيان أو أكثر من معانى عبارة من العبارات فيما بينهما ، ولكن هذه المعانى ترتبط لتكون حالة ذهنية واضحة أكثر تشابكًا فى المؤلف ، ومن الواضح أن هذا التعريف يبلغ من الغموض حدًا يغطى معه جزءًا كبيرًا من النوع الثالث من الغموض ، بل ويغطى كل شىء تقريبًا فى الأنواع التى تلى ذلك ؛ وسوف أركز هنا على الفارق بين النوع الرابع والنوع الثالث .

إن الإنسان يعى أهم جانب فى أى شىء ، لكنه لا يعى أعقد الجوانب فى مثل هذا الشيء ؛ ومجرد فهمنا للتعقيدات الفرعية لا يترك سوى انطباع فى الذهن مفاده أن هذه التعقيدات كانت من أجل التأثير كذا وكذا وأن هذه التعقيدات فى متناول الإنسان إن هو أراد أن يفحصها ويدرسها . وأنا أدرج ضمن النوع الثالث من الغموض الحالات التى يقصد للإنسان فيها أن يكون واعيًا أصلًا بالإبهام اللفظى ؛ وفى النوع الرابع يكون هذا الإبهام وsubtlety أعظم ، والتورية أوضح وخليط الحالات النفسية الحكم محيرًا ومع ذلك فإن كل هذه الأمور لا تكون فى بؤرة الوعى الرئيسية نظرًا لأن توتر الموقف يستوعبها كلها ويمتصها ، كما نشعر بأن هذه الأمور تكون طبيعية فى ظل مثل هذه الظروف ، ومن الطبيعى ، أن يطبق القراء ، على اختلاف أنواعهم ، وعيهم مطرق مختلفة ، وبذلك يمكن للبيت الواحد أن يكون من النوع الثالث إذا ما تناولناه بمفرده ويكون من النوع الرابع عندما يكون ضمن إطار خلفيته ؛ وفى اعتقادى أن المفارقة تعد واضحة بشكل طبيعى .

لم ألاحظ قط أنك احتجت رسمًا ، ومن ثم لم أضع لحسنك رسمًا ، وَجِدتُ ( أو ظننت أنى وجدتُ ) أنك تفوقت على ، العطاء الجدب لدّين شاعر:
ومن ثم نمت أنا في تقريرك،
وكونك أنت نفسك موجودة وجودًا جيدًا قد يكشف
كيف يصبح المكوك الحديث قصيرًا جدًا،
متكلمًا عن القيمة، ما هي القيمة التي تنمو داخلك،
لقد عزوت هذا الصمت لخطيئتي
التي يجب أن تصل لذروتها نظرًا لكون المجد أخرس،
لأني لا أتلف أن الجمال صامت،
عندما يهب الآخرون الحياة، ويحضرون قبرًا
هناك تعيش حياة أكبر في عين من عينيك الجميلتين
أكثر مما يستطيع أن يبدعه شاعراك من الثناء.

الأصل الانطيزي:

I never saw that you did painting need,
And therefore to your fair no painting set,
I found (or thought I found) you did exceed,
The barren tender of a Poet"s debt:
And therefore have I slept in your report,
That you yourself being extant well might show,
How far a modern quill doth come too short,
Speaking of worth, what worth in you doth grow,
This silence for my sin you did impute,
Which shall be most my glory being dumb,

For I impair not beauty being mute,
When others would give life, and bring a tomb.
There lives more life in one of your fair eyes,
Than both your Poets can in praise devise.

(Sonnets, Ixxxiii.)

يعد شكسبير الكاتب الذي طبقت الإبداعية عليه بطريقة خاطئة في كثير من الأحيان ؛ وإذا كان النحو عند شكسبير يبدو غامضًا فإن السبب في ذلك يرجع إلى أن قواعد الترقيم punctuation الإليزابيثية كانت تركن إلى ذكاء القاريء كما أنها كانت معنية بالبلاغة أكثر من النحق ، وبتعين هنا أن نتمهل قليلاً قبل أن نظلل هذا المركب النبيل من الدفاع والثناء بظلال التهكم والاستخفاف . ومع ذلك يتعين علينا ملاحظة موقع هذا الدفاع والثناء في التسلسل السياقي (بيدو أن شكسبير كان قد وُيّخ على تَدَنَّيه ، وكان يجرى التخلي عنه مقابل شاعر منافس ) ؛ يجب أن نتمهل أيضًا أمام هذا الخليط العجيب من المزاعم والتواضع المرير الذي يحيط بهذا الدفاع والثناء؛ كما يجب أن نلاحظ أيضًا أن السونيتتين المتجاورتين تقولان: "أنت الجميلة بحق، تعاطف معك بحق بكلمات بسيطة صنديقُكَ الذي يقول الحق" "وأنت تضيفين إلى نعم جمالك لعنة ، لكونك مغرمة بالثناء ، وهذا هو ما يجعل امتداحك أسوأ ". وليس صحيحًا أن الشعور بنبغي أن بكون بسيطًا لأنه عميق ؛ أو أن التهكم شبيه بهذا النوع من هجران الذات الغنائي ، أو أنهما يخففان من المواقف المشابهة ؛ فنحن ، بفضل الطاقة التي يقفز بها مثل هذا الإعجاب والإعزاز قدمًا ، نستطيع قياس الاعتراضات التي يجتازها ، فقد نتكهن عن طريق حدة ذلك الذي يجري تناوله ومعالجته بوصفه ابتهاجًا غامرًا ، إنه يمكن أن يكون ألمًا يغير هذا الطريق.

من هنا ، فإن البيت رقم ٢ينسجم مع كل من البيت رقم ١ أو البيت رقم ٣ . فإذا ما أخذنا البيت رقم ٢ مع البيت رقم ١، نجد أن شكسبير كان معنيًا فقط بأفضل اهتمامات الشاب : "أنا لم أمتدحك بالشعر لأنى لم أستطع أن أتبين أن سمعتك يمكن إعلاؤها بامتداحى إياك أكثر مما هى عليه". هذا المعنى ، المبدئى ، له مضمونان ؛ إما ليس قبل "أن تخبرينى بأن أمدحك" ، وهو أمر مقبول بتواضع ولكن له صدى كونه

متيمًا بالمدح والثناء ، أو قد يكون المعنى الثانى ليس قبل never "أن أعثر عليك" ؛ "فى وقت ما لم أكن قد اكتشفت أن خديك بحاجة إلى أحمر الشفاه ، وإن شخصيتك بيضاء ناصعة" ؛ "عندما أحببتك أول مرة لم أدرك أن لديك رغبة فى التملق البسيطة والمؤثرة هذه".

يمكن للبيت الأول أن يقف مستقلاً بذاته ، باعتباره مقدمة ، لهذه الأبيات ، حتى يتسنى للبيت الثانى أن ينسجم مع البيت الثالث ؛ وفي مثل هذه الحالة يجب وضع فاصلة بعد كلمة therefore (عندئذ) ؛ "وعليه ، عندما لا يكون حسنك قد تلطخ بالطلاء" (طلاء لخديك ، أو بصورة لك ، ثناء على جمالك أو لفضيلتك ، دفاع عن رذائلك) ، "أجد أنك تفوقت (من حيث الجمال ، من حيث الفضيلة أو من حيث همجية الحياة ) ؛ "وعليه ، فإن الحكم عليك ببساطة ، دونما تنبؤ بالدفاعات التي كان ينبغى على أن أبنيها في مواجهة إحساس منك بالخشونة ، جاء بمثابة صدمة لي عندما عرفتك بالشكل الذي أنت عليه". النص الأول من هذين النصين هو الأقوى من ناحيتين أولاهما أنني أعتبر الجملة found (أنا وجدت) موازية للجملة wa البيت ولاهما أن الكلمة ba وتزيد ) تريد أن تتجاوز الفاصلة لتجعل من البيت قط ) وثانيتهما أن الكلمة exceed ( تزيد ) تريد أن تتجاوز الفاصلة لتجعل من البيت الرابع مفعولاً لها ؛ والواقع ، أننى أقلل من شأن النص الثاني لأسباب تتعلق بالاقتناع أكثر منها عدم قدرتي على قراءة البيت بشكله الجديد دون أن أفكر فيه (۱) .

ويتعين علينا ، إن أردنا الوقوف على المعانى العديدة ، البيت الرابع ، دراسة معنى الكلمة tender ( عطاء ) الذى تحددت دلالته القانونية تحديدًا تامًا بفعل الكلمة debt ( دين ) ؛ "الدفع المقدَّم لقاء المستحق". وعلى كل حال فهذا يتلون بفعل "اعتبار العرض" ( هنرى الرابع ، الفصل الخامس ، المشهد الرابع ، البيت ٤٩) ؛ كما أن المعنى الآخر "الشخص القائم بالرعاية أو العناية" يمكن أن نتخيله فى الخلفية . وإذا ما اعتبرنا الكلمة tender ( عطاء ) مفعولاً للفعل exceed ( يفوق ) ، يصبح المعنى : "لقد وجدت أنك تساوين أكثر من المجاملات المعتادة المستحقة من شاعر أستؤجر ليكتب فيك مدائح" ، "لقد اكتشفت أنك تفوقت عليكل ما يمكن أن أقوله شعرًا عن الجمال" ، "اكتشفت أن رقتك تجاهى فاقت الرقة الخاوية التى أنا مدين لك بها باعتبارى شاعرك الأليف" ، "اكتشفت أنك عندى أكبر بكثير ممن يمكن أن يتدبر أن الشاعر المستأجر

كتب مدائح مناسبة" ، كل هذه المعانى تسلم بأن دين الشاعر poet"s debt إنما هو دين على owed by الشاعر ، أما إذا أخذنا الدين على إنه دين لـ to owed الشاعر ، فإن المعنى يصبح على النحو التالى: "اكتشفت أنك أعطيتني أكثر مما ينبغي"، "اكتشفت أنك عاملتيني كصديق أكثر مني شاعرًا مأجورًا" ، و "اكتشفت أن إحساسك ناحيتي كان أكثر كرمًا من إحساسي تجاهك ، عندما ركزت فقط على عملي وكتبت لك المدائح ." وأنا هنا أشعر بالضجر وأنا أوضح تعقد المادة ؛ إن الأفكار الناجمة عن هذه التغيرات الأساسية تتمثل في تغييرين فقط: "كنت تعامليني كصديق ، لا كشاعر" ، و "كنت أكثر مما استطعت وصفه ." في هذه المعاني نجد أن الكلمة tender ( عطاء ) مفعولًا للفعل exceed (يفوق) ولكننا عندما ننبر الفاصلة التي بعد كلمة exceed (يفوق) فإن معنى الكلمة tender ( عطاء ) يصبح ، كمجرد صدى ، مفعولًا ثانيًا للفعل found ( اكتشف/ وجد ) ، "لقد اكتشفت العطاء الجدب فقط" ، "أنت لم تعامليني كصديق أكثر مني كشاعر ، وعليه توقفت عن الكتابة " ( أو ظننت أنى وجدت ذلك شكًا أكثر كرمًا ) ، أو قد يكون ذلك تعليقًا معاكسًا للأبيات الثلاثة الأولى جميعها: "لقد كان ذلك مقصدى وحسب ؛ ظننت أن جمالك وفضيلتك كانا عاليين جدًا لأن ذلك كان هو الشيء الطبيعي ؛ هذا هو المتوقع من الشاعر في الحب ؛ هذا هو المنتظر من شاعر محترف يحاول أن يكسب حظوةً في البلاط" . معظم الناس الذين يقرون البيت لا يعرفون سوى المعنى الذي يقول: "لقد كنت أكثر مما استطعت وصفه" ، ولكنهم يتحتم عليهم أن يحسوا ذلك أيضًا في الكلمة barren ( جرداء / خاوية ) ولكنهم ينتابهم إحساس موحش جميل عن الأمر ، إنهم يعرفون أن هناك شيئًا من المرارة تحت سطح موجة الكرم هذه .

الكلمة therefore (من ثم) في البيت الخامس موازية للكلمة therefore في البيت الثاني حتى يمكن لها أن تشير إلى الكلمتين found (اكتشفت) أو saw (رأيت). أو بايقاع أكبر ، يشير البيت الخامس إلى الرباعية الأولى كلها ويبدأ رباعية جديدة . وبالتبادل ، قد تشير الكلمة therefore (من ثم) ، متحركة إلى الأمام ، إلى البيت السادس وبذلك يكون معناها : "لهذا السبب . . . . حتى يتسنى" . الكلمة report (تقرير) هي ما يقوله الناس بشكل عام أو ما يقوله شكسبير ، أو ما يكتبه شكسبير ، عنه ؛ وترتيبًا على ذلك تصبح الجملة "لقد نمت في تقريرك" ، I have slept in your report

تعنى إما القد توقفت عن الكتابة عنك م أو القد توقفت عن معارضة الشائمات التي تدور من حولك ، أو "لقد دعمت إيماني بك بأن سلمت برأي الناس الطيب فيك" . الكلمة that معناها "لكي ( قد تَظْهرين جيدًا - "العقيقة التي مفادها" ؛ أنذ, قد نمت ، التي بعرفها جبداً كرنك موجودة ) ، أن "مُشية أن" ( كونك موجودة قد يوضيح إلى أي مدي بمكنن أن يكنون المكنوك قصيراً ) - الكلمة extany / كائن / موجود ) معناها مرشى أو تاجيم ومحترم ، أو قبد تعيي موهموعًا الفراء الله . كما أن الكلمتان How ( كيف ) و What ( مناذا أ تتبعان كلا من الكلمة show ( بعرض ) والكلمة speaking ( كلام ) كل على عدة ، ولكن نظرًا لتهايئات الدعو التي تترك هاتين الكلمتين منفصلتين فإنهما بمكن اعتبار المما تقدمان تعجيب بيرالاً . ومن الواهم أن البيت الأخير من الرياعية يتندر إلى الوراء نظراً الأن معناه: "إن المكون ( القلم ) الحديث يصبح قصيراً جِداً عند محاولة الكتابة عن كثير مثل الذي فيك" ؛ هذا البين يمكن أن يصدر النمَّا ، ولكن إذا أردنا النظر اليه من هذه الزاوية نجد أننا نصار أمام استعمال حديث يمكن أن صحفوعت هذا البعث وحده: "وعند الكلام عن القحمة ، فيهل تساوين الأن شحتًا عكل صبراحة ؟" وهذا لم يكن مُعبيراً إليزابيثيًا مسكوكًا ولذلك لم يكن مقصودًا أبدًا ، ومع ذلك تصمعت علينا استبعاد خشونة هذا البيت وقسوته من أذهاننا ، والسبب في ذلك أن الروايه التي تضم البيت الثامن مم البيت التاسم تتشبابه تمامًا مع هذا التعبير الإليزابيثي: "كنت أصف كل القبمة التي استطعت العنور عليها فيك بدون تملق، ووهمل ذلك إلى لحظات مسمت رحت تُشكَّن منها ، لكونك مغرمة بالمديم والثناء". يجوز لك أن تقول عن هذه الرواية أنها تستثير الضحك والسخرية ، وتسارع إلى وضع نقطتين نوق بعضهما بعد الرباعية الثانية ؛ ولكن أرجو أن تلاحظ أن البيت يمكن لنا أن نقرأه على هذا النحو: كنت أخشى ألا يطاول أي قلم حديث هذا المستوى العالى من القيمة عندما يصف كل القيمة التي يمكن أن يجدها فيك".

وهذا في رأيى توضيح جيد للفارق الذي بين النوع الثالث والنوع الرابع من الفموض . لقد كان شكسبير يعى الاستعمالات النحوية الفرعبة التي من هذا القبيل وعيًا دقيقًا ، كما كان يعلى أيضاً النكات التي يمكن أن تترتب على الوقفات السينة (وإذا كنت بحاجة إلى مثال على ذلك فلعلك تراجع شخصية كوينس Quince في الفصل

الخامس ، المشهد الأول من مسرحية عام ليلة صيف Dream) ؛ ولكنى لا أعتقد أنه كان واعيًا لهذه البدائل ( ومن المؤكد أنى لا أظن أن القارىء الذى يفهم النتيجة بوصفها شعرًا يتحتم عليه أن يكون واعيًا لهذه البدائل ) وعيًا محديًا كما لو كانت نكانًا . وهذه البدائل لا تتطلب فصلها بعيدًا حتى يتسنى لها أن تعطى معناها الإضافى السامى العجيب للرباعبة ؛ وبمجرد أن يتم فصل هذه البدائل ، فإن ذلك يمكن من وصلها العجالة النفسية للقصيدة إذا ما استطعنا أن نبقى تمامًا في الذهن الرباعية الثالثة التى تشكل تصالحًا لهذه البدائل . ويجوز لى هنا أن أنثر الرباعية الثانية . "أنا لم أكتب ولم أتكلم بعد عنك كما ينبغى أن يكون ، بالقدر الذي يوضحه غياب القيل والقال ، أو نوع خاص منه ، أو المبالغة فيه ؛ إما لأن واقعك كان بالفعل تعبيرًا كافيًا عن جمالك وفضيلتك ، أو حتى تتمكنى من القيام بعرض طيب في أعين العالم ، وهو ما لم يكن يتحقق لك أن أنى قدر لى أمر يسيء السمعة الأدبية الإليزابيثية أن يؤدى التناتض بين ذلك الذي يمكن أن ينتج في هذه المربة الإليزابيثية ، أو خشية أن يؤدى التناتض طريق المعال والغضلة ، أمرًا شائمًا فلسمعة الأدبية الإليزابيثية ككل السابقة ، قي المتال والغضلة ، أمرًا شائمًا فلسمعة الأدبية الإليزابيثية ككل .

بوب هذا أيضًا أن تنظر إلى البيت الثانى عشر الذى يختتم الرباعية الثالثة على أنه شكل من أشكال التضاد أو التناقض: "في الرقت الذي يستطيع الآخرون فيه إنتاج المعياة - فأذا في رافع الأمر أنتج القبرا - قد يكون ذلك غو قبر شكسبير "أذا لا أتماناك رلكني أحضر لك ولا ، حياة كاملة "أذا لا أحاول تملقك حاليًا وإثما أحضر لك الهدية الحزينة المتصفطة الذي هي عبارة عن ثناء ومديح سرمدى " ويوسعنا أن نستنتج من ذلك بعض المعاني التي من قبيل: "أنا لا أصف جمالك أو إخلاصك ، وإنما حبى لك " ومع ذلك هناك طريقتان أخريان نتناول بهما النحو الذي يقضى على هذا التضاد: "عندما يكتب الآخرون عن إحضار الحياة ، فسوف أكتب عن إحضار القبر (٢) إذا ما كتبت عنك" "عندما يحاول الآخرون أن يكتبوا عنك ، فإنهم سيحاولون أن يعطوك الحياة ، وبالتالي يحضرون لك قبرًا" ؛ ولهذين السببين فإن القبر tomb لا بد أن يعني السونية هنا عملاً من الأعمال التي تتلف الجمال simpair والمعنى المعتاد نجده في السونيتة السابعة عشرة :

من ذا الذى سيصدق شعرى فى المستقبل إن قدر له أن يكون معلوءًا بمزاياك العالية جدًا ؟ مع أن السماء لا تزال تعرف أنه ليس سوى قبر يخبئ حياتك ، ولا يكشف حتى نصف أجزائك الأصل الإنجليزى :

Who will believe my verse in time to come

If it were fild with your moust high deserts?

Though yet Heaven knowes it is but as a tombe

Which hides your life, and shows not halfe your parts.

استعمال الكلمة للمرة الأولى يعنى الثناء أو المديح بلا أدنى شك ؛ السونيتة تتألق وتتراقص بيقينه . ولكن تكرار الاستعارة هذه المرة بدون تفسيرها ، يجعلها تزداد قتامة مع معنى ابتدائى مزدوج ؛ "حاولت التعبير عنك بالشعر ، لا بد أن أخذلك وبخاصة بعد تصرفك السيئ معى على هذا النحو ؛ يتعين على أن أعطيك نفسى ، وأستخلص من قرائى ، حكمًا باردًا محدودًا ، وأمدحك مدحًا غير صادق أو ألومك دون تقكير فى الرجل الحى ." ( "ببساطة فإن الشيء الذى أكونه سيجعلنى أحيا" ؛ إن شكسبير يبنى دومًا على كرم من هذا القبيل . الأمر من وجهة نظره ليس "تطويفًا فهميًا" فهميًا ، وفو ما يثير بالضرورة درجة من التعاطف . )

الحجية الأدبية متعبة ، وهذه المعانى تستحق فصلها ما دام أنها تكون مجرد ذائبة فى الحالة النفسية الواحدة داخل القصيدة . يقول كثيرون : إن هذه المعانى لا يمكن أن تكون كلها ذائبة ، أن سونيتة رقيقة ودقيقة ينبغى ألا تستغرق تفسيرًا كثيرًا من هذا القبيل ، مهما كان ثراؤها المرجعى والشعورى ، إلى حد أن شكسبير ، إذا ما صدق كل ذلك ، يكون قد كتبها دون أن يُفْرغ ذهنه تمامًا . ربما احتج أحد عن طريق النعت natural (طبيعى) ، الذى التصق بشكسبير من خلال تقاليد fashions أدبية كثيرة ؛ أن ذهن شكسبير كانت بؤرته واسعة أكثر منها حادة ؛ وأنه كان ينتزع الأفكار

بطريقة عشوائية من نشاط هذه البؤرة المتوازن ولكنه متعدد ؛ وأن ذلك أمر يكثر ولا يقل في شعره الشخصى ؛ وأن القارىء باختصار ( مثلما قال ماكولى في صدد مختلف تمامًا ) يجب أن يأخذ النحو الذي من هذا القبيل بالصورة التي يمكن له أن يستوعبه بها ويشكر ربه على ذلك . وقد يعتذر واحد بأن يقول : إن الناس يقرؤون دومًا المعانى المبهمة عند شكسبير ، مُؤمَّنة في الشعور ، "إذا كانت تعنى القلة ، فلماذا هي جميلة?" وإن التحليل الذي من هذا القبيل يمكن أن يقدم باعتباره طريقة أخرى للاقتراب من كلية غامضة تمامًا من هذا القبيل ، أو إن شئت فقل : إنها نظرة أخرى على تأثيرات اللغة ؟ أو قد يُقال بجرأة: إن تكوين الشعور ، الذي لا يتداعي مطلقًا بين ضروب الغموض التي من هذا القبيل ( الغموض هنا ، بأي تفسير من التفسيرات ، متالم ، مر ، رقيق ، وساحر ؛ إذ أن و . هـ . H . W قد هجر شكسبير وتخلي عنه ، وأن شكسبير يعتذر عن كونه لم يكن خدومًا له ) يرتفع ويتركز بشكل واضح ونقي تمامًا في الدوبيت الأخير ؛ نحن نتذكر هنا الإشارات التي تشير إلى العين الجائلة التي تبحث حولها عن هزائم جديدة ؛ إن شكسبير يُضمَّن حماسه الغموض كله ؛ القيمة والخطيئة موالما والرسم ، كلها بهيجة له ، وتبلغ من الغموض حدًا يصعب معه الامساك بها .

توديع من البكاء valediction of weeping بكاء لسببين ، قد لا يبدوان مختلفين تمامًا للوهلة الأولى ؛ والسبب فى ذلك أن حبهما عندما يكونان سويًا ، وهذا هو ما يجب أن يفقداه ، يكون قيمًا جدًا ، والسبب الثانى أنهما لا يكونان "شيئًا" عندما يفترقان . لا يوجد أى شىء من التظاهر الأفلاطونى يرفع دون Donne لواءه فى موضع أخر ، والذى مفاده أن حبهما مستقل عن كونهما مع بعضهما ؛ إنه لا يجد إشباعًا فى يأسه سوى أن يستفيد أكبر استفادة ممكنة من موقف الافتراق الحقيقى ؛ يضاف إلى ذلك أن لغة القصيدة يخترقها شك إذ أنه يبلغ على الفور من الدقة أو من الانشغالية حدًا يصعب معه التصريح بطريقة غير غامضة ، بمعنى أنه عندما يذهب لحال سبيله ستكون غير مخلصة له . أما هؤلاء النقاد الذين يقولون إن القصيدة صادقة ، على سبيل التذكير ، ومن ثم كان يتعين كتابتها لـ أن Anne المسكينة ، فهم لا يعرفون ما يفعلون .

دعيني أسكب

دموعی أمام وجهك ، بينما أنا واقف هنا ، لأن وجهك سَكُها ، وهي تحمل طابعك ،

وعن طريق هذا السك تصبح شيئًا ذا قيمة ،

لأنها ستكون هكذا

حبلی بك ،

إنها ثمار حزن كثير ، شعارات الكثرة ،

عندما تُسقط دمعة ، ذلك الذي أسقطته وكانت تحمله ،

عندئذ ستصبحين أنت وأنا لا شيء عندئذ ، عندما نكون

على شاطئ الغطاسين (٢)

الأصل الإنجليزي:

Let me powre forth

My teares before thy face, whill'st I stay here, For thy face coins them, and thy stampe they beare,

And by this Mintage they are something worth,

For thus they be

Pregnant of thee,

Fruits of much grief they are, emblemes of more,

When a tear falls, that thou faist which it bore,

So thou and I are nothing then, when on a divers shore.

"اغفرى لى هذه الحماقة ؛ دعينى أصبيح تمامًا بينما ما زلت أرى وجهك ، نظرًا لأن دموعى سوف لا تساوى شيئًا ، قد ، لا تنساب مطلقًا ، عندما أكون قد خسرت رؤياك على الفور" . "دعينى أنغمس ، فى هذه اللحظة الدرامية ، فى يأسى ، حتى يتسنى لى التخلص منه بعد اكتماله ، وقد تصاغ دموعى فى شىء أكثر قيمة" .

استعارة السك ccining مناسبة عنذ الرهاة الأولى فقط "نظرًا لأن كلا من قيمتك وجسالك ملكيان"، ومع ذلك هناك استنتاجات أخرى يمكن استشخلاصها من هذه الاستعارة. من منظور أن دموعها Tears لن تعكس وجهها tace إلا إذا جلس هو فيهما (عينيها) stays here، قد تتضمن هذه الاستعارات أيضاً "نظرًا لأن جمالك يعنى الكثير بالنسبة في فقط عندما أرى جمالك: أنا أذره فقط دممًا قيمًا عليك عندما أكون إلى جانبك". منا تغيير من نغييرات الاستعارة، ناتج عن البيت الثالث، من الدموع tears نفسها بامتبارها حملة مناه مسكركة: "والسبب" في ذلك عندئذ هو "أنك مثسرة تمامًا من حيث النعادمة"؛ وقى كان الدالين، بديدًا هناك في الخلفية، وطالما أنها ليست في واقع الأدر نلك التستعمية الثلكة، "نظرًا لأنك مشاع ، مرتزقة يغير شرعية" (١٤).

في كل مقطوعة من مقطوعات التحميدة الثلاث نجد أن الستن القصسرين الويسطيين تقصيا بهما فالصلات فقيل عن الأريات السبابقة واللاحقة لهما ؛ وفي المناسبتين اللتين صدعج الأستان جريرسون فيهما هذا الوشلم نجدانه اختار بدقة المعنى الأكثر أهمية ، واستنبعد المعاني غين الصرورية الآفل أهمية ، في هذه المقطوعة نجد أن العبارة for thus they be ( الآنها مستكون هكذا ) قد تكون إشارة إلى تقديم الأصباب التي تجعل الدموع شبيئًا something ذا تميمة worth ، أو فد تكون هذه الجملة موازية للجملة for thy face coins them ( لأن وجهك يسكها ) حتى يتسنى لها أن تؤدى إلى بقية المقطوعة . وإذا ما عدنا إلى الوراء ، لحني أسكب فورًا الدموع التي سبوف يتعين عليَّ أن أسكيها إن أجلاً أم عاجلاً ، لأني إذا فعلت ذلك الآن فإن هذه الدموع سوف تعكس وحهك وتصميح قُدُعة نظرًا لآنها ستحتوى عليك" ؛ وإذا ما اتجهنا قدمًا ، "دعيني أسكب دموعي أمام وجهك لأنها ستصبح صورًا مصغرة منك بهذه الطريقة ، وكما أن هذه الدموع تُتَحمّلُ في أسف ، كما تعد أيضنًا إشارات إليقدوم المزيد من الأسف فيما بعد". حيلي pregnant لأن الدموع مثلها تسقط fall وتعد شعارات للحزن emblems of grief، كما أنها تعطى معلومات صادقة عنها (كما هو الحال "في الجملة الحبلي")، والسبب في ذلك أن الدموع مستديرة وكبيرة مثل الحمل ، والسبب في ذلك أيضًا أن الدموع تحتوي على انعكاس لها ( الحبيبة ) في الدموع نفسها ، ولأن الدموع ، إذا ما أذرفت

في حضورها ، فإنها سوف تحملها ( الحبيبة ) تمامًا معها ، وبذلك تفيده كثيرًا . هذا المعنى المبهم الأخير هو الذي يتخلص منها ، أو يرضيها ، أو يضع شعوره نحوها في إطار أكثر انقيادًا ، عن طريق عاصفة من العواطف في حضورها ، وهذا هو الذي يعطى استعارة الحمل pregnancy قوة وطاقة ، كما يعطى البديل الثاني منطقًا ـ الفكرة التي مفادها أنها بطبيعتها تتسبب في الأسف .

مقابل المعانى البديلة التى العبارة for thus ( هكذا ) نجد أن العبارة المعانى البديلة التى العبارة for thus ( أنك ) تعنى "حقيقة أنك" و"تلك الحالة الخاصة منك" . "تعد الدموع شعارات حزن أكثر عن طريق الإنذار أو التنبؤ ، عندما تذرف ، أنك سوف تسقطين من كان سببًا في هذه الدموع" ( وإذا كان الضمير which عائدًا على شخص فإن ذلك الشخص لا بد أن يكون فاعلًا الفعل bore (حمل) ، أو ، إذا ما بدأنا جملة جديدة اعتبارًا من الكلمة when (عندما ) "عندما تسقط دمعة ، فإن ذلك الانعكاس من انعكاساتك الذي ستحمله هذه الدمعة سوف يسقط أيضًا" ( الضمير which يشير هنا إلى شيء وبذلك يمكن أن يكون مفعولاً ) .

وبتوافق مع هذه المعانى البديلة أيضًا ، نجد أن هناك تباينًا طفيفًا فى معنى الكلمة so ( وعليه ) والتى يمكن أن تقف وحدها فى ضوء البيت الأخير أو تكون تابعة للبيت السابق له . "هذه الدموع عندما تذرف سوف تثبت أنك سوف تسقطين ذلك الذى تسبب فيها . ومن ثم ، ولأنك سوف تسقطين عندما ننفصل ، وإذا ما انفصلنا سنكون معًا لا شيء" ، أو "عندما ينفصل انعكاسك عن عينى ويوضع على دمعة واحدة فإنه ( الانعكاس ) يسقط ؛ وبالطريقة نفسها فإننا نحن أنفسنا سوف نسقط ونصبح لا شيء إذا ما فصل الماء بيننا".

هذه الروايات كلها تنطوى على أن حبهما كان محكومًا عليه أن يؤدى إلى التعاسة ؛ الكلمة fall ( يسقط ) تتوقع التعاسة فضلاً عن النفى ، من غيابها ؛ الكلمة المدئذ ) تعنى كلا من "عندما تسقطين" و "عندما ننفصل" ، كما لو كان المعنيان شيئًا واحدًا ؛ والكلمة nothing (لا شيء) (لا تسميها أبدًا ، طفلة ، إذا ما أصبحت لا شيء ، هكذا نصحت السيدة كويكلي) تقول الشيء نفسه عنه هو نفسه أيضًا ، عندما تفصل قناة بينهما فصلاً عميقًا ، ولكن هذه القناة ليست أقل ملوحة ، عن ملوحة بركة دموعهما.

على كرة مستديرة ،

عامل يملك نسخًا قريبة ، يستطيع أن يضع

أوروبا ، أفريقيا ، وأسيا ،

ويسرعة يعمل ذلك ، الذي كان لا شيء ، كله ،

هكذا تفعل كل دمعة

تسكيينها

كرة ، نعم عالم ينمو بهذا الانطباع

إلى أن تغمر دموعي مختلطة بدموعك

هذا العالم ، عن طريق المياه المرسلة منك ، مذيبة سمائي هكذا .

الأصل الإنجليزي:

On a round ball,

A workeman that hath copies by, can lay

An Europe, Afrique, and Asia,

And quickly make that, which was nothing, All,

So doth each teare

Which thee doth weare,

A globe, yea world by that impression grow

Till my tears mixed with thine do overflow

This world, by waters sent from thee, my heaven dissolved so.

الأبيات الأربعة الأولى تحدد التيمة theme الجديدة ، كما أن نحو هذه الأبيات مباشر وصريح . يلى ذلك أن الكلمة teare ( دمعة ) يمكن أن تكون موجبة أوسالبة ، شأنها في ذلك شأن الكلمة workman ( عامل ) والكلمة الكلمة على وجهها تشبه الكرة ball ، ولكن العبارة so doth ( هكذا تفعل ) يمكن أن تتعامل مع

الدمعة كما لو كانت عاملاً workman ، وبالنسبة للكلمة doth ( يفعل ) يمكن أن تكون فعالًا مستقلاً أو فعالاً مساعدًا للفعيل grow ( يتمو ) ؛ فيي حين نجاء أن الفعيل grow ( ينمو ) ، في أي حال مساعدًا للفعيل world ( يتمو ) يتحول إلى أن "يزداد نموًا " كما أن الكلمة giov ( كرة "رضية ) و world ( عبالم ) يمكنر: أن تكبين giov ( دمعة ) أن الكلمة giov ( كرة "رضية ) و world ( المناخ ) أن المكلمة mprossion ( انطباع ) أو thee أن زد على ذلك إن المعاتى الأخرى التي الكلمة فينا ، وبذلك يكون الممنى ( الشي أوردتها على الصناحية ١٦٠١) على أمنون مستشملة فينا ، وبذلك يكون الممنى "بالطريقة نفسها التي تلبيسك بها كل دمعة من الدموع ، يا من تكوين عالمًا كاملاً بنفسك ، أن ومكذا تفعل كل دمعة من الدموع التي تلبيسك : يمعنى أن ، كل دمعة تكبر عائم" ، أن "وهكذا تفعل كل دمعة من الدموع التي تلبيسك : يمعنى أن ، كل دمعة تكبر لتشميم كل شيء ، أن الفتل الكلمة الأل ( إلى أن ) معنى دقيقًا ، كما يبحى هذا المعنى بمجرد بفيضان مثل ذلك الذي هبط على حماقة من عاشوا قبله ، بذلاً من أن يوحى بمجرد بفيضان مثل ذلك الذي هبط على حماقة من عاشوا قبله ، بذلاً من أن يوحى بمجرد بفيضة من الدموع العالمة .

الصِمَاة which you doth wears ( التي سنوف ترتبينها ) بحكم ترتبيب كلماتها توحي بمعنى أكثر طبيعية مفاده أن يسوعها tears عمارة عن جوادر وهسي تسرندي wealng هذه الجواهر ؛ وهذا المعنى معكوس نقبل النحو ، حنى يترك انطباعًا بأنها واقعة ، بشكل فريد وعين طبيعي ، تحت عبيطرة دموعها ؛ أو أنها نيس نها ليضاً وجود مستقل عن هذه الدموع .

البيت قبل الأخير بمكن أن يقف مستقبال عندمنا بصبيح معنى الكلمة overfiowall بنساب متدفقًا ) بنساب انديابًا مفرطًا أر "بنساب بعضه عن ددها ، استبدالاً لاتلاف شكل البعض لانكل الدعم الآخير ، وهذا يصبح معنى النيت الأخير بحد ذاك "بالطريقة نفسها ، فإن ضرورات ، واقع ، هذا العالم تكون قد أثابت سمائي المتأرجعة عن طريق الدسوع أو محولة إياها إلى دمرع أو قد تجعل الكثمة portia (عالم) مفعولاً الفعل world (ينساب انسيابًا متنفقًا ) ، ويذلك يمكن أن تعنى ، نظراً لأن وهذا العالم هو العالم الواقعي ، أو الدمعة par فتحن إما "ننتج المزيد والمريد مر الدموع إلى أن نغرق العالم كله تمامًا ، ويتوقف عن رؤية الأشبياء كما يراها الناس

العاديون"، أن "دموعي تعكسك وعليه تكون عالمًا إلى أن تسقط عليه دمعة من دموعك، فتتلف شكَّله ولا تترك سوى رذاذ"؛ إنها هي التي صنعت "العالم" world الذي هو "سماؤه" heaven ، كما أنها هي التي تدمره . بقية البيت تقول عندئذ ، "بالطريقة نفسها التي ذابت بها سعادتي في حينا ، عن طريق هذا الالتقاء بدموعك" ، وذلك بجعل "السماء" heaven فاعلاً للفعل اللازم "ذابت" dissolved . ولكن "سمائي يمكن أن تكون بدلاً لـ "أنت" thee ؛ والكلمـة dissolve ( ذابت ) يمكن أن تكون اسم فاعل أو اسم مفعول ؛ كما أن الكلمة so يمكن ألا يكون معناها "بنفس الطريقة" وإنما "بشكل كامل ، بشكل مخيف" ؛ إن المسألة ليست مجرد ذاكرته وفكرته عنها وفهمه إياها وإنما هي المرأة الواقعية نفسها ، بالصورة التي كانت عليها عندما كانا سعيدين معًا ، هذه المرأة هي التي تذوب الآن أمام عينيه متحولة إلى دموع هذا الانفصال ؛ الكلمة dissolved ( ذابت ) تعنى أن الذوبان قد حدث فعلًا . إن الماء يسلط على الأشياء التي كانت فوق السماء . إن السماء والأجواء البلاورية التي كانتها هي قد تحطمت ؛ إنها لم تعد بعد الشخص الذي صنعه هو بنفسه ، وإنها سرعان ما ستتحول إلى شخص أخر عن طريق حبيب أخر . هذه الأجزاء المكسرة من النحو والتي يمكن جمعها إلى بعضها بصور كثيرة ليست سوى عبارات ضائعة لفظتها الحبيبة ونطقت بها وهي تنتجب ، وفي القراءة 'أذابت سمائي هذا العالم" ، التي بجري تطويرها في المقطوعة التالية برغم وجودها في الخلفية على مسافة بعيدة ، في هذه القراءة نجد صدى نهائيًا لعقاب وتوبيخ غير مبرر.

أه أكثر من قمر

لا ترسم بحارًا التفرقني في جُولُك ،

لا تَبْكيني ميتة ، بين ذراعيك ، واكن تذرُّع بالصبر

لتعلم البحر ، ذلك الذي قد يفعله عاجلاً ،

لا تترك الريح

تجد مثالاً

لتسبب لى مزيدًا من الضرر ، ثم تُغْرِضُ ،

نظرًا لأنك وأنا يتنهد كل منا نَفَسَ الآخر ، والذي يتنفس الأكثر ، هو الأقسى ، ويعجل موت الآخر . الأصل الإنجليزي :

O more than Moone,

Draw not up seas to drowne me in thy spheare, Weep me not dead, in thine armes, but forbeare To teach the sea, what it may doe too soone,

Let not the winde

Example finde,

To do me more harm, then it purposeth,
Since thou and I sigh one another"s breath,
Whoe"er sighs most, is cruellest, and hasts the other"s
death.

إنها قمر Moone بإشارة توحيد إلى البيت الأول من القصيدة ، والسبب في ذلك أنها تسحب إلى الأعلى مدود البكاء منه هو نفسه ومنها هي نفسها ، وهذه القوة ليست لصالحها بالضرورة ، ومع ذلك فإن هذه القرة تستحق الإعجاب بها ، القمر أيضاً ، في الإنجليزية ، مؤنث ، متقلب ، طاهر لأنه بارد رغم سطوعه ، كما أن له أذرعًا يمسك بها القمر الجديد القمر القديم . ويمكن رد بعض التخفيف الغنائي في البيت إلى أن البيت يؤلهها ، ويعيد إلى الأذهان تقاليد السير / فيليب سدني Sidney ، حتى في هذه المرحلة بعد التلميح إلى الكثير من أخطائها ، والتي لا يزال يجرى التلميح إليها . إنها أكثر من قمر more than Moone لأن قيمتها عنده أكبر من أي شيء آخر في العالم الواقعي الذي تجرى إعادته إليه ؛ ولأنها أصبحت تدعى أرضاً أو سماء وكلاهما أكبر من القمر ؛ ونظرًا لأن التحكم في المدود أهم وأخطر من مدود البحر ؛ ونظرًا أيضاً لأنها تجعل العالم أكثر سكونًا وسحرًا أكثر مما يفعل القمر ؛ ونظرًا لكونها أكثر تقلبًا ، أو نظرًا لكونها الخاص ؛ شباتًا ، من القمر ؛ فضلاً عن كونها قادرة على رفع المدود لأعلى إلى كونها الخاص ؛ ولأنها ساطعة بفعل ضوئها الخاص ؛ ونظراً أيضاً لكثر قوة لأنها أكثر قوة بأنها أكثر قرباً .

العبارة in thy spheare ( في كونك ) يمكن ضمها إلى الكلمة me ضمير المفعول المتكلم ) وبذلك يكون المعنى ، "لا تفرقيني في دموعي أو في دموعك ، حيث أنى لا أزال الآن سعيدًا إلى حد ما وموجودًا في كونك إلى جوارك ؛ لا تتعبى بسحب البحار إلى هذا العلو ، أو لا تكوني قاسية إلى الحد الذي تسحبين عنده البحار إلى هذا العلو الذي تغرقني فيه ( البحار ) الآن ، نظرًا لأن هذه البحار سوف تغرقني غدًا بسهولة ، عندما يُلقى بي إلى العالم "؛ ويجوز أن نأخذ هذه العبارة وحدها على أنها "منطقة نفوذك" avour sphere of influence ، طريقتك في الإغراق ، "لا تواصلين إغراقي ؛ فالبحر كله سيغرقني عندما سأبحر غدًا " ؛ أو قد نأخذ هذه العبارة مسع كلمة moone في البحر كله سيغرقني عندما سأبحر غدًا " ؛ أو قد نأخذ هذه العبارة مسع كلمة من الأسف في ديمومتك وقدرتك على التغيير ، أرجوك ألا تغرقي فانيًا مسكينًا ليس في كونك ، والذي تعنيه هذه الأمور تمامًا " .

بدأت آليات التفسير تزداد هنا ثقلاً وإرهاقاً ، من منظور أنى لا أستطيع أن أتبين الطريقة التى يمكن لهذه المعانى بها أن توصل الرقة بدلاً من عاصفة الحزن التى سبقت هذه المعانى ، والطريقة التى أمكن بها لهذه المعانى أن تصبح مؤشراً على تغيير بعينه فى النغم noe، عودة فى اتجاه السيطرة على الموقف ، وهو ما يجعل هذه المعانى تبدو كلمات منطوقة بحق ومفعمة بالحيوية . المسألة هنا هى مسألة النسب التى يمكن لنا بها قبول هذه المعانى والتسليم بها ، وكذلك تفاعلاتها البينية ؛ وليس من الغريب أو المدهش أن يكون التأثير ما هو قائم بالفعل ، ومع ذلك فأنا لا أعرف أن مثل هذا التأثير كان يمكن التنبؤ به . وربما يكفى القول بأن الطلب ، بطريقته الخيالية ، يعد أكثر واقعية ، ويستقى مغزاه من الموقف المباشر .

الجملة weep me not dead (لا تبكينى ميتة) تعنى: "لا تجعلنى أنتحب حتى الموت؛ لا تقتلنى بمنظر دموعك؛ لا تنتحب على كما تنتحب على رجل مات بالفعل، فى حين أنى، فى واقع الأمر، بين ذراعيك"، وبشعور مختلف، "لا تمارسى قوتك على البحر فتجعليه يغرقنى بفعل السحر التعاطفي"؛ هناك تأنق واع فى إبداعية صياغة العبارات، ولعل السبب فى ذلك هو تكرار الفكرة نفسها، وهو ما يسفر عن تغيير النغمة فى هذه المقطوعة.

الجملة what it may doe soone ( ذلك الذي قد يفعله عاجلاً ) يمكن أن تقال عن كل من sea ( البحر ) و winde ( الريح ) نظرًا لأن الأبيات الوسيطة تتحرك بحكم العادة قُدُمًا أو دبرًا ؛ وإذا كانت الجملة متجهة صوب winde ( الريح ) فإن النحو السابق يمكن أن يكون "تذرَّعًا بالصبر حتى تُعلَّم البحر أن يكون هادئًا " ؛ وهذا يعطي مغزى للمنطق الجاف الذي يتسم ، في أي حال من الأحوال ، بشكل من أشكال السهولة الغنائية التي في "لا تبك ، وإنما تذرَّع بالبكاء " . إن البحر سيفرق بينهم ؛ وربما سيغرقه ؛ وعليه قد يغرقه ، نظرًا لأن كل ما يعنيه هو كونه قد افتقدها . إن الريح تنوى winde purposeth أن تذروه بعيدًا عنها ، وإذا لم تكف هي عن التنهد ألمًا فإنها سوف تعلم hore harm أن تلاحظ التناقض بين خطر هذا المشهد واستيائه ، ولهو الطلب أو ويمكن لنا هنا أن نلاحظ التناقض بين خطر هذا المشهد واستيائه ، ولهو الطلب أو وحشيته والهمهمة الإغوائية الهادلة المؤكدة التي في صوت العبارة doe too soone ويفعل حالاً ) ؛ عند هذا الحد يكون هو قد بدأ يسترضيها .

وأنا أعرف أن دون Donne قد كتب هذه القصيدة قبل أن يقوم برحاته الأولى مع إسكس Essex ، والتى قال : إنه قام بها هربًا من "ألم الحب والعشق الذى يثير الغثيان" ؛ الخيال تافه هنا غير أنه هو الذى ينتج تغيير النغمة فى البيتين الأخيرين ، والفكرة بحد ذاتها فكرة جميلة ، "لقد بلغ تعاطفنا من الكمال حدًا يترتب عليه أن يتسبب التعبير عن أى شكل من أشكال الأسف والندم ، فى المزيد من الألم للطرف الأخر أكثر مما يتسبب فى ارتياح لصاحبه ، ولذلك يتعين علينا أن يحاول كل منا أن يسرًى عن الآخر" ، ولكن القول بذلك يعنى التخلى عن وفرة الأسف الصادق الذى كانا يبثان به الحياة فى فراقهما ، أو يعنى محاولة نسيان تلك الطرافة والغرابة الجدلية ، القلبية الذكية ( لقد اضطرت الشخصيات الخيرة فى ديكنز اليتيمة إلى أن تبتسم أثناء انتحابها ، على هذا النحو ) ؛ لقد تحولت اللغة نفسها إلى لغة مسطحة وتفسيرية : إلى الرائعة ؛ وكل ما يمكن أن نقوله هنا هو أن عاطفة هذه الرائعة هى التى تستنفد نفسها ؛ فهى تحقق فى النهاية معنى الواقع الذى ينشده الرجل ، كما تُحقق أيضًا شيئًا من راحة اللبال (٥) .

هذه القصيدة غامضة لأن أحاسيب كانت سختلطة بشكل مؤلم ، ولأنه شعر أيضاً بأنه أن يكرن عن الشهامة والكرم ، في عثل هذا الرئت ، تشر هذه الأحاسيس بصورة واحسحة في ذهنه ؛ بضاف إلى ذلك أن التعيير عن الأسف لحقيقة الافتراق الواغسة فيا تنقيساً واضحاً الاضطرابه ، كما عا ت تقديلاً احاسيسه المتضاربة التي لا ملاقة لها مقصمة النعب ، والتي كانت ستناثرة في ذهنه ، جاحت على نحو تستطيع معه أن تصف وتشرى وتترك أثرها الواضع على هذا التنديس الناشي الواضع حتى نجعل منه شيئاً لا ينسى يسهل تنكره .

أمل أن أكبين قد أوضحت بذلك الشكل الذي بكون عليه النوع الرابع من الغموض إذا ما اعترض طريقنا بمنق وسأورد هنا المريد من الصالات الأخف التي وجدتها أكثر إضاعة .

ماذا أو كان هذا الحاضر هو ليلة العالم الأخيرة ؟ علامة في اللبي ، أيتها الروح ، حيث اسكتين ، culity , lighter much to general ما إذا كان هذا الوجه يمكن أن يُروَّعك م الدموع في عينيه تطفي الضوء المدهش، ألدم يملاً تكشيراته ، الدم الذي سقط من رأسه المُفْتَرَقَ . وهل يمكن لذلك اللسان أن يقمني بإدخالك الجميم، الذي ملي طلبًا للعنو عن عداء أعدانه الوحثين؟ لا ، لا ؛ ولكن كما في حيى الأعمى قلت لكل عشيقاتي الدنيويات ، حمال حماقة الشفقة ، وحده هي علامة الصرامة ؛ وعليه أقول لك ،

الأشكال البفيضة موكلة للأرواح الشريرة ،

هذا الشكل الجميل يؤكد عقلاً شغوفًا . ( يون ، سونيتات مقدسة ، ١٣) الأصيل الإنجليزي :

What if this present were the world"s last night?

Mark in my heart, O Soule, where thou dost dwell,

The picture of Christ crucified, and tell

Whether that countenance can thee affright,

Teares in his eyes quench the amasing light,

Blood fills his frownes, which from his pierc"d head fell.

And can that tongue adjudge thee unto hell,

Which prayed forgivenesse for his foes fierce spight?

No, no; but as in my idolatrie

I said to all my profane mistresses,

Beauty, of pitty, foulness onely is

A sign of rigour; so I say to thee,

To wicked spirits are horrid shapes assign"d,

This beauteous form assures a piteous mind.

(DONNE, Holy Sonnets, xiii.)

القراءة الأولى للبيت الأول تعطى فكرة درامية عن جون دون DONNE صامتًا فى فعل الخطيئة نفسه ، مشدوهًا وقد اعتراه رعب أسود لم يكن ينتظره أو يتوقعه : بفرض أن نهاية العالم جاءت الآن now ؟ ويواصل الواعظ عزاءه لنا بعد أن تكون هذه الصدمة قد استحوذت على انتباهنا . ولكن إذا ما نظرنا إلى الوراء ، وسلمنا بالانطباع العام الآمن الذى للآخرة ، نجد أن البيت الأول لا يتناقض معها . "لماذا ، قد تكون هذه الليلة هى الليلة الأخيرة ، ولكن الله حنون . ماذا يحدث لو حدث ذلك ؟ " فى الفكرة الأولى يتعين على المرء أن يستجمع قواه الذهنية ليجيب على الرب فجأة ، والواقع أن جون دون يتحاشى جدلاً عقيمًا قديمًا مأخوذاً عن أفلاطون ، ويتعلق والواقع أن جون دون يتحاشى جدلاً عقيمًا قديمًا مأخوذاً عن أفلاطون ، ويتعلق

بالتقاليد الغنائية التى احتقرها دون إلى حد ما ، كما أن هذا الجدل هنا أكثر تملقًا بشكل سخيف للشخص الموجه إليه وأكثر تشككًا فى الحقيقة العامة أكثر من المناسبات السابقة التى اكتشف فيها أن الحقيقة العامة قريبة وفى المتناول ورقيقة . ترى ، هل يكون الإنسان فى مراحل العذاب الأخيرة جميلاً ، حتى وإن كان الدم يخفى تكشيراته ؟ لا يهمنك ذلك ، إنه مسرور ، لقد أبعدنا ذلك تمامًا ؛ إن أعظم ما يملكه المرء فى هذه المناسبات هو أن يكون له لسان جاهز ومستعد (١) .

ثمة شك مماثل يتعلق بالتوكيد يجرى خلال الظهور Apparition، ويتركنا متشككين في حالتين نفسيتين ؛ كلام أنيس واحتقار خيالى ، مكتوب بدقة لا يستحقها ، حتى يتسنى لذلك أن يعطيه جواً من أجواء انفصاله عنها واهتمامه بالأدب ؛ صرخة الألم والحقد التي تلقى بذلك جانبًا .

عندئذ ستبدأ شمعتك المريضة في الانطفاء

الأصل الإنجليزي:

Then thy sicke taper will begin to winke

هذا بيت متخبط مملوء بالغرابة والثام ، ولكنه يفور عليها بمعنى من معانى القوة . هذا الفوران يصل إلى درجة معينة من الحدة والتكثيف عندما نصل إلى

فَكُري

أنت تطلبين المزيد ،

وفى نوم زائف سوف ينكمش عنك .

الأصل الإنجليزي:

thinke

Thou call"st for more,

And in false sleep will from thee shrinke.

وذلك مع تساوى مواقع النبر على امتداد البيت ؛ الشاعر كراشو Crashaw يستعمل إيقاعًا مماثلاً ليوصل به يقينًا باطنيًا ساحرًا هو ،

وفي صفوفها الأولى تجعلك تسكن. الأصل الانحليزي:

And in her first ranks make thee room.

نص جون دون يوصل: "أنا أتكلم بصورة جادة تمامًا ، عن اقتناع ، ولكن باد مبالاة شخصية ، بهذا العلجوم (٧) .

ويعد ذلك بالسين المعكينة التعسية ، مُجَرَك

وفي عرق زئيتي بارد سوات ترقدين

hand ith may

الأمل الانطيزي:

And then poore Aspen wretch, neglected thou All in a cold quickstiver sweat wilt tye A veryer ghost than I.

النبر هذا واقع على الكلمة neglected (هجر / أهمل) ؛ "يمكن أن تسعدي بعودتي لو أنك استطعت ذلك" . ولكن

نظرًا لأن عبي قد التهي

فالانفيل عندى أن تندعى ألَّا

ثم تظلي بريئة من تهييداتي بعد ذلك .

الأصل الإنجليزي:

since my love is spent

I had rather thou shouldst painfully repent

Then by my threatenings rest still innocent.

يالها من طريقة أبيغرامية (<sup>٨)</sup> من طرق الوقف ، تضطرنا إلى التفكير فيها وتأملها ، ويا لتفاهة قصة الحب من جراء هذا الاعتراف الأخير بأنها بريئة ! لو كان يهتم بها

بعد لما قال ذلك .

ولكن البيت الأول ، يسميها أولاً وقبل كل شيء القاتلة murderess ، يضاف إلى ذلك أن الطريقة التى يقرأ معظم الناس بها هذه القصيدة تجعل الشاعر متورطًا فى الأمر تورطًا خطيرًا ؛

عندئذ ستبدأ شمعتك المريضة في الانطفاء

الأصل الإنجليزي:

Then thy sicke taper will begin to winke

( "مثلما تفعل شمعتى الآن ؛ لقد تركتينى مريضًا ومتعبًا" ، والجزء الأخير من البيت يفيض غضبًا.)

وفى نوم زائف سوف ينكمش عنك

الأصل الإنجليزي:

And in false sleepe will from thee shrinke

( "مثلك ، إن أردت أن أفيد من ذلك ، ومثلما انكمشت عنى ؛ باشمئزاز سأحوله إلى رعب" . )

وبعد ذلك يا أسبن المسكينة التعيسة هجرك

الأصل الإنجليزي:

And then poore Aspen wretch, neglected thou

(إنها تكاد تكون صرخة طفل ؛ "لقد وجدت هجراني هكذا أمرًا لا يطاق" .)

شبحية أكثر منى

الأصل الإنجليزي:

A veryer ghost than I

("أكثر مما أكونه الآن" ، لا "أكثر مما سأكونه عندئذ") ؛ وكون حبه قد انتهى وأنفق فقد أصبح أمرًا غير مصدق بشكل يرثى له ؛ فالأفضل عندى أن تندمى ألما.

## الأصل الإنجليزي:

#### I had rather thou shouldst painfully repent

" ( مثلما أندم أنا ، فى ألم" ) ؛ والكلمة برىء innocent قد أصبحت تعنى كراهية حاقدة لنفاقها ، لرغبة عاجزة عن إعطاء أى ألم يستطيع هو العثور عليه .

يتحدد معنى الجملة الإنجليزية بدرجة كبيرة عن طريق النبر، ومع ذلك فنحن نتعلم من المحادثة أن نضع النبر في مواقع عدة في آن واحد ؛ وقد يكون بالإمكان قراءة القصيدة استهدافًا الربط بين هاتين الطريقتين اللتين تبرزانها . غير أن هاتين الحالتين غريبتان وعجيبتان من منظور أن الروايات البديلة تبدو صعبة إلى حد يتعذر معه توحيدها في تأثير صوتى واحد . فقد يكون المطلوب منا ، ونحن نقرأ بيتًا بطريقة ما ، أن نكون واعين بألا يُقْرأً البَيْتُ نَفْسهُ بطريقة أخرى ؛ وذلك حتى يتحتم علينا قراءة البيت مرتين إن نحن أردنا قراعته بصوت عال ؛ أو قد يكون المقصود منا هو قراءة البيت بطريقة مختلفة عن حركة الكلام المعتاد العامية وذلك استهدافًا لتضمين الطريقتين في طريقة واحدة في أن واحد . تستعمل طرق قراءة الشعر بصوت عال هاتين الطريقتين بنسب مختلفة ، ولكن ربما كان هذان المثالان الأخيران اللذان الخترتهما من جون دون PONNE يحتاج كل منهما ، على حدة إلى هاتين الطريقتين وحدهما . والمثال الذي أورده هنا عن هوبكنز HOPKINS يوضح الحالة الأولى وهي مفروضة ضمن الحالة الثانية .

مارجريت ، هل أنت حزينة اسقوط أوراق جولدجروف ؟

الأوراق ، مثل أشياء الإنسان ، أنت

بأفكارك الجديدة تهتمين ، هل تستطيعين ذلك ؟

أه ، كلما كبرت سن القلب

فإنه يصل إلى مثل هذه المناظر ببرود أكثر ؛

بالتدريج ، ولا يدخر تنهيدة

برغم وجود عالم من وجبة ورق غاية الشحوب ؟ ومع ذلك ستبكين وتعرفين السبب . الآن ، يا طفلتى ، الاسم لا يهم . ينابيع الأسف هى الشيء نفسه . وليس فى القلب ، لا ، ولا عبّر العقل عما سمع عنه القلب ، وما خمّنه الشبح : إنه الدمار الذى ولد الإنسان من أجله ، إنه ذلك الذى تحزنين من أجله يا مرجريت . الأصل الإنجليزى :

Margaret, are you grieving
Over Goldengrove unleafing?
Leaves, like the things of man, you
With your fresh thoughts care for, can you?
Ah, as the heart grows older
It will come to such sights colder
By and by, nor spare a sigh
Though world of wanwood leafmeal lie;
And yet you will weep and know why.
Now no matter, child, the name.
Sorrow's springs are the same.
Nor mouth had, no, nor mind express'd,
What heart heard of, ghost guess'd:
It is the blight man was born for,
It is Margaret you mourn for.

العبارة will weep يمكن أن تعنى: "يصر على البكاء، حاليًا أو لاحقًا"، وقد تعني: "سوف يبكي في المستقبل". الكلمة know (يعرف) يمكن أن تتبع الفعل will ( سوف ) شأنها شأن الفعل weep ( يبكي ) ويذلك يصبح المعنى : "أنت تصرين على المعرفة ، أو أنت سنتعرفن" أو قد يكون المعنى : "أنت تعرفين فعلاً سبب بكائك ، أو تعرفين السبب الذي سيجعلك تبكين في المستقبل ، أو تعرفين الأسباب التي تجعلك تصرين على البكاء" ، أو ، قد يكون المعنى في صبغة الأمر ، "أصغ إلى وبيبوف أخبرك بالأسباب التي تجعلك تبكين ، أو التي ستبكين بسببها مستقبلاً ، أو التي ستجعلك تصرين على البكاء، أو التي تجعلك تصرين فعلاً على البكاء". ومن رأى السيد / ريتشاردز الذي اقتبس عنه ما أقول به هنا ( النقد التطبيقي ص ٨٣ ) : إن الغموض الذي يكتنف الكلمة will (سعوف) يزول بسبب النبر الذي يضعه هوبكنز على هذه الكلمة ؛ والكلمة تبدو لي هنا زائدة الحدة ( منبورة ) . الواقع ، أنه عندما يكون النبر واقعًا على كل من weep (يبكي) و and (واو العطف) فإن ذلك يجعل الفعل will ( سوف ) فعلاً مساعدًا فقط ، أما إذا كان النبر واقعًا على الفعل will ( سوف ) نفسه فإن ذلك يجعل معنى الفعل "يصر على" insist upon . ومع ذلك فإن معنى الاستقبال مكن فرضه أنضًا على هذه الطريقة الأخبرة لقراءة البيت ، وذلك إذا ما كان التركين أو النبر على زمن البيت النحوى ، أو بمعنى آخر إذا كان البيت يركز على التناقض بين نوعين من البكاء ، أو إذا كانت القراءة تضم الكلمة know ( يعرف ) إلى الكلمة weep (يبكي) ، أو إذا كان التناقض بين نوعين من المعرفة . وهنا ، من المفيد أن يكون النبر أو التركيز على الزمن النحوى عند هذه اللحظة الحرجة ، نظرًا لأن هذين التناقضين ووحدتهما هما اللذان يصنعان مغزى القصيدة.

ومن الصعب الاستمتاع بالنبر عندما يكون على الفعل are (يكونون) ، الذى أدخله الشاعر إلى الجملة ؛ وبذلك أرى المعنى على أنه : "ينابيع الأسف ، التى هى واحدة دومًا ، بعيدًا عن موقفنا من هذه الينابيع وبعيدًا أيضًا عن درجة وعينا لهذه النابيع ، موجودة دومًا " ، بصورة دائمة كما لو كانت مطلقة .

نوعا المعرفة: النوع الصدسى والنوع الفكرى، يشكلان من جديد نوعين من الغموض في الدوبيت الذي يلى ذلك مباشرة؛ وقد يساعد ذلك على إثبات أن هذين

النوعين من المعرفة موجودان فعلاً في البيت الذي يدور عن الفعل will (سوف). الفم mouth mouth والذهن mind قد ينتميان إلى مارجريت أو إلى أى شخص آخر ! العبارة "ما سمع القلب" what heart heard of "تحرك قبلاً أو دبراً ! الكلمة ghost (شبح) التى تعنى بحكم موقعها النحوى ، كلا من أعماق اللاشعور (اللاوعى) والروح الواعية بالضرورة ، هذه الكلمة تعيد إلى الذهن خلود القبر وتحويم القبر الحزين . "لم يقم فم إنسان غيرها بالتلميح لها عن ، حقيقة النحاود ، التي لم يخترها بالتلميح لها عن ، حقيقة الخلود ، التي لم يخترعها بالفعل سوى خيالها هي ، والتي يمكن لروحها هي شخصياً أن تتنبأ بها" . "لم يذكر فمها الموت قط ! إنها لم يحدث قط أن طرحت الفكرة على نفسها حتى يمكن أن تكون واعية لها ؛ ولكن نظراً لأن الموت كان جزءاً في جسمها ونظراً لأن الموت طبيعي لأعضائها ، فإنه (الموت) كان معروفاً من قبل أعماق ذهنها المبهمة باعتباره نذيراً " . والمغزى الذي أرمى إليه من هنا لا يتمثل في أن الشاعر قد نظهر هاتين المعرفتين على أنهما مختلطتان إلى الحد الذي يجعله يصر ويلح على أنهما خانا شيئاً وإحداً ، وإنما يتمثل في أن هاتين المعرفتين كان بالإمكان تمييزهما .

هناك مثال أكثر خفوتًا على نوع الغموض الذى نحن بصدده فى هذا الفصل ، نجده فى واحدة من مقطوعات ألكسندر بوب الشعرية الرائعة عن الأرامل النبيلات ، تلك المقطوعة التى تنفرد بدرجة من الجمال الحسى الذى من المفروض أن يكون في غير متناول قواه وقدراته :

مثلما تمسك الشياطين السبتيات لا للمرح وإنما النكاية ،

كذلك هؤلاء يفعلن في ليلهن السعيد البائس ؛

وعليه تنزلق أشباح الجمال دائريًا دائريًا ،

وتحوم على الأماكن التي مات فيها شرفهن .

أنظر كيف يكافئ العالم محاربيه القدامى:

شباب من المرح ، وشيخوخة من لعب الورق .

حسن بلا غرض ، حذق بلا هدف ،

شباب بلا محبين ، عجوز بلا صديق ؛ عاطفتها غندور ، وجائزتها سكيًر حية مثار السخرية ، وميتة منسية . (مقال عن النساء ، القسم الثاني ، ٢٤٥ ) الأصل الإنجليزي :

As hags hold sabbats, not for joy but spite,
So these their merry miserable night;
So round and round the ghosts of beauty glide,
And haunt the places where their honour died.
See how the world its veterans rewards.

A youth of frolics, an old age of cards.

Fair to no purpose, artful to no end,

Young without lovers, old without a ffiend;

A fop her passion, and her prize a sot;

Alive ridiculous, and dead forgot.

(Essay on Women, EP. II. 245)

الكلمتان المسطحتان الصغيرتان اللامباليتان fop (غندوره) و sot (سكيره) تعطيان الذروة المخيفة لهذه المقطوعة انطباعًا بكراهية محمومة لا يمكن السيطرة عليها ؛ هاتان الكلمتان إن قدر لهما أن يكملا البيت ، وأن يعطياه وزنه ، في ضوء ما يتطلبه معنى هذا البيت ووضعه ، لا يمكن إسقاطهما بنفس القدر من الاحتقار التحليلي الذي يبدوان به على الصفحة المطبوعة ؛ هاتان الكلمتان لا بد من أن نرمي بهما شخصًا نتصوره وكأنه أمامنا ، ونعرف أنه لا يطيق هاتين الكلمتين . ولو اعتبرنا كل بيت من بيتي الدوبيت وحدة مستقلة فإن الدوبيت لا يعد مطلقًا أكثر من مجرد حصان هزاز ؛ ولكن القصور المترتب على هذا التسطح ضروري ليعطي هذا الشخص قوة ؛ ولم يحدث قط أن حظى الدوبيت برقة التضمين أكثر مما هو مفروض هنا من قبل ثقل وعاطفة

المعنى المنقول وحسب . الشىء الذى يفرض نفسه فى هذه المقطوعة هو أنه يربط فى داخلها ما بين حالتين عقليتين متميزتين تميزًا واضحًا ؛ الدقة صعبة الإرضاء التى يجرى بها تناول الموضوع ؛ والشفقة والمرارة والرعب التى يتحتم علينا تصور الموضوع فى ضوئها .

فى النوع الثالث من الغموض ، نجد حالتين عقليتين مختلفتين ، توضعان جنبًا إلى جنب ، ونجعل بينهما صلة كما لو كانت عن طريق التعميم ؛ وفى النوع الرابع تؤثر الحالتان وتتأثران ببعضهما لتنتجا شيئًا يختلف عن كل منهما ، ويكون رد الفعل هنا على شكل انفجار .

وأنا أتكلم عن "الجمال الحسى"، انطلاقًا من تفكيري في الدوبيت الثاني المقتبس، ذلك الدوبيت الذي يمكن أن نطبق عليه تحليلاً لفظيًا أكبر . فالأرامل النبيلات dowagers بمكن أن تنزلقن glide متدورات round متدورات round لأنهن مازلن يرقصن ، أو لمجرد ، كونهن مشبتات في طاولة الورق في الدوبيت الذي يلى ذلك ، نظرًا لأنهن يستمررن ويستمررن ، في حركة دائرية ، في الذهاب إلى نفس غرف الجلوس . ويهذه الطريقة يمكن تصور الأرامل النبيلات على أنهن لا تزان ترقصن ومع ذلك في عمر، كان بتحتم عليهن ، معه في تلك الأزمان ، أن يتوقفن عن الرقص ، في البداية جرى الحديث عن الأرامل النبيلات باعتبارهن أشباحاً ghosts لجمالهن الميت beauty ، ثم نعرفهن بعد ذلك وهن لا زلن يرقصن ، نظرًا لأن الأشباح ghosts التي من هذا القبيل يمكن أن تظل تردد ذلك الذي فعلته في الحياة ؛ ولكن في البيت الذي يلى ذلك هن أشباح ghosts لشرفهن honour الميت ، يحومن haunting في مكان من الأماكن a place فقط ، كما أن غرفة الباليه ليست كمثل طاولة الورق . ( وعلى كل حال ، فإن هذه الأماكن places ، هي الأماكن نفسها من الناحية العملية ، ومن ثم يوجد هنا شكل من أشكال الغموض المستقل فيما يتعلق بفقدان الأرامل النبيلات لشرفهن honour عن طريق الخداع والغش على طاولة الورق أو عن طريق ضرب المواعيد الغرامية غير الشرعية في غرفة الباليه . ) والنتيجة التي تترتب على ذلك ، هي أن البيتين لا يمكن أن بمضيا بيساطة مثلما يدعيان ؛ الكلمة ghosts تعنى شيئًا مختلفًا في كل بيت ، كما بتعين علينا في كل حالة من هذه الحالات ترجمة البيت إلى شيء يقال عن السيدات

العجوزات ، وإلا فإن الإنتقالات لن تجدى . ولكن المرء معتاد على عملية الترجمة المباشرة هذه في أشعار الزينة الرشيقة الوردية فقط ، وبذلك يمكن أن تكون هذه الترجمة المباشرة باروديا (أ) للطريقة التي كان يمكن التعبير من خلالها عن تحية شجاعة للسيدات ، كما يصبح لهذه الباروديا مسحة فاضحة كالحة لكونها رومانسية وساحرة .

يجب ألا أنكر هنا أن شبح ghost الجمال beauty الميت يمكن أن يحوم على المكان الذي مات فيه شرفها honour ، مثلما هي قد تحوم على المكان الذي يكون قد حدث فيه شيء يهمها . إذا ما قرأنا الدوبيت على هذا النحو ، نحس فيه لمسة ذلك الشكل من الألمعية الذي يغطى الجملة بالكلمة غير المنتظرة أو المتوقعة ؛ "يجوز أن نظن أنها كانت مكروبة تمامًا نظرًا لفقدانها جمالها ؛ ولكن مهلًا إن ضمير المرأة العجوز هو الذي يقلقها ، ومن الحق أن يفعل ذلك" . ومع ذلك ، فأنا أجد قراءة الأبيات على هذا النحو أمرًا صعبًا جدًا ؛ إذ أنها تقف متوازية تمامًا ومتباعدة ، ونقرأها ركأنها صفعة بعد أخرى .

ويجوز لنا أن نقول بفعل هذا التوازى أيضًا: إن الجمال beauty ويجوز لنا أن نقول بفعل هذا التوازى أيضًا: إن الجمال وإن الاسمين يجرى يعاملان باعتبار كل منهما نتيجة طبيعية ضرورية للآخر، وإن الاسمين يجرى استعمالهما في البيتين لمجرد التنويع (كما لوكان الأمر مجرد اهتمام المعجم القديم بالمرادفات)؛ إلى حد أن أشباح الجمال ghosts of beauty تصبح أشباح الشرف وboosts of honour وكان من الضرورى أن تفقد خصائصها في المكان نفسه

الجمال والشرف عندئذ متماثلان ، إلى حد أننا نجد أنفسنا ، وهذه مفاجأة نحن قادرون على تبريرها ، في قصص عالم الجن عند سبنسر Spenser ذلك العالم الذي يقوم على المثالية الحسية . هناك شكل من أشكال الرنين الخفى في هذه الأبيات ناتج عن صراع هذا التداعى ؛ وفي غضب محموم ، يشبه رفاصات الباخرة وهي تتسابق على صفحة الماء ، يجد ألكسندر بوب نفسه وكأنه قد ركبه شيطان بفعل هذه المخلوقات المسكينة ؛ هذه المخلوقات تثير فيه مشاعر قوية لا مبرر لها ، عن الضياع ، والعبث الذي لا مفر منه ، الذي لا يمكن أن يشبعه أي تنمر بالموضوع .

لم يكن وردسورث شاعرًا غامضًا ؛ نقل حب البساطة المفرط تعقيده إلى اللاشعور ، حب البساطة المفرط هذا لم يسمم سوى مصادر الفكر ، في المستنقعات المرتفعة في المجال ، وحدد بأكبر قدر من البساطة الاضطرابات الأساسية للعقل . ولكن وردسورث يستعمل في بعض الأحيان ما يمكن أن نطلق عليه اسم ضروب الغموض الفلسفية وذلك عندما لا يكون متأكدًا من المدى الذي يمكن أن تصل إليه هذه العملية . في النوع الثالث من الغموض اكتشفنا استعمالات ثانوية للغموض في النكات ؛ أما النوع الرابع فيشتمل على تطبيقات الغموض الانتقائية . ومن هنا فإن درجة وحدة الوجود التي تنطوى عليها بعض من أشهر مقطوعات وردسورث تعتمد ، إلى حد كبير ، على ذوق القارىء ، الذي يستطيع أن يفرض النحو بلا صعوبة حتى يتسنى له أن يعلى آراؤه الخاصة ويرفعها عاليًا .

### لأنى تعلمت

النظر إلى الطبيعة ، لا كمثل ساعة الشباب عديم التأمل ؛ وإنما لأتسمع في معظم الأحيان

موسيقي الإنسانية الحزينة ، الساكنة ،

لا خشنة ولا صرير لها ، برغم أن لها قوة كافية

في التطهير والإخضاع . ولقد استشعرت

وجودا يزعجني بمرح

الأنكار المتسامية ؛ شعورًا بالتسامي

بشىء مبثوث بثًا أكثر عمقًا ،

مسكنه هو ضيء الشموس الغارية ،

والمحيط المستدير والهواء الحي ،

والسماء الزرقاء ، وفي ذهن الإنسان :

حركة وروح ، تُسَيِّرُ

الأشياء المفكرة جميعها ، جميع أجسام الفكر كله وتتدحرج خلال الأشياء كلها .

( ديرتنترن )

الأصل الإنجليزي :

For I have learnt

To look on nature, not as in the hour
Of thoughtless youth; but hearing oftentimes
The still, sad music of humanity,
Nor harsh nor grating, though of ample power
To chasten and subdue. And I have felt
A presence that disturbs me with the joy
Of elevated thoughts; a sense sublime
Of something far more deeply interfused,
Whose dwelling is the light of setting suns,
And the round ocean and the living air,
And the blue sky, and in the mind of man:
A motion and a spirit, that impels
All thinking things, all objects of all thought,
And rolls through all things.
(Tintern Abbey.)

لا يكفى القول بأن هذه الأبيات توصل المالة النفسية المقصودة بطريقة جميلة ؛ إذ يبدو أن وردسورث مؤمن بنظرياته ومعتقداته الخاصة ويريد أن يعرف الناس ماهية هذه النظريات والمعتقدات . ويصبح من المعقول ، بناء على هذا ، أن نستخلص من هذه المقطوعة أفكارًا محددة عن العلاقة بالرب وبالإنسان وبالطبيعة ، علاوة على أفكار عن الوسائل التي يمكن بها تعرف العلاقات التي من هذا القبيل .

وعندما نحاول ذلك بواجهنا العديد من النقاط النحوية الصعبة . إذ لا نستطيع تين ذلك المبثوث بثًا أكثر عمقًا more deeply interfused كما لا نستطيع أيضًا تين المشبه به . وليس من الواضح أيضًا ولا من المؤكد أن كانت موسيقي الإنسانية music of humanity هي الوجود presence نفسه ؛ موسيقي الإنسانية والوجود مفصولان بالكلمة and ( واو العطف ) وبعلامة وقف تام . وربما لاحظنا أيضًا ، أن الكلمة in ( في ) تميز ، برغم خفوت هذا التمييز ، عقل الإنسان mind of man عن الضوء light، وعن المحيط ocean وعن الهواء air وعن السماء sky ؛ وهذا بغلب عليه أن يقصل الشكل حركة motion وروحًا spirit عن الشكل وجود presence وشيء ما something ؛ ومع ذلك قد تظل كل هذه الأشكال متماثلة مع الشكل موسيقي music . ولريما يكون وردسورت قد استشعر felt شيئًا ما something مبثوثًا interfused بثًا أكثر عمقًا more deeply من الوجود presence الذي كان يزعجه هنا نرى الرب يتجلى الباطني بصفة خاصة ، ولكن مع كونه عليًا دومًا في كل خلقه (٠١) . أو قد يكون اله شيء ما something مقابلاً للوجود presence (الإحساس sense مساويًا للفرح joy) ؛ ويذلك يكون الاثنان مبثوثين بثًّا أكثر عمقًا -more deeply inter fused من موسيقي الإنسانية music of humanity ، ولكنها بطريقة واحدة من الناحية الظاهرية . هذه الرواية تتصور الرب فقط عليًّا في خلقه ، ويؤثر في الشاعر بالطريقة نفسها التي بؤثر بها في كل شيء آخر ؛ أو قد تتصور الرب مثلما بتخيله الشاعر عليًّا في خلقه ، بالطريقة نفسها التي نتخيل بها الموسيقي الإنسانية music of humanity . من هنا ، تصبح الرواية الأولى مسيحية ، في حين تصبح الرواية الثانية قائمة في بعض أجزائها على وحدة الوجود ، بمعنى أنها لا أدرية agnostic إلى حد ما . ومرة أخرى ، نجد أن الـ شيء ما something يمكن أن يسكن فقط في الأشياء الطبيعية المذكورة ، التي تنتهي في السماء sky ؛ من هنا لا يمكن لنا أن نتعرف الحركة motion والروح spirit على أنهما مبثوثتان interfused في الطبيعة ، كما هو الحال بالنسبة لــ الشيء ما something ؛ معنى ذلك أن الحركة والروح هما شيئان نشيطان في ذهن الإنسان in the mind of man . وفي ذات الوقت نجد أن هذين الشيئين مشابهان لـ الشيء ما something ؛ وعليه فإن وردسورت إما يشعر feels بهما أو يستشعر إحساسًا بهما feels a sense . ومع مثل هذه القراءة يمكن للصوت أن يرتفع بشيء من الانتصار على عبارة عقل الإنسان mind of man ؛ فالإنسان له روح عالية بطبيعتها بالطريقة نفسها التى لروح الرب ، كما أن هذه الروح مستقلة أدبيًا عن الإنسان . أو قد يسكن dwell الهيء ما something في عقل الإنسان dwell الإنسان of man ؛ وتكون الحركة motion والروح spirit في تقابل معه ؛ ومع مثل هذا الترتيب غير الحظيظ فإن الرب الذي هو نفسه الطبيعة يخضعنا على الفور للحتمية predestination .

إلى هنا أكون ما زلت أتناول ضروب الغموض النحوى بالفحص والدراسة ، ولكن الأبيات الثلاثة الأخيرة تعترف بشيء من الشك في الهدف من ذلك الذي يبدو تمييزًا ليس له صلة بالموضوع . وسواء كان الإنسان أو أي شكل آخر من أشكال الرب هو الفاعل هنا ، فإنه يميز بين الأشياء things التي هي مفاعيل objects أو فواعل subjects الفكر thought ، هذه المفاعيل والفواعل هو الذي يُسنيرها impels ؛ كما أن الأشياء things التي لا هي بالمفاعيل أو الفواعل للفكر thought ، فإنه يتدحرج colls فقط خلالها . ( وأنا لست متأكدًا من الوضع المنطقي للأشياء things التي ليست مفاعيل للفكر thought التي يفكر thought التي يفكر thinking فيها وردسورث هنا ؛ فهو ، قبل كل شيء ، لا يفكر تفكيرًا جادًا ، وبذلك يمكن أن يكون الحال على ما يرام . ) والميزة الوحيدة التي أستطيع تبينها في هذه المفارقة هي أنها سرعان ما تجعل الروح spirit ذكية وبلا ذكاء أستطيع تبينها في هذه المفارقة هي أنها سرعان لنا بأن نعرفه على أنه هو الثاني دون مساومة على وصفه بأنه هو الأول (۱۱) .

وفى واقع الأمر ، سواء كانت هذه الأبيات تتضمن أو لا تتضمن قدرًا كبيرًا من الحكمة ، هذه الأبيات المشوشة ، التى تتكلم كلامًا سطحيًا ، فإن ذلك قد يوصل طريقة يمكن بها استعمال تناقضاتها ، وبذلك يمكن أن تعمل عمل العقائد . والأسباب التى تدعونا إلى أن ننكرعلى وردسورث هذا المصدر من مصادر القوة تتمثل في أن وردسورث يتكلم كما لو كان مالكًا لعقيدة أو قانون يمكن به إجراء مصالحة بين أنصاف العبارات التى يستعملها ، في حين أنه ، عندما تكون عقيدته أو قانونه محددًا ، يجد أن إنصاف العبارات هذه ضرورية الحفاظ على عمل هذه العقيدة أو القانون في وضع حرج . أن هناك شيئًا من الخلط حول هذه المحاولة التى تستهدف الرفع والإعلاء

مع أنها ليست ملّية denominational ، أو إن شئت فقل : المحاولة التى تستهدف وضع قدر من وحدة الوجود أمام قرائه لا يصيبهم بصدمة . وهنا أجدنى احتج من جديد بأنى استمتع بهذه الأبيات إلى حد كبير جدًا ، واكتشف ، مثل أى شخص آخر ، بأنى أعيها وأتذكرها ؛ ربما كان الخلط أمرًا ضروريًا لـ وردسورث ، إن قدر له الحفاظ على موقفه الشعرى الخاص به . والواقع أننى ، بدراستى للمثال فى هذا الفصل من الكتاب ، أكون قد أثبت أنى اعتبر الخلط ضرورة متأصلة ، لم يكن يعيها عندما تحققت . ولكن ، قد يوضح هذا المثال الأخير الطرق التى يمكن بها استعمال هذه المناهج bath شاعر باعتناق آراء مشوشة بدلاً من امتداح تشابك وتعقد نظامه العقلى . وهنا يتعين على أن انتقل إلى الفصل التالى حيث المزيد من أنواع التشوش المستمرة .

### الهوامش

- (١) في تقديري ، أننا يمكن أن نقول: إن الفاصلة بعد الكلمة excced (يفوق) تعد من قبيل الأخطاء المطبعية ، أو قد يكون المقصود منها لفت الانتباه إلى الكلمة والإيحاء بأن W. H. تغوق في عدة طرق وليس في طريقة واحدة ، ولكن إذا ما اعتبرنا الفاصلة خطأ مطبعياً يظل التعقيد الشعوري موجوداً هناك .
- (٢) القبر عبارة عن تأبين رسمى من قبيل ذلك الذى يكتب على شواهد القبور ، فى حين أن المزايا الحقيقية للإنسان إنما تكون مرتبطة ارتباطاً وثيقاً بأخطائه التى لا يمكن ذكرها فى إطار أسلوب رسمى أو مديح . وأنا لست متأكدا الآن أن ضروب غموض الكلمات وكذلك غموض النحو تضيف الكثير جداً لما يكون واضحاً تماماً باعتباره تيمة من التيمات . أما مسألة أن الإحساس الذى وراء القصيدة هو شكل من أشكال تكافؤ الصندين فأمر لا يمكن إنكاره

وتحسبا لتفسير ذلك ، فقد أوردت تحليلاً آخر كاملاً لواحدة من سونيتات شكسبير ( ٦١ ) في الفصل الثاني ( ص ٤٥ ) تأسيساً على أنها تحتوى على قدر أقل من الوقاحة التي اقترفها شكسبير مع و . هـ . W. H . عن هذه السونيتة .

- (٣) مقطوعات القصيدة الثلاث مقتبسة ومدروسة كل على حدة .
- (٤) تنتابنى الدهشة حول ما إذا كان جون دون Donne قد تعمد ترك هذه المضامين المتخيلة مبعثرة ،
   حتى وإن كانت القصيدة مكتوبة لزوجته ، فلربما كان يخشى أن تتخلى عن زواجها الطائش .
- (٥) يبدى محتملاً على أقل تقدير أنهما قد اختارا ألا يتسببا في الإضرار ببعضهما أكثر مما هما فيه ؛ ويبدى أنه قد شفى نفسه وعالجها من بعض شكوكه السابقة ، وأنا ما زلت عند رأيي أن هذا التحليل صحيح .
  - (٦) أسجل استيائي من هذه القصيدة ، ولكنها لا علاقة لها بضرب الغموض الذي نحن بصدده هنا .
    - (٧) العلجوم: ضعدع الطين ( المترجم)
    - (٨) أبيغرامي : ساخر لاذع ( المترجم )
    - (٩) الباروديا: parody محاكاة على سبيل السخرية ( المترجم )
- (١٠) أو قد تمثل إحداهما الوثنية ( الطقس الديني المحلى لمناظر البحيرة على سبيل المثال) وتمثل الأخرى العقيدة الأخرى الأكثر إحارة ( المبثوثة بثأ أكثر عمقاً ) الذي يجعلها وردسورث تدعم العقيدة الأولى .
- (١١) أثارت وضاعة والتواء هذه المقطوعة استياء النقاد ، وأتمنى أن أكون قد توصلت إلى شيء مرض وعاقل أقوله بعد كل هذه السنوات الطوال ، وقد كتبت الأنسه م ، س ، برادبروك تقول : أن الأسماء الواقعة بعد علامة الوقف التام هي كلها من قبيل البدل ، نظراً لأن تيمة المقطوعة هي تسامي علاقة الفاعل ـ المفعول ،

ومن رأيى ، أن وردسورث قصد النصو أن يسير هذا السرى ، ولكن من المؤكد ، حتى وإن كانت الجس فى موقع البدل ، فإنها لا بد أن تكون قائلة التمييز بشكل أو بأخر ، وإلا فلماذا تعين قولها الواحدة بعد الأخرى ؟ ويوسعنا أن نورد رواية أكثر تعاطفاً عن الخافية انفسطية لـ وردسورث ، ومما لا شك هيه أنه لو كان كتاب أي . إي ، ريتشاريز كواردج رالذيال لم ينشر بالقعل أكتب قد كتبت شيئاً مختلفاً تماماً ، ولكن يبدو لى ، أننا إذا عما أخذنا العقيدة مأخذ الجد تحول التعيير عنها إلى بلاغة سائلة غير محكمة .

يحدث الغموض من النوع الخامس عند اكتشاف المؤلف المكرته أثناء عملية الكتابة ، أو عندما لا يكون ممتلكًا لها كلها في ذهنه في آن واحد ، كأن يكون هناك ، على سبيل المثال ، تشبيه لا ينطبق على شيء انطباقًا دقيقًا ، وإنمًا يقع في منتصف الطريق بين شيئين أثناء تحرك المؤلف من أحدهما إلى الآخر (١) . وشكسبير يفعل ذلك بصورة مستمرة كما في :

طبائعنا تُطَاردُ

مثل الفئران التي تنْهَبُ سُمَّها المناسب

شرًا عطشان ، عندما نشرب نموت .

( مقياس بمقياس ، الفصل الأول ، المشهد الثاني )

الأصل الإنجليزي:

Our Natures do pursue

Like Rats that ravyn downe their proper Ban

A thirsty evil, and when we drinke we die.

(Measure for Measure, I. ii. )

من الواضح أن الفكرة الأولى كان مفادها أن الشهوة نفسها هى السم ولكن تقديم الكلمة proper بمعنى مناسب للفئران ، برغم أن لها أيضًا إيحاء غير ذى صلة بالموضوع مفاده صحيح وطبيعي ، وكذلك ذكرى أكثر دقة لتلك السموم (التى هى السموم الفسفورية فى أيامنا هذه) التى صمعت لمنع الفئران من النفوق ، داخل الكسوة الخشبية السنديانية ، كل ذلك أدى إلى إنتاج الصورة الذهنية الأعظم والأقل

اعتيادًا ، التى يماثل فيها تناول السم سقوط الإنسان ، كما أن شرب الماء وحده ، تلك الوظيفة الإنسانية الطبيعية والصحية ، هى التى لا يمكن تجنب تحاشيها ، وهى التى تسبب الموت . وعن طريق التأمل ، عندئذ ، تصبح العبارة proper bane ( السم المناسب ) غامضة ، نظرًا لأنها تعنى الآن الماء كما تعنى السم أيضًا .

فورد Ford متيم أيضًا بهذه الوسيلة ، ويحتمل أن يكون ذلك من قبيل المحاكاة والتقليد :

جيوفاني . الآن ، الآن ، أعمل الأفكار الخطيرة على بقع سامة ؛

فليكن الكل رجلاً ، روحي ؛ لا تدع أهنة

الوصفة القديمة تنتزع منى مرارة

الشجاعة ، التي تلف الموت المجيد :

وإذا ما تحتم عليَّ أن أتداعى مثل شجرة السنديان مكتملة النمو ،

فإن بعض الأعشاب التحتية في سقوطي الثقيل

سوف تنسحق إلى نتف ؛ وسوف تموت معى هذه الأعشاب .

(من المؤسف أنها عاهرة، الفصل الخامس، المشهد الثالث، النهاية.)

الأصل الإنجليزي:

GIOVANNI. Now, now, work serious thoughts on Baneful plots;

Be all a man, my soul; let not the curse

Of old prescription rend from me the gall

Of courage, which enrolls a glorious death:

If I must totter like a well-grown oak,

Some undershrubs shall in my weighty fall

Be crushed to splits; with me they all shall perish.

(Tis Pity, v. iii. end.)

الكلمة العنات مرارة / حقد ) استخدمت في المرة الأولى بمعنى روح الاستياء والأسف من اللعنات ، التي هي المرارة التي تشكل جزءًا أساسيًا من الرجل الكامل . (نعاني المرارات : عطيل ، الفصل الرابع ، المشهد الثالث ـ ٩٣) ، ولكن الكلمة نفسها في البيت الذي يلي ذلك مستعملة لتوحى بمعنى مرارة السنديان (رد فعل السنديان في الاستثارة) ، وهنا نجد فكرة الثار تحول إلى قوة سقوطها falling على الناس ، سواء أكان هؤلاء الناس مرتكبين أو غير مرتكبين لأخطاء ضد هذه الفكرة . ولكن فيما بين هذين المعنيين المحددين تبدو الكلمة enrolled (لف) بمثابة شحوب للبؤرة ؛ أنه يفكر في موقفه هو نفسه ، بدلاً من تفكيره في الاستعارة ، كما يحافظ على لغة الاستعارة باعتبارها أمرًا من أمور الشكل .

الموت المجيد glorious death يمكن أن يلف enrolled على لفافة scroll الشهرة ، حتى يمكن الكلمة أن تقف مستقلة بذاتها ؛ أو أن المرء ، إذا ما نظرنا إلى الخلف ، فقد يكتسب قوة لقاء موت مجيد glorious death من طريق كونه يستحم في هذا الموت ، وبدعم من فترة قصيرة من المرارة إلى حد أن المرارة القوق قد انتزعت rent ، ( في ظل النتائج العكسية ) من حدودها في الذهن المنظم ، عن طريق كونه ملفوفًا rolled بـ ، أو ملفوفًا حول بواسطة ، المرارة gall ؛ أو إذا ما نظرنا إلى الوراء ، فقد يكون السنديان oak نفسه هو الذي يتدحرج rolled إلى الأسفل ، نحو الموت وفوق الضحايا . قد نقول : إن هذا خيالي ، وأنه كان يبحث فقط عن كلمة تحتوى على الحرف را توتحفظ الأسلوب ، ولكن في مثل هذه الحالة فإن هذه التداعيات والارتباطات هي التي تفسر الطريقة التي أدت إلى ورود هذه الكلمة بصفة خاصة على ذهنه . وأنا لا أزعم أننا يتعين علينا أن نعبر عن إعجابنا بهذه المقطوعة لمجرد أنها تقبل الشرح والتفسير(٢).

شاع هذا النوع من الغموض إلى حد ما فى القرن التاسع عشر ؛ وهناك مثال على هذا النوع ، فى قصيدة القبرة skylark التى كتبها شيلى Shelley ، والذى تناوله إليوت Eliot بالمناقشة . وأخشى أن تكون النقاط التى برزت أكثر مما كنت أتنكره عن هذا المثال .

المساء الوردى الشاحب

ينصهر من حول طيرانك ؛

أنت غير مرئية ، ومع ذلك أسمع صرختك سرورًا ـ إلى أن نرى بصعوبة ، فنشعر أنها هناك .

مع صوتك يكون مرتفعًا مثلما ، عندما يكون الليل عاربًا ، من سحاية وحيدة . والقمر بمطن أشعته ، وتفيض السماء . الأميل الإنطيري:

مثل نحمة من السماء ،

في وضبح النهار

حادة مثل سهام

ذلك الكوكب السيار القضي

الذي يضيق مصياحه المكثف

واضحًا في الفجر الأبيض

كل الأرض والهواء

The pale purple even Melts around thy flight; Like a star of Heaven. In the broad daylight Thou art unseen, but yet I hear thy shrill delight-

Keen as are the arrows Of that silver sphere Whose intense lamp narrows In the white dawn clear,
Until we hardly see, we feel that it is there.

Ali the earth and air
With thy voice is loud,
As, when night is bare,
From one lonely cloud

The moon rains out her beams, and Heaven is Overflowed.

زعم السعد / اليوت أنه لا يعرف ذلك الكوكب السيار sphere ؛ إذ يوسعنا أن نعتبره نجمًا star، وذلك من منظور النحو ، ولكن التشبيه يستمر في تعثره خلال المقطوعة الثانية والقافية السبيئة clear-there-air دليل على ذلك ، ومن هنا بصبح الكوكب السيار sphere هو القمر moon ؛ كما أن النهار يزيد من خفوت كل من القمر moon والنجم star وهذه المقطوعة الشعرية تنطوي على شكلين نصوبين هما : سرورك عارم مثل سهام الكوكب السيار 'sphere و 'برغم أن سهام الكوكب السيار حادة جدًا ( فيما يتعلق بالمسافة الطويلة ) ، فإننا حتى عندما نكون بعيدين بالقدر الذي يبعدنا عن أن نصبح في مرمى الإصابة فنحن لا نزال نستشعر وجود جمال هذا الكوكب السيبارا . والبيت الأخير من المقطوعة بمكن أن يكون معناه : 'نحن نحس أن سرورك موجود هناك منذ فترة طويلة ، إلى أن يصعب علينا رؤيتك في الحقيقة' . أو 'الذي بضيق مصباحه إلى أن يقال أننا نكاد لا نراه ، إلى أن يقال بحق أننا نحسه هناك . كل ما قلناه هنا يناسب تمامًا التشبيه الأول ، الذي فيه القبرة lark ، خارج مجال البصر ، ولكنها لا تزال مسموعة على شكل سلسلة من الأنغام الفضية ، والذي تُشُبُّه فيه القبرة بنجم star ، الذي هو بدوره كوكب سيار وضوؤه فضى ، بعيدًا عن مرمى البصر أثناء النهار ولكنه لا يزال يردد بصوت خافت موسيقي الكواكب السيارة spheres. والسهام arrows عندئذ هي عبارة عن النغمات الخارقة المنفصلة المسادرة عن الطبور ، كما يمكن أن تكون السهام أيضاً عبارة عن التلالؤات المنفصلة الصادرة عن النجم سواء تصورنا السهام وكأنها تفتش في قلب الشاعر أو باعتبارها أشعة

مسحوبة من كروكي بصرى . في هذا التشبيه نحن نقفز من ضوء النهار daylight إلى الفجر dawn لنوضح على شكل عملية ذلك الذي كان قد تحقق من قبل ؛ كلما تضاءل حجم القبرة lark ، وتلاشت بعد ذلك ، تضاءل حجم النجم star ، ثم خبا بعد ذلك ، وعليه فإن الشاعر سابح في نشوة وابتهاج غامر يُنَقِّي نفسه متحولاً إلى جهل ، ويخفت عن الوضوح الكامل للجمال . ومن هنا ، نجد في التشبيه الجديد أن زمن الاكتمال ليس النهار day وإنما الليل night ، وهذا هو السبب الذي يجعل القبرة تبدأ المقطوعة الأولى المقتبسة عن الصعود في المساء evening. ( وقد ساق إليوت شكوي مفادها أن شيلي Shelley قد خلط بين اثنين من هذه الفترات ؛ والأمر يبدو أقل من حادثة إذا ما لاحظنا أنه يسمى أربع فترات ) . هنا يصبح الطائر مثل القمر moon ، أما عندما يكون بازغًا من سحابة cloud كيما تظل هناك عملية برغم أن الكوكب السيار يتزايد وضوحه ، ولا يقل ، أو عندما يكون خلف سحابة cloud فإنه يمكن أن نعرفه عن طريق ضوبًه على حواف السحب الأخرى ، كما لو كان شيئًا متدفقًا overflowing على الأسطح العليا لهذه السحب ( بالرغم من أن هذا القمر يترك الأرض الآن فــي ظـلام ( عندما لا يكون الطائر في مرمى البصر ) . في هذه الرواية نجد أن الكلمة bare معناها مظلم' dark ، كما أنها في تقابل مع الكلمة overflowed ( فاضت ) . أو إذا ما أخذنا الكلمة bare على أنها تعنى 'فارغ' empty ، رغم أن القمر moon نفسه ليس مربّيًا فإن السماء كلها تتلألاً بضوء القمر الذي مس الضباب غير المرئى في الهواء الخارجي ؛ لقد فاض overflowed القمر moon على كل حدوده ، وبدأ يؤثر بطريقة غامضة ، مثل الشاعر ، مثل مبدأ الجمال ، حتى على أولئك الذين لا يستطيعون فهمه . ولما كان الطائر رمزًا للشاعر ؛ فإن السحابة cloud ترمز إلى الشاعر ، كما يرمز القمر moon الذي خلف هذه السحابة إلى إلهام الشاعر ؛ ومن بين المسلمات الأساسية في شعر شيلي Shelley أن الشاعر يمثل علاقة عجيبة بالناس المعتادين ؛ إنه منبوذ ومشرِّعٌ غير معترف به ، بل إنه ربما يموت أيضاً .

وعن معانى الكلمة arrows (سهام) فإن تلك المعانى التى تتعلق بسلسلة من الطلقات قد تبدو أقل مناسبة لكلمة القمر moon منها إلى كلمة النجم star ، نظرًا لأن القمر لا يتلألاً rains ؛ ولكن هذه المعانى تساندها أيضًا كلمة rains ( أمطار ) ، كما

تساندها أيضًا فكرة بزوغ القمر فجأة من السحابة ليعطى إضاءة موجزة غامرة ، وتساندها أيضًا فكرة أن ديانا Diana ( ربة القمر ) صيادة . وهذه الفكرة الأخيرة يمكن ، فى الواقع ، اعتبارها مغزى التشبيه الجديد ؛ فجمالها حاد keen جدًا وصعب المنال جدًا ، وذلك حتى يدمر الإنسانية التى تفهمه . كما أن الانتقال من تشبيه إلى أخر هو بحد ذاته ، ينتج تأثيرًا يتعين أن نتصوره فى ضوء هذا الاعتقاد ؛ أننا مضطرون هنا إلى الانتشاء حبورًا ، بطريقة وجدانية محمومة ، ويجذور لا تضرب فى الأرض ، ننتشى حبورًا من زهرة إلى زهرة لنكتشف أن كل شيء مختار بعناية وأن كل شيء غير مُشْبع أيضًا . بالإشارة إلى كل هذه الأشياء الجميلة ! هنا شيء جميل آخر ، سيظنه كل قرائي جميلاً .

من المحتمل أن يكون شيلي قد كتب هذه القصيدة تحت تأثير من (القمر) قصيدة مرثية البلبل Nightingale التي كتبها كيتس لهذه القصيدة، وحتى يتسنى أن تبدو مناشرة فإنها لا بد أن تحتوي على المعتقدات الأساسية للرومانسيين . كان بتعين أن أقول قبل الآن ، أن القبرة تعد رمزًا دقيقًا جدًا على وجهة نظر شيلي Shelley في الشاعر ؛ فهي ترتفع إلى الأعلى أكثر فأكثر ، إلى الأعلى مباشرة ، وحيدة ، وهي تغنى دومًا ، باذلة جهدًا دومًا ، إلى أن تصبح مستنفدة القوى في مكان ما بعيدًا عن مرمى بصر العالم المعتاد ثم تقفل عائدة في صمت ، ثم تستأنف وجوداً متواضعًا ، منعزلًا وغير مرئى في مكان ما في وسط حقل من الحقول . ولكن هذا الرأي عن الطائر بوصفه رمزًا للحياة الروحية ، التي تعرف الطائر على أنه يناضل ويحتضر ، هذا الرأى مطعَّمُ برأى آخر يعرف الطائر على أنه خارج الحدود البشرية ؛ كما أن هذا الطائر خالٍ من الألم والتخمة والتشبع اللذين يعقبان النشوة الفانية كما أنه خالد ، في واقع الأمر ، مثل البلبل nightingale . من وجهة النظر هذه فإن ارتفاع القبرة يعد تأليهًا للطبيعة وإشباعًا حيوانيًا لا يرقى إليه شك ( كما أنه يصبح على الفور أكثر وأقل من إنساني ، وبذلك يكون خاليًا في الحالتين من عدم الوفاء بالمراد ) ، ويظهر هذا الإشباع الحيواني إما مرتفعًا إلى السماء Heaven ، نظرًا لأن الطبيعة تتفوق على العمليات الإنسانية المعقدة وغير المنظمة التي تفهم هذه الطبيعة ( الطبيعي سماوي ) ، أو قد يظهر هذا الإشباع ، بالقرب منها ( السماء ) بمعنى أن كون صاعدًا rising إلى النجوم stars وإلى القمر moon ، ومن ثم يكون صاعدًا لواحد من الكواكب السيارة spheres البللورية ( الطبيعي كامل ) . إن أغنية القبرة ، تصبح عندئذ شيئًا مطلقًا ، أساسيًا ، خارج الزمن ، ويقوم عليه الانسجام النغمي الأرضى كله . ( ومن المؤكد أن السيد إليوت Eliot لم يكن موفقًا من الناحية التقويمية عندما نعت ذلك البيت المحكم بأنه بيت 'باللٍ .)

الجمال الذي من هذا القبيل لا يمكن تعرفه تعرفًا كليًا بواسطة القيود الإنسانية ، وكلما كبر حجم هذا الجمال نقص وضوحه . العبارة الكوكب السيار يضيق في ضوء النهار The sphere narrowing in daylight ، تشبه عندئذ تضييق حاجبي الشاعر ، في نشوة التقييم الرومانسي ، مثل الخفوت الذي يصيب العقل المؤقت أثناء عملية تعرف الجمال الخالد والجمال المطلق ، الذي قارنه شيلي Shelley في موضع من المواضع بخبو الفحم المشتعل احمرارًا . "الآن أكثر مما كان عليه من ثراء الموت من قبل" ؛ "أنت لم تولد للموت ، آيها الطائر الخالد . إن القبرة اعتلاق الذي أظلم بالفعل مهجورًا عبدأ يوم الأرض المشترك خبوه ، ويعكس كامل ، فإن الذهن الذي أظلم بالفعل مهجورًا من رؤية الجمال الطبيعي ، قد يبدأ من جديد في عملية فهم فكرية لهذا الجمال . إن الاضطراب النصوى في هذه المقطوعات الشعرية ما هو إلا تعبير مناسب جدًا عن الفقدة التي توصلها هذه المقطوعات الشعرية ما هو إلا تعبير مناسب جدًا عن الفقدة التي توصلها هذه المقطوعات الشعرية ما هو إلا تعبير مناسب جدًا عن

النقطة الأخرى التي أثارها السيد إليوت ضد شيلي Shelley هي قابلية ذلك النوع من الغموض للتفسير والشرح:

عصر العالم العظيم يبدأ من جديد ،

السنوات الذهبية تعود ،

الأرض تشبه ثعبانًا يتجدد

أعشابها الشتوية مستهلكة ؛

السماء تبتسم ، الإيمانات والإمبراطوريات تلمع

مثل حطام حلم ينوب.

( هيلاس )

# الأميل الإنجليزي:

The world's great age begins anew,

The golden years return,

The earth doth like a snake renew

Her winter weeds outworn;

Heaven smiles, and faiths and empires gleam

Like wrecks of a dissolving dream.

#### (Hellas.)

قال السيد إليوت: إن الثَّعايين Ysnakes تغير renew حلودها المخلوعة ، وأنها لا تتخلص منها بنهاية الشتاء winter ؛ وأن شاعرًا من شعراء القرن السابع عشر كان لا بد أن يكون عارفًا بما في ذهنه فيما يتعلق بالنقاط التي من هذا القبيل . الكلمة weeds (أعشاب) يمكن أن تعنى كلا من ملابس ويخاصة ملابس هؤلاء الأرامل، التي تشبه جلد الثعبان القديم الجاف ، أو الحياة النباتية ، وبخاصة تلك النباتات الخشنة القوبة التي تستطيع الصمود خلال الشتاء winter ، إلى أن يظهر شيء أهم منها في فصل الربيع . ومن الواضح أن الجزء الثاني من التورية هو الذي يبرر التاريخ الطبيعي السبع: ؛ الثعبان snake له علاقة بالموضوع باعتباره لامعًا gleaming ، باعتباره رمزًا كلاسبكيًا للخصوبة والأرواح الأرضية ، وباعتباره يحدث انتقالاً للأرامل (٤) . أنا أوافق السيد إليوت ، من كل قلبي ، على ما كان يقوله في ذلك الوقت ، ومن المؤكد أيضًا أن هذه المعانى ليست موحّدة منثما هي متراكمة الواحد فوق الآخر ، ومع ذلك ، تظل هذه المعانى ، قبل كل شيء ، تورية ، تكاد تكون فكراً . وفي ذات الوقيت ، فإن الفكر يبعد مرتبكًا بصورة مفرطة ؛ هذا الخليط المشوش من الأفكار الذي يعترض clogging سيلاً غنائيًا بسيطًا ظاهريًا من المكن تفسيره ، ولكنه يصبح عندئذ غير مبرر ؛ ومن الواضح أن الشهية المفتوحة لهذا النوع وللنوع القادم من الغموض ، يمكن أن تعتذر عنه ، وبوسعها أن تستخلص إمتاعًا ، من الشعر السيئ جـدًا في حقيقة الأمر.

وطالما يدعم الغموض التعقيد ، والرقة وضغط الفكر ويبقى عليها ، أو طالما كان الغموض شكلًا من أشكال الانتهازية opportunism مكرسًا لأن يقول بسرعة ذلك الذي يفهمه القارىء فعلًا ، فإنه يتعين احترامه (طالما أننا مقتنعون بما نقول ، إذ أن الشيء نفسه لا يمكن أن يكون قد قيل بشكل مؤثر بدون هذا الغموض ، ولكن ، بطبيعة الحال ، فإن الشيء نفسه ، في الشعر ، لا يمكن أن يكون قد قيل بأي طريقة من الطرق ) . وهذا الغموض لا يمكن أن يُحترم إذا ما كان ناجمًا عن ضعف الفكر أو ضحالته ، إذا ما كان يبهم الأمر الذي بين أيدينا بشكل لا داعي له (دون أن نذهب بعيدًا بهذه الأغراض العرضية كما قلنا بالفعل ) أو ، عندما يكون اهتمام المقطوعة ليس منصبًا عليها ، لكي تصبح مجرد انتهازية في التعامل مع المادة ، أو إذا لم يفهم القارىء بسهولة الأفكار التي يجرى خلطها ، لأنه سيتكون لديه انطباع عام بعدم الترابط .

الأفكار التي في قصيدة القبرة Skylark التي كتبها شيلي (إن صح تفسيري) كانت واضحة له ، أو إن شئت فقل: كانت ، في الواقع ، السبب الرئيسي للإثارة التي كان يترجمها إلى مصطلحات غنائية ، غير أن هذه الأفكار إن قدر لها أن تظهر على الإطلاق فإن ذلك كان يتطلب منه تفسير هذه الأفكار والحفاظ عليها في عقله الواعي . والمسئلة هنا مسئلة بؤرة ؛ وفي الشعر الحديث ، عندما يكون مدى الأفكار كبيرًا ، وتزداد حدة الإمساك بالأفكار الصحيحة في الذهن ، هنا نكتشف أمثلة على أكثر أنواع هذه السلسلة تقدمًا ، كما يساء هنا أيضًا استعمال الغموض إلى أبعد حد .

وكمثال على التشبيه الانتقالي يمكن لنا أن نورد ذلك التشبيه 'ذاتي النسج' الذي استعمله شيلي ، عندما لم يكن بوسعه تعرف مقارنة (تشبيه) بصورة سريعة ، وراح فيه يقارن الشيء بفكرة أكثر غموضاً أو أكثر تجريدية عن الشيء نفسه ، أو أن يوضح أن تلك الفكرة هي طبيعة ذاك الشيء الذاتية ، أو أن هذه الفكرة تديم نفسها عن طريق دعمها لنفسها .

بنوامة عاتية ، الكوكب السماوى المحتشد يطحن الفدير المصقول إلى ضباب لازوردي من الإبهام العنصرى ، مثل الضوء . (برميتيوس طليقًا الفصل الرابع) الأصل الانحليزي :

With mighty whir! the multitudinous orb
Grinds the bright brook into an azure mist
Of elemental subtlety, like light.
(Prometheus Unbound, iv.)

مادة الرؤية تبلغ من الإطلاع والإيثرية حدًا يمكن معه مقارنتها بالشكل النقى الخالص Pure Form التي هي منه بمثابة المادة.

مثلما تبيق لطفل أنهكه النصب العلق روح الأرض تُنَوَّم ،

وتستطيع أن ترى شفتيها الصغيرتين تتحركان

داخل الضوء المتغير لابتساماتها الخاصة

مثل إنسان يتكلم عما يحبه في الحلم .

( القصيدة السابقة )

الأصل الإنجليزي:

Like to a child o'erwearied with sweet toi. . . The spirit of the earth is laid asleep,

And you can see its little lips are moving

Within the changing light of their own smiles

Like one who talks of what he loves in dream.

(Ibid).

المقارنة الأخيرة هي مجرد تقرير لما يكونه الشيء: وعليه جاحت عربة حربية أثناء العاصفة الصامتة من روعتها الذاتية المندفعة . . . . . أنا ، أحلى الزهور التي لم تتعطل طويلاً . . . أنا ، لست شبح ذلك الشكل الباكر الذي تحرك بناء على تحركه ، . . . . ( انتصار الحياة )

الأصل الإنجليزي:

So came a chariot in the silent storm

Of its own rushing splendour . . . .

me sweetest flowers delayed not long . . .

Me, not the phantom of that early Form

Which moved upon its motion, . . .

(The Triumph of Life. )

الشكل Form هو تبريره الوحيد ؛ فهو ، مثل الرب ، يعيل نفسه بنفسه ، بحكم حقيقة كونه موجودًا . إن الشعر الذي يؤله idolises موضوعه إنما يعطى هذا الموضوع خصائص الألوهية ، ولكن تحقيق هذا العمل بالطريقة التي هو عليها هنا يعنى تدمير التشبيه ، أو جعله غير قادر على الوفاء بأهم وظائفه المهمة . ولم يلاحظ شيلي العلاقات المربحة بين شيئين إلا نادرًا ، فقد كان انفعاله بالشيء الواحد في الآن الواحد ، يغلبه على أمره ، كما أن ذلك الشيء نفسه كان في أغلب الأحيان عبارة عن مجرد فكرة غير متصورة في عملها أو بيئتها . ولكن باستعمال هذه الوسيلة المحدودة باعتبارها مقارنة غير كاملة استطاع شيلي أن يفعل أشياء عظيمة .

وآخرون في حزن داخل كآبة

ظلهم الفاص ساري ، وسعوه المن (القصيدة السابقة) الأصل الإنجليزي :

And others mountfully within the gloom
Of their own shadow welked, and called it death.
(Ibid.)

تعريفى أشد أ أيضاً أعدم الإسسان بالمكرم بباشرة تسميار . وهذا يعنى أن المويشاً بمكن إدراجة ضمن شأ التعريف ويخامية للتشاملت التي من تبيل تلك التي تحدث أثناء مسلم الشامر المدت . ريمد الستسمال شكسبير للاسم آرياكن Ariachne ( ترياوين . القصل الضامس ، المنبد الراس ) لدل به على كل من آراكن Arachne وأريادن Ariachne ، مُسْنَقْمِلاً الميل ، منالًا مضيئًا على هذه النقطة .

رأيت كلوريس الجميلة تسير وحدها عندما ومثل المطر المُريَّش برقة إلى الأسفل ، مثل جوييتر مند هبوله من برجه ليفازلها في زخه فضية . (مجهول ، كتاب أكسفورد .)

الأميل الإنجليزي:

I saw fair Chloris walk alone
When feathered rain came softly down,
Like Jove descending from his tower
To court her in a silver shower.
(ANON., Oxford Book.)

من الواضح أن كلوريس Chloris نفسها لم تكن في برج tower داناي tower لأنها كانت خارج البرج تتمشى على الثلج ؛ زد على ذلك ، أن امتلاك الأبراج towers إنما يعد خاصية ذكرية إلى حد بعيد ؛ كما أن الأمر يحتم وجود شيء ما يحتم سقوط الثلج منه . وإجمالًا ، فإن البرج tower يمكن أن يعطى أيضًا له جوبيتر Jupiter ، وهذا يؤكد أن القارئ سوف يتذكر القصة الحقيقية . هناك مسحة لذيذة من الاحساس بالاعتيادية والتواضع من منظور أن زخة rhad للمر ليست ذهبية وإنما فضية بالاعتيادية والتواضع من منظور أن زخة المطر كانت على هذا القدر من الجودة والحسن . وطالما أن الثلج مريش feathered ، إدخال أسطورة أخرى إلى الموقف ، يضاف إلى ذلك أن الفاعلة المؤنثة she هي نفسها ليدا Leda ودنايDanae ويضاف ألى ذلك أن الفاعلة المؤنثة عندما نكتشف ـ في شكل متأصل الجنور ، منه أمرًا لغويًا ، فإننا لا نصاب بالدهشة عندما نكتشف ـ في شكل متأصل الجنور ، أقل مرحًا وأقل وعيًا ـ أن هذا الشكل كانت له أهمية كبيرة عند شعراء القرن

المثال الغريب واللذيذ التالى يعالج ما أظن أنه كان تورية واعية (شعورية) كما لو كان حادثة ، ويترك مكومًا على شكل فوضى حلوة ذلك الذى لا بد أن يكون القصور والخيال قد اكتشفا صعوبة وضعه في إطار من الأطر .

كانت الوردة مريضة وماتت مبتسمة ؛

ولكونها لا بد من تقديسها ،

حول السرير وقفت تتنهد هناك

الأخُولة الحلوة المزهرة

البعض متدلى الرؤوس ، في حين أحضر البعض ،

ليفسلها ، ماءً من النبع .

( هيريك ، الطقوس الجنائزية الوردة )

# الأصل الإنجليزي:

The Rose was sick and smiling died;
And, being to be sanctified,
About the bed there sighing stood
The sweet and flowery sisterhood:
Some hung the head, while some did bring,
To wash her, water from the spring.
(HERRICK, The Funeral Rites of the Rose.)

المقارنة هنا بالفتيات العفيفات مقارنة غير مفصلة ، كما أن العبارة يحضرن ماءً من النبع هنا بالفتيات العفيفات مقارنة غير مفصلة ، كما أن النبع هو مكان رعوى من النبع الكناء . ولكن من المؤكد أن الكلمة spring (نبع / ربيع) إنما تعنى فى الخلفية ، فصل الربيع أيضًا ؛ إنهن يحضرن من الربيع ، الذى هو صباح السنّة ، قطرات ندى الصباح ؛ إنهن يغسلنها بقطرات ندى حيوتهن ، من منظور أنهن يشكلن زهور الربيع ؛ ومن ثم ، فإنهن بحق (يالقصر الحياة) ميتات أمامها ، وخبيرات بهذا الأمر ؛ وإذا كان الماء water ندى فإنهن يغسلنها بدموعهن .

الأمر هنا لا يتحقق بشكل مترابط نظرًا لأن هيريك HERRICK يكاد يكون خائفًا هنا من لمس مخلوقات على هذا القدرمن الرقة ؛ والمخلوقات التى من هذا القبيل لا تسمح للشاعر بملاحظتها إلا من خلال وسيط شديد الخروج عن الموضوع ولا ينشد نفسه مطلقًا ؛ ويستطيع الشاعر ، من خلال هذه التصورات التلميحية ، الطافية ، الثمينة وغير اليقينية ، يستطيع إشباع نفسه كما لو كان ذلك عن طريق أسر ذلك الذي لم يتحقق بشكل مؤلم تمامًا .

الشاعر سوينبرن Swinburne يستعمل هذه التشكيلة الواسعة من النوع الخامس، من أنواع الغموض في شكل من أشكال المقارنة المتبادلة لا يهتم (على العكس من المقارنات المتبادلة التي في النوع الثالث من الغموض) لا بالمشبه ولا بالمشبه به ؛ إن سوينبرن يستعمل فقط العلاقات التي بين المشبه والمشبه به ليقدم للقارىء مجموعة

كبيرة من تداعياته associations المختزنة . إنه يربط النعوت المختلطة لاستعارتين كما لو كانت هذه النعوت في عبارة واحدة ليس المقصود منها هو تحليل العبارة نفسها وإنما توصيل حالة نفسية mood :

الليل يسقط مثل الحريق ؛ الأضواء الثقيلة تجرى منخفضة ،

وبينما هي تتساقط ، فإن دمي وجسدي هكذا

يهتزان مع اهتزاز اللهب ، مليئان بالأيام والساعات

التي لا تنام ولا تبكي وهي تمر.

آهِ رياه هل يمكن لجسدي هذا أن يكون

حيث احتمال أن يغسلني الهواء والأوراق الطويلة تغطيني ،

حيث مدود الحشائش تتكسر إلى زيد من الزهور ،

أو حيث تسطع أقدام الريح على طول البحر .

( في مدح فينوس )

الأصل الإنجليزي:

Night falls like fire; the heavy lights run low,
And as they drop, my blood and body so
Shake as the flame shakes, full of days and hours
That sleep not neither weep they as they go.

Ah yet would God this flesh of mine might be Where air might wash and long leaves cover me, Where tides of grass break into foam of flowers, Or where the wind's feet shine along the sea. (Laus Veneris.)

'مجيء الليل يشبه سقوط الحريق' ؛ الشمس تصبح كرة حمراء ، ملتهبة ، ومستهلكة عند الأفق ، النهار يخبى ، النار ، عندما بتضاءل احتراقها ، تزداد حرارتها ويجرى احضار كل الحرارة الطبيعية في القبة السماوية الزرقاء إلى الأسفل ( كما لو كان السقف يتثاقل على ) ثم تسحق هذه الحرارة لإدخالها في معايدي . ولكن عندما تهتز الشعلة flame shakes فإن اهتمامنا يتحول إلى مصباح ؛ هذا المصباح بضيء الزمن ؛ جبل فينوس الداخلي المؤثث تأثبتًا فيكتوربا بزداد حرارة ، وقوامًا ، انحياسًا ، وإثارة لصداع المرض والارهاق العصبي ، وهنا يتعن على نفثة الغاز أن تخرج مندفعة من الآن فصاعدًا . أو أن الشعلة قد تكون شمعة رمزية ؛ وأنها تذوب في تجويفها ، المنخفض في صراعاته الأخيرة ، الذي يشيط ويرتفع ويهبط مفرقعًا ومرتجًا ، مثل خفقان الصداع وتلاشيه ، ويلقى على الجدران ظلالًا قافزة ومهددة . كاملًا / ملسًّا full نظرًا لأن الشمعة قد أنهت الوقت القادرة عليه ، ونظرًا أيضًا لأن الشمعة في اهتزازها تبدو وكأنها تقيس الثواني ، مضخمة بتثبيت انتباه فراش المرض على الساعات hours؛ لا تنام sleeping ولا تبكي weeping ، والسبب في ذلك هو أرق الشاعر وارهاقه العاطفي ، نظرًا لتناقض هذا الأرق مع ، ولا مبالاته ببكائه weeping واقتراب نوم sleep وفاته ، ونظرًا أيضًا ، لأن الحالة النفسية ، التي في القصة ، مثبتة في خلود خارج النظام الإنساني ، ليس للدموع فيه مغزى ، كما أن راحة الموت لا يمكن أن تتحقق في هذا الخلود (٥).

فى المقطوعة الثانية ، نجد أن الهواء قد يغسل air might wash ، مثل الماء ، ونجد أن الأوراق قد تغطى leaves might cover ، مثل البحر أو مثل القبر ؛ وعليه وعن طريق التضمين المباشر فإن الحشائش grass والزهور flowers يمكن مقارنتها بالأمواج ؛ ثم نجد بعد ذلك أقدام الربح براقة على طول البحر star dub الحشائش wind's feet shining along the sea تبيض قمم الأمواج ، وهي تقارن ، بطريقة أخرى ، بكل من الحشائش grass والزهور المواح ، وهي تقارن ، بطريقة أخرى ، بكل من الحشائش swindyrass الأرض شواهد قبور . إن البحر ، في أشعار سوينبرن Swinburne الذي يتقاسم مع الأرض وضعية الأم الحلوة العظيمة ، يكون أكثر نظافة وأكثر جدة وأكثر مواتًا بالتحديد . كما ينبغي ألا يغيب عنا أو ننسى قدميه ، هاتان القدمان بالغتا الجمال على الجبال ، ذلك الذي يأتي بالمدود الخيرة من الرب Lord .

وإذا ما نجح سوينبرن Swinburne فإنه يتحول إلى كاتب مباشر وكامل تمامًا ؛ ولا طائل من القول بأن هاتين المقطوعة عن تكشفان عن اهتمام بالصوت أو بنظام الإيقاع اللفظي verbal . ريما يكون صحيحًا ، أن نقول : إن سوينبرن يشعر بأن الحفاظ على تأثير قوامه الشعري texture والإبقاء عليه أهم ، في أي حال من الأحوال ، من حتمية ورود المعاني وسلسلة التداعيات . ولكن من منظور أدبي ، وليس من منظور مسرحي فإن هذا الانفصال المنوم تنويمًا مغناطيسيًا يعد سلاحًا دراميًا قويًا. النبضات المختلفة التي تحدث عندما يكون تانهوسر Tannhauser أمام البابا في قصيدة "في مدح فينوس" Laus Veneris ؛ رغيته في العون والمساعدة ، يأسه ، الانطباع الذي مفاده أن شبئًا حانيًا قد قبل ( كما لو يعرف أنه لابد أن بكون ، أو سمع مؤخرًا عن معجزة ، أو أن القارئ سمع وحسب عن حدوث المعجزة ) ومع ذلك ربما لم يكن بالوسع القول ، أني أعرف أني سمعته يقول لي ألا أطلب الرحمة إلى أن يتبرعم العود 'rod' ، وكذلك اليأس الذي يبرر الحادث الدرامي ( الذي يجسد هذا الحادث ) لعدم سماعه مطلقًا عن المعجزة ، 'ماذا لو تبرعم ، سيكون أكثر غرابة علىًّ أن أغير طبيعتي ( وعلى كل حال ، او استطعت تغيير طبيعتي ، فلريما حصلت على الرحمة ) له كل هذا ، يمكن تمريره إلى ذهن القارىء باعتباره وحدة واحدة ، عن طريق اضطراب الذاكرة الذي تنطوى عليه التقنية نفسها.

هناك نوع من نماذج عمل هذه التقنية (بساطته وكفايته المفرطتين) نجده في الكورس الشهير الذي نجده في مسرحية أطلنطا في كاليدون Atalanta in Calydon :

زمن بِهِبة ٍ من الدموع

حزن بكأس جرت ،

الأصل الإنجليزي:

Time with a gift of tears

Grief with a glass that ran.

نموذج العمل هنا يتظاهر بأنه عنصران من قائمة واحدة بخصائصهما المميزة مشوهة ، واكنهما في واقع الأمر يكونان مقارنة متبادلة بين الساعة المائية وقارورة الدموع .

ويصر الناس إصرارًا غريبًا على اعتبار سوينبرن Swinburne نصيرًا من أنصار الصوت الخالص وأنه ليس عنده مضمون فكرى . ومن ناحية التقنية ، فإن أعمال سوينبرن مليئة بالذكريات التى تبلغ من النوبان والتناقض حدًا يجعلها بحاجة إلى تفهمها والوقوف عليها ؛ وفيما يتعلق بالمضمون ، فإن أحاسيس سوينبرن من ذلك النوع الفكرى الذى ينطلق من عملية تحليل . ورأيه في العلاقات التي بين السادية sadism والجنسية المعتادة ، على سبيل المثال ، سواء أكان هذا الرأى واقعيًا أم لا بصفه خاصة ، يجرى دائمًا وضعه أمام القارىء ( عن طريق الصفات المتقابلة . . . المناف كان سوينبرن نفسه قد فهم هذا الرأى عن طريق وسائل فكرية خالصة . لقد بلغ قراء سوينبرن ، وهم يحللون أعماله ، من الحرص حدًا يجعلني أورد الاقتباس التالى :

جميع الأضرحة التى كانت فستاوية (١) أصبحت بلا لهب واكن اللهب لم يسقط من هذا . (أحزان) الأصل الإنجليزى :

All shrines that were vestal are flameless, But flame has not fallen from this (Dolores.)

باعتباره مثالاً على التورية المخضعة ؛ برغم أن الاقتباس بحد ذاته هو تصور خيالي ميتافيزيقي جامد .

من هنا ، فأنا أرى أن الشعر الإنجليزى الذى جاء بعد ذلك زاخرًا بالتصورات وضروب الغموض المخضعة ، من منطلق أن القارئ يتعين عليه أن يتعرف ذلك الذى كان يمكن أن تؤول إليه التورية التى ترسى علاقة لو كانت هذه التورية قد تحققت ، أو أن القارئ يتعين عليه أن يتعود على التصورات الخيالية فى الشعر ، حتى ، فى حالة عدم إنتاج الصورة الخيالية ، يستطيع استشعار هذا التصور الخيالى باعتباره مادة أساسية ، باعتباره تبريرًا لاضطراب ظاهرى . وبالطريقة نفسها فإن الشعر الذى

يكون من هذا القبيل ينطوى فى أغلب الأحيان على فكر مباشر ، أو علاقة من الأفكار ، وذلك عن طريق الانتقال من استعارة نائمة إلى أخرى . وقد حمل الشعر الذى جاء فى أواخر القرن التاسع عشر هذا الضعف إلى حد أننا يمكن أن نسميه انحطاطًا ، نظرًا لأن تأثيراته اعتمدت على تقليد مفاده أن مثله المحتذى كان مدمرًا .

ولكن بطبيعة الحال ، حتى وإن صدق أن تقنية القرن التاسع عشر قد أمكن الوصول إليها ، لأسباب تاريخية ، بهذه الطريقة ، إلى حد أنها تعد في بعض أجزائها بمثابة التقاليد الميتافيزيقية منبوشة بعد تعفنها ، ليس هناك من سبب يجعلنا نفكر بأنه ليست هناك طريقة أخرى لقراءة هذه التقنية . قد يستخلص إنسان مما قلته أن شيلى لا يمكن أن يتمتع به سوى الأفراد العارفين للتاريخ القديم للشعر الإنجليزي معرفة وثيقة ، وهذا أمر عار عن الصحة . ولأسباب أخرى ، قد يكون من الصعب تحسين العبارة ، وتحديد مثل هذه التأثيرات ، أو إثبات أن هذه التأثيرات كانت مهمة عندما فعلت ذلك ؛ ولا يسعني هنا إلا أن أتمنى أن تكون الأمثلة التي أوردتها قد جعلت ذلك أمرًا ممكنًا . وعلى كل حال ، قد يكون من قبيل الإضاءة أن نتناول الأمر تناولًا تاريخيًا ، ونثبت الطريقة التي راح بها أواخر الشعراء الميتافيزيقيين يأخذون التصور والخيال قاعدة مسلمًا بها ، وكيف راح هؤلاء الشعراء يقللون من وضوح الطرف الحاد للتصور والخيال إلى حد أنهم كانوا يكتبون شيئًا من قبيل شعر القرن التاسع عشر .

فى هذا الشعر شىء من التداعى الذهنى الذى يكتسب قوة من جراء تبلوره على شكل تورية فى موضع أخر ؛ وعلى هذا فإن العبارة التى وردت عن شارل الأول عند مارفل Marvell

هو لم يفعل شيئًا شائعًا أو وضيعًا على هذا المشهد الذي لا ينسى ؛ واكن بعينه الأكثر حدة جرب حد البلطة بالفعل ؛ (مرثية هوراتية .)

#### الأصل الإنجليزي:

He nothing common did or mean

Upon that memorable scene;

But with his keener eye

The Axes edge did try;

(Horatian Ode.)

eyesight 'تبدو كأنها تعيد إلى الأذهان الكلمة اللاتينية acies التى تعنى البصر child و'حافة حادة'. عبارة كراشو Crashaw عن العذراء virgin والمسيح كالم

هى تجرب ضد أمهات الماس تلك

نقاط عيون عقبانها الصغيرة،

الأصل الإنجليزي:

She gainst those Mother-Diamonds tryes
The points of her young Eagles' Eyes,

قد تعتمد على التداعى نفسه association ولكن بإبعاد آخر يتمثل في عدم استعمال الكلمة عدى ذلك لا يتت على هذه التلمة ؛ سواء على معرفة القارىء لهذه الكلمة أو اعتقاده بأنها موجودة . وفي هذه الحالة أيضًا فإن هذا الشعر قد يكون معتمدًا على إعمال القارىء للتداعى الذي أنتج هذه الكلمة ، التداعى الذي أدت الكلمة نفسها إلى تقويته ودعمه .

ثمة موقف مماثل يحدث داخل اللغة الإنجليزيه عندما تبرم كلمة من الكلمات عقدًا مع المعنى اعتبارًا من استعمالها في قصيدة من القصائد:

(العاشق الناجح سعيد)

ولكن سرعان ما تفقد تلك الشعلات ضومها

مثل ظواهر جوية في ليلة صيف.

ولا تستطيع تلك الشعلات التسلق إلى هذا الإقليم لتضع انطباعًا على الزمن . ( مارفل ، العاشق التعيس . ) الأصل الإنجليزي :

[ a successful lover is happy ]
But soon those Flames do lose their light
Like Meteors of a Summer's night.
Nor can they to that region climb
To make impression upon Time.
(MARVELL, The Unfortunate Lover)

الكلمة impression ( انطباع ) كانت تعنى اقتحامًا ، وظواهر جوية meteors وأثار هواء الليل الضارة بالصحة ، كما تعنى أيضًا المعنى الحديث تجعل الزمن يدون بعض الملاحظات عنهم محترمًا إياهم . وعليه يمكن قراءة الكلمة على أنها تورية ، في حين أنها تبدو هنا خيالاً conceit إياهم . وعليه يمكن قراءة الكلمة على أنها تورية ، في حين أنها تبدو هنا خيالاً fashion مخضعًا ، هو بحد ذاته مسطحًا ومحيرًا ، ومع ذلك فقد أصبحنا متعودين عليه بفعل نمط fashion لاحق . وهذا الأمر له أهميته ، نظرًا لانه يوحى بئن ذلك إنما كان تغييرًا في اللغة نفسها ، تقييدًا لغموضها ، هو الذي أنتج ذلك النمط اللاحق ؛ معنى ذلك أن الشعر أصبح يقرأ آليًا بطريقة مختلفة . وليس من الخيال الجامح أن نبرز أنه ، بعد أن تغير العالم ، فإن الشعر ، برغم قراعه بطريقة مختلفة ، لا يزال على ما كان عليه بدرجة كبيرة ؛ وهذا يحتم علينا نحن أنفسنا ، أن نبادر إلى اختراع المعانى الفرعية التي للكلمة impression ، ولكن ذلك ليس أمرًا مستحيلًا 'الزمن فكرة أفلاطونية تسكن السماوات العلى ، في حين أن الظواهر الجوية لا تصل إلا إلى سماوية ، لا يمكن أن تنتزع من السماوات العلى أي شيء من ذلك الخلود ، أية قوة من القوى المسيطرة على المصير ، تلك القوى التي تبدو طالبة لكونها سماوية ، والتي نظرًا لانها سماوية فإن كثيرًا من الناس يطابونها . الكلمة Climb ( يتسلق ) هي نظرًا لانها سماوية فإن كثيرًا من الناس يطابونها . الكلمة Climb ( يتسلق ) هي

والسياق يفرضان معنى 'يقتحم' على الكلمة impression ؛ الغائب هنا هو الألعية ، والشجاعة التي يمكن أن تتصف بالألعية لو أنها كانت تقول شيئًا من هذا القبيل عن المعنى 'ظاهرة جوية' meteor ( كانت هذه الشجاعة دومًا في الخلفية ؛ وبالتالي فهي لن تصنع نحوًا معقولاً . )

من اللباقة ، عند إحداث إشارة مبهمة ، أن نتخذ الترتيبات التى تجعل الشعر مفهوماً حتى عندما لا تكون الإشارة مفهومة . من هنا فإن كثيرًا من التصورات والخيالات تكون جاهزة التعامل معها على أنها تصورات مخضعة ، برغم أن هذه التصورات نفسها قد تكون أحدثت وتحققت تمامًا . وأنا أسوق الله هنا أبسط مثال على ذلك

الهلياديون الذين بلا شقيق انصهروا في دموع كهرمانية من هذا القبيل ( مارفل ، الحورية تشتكي ) الأصل الإنجليزي :

The brotherless Heliades

Melt in such amber tears as these.

(Marvell, The Nymph Complaining.)

إن كنت قد نسبت ، متلما حدث لى أنا شخصيًا ، من هو شقيق هؤلاء الهلياديين ، وبحثت عنه ، فإن الشعر يندر أن يبدو أكثر جمالاً ؛ فالمطلوب من الأسطورة متضمن فى الشعر . والأسباب التى من هذا القبيل هى التى تعطى الشعر كثيرًا من التوازن ، وبالتالى يقل اعتماد الشعر على الملاحظات بشكل أكثر مما يتصوره الإنسان . ولكن شيئًا ما حدث بعد أن بحثنا عن الهلياديين Heliades ؛ لقد تم تبرير الدوبيت . يدعى مارفل MARVELL أنه أحدث إشارة كلاسيكية وأن هذه الإشارة جاءت على ما يرام ؛ وهذا أمر له أهميته ، والسبب فى ذلك أن وثوقك فقط بإشارات مارفل الكلاسيكية هو الذى جعلك تحس هذا الإحساس ، أن هذه الطريقة من طرق الإعجاب بالطبيعة بدت

ألمعية ، وحساسة ومثقفة . ولو كنا قد توقعنا ، أو اكتشفنا أن مارفل قام بتركيب الأسطورة ، لكنا قد استمررنا في الاعجاب بالدوبيت ولكن الموقف يمكن أن يكون أكثر مختلفًا ؛ من ذلك على سبيل المثال ، أننا قد نريد الشقيق brother أن يكون أكثر اتصالًا بالمادة التي بين أيدينا . إن ليلي LyLy يخترع دومًا وحوشًا خرافية تناسب مطالبه الأسلوبية الخاصة ، وهذا يضفي على ليلي Lyly مسحة طفولية ، تعليمية ودقيقة ، والسبب الوحيد لذلك هو أن الإنسان يعطى عباراته درجة غير معتادة من الإنكار . وهذا بطبيعة الحال ، مشروع ، وفيه مجاملة بشكل غريب ، نظرًا لأنه يتعامل مع القارىء بوصفه راعيًا للتعلم دون أن يهدد بافتراض أشياء يتعين عليه أن يعرفها بالفعل . وبصورة أكثر تحديدًا ، فإن هذه الوسيلة عامية أو وسيلة نثرية ، المقصود منها توصيل مغزاها من قراءة واحدة فقط ؛ معنى ذلك أن كل ما يتصل بالوحش يجب منها توصيل مغزاها من قراءة واحدة فقط ؛ معنى ذلك أن كل ما يتصل بالوحش يجب الحالة . ولكن نحن ننتظر من كاتب يتحتم علينا أن نعتمد على إشاراته ، أن يستعمل الحالة . ولكن نحن ننتظر من كاتب يتحتم علينا أن نعتمد على إشاراته ، أن يستعمل معانى احتياطية ، وفي كل الأحوال ، نحن نتوقع منه الضرب الأول من ضروب الغموض .

اقترحت هنا عددًا قليلاً من الطرق التي يمكن بها جعل التصورات والخيالات أكثر غموضًا عما ينبغي أن تكون عليه ؛ وسوف أتناول بالدراسة هنا تصورين غامضين من تصورات مارفل ، التي لا ترقي إلى معيار الدقة الذي حدده الميتافيزيقيون أنفسهم ، وسوف أحاول أن أبين كيف أن هذين التصورين قويان جدًا من ناحية التأثير . من بين الصعوبات التي تواجهني في هذا الصدد أنني يتعين على أن أسلم بأن هذين التصورين غريبان ، في حين أن تاريخ الأدب الإنجليزي كان على نحو يسمح لهذين التصورين أن يبدوا للقارىء الحديث أكثر اعتيادًا عن الأسلوب الذي يحيدان عنه . كما يتعين على ، بعد ذلك ، أن أوضح أيضًا أن الأبيات التي تقترب من بساطة القرن التاسع عشر ، إنما هي ، في واقع الأمر ، أكثر تعقيدًا من التصور الميتافيزيقي ليست الميتافيزيقي المعتاد ، برغم أن آلية هذين التصورين وغرابة التصور الميتافيزيقي ليست أمورًا ملحة ، وبرغم أن هذين التصورين يتحركان كما لو أن شيئًا بسيطًا يجرى

توصيله . مارفل شخص كفء لهذه الخطة ؛ وباعتبار مارفل شاعرًا ميتافيزيقيًا لم ينس الإليزابيثيين فهو شاعر حساس إزاء تشكيلة من التأثيرات ، كما أن بوسعنا مشاهدة التصور منذ بداية تحلله . ومن مرثية لوفاة اللورد هستنجزHastings أقتطف لك ما يلى :

الأرباب أنفسهم لا يستطيعون إخفاء فرحهم ولكنهم يسحبون أقنعتهم ، ويكشفون أشعتهم النقية :
هم فقط الذين يصبغون نغمة الزواج بالاكتئاب ،
الذي يمزق معطفه الأصفر البرتقالي من أجل الأرجواني الحزين ،
معكوسة ، أثناء جنازة حبيبته

الأصل الإنجليزي:

The gods themselves cannot their Joy conceal
But draw their Veils, and their pure Beams reveal:
Only they drooping Hymeneus note,
Who for sad Purple, tears his Saffron coat,
And trails his Torches through the Starry Hall
Reversed, at his Darling's Funeral.

ينبع من هذه الأبيات جمال غير غامض ومباشر وشديد ؛ إذ مات الشاب في ليلة زفافه ، فقد حل الليل ، ولكن ذلك من الناحية الظاهرية يتم توصيله عن طريق مقارنة عرف من أعراف الجنازة بشيء ما ، يحتمل أن يكون فلكيًا ، يُشاهد في السماء ؛ وهكذا نجد أن الحالة الفعلية للمقارنة يتم الإمساك بها قبل أن تحقق نفسها وتصبح واقعًا ؛ وبدلاً من التصور الحاد الذي تَفَوَّق فيه مارفل نجد هنا العناصر التي كان لابد من تركيبها مع بعضها ، ولكنها تنساب هنا وهناك ، ومرتبطة ارتباطًا سائبًا لتكون انطباعًا بالأسف والندم ؛ شيء ما ، ربما يكون هذا الشيء رؤيويًا (٧) جدًا أو مطمئنًا ،

يبدو أنه كان مقصودًا ، ولكننا لا نستطيع التفكير فيه ؛ كما نسدل قناعًا من الرقة على عدم رضاء dissatisfaction العقل .

هذا الانطباع الذي مفاده أن هذه المقطوعة من كتابات الصحوة الرومانسية ، يتحقق من جراء اعتبارنا مارفل واحدًا من الشعراء الميتافيزيقيين ، ثم من جراء فشلنا في اكتشاف نوعية الدقة الخاصة بهؤلاء الشعراء في الأساليب التي يستعملها مارفل. ولكننا إذا اعتبرنا مارفل مريدًا من مريدي ملتون Milton ، فإننا لا نجد شيئًا غير محدد في هذه الصورة الذهنية ؛ والأصفر البرتقالي saffron هو لون الزواج ، أما الأرجواني purple فهو ثوب الحداد ؛ المقصود هنا أن نرى هيمان (^) ، تلك الشخصية المجازية ، وهو يؤدي تحركًا رمزيًا بسيطًا ، في وجود كل نعوته المخزونة من حوله . إن الأمر ليس بحاجة إلى تفسير interpret البيتين الأولين ، بحيث يعنيان 'حل الليل وانهمرت الدموع ، إن الأرباب يظهرون كما لو كانوا في قصة تدور عنهم . ومما لا شك فيه أن كلا من ملتون وسينسر كانا يوسعهما أن يقصدا للنعوب أن تكون حميلة لمحموعة من الأسباب ، ولكن المعاني الإضافية التي من هذا القبيل بالإمكان تجميعها تحميعًا سائيًا من حول مجاز يمكن تخيله في إطار شروطه الخاصة . قد لا يكون من الضروري (كما هو الحال عندما نتوقع تصورًا أو خيالًا ) أن نتساط عما إذا كان هيمان له مكانة رسمية كنجم أو عما إذا ما كان متوحدًا مع الشمس للحظة من اللحظات، أو التساؤل حتى عن إمكانية تبرير ذلك ؛ أو أن نتذكر حتى أن هيمان ، حتى عندما لا يظلله ظلام الموت ، كان هو محبوب فسبر Vesper ( نجمة السماء ) ، وأنه قلق يتعجل حلول الليل . ولكني أقول ثانية ، إن من الأسهل هنا أن نحس أن مارفل يصف غروب الشمس ونحن نراقبه من الخلاء المفتوح أكثر من وصفه لشخصية ميثولوجية متخيلة ؛ إننا نحس لسبب من الأسباب ، أنه لاحظ ملاحظة مكثفة ذلك الذي وصفه فقط بهذه الطريقة العجلة غير المعقولة ظاهريًا ، نظرًا لأن اللون الأصفر بزداد عمقًا متحولاً إلى اللون الأرجواني فوق أفق من السواد عليه ألسنة لهب حمراء منعسزلة . من هنا فإن الأبيات تحتوي على شكل من أشكال الغموض العجيب غير المحسوس، من منظور أن هذه الأبيات إنما تستمد طاقتها من ثلاثة أعبراف أدبية مختلفة فيي أن واحد . هم فقط الذين يصبغون نغمه الزواج بالاكتئاب الذى يمزق معطفه الأصفر البرتقالي من أجل الأرجواني الحزين الأصل الإنجليزي:

Only they drooping Hymeneus note,

Who for sad Purple, tears his Saffron coat,

مهما يكن هيمان ، فإنه هنا يجرى تصوره بالطريقة الخيالية الحائرة التي يحتفظ بها الإنسان للأجانب والعالم الطبيعي ؛ ويتعين علينا هنا أن نراقب مراقبة لصيقة الأبهة الفارغة لأعماله ونفرض عليها أي تفسير من التفسيرات التي نستطيع تخيلها. الكلمة only ( فقط ) تعنى من وجهة النظر المجازية الشيء الوحيد الذي يحبول دون ابتهاجهما ابتهاجًا تامًا' ، أما من حيث Nن الأمر يعد دراسة للطبيعة فإن النجوم الأكثير سطوعًا ، وهي لسبت غير مُقَنَّعة unveiled تمامًا ، بمكين أن تكون هنياك كي تلاحظ note الاحتفالات المهيبة لحلول الليل . البيت الذي يلى ذلك يحدث تقابلاً بين فعله النشط المتحمس tears (يمزق) و 'دموع' tears البكاء، والكلمتان تلفظان بطريقة واحدة ( كما أن معاطف coats غروب الشمس هي في حقيقة الأمر مكونة من دموعها tears ، كما يحدث البيت مقابلة أيضًا بين فعله وبين الندم المكلوم الناتج عن الاكتئاب drooping ، ويقابل أيضًا فعله بالاحترام الطقوسي للشكل الميثولوجي ، وبالتدرجات بعيدة المنال للتغيرات اللونية في السماء . وإذا ما كان اللون الأصفر البرتقالي saffron واللون الأرجواني purple اللذان تلاحظهما noted النجيومstars هما فعلاً غروب الشمس ( والشاعر لم يقل لنا ذلك ) فإن ذلك يعني أن هناك تأثيرًا مهدئًا آخرًا من آثار انتظامية الشمس ؛ هناك تأثير مهدئ من إحساس مفاده أنه قد تعكس reverse عملياته بطريقة آمنة وسليمة ( هذه العمليات خطرة ومتهورة كما هو الحال في السواد الأعظم من المشاعل torch ) من منظور أن خلفيته هي مجرد انعكاس لصعوده ؛ هناك أيضًا تأثير مهدئ من إحساس بالانتظام وربما إحساس بالبعث في وفاة البطل.

وينشر مشاعله خلال الصالة النجومية معكوسة أثناء جنازة حبيبته .

# الأصل الإنجليزي:

And trails his Torches though the Starry Hall Reversed, at his Darling's Funeral.

قد ينشر trailing هيمان Hymen دومًا مشاعله torches ، وقد يكون ينشرها trailing ، بلا عظمة ، معكوسة reversed ؛ أو ربما بناء على هذا الجزء المؤلم ، يكون يسحبها trailing بمعنى يجرجرها من خلفه مطفأة ، لا يجرى استعمالها فى أى شىء ، أثناء غمه واكتئابه . وفى كلا الحالين لا بد من تفسير المشاعل على أنها شىء له علاقة بغروب الشمس ، شىء موجود فى الأعلى فى السماء ، مثل النجوم stars ؛ هذه المساعل لا بد أن تكون الشىء نفسه ، وإلا فلماذا من المهم أن تكون تلك المشاعل المنطفاء ، مختلفة ؟ المشاعل عدما تكون معكوسة reversed تصبح معرضة للانطفاء ، وإحداث المزيد من الدخان ، كما أنها تبدد نفسها ؛ وهذه المشاعل لا يمكن مطلقًا أن تشبه النجوم stars الكاملة أو الخالدة ؛ ونحن عندما نجد هذه النجوم فى السماء نستشعر الحرية فى أنفسنا ، ويراودنا إحساس بأننا نشعر بالألفة مع غروب الشمس ، يراودنا إحساس بأن نطفو إلى أعلى فى الهواء (١٠).

ومن رأيى أن الأمر يحتاج هنا إلى دفاع أو تفسير الأسباب التى تجعلنا نعطى تحليلاً وهميًا خاصًا من هذا القبيل لأبيات لها مثل هذا الجمال المباشر ، تلك الأبيات التى لم يشوهها الفكر إلا قليلاً ، والتى هى عمل مبكر فى واقع الأمر ، صيغت عباراته بلا اكتراث إلى حد ما . والحقيقة هى أنه بالضبط فى الحالات التى من هذا القبيل ، عندما تكون فى خلفية ذهن المؤلف تقنية متقنة ومحددة ولكنه يسمح لها بأن تندرج ضمن الاضطرابات التى تأتى بسهولة كبيرة ، عندما تكون فى ذهن المؤلف استعارات مختلفة ينوى إدخالها فى مكان ما ، عندما يكون التأثير شيئًا غير مفهوم إلى حد ما ولكن له لون شعرى قوى ، عندما تسمح مجرد عملية التساؤل عن معنى هذه التقنية للتقنية نفسها أن تغوص ، من خلال شكل غير مراقب ، إلى أعماق ذهن القارىء ؛ فى الحالات التى من هذا القبيل تمامًا يكون احتمال العثور على ضروب غموض النوع الخامس كبيرًا جدًا ، وتكون بحكم الضرورة على شكل تفسيرات .

هناك أثر مماثل تمامًا ، ناتج عن تبهيت التصور الميتافيزيقى ، يظهر عند الشاعر مارفل فى قصيدته عن العيون والدموع (١٠) Eyes and Tears . تحركت إلى حد ما المرثية الجنائزية التى كتبها مارفل عن اللورد هستنجز Hastings فى عالم ملتون ، فى حين نجد أن هذه المقطوعات الشعرية تدخل ضمن التصورات والتخيلات المتازة الكاملة ، حتى لا يكون هناك أى شك فى أن النقطة الرئيسية ينبغى تناولها والتعامل معها من وجهة النظر الميتافيزيقية .

يا لحكمة الطبيعة عندما أصدرت مرسومًا ، بأن تبكى العينان أنفسهما وتبصران . ولما كانتا قد رأيتا الموضوع بلاطائل ، فقد تكونا مستعدتين للشكوى . ولما كان البصر الخادع للنفس ، يأخذ كل ارتفاع إلى زاوية زائفة ؛ فإن هذه الدموع التى تقيس الجميع أفضل تسقط مثل خطوط مائية وفوادن (١١) . الأصل الإنجليزى :

How wisely Nature did decree,
With the same Eyes to weep and see.
That, having viewed the object vain,
They might be ready to complain.

And, since the Self-deluding Sight In a false Angle takes each hight; These tears that better measure all, Like wat'ry Lines and Plummets fall. يستطيع الإنسان أن يجد بين الأشعار التي من هذا القبيل:

ذلك الذي يظهر في العالم غاية في الجمال ،

نعم ، حتى الضحك ، يتحول إلى دموع ؛

وجميع الجواهر التي نقيمها

تنصبهر في ثريات العيون هذه .

الأصل الإنجليزي:

What in the World most fair appears,
Yea, even Laughter, turns to tears;
And all the Jewels which we prize
Melt in these pendants of the Eyes.

الانطباع الرئيسى هذا ليس بالتأكيد انطباع أناقة وتنسيق وإنما هو انطباع أجزاء لا تتناسب مع بعضها ؛ ونظرًا لأن الشعر ينقل هذا الانطباع بقوة مع مسحة من الإنجاز الكيس فإن الذهن يبهت ويضعف ويحتار داخلًا في حالة تأملية ، ويعلق الدوبيت الثاني بالذهن . الجواهر Jewels ، بطبيعة الحال ، لها صلة بالموضوع باعتبار أنها لصيقة بذلك الذي يظهر في غاية الجمال what appears most fair باعتبار أن الجواهر رمز لشهوة العين ؛ ولكن لماذا أو كيف تنصهر الجوهرة Jewel في باعتبار أن الجواهر رمز لشهوة العين ؛ ولكن لماذا أو كيف تنصهر الجوهرة Jewel في لأ فائدة من القول بأن ذلك ينتج عنه فشل الشعر ؛ العكس هو الصحيح ، إن الأبيات سرعان ما تعديد وتعميمًا.

منصهر في melt in قد تعنى أصبح بلا وزن بجانب الدموع أو جعلته الدموع بلا وزن أو يذوب بحيث يتحول إلى دموع أو أذابتها الدموع إلى حد أن قيمتها الحقيقية الخاصة التي كانت لها من قبل أصبحت الآن كامنة في النجوم . الدموع tears من هذا المنطلق تصبح لها قيمتها من ناحيتين ، باعتبار انها تحتوى على قيمة الجواهر Jewels ( باعتبار أنها تنتمي إلى عالم كلي وباترا والترف المفرط ) ولكون الدموع من تلك

المذيبات المشروعة التى تستطيع أن تذيب الجواهر melt Jewels (باعتبار أن الدموع تنتمى إلى عالم الكيمياويات والقوة السحرية ). الكلمة which (ضمير الوصل) تفعل أكثر مما لو استعمل الشاعر that (ضمير وصل) عوضًا عنها ، فهى توحى بأن الجواهر sprized ليست كلها ذات قيمة prized ، وأن الجواهر ذات القيمة هى فقط التى تذوب فى melt in الثريات pendants . وتوسعًا فى ذلك ، مع الاستقلال عنه ، هناك تلميح مفاده أن العيون eyes ، وبخاصة عيون المرأة المحبوبة ، هى التى تلمع وهى الجواهر Jewels ؛ وتباغتنا الكلمة بسؤال : لماذا يتعين على العيون eyes أن يكون لها ثريات pendants ! العيون eyes تبلغ ثريات seyes إن لم تكن العيون هى نفسها جواهر Jewels ؟ العيون eyes تبلغ أقصى درجات لمعانها عندما تغرورق بالدموع tears ، لا استعدادًا للبكاء ، وإنما من فرط السعادة ؛ الدموع التى لا يزال الشاعر يقول عنها : أنها ستسقط fall من جوهرتها Jewels ، وتحول إلى أسف ، ثم تصبح ثريات pendants .

وبذلك تتوافر لدينا الآن عدة معانى للعبارة melt in (ينصبهر) فى انصبهار هذه العيون متحولة إلى ثريات pendants، وهو شكل من أشكال العالم، نحن نشاهد انصبهار الجواهر كلها إلى لا شيء، أو إلى أحجار أقل من الجواهر لا قيمة لها ، أو من حيث أن هذه الثريات التى تنبعث من عينيها تنصبهر، وتتحول إلى ماء، فنحن نرى عدم ثبات تلك القيم التى تنبعث من مصادر العالم وموارده ، أو قد يكون المعنى عيناها أصبحت جوهرتين تفيضان رقة ، ولكن الجواهر التى من هذا القبيل تنصبهر وتنوب ؛ إن تلك الدموع سوف تسقط وتتحول إلى يأس .

قد يلاحظ المرء أن الجواهر التى نقيمها Jewels which we prize إنما نعرفها على إنها عيون Eyes بسهولة كبيرة ، والسبب فى ذلك أنه لو لم تكن هذه الجواهر عيونًا ، فإن أبرز ما يتبدى لنا عن الفكرة التى يتناولها الدوبيت ، هو أن هذه الفكرة غير صادقة تمامًا :

تلك الجوهرة التى فى أذنك . . . سوف تستمر فى كونها حجرًا كريمًا عندما ينتهى عالم جمالك كله ، (كارى)

#### الأصل الإنجليزي:

that jewel in your ear . . . Shall last to be a precious stone
When all your world of beauty's gone,
(CAREW.)

الدوبيت لا يمثل فقط حقائق الحالة وإنما الإحساس الأكثر اعتيادًا عن هذه الحالة ؛ كما يعوض الدوبيت افتقاره إلى الألمعية بالحَجْر على اهتمام الإنسان المتضمن في تناقض الدوبيت الظاهرى . ولكن السبب الذي يجعل هذا الحَجْر يبدو مبررًا ، أثناء دخول الشعر إلى الذهن ، هو أن هذا الحجر يحتوى على مواد كثير من التصورات الحقيقية ، التي تم تهذيبها في الخلفية ، وتركت غير واضحة ، ومحزومة حزمًا دقيقًا .

قد يعترض القارىء اعتراضًا معقولًا بأن الشاعر لا ينتظر من قرائه أن يصنعوا لأنفسهم تصورات ، وأننى بقدر ما كنت أفعل ذلك ، أكون قد صنعت قصيدة خاصة بى . ولكن الأمر ليس كذلك ، إذ كنت أقتبس طول الوقت ؛ أن ما تنهض به هذه الأشعار هو عبارة عن تعرف واسع من جانب القارىء للتصورات التى تحققت بالفعل عن الدموع .

قد أكون قد بالغت في المدى الذي وصل إليه ذوبان التصور في هذا المثال ؛ والمثال الذي أوردته عن اللورد هستنجز Hastinges لا يحتوى ، من وجهة نظرى ، على نقطة بسيطة ، أما في الحالة التي بين أيدينا فإن فكرة انصهار الجوهرة jewel melting في دمعة tear فكرة حادة بما فيها الكفاية ، وتحمل القسم الأكبر من الإحساس . ولكن إذا ما اعتبرنا هذه الفكرة مجرد تصور بسيط وناجح ، نجد من خلفها حشدًا كبيرًا من التداعيات التي تحدث تأثيراتها بطريقة مختلفة ، وأن هذه التداعيات قوية تمامًا مثل التصور الرئيسي وتهدد بإزاحة ذلك التصور الرئيسي إلى الذهن أو تجعله غير ضروري على أقل تقدير . وقد حظى مارفل بالإعجاب من كل من جيله والقرن التاسع عشر استطاعا أن عشر ؛ وقد نشك أن ذلك حدث من جراء أن جيله والقرن التاسع عشر استطاعا أن يطريقتين مختلفتين . وإذا كان المثال الأول الذي أخذته من مارفل يمثل انفجار

التصور ، فإن المثال الذى بين أيدينا يمثل قمة نضبج هذا التصور وينعه ، تقلص سمك الجلد وتمدده إلى أبعد حد ممكن ، إنه يمثل البذور الجاهزة للنثر . ومع آخر مثال أورده في هذا الفصل يكون التصور قد تحول إلى شكل من أشكال التشوش .

قد لا يكون التمييز واضحًا بين هذا المثال ، وبين قصيدة الوداع valediction ، في على سبيل الافتراض ، التي كتبها جون دون Donne وأوردتها في الفصل السابق . في قصيدة الوداع تعين علينا التسليم بالتصور وقبوله بحد ذاته ، كما أن ضروب الغموض التي تعين علينا اكتشافها كانت بمثابة استنتاجات من التصور نفسه : سواء كان الأمر يتعلق بالأسباب التي يجب أن تبرر المقارنة المتضمنة في هذا التصور ، أو بالأحكام التي يمكن أن تجعل تلكم الأسباب حقيقية . لقد وضعت النتيجة في النوع الرابع من الغموض والسبب في ذلك هو التعقيد المنظم للحكم الذي تنطوي عليه bimplied ضروب غموض اللغة . في المثال الذي بين أيدينا نجد أن التصور مجرد عنصر واحد فقط في نطاق التأثير الكلي ، وقد لا يكون هذا التصور ، في واقع الأمر ، أكثر من مجرد الواجهة التي تحمل التأثير وتجعله متماسكًا مع بعضه كما تجعله يبدو معقولاً ؛ وهنا يتحتم اكتشاف ضروب الغموض على شكل ردود فعل غير منظمة لا أكثر ولا أقل بين الكمات نفسها ، وأنا أضع الغموض هنا ضمن النوع الخامس باعتباره حالة من حالات الاضطراب والفوضي المثمرة .

فون Vaughan باعتباره من مريدى هربرت ، وباعتباره سلفًا له وردسورث Wordsworth يستخدم بشكل طبيعي وبالطريقة نفسها نشوة التصور في الإيحاء بالتصورات ، وبطريقة مناشدة أكثر غموضًا وأكثر مباشرة من الناحية الظاهرية وأكثر حسًا وإثارة للذكريات ، والرباعية التالية التي تتعلق بوحدة الوجود ، على سبيل المثال ، ليست سوى ألمعية من الوهلة الأولى ودراسة للطبيعة .

هكذا انفجرت التلال والوديان في الغناء ؛
ومع أن الأحجار المسكينة ليس لها كلام ولا لسان ،
في حين أن الرياح النشطة والأنهار كل منها يجرى ويتكلم ،
إلا أن الأحجار عميقة في الاعجاب .
( الطائر )

#### الأصل الإنجليزي:

So hills and valleys into singing break;
And though poor stones have neither speech nor tongue,
While active winds and streams both run and speak,
Yet stones are deep in admiration.
(The Bird.)

إذا ما قارنا الكلمتين tongue (لسان) و run (يجرى) بالكلمتين الأوليين يمكن أن تصنعا زوجًا من الكلمات (كلام) و speak (يتكلم) نجد أن الكلمتين الأوليين يمكن أن تصنعا زوجًا من الكلمات عن طريق الصوت وليس عن طريق المعنى ؛ وإلى أن يتذكر الإنسان أن الأسنة tongues يمكن أن يقال : إنها 'تجري run on وأن الأنهار streams لها ألسنة tongues بمعنى أنها تجرى runing . وعن طريق هذا الصدى اللفظى ، الذى كان بوسع نقاد القرن الماضى أن يعتبروه موضوعًا من موضوعات الصوت الصرف pure sound ، يمكن تمرير التوريات المخضعة إلى الذهن . كما أن الكلمة deep (عميق) يمكن أن تشير إلى انعدام الكلام ، أو قد تشير إلى الصخرة الصلاة التي توجد أسفل التربة ؛ لكى تصبح المقطوعة ككل في بعض أجزائها تصورًا عن الأحجار بشكل عام ، باعتبار الأحجار واحدًا من العناصر الأربعة ؛ وفي البعض الآخر وصفًا مثيرًا للذكريات ، فهي (الأحجار) تعطى الجلاميد على جانب التل ، وتصاب بالخرس في وجود الجروف ،

ارتدى ارتدى أفضل ملابسك ،
دعى الطريق الفرح يأخذ إجازة ،
والزهور التى تنتشر فى التلال ،
أو البيارات السرية ، تحافظ على الطريق السريع .
( أحد السعف . )

# الأصل الإنجليزي:

Put on, put on, your best array,
Let the Joyed road make holiday,
And flowers, that into hills do stray,
Or secret groves, keep the highway.
(Palm Sunday.)

أشياء من الطبيعة منبوذة ومتقاعدة ، مثل يسوع ، يتعين إحضارها في هذا اليوم من أيام استعراضه في الساحة العامة ، فمن ناحية هناك تصور عن علاقة الطبيعة وتأليه البطل ؛ وعلى الناحية الأخرى ، هناك وصف متضمن التجولات المنفردة للمسيح .

هكذا كان العالم الساطع ، في اليوم السابع الأول ،

قبل أن يقدم الإنسان الخطيئة ، تحلل الخطيئة . . . .

عندما سطعت السماء من فوقهم مثل زجاج منصهر

في حين مرت الكواكب كلها بدون سحاب،

وتدفقت أنهار الينابيع ، مثل لؤاؤ ذائب ،

لم تفسدها الفيضانات مطلقًا ، ولم تغضب بسبب زخه .

( يوم الصعود )

# الأصل الإنجليزي:

Such was the bright world, on the first seventh day,
Before man brought forth sin, or sin decay....
When Heaven above them shined like molten glass
While all the planets did unclouded pass,
And springs, like dissolved pearls, their streams did pour,
Ne'er marred with floods, nor angered with a shower.
(Ascension Day.)

التصور ، من ناحية هنا ، عبارة عن وجهة نظر حسية وسامية عن الطبيعة ، ومن المناحية الأخرى ، ورجما كان ذلك بفعل النغمة التي تشبه نغمة المجرس كما هو الحال عند دريدن Dryden ، تلك النغمة التي توحي بتفسير أكثر بروزًا ودقة ، فإننا نحس أنه قبل السقوط fall ، فإن آلية الكواكب السيارة كلها ، مبيان سماوي ، عمل حوارضي ولمي ونات دقيق ، كانت تُرى وهي تحدث في السماء . هذه الإيحاءات السريعة الزوال ولكنها قوية (كما هو الحال في آلة ميلتون ذات اليدين ) هي التي يكسبها فون Vaughan عن طريق تبهيت الإطار العام وجعله غير واضح وخسارة الطاقة التي يزخر بها تصور هربرت Herbert .

وفى هذا المثال الأخير ، يبدو تزايد ذوبان التصور وكأن لمعانه قد اختفى عن البصر تمامًا . يقول جونسون : 'هو يرتعد' ، 'على حافة المعنى' .

قديسو الرب أضواء ساطعة ؛ من يبقى

هنا طويلًا لا بد أن يمر

فوق التلال المظلمة ، والمجارى المائية السريعة ، والطرق المنحدرة

الناعمة مثل الزجاج .

( 'فرح حیاتی کما تُرك لی هنا' . )

الأصل الإنجليزي:

God's saints are shining lights; Who stays

Here long must pass

O'er dark hills, swift streams, and steep ways

As smooth as glass.

("Joy of my life while left me here.")

لا يمكن للإنسان أن يفصل بين هذه التصورات في ذهنه ؛ وهذه هي تقنية الحركة الرومانسية : شَعْرُ أسود ، مياه مد ، منظر الأرض عند الغسق ، كلها ذائبة في الذهن ، كما هو الحال في الأحلام ، على شكل صورة ظاهرية حسية مباشرة لا يمكن وصلها بأية حاسة من الحواس الخمس .

#### الهوامش

- (١) هذا التعريف غامض على أقل تقدير من حيث إن القارئ يحار معه ؛ ومع ذلك فإن التحديد هنا لا يؤكد أنه يمكن أن تكون هناك ردود فعل بديلة للمقطوعة عندما يتم الإمساك بها تمامًا ، أو أن التأثير يمكن أن يمثل بالضرورة حالة ذهنية معقدة لا يمكن فصلها عن المؤلف . وأعتقد أن بوسعى أن أزعم أن تقنية الخلط تحتاج إلى معالجة منفصلة ، ولذلك وضعتها في أخر الكتاب باعتبار أنها تكشف عن الكثير من الاضطراب المنطقي .
  - (٢) مثال تافه مأخوذ من دريدن ومحنوف .
- (٣) ليس هناك من داع أن نزعم وجود أى نوع من الاضطراب النصوى فالكركب السيارsphere يمكن أن نأخذه على أنه نجمة الصباح Morning star وعلى كل حال ، فالمثال يوضح ، من وجهة نظرى ، أن تقنية التعرّر في الانتقال من تشبيه إلى آخر يحتمل أن يُنتج عنها مثل هذا النوع من الغموض
- (٤) الثعبان يلمع في جلده الجديد ؛ والجلد القديم يبدو كثيبًا ، ومع ذلك فإن هذا الجلد يقارن بالإيمانات والإمبراطوريات ( نظرًا لأنها محطمة wrecked الآن ) . أو هل نراها وهي تتبرعم في الربيع الجديد في الوقت الذي نعرف فيه إنها مؤقتة ؟ من رأيي أن هذا هو أهم جزء في هذا الخلط .
- (٥) المقطوعة الأولى تتصل بهذا الفصل اتصالاً مباشراً ، ولكن المقطوعة الثانية هي التي تعطى مثالًا مباشرًا على استعمال سوينبرن للمقارنة المتبادلة .
  - (٦) نسبه إلى ربة نار الموقد vestal عند الرومان (المترجم)
    - (٧) متعلق بسفر الزؤيا ( المترجم )
    - (A) إله الزواج عند الرومان Hymen ( المترجم )
- (٩) لقد مزقت ما يقرب من صفحتين من هذا التحليل في الطبعة الثانية ، والواقع أنى أحس أن الفصل
   كله يثير الضجر . فقد ظهرت صعوبة إيراد النقاط بطريقة مقنعة في غياب الكتابة النابضة بالحياة .
- (١٠) أنا أنظر إلى هذا المثال باعتباره شكلاً من أشكال الفوضى ـ لا من حيث تفاصيل التحليل ولكن في الزعم بأن هذه التفاصيل ترقى إلى تبهيت التصور أو الخيال . ومع ذلك ، فمن الحق أن أرى أن نقاد القرن التاسع عشر الذين كانوا يعتبرون التصور مجرد شيء غريب ، كانوا يتمتعون بهذه الأبيات .
- (١١) واحدها فادن ( وهو أداة مؤلفة من خيط في طرفه قطعة رصاص ) يسبر بها غور المياه أو تمتحن استقامة الجدار . ( المترجم )

يحدث الغموض من النوع السادس عندما لا تقول العبارة statmment شيئًا ، بفعل الحشو ، التناقض أو التعبيرات التى لا صلة لها بالموضوع ؛ حتى يضطر القارىء إلى اختراع تعبيرات من عنده وتصبح هذه التعبيرات معرضة للتناقض الواحدة مع الأخرى . ولقد تناولنا بالدراسة أمثلة من التناقض تعطى معنى مباشرًا ، ويذلك يمكن إدراج هذه الأمثلة ضمن هذا النوع السادس ؛ وعليه فإن موسى (عليه السلام) قال لربه حسب الرواية الموثقة : "إنك لم تُنْج عبادك على الإطلاق" ولكن الترجمة الأكثر مباشرة في الخلفية هي "نجاة أنت لم تُنْج" . "مع أنك يمكن أن تنجي" ، أو "مما لاشك فيه من وجهة نظرك أنك تنجينا في كل الأوقات ، ولكن ذلك لا يبدو كثيرًا لدينا" ، أو قد تعنى "أنا لا أفترض القول بأنك لا تنجى عبادك ولكني أجد نفسي حائرًا وغير قادر على أن أقول : إنك كذلك" . ومن المسلم به ان هذا التعبيرالمسكوك هو من تعبيرات التأدب في اللغة العبرية ، وبذلك لا يمكن إدراجه ضمن النوع السادس من الغموض نظرًا لأن معناه لا يرقى إليه الشك بأي حال من الأحوال ؛ الوسيلة واقعية ونشطة بشكل من الأشكال ، ولكن لا يمكن تصورها على أنها تناقض .

على كل حال ، فإن التناقضات التى من هذا النوع نفسه يمكن أن تندرج ضمن هذا النوع بشكل أكثر تحديدًا ، عندما تستعمل استعمال النكات والطرف ، والسبب فى ذلك هو أن القارئ يكون مقصودًا له أن يكون واعيًا لهذه التناقضات بوصفها نكاتًا . وأفضل مثال على ذلك هو الفقرة التى تصف مظهر زليخة دوبسون Zuleika Dobson .

زُليكة لم تكن جميلة بشكل قاطع الأصل الإنجليزي:

Zuleika was not strictly beautiful.

"لا تفترض أن زليخة كانت أى شىء من الأشياء العامة الشائعة ؛ لا تفترض أن بوسعك أن تتخيل بسهولة ما هى عليه ، أو إنها ربما لم تكن ذلك النوع غير المعتاد الذى تعجب به بصفة خاصة" ؛ بهذه الطريقة ، (أو بالأحرى ، فى إطار المقدمة الإستهلالية التى يعد ذلك محاكاة ساخرة (باروديا ) فى إطارها) تتم تهدئة الغيرة واستطلاق الخيال ، ولم يرد أى شىء ( ما هو ذلك الشكل الصارم من الجمال ، على أن يمكن أن يقال ضد المؤلف فيما بعد .

# عيناها كانتا كبيرتين بعض الشئ ، ورموشها طويلة أكثر من اللازم الأصل الإنجليزي :

Her eyes were a trifle large, and the lashes longer than they need have been.

لما كان القارىء لا يعرف كبر large بغض الشئ trifle فليست لديه وسيلة يتأكد بها إن كان ذلك الكبر سيجذبه أم سيخيفه . "ولكنى ، من وجهة نظر أكاديمية أرى أن هذا الوجه خاطئ كله ؛ حتى لا تؤاخذنى ، أيها الأولاد ؛ لا تجعلونى أتلف ما أنتم فيه من مرح" . جبهتها brow كانت جديرة بالتصديق was not discreditable ؛ نحن نعرف بشكل موضوعى أن شعرها كان متجعدًا . "لابد أن أقول أنى أجد شيئًا مبالغًا فيه ذا الأمر ؛ ولكنك ،

الفم كان عبارة عن نسخة مطابقة من قوس إله الحب

الأصل الإنجليزي:

The mouth was a mere replica of Cupid"s bow.

لقد بدأ يتحول إلى فظ ؛ فبعد الجمال غير القاطع not strictly beautiful ليس من الحنان أو الإشفاق أن يبنيها من خارج النماذج المألوفة familiar models ؛ إن المخلوق الذي يشبه الشعلة flashy-looking creature له الوجه نفسه الذي لكل إنسان آخر ، اللهم إلا باستثناء أن هذا الوجه مضاعف عند هذا المخلوق . عند هذا الحد يرتفع الثناء من التقليل الظاهري من الشأن إلى ثناء حار ولكنه غامض :

لا شجرة تفاح ، لا جدار من الخوخ ، لم ينهبا ، ولا أية حديقة من حدائق الورد في صور Tyrian ، لقاء عظمة خدى الآنسة دوبسون ، عنقها مرمر غير حقيقى ، نسب يديها ورجليها دقيقة جدًا ، لم يكن لها خصر حتى نتحدث عنه.

# الأصل الإنجليزي:

No apple-tree, no wall of peaches, had not been robbed, nor any Tyrian rose-garden, for the glory of Miss Dobson's cheeks. Her neck was imitation-marble. Her hands and feet were of very mean proportions. She had no waist to speak of.

النفى الذى فى الجملة الأولى يلقى نمطًا متكلفًا على اكتماله التام ، ويضطرنا إلى التفكير على النحو التالى "لا ، الشجرة لم" ثم نعطى هذه العبارة ، بوصفها شكًا فى خلفية الذهن ، معنى معاكسًا تمامًا ، كما هو الحال فى النفى فى اللغة الإيطالية أو نفى النفى فى الإنجليزية العامية . وفى الجملة الثانية ، بطبيعة الحال ، نجد أن عنقها نفى الانفى فى الإنجليزية العامية . وفى الجملة الثانية ، بطبيعة الحال ، نجد أن عنقها الحقيقى neck نقط أن يحاكى المرمر غير الحقيقى المرمر غير الحقيقى المرمر المتقيقية تمامًا ، وربما يذكرنا أيضًا ببيئة المرمر غير محاكاة الكثير من أنواع المرمر الحقيقية تمامًا ، وربما يذكرنا أيضًا ببيئة المرمر غير الحقيقى المنابقة . وبناء عليه ، ونظرًا لأن الحقيقى الكلمة mean يمكن أن تعنى وسيطًا ، صغيرًا أو بدون نوعية ؛ ونظرًا لأن الخصر يمكن أن يكون لحمًا وغير اللحم فى أن ولحد ؛ نظرًا لكل ذلك ، فإننا تتقاذفنا الشكوك حول أن يكون لحمًا وغير اللحم فى أن ولحد ؛ نظرًا لكل ذلك ، فإننا تتقاذفنا الشكوك حول على التفاصيل التقليدية ، أو أن هذه الأجزاء من جسمها ، لم تكن ، فى واقع الأمر ، جيدة بما يكفى التنويه عنها وامتداحها ، أم أن هذه الأجزاء كانت صغيرة بشكل يتعارض مع ما هو مالوف ومعروف .

هذا التناقض الخاص بالموضوع الظاهرى للعبارة يبدو كاملاً تمامًا ؛ إذ ليس من الواضح ذلك الذي يتعين علينا تصديقه بانتهاء هذا التناقض . ومع ذلك لا يجوز لنا القول : إن هذا التناقض يمثل صراعًا في ذهن المؤلف ؛ إن هذا التناقض يبعد القارئ عن الموضوع الطاهري إلى الموضوع الواقعي ، وبذلك يصبح "المعنى" الرئيسي للفقرة ،

بعيدًا عن النقد الذي في الباروديا التي في هذه الفقرة ، هو "فضلًا ، صدقوا قصتى ؛ إذ يتعين علينا أن نأخذها مأخذ الجد على نحو يكفل استمرارها" . وأرجو ألا أكون بحاجة إلى الاعتذار ، بعد هذا المثال ، عن إدراج السيد / بيربوم Beerbohm ضمن الشعراء .

سوف أقوم هنا بدراسة ذلك الذي يمكن أن أسميه بطريقة معقولة غموضين عن طريق التناقض ، وذلك في مشهد الحب بين ترويلوس Troilus وكريسيدا ولكن المرع يتعين عليه أن يتكلم بهذه الطريقة المؤقتة غير النهائية ، والسبب في ذلك ، أن القراء عندما يستطيعون أن يستخلصوا بسهولة معنى من جملة من الجمل ، يكون هناك شكل من أشكال اللاعلاقية حول القول بأن النحو الأساسي في هذه الجملة لا ينطوى على معنى ؛ قد تكون هذه الحقيقة صادقة غير أنها ليست مهمة . وقد سبق أن قلت : إن القارىء يتعين عليه أن يكون واعيًا للتناقض إن قدر لمثل هذا التناقض أن يكون من النوع السادس ؛ ومع ذلك ، وفي الحالات المعقدة ، فإن القارىء لا يكون واعيًا التناقض مثل وعيه للطريقة التي يفشل بها التناقض في أن يكون له معنى . من هنا فإن التناقضات يحتمل أن تكون جزءًا لا يتجزأ من خلفيتها ، وليست جزءًا من البساطة التي تناسب الشرح أو الوصف .

ولما كانت كريسيدا واعية ، إلى حد ما ، الفارق الذى بينهما ، ولما كانت تحس أن عليها أن تزايد على تعاطفه فقد بدأت المشهد بزفافها نفسها ؛ لقد كانت دومًا تريد ترويلوس وتبتغيه ، وقد تراجعت "خشية أن يلعب دور المستبد" ، كيما تطيل زمن التودد إليها وخطب ودها طوال الوقت الذى كانت مطلوبة فيه بشكل محدد ، ولكى تتأكد منه تمام التأكد . هذا يقال على أمل أن ترويلوس أيضًا سوف يتحول إلى شخصية واعية متروية ، لا تعيش بمثل ideal ثابت واحد وإنما باختلاف العديد من المثل ؛ إن كريسيدا ليست على يقين من مقدار ما تقوله ، ولا من مقدار ما يمكن أن تقوله . وهذا يقودها إلى الحيرة والارتباك ، مستاءة من افتقارها إلى البساطة ، وإلى خوف برئ مفاده أنها كانت تحاول الاستفادة منه ( وهى تعترف بذلك أيضًا ، بلا حول ولا قوة ، بعد أن لجأت إلى الأسلوب الخطأ) في الوقت الذي بقى فيه ترويلوس نبيلاً ورومانسيًا وصامتًا

وحائرًا ؛ وعندما يصل كريسيدا الرد عن طريق ذلك الولاء والاخلاص البطولى وحده ، ذلك الاخلاص الذى سوف يتحول بسهولة إلى احتقار لها ، والذى ينبع من اعتقاد سرى مفاده أن الإنسان يستطيع الحصول على ما يريد إذا ما ركز على ما يطلب ، ذلك الولاء الذى لا تستطيع كريسيدا المسكينة ترديد أصدائه إلا خلال النوبات التى تنزل بها طوال تواضع انتهازيتها . ها هى كريسيدا تحاول الهروب من ترويلوس .

ترويلوس: ما الذي يغضبك أيتها السيدة ؟

كريسيدا: سيدى، صحبتى الخاصة.

ترويلوس: أنت لا تستطيعين تجنب نفسك

كريسيدا: دعنى أذهب وأحاول ،

لدى نوع من النَّفْس يسكن معك ،

واكن لدى نفس غير حانية ، هي نفسها سوف تغادر ،

لتكون أحمق الآخر ، أين ذكائي ؟

قد انمبرف ، أنا اتكلم ولا اعرف ماذا .

ترويلوس : إن من يتكلمون بحكمة ، يعرفون جيدًا ما يقولون .

( القصل الثالث ، المشهد الثاني ، ١٤١ )

الأصل الإنجليزي:

TRO. What offends you Lady?

CRESS. Sir, mine owne company.

TRO. You cannot shun your selfe.

CRESS. Let me goe and try:

I have a kinde of selfe recides with you:

But an unkinde selfe, that it selfe will leave,

To be anothers foole. Where is my wit?

I would be gone: I speake I know not what.

TRO. Well know they what they speak, that speak so wisely.

(III. ii. 141.)

من يعرفون ما قبل عقلاء أيضًا ، أنا أسمى هذا تناقضًا على افتراض أن العبارة نوع من النَّفْس kinde of selfe التي تعد ثابتة ومستقرة هي ذاتها النفس غسر الحانية unkinde selfe التي سبوف ترحل will leave ؛ التبورية هنا تصل إلى التناقض ، فالعبارتان تحرك كل منهما الأخرى ، كما أن هناك أمرًا ثالثًا بتعلق بما إذا كانت هي بنفسها قد رحلت left herself أم أنها تحاول ذلك الآن ريما تعنى: "بوسعى أن أترك نفسى نظرًا لأني تصرفت على هذا النحو؛ إن جزءًا منى قد انضم إلى جانبك ، وهذا الجزء غير حنون علىَّ لأنه يجعلني أتكلم بهذه الطريقة الحمقاء" ، أو "أن النفس التي أعطبتك إياها غير حانية لأنها تستطيع أن تهجرك وتتركك ، إنها قادرة على التراجع إلى خصوصيتها الخاصة ، إنها قادرة على أن يكون لها عشيق جديد ." ولكن بوسعنا أيضاً ان نعتبر النفسين مختلفتان ؛ ونقطة التناقض الظاهري تتمثل في الفارق الموجود داخل مصطلح من المصطلحات هو مخصص أصلًا للوحدة . "جزء منى سيكون دومًا مثبت فيك ؛ ومع ذلك فلدى ذات غير حانية لا تعرف ماهيتها ، تريد أن تغادر مؤقتًا الذات الحانية التي معك وتغرب بعيدًا لتكون وحيدة" . وهذا المعنى يحتاج إلى تفسير أخر للعبارة حماقة الآخر another"s fool . من رأيي أنها تحس "جزء مني أعطيتك إياه بالفعل ؛ ولكن هناك جزءًا آخر منى أحاول بطريقة غير طبيعية أن أعطيك إياه أيضًا ؛ أنا أحاول إخضاع نفسى لك أكثر مما لدى من كرم يدفعني إلى ذلك ؛ أنا أحاول الحصول منك على ألفة وقرب منك أكثر من الألمعية التي تحافظ وتبقى بها على ذلك". وبناء على كل ذلك ، "لدى ذات غير كريمة سوف تتوقف عن بخلها لأنها ستصبح أحمق الآخر ، وذلك عندما أسلم نفسى كلية لعشيق" ؛ أو عندما أتذكر أن الأحمق fool كان ناقدًا منزليًا ، 'أجد في داخلي حصيلة من القسوة التي يمكن أن أواجهك بها لتسخر منك".

بالمسادفة ياربى ، أنا أجتر خداعًا أكثر ثم أحب ،

وأسقط بطنين هائل على اعتراف كبير،

لأتجه إلى أفكارك: ولكنك حكيم،

وإلا فإنك لا تحب: فأن تكون عاقلًا وتحب

يفوق قوة الإنسان ، ذلك يكمن عند الأرياب في الأعلى .

الأمل الإنجليزي:

Perchance my Lord, I shew more craft then love,
And fell so roundly to a large confession,
To Angle for your thoughts: but you are wise,
Or else you love not: for to be wise and love,

Exceedes mans might, that dwels with gods above.

أنا أسمى هذا المثال الثانى ،الذى يعد امتدادًا للمثال الأول ، تناقضاً ، والسبب فى ذلك أن التعميم الذى أضيف إليه ليظهر قوة التضاد يجعل منه مثالًا زائفًا وغير حقيقى . "إما أن تكون عاقلًا ، وإلا فإنك لا تحب ، والسبب فى ذلك أنك لا يمكن أن تحب إذا ما كنت عاقلاً ." هناك شيء من الفرق بين الخيارات ، حتى لا يصبح التضاد غير منطقى بحق ؛ ونحن نعرف أن الرجل لا يحب عندما يكون عاقلًا ، ولكنه إذا لم يحب فإن القول المأثور لا يقول لنا إن كان عاقلاً أم لا . من المنطقى هنا أن تكون القوة المتمثلة فى وإلا or else تعنى "على أية حال" ؛ إنها تتحرك نحو الأسفل إلى استنتاج أقل اكتساحًا من صمت هذا الرجل . غير أن هذا شيئًا بعيد المنال ، إضافة إلى أن الملاحظة هنا تريد أن تقول شيئًا مباشرًا ؛ إذ من المحتمل هنا أن تأخذ العبارة وإلا المنوين . ولكن لما كان هذان الشيئان موضوعين كبدائل ، فى واقع الأمر ، فإن ذلك يضطرنا إلى تبين أن هناك شيئًا من الشك يدور حول الموضوع ، ومن ثم يفسر كل من الحب والحكمة wisdom تفسيرًا مزدوجًا .

آنت حكيم you are wise ، 'إنك تحب بطريقة الجملة ، بطريقة حب الذات ، بطريقة إهمال الذات ( لأنك واثق بنفسك ) التي تقرها النطرية" ؛ أنت حكيم ( بتوبيخ فيه إعجاب ) "لأنك ، إن كنت محياً مثلي ، فإنك إن تعترف بهذا الحب" . الكلمة wise تعنى "وحيد العقل" ، مثلما يتكلم الإنسان عن حكمة الوحوش ، أو قد تعنى "حريص أن تبدو وحبد العقل ، وألا تفرط في نفسك" ؛ وربما تعني أيضًا "بلغ من التوازن حدًا لا يعي معه ازدواجاته" . الحب love عاطفة بطولية غير أنانية أو عاطفة لا تقوم على الشك بشكل مثير للشجن . أو أنك لا تحب or else you love not "إذا لم تبلغ من الحكمة قدرًا يجعلك تحب فإنك لن تستطيع ببساطة أن تحبني على الإطلاق ، والسبب في ذلك أن أحدًا لا يستطيع أن يحب ويبلغ من الحكمة ، في ذات الوقت ، حـدًا لا يستطيع معه الاعتراف يعقدته" . أو أنك لا تحب or else you love not "إذا كنت لا تلزم الصمت من باب الحذر فإنك لن تستطيع أن تحيني مطلقًا ، نظرًا لأن أحدًا لا يمكن أن يحب ويكون بسيطًا في أن واحد ؛ وأنت عندما تحب بحق فإنك لن تقوى على أن تكون بطوليًا وبعقل واحد ." ( وجود أي معنى من هذه المعاني يحتم وجود المعنيين مع بعضهما ، والسبب في ذلك أنه ليس هناك ما يدعو إلى توزيع المعنيين في اتجاه واحد بدلاً من الاتجاه الآخر . ) إنها تحس أنه لا بد أن يكون حكيمًا أو عاقلاً ، بشكل أو بآخر ، إذا ما كان ذلك عن طريق مجرد التناقض مع حماقتها الخاصة عندما تكلمت على هذا النحق،

البنية المنطقية الرئيسية لهذه الأغنية <sup>(١)</sup> المتقنة هي التناقض ؛ خذ take ، ولكن أعد but bring ؛ الأمر الذي ينطوى على التناقض ؛ كما أن هناك تناقضًا آخرًا في فكرة "إعادة" returning القبلة :

> خذ ، آه خذ شفتيك بعيدًا ، ذلك كان يمينًا حلوًا كاذبًا ، وهاتان العينان : مطلع النهار أضواء تضلل الصباح ؛

ولكن أعد قبلاتي ثانية ، أعدها ثانية ،

أختام الحب ، ولكنها مختومة بلا جدوى .

مختومة بلا جدوى .

الأصل الإنجليزي:

Take, oh take thy lips away,

That so sweetly were forsworne,

And those eyes: the break of day

Lights that doe mislead the Morne;

But my kisses bring againe,

bring againe,

Seals of love, but seal"d in vaine,

من منظور أنه يتعين عليه أن يبعد شفتيه take his lips away يكون موجوداً في حضرتها بالفعل ؛ إنها تخبره بحق أن يذهب لسبيل حاله ، وتحتفظ بالسيطرة على الموقف ؛ أو إذا ما كان حاجزاً وحسب في خيالها ، نظراً لأنها لا تستطيع نسيانه ، فإن مصدر إشباع الفانتازيا عندها لا يزال يتمثل في التظاهر بأنه موجود في حضرتها بالفعل ، أي أنها في موقف يسمح لها برفضه وصده ؛ وأن طلبها سوف يشبع عن طريق كل من التعبير عن استيائها ونسيانها لرغبتها . ولكنه لا يمكن أن يكون في حضرتها فعلًا ، والسبب في ذلك أنه لا بد أن يحضر ويعيد bring again يكون في حضرتها فعلًا ، والسبب في ذلك أنه لا بد أن يحضر ويعيد مقالة تريد قبلاتها وعلى ذلك ، فهو عندما لا يكون حاضراً ، فهي تعترف بأنها تريد المزيد من هذه القبلات . ولكن ، مرة أخرى ( لو كان حاضراً ، وهي تعيده لإحضار الأشياء ) ، يتعين عليه ألا يحضر قبلاتها الجديدة ، وإنما يعيد إليها فقط قبلاتها القديمة ، لكي يعيد إليها حالتها الأصلية التي كانت فيها بدون تقبيل . لعلك تلاحظ أن

seal"d in vaine.

الاستعارة التى فى الكلمة أختام seals لا تدعم ذلك التظاهر الأخير ، الذى يبدو أنه معناها الرئيسى ؛ إن مسالة إعادة ختم seal بعد أن ينكسر أمر لا جدوى فيه ولا طائل من ورائه شأنه شأن استعادة قبلة kiss بعد إعطائها . هذان التناقضان ، باختصار ، هما اللذان يوصلان تكافؤ الضدين فى إحساسها تجاهه . ( ومع ذلك ، وقبل كل شيء ، فنعتنا لهذا النوع من التناقض بأنه من النوع الجاد أمر لا جدوى منه ولا طائل من ورائه ؛ إذ أننا نعرف بما فيه الكفاية حقيقة مشاعرها الكلية معرفة كاملة) (٢) .

وبوسعنا استخلاص تناقضات أصغر من ذلك التصوير . خذ مثلًا العبارة عند مطلع النهار at the break of day : عند الفجر تستطيع أن ترى جماله من جديد ؛ في الصباح يتركها بعنف وينسى وعوده . أو العبارة التي تقول : مثل مطلع النهار like the break of day : لا بد أن يبعد عينيه take his eyes away ، بالرغم من أنهما عندما تأتيان ، فإنهما تعطيان عالمها كل الضوء الذي تتطلع إليه وتتمناه الآن ؛ ومن حيث أن هاتين العينين تشبهان شمس النهار day ، فإن ذلك يحتم علينا دومًا توقع إبعادهما taken على وجه السرعة . وأنا أرى أيضًا أن كلمة break ( مطلع / يكسر ) فيها تورية الأمر الذي يعطيها عملين متضادين على الكلمة نهار day ؛ مجيء العينين يشبه طلوع النهار لأنهما تعيدان إليها سعادتها ، ولكنه يتعين عليه أن يبعدهما take them away لأنهما تتدخلان broke into أو تقطعان broke up وضوح لا مبالاتها السهل ؛ والسبب في ذلك أن هاتين العينين حطمتا broke قلبها إما بجمالهما في البداية أو يقسونهما في النهاية ؛ ومع ذلك لا تزال الكلمة تلمح ، في ظل هذه التداعيات التي تلفها ، إلى فقدانها لعذريتها . العبارة هما تضللان الصباح they mislead the mom هي مجرد نوع من المبالغة في الفكرة الرئيسية ؛ "عندما تصل عيناك إلى مكان ما فإن الطبيعة تظن أن ذلك هو شروق الشمس". ولكن الكلمة يضلل هي بالفعل كلمة مناسبة لهذا الموقف ؛ فقد كانت هي نفسها في حالة صباح morning بل أن يجيء هو إليها ، نظرًا لشبابها وحيويتها ، وافتقارها إلى الخبرة ؛ ومثلما كانت نهارًا day في البيت السابق ، سواء عندما كانت سعيدة بحبه لها إلى حد تحقق معه وعد صباحها moming ، أو قبل أن تلقاه ، بسبب تعقلها ، وسلامتها وفهمها لمشاعرها الخاصة وتحررها من ظلام رغباتها المعقدة أو غير المشبعة .

وبوسعنا أيضًا أن نسمى العبارات التى تجعل القارىء يظن أنها غير حقيقية ، أو أنها تتعارض مع مضامين المقطوعة ، بوسعنا أن نسميها تناقضات . وعليه

آه يا قمر أفراحي الذي لا يعرف الانمحاق ،

قمر السماء يطلع من جديد

كم مرة ستبدى طالعًا بعد ذلك

خلال هذه الحديقة من بعدى ، بلا جدوى .

( عمر الخيام )

الأصل الإنجليزي:

Ah moon of my delight that knowest no wane,
The moon of heaven is rising once again;
How oft hereafter rising shall she look
Through this same garden after me, in vain.
(Omar Khayyam.)

فإن مقطوعة عمر الخيام تحتوى على شكل من أشكال التناقض ؛ المغزى من هذه المقطوعة هو حتمية الموت ، والبيت الأول يقول : إن واحدًا من الشخصين المعنيين لا يتغير . ( وعلى سبيل التذكير ربما يكون فيتزجيرالد Fitzgerald قد اخترع العبارة الضاصة بعدم الانمحاق ؛ إذ لا توجد هذه العبارة في بعض الأشعار . ) ويمكن أن نلتمس للشاعر عذرًا في ذلك من منظور فرضه العلوى لمقياسين زمنيين ، باعتبار ذلك ، إلى حد ما ، آلية تعويضية تُبقي في الذهن اللاحقيقة untruth حتى يتسنى العثور على الطاقة اللازمة لتعرف الحقيقة والتسليم بها . وأنا من رأيي ألا نلتمس للشاعر هنا عذرًا على الإطلاق .

ومن الممكن فى معظم الأحوال أن تسال ، بدلًا من تحديد التناقض ، سؤالاً تكون إجابته بالإثبات وبالنفى أيضاً ؛ وهذه الوسيلة تحدث مرارًا عندما ينتهج المؤلف أسلوبًا "شعريًا" ، حتى يتسنى له فى ، أغلب الأحيان ، قول أشياء معقدة تعقيدًا منطقيًا أكثر

من ذلك الذي تسمح به طريقته . وهذه الوسيلة تكون أقل استعراضًا لتعقدها من أية طريقة أخرى .

لكن من الذى رآها تلوح بيدها ؟ أو واقفة عند إفريز النافذة ؟ أم هى معروفة فى الأرض كلها ،

السيدة شالوت ؟ الأصل الإنحليزي :

But who hath seen her wave her hand ?

Or at the casement seen her stand ?

Or is she known in all the land,

The Lady of Shalott?

نفى وإثبات . هى ليست معروفة known شخصيًا لأى أحد فى الأرض كلها in all لعرفها عروفة known كل إنسان بوصفها أسطورة . هاتان الحقيقتان تزيدان من التأثير الدرامى ، وكلتاهما تُوصًلان بسؤال واحد .

ومن المحتمل لغموض النوع السادس الذي ينتج عن الحشو ( لا عن اللاعلاقية ) أن يفي بالشروط التالية التي تتطلب نوعًا من البراعة إلى حد ما : أن تكون هناك تورية مستعملة مرتين ، مرة في كل معنى ، وبالتالى فإن كتلة ضباب الغموض الكامل سوف تنبع عندئذ من الشك في أي من المعنيين يخص كلمة بعينها . والمثال التالى الذي أخذته عن هربرت يخص هذا النوع . وهنا يتعين علينا أن نبدأ من مقطوعة من المقطوعات الأولى في القصيدة

فى حين فضل موادى وروحى أن يأخذا الطريق المتجهة إلى المدينة ،

فقد خنتنى مع كتاب يبقى على قيد الحياة ،

والفقتنى في عباءة لقد وقعت في عالم الصراع قبل أن تتاح لي قوة تغيير حياتي . ( الألم ) الأصل الإنجليزي :

Whereas my birth and spirit rather took
The way that takes the town,
Thou didst betray me to a lingering book,
And wrap me in a gown.
I was entangled in the world of strife
Before I had the power to change my life.
(Affliction.")

برغم تأخر هربرت فى تلقى الأوامر ، فإن نصفى هذه المقطوعة ، أحدهما يقول : إنه بيع betrayed فى حياة التأمل والآخر يقول : إنه أُوقع entangled فى حياة العمل ، يظهرانه وهو متشكك فى أيهما يفضل . وعلى ذلك فهو يبدو وكأنه يريد تغيير حياته change his life الآن ، ولكن من الصعب عليه تبين اتجاه ذلك التغيير (٢) .

إلا أنه بالرغم من أنك تتعبنى ، فلا بد أن أكون حليمًا ؛

في الضعف لا بد أن أكون شجاعًا.

حسن ، ساغير الخدمة ، وأذهب بحثًا عن

سيد آخر في الخارج .

أه ، يا ربى العزيز ، برغم أنى نُسيت تمامًا ،

لا تجعلني أحبك ، إذا كنت لا أحبك

# الأصل الإنجليزي:

Yet though thou troublest me, I must be meek; In weakness must be stout

Well, I will change the service, and go seek Some other master out.

Ah, my dear God, though I am clean forgot, Let me not love thee, if I love thee not.

البيت الأخير من هذه المقطوعة هو الذى أسميه غموض الحشو . ففى البيت الأول نجد أن الكلمة meek حليم / صابر ) يمكن أن تعنى أنه لابد nust: أن يحمل ذلك الذى كتبه الله عليه ؛ وفى البيت الثانى نجد أن الكلمة stout ( شجاع ) قد تعنى أنه لابد must أن يتحمل ذلك المكتوب بشجاعة . وعليه فإن البيت الثالث ، الذى يوضح أن كلا من هاتين الكلمتين يحمل شيئًا من التلميح إلى الثورة ، يعد مفاجأة ؛ معنى ذلك أننا نصل إلى الدوبيت الأخير ونحن يراودنا الشك .

منسى forgotten إما من الرب God أو من العالم ، إما الآن أو فيما بعد كنتيجة السعى seeking المسعى not seeking إلى سيد آخر seeking لحب loving أو عدم حب not loving الرب God . وإذا ما أردنا أن نجعل البيت الأخير معقولاً (قادرًا على استعمال ضروب الغموض المحتملة هذه ) لا بد أن يكون هناك معقولاً (قادرًا على استعمال ضروب الغموض المحتملة هذه ) لا بد أن يكون هناك شيء من التلاعب ، بالمعنى الهندسي لهذه الكلمة ، على love (الحب / يحب ) ؛ أو أن يكون هناك ، على أقل تقدير ، شيء من الإزاحة بين الأزمنة النحوية . والتنويع النحوى المعقول الوحيد هو الذي يجعل زمن الكلمة love الأولى مستقبلاً والثانية مضارعًا : إذا كنت قد توقفت في حبى لك ، فدعنى استمر ؛ لا تجعلني أحبك من جديد في المستقبل ، الكي أندم على ذلك بحق عندما أعود إلى هذا العالم . اسمح لي بأن أتماسك ، حتى وإن كان ذلك يعنى خسراني الكامل لعطفك وحنانك" . ويوسعنا أيضًا أن نميز بين حب الرب الذي هو جهد شاق في اتجاه هدف وحب الرب الذي حقق هدفه ، والذي لكونه إضاءة باطنية (صوفية) لا ينطوي على أية شكوك ويشكل مكافأته الذاتية .

تخصيصنا لهذه المعانى طبقًا لتسلسل ورودها يعطينا الآتى: "لا تتركنى أقضى حياتى سعيًا إلى حبك ، حبك بالإرادة والعمل لا حبك فى الهدوء الذى لا تستحقه إلا قلة قلية . لا تجعلنى أجرى وراءك وأنا أتوق إليك شوقًا إن كان من الأفضل لى أن أكون تحت إمرة سيد آخر فى مكان آخر ؛ حتى وإن كان ذلك سيحتم عليك أن تنسانى تمامًا ." الاستنتاج الذى مفاده أن الرب ينبغى أن يؤنب فى معظم الحالات تأنيباً جيدًا باعتبار ذلك نوعًا من الغزل استنتاج عقلانى جدًا يمكن الوصول إليه عن طريق الاستعارة الجنسية التى يستعملها شعراء الورع والتقوى ؛ ويبدو أن مثل هذا التأنيب ، يكون دومًا من خلال لغة مقنعة مثل لغة المثال الذى أوردته . ومع ذلك يمكن تخصيص للعانى السابقة على نحو آخر : "ومع ذلك ، وبرغم أنك نسيتنى تمامًا ، فلا تدعنى أحبك إنجازًا إن كنت لا أحبك رغبة" . "العنى إذا لم ألزم بيت الكاهن" ؛ ليس لديه لعن أقسى وأردا مما فى الجزء الأول من البيت ، وقد استعمل هذا اللمًا ليقوى به عبارة القصد فى البيت الثانى (٤).

حدث أن واحدًا من كبار الأساقفة كان يدعى شارب Sharp مات وهذا الدوبيت على شفتيه ، والواقع أن هذين البيتين يمكن أن يفتحا مجازات لمعان غير عادية (٥) أمام عقل مدرب على تقسيم كلمة الرب وهو في منبر الوعظ ، أمام خيال محموم ، وأمام انتباه محدود بكلمات علقت بالذاكرة من أيام فراش المرض .

والغموض من النوع السادس عن طريق العبارات اللاعقلانية يحتفظ لنفسه بوجود متأرجح بين النوع الأول من الغموض والنوع السابع من الغموض والنوع السادس ليس مجرد عبارة لها مضامين مختلفة ، وإنما عبارة لها مضامين مختلفة تتضارب مع بعضها ؛ وليس الغموض من النوع السادس تناقضًا بالضرورة ، وإنما هو تناقض في أمور لا تعد مركزية لاهتمامات الكاتب الحالية ، كما أنه ليس تناقضًا نعرفه على أنه من النوع الذي يمكن حله . وتناقض النوع السادس ، شأنه شأن تناقض النوع الأول ، يمكن اصطياده بين التشبيهات . وتأسيسًا على ذلك فنحن عندما نقول : إن شيئًا مثل الذهب gold قد نعنى بذلك إنه براق قوى ، يهب الحياة ، أو أنه مثل الشمس ، شاب ، فضائلي ، غير مقيد ، يشبه العصر الذهبي ، غال ومن ثم أرستقراطي ، يمكن طرقه وسحبه إلى زينات رقيقة حقيقة ، خلفية جديرة بالجواهر ؛

أو قد نعنى ببساطة "جشع" ، ورمزًا ثقيلاً الثروة ، يناسب التخزين .

ثم نهضت بدرة الفوضى ، وبدرة الليل ،

لتمحق النظام ، وتطفئا الضوء ،

عالم جديد يتقواب من الكابة والرشوة

تعيد أيام الرصاص والذهب الساتورنية .

( بوب ، دانسييد . )

الأصل الإنجليزي:

Then rose the seed of Chaos, and of Night,
To blot out order, and extinguish light,
Of dull and venal a new world to mould,
And bring Saturnian days of lead and gold.

(POPE, Dunciad.)

كان عصر ساتورن هو العصر الذهبى ؛ وساتورن فى الفلك هو الرصاص . والكلمة gold مقصود لها هنا أن يكون لها المعنيان اللذان اقترحتهما ، حتى يمكن لهذا المثال أن يكون مثالاً جيداً على النوع السادس من الغموض ، وفى إطار شكل غاية فى البساطة . ومن الواضح أن التناقض هنا من النوع الذى يمكن حله ؛ إنه يحل هنا على شكل نكتة . والمثال التالى مثال جاد بكل معانى هذه الكلمة.

إنه السبب ، إنه السبب ( يا روحي )

لا تجعليني أسميه لك ، أنت أيتها النجوم الطاهرة ،

إنه السبب ، ومع ذلك قلن أهدر دمها ،

وان أشوه بشرتها الأكثر ابيضاضاً من الثلج،

وناعمة نعومة المرمر المعيدي :

( عطيل ، الفصل الخامس ، المشهد الثاني . ) الأصل الإنجليزي :

It is the Cause, it is the Cause (my soul)

Let me not name it to you, you chaste Starres,

It is the Cause. Yet lie not shed her blood,

Nor scarre that whiter skin of hers, then Snow,

And smooth as Monumental Alabaster:

(Othello, v. ii.)

النبر في هذه المقطوعة يمكن أن يقع على الضمير it (هو / هي ) أو على الكلمة Cause ( سبب ) ؛ ولكن الحروف الكبيرة ترجح أن يكون النبر على الكلمة الأخبرة . موقع النبر هذا يؤيد المعنى الذي ذهب إليه الدكتور جونسون : "إن عمل القتل هنا لا يروعني ، وإنما الذي يروعني هو سبب القتال" . أما إذا كان النبر واقعًا على الكلمة it ( والممثل يتعين عليه أن ينبر الموقعين ) فإن ذلك يجعلنا نصار في ذلك it الذي كان يسبب causing العاميفة التي في ذهن عطيل ؛ وليس أمامنا سبوي العبارة "اللاعقلانية" إنه هو السبب Cause . وإذا كان من الضروري أن نجد كلمة لذلك الذي كان يدور في ذهن عطيل ، فأنا نفسي أضع كلمة الدم blood ؛ ولكن لا طائل هنا من وراء الإدعاء - لسهولة توجيه النقد إلى النجوم الطاهرة Chaste stars -بأن سببًا واحدًا يمكن تحديده ، وأن شيئًا واحدًا هو الذي تسبب فيه هذا السبب . ليس هناك معنى أولى لنقص المعلومات ، ومن ثم فإن المعنى الثانوي يستحوذ على يؤرة الوعى ( الشعور ) إلى حد أننا نستمع إلى ذهن منسحب على نفسه ، ومسرتيك في الامه . ومع ذلك ، ونظرًا لأن المعاني الأولية للكلمة it هو / هي لغير العاقل ) تخترق النحى عائدة إلى ما بين الفرضيات ، فإن ذلك بجعلنا نسجل أن سواده ، على أنه هو الذي يسبب ارتدادها ؛ كونية الشهوة الإنسانية ( في كل منهما ) ، باعتبارها سببًا في ارتدادها وسببًا في اغتياله ؛ ارتدادها ، باعتباره سببًا لرعبه وسيياً لموتها . ومع ذلك yet فإن عطيلا لن يهدر دمها will not shed her blood ، لأن إهدار الدم معناه استعراض الحيوان الكامن فيها الآن ، وسيكون مثل القضاء على البكارة . وإذا كانت طاهرة ، فإن ذلك يمكن أن يعني تلطيخها بالدم المخبأ فيها ؛ وإذا كانت مذنبة ولكنها تستثير الشفقة ، فذلك يمكن أن يعنى استعراض نفاق جمالها بصورة غير مهذبة ، وهو ما يتعين ، في حالة الأدب ، الحفاظ عليه ، مثل شاهد القبر ؛ وإذا ما كانت مذنبة ، فذلك يعنى تلطيخ عطيل نفسه بالدم الموجود في ديسدمونه Desdemona ، وهذا هو ما يشكل رعبًا جديدًا بالنسبة له . وقبل أن نصف ذلك بأنه رائع يتعين علينا أن نتدبر عدد التلميحات الرمزية الأخرى التي يمكن لنا الوقوف عليها على امتداد مشهد الموت ؛ شراشف الزواج التي كان من المفروض أن توضع على السرير ؛ "نعم ، ولكن لم يحن بعد موعد الموت"؛ وعبارة عطيل عن "اقتلاع الوردة"؛ وكذلك السيف الذى سرق منه باعتباره شعار اللتدييث . إن الأمر هنا بمثابة باروديا لليلة الزفاف ، وأنا أرى المشهد قد نال نصيبه من الرعب كما وصل عنف عطيل حدًا لا يطاق . ولكن بعيدًا عن هذه المقارنة المستترة في المشهد بكامله ، الذي يمكن أن يستوعبه مختلف البشر بمختلف الطرق ، نجد أن معنى بيت بعينه يعتمد على التداعيات الإليزابيثية Elizabethan المرتبطة بكلمة blood (دم) ؛ ولعل ويبستر Webster كان يتذكر تلك الكلمة عندما جعل الشيطانة البيضاء White Devil تقولها ولكن بطريقة مقلوبة:

> آه ، أبشع خطاياى كانت فى دمى ؛ الآن يدفع دمى ثمن خطيئتى .( الفصل الخامس ـ المشهد السادس ) الأصل الإنجليزى :

Oh, my worst sin was in my blood; (v. vi. ) Now my blood pays for it.

إنه الشك نفسه ، معبر عنه "بلا عقلانية" مماثلة ، هو الذى يعطى البيتين التاليين الخاصية غير العادية للتداعيات الإليزابيثية . ففى البيت الذى يمتدح بشرة skin المخلوق نجده يتمتع بارتياح مباشر من قبيل الغلو الذى اتسم به كريستوفر مارلو ، وذلك حتى يتسنى له أن يعطى نفسه قوة عن طريق بث الحياة فيما كانت تعنيه وتقصده ؛

وهو يهرب للحظة قصيرة من الصراع الذي بين الحب والكراهية ، عن طريق ثناء لا عقلاني لا يخامره أي شك بشانه ، لكي يبدو له التأثير كما لو كانت هي بريئة . وفي البيت الذي يدور حول شاهد القبر ، نجد الايقاع محملًا برعب تأملي مكتوم ، ويهمهم مثل حملة الصولجانات على امتداد الجناح في الكنيس ؛ "إنه لمن المخيف أن يتضح أن جمالها كان كذبة من هذا القبيل ؛ إن ذلك يكاد يجعل الانسان يشك في القصة كلها ؛ في ظل هدوء صورتها الشخصية هذه (تم الحكم عليها فعلاً) يتطلع الإنسان إلى نقش يُدينُ اغتيالها ، ومع ذلك فإن دَاخِلَ ذلك الاغتيال كله دنس ومتعفن بالفعل" .

قد نقول: إن هذا تردد أساسى فيما يتعلق بالنقطة التى قيد البحث ، وينبغى وضعه ضمن النوع السابع من أنواع الغموض . ولكن النقطة قيد البحث هنا تتعلق بما إن كان سيقتلها ، والقرار عند هذا الحد قد اتخذ بالفعل . وإذا ما سلمنا بذلك ، كيما يلقى ظلالاً على الكلام ، نجد أن عطيلاً يحاول تصديق هذا الكلام ، يحاول ترتيب مشاعره نحوها طبقًا لهذا الكلام ، إنه يحاول أن يجعل هذا الكلام أمرًا مقبولًا من عقله .

قوة الإبهام vagueness تتمثل ، في واقع الأمر ، في أنها تسمح بشكل من أشكال الغموض السرى ؛ ويبدو أن هذا الغموض السرى قد فرض نفسه على شعراء القرن التاسع عشر عندما أحسوا أنهم بحاجة إلى الغموض ، غير أنهم ربما اعتبروا أشكاله الكثيرة القابلة للاكتشاف غير مناسبة . وإذا ما حاولت مرة أخرى إبداء الأسباب التي أدت إلى هذه الحقيقة ، فإننى سوف أجد أن هذه الأسباب ربما تنبع من احترامهم للترقيم المنطقى logical punctuation ، من إعجابهم بالحالات الوجدانية البسيطة (إذ لم يعد رجال البلاط والإداريون هم الذين يكتبون الشعر) ، من إعجابهم الناتج عن نعومة الانسياب الغنائي ، ومن الحقيقة التي مفادها أن اللغة قد أصبحت أقل سيولة ، ومرآة غير مبهمة للعقل (برغم أنها مرآة أكثر دقة لعالم العلوم) ، وذلك اعتباراً من الأعمال التوضيحية التي حدثت في القرن الثامن عشر . هذا التأليه للإبهام اعتباراً من النجار قلعة ؛ والفَظ ، الذي استطاع أن يأكل الكثير من المحار لأنه كان يصيح في منديله ، وكان أسقفًا OBishop ، في مشروع رقعة الشطرنج . إن تأليه الإبهام هو الذي أنقذ مؤلفهم غير العادى من أن يحسب نفسه كاتبًا ساخرًا ومتهكمًا ) ؛ لقد نبعت

هذه الحقيقة من أرامل النبلاء اللائى فى مسرحيات أوسكاروايلد Oscar Wilde ، الذى استطاع بفضل لا مبالاة أبهى من اللطيفة أن يقدم لعنات يتضاءل العنف إلى جانبها . والمثال التالى الذى سأورده هنا يوضح الجمال البالغ الذى تدعمه وتسانده التقنية التى من هذا القبيل .

هناك واحدة من أحسن قصائد الشاعر وليام بتارييتس W. B. Yeats تعد مثالاً جيدًا على النوع السادس من الغموض ، الذي يندرج تحت العنوان الفرعي "العبارات اللاعقلانية".

من الذي سيقوم بالسياقة مع فرجوس الآن ،

ويخترق ظل الغابة العميق المنسوج ،

ويرقص على الشاطئ المستوى ؟

أيها الشاب ، ارفع جبيتك الخمرى ،

وارفعي حاجبيك الرقيقين ، أيتها الصبية ،

وأطيلا التفكير في الآمال ولا تطيلا التفكير في المخاوف بعد الآن.

ولا تتحولا جانبًا بعد الآن وتطياد التفكير

في غموض الحب المر ؛

لأن فرجوس يحكم السيارات النحاسية ،

ويحكم ظلال الغابة ،

والصدر الأبيض للبحر المعتم ،

وكل النجوم الجوالة غير المنظمة .

الأصل الإنجليزي:

Who will go drive with Fergus now,

And pierce the deep wood"s woven shade,

And dance upon the level shore?
Young man, lift up your russet brow,
And lift your tender eyelids, maid,
And brood on hopes and fears no more.

And no more turn aside and brood
Upon Love"s bitter mystery;
For Fergus rules the brazen cars,
And rules the shadows of the wood,
And the white breast of the dim sea,
And all dishevelled wandering stars.

فى الديوان قصيدة أخرى تشرح عن فرجوس Fergus . فهو يبدو فى هذه القصيدة كما لو كان ملكًا ، ترك صالة الحكم ، وهجر ملذات البلاط ، وسباق العربات الحربية على شاطئ البحر ، يبدو كما لو أعيته الحياة العملية ، وراح يقصد الدرويد الأويد (١) عله يحصل منه على حقيبة الأحلام . ولكن الدرويد يحذره

لا امرأة تحبنى ولا رجل يطلب عونى لأنى لست من الأشياء التى أحلم بها الأصل الانحليزي:

No woman loves me, no man seeks my help, Because I be not of the things I dream.

ومع إلحاح فرجوس وإصراره ، يُعْطَى الأحلام ويستيقظ على مضامينها ، الحياة الفكرية أو التأملية ، لكى

لقد أصبحت لا شيء الآن ، مع كوني الكل في الكل ، والعالم كله يثقل قلبي ،

## الأصل الإنجليزي:

now I am grown nothing, being all,

And the whole world weighs down upon my heart,

ولكيما يصبح منتحبا

آه ، أيها الدرويد ، أيها الدرويد ، كيف أن شراك الندم العظيمة ترقد مخبأة في الحقيبة الصغيرة الاردوازية اللون !

الأصل الإنجليزي:

Ah! Druid, Druid, how great webs of sorrow Lay hidden in the small slate-coloured bag

قد نلاحظ الطريقة التى ورد بها التعبير الأجنبى المسكوك من خلال الاستعمالين how great اللذين وردت بهما الكلمة how great (كيف): كيف أن شراك الندم عظيمة how the webs of sorrow lay ، وكيف أن شراك الندم ترقد مضبأة hidden .

القصيدة الأولى تسلم ، بطبيعة الحال ، بهذه القصة ، ولكن الكلمة mow قد تعنى قبل التحول أو بعده . فإذا كان معناها ما بعد التحول يصبح معنى البيت الأول على النحو التالى : "الآن ومثال فرجوس المخيف أمامك ، فمن المؤكد إنك لن تكون غير عاقل إذا ما أطلت التفكير ؛ يسوق معه drive with يمكن أن تعنى التجوال معه خلال الغابات مثل الثلج ، مثلما يفعل ؛ كما أن الرقص dancing يمكن أن يكون رقص الطفل الجنى الذي يرقص على الجبال كما لو كان شعلة ثم سرق الأطفال وذهب بهم بعيدًا . أو قد يكون المعنى "من ذا الذي يصل من الإخلاص حدًا يجعله يتبعه " أو "هل بلغت قسوتك حدًا يجعلك تتخلى عنه الآن ؛ أو قد يكون المعنى بشعور مختلف : "الآن وبعد أن أصبح فرجوس يعرف كل شيء ، من ذا الذي يمكن له أن يتقدم ويشاركه ويعد أن أصبح فرجوس يعرف كل شيء ، من ذا الذي يمكن له أن يتقدم ويشاركه ويبتهج تعاطفًا مع الطبيعة كلها " أما إذا كان معنى now ما قبل التحول ، فإن ذلك

يجعل قوة الكلمة now (الآن) على النحو التالى: "لا يزال هناك متسع من الوقت للسياقة مع فرجوس Fergus ، إذ أنه لا يزال ملكًا فى الدنيا" ، أو "لا يزال هناك متسع من الوقت اتقديم إنذار وتحذير ، نظرًا لأن الشيء القاتل لم يحدث بعد" ، ومن تم يصبح معنى البيت الأول: "من الذى سيخرج مع شخصيات البلاط العظيمة ، ويشاركهم ملذاتهم الحسية الخلوية ؟"

إن كان معنى now (الآن) قبل التحول فإن معنى المقطوعة الثانية يصبح على النحو التالى: "لست بحاجة إلى أن تطيل التفكير والتأمل ، نظرًا لأن فرجوس وصى على الذوق العام ؛ إنه رجل قوى كيما يسوق العربات الصربية ، وهذا ما ينبغى أن تكونه أنت ؛ إنه يمتلك كل الأراضى التى يحدث فيها السحر ؛ سوف يحتفظ بهذه الأرض في ظل سيطرة مهذبة ؛ ولا حاجة بك إلى أن تشغل بالك بذلك ." أما إذا كان معنى now بعد التحول فإن معنى المقطوعة الثانية يصبح : "لا تطل التفكير ولا تتأمل . وإجعل من فرجوس نذيرًا لك ، فبرغم أنه لا يزال ملكًا ، فهو لا يزال من الناحية الفنية متسودًا للعربات الحربية ، إنه حاكم حقيقى للحقوق الفرعية من الأحلام السحرية فقط "، أو نظرًا لعدم الخلط بين انتصار البيت الأول الخاص بالسيارات cars وبين أي نوع من أنواع الصرن التى تجرج رها المقطوعة ، قد يصبح المعنى : "لا تنس أنه برغم أن غرجوس شاعر عظيم أو فيلسوف أو لا شيء ، برغم أنه يسوق عربة من عربات الميوزات الميثولوجية الحربية" ، التى أخشى أن أكون جاهلًا بتفاصيلها ، "فإنه هو أيضًا ، نظرًا لأن هذه الانتصارات تعنى التأمل وإطالة التفكير ، لا يزيد عن كونه تلك الحالة الشبحية المعتمة التى في الأبيات الثلاثة الأخيرة ."

قلت: إن مثالاً من النوع السادس من الغموض يجب ألا يقول شيئًا ، ولكن هذه القصيدة تقول: "لا تطل التفكير والتأمل". ولكن الكلمات هنا ليس لها خاصية الأمر ؛ وإنما هي توصل بالأحرى: "كم هو غريب ومحزن أن تظل ملزمًا نفسك بإطالة التفكير والتأمل!" ويجوز لنا أن نفسر ، تفسيرًا مختلفًا ، الانتقال من النصيحة إلى العبارة الشخصية ، من ذلك الذي كان يقصد به الأمر إلى مجرد ألم الخسران ، مع تكرار العبارة بعد no more . "أنا ، من منظور أنى أنا فرجوس ، لا أستطيع أن أتحول بعد عن التأمل وإطالة التفكير" ، هذا نوع من أنواع النحو الزائف الذي ينتج عن وضع

الأشياء بجانب بعضها ، الذي يمكن أن نستشعره في البيت ، كما أن هناك إيحاء أيضًا بأنهم لا بد أن يخسروا أحلامهم ، نظرًا لأنهم قد خسروا العالم الواقعي فعلاً ، دون أن يحصلوا على أي شيء عوضًا عنهما ( الأحلام والعالم الواقعي) . "لقد أصبح كل شيء مرًا ، ومن الذي يمكن أن يشارك بعد ذلك في أي من نشاطي فرجوس ؟" قد نستطيع في النهاية تمييز تأمل الشباب المثير للجنس عن التأمل الفلسفي عند فرجوس ، ذلك التأمل الذي يتطلع إلى لا شيء ومن ثم يكون أعظم وأكثر خواء ؛ ومما لا شك فيه أن هذه المايزة ليست مقصودة تمامًا ، إذ إن من حكمة لغة الشاعر أن تعالج هذين الأمرين كما لو كانا من نوع واحد . ولكن طالما أن هذا التمييز مقصود ، فإنه يسمح بمعني عكسي هو "لا تتأمل" - "لا تتأمل بهذه الطريقة التافهة نسبيًا ولكن اذهب وسق مع فرجوس ، الذي سيعلمك تأمل كل شيء ، الذي سيعلمك التجوال ، بلا مساس ، معانقًا الكل في عزلة مثل عزلة النجوم" .

يمكن اعتبار عدم محدودية شعر القرن التاسع عشر الإيحائية والمترنحة مجرد ضعف . فعندما يكون لهذا الشعر ، كما هو الحال هنا ، قدر كبير من الطاقة وعندما يعلق بالذهن ، فإن السبب في ذلك هو ترك المقابلات opposites مفتوحة وربطها من حول فكرة قوية واحدة ؛ وعليه فنحن نجد هنا ، من ناحية ، أن حالة التأمل يمكن السعى إليها وتحاشيها في أن واحد ؛ ومن الناحية الأخرى شيء ، مع كونه الكل في الكل "يعيش كل الحيوات متعاصراً ، قد يكون واضعًا نصب عينيه حياتي فرجوس ، واستنتاج الدرس الأخلاقي نفسه من أي منهما .

يمكن من بعض النواحى ، اعتبار غموض النوع السادس متضمنًا فى غموض النوع الرابع . ففى النوع الرابع نجد العديد من المشاعر ، والعديد من ردود الفعل على موقف معقد ، يقوم الكاتب بتوحيدها والجمع بينها كلها ، ويمكن قبول كل هذه المشاعر وردود الفعل من القارىء على إنها وحدة واحدة . اللفظية verbal فى معيار الغموض من النوع السادس أكثر منها فى النوع الرابع ؛ إذ بالإمكان الوصول إلى النتيجة نفسها ، غير أنها ينبغى أن تكون عبارة من النوع الملتبس المراوغ . وعليه فإن أخر مثال أوردته فى الفصل الرابع يمكن أن ينتمى بناء على ذلك إلى النوع الخامس أو إلى النوع السادس من الغموض ؛ فقد أوردت تحليلًا مشاكساً لا عقلانيًا لواحدة من

مقطوعات وردسورث العظيمة ، وشكوت من أن تعبيراته اللاهوتية كانت إما مكتومة الصوت أو مراوغة حتى لا تزعج الناس بالكثير من ظلال الفكرة اللاهوتية . وهذا من بعض النواحى ، لمجرد القول : بأن ذلك ما هو إلا تعميم من آراء لاهوتية ؛ معنى ذلك أن وردسورث معنى بالمشاكل الذى تنتج عن ذلك أكثر من عنايته بمصدر العقيدة التى استخلص منها تلك المشاعر والأحاسيس . وعليه لا يمكن أن نقول : إنه يعارض نفسه حتى ولو كان ذلك عن طريق التضمين ؛ والسبب فى ذلك أن الأفكار اللاهوتية التى يتعين عليه استلهامها ليست ، إلى حد ما ، ذلك الذى يريد أن يصنع عنه عبارات . وقد وَضَعْتُ تلك المقطوعة فى نهاية الفصل الرابع ، نظرًا لأن المثال لا يعد تناقضًا من هذا المنظور ، كما أنه يعد انتقالاً يبين الطريقة التى يمكن لنا بها استعمال المناهج نفسها فى حالة أخرى مختلفة .

ولكن معيار النوع السادس من الغموض ليس معيارًا لفظيًا وحسب ، وذلك على النقيض من المعيار النفسى الذى يحكم النوع الرابع من الغموض والواقع ، أن الشاعر إذا ما كان يستعمل اللغة استعمالاً مناسبًا فإنه يستحيل عليه الحفاظ على تمييز من هذا القبيل . وعليه ، نجد هنا أن أمثلة النوع السادس من الغموض توصل إطارًا ذهنيًا مراوغًا باعتبار ذلك الإطار سببًا أو نتيجة الشكل اللفظى الذى لهذه الأمثلة ؛ إن هذه الأمثلة تكشف المؤلف وهو يستشعر أنه سيخسر الموقف الذى يعبر عنه إذا ما أعمل فبه نظره بدقة وبطبيعة الحال ، يمكن استعمال الشكل اللفظى نفسه بدلاً من سبب معاكس ، والسبب في ذلك أن المؤلف يأخذ حلاً تناقضه قاعدة مسلم بها ، ومتيقن من أنه سيكون مفهومًا ؛ وأنا لا يتعين على أن أسمى هذا غموضًا حقيقيًا بالمعنى الذى يعنيني ويهمني هنا ، كما يتعين على أن أرعم بأني لم أختر أمثلة من هذا القبيل لهذا الفصل .

ولكن هذين النوعين من التناقض الذى يقبل الحل يتشابهان من حيث إنهما يفترضان أن القارئ يفهم بالفعل قدرًا كبيرًا ، وأنه قادر على أن يخمن ، عن طريق التعاطف ، الطريقة التى يتعين بها حل التناقض . معنى ذلك أن هذين النوعين من التناقض كانا شبيهين بشكل توحد الذى فى القرن التاسع عشر ، ذلك التوحد الذى عمل عمله عن طريق التلميح بأن استنفاده بلغ من الوضوح حدًا ( بسبب ثراء خبرته ،

أو بسبب عدم كفاية كل ما كان في المتناول في ذلك الحين ) يصعب معه قول أي شيء أو استشعاره استشعاراً موضوعيًا ، وأننا لا بد أن نكون أغبياء إذا لم نفهم بالفعل ذلك الذي كان يأخذه ذلك التوحد قاعدة مسلمًا بها . (والشيء المقابل في الوقت الراهن هو التعبير عن مشاعر قوية جدًا ، بطريقة هادئة ، ولكن يتعين لمثل هذه المشاعر أن تكون من النوع الذي لا يخطر فقط إلا لإحساس نشط جدًا وواسع الثقافة ، لكي تبدو تلك المشاعر غير مناسبة تمامًا في عيني المراجع.) والمراوغة التي من هذا القبيل تعد اعترافًا بالضعف أثناء مضيها في طريقها ؛ ويستطيع الإنسان بصفة أساسية ، عن طريق افتقار التناقض إلى الإشباع الإيجابي ، عن طريق هذا الشعور ، أن يقول الأشياء بصورة أكثر وضوحًا ، ولكن من الأفضل ألا يقولها بمثل هذا الوضوح ، وإنني عن طريق هذا الشعور أيضًا يتعين على تمييز أمثلة الغموض من النوع السادس عن طريق هذا الشعور أيضًا يتعين على تمييز أمثلة الغموض من النوع السادس المتقدمة عن عبارات التناقض المحددة التي في النوع السابع (٧) من الغموض.

إذا ما قرأنا الجزء الأكبر من الأمثلة التى أوردتها فى مطلع الفصل السابع ، قراءة مقصودة فإنها يمكن أن تندرج ضمن النوع السادس من الغموض ؛ وقد قصدت من وضع هذه الأمثلة فى الفصل السابع توضيح المقياس توضيحاً كاملاً .

والشكل السادس من الغموض يرتبط بعلاقة مع الشكل السابع مثلما يرتبط الشكل الثالث بعلاقة أيضًا مع الشكل الرابع ؛ وفي كل حالة فإن النوع المذكور أولًا يكون أكثر وعيًا لأنه أكثر سطحية ، وقصيدة وليام بتلر ييتس تحتوى على النوعين ؛ فالشك الذي ثار حول الكلمة mow (الآن) ، أنا أعتبره ، "وسيلة" ، استخدمها الشاعر طلبًا للإحكام وليستعرض بها مزاعمه والأشياء التي من هذا القبيل ؛ كما أن الشك الذي أثير حول مزايا التأمل brooding ، الذي اقترحته أنا فيما بعد ، ما هو إلا حالة "نفسية" mood ، أو إن شئت فقل : إنه يلف موقف الشاعر الثابت من الكلمة . وقد يجادل البعض بأن الشك الأول هو من النوع السادس من الغموض ، ولكن الشك الثاني هو من النوع السابع من الغموض . وسوف أمضى الآن إلى دراسة النوع السابع .

•

#### الهوامش

- (١) تُغَنَّى هذه الأغنية لـ ماريانا في المقر المساط بحصن مائي (قياس بقياس ، الفصل الرابع ، المشهد الأول) ولذلك فقد افترضت أن المُنكّر بالقسم رجلاً وليس امرأة .
- (٢) أرى أن من الواضع أن القصيدة تحول تصارع الشعور كله "إلى شعر" ، بغض النظر عن نظرتنا إلى الغموض على أنه غموض درامي كامن .
  - (٢) من المحتمل أن تكون العباءة gown هي كمبردج وليست الكنيسة ؛ فهو هذا يحكى حياته .
- (٤) اعتبر انسيد ف ، ل ، لوكاس معالجتى هذه لقصيدة هربرت على أنها دليل على سوقية منهجى بكامله ، ومما لا شك فيه أن هذا الكلام مكتوب بطريقة وقحة ولكن يمكن لنا توضيح مغزى منطقى الصرف توضيحًا تأمًا اللهم إلا إذا كان مكبوتًا بنغمة من نغمات التعاطف ، والأمر الذى لا أفهم لماذا لا يعارضه كل إنسان هو أن البيت يبلغ من الجمال ، بالطريقة التى أفسره بها ، حدًا يجعلنى أنتقى هذه المقطوعة وأختارها باعتبارها تمثل أروع وأوضح نجاح حالفنى الحظ في تحقيقه ،
  - (٥) وليبق الأمر على ما هو عليه ، فقد اغتيل كبير الأساقفة والأرجح أنه لم يكن لديه ما يكفي من الوقت .
    - (٦) كاهن عند قدماء الإنجليز . ( المترجم )
- (٧) المثال الذي أوردته عن هربرت في هذا الفصل ، والذي ينطبق عليه المعيار المنطقي تمامًا ، لا يصلح لتطبيق المعيار النفسي عليه ، نظرًا لأنه ليس من الأمثلة الضعيفة . ولكن يمكن أن نصفه بالمراوغة ؛ والسبب في ذلك أن هربرت عندما يكتب عن نفسه إنما يبقى على شيء من التحفظ .



يحدث النوع السابع من الغموض ، أو النوع الأخير من هذه السلسلة على أية حال ، وباعتباره أكثر الأنواع التي يمكن تصورها غموضاً ، يحدث عندما يكون معنيا الكلمة ، قيمتا الغموض ، هما المعنيين المتضادين اللذين يحددهما السباق ، لكي بكون الأثر الكلى هو توضيح الانقسام الأساسى في ذهن الكاتب . قد يتبادر إلى الذهن أن حالة من هذا القبيل لا يمكن أن تحدث مطلقًا ، وإن حدثت فإنها لا يمكن أن تكون شعرًا ، ولكن الواقع أن هذه الحالة ، دائمة الحدوث ، بمعني أو بآخر ، وتسمح بدرجات كثيرة من هذا النوع من التضاد . وقد يقول قائل «التزامًا بالجانب المنطقى من هذه السلسلة» : إن فكرة "العكس" opposite هي اختراع إنساني متأخر نسبيًا ، وإنها تسمح بتشكيلة كبيرة من التفسير (بعد أن أدخلت إلى المواقع التي كانت تعانى من صعوبة الفكر) ، وأن هذه الفكرة لا تقابل شيئًا في العالم الواقعي ؛ بمعنى ـ أ . ب هي على العكس من (أ) بالنسبة لكل قيم ب؛ وأن الكلمات في الشعر ، شأنها شأن الكلمات في اللغات البدائية (وشائها على سبيل المثال ، شأن الكلمة اللاتينية altus، بمعنى عال أو عميق ، والكلمة الإنجليزية let التي معناها : يسمح أو يعوق) تصرح في أغلب الأحيَّان بزوج من المعكوسات دون أن يكون هناك غموض صريح ؛ وإننا في مثل هذا الزوج من المعكوسات إنما نحدد فقط ، على سبيل المثال ، مقياسًا يمكن تمديده بين أى نقطتين ، برغم أن هاتين النقطتين بحد ذاتهما ليستا عكسين ؛ وإننا نقول أثناء بحثنا عن مزيد من الدَّقة: "أبيض بنسبة اثنين في المئة" لنعني بذلك ظلاً رماديًا داكنًا. أو قد نعترف بأن المعيار في النوع الأخير من الغموض يصبح معيارًا نفسيًا أكثر منه معيارًا منطقيًا ، من منظور أن النقطة المهمة في التعريف أصبحت تتمثل في فكرة السياق والموقف العام من هذا السياق الفردي.

التناقض الذي من هذا القبيل قد يكون بلا معنى ، ولكنه يستحيل أن يكون صفحة بيضاء ؛ فقد صرح على أقل تقدير بالموضوع الذي هو قيد المناقشة ، كما أعطى هذا الموضوع نوعًا من أنواع التكثيف التي يمكن أن نراها في نموذج شبكة حديدية في العمارة ، نظرًا لأن مثل هذا النموذج لا يعطى الديمومة للأفقيات ولا للرأسيات ، وأنه يكون على شكل نموذج مراجعة نظرًا لأن أيًا من اللونين لا يشكل الأرضية التي يوضع

عليها الآخر ؛ التناقض الذي من هذا النوع هو عبارة عن تردد indecision وبنية ، كما هو الحال في رمز الصليب . أو قد يوصل مثل هذا التناقض انطباعًا عن تزيين واع من قبيل ذلك الذي حصل عليه السومريون ، في أكبر التصميمات المتحضرة التي بقيت على قيد الحياة ، وذلك عن طريق وضعهم وحشين في موقفي عنف متماثلين تمامًا ، كما هو الحال في دعم شعار النبالة ، لكي ، وبرغم ميول التحرك action التي قد تستثار في المتفرج المنزعج ، ومهما كان تخيل ذلك المتفرج الموقع الذي فيه الطريدة أو الصياد ، يكون هناك حُجْرُ واحد على انتباه المتفرج كله ، مع استحالة يعاد تأكيدها ، على الجانب الآخر ، وأن يُسمَب هذا المتفرج متوترًا ، فيما بين الاندفاعتين المتماثلتين ، إلى ركود التذوق . قد نربط مثل هذا المتناقض بفارق الصوت ، أو قد نربط ذلك التناقض ذلك الفارق الذي يحدد المكان الذي ينبعث منه الصوت ، أو قد نربط ذلك التناقض بالتناقضات المجسامية stereoscopic التي تنطوي على بعد من الأبعاد (۱) .

أقول ، من جديد : إن المعكوسات opposites تشكل عنصرًا مهمًا في التحليل الفرويدي للأحلام ؛ ومن الواضح أن المصطلحات الفرويدية ، ويخاصة كلمة "التكثيف" condensation يمكن لنا استخدامها بطريقة مفيدة في فهمنا للشعر . ونستطيع القول هنا : إن المقابل opposite الفرويدي يمثل على أقل تقدير شكلاً من أشكال الاستياء وعدم الاشباع ؛ إن النية التي ننتويها تشتمل على الفكرة التي مفادها أننا لم نحقق هذه النية ، وهذا يخص من جديد "التقابل الذي يحدده سياقك" الذي يتمثل فيما لديك ولا يمكنك تحاشيه أوتجنبه . وفي الحالات الأكثر جدية ، التي تسبب تنبذبًا عاطفيًا أوسع ، والتي يحتمل أن تنعكس في اللغة أو في الشعر أو في الدراما ، نجد أن التقابل يمثل مركز الصراع ؛ إن النية التي ننتويها تشتمل على نية أننا ينبغي ألا نحققها ، وهذا من جديد يخص "التقابل opposite الذي يحدده سياقنا" ، بمعني أننا نريد شيئًا مختلفًا في جزئية أخرى عما في ذهننا ، وبطبيعة الحال ، فإن الصراع لا يحتاج إلى التعبير عنه تعبيرًا صريحًا بوصفه شكلاً من أشكال التناقض ، ومن المحتمل أن تعثر تاك النظريات الاستاطيقية (الجمالية) التي تنظر إلى الشعر باعتباره حلاً الصراع ، من المحتمل لهذه النظريات أن تعثر على توضيحاتها بشكل أساسي في المجال المحدود الذي يغطيه الشكل السابع من أشكال الغموض .

وعلى سبيل التذكير ، فإن دراسة اللغة العبرية ، ووجود بدائل إنجليزية للكتاب المقدس (الإنجيل) ربما يكونان قد أثرا على مقدرة اللغة الإنجليزية فى الغموض ؛ فقد كان كل من جون دون ، هربرت ، جونسون Jonson، وكراشو Crashaw من علماء العبرية ، كما ترافق ازدهار الشعر فى أواخر القرن السادس عشر مع احتراق

النصوص المترجمة للغة الإنجليزية احتراقًا كاملاً. وهذا الأمر له أهميته نظرًا لامتلاك اللغة العبرية ، بحكم احتوائها على أزمنة غير ثابتة ، وبحكم احتوائها أيضًا على تعبيرات مسكوكة غير عادية ، وبحكم تذوقها القوى للتوريات ، لكل المزايا الشعرية التي ينبغى أن تتوافر لأى شكل مكتمل من أشكال الفوضى disorder.

وأنا هنا استشهد باللغات البدائية اعتمادًا على سلطة فرويد (كتب الملاحظات المجلد الرابع العدد رقم ١٠) ، ولكني لا أستطيع أن أدعى لنفسى أني أفهم الطريقة التي تعمل بها هذه اللغات . ومن الواضح أن المصريين القدماء كانوا يستعملون إشارة sign واحدة يدلون بها على "الشاب" و"العجوز" مع توضيح ما يقصدونه ، بإضافة إشارة مبهمة أخرى ، لا تلفظ ، ريما كانت تعمل عمل الإنماءة في المحادثة . (هذا الزعم موجود إلى حد ما في المعجم الفصيح للغة المصرية القديمة .) "وبالتدريج فقط بدأ المصريون القدماء يفصلون بين جانبي التضاد antithesis وبفكرون في كل جانب منهما بدون مقارنته مقارنة واعية بالجانب الآخر" . فالمصرى البدائي عندما كان يرى طفلاً كان يفكر على الفور في رجل عجوز ، وكان عليه أن يتعلم ألا يفعل ذلك بعد أن أصبحت لغته أكثر تحضراً . ومن المؤكد أن هذا يوضح أن عملية الصاق كلمة بعينها بموضوع بعينه إنما هي شيء غير عادى تمامًا ؛ وإن يفعل أحد هذا الشيء ما لم تضطره لغته إليه ؛ وإذا ما درسنا المقترحات الأصيلة التي يمكن تطبيقها على الطفل ، على العكس من تلك المقترحات التي نستطيع تطبيقها على عمره ، لوجدنا أن العكس ينطبق بدرجة أقل على الرجل العجوز أكثر منه على رجل آخر في ريعان حياته. ومن الواضح أن هناك طريقتين لبناء الكلمة التي من هذا القبيل. فقد تعنى هذه الكلمة ، على سبيل المثال ، "لا يصلح للجنود بسبب العمر" ؛ وربما يكون التفكير في هذه الكلمة قد جرى في ضوء علاقتها بفكرة من نوع ما تناولت الصغير جدًا والعجوز جدًا بطريقة واحدة . ومن هنا يمكن للمرء أن يتكلم عن طرفي العصا ، برغم أن طرفا من هذين الطرفين هو ، من وجهة نظر أخرى ، بداية العصا . أو قد يكون من المهم أن نتذكر أن فكرة العمر تستثير الصراع في كل من يستعملونها تقريبًا ؛ وذلك فيما بين تعرف الحقائق الخاصة بالذات ، والاحساس بالنضوج والكبر أو إن شئت فقل الإحساس باستمرار الشباب والقوة.

وطالما أن المتقابلات opposites تستعمل لحل أوتليين الصيراع ، لكي لا يضطر رجل مسن فجأة أن يجد كلمة جديدة مخيفة تنطبق عليه ، أو أن يضطر إلى الكلام عن نفسه باعتباره شابًا وذلك عن طريق تغيير نغمة الصوت تغييرًا سهلاً ومسموحًا به ، إن وصل الأمسر إلى هذا الحد فلن يكون أي شيء بدائي بصدورة غسريبة عن الاحساس sentiment، أو الرقة التي تسمح بصياغة هذا الاحساس في عبارات ؛ ربما كان في هذا الاحساس شيء بدائي في ضعف قبضته على الحقيقة الخارجية ، وفي أمانته في التعبير عن الرغبات ، وهذا الشكل من شخصية المتقابلات لا يشكل كل ما نتوقعه من الخواص الأخرى للغات البدائية ، ولا من ضروب النحو الإفريقي التي تصر على التعامل مع كل حالة من الحالات النحوية طبقًا لمزاياها الخاصة بها ؛ ولا من مفردات لغة تيرا ديل فيوجو Terra del Fuego، التي تحتم استعمال اسم مستقل لكل شيء تستعمل له الإنجليزية الأسماء والصفات المتبدلة ؛ كما لا يشكل هذا الشكل أيضًا ذلك الذي نتوقعه من آلاف الكلمات المُتلفة في اللغة العربية التي تصف الأنواع المختلفة من الجمال . الحاصل أن اللغة العربية تعد حالة بارزة من حالات التكلف العقلي mental sophistication المطلوب لاستعمال كلمة تغطى مقابلها ، والسبب في ذلك ، أنه برغم امتلاك اللغة العربية لكثير من الكلمات التي من هذا القبيل ، فإن أصول هذه الكلمات من النوع المتأخر وجرى توضيحها باعتبارها جمالاً أدبيًا . والأمثلة الكثيرة التي يمكن لنا أن نعثر عليها في اللغة الإنجليزية (حصان "ارتياحي" restive، على سبيل المثال ، هو عبارة عن حصان قلق نظرًا لأنه كان يرتاح منذ فترة طويلة) كلها تقريبًا عبارة عن تصورات لاحقة حدثت بالطريقة نفسها . وبرغم أن تناولي للموضوع على هذا النحو يدخل في عداد الإساءة المفيدة ، فأنا أرى أنه برغم أن هذه الكلمات تروق لعادات الذهن البشري وتخاطبها ، وأنها زاخرة باللاعقلانية ، فإننا يجب أن نتوقع مثل هذه الكلمات من حالة لغوية راقية وشعور راق أيضاً.

ومن المحتمل، بحق، أن الكلمات التي توحد متقابلين يندر أو يستحيل أن تتكون في لغة من اللغات لكي تعبر عن الصراع الذي بين هذين المتقابلين ؛ إذ أن الكلمات التي من هذا القبيل توجد لأسباب أكثر معقولية، ثم تستعمل بعد ذلك للتعبير عن الصراع . وترتيبًا على ذلك فإن المعجم المصرى لا يضامره شك حول توحد العبارتين: dead black (أسود ميت) اللنين تشكلان حالة يصعب معها اختراع صراع محتمل بينهما ، أكثر منه عن التوحد بين كلمتى "شاب" و"عجوز" . ومن بين الأسباب التي تدعو إلى ذلك أن الناس في أحيان كثيرة يضطرون

إلى ذكر البارز الملحوظ بدلاً من المعتاد حتى يتسنى تضييق الكلمة التى تحدد مقياساً لتقترب من طرفيها ؛ وتعد الكلمة الإنجليزية temper (مزاج) مثالاً على ذلك . وثمة سبب اخر هو أنه فى المتقابلين اللذين تربطهما علاقة يصعب التعرف على أحدهما دون الآخر ؛ فإذا ما أردنا أن نعرف من هو المحكوم لا بد لنا أن نعرف إن كان الحاكم جنرالاً أو أسقفاً . وعليه فإن الكلمة التى تسمى جزئى العلاقة قد تكون أكثر دقة من كلمة أخرى لا تسمى سوى نصف هذه العلاقة فقط . وهناك سبب ثالث ، أننا فى الأمور المعقدة ، قد نعرف أن هناك حالتين صعبتين يتعين التمييز بينهما ، ولكن نشعر بالقلق إزاء المعانى النقطة التى نجد من الصعب عندها تمييز هذا من ذاك ؛ نشعر بالقلق إزاء المعانى التى قد تكون متقابلة ، ولكنها تستثير المشاعر نفسها وعليه فإن الرسامين البدائيين يرسمون الخطوط متوازية عندما يعرفون أنها كذلك فى الواقع ؛ ولكن الرسامين الأقل بدائية يرسمون هذه الخطوط متلاقية ، فى معظم الأحيان ، على الأفق وعند عينى المراقب . لم يكن فى أذهانهم أى صراع بين هاتين الطريقتين اللتين تجعلان الخطوط تتلاقى ؛ إن ما كان فى أذهانهم هو قلق (حصر) عام فقط يتعلق بالتقاء هذه الخطوط وخلاصة القول ، أنك كلما عرفت أن شيئين متقابلان ، فإنك تعرف علاقة تربط بينهما .

هذه المناقشة عقيمة إلى حد ما والسبب فى ذلك أننى بحق لا أعرف الفائدة التى جناها المصريون من كلماتهم غير العادية ، أو مدى 'البدائية' التى يمكن أن نضفيها على هذه الكلمات إذا ما سمعناهم يتكلمون ؛ فى حين تراودنى ، على أية حال ، فكرة عامة عن طريقة استعمال الكلمات فى الأمثلة التى سأوردها بعد ذلك . لقد كنت أفتش مصادر النيل طلبًا لتقسير الشعر الإنجليزى بدرجة أقل من أن ألقى على القارئ شيئًا من الخوف والرعب اللذين أحسبهما دانتى Dante عندما وصل فى النهاية إلى أهم أجزاء الأرض ، أرض الشيطان وأرض الجحيم .

الأصل الإيطالي : (٢)

Quando noi fummo la`, dove la coscia
Si volge appunto in sul grosso dell" anche,
La Duca con fatica e con angoscia
Volse la testa ov" egli avea le zanche.

نحن أيضًا يتعين علينا أن نقف على رؤوسنا ، كما أننا نقترب من مكان الموزيه السرى (٣).

عندما يرد تناقض يحمل سمة الاتهام فقد يكون المقصود منه أن يُحَلُّ بإحدى طريقتين ، أما باعتباره مماثلاً للفكر والشعور ، أو باعتباره مماثلاً لمعرفة أو عدم معرفة الإنسان لمساره في الموضوع الذي بين يديه ، وهنا يمكن اللجوء إلى الآلية النحوية حتى بمكن وضع التناقض في عبارتين ؛ وعليه فإن "ب ، ـ ب" يمكن أن تعنى ما يلي : "إذا كانت أ = 1 فإنها تساوى ب بعدئذ" ؛ إذا كانت أ = أ٢، فإنها تساوى ب بعدئذ" . وإذا كان أ١ وأ٢ مختلفين تمامًا كل منهما عن الآخر حتى يمكن تركيب العبارتين مع بعضهما عن طريق البراعة والإبداع ، فذلك يحتم وضع العبارة في شكل أكبر من الشكل التي هي عليه ؛ إذا كان أ 1 وأ ٢ يتشابه كل منهما مع الآخر تمامًا ، إلى حد أن التناقض بعير عن الحاجة إلى الفصل بينهما كما يعير أيضًا عن صعوبة الفصل بينهما ، فإن ذلك بحتم علينا النظر إلى العبارة التي من هذا القبيل على أنها غموض من النوع السابع الذي يتطابق مع الفكر ومعرفة الإنسان لمساره في الموضوع الذي بين يديه . غير أن التناقضات التي من هذا القبيل تستعمل في أغلب الأحيان ، كما لو كان الأمر قياسًا على ما أوردناه ، عندما لا يكون المتكلم عارفًا ماهية أ ا و ٢١ ؛ إن المتكلم هنا يشبع دافعين متقابلين ، باعتبار ذلك نوعًا من الدفاع ، ثم يعترف بعد ذلك بأنهما متناقضان ، ولكنه يزعم أنهما يشجهان التناقضات القابلة الحل ، وبالتالي يمكن إشباعهما indulged؛ والمتكلم عندما يعترف بضعف فكره يبدو وكأنه قد عقَّمه ، حتى بتوافر على معرفة أفضل من المعرفة التي تكون لدى أي إنسان يستطيع انتقاء هذه التناقضات وإبرازها ؛ إن المتكلم يزعم تعاطف جمهوره من منظور "أن أحدًا منا لا يستطيع أن يقول أكثر من ذلك" ، كما يكسب المتكلم احترامًا وتقديرًا من منظور أنه قادر على استقطار جمال الأسلوب قطرة قطرة حتى مادة الجهل الإنسائي الهزيلة ، قد نظن أن التناقضات من هذا النوع الثاني (التماثل مع الفكر ، وعدم معرفة الإنسان لمساره في الموضوع الذي بين يديه) لا بد أن تتصف دومًا بالحمق والغباء ، وأن هذه التناقضيات إذا ما قلت شيئًا لواحد من أولئك الذين يفهمونها فإنها يمكن أن تقول ، بنفس العذر من التبرير ، شبيئًا معاكسًا لواحد من أولئك الذين لا يفهمونها . ولكن ، الواقع ، أن الحياة الإنسانية تعد إلى حد كبير شعوذة مع الاندفاعات المتناقضية (مسيحي ـ دنيوي ، اجتماعي ـ مستقل وما إلى ذلك) إلى الحد الذي يجعلنا نعتاد

التفكير فى الناس على أنهم ربما يكونون عقالاء إذا ما ساروا فى طريق الحل (حل المتناقض) الأول ثم بعد ذلك فى الطريق الثانى من هذين الطريقين ؛ وأى تناقض يمكن التصرف بناء عليه يكشف أن هؤلاء الناس لديهم العدد الصحيح من المبادئ ، كما أن لديهم أيضًا عنوانًا معقولاً للإنسانية . وترتيبًا على ذلك فإن أى تناقض من التناقضات يحتمل أن تكون له بعض التفسيرات المعقولة ؛ وأننا إذا فكرنا فى التفسيرات غير المعقولة ، فإن اللوم يقع علينا .

إذا كانت أ = ألا ، ومن ثم ب ؛ ومن ثم ب ؛ إذا كانت أ = ألا ، ومن ثم ب ؛ إذا كانت أ = ألا ، ومن ثم ب ؛ إذا كانت أ = ألا ، ثم بعد ذلك - ب " ، فإن ذلك يمكن أن يؤدى إلى وضع عبارتين في عبارة واحدة ، والاستعمالات الفرعية للغة ، تحد في أحيان كثيرة وبشكل قاطع من التفسيرات المحتملة ، والغموض يكون من هذا النوع المعقول فقط ، ولكن من الواضح أن أية درجة من درجات تعقيد المعنى يمكن استخلاصها عن طريق تفسير " تناقض من التناقضات ؛ من ذلك مثلاً أن أيا من أس ا أس يمكن أن نختارها ، بحيث يمكن لنا وصلها بشكل من أشكال أس يكون ناجمًا عن ب ؛ وأي ثنائي من هذه الثنائيات نستطيع قراعته بطريقة عكسية كأن تقول : "إذا كان أس = أس ا ، فإنه بعدئذ = ب ؛ إذا كانت أس = أس ا ، فإنه بعدئذ = ب ؛ وبذلك عدد غير محدود من التناقضات : "إذا كان أ = أس ي فإنه بعدئذ = ب ، ـ ب " ، وبذلك يمكن تطبيق العملية نفسها على كل تناقض من هذه التناقضات . ولما كان من مهام يمكن تطبيق العملية نفسها على كل تناقض من هذه التناقضات . ولما كان من مهام القارئ أن يستخلص المعاني التي تفيده ويتجاهل المعاني التي يراها غبية وحمقاء ، فإن ذلك يوضح أن التناقضات تشكل سلاحًا أدبيًا قويًا .

من هنا فإن الغموض من النوع السابع يشتمل على كل من الفكرة الأنثربولوجية للعكس والفكرة النفسية السياق استهدافًا لتناوله تناولاً حذرًا . وسوف أبدأ بتسجيل بعض الأمثلة المعتدلة جدًا والمعقولة ، بعض من الأمثلة التي لها أهمية لغوية فقط ، ثم أوضح بعد ذلك الطريقة التي يمكن أن ندرج بها هذه الأمثلة ضمن النوع السابع من الغموض . وآمل ألا تترك الأمثلة التي سأوردها بعد ذلك أي شك في أن هذا النوع يختلف عن الأنواع السابقة التي تعد قريبة منه .

وعلى أية حال ، فإن الشروط التى تحكم هذا التأثير اللفظى ليست تلك الشروط التى تحكم انهيارًا من الانهيارات العقلانية ؛ وهنا يتعين على أن أورد كلمات

دريدن Dryden المادية والمباشرة باعتبارها مثالاً (الشروط ، وليس التأثير :

قعقعة البوق العالية

تدعونا إلى السلاح

بنغمات غشب مقشعرة

وإنذارات مميتة .

الضريات المزبوجة المزبوجة المزبوجة

للطبل الراعد

تدعو العدو للمجيء ؛

إطعن ، اطعن ، فات أوان التراجع .

(أغنية في يوم مواد القديس سيسيليا ،)

الأصل الإنجليزي:

The trumpet"s loud clangour
Invites us to arms
With shrill notes of anger
And mortal alarms.
The double double double beat

Of the thundering drum

Cries, heark the Foes come;

Charge, charge, "tis too late to retreat.

(Song for St. Cecilia"s Day.)

من الغريب ، حسب الظواهر هنا ، أن يتحتم على الإنسان ، أن يمثل ، من خلال حالة عقلية لها مثل هذه البساطة البطولية ، انفعالا طائشًا ، شغفًا ساميًا ومحمومًا بالمعركة والقتال ، بأن يقول (في أهم جزء من أجزاء المقطوعة ومن منظور التأثير النهائي) إننا لا نستطيع التخلص من المعركة الآن ويتعين علينا أن نخوضها ونستمر

فيها على أفضل نحو ممكن . ومع ذلك ، فهذا هو الواقع فعلاً ، وليس مجرد صفعة تهكمية فرعية من جانب دريدن Dryden؛ كما أن البيت الأخير من المقطوعة يعد بيتًا مثيرًا موحد الهدف . ومن الواضح أن الفكرة التي مفادها أن الهرب لا يعد أمرًا طيبًا تعد عنصرًا مهمًا من عناصر الحماس العسكرى ؛ وعلى أية حال ، ففي شكل الوعى بالتوحد مع الرفاق ، الذين ينبغى تشجيعهم على عدم الانسحاب والتراجع (حتى وإن كانوا لا يعتزمون ذلك ، وأنهم لا يمكن أن يكونوا قد فكروا في ذلك ، حتى يصبح ذلك التشجيع نوعًا من الاعتراف بمزاياهم) ، وفي شكل الوعى بالرعب الذي ينبغي على الإنسان أن يستثيره في العدو ؛ استهدافًا لأن تصبح عناصر الموضوع كلها ، بما في الأن الرعب ، جزءًا من حكم الذهن بالغ البطولة بشكل معتاد تمامًا ، ونظرًا أيضًا لفوات أوان التراجع بالنسبة له (العدو) فقد وضعه الرب بين يديك . إن الخيل تكشف عن حماسها ، بطريقة مماثلة لهذه الطريقة تمامًا ، وذلك عندما تواصل التعبير عن رباطة جأشها .

هذه الطريقة باأغة الحيوية هي التي تميز دريدن في فهمه لعناصر الموقف وتدوين تلك العناصر تدوينًا مسطحًا حتى يتسنى لها أن تعمل كمعيار من معايير الإثارة ؛ وهذه الفكرة ، على سبيل التذكير أيضًا ، تعد خاصية كربية من خصائص الشعر الجيد ، أكثر من معظم الخصائص التي تطرقنا إليها بالدراسة حتى الآن . وهذه الطريقة لا ترجع ، على سبيل المثال ، إلى عادات اللغة الإنجليزية ؛ كما أن استعمال دريدن لهذه الطريقة إنما يرتبط برغبة عصر إعادة الملكية (٤) في تنميق اللغة ورتيبها ، وجعلها أكثر عقلانية ، وإنتاج شيء قابل النقل يمكن أن يحظى بالاحترام في أوربا . دريدن في هذه المقطوعة لا يهتم بإصدار الكلمات ولا بفجواتها ؛ وإنما هو يستعملها استعمالًا مسطحًا ؛ إنه يهتم بإصدار الحكم الانساني وفجواته . (ويجب ألا يغيب عن بالنا ونحن نقول ذلك ، أولئك النقاد الذين قالوا عن دريدن إنه مهتم بالبلاغة وليس بالشخوص ؛ إن الأمرين متساويان .) ودريدن Pryden يغيل الشيء نفسه في الخاتمة البطولية الرائعة لقصيدته الملك آرثر King Arthur يغيب الملك ، في إحدى المناسبات العامة ، بعد أن قامت السحرة والأرواح القادمة من الملكبنات بشرح وتفسير الأمجاد التي ستلحق ببريطانيا بعد ذلك ، عندما يجيب وكأنه فوق عرشه قائلًا:

لقد كشفت بحكمة ، كل ما سيسر ،

كما أخفيت بحكمة ، كل ما قد لا يسر

## الأصل الإنجليزي:

Wisely you have, whate "er will please, reveal"d What wou"d displease, as wisely have conceal "d.

الملاحظة هنا من النوع الحاد وليست من النوع المضائل ؛ وهى تختلف تمام الاختلاف عن اكتئاب جونسون السخى الذى جاء بمثابة تطور من هذه الملاحظة ؛ هذه الملاحظة توضح القدرة على فهم موقف من المواقف مع استمرار الإحساس بالانفعال ؛ ولا تدخل هذه الملاحظة فى عداد ذلك الذى قد يتشجع الإنسان ويقوله فى مناسبة شي أيامنا هذه .

طريقة التعبير التى من هذا القبيل تقترب أكثر من الغموض اللفظى verbal عند تحليله فى ضوء التوافقات اللغوية الطارئة ، كما هو الحال فى التأثيرات الصوتية ، وبذلك يمكن إدراجه ضمن النوع الأول .

علمت حريرياتي ، أن تتحملن صغيرهن ،

بل إن أحذيتي المقهورة ، كانت خرساء وبلا كلام .

(يون ، مرثية ، القسم الرابع ـ ١٥)

الأصل الإنجليزي:

I taught my silkes, their whistling to forbeare, Even my opprest shoes, dumb and speechlesse were. (DONNE, Elegy, iv. 51.)

الكلمة dumb (أخرس) والكلمة speecheless (بلا كلام) معناها واحد ، غير أن صوتهما يصف الصمت والضوضاء ، كل على مدة ، اللذين يتجه انتباه المتكلم إليهما .

ومما تجدر ملاحظته هنا أن الكلمة opprest (مغلوب على أمره) تمثل تورية هنا ، كما تمثل الكلمة taught (علَّمت) استعارة أيضًا ؛ والسبب في ذلك أن المتكلم هنا في حالة نفسية من حالات المغامرة والقيادة التي تجعله يشخص ممتلكاته ، شأنه في ذلك

شأن أولئك الرجال الذين أطلقوا أسماء على سيوفهم ، من خلال زيادة اهتمام هؤلاء الرجال بخصائص هذه السيوف ، ومن خلال إحساس أكثر حدة بمشاركة هذه السيوف في معاركهم .

> واكن آه ، لقد جلبت معي ، مرضاً شائعًا جدًا ذلك ، الذي باعني لعدوي .

> > الأصل الإنجليزي:

But oh, too common ill, I brought with me That, which betrayed me to mine enemy.

إن كل ما أحضره إلى هذا البيت الغريب هو جيشه الغازى ، إنها خيانة شخصية عندما يكتشف أمره من خلال عطره :

أنت وحدك ، أيها الحلو المر ، يا من وضعته إلى جواري ، لقد بعتني بطريقة خائنة . الأصل الإنجليزي :

Onely, thou bitter sweet, whom I had laid Next mee, mee traiterously hast betraid.

- الاستعارة هنا مستقاة من الكتب السياسية ، وهى عن جاسوس فى غرف مجالس الأمراء ؛ وبالطريقة نفسها نجد أن الكلمة opprest يمكن أن تعنى كلا من "حتى وإن وضعت كل ثقلى عليهم"، و"أيتها المخلوقات الحلوة المسكينة ، يالها من محاولة بالنسبة لهم عندما لم يصبحوا أمام مسارى ، ويظهروا عظمة سيدهم!"

الجملة علَّمْتُ taught my تخطو خطوًا متوازنًا وحذرًا ؛ الكلمة silkes (حريراتى) وكذلك الكلمة whistling (صفير) تعطيان خشخشة العباءة الثرية ، التى انفشخت وأصبحت سائبة بفعل خطوتين واسعتين ، بينما كان يسير على أطراف أصابعه عبر المدر . الكلمة forbeare، من واقع صوتها المتساوى والطاغى ، ومن واقع معناها المهدئ والقمعي ، ومن واقع وجودها في آخر القافية مع الكلمة their، ومن واقع التوكيد الجديد الذي تعطيه هذه القافية لإيقاع خطوات المتكلم ، كل ذلك يظهر المتكلم وهو يصلك بهذا الشيء من جديد ، كما تظهره أيضًا وهو يحاول إسكاته

بناء على ما تقدم ، فإن الكلمة forbeare تدخل في عداد ما نطلق عليه تسمية الأشياء أو الأفعال بحكاية أصواتها ، في حين أن الكلمة speechelesse (بلا كلام) bush (يسكت) لا تندرجان ضمن هذه التسمية ؛ ولكن صوت أي كلمه من هاتين الكلمتين هو ، على العكس من ذلك ، ضوضاء تحمل مسافة معينة . ونحن نستنتج هذه المسافة ، من ناحية ، من الاستثارة التي تجد متنفسًا لنفسها في التقابل (التناقض) ، كما نستنتج هذه المسافة ، من ناحية أخرى ، نظرًا لأن هذه الكلمة توحى بالأصوات التي نخشاها ونستمع إليها ، حتى يتسنى لنا من ناحية أن نصنع بالأصوات التي سيتحملها خلفاؤنا حتى عندما تقال بطريقة رقيقة ، ولأن هذه الضوضاء التي سيتحملها خلفاؤنا حتى عندما تكون صوتًا يحتمل ألا نختاره ، قد الضوضاء ، من الناحية الأخرى ، حتى عندما تكون صوتًا يحتمل ألا نختاره ، قد يسهل عليهم أن يأخذوا هذه الضوضاء (الصوت) بطريق الخطأ على أنه صوت طبيعي تمامًا .

البيت الثانى يوضح المبدأين معًا . الكلمة dumb (أخرس) والفاصلة (الوقف المؤقت) الذى يسبقها ، وكذلك الكلمة were (كانوا) من منظور أنها تصنع قافية مع الكلمة forbeare (يتحمل) تعطينا الحداء وهو يوضع على الأرض فى صمت ؛ والكلمات speechelesse ، shoes ، opprest تجعل الحداء يزيق داخل سكون المعنى يحيط به . "تستطيع أن تتبين أن الأغبياء لم يسمعوا إلى الآن" ، أو قد يكون المعنى "هذا هو الذى لن أدعه يفعله" ؛ إن وضع أصوات الصفير على هذا النحو يجعلنا نتبين على الفور الصمت والحذر مقدمًا ، كما يجعلنا نتبين ، على النقيض من ذلك ، الانتصار والتوقع اللذين يقترب بهما من غرفة نومها .

ويجوز مرة أخرى ، وإلى حد ما بسبب غموض التعريف ، اعتبار تعبيرات التنفيس الطارئة ، أو تعبيرات التخلص من القلق والحصر ، أو تعبيرات ما لا يكون ، داخلة ضمن النوع السابع من الغموض . وعليه نجد أن ماكبث Macbeth عندما ووجه فجأة بكونه سيكون سيدًا على كودر Cawdor وبالمعرفة القبلية من العرافات ، يغرق للخطة في بحر من التوقع المخيف للجريمة وفي شكوك لا تطاق حول طبيعة المعرفة القبلية . ثم يلقى ماكبث المشكلة يعد ذلك بعيدًا للحظة (إذ لا بد أن يتكلم إلى المبعوثين ، إذ يتعين عليه ألا يبت في شيء إلا بعد أن يقابل زوجته) .

ليحدث ما يحدث ،

الزمن ، والساعة ، يجري عبر أعصف الأيام .

الأصل الإنجليزي:

Come what come may,

Time, and the Houre, runs through the roughest Day.

إما أن ماكبث يريد لما سيحدث أن يحدث فيصبح المعنى على النحو التالى : "فرصة الجريمة ، أو الحقيقة الواقعة للجريمة ، أزمة العمل أو القرار ، قادمة أبا كانت الأسباب؛ برغم وجود الإنسان في مستنقع مخاوف الخيال ، فهو يشعر كما لو كان غير قادر مطلقًا على اتخاذ القرار . وعليه ، فأنا لست بحاجة إلى أن أشغل نفسى بما يشغلني حاليًا" ؛ أو أن ماكبث لا يريد لما سيحدث أن يحدث فيصبح المعنى : "لقد دامت حالة الرعب هذه مجرد دقائق قليلة فقط ؛ واستمرت الساعة في دقاتها طوال ذلك الوقت ؛ وأنا لم أقلته بعد ؛ ومن ثم ، ليس هناك ما يجب أن يقلقني بعد ." هذه التقابلات يمكن تقسيمها إلى ثنائيات عن طريق التخصيص المسبق والإرادة الحرة على النحو التالى: "سوف تحين الساعة ، برغم كل ما أفعل ، التي سيقدر عليَّ فيها أن أقتله ، وعليه يجوز لي أن أهدأ أيضًا ؛ إلا إنني إذا ما هدأت وشعرت بالانفصال والاستقلال والتفلسف فإن هذه المخاوف كلها سوف يتعين لها أن تمر على وكأن شيئًا لم يحدث ." وعلى أية حال (مع أخذ الإيحاءات العسكرية التي للعبارة أعصف الأيام roughest day بعين الاعتبار يصبح المعنى على النحو التالى: "أيا كان ما أفعل، حتى إذا ما قتلته أو عندما أقتله ، فإن العالم المحسوس سيستمر ، وإن يكون مخيفًا بالصورة التي أراها له الآن ، إنها حالة قتل عادية مثل حالات القتل التي في المعركة."

الزمن time والساعة and the Houre يعاملان معًا معاملة المفرد ، إلا أننا نستطيع أن نجزء المتناقضين بينهما ، وذلك بأن نجعل الساعة hour هي ساعة المعركة ونجعل الزمن time هو الزمن المتبقى ، أو نجعله يمثل الانفصال والاستقلال حتى تصبح الساعة والزمن متقابلين . هذان التقابلان يعطيان الدافعين المتقابلين ، في اتجاه السيطرة ، سواء كانت السيطرة على الموقف بارتكاب عملية القتل أو السيطرة على

الايحاء بعدم ارتكاب عملية القتل ؛ كما يعطى هذان المتقابلان الدافع أيضًا في اتجاه الاستسلام ، سواء كان استسلامًا للخوف حتى لا ينفذ العمل (القتل) أو استسلامًا للإيحاء فيقدم عليه (ماكبث يستعمل عبارة يستسلم للإيحاء فيقدم عليه (ماكبث يستعمل عبارة يستسلم للإيحاء ماكبث) . ومع هذين البيت رقم ١٣٤ من المشهد الخامس من الفصل الأول من مسرحية ماكبث) . ومع هذين التقابلين فإن العبارة يجرى خلال runs through يمكن أن يكون معناها لازمًا أو متعديًا؛ الزمن time والساعة and the hour يضطران اليوم للوصول إلى خاتمته السابقة مثلما يطعن إنسان رجلاً بخنجر ، أو أن الزمن time والساعة and the hour قبل كل شيء ، يجريان دومًا في هدوء طوال النهار . الملاحظة لا تبدو غامضة كما ينبغي أن تكون لأنها تنمية للتردد بدلاً من التعبير عنه (٥) .

وهذا مثال آخر من النوع نفسه أخذته من مسرحية ماكبث أيضًا .

ماكبث

ناضع للاهتزار ، والقوى التي في الأعلى ترتدي أنواتها . تلق كل ما يحلو لك من سرور ، الليل طويل ، وإن يجد نهارًا مطلقًا .

(القصل الرابع - النهاية)

الأصل الإنجليزي:

#### Macbeth

Is ripe for shaking, and the powers above
Put on their instruments. Receive what cheer you may,
The Night is long, that never finds the Day.

(Act IV. end.)

الجزء السار من المعنى هنا هو: "الأوغاد يعاقبون فى النهاية"، ولكن ليس قبل nightنهاية السرحية ؛ إذ ليس لدينا من الأسباب ما يجعلنا نفترض أن هذا الليلReceive what قصير أو أنه سوف ينتهى حالاً. العبارة تلق ما يحلو لك من سرور cheer you may ومن بعدها فاصلة كما فى المخطوطة لا بد أن تكون فى صيغة

الأمر: "كن مسرورًا قدر ما تستطيع" أو قد تعنى هذه العبارة أيضًا: "مهما كان سرورك فإن هناك ليلاً طويلاً ينتظرنا ." الموت ليل طويل long night لن يجد نهارًا find مطلقًا ، وسوف نجلب الظلام لـ ماكبث إن استطعنا ذلك ؛ ولكن ، على الجانب الأخر ، قد يجلبه هو لنا أيضًا .

التأثير الكلى سار بما فيه الكفاية ، غير أن السبب فى ذلك ليس هو انعدام التوازن بين هذين المتقابلين ؛ فالمعنى الإضافى هنا عبارة عن معنى رواقى (٦) مفاده أن الإنسان لا يمكن له أن يغير طول length الليل night، وأن الأمور الانسانية تبلغ من القصر وعدم اليقين حدًا يجعلها غير جديرة بأن نصاب إزاءها بالقلق والاستياء .

وفيما يلى متقابلات لاتقل اكتمالاً عما أوردناه ، وتتمثل في لغة التلميح الخافت المعد :

في شبابها

لهجة بلا كلام وميل

من قبيل ذلك الذي يحرك الرجال.

(مقياس بمقياس ، الفصل الأول ، المشهد الثاني ، ١٨٥)

الأصل الإنجليزي:

In her youth

There is a prone and speechlesse dialect Such as move men.

(Measure for Measure, I. ii.185.)

هذه هى إيزابيل Isabel غير الملوثة ، عندما يتكلم عنها شقيقها المحترم . الكلمة prone تعنى إما "خاملة ومنبسطة" (وحدها أو مع الحبيب) أو "نشطة" "يغلب عليها" ، سواء عندما تثير الرجال moving men ، بغموضها ونقائها أو عندما تكون هى بنفسها مثيرة للذة أو فعل الخير . الكلمة speechlesse (بلا كلام) لاتوضح إن كانت خجلى أو ماكرة ، ولم تبذل الكلمة dialect (لهجة) جهدًا للتمييز بين الخجل والمكر . ونصف البيت الأخير يحقق مغزاه في هدوء مع سمة تنم عن معرفة بالحالات التي من

هذا القبيل؛ والواقع أنى أحس بالضعف وأنا أفسر المعنى الذى يقصده كلوديو -Clau dio؛ إذ من الصعب أن نضع أعمال العقل فى وضح النهار الذى يغير نسب هذه الأعمال دون أن تكون هناك سمة من الاتهام أو البذاءة ؛ إن كلوديو لا يصدر هنا حكما أخلاقيًا على شخصية شقيقته ، وإنما الذى يفكر فيه فقط هو إيزابيلا بوصفها سلاحًا ضد أنجيلو Angelo جدير بأن يُجرب .

وفيما يلى مثال مبالغ فيه ولكنه مضىء يوضع الابتذال الذى ينطبق على هذه الفئة:

لقد أُهدر الدم قبل الآن ، في الزمن القديم ،
قبل أن تُطَهِّر اللائحة الإنسانية الحبَّار (٧) اللطيف ؛
(ماكبث ، الفصل الثالث ، المشهد الرابع ـ ٧٥)
الأصل الإنجليزي :

Blood hath bene shed ere now, i"the olden time, Ere humane Statute purg"d the gentle Weale; (Macbeth, iii. iv. 75.)

سها المثال نجد أن الكلمة gentle، يمكن أن تكرن بل وتوحى بأن معناها -un وعلى المثال نجد أن الحبار weal (غير لطيف) قبل gentle (غير لطيف) دلك أن الحبار gentle بعد أن تم تطهيره .

وبشكل عام ، فإن الصفة عندما توضح موضع استعمالها ، وعندما تنهض بأعباء القيام بالتمييز الحقيقى ، يمكن أن تنطوى على عكس معناها الحقيقى وتتضمنه فى أى موقع آخر . ولكن تبقى هناك نقطة محيرة تتعلق بموقع ورود مثل هذه الصفة ، وشخصية المستعمل لها ؛ وكل ما يمكن استنتاجه بصورة مباشرة من استعمال صفة مع اسم يتمثل فى أن المؤلف يعتقد أنه ، فى مكان ما وزمان ما ، فإن شخصًا ما ربما لا يكون قد استعمل الصفة نفسها مع الاسم نفسه . وبذلك يمكن لهذا الشكل من التضمين ، برغم كونه معتادًا لفكرة الصفة ، أن يحدث تأثيرًا فقط عندما يفرزه السياق.

وحتى عندما يكون هناك فارق خطير بين المعنيين ، فإن مسائة تناول أى من المتقابلين تصبح غير ذى بال ، نظرًا لأن الجملة تكون تحتوى بالفعل على تناقض ظاهرى يحتوى على هذين المتقابلين . ولهذه الأسباب ولأسباب أخرى أيضًا ، فإن الشعر يحتوى على قدر مدهش من التوازن ؛ فالتجلمد ، على سبيل المثال ، يعجز فى معظم الأحيان ، عجزًا مضحكًا عن تغيير روح مقطوعة من المقطوعات .

أذكر أن ناقدًا يقول: إن كل موقف ألكسندر بوب من الحياة ، كل ذلك التحدى الأنيق للغموض والفوضى ، كل معنى الاستقامة الشخصية ، من منظور أنه من الفضيلة تمامًا أن نكون عقلاء ، كل ذلك الإيمان بالعقلانية المطلقة ، بن وحتى الإيمان بالخامية وعدم النضج المطلق ، الذي في العالم ، كل ذلك استطاع بوب Pope إيجازه في الأبيات التي يقدم بها قصيدته المعنونة مقال عن الإنسان Essay on Man.

إليك هذه الأبيات ـ

تتمدد حرة على مشهد الإنسان هذا كله :

متاهة عتيدة ! ولكن ليست بدرن هملة .

الأصل الإنجليزي:

Expatiate free o"er all this scene of man;

A mighty maze! But not without a plan

قد يبدو غريبًا لهؤلاء الذين يرون في هذين البيتين مجرد مقطوعة نقدية أن الكسندر بوب Pope لم يكتب في الأصل إلا البيت التالي :

متاهة عتيدة ، والجميع بلا خطة

A mighty maze, and all without a plan,

ثم غير البيت بعد ذلك إلى ما هو عليه حاليًا والسبب فى ذلك أن صديقه أخبره بأن ذلك يتعارض مع آرائه الدينية . (حالة ربما كانت من قبيل الحالات التى تأملها بوب بعد ذلك بأبيات قلائل :

فلنضحك حيثما ينبغي لنا ، ولنصدت حيث نستطيع ،

# واكن فلنبرر طرق الرب للإنسان .) الأصل الإنجليزي :

Laugh where we must, be candid where we can,

But vindicate the ways of God to man.

وأنا لا أرمى من وراء هذا إلى أن يكون ذلك مجرد نكتة تطلق على الناطق، والسبب فى ذلك أن البيتين يكادان يكونان شيئًا واحدًا ؛ فالمتاهة maze يجرى تصورها على إنها شىء له وليس له خطة plan حتى يصبح أيما تقوله مجرد توسيع الفكرة المطروحة بالفعل.

قد بقال: إن المتاهة maze ليس لها خطة ، في الوقت الذي تم تصميمها طبقًا لخطة plan تبدأ منها ، ولكن الخطة plan فُقدت منذ ذلك الحين ، أو أن هذه الخطة لا مجرى عرضها علينا . أو قد يقال : إن المتاهة ليس لها خطة plan عندما تكون مجرد مجموعة غير منظمة من المسارات والمرات ، وأن تكون هناك مجموعة من الطرق المختلفة للوصول إلى مركز هذه المتاهة . وقد تعنى المتاهة (هناك أيضاً المعانى التي لم يكن مسموحًا الألكسندر بوب Pope بها) إنه ليس هناك من طريق للوصول إلى مركزها ، أو أننا لا نعرف لتلك المتاهة مركزًا على الإطلاق . ولكن إن قدر أن تكون هذه هي حالة المتاهة فإنه سبكون من العبث محاولة تجربيها وتمديدها expatiate على الشيء ، وسيكون من الخطأ أن نسميها متاهة maze. تقابل (تناقض) بوب الأساسي هنا أقرب الى التناقض الذي بين الفن والطبيعة منه إلى التناقض الذي هو أمل المسيحي ويأسه ؛ لقد جاء هذا التناقض أنيقًا وآمنًا نظرًا لأن بوب فهم ضمنًا أن من الجدير البحث عما إذا كان للمتاهة خطة أم لا ؛ وهناك سبب آخر مفاده أنه بالإمكان في أي من الحالين فهم الكثير عن مشهد الإنسان scene of man وذلك بتحاشي الوقوع في الأشياء المنافعة للعقل . أو قد نعتبر التناقض بين وجود وعدم وجود خطة plan، بالشكل الذي هو عليه ، وكما هو معنى بالفعل ، لا في الاسم وحده ، وإنما في الاسم والصفة كل على حدة : كلمة عتيد mighty توجى بأن ، "هذا أمر كبير وصبعب ، يجب أن نوأيه اهتمامنا كله" ، ولكن كلمة متاهة maze توحى بأمر غريب ، مثير للخيال ولكن لا يزال دنيويًا ، شيء يمكن أن يسير على ما يرام فيما يتعلق بخصوصيات الإنسان ، إذا ما كان الإنسان يفعل الأشياء على نطاق كبير ، كما هو حال المعبد الأغريقي أو كنبسة

الأبرشية في مثل هذا الأمر ، ومع أن مثل هذا المعل قد يستتبع الضجر والضيق تله يبقى مهنة مناسبة بمتهنها السيد الماجد .

من وجهة النظر هذه ، نعترف بأن المتاهة قد لا تكون لها خطة plan في حين نسلم بأن بوسعها أن تكون لها خطة plan مصممة من أجلها ، هذا الاعتراف بالشك هو بمثابة أخر تعبيرات الأمان ؛ كما بكشف هذا الاعتراف عن الاختفاء التدريجي من التحديل للاحتياجات التي تفتقر إلى تشجيع اليقين الفارجي ؛ آراء من الخارج فضاد عن تعلم عدم تخيل فصل قلب الإنسان ، إن القراءات الماطئة للشعر ، وهذا هو ما يجب أن يكتشفه كل قارئ من القراء ، تعلى في معظم الأعيان أما أه على عالموئية المصطلح العكسي ، فقد كنت في وقت من الأرقات احتفظ بإعجاب شديد أبيت من المصطلح الشاعر رويرت بروك على pert Brooks عن

الجمال

العاد اللك الكينة مناوعة :

الأميل الإنجليزي:

The keen

Impassioned beauty of a great machine,

تبدت لى هذه الصررة جسورة وأكنها ناجحة ذلك أن التناقض بين مظهر الجهد ومظهر اليقين ، بين قوى أكبر من إنسانية وسيطرة عقدسة في معرفتها القبلية ، هذا التناقض هو الذي يستثير الإنسان فيما يتعلق بالماكينات ' قهده الماكينات لها هدوء الجمال beauty ولكن بدون رضاه الذاتي ، ولها أيضًا قوة العاطفة passion ولكن بدون فوضاها الذاتي ، ولها أيضًا قوة العاطفة disorder ولكن بدون فوضاها والكن بنون رضاه الأالمر بمثابة صدمة لي عندما نظرت إلى اقتباس من القتباسات بيت من الأبيات التي يبحث الإنسان عنها دومًا ، لاكتشف أن الجمال -beau كان بلا عاطفة andia يعرف والسبب في ذلك أن الماكينات machines، مثلما يعرف كل شعراء الفطرة الجيدة ، ليس لها قلوب ، وأنا ما زلت أرى ذلك على أنه صفة مملة رديئة فكريًا ، ولكن مما لا شك فيه أن هذه الصفة أكثر وضوحًا من تصحيحي ، فضلاً عن أنها تخطط بشكل عام مجموعة واحدة من المشاعر .

من الواضح أن أبسط الطرق التى يمكن بها الإيحاء للقارئ بالمتقابلين اللذين يحددهما السياق تكون بإحداث شيء من الاضطراب في عمل النفى ؛ كأن يكون ذلك عن طريق تمرير النفى تمريرًا سهلاً أو بالإصرار عليه إصرارًا كبيرًا . وترتيبًا على ذلك فإن قصيدة غنائية الحزن Ode to Melancholy التى كتبها الشاعر كيتس Keats ويقول فيها :

لا ، لا ؛ لا تذهب إلى ليذ ؛ ولا تلتف

الأصل الإنجليزي:

No, no; go not to Lethe; neither twist

هذه القصيدة تقول لنا: إن شخصًا ما ، أو قوة ما في ذهن الشاعر ، قد تحتم عليها تمامًا أن تذهب إلى ليذ Lethe حتى وإن استغرق الأمر أربعة مواقع النفى في البيت الأول لوقف ذلك . الرغبة في العودة إلى الإحساس الخالص ، التحرر من مصاعب الحياة ، العودة إلى الأنوثة (من وجهة نظر الرجولة) أو الرغبة في الموت من السل ، كلها يتخذها القارىء أمورًا مسلمًا بها ، وهذه طريقة قوية من طرق وضع هذه الرغبة في هذا الموضع . وعلى الناحية الأخرى ، يتعين علينا أن نأخذ بعين اعتبارنا التثيرات التي من قبيل

يا إلهي ، يا إلهي ، لا تنظر إلىَّ نظرة حادة جدًا ؛ أفاعي وحيَّات ، دعني أتنفس لحظة ؛

جهنم الكئيبة ليس فيها فجوة : لا تأت ، يا إبليس ؛

سأحرق كتبي ، أه مفيستوفيليس (٨) ،

(ماراق ، فوستس)

الأصل الإنجليزي:

My God, my God, look not so sharp upon me:

Adders and serpents, let me breathe awhile;

Ugly Hell gape not: come not, Lucifer;

i"il burn my books. Ah Mephistophelis.

(MARLOWE, Faustus.)

والتى لا نجد فيها موقعًا للنبر ، من منظور التقطيع العروضى ، على مواقع النفى حتى يتحول المعنى الرئيسي إلى قبول مرتجف ، يُبلِّغُ الجمهور بما هو موجود هناك . ولكن يقف من وراء ذلك أيضًا طلب على الفضول الفكرى النهائى ، يتعين إشباعه مهما كانت التكالف :

دع جهنم الكثيبة تنفرج ، أرني الشيطان الأصل الإنجليزي :

Let Ugly Hell gape, show me Lucifer;

إشباع هذا الفضول الفكرى النهائى أمر ضرورى لأنه ، ربما يقف خلف رعب المتكلم هذا كله ، ذلك السبب الذى يجعله راغبًا فى ترك تعليمه ، كونه ذاهبًا إلى عالم المعرفة فيه مباشرة ، ومن ثم فلن يكون بحاجة إلى كتبه books وهو بين هذه المشاعل . إن فوستس محطم ؛ إن أعماق عقله تتحرك فى اضطراب نحو السطح ؛ إن معانيه تتضارب فى فمه ؛ ونحن لا نستطيع أن نتلو العبارة : Ugly Hell gape not (أوقف الكئيبة ليس فيها فجوة) بصيغة الأمر كما هو الحال فى stop gaping there (أوقف الانفراج هناك) ؛ ومن الواضح أن المتكلم بحلول الكلمتين الأخيرتين يكون قد تخلى عن الجهد الذى يبذله فى تنظيم أولوياته ، وبدأ يتساقط أمام الشيطان مثل طفل متعب(٩).

استعمال شكسبير للنفى يكاد يكون دومًا استعمالاً طفيفًا وعرضيًا ، لقد بلغ اهتمامه بالكلمة حدًا جعله يقنع نفسه "بعدم وجود" الكلمة ، وأن الإنسان يتعين عليه التفكير في عكسها .

"لا" not يوجد قميص ونصف فى فرقتى كلها ؛ ونصف القميص عبارة عن فوطتين صغيرتين متصلتين ببعضهما وملقاتين على الكتفين وكأنهما معطف من معاطف المنادى ولكن بلا أكمام ؛ والحق ، أن القميص مسروق من مضيفى فى مدينة القسيس ألبان st.Alban ، أو من راعى اللوكاندة أحسس الأنف فى مدينة دافنترى Daventry.

لا not يعيش فى بريطانيا كلها ثلاثة رجال طيبين بلا تغيير ، واحد منهم متين ويشيخ . لم not يبق على قيد الحياة ثلاثة من بين مائة وخمسين ، وقصدوا إلى نهاية المدينة ، يشحذون طوال الحياة .

يتعين علينا أن نأخذ فولستاف Falstaff بعين اعتبارنا ونحن ندرس طريقه شكسيس في الكتابة .

> مارسيوس ، تواوس أفيديوس ، هل هو بين جدرانك ؟ الحارس الأول ، لا ، ولا رجل يخشاك أقل مما يفعل هو ؛ ذلك أقل من القليل .

(كوريولانوس ، الفصل الأول ، المشهد الرابع ، ٣١) الأصل الإنجليزي :

MAR. Tullus Aufidius, is he within your walls?

Ist SEN. No, nor a man that fears you lesse than he;

That"s lesser than a little.

(Cor., i. iv. 13.)

كان مفروضًا للتبجح هنا أن يكون مفاده أن أحدًا لم يخش مارسيوس Marcius في المدينة كلها ، أكثر more مما كان يخشاه البطل أوفيديوس ، والبيت الثاني ، على أية حال ، لا يمكن أن يكون معناه غير ذلك ؛ ولكن إذا ما أضفنا الأفكار الثانية التي ربما تضمنت أن أوفيديوس خاف منه بشكل كبير ، نظرًا لأن المدينة لا يمكن أن تزعم بحق أن أوفيديوس أشجع من قائدها المعترف به . لهذا نجد أن الكلمة more (أكثر) بحولت إلى Jesse (أقل) ؛ لقد تحول البيت الأول إلى خبر عن شجاعة أوفيديوس ، وإذا كان النفي يحيرنا هنا قليلاً ، فإن العبارة fear you lesse (يخشاك أقل) تعني بوضوح أن شخصًا ما يعد شجاعًا جدًا ؛ البيت الثاني يلح أيضًا على أن شخصًا آخرًا أكثر شجاعة ؛ ولكن إذا ما قرأنا هذه الجملة قراءة سريعة فمن المؤكد أنها ستبدو كما لو كانت إجابة حادة ، وعلى أية حال فإن البيت الثاني يبذل قصاري جهده في ألا يتضمن شيئًا خاطئًا ، من منظور أن أي تنقيح واضح لهذا البيت يصبح أمرًا غير معقول مدرجة كبيرة .

هذه التشوشات والاختلاطات النَّفْيِيِّةِ شاعت تمامًا خلال العصر الإليزابيثي ؛ كما هو الحال عند سبنسر Spenser

على هذا راقبت وأبلت الليل المرهق في شكاري كامنة ، لم يستطع أحد أن يهدئها ؛ تسير الآن ناعمة ، جالسة الآن منتصبة يلا حراك ، كما لو كان التغيير المتعدد يرضيها . لم يعان تالوس النوم أقل منها ليمسك رموش عينيه الحزينة ، ولكن يراقب باستمرار ، راقدا بدون بابها في مرض عظيم ، مثل كلب سينيلي ينتظر في حذر خشية أن يبيع أحد سيدتة بيعة خائنة . خشية أن يبيع أحد سيدتة بيعة خائنة . (ملكة الجمال ، القسم الخامس ، المشهد السادس ، ٢٦)

Thus did she watch, and weare the weary night In waylful plaints, that none was to appease; Now walking soft, now sitting still upright, As sundry chaunge her seemed best to ease. Ne lesse did Talus suffer sleep to seaze His eyelids sad, but watcht continually, Lying without her door in great disease; Like to a spaniel wayting carefully Lest any should betray his lady treacherously. (Faerie Queene, v. vi. 26.)

إن تالوس Tallus لم يسمح للنوم أن يمسك برموشه الحزينة suffer لم يعان Britomart؛ وعلى الجانب الآخر ، لم يعان suffer تالوس من المرض العظيم in great disease أقل less من بريتومارت . وإذا ما تغاضينا

عن هذه الجاذبية اللفظية ، نجد أننا ننظر إلى أجزاء هذه الأبيات وكأنها أجزاء زينية منفصلة ، وضعت بطريقة مباشرة ؛ العبارة suffer sleep to seaze ترجمت على أنها "ينام \_ يحاول أن يبقى مستيقظاً" دون تفكير في العبارة Ne lesse (التي معناها : كذلك أيضاً) . لقد أوردت المقطوعة بكاملها لأوضح استحالة قرائها على نحو آخر ، إذا ما بدأنا قرائها بالصورة التي أوضحناها هنا ، ومن المهم أن نأخذ بعين اعتبارنا هنا الموقف من النحو ؛ فنحن ، ما إن نسحق كل أجزاء الكلام الطافية سيئة الوصل مع بعضها لنكون منها تورية (تتوقف ، كما لو كانت تخضع لقانون الغاز النقي) حتى نتبين أن الأمر ، لا يتعلق بالحساب ، وإنما يتعلق بالخبرة والتجربة إن نحن أردنا الوقوف على التصميمات التي ينبغي تطبيقها على هذه الصيغة. ربما نجد أغرب حالة من حالات لا مبالاة سبنسر Spenser بالمعنى اللاعقلاني ، وافتقار نحوه إلى النبر ، واستعداده لدفع الكلمات دفعًا مباشرًا تمامًا ، دون عذر في ذلك ، إلى أماكنها داخل واستعداده لدفع الكلمات دفعًا مباشرًا تمامًا ، دون عذر في ذلك ، إلى أماكنها داخل

وعند النقطة لسعتان مثبتتان

كلاهما مدببة بشكل مميت ، تفوقان الصلب الأحدُّ بكثير .

ولكن اللسعتين والصلب الأحد فاقتا بكثير

حدَّة مخالبه المُمَزُّقة .

(القسم الأول ، المقطىعة الحادية عشرة ـ ١١ ـ ٢١)

الأصل الإنجليزي:

And at the point two stings infixed arre

Both deadly sharpe, that sharpest steele exceedeth farre.

But stings and sharpest steele did far exceed

The sharpnesse of his cruell rending clawes.

(l. xi. 11 - 12.)

هاتان العبارتان تعنيان عكس ما تقولان ؛ على سبيل المثال الكلمات starpness (صلب) عربة الحدة starpness (صلب) عن حيث الحدة

وليست هابطة مثلما يقول عالم النحو . مسئلة جعل الكلمة الكلمة فعلاً مفردًا يجعل مفردًا ، فيها كثير من المشاكسة غير العادية ، إذ أن جعل هذه الكلمة فعلاً مفردًا يجعل هذا الفعل يتوافق مع اللسعتين two stings ، اللتين يجرى التفكير فيهما ويكونان سلاحًا واحدًا طبقًا لما كان ساريًا خلال العصر الإليزابيثي ، أو يجعل هذا الفعل يتفق مع الفكرة المجردة ، التي لم ترد إلا في المقطوعة الثانية ، الخاصة بحدة sharpeness هاتين اللسعتين ، وبذلك يصبح الفاعل الواضح للفعل الفعل (يفوق) هو الكلمة Spenser (صلب) . ولكني أشك في أن يكون سبنسر Spenser قد أولى هذا الأمر انتباهًا ؛ والنقطة الرئيسية في هذه الأبيات تتمثل في مقارنة الكلمة stings (لسعات) بالكلمة steel (صلب) ، وكأن لهما درجة الحدة sharpness نفسها ، وأن نقول أنهما حادان بشكل زائد عن الحد exceedingly .

وأنا هنا ينبغى أن أربط شيئًا من ابيضاض المعنى وخوائه فى هذا المثال بفشل عقلانى أكثر من جانب ميرث Merth فى التعبير عما كانت تنتويه .

ما جدوى أن يملك كل شيء ، ولا يستعمل شيئًا ؟

من الذي يُجَدُّف ، ذلك الذي يسبح في البحر

هل سيموت عطشًا ، ويرفض الماء ؟

يرفض كثيرًا من التعب المثمر ، ويمضغ الملذات الحالية .

(القسم الثاني ـ المقطوعة السادسة ـ ١٧)

الأصل الإنجليزي:

What bootes it all to have, and nothing use?

Who shall him rewe, that swimming in the maine,

Will die for thirst, and water doth refuse?

Refuse such fruitlesse toile, and present pleasures chuse.

(II. vi. 17.)

لما كانت الكلمة maine تعنى دومًا "البحر" في كتابات سبنسر فإن السيدة ميرث Merth تكون قد اختارت مثالًا سيئًا بشكل مناف للعقل ، منذ الوهلة الأولى وبسبب القافية . ولكن ليس من مهمة الشاعر أن يضع مناقشات وحججًا جيدة في أفواه الشخصيات التي يختلف معها ، كما أن مسالة أن رجلاً من هذا القبيل لا يشرب ماء البحر نظرًا لأنه يمكن أن يضره من ناحية ، ولأن مذاقه كريه من الناحية الأخرى ، تعد ضربة تطورية ثانوية عميقة ، تتفق تمامًا مع مثالية سبنسر الحسية .

قد يرمى شكسبير فى بعض الأحيان بأداة النفى not (لا) لتوحى ظاهريًا بمزيد من الإبهام:

لينوكس . وساربانكو الشجاع بحق متأخرًا تمامًا ، من يمكن أن تقول عنه (إن كان ذلك يرضيك) إنه قتل فليانس ،

لأن فليانس هرب: والرجال يجب ألا يسيروا متأخرين تمامًا. من الذي لا يريد هذه الفكرة ، كيف كانت وحشية

بالنسبة لـ ـ مالكوم ، ويونالين

. أن يقتل والدهما الطيب ؟

(ماكبث ، القصل الثالث ، المشهد السادس)

الأصل الإنجليزي:

LENOX. And the right valiant Banquo walked too late,

Whom you may say (if "t please you ) Fleans kill"d,

For Fleans fled: Men must not walke too late.

Who cannot want the thought, how monstruous

It was for Malcolme, and Donalbaine

To kill their gracious Father?

(Macbth, III. vi.)

استعمال شكسبير للكلمة not في البيت الرابع يجعل معنى العبارة التي وردت فيها هذه الكلمة "من الذي يستطيع تحاشى التفكير" ؛ ولكن الكلمة not تخترق التهكم ليصبح المعنى "من ذا الذي لا يستطيع أن يحس أنهم لم يفعلوا شيئًا وحشيًا على الإطلاق ؟" "من ذا الذي يجب ألا يتحاشى التفكير كلية في موضوع حساس كهذا ؟" وعلى كل حال ، فإن الصياغة العادية تبلغ من القوة حدًا يجعلنا لا نسمع ذلك على أنه المعنى ، وبذلك نجد أن النفى يعمل عمله هنا بوصفه لمسة حكيمة من لمسات الاضطراب disorder.

هناك علامة تغيرت في ترويلس Troilus تخدم غرضًا مماثلاً:

باندار . إذا ما أَتُبَتُّمَا دومًا زيف كل منهكما للآخر . . . فليكن كل الرجال المخلصين من قبيل ترويلس ، وكل النسوة المزيفات من قبيل كريسيدا Cressida، وجميع السماسرة فيما بينهما من قبيل باندار .

(الفصل الثالث ـ المشهد الثاني ـ ٦١٢)

## الأصل الإنجليزي:

PAND. If ever you prove false one to another ... let all constant men be Troiluses, all false women Cressids, and all brokers-between Pandars. (III. ii. 216.)

تصحيح الكلمة constant لتكون unconstant (غير مخلص) يعد من قبيل الخطأ، إذ من الواضح أن هذه الكلمة قيلت عند الجزء الأمامى من المسرح، أى أنها خطاب مباشر للجمهور، وهو ما يتفق مع ما يعرفه كل إنسان على أنه القصة؛ إن باندار يشير فى نهاية المشهد إلى كل واحد منهما على حدة، "إنكم تعرفون ذلك الذى نمثله نحن الصنائع، إنه موقف بسيط قوى".

ليس من قبيل المبالغة أن الكلمة not (لا) قيلت بطريقة خفيفة ومن ثم يمكن تجاهلها بسهولة نظرًا لأنها تتضمن نوعًا من الصراع (و إلا فلماذا يتعين علينا القول بأن واحدًا من الأشياء العديدة لم يكن الفاعل ، بدلا! من أن يكون الفاعل شيئًا واحدًا؟)، وأن تعاطف القارئ تُحوَّل إلى هذا الصراع وانتقل إليه بدلاً من تحوله إلى قيمة المقطوعة الشعرية بوصفها معلومات .

الجدران الحجرية لا تصنع سجنًا ، والقضبان الحديدية قفصًا ؛

العقول البريئة والهادئة تأخذ ذلك على أنه صومعة . (إلى آلذيا) الأصل الإنجليزي :

Stone walls do not a prison make,

Nor iron bars a cage;

Minds innocent and quiet take

That for a hermitage. (To Althea.)

مغزى القصيدة هو وصف الخدمات التى تُكونُ الحرية ، والإخلاص للخليلة ، والولاء للحزب السياسى ، وطاعة الله ، كما تصف أيضًا الدفء المحدود للصحبة الجيدة ، وعليه فإن تركيز الحالة النفسية للقصيدة فى بؤرة واحدة ، اكتشاف ذلك الظل التفسيرى الذى يضعه الشاعر لفليس Lovelace على شيك أبيض من التناقض الظاهرى ، يُعدُ بمعنى من المعانى تحديدًا لمعنى أداة النفى not (لا) فى البيتين الأولين. وهذا هو ما يحدثه نحو المقطوعة الشعرية إلى حد ما .

الكلمة that (الذي / ذلك) يمكن أن يكون معناها "الحقيقة التي مفادها أن الجدران الحجرية لا تصنع سجنًا" ، ثم يخبرنا الشاعر بعد ذلك أن هذه الفكرة تسحب العقل ، كما لو كان إلى صومعة hermitage ، بعيدًا عن ضروب الحصر النفسي في هذا العالم . ولكن من الناحية الظاهرية فإن الكلمة that (الذي / ذلك) هي القفص Cage أو السبجن prison نفسيه ، ولكونها مفردة حتى لا تعود على الجدران walls أو القضبا bars القضبا bars أن يصنعا في العقول الهادئة القضبا prison وقفصًا Poson أن يصنعا في العقول الهادئة سجنًا rison وقفصًا Poson إنه لمن الغريب حقًا أن نقرأ those (هؤلاء) بدلاً من مجرد (ذلك / الذي) لنتبين هروب مسحة الألمية وتبخرها ويتحول الإهمال السخى إلى مجرد رغبة محددة من رغبات الواعظ الذي يحاول الإقناع . أما إذا قرأنا العروض رغبة محددة من رغبات الواعظ الذي يحاول الإقناع . أما إذا قرأنا العروض سوف تتحول إلى عروض نثرية وليست شعرية ؛ وهنا قد تتحول العاطفة إلى واحدة من عواطف جون بانيان John Bunyan، وهنا يساورنا الشك إن كانت هذه العاطفة صادقة على الإطلاق .

ومع ذلك ، فإن فرصة نجاح هذه التجرية ضئيلة ، نظرًا لأن القطوعة تحتوى على غموض أخر يعطى الشعر تهورًا وطيشًا ، مع سمة من التناقض الظاهري ومن التحفظ. الكلمة take (يأخذ) فعل إيجابي في الشعور مع أنه مفروض له أن يكون سلبيًا هنا من حيث المعنى ؛ ومع أن هذا الفعل يقول بشكل أساسي ، "العقول التي من هذا القبيل تقيل السجن طبقًا لمبادئها ثم تحوله بعد ذلك إلى صومعة" ، هناك تضمين من نوع ما مفاده أن "العقول التي من هذا القبيل تسجن نفسها ، تهرب من الحياة ، ريما تهرب من خليلتها ، إلى السجن ، ولا تستطيع أن تدبر حالها بدون استشهادها . قرب وجوار الكلمة quiet (هادئ) هو الذي يسكت هذا المعنى ، ويمنعه من إفساد نسب القصيدة ككل ؛ "الأشخاص الذين من هذا القبيل ، يا سيدتي ، كانوا على علم بمزايا الانسحاب من العالم ، وهم يسلمون بتعاستهم تسليمًا فلسفيًا" . هناك ظل آخر من ظلال المعنى يكاد يكون "خاطئًا" كما هي الحال في العبارة التي تقول : "صيحي أيتها الرحمة ، فقد حسبتك مقعدًا مشتركًا" ؛ "العقول التي من هذا القبيل يمكن أن تبلغ من البراءة حدًا لا تعرف معه فارقًا بين السجن والصومعة" ؛ ولهذا السبب فإن مثل هذه العقول قد يسخر الناس منها أو يوقرونها ، ولكن الشاعر يدرج نفسه ضمن هذه العقول عن طريق التهكم ؛ أو أن هذه العقول "بلغت من الهدوء حدًا تتظاهر معه بأنها لا تعرف الفارق" ، في ظل عدم ارتباط قديسى كان يمكن أن يدخل السرور إلى نفس چور ج هريرت George Herbert.

كل هذه المعانى لا تعدو أن تكون مجرد معان إضافية طفيفة أو ملاحظات جمالية؛ لأن المعنى الرئيسى شجاع بما فيه الكفاية ويجرى توصيله بحيوية تكفى لوقوفه وحيدًا مستقلاً ؛ وعليه ، إذا ما عاودنا النظر إلى الكلمة that ، نجد أنها قد تشير قبل كل شيء إلى الجدران walls والقضبان bars كما يمكن جذبها أيضًا إلى صيغة المفرد بحكم مجاورة كلمة الصومعة hermitage لها .

سوف أختم الجزء المعتدل من ضرب الغموض السابع بأشد أشكال النفى المتفسخ العقلاني احتمالاً ، ذلك الشكل الذي يضع في ذهنك شيئًا في حين إنه يقول لك إن هذا الشيء ليس جزءً من الصورة . وعليه فإن ما يقوله سوينبرنSwinburne في المقطوعة التالية :

عند يتوهج دم أعدائك الرجال حبة الرمل لا تترطب مطلقًا من البحر . . . على رمال لم تهزها العاصفة مطلقًا ولم تبتل من غسل المدود . . . (أحرّان) الأصل الإنجليزي :

When the blood of thy foemen made fervent
... A sand never moist from the main
On sands by the storm never shaken
... Nor wet from the washing of tides
(Dolores.)

لا يعد بدرجة كبيرة تحديدًا لرمل الحلبة أو الميدان على اعتبار أن هذا الرمل يستحب رمل البحر الذى لم يتطرق الشاعر إلى ذكره حتى الآن ، وعن طريق هذه الوسيلة النفيية البسيطة (الجوقات الإغريقية مغرمة بها تمامًا) يستطيع الشاعر إدخال فكرة مولد فينوس (ربة العشق والجمال عند الإغريق) من البحر ، لنفسه إن لم يكن للقارىء ، كما يدخل أيضًا مجموعة تداعياته كلها عن الأم الحلوة العظيمة (١٠) Sweet Mother.

أو قد يستعمل هذا الشكل من النفي المتفسخ استعمالاً مباشرًا:

متابعة لصيقة خطوة بخطوة ، لم يركب بعد

على حصانه الشاهب ، . .

(القريوس المفقود ، الكتاب العاشر ، ٩٠٥)

الأميل الإنجليزي:

. . . behind her Death,

Close following pace for pace, not mounted yet

On his pale horse . . Paradise Lost, x.

فى هذه المقطوعة نجد أنه مثلما يحمل القديسون فى النوافذ مشواة ، ليست للاستعمال ، وإنما لأننا ننتظر ذلك منهم ، أو مثلما تخبرنا الصحف أنه لا no تتوافر اليوم أخبار عن آخر حالات القتل وعليه فإن الحصان الشاحب pale horse ورد ذكره نظرًا لأن الناس يودون أن نذكرهم بأنه موجود هناك أحيانًا .

هناك شكل آخر من أشكال النفى الشكسبيرى فى واحدة من أغنيات أوفيليا Ophelia، يتمثل فى كلمة واحدة لا علاقية بحد ذاتها ، تدعم صدى شعورى خافت ولكنه محكم ؛ هذا الصدى ، يتحول بالنسبة للأذن الصاغية الواعية ، إلى غموض كامل ؛ ويلف من حوله ، فى لحظة ، بنية المسرحية كلها .

أوفيليا: ملابسه بيضاء مثل ثلج الجبل

الملكة : واأسفاه أنظر هنا يا سيدي .

أوفيليا : مزخرف بزهور حلوة :

التي اسْتُنْزِفَ بكائها ولم تذهب إلى القبر ،

بزخات من الحب الحقيقي .

(هاملت ، القصل الرابع ، المشهد الخامس)

الأصل الإنجليزي:

OPH. White his Shrow"d as the Mountaine Snow.

QUE. Alas looke heere my Lord.

OPH. Larded with sweet flowers:

Which bewept to the grave did not go,

With true-love showres. (Hamlet, IV. v.)

واضح أن ألكسندر بوب Pope كان على حق عندما تخلى عن أداة النفى not من واضح أن الأغنية تعد منفصلة عن المسرحية (١١) . الكلمة which (الذى / التى) قد تشير إلى shroud (ملابس) أو snow (الثلج) أو إلى flowers (زهور) ؛ وعلى أية حال ، فإن العبارة زخات الحب الحقيقى true-love showers تحتوى على استعارة

تربط بدن الكلمات الثلاث ، مواقف الزهور flowers والجثمان يمكن أن تكون موازية أو مقابلة (معاكسة) للحزناء mourners ؛ وقد تكون الزهور flowers، إذا ما كانت ندية ، أو الحزناء من البشر ، هم الذين يبكون وweep ، أو لا يبكون على الجثمان .

من السبهل علينا أن ننسى موقف أوفيليا Ophelia، ونحس أنها شخصية حلوة متعاطفة ، وأن مسألة إصابتها بالجنون تعد مسألة طبيعية إلى حد ما . لقد قيل لها إن حبيبها أصيب بالجنون لأنها أطاعت والدها ؛ لقد هجرها حبيبها بالفعل لاعنًا إياها ، ومن المؤكد أنه قتل والدها ، غير مبال .

الكفن shrow''d عندئذ ، يكون أبيض white لأنه يغطى إنسانًا نبيلاً وقيمًا لديها لأن الكفن سرعان ما ستيلطخ بالفساد ؛ إن الكفن يتلألأ في ذهنها . أداة النفي not قد تنفى الذهاب going أو البكاء weeping. والأذن قد تتوقع للعبارة did go أن يكون معناها أن الطبيعة كلها بكت بولونيوس Polonius؛ أو أن يصبح معنى العبارة did not go دفن في تكتم interred in huggar-mugger (يحتمل بدون كفن) ؛ أو أن العبارةdid go تعنى أن بولونيوس فد مات ودفن ؛ أو أن العبارة did not go يمكن أن تعنى ، سواء بكي هاملت بولونيوس أم لا ، أنه دخل أم لا إلى الرواق الذي كان بولونيوس ينزل فيه بسلام safely stowed؛ أو أن العبارة did go قد تعنى أن هاملت قد مات بالنسبة لها ، وأنها تحس أنه لا بد أن يكون قد مات فعلاً وأنها يتعين عليها أن تبكيه وأنه ذاهب going إلى إنجلترا مخاطرًا بحياته ؛ أو أن العبارة did not go قد تعنى أنه لم يمت بحق وأنها ينبغي ألا تبكي إنسانًا لا يزال حيًّا وأساء إليها (لم تكن نهاية حبهما وفاة هاملت وإنما قتله لأبيها) ، وأنه سوف going يعود سالًا من إنجلترا . بوسع أوفيليا Ophelia أن تغير الأغنية من خلال صدى من أصداء كراهية حبيبها للجنس البشرى ، من خلال شعور مفاده أن الزهور flowers ينبغي ألا تخلط بالجثث ، إن الزهور المقطوفة ما هي إلا أشياء وضعت على نعش يتعين بحق أن نحزن عليه بالرغم من أنها ليست not كذلك . أو قد يكون الرجل الميت في الأغنية هو والدهاملت ، حتى يتحول المشهد كله إلى شكل من أشكال الهجاء الموجه الملكة . وأنا يتعين على هنا أن أتناول المشهد باعتبار أنه كله يلح على هذه النقطة .

الشاعر يستعمل أوفيليا ، وهى فى نوبة جنونها ، ليشير بها إلى تواريخ شخصيات أخرى مثلما يشير إليها هى نفسها ، لكونها شخصية ملهمة ، أو لأنها

صدى من أصداء المسرحية . وترتيبًا على ذلك ، فإن التهكم من الملكة ليس المقصود منه مثلما هو في ذهن أوفيليا ؛ إنه في بعض أجزائه يعد تهكمًا دراميًا مستقلاً وفي البعض الآخر وسيلة تطلعنا على ذهن الملكة المذنب ، "المملوء حقدًا أسود" "تبدو له كل لعبة مقدمة لنقيصة كبيرة" إن الملكة تبدأ هذا المشهد وهي ترفض الكلام مع أوفيليا ، ومع ذلك نجد أوفيليا تدخل بوقار ، بوصفها سفيرة تحمل خبرًا أو على شكل اتهام تهكمي .

(تدخل أوفيليا مشتتة .)

أَوْمِيلِياً . أين جلالة الدانمارك الجميلة ؟

الأصل الإنجليزي:

(Enter OPHELIA distracted.)

OPH. Where is the beauteous Majesty of Denmark?

قد يكون هناك معنى من قبيل المعنى الذى أوضحه هاملت ؛ "أين الكرامة المختفية لعالم أصابه العفن ؟" ؛ ومع ذلك نجد أوفيليا تخرج بنفس الاحترام (١٢) .

أوفيليا . كيف لى أن أعرف حبك الحقيقي من أي حب آخر ؟

بقبعته الكوكلية (١٣) وعكازته ، وصندله المُنتُعَلُّ .

الأصل الإنجليزي:

OPH. How should I your true love know from another One?

By his Cockle hat and staffe, and his Sanda! shoone.

كيف لى أن أعرف - من من أزواجك هو حبك الحقيقى ، يا من تهرب منى حقيقتها . من هى الحج الحقيقى لفضل خليلته ، أهو الشبح المقدر له أن يسير فى الأرض فترة من الزمن ، أم الملك الثمل الذى خسر راحة باله عله يكسبك ، أم هو ابنك الحبيب الذى أوفدتيه منى فى التو إلى حتفه فى إنجلترا ؟"

الملكة . واأسفاه أيتها السيدة الحلوة ؛ ما الذي تعنيه هذه الأغنية ؟

أوفيليا . ماذا تقولين ؟ لا ، أنت تُعَيِّني الْصَحية .

لقد مات ورحل ياسيدتي ، لقد مات ورحل ،

عند رأسه مرج له خضرة العشب ، وعند عقبيه حجر .

## الأصل الإنجليزي:

QUE. Alas sweet Lady: what imports this Song?

OPH. Say you? Nay, pray you marke.

He is dead and gone Lady, he is dead and gone,

At his head a grass-greene Turfe, at his heeles a stone.

"أنت تُعَيِّني الضحية ؛ الإنسان الذي قتلتيه بالفعل كان إنسانًا مخلصًا ، وإن يبقيه المرج الأخضر ولا الحجر عند الأسفل . وأن والدي my father الميت ، وليس هاملت ، هو الذي أحبني حبًا حقيقيًا".

(يدخل الملك:

إن من يسير الآن ، وليس الشبح ، هو الحب الحقيقي للملكة .

الملكة لا واكن أوفيليا.

أونيليا: أنت تُعَيِّني الضحية ؛

الأصل الإنجليزي:

QUE. Nay but Ophelia.

OPH. Pray you marke;

ثم تتغنى أوفيليا بعد ذلك بالأغنية التى سبق الاقتباس منها . من وجهة النظر هذه يمكن أن يكون الشبح صاحب الكفن brrow' ناصع البياض white وأن العبارة أنظرى هنا المادة التى المادة أنظرى هنا ، إلى هذه النظرى هنا ، إلى هذه الصورة وإلى هذا" . وطالما أن هاملت العجوز قد ذهب إلى القبر فإنه لم يذهب دون أن يبكيه أحد did not go unwept ويجوز أيضًا أن يكون قد ذهب إلى القبر وقد بكته ملكته زيفًا وخداعًا ، ويجوز أيضًا أن يكون قد ذهب إلى القبر دون أن تبكيه الزهور unwept by flowers

بدون موافقة الطبيعة ، من منظور أنه مات قبل أن يعترف حتى يتحلل من خطاياه ؛ وطالما أنه لم يذهب إلى القبر did not go to the grave فقد جاب الأرض ومن ثم تسبب في البكاء weeping.

ومع ذلك فأنا است متأكدًا إن كان ذلك يعد مثالاً كاملاً على الضرب السابع من الغموض . هناك مضامين كثيرة جدًا ، كلها بعيدة إلى حد ما ، يصعب أن يتصادم معها زوج من التقابلات ؛ ويتعين علينا التمييز بين مجرد ثراء العلاقة الخاصة بالخلفية (الضرب الأول من الغموض) ، مجرد اضطراب التفصيلات الموحدة في عمل واحد من أع مال الإحساس أو الإدراك (الضرب الرابع إلى السادس) والدافع إلى إيراد "المتقابلين اللذين حددهما السياق" بصورة مؤكدة ؛ لكل هذا فإن أوفيليا المسكينة ، وهي تعانى إرهاق تحطيمها ، يصعب عليها أن تتقدم بأى زعم ، لقد أوردت المثال هنا على إنه استعمال واضح ومحدد من استعمالات النفى ؛ ولو أدخلناه ضمن الفصل الأول لجاء منسجمًا تمامًا مع التهكمات الدرامية .

استعمل الشاعر كيتس Keats أشكال الغموض التى من هذا القبيل، ليوصل بها، في أغلب الأحيان ، تحلل الخبرة المعتادة إلى كثافة من الشعور . وهذا لا يتطلب التركيز عليه في أى شكل من أشكال الغموض .

دع النبيذ الثري يغلي داخل الكأس باردًا مثل بئر يبقبق الأصل الإنجليزي :

Let the rich wine within the goblet boil Cold as a bubbling well

هذا مثال جيد على ما أقصده ؛ فالتقابل الموجود هنا بين الطقس البارد وحرارة العاطفة التى لا تنسى مطلقًا طوال أمسية القديسة أجنيس St. Agnes" Eve. إنه "الاحترار الحمى المفاجئ". هذا الشكل نفسه يجدر بنا أن نلاحظه بصورة مفصلة عندما نجده فى قصيدة أنشودة للحزن Ode to Melancholy يربط بين مشاعر الفرح والأسف إلى أن ترتبط جميعها فى شكل من أشكال الجنسية.

لا ، لا : لا تذهب إلى ليذي ، ولا تلتفت

إلى سم الذئب ، محكم الجدر ، من أجل نبيده السام :
ولا تعاني من حتمية تقبيل جبهتك الشاحبة
من كرمة بروسرباين الياقوتية التي لها ظل الليل ؛
لا تصنع مسبحتك من حبوب الطقسوس
لا تدع الخنفسة ولا عثة الموت تكونا
روحك الحزينة ، ولا البومة الماكرة
شريكًا في غموضات أسفك ؛
لأن الظل بالظل يأتي مع نعاس كثير ،
ويصيب قلق الروح (٤١) اليقظ بالكآبة
الأصل الإنجليزى :

No, no: go not to Lethe, neither twist

Wolf"s-bane, tight-rooted, for its poisonous wine:

Nor suffer thy pale forehead to be kissed

By nightshade, ruby grape of Proserpine;

Make not your rosary of yewberries,

Nor let the beetle nor the death-moth be

Your mournful Psyche, nor the downy owl

A partner in your sorrow"s mysteries;

For shade to shade will come too drowsily,

And dull the wakeful anguish of the soul.

يتحتم علينا أن نتمتع بالنغمة التعليمية لهذه المقطوعة التى تعد من المختارات الرائعة ؛ إنها عبارة عن باروديا ، بحكم التناقض ، للنصيحة الحكيمة التى تصدر عن الأعمام . "بطبيعة الحال ، إن الألم هو ما نرغب فيه جميعًا ، وأنا على يقين أنى أود لك أن تكون تعيسًا جدًا . ولكنك ، يابنى ، إذا حاولت انتهاز الفرصة قبل أن يؤون الأوان ، فيجب عليك أن تنتظر النتائج ؛ سيكون من الصعب أن تصاب بأذى على الإطلاق" .

" لا تترك نفسك للحزن ، افرح كما يجب أن يكون الفرح ، وإلا ضاعت منك المشاعر الأولية للملنخوليا ، لا تفكر دومًا في النسيان ، وإلا ضاع منك ألمه ، لا تحقق الموت ، وإلا فلن تستطيع البقاء على قيد الحياة في ظله . تذوق أحاسيس الموت والملنخوليا والنسيان كاملة في أحدً لحظاتها" . لقد لجأت لنثر الأبيات إشباعًا لتمتعى الخاص ؛ وليس من الضروري على أن أصر وألح على تقابلية الروائع المرضية التي في هذه المقدمة .

تشتمل الأفكار المتقابلة في هذه القصيدة على الموت والعمل الجنسى ، هذا الثنائى الذي يتعين على أن أورد عنه المزيد من الأمثلة ؛ ربما كان ثنائى الألم واللذة صورة أكثر اعتدالا من صور هذا الثنائى ، مفهوم أن المرأة عشيقة وأم فى أن واحد ، إنها ملطفة ومثيرة فى أن ، وأن الإنسان يجب أن يتسودها ، وأن الإنسان يجب أن يستسلم لها ؛ الرغبة المفاجئة فى خلود الشهرة وفى لا مسئواية النسيان ؛ فهم الجمال المثل المرثية ، وتلقائية عبارتها ، تكمن فى الحقيقة التى مفادها أن كل هذه الأمور أنما جرى تجميعها فى تناقض واحد يوحد بين الحزن والفرح . إن علماء السيرة الذاتية الذين يحاولون أن يستنبطوا من حياة كيتس Keats الطريقة التى مكنته من الإتيان بهذه الأفكار ، يفيد منهم الناس فائدة كبيرة فى هذا الصدد ، ولكن لا طائل من اللجوء إلى هؤلاء العلماء استهدافًا لتفسير الأسباب التى تجعل هذه القصيدة مفهومة وواضحة ومحط إعجاب الكون كله ، من الواضح أن هذه الثنائيات التقابلية ، التى أوردها الشاعر بطريقة صحيحة ، هى التى تروق مباشرة لعادات الذهن المعتادة .

واكن عندما يتوجب أن تحل نوية الحزن ،

فْجأة من السماء مثل سحابة باكية ،

التي تغير الزهور منحنية الرأس جميعها ،

وتخفي التل الأخضر في كفن من أكفان إبريل ؛

But when the melancholy fit shall fal"

Sudden from Heaven like a weeping cloud,

That fosters the droop-headed flowers all,

And hides the green hill in an April shrous;

البكاء weeping ينتج زهور الفرح التي هي بصد ذاتها مليئة بالأسف: النل الأخضر weeping بنتج زهور الفرح التي هي بصد ذاتها مليئة بالأسف: النل الأخضر is green باعتباره شابًا ، ومتجددًا ومتوثبًا ، أو بقعل الزمن هو عبارة عن شي خصب وجيراوجيا ، إبريل April يعد مطيرًا كما بعد جزءً أيضًا من فصل الربيع؛ وكلمة الكان shroud توقع للمرت الذي له طاقته وجماله الخاص ، فالموت هنا إما أن يكون هو نفسه حقيقة أن التل النا المصون يختبئ تحت الخضرة agreen أو أنه هو نفسه المعادى ، رمادية المل المتعاقط ، الذي يحيى خضرة النبات .

اء أندم زهرة المساح بأسفك

أو على قوس قرّع المرجة الرملية المالمة -

أو على ثراء أعراد الفاوانيا التي تعم الأرضى .

الأعمل الإنجليزي:

Then glut thy sorrow on a morning rose, Or on the rainbow of the salt sand wave, Or on the wealth of globed peoples.

المعنى هذا إما أن يكون: "أطلق العنان للأسف، أمام غناء الجمال،" أو "هزم الأسف عن طريق الإفراط المفاجئ وحوله إلى مرح ، عندما يحتد الإحساس". الكلمة mourn (صباح) موازية للكلمة April (إبريل) ، كما تصنع تورية مع الكلمة ing (حداد) : أما الزهور فهي تمثل على الفهر أكثر أشكال الجمال تيسراً، والتي تتبسر أيضاً للمشيقة mistress القاسية.

أو إن كانت عشيقتك تكتنف عن شيء من الفضي الثري أسجن يدها الناعمة ، ردعها تبذي ، وتغذى عميقًا ، عميقًا على عينيها اللتين لا مثيل لهما .

هى تسكن مع الجمال ، الجمال الذي لا بد أن يموت

والمرح ، الذي يده نومًا على شفتيه ، يقول بداعًا ، واللذة المؤلمة القريبة ، تتحول إلى سم بينما يرشف فم النحلة نعم ، في معبد السرور ذاته يقيم الحزن المقنع ذاته محرابه الجليل . الأصل الإنجليزى :

Or if thy mistress some rich anger shows Imprison her soft hand, and let her rave, And feed deep, deep upon her peerless eyes.

She dwells with Beauty, Beauty that must die,
And Joy, whose hand is ever at his lips,
Bidding adieu, and aching Pleasure nigh,
Turning to poison while the bee-mouth sips;
Aye, in the very Temple of Delight
Veiled Melancholy hath her sovran shrine.

هي she منذ البداية عائدة على عشيقتا thy mistress المفردة البداية عائدة على عشيقتا المفردة الغائبة أن يمثل درجة من الفرح you أيا كان تلاشيه ؛ ولكن إذا ما تناولنا المقطوعة كلها ككل واحد نجد أن المفرميير هي she يصبح عائدًا على الحزن المقطوعة كلها ككل واحد نجد أن المفرميير هي she يصبح عائدًا على الحزن المقطوعة كلها ككل واحد نبوا و veited melancholy مثل أرملة أو أنه يرفع منديلاً إشارة إلى الأسف والندم ، أو مقنع veited وكان تلًا تحت خضرته green لأنه فرح yoy منذ المولة الأولى الكلمة very والكلمة sovran والكلمة الأولى الكلمة التمييز والتغلب على الإسماعة الأولى الكلمة من جانب القارىء ، تصران الآن على أن هذا النوع الجديد من الفرح yoy والحزن melancholy الكلمة sov- المؤرث المحزن هنا أعمق أو هذا الإنتاج الجديد هو النوع الجديد المرضي (والجذاب) من الحزن وهي مقنعة veited نظرًا لأنه لا يمكن العثور على الفرح yoy المحقيقي إلا في سر تكافؤ الضدين فيها .

برغم أنه لم يره أحد سراه ذلك الذي لسانه الحاد يستطيخ تفجير كرمة القرح في مواجهة نوقه الرفيع ؛ الأصل الإنجليزي :

Though seen of none save him whose strenuous tongue Can burst joy"s grape against his palate fine:

"بوسعه أن يفجر النميين بين المتقابلين ؛ بوسعه اكتشاف الحزن المتفاخر المتشبِّع الذي هو من حق أيائك النين أتموا نشاطا وحققوا فرحًا".

ستنارق روسه حزن قوتها

وستكرن مطلقة بين تذكاراتها السحابية .

الأميل الإنجليزي:

His soul shall taste the sadness of her might And be among her cloudy trophies hung.

او أخذنا الأسبى sadness هنا على أنه خاصية من خصائص الحزن melancholy الأمام ، وهذا هو ما تلح عليه القراءة غير الفاهضة ، ينتج عندنا حشو يستحيل على أي مقدار من الوهم التاريخي إزالته أو تبديده وجعله معقولًا ؛ ومع أن الحزن melancholy يعنى كلا من بيرتون Burton وماملت Hamlet ومع أن الأسبى sadness يعنى الجدّة ، فإنه يظل مثل باروديا كوليردج Coleridge:

عزينًا جدًا ومستاء؛ أو أدس عزنًا شديدًا الأصل الإنجليزي:

So sad and miff; oh I teel very sad.

لقد أصبح الضمير she (هي) المفرد الفائب المؤنث هو نفسه الفرح الموارد والمدن mistress الجميلة التي تهذي من حين لأخر ؛ إن عظمة البيت التي لا يرقى إليها شك تجيء من أن كل إنسان يأخذ هذا البيت قاعدة مسلمًا بها .

تذكاراتها her trophies (كلها شاحبة شحوب المرت) سحابية Cloudy لأنها باهتة وخافتة بفعل حدة الطابع المميز لهذا المزج أو لأن هذه التذكارات ميتة بالفعل ، أو لأنها لا يمكن نسخها أو إلغاؤها لأنها محفوظة في الثبغر . وهذه التذكارات معلقة nung نظرًا لأن البحارة عندما ينجون من حوادث تحطم السفن يعلقون هدايا نذرية اعترافًا بالجميل (هوراس ، النشيد الثالث : المقطع الأول) ، أو لأنه ، بعيدًا عن نجاحه في الهرب ، فقد في تلاشي هذا الإنجاز حياته ، استقلاله ، بل وحتى تميزه عنها.

مما لا شك فيه أن معظم الناس يقرون بأن هذه مى الطريقة التى كان كيتس Keats يحصل بها على تأثيرات ، غير أن الكلمات ليست غامضة هذا بشكل واضبح والسبب في ذلك ، أنه خلال الثراء العام للكتابة ، يمكن نشر المعانى المراقة بين كل هذه الكلمات ، بواقع معنى واحد لكل كلمة .

لقد أوردت في بداية هذا الفصيل إشارات إلى فرويد ؛ وهذا المثال الأخير يمكن أن يوضح كيف أن ذلك الذي نقبله على إنه شعر مفهوم يمكن أن يكون تداعيًا من تداعيات المتقابلات (المعكوسات) التي يمكن أن تهم المحلل النفسى . وعلى كل حال ، فمن الواضع في مرثية كيتس أن المتقابلات مستعملة على نحو أكبر مما يجعلها تهم المحلل النفسي ؛ وفي الأمثلة التي سأوردها لاحقًا من كراشو Crashaw سيكون اهتمام المحلل النفسي أكثر وضوحًا من الاهتمام بطريقة استعمال المتقابلات ، وشعر كراشو يكون له في معظم الأحيان تفسيران ، أحدهما ديني والآخر جنسي ؛ موقفان يعتمد عليهما كراشو في التصوير والتفاصيل . ولكن هل هذه الثنائية both هي السياق الذي يحدد المتقابلين ، أم أنه يستعمل أحد المتقابلين بوصفه استعارة للمتقابل الآخر ، ويذلك يصبح الغموض من الضبرب الأول ، أم أنه يستعمل المقابلين بوصف كل منهما استعارة للآخر ، ويذلك يكون الغموض من الضرب الثالث ؟ ترى هل يخدعنا في كل متقابل من المتقابلين ، أم إنه يقوم بمجرد صناعة قصيدة (منفصلة عن الحياة) من هذين المتقابلين ؟ هل يلجأ إلى التعميم من واقع نوعين من الخبرة ، أم إنه يعثر على حد ضيق من حدود الخبرة هو الذي يجمع بين الاثنين ؟ هذه الأسئلة لا يمكن أن يجاب عنها إلا من خلال قصائد بعينها ، ثم بعد ذلك باهتمام وتفصيل أكثر من خلال الموقف الذي يأخذه الشباعر ، وتأسيسًا على هذا ، فأنا أدرج قصيدة أعطيت الأمل

ساعة من عندى gave to Hope a watch of mine الضرب الثالث من الغموض ، والسبب في ذلك أن هذه القصيدة تنطبق عليها مغازلة كل من الرب والعشيقة كما تضع هذه القصيدة هذين الشكلين من أشكال الخبرة جنبًا إلى جنب ، ظنًا منها أنهما مختلفان ، ولكنها لا تفكر غيهما بطريقة مختلفة (صفحه المي جنب ، ظنًا منها الإنجليزي للكتاب .) ثمة مثال آخر أخذته من كراشو عن الموضوع نفسه وتناولته بطريقة رشيقة ولكنها تافهة نسبيًا . وعلى كل حال ، فإن كراشو عندما لا يكون ألمعيًا بشكل مباشر فيما يتعلق بهذا الموضوع فإن الموقف يصبح أكثر تعقيدًا وتشابكًا . وبرغم أن كراشو يضع نوعي الخبرة جنبًا إلى جنب ويتحدث عنهما فإنهما يظلان مختلفين بقدر المستطاع ؛ نوع خير والآخر شرير ؛ و السياق هنا مفاده أن يقديسة يجرى الإعجاب بها هنا لطهارتها ، كما أن الاستعارات التي تدور من حولها من هذا القبيل يتعين إدراجها ضمن الضرب السابع من ضروب الغموض ، نظرًا لأن من هذا القبيل يتعين إدراجها ضمن الضرب السابع من ضروب الغموض ، نظرًا لأن والسماح لهما بالتصالح فيما بينهما ، حتى يتسنى لهما تعليم حدود مختلفة ، والعثور على مستوى خاص لهما في الذهن .

قصيدة ترنيمة لاسم وشرف القديسة تريزا العجيبة ؛ هذه القصيدة العظيمة يسهل تفسيرها تفسيرًا برينًا إلى حد أننى است بحاجة إلى أن أقتبس منها سوى بعض المقطوعات التى أوضح بها هذه النقطة .

لم تتعهد قط بأن تعرف

ذلك الذي يتعين على الموت أن يفعله مع الحب ؛

ولم تفهم مطلقًا حتى الآن ،

لماذا يحتم الكشف عن الحب إهدار الدم ،

ومع أنها لا تستطيع أن تقول لك السبب،

فبوسعها أن تحب ويوسعها أن تموت ،

يندر أن يكون لديها دم كاف يجعل السيف المذنب يحمر خجلًا من أجلها ؛

إلا أن لها قلبًا يتجاسر على أن يثرت رهن قرة المرت عن قرة الحب .

. . . إنها تتنفس النار كلها مسرما الضميف يتنهد برغبة قوية في أهية غير متمرة غير متمرة بين قبات غير متمرة بين قبات امها . الأصل الإنجليزي :

She never undertook to know
What death with love should have to doe;
Nor has she eller yet understood
Why to show love, she should shed blood,
Yet though she cannot tell you why,
She can Love, and she can DY.
Scarce has she Blood enough to make
A guilty sword blush for her sake;
Yet has she a HEART dares hope to prove
How much lesse strong is DEATH than LOVE.

... she breathes all fire;
Her weak breast heaves with strong desire
Of what she may with fruitiess wishes
Seek for amongst her mother"s kisses.

أنا لا أقول إن هذا غموض : وإنما هذه استعارة تصريحية المسيح فيها زوج لها . ولكن تناول الاستعارة يتولد عنه خليط عجيب من الشعور . . . . يد لا رفعة فيها لها سلطة التسابق مع صندوق صدرك الطاهر ، والكشف عن روح حلوة محفوظة هناك ، أه لا ؛ السماء الحكيمة لن تقبلها كذلك مطلقًا . أنت ضحية الحب ؛ ولا بد أن تموتي موتًا أكثر صوفية وسموًا . . . . . مالة هو الخنجر الذي يجب أن يُحدث الموت هو الذي ستذوق طعنته نفسك الأجوف . . . . .

آه كم ستتشكين مرارًا من الألم الحلو المبهم . من المباهج التي لا تطاق ؛ من موت ، من يموت فيه يحب موته ، ويموت من جديد ويظل إلى الأبد قتيلًا من هذا القبيل . ويعيش ويموت ؛ ولا يعرف سببًا الحياة ، واكنه على هذه الشاكلة قد لا يرحل طلبًا للموت . الأصل الإنجليزي :

.. some base hand have power to race
Thy Brest"s chast cabinet, and uncase
A soul kept there so sweet, O no;
Wise Heaven will never have it so.
THOU art love"s victime; and must dy
... A death more mystical and high

His is the DART must make the DEATH

Whose stroke shall taste thy hallowed breath

O how oft shalt thou complain

Of a sweet and subtle PAIN.

Of intolerable JOYES:

Of a DEATH, in which who dyes

Loves his death, and dyes again.

And would for ever be so slain.

And lives, and dyes; and knowes not why

To live, But that he thus may never leave to DY.

آه ، أنت يا ابنة الرغبات الشجاعة الباسلة ؛ إن بوسعنا هنا أن نضفى أصداء امتداح الشاعر على البطلة (١٥) وثنائه عليها ، عليه هو نفسه . كم يصعب علينا أن نباعد بين هذه المجموعة من الرموز وبين مجموعة أخرى لا تقل عنها سحراً استعملها دريدن Dryden بعد أقل من ثلاثين عاماً :

الشاب ، رغم أنه في عجلة ،

ويلفظ آخر أنفاسه

ومات موتًا بطيئًا في شفقة ، بينما ماتت هي موتًا أسرع ، إلى أن صاحت في النهاية ، الآن ، يا عزيزي ، دعنا نرحل، مت الآن ، يا حبيبي ألكسس ، وسأموت أنا أيضًا .

(الزواج طبقًا لآخر صيحة .)

الأصل الإنجليزي:

The Youth, though in haste,

And breathing his last,

In pity died slowly, while she died more fast,

Till at length she cried, Now, my dear, now let us go,

Now die, my Alexis, and I will die too. (Marriage a` la Mode.)

قد تظن أنى مجرد خبيث في هذه المجموعة ؛ أصاول تلويث الفكرة المقدسة بتحويلها إلى نكتة قذرة . غير أن منظومتي الفكرة ليستا متشابهتين إلى هذا الحد ؛ من المؤكد أن كراشو Crashaw تصور سعادة القديسين على أنها تشبه إلى حد بعيد جدًا السعادة التي لم يستطع الحصول عليها بدون خطيئة على الأرض ؛ ومن المؤكد أن هذا كان بمثابة إمداد له بالطاقة وخلص فضيلته من المعنى البيوريتاني للعار والخجل. وبنفس الطريقة يقوم دريدن Dryden بإدخال موقف حقيقي ومباشر من الجنسية في علاقة مع الأسلوب البطولي لمسرحياته الجادة ، التي يموت الناس فيها بحق من أجل بعضهم بعضنًا عن طيب خاطر وبيسر وسهولة ؛ يضاف إلى ذلك أن الآراء المتناقضة التي عن الحياة في هذه الأغنية مترابطة بطريقة لا تقل غرابة ، في المسرحية التي كتبت من أجلها . الواقع أن المغزى الرئيسي لهذه الأغنية هو أن تبدو فكهة وظريفة ؛ ودريدن يستعمل الاستعارة هنا ، في المقام الأول ، باعتبارها خرقة من خرق الاحتشام وليسخر يها من الباطنية . ومع ذلك فإن الاستعارة هنا هي من قبيل تلكم المقارنات المتبادلة التي تفيد الطرفين ؛ إذ تضفى الكرامة على العمل الطبيعي ، وتضفى الرقة ونوعًا من التلقائية على العمل البطولي . أو إن جاز لنا أن ننظر إلى الاستعارة على أنها مجرد مقارنة بسيطة ، بوصف ذلك صنفًا من الشعور العام (من قبيل ذلك الشعور الذي يعد أكثر واقعية في ما كتبه من ماس) فإننا نجد أن دريدن يضفي على الفاعل احترامًا هو أساس فرحه ومرحه ؛ إن النكتة هنا موجهة ضد النفاق البشري وليست ضد المشاعر الإنسانية ؛ وقبل كل شيء ، ليس هناك أي إيحاء إلى أنهما كانا لا يمكن لهما أن بموت كل منهما في سبيل الآخر ؛ يضاف إلى ذلك أن الشعور الناتج عن ذلك أقوى من شعور الألمية ، الرحمة ، والوقاحة هو عنصر مثير للشفقة لا يبتعد كثيرًا عن الإحساس المسيحي المركزي . "اللذة مجهدة ومتلاشية qu"elle est triste, la jeunesse لا شيء يُقُوِّم أكثر من التحمل المتبادل ؛ كما أن مسألة أن نكون سعداء ، حتى في ظل أشد الظروف مواتاة لذلك ، تعد أشق وأصعب مما يتخيله أي إنسان".

ما زلت أتحدث كما لو كان كراشو يعتقد بحق أن سعادة القديسين كانت تشبه سعادة الجنسين ، ولكن ، هذا بطبيعة الحال ، تبسيط ما له من تبسيط ؛ إن ما نعرفه

فقط هو أنه بحس وبكتب كما لو كان الأمر كذلك . ويتعين علينا ، إن أردنا أن نفهم استعمال اللغة بالصورة التي هي عليه هنا ، أن نفهم ليس فحسب ذلك الذي يجري وصفه وإنما أيضًا ماهية المصطلحات التي يستعملها المتكلم لوصف ذلك الموصوف ؛ كما يجب أن نفهم أيضًا الأساس الخبراني الذي يجرى في ضوئه تصور ذلك الموصوف ، ولا يتعين علينا القول بأن كراشو وصف شكلاً حسيًا من الأشكال الباطنية mysticism، إذ أن ما فعله هو ليس سوى اقتناعه باستعمال مصطلحات جنسية لوصف خبراته الباطنية ؛ والسبب في ذلك أن هذه المصطلحات كانت أفضل المصطلحات التي توفر عليها . قد تقول عندئذ إن استعمال الاستعارة على هذا النحو ليس استعمالاً غامضًا على الإطلاق ، ولكنه ، يقينًا ، يشبه الغموض بطريقة عجيبة ؛ بعض من يظنون أن هذه القصيدة قصيدة جيدة يقرؤونها بطريقة مختلفة عن أولئك الذين قد يتفقون معهم (١٦) . ومسألة إيجاد المبررات للحقيقة التي مفادها أن شخصًا بعينه يستطيع قراءة هذه القصيدة بأية طريقة خاصة أخرى ، وأن مثل هذا الشخص يسمح بأية تسوية خاصة الحدود بين الحكمين المتقابلين ، مثل هذه المسألة تحتم علينا أن نعرف الكثير عن مثل هذا الشخص . الواقع أن طريقة عيش الإنسان بهذه المتقابلات المتصورة هي أهم شيء في تكوينه ؛ إن الطريقة التي نستطيع بها إيراد المتقابلات استهدافًا لإرضاء تشكيلة كبيرة من البشر ، من أجل عدد كبير من درجات التفسير ، هي أهم شيء فيما يتعلق بالتواصل بين الفنون . وهذه الطريقة هي التي بررت لى استعمال هاتين المقطوعتين الغريبتين باعتبارهما ذروة .

الواقع أننا نحس إزاء الكثير من شعر كراشو أنه ليس بحد ذاته غامضًا غموضًا خاصًا وإنما نحس أيضًا أن الأفكار الداخلة في هذا الشعر غير مألوفة تمامًا ، كما أنه يستعمل هذه الأفكار في أحكامه بطريقة معقدة تجعل التفكير فيها على أنها غامضة هو أنسب الطرق وأصحها للاقتراب منها وتناولها . القصيده الإبيجرامية (١٧) التالية، تعد على سبيل المثال ، مباشرة بما فيه الكفاية من وجهة نظرها :

بفرض أنه كان مجدولا على حلمتيك يحس جوعك وليس ما يأكل : سيحصل على حلمته قبل وقت طويل (حلمة دامية) وهنا ينبغي على الأم أن ترضع الابن

## (الاصحاح الحادي عشر من انجيل لوقا . ليبارك الرب الطمات التي رضعتها) الأصل الإنجليزي :

Suppose he had been Tabled at thy Teates,

Thy hunger feeles not what he eates:

Hee"I have his Teatle"er long ( a bloody one )

The Mother then must suck the Son.

( Luke xi., Blessed be the paps that thou hast sucked.)

هذه المقطوعة توضح العلاقة غير الأرضية بأرض المسيح ، وبشيء من الرعب الذي يستثير الإعجاب . التقابل في هذه المقطوعة يزعم أنه كان زاهداً حتى في نهدها ، كما أن العبارة بفرض أنه كان buppose ne had تعد شبه رافضة للاعتراف بأنه كان طفلاً في يوم من الأيام ، طفيل وحيوان . الكلمة Tabled قد تعنى أيضاً تعلم taught القانون الطبيعي أو اليهودي ؛ هنا يصبح معنى الكلمة suppose أنه لكونه بكراً دائماً فإنه لم يتعلم هذا القانون مطلقاً . الدوبيت الثاني "بدائي" بما فيه الكفاية ؛ إذ بالإمكان إدراج تشكيلة كبيرة من الانحرافات الجنسية ضمن فكرة رضاع حلمة طويلة دامية التي يمكن اعتبارها أيضاً جرحًا عميقًا . فكرة التضحية منحازة هنا إلى كل من غشيان المحارم ، ملذات الطفولة والهمجية ؛ نحن نتأمل الرب هنا بضحكة وحشية مكتومة ؛ إنه مضطر هنا إلى أن يثمر معبوداً خنثويًا ضخماً في وميض إعاقة النظام مكتومة ؛ إنه مضطر هنا إلى أن يثمر معبوداً خنثويًا ضخماً في وميض إعاقة النظام الإنساني . هذه النقوش الأفريقية وكذلك الأشكال اللمريكية Limerick الأكثر امتقاعاً تسكن هذا العالم نفسه .

التشبيه البشع في القرن السابع عشر ، الذي يعد هذا المثال البارز والفريد واحدًا من أمثلته ، ينتمي إلى عصر تجميع الغرائب المهمة أكثر منه إلى عصر (القرن الثامن عشر) العلمي وقيوده الخاصة التي وضعها لما يحتمل أن يكون حقيقيًا وما يحتمل أن يكون معقولاً إذا ما قيل ؛ كان التشبيه ينتمي إلى عصر كان من الممكن الإقرار فيه بكل أنواع الخيالات الخاصة بالشكل التي هي عليه (١٨) وإذا أردنا أن ندرس ذلك الذي كان يمكن الزمن أن يطلقه على موقف كراشو "العجيب" في هذه المقطوعة ، فإن ذلك يحتم علينا أن نسترجع ما قاله ذلك الأفلاطوني الشهير الذي فسر للعالم المثقف مسائة أن صدره كانت تفوح منه رائحة البنفسج ، كما يحتم علينا أيضاً استرجاع

الملاحظات التى أبداها مونتين Montaigne عن الموضوع نفسه ، إن مجرد مفاجأة بسيطة مفادها أن شيئًا من هذا القبيل لا بد أن يكون قد قيل تضطرنا ، في بعض الأحيان ، إلى البحث عن أشكال الغموض أو إلى أن نصبح واعين لهذه الأشكال ؛ في حين أن الحقيقة هي أن ذلك العصر كان متهمًا ببساطة شديدة جدًا بالأفكار التي لا تقدم ولا تؤخرو التي من قبيل تلك الأفكار التي قد تراود الطفل وتثير الحرج على مائدة الطعام . ومن الإنصاف أن أورد هنا مثالاً آخر من دريدن ، والذي يظهر فيه أكثر براءة وأكثر طفولة عن المثال السابق . (القصيدة بطبيعة الحال من القصائد المبكرة .) القصيدة عنوانها : عن وفاة اللورد هيستنجس Hastings بسبب مرض الجدري :

بثرات تورمت فخرًا ، نبتت خلال لحم الصفوف مثل براعم الورد ، مغروزة في أنحاء بشرة الليلج . كل دمل صغير فيه تمزق ،

ليرتكب النهوض حتى يندب الخطأ . . . .

أم أن هذه المجوهرات أرسلت لتزين بشرته

المستدوق الذي بداخله روح أثرى ؟ .

الأصل الإنجليزي:

Blisters with pride swel!"d, which thr"row"s flesh did sprout Like Rose-buds, stuck i" th" Lilly-skin about.

Each little Pimple had a tear in it,

... To wail the fault its rising did commit

Or were those gems sent to adorn his Skin

The Cab"net of a richer Soul within?

هذه المقطوعة تغرى الإنسان بالنظر من حوله ، مثلما فعلت مع رباعية الشاعر كراشو ، بحثًا عن ذرائع إضافية ، بعض الأسباب الفريبة التي تعمل عملها ، والتي يمكن أن تجعل الوالدين النادمين يشعران بالرضا من جراء ذلك ؛ ومع ذلك فإن آلية التحليل يمكن أن تكون لا علاقية هنا ؛ فقد ظن الوالدان أن الأمر كان عجيبًا وحسب ومن ثم كان جميلاً .

هذه التأملات المنظمة لا بد من أخذها بعين اعتبارنا ونحن ندرس الطريقة التى وضع كراشو بها الرباعية التالية في ثنايا ترجمته للقصيدة التي عنوانها : يوم الغضب(١٩) Dies Irae (١٩).

دع أحشاط الناعمة الخاصة تدفع

نفسك ؛ وبذلك تفرغ ذلك اليوم ،

إن كانت الخطيئة تتنهد ، فإن الحب يصفح .

أه قل الكلمة التي ستحياها روحي.

الأصل الإنجليزي:

O let thine own soft bowels pay

Thy self: And so discharge that day.

If sin can sigh, love can forgive.

O say the word my Soul shall live.

هناك شيء ما غريب واضح في فهمهم لمنظومة التضحية ، معنى حقيقي من معانى غرابة دنيا العقل ، يمكن الإحساس به دومًا في باطنيات القرن السابع عشر . وأنا أسم هذه المقطوعة بالغموض ليس من منظور أي شكل من أشكال الإبداعية اللفظية الخاصة بها وإنما لأن هذه المقطوعة تستمد قوتها من منظومة بدائية للأفكار يكون لتوحيد الأشكال المتقابلة فيها (المنقذ والمجرم على سبيل المثال) أهمية خاصة . ويجوز لنا ، بطبيعة الحال أن نقول أيضًا إنه من قبيل الغموض أن نستعمل أية فكرة من الأفكار التي تنطوى على تناقضات أساسية ؛ وفكرة العلاقة نفسها ، فكرة محتملة جدًا ؛ غير أن الذي يعنيني هنا فقط هو أشكال الغموض ذات الأهمية الأدبية والتي يمكن استشعارها ككل معقد إذا ما حاولنا فهمها .

عبارة ذلك اليوم that day (القيامة) يمكن أن تزعم وجود حرف الجر on (فى) أو أن تكون العبارة نفسها مفعولاً للفعل يفرغ discharge (الفعل يفرغ discharge (يفرغ) له تشكيلة كبيرة من المعانى المتشابهة تتمركز كلها حول المعنى "يُفْرغ" unload، ومن بين

هذا المعاني يدفع ، يحرم ، يحل ويطرد ؛ وكل هذه الكلمات تعطى معاني مختلفة اختلافًا طفيفًا . ولكن من الواضح أن المعنى الرئيسي الذي تدعمه التورية ، هو "وعليه تفرغ أحشاءك الطربة" ؛ إنه استعمال شجاع لتلك الاستعارة الإنجيلية أو الحقيقة الفسيولوجية ، التي جُعلت الأحشاء بمقتضاها نشطة بفعل التعاطف علاوة أيضاً على كونها مكان الحنو والشفقة . ومن الصعب علىُّ أن أجد رد فعل واضحًا على ذلك غير أن أقبول: "بالها من طرافة ، كلها مادة فرويدية" ؛ ولكن مما لا شك فيه أن هذا الاستعمال ينطوي على خليط شعوري عجيب متكافئ الضدين . وفجهة النظر الأبوية في هذا الموضوع ليست مجرد تعبير غريب أو دخيل ؛ إنما هو تعبير شهير وجاد ؛ ولكن الاستعارة ، بين أناس أكثر منهم تحضراً ورقة تكون مكنية (هي في العهد الجديد فعلاً تذكار من تذكارات اللغة) ، وأن الحقائق التي تقوم عليها الاستعارة إما يجرى تجاهلها وإغفالها أو تعرفها فقط ، كما هي الحال في الأشعار التي أتى بها سويفت Swift على نمط أشعار التلاميذ ، لتجيء بمثابة ذروة الرعب والخوف من كابوس الألية الإنسانية . ومع أن كراشو يعمل بلا صعوبة أو تردد فهو يستحضر صراعًا أكثر حدة من الصراع السابق الذي حدث مع دريدن Dryden. اللغة الشعبية تعترف بتوق واحد للأحشاء تجاه شخص بعينه ("أنت نوعية الشخص الذي يمكن للإنسان أن برسل إليه إشارة الحب بهذه الطريقة") باعتبار أن الإشارة التي من هذا القبيل تبلغ من الازدراء حدًا تقلل معه أيضًا من قدر المُحْتَقر . تكافؤ الضدين العنيف المتأصل الجذور هذا هو مغزى الفحش الرائع الذي في قصيدة الدانسياد Dunciad (الكتاب الثاني ـ ٣٨) التي يقوم فيها جوبيتر ، كبير آلهة الرومان ، بعد أن يتلقى التماسات الإنسانية مع محاكاة ساخرة لرمن الشفقة القديم ، بجعل لا مبالاة الرب مثيرة للاشمئزاز وجعل تبعية الإنسان وخضوعه أمرًا لا يطاق.

يبدو أن كراشو يهرب من هذه الصراعات ؛ وربما قصد من غرابة الاستعارة أن يضفى نوعًا من الألمعية والمغزى على التورية التى فى الكلمة discharge (يفرغ) ، ألمعية ومغزى من قبيل ذلك الذى أضفيته على الضرب الثالث من الغموض ، والذى قلت إنه خاص بالقرن الثامن عشر . ومع ذلك فإن التفسيرين المتقابلين نشيطان فى الشعر ، رغم أن ذلك فى شكل مَكْنى ؛ فهو ينظر إلى نفسه وكأنه متوحد تمامًا مع الرب وخاضع له ، مجعول جزءً من جسد الرب ، ما دامت هذه الاستعارة أمرًا مقبولاً ؛ وإذا كان لنا أن نعتمد على أساليب الحكم الطفولية فإن الأمر يصبح هنا حالة من حالات الوضاعة

يالفه التطرف إن هو عاد إلى هذه الصراعات . "اصفح عنى بشفقة كما لو كانت لك أنت ؛ واعتبرنى مجرد جزء من القبيلة التي توحدت أنت معها" .

كنت إلى حد الآن أنظر إلى هذا الثنائى المتقابل على أنه طارئ إلى حد ما ، على اعتبار أن ذلك أمر تاريخي خاص بالصراع بين الاستعارتين . وعلى كل حال ، فإن فرويد ينظر إلى هذا الثنائى باعتباره وحدة طبيعية ، باعتبار أن ذلك صراع متأصل فى الطفل بين لذة طفولية فى التغوط والحاجة إلى تعلم المزيد من لذات الكبار . وإذا ما سلمنا فى الصراع الذى من هذا القبيل بأن متقابليه سوف يوحى كل منهما دومًا بالآخر فإن المعنى يصبح على النحو التالى : "لا بد أن أدفع للرب بأقيم شىء يتوافر لدى ؛ ومن ثم لا بد أن أدفع للرب بالغائط ، والسبب فى ذلك أن الغائط هو الشيء المتيسر الوحيد عديم القيمة تمامًا . ولكن غائطه الخاص هو أقيم نوع يمكن تصوره ، وأن الأمور التي من هذا القبيل يتعين الابقاء على خصوصيتها ؛ ومن ثم ، قد يكون من الأفضل عندئذ إذا استطعت إقناعه أن يدفع هو نفسه بذلك الغائط" . وحتى يتسنى له العثور على صورة للحب بالغ النقاء ، للكرم البعيد تمامًا عن الجنسية ، فإنه يلجأ إلى الجنسية فى شكلها الطفولى الصرف قليل المصداقية .

ليس هناك سياق مهم أكثر من ذلك السياق الذى يحدد الرب والغائط على أنهما متقابلان ، ومن المناسب أن نضطر إلى إيرادهما فى هذا الفصل . أما كيف وصل الشاعر كراشو إلى الرباعية التى أتناولها أنا هنا بالدراسة ، وراًى جمهوره فيها بعد أن قرأها ، فأمر لا أدعى لنفسى معرفته . والمحتمل أن يكون جمهوره قد عرفها على إنها عجيبة وإنجيلية وتركها على حالها .

وسوف أنهى هذا الفصل بمثال مفهوم وأكثر دقة أخذته من جورج هربرت ، نستطيع أن نتبين فيه الدافعين المتقابلين الموضوعين فى توازن بفعل عقيدة التكفير وهما موضوعان جنبًا إلى جنب بطريقة مضيئة ، ولكن فى أشكال غموض الضرب السابع التى من هذا القبيل يغلب علينا أن نفتقد رؤية الصراع الذى تنهض بأعبائه هذه الأشكال ؛ بمعنى أن المؤلف لا يفكر فى الأفكار من منظور أنها متضاربة (متقابلة) ، وحتى إن فكر فيها المؤلف من منظور التضارب ، فإن ذلك يكون من وجهة نظر أسلوبية ليس إلا ؛ فهو ليس لديه شك فى التوفيق بين هذه الأفكار ، وأن ما يفعله هو تقرير للمصالحة بين هذه الأفكار ، وعليه سأقوم فى البداية بدراسة أغنية كتبها

جيرارد مانلى هوبكنز Gerard Manley Hopkins بعنوان العوسق ، إلى المسيح سيدنا The windhover, to Christ our lord ، وباعتبار هذه الأغنية مثالاً أكثر وضوحًا على استعمال الشعر لتوصيل شكل من أشكال التردد ، وصدى ذلك في الذهن .

أمسكت بتابع صباح هذا الصباح ، مملكة 
دوفين ضوء النهار ، صقر ترقش بلون الفجر ، في ركوبه 
المستوى المتدحرج للهواء المنتظم من تحته ، وفي عدوه 
إلى أعلى هناك ، كيف دق على عنان الجناح المتموج 
في بحرانه ! ثم بعيدًا إلى الأمام يتأرجح 
مثلما يكتسح عقب الزلاجة منزلقًا على التواء منحن : الاندفاع والانزلاق 
صدًا الربح الكبيرة ، قلبي في الخباء 
تحرك من أجل طائر \_ وتسود الشيء !

الجمال الوحش والشجاعة والعمل ، أه ٍ ، هواء ، فخر ، ريشة كبيرة ، هنا

تلتوي ! والنار التي تتكسر منك عندئذ ، قيل إنها أجمل ببليون مرة ، وأكثر خطورة ، يا فارسي !

لا تعجب من ذلك : فالمشي بتثاقل تمامًا ينزل المحراث إلى عمق التربة تسطع ، ويجعل الأزرق الأجرد يتجمر ، أه يا عزيزي ، فليسقطوا ، وليغيظوا أنفسهم وَليُجْرَحُوا جرحًا بليغًا قرمزيًا \_ ذهبيًا. الأصل الإنجليزي :

I caught this morning morning"s minion, kingdom of daylight"s dauphin, dapple-dawn-drawn Falcon, in his riding

Of the rolling level underneath him steady air, and

striding

High there, how he rung upon the rein of a wimpling wing

In his ecstasy !Then off, off forth on swing
As a skate"s heel sweeps smooth on a bowbend: the
hurl and gliding
Rebuffed the big wind. My heart in hiding

Stirred for a bird--the achieve of, the mastery of the thing!

Brute beauty and valour and act, oh, air, pride, plume, here

Buckle !AND the fire that breaks from thee then,a billion

Times told lovelier, more dangerous, O my chevalier

No wonder of it: she`er plo`d makes plough down sillion

Shine, and blue-bleak embers, ah my dear, Fall, gall themselves, and gash gold-vermilion.

أنا مدين بهذا المثال للدكتور ريتشاردز Dr. Richards؛ فقد كتب عنه كتابة ممتازة. وليس لدى كثير أضيفه إلى ما كتب وإنما استعمل المثال هنا لمجرد أنه مثال جيد تمامًا.

معروف أن هوبكنز تحول إلى الطائفة اليسوعية ثم أحرق قصائده الأولى كلها عقب انضمامه إلى هذه الطائفة ؛ وقد تكون هناك إشارة إلى هذه التضحية فى كلمة النار fire التى وردت فى الأغنية ، وهوبكنز عندما ووجه فجأة بجمال الطائر الطبيعى الفعال ،جعله يتصور الطائر وكأنه مقابل لتخليه الروحى الصبور ، وعبارات القصيدة تبدو كأنها تلح على أن حياته الخاصة أسمى وأرقى ، غير أنه لايستطيع أن يحكم حكمًا فاصلاً بينهما ، ويقبض على الاثنين فى ألم فى ذهنه ، العبارة قلبى فى

الخباء My heart in hiding تبدو كأنها تتضمن أن أخطر more dangerous حياة هي حياة العوسق ، غير أن الأبيات الثلاثة الأخيرة تصر على أنه لا عجب no wonder حياة التخلى ينبغى أن تكون أكثر جمالاً lovely الكلمة Buckle تسمح بزمنين نحويين وبمعنيين أيضًا: "هم يلتوون هنا فعللاً" ، أو "تعال ، وألوى نفسك هنا" ؛ والالتواء buckle يمكن أن يكون مثل الصزام العسكرى ، من أجل النظام والعمل البطولي ، كما أن الالتواء buckle يمكن أن يكون مثل دولاب الدراجة ، بمعنى "إنه يجعل حركتها الطبيعية مشوهة ، وعاجزة وعديمة النفع " . الكلمة here (هنا) قد تعنى "عندما تصبح يسوعيًا" ؛ وكذلك الكلمة السبوعي" ؛ كما أن الكلم الشاط الطبيعي أو تصبح يسوعيًا" ؛ وكذلك الكلمة chevalier (فارس) تشخص إما النشاط الطبيعي أو النشاط الروحى ؛ المسيح وهو راكب قاصدًا القدس ، أو الفارس عندما يكون مستعدًا النشاط الروحى ؛ المسيح وهو راكب قاصدًا القدس ، أو الفارس عندما يكون مستعدًا النشاط الروحى ؛ المسيح وهو راكب قاصدًا القدس ، أو الفارس عندما يكون مستعدًا

وترتيبًا على ما سبق ، نجد فى الأبيات الثلاثة الأولى من سداسى الأغنية مثالاً واضحًا على الاستعمال الفرويدى للمتقابلات (المعكوسات) ، الذى يكون فيه أى شيئين متنافرين ، ولكنهما مرغوبين بشدة من منظومات الأحكام المختلفة ، ويتم الحديث عنهما فى أن واحد بكلمات تنطبق على كل منهما ؛ وبالتالى فإن الرغبتين كلتيهما تعطيان إشباعًا متعديًا ومستنفدًا ، وتجبر منظومتى الحكم على الدخول فى صراع علنى أمام القارىء . قد نتصور أن عملية من هذا القبيل ، يمكن أن تقوم بعملية اختراق تصل من خلالها إلى مناطق تقع تحت البنية الكلية لفكرنا ؛ أو قد نتصور إنها يمكن أن تتحكم فى طاقات أعماق العقل ذاته . وفى ذات الوقت فإننا قد نشك فيما إذا كان بالإمكان تحقيق ذلك بطريقة فجة ومؤثرة جدًا كما هى الحال فى هذه الأبيات الثلاثة ؛ هذا الاتحاد ، الهائل ، الذى يمثل على ما يبدو نقطة الاحتكاك فى ما بين العالمين اللذين يجرى تصورهما معًا ، يؤثر فى الإنسان إلى حد ما مثلما يؤثر الصياح فى الممثل ، وبما تبدو هذه الأبيات الثلاثة الأخيرة ، التى تتنبأ بالوصول إلى حكم واحد فى الموضوع ، الإطلاق . والأبيات الثلاثة الأخيرة ، التى تتنبأ بالوصول إلى حكم واحد فى الموضوع ، وصورة أقوى وأجمل من الأبيات التى سبقت الإشارة إليها .

يبدو أن استعارة النار fire المغطاة بالرماد تلح على الجمال الذى تكتسبه النارfire عندما يتساقط الرماد ، ويتبدد من جديد نظامها المتأرجح ؛ وربما تلح الاستعارة أيضاً

على اللذة ، من منظور أن شيئًا من الحركة ، شيئًا من المخاطرة ، لمثل هذا السجين الساكن عن قصد ، لا يزال أمرًا ممكنًا ومحتملاً . أما الذهب gold الذي يستعمله الرسامون في هالات القديسين فقد أدخل هنا عن طريق الجناس عنوة كيما يتوافق مع المجرح البليغ gash ومع المرارة gall لآلامهما الذاتية ؛ ومن هذا الانتصار المتأرجح نسقط من جديد مع الزنجفر(٢٠) إلى النزف(٢١) .

قصيدة جورج هربرت المذهبية على النقيض تمامًا من هذه المعاناة المتفاخرة التي لا حول لها ولا قوة ، وجورج هربرت يلجأ إلى نفس الأدوات التي استعملها هوبكنز. ففي قصيدة "التضحية"، وبعظمة لم يتفوق أحد عليه فيها مطلقًا، نجد أن مجموعات الصراع المتنابنة الخاصة بعقيدة التضحية المسجية قد صبغت بسياطة مؤكدة وسهلة ، وفي عظمة متينة غير مدعية ، يصعب وجودها في أية مادة أخرى ، ولكنها فريدة نظرًا لإنجازها عن طريق سلسلة من الألعاب النارية المتقابلة ، وذهن يقفز كما لو كان برغوتًا وقد جرت العادة أن تكون قصائد هريرت أكثر "شخصية" وأكثر نهضوية من هذه القصيدة ، كما أن المنظومة اللاهوتية في هذه القصائد يقبلها المتلقى ويسلم بها تمامًا إلى حد أن يصبح الشاعر مجرد ناطق بها لا غير . وربما يكون ذلك ، باعتباره شرمًا تنفسييًا وبَوكيديًا ، أمرًا ضروريًا إن قدر لمثل هذه الدرجة من الغموض أن تصبح أمرًا معتادًا . والسبب في ذلك أن القصيدة ، لحد الآن ، تعد خارج نظرية "الصراع" في الشعر ؛ فالقصيدة تدعى ، مثل ما فيها من لاهوتية ، وجود صراعات ، غير أن مهمة القصيدة تتمثل في إيراد حل عام لهذه الصراعات . المتكلم في القصيدة ، هو المسيح ، الفاعل المذهبي ، كما تبث الحياة ، على مسرح مسرحيات المعجزات ، في مكونات الطريقة التي تقوم على رتابة الإيقاع الغريب، وبساطة القصد، وحدة الشعور النادرة، وهي كلها مكونات تنتمي إلى التجريد البحثي .

> اتهموني بخسة عظيمة بأني تهجمت على المعبود ؛ من ذا الذي لم يفكر قط أن أية سرقة ؛ أكان ثمةً قَط حزنٌ مثل حزني ؟

> > البعض يقول: أننى سويت المعبد

بالأرض في ثلاثة أيام ، ونهضت كما فعلت من قبل. لماذا ، يستطيع من بنني العالم أن يفعل أكثر ، أكان ثمة قط حزن مثل حزني ؟ الأصل الإنجليزي :

They did accuse me of great villainy
That I did thrust into the Deitie;
Who never thought that any robberie;
Was ever grief like mine ?

Some said that I the temple to the floore
In three days razed, and raised as before.
Why, he that built the world can do much more.

Was ever grief like mine?

المتكلم هنا يتكلم ببساطة تستثير الشفقة ، مفاجأة بريئة مفادها أن الناس ينبغى عليهم أن يعاملوه بهذه الطريقة ، وفشل تام من جانبه فى فهم القضية الموجهة إليه ؛ وترتيبًا عليه فإن الكلمة who (الذى) فى البيت الثالث وكذلك الضمير he (هو) فى البيت السابع يحققان مغزيهما بأنهما ينطبقان بنفس الدرجة على كل من ا (المتكلم المفرد) و Deitie (المعبود) . ولكن قبل أن نأخذ الموقف بالبساطة التي يأخذها بها المتكلم يتعين علينا أن ندرس استعمال الكلمة rased (دُمر تدميرًا كاملاً) وأن كانت تنطبق أو لا تنطبق على العمليتين المتقابلتين الداخلتين فى الموضوع ؛ كما يجب أن نتدبر أيضًا أن الاقتباس المأخوذ عن إرميا النبي والذي يجعل اللازمة refrain تشير أصلاً لا إلى المنقذ وإنما إلى مدينة أورشليم (القدس) الشريرة ، بعد أن تخلى الرب عنها ، وهى فى أيدى أعدائها من جراء خطاياها.

بعد ذلك يلوموني جميعًا ، بِنَفْسِ النَّفَسِ النَّفَسِ النَّفَسِ النَّفَسِ الذي أعطيته لهم يوميًا ، حتى الموت ؛ وعلى ذلك فإن آدم يذيب تنفسي الأول :

## أكان ثمةً قَط حزنٌ مثل حزني ؟

اصغ كيف يصيحون بصوت عال وهم ما زالوا يصلبون ، إنهم يصيحون ، بأنه لا يصلح لأن يعيش يومًا ؛ من لا يستطيع أن يعيش أقل من الخلود . أكان ثمةً قَط حزنٌ مثل حزني ؟ الأصل الانحليزي :

Then they condemn me all, with that same breath Which I do give them daily, unto death;
Thus Adam my first breathing rendereth:
Was ever grief like mine?

Hark how they cry aloud still Crucify, He is not fit to live a day, they cry; Who cannot live less than eternally. Was ever grief like mine?

العبارة me all (أنا كلى) تعنى: "إنهم يلوموننى جميعًا، إنهم يلومونى أنا كلى (فأنا القدس وأشتمل عليهم)، إنهم يلوموننى على الموت الكامل الذى لا أستطيع تحمله، إنهم يلومونى وبذلك فهم يتسببون فى دمارهم الخاص، فأنا أعطيتهم النَّفَسَ يوميًا حتى مماتهم، وفى الممات سوف أعطيهم أيضًا"؛ ويترتب على ذلك أن يشتمل معنى الكلمة rendereth (يذيب) على "يدفعوا لى ثمنًا لقاء طيبتى" و "يسلم أنفاسه الأخيرة"، سواء فى موتهم النهائى وفى قتلهم لى me الآن. هذا المزج نفسه بين حب المسيح والمخاوف الانتقامية التى لفكرة التضحية تبرز فى نصيحته لأصدقائه الأعزاء السيح والمخاوف الإنتقامية التى لفكرة التضحية تبرز فى نصيحته لأصدقائه الأعزاء في بكوا عليه، إذ إنه نظرًا because لانفسهم.

لا تبكوا يا أصدقائي الأعزاء ، إذ إنى أنا الذي بكيت من أجلكم عندما كانت دموعى كلها دمًا ، اللحظة التي كنتم فيها نائمين، يجب أن تحتفظوا بدموعكم لحظوظكم ، أكان شهة قط حزنً مثل حزني ؟ الأصل الإنحليزي :

Weep not dear friends, since I for both have wept
When all my tears were blood, the while you slept,
Your tears for your own fortunes should be kept.

Was ever grief like mine?

فى كلا الحالين ، بطبيعة الحال ، فإن تركيز المعنى الرئيسى على حنان المسيح الدافق ، والسبب الرئيسى الذى يجعل الدوافع كلها داخلة فى الموضوع هو عرض فكرة التضحية عرضًا قويًا وتخيلها تخيلاً جميلاً .

ألآن أشف نفسك ، أيها الطبيب ، اهبط الآن ؛ والسفاه ، لقد فعلت ذلك عندما تركت تاجي وابتسامة الآب لك ، كي تستشعر تكشيرته . أكان ثمةً قَط حزنً مثل حزني ؟ الأصل الإنجليزي :

Now heal thyself, Physician,now come down;

Alas, I did so, when I left my crown

And father"s smile for you, to feel his frown.

Was ever grief like mine?

المعنى الثانوى ("ليجعلك تستشعر") عبارة عن تنقيح لاحق، وهو في مخطوطة وليامز "ليستشعر نيابة عنك" to feel for you.

المقطوعة الأخيرة تحتوي على معنى مزبوج قوي ويسيط: والكني أموت الآن ؛ الآن ، كل شيء انتهى .

وَيُلِي ، خير الإنسان ؛ وأنا الآن أحني رأسي : فقط دع الآخرين يقولون ، عندما أموت ، أكان ثمة قط حزن مثل حزني . الأصل الإنجليزي :

But now I die; Now, all is finished.

My woe, man"s weal; and now I bow my head:

Only let others say, when I am dead,

Never was grief like mine.

الإنجليزية ليس فيها أى شكل واضح يقابل الشكل اللاتينى Oratio obliqua (الفطاب المنصرف). قد يرغب المتكلم فى ألا يفوق أى حزن آخر حزنه من بين الإنسانية التى يرثى لها ، "بعد موت المسيح ، قد لا يكون هناك مطلقًا حزن مثل حزن المسيح . قد يرغب ، ترتيبًا على ذلك ، فى أن يقولوا say ذلك ، وأنه قد يكون متأكدًا المسيح . قد يرغب ، ترتيبًا على ذلك ، فى أن يقولوا وعقل نائب مجلس رنان ومدو من معرفة ذلك ؛ وقد يكون متأكدًا من كنيسة يمكن أن تكون بمثابة مجلس رنان ومدو لكربه وألمه ؛ أو قد يكون المتكلم يعنى صفة الملكية mine (لى) باعتبارها حصة من الأخرين others وبذلك يصبح المعنى ، "ليكن هناك فقط ثواب وعقاب ، دع أولئك الذين المونى يقولون : إن الحزن لم يكن مثل حزنهم ، فى اليوم الذى ينبغى أن يزيد الحزن فبه على حزنى . (ليت هذا الرجل لم يولد قط .) .

أنا است على يقين من مدى قبول الناس لهذا المعنى المزدوج ؛ ولكنى على يقين فقط من أننا بعد أن نفهم هذا المعنى المزدوج ، بعد أن نكون قد استشعرنا ذلك الصراع الأخير بوصفه صوتًا ، لن يكون بوسعنا قراءة القصيدة دون أن نتذكر أنها احتمال من الاحتمالات . وحتى نستطيع الوقوف على المعنى الناتج عن هذا التناقض الظاهرى الكامل ، يتعين علينا أن ندرس طريقة توظيف هذا المعنى بوصفه عقيدة دينية، "لقد جعل المسيح الجميع آمنين ، إن حملاً أنزل من على أكتافنا ، وإننا لهذا السبب نفسه والذي يعد سببًا ملحًا ، ينبغى أن نكون حريصين . إن الخلاص بالإيمان؛ وهذا يعطى الأعمال أهمية لا تطاق" . أيها الموت ، أين لدغتك ؛ نظرًا لأن الموت الثانى مرعب إلى ما لا نهاية" . قد نقول إن هربرت الدَّيِّن لم يكن يقصد تناقضًا من هذا

القبيل ، لأنه كان سيعتبره نوعًا من الكفر ، ولأنه كان ينظر إلى هذا الدين نظرة مرحة" متفائلة . من المؤكد أن من الصعب أن نقطع إن كان الشاعر واعيًا لمضمون بعينه في أعماله ، إذ أن لديه أشياء أخرى كثيرة يفكر فيها ؛ ولكن فيما يتعلق بالاعتراض الأول ، فإنه من قبيل التعصب فقط أن نجعل المسيح يصر على لعن الأشرار وإدانتهم (برغم أنه قد يكون من قبيل الكفر ، بسبب عدم التكافؤ ، أن نجعل المسيح يصر على اللعن هنا دون أن يصر بحزم أكثر في ذات الوقت على عكس هذا اللعن) ؛ وفيما يتعلق بالاعتراض الثاني ، صحيح أن هربرت عبارة عن صراًر ليل موجود في ضوء الشمس ، غير أننا متعودون على الصدمة التي تصيبنا عندما نكتشف عادات المخلوقات التي من هذا القبيل ؛ فهذه المخلوقات أكثر وحشية مما تبدو (٢٢) .

إن ذكرى قوة الرب Jehovah المنتقمة تعنى رنينًا لصوت قوة المسيح الرحيمة ، حتى عندما لا نستطيع العثور على التأثيرات اللفظية الجميلة الأخيرة التي من هذا القبيل:

هيرود يجلس في حكم ، بينما أقف أنا ؛

يفحصني بيد، مراقبة ،

أنا أطيعه ، من يأمر على الأشياء الأخرى كلها .

أكان ثمةً قَط حزنٌ مثل حزني ؟

الأصل الإنجليزي:

Herod in judgment sits, while I do stand:

Examines me with a censorious hand.

I him obey, who all things else command.

Was ever grief like mine?

صتى فى بيت هادئ من قبيل البيت الثانى نجد ضمير المفعول المتكلم المفرد me يدوى بغطرسة احتقارية منتصرة \_ "سخافة الشيء وتفاهته" \_ كما نجد فى البيت أيضًا صدى آخر من أصداء التخلص السابق ، من منظور أن موقفه من الإذعان قبل هيرود Herod هو من المواقف التى تعطى حرية الحركة والتلاعب لكل من يده اليمنى

وذراعه الممتدة ؛ معنى ذلك أنه سيكون أكثر غضبًا فى حكمه Judgement من قضاته ؛ بمعنى أن الإنسان يمكن أن يقف stand ليمارس القوة ، كما يعانى منها أيضًا .

لماذا ، قيصر ملكهم فقط ، وليس أنا .

لقد شق صخرة حجرية عندما كانت جافة ؛

ولكن بالتأكيد لم تكن قلوبهم ، مثلما سأحاول بجد .

أكان ثمةً قَط حزنً مثل حزني ؟

الأصل الإنجليزي:

Why, Caesar is their only king, not I.

He clave the stony rock when they were dry;

But surely not their hearts, as I well try.

Was ever grief like mine?

التركيز في هذه المقطوعة هو الذي يجعلها قوية بالشكل التي هي عليه . والبيت الأول من هذه المقطوعة يعد جزءًا من دفاع المتكلم أمام قضاته : "أنا است محرضًا سياسيًا" . وفي مرارة هذا الدفاع ، إن مملكته ليست من هذا العالم ، يجعل المتكلم قيصر يتوحد مع سيدنا موسى باعتباره القائد المختار لإسرائيل (آه لا ، لقد كان القيصر هو الذي أعطاهم ماء الحياة ؛ أنا است سوى مواطن أمين") ، وعن طريق هذا التهكم فإن كلا من القوة الأرضية للغازى والعقلانية القانونية للفريسيين (٣٦) -Phari التهكم فإن كلا من متضادتين مع كل من رحمة المسيح الأكثر عمقًا وسبر أعماق القلوب الأكثر عمقًا الذي يتسبب فيه ؛ قد أشقُ قلوبهم I may cleave their hearts برقّتي أو

أم ، كيف يعذبوني ! ومع ذلك فإن رقتي تضاعف كل سوط ؛ ومع ذلك فإن مرارتهم تطوي حزني إلى غموض . أكان ثمةً قَط حزنٌ مثل حزني ؟

## الأصل الإنجليزي:

Ah, how they scourge me !yet my tenderness

Doubles each lash; and yet their bitterness

Winds up my grief to a mysteriousness.

Was ever grief like mine?

تضاعف doubles، لأنى أحس الألم بسهولة ، لأنى أحس بالألم لأنهم قساة إلى هذا الحد ، لأنى أحس أنه من المؤلم أن يكونوا على هذه الدرجة من الظلم ، لأن رقتى تثير غضبهم ، لأن رقتى (بحكم كونها قوة فى الحقيقة) سوف تعيد إليهم كل ضربة بنفس القدر ، لأنى آخذ على عاتقى هذه الآلام أيضًا . غموض mysteriousness، لأن المرارة التى فيهم (لأسباب مختلفة) أو التى تعزى إليهم تنتج حزنًا لا يستطيعً أحد أن يسبر غوره ، أو لأن هذا الغموض يضفى على هذا الحزن طابعًا دراميًا محولا إياه إلى شكل يمكن أن يكشف عن نفسه (كما هى الحال في استبداء الأسرار) للجمهور (نظرًا لأن المعتبين هم أيضًا جمهور) ، يمكن أن يَتلَوى مثل وتر لينتج موسيقى ، وتتردد أصداؤه في الذهن ، بصورة متكررة ، بوصفه شكلا من أشكال المعانة .

أنظر هم يبصقون على بحكمة مُحْتَقرة أنا يا من أعطيت الأعمى برضابي أعينًا ، تاركًا عماه لأعدائي . أكان ثمة حزن قط مثل حزني ؟ الأصل الإنجليزي :

Behold they spit on me in scornful wise
Who with my spittle gave the blind man eyes,
Leaving his blindness to mine enemies.
Was ever grief like mine?

تركه لعماه عنادًا ، يجعل التصور ، بوصفه حكمًا قاسيًا على أعدائى ، يتضمن أن الأعداء يتعين عليهم ترتيبًا على ذلك أن يبصقوا على ومن ثم يرتكبون خطيئة .

(اغفر لهم يا إلهى ، فإنهم لا يعرفون ما يفعلون .) هاتان الحادثتان متقابلتان ، أو كونهم سيبصيقون على فهذا شفاء بحد ذاته ؛ فهم عندما يبصيقون على فإنهم سيحددوني كبشًا للفداء ، ويؤكدون انتصاري وعتقهم ؛ كما أن البصق ، في الحالتين ، كان الهدف منه إبراز توحدي مع الإنسان . سرعة المنهج bethod الذي انتهجه هربرت واستقلالية هذا المنهج وإحكامه هي التي تمكنني من تناول دوافع لها مثل هذا البعد والتعقيد بالشكل التي هي عليه في هذه المقطوعة .

ثم ألبس على رأسي تاجًا من الأشواك ، لأن هذه هى الأعناب التي يحملها صهيون ، برغم أني زرعت بستاني ورويته هناك . أكان ثمة قط حزنً مثل حزني ؟ الأصل الإنجليزي :

Then on my head a crown of thorns I wear,
For these are all the grapes Zion doth bear,
Though I my vine planted and watered there.
Was ever grief like mine?

هكذا تستقر لعنة الأرض الكبري في سقوط آدم على رأسي ، وعليه فأنا أمحوها كلها من الأرض إلى جباهي ، وأتحمل العبودية . أكان ثمة قط حزن مثل حزني ؟ الأصل الانحليزي :

So sits the earth"s great curse in Adam"s fall
Upon my head, so I remove it all
From the earth on to my brows, and bear the thrall.
Was ever grief like mine?

أشواك thorns اللعنة على آدم ، الأعناب البرية للمدينة الشريرة التى هددها أشعيا العناب علام الله العمار ، والتاج المصنوع من أوراق الأعناب عند المعربدين الدينسيين Dionysiac (والتراجيديين الذين انحدروا منهم) ، كل ذلك رفع من كل أنحاء الدنيا ليوضع فوق رأس المسيح ، وبالمثل أيضًا ، في منتصف المسافة ؛ إن العالم لم يعد بعد مركزًا لرؤية الإنسان ، طبقًا الفلك الكوبرنيقي Copernican. الإنجاز هنا لا يتمثل فقط في مسألة تجميع كل هذه الإشارات إلى بعضها ، وإنما في الحفاظ عليها في إطارها المكون من عناصر رتيبة مثيرة الشفقة ، ثبات النظرة الخارجية العقدية ذات الروعة المباشرة الفاجعة للقلب .

هم يحنون ركبهم لي ، ويصيحون ، مرحبًا ، أيها الملك !
أيا كان ذلك الذي تجلبه السخرية والاحتقار
فأنا الأرض ، الحوض الذي سيندفع إليه .
أكان ثمة قط حزنً مثل حزني ؟
إلا أنه نظرًا لأن صواجانات الإنسان هشة مثل القصب ،
وتيجانها كلها شائكة ودامية كل أعمالها ،
فأنا ، يا من أكون الحقيقة ، سأحول أعمالهم إلى حق
أكان ثمة قط حزنً مثل حزني ؟
الأصل الإنجليزي :

They bow their knees to me, and cry, Hail, King! Whatever scoffs or scornfulness can bring! I am the floor, the sink, where they it fling.

Was ever grief like mine?

Yet since man"s sceptres are as frail as reeds"

And thorny all their crowns, bloody their deeds,
I, who am Truth, turn into truth their deeds.

Was ever grief like mine?

أنا ، رحمة منى ، أجعل خطاياهم قليلة إلى أدنى حد ممكن ، أفكر بحق أنى ملك ، وعليه أكون جديرًا بالسخرية ، والسبب فى ذلك أن الملوك جميعهم دونيون على هذا النحو (ضعاف ، منبوذون أو مكروهون) ؛ لأنى ملك الملوك ، وجميع الملوك أقل منى أو دونى ؛ أو جدير بالاحتقار نظرًا لأن كل الملكية الحقيقية الأخرى تستمد قوتها من ملكيتى الاحتقارية المنبوذة (الحق السماوى للملوك ، على سبيل المثال ، وتخفيف الاستياء الشعبى فى ظل سادة الحكم السيئ). لقد وحد المتكلم هيرود مع بيلاطس -Pi الذى صداقته هى عداؤه ، والذى يكشف ثوبه الملكى القرمزى أن دمه فقط هو الذى يمكن أن "يصلح تحلل الإنسان".

أم كلكم يا من تمرون بي ، انظروا وناظروا ؛ سرق الإنسان الثمرة ، واكني يجب أن أتسلق الشجرة شجرة الحياة ، للجميع ولكني وحدي فقط . أكان ثمة قَط حزن مثل حزني ؟ الأصل الإنجليزي :

Oh all ye who pass by, behold and see;

Man stole the fruit, but I must climb the tree,

The tree of life, to all but only me.

Was ever grief like mine?

أخيرًا فإن البيت الأول من هذه المقطوعة ، مع أثر من التأليه ، يورد العبارة المنخوذة عن إرميا النبى . فالمتكلم يتسلق الشجرة لكى يعيد دفع ما سرق ، كما لو كان يحاول إعادة التفاحة إلى مكانها ؛ غير أن العبارة بحد ذاتها تتضمن أنه يقوم بعملية السرقة ، إلى حد أنه بعيد عن اللاخطيئة يصبح بروميثيوس Prometheus والمجرم أيضًا . فإما أنه سرق نيابة عن الإنسان (فهو الذي ظهر مخطئًا ، وأمسك به على الشجرة) أو أنه يتسلق إلى الأعلى شأنه شأن جاك على أعواد الفول ، آخذًا معه شعبه إلى السماء . والعبارة فيها شكل من أشكال التواضع العجيب يجعلنا نرى المتكلم وكأنه ابن المنزل ؛ ومن المحتمل أن يكون هربرت يسير على نهج تقاليد العصور

الوسيطة التى مفادها أن الصليب كان مصنوعًا من خشب الشجرة المحرمة . والمسيح يبدو طفلاً فى هذه الاستعارة ، لأنه ابن الرب ، ولأنه يستطيع أخذ التفاح دون أن يكون سارقًا له فى واقع الأمر (رغم أن الشك يدور من حول هذا الموضوع) ، ونظر أيضًا للتداعيات العملية والمنزلية التى لمثل هذه الضرورة ، ولأنه أصغر من الإنسان بشكل واضح ، أو لأنه أصغر من حواء على أية حال ، الإنسان الذى يستطيع أن يقطف الثمرة دون أن يتسلق الشجرة . وهذا بدوره يوفر إضحاكًا وبراءة مثيرين للشفقة والعطف (باستثناء أنك تتسلم مملكة السماء وأنت طفل صغير ، ولن تدخل فى لا حكمه وأنت هناك) ؛ وعلى الجانب الآخر فإن الطفل الذى يسرق من بستان أبيه يعد رمزًا لسفاح القربى ؛ وفى شخص المسيح نجد أن أقصى أعمال الخطيئة مرتبط مع أقصى أعمال الفضيلة . وهكذا نجد أن المسيح يصبح مذنبًا بطريقتين الواحدة إثر الأخرى ؛ ثم نصل بعد ذلك إلى التضاد الأخير :

أنظر هنا أنا أُعلَّقُ ، متهمَّا بعالم من الخطيئة

أعظم العَالمين . . .

الأصل الإنجليزي :

Lo here I hang, charged with a world of sin ... The greater world of the two

بوصف المتكلم هو المسيح الكامل ؛ ويوصفه كبش الفداء والبطل التراجيدى ؛ وبوصفه محبوبًا لأنه مكروه لأنه يشبه الرب ؛ يُخَلِّص من الأذى لأنه أُوذى ؛ يؤذى من اذوه لأنه رحيم ؛ مصدر كل القوة للبشر لأنه عندما يقبل ذلك يبالغ فى ضعفهم ؛ ولأنه منبوذ ، فإنه يخلق احتمالية المجتمع .

أقضي نَفُسي الأخير بين اثنين من اللصوص ، مثل ذلك الذي يعاني من شىء من السرقة . واأسفاه ! ما الذي سرقته منك ؟ الموت :

أكان ثمةً قَط حزنٌ مثل حزني ؟

## الأصل الإنجليزي:

Between two theeves I spend my utmost breath,

As he that for some robberie suffereth.

Alas !what have I stolen from you? Death:

Was ever grief like mine?

يتناول جورج هربرت في هذه القصيدة فكرة العقل البشرى البالغة التعقيد والضاربة الجذور ، مستخدمًا لذلك الوسائل اللازمة وبالمستوى المطلوب .

## الهوامش

- (۱) قد يقال: إن التناقض يتعين أن يشكل وحدة أكبر إلى حد ما إن أردنا للأثر النهائي أن يكون مشبعًا ومرضيًا. ومع ذلك فإن مسئولية حل التناقض يمكن الإلقاء بها بشكل كبير على الطرف المستقبل. وبوسعنا ، بطبيعة الحال ، تقديم الكثير من الحيرة الفلسفية عن حل هذه التناقضات ، والتقليد الألماني المتبع في حل مثل هذه التناقضات مبنى على الأفكار الهندية ، متمثلة في البوذية على أفضل محو ، ولكن أستطيع القبل إن النص هنا فيه من التنظير الكثير الكثير .
- (٢) يترجم المرحوم الدكتور حسن عثمان الفقرة المأخوذة من الأنشودة الرابعة والثلاثين الأبيات ٧٦ –
   ٧٩ على النحو التالى :

ولما وصلنا إلى موقع ينحني فيه الفخذ عند ضخم الردف،

اتجه دلیلی برأسه فی صعوبة وجهد ،

حيث كانت هناك ساقاه ،

وتشبث بالشُّعر كرجل يبرهن صُعدًا حتى ظننت أننا نعود ثانية إلى الجحيم.

- دانتي إليجرى، الكوميديا المقدسة ، النشيد الأول ، الجحيم ، دار المعارف، مصر ، ١٩٥٥ صفحة ٢٧٩ .
- (٢) الموزيه Muse: إحدى الإلاهات التسم الشقيقات اللواتي يحمين الغناء والشعر والفنون والعلوم (في الميتولوجيا الإغريقية). (المترجم)
- (٤) إعادة الملكية في إنجلترا Restoration عام ١٦٦٠ م عندما رقى العرش الملك تشارلز الثاني ويقصد به أيضًا عهد الملك جيمس الثاني (١٦٠٠ ـ ١٨٦١ م) وأحيانًا عهد الملك جيمس الثاني (١٨٦١ م ١٨٨١ م) أيضًا . (المنزجم)
- (٥) أنا أفهم أن هذا التحليل متقن تمامًا ، ومع ذلك فأنا لا أفهم إن كان هذا البيت يعنى شيئًا آخر (شيئًا آفل) إذا ما تناولا جديًا على أنه يعنى شيئًا بحق .
- (٦) له علاقة بالمذهب الرواقى الفلسفى الذى أنشاء رينون حوالى عام ١٠٠ ق . م ، والذى قال بأن الرجل الدكيم يجب أن يتحرر من الانفعال ولا يتأثر بالفرح أو الترح وأن يخضع من غير تذمر لحكم الضرورة القاهرة . (المترجم),
  - (٧) الحبَّار : بفتح الباء هو أثر الضرب في جسم المضروب (المترجم)
  - (٨) أحد الشياطين السبعة الرئيسيين (في أساطير القرون الوسطى) . (المترجم)
- (٩) قال أحد النقاد إن تفسيرى هنا خاطئ لأن المقصود هو أن يصرخ المثل فزعًا لا كما يفعل طفل متعب ومن المؤكد أن "طفلاً متعب" تعد إلى حد ما بعيدة عن الموضوع ولكن كلما علا صراخ المثل بالكلمات المنبورة لل سماع الجمهور للكلمات غير المنبورة التى من قبيل أداة النفى "لا" Not

وقد بدأت لغات كثيرة تستعمل التعبير عن النفى أشكالاً جديدة ، نظراً لتزايد صعوبة سماع الأشكال القديمة لأنها غير منبورة . ومن هنا تستعمل الفرنسية الكلمة pas كما تستعمل اللغة الإنجليزية الفعل do مع أداة النفى . وهذا دليل واضح على أن النفى غير المنبور يضيع فى معظم الأحيان بطريقة غير مناسبة . ولهذا السبب ، فإن المراسلين الصحفيين يرسلون بصورة منتظمة برقياتهم بشكلها النحوى المكلف بدلاً من تكرار أداة النفى .

(١٠) المقصود هنا هو فينوس ، ربه العشق والجمال عند الإغريق (المترجم)

(١١) يبدو أنى أخطأت نقطة تناول الأغنية ككل ، فالملابس الظاهرية للثلج هى بمثابة حماية لزمور الربيع القادم ، ومن هنا لا تكون بحاجة إلى البكاء عليها .غير أن هذا الأمل اللاهوتى للميت فى القصيدة يعمل كمصدر للعواطف الجياشة فى حين أننا نفكر فى هؤلاء الناس الذين فى ذهن أوفيليا .

- (١٢) المغزى هنا يتمثل في أن أوفيليا عندما ألقت هذا الحجر رسخت نفسها عند الجمهور على أنها شخصية قد تلقى المزيد من الأحجار الهامة فيما بعد .
  - (١٣) الكوكل: نبات ينمو في حقول القمح . (المترجم)
    - (١٤) اقتبست القصيدة كلها بصورة متدرجة .
- (١٥) ربما كان كراشو قد ضحك منى على ما فعلته هنا . كان يمكن له أن يقول إن الإنجليز إقليميون دومًا ، ولما كان كراشو باحثًا أوربيًا فقد كان يثرى اللغة بمقطوعة معتادة من الشعر المضاد لشعر الإصلاح الدينى في القرن السادس عشر ، ومع ذلك فأنا أرى أن الزعم بأن ذلك يرجع إلى ذوقه الراقى لن يقلل من غرابة الأعراف التى كان يستعملها .
- (١٦) أمل ألا أزعم في هامش آخر أن الحيرة فيما يتعلق بتعريف مصطلح "الغموض" كانت قد انتهت بمضي الكتاب ، بغض النظر عن بعدى عن حلها .
  - (١٧) الإبيجرام Epigram: قصيدة قصيرة مختتمة بفكرة بارعة أن ساخرة (المترجم)
- (١٨) من هذا المثال والمثال الذي يليه يمكنني القول أن كراشو لم يكن يحتذي نماذج معاصرة من الأدب الكاتوليكي الأوربي
- (١٩) ترنيمة لاتينية تصور يوم الحسباب وتشد في القدَّاس المقام عن روح ميت عند النصباري . (المترجم)
  - (٢٠) الزنجفر vermillion: صبغ كبريتور الزئبقيك قرمزى اللون (المترجم)
- (٢١) يكاد يكون هذا التحليل كله من أجل تجهيز الظفية ؛ والمحك هو الكلمه buckle. ما الذى كان يمكن أن يقوله هويكنز لو أنه اطلع على هذا التحليل؟ ربما كان ذلك بمثابة المثال غير المناسب بحق في الكتاب. وإذا ما كنت أنا على حق ، فأخشى أنه كان سينكر غاضبًا أنه كان يقصد "مثل دولاب الدراجه" ، وأنه بعد الكثير من تعذيب الضمير الذاتي كان لا بد أن يقمع القصيدة كلها .
- (٢٢) القصيدة تجعل المسيح الذي يعاني ويتشوق يقول: "أنا رب المضيفين" "الذي لم يفتقد بعد ذلك الذي يمكن أن أعاقبه" "هم في ينكرون على أنفسهم ك الشققة" "يرون كيف أن البصق يفسد الأشياء". إن الذي يمكن أن أعاقبه" في شيء مخبأ . هذا لا يعني ، بطبيعة الحال ، أن نقول: إن هربرت يمكن أن يكون قد مرر ذلك للطباعة . ويبدو أن هربرت ، في بعض الأحيان كانت تمرر إليه أعمال القراء عن طريق السلطات الرسمية ، وأن من الطبيعي له جداً أن يقرر إن كان ما أكتبه يتعين أن ينشر أو لا يقرر ما كان ينبغي أن يكون عليه . (٢٣) واحده فُريسي من طائفة من يهود عهد المسيح عرفت بتمسكها بالطقوس وبالتقوى الكاذبة

(۱۱) واحده فريسني من طائفة من يهود عهد المسيح عرفت بتمسكها بالطفوس وبالتفوي الكادب (المترجم). يتعين على أن أكرس هذا الفصل الأخير لأورد فيه بعض الملاحظات عما أفعله ؛ عن الظروف التى يصبح الغموض في ظلها صحيحًا ، وعن المدى الذى يصبح فهم الغموض عنده ذا أهمية كبيرة ، وعن الطريقة التي نفهم بها الغموض .

وفيما يتعلق بالظروف التي يصبح الغموض في ظلها صحيحًا ثجد أن المقدمة الواردة في كتاب شعر أكسفورد الذي نشر في العام ١٩٢٧ الميلادي ، أوردت التقابل بشكل واضح جدًا ؛ أوردت أن هناك «صراعًا منقيًا ، بين المعنى الدلالي connotary والمعنى الضمني connotary للكلمات بمعنى ، بين مذهب التقشف الذي يميل إلى قتل اللغة وذلك عن طريق تجريد الكلمات من كل التداعيات ومذهب اللذة الذي يميل إلى قتل اللغة عن طريق تشتيت معنى الكلمات وتبديده في ظل تكاثر التداعيات وزيادتها» . ويبدو أن جميع المناهج التي استعملتها تسلم بأن اللغة الشعرية كلها يمكن إغواؤها في تداعيات إلى حد معلوم ؛ وأنا عند هذا الحد يتعين على أن احترم القوة المعاكسة وقدرها .

من الواضح أن المعانى الفرعية كلها يجب أن تكون معانى علاقية ؛ والسبب فى ذلك فى أى شيء (عبارة ، جملة ، قصيدة) نقصد له أن يكون وحدة يتعين أن يكون توحيديًا unitary بدوره ، لابد أن يمثل نسقًا order واحدًا من أنساق العقل . وهذه الوحدة تعد مهددة فى المواقف المعقدة ؛ بمعنى أنك تفكر فى أشياء عدة ، أو أنك تفكر فى شيء واحد بطرق عدة . ويمكن تقديم شكل من أشكال الوحدة عن طريق معرفة مشروع يمكن لجميع الأشياء أن تحدث فى إطاره ؛ حتى يصبح المشروع نفسه ذلك الشيء الذى تجرى دراسته وتدبره . ونستطيع أن نقول بشكل عام أنه إن قدر للغموض أن يكون توحيديًا فللبد أن تكون هناك «قوى» تمسك عناصر هذا الغموض إلى بعضها ، وأنه يتعين على عندئذ ، وأنا أدرس ضروب الغموض ، أن أكون قد ناقشت بعضها ، وأنه يتعين على عندئذ ، وأنا أدرس ضروب الغموض ، أن أكون قد ناقشت

ماهية هذه القوى ، وهل هي كافية أم لا . ولكن الموقف في هذا الفصل مثله في هذا الفصل مثله في هذا الفصل مثله في الفصل مثله في الفصل الأول ، يتعلق بالإيقاع : إنه من الصعب أن نوضع بالتقصيل الطريقة التي يعمل بها الإيتاع ، وبوسعنا أن نصل إلى النتيجة نفسها عن طريق ترضيح أثار الإيقاع على معنى الكلمات .

نستطيع أن نقف على شيء من التوازي في الطريقة التي تحفل الروابط المنطقية (العبارة ناك الشكل النطقي علاية على الضامون المنطوق) في العادة غير ضرورية وخادعة في معظم الأحدان نظراً الساطنها الفرطة . حذف صفة قد نمناهها مثل therefore (الألك ، بنا ، عليه - إذن) ونسر المسقة although (مع أن - بالرغم من) ؛ عجمل الرابطين صَمنيين إذا ما وردت المصلتان الواسدة ناو الأشري، وينانثل أدهمُ عان الناس معتالون على أن بحكموا حكمًا النَّا على الَّذِي الذَّي تمسَّكُ محموعة مختلفًا من الأمْكار إلى يعضيها ؛ فهم يشهرون ، إنا ما عالرا هذه الأفكار ، أنهم يعرفون كل تسير عَنْهَا ؛ ويِنَاهُ عَنِي ذَلِكَ ، فَإِنْ كُلُ عَنْصِي مِنْ الْعَنْصِينِ ، بَعْرُفُ الْعَنْصِيرِ الْأَشْرِ ويحدُده . كما بسهل الداور على كلمات الزلفذار اكتر منها للقوى ، إن غالبية ضروب القمرض التي أوريدتها في هذا الكتاب نبيد في عصمة . وإنا أرى ، سناء على بينا ، أثنيه أبيد أوضحت بالأمثلة ، عندما كانت استندرض طبيعة العموض ، طبيعة اللاوي الش تصلح تُوعِلُهُ مِدْمَاسِكًا . وقد يكون مِنْ عِدِيلِ الإصطلاعِ تباردًا إِنْ حاولِت تُحَقِّدِ في ذاك به كس الضريقة التي استعملناها ، وقد يكون من الممل أيضاً أن نصاول تحتيق ذلك بالملاينيان في أن وأحد، وأونا فقط ، أن أقول هذا ، تأسيعانًا على ذلك : إن «القري» للشخيان تحكياتُ غسمةًا والتي من هذا القينان ضرورية لكنة القصيدة ، ولا تستطيم مناتشتها نلثة القسوش أو في ضدونه ، والسبب في ذلك أن هذه القوي تعد مكملة للغصوض ، وتكننا عندما تناقش الغموض ، قاننا نوضم الشي ، الكثير هن هنده القوى ، فوجود التقابل ، بصيفة خاصرة ، لابد أن يبطوي على رجود التوني ؛ وكلما زاد التقابل ، زاد التريس؛ وهذا التوتر لابد من نقله ودعمه بطريفة اخرى غير التقابل .

الغموض ، إذن ، نيس شيئًا مرضيًا في ذاته ، ولا هو ، إذا ما اعتبرناه وسيلة بحد ذاته ، شيء يمكن أن نصاوله ؛ ويتعين أن ينشأ في كل حالة ، وأن يكون مُبررًا ، من المتطلبات الخاصة للموقف . الغموض ، من الناحية الأخرى ، شيء يزداد احتمال تبريره كلما زادت أهمية المواقف وقيمتها . وعليه ، فإننا نستطيع أن نقول الكثير دفاعًا

عن ممارسة «محاولة عدم الغموض» ، وأنا أزعم أن غالبية الشعراء الذى تطرقت إليهم بالدراسة ساروا على هذا المنهج. إذ من المحتمل أن يوصل ذلك إلى نتائج أكثر مباشرة وأكثر تواصلاً ومن ثم أكثر رسوخاً ؛ إن محاولة عدم الغموض هى تأمين ضرورى في مواجهة تكلف الغموض بدون مناسبة ، كما تسفر هذه المحاولة عن ضروب من الغموض أكثر جدة إذا ما توافرت الفرص المناسبة لذلك ، ولكن عبارة «عدم محاولة الغموض» هي ، بطبيعة الحال ، عبارة غير محددة تماماً وخادعة ؛ فهى تنطوى على جميع أنواع المشاكل التي تتصل بما يمكن أن يحاوله ويفعله الشاعر ، كما تتعلق أيضا بمقدار وعيه انشاطه ، كما تتعلق أيضاً بذلك المقدار من نشاط الشاعر الذي يكون واعيًا له إذا ما حاول أن يكون غامضاً ، وفي ظنى أن الوسائل التي درستها تعد مفيدة جداً للنقاد ، ولكن مما لاشك فيه فإن هذه الوسائل تترك أي شاعر من الشعراء في وضع صعب . والإيمان بهذه الوسائل حتى في النثر عرضة لأن يُنتج نوعًا من القذارة المذهبية ؛ إذ إن مثل هذه الطرق تفرى الإنسان بتسجيل شكل من أشكال التشوش الذهني على أمل أن ينقل مثل هذا التشوش المعنى بشكل أسرع .

وفيما يتعلق بالأهمية الزائدة لدراسة الغموض ، قد يكون من السبهل أن نقف موقفًا منذرًا ، ونقول إن اللغة الإنجليزية بحاجة ماسة ، في واقع الأمر ، إلى تنشئة من المحلل . ولكون اللغة الإنجليزية ثرية دومًا وغير مرتبة فإنها سرعان ما تصبح ثرية وغير مرتبة جدًا ؛ ولكون اللغة الإنجليزية خلوًا من الوسائل المناسبة التى توغيت النصو المقصود ، فإنها سرعان ما تتخلص من الوسائل القليلة التى فيها ؛ ميل اللغة الإنجليزية إلى أن تقول أكثر من معنى آخذ في الازدياد ، كما أن رغبة هذه اللغة في التوقف واستبعاد المعانى المحتملة الأخرى أخذة في التناقص . إن دراسة موجزة للروايات توضح أن اللغة الإنجليزية ، بوصفها لغة يتكلمها المتعلمون قد بسطت نحوها الكمات تستعمل الآن وكأنها طاولات مسطحة ، وبطريقة تتجاهل رقة هذه الكلمات ؛ يقولون : إن استعمال الإنجليزية لمفرداتها أخذ في التناقض ، وإن استعمالها للكلمات ينصب على الكلمات الأكثر فجاجة . غير أن هذه التسطحية الصحافية لا تعنى أن الكلمات لها معان بسيطة ، فقط ذلك المعنى المستعملة فيه الكلمة ، مثلما تقف الكلمة على بعد ، لتمثل كتلة معقدة وغير واضحة من الأفكار والمنظومات التي لا يتوافر الصحفي الوقت لفهمها . ويجوز أن نتوقع أن تقلل العلوم التطبيقية من غموض اللغة ؛

لسببين أولهما تقليد الوضوح الذي تسير عليه هذه العلوم وثانيهما أن جزءًا كبيرًا من رطانة هذه العلوم له ، إن لم يكن له معنى واحد فقط ، في جميع الأحوال ، خلفية واحدة أو وجهة نظر واحدة . ومع ذلك ، فإن المفردات التي من هذا القبيل لا تدخل في إطارت مفردات الاستعمال العلم ؛ لأنها تعمل فقط وكأنها تأثير مزعج إضافي على المفردات المستعملة بالفعل . لقد بدأت الإنجليزية في التحول إلى كل إجمالي من المفردات سائبة العلاقة فيما بينها فقط ، وأن هذا الكل يحتوى على الكثير من الكلمات المشتركة ، إلى الحد الذي يهدد بخطر الغموض الطارىء ، وأن ذلك يحتم علينا على نأخذ في حسباننا تمامًا تلك الزمرة الصغيرة التي يكتب لها المؤلف ولعل وسم الكثير من الكتابات الصادرة مؤخرًا بأنها غير مفهومة تمامًا من لا شيء سوى وجهة النظر المقصدوة يجيء بمثابة إعلان الحرب على ذلك .

ويعد المانشيت الصحفى أوضح مثال على زيادة عدم الوضور في اللغة الإنجليزية وتدمُّجها وافتقارها إلى التباينات المنطقية . ويحضرني هنا عنوان صحفى رئيسي (مانشيت) يقول :

كارثة مؤامرة قنبلة قاتل إيطالي

الأصل الإنجليزي:

## ITALIAN ASSASSIN BOMB PLOT DISASTER

فى هذا المانشيت نجد الإنجليزية مستعملة استعمال منظومة مبنية من المفردات الرئيسة ، التى تعطى معانى خاصة بواسطة الصفات المستعملة استعمال الأسماء فى مواقع البدل ، أو ربما نجد منظومة مُغرَّاة ، تعنى كل كلمة فيها جملة ، كما هى الحال فى لغة الإسكيمو . لقد قيل لى إن المانشيتات الأمريكية ، مهما كان غموضها ، جمل فى المعتاد ؛ ولكن الطريقة البريطانية أكثر اكتمالاً من الطريقة الأمريكية . والكلمتان فى المعتاد ؛ ولكن الطريقة البريطانية أكثر اكتمالاً من الطريقة الأمريكية . والكلمتان تكونا صفتين ، كما يغلب عليهما هنا ألا تمثلان شيئًا محددًا . نحسب في البداية أن تكونا صفتين أو جملتين ، وأن فاصلة منقوطة سقطت كما هى الحال فى البرقيات وبذلك يصبح معنى المانشيت : «سأحكى لك ، لقاء البنس الذى تدفعه ، عن القاتل الإيطالى وكارثة مؤامرة القنبلة الشهيرة» ولكن القاتل الإجمالى ، وإلى اسمه ، إن كان هناك إيطاليًا الكلمة Italian : الكلمة المنافئة الشهيرة الله الكل الإجمالى ، وإلى اسمه ، إن كان هناك

اسم ، الذي هو disaster (كارثة) . ولعل ، فصل كلمة إيطالي Italian عن اسمها فصلاً واسعًا على هذا النحو ، هو الذي يعطى الانطباع الذي مفاده أن الكلمات الأخرى ، أيضًا ، إنما ترتبط بالكلمة العالم (إيطاليا) بصورة أو بأخرى ؛ بمعنى أن القنابل Bombs والمؤامرات plots والكوارث disasters تنتمى إلى كل من الحكومة والثوار في تلك الأجزاء ؛ وريما لا تكون العبارة القاتل الإيطالي Italian Assassin منفصلة تمامًا في ذهننا عن موسوليني المصاب . هذا الاستعمال الموسع للصفة يعمل كنوع من زنواع تأخير النبر ، وهو ما يعطى الإيقاع طاقة وإثارة ، كما يشبه إلى حد ما وضع علامة منتصف البيت (أ) مرتين في بيت واحدة ؛ ولكن الإيقاع الرئيسي، بطبيعة الحال ، ينقل المعنى التالى : «هذه كارثة من نوع خاص مثير ، من نوع مؤامرة قنبلة القاتل ينقل المعنى التالى : «هذه كارثة من نوع خاص مثير ، من نوع مؤامرة قنبلة القاتل الرائجة في إيطاليا» ، كما أن هناك نبرًا أوليًا على الكامة domb (قنبلة) .

من الواضح أن هذه قطعة من الكتابة المؤثرة جداً ، بصرف النظر تمامًا عن المحقيقة التى مفادها أنها تنقل مغزاها فى شكل مختصر تمامًا من مثل هذا النوع الكبير . فهى مغزاها بتدميع يعطى الذهن أفكارًا عدة بنظرة واحدة من العين ، مع وحدة تشبه وحدة الاستعارة ، وبقوة تشبه قوة قنابلها bc mbs المفضلة . وأنا بدورى لا أحس أن كارثة disaster ستحدث إذا ما اقتنقت أشكال الأدب الإنجليزى الأخرى هذا الشكل العبارى الأساسى الذى يهم المنظيق logician بدرجة كبيرة ؛ وقد يستطيع التحليل الواضح للأشكال العبارية المحتملة ، والاستعمال السائب للنحو الذى ينبرى للربط بين هذه الأشكال العبارية إلى أبعد حد ممكن فى إطار الأثر المقصود ، قد يستطيع ذلك أن يعيد شيئًا من الطاقة الإليزابيثية لما يعد الآن لغة مستنفدة إلى حد ما . ذلك أن الجملة النحوية لا تعد الشكل العبارى الوحيد فى اللغة الإنجليزية الحديثة ، كما أريد أن أشير هنا إلى أن الآلية التى استعملها مع الشعر سوف تزداد أهميتها بصورة مضطردة إن قدر لنا أن نبقى اللغة تحت سيطرتنا .

أنا لست على يقين من أنى كنت أحاول الاقتراب من هذا الموضوع باستخدام هيكل مناسب من الميتافيزيقيات . وعلى سبيل المثال ، فيان السيد/ ريتشاردز Richards مين في القصيدة أربعية أشياء هي المعنى sense والشعور feeling والنغمة Tone ثم القصيد أربعية أشياء هي المعنى sense والشعور intention ؛ ويجوز لنا القول إن الشرح لا يمكن أن يكون على ما يسرام (في حالة إذا ما كان المحلل قد غزا البلد ، ولكنه لا يحكمه بعد) إلا بعد فصل هذه الأشياء الأربعة على شكل عناوين فرعية وتدوين ظلال النحو التي تنقل محتويات كل

عنوان فرعى من هذه العناوين ظلاً بعد آخر . غير أن عملية فهم كل من القصيدة وتحليلها لا تشبه بحال من الأحوال ، قراءة قائمة من القوائم ؛ فالانسان يريد ، بالقدر الذي يسمح به الوضوح ، أن يقول أشياء في شكل يجعلنا لا ننسى هذه الأشياء إذا ما هضمناها وتمثلناها شكلاً صحيحاً .

والناس يتذكرون الفكرة المعقدة باعتبارها شكلاً من أشكال الشعور الذي ينطوى على حقائق وأحكام ؛ والإنسان لا يستطيع أن يعطى الشعور أو يصرح به بشكل مباشر أكثر م نالشعور بالقدرة على ركوب الدراجة ؛ إن الشعور نتيجة من نتائج المقدرة ، برغم أنه من المكن اكتسابه ربما عن طريق قراءة قائمة من القوائم . أما مسألة التصريح بالحقيقة وبالحكم (الفكر والشعور) كل على حدة ، باعتبارهما أمرين علاقيين مختلفين ، فتعد طريقة سيئة من طرق الإيحاء بالطريقة التي تربط بينهما ؛ فهذه الطريقة تجعل القارىء ، في واقع الأمر ، يفهم ذلك الذي يتعين عليه أن يفهمه كشيء واحد ، على أنه شيئان . والتحليل المفصل الذي من هذا القبيل يمكن أن يكون من قبيل النقد الأدبى ؛ ممتازًا إن كان من قبيل النقد الأدبى ؛ هذا يعنى أن تحيلاً من هذا القبيل يمكن أن يبدأ من مرحلة أكثر تأخرًا ، وأن قارىء القصيدة قد يتعين عليه قراءة جزء كبير منها حتى يتسنى له الحصول على المعلومات التي يريدها .

فكرة الوحدة هذه لها أهمية خاصة ؛ ليس فى الشعر ، رغم أنها أساسية فيه ، فحسب وإنهما فى الأدب كله وفى الحديث كله . ويمكن لنا أن نستعيد ، على سبيل المقارنة وليس على سبيل التفسير ، ذلك الذى اكتشفه بافلوف pavlov فى أدمغة كلابه ؛ لقد اكتشف بافلوف أن حفز منطقة بعينها من الدماغ ينتج عنه نوع من الكف ، شبه المباشر ، لمناطق أخرى مجاورة وفى نفس منطقة الكف بعد ذلك بلحظة . وعليه نقول شيئًا على شكل جزءين يكون مختلفًا بطرق لا تحصى عن قوله كوحدة واحدة ؛ يقول كوليردج Coleridge فى موقع من المواقع إن العقل يلح على الحصول على كلمة واحدة لعملية ذهنية واحدة ، وأنه يمكن أن يستعمل كلمة واحدة غير مناسبة بدلاً من كلمتين مناسبتين . ونحن عندما نكون نحتفظ بتشكيلة من الأشياء فى أذهاننا ، أونستعمل تشكيلة من الآليات الذهنية بدلاً من شىء واحد ، فإن الطريقة الوحيدة لتطبيق معاييرنا تكون بتطبيق هذه المعايير فى أن واحد ؛ معنى ذلك أن الطريقة الوحيدة لإجبار القارىء

على الإمساك بالمعنى الكلى الذى نقصده هى أن نتخذ من الترتيبات ما يجعل القارىء يحس فقط بالافتناع عند سماعه كل العناصر التى فى الذهن فى الذهن فى احظة الاقتناع ؛ والطريقة الوحيدة لعدم إعطاء شىء متغاير المنشأ أو متغاير الخواص هى أن نعطى شيئًا يعد مركبًا عند كل نقطة من النقاط .

عنوانى الثالث أكثر أهمية ، فيما يتعلق بطريقة فهمنا للغموض . وأنا استعمل باستمرار طريقة للتحليل تتجاوز الفجوة التى بين طريقتين من طرق التفكير ؛ وهذه الطريقة تَنْتِجُ مجموعة محتملة من المعانى البديلة التى لها شيء من الإبداعية ، ثم تقول الطريقة بعد ذلك إن جهدًا محليًا من الذهن يلقى القبض عليها في ما قبل وعى الطريقة بعد ذلك أن جهدًا محليًا من الذهن يلقى القبض عليها في ما قبل وعى الحوامة preconsciousness القارىء . ولابد أن هذا يبدو أمرًا ملتبسًا تمامًا ؛ ومع ذلك فإن الحقائق الخاصة بفهم الشعر هي حقائق شاذة في جميع الأحوال . والفرضية التي من هذا القبيل يمكن الحكم عليها على أفضل نحو بالطريقة التي تعمل بها على نحو مفصل ؛ وسوف أركز فقط على جعل هذه الفرضية جديرية بالتصديق .

نحن لا نفكر بالكلمات وإنما بعبارات موجهة ، ومع ذلك فنحن عندما نقبل نحوًا syntax أو نسلم به تكون هناك مرحلة مبدئية من عدم اليقين (الشك) ؛ «قد يكون النحو من هذا النوع أو ذاك ؛ وأن الكلمات يمكن وصلها أو الربط بينها بهذه الطريقة أو تلك». هذا يعنى أننا نرى الكلمات بوصفها موجودة بالفعل في إطار نحوى وليست كما ترى الحروف في كلمة من الكلمات ، ومع ذلك فنحن قد نكون أكثر استعدادًا للخطأ في النحو أكثر من الخطأ في الكلمة . وتحت تأثير بعض العقاقير التي تجعل الأشياء تقفز من حولنا نستطيع أن نرى شيئًا بعنيه يتحرك أو موضوعًا في مكان آخر نسبة إلى احتمال تحركه أو احتمال وضعه في مكان آخر ، نسبة إلى نوع من أنواع معاملات المحتمال تحركة الذي نكون قد أعطيناه بالفعل لمثل هذا الشيء باعتبار ذلك جزءًا من فهمنا. وبالطريقة نفسها ، فإن نحوًا جديرًا بالتصديق يتم التقاطه في ذلك الوقت شأنه في ذلك شأن الكلمات التي ينظمها هو نفسه (النحو) ، ولكن تتصل بهذا النحو لمحل الاحتمالية ، كما تكون البدائل الأقل احتمالاً المستعدة ، إذا دعت الضرورة ، لتحل محل الاحتمالية ، موجودة بشكل أو بأخر في خلفية أذهاننا . يقع في الشعر نبرة كثير على البدائل التي من هذا القبيل ؛ ومسألة محاولة «تعرف» شاعر من الشعراء ترجع ، إلى البدائل التي من هذا القبيل ؛ ومسألة محاولة «تعرف» شاعر من الشعراء ترجع ، إلى حد كبير ، إلى تعلم التحكم والسيطرة على هذه البدائل . ولما كان اتخاذنا لمعامل آخر

تصله العين بالأشياء ، عندما يكون لدينا انطباع بمسافة هذا الشيء ، هذا الانطباع الذي لا يمكن فصله مطلقًا عن الإحساس البصري الصرف ، والذي يترك أعيننا مشتة عندما يكون منفصلاً على هذا النحو (إن كان ما أخذناه على أنه جدار قد أصبح بحرًا، فإننا في البداية لا نرى شيئًا ، وربما نحار لفترة قصيرة كما لو كنا نرى شيئًا ضبابيًا ، ثم نرى بعد ذلك بطريقة مختلفة) ، فإن قراءة شاعر جديد ، أو أي شعر على الإطلاق، تملأ كثيرًا من القراء بشعور من الحرج والاستياء فقط ، مثل الشعور الذي ينتابنا جراء عدم تعرف ، والرغبة في تعرف ، رن كان ذلك جدارًا أو بحرًا .

هذه الأحكام الخافتة المستقلة من أحكام الاحتمالية هي التي تتحد ، كما لو كان عن طريق انفجار ، «لتصنع معنى» وتقبل المعنى الرئيسي لترابط من العبارات ؛ ورد الفعل ، رغم سرعته ، لا يكون مباشرًا مثلما بتوقع له الإنسان . وكما هي الحال في التفاعل الكيمياوي ، يكون قد حدث هناك انعكاس أو تفاعلاً جانبية ، أو إن شئت فقل انفجارات متضائلة ، أو تفاعلات منخفضة واسعة الانتشار ، لا تعطى حرارة كثيرة ، تستمر في التزامن ، وقد تتعقد النتيجة النهائية بفعل المراحل الأولية من العملية ا لرئيسية ، أو بفعل النتائج المتلكئة<sup>(٣)</sup> التي تترتب على نتائج التفاعل . وكقاعدة ، فإن كل ذلك الذي نتعرفه بالشكل الذي يكون عليه في ذهننا هو تداعى المعاني الوحيد الذي بيدو كافئًا بالقدر الذي يجعل منه إجابة – «لقد فهمت الآن معنى الكلمة that» ؛ إذ إن غرابة هذه العملية لا يمكن فهمها إلا على فترات فقط . أذكر مرة أنى كنت أكشف عن كلمة لكي أفهمها ، وسمعت نفسي في ذات الوقت وكأني أتخيل أني كنت قد قرأت عكسها . وبالطريقة نفسها هناك في قراءة الشعر ، مرحلة مبدئية يكون النحو فيها لا بزال غير مستقر ، ولا تكون الكلمات قد أعطيت بعد ثقلها الذي تستحقه ؛ بمعنى أنه يكون لدينا انطباع عريض على كل ما يدور الموضوع حوله ، ومع ذلك تظل تتحول في الذهن بعض الانطباعات الطارئة المتباينة ؛ وقد لا تكون هذه الانطباعات جزءًا من المعنى النهائي الذي أمكن الوصول إليه عن طريق الحكم ، ولكن يغلب على هذه الانطباعات أن تكون مثبتة في الحكم باعتبارها جزءًا من لون هذا الحكم . وبالطريقة نفسها ، هناك في كتابة الشعر مرحلة مبدئية ، لا يكون النحو كله ، وإنما النحو الذي يكون عند نقاط الاتصال المهمة في ما بين الأفكار المهمة ، عرضة للتغيير في أغلب الأحيان . وهناك مثال على ذلك ، تافة ولكنه أصيل ، يتمثل في روايتين لقصيدة الشاعر كراشق التي عنوانها ترنيمة لختان سيدنا Hymn for the circumcision of our Lord

كل الأرجوان يباهى بشرائط الزينة الساتر القرمزية لسريرك ؛ الساتر القرمزية لسريرك ؛ لم تُذَهّب أنت بمثل هذه المحاسن الحلوة ؛ ولم توضع فى مثل هذه الحمرة الغنية . (١٦٤٦) كل التفاخر الأرجوانى الذى يحزم ستائر سريرك القرمزية ، لا تُذَهّبك بمثل هذه المحاسن الحلوة ولم تضعك فى مثل هذه الحمرة الغنية . (١٦٥٧) الأصل الإنحليزي :

All the purple pride of Laces,
The crimsom curtaines of thy bed;
Guild thee not with so sweet graces;
Nor set thee in so rich a red.

(1646)

All the purple pride that Laces
The crimson curtains of thy bed,
Guilds thee not in so sweet graces
Nor setts thee in so rich a red.

(1652)

أنا أسلم بأننا يمكننا استخلاص الكثير من الحقيقة التى مفادها أن نحوًا بعينه اختير بدلاً من نحو آخر لعبارة شعرية بعينها ؛ والمثال الذى بين أيدينا يوضح القيود التى لمثل هذه الطريقة . ولما كان من الواضح أن الشعر يصيبه تغير قليل من جراء هذه التغيرات المقيدة تمامًا في النحو ؛ فقد يكون من السهل مع القراءة السريعة أن نظن أن هذه التغيرات واحدة . إن مسألة استعمال الكلمة laces كاسم أو فعل لا تهم كثيرًا ؛ والسبب في ذلك أنه برغم اختلاف معنيي الاستعمالين ، فإن كلا منهما يذكر

القارىء بالاستعمال الآخر. وعليه فإن التغيير القابل في الكلمة guild (يُذَهب) لا يجعلنا نهتم إن كان التذهيب قد تم بواسطة الفخر pride أو بواسطة التنجيد الذي يعبر عن التذهيب؛ وأيما كان النحو المستعمل فإن القارىء يعرف أن التذهيب guilding يعبر عن الحالتين ، عن طريق استعمال الكلمة اسمًا أو فعلاً وعليه فإن كلا من هاتين الروايتين تشتمل على الأخرى ضمن احتمالاتها ؛ ويحتمل أن تكون هناك مرحلة يكون معظم القراء عندها لم يلاحظوا بعد نوعية النحو المستعمل في واقع الأمر . وقد يكون هذا المثال الذي أوردته عن تعقد عملية تشرب الشعر للنحو مثالاً مقنعًا نظراً لبساطته ؛ وهذا المثال يوضح ، على سبيل التذكير ، ذلك الذي قلته بالفعل ، والذي مفاده أن الأثر الشعرى لا يمكن أن يتشوش بسهولة عن طريق تغيير كلمات تعد على أصابع اليد الواحدة .

ويتعين علينا أن ندرس أيضًا ، لا مجرد إن كان هذا التغيير النحوي يحدث في البداية وإنما طريقة إزالته بدقة ؛ يجب أن ندرس ، يعدئذ ، مدى الفائدة التي نجنيها من مثل هذا التغيير . ومن الواضح أن أسس المؤلف النقدية وكذلك أسس الجمهور الذي يكتب له هذا المؤلف هي التي ستحدد مثل هذا التغيير بدرجة كبيرة ، وبتعين علينا أن نأخذ هذه الأسس بعين اعتبارنا ونحن نحدد إن كان شكل بعينه من أشكال الغموض جزءًا من الأثر الكلى المقصود . (هذا الإنذار قليلاً ما يكون له وزنه نظرًا لأن هذه الأسس النقدية يتعين وضعها في الاعتبار في أي حال من الأحوال) . من هنا ، قد يكون من العدل والإنصاف أن نعد شعر القرن السابع عشر مسئولاً عن السواد الأعظم من ضروب الغموض فيه ؛ والسبب في ذلك أن ذوق ذلك القرن كان خلوًا بشكل عجيب من المباديء النقدية التي من قبيل تلك المباديء التي تتوسط حكمًا من الأحكام قبل اكتمال خبرة قبول الشعر والتسليم بها . وعلى الجانب الآخر ، قد يكون من غير المفيد في أغلب الأحيان أن نصر على ضروب الغموض عند الكسندر بوب ونلح عليها والسبب في ذلك أن بوب كان ينتظر من قرائه أن يهذبوا أذهانهم ويخلصوها تماماً من التشوشات السابقة مثلما هذب هو ذهنه وخلصه من هذه التشوشات. من ثم، فإن الأمثلة التي أخذتها من شعر القرن الثامن عشر بتعين عليها أن تعتمد على التباينات النحوية التي كان المؤلفون يظنونها تافيهة وغير ذي بال ، التوريات التي قصدوا لها أن تكون مفهومة ، وتباينات المعنى التي تنبع من سطحية مؤثرة في فكر هؤلاء المؤلفين . ولكننا ، بهذه الطريقة ، سوف يتعين علينا أن نتجاهل ضروب الغموض في القرن السابع عشر ، لأن هذه الضروب يمكن أن تكون لا علاقية نسبة إلى الأثر الكلى المقصود ومن ثم لم يتم استيعابها .

وتعد أشهر قصائد بن جونسون مثالاً محيِّرًا على ذلك :

اشربی لی فقط بعینیك ،

وأنا سوف أتعهد بعينى ؛ أو تركى قبلة ولكن فى الكأس وأنا لن أبحث عن نبيذ . العطش الذى ينبع من الروح يطلب مشروبًا سماويًا ؛

ولكن قد أرشف من رحيق جوبيتر ولن أستندل هذا برحيقك .

الأصل الإنجليزي:

Drink to me only with thine eyes,
And I will pledge with mine;
Or leave a kiss but in the cup
And I'll not look for wine.
The thirst that from the soul doth rise
Doth ask a drink diving;
But might I of Jove's nectar sup
I would not change for thine.

البيتان الأخيران يقولان عكس المقصود ؛ وأنا يجب أن أشكر على عدم إدراج هذا المثال الشهير ضمن الضرب السابع من ضروب الغموض (٤). ومع ذلك فقد استطعنا بالفعل أن نحدد ، عن طريق بقية المقطوعة ، إن المقصود هو شكل من أشكال الغنائية البسيطة ؛ ليست هناك أية مضامين مزدوجة الوجه لأية معقولية من أى نوع ، يضاف

إلى ذلك أن الكلمة but (لكن) تقر ، قبل كل شيء شكلاً واحدًا للتضاد . وهذا لا يعني القول بأن البيتين الأخيرين يشكلان حادثة ، وبالتالي لابد من تغييرهما ؛ قد نستشعر أن الحقيقة التي مفادها أن أحدًا لن يسيء فهمه هي التي تضفي على هذا التوهج اكتمالاً مؤثراً. والواقع أننا قد نأخذ الأمر مأخذ الجد، حتى يتسنى لنا النظر إلى هذين البيتين من منظور أنهما عبارة حقيقية واحدة مكونة من متضادين. ويجوز لنا القول إن المعنى اللاعلاقي هو المعنى الذي كان جونسون Jonson معتادًا عليه يصورة أكبر ؛ وأن جونسون ربما كان يردد ، خدمة لأغراض الفنائية lyrism ، صدى عبارة من نوع ما كان قد استعملها في الميرميد Mermaid ، ليعبر بها عن طموح شعري بدلاً من طموح غرامي ؛ إنه قد لا يلتفت إلى النحو إلا بعد فوات الأوان ؛ وأن الإنسان في هذا النوع من القصائد الغنائية، التي تتمثل مهمتها في أن تكون صادقة بدرجة مرهقة، يمكن له أن يمشى على منوال أي شكل من أشكال الحماس السخى مكون قد صباغ بالفعل عباراته لنفسه صياغة دافئة ؛ وأن الأبيات ، في أي حال من الأحوال ، عبارة عن غلوَ حقيقي ؛ والسبب في ذلك أن جونسوق قد استشعر عجق تمامًا تعطش thirst الروح soul إلى جرعة الشعر السماوية . قد يكون كل ذلك صحيحًا ، وقد تكون كل هذه الحقائق مهمة جدًا لكاتب السيرة ، ولكنها لا علاقة لها بتنوق القصيدة والتمتع بها . وبطبيعة الحال فإن ممايزة من هذا القبيل قد يكون من الصعب القيام بها ، وقد مكون من الصعب على أولئك الذين يتذوقون القصائد أن يكونوا كتَّاب سيرة ذاتية إلى حد ما، ولكن هذا المثال المفرط قد يصلح لتوضيح أنه ليست كل أشكال الغموض القيمة هي التي تكون التي تكون علاقية ، كما يوضح أيضًا أن ما أقوله عن عقول الشعراء أقل مما أقوله عن الطريقة التي يعمل بها الشعر.

هذه نقطة مهمة ، نظرًا لأنى أعالج عملية التواصل باعتبارها شيئًا غير عادى تمامًا ، حتى يمكن أن تكون الخطوة التالية بعد ذلك هى فقدان الثقة فى هذه العملية برمتها . قد يبدو معقولاً أكثر ، ونحن نتعامل مع بدائل النحو المبهمة ، أن نتخلى عن الزعم الذى مفاده أننا نفسر شيئًا مُوصلاً إما لنقول أننا نوضح ذلك الذى حدث فى ذهن المؤلف (وهذا هو ما ينبغى أن يهم كاتب السيرة الذاتية) أو ذلك الذى كان من المحتمل أن يحدث فى ذهن القارىء (وهذا هو ما ينبغى أن يهم الشاعر) . وهذا الذى يهم الشاعر قد يكون أكثر انتظامًا ، ولكنه مثل أشكال كثيرة من الشك ، قد يزعم لنفسه أنه يعرف الكثير ؛ والقواعد الخاصة بما يمكن نقله أكثر غموضًا حتى من

القواعد التى تحكم آثار الغموض ، سواء بالنسبة للقارىء أى المؤلف ، الأمر الذى يجعل من الأفضل لنا أن نتكلم عن الطرفين فى أن واحد وأن نشعر بالامتنان إذا كان ما نقوله عن أى منهما صحيحاً .

ويمكن لنا أن نتناول هنا مشكلة الاعتقاد في الشعر ؛ مشكلة ما إذا كان من الضروري لنا أن نشارك الشاعر آراءه إن قدر لنا أن نفهم حساسيته . من الضروري في أحيان كثيرة أن نصدق هذه الآراء بالمعنى السلوكي ؛ بمعنى أننا بحب أن نعتاد جيدًا على هذه الآراء حتى يمكن لنا تخيل النتائج التي تترتب عليها ؛ وهذا يتطلب منا أن نكون أشخاصًا معرضين للتصرف كما لو كانت هذه الآراء صادقة وحقيقية . ومن المؤكد أن الأمر إن كان على هذا النحو ، فإننا سنحار في مسألة إمكانية تذوقنا لعدد كسر من الشعراء وتمتعنا بهم . ويبدو أن تفسير ذلك هو أن محبى الأدب قد تدربوا ، خلال الأجيال القليلة الماضية ، تدريبًا اجتماعيًا على أن يلتقطوا في وقت واحد نتفًا عن آرادء الناس ، ويقبلونها طوال مصاحبتهم لأصحابها ، مع أقل قدر ممكن من الاهتياج؛ وبجوز لي القول ، مؤكدًا على ذلك ، أن الناس مع حالة التردد التي تعتري العالم المشقف في أيامنا هذه ، إنما يقبلون ، في واقع الأمير الآراء كلها ، بغض النظر عن تناقضيها ، الآراء التي تظهر في الشعر بمعنى أنا الناس عرضة لأن يستعملوا هذه الآراء كلها في التوصل إلى قرارات . ولأسباب من هذا القبيل نجد أن الاعتياد على قراءة تشكيلة متباينة تمامًا من أنواع الشعر ، تلك التشكيلة التي لم يضفها ، قبل كل شيء ، إلا الجمهور بشكله الكلي ، هذا الاعتباد هو الذي يضفي على عملية التذوق تعبدًا محبّرًا ، وبغلب عليه أن يجعل الناس أقل بقينا بأذهانهم ، كما يحتم الارتداد الي طريقة من طرق التفسير المفهومة ، من هنا فإننا ونحن نقرأ بعضاً من مقطوعات كنتس Keats نجد من الصعب علينا أن ندرك أن هذه المقطوعات قد أمكن تذوقها منذ زمن طويل تذوقًا تجريبيًا عمليًا ، في غياب إعادة التوكيد النظرية التي بوليها المطلون النفسانيون ، في أيامنا هذه ، هذه المقطوعات ؛ والشيء نفسه ينطبق على كتابات الباطنيين «الأنتريولوجية» التي من قبيل الأبيات التي اقتبستها عن كراشو في القصيل الأخير ،

موقف المرء هنا يشبه إلى حد كبير موقف ذلك المتصور Visualiser الذي لا يمكن له أن يتخيل تذوق الشعر في غياب رؤية الصور التي يعتمد هوعليها ؛ إن أي إطار

فكرى يبدو علاقيًا يكون مشجعًا جدًا (مثلما يتضح لنا من ثقة العلماء الزائدة عن الحد) سواء أكان يفسر بحق شيئًا أم لا ؛ وإذا ما أحسست أن رودد فعلك يمكن وضعها فى مشروع عقلانى تستطيع أنت تخيله بشكل تقريبى ، فذلك يعنى أنك ترغب ، على سبيل المثال ، فى أن تترك نفسك إلى تجليات الحركة الرومانسية ، مع عتبة أكثر انخفاضًا من الانفعال اللازم لذلك وخوف أقل على احترامك النقدى . وعليه فإن قبول شكسبير يحسب إلى حد بعيد لصالح القرن القرن الشامن عشر ؛ والواقع أن الدكتور جونسون كان على يقين أكثر من أن الاضحاك عنده كان من الطراز الأول (لم يكن أحد يحس أن نكتة من النكات بحاجة إلى تفسير) أكثر من ذلك الاضحكاك الذي كانت تسمح به طرائفه التي كان يلجأ إليها لاستثارة المشاعر بعيدة الأثر في المأساة (التراجيديا) وأنا أفترض أن آلية التوكيد هذه شيء منشود في استعمالي للعبارات التي من قبيل «خارج بؤرة الوعي» ، وبدون أي دعم أو مساندة محددة تمامًا من النظرية النفسية . الواقع أن إيراد هذا النوع من التوكيد يعد الوظيفة الرئيسية للنقد .

إن كثيرًا من الناس المذين يسلمون بأن هناك قدرًا كبيرًا من الغموض في الشعر، وأن هذا الغموض مهم ، قد يظنون أنني مضيت في تكديس أشكال الغموض في حالات بعينها إلى أن أصبح الشيء كله مضحكًا ؛ «لا تنتظر منا أن نصدق كل ذلك» . الواقع أنى استهدفت الكمال إلى أبعد حد ممكن في الحالات التي كانت تستدعى مثل هذا الكمال ، والواقع أنني كنت أتدبر إن كانت كل تفصيلة من التفاصيل معقولة أم لا ، ولم أتدبر إن كانت النتيجة معقولة ككل . والسبب في ذلك أن طرائق التحليل هذه إنما تستعمل عادة بطريقة عارضة وبصورة متدرجة ، مع تضمين مفادة أن الناقد قد كشف نوقه وكياسته بعدم الذهاب إلى أبعد مما وصل إليه ؛ ومن رأيي أن طرق التحليل هذه إذا ما تكوّمت على شكل كومة هي (طرق التحليل) صانعتها ، وهذا انطباع مختلف إلى حد ما ، فإن ذلك يعد ، في أي حال من الأحوال ، اختبارًا يصبح اخضاع هذه الطرق له أمرًا مناسبًا . وإذا كان القارىء قد اكتشف أنني أوستًع الواضح والمسلم به توسيعًا ملمًا ، فيجب ألا يغيب عن باله أن نقاد الأدب الإنجليز قد بلغوا من عدم الرغبة في المطهور بمظهر التافة المفتقر إلى الروح مبلغًا أصبح معه الواضح بل وحتى المسلم به يقال بطريقة تستحق اللوم في ظل هذه النقاط الفنية الصغيرة .

هذا الموقف يمكن تبريره في كل الأحوال ؛ ذلك أن موقف الناقد الأدبى اجتماعى أكثر منه علمى . وليس هناك من شك في التعامل مع هذا الموضوع في النهاية ؛ والسبب في ذلك أنه ما دام أن الناس يقرءون مؤلفًا من المؤلفين ، فهم يقرؤونه دومًا قراءة مختلفة . ومن مهمة الناقد أن يستخلص لجمهوره ما يريده ذلك الجمهور ؛ أن ينظم ، ذلك الذي يمكن أن يبدعه في واقع الأمر ، نوق عصره . وذلك حتى يتسنى للأدب ، وما دام شيئًا حيًا ، أن يتطلب إحساسًا sense ، لابما هو موجود هناك بالفعل، بل بما هو ضرورى «لتصريف» موقف بعينه . والتفسير المقصل ، في المجالين الاجتماعي والأدبي ، يعيد إلى الذاكرة رد فعل تشككي، «لماذا why يبدد المؤلف وقتنا؟ بمضايقتنا بهذا الشيء في الوقت الذي نعرف فيه جميعًا أنه على ما يرام ؟ ما الفائدة من ذلك ؟» وبالطريقة نفسها لابد من إعادة المحلل إلى تواضعه عن طريق تلك القصة التي تروى عن بروست Proust عندما راح يسئل دوقاته عن أسباب وطريقة دخولهن غرفة الاستقبال مثل الدوقات ؛ ولم يستطعن أن يجبنه ، وكانت النتيجة الوحيدة التي ترتبت على ذلك أن رحن يضحكن عندما رأينه هو نفسه يدخل غرفة الاستقبال بنفسه . وتست على ذلك أن رحن يضحكن عندما رأينه هو نفسه يدخل غرفة الاستقبال بنفسه . إن التوقف عن الحياة طلبًا للفهم أمر لا يرضي الفهم .

هذه المقارنة أو الاشتقاق الاجتماعي يمكنالتوصل إليه بشيء من التفصيل ، وهو يتعلق بالمشكلات التي في الفصل الأول من هذا الكتاب . وترتيبًا على ذلك ، فإن علاقة المعنى بالصوت الصرف تسير في خط متواز مع العلاقة التي بين الشخصية والملامح؛ وقد يفيد ذلك في توضيح الطريقة الكاملة تمامًا التي يتعين على المرء أن يتصرف بناء عليها ، من حيث الممارسة كما لو كانت نظرية الصوت الصرف حقيقية . إن المصدر الرئيسي للتلذذ بالملامح يتمثل في فهم الشخصية ؛ وأي تغيير في معرفة الإنسان الشخصية يغير (عن طريق تغيير العناصر المنتخبة) فهم الإنسان الملامح . إن الجمال يسكن الصوت والملامح ، ولكن نظرًا لكون الصوت والملامح بنائيات استاطيقية (جمالية) ، فإنها تعتبر إلى حد قطارات (محاليل في أشكال يمكن تصورها على الفور) من كل من المعنى والشخصية . وكما نقول إن المعنى (وليس الصوت) هو الذي يهم في من كل من المعنى والشخصية . وكما نقول إن المعنى (وليس الصوت) هو الذي يهم في الشخصية يعد من كل من المعنى القول بأن الشخصية (وليست الملامح) هي ما يهم في الشخصية يعد عن طريق استدعاء ما قبل الوعى أولاً ثم بعد ذلك استدعاء طرق الفهم الغريزية ؛ إنهم عن طريق استدعاء ما قبل الوعى أولاً ثم بعد ذلك استدعاء طرق الفهم الغريزية ؛ إنهم في الحالين ، وإرضاء الذهن يستعمئون كلمات تنتمى إلى الجزء المفهوم من المقياس ،

عن المقياس كله . كما أن الحالين يتعلقان بالمغالطة الفكرية التى تنظر الذهن باعتباره شيئًا سالبًا بطريقة أخرى يجمع الفرضيات ؛ أو بالفرضية التى مفادها أن الحقيقية قيمة فى التجريد عنها باعتبارها شيئًا مهضومًا استهدافًا المنفعة . ويمكن لنا فى الحالين أن نتجاوز ذلك بشكل جزئى بأن نقول إن المعنى الذى يهم هو الذى يقل عن هما يعنيه لنا » وأن الشخصية المفهومة بالفعل هى التى تقل عن كل علاقاتها المحتملة بنا . وأن الممايزة التى أداعبها بلا هوادة هى ، فى الحالين ، بطبيعة الحال ، ممايزة لفظية ينظر معظم الناس إليها على أنها لا تقدم ولا تؤخر ؛ قد يقول قائل : إنه يقرأ سوينبرن ينظر معظم الناس المعنى المنقول جورج هربرت طلبًا المعنى ، غير أنه لا يمكن أن ينكر أنه يقرأهما طلبًا المعنى المنقول بطرق شتى ؛ ورجل الأعمال الذى يستخدم سكرتيرة قد يشعر بممايزة بين الملامح والشخصية ، ولكنه لن يجد غضاضة فى أن يسمى هذه المايزة مين نوعين من الشخصية مقيمة بلغة الملامح .

ربما ينظر القارىء إلى هذا التوازى باعتباره شكلاً من أشكال نكات التنظير ؛ ولو صبح ذلك ، لكان نوعًا من التضليل ، لأنه لو كان هذا التوازى نكته فإنه يشتمل على عنصر أخلاقى ويعتمد على شكل من أشكال الغموض وفى الحالين يكون هناك مقياس نبيل – كريه noble - naughty (مساو فى أجزائه لقوة الشيء فى الاستقصاء على التحليل لو كان يقبل التحليل) ومقياس فكرى – غريزى intellectual - instinctive (سساو فى بعض أجزائه الصعوبة أو السهولة التى يمكن بها إجراء مثل هذا التحليل) ؛ وأن شكلاً من أشكال التعقلية الساذجة أو البيوريتانية الساذجة هو الذى يخلط المقياسين ببعضهما فى الحالين . ويجب أن اعترف أن وضع فرضية القوس الأول البست بعيدة عن هذه المغالطة ؛ بمعنى أن نقول ، مثلما قلت أنا فى الفصل الأول ، أن التحليل لا يضر سوى القصائد الرديئة فقط (ص ١٦ من الأصل الإنجليزي) . وليس هناك من سبب ضرورى واحد يحتم أن يكون ذلك صحيحًا ، وجدير بنا أيضًا أن نلاحظ أن فئة مهمة من القراء تنظر إلى هذه الفرضية على إنها غير صحيحة .

تعطى أعمال فنية كثيرة قرائها نوعًا من القوة والتنفيس ، لأن هذه الأعمال تكون مستقلة عن القانون الأخلاقى الذى يلتزم به هذا الجمهور ويعتمد عليه ؛ هذه الأعمال تعطى تنفسيًا عن طريق إشباع الخيال الجامح ؛ وتعطى قوة ، لأنها تعطينا نوعًا من زنواع التوازن داخل حدودنا خشية أن نكون خرجنا عنها ، وعلى كل حال ، فإن هذا

التوازن داخل حدودبا خشية أن نكون خرجنا عنها ، وعلى كل حال ، فإن هذا التوازن يكون سريًا لأننا نتعرف حدودنا على نحو أفضل عندما نراها من الجانبين . الأعمال التى من هذا القبيل تعطى خبرة تخيلية قيمة ، والجمهور الذى من هذا القبيل لا يطيق تحليل هذه الأعمال ؛ وتعد قصائد الشاعر كراشو ، التى أوردتها فى الفصل الأخير أمثلة على هذه الحالة من الأشياء . وزنا مازئت أشك فى مسائة صحة التوازى بين الجمال الشخصى والجمال الشعرى ؛ مازلت أشك أن هناك بعضاً من الناس المتازين الذين يعجبون إعجاباً حقيقياً بملامح جيرانهم ، لأسباب حقيقية تتعلق بالشخصية ، الذين يعجبون إعجاباً حقيقياً بملامح جيرانهم ، السباب حقيقية تتعلق بالشخصية ، تلك الملامح التى قد تصيبهم بصدمة إذا ما استطاعوا أن يفهموها .

وفى ظل مثل هذه الظروف الخاصة نوعًا ما يتعين علينا أن نحاول منع الناس من اضطرارهم إلى تحليل ربود أفعالهم مستعملين فى ذلك كل الذوق الذى يكون فى متناولهم ؛ كما يجب ألا يكونوا خصوصتين جدًا كما قد يبدى ، فالهدف من الحياة . قبل كل شيء ، ليس ضهم الأشياء ، وإنما الحفاظ على دفاعات الإنسان وتوازنه وأن يحيا الإنسان حيات بقدر ما يستطيع ؛ وليست العمات العذراوات فقط هن اللائى توضعن على هذا النحى ، ويجب ألا يغيب عن بالنا إنظراً لأنى أقول أفضل ما أستطيع نيامة عن العدول إن مبدأ الصوت الصرف ، باعتباره تقريبًا أوليًا ، أو توجيهًا عامًا ، لأولئك الذين لا يعرفون الطريق إلى شراحة الشعر ، يعمل في معظم الاحيان كوصفة طبية للاستقبالية الحمالية (الاستاطيقية) ، وقد يكون هذا المبدأ ضروريًا أيضًا .

ونعن إذا ما أردنا الدفاع من التحليل بشكل عام فإن ذلك يحتم علينا مناشدة احترام الذات في قرأء التحليل ، ونسلم بأن لديهم خاصية تحظى بكثير من الاحترام في الوضع الران . هؤلاء القراء يتعبن أن يكون نديهم قدر مناسب من التوازن أن دفاعات قوية سبينا ؛ لابد أن تكون لديهم في البداية قوة التفاعل مع القصيدة تفاعلاً حسينا ومحدداً (ويجوز لنا أن نسمى ذاك أنثوياً) ، ثم ، وبعد أن يكونوا قد حددوا رد الفعل ، بعد تبقيعه بطريقة صحيحة ، على شريحة من الشرائح ، بجب أن يكونوا قادرين على تحويل المجهر (الميكروسكوب) إلى رد الفعل المبقع هذا بلا مبالاة من نوع معين ودون أن يلطحوه بأصابعهم ؛ يجب على هؤلاء القراء أن يكونوا قادرين على منع مشاعرهم الجديدة التي من النوع نفسه من التدخل في عملية فهم المشاعر والأحاسيس مشاعرهم الجديدة التي من النوع نفسه من التدخل في عملية فهم المشاعر والأحاسيس الأصلية (قد نسمى ذلك «أنتويا») وأن يكون لديهم من التجرد ما يكفي لجعلهم لا

يعباؤن بما يمكن أن تصبح عليه مصادر إشباعهم (الكلمة «ثبت» fixed في الجملة الأخيرة استعارة مأخوذة من اللقطات الفوتوغرافية في الطباعة ؛ هذا التثبيت في الأفكار الثانوية يكون أفضل من التثبيت المجهري (الميكروسكوبي) والسبب في ذلك أن المجهر ، قبل كل شيء ، ليس في المتناول) . هذه الخاصية تحظى بالإعجاب في الوقت الراهن لأنها تتعطينا قوة معينة نتعامل بها مع أي شيء قد يصبح حقيقيًا ؛ وقد بدأ الناس يحسون أن ذلك يمكن أن يكون أي شيء على الإطلاق ، وأنا لا أقول إن هذه القوة ذات قيمة فريدة ؛ إذ يفلب على هذه القوة أن تمنع الإدراك من أن يترك أثره التخصيبي المروى على الشخص ككل ؛ وأي إدراك من العصور الوسيطة قد يكون أكثر كلية وإشباعًا من أي إدراك حديث ، ولكن من المستشعر بحكمة وعلى نطاق واسع أن كلية وإشباعًا من أي إدراك حديث ، ولكن من المستشعر بحكمة وعلى نطاق واسع أن نفاعاتها من القوة حدًا تمكن معه هؤلاء الناس من القدرة على فهم الأشياء ؛ كما لا أستطيع أن أخفى تعاطفي مع أولئك الذين يريدون أن يفهموا أكبر قدر ممكن من الأشياء ، وأن يعلقوا تلكم النتائج التي لا يستطيعون التنبؤ بها .

ويتعين على ، بعد عبارة التفضيل هذه ، أن أعود مرة تأنية إلى ما أسميته المغالطة وأناقش إن كانت الفكرة العلمية الحقيقة ترتبط بالشعر أم لا بشكل مطلق . وأن أحاول هنا تحليل أشعار تذوقتها تشكيلة كبيرة متباينة من النقاد الذين وصفوا هذه الأشعار بلغة آثارها ؛ وترتيبًا على ذلك فأنا أزعم أنى أوضحت الطريقة التى يعمل بها العقل المؤهل تأهيلاً جيدًا أثناء قراعته الشعر ، كما أوضحت أيضًا الطريقة التى عملت بها تلك العقول المؤهلة تأهيلاً جيدًا والتى لم تفهم على الإطلاق طريقة عملها وقد يكون من المقنع عندئذ ، أن أقول : إننى كنت معنى بالعلم أكثر من الجمال ؛ بالتعامل مع الشعر كما لو كان فرعًا من علم النفس التطبيقى . ولكن طالما أن الشعر يمكن أن ننظر إليه نظرة نزيهة تمامًا ، وطالما أن الشعر يعد شيئًا خارجيًا الدراسة والتحليل ، فهو شعر ميت وغير جدير بالدراسة ؛ يضاف إلى ذلك أنه طالما جعل الناقد وتحليله .

هذه ليست ببساطة المشكلة القديمة التى تخص نوعية الموضوعات التى يمكن التعامل معها بالطريقة العملية ؛ هذه الطريقة تعد أكثر صعوبة هنا على أقل تقدير . يستطيع الإنسان ، على سبيل المثال ، تطبيق الجدل المذكور أنفًا على الطلب ، «تلك

الأجسام التى يمكن أن ننظر إليها بحق على أنها نزيهة لتستحق العلاج». قد لا يبدو ذلك مقتعاً تماماً ، ولكنه جدل دائر ؛ هذا الجدل هو بمثابة الجذر من الاعتراض على تشريح الأحياء لأغراض علمية ، بل إن هذا الجدل هو الذى حدا بالكنيسة الأرثوذكسية الروسية إلى خطر استعمال الكتب الطبية الدراسية . وعلى كل حال ، وتبعاً لظواهر هذا الجدل ، هناك طريقتان للتعامل مع الأجسام ؛ ما يكتشف على أنه حقيقة من الأجسام التى لا تعد قيمة يؤخذ على أنه يعمل عمل الخير على الأجسام القيمة ؛ بل الأهم من ذلك، أن الجسم نفسه يمكن النظر إليه نظرة فاعلة من الجانبين في أن واحد؛ ومن المؤكد أن هناك صعوبات من قبيل الصعوبات التى تتمثل في اعتراضات الطبيب على التحليل النفسى ، ومع ذلك فإن الفصل أمر ممكن . ولكن الشعر ليس مثل الأجسام ؛ والسبب في ذلك أن عملية التعرف هي بحد ذاتها عملية تعاطف ؛ وما لم والفكرة العلمية للحقيقة مفادها أن العقل ، سلبي بغير هذا الطريق ، يجمع فرضيات ومعطيات ومسلمات عن العالم الخارجي ؛ وتطبيق الأفكار العلمية على الشعر أمر مهم ومعطيات ومسلمات عن العالم الخارجي ؛ وتطبيق الأفكار العلمية على الشعر أمر مهم لأن هذا التطبيق يختزل فكرة الحقيقة (بصورة لصيقة تماماً أكثر من أي موقع آخر) لأن هذا التطبيق يختزل فكرة الحقيقة (بصورة لصيقة تماماً أكثر من أي موقع آخر)

هذه التناقضات تشوه الموقف الإنسانى تشويهًا غريبًا ، وعندما تبدو هذه التناقضات محلولة تمامًا بفعل الحدس ، لا يكون هناك اعتراض كبير على عزلها ؛ ولهذا فأنا يراودنى انطباع غير واضح أن بروست Proust قد دون أسبابًا كثيرة عن استحالة أن يكون المرء سعيدًا ، ولكنه يكتشف ، أثناء سعادته أن من الصعب تذكر هذه الأسباب . ومع ذلك ، قد يكون من المناسب هنا أن نتعرف الطريقة التى ينبغى aught على الحدس أن يحل بها هذا التناقض ، أن نوضح الطريقة التى يمكن للشعر بها أن يكون مفيدًا ، وما يمكن أن يكونه الشعر في الواقع .

وحسب ظواهر الأشياء ، هناك نوعان من نقاد الأدب هما : الناقد المتذوق والناقد المحلل ؛ وتتمثل المشكلة في أنهما يجب أن يكونا اثنين في واحد . والناقد المتذوق ينتج أثارًا شبيهة بالأثر الذي يتذوقه ، وهو يولى ذلك عنايته ، ربما عن طريق استعمال لغة أطول وأوضح ، أو عن طريق التركيز على عنصر واحد من عناصر الربط ، إلى حد أن روايته version تصبح مفهومة أكثر من الرواية الأصلية لدى القراء الذين يتوجه إليهم

هذا الناقد المتذوق ، وبعد أن بيين هذا الناقد للقراء ذلك الذي بجب أن ينشدوه ، يصديم مطلوبًا منهم أن يعودوا إلى الرواية الأصلية ليكتشفوا ذلك بأنفسهم . وبهذا ألمعني تدخل الباروديا بكل أشكالها ضمن النقد التذوقي ، كما أن الكثير مما كتبه بروست Proust يُقْرِأُ وكانه عمل من أعمال ناقد تذوقي رائع كتبه عن رواية novel لم يشأ الحظ لها أن تبقى على قيد الحياة . الناقد التحليلي لا يمكن أن يكون مدرسًا على هذا النحو: فهو يسلم بأن شبيئًا ما نقل إلى القاريء عن طريق العمل قيد الدراسة والبحث ، نم يشرع بعد ذلك في تفسير بلغة ما تنقى من خبرة القاريء ، الأسباب التي جعلت العمل يحدث الأثر المفترض له في القاريء . ويوصفه محلاً فإنه لا يكرر الأثر ؛ بل إنه ربما حتى يمنع ذلك الأثر من الحدوث مرة ثانية . هنا يتضبح أن الناقد المتذوق يتعبن عليه أن يكون ناقدًا محللاً ؛ والسبب في ذلك أن الطريق الوحيد لقول شُيء معقد بطريقة أبسط هو تفكيك ذلك الشيء إلى أجزائه المكونة له ثم الكلام بعد ذلك عن كل جزء على حدة. والناقد التحليلي يتعين عليه أيضًا أن يكون ناقدًا متذوقًا ؛ والسبب في ذلك أنه لابد أن بقنع القاريء أنه يعرف ذلك الذي يتحدث عنيه (أنه لديه الخبرة التي هو بصيدها :: لأنه لابد أن يكون قادرًا على أن يوضيح للقاريء ذلك الجزء المنفصل من الخبارة الذي يتكلم عنه ، بعد أن قام بتفكيك هذه الأجزاء! ولأن الناقد التحليلي بتحتم عليه أيضًا أن يلاطف القاريء في تبين أن السبب الذي يعينه إنما يُنْتَجُّ بِالفعل الأثر المُضِور -experl enceci ؛ إذ بغير ذلك لن يبدوا وكأن شبيئًا بربط أحدهما بالاخر ، على الجانب الآخر ، فأن الناقد المحلل ما أن يتخلى عن نفسه ليصبح ناقدًا متذوقًا ، حتى يصبح غير متأذ تمامًا من أنه لم يشرح شبيئًا ؛ أما إن ظهر أنه قد شرح شبيئًا ، فقد يكون ذلك راجعًا إلى أنه قد أفلح في عمل ذلك الشيء غير المشروح نفسه مرة ثانية . وترتيبًا على ذلك ... فأنا عندما أثر على كلمات عدة تنقل الطريقة التي تعمل بها كلمة واحدة في القصيدة -لا أزعم ، بطبيعة الحال ، أن الكلمات الجديدة تعد أسهل في عملها من الكلمة القديمة ؛ فالكلمة لها طبيعة الكائن الحي ، أو لها طبيعة جزء من الكائن الحي ، ونحن لا نستطم شحذ فهم القاريء لطريقة استعمال الكلمة عن طريق سلسلة صغيرة من الفرضيات فقط وإنما عن طريق مقطوعة جديدة من الكتابة . ومع ذلك فإن طبيعة «مقطوعة الكتابة» piecce of writing على وجه التحديد هي التي ينبغي أن يتناول التحليل .

لقد أدى التنوية فى الفصل الأول إلى ما كتبه السير ريتشارد باجيت Paget عن حركات اللسان ، إلى فكرة مزعجة ، أنه لا طائل من محاولة الوقوف على الطريقة التى تحدث القصيدة بها التأثير بالشكل الذى هو عليه ؛ والسبب فى ذلك أننا لا نستطيع أن نحدد مقدار الأثر الذى أنتجته المؤثرات الصوتية ، التى من قبيل تلك المؤثرات التى تنتمى إلى طبيعة اللغة والتى لم يجر بعد تفسيرها بالتفصيل . والرد على ذلك هو أن أى تفسير من قبيل التفسير الذى حاولته أنا هنا لا يستدعى أن يكون تفسيرًا كاملاً نظرًا لطبيعة العملية نفسها ؛ مثل هذا التفسير ينبغى أن يتضمن ، بحكم كتابته الخاصة ، كلا من مقدار الأثر الناتج عن الطريقة الواحدة التى جرى تفسيرها ومقدار الأثر المتبقى بلا تفسير لحد الآن .

العملية ، عندئذ ، لابد أن تكون عملية تبادلية ، أو مبارة فاصلة ، بين هذين النوعين من النقد . ونحن عندما نقتبس اقتباسًا ، يتعين علينا أن نوضح القارىء إحساسنا تجاه مثل هذا الاقتباس ، عن طريق التضمين ، الاستعارة ، الوسائل الصوتية أو بأى شيء آخر يصلح لذلك ؛ وعلى الجانب الآخر ، فنحن عندما نود تقديم ملاحظة نقدية ، نفسر بها الأسباب التي تجعل الاقتباس يحدث الأثر الذي هو عليه ، فإن ذلك يحتم علينا أن نورد النتيجة التي توصلنا إليها (في مصطلحات قابلة للنقل ويمكن تداولها من الناحية الفكرية) بأكبر قدر من الوضوح . قد نقول إن هذه المفارقة ويمكن تداولها من الناحية الفكرية) بأكبر قدر من الوضوح . قد نقول إن هذه المفارقة ومع ذلك فأنا أرى أن هذه المفارقة مفيدة ونافعة ؛ إذ بوسعنا أن نطبقها ، على سبيل للثال ، على تلك المشكلة المتعلقة بمقدار ما يجب أن نقوله من الواضح الذي يبدو أنه يعرقل الناقد التحليلي دومًا .

من المؤكد أننا في النقد التذوقي ، الذي نحاول أن نوضح به القارىء طريقة إحساسنا بالأثر الشعرى ، نعرف أن مداعبة القارىء أمر مهم ؛ إذ من المزعج أن نقرأ ابتذالات أو تفاهات في الأعمال التي من هذا القبيل والسبب في ذلك أن هذه الابتذالات تتداخل مع هذه العملية ، التي هي بالضرورة عملية تكرار للأثر الأصلى ، ولكن في شكل أكثر وضوحًا . أما في النقد التحليلي ، الذي هدفه توضيح الطرق التي يعمل بها الأثر الشعرى ، فإن المؤلف قد يصر بلا خوف على الواضح نظرًا لرغبة القارىء التي مفادها أن العملية ينبغي أن تكون كاملة . والواقع أنها غطرسة من المؤلف أن يلمح إلى شكل من أشكال الإبهام وغطرسة منه أيضًا عندما يفسر ذلك الشكل تفسيرًا كاملاً وذلك لسببين ؛ أولاً ، لأن المؤلف يلمح إلى أن هؤلاء الذين لا يعرفون بالفعل ذلك الشكل

من أشكال الإبهام لا يستحقون أن يضعهم المؤلف فى اعتباره ؛ ثانيًا ، أن المؤلف يسلم بأنه ليس هناك ما يجب تعرفه أكثر مما هو معروف . ونظرًا لأن بعض القراء قد يأخنون الإبهام الذى نحن بصدده قاعدة مسلمًا بها ، فإنهم قد يظنون أن التلميح لابد أن يشير إلى ما لا يزال أكثر إبهامًا .

وعدم تفسير المؤلف لنفسه تفسيراً مستفيضاً في مثل هذه الحالة يعد شكلاً من أشكال التنفجية في المؤلف ويثير تنفجية مضادة في القارىء؛ إنها لسمة محزنة وشائعة من سمات علم الجمال الحديث، أن تكون المادة غير قابلة للتفسير (إذ لا طائل من مناشدة عقل الناس المعتادين، لأن علينا أن نحافظ على كرامتنا) بسبب تشوية أو معنى مهجور أكثر من الخصائص غير الملائمة في المبدعين للجمال. وهذا هو واحد من الأسباب التي تعجل تالية اللاعقلانية مصدراً لإزعاج كبير؛ فالنقد التحليلي أكثر إبهاجاً من النقد التذوقي (كلاهما، لابد أن يكونا موجودان بطبيعة الحال) لسبب دقيق هو أن النقد التحليلي لا ينطوي إلا على قليل من العذاب في المسائل الخاصة بالنغم tone.

قد يقال إن مهمة النقد التحليلي تتمثل في المضيي قدمًا من المعرفة الشعرية إلى النثرية ، ومن المعرفة الحدسية إلى الفكرية ؛ ومن الواضح أن هذه المعارف هي نفس الأنواع من المتضادات ، من منظور أن كل معرفة من هذه المعارف تسلم بوجود الأخرى . غير أن فكرة الثنائي هذه تدخر بعضًا من مزايا النقد التحليلي ، وقد يكون م المفيد أيضًا أن أوضح الطريقة التي استعمل بها هذه الكفرة . قد نعرف للحظة ذلك الذي يمكن أن نفعله طلبًا للإشباع ؛ قد نعرف إحساسنا بالضبط ؛ طريقة التعبير عن الشيء المتصور تعبيرًا واضحًا ، ولكن ذلك يكون في أذهاننا فقط . المعرفة الشعرية هي تلك المعرفة التي يرتكز تذوقها على الموضوع المباشر أو الحالة الذهنية ونعتمد عليها . (صحيح أن الشعر هو بدرجة كبيرة إدراك للعلاقات بين أشياء عدة من هذا القبيل ، ومع ذلك فإن هذه العلاقات هي التي تكون معروفة شعريًا) . قد نستطيع ، من ناحية أخرى ، وضع الشيء المعروف ضمن مجال من الأشياء المشابهة ، في إطار نظام ما ، حتى يتحقق لهذا الشيء قدر من التوازن والسلامة ؛ قد نعرف طرقًا عدة للوصول من عناصر هذا الشيء وطريقة تجميع هذه الأشياء مع بعضها على نحو يسمح بالسيطرة من عناصر هذا الشيء وطريقة تجميع هذه الأشياء مع بعضها على نحو يسمح بالسيطرة على الموقف في حالة نقصان بعض هذه الأشياء مع بعضها على نحو يسمح بالسيطرة على الموقف في حالة نقصان بعض هذه الاشياء مع بعضها على نحو يسمح بالسيطرة على الموقف في حالة نقصان بعض هذه العناصر أو إذا ما تغيرت الأحوال conditions على الموقف في حالة نقصان بعض هذه العناصر أو إذا ما تغيرت الأحوال conditions على الموقف في حالة نقصان بعض هذه العناصر أو إذا ما تغيرت الأحوال conditions على الموقف في حالة نقصان بعض هذه العناصر أو إذا ما تغيرت الأحوال conditions على الموقف في حالة على الموقف في حالة نقصان بعض هذه العناصر أو إذا ما تغيرت الأحوال conditions على الموقف في حالة نقصان بعض هذه العناصر أو إذا ما تغيرت الأحوال conditions المورفة العرب الأحوال conditions المورفة المور

قد نقول الشيء لجيراننا ، وقد يكون في أذهاننا من تكافؤات هذا الشيء ما يمكننا من ربطه بمجموعة مختلفة من الأشياء الأخرى في إطار تشكيلة من الطبقات المختلفة . والمعرفة النثرية هي تلك المعرفة التي تنشد ، من وجهة نظرها الإدارية ، ومن حيث رغبتها وضع الشيء المعروف في بنية مترابطة ترابطًا منطقيًا . ومن هنا فإن الكلمة الشعرية هي شيء مُتَصَور بذاته ويشتمل على كلم معانية ؛ والكلمة النثرية تكون مسطحة ومفيدة ويمكن استعمالها بطريقة مختلفة .

ونحن لا نستطيع تصور الملاحظة إلا في ضوء المقارنة ، ولا نستطيع تصور المقارنة إلا إذا كانت مؤسسة على المعرفة المباشرة وكذلك الخبرة الماضية تقتضى كل منهما وجود الأخرى ؛ وعلى ذلك فإن القضية في أي حال من الأحوال الخاصة ، يجب أن تتعلق إلى حد بعيد بالأرفع والأعلى في الذهن . غير أن استعمال الثنائي الكلمي word-pair بهذه الطريقة ، يوفر لنا ، على أقل تقدير ، ردًا على أولئك الذين يقولون إن التحليل يسيء إلى الشعر ؛ يحدث في أحيان كثيرة ، ألا نستطيع ، لأسباب تاريخية أو غير تاريخية ، تذوق شيء تذوقًا مباشرًا عن طريق المعرفة الشعرية ، ومع ذلك يمكن لنا إعادة اكتشاف مثل هذا الشيء في شكل أكثر تنظيمًا وانضباطًا عن طريق المعرفة النثرية .

ولكن إذا ما تخلينا عن التضادات التى بين الفكر والشعور ، وانكببنا على الفكرة الذهنية للتفسير ، نجد أن الموقف ليس أثكر تشجيعاً . فالمسألة مسالة حظ سواء توافر أم لم يتوافر لك في لغتك أو في مخزونك من العلميات الذهنية أي شيء يمكن أن يفيد ، في مشكلة بعينها ؛ وقد يصدق ذلك أيضًا على مجال معروف الحدود ، وعلى سبيل المثال ، فإن المسألة تعد مسائلة حظ ، إذا ما اسطعنا اكتشاف إنشاء من الهندسة الإقليدية (إذا سيبقي هذا الإنشاء حتى لو استطعنا دومًا اكتشاف إنشاءات أخرى) ؛ وقد حين أن الهندسة التحليلية تهيىء طريقة لتقديم البرهان على فرضية من الفرضيات، إذا كانت مثل هذه الفرضية فرضية هندسية معترفًا بها ، ولكن مسألة تعقد أو عدم تعقد هذه الفرضية نسبة إلى طول الأناة البشرية ، تعد مسألة حظ ليس إلا . وإنه لمن قبيل المصادفة فقط أن يعمل عملى المصادفة هذين العمل نفسه في حالة بعينها . ومن ثم ، فإن الأشياء التي لا تقبل التفسير مؤقتًا أو بصورة دائمة لا يمكن أن تعرفها على أنها أشياء مختلفة بالضرورة عن الأشياء التي نستطيع تفسيرها بلغة بعض المصطلحات التي يتصادف أن تكون في متناولنا وفي ترتيبنًا ؛ كما لا يكون من حقنا المصطلحات التي يتصادف أن تكون في متناولنا وفي ترتيبنًا ؛ كما لا يكون من حقنا

أن نفكر فى هذه الأشياء على أنها مختلفة على الأرجح إلزا إذا توافر لنا الكثير عن تلك الأشياء غير القابلة للتفسير التى نعرفها فعلاً ، واستهدافًا منى لتوضيح ربما قياساً تافها إلى حد ما ، أقول : إن تفسيرات الأمور الأدبية ، التى تشتمل أثناء عملها على كثير من الابتكار العشوائي الظاهري ، أكثر شبها بالهندسة الصرفة pure عنها بالهنسة التحليلية ، حتى عندما لا نستطيع تعرف إنشاء يمكن أن يوضح لنا أن من الحكمة أن نستعمل مجموعة أخرى من الطرق ولكنه لا يستطيع أن يوضح أن المشكلة من نوع جديد .

وأنا ألح على هذا الأمر نظرًا لأن الناس ينبغي أن يصدقوا أن التفسيرات التي من هذا القبيل ممكنة ، حتى وإن لم تنجز مطلقًا ؛ ولكن القياس مفيد من ناحية أخرى، من خلال أنه يعطى فكرة الإنشاء . من الضروري ، دومًا حتى يتسنى لنا نثر مقطوعة شعرية أن ندخل إلى مثل هذا النثر بعضًا من المفاهيم غير المفاهيم غير العلاقية تمامًا؛ وإذلك فأنا أحتار مرارًا عندما أجد من الضروري أن أعود وأبحث عن الأشياء علّني أجد ألية أعبر بها عن مفارقات هي موجودة بالفعل في ذهني ؛ والواقع أن ذلك متضمن في فكرة هذا النشاط ذاتها ، وإلا كيف يعرف الإنسان ذلك الذي يبحث عنه بغير هذه الطريقة ؟ الآلية التي من هذا القبيل ضرورية من ناحية لأنها تجعلنا نبدو وكأننا نعرف ذلك الذي كنا نتحدث عنه ، ومن ناحية ثانية لأنها تعد أمرًا من أمور «الأسلوب» ، ومن ناحية ثالثة من منظور الفرضية النثرية الأساسية التي مفادها أن أجزاء الكلام كلها لابد أن يكون فيها شيء من المعنى (وهذه الأمور الثلاثة تعطى الفكرة نفسها بعمومية متزايدة) . ويغير ذلك ، يستمر الإنسان في إيراد علاقات بين موضوعات غير معروفة وغير محددة أو قد يقول شيئًا فقط عن علاقات من هذا القبيل ، هي نفسها غير معروفة وغير محددة ، بطريقة ريما تعكس بدقة طبيعة عبارته ، ولكن لا يعتادها سوى عالم الرياضيات البحتة . والهدف من ذلك هو أن كثيرًا من تفسيراتي قد تصبح خاطئة من حيث إقامة الدليل عليها ، ولكنها مع ذلك تفي بالغرض منها والعكس بالعكس .

فكرة الإنشاء توضح أيضًا أخطار العملية التى تصفها . والإنسان فى وجود جهاز ذهنى معتدل يتعين عليه أن يكون قادرًا على رسم مفارقات غير علاقية بلا حدود كما أن المفارقات ذات الأهمية اللغوية ينبغى ألا تهم قارىء القصيدة . فالقصيدة عندما تشير ببساطة وبلا غموض إلى حقل من الحقول يصبح بالإمكان زراعة وشيع عبر هذا

الحقل ، وأن نقول باعتزاز إن حقلين متجاورين كان يجرى وضفهما بغموض واحد . قد يكون اذلك بعض الفائدة من منظور أنه يبين أن الحقل له استداد ، ولكن يجب ألا نفترض أن الفهم الصحيح للحقل يحتوى على أى شيء يماثل وشيعنا الخاص بنا . وترنيبًا على ذلك ، فأنا أرى أن ضروب الغموض السبعة التي أوردتها تشكل على الغور مجموعة مفيدة من المفارقات والتمايزات ، ولكن هذه الضروب السبعة من الغموض قد تبدو أمام التحليل الأكثر جدة تافهة ومن الصعب تمييزها عن بعضها وأنا أقول إن ضروب الغموض السبعة هذه مفيدة ليس فقط من منظور أنها وسيلة لنظم الأمثلة في ضيط واحد ؛ وإنما لأن أبة مفارقة أن تمييز بين الضروب ، في الزمور المعقدة ، مهما كان ذلك التمييز لا علاقيًا ، يمكن أن يخدم في وعي الإنسان لهذه الضروب نفسها .

على كل حال ، ونظرًا لأنني أعترف بأن تطبل قصيدة من القصائد يمكن أن يكون مِعيدًا مِدًا عن قول ما قيل في القصيدة أنتي يتناولها التحليل ، وإن التحليل لا يوضم الطريقة التي يمكن بها ابتكار أو استعمال الوبسائل التي تصفها القصيدة ، أن الشخليل لا يعظم أي محسور من سحساير المعلومات عن هذه المسائل بمكن أن يجز. منظل منصفار الأصفاس للعشاء ، وإن ثلك التحليل يمكن تحمله فقط طاء يا آنه يكون. مفعدًا بشكتمن الاشكال: إن كان الشمليل كالآلك عبد أرى أنه منحثم علم أن أوضيه في الشَّيَايَةُ ، الفَّاشَرَةُ النِّي أَرِي أَمِنَا سَيَسِهِا مِنْ ذَلْكَ . الشَّطَلِيلُ لا يحقَّاجِ إِنِّي أن تكون له أية فائدة . الإيراك العادي هو عمارة من سمييج لما يعد لتلرية للوشي بعد أن الصبيمت سأتوفة ربعت أن أعبيدت إلى نظرية ما تنيل للوعي ، ومن تم هان نظرية الوعي عم تشكل إضافة إلى الإبراك هتى وإن لم تتوصيل إلى لتيجة (أي نسيجة صابقة) كما لا تشكل نظرية عامة ، بالمعنى العلمي ، وهذا هو ما يؤين إلى تصالح النتائج التي تصفها نظرية الرغى والتعجيل بها . التقدم الذي من هذا القبيل في آلية الوصف هو الذي يجعلُ القاريء يستشعر المزيد من القوة في تذوقانه ، كما يجعله قادرًا تمامًا على تمييز المَاصِ أو الطاريء عن المهم من الناهية النقدية أو القابل للتكرار ، كما يجعل هذا التقدم القاريء أكثر ثقة بواقع (أعنى القدرة على التحول) خبراته ؛ كما يزيد هذا التقدم، باختصار من الأشياء التي تنتظر الوصف في ذهن القاريء، سواء أكان هذا التقدم يجعل تتكم الأشياء الدَّاصة أكثَر قبولاً للوصف أم لا . المطلوب للإشباع الأدبي ليس «هذا جميل بناء على نظرية كيت وكبت» ، «هذا على منا يرام ؛ أنا أحس أنه مسميح ؛ أنا أعرف نوعية الطريقة التي استطاع التأثير بها على» .

هذه التفرقة distinction لسبت حديدة ، بطييعة الحال ، ولكنها بجاحة إلى التكرار! الواقع أننا نجد الناقد السريالي يقول في معظم الأحيان أن الشعر كان سيبقى على ما هو عليه حتى وإن لم يكتب النقاد مطلقًا ، وتَأْسَيَسُنا على ذلك ، فإن ألكسندر بوب ، على سبيل المثال ، كان يمكن له أن يكتب ما كتبه حتى في غياب تعاليمه النقدية . هنا ، يصبح من غير الحكمة أن نقول ببلاهة إن المُنَظِّر يقول كلامًا هارغًا (على سبيل المثال ، لا جدوى من قولنا إن جديع الرجال غير متساوين) لأنه قد يكون بضع عن وعى تناقضًا ظاهريًا ليضمنه حقيقة أكبر ؛ ولعبه ، وعند هذا الحد ، قد لا نكون صادقين إذا ما قلنا إن ألكسندر بوب استطاع أن ينسي تعليمه ، نظرًا لأن هذه التعليم تأصلت فيه وأصبيت جزءًا من إدراكه ، ومن المؤكد أننا نواحه هنا من حديد مشكلة الدجاجة والبيضة: فالتعاليم هي التي تنتج الإدراك، ولكن التعاليم نفسسها لابد أن تكون نفسسها لابد أن تكون قد نتجت عن الإدراك ، أما القول بأن التعاليم لا تؤثر في الإدراك فأس مضحك . والناس لا يطلقون هذا القول إلا عندما بداولون وضع الإدراك في حالة سيطرة خاصة على التعاليم . إن الصراع بين وجهتي النظر العلمية والجمالية ، اللتين حاولت إعمال العرف بينهما ، هو الذي يعطى الناس مبررًا لمثل هذا القول: الناس بشكون في نوعية المعقولية التي يمكن أن تكون لنوعية من نوعسات التعاليم النقدية ، ويشكون أيضًا في مدى حرية الإنسان في أن يكون مستقلاً عن عصره : ومدى محاولته أن يكون مستقلاً عن أولوباته الخاصة ، كما لا يريد الناس تبرير إدراكهم عن طريق الأسباب نظرًا لأنهم يخشوع الوقوع في وجهة النظر الخطأ إن هم بدأوا التفكير والاستنتاج من الوقائم والمقدمات . وثمة سبب آخر ، ناتج عن هذا السبب ، نكرته هنا بالفعل ؛ لقد بدأ الجمهور مؤخرًا ، ككل ، يعجب يتشكيلة كبيرة من أساليب الشعر المختلفة ، التي تحتاج إلى تشكيلة كبيرة من التعاليم النقدية ، في أن واحد ، حتى لا يكون ذلك الجمهور بحاجة إلى عادة واحدة لقراءة الشعر باعتباره نوعًا من الفهم الذي يمكن الإنسان من القفز برشاقة من أسلوب إلى آخر. وهذا ينتج نوعجًا من الرقابة الحذرة على المشاعر التي يثيرها الشعر ؛ ومن الأهمية بمكان ألا ننسى نوعية مثل هذا الشعر وألا نسمح بأن تراودنا المشاعر الخاطئة .

زد على ذلك ، أن هذه الأسباب تجعل من الضرورى علينا أن نحمى إدراكنا من التعاليم النقدية ، ولكن مسألة حماية الإدراك من التعاليم النقدية هي التي جعلت التوكيد الذي تولية بعض الآليات للتحليل مهمًا بدوره ، وبالتالي فأنا أرى أن كل قراء

الشيعر في الوقت الماضير قد يتفقون معى زن بعض الشعراء المحدثين مشعونون ، يرغم أن أناسًا مختلفين قد بلصقون ذلك الشك العائم بشعراء مختلفين ؛ غير أن هؤلاء الناس ليست لديهم آلية إيجابية من قبيل الآلية التي كان الدكتور جونسون يظن أنه يمتلكها ، وقد كان صادقًا في ذلك إلى حد بعيد ، والتي بمكن بها إثبات الحقيقة التي من هذا القبيل. وهذا لا يعنى أن مثل هذه الأنية غير معروفة إلى الحد الذي يجعلها غير ذائعة ؛ فالناس يحسون أن هذه الآلية غير معروفة إلى الحد الذي يجعلها غير دَائِعة ؛ فالناس يحسون أن هذه الآلية لابد أن تكون غير عادلة دومًا لأنها لابد أن تكون غير وافية وغير ملائمة ، والنتيجة التي تترتب على ذلك مي حدوث افتقار من نوع معن إلى الإشباع الإيجابي في قراءة أي نوع من أنواع الشعر ؛ ويصبح الشك خلفية أساسية من خلفيات الذهن ، سواء أكان الشيء يجرى تفسريه بطريقة صحيحة أو أن الإنسان يتعين عليه أن يشعر بالارتياح ، إذا كان الشيء قد فُسِّر بالفعل . ومن الواضح أنه في غياب أية آلية من آليات التحليل ، من قبيل تلك الآليات التي يمكن أن يُعُوِّل عليها بشكل معقول ، لتحدد إن كان موقف الإنسان صحيحًا أم لا ؛ غياب مثل هذه الآلية يؤدي إلى جدب في العاطفة يندر أن يجعل قراءة الشعر جديرة بالاهتمام على الإطلاق . ليس من المدهش ، عندئذ ، أن يكون هذا العصر مازال تحاجة ، إن لم يكن ذلك بحق تفسيرًا لأي نوع من أنواع العشر ، توكيد عام ينبعث من عقيدة مفادها أن أنواع الشعر كلها يمكن تصورها على أنها قابلة للشرح.

أضف إلى ذلك أن من حقى أن أرّعم أن هذا الكتاب سيجعل الشعر أكثر جمالاً عند هؤلاء الذين يجدون في هذا الكتاب أشياء جديدة ، وأنهم سيقفون على هذا الجمال دون أن يكونوا بحاجة مطلقًا إلى تذكر هذه الأشياء الجديدة ، أو يحاولوا تطبيقها . ويبدو أن هذا دفاع كاف عن كثير من الصفحات التي تتطلب عناية فائقة .



### الهوامش

- (۱) كنت أزعم منا نقاوة عجزت عن تحقيقها ، وينبغى أن أقول : إن كثيرًا من التحليلات التى فى هذا الكتاب مقنعة إذا كانت مقعنة أساسًا من خلال دراسة القوى المعروفة بأنها تعمل عملها فى ذهن الشاعر ، وليس من خلال التفاصيل اللفظية التى استعملتها لتوضيح هذه القوى ، على كل حال ، فإن ذلك لا يؤثر على التمييز النظرى .
- (٢) للمزيد عن كل مصطلحات الشعر الإنجليزى راجع كتاب الشاعر والشكل ، ترجمة د/ صبرى محمد حسن وعبد الرحمن القعود ، دار المريخ .
- (٣) النتائج المتلكئة: يقال لها أيضًا العُقبول وهي النتائج التي تعقب أسبابها بعد فترة قصيرة (المترجم).
- (٤) البيتان الأخيران ، على العكس من بقية الأبيات ، لا يعدان ترجمة ؛ وعليه فنحن لا نستطيع تسوية القضية بهذه الطريقة .



## المشروع القومى للترجمة

| ١ - اللغة العليا (طبعة ثانية)                             | جون کوین                           | ت : أحمد درويش                        |
|-----------------------------------------------------------|------------------------------------|---------------------------------------|
| ٢ - الوثنية والإسلام                                      | ك. مادهو بانيكار                   | ت : أحمد فؤاد بلبع                    |
| ٣ – التراث المسروق                                        | جورج جيمس                          | ت : شوقى جلال                         |
| ٤ - كيف تتم كتابة السيناريو                               | انجا كاريتنكوفا                    | ت : أحمد الحضري                       |
| ه - تريا في غيبوبة                                        | إسماعيل فصبيح                      | ت : محمد علاء الدين منصور             |
| ٦ – اتجاهات البحث اللساني                                 | ميلكا إفيتش                        | ت : سعد مصلوح / وفاء كامل فايد        |
| ٧ – العلوم الإنسانية والفلسفة                             | لوسيان غولدمان                     | ت : يوسف الأنطكي                      |
| ٨ – مشعلو الحرائق                                         | ماكس فريش                          | ت : مصطفی ماهر                        |
| ٩ التغيرات البيئية                                        | أندرو س. جودى                      | ت : محمود محمد عاشور                  |
| ١٠ - خطاب الحكاية                                         | جيرار جينيت                        | ت: محد معتصم وعد الطيل الأزدى وعمر طي |
| ۱۱ – مختارات                                              | فيسوافا شيمبوريسكا                 | ت : هناء عبد الفتاح                   |
| ١٢ – طريق الحرير                                          | ديفيد براونيستون وايرين فرانك      | ت : أحمد محمود                        |
| ١٣ - ديانة الساميين                                       | روبرتسن سميث                       | ت : عبد الوهاب علوب                   |
| ١٤ - التحليل النفسى والأدب                                | جان بیلمان نویل                    | ت : حسن المُودن                       |
| ١٥ - الحركات الفنية                                       | إدوارد لويس سميث                   | ت: أشرف رفيق عقيقى                    |
| ١٦ – أثينة السوداء                                        | مارت <i>ن</i> برنال                | ت : بإشراف / أحمد عتمان               |
| ۱۷ – مختارات                                              | فيليب لاركين                       | ت : محمد مصطفی بدوی                   |
| ١٨ - الشعر النسائي في أمريكا اللاتينية                    | مختارات                            | ت : طلعت شاهين                        |
| ١٩ – الأعمال الشعرية الكاملة                              | چورج سفيريس                        | ت : نعيم عطية                         |
| ٢٠ - قصة العلم                                            | ج ج. كراوش                         | ت: يمنى طريف الخولي / بدوى عبد الفتاح |
| ٢١ - خوخة وألف خوخة                                       | صمد بهرنجي                         | ت : ماجدة العنانى                     |
| <ul><li>٢٢ – مذكرات رحالة عن المصريين</li></ul>           | جون أنتيس                          | ت: سيد أحمد على الناصري               |
| ۲۳ – تجلى الجميل                                          | هانز جيورج جادامر                  | ت : سىعىد توفيق                       |
| ٢٤ – ظلال المستقبل                                        | باتريك بارندر                      | ت : بکر عبا <i>س</i>                  |
| ۲۰ – مثنوی                                                | مولانا جلال ألدين الرومى           | ت : إبراهيم الدسوقى شتا               |
| ٢٦ – دين مصر العام                                        | محمد حسين هيكل                     | ت : أحمد محمد حسين هيكل               |
| ٢٧ – التنوع البشري الخلاق                                 | مقالات                             | ت : نخبة                              |
| ٢٨ رسالة في التسامح                                       | جون لوك                            | ت : منى أبو سنه                       |
| ٢٩ – الموت والوجود                                        | جيم <i>س ب.</i> كارس               | ت: بدر الديب                          |
| ٣٠ - الوثنية والإسلام (ط٢)                                | ك. مادهو بانيكار                   | ت : أحمد فؤاد بلبع                    |
| ٣١ - مصادر دراسة التاريخ الإسلامي                         | جان سوفاجيه <del>- كلود</del> كاين | ت: عد الستار الطوجي / عد الوهاب عوب   |
| ٣٢ الانقراض                                               | ديفيد روس                          | ت : مصطفى إبراهيم فهمى                |
| <ul><li>٣٢ - التاريخ الاقتصادي لإفريقيا الغربية</li></ul> |                                    | ت : أحمد فؤاد بلبع                    |
| ٣٤ - الرواية العربية                                      | روجر آلن                           | ت : حصة إبراهيم المنيف                |
| ٣٥ - الأسطورة والحداثة                                    | پول . ب . دیکسون                   | ت : خلیل کلفت                         |
|                                                           |                                    |                                       |

| ت : حياة جاسم محمد                          | والاس مارتن                     | ٣٦ - نظريات السرد الحديثة                               |
|---------------------------------------------|---------------------------------|---------------------------------------------------------|
| ت : جمال عبد الرحيم                         | بريجيت شيفر                     | ٣٧ – واحة سيوة وموسيقاها                                |
| ت : أنور مغيث                               | آلن تورين                       | ٣٨ - نقد الحداثة                                        |
| ت : منيرة كروان                             | بيتر والكوت                     | ٢٩ - الإغريق والمسد                                     |
| ت: محمد عيد إبراهيم                         | آڻ سکستون                       | ۶۰ – قصائد حب                                           |
| ت: عاطف أحمد / إبراهيم فتحي / محمود ماجد    | بيتر جران                       | ٤١ – ما بعد المركزية الأوربية                           |
| ت: أحمد محمود                               | بنجامين بارير                   | ٤٢ – عالم ماك                                           |
| ت : المهدى أخريف                            | أوكمتافيو پاث                   | ٤٣ – اللهب المزدوج                                      |
| ت : مارلين تادرس                            | ألدوس هكسلى                     | ٤٤ بعد عدة أصياف                                        |
| ت : أحمد محمود                              | روبرت ج دنيا - جون ف أ فاين     | و٤ التراث المغدور                                       |
| ت : محمود السيد على                         | بابلو نيرودا                    | ٤٦ – عشرون قصيدة حب                                     |
| ت : مجاهد عبد المنعم مجاهد                  | رينيه ويليك                     | ٧٤ - تاريخ النقد الأدبى الحديث (١)                      |
| ت : ماهر جویجاتی                            | فرانسوا دوما                    | ٤٨ حضارة مصر الفرعونية                                  |
| ت : عبد الوهاب علوب                         | هـ ، ت ، ئورىس                  | ٤٩ - الإسلام في البلقان                                 |
| ت: محمد برادة وعثماني الميلود ويوسف الأنطكي | جمال الدين بن الشيخ             | <ul> <li>٥٠ – ألف ليلة وليلة أو القول الأسير</li> </ul> |
| ت : محمد أبو العطا                          | داريو بيانوييا وخ. م بينياليستى | ٥١ - مسار الرواية الإسبانو أمريكية                      |
| ت : لطفى فطيم وعادل دمرداش                  | بيتر . ن نوهاليس وستيفن . ج .   | ٥٢ العلاج النفسي التدعيمي                               |
|                                             | روجسيفيتز وروجر بيل             |                                                         |
| ت : مرسى سعد الدين                          | أ . ف . ألنجتون                 | ٥٣ – الدراما والتعليم                                   |
| ت : محسن مصیلحی                             | ج . مايكل والتون                | ٥٤ المفهوم الإغريقي للمسرح                              |
| ت : على يوسف على                            | چون بواکنجهوم                   | ٥٥ – ما وراء العلم                                      |
| ت : محمود على مكي                           | فديريكو غرسية لوركا             | ٦٥ - الأعمال الشعرية الكاملة (١)                        |
| ت : محمود السيد ، ماهر البطوطي              | فدبريكو غرسية لوركا             | <ul> <li>٧٥ – الأعمال الشعرية الكاملة (٢)</li> </ul>    |
| ت : محمد أبو العطأ                          | فديريكو غرسية لوركا             | ۸ه – مسرحیتان                                           |
| ت: السيد السيد سهيم                         | كارلوس مونييث                   | ٩٥ – المحبرة                                            |
| ت : صبرى محمد عبد الغنى                     | جوهانز ايتين                    | ٦٠ - التصميم والشكل                                     |
| مراجعة وإشراف : محمد الجوهرى                | شارلون سيمور – سميث             | ٦١ – موسوعة علم الإنسان                                 |
| ت : محمد څير البقاعي .                      | رولان بارت                      | ٦٢ – لذَّة النَّص                                       |
| ت: مجاهد عبد المنعم مجاهد                   | رينيه ويليك                     | ٦٣ - تاريخ النقد الأدبى الحديث (٢)                      |
| ت : رمسيس عوض ،                             | ألان وود                        | ٦٤ – برتراند راسل (سيرة حياة)                           |
| ت : رمسیس عوض ،                             |                                 | ٦٥ - في مدح الكسل ومقالات أخري                          |
| ت: عبد اللطيف عبد الحليم                    | أنطونيو جالا                    | ٦٦ – خمس مسرحيات أندلسية                                |
| ت : المهدى أخريف                            | فرناندر بيسوا                   | ۱۷ – مختارات                                            |
| ت : أشرف الصباغ                             | فالنتين راسبوتين                | ٦٨ - نتاشا العجوز وقصص أخرى                             |
| ت : أحمد فؤاد متولى وهويدا محمد فهمى        | عبد الرشيد إبراهيم              | ٦٩ - العالم الإسلامي في أوائل القون العشرين             |
| ت : عبد الحميد غلاب وأحمد حشاد              | أوخينيو تشانج رودريجت           | ٧٠ – ثقافة وحضارة أمريكا اللاتينية                      |
| ت : حسين محمود                              | داريو فو                        | ٧١ - السيدة لا تصلح إلا للرمى                           |
|                                             |                                 |                                                         |

| ت : فؤاد مجلى                 | ت . س . إليوت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٧٢ - السياسي العجور                                   |
|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| ت : حسن ناظم وعلى حاكم        | چین ، ب ، تومیکنز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٧٢ - نقد استجابة القارئ                               |
| ت : حسن بيومي                 | ل، . ا . سېمېنوڅا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٧٤ - صلاح النين والمماليك في مصر                      |
| ت : أحمد درويش                | أندريه موروا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٧٥ – فن التراجم والسبير الذاتية                       |
| ت: عبد المقصود عبد الكريم     | مجموعة من الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٧٦ - چاك لاكان وإغواء التحليل النفسي                  |
| ت : مجاهد عبد المذمم مجاهد    | رينيه ويليك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <ul> <li>۳ - تاريخ النقد الأنبى الحديث ج ٣</li> </ul> |
| ت : أحمد عحمود وثورا أمين     | روناك روبرتسون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٧٨ – العولة: النظرية الاجتماعية والثقافة الكونية      |
| ت: سعيد الغانمي وباصر حلاوي   | بوريس أوسينسكي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٧٩ - شعرية التأليف                                    |
| ت : مكارم الغمري              | ألكسندر بوشكين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <ul> <li>٨٠ بوشكين عند «نافورة الدموع»</li> </ul>     |
| ت: محمد طارق الشرقاوي         | بندكت أندرسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٨١ - الجماعات المتخيلة                                |
| ت: محمود السيد على            | ميجيل دي أونامونو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۸۲ – مسرح میچیل                                       |
| ت : خالد المعالى              | غوتفريد بن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۸۱ - مختارات                                          |
| ت : عبد الحميد شيحة           | مجموعة من الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٨٤ – موسوعة الأدب والنقد                              |
| ت : عبد الرازق بركات          | صالاح زكى أقطاي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ه٨ - منصور الحلاج (مسرحية)                            |
| ت : أحمد فتحي بوسف شتا        | جمال سير صادقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٨٦ - طول الليل                                        |
| ت : ماچەۋ يىسىسى              | جلال آل أحمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٨٧ – نون والقلم                                       |
| ت: إبراهيم الدسوقي شتا        | جلال آل أحمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۸۸ - الابتلاء بالتغرب                                 |
| ت: أحمد زايد ومحمد محيى الدين | أنتونى جيدنز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٨٩ - الطريق الثالث                                    |
| ت: سحمد إبراهيم مبروك         | نخبة من كُتاب أمريكا اللامتينية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٠٠٠ - وسم السيف (قصص)                                 |
| ت: محمد هناء عبد القتاح       | باربر الاسموستكا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٩١ - المسرح والتجريب بين النظوية والتطبيق             |
|                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٩٢ - أساليب ومضامين المسرح                            |
| ت : نادية جمال الدين          | كارلا س ميچل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | السبانوأمريكي المعاصس                                 |
| ت عبد الوهاب علوب             | مايك فيذرستون وسكوت لاش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٩٢ - محدثات العولمة                                   |
| ت : قوزية العشماءي            | عهموين بيكيت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٩٤ - الحب الأول والصحبة                               |
| ت : سرى محمد محمد عبد اللطيف  | أنطونيو بوين بأبيذو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٩٥ - مختارات من المسرح الإسبائي                       |
| ت : إدوار الخراط              | قصيص مختارة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٩٦ - ئلاث زنبقات ووردة                                |
| ت : پشیر السباعی              | فوشان بوردني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٩٧ هوية فرنسا (مج ١)                                  |
| ت: أشرف الصباغ                | لماذج ومقالات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٩٨ – الهم الإنساني والابتزاز الصبهيوني                |
| ت : إبراميم تنديل             | فيريط بالمراج ويتها فيستناه والمراجع وا | in sell hadened grapia - 94                           |
| ت إبراهيم فتحي                | بوئ البيرست زخراهام توميسون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | angel. Deline - 3                                     |
| ت : رشید بندو                 | بيرنان اللهط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١٠١ - النبص الروائي (مقديات ومناسح)                   |
| ت: عز الدين الكتاني الإدريسي  | دود الإربع الشطيون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | quelinette de l'entre                                 |
| ت : محمد بنیس                 | عبد القهاب المؤدب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٣- ١٠ غايل ايل عربي يليه اياء                         |
| ت : عبد الغفار مكاوى          | سرانها الدر جرمبشمت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٤ - ١ - أوبرا عاهرجسي                                 |
| ت : عبد العزيز شبيل           | چې <u>دارچيني</u> ت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ١٠٥ ~ مدخل إلى النص الجامع                            |
| ت أشرف على دعدور              | د. ماریا شیسوس روبییرامتی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 7 - 1 - ٤ كالدي : الأندامسي                           |
| ت : محمد عبد الله الجعيدي     | نضيف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ١٠١ - مدرة القدائي في الشعر الأمريكي المعاصر          |
|                               | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                       |

| ت : محمود علمي مکې              | مجموعة من النقاد         | ١٠٨ – ثلاث دراسات عن الشعر الأدلسي             |
|---------------------------------|--------------------------|------------------------------------------------|
| ت : هاشم أحمد محمد              | چون بولوك وعادل درویش    | ١٠٩ – حروب المياه                              |
| ت : منى قطان                    | حسنة بيجوم               | ١١٠ - النساء في العالم النامي                  |
| ت: ريهام حسين إبراهيم           | فرانسيس هيندسون          | ١١١ - المرأة والجريمة                          |
| ت : إكرام يوسف                  | أرلين علوى ماكليود       | ١١٢ - الاحتجاج الهادئ                          |
| ت : أحمد حسان                   | سادى پلانت               | ١١٢ - راية التمرد                              |
| ت : نسیم مجلی                   | وول شوينكا               | ١١٤ – مسرحيًا حصاد كونجي وسكان المستنقع        |
| ت : سمية رمضان                  | فرچينيا وولف             | ١١٥ - غرفة تخص المرء وحده                      |
| ت : نهاد أحمد سالم              | سينثيا نلسون             | ١١٦ - امرأة مختلفة (درية شفيق)                 |
| ت: منى إبراهيم ، وهالة كمال     | ليلى أحمد                | ١١٧ - المرأة والجنوسة في الإسلام               |
| ت : لميس النقاش                 | بث بارون                 | ١١٨ - النهضة النسائية في مصر                   |
| ت : بإشراف/ رؤوف عباس           | أميرة الأزهري سنيل       | ١١٩ - النساء والأسرة وقوانين الطلاق            |
| ت: نخبة من المترجمين            | ليلي أبو لغد             | ١٢٠ - الحركة النسائية والتطور في الشرق الأوسط  |
| ت : محمد الجندى ، وإيزابيل كمال | فاطمة موسىي              | ١٢١ - الدليل الصغير في كتابة المرأة العربية    |
| ت : منيرة كروان                 | جوزيف فوجت               | ٢٢١ - نظام العبودية القديم ونموذج الإنسان      |
| ت: أنور محمد إبراهيم            | نينل الكسندر وفنادولينا  | ١٢٢-الإمبراطورية العثمانية وعلاقائها الدولية   |
| ت : أحمد فؤاد بلبع              | چون جرای                 | ١٣٤ - الفجر الكاذب                             |
| ت : سمحه الخولي                 | سىدرىك ئورپ دىغى         | ١٢٥ - التحليل الموسيقي                         |
| ت : عبد الوهاب علوب             | ڤولڤائج إيسر             | ١٢٦ - فعل القراءة                              |
| ت : بشير السباعي                | صفاء فتشي                | ۱۲۷ إرهاب                                      |
| ت: أميرة حسن نويرة              | سوران باسنيت             | ١٢٨ – الأدب المقارن                            |
| ت : محمد أبو العطا وآخرون       | ماريا دواورس أسيس جاروته | ١٢٩ - الرواية الاسبانية المعاصرة               |
| ت : شىوقى جلال                  | أندريه جوندر فرانك       | ١٣٠ – الشرق يصعد ثانية                         |
| ت : لويس بقطر                   | مجموعة من المولفين       | ١٣١ - مصر القديمة (التاريخ الاجتماعي)          |
| ت : عبد الوهاب، علوب            | مايك فيذرستون            | ١٣٢ - ثقافة العولمة                            |
| ت : طلعت الشايب                 | طارق على                 | ١٣٢ - الخوف من المرايا                         |
| ت : أحمد محمود                  | باری ج. کیمب             | ۱۳۶ - تشریع حضارة                              |
| ت : ماهر شقيق قريد              | ت. س. إليوت              | ١٣٥ - المختار من نقد ت. س. إليون (ثلاثة أجزاء) |
| ت : سحر توفيق                   | كينيث كونر               | ١٣٦ - فلاحق الباشا                             |
| ت : كاميليا صبحى                |                          | ١٣٧ - مذكرات ضابط في الحملة الفرنسية           |
| ت : وجيه سمعان عبد المسيح       | إيقلينا تارونى           |                                                |
| ت : مصطفی ماهر                  | ریشنارد فاچنر            | ١٣٩ – پارسيڤال                                 |
| ت : أمل الجبوري                 | هربرت میسن               | ١٤٠ – حيث تلتقي الأنهار                        |
| ت : نعيم عطية                   | مجموعة من المؤلفين       | ١٤١ - اثنتا عشرة مسرحية يونانية                |
| ت : حسن بيومي                   | أ. م. فورستر             | ١٤٢ الإسكندرية : تاريخ ودليل                   |
| ت : عدلى السمرى                 |                          | ١٤٢ - قضايا التنظير في البحث الاجتماعي         |
| ت: سلامة محمد سليمان            | كاراو جولدوني            | ١٤٤ - صاحبة اللوكاندة                          |
|                                 |                          |                                                |

| ت: أحمد حسان              | كارلوس فوينتس                  | ١٤٥ – موت أرتيميو كروث                              |
|---------------------------|--------------------------------|-----------------------------------------------------|
| ت: على عبد الرؤوف البمبي  | ميجيل دى ليبس                  | ١٤٦ - الورقة الحمراء                                |
| ت : عبد الغفار مكاوى      | تائكريد دورست                  | ١٤٧ - خطبة الإدانة الطويلة                          |
| ت: على إبراهيم على منوفى  | إنريكي أندرسون إمبرت           |                                                     |
| ت : أسامة إسبر            | عاطف فضول                      | ١٤٩ – النظرية الشعرية عند إليوت وأدونيس             |
| ت: منيرة كروان            | روبرت ج. ليتمان                | ١٥٠ – التجربة الإغريقية                             |
| ت : بشیر السباعی          | فرنان برودل                    | ١٥١ – هوية فرنسا (مج ٢ ، ج ١)                       |
| ت : محمد محمد الخطابي     | نخبة من الكُتاب                | ١٥٢ عدالة الهنود وقصص أخرى                          |
| ت : فاطمة عبد الله محمود  | فيولين فاتويك                  | ١٥٣ - غزام القراعنة                                 |
| ت : خليل كلفت             | فيل سليتر                      | ١٥٤ – مدرسة فرانكفورت                               |
| ت: أحمد مرسىي             | نخبة من الشعراء                | ١٥٥ - الشعر الأمريكي المعاصر                        |
| ت : مى التلمسائى          | جي أنبال وألان وأوديت ڤيرمو    | ١٥٦ - المدارس الجمالية الكبرى                       |
| ت : عبد العزيز بقوش       | النظامي الكنوجي                | ۱۵۷ – خسرو وشيرين                                   |
| ت : بشير السباعي          | فرنان برودل                    | ١٥٨ - هوية فرنسا (مج ٢ ، ج٢)                        |
| ت: إبراهيم فتحى           | ديڤيد هوكس                     | ١٥٩ - الإيديولوجية                                  |
| ت : حسين بيومي            | بول إيرليش                     | ١٦٠ - آلة الطبيعة                                   |
| ت: زيدان عبد الحليم زيدان | اليخاندرو كاسونا وأنطونيو جالا | ١٦١ - من المسرح الإسباني                            |
| ت: صلاح عبد العزيز محجوب  | يوحنا الآسيوى                  | ١٦٢ – تأريخ الكنيسة                                 |
| ت بإشراف: محمد الجوهري    | جوردون مارشال                  | ١٦٢ - موسوعة علم الاجتماع ج ١                       |
| ت : نبيل سعد              | چان لاکوتیر                    | ١٦٤ – شامپوليون (حياة من نور)                       |
| ت : سهير المصادفة         | أ . ن أغانا سيفا               | ١٦٥ - حكايات الثعلب                                 |
| ت : محمد محمود أبو غدير   | يشعياهو ليقمان                 | ١٦٦ - العلاقات بين المتدينين والعلمانيين في إسرائيل |
| ت : شکری محمد عیاد        | رايندرانات طاغور               | ١٦٧ في عالم طاغور                                   |
| ت : شکری محمد عیاد        | مجموعة من المؤلفين             | ١٦٨ - دراسات في الأدب والثَّقافة                    |
| ت : شکری محمد عیاد        | مجموعة من المبدعين             | ١٦٩ - إبداعات أدبية                                 |
| ت : بسام ياسين رشيد       | ميغيل دليبيس                   | ١٧٠ – الطريق                                        |
| ت : هدى حسين              | فرانك بيجو                     | ۱۷۱ - وضع حد                                        |
| ت : محمد محمد الخطابي     | مختارات                        | ۱۷۲ – حجر الشمس                                     |
| ت: إمام عبد الفتاح إمام   | ولتر ت . ستيس                  | ١٧٣ – معنى الجمال                                   |
| ت : أحمد محمود            | أيليس كاشمور                   | ١٧٤ - صناعة الثقافة السوداء                         |
| ت: وجيه سمعان عبد المسيح  | لورينزو فيلشس                  | ١٧٥ - التليفزيون في الحياة اليومية                  |
| ت : جلال البنا            | توم تيتنبرج                    | ١٧٦ - نحو مفهوم للاقتصاديات البيئية                 |
| ت : حصة إبراهيم منيف      | هنري تروايا                    | ١٧٧ - أنطون تشيخوف                                  |
| ت : محمد حمدی إبراهیم     | نحبة من الشعراء                | ١٧٨ -مخارات من الشعر اليوباني الحيث                 |
| ت: إمام عبد الفتاح إمام   | أيسوب                          | ١٧٩ – حكايات أيسوب                                  |
| ت : سليم عبدالأمير حمدان  | إسماعيل فصيح                   | ١٨٠ - قصة جاويد                                     |
| ت: محمد يحيي              | فنسنت . ب . ليتش               | ١٨١ - النقد الأدبى الأمريكي                         |
|                           |                                |                                                     |

| ت : ياسين طه حافظ                          | و . ب . پیتس                | ١٨٢ العنف والنبوءة                            |
|--------------------------------------------|-----------------------------|-----------------------------------------------|
| ت : فتحى العشري                            | رينيه چيلسون                | ١٨٣ - چان كوكتو على شاشة السينما              |
| ت : ئىسوقى سىغىد                           | هائز إبندورفر               | ١٨٤ - القاهرة حالمة لا تنام                   |
| ت : عبد الوهاب علوب                        | توماس تومسن                 | ١٨٥ - أسفار العهد القديم                      |
| ت: إمام عبد الفتاح إمام                    | ميخائيل أنوود               | ١٨٦ – معجم مصطلحات هيجل                       |
| ت : علاء منصور                             | بُزُرُج علَوى               | ١٨٧ الأرضة                                    |
| ت : بدر الديب                              | القين كرنان                 | ۱۸۸ – موت الأدب                               |
| ت: سعيد الغائمي                            | پول دی مان                  | ١٨٩ العمى والبصيرة                            |
| ت : محسن سيد فرجاني                        | كونفوشيوس                   | ۱۹۰ – محاورات كونفوشيوس                       |
| ت : مصطفی حجاری السید                      | الحاج أبو بكر إمام          | ۱۹۱ – الكلام رأسمال                           |
| ت : محمود سبلامة علاوي                     | زين العابدين المراغي        | ١٩٢ – سياحتنامه إبراهيم بيك                   |
| ت : محمد عبد الواحد محمد                   | بيتر أبراهامز               | ١٩٣ – عامل المنجم                             |
| ت : ماهر شفیق فرید                         | مجموعة من النقاد            | ١٩٤ - مضارات من النقد الأنطو - أمريكي         |
| ت : محمد علاء الدين منصون                  | إسماعيل فصيح                | ۱۹۰ – شتاء ۸۶                                 |
| ت : أشرف الصباغ                            | فالنتين راسبوتين            | ١٩٦ - المهلة الأخيرة                          |
| ت: جلال السعيد المفناوي                    | ثنمس العلماء شبني النعماني  | ۱۹۷ – الفاروق                                 |
| ت : إبراهيم سلامة إبراهيم                  | إدوين إمرى وأخرون           | ۱۹۸ – الاتصال الجماهيري                       |
| ت: جمال أحمد الرفاعي وأحمد عبد اللطيف حماد | يعقوب لانداوى               | ١٩٩ - تاريخ يهود مصر في الفترة العثمانية      |
| ت : فخرى لبيب                              | جيرمي سيبروك                | ٢٠٠ - ضحايا التنمية                           |
| ت: أحمد الأنصاري                           | جوزايا رويس                 | ٢٠١ - الجانب الديني للفلسفة                   |
| ت: مجاهد عبد المنعم مجاهد                  | رينيه ويليك                 | ٢٠٢ - تاريخ النقد الألبي الحديث جـ٤           |
| ت: جلال السعيم الحقناوي                    | ألطاف حسين حالى             | ٢٠٣ - الشعر والشاعرية                         |
| ت: أحمد محمول هویدی                        | زالمان شازار                | ٢٠٤٠ – تاريخ نقد العهد القديم                 |
| ت : أحمد مستجير                            | لويجي لوقا كافاللي – سفورزا | ٢٠٥ - الجينات والشعوب واللغات                 |
| ت : على يوسف على                           | جيمس جلايك                  | ٢٠٦ - الهيولية تصنع علمًا جديدًا              |
| ت : محمد أبو العطا عبد الرؤوف              | رامون خوتاسندير             | ۲۰۷ – ليل إفريقي                              |
| ت: محمد أحمد صالح                          | دان أوريان<br>ن             | ٢٠٨ - شخصية العربي في المسرح الإسرائيلي       |
| ت : أشرف الصباغ                            |                             | ٢٠٩ – السرد والمسرح                           |
| ت : يوسف عبد الفتاح فرج                    | سنائى الغزنوي               | ۲۱۰ - مثنریات حکیم سنائی                      |
| ت: محمود حمدي عبد الغني                    | جوناتان كلر                 | ۲۱۱ – فردینان دوسوسیر                         |
| ت: يوسف عبد الفتاح فرج                     | مرزبان بن رستم بن شروین     | ٢١٢ – قصيص الأمير مرزبان                      |
| ت : سيد أحمد على الناصري                   | ريمون فلاور                 | ٢١٢ - مصو عنذ قعوم نالجهن حتى رحيل عبد الناصو |
| ت : محمد محمود محى الدين                   | أنتونى جيدنز                | ٢١٤ - قواعد جديدة للمنهج في علم الاجتماع      |
| ت : محمود سبلامة علاوى                     | زين العابدين المراغى        | ۲۱۵ - سیاحت نامه إبراهیم بیك جـ۲              |
| ت : أشرف الصباغ                            | مجموعة من المؤلفين          | ۲۱٦ - جوانب أخرى من حياتهم                    |
| ت : وجيه سمعان عبد المسيح                  | جون بايلس وستيث سميث<br>    | ٢١٧ - عولمة السياسة العالمية                  |
| ت: على إبراهيم على منوفى أ                 | خولیو کورتازان              | ۲۱۸ – رايولا                                  |
|                                            |                             |                                               |

٢١٩ - بقايا اليوم ت: طلعت الشاب كازو ايشجورو ت: على يوسف على باری بارکر ٢٢٠ - الهنوانة في الكون ت : رفعت سىلام ٢٢١ - شعربة كفافي جريجوري جوزدانيس ت : نسيم مجلى ٢٢٢ - قرائز كافكا رونالد جراي ٢٢٣ -- العلم في مجتمع حر ت: السند محمد نقادي يول قير ايتر ت: منى عبد الظاهر إبراهيم السيد ٢٢٤ - دمار يوغسلافيا برائكا ماجاس ت: السيد عبد الظاهر عبد الله حابريىل جارثيا ماركث ٣٢٥ -- حكاية غريق ت: طاهر محمد على البريري ٢٢٦ -- أرض المساء وقصائد أخرى ديفيد هربت لورانس ت: السيد عبد الظاهر عبد الله ٢٢٧ - السرح الإسالي في القرن السابع عشر موسى مارديا ديف بوركي ت: مارى تيريز عبد المسيح وخالد حسن ٢٢٨ - علم الجمالية وعلم اجتماع الفن جانيت وولف ت: أمير إبراهيم العمري ٢٢٩ - مأزق البطل الوحيد نورمان كيمان ت: مصطفى إبراهيم فهمى - ٢٣ - عن الذباب والفئران والبشر فرانسوار جاكوب ت: جمال أحمد عبد الرحمن ٢٣١ -- الدرافيل خايمي سالوم بيدال ت: مصطفى إبراهيم فهمى توم ستينر ٢٣٢ - مابعد المعلومات ت : طلعت الشايب أرثر هيرمان ٢٣٣ – فكرة الاضمحلال ت : قؤاد محمد عكود ٢٣٤ - الإسلام في السودان ج. سينسر تريمنجهام ت: إبراهيم الدسوقي شتا ٢٣٥ - ديوان شمس التبريزي جلال الدين مولوى رومي ٢٣٦ - الولاية ت: أحمد الطيب ميشيل تود ۲۳۷ – مصبر أرض الوادي ت: عنابات حسين طلعت روبين فيدبن ت: ياسر محمد جاد الله وعربي مديولي أحمد الانكتاد ٢٣٨ - العولمة والتحرير ن : نابية سليمان حافظ وإيهاب صلاح فابق ٢٣٩ - العربي في الأدب الإسرائيلي جيلارافر - رايوخ ت: صلاح عبد العزيز محمود كامى حافظ ٢٤٠ – الإسلام والغرب وإمكانية الحوار ت: ابتسام عبد الله سعيد ك. م كوبتز ٢٤١ - في اتنظار البرابرة ٢٤٢ -- سبعة أتماط من الغموض وليام إميسون ت: صبري محمد حسن عبد النبي

طبع بالهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية

رقم الإيداع ١٩٣٣٢ / ٢٠٠٠



# Seven Types of Ambiguity

## WILLIAM EMPSON

هذا الكتاب الذى طبع أول مرة فى عام ١٩٣٠م تحت عنوان «سبعة أغاط من الغموض» ، يعد واحدة من العلامات البارزة فى تاريخ النقد الأدبى الإنجليزى . والكتاب - بعد أن راجعه وليام إمبسون مرتين منذ صدوره - ما يزال واحداً من الكتب المقروءة ذائعة الصيت ، التى يجرى الاستشهاد بها والاقتباس عنها فى دنيا التحليل الأدبى .

والغموض عند إمبسون «تدخل فيه الفروق اللفظية الدقيقة في الأفكار والألوان والظلال مهما صغر حجمها ، وبخاصة تلك الفروق التي تسمح بردود أفعال بديلة عن المقطوعة اللغوية الواحدة » . ومن هذا التعريف الواسع العريض ، الذي يعترف إمبسون نفسه بأنه قد يبدو «فضفاضًا على نحو غير معقول» في بعض الأحيان ، يدخل الرجل في مناقشة أوجه النظر ، تحت سبعة تصنيفات تتباين من حيث التعقيد ومن حيث العمق أيضًا في أعمال المبدعين التي من قبيل مسرحيات شكسبير ، وشعر شوسر Chaucer ، ودون Donne ، ومارفيل ، وبوب ، ووردزورث ، وهوبكنز ، وتي. إس. إلبوت .

والاستقصاءات التى يقوم بها إمبسون فى هذا الكتاب تهدى القارئ ، لا إلى مزيد من الفهم لشعراء أو قصائد بعينها ، وإنما إلى الإمساك باللغة الإنجليزية نفسها ، وتعميق ذلك الذى تنطوى عليه عملية الإبداع .