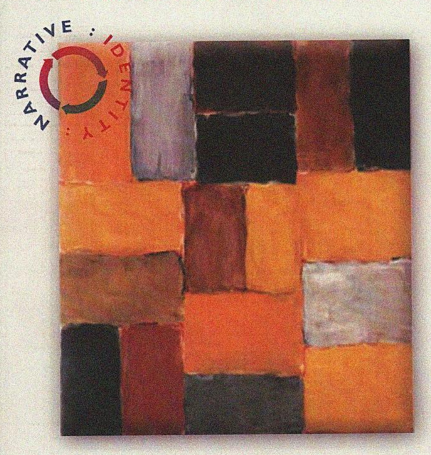
# السرد والهوية

## دراسات في السيرة الذاتية والذات والثقافة



ترجمة عبد المقصود عبد الكريم تحریر جینزبروکمییر 2303 دونال کربو

المركز القومى للترجمة

تأسس في أكتوير ٢٠٠٦ تحت إشراف: جابر عصفور

مدير المركز: أنور مغيث

- العدد: 2303

- السرد والهوية: دراسات في السيرة الذاتية والذات والثقافة

- جينز بروكميير، ودونال كربو

- عبد المقصود عبد الكريم

اللغة: الإنجليزية

- الطبعة الأولى 2015

#### هذه ترجمة كتاب: NARRATIVE & IDENTITY:

Studies in Autobiography, Self and Culture
Edited by: Jens Brockmeier & Donal Carbaugh
Copyright © 2001 John Benjamins Publishing Company,
Amsterdam/Philadelphia
Arabic Translation © 2014, National Center for Translation
All Rights Reserved

حقوق الترجمة والنشر بالعربية محفوظة للمركز القومى للترجمة

شارع الجبلاية بالأوبرا- الجزيرة- القاهرة. ت: ٤٢٥٤٥٢٤ فاكس: ٢٧٣٥٤٥٥٤

El Gabalaya St. Opera House, El Gezira, Cairo.

E-mail: nctegypt@nctegypt.org Tel: 27354524 Fax: 27354554

## السرد والهوية

## دراسات في السيرة الذاتية والذات والثقافة

تحریـــــر: جینـــــز بــــروکمییر دونــــال کربــــو

تـــرجمة: عبد المقصود عبد الكــريم



#### بطاقة الفهرسة إعداد الهيئة العامة لدار الكتب والوثائق القومية إدارة الشئون الفنية

بروكميير،جينز.

السرد والهوية: دراسات في السميرة الذاتية والمذات والثقافة تأليف: جينز بركميير، دونال كربو، ترجمة: عبد المقصود عبد الكريم

ط ١ - القاهرة: المركز القومي للترجمة، ٢٠١٥

٤٩٢ ص، ٢٤ سم

١ – السرد الأدبى

(أ)كربو، دونال (مؤلف مشارك)

(ب) عبد الكريم، عبد المقصود (مترجم)

(ج) العنوان

رقم الإيداع: ١٩٤٧٨ /٢٠١٢

الترقيم الدولى: 6 - 908 - 718 - 977 - 978 - 978 - 1.S.B.N - 978 - 977 - 718 طبع بالهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية

تهدف إصدارات المركز القومى للترجمة إلى تقديم الاتجاهات والمذاهب الفكرية المختلفة للقارئ العربى وتعريفه بها، والأفكار التي تتضمنها هي اجتهادات أصحابها في ثقافاتهم ولا تعبر بالضرورة عن رأى المركز.

## المُحتَويَات

| ا <b>لفصل الأول</b> مقدمة: جينز بروكميير ودونال كربو                  | 7   |
|-----------------------------------------------------------------------|-----|
| الجزء الأول: السرد وبناء الذات، آفاق نظرية                            | 45  |
| الفصل الثاني: صناعة الذات وصناعة العالم: جيروم برنر                   | 47  |
| ا <b>لفصل الثالث:</b> السرد، مشاكل نموذج بديل ووعوده: جينز بروكمييــر |     |
| وروم هاریه                                                            | 69  |
| الفصل الرابع: الميتافيزيقا والسرد، تفرد الذات وتعددها: روم هاريه و    | 103 |
| الفصل الخامس: التكامل السردى: الهوية في السيرة الذاتية ومعني          |     |
| "الحياة الطيبة": مارك فريمان وجينز بروكميير                           | 129 |
| الجزء الثانى: عوالم الهوية، قصص الحياة في السياق الثقافي              | 169 |
| الفصل السادس: "سوف يأتي الناس إليك"، سرد البلاكفيت مصدرًا             |     |
| للحياة المعاصرة: دونال كربو                                           | 171 |
| الفصل السابع: سرديات الهوية القومية بوصفها سرديات جماعة،              |     |
| أنماط المعرفة التفسيرية: كارول فليشر فيلدمان                          | 213 |
| الفصل الثامن: "أنت موسوم"، سرطان الثدى، والوشم والأداء السردى         |     |
| للهوية: كريستان م. لنجليراللهوية: كريستان م. لنجلير                   | 241 |
| الجزء الثالث: بين الماضى والحاضر، ذاكرة السيرة الذاتية والهوية        |     |
| 1 . N                                                                 | 307 |

| زيا، أو  | الفصل التاسع: الرؤية الإبداعية لريتشارد فاجنر في لا سب       |
|----------|--------------------------------------------------------------|
| لهويسة   | التفسير بأثر رجعى للخبرة في ذاكرة السيرة الذاتية، وظيفة ا    |
| 309      | منبثقة: جيروم ر. سيولستر                                     |
| رنشى 361 | الفصل العاشر: الهوية والسرد في السير الذاتية لبياجيه: جاك فو |
| ی فـــی  | الفصل الحادى عشر: من النهاية إلى البداية، الغائية بأثر رجع   |
| 405      | السيرة الذاتية: جينز بروكميير                                |
|          | تعليق ختامي                                                  |
| إعسادة   | الفصل الثانى عشر: من المادة إلى القصة، السرد والهوية و       |
|          | تنظیم الذات: مارك فريمان                                     |

### الفصل الأول

## مقدمة جينز بروكميير ودونال كربو

### السرد والهوية: المؤتمر والأعباء

كانت نقطة البداية لهذا الكتاب مؤتمرا عن السردى والهوية عقد في المركز الأبحاث الدولية للدراسات الثقافية" (IFK) في فيينا، في ديسمبر 1990. اجتمع علماء من علم النفس، والفلسفة، والعلوم الاجتماعية، ونظرية الأدب، والكلاسيكيات، والطب النفسى، والاتصال، ونظرية الفيلم، ليستكشفوا، من المواقع المتميزة لتخصصاتهم وأعمالهم الفردية، أهمية السرد بوصفة تجسيدا تعبيريا لخبرتنا، وطريقة للتواصل، وشكلا لفهم العالم وأنفسنا في النهاية.

وتمثلت القضية المركزية التى دارت حولها كل العروض والمناقشات في السؤال عن كيف نبنى ما ندعوه حيواتنا، وكيف نكون أنفسنا أثناء ذلك. وقد ثبت أن السؤال عن نوع البناء متداخل مع السؤال عن نوع الذات التسى تتشكل فى هذا البناء. تركز المقاربات المختلفة لهذه الأسسئلة والإجابات المحتملة لها، التى تكشفت خطوطها العريضة فى المؤتمر وفى هذا الكتاب،

على عملية بناء هوية السيرة الذاتية. وترى جميعها أن هذا البناء لعوالم الذات والحياة يعتمد على جنس أدبى يستخدم اللغة: السرد.

لا يوجد في الأدب الغربي والفكر الغربي شيء له تاريخ فكرى أطول وأعمق وأكثر حيوية من الكيفية التي نمنح بها معنى لحيواتنا والكيفية التي نبنى بها، في أثناء ذلك، ذواتنا بوصفها جستالتية Gestalten في الوقت المناسب، بوصفنا كائنات لها شخصيتها وثقافتها. لكن هذا السؤال حي اليوم من جديد، لأن المعرفة الحديثة في تخصصات متنوعة وفرت آفاقا جديدة صعبة لفهمنا لبناء الهوية الإنسانية؛ آفاق دراسة السرد. في التعامل معها، طرح مؤتمر فيينا عددا من المشاكل الجديدة (والقديمة) التي، كما نعتقد، لا تستحق فقط مزيدًا من الاهتمام بل وتستحق أيضا التأمل المستمر والدراسة والمناقشة. وقد استهل المؤتمر هذا التأمل، والدراسة والمناقشة بين المشاركين فيه، ونسعد بأن نقدم في هذا الكتاب بعض النتائج.

خضعت كل الأبحاث التى جمعت هنا تقريبا لتطوير كبير، نتيجة المؤتمر والمناقشات التالية له، وقررنا أيضًا أن نضم مقالة جيروم برنر Bruner، وكان الحصول عليها صعبا، وقد شكلت أساس كلمته فى المؤتمر. صارت مقالة برنر نقطة مرجعية فى الكثير من المناقشات المتضمنة هنا وفى مواضع أخرى. بالإضافة إلى ذلك، أضيف فصلان آخران (اشترك فى كتابة كل منهما مشاركان)، وأضيف أيضا فصلان بدعوة منا لكل مسن كريستين لنجلير Langelier وجيروم سيولستر Sehulster. ويعرض العالمان نتائج دراسات شاملة لحالة ألقت أضواء جديدة على العلاقة بين البعد السردى

والعاطفى والتقديرى لبناء الهوية، وهو تفاعل يبرهن، كما سوف نرى، على أنه ذو أهمية مركزية فيما نتناوله هنا.

#### العوالم في السرد

تمثل مفاهيم الهوية والسرد منطقتين كبيرتين في المشاكل الفكرية التي در ستها تخصصات متنوعة من منظور نظرى مختلف. بشكل غربب جدا، متأملين التقاليد الممتدة لهذه الدر اسات، كانت هناك رو ابط قليلة و عرصية إلى المثال، علم النفس من ناحية، والأدب والنظرية الأدبية من الناحية الأخرر بينما ادعى الفحص السيكولوجي للطبيعة الإنسانية قدرة خاصة لأشباء مثل الذاكرة والعقل والذات، استكشف عدد لا يحصى من نصوص الأدب والنقيد الأدبى الطبيعة اللغوية للسمات نفسها في الوجود الإنساني. لكن المقاربتين، و هما تفعلان ذلك، تجاهلت كل منهما الأخرى بشكل كامل تقريبًا. وهذا ليس عجيبًا، كما يلاحظ الناقد الأدبي دانيال ألبر ايت Albright (١٩٩٦)، لأنه يبدو فقط أن المقاربتين تهتمان بالموضوع نفسه. إن اهتماماتهما الفكرية و أيضًا تصور اتهما للطبيعة البشرية تختلف اختلافًا جو هريا. بكتب ألبر ايست: "الأدب براري، وعلم النفس بستان" (ص ١٩). يدعى ألبرايت أن الأدب مفتون بالطبيعة الطليقة بكل شذوذها وتشوهاتها، بينما علم النفس مهووس بأدوات البستان والنقاء المنهجي. في الحقيقة، على أي عشاء لأكاديميين من تخصصات متنوعة، ليس هناك احتمال أقل من أن ترى سيكولوجيًا وناقدًا أدبيًا ينهمكان في محادثة أكاديمية. وإذا فعلا ذلك، فستكون المحادثة غالبا عن "المنهج". بينما قد يشير السيكولوجي إلى أنه لكي نبرهن علي أن الحياة قصيرة ينبغي أن يكون هناك دليل إحصائي من خمس دراسات تجريبية مختلفة على الأقل، فقد يشير فقيه اللغة الذي يحمل رأيا مماثلا إلى خمس أسئلة على الأقل من خمسة مؤلفين كلاسيكيين ليتوصل إلى الاستنتاج نفسه.

تضيق فكرة هذا الكتاب الفجوة بين دراسة الهوية الإنسانية من ناحية، والخطاب السردى والثقافى من الناحية الأخرى وهى فجوة تتطابق جزئيا مع الفجوة بين علم النفس والعلوم الإنسانية الأخرى. وتوضيح المقالات المقدمة فى هذا المجلد أن التركيز على السرد ليس مفيدًا فقط، لكنه يبرهن على أنه مثمر بشكل كبير بالنسبة لاستكشاف الذاكرة والهوية في السيرة الذاتية. ونعتقد أن القضايا السيكولوجية التقليدية المتعلقة بالذاكرة والهويسة ربما تصبح أكثر ثراء حين تتكامل مع قضايا اللغة والخطاب والسرد.

يعتمد هذا الكتاب، في تطوير هذا الخط من النقاش، على تطورات متنوعة مستمرة. كان كل منها يوسع مجال دراسة السسرد، ويعمى فهمنا للتصور الحقيقي للسرد. في عدد من التخصصات وحقول البحث، نما إدراك جديد للبناء السردي؛ وليس من الصعب أن نتوقع أن يستمر هذا النمو. هناك إدراك متزايد لسمتين من النسيج السردي للمعرفة والاتصال الإنسانيين. من ناحية، يزداد باستمرار عدد العلماء السذين يدركون التعرج، السبكة الاستطرادية للسرد حيث تتشابك كل معرفتا أو ما يسمى بالألمانية الاستطرادية للسرد حيث تشابك كل معرفتا أو ما يسمى بالألمانية الأخرى، رأينا أن الشيء نفسه

يصح بالنسبة للطريقة التى نكتسب بها المعرفة أو نـشيدها بالألمانية Erkennen وبالفرنسية connaître. بمصطلحات الإبسستمولوجيا التاريخية للعلوم الإنسانية يمثل هذا السرد والتحول الاستطرادى عددا من المحاولات لاستكشاف الآراء البنيوية التى اعتبرت استكمالا للنموذج الوضعى. فيما يلى، نريد أن نرسم تخطيطا لبعض السمات الفينومينولوجية للأبحاث التى تجرى حاليا فى عالم الدراسات السردية. لكننا نفضل تـسميتها "عـوالم الـسرد"، واضعين فى الاعتبار المجموعات والثقافات الكثيرة المختلفة لدراسة السرد.

لنبدأ بنظرة للسرد يمكن أن تعتمد على تاريخ فكرة طويل: عالم السرد الأدبى وعلم السرد. (١) لا نتحدث هنا أساسا عن التقاليد التاريخية. هناك معرفة غير موازية تفحص النسيج السردى للإنتاج والإدراك الأدبى فى مئات اللغات والآداب. ويبقى أنه، وهذه الحقول البحثية تتمدد باستمرار، صارت حدودها غائمة. لوقت طويل، طورت هذه الدراسة فكرة أن النصوص الأدبية تفترض "عوالم نصية" بمعنى يتجاوز بكثير الفكرة التقليدية لفقيه اللغة عن النص بوصفه ببساطة العالم المكتوب. وقد تحررت مقاربات نظرية وإمبريقية جديدة ليس فقط من هذا التصور الأرثوذوكسى للنصوص الأدبية، بل ومن القدرة على القراءة والكتابة أيضًا. وأعادت هذه المقاربات، متناولة طواهر العقل، والاتصال، والفنون البصرية والتمثيلية، والأماكن العامة، والصناعات اليدوية، والأشكال الثقافية الأخرى، أعادت تعريف مفاهيم السرد كما طورت أدوات منهجية مختلفة. تأمل الأمثلة الثلاثة التالية:

<sup>(</sup>۱) علم السرد narratology: يشير إلى دراسة نظرية السرد والبناء السردى والطرق التي يؤثران بها على إدراكنا (المترجم).

المثال الأول، وريما يكون الأكثر أهمية، لرؤية مختلفة للسرد، رؤيـة تطور علم السرد والنظرية السردية المعاصرة نفسها. لقد خضع المسشروع التقليدي لعلم السرد لتغيرات جذرية تجعل من المصعب أحيانا أن نتذكر بداياته. ظهر علم السرد في الستينيات والسبعينيات من القرن العشرين بوصفه طريقة بنيوية خاصة لدراسة النصوص السردية المكتوبة، وخاصـة الأدب القصصى. ومنذ ذلك الوقت، تحرك باتجاه سيميوطيقا تشمل عددا من التخصصات ونظرية ثقافية للنصوص والسباقات السردية. النصوص السردية، في هذا المنظور، نظم دلالة تنظم المعانى بطول الخطوط السردية. وتشمل نظم الدلالة البصرية والسمعية وثلاثية الأبعاد، الساكنة والمتحركة-من قبيل الأنشطة الجسدية، مثل، الرقص والأحداث الرياضية، وفنون التذكر، مثل النصب التذكارية ومعروضات المتاحف، والطقوس الاجتماعية، مثل: الجنازات والاحتفالات العامة، والظواهر الثقافية الأخرى، مثل: الموضلة وتصميم المشاهد الطبيعية. إن علم سرد هذه النصوص، كما أشارت ميكي بال Bal (١٩٩٧)، هو نظرية الأجناس اللغوية الشفهية والمكتوبة والصور و المشاهد و الأحداث و الفنون الثقافية التي "تحكي قصة".

ونعتقد أن هذا تطور مهم لتخصص وُجِد نحت اسم ونعتقد أن هذا تطور مهم لتخصص وُجِد نحت اسم اسرد] طفلا للبنيوية الفرنسية، وحفيدا للشكلية الروسية والتشيكية. من منظور المفاهيم السيميوطيقية والثقافية و"الطبيعية" الحالية للسرد - كما قدمه مؤلفون، مثل: بال Bal (١٩٩٦)، وفلوديرنك Fludernik (١٩٩٦)، وتسولان ولتسشمان Newton (١٩٩٧)، ونيوتن العمان العمان

Toolan (١٩٨٨، ١٩٩٦)، وآخرين – كان لعلم السرد التقليدي مساهمات مهمة، لكنه حمل أيضًا قصور البنيوية الكلاسيكية. ويجد هؤلاء المؤلفون أن مقو لاته الوضعية الجامدة، وتفسيراته الشكلية المختزلة، واعتماده على آليات عليّة توليدية، ناهيك عن المعجم الغريب غير المفهوم، رطانة "طابعه العلمي" التقني، قاصرة بشكل خاص.

لنفهم هذا القصور المدعى في البنيوية، من المفيد أن نتذكر ما كان يتناوله المشروع البنيوي لعلم السرد. يمكن وصفه بأربع خصائص. الأولى، تصور السرد نوعًا من اللغة langue بمفهوم "سوسير"، نظامًا من أشكال وقواعد ثابتة، وتجاهله بوصفه كلاما parole، بوصفه لغة تستخدم بفاعلية في سياقات ثقافية ملموسة. كما يعبر عالم السرد البنيوي: "إذا كانت البنيوية تركز عمومًا على اللغة أو شفرة تؤسس نظامًا معينًا أو ممارسة معينة بدلا من التركيز على الكلام أو الاستخدام الخاص لذلك النظام في الممارسة، فإن علم السرد يركز بشكل خاص اللغة السردية بدلا من الكلم السردي" (Prince 1997, p.39). وبالتالي، سعى علم السرد التقليدي- وهذه هي الخاصية الثانية- إلى تشكيل ما يفترض أنه يكمن وراء "البنية السطحية" للقصص: نوع من "البنية العميقة"، بمفهوم تشومسكي، للسرد، البنية التي كشفت در اساتها النظم العالمية للشفر ات. و هكذا يمكن اعتبار مشروع علم السرد الكلاسيكي نسخة حديثة أو حداثية للمحاولة الأقدم لاكتشاف "نحو عالمي" (Herman 1995). الثالثة، اتخذ علم السرد البنيوي من اللسسانيات نموذجا تفسيريا أساسيا، قاصر اعلى مستوى تركيب الجملة، بدلا من النظم

المستخدمة فى السياقات. والرابعة: سعى إلى تطبيق نموذج "ازدواجية الزخرفة"، وهو نموذج مؤسس على فكر ثنائى جلب تحليلات مقارنة إلى البنى الداخلية للغة.

في المقابل، نأى جزء مطرد من النظرية السردية الحالية، وهو يوسع مداه و اهتمامه الثقافي، بنفسه عن "السر دبات الكبري للبنبوبة" و اهتماماتها المركزة على القواعد التابتة، والبني العميقة، والجمل، والثنائية. على سبيل المثال، يمكن تتبع التطور الفكرى لميكي بال في النسخ الثلاث المختلفة تماما لكتابها عن علم السرد (١٩٧٧؛ ١٩٨٥؛ ١٩٩٧)، التي تعكس بإتقان تحول الحقل. في كتابها الصادر ١٩٩٧، تصرح بأنها لم تعد ترى علم السرد غايةً في ذاته، لكنه وسيلة، "أداة إر شادية"، يمكن أن تُستخدَم، بل يجب أن تستخدم، بالارتباط مع الاهتمامات والنظريات الأخرى. وبهذه الطريقة، يتحول التحليل السردى إلى نشاط "للتحليل الثقافي"، أي إلى شكل من تفسير الثقافة. لم يعد مشروع بال يحمل ما يتوافق مع النظرية الشكلية أو البنيوية. يُعرَض علم السرد لديها، صراحة، مشروعًا لما بعد البنيوية، يسعى إلى "الحفاظ على الإجراءات والمسئوليات الحالية من أجل المعنى" في وجه "فلسفات اللغة" الموجهة ثقافيا وتأتى بالضرورة "أكثر تشوشًا" (Bal 1997, p.11). تصر، مع باختين، على نتوع المصادر، وطبيعة التعدد الصوتي، ومع دريدا، على المعانى الملتبسة التي لا يمكن اختزالها لأي منطوق سردى. ونتيجة لـذلك، في در اساتها، تُفسح البني الثابتة للجمل والأشكال اللغوية المجال أمام البنسي المتغيرة للنصوص السردية في سياقاتها الثقافية.

في المثال الثاني للتطور ات الحديثة في السرد والتحليل السردي نريد أن نشير إلى انقطاع آخر مع المشروع البنيوي لعلم المسرد حدث في اللسانيات الاجتماعية، وتحليل المحادثة، وإثنوجر افيا ethnography الاتصال. في هذه الدر اسات، في السياق البنيوي أيضا نجد نقطة البدايسة للدر اسة السردية للأعمال غير القصصية وللسرد البومي. بخصص كثير من العلماء اليوم مكانا محوريا لمقال وليم لابوف Labov ويوشوا ويلتسكي Joshua Waletzky "تحليل السرد: النسخ الشفهية للخبرة الشخصية" الذي قدِّم في ١٩٦٦ في مؤتمر الجمعية الإثنولوجية الأمريكية في ١٩٦٧ في محاضر الجلسات. من المهم تماما أن السباق المؤسسي لتقديم هذه الدر اســة البــارزة للتحليل السردي لم يكن نظرية الأدب وعلم السرد، أو اللسانيات، لكنه كان الاثنو جرافيا والأنثر ويولوجيا والعلوم الاجتماعية والتخصصات اللغويسة الفرعية "التطبيقية". في ١٩٩٧، نشرت الأعداد الأربعة من "مجلة السرد وتاريخ الحياة Journal of Narrative and Life History" في مجلد واحد يقيم ويعيد تقييم مقال لابوف وويلتسكى وأهميته بالنسبة للسنوات الثلاثين الأخيرة (والأولى) من الحقل. وأوضحت المساهمات السبع والأربعون كلها أن هذا البحث الكلاسيكي لم يمهد الطريق فقط لفحص منهجي لكل الأشكال والأجناس الأدبية للأعمال السردية غير القصصية والاتصال اليومي، لكنه أثر أيضًا، بدوره، على دراسة السرد القصصي. والأكثر من ذلك، في أعقاب مقاربة لابوف ووبلتسكي للسرد الطبيعي، صار الخط الفاصل الذي كان بيدو شديد الوضوح بين عالم القصص الخيالية وغير الخيالية ضبابيا. فقد هذا

التمييز، بمجرد التحرر من الازدواجية والثنائيات، أساسه. كما تكتب سينثيا برنشتاين Bernstein (١٩٩٧، ص ٤٥): "رغم إن أية قصة يمكن أن تصنف على أنها طبيعية أو أدبية، شفهية أو مكتوبة، بسيطة أو معقدة، إلا إن هذه التصنيفات ليست ثنائيات متناقضة، ليست سوى أطراف لاحتمالات بلا نهاية". ما يحدد تصنيفات بهذه الاستمرارية ليس "البنية العميقة" المفترضة للخصائص الشكلية بل السياقات الملموسة للاستخدام الذي يُخلَق فيه معنى قصة، ويأخذ فيها شكله الحقيقي بوصفه سرديا. تقترح برنشتاين، متبنية الهدف المبكر لدل هاميس Hymes (١٩٨٦)، وضع مفاهيم للظواهر السردية تتعلق "بالأبعاد" أو "الاستمرارية" بدلا من الانقسام إلى ثنائيات متناقضة أو أزواج.

صحيح أن لابوف وولتسكى كانا مهتمين بشكل خاص بتحديد السمات الشكلية العامة أو "أجزاء" عمل سردى جيد. وقد آمنا بأنهما وجداها في العبارات التأسيسية التي لها علاقة بنيوية محددة تماما بالسرديات التي تشكلها، كما هو الحال مع الرابطة البنيوية بين سمات ووحدات صوتية تشكلها، كما هو الحال مع الرابطة البنيوية بين سمات ووحدات صوتية phonemes ووحدات شكلية morphemes مميزة. لكن إذا كان هذا المشروع في النهاية قد "فشل" بالمعايير البنيوية في وصف البنية السماملة لنظام سردى تكويني، فقد نجح، كما يؤكد جيروم برنر (١٩٩٧) في تعليقه على بحث لابوف وولتسكى، في شق طريق للدارسين الذين يسعون لاستكشاف استخدامات معينة لبِني سردية. ومن المؤكد أن الكثير من هؤلاء الدارسين اليوم أقل ميلا للسعى وراء مثل هذه البني من خلال "تحليل الفقرات" الشكلي،

وأكثر ميلا لفحصها من خلال التحليلات الثقافية للأشكال والسياقات التى تُحكى فيها القصص. ويركز اقتراح برنر (١٩٩٧، ص ٢٧) بالنسبة لهذه التحليلات على "عمليات البناء اللغوى التى تتكيف بها الأعمال السردية البدائية prototype مع مواقف مختلفة ومتنوعة." وكما سنرى في الحال، يردد هدف برنر أصداء الدراسات الأنثروبولوجية والإثنوجرافية للسرد (على سبيل المثال، 6 Miller 1994؛ Hymes 1981 (Bauman 1986)، وخاصة فكرة أن السرديات تعطى "صوتا" للعلاقات الاجتماعية والمعانى الثقافية المنغمسة فيها محليا (Hymes 1996).

فى مثال ثالث لكيفية تغير المفاهيم التقليدية للسرد ونظرية السرد، نود أن نشير إلى الاهتمام العظيم الذى كُرِّس لمؤلف سبق ذكره: ميخائيل باختين امتد تأثير أعماله أبعد بكثير من نظرية الأدب وفلسفة اللغة حيث بدأ باختين فى الأصل تحليلاته السردية. الرقم الذى لا يزال يتزايد للمعجبين بنظرية باختين عن الخطاب الروائى يشمل دارسين للغة والاتصال والثقافة والعقل عبر كل العلوم الإنسانية. على سبيل المثال، الأفكار عن الطبيعة متعددة الدلالة للسرد، التى اتضحت أول مرة في تحليل باختين (١٩٧٣) لروايات دوستويفسكى، طبقت على دراسة السبجلات السردية ليس سجلات الأدب فقط، بل وسجلات الحياة الاجتماعية نفسها. وقد كشف هذا النقاب عن التشابهات البنيوية المدهشة بين الخطساب الروائسى، وقصص الحياة، وذاكرة السيرة الذاتية، التى أدت إلى مفاهيم جديدة للعقل ("المعبر عنه بأصوات متعددة") والذات ("الحوارية") (على سبيل المثال،

باختين بسلسلة دراسات جديدة في العلوم المعرفية، منعكسة في مفاهيم مثل: "البويطيقا والعقل" (Gibbs 1995) و"العقل الأدبى" (Turner 1997) التى تسعى أساسا لفهم طريقتنا المجازية في التفكير والاتصال.

وصف باختين ثراء لغة سرديات الحياة المتعلقة بالعبارات المجازية (أو أشكال اللغة المجازية)، واعتقد أنها خصائص تكوينية للروايات. وهدذا، في رأيه، مميز في الرواية الحديثة، من قبيل فهمها الخاص للزمن، وتعدد الأصوات، والنتاص (أي أن كل نص يشتق من نـصوص أخـري ويـشير إليها)، خاصة أساسية للبناء السردي لحياة. كما أن كل حكاية ذاتية سردية هي نفسها جزء من حياة، منغمس في سياق حي للتفاعل والتواصل، والقصد والتخيل، والالتباس والغموض، وهناك دائما قصة تالية مختلفة بمكن أن تحكى، كما أن هناك مواقف مختلفة يمكن أن نحكيها فيها. ويخلق هذا ديناميكية تبقى قصصا حقيقية عن الحياة الواقعية مع قصص محتملة عن حياة ممكنة، وأيضا مجموعات منها لا تحصى. ونتيجة للذلك، يمكن معالجة سر ديات الحياة، مثل معظم النصوص الأدبية، بوصفها مفتوحة، بلا نهاية. إنها، كما يعبر باختين (١٩٨١)، "غير قابلة للإنهاء"، لأن الحياة تفتح دائمًا خيارات (خيارات "واقعية" و "متخيلة")، تشمل معانى، وهويات، وتستدعى تفسيرات أكثر حتى مما يمكن أن يعبر عنه عدد كل قصص الحياة الممكنة.

فى حياة كل شخص هناك دائما إمكانيات غير محققة واحتياجات غير محققة، خيارات للهوية لم يتبع إشباعها، كما يمكن أن نقول. وهذا البعد

للممكن، حقيقة أن "كل الملابس الموجودة ضيقة جدا تماما" (, p.37)، الذي يجعل الحياة، بهذا الشكل، جيدة وإنسانية جزئيا. ومن ثم تكون لغة الرواية الشكل الأكثر ملاءمة للتعبير عن هذه "الإنسانية غير المبلورة"، المتأصلة في كل بناء للهوية، وتشكيلها. تقترح نظرية باختين عن الخطاب السردي رؤية البشر بوصفهم يصنعون أنفسهم دائما، وقادرين على التسليم بزيف أية نسخة محددة للهوية. ورأى أن الرواية جنس أدبي يقدم فهمًا للناس بهذه الطريقة بالضبط. لأن في الرواية، بصرف النظر عن كثرة الرؤى والتفسيرات لشخصية تضمها، شيئا متروكا دائما "فائض إنساني غير محقق"، كما لاحظ باختين (١٩٨١، ص ٣٧). ومن هذا المنظور يمكن أن نستنتج أن دراسة سرديات الحياة ليست مشدودة فقط بإحكام إلى العوالم الإنسانية الفعلية والخاصة، بل تتحول إلى مختبر من الاحتمالات بالنسبة لبناء الهوية الإنسانية.

### مفهوم السرد في العلوم الإنسانية

هناك، كما اقترحنا، تطوران حوّلا المفاهيم التقليدية للسرد. ويمكن رد الاثنين إلى فهم السرديات القصصية وغير القصصية، السذى يتسشكل في المقاربات المتنوعة لما بعد البنيوية، متراوحة من علم السرد الأدبى والثقافى إلى اللسانيات الاجتماعية، والمحادثة، والخطاب الذرائعى. (١) الأول، كانت

<sup>(</sup>١) الخطاب الذرائعى discourse pragmatics: دراسة اللغة كما تستخدم في سياق اجتماعي وتأثير اتها على المتحاورين وسلوكهم (المترجم).

هناك تطبيقات شاملة لمفهوم السرد وستعت المجال وبالتالى الطبيعة الحقيقية لدراسة السرد. في الوقت ذاته، كان هناك اهتمام متزايد عبر العلوم الإنسانية في معالجة السرديات بوصفها الطريقة التي تتكون من خلالها الحياة الاجتماعية والثقافية، وهو اهتمام يشمل السرد والنسيج البلاغي الذي يؤسس معظم معرفتنا، بما في ذلك التفكير العلمي.

يوضح لويس وساندرا هينشمان (١٩٩٧) هذا الأمر في تصدير لمجموعة مقالات عن فكرة السرد في العلوم الإنسانية. ويلاحظان أن التحول إلى السرد بوصفه مفهوما تنظيميا في حقول متنوعة يمكن اعتباره تحولا كلاسيكيا للنموذج، تحولا يبتعد عن النماذج النومولوجية (١) بانجاه مقاربة أكثر إنسانية لدراسة مختلف الأفراد والمجموعات. أسباب هذا التحول في التوجيه باتجاه رؤية ثقافية وتاريخية أخرى للواقع الإنساني ليست كما في كل تحول لنموذج، معرفية فقط، بل ثقافية، تعكس التحولات الرئيسية في المؤسسات الاجتماعية والأكاديمية. يلاحظ لويس وساندرا هينشمان (١٩٩٧) أن الكثير من دارسي السرد يتحدُّون الجهود السيكولوجية والعلمية الاجتماعية الراسخة لتطوير كيان معرفي مهيمن مثل كيان العلوم الطبيعية الكلاسيكية. ويبدو لهما مثل هذا النوع من المشاريع مضللا إلى حد ما، وإشكاليًّا، وحتى قمعيًّا، لأنه يفترض أنه يمكن (أو ينبغي) أن يكون هناك اليوم كيان لحقيقة لا تقبل الجدل: "عمل سردى عظيم" مهيمن. في الحقيقة، إن فكرة تصور موضوع

<sup>(</sup>١) النومولوجية nomological: النومولوجيا nomology، دراسة القوانين العامة الفيزيائية والمنطقية واكتشافها (المترجم).

للمعرفة بشكل مجرد- موضوع يمكن أن يوجد فقط في العالم الميتافيزيقي "للتفكير الصرف" - شكك فيها كثير من علماء الاجتماع والفلاسفة (على سبيل المثال، Green 1994؛ Geertz 1995؛ Green 1994؛ Rorty 1979؛ Habermas 1992؛ Geertz 1995؛ Taylor 1985). مستدعبين هذا الخط النقدي في سر دهم، بربد لوبس وساندر ا هينشمان "إعادة تأكيد جماعية القصص التي قد تحكيها مختلف الثقافات والثقافات الفرعية عن نفسها". يؤكدان، مثلا، الدر اسات "السردية الشخصية" الحالية، نوع من البحث السردي بركز على القصص الشخصية التي تحاول مقاومة السرديات الكبرى، متبنيين رأيًا "يقود القصص والخبرات المتنوعة والمجسدة تاريخيا التي يحكيها أناس ليسوا من النخبة مقابل نسخة الواقع التي تزعم العلوم الاجتماعية والفلسفة السائدة قبولها. ويصبح حكى القصة بالنسبة لمؤيديها فعل مقاومة ضد نموذج 'ديكارتي Cartesian' سائد للعقلانية" .(p. xiv)

من نقطة تميز فلسفة العلم، يمكن أن نتصور هذا الاتجاه ضد الديكارتى جزءًا من حركة أكثر عمومية لما بعد الوضعية. ويرتبط هذا الميل بتحولات أكثر في معمار العلوم الإنسانية، تحولات عرفت بأسماء متنوعة "التحول التفسيري"، "التحول الاستطرادي"، "التحول الثقافي"، وكما ذكرنا من قبل، "تحول ما بعد البنيوية". ونلقى ضوءا على مشاهد أكثر في هذه الصورة المحيرة. لا نسعى إلى تقرير كامل، يمكننا أن نقتصر على الإشارة فقط بإيجاز إلى بعض الصور النموذجية في كل من الحقول التي نود النظر فيها.

علم النفس، بهذا الصدد، مثال مهم تنطبق عليه هذه الحالــة بــصورة خاصة. شهد هذا التخصص في السنوات العشرين الأخيرة من القرن العشرين، في تناقض حاد مع فهم الذات الوضعي بصورة تقليدية في علم النفس الأكاديمي، ظهور حقل فرعي مذهل بسمي "سيكولو جيا السرد". وقد تأثر هذا التطور بقوة بالميل العام الذي أوضحناه للتو. سيكولوجيا السرد ليس نظرية واحدة محددة أو مدرسة. إنه يصف توجُّهًا نظريا ومنهجيًّا يسعى إلى فحص طبيعة الخطاب السردى ودوره في حياة الإنسان، وخبرته وتفكيره Rosenwald & !McAdams & Ochberg 1988 !Bruner, J.S. 1986) Ochberg 1992؛ Sarbin 1986؛ Ochberg). الفكرة الأساسية أن السرديات تعمل في تنظيم الخبرات، وتشكيل النوايا، واستخدام الذاكرة، وبناء التواصل. منذ وقت مبكر في تطور الإنسان، تقدم الممارسات السردية أدوات جوهرية تعطي شكلا ومعنى لخبرنتا (Bamberg 1997). كما رأى برنــر (١٩٩٠)، حــين يتعلق الأمر بمسائل الهوية وذاكرة السيرة الذاتية، التي تتضافر معه بشكل لا ينفصم، يكون حكى القصيص مطلوبًا. القصيص التي نحكيها نحن أنفسنا عن أنفسنا والآخرين نتظم إحساسنا بطبيعتنا، وطبيعة الآخرين، وطبيعة العلاقة بيننا. كيف نتعلم حكى هذه القصص، ونفهمها ونقيِّمها، ونستخدم قصصمًا معينة لتحقيق أهداف معينة هو، في رأى برنر (١٩٩٦)، ما تدور حوله تمامًا "ثقافة التعليم".

ومما لا يثير الدهشة أن هذا الرأى متميز عن البؤرة الفردية التقليدية والإبستمولوجيا العقلانية لعلم النفس ويسعى إلى إتمامهما. كيف تتشكل حياة

وتتشكل، أثناء ذلك، ذات، سؤال يجب فحصه فى ضوء الأسكال السردية والصيغ الاستطرادية التى تقدمها الثقافة ويستخدمها الأفراد في أحداث اجتماعية معينة. ومن هذا المنظور، السرد حلقة وصل مركزية بين الثقافة والعقل.

من الواضح أن هذه "الطريقة الثقافية" في النظر إلى الأمسور ليسست قاصرة على علم النفس. بالفعل عند نقطة مبكرة من التحول الــسردي، بــدأ الفيلسوف ألاسدير ماك انتار (١) (١٩٨١) يوضح أن السرد هو الجنس الأدبي الأساسي والجوهري لتوصيف أفعال الإنسان. لا شك في أن السبيكولوجي يحكى قصة عن طبيعة الإنسان، ويحكى الأنثروبولوجي قصة أخرى. وما هو أكثر أن القصنين ليستا فقط مقيدتين "بسر دية" مو ضو عهما الخاص، لكن كلا منهما مقيدة أيضًا بمجموعة راسخة ثقافيا من الحيل البلاغية والأدبية. بالنسبة للمؤلف الأكاديمي، كما أشار كليفورد جريتز Greetz (١٩٨٨)، هذه ليست أقل أدوات الوضع وتصميم الذات self-fashioning. وبشكل ممائل، أشار الإثنوجرافي إدوارد برنر (١٩٨٦) إلى وجود جدلية بالغة الأهمية بين القصة والخبرة، وربما يكون هذا صحيحًا بمعنى مزدوج. ويرى أن إنتاج الإثنو جر افيا موجه باستمر ار إلى ما يسميه البنية السردية السائدة. "نمـضي إلى الإضمار وقصة في العقل بالفعل، وتتصدر هذه القصة الإنتاج المهنبي النهائي، أو المقال المنشور، أو الدراسة. إذا شردنا بعيدًا جدًّا عن القصة

<sup>(</sup>۱) ألاسدير ماك انتار: في الأصل Alasdair MacIntayr، وواضح أنه خطأ والصحيح MacIntyre، وهو فيلسوف بريطاني من مواليد ۱۹۲۹ (المترجم).

السائدة في الأدب، إذا تغاضينا عن إشارة أساسية أو فشلنا في ذكر عمل دارس مهم، يصحح موقفنا بأدب هؤلاء المراقبون المؤسسيون من قبيل لجان فحص الرسائل العلمية، أو لجان المراجعة في مؤسسة، أو محررو الصحيفة" (Burner, E. 1986, p. 146). يستنتج برنر أن إنتاج الإثنوجرافيا في البداية والنهاية تجسده بشكل ما قصة سائدة. وبالضرورة، تصبح هذه القصة المعيارية منبت الخبرة وطبقًا لها تعرض المجموعة وتفسير السرديات "فــى المجال". ما نواجهه هنا، في النهاية، جدلية مزدوجة بين القصمة والخبرة. ويبدو أن الطريقة الوحيدة لمعالجة مجموعة التأويل، التي لا مناص منها، إذا جاز التعبير، تكريس اهتمام عظيم وصريح "للتجسيد" الذي تجلب هذه القصص معها، وللقبود السردية "المحلية" التي تعمل في عالم ثقافي، ونستكشف علاقاتها باحتمالات الخبرة. وقد بدأ مثل هذه الأعمال مبكرا ماركوس Marcus وكشمان Cushman (۱۹۸۲)، وفيما بعد مؤلفون مثــل کلیفورد ومارکوس (۱۹۸٦) و هامیس Hymes (۱۹۹۱).

بالإضافة إلى ذلك، عكف عدد من الدارسين في علوم اجتماعية متنوعة بشكل خاص على الأطر السردية في العمل، ورأوا السرد مفهوما منظمًا أو "استعارة أصلية"، وتوجها منهجيا لدراسة الحياة الاجتماعية. على سبيل المثال، في دراسات الخطابة والتواصل، اقترح ولتر فيشر Fisher سبيل المثال، أن كل الأفعال الرمزية يمكن أن تفهم بوصفها جزءًا أو قسمًا من القصص، حيث إن مثل هذا الفعل مؤسس في تواريخ وثقافات خاصة مع تشكيلات سردية تخلق مخزونا خطابيا لتلك التواريخ والثقافات نفسها. ونتيجة

لذلك، يرتكز السرد على منطق لقيمة عامة تتعلق "بأسباب جيدة" مفترضة، ويفترض هو نفسه معتقدات وأفعالا خاصة شرطًا لإنتاجه وهو رأى يماثل تمامًا فكرة جيروم برنر عن أن السرد نسيج حقيقى "علم المنفس المشعبى". وهذا كله، كما يرى فيشر، قابل للتقييم، ويجب أن يكون قابلا له، بقدرة إنسانية أساسية، قدرة الناس على استخدام منطق خطابى فى السرد. يمكن (وينبغى) قراءة كل التفاعلات الرمزية، الأجناس الأدبية التي لا تحصى، المتعلقة بالخطاب، فى سردية أكبر، يشيدها محلل لتقديم تقرير عن القيم الخاصة والمنطق الخاص، وبتحديد المعتقدات والأسباب النشطة رمزيا، يمكن للمحلل صياغة سرديات كطريقة للكشف عن كيفية ضغط القيم والمبررات فى مهمة بلاغية. ويتم هذا فى حالة في سالة برنر، بوضع علم النفس الشعبى فيشر ببناء "منطق لأسباب جيدة"، وفى حالة برنر، بوضع علم النفس الشعبى فيشر ببناء "منطق لأسباب جيدة"، وفى حالة برنر، بوضع علم النفس الشعبى

وَجدتُ أيضا هذه الآراء عن السرد تعبيرًا عنها في مقاربة خاصة لدراسة الخطاب بما في ذلك الخطاب السردي الذي صار معروفًا باسم سيكولوجيا الاستطرادي، كما طوره روم هاريه السيكولوجيا الاستطرادي، كما طوره روم هاريه Harré وجران جيليه Grant Gillet (199٤)، وديرك إدواردز Harré (199۷)، وآخرون، يجمع بصائر سيكولوجية اجتماعية وألسنية مسع خسط فلسفي في المناقشة تمتسد أصلوله إلى الأعمال الأخيرة لفتجنشتاين Wittgenstein وفلسفة "اللغة العادية". ويعمل جيروم برنر، بمعنى ما، بشكل مماثل، حتى لو كان أقرب إلى الخطوط الفكرية لعلم الذيار، ويسعى، فاتحًا

بابًا جديدًا للفحوص السيكولوجية، لتقديم مدخل لفضاء يعاد فيه وضع قضايا تقليدية من قبيل العقل والذاكرة والمعرفة والتطور اللغوى في منبت تقافي واستطرادي أكبر. تندمج "سيكولوجيا السرد" بهذا المعنى في سيكولوجيا تقافية تفسيرية جديدة وهو مشروع يؤيده أيضًا (وإن كان في مجموعات تخصصية مختلفة) مايكل كول Cole (1997) وريتشارد شويدر Shweder الخصصية مختلفة) مايكل كول الاهتمامات السيكولوجية من الأعمال الداخلية للعقل إلى الحلبة الاستطرادية. يؤيد جيروم برنسر وإدوارد برنسر وكول وإدواردز وجرينز وهاريه وجيليت وشويدر وآخرون مقاربات متنوعة حساسة للديناميكيات الثقافية المحلية، ويرى كل منهم أن السرد نموذج يعد باستكشاف هذه الديناميكيات وخلفياتها التاريخية الاجتماعية.

فى تحليل المحادثة والخطاب، تُحكّى قصة السرد، مرة أخرى، بلهجة مختلفة، أكثر سوسيولوجية. وهنا، تتحول البؤرة أكثر إلى السرد فى سحياق حكيه، إلى حقيقة أن القصيص منتجات جماعية أو تعاونية لا تحدث فقط في ظل ظروف اجتماعية معينة، لكنها أفعال اجتماعية أيضنا. وقد لعبت الدراسات الرائدة لهارفي ساكس Sacks (١٩٧٢) وإرفنج جوفمان Goffman الدراسات الرائدة لهارفي ساكس Sacks (١٩٩١) وإرفنج جوفمان مثل (١٩٨١) دورًا رئيسيًّا في ظهور هذا التيار في البحث. ودمجت أعمال مثل فحص بربارا جونستون Johnstone (١٩٩١) وكيث بسو 1٩٩٥) الأفكار فحص المكان هذه الآراء اللسانية الاجتماعية الكلاسيكية مع الأفكار الإثنوجرافية عن العقل والذات ورؤى عن السرد ذات نزعة بنيوية اجتماعية.

والاجتماعي، أن في العملية السردية تُـشيَّد أحاسيس متنوعـة للهويات الشخصية والعلاقات الاجتماعية في الوقت ذاته. وتنسج أجزاء من القصص التي تناولتها سردية شيوعية قوية عن مدينة في وسط الغـرب الأمريكـي-فورت واين في إنديانا – مستدعية صورة "مدينـة أنقـذت نفـسها". وتلقـي تحليلات جونستون (١٩٩١) في كتاب "القصص والمجتمع والمكان" الضوء على الرابطة الحميمة بين السرد والبيئة؛ يقدم كل منهما رواة مع تنوع فـي التيمات التي تعبر عن فهم لطبيعتهم من خلال فكرة عن مـوطنهم. تُحكَـي القصص، كما أكدت جونستون – والهويات تتـشكل – فـي أمـاكن معينـة. والقصيص هي التي تربط هوية الناس بهوية المكان والفضاء؛ يكمن هنا الفهم الحقيقي لهوية تظهر وتتشكل.

يدخل عمل متعلق بالموضوع لكينيث بلومر Plummer المحادثة الأكاديمية عن البحث السردى باهتمام صريح بتطور "سوسيولوجيا القصيص." يدرس بلومر السرد مما يبدو للوهلة الأولى شبيها بمنظور تيمة معينة. تتكون أعماله من مجموعة ثرية من القصيص عن الحياة الجنسية. وهدفه مزدوج، يوضح كيف أن السرديات الشخصية عن النشاط الجنسى أعمال شخصية واجتماعية وسياسية في الوقت ذاته، ويطور إطارا أوليًا لنظرية سوسيولوجية عن حكى القصيص. وسؤال بلومر هو: كيف يؤلف المرء قصة عن الخبرة الجنسية الشخصية؟ وبشكل أكثر تحديدًا، كيف "يعلن" عمومًا من اغتصبوا ذلك، أو يحكى من تعافوا من الإساءة الجنسية خبراتهم؟ كيف، يعطى السرد شكلا عاما لمسائل تبدو خاصة وشخصية جددا؟ يعمل

بلومر عند نقطة الاتصال بين تقاليد عديدة، موحدًا المفسر الاجتماعي، والمتفاعل الرمزى، والتفكير البرجماتي مع إطار للمفاهيم يسعى إلى توضيح سمات النصوص القصصية والظروف السياسية لتشكيلها. ثمة نقلة، فيما يسميه "العملية النوعية generic لحكى القصص الجنسية"، من القصة الفردية عن السيرة الذاتية إلى خطاب موضع شك عن المشاكل الفردية والاجتماعية وعلاجها. ينظم السرد، كما يُرزى هنا، تحول النشاط الجنسي بوصفه خاصتًا وشأنًا حميمًا كما يفترض إلى فعل اجتماعي وسياسي.

تطورت مفاهيم مماثلة للسرد في الأنثر وبولوجيا والفلكلور، لافتـة الانتباه للإنجاز المتحقق للقصص وحكى القصص، وتعالجها بوصفها أداء تقافيا. وكتاب ريتشار د بومان Bauman "القصمة والأداء والحدث, Story Performance, and Event (۱۹۸٦) "Performance, and Event بومان الأداء الشفهي لقصص حكاها بعض سكان تكساس في مواقف اجتماعية معينة، موضحا العلاقات بين القصة ذاتها، الأحداث التي ترويها، والموقف الاجتماعي الذي يجتمع فيه الاثنان معًا. يوضح بومان كيف أن فحص السرد در اسة للحياة الاجتماعية والثقافية. وهدفه، مثل هدف جونستون، أن يقدم نظرات في كل من النسيج الرمزى للحيوات المحلية و الدور العام الذي تلعبه القصص في خلق المجتمعات وتصميمها. و لا تعكس القصص، كما توضح هذه الفحوص، الواقع الاجتماعي وتعبر عنه فقط، لكنها تشكل الحياة الاجتماعية أبضًا.

لا يتأثر مؤلفون من أمثال جونستون وبومان بجوفمان (١٩٨١) فقط، لكنهم يتأثرون أيضًا بجيرتز Geertz (١٩٨١) وهاميس الكنهم يتأثرون أيضًا بجيرتز وهاميس أخران في الدراسة الثقافية للسرد والأشكال (١٩٨١)، وهما رائدان آخران في الدراسة الثقافية للسرد بوصفه شكلا الرمزية. اقترح كل من جيرتز وهاميس التركيز على السرد بوصفه شكلا للتواصل الرمزي في سياق اجتماعي معين، كما هو الحال حين نحكي قصة لمستمع معين عن ظرف اجتماعي معين على سبيل المثال، عن الغيضان الهائل في فورت واين، أو عن تجارة كلاب الراكون في تكسس والخصائص المحلية لهذا الأداء نفسه جدير بدراسة دقيقة وبالتأمل. بالنسبة لهذه الزاوية في الرؤية، السرد شكل بارز وقوى من الفعل الرمزي، تشكله المجتمعات الإنسانية ذات الأصول التاريخية، ويحدث اجتماعيا في نصوص وسياقات ثقافية وسياسية معينة: أداء محقق يجب فهمه قريبا من تلك الأرضية.

سواء كان السرد شكلا متأصلا أو جزءًا من أفعال الإنسان، أو شكلا لغويا وذهنيا يستخدم ليصف واقع الإنسان ويعيد بناءه، ويفهمه، مسائل وصلت مناقشتها إلى مستوى معقد في التاريخ وفلسفة التاريخ أيضًا. يؤكد كثير من المؤرخين أنه بينما سادت المناظرات عن الهوية الفردية والذاكرة بواسطة النماذج الميتافيزيقية والإمبريقية، كان للذاكرة التاريخية معقل في السرد دائمًا. لم ير دارس منذ القدم حتى نهاية القرن الثامن عشر، حدًا معينًا بين التاريخ "والأشكال الأخرى من الأدب" (Koselleck 1985).

لكن ما سمة السرد الخاص بالذاكرة التاريخية (مع كون الذاكرة الفردية نفسها شكلا من الذاكرة التاريخية)؟ ما القصة التعليمية المؤرخون والفلاسفة عن حكى التاريخ والذاكرة وتدوينهما؟ نود أن نذكر قضية واحدة فقط تخضع لمناظرة مثيرة للخلاف تمامًا. إنها مسألة ما إن كان هناك، من ناحية، شيء من خبرة سابقة على السرد pre-narrative، خبرة أصلية تمثل المادة الصرفة للذاكرة، إذا جاز التعبير، مادة خام تُفرَض عليها بنى المسرد فيما بعد؛ أو إن كانت خبرتنا، على الناحية الأخرى، منذ البدء منظمة في تصميم سردى بصورة متأصلة.

بشكل تقريبي، يمكن أن نميز موضعين في هذه المناظرة. يمثل هايدن وايت White (١٩٨٧)، ويعتبره الكثيرون واحدا من الشخصيات الحديثة المؤسسة "للوعي السردي" بالتاريخ، أولئك الذين يقولون، بدرجات متتوعة: إن التاريخ بوصفه سردا لأحداث الإنسان وتطوراته يشبع أساسًا وظيفة تنظيم غير المنظم، يحول الفوضي المتناثرة للأحداث والأفعال والحقائق المنعزلة إلى نظام، ويعطى شكلا ومعنى لواقع كان، على هذا النحو، بلا شكل وبلا معنى. النظام الأساسي الذي تفرضه عملية السرد على عالم خبرتنا هو الرمنية، التي تتضمن بني الماضي والحاضر والمستقبل، بكل تسلسلاتها الزمنية المختلفة.

يتمسك ديفيد كار Carr (١٩٨٦) الذي يوافق على الوظيفة الجوهرية المنظمة للزمن السردي، بموضع في المعسكر المقابل، لكنه يؤكد على أن السرد شكل تحليلي فقط يُفرض على خبرتنا. يزعم كار أنه بقدر ما يكون كل

واقع الإنسان، بما في ذلك الخبرة والذاكرة، مؤقتًا بشكل متأصل، يكون أيضًا سرديا بشكل متأصل. لا تكون لدينا خبرة إن لم تكن في شكل تتابعات مشيدة غائيًا من البداية إلى النهاية، يشبه تمامًا السرد التاريخي والقصصي. وبتعبير مختلف، لا يكون لدينا مدخل إلى الواقع، بما في ذلك واقع حيواتنا الخاصة، إن لم يكن الواقع سرديا حقًا. وحيث إن الحياة الواقعية والعملية التاريخية الواقعية تشملان، من هذا المنظور، كثيرًا من السمات السشكلية للسرديات التاريخية والقصصية، لا ينبغي إذا أن تَفرَض شبكات الفهم والمعني "من الخارج". يعتمد خط "كار" في المناقشة على التقاليد الفينومينولوجية والتأويلية في الفلسفة، وهي تقاليد فكرية أثرت على هذه المناظرة بقوة. فكر فقط في الدراسة الرائعة لبول ريكور Recœur (٩١/٨٥/١٩٨٤) عن "السرد والزمن Narrative and Time" التي تلُوح على نطاق واسع في هذه المناقشات عن البنية السردية للزمن والخبرة والذاكرة، وتضعها في حقل فلسفى يتراوح من أفكار هوسرل وهايدجر وجدامير إلى أفكار دريدا.

### بؤرة هذا الكتاب: بناء هوية الإنسان

يقدم هذا المشهد النظرى لدراسة السرد أرضية يمكن أن يوضع عليها هدف المقالات المقدمة في هذا المجال. تُعرض المقالات المتضمنة هنا لتركز على قضية معينة: العلاقة بين السرد وهوية الإنسان، ومسألة الكيفية التي نبنى بها ما نسميه حيواتنا، وكيف نخلق أنفسنا في العملية. يشترك كل مؤلفي هذا المجلد في الإيمان بأن السؤال عن نوع من البناء المهدد هنا، لا يمكن

فصله عن السؤال عن نوع الهوية التي تبتكر في هذا البناء، أو عزله عن السؤال عن السياق الثقافي والتاريخي لهذا البناء، ويسشتركون أيسضًا في فرضية أن هذه الأسئلة مثمرة من منظور السرد. بالإضافة إلى ذلك، توضح بعض الأبحاث في هذا الكتاب أن بناء معقدًا وسريع السزوال مثل هويسة الإنسان – الذات في زمن – لا يمكن أن يوجد إلا بوصفه بناء سرديا. من دون النسيج السردي، يبدو من الصعب حتى أن نفكر في زمنية الإنسان وتاريخيته على الإطلاق.

وهكذا، يبدو أن دراسة السرد ليست مجرد فرع في تخصص ضحمن فروع أخرى، فرع يساعد بشكل خاص في فهمنا لانعطافات هوية الإنحسان وتحولاتها. وهناك قضية فلسفية أعمق بشأن العلاقة بين الحسرد والهوية. ونعتقد أن مقالات هذا المجلد توضح أن السرد يبرهن على أنه وسيلة مناسبة بصورة فائقة لاستكشاف الذات، أو بشكل أكثر دقة، بناء الذوات في سياقات ثقافية زمنية ومكانية. ما تقترحه هذه الدراسات في النهاية أن الفكرة الحقيقية لهوية الإنسان – ربما يمكن حتى أن نقول: الاحتمالية الحقيقية لهوية الإنسان مرتبطة بالمفهوم الحقيقي للسرد وسمته.

وقد قسمنا الأبحاث فى هذا المجلد إلى ثلاثة أجزاء: يقدم الجزء الأول عدة رؤى نظرية عن مشكلة السرد وبناء الذات. وتستكشف فصول الجزء الثانى قصص حيوات معينة فى سياقاتها الثقافية، مقدمة عوالم متميزة لرجل من قبيلة بلاكفيت، (١) وامرأة نجت من سرطان الشدى، وأبطال خياليين

<sup>(</sup>١) Blackfeet: قبيلة من الهنود الحمر (المترجم).

وواقعيين من سرديات جماعية عن الهوية الأمريكية. في الجزء الثالث، تركز المقالات على قضايا معينة، إمبيريقية ونظرية، لذاكرة السيرة الذاتية والهوية السردية، دارسة تعليقات ذاتية (قصصية وغير قصصية) الملحن وعالم وفيلسوف، وكتاب ورسامين. ويعرض تعليق موجز رسمًا تخطيطيا لحلقة دراسية صغيرة بين المؤلفين، يرسم خطوطا عريضة لمسائل عديدة لمزيد من البحث.

في الفصل الأول من الجزء الأول، يقدم جيروم برنر رأيا عن عملية السيرة الذاتية بوصفها عملية تشكيل سردي للذات. مثل كل السمات الأخرى "لتشكيل عالم"- مفهوم يستعيره برنر من الفيلسوف نبلسون جودمان Goodman و يعتمد تشكيل الذات (أو "تشكيل الحياة") بشكل كبير علي النظام الرمزي الذي يتم فيه، فرصه وقيوده. ويستكشف برنر هذه النظم الرمزية بوصفها بنى ثقافية، تركز خاصة على بناء سرديات الحياة في السيرة الذاتية. ويذكر قائمة بعدة سمات تمبز قصص الحباة الحديثة، مناقسشا أمثلة عديدة من السير الذاتية الطبيعية والأدبية. وعلى هذه الخلفية، يدفع برنر إلى المقدمة بتناقض غريب: بينما تعتبر الذات، في الأيديولوجيا الغربية، السمة الأكثر خصوصية لوجودنا، يتبين بنظرة دقيقة أنها اجتماعية إلى حد كبير وقابلة للتفاوض بشكل استطر ادى. و لا تشمل در اسة السير الذاتية، من هذا المنظور، فحص البناء الثقافي للهوية الشخصية فقط، لكنها تشمل أيصنًا بناء ثقافة اجتماعية للشخص.

تعتمد كل الدر اسات في هذا الكتاب على مفاهيم معينة للسرد. بمكن اعتبار الفصل الذي كتبه بلوكميير Blockmeier وهاريه Harré مدخلا إلى السرد بوصفه نموذجا جديدا للعلوم الإنسانية. ويريان أن الاهتمام المتزايد بدراسة السرد وسياقاته الثقافية يعكس ظهور تيار آخر من منهج ما بعد الوضعية في العلوم الإنسانية. ويقدمان، معتمدين على اللسانيات الاجتماعية والنفسية وعلى الدر اسات الأدبية والفلسفية أبضًا، تعربفا عمليا للسرد بمبرزه عن الأنماط الأخرى للخطاب. في مناقشة أمثلة متنوعة، يلقيان الضوء على الخصائص التي جعلت در اسة السرد مقاربة مثمرة على هذا النحو، ويحدّدان أيضًا بعض الصعوبات النظرية والأخطار المحتملة، ويعتقدان أن علي دارسي السرد توخي الحذر بشأنها. إن فهم السرد اللذي توضيع خطوطه العريضة في هذه المقالة يؤكد بقوة على طبيعته سيريعة اليزوال وتجسده الاستطرادي الخاص، وهي خصائص، كما يرى المؤلفان، تجعله مناسبًا بشكل خاص لفحص الأنماط الديناميكية لهوية الإنسان.

يستكشف روم هاريه، في الفصل الذي كتبه، كيف يمكن السرد أن يبني فردية الذات وتعدديتها. وتبنى أطروحته الرئيسية على مفهوم الذات بوصفها تتكون من ثلاث طبقات: "الذات-١" سياق لسلإدراك، و"السذات-٢" سياق للتأمل، و"الذات-٣" سياق للتفاعل الاجتماعي. ويوضح هاريه أن "الذات-١" و"الذات-٢" فرديتان عمومًا، لكن "الذات-٣" جمعية عمومًا. وتُطبَق هذه الأفكار على سرديتين بارزتين عن البشر وهويات الإنسان. تتصور واحدة الأشخاص كيانات مادية عصبية، وتعتبرهم الأخرى فاعلين خلقيا ونفسيا.

يقترح هاريه، فاحصا أوجه قصور الرأيين، دمجهما في إطار سردى للوسيلة والغاية.

ويرى فريمان Freeman وبروكمبير، في در استهما، أن هوبة المرء، بقدر ارتباطها بالتقبيم التفسيري للماضي الشخصي للفرد و هو بحدث في سرد السيرة الذاتية، يتعذر فصلها عن الأفكار المعيارية عن الحياة، أو ما يفترض أن تكون عليه، إذا كانت تعاش بشكل جيد. ويسميان هذه الأفكار مفاهيم "الحياة الجيدة"، لافتين الانتباه إلى حقيقة أن بناء السرد للهوية ليس له بعد نفسى واجتماعي وجمالي فقط، لكن له بعدًا خلقيا أيضًا. في مناقشة الأجناس الأدبية الثقافية والتاريخية المميزة عن سرديات الحياة من اليونان القديمة، والمسيحية، والحداثة، وما بعد الحداثة، تقترح المقالة أنه، بصرف النظر عن الشكل الخاص لعملية السيرة الذاتية، ستكون مشروطة لا محالة بمفهوم ما للتكامل السردي. ويتضمن هذا المفهوم، بشكل يتعذر تجنبه، بعدا جماليا وبعد خلقيا. يرى المؤلفان أن الأفكار الثقافة عن "الحياة الجيدة" تؤثر على درجة التكامل السردي المتأصل في القصيص التي يحكيها الناس عن حيواتهم، وعن هو باتهم في النهابة.

ويعرض الفصل الذي كتبه دونال كربو Carbaugh سردا إثنوجرافيًا يتأسس على تحليل نصوص شفهية عديدة. وتهتم هذه الدراسة أساسا بتوضيح كيفية تضمين النصوص الشفهية في نظام ثقافي محدد للمعنى، وكيفية فهم مثل هذا السرد وتحليله بطرق حساسة للثقافة. وتركز تحليلات كربو أساسًا على سرد حكاه رجل من البلاكفيت، من السكان الأمريكيين الأصليين، اسمه

ريزنج ولف Wolf. وتوضح الدراسة كيفية تأثير الحدث الخاص الذى حكيت فيه قصة ريزنج ولف على بنيتها؛ وكيفية تضمين البنية رؤية خاصة للتاريخ والذاكرة والهوية؛ وكيفية اعتماد المعانى العميقة لتلك البنية وأهميتها ليس فقط على الأماكن الحقيقية، بل واعتمادها أيضًا على نظام لخطاب ثقافى يشمل الطقس والأسطورة والدراما الاجتماعية. والسرد ينشط هذا النظام فى التعبير، يوضح كيف يمكن اليوم أن يتناول شعب البلاكفيت التقليدى ديناميكيات التفاعل بين الثقافات والتحفظ الثقافى، والمقاومة أيضًا.

تبدأ كارول فليشر فيلدمان Feldman استكسفها اقصص تعريف الجماعة بملاحظة اختلاف أساسى بين السرديات التى يحكيها الدارسون عن أعمالهم فى جماعات المسرح فى نيويورك. تساءلت عن كيف يمكن أن تختلف بشكل درامى قصص تُحكَى عن عوالم حياتية تبدو متماثلة. يعالج تحليلها السرديات بوصفها أنماطًا ثقافية يمكن اعتبارها أجناسًا معرفية لخلق الخبرات وتفسيرها. وترى أن الأمر نفسه صحيح بالنسبة لسرديات جماعات ثقافية ممتدة مثل الأمم. إن سرديات الهوية القومية حالة خاصة من "قصمة تعريف الجماعة". وبفحص التيمات التاريخية في السرديات القومية الأمريكية، من حبكات قصص الحب والبحث، تقترح خصائص عديدة لسرديات الهوية القومية مكن أن تقدم أشكالا أساسية من خلالها تكسب السير الذاتية الشخصية شكلا ومعنى.

تفحص كريستين لانجلير Langelier سلسلة من سرديات تحكيها ناجية من سرطان ثدى أصيبت به قبل عشر سنوات. واجهت الناجية، واسمها ريا

Rhea، أثناء محنتها، عدة أحداث ثقافية قوية، بالإضافة إلى السرطان، والعلاج بالإشعاع، والجراحة - كلها، كما توضح المقالة، مغموسة بعمق فى خطابات ثقافية عن النوع gender والعرق. استجابت "ريا"، جزئيا، بوضع وشم على الندبة المتبقية بعد إزالة الثدى، كتابة على "كتابات" السرطان والجراحة. وتحلل لانجلير قصة ريا باعتبارها "أداء للهوية" ينتقل من الافتقار إلى الوكالة بالإصابة بالسرطان إلى الوكالة القوية بوضع وشم على ندبتها. تُدون خمسة أجزاء من قصة ريا وتحللها لمعرفة معانيها الفردية والثقافية، وسمات الأداء، والاستراتيجيات اللفظية. ترى لانجلير أن الأداء السردى لريا عن الهوية يتضمن إمكانية تحولية بالنسبة للخطابات الثقافية الخاصة بالوشم وسرطان الثدى.

ويفحص جيروم سيولستر Sehulster "الحقيقة التاريخية" و"الحقيقة السردية" لحدث مهم في السيرة الذاتية لريتشارد فاجنر. في كتابه " Mein السردية" لحدث مهم في السيرة الذاتية لريتشارد فاجنر. في كتابه الموسيقار "رؤية" خلاقة مدهشة شيعر بها في لا سبتزيا، (۱) في إيطاليا، في أوائل سبتمبر ١٨٣٣. منذ ذلك الوقت تعتبر إلى رؤية فاجنر حدثا محوريا في الدراما الممتدة لإبداع ملحمته لأوبرا من أربع حلقات، خاتم نيبلونج Der Ring des Nibelungen. يجد سيولستر، فاحسما كتابات فاجنر الخاصة بالسيرة الذاتية ورسائله ووثائق تاريخية أخرى، تباينات ومتناقضات مذهلة. ويؤدى تحليل تفصيلي لحكاية فاجنر ووثائق أخرى معاصرة إلى استنتاج أن فاجنر أبدع حكايته الخاصة بالسيرة الذاتية

<sup>(</sup>١) لا سبتريا La Spezia: مدينة شمال غرب إيطاليا (المترجم).

للرؤية ونقحها ليقدم نفسه، بأثر رجعى، للآخرين بوصفه عبقريا وفنانًا، كما وصفه الفيلسوف أرثر شوبنهور، وقد قرأ فاجنر أعماله بعد سنة من لاسبتزيا. ومع ذلك، يرى سيولستر أن إعادة تفسير خبرة في السيرة الذائيسة أو حتى "إعادة كتابتها" لا تفقد بالضرورة "الحقيقة السردية". إن حكاية الرؤية، مثل الكثير من الحكايات الأخرى في "حياتي"، وثبقة تاريخية أقل بكثير من مجرد سرد أسطورى لتقديم الذات. إنها جنزء من الأسطورة الشخصية لفاجنر، يدعم مكونا رئيسيا من هويته.

يتناول جاك فونشى Vonèche، فى دراسته عن الحكايات الذاتية لجان بياجيه، حالة بالغة الأهمية تتعلق بالهويات المتعددة فى السيرة الذاتية. كتب عالم النفس السويسرى الشهير، أثناء حياته الطويلة، عدة سرديات الحياة. وقدم نفسه، فى كل منها، بطرق مختلفة وفى مشاهد مختلفة لجماهير مختلفة. إن المقارنة بين هذه السرديات الحياتية كاشفة. إن بياجيه، في كيل سيره الذاتية، كما توضح الدراسة، هو نفسه ومختلف: الحقائق نفسها، والقيصص متماثلة، لكن النتيجة مختلفة تمامًا. السيرة الذاتية، بالنسبة لفوييشى، جيس أدبى مرن إلى أبعد الحدود فى Selbstdarstellung (تقديم الذات). تختلف طبقا للجمهور المستهدف فى الوظيفة التى تصمم لها حبكة الحياة والهويية. يسعى فويشى، مركزا على سيرتين ذائعتين لبياجيه، إلى توضيح مختلف يسعى فويشى، مركزا على سيرتين ذائعتين لبياجيه، إلى توضيح مختلف التفاعلات بين الممثل والمشهد والحبكة والجمهور. يغير بياجيه، فى مواجهة مشاهد مختلفة وجماهير بثقافة مختلفة، القبعات والهويات الفكرية. والأكثر

إثارة على الإطلاق، أن بياجيه "العلمى" قدم نفسه بوصفه منظِّرًا تطوريا، النطور الفردى بالنسبة له العامل المفسر في الإبستمولوجيا وعلم النفس.

تعالج مقالة بروكميير ثلاث تيمات: الأولى: تثير مشكلة المرجعية في السيرة الذاتية: من المؤلف، راوى القصة، ومن الذات وراء هذا الخطاب أو فيه؟ هل هناك ذات، أو ذات واحدة، عموما؟ وتفحص الثانية الرأى العام بأن جشتالت السيرة (الذاتيـة) auto)biographical gestalt) لحيـاة بطوقـه تطور طبيعي من البداية إلى النهاية. ويرتبط هذا الرأى بـشدة بمـا بـسميه "غائية بأثر رجعي retrospective teleology" لسر ديات الحياة، حقيقة أن الحياة، إذا حكيت بإدراك متأخر، تبدو وكأنها انقضت باتجاه غاية، telos. (١) والتيمة الثالثة: رؤية الزمن والزمني كما تنبثق في سرد السيرة الذاتية. يرى المؤلف أن بناء هوية الإنسان أساسا بناء لنموذج معين للزمن، "زمن السيرة الذاتية"، زمن حياة المرء. ولشرح هذه المناقشات، يناقش "السرديات البصرية" للوحات، قارئا أمثلة من البوتريهات بوصفها سرديات حياة. وهـو يفعل ذلك، يستنتج أن تاريخ الفن منذ عصر النهضة يقدم جنسا من رسم السيرة (الذاتية) و هو ليس فقط شكلا فانتا من السرد التصويري للحياة، لكنه يسمح أيضًا بالنفاذ إلى طبيعة عملية السيرة الذاتية.

فى الفصل الأخير، يقدم مارك فريمان قراءة نقدية ومناقشة موجزة للفصول السابقة. ويحدد أربعة أبعاد أساسية متضمنة في الاستكشافات المتنوعة في العلاقة بين السرد والهوية المقدمة في هذا المجلد: البعد

<sup>(</sup>١) telos: غاية، لاتيني (المترجم).

التاريخي، والثقافي، والبلاغي، والتجريبي أو السشعرى. يقترح فريمان، بالتركيز على بعض المفاهيم الأساسية التى تنبثق من مناقشة هذه الأبعاد وعى السيرة الذاتية"، و "المخيلة السردية"، و "الارتباط السردي" وؤية هوية الذات بوصفها أسلوبا سرديا فريدًا، أسلوبا منغمسًا في سيرديات حياتيا. وبالسير بهذه الفكرة خطوة إلى الأمام، يرى أن شكلا "أدبيا" يُبنَى بفهم مميز في نسيج الحياة. وبهذه الرؤية، تندمج مسألة الهوية والسرد في مسألة الحياة والسرد. إننا، كما يستنتج فريمان، قد نتحدث عن البعد الشعرى ليس فقيط للبناء السردى للهوية، وهو يحدث في سرد السيرة الذاتية، ولكن أيضا عن الخبرة نفسها.

#### المسراجسع

- Albright, D. (1996). Literary and psychological models of the self. In U. Neisser & R. Fivush (Eds.), *The remembering self: Construction and accuracy in the self-narrative* (pp. 19–40). Cambridge: Cambridge University Press.
- Bakhtin, M. (1973). Problems of Dostoevsky's poetic. Ann Arbor, MI: Ardis.
- Bakhtin, M. (1981). The dialogic imagination. Austin, TX: University of Texas Press.
- Bal, M. (1977). Narratologie: Essais sur la signification narrative dans quatre romans modernes.

  Paris: Klincksieck
- Bal, M. (1985). Narratology: Introduction to the theory of narrative. Toronto: University of Toronto Press.
- Bal, M. (1997). Narratology: Introduction to the theory of narrative. 2nd ed. Toronto: University of Toronto Press.
- Bamberg, M. (Ed.) (1997). Narrative development. Mahwah, NJ: Erlbaum.
- Basso, K. (1996). Wisdom sits in places: Landscape and language among the Western Apache. Albuquerque, NM: University of New Mexico Press.
- Bauman, R. (1986). Story, performance, and event: Contextual studies of oral narrative. Cambridge: Cambridge University Press.
- Bernstein, C. (1997). Labov and Waletzky in context. *Journal of Narrative and Life History*; 7 (1–4), 45–71.
- Bruner, E.M. (1986). Ethnography as narrative. In V. Turner & E.W. Bruner (Eds.), *The anthropology of experience* (pp. 139–55). Chicago, IL: University of Illinois Press.
- Bruner, J.S. (1986). *Actual minds, possible worlds.* Cambridge, MA & London: Harvard University Press.
- Bruner, J.S. (1990). Acts of meaning. Cambridge, MA & London: Harvard University Press.
  - Bruner, J. S. (1996). The culture of education. Harvard University Press.
  - Bruner, J.S. (1997). Labov and Waletzky thirty years on. *Journal of Narrative and Life History*, 7 (1–4), 61–68.
  - Carr, D. (1986). Time, narrative, and history. Bloomington, IN: Indiana University Press.
  - Clifford, L., & Marcus, G. (1986). Writing culture: The poetics and politics of ethnography. Berkeley, CA: University of California Press.
  - Cole, M. (1996). Cultural psychology: A once and future discipline. Cambridge, MA: Harvard University Press.
  - Edwards, D. (1997). Discourse and cognition. London et al.: Sage.
  - Fisher, W. R. (1989). *Human communication as narration*. Columbia, SC: University of South Carolina Press.
  - Fludernik, M. (1996). Towards a "natural" narratology: New York; Routledge.
  - Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York: Basic Books.
  - Geertz, C. (1983). Local knowledge. New York: Basic Books.

- Geertz, C. (1988). Lives and works: The anthropologist as author. Stanford, CA: Standford University Press.
- Geertz, C. (1995). After the fact. Cambridge, MA: Harvard University Press.
- Gergen, K.I. (1994). Realities and relationships: Soundings in social construction. Cambridge, MA: Harvard University Press.
- Gibbs, R.W. (1995). The poetics of mind: Figurative thought, language, and understanding. Cambridge: Cambridge University Press.
- Goffman, E. (1981). Forms of talk. Oxford: Blackwell.
- Habermas, J. (1992). Postmetaphysical thinking. Cambridge, MA: MIT.
- Harré, R., & Gillett, G. (1994). The discursive mind. Thousand Oaks, CA: Sage.
- Herman, D. (1995). Universal grammar and narrative form. Durham, NC & London: Duke University Press.
- Hermans, H. I. M., & Kempen, H. J. G. (1993). The dialogical self: Meaning as movement. San Diego, CA: Academic Press.
- Hinchman, L.P., & Hinchman, S. K. (Eds.) (1997). Memory, identity, community: The idea of narrative in the human sciences. Albany, NY: State University of New York Press.
- Hymes, D. (1981). "In vain I tried to tell you": Fssays in native American ethnopoetics. Philadelphia, PA: University of Pennsylvania Press.
- Hymes, D. (1986). Discourse: Scope without depth. *International Journal of the Sociology of Language*, 57, 49–89.
- Hymes, D. (1996). Ethnography, linguistics, narrative inequality: Toward an understanding of voice. London: Taylor & Francis.
- Johnstone, B. (1991). Stories, community, and place. Bloomington, IN: Indiana University Press.
- Journal of Narrative and Life History, 7 (1-4). Special issue: Oral versions of personal experience: Three decades of narrative analysis. Ed. by M. Bamberg.
- Koselleck, R. (1985). Futures past: On the semantics of historical time. Cambridge, MA, & London: MIT Press.
- Labov, W., & Waletzky, J. (1967). Narrative analysis: Oral versions of personal experience. In J. Helm (Ed.), *Essays on the verbal and visual arts* (pp. 12–44). Seattle, WA: University of Washington Press.
- Lachmann, R. (1997). Memory and literature: Intertextuality in Russian modernism. Minneapolis, MN & London: University of Minnesota Press.
- MacIntayr, A.C. (1981). After virtue. Notre Dame, IN: University of Notre Dame Press.
- Marcus, G., & Cushman, D. (1982). Ethnographies as texts. *Annual Review of Anthropology*, 11, 25–69.
- McAdams, D.P., & Ochberg, R.L. (Eds.) (1988). Psychobiography and life narratives. Durham, NC: Duke University Press.
- Miller, P.J. (1994). Narrative practices: Their role in socialization and self-construction. In U. Neisser & R. Fivush (Eds.), The remembering self: Construction and accuracy in the self-narrative (pp. 158–179). Cambridge: Cambridge University Press.

- Newton, A.Z. (1995). Narrative ethics. Cambridge, MA: Harvard University Press.
- Plummer, K. (1996). Telling sexual stories. London: Routledge.
- Prince, G. (1997). Narratology and narratological analysis. *Journal of Narrative and Life History*, 7 (1–4), 39–44.
- Ricœur, P. (1984/85/91). Narrative and time, Vols. 1–3. Chicago, IL: University of Chicago Press.
- Rorty, R. (1979). *Philosophy and the mirror of nature*. Princeton, NJ: Princeton University Press.
- Rosenwald, G.C., & Ochberg, R.L. (Ed.). (1992). Storied lives. New Haven, CT: Yale University Press.
- Sarbin, T.R. (Ed.). (1986). Narrative Psychology: The storied nature of human conduct. New York: Praeger.
- Sacks, II. (1972). On the analyzability of stories by children. In J. Gumperz and D. Hymes (Eds.), *Directions in sociolinguistics: The ethnography of communication* (pp. 325–345). New York: Holt, Rinchart & Winston.
- Shweder, R.A. (1991). Thinking through cultures: Expeditions in cultural psychology. Cambridge, MA: Harvard University Press.
- Taylor, C. (1985). Human agency and language. Philosophical papers I. Cambridge: Cambridge University Press.
- Toolan, M. (1996). Total speech: An integrational linguistic approach to language. Durham, NC: Duke University Press.
- Toolan, M. (1988), Narrative: A critical linguistic introduction. New York: Routledge.
- Turner, M. (1996). The literary mind. Oxford: Oxford University Press.
- Wertsch, J.V. (1991). Voices of the mind: A sociocultural approach to mediated action.

  London: Harvester Wheatsheaf.
- White, H. (1987). The content of the form: Narrative discourse and historical representation. Baltimore, MD & London: John Hopkins University Press.

# السرد وبناء الذات

آفاق نظرية

الجزء الأول

### الفصل الثاني

# صناعة الذات وصناعة العالم جيروم برنر

أود التحدث بصوت من يأخذ بجدية تصريح فيتجنشتاين بأن وظيفة الفيلسوف مساعدة الذبابة على الخروج من الزجاجة. أنا الذبابة. ونيلسون جودمان الفيلسوف الذي ساعدني أكثر كلما وجدت نفسي محشورا في زجاجة فيتجنشتاين. أقترح أن أطرح بعض الخواطر والفرضيات التي تحتاج بشكل خاص إلى عقل فلسفي قوى لتوضيحها. وتتعلق كلها بموضوع بسيط بشكل خادع: كيف يقدم الناس حكاية عن أنفسهم أو بشكل أوسع، ماذا يفعلون حين يطرحون "سيرة ذاتية"؟

فى السيرة الذاتية، نطرح رؤية لما نسميه ذاتنا وأفعالها، وتأملاتها وأفكارها ومكانها فى العالم. ثمة صعوبة بالغة في تحديد طبيعة المشار إليه فى مثل هذا الخطاب. وإلى بعض هذه الصعوبات أود أن أوجه انتباهى. ينبغى أن أقول، بالمناسبة، إن تأملاتي ليست افتراضية تمامًا. لدىً ما يسمى فى الرطانة الحديثة قاعدة بيانات. وقد انشغلت مجموعة منا فى نيويورك، فى جمع سير ذاتية تلقائية، غير فنية، إذا كان هناك شىء من هذا القبيل، من

أناس عاديين. اجتذبنا متطوعين وسألناهم ببساطة: "احك لنا قصة حياتك". أكدنا لهم في البداية أننا لسنا إكلينيكيين لكننا، مع ذلك، نود بشدة أن نكتشف، باستخدام لغة جودمان Goodmanian language، كيف يــشيدون صــورة لحيواتهم. وقد حدث شيء غريب. أجرينا لقاء مع رجل، ثم أجرينا لقاء مع أخته وقد "أوصى" لنا بها، فقالت: "تعرفون، يود أخي الآخر أن تجروا أيضا لقاء معه"، وقبل انقضاء وقت طويل كنا قد أجرينا لقاء مع كل أفراد الأسـرة نفسها: ابنتين كبيرتين وابنين، والأب والأم. ربما للمرة الأولى – على الأقـل لم أتمكن من العثور على تقرير عن شيء في الأدبيات بهذا الشكل – أجرينا مقابلات منفصلة مع ستة أفراد من العائلة نفسها، كان لهم جميعا، إذا كان من الممكن أن أسامَح على التعبير، "عوالم نفسية" متماسة بشكل ما مع بعـضها.

عند نقطة في الإجراءات، كنت أتناول الغداء مع صديق قديم، الأنثروبولوجي كليفورد جريتز، وسألتُه عن تعريف الأسرة، من منظور أنثروبولوجي أو إثنولوجي. رد البروفيسور جريتز: "حسنًا، الأسرة، في المقام الأول، نظام مصمَّم لحفظ قوى الطرد المركزي من العمل في مجموعة من الناس عليهم أن يبقوا معًا". وجدتها طريقة "جيدة" ومفيدة للنظر في المسألة جيدة، بمعنى أن حياة الأسرة عملية إحماء طبيعي. وحينذاك بدأت أدرك، بشكل ملموس، إلى أية درجة يتكون بناء ذوات الناس و "حيواتهم" في أسرة (أو أية مجموعة أخرى متقاربة) من مفاوضات ضد الطرد المركزي حول القواعد.

وتبين بسرعة أن المفاوضات المقصودة لم تكن، إذا جاز التعبير، من العدم ex nihilo. في الحقيقة، كانت مصممة في شيء لا يمكن أن أسميه إلا أجناسًا أدبية قابلة للتفاوض بسهولة تامة. ينبغي أن يكون هناك، إذًا، فهم عميق، وكان هنرى جيمس على صواب حين قال: إن المغامرات تحدث لمن يعرفون كيف يحكون عنها. إذا كان صائبًا، لابد أنه صائب بعمق. إلى أية درجة يُدفع المرء، بمجرد أن ينطلق في حكاية من جنس أدبي عن نفسه، ليبقى معها إلى الأبد؟ ونعود إلى هذه القضية فورًا. لكن لأعد أو لا إلى البداية وأناقش بحرية أكبر العملية الفضولية التي يبني بها الناس ما نسميه اذاتًا" و"حياة".

لم يعد الأمر مفزعًا جدا منذ زمن بعيد، من المؤكد عند انعطافة القرن، لم تعد عملية خلق الذات تبدو مزعجة جدا لدارسى السيرة الذاتية. كان للمجلدات الكبيرة لجورج ميش، (١) التى ظهرت قبل الحرب العالمية الأولى، اهتمامات أخرى. اهتم ميش "بالحيوات" بقدر ما تمثل تعبيرات نموذجية عن الثقافة وممثلة لها. ولا يمكن لمعاصر، مسته شكوك ما بعد الحداثة، إلا أن يبهر بما يقرأه في مجلدات ميش. بداية، كيف كان قادرا على الحكم على ما يمثل أي عصر؟ ولماذا كان اهتمامه قليلا بالقصايا المعرفية السخمنية بالنسبة لنفسه ولرجال "نموذجيين وممثلين" (إنه، بالطبع، ذكوري جدا في تعامل مع حقيقة وجود ابتكارات في شكل السيرة الذاتية كانت

<sup>(</sup>۱) جورج ميش Georg Misch (۱۹٦٥–۱۹۲۸): فيلسوف ألماني، والكتاب المشار إليه "تاريخ السيرة الذاتية"، ويقع في عدة مجلدات (المترجم).

فى ذاتها فى أهمية أية أحداث فى تشكيل أنواع السير الذاتية التى تلتها؟ وكان توماس الكمبيس<sup>(۱)</sup> أحد هؤلاء المبتكرين. لكن لم يقتصر تقديم أشكال جديدة على كُتاب السيرة الذاتية، لكنه ضم فلاسفة وروائيين أيضاً مشل روسو وفلوبير. كان هناك، بالتأكيد، كُتاب سيرة ذاتية يدركون "المشكلة البنائية"<sup>(۱)</sup> من أوجستين إلى هنرى آدمز<sup>(۱)</sup> لكن معظم الكتاب فى السيرة الذاتية حتى نهاية القرن التاسع عشر اعتبروا كتابة السيرة الذاتية كتابة عن "ذات جوهرية"، وكتابة عن "حياة"، بمصطلحات جودمان Goodman "حياة بدائية" مستقلة عن عملية بنائها. وكان كل ذلك ضروريا لأسرها، كتابتها، تدوينها. وهو رأى لا يبعد كثيرا عن الاعتقاد الذى يقود خالات حسنات النوايا إلى التأكد من أن الكتاب يستهلون سيرة ذاتية "لا ينبغى أن تكون صحبة؛ لقد عشت حياة ممتعة".

اليوم، تحولت الرابطة تماما. نرفض الرأى القائل بأن "الحياة" شيء في ذاته ونعتقد أنها كلها في البناء، في النص، أو صناعة النص. إذا قرأت ككتاب معاصرين عن سيرة ذاتية، مثل وليم سينجمان Spengemann أو جانيت فرنر جن Gunn، فستجدهم بنائيين تمامًا. إنهم يهتمون بالابتكار التاريخي الأدبي، بالشكل، بتصوير الواقع. يهتمون، مثلي، بالقوى الأدبية

<sup>(</sup>۱) توماس الكمبيس à Kempis (۱۶۷۱–۱۳۸۰): راهب وكاتب كاثوليكي ألماني (۱۶۲۱) (المترجم).

<sup>(</sup>٢) البنائية constructivist: نسبة إلى constructivism، وهو اتجاه فنى ظهر فى موسكو سنة ١٩٢٠، ويتميز باستخدام مواد صناعية، مثل: الزجاج والصلب والبلاستيك لابتكار أشكال هندسية غالبا (المترجم).

<sup>(</sup>٣) هنرى آدمز Adams (١٩١٨–١٩١٨): كاتب وصحفى أمريكي (المترجم).

التى تشكّل السيرة الذاتية. هل ترتكز سيرة ذاتية، ولتكن "رواية تعليمية"، (') على تراكم الحكمة من الخبرة، كما يمكن أن يعبر إمبريقى بريطانى؟ وكأن المرء، إذا جاز التعبير، يحوّل تدريجيا الخصائص الأولية للخبرة المباشرة إلى خصائص ثانوية لمعرفة أعلى.

لكنها ليست مجرد جنس أدبى له هذه الوظيفة التشكيلية، لكنها استعار ات معينة منظمة أيضًا. تأمل المثال التالي. بدأ مباشرة أحد المشاركين في در استنا، حين سئل، عن حياته، بحدث مجازى شكّل المقابلة كلها. هو نفسه كان كاتب له أعمال منشورة، مدرس لغة إنجليزية، ولد في انجلترا، في بلدة في ميدلندز Midlands حيث قضي طفولته ومراهقته. من هنا بدأ: "كان والداي بدير ان فندقا صغيرًا على حدود بلدة صغيرة في مبدلندز . حين ولدت، استدعوا طبيب التوليد. رفعني الطبيب من كعبيَّ، حين وجد أنني أعاني من صعوبة في التنفس، وصفعني على ظهرى، وكسر ضلعين. ترى، أعاني من نخر العظام. مثل قصة حياتي إلى حد ما: يكسر الناس عظامي وهم يحاولون مساعدتي." لم يعد قط مرة أخرى إلى هذا الحدث ولم يكرر حتى هذه المصلحات. لكن كل نقطة تحول في حياته (أعود إلى نقط التحول فيما بعد) احتوت صورة ما من هذه التيمة المجازية نفسها: يأتيه الأذى بفضل النوايسا الحسنة لشخص آخر. وهكذا بدأنا نسأل عن الدور الذي يؤديه جسنس أدبي أو تيمة مجازية في قصة حياة. لأسهب في هذه المشكلة لحظة.

<sup>(</sup>١) رواية تعليمية Bildungsroman: بالألمانية في الأصل. رواية تهتم بالنمو النفسى والخلقى (المترجم).

لكن، ما السيرة الذاتية عموما؟ إنها تتكون مما يلي: راو، هنا والآن، يأخذ على عاتقه مهمة وصف تطور بطل هناك وحينذاك، بطل تصادف أنه يحمل الاسم نفسه. وينبغي عليه طبقا للعرف أن يستدعي هذا البطـل مـن الماضى إلى الحاضر بطريقة ينصهر فيها البطل والسراوى في النهاية ويصبحان شخصا واحدًا بوعى مشترك. والآن، للاستدعاء من هناك وحينذاك لدرجة أن يصبح البطلُ الأصلى الراوى الحالى، يحتاج المرء إلى نظرية للنمو أو على الأقل للتحول؛ إلى وصفة تسمح لولد عديم الخبرة يسسرق الكمثرى بأن يصبح القديس أوجستين الذي ينشغل الآن تماما بالصراع بين الإيمان والعقل. يصبح الولد، بالطبع، أداة في القص. يكرس حياته لنظرية أو قصة يتسق فيها مع قدره. في هذا النوع من القصص، ليس من الخطأ أن نقول: إن القول المأثور القديم قد عُدِّل. إذا كان الطفل في البداية أبًا للرجل، فالرجل الآن (في السيرة الذاتية) يستعيد دوره أبًا للطفل - لكنه هذه المرة يأسر الطفل من أجل الثقافة باستخدام نظريات الثقافة وقصصها.

هنا خروج مهم على المألوف. لا يمكن التحقق، بالمعنى المعتاد لاستخدام المصطلح، من النظريات أو القصص التى يشيدها المرء عن نموه، عن "مراحل" مسار هذا النمو كله. وأفضل ما يمكن أن يقوم به المرء مراجعتها على ذاكرة المرء نفسه وهي، بالطبع، عرضة للخطأ بشكل معروف ومفتوحة على التخطيط schematization، كما ذكرنا السير فردريك برتليت Bartlett (١٩٣٢) منذ زمن طويل أو مراجعتها على "ذكريات الأسرة" (Rubin 1986). أو مراجعتها على ما أطلقت عليه في موضع آخر

"الحكايات الموثقة ثقافيا" لما ينمو ولما تدور حوله الطفولة (1990 Bruner). تحديدًا، مثل هذا "الفحص" لا يوجهه تصديق عادى بل يوجهه معيار للاحتمال، للتماثل مع الحياة. أى إن "قصة حياتى" – وسأصل إلى "القصة" فى لحظة – ليست مؤلفة من مجموعة مقترحات قابلة للاختبار بالمعنى المعتاد، لكنها مؤلفة بوصفها سردًا. ويفرض هذا قيودًا تتلاءم كثيرا مع منطلبات السرد كما أن عليها أن تتلاءم مع ما "حدث" للمرء، أو ما يتذكره المرء باعتباره حدث. تذكر طبيب التوليد الذى كسر الضلعين. يحتمل أن تكون "الحقائق" (من خلال نقلها ثقافيًا) صحيحة. يقدم التفسير واستخدامه المجازى، فيما بعد فى ابتكار سردى، استمرارية مع الحقائق المستقبلة ومع مفهوم (أو ابتكار) كاتب السيرة الذاتية "لحياته". ويجب أيضًا أن تتلاءم مع منطلبات السرد بوصفه شكلا لتنظيم الخبرة. ماذا يمكن أن نقول عن هذه المنطلبات الخاصة بالسرد؟

ينبغى أن يكون للحكايات السردية خاصيتان على الأقلى؛ ينبغى أن تركز على الناس وحالاتهم المتعمدة: رغباتهم، ومعتقداتهم، الخ؛ وينبغى أن تركز على الكيفية التي أدت بها هذه الحالات المتعمدة إلى أنواع معينة من الأنشطة. وينبغى أيضًا أن تبدو مثل هذه الحكاية نظامًا يحفظ، أي يحفظ التسلسل أو يبدو أنه يحفظه، الخصائص المسلسلة لما تكونه الحياة نفسها أو يُفترض أنها تكونه. وبطبيعة الأمور، إذا كانت هذه النقط صحيحة، ينبغى أن تكون السير الذاتية عن الماضى، ينبغى أن تكون بامتياز جنساً أدبيا (أو مجموعة من الأجناس الأدبية) مؤلفة بصيغة الماضى، وهكذا لمجرد

المتعة، نقرر اكتشاف إن كانت السير الذاتية كلها بصيغة الماضى - السسير الذاتية التلقائية التي جمعناها، وعينة من السير الذاتية الأدبية.

لم نعثر قط على عمل واحد شكل فيه الفعل الماضي أكثر من ٧٠ في المائة من الأفعال المستخدمة. السير الذاتية، بالتأكيد، عن الماضى؛ لكن ماذا عن ٣٠ في المائة أو أكثر من جملها ليست في صيغة الماضي؟ إنني متأكد من أنه سيتبين لنا من دون كل هذه الإحصائيات أن السيرة الذائية ليست عن الماضى فقط، لكنها بهمّة عن الحاضر أيضًا. إنها وكأنها حتى تأتى بالبطل إلى الحاضر، لابد أن تتعامل مع الحاضر كما تتعامل مع الماضي- ولسيس فقط في نهاية الحكاية، كما يمكن القول. إنه جزء منها. لكن هناك جزءًا آخر أكثر أهمية. يتفق معظم ما يأتي في "صيغة الحاضر" في السيرة الذاتية مع ما يسميه دارسو البنية السردية "تقييم" - مهمة وضع هذه الأحداث المتتابعة في سياق ذي معنى. يتضمن السرد، سواء نظرنا إليه من منظور الذي يميل أكثر إلى الشكلية لوليم لابوف (١٩٨٢) أو المنظور الذي يميل أكثر إلى الأدبـــي والتاريخي لبربارا هيرنشتاين سميث (١٩٨٦)، سمتين بالضرورة: إحداهما الحكى عما حدث لجمع من البشر مع نظرة إلى النظام الذي حدثت فيه الأمور. ويستعين هذا الجزء بشكل كبير بأدوات مثل الفلاش باك، والنظر إلى الأمام، وأدوات أخرى. لكن لابد أيضا أن يجيب العمل السسردي علسي السؤال: "لماذا يستحق هذا أن يُحكى، ما أهميته؟" ليس كل ما حدث جدير بأن نحكيه، وليس من الواضح دائمًا السبب الذي يجعل ما يحكيه المرء جديرًا بأن يُحكى. إننا نمل وننفر من تعليقات من قبيل "استيقظت في الصباح، ونزلت

من السرير، وارتديت ملابسي وربطت حذائي، وحلقت، وتناولت فطـورى، وذهبت إلى المكتب ورأيت طالب دراسات عليا لديه فكرة لأطروحة..."

تفرض وظيفة "لماذا نحكى" شيئًا ذا أهمية كبيرة (ومخبأة) على السرد. لا يجب فقط أن يكون السرد عن سلسلة أحداث عبر الزمن، مبنية بـشكل شامل فيما يتعلق بالمبادئ الثقافية، ينبغى أيضًا أن يحتوى شيئًا يهبه استثنائية. توقفنا بشكل أفضل لحظة نستكشف ما يعنيه هذا المعيار للاستثنائية في السيرة الذاتية، وبشكل عرضى، لماذا مثل هذا الفيض من العبارات في صيغة المضارع في كتابة السيرة الذاتية.

#### وظيفتا السيرة الذاتية

تقوم السيرة الذاتية بوظيفة مزدوجة. إنها، من ناحية، فعل "تحصين"، باستخدام مصطلح نيلسون جودمان. بمعنى، إننا نتمنى أن نقدم أنفسنا للآخرين (ولأنفسنا) بوصفنا "توكيدا ثقافيا" نموذجيا أو مميزا بشكل ما. أى أن نقدم حالاتنا وأفعالنا المتعمدة فى ضوء "السيكولوجيا الشعبية" المتأصلة فى ثقافتنا. عموما، نضحك على ما هو مضحك مبدئيا، ونأسى لما هو محرزن مبدئيا. هذه مجموعة "المعطيات" فى الحياة. ليست هناك فردية، ليست هناك فردية الشعبى، الشقافة ذات حديثة. نحن ببساطة مرايا لثقافتنا. لتأكيد الفردية (وأنا أتحدث عن الثقافة الغربية فقط)، نركز على ما هو، فى ضوء علم النفس المشعبى، اسمتثنائى (ومن ثم جدير بأن يُحكى) فى حيواننا.

والآن، المتطلب الوحيد الذي تفرضه ضرورة أن نحكى قصة حياة (حتى حين يدعونا سيكولوجي للقيام بذلك) أن يحكى المرء شيئا "شيقا" أي قصة تعتبر قانونية وتعتبر غير قانونية في الوقت ذاته. ما يجعل شيئا "شيقا" هو دائمًا "نظرية" أو "قصة" تسير عكس المتوقع أو تؤدى إلى نتيجة عكس المتوقع. لكن التوقع، بالطبع، يتحكم فيه علم النفس الشعبي المنتشر ضمنيا في الثقافة. هذه هي الحالة؛ على القصة (لنفي بمعيار قابليتها لأن تُحكَى) أن تنتهك التوقع القانوني، وأن تفعل ذلك بطريقة مفهومة ثقافيا. أي يجب أن تكون انتهاكا لمبدأ متعلق علم النفس الشعبي، انتهاكا يصبح مبدأ أي أن خرق العرف ينبغي أن يكون هو نفسه عرفيا: الزوج الديوث، والعدراء الجميلة المخدوعة، الخ.

لنعد الآن إلى قضية الجنس الأدبى، وقد أثرناها من قبل. أفترض أن الأجناس الأدبية تمثل أشكالا مميزة لانتهاكات قانون علم السنفس السشعبى. وبهذا لا أنوى أن أقول: إن الأجناس الأدبية، إذا جاز التعبير، "نستخ" مما يحدث في الحياة. إن الابتكارات الأدبية، كما لوحظ، إلهامات لأنماط جديدة في الحياة، دعاوى لتجريب طرق طازجة لانتهاك تفاهة علم النفس الشعبى، ونبجل أنماط لورانس ستيرن Sternes وناتاليا جينزبرج Ginzburgs، فيرجينيا وولف وأنايس نين Anais Nin "لبصائرهم الإنسانية" بقدر ما نبجلهم فيرجينيا وولف وأنايس نين Anais Nin النفس الشعبي يجسد الطرق القانونية التي يستجيب بها الناس للعالم ويحصنها، يبتكر الأدب أشكال الانحراف ويمثلها وأعنى "بالأدب" أيضًا العالم الفكرى الأدبى للمبتكرين الكبار في سيكولوجيا "شخصية" الإنسان، من أنصار أنواع الأخلاط الأربعة، مرورا

بمسمر (۱) ورُسُل "الإيحاء"، إلى العصور الحديثة حين ابتكر قصصًا جديدة "شيقة" غير قانونية أشخاص مثل: بيير جانيه، وفرويد، ويونج، وفي وقت أحدث لانج، ولاكان. وبالطبع، مع كل تحصين جديد للانحراف عن قانون علم النفس الشعبي هناك ابتكار لمصطلحات تحصن أكثر النمط المنشق— "دفاع الأنا"، و"النمط القديم"، و"انطوائي"، الخ.

هدف السرد، إذًا، إزالة غموض الانحرافات. لا يحل السرد مشكلة. إنه يضعها ببساطة بطريقة تجعلها مفهومة. ويفعل ذلك باستدعاء لعبة الحالات السيكولوجية ولعبة الأفعال التي ترشح حين يتفاعل البشر معا وينسب هذا لما يمكن توقّع حدوثه عادة. أعتقد أن كينيث بورك (٢) لديه الكثير مما يقوله عن "لعب الحالات السيكولوجية"، وأعتقد أن فحص أفكاره مفيد. في كتابه "نحـو الحوافز The Grammar of Motives"، يدخل فكرة "النزعة الدرامية" (Burke 1945). لاحظ "بورك" أن النزعة الدرامية يخلقها تفاعل خمسة عناصر (يسميها خماسية). وتشمل ممثلا يقوم بعمل باتجاه هدف باستخدام أداة في مشبهد معين. ويرى أن النزعة الدرامية تُخلُق حين تختــل عناصـــر الخماسية، حين تفقد "نسبها" المناسبة. وهذا يخلق اضطرابا، وهـو عنـصر سادس منبثق. ولديه الكثير مما يقال عما يؤدى إلى اختلال النسسب بين عناصر الخماسية الدرامية. على سبيل المثال، لا يتلاءم الممتل والمشهد. نورا، على سبيل المثال: ماذا تفعل في العالم نورا المتمردة في "بيت الدمية"

<sup>(</sup>۱) مسمر Mesmer (۱۸۱۵–۱۸۱۰): فرانز أنطون، طبیب نمساوی سعی لعلاج الأمراض بالمغناطیسیة الحیوانیة، استخدام علاجی مبکر للتنویم المغناطیسی (المترجم).

<sup>(</sup>٢) كينيث بورك Burke (١٨٩٧): منظر أدبى وفيلسوف أمريكي (المترجم).

في منزل هذا الدكتور المبتذل؟ أو أوديب يتزوج دون أن يدري من أمه جوكاستا. "النسب المتناسبة" تقدمها، بالطبع، المواقف القانونية في علم النفس الشعبي باتجاه الحالة الإنسانية. وتشكل النزعة الدرامية انتهاكها النمطي. في الثقافة الشفهية الكلاسيكية، تمثل الأساطير العظيمة المنتشرة أشكالا نمطية قديمة للانتهاك، وتصبح باطراد "سلسلة" رسمية- وحتى متجمدة- بمرور الزمن، كما نعرف من الدراسات الكلاسيكية للحكايات الشعبية الروسية التي نشرها فلاديمير بروب Propp (١٩٨٦). في الثقافات الأدبية الأكثر تحركا يزيد بشكل هائل، بالطبع، تنوع في مثل هذه الحكايات والقصص، بما يوازى التعقد الهائل والفرص الأوسع التي تصاحب المعرفة بالقراءة والكتابة. تتطور الأجناس الأدبية، وتظهر أشكال جديدة، ويزيد التنوع- في البداية على الأقل. ربما مع هذا الظهور للثقافات الجماهيرية ووسائل الإعلام الجديدة واسعة الانتشار، تحدث قيود جديدة على هذا النتوع، لكن هذا يأخذنا بعيدا عن مجال هذه المقالة (انظر فيلدمان، في هذا المجلد).

#### نقاط التحول

فى السيرة الذاتية الغربية سمة تحتاج إلى ذكر خاص. ترتبط بما أسميه تسليط الضوء على نقاط التحول أو "تمييز marking" هذه النقاط. أعنى "بنقاط التحول" تلك الأحداث التى يعزو فيها الراوى، وكأننا نؤكد قوة حالات تعمد الوسيلة، تغيرا حاسما أو موقفا فى قصمة البطل لإيمان أو قناعة أو فكرة. وأرى ذلك حاسمًا للجهد المبذول لإضفاء الفردية على حياة،

ليجعلها بوضوح وبراعة شيئا أكثر من الفرار من قانونية تلقائية خاصة بعلم النفس الشعبى. وأقدم مثالا بعد لحظة، مأخوذا من "أسرة" السير الذاتية، الأسرة التي أشرنا إليها من قبل.

لكننى قبل ذلك، أعلق بإيجاز على سبب استخدامى كلمة "تمييز". ليست اللغة، كما عبر رومان ياكبسون (١٩٨٨) منذ جيل، مجرد نظام للتواصل، لكنها أيضا نظام لتنظيم الانتباه. إن التحدث (مقابل الصمت) هو ذاته طريقة للتمييز، لجذب الانتباه إلى ما يود المرء أن يضعه فى الصدارة. وبمجرد أن التحدث، يوجد فى كل لغة فى كل مستوى نظام متقن تماما لتمييز "المُميَّ "" من "غير المميَّز" ما يُعتبَر أمرًا مسلَّمًا به وما يُلقَى عليه الضوء باعتباره جديدا أو منحرفًا أو خاصا أو جديرا بالاهتمام. وهكذا، على سبيل المثال، توجد أدوات سردية لتحديد، إذا جاز التعبير، ما يستحق النشر أو طرق تمييز الاختلال فى النسبة بين عناصر الخماسية بمفهوم "بورك". أرى بناء "تقاط التحول" السردى أداةً أخرى لتمييز العادى والمتوقع (أى على النفس الشعبى) من الغريب وما يمثل وسيلة بشكل جو هرى.

نتناول الآن مثالا. أقدم كارل، الأخ الأكبر في أسسرة "جسودهيرتز"، الاسم المستعار nom de plume الذي نستخدمه لأسرة السيرة الذاتية النسي ذكرناها من قبل. يهتم المثال بمقدمته عن فكرة من الأفكار المهيمنة فسي سيرته الذاتية التي حكاها بتلقائية، وقد حدثت وهو صبى في المدرسة. يحكي لنا أنه خرج للانضمام لفريق كرة القدم، ولأنه كان ضخمًا كان واثقا مسن انضمامه. وفي مباراته الثالثة مع هذا الفريق في مدرسة ثانوية كاثوليكية،

قال له المدرب: "انتهى، أريده خارج المباراة. أخرجوه من المباراة". صُدِم وانتابه صراع خلقى. "قررت حينذاك وهناك أن هذا لم يكن لى." وهكذا ترك فريق كرة القدم بعد المباراة مباشرة. في الشهور التالية، قضى وقتا طويلا في المكتبة، "مكتئبًا". ويحكى لنا أنه صار أكثر اهتمامًا بالتكامل الخلقي وكيفية الحافظ عليه، واضعا في الاعتبار ما عليه العالم. العالم مكان فظ وقذر حين يطلب منك المدرب أن تغير هدفك تماما. ينبغي عليك أنت نفسك أن تقرر الصواب في قناعتك، ولا تهتم بما يفكر فيه أي شخص.

فى النهاية، يجد كارل طريقة "لرسم" انحرافه عن ثقافة المدرسة الثانوية – وكلمة "يجد" الكلمة الصائبة. يجد الأخوة "بريجان"، ويصبح نشطًا فى منظمة "neighborhood settlement house"، (١) وفى النهاية يصبح معارضا لحرب فيتنام – مما يعطى انحرافه الأول شرعية، بنية سردية جديدة.

تحتاج نقاط التحول إلى مزيد من الدراسة. إنها تمثل طريقة يحرر الناس بها أنفسهم في وعيهم الذاتي من تاريخهم، مصيرهم التافه، تمسكهم بالعرف. وأثناء ذلك، يميزون وعي الراوي عن وعي البطل ويشرعون في غلق الهوة بين الاثنين في الوقت ذاته. إن نقاط التحول خطوات باتجاه وعي الراوي. ومما لا يثير الدهشة أنها، في معظم السير الذاتية، توضع في نقاط حيث تقدم الثقافة في الحقيقة درجات أكثر من الحرية – مساحة للحركة من أجل نقاط التحول. في أمريكا، على سبيل المثال، التخرج في مدرسة ثانوية

neighborhood settlement house (۱): منظمة لا تسعى للربح، تقدم الخدمات للشباب والأسر (المترجم).

من هذا النقاط. "فعلْتُ دائمًا ما كان يريده والداى. عند تلك النقطة بدأتُ أفكر في حقيقتى، وقررت أن..." تُميَّز كل هذه العبارات بفعل ذهنى. وهذه الإشارات تحوُّل "داخلى"، تحول في الحالة المتعمدة. لو كُتبت السيرة الذاتية قبل الاستراحة، لأحسست بأنها سيرة ذاتية مختلفة.

وبهذا المعنى، أيضًا، يعترف المرء بأن علم النفس الشعبى لم "يكتب" فيه فقط أن الناس لا توجههم حالاتهم المتعمدة فقط، لكنه تغير بطرق مخططة وفى أوقات متوقعة. وعلى سبيل المثال مع المراهقين تركز ثقافة المكتبة فهمها لابتكار ما على استكشاف الوعى والانحراف أثناء هذه الأوقات المتوقعة والمتميزة. وفى مجتمع جماهيرى يكون لدى المرء انطباع بأن هذا التنوع فى أزمة البلوغ يصير من منتجات صناعة الصورة الأدبية.

نرى كل هذه الألغاز تثار بشكل ملموس جدا في السير الذاتية للأسرة التي ندرسها (Bruner & Weisser 1981). يمثل كل منهم، بطريقته، تعبير عن الثقافة. وتعكس جغرافيتهم النفسية الفردية جغرافيا ثقافة نيويورك في أواخر ثمانينيات القرن العشرين. لكنني أعود هنا إلى تعليق البروفيسور جريتز عن الأسرة بوصفها نظاما لاحتواء ميول الطرد المركزي ومواجهتها - تعتبر الأسرة أيضًا عالمًا صغيرا تُمثّل فيه نزاعات المقاطعة الأوسع، وتُحتوى في حدود معينة. بالنسبة للأسرة، في حالة آل جودهيرتز، تمثل جالية ضمنية بالنسبة لطريقة الحياة - معتقدات ورغبات وتطلعات معينة يعتبرونها جميعًا "مسلمات". كأنهم يشتركون في مورفولوجيا العالم والناس. وهذه المورفولوجيا المشتركة لا تشكل فقط طريقة رؤية الآخرين، بل

وطريقة رؤيتهم لأنفسهم، مهما يكن اختلافهم. إنهم يمينزون، على سببيل المثال، بين "العالم الحقيقى" و "البيت" – وهو بشكل مؤكد تمييز واسع الانتشار في الثقافة، لكنه مع ذلك تمييز شخصى جدا بالنسبة لآل جوهيرتز. القيم بالنسبة للعالم الحقيقى "آلام الشارع"، بتعبيرهم: كيف تتعامل مع المنافقين والطموحين والاستغلاليين. قيم البيت التفتح والتعاطف والتسامح والتقارب. ويعبر كل منهم عن هذه الجغرافيا والمورفولوجيا بطريقته، وتختلف بالنسبة لكل منهم، تختلف بشدة عن الآخرين.

الأب رجل حاول أن يصبح رقيبا في الجيش في زمن السلم قبل أن يبلغ الخامسة والعشرين (وقد جُنّد في الثامنة عشر، تحت السن بشكل غير قانوني في ذلك الوقت). كانت طفولته خشنة، مع أب مدمن الخمور تخلي عن الأسرة، وكان عليه أن يتحمل المسئوليات في سن مبكرة جدا، لكنه يدرك دائما ما بدت عليه الحالة مقابل ما قد تكون عليه في الحقيقة. لعبب بحدر، وعمل في السباكة بعد تسريحه من الجيش، وصار رجلا موضع ثقة ويعتمد عليه في المجتمع لكن كان المقربون منه قليلين. وحين تزوج قرر، مثل زوجته التي عاشت أيضا طفولة صعبة، أن يحميا أطفالهما من الأوقات الصعبة التي عرفاها وهما طفلان. كانت مسنز جودهيرتز امرأة لها آراء قوية، "كاثوليكية وديموقراطية"، وفر الانتان بيتا لأطفالهما حيث في الحقيقة يعيشان الآن في الحي نفسه في بروكلين لثلاثين عاما، حيث صارا من دعائم المجتمع.

حين صار كارل؛ الابن الأكبر، معارضا للتجنيد في حرب لفيتام، نرى ثقافة الأسرة تعمل. كان أبوه "محافظًا hard hat"، لكنه ساند كارل حين

تهرب من التجنيد. ورأى أنه طالما كان كارل يعتنق رأيه بصدق، كان ذلك رائعًا. في الأسرة، يمكن أن يكون لكل فرد نسخته عن العالم إذا كان ذلك مصحوبًا بقناعة صادقة. لكن معارضة كارل للحرب (مثل معارضته لفريق كرة القدم) مبنية على اعتقاد بأن والده يؤمن بالتكامل الفردي. يقول في مقابلة: "إننا أسرة خلقية جدا". صدِّقُ ذلك أيضًا. لأنهم جميعها يعرفون المطلوب منهم فيما يتعلق بالقيم الخاصة بالأسرة، قيم التفتح والمشاركة والتسامح. يتفاخرون بأنه لا يوجد شيء لا يمكن مناقشته على طاولة عـشاء الأحد حين يجتمعون معًا. وهذا هو المنبر الذي يجربون عليه نــسخ تغيــر صورتهم الذاتية وسيرهم الذاتية. الآن مباشرة، على سبيل المثال، يفكر مستر جودهيرتز في التقاعد. إنه يحب عمله، فهو يمنحه إحساسا مطلوبا بالاستقلال و الاعتماد على النفس. بالإضافة إلى ذلك، يشعر بأنه يفتقد المودة في حياته. من المهم أن نراه يشكل نقطة تحول جديدة في حياته، منها سيبدو الماضي مختلفا. لكنك تشعر بأنها يصممها واضعا الآخرين في اعتباره، إن مواصلة نسخة من حياتك متوافقة مع نسخ الآخرين في العائلة أمر بالغ الأهمية. لا تتأثر قوة صناعة الذات بتفسير اتك لنفسك فقط، لكن بالتفسير ات التي يقدمها الآخرون لنسختك. من الغرائب، بالطبع، أن الذات وهي تعتبر (على الأقل في الفكر الغربية) السمة الأكثر "خصوصية" لوجودنا، يتبين بالفحص الدقيق أنها قابلة للتفاوض إلى حد بعيد، وأنها حساسة جدا لعروض في مناخ ليس بهذا التفتح، مناخ الجماعة المرجعية للمرء.

يتبين، والمرء يلاحظ هذه العملية الخاصة بتكوين الذات، أنه قد يكون من الخطأ تصور أن الذات تعزف منفردة، أو محصورة في ذاتية شخص

واحد، أو مغلقة بشكل سحرى. تبدو الذات أيضًا متداخلة مع ذوات الآخرين أو "موزعة" بالطريقة نفسها التى تُوزَع بها "المعرفة" بما يتجاوز رأس المرء لتشمل الأصدقاء والزملاء الذين يرتبط بهم، والمذكرات التى ملأها، والكتب التى يضعها على الرفوف. لكن هناك بشكل ما مقاومة لمثل هذا الرأى عند معظم الناس. فى ثقافتنا الغربية، يُؤثر المرء رؤية الالتزام فرديًا. لكنه لم يكن دائمًا فى أى مكان بهذا الشكل، وعلينا أن نتساءل إن كان هناك شمىء "جوهرى" فى مفهومنا المعاصر للذاتية أو إن كان يتغير بقدر ما تغير فمى الماضى، مثلا، من العصور الوسطى إلى ظهور النزعة التجارية (لمناقشة أكثر اكتمالا حول هذه النقطة، انظر Bruner 1990).

#### بناء الذات بناءً تقافيا

ربما ما يبقى أكثر رسوخًا بشأن الذات بوصفها مفهوما ثابتًا عبر الزمن، كما ذكّرنا تشالرز تايلور Taylor (١٩٨٩) حديثا، هـو الإحـساس بالالتزام بمجموعة معتقدات وقيم لا نريد (أو لا نستطيع) إخضاعها لفحـص "جذرى". وهذا الالتزام، بالطبع، هو الذى يقدم المحرك، إذا جاز التعبير، للسمة البلاغية للسيرة الذاتية، وهو موضوع لم نتناوله بأى تفـصيل حتـى الآن، ولا يمكن تحقيق ذلك في إطار مقالة موجزة. لكننا لمسناه بطريقة غير مباشرة في ملاحظة عنصر "التقييم" في خطاب السيرة الذاتية؛ لأن "ما يبرر الحكى" هو أيضًا التزام بمجموعة معينة من المسلمات بشأن الذات، وعلاقـة المرء بالأخرين، ورؤية المرء للعالم وموضعه فيه. وهكذا تكـون الـسيرة المرء بالأخرين، ورؤية المرء للعالم وموضعه فيه. وهكذا تكـون الـسيرة

الذاتية بلاغية بالضرورة، واضعين في الاعتبار أنها أيضًا شكل من أشكال "اتخاذ موقف". وحين بوحد المرء بلاغة تبرير الذات مع متطلبات سرد مرتبط بالجنس الأدبي، يبدأ في الاقتراب مما يسميه جودمان "صنع العالم"، حيث تصبح الذات المشيدة وقواها الممثلة، إذا جاز التعبير، مركز جاذبية العالم. والقوة التي تنسب المركز إلى بقية العالم هي التزام يبقى على مدار الزمن - التزام يكفل ثبات معين في تصور الذات، لكنه يسمح أيضًا لمؤلف السيرة الذاتية بأن يحافظ على إحساس بالتحالف مع الآخرين- التحالف والتضاد أيضًا. لأنه تعريف الذات وأحلافها، كما يشير كل من تايلور وهنرى تافيل Tajfel، يُعرِّف أيضًا من ينتمون للمجموعة المضادة، وكما أوضــح تافيل (١٩٧٨، الجزء الأول) ببراعة، يبدو أن هناك دائمًا تدهورا في المجموعة المضادة التي لها دور خاص، في المقابل، في تحديد خصائص المرء وخصائص من معهم، المجموعة التي ينتمي إليها.

بهذا المعنى، لا تشمل السيرة الذاتية (مثل الرواية) بناء الـذات فقـط، لكنها تشمل أيضًا بناء ثقافة المرء - كما يؤكد لنا جريتـز (١٩٨٨). تـشمل كتابة الأنثروبولوجيا نوعًا من السيرة الذاتية أيضًا. من المهم أن نتأمل النمط الرومانسى الذي يصر على أن المرء يمكـن أن "يجـد" ذاتـه لـيس فقـط بالانسحاب من العالم - كما حدث من طلاب الجامعة في سـبعينيات القـرن العشرين الذين طلبوا إجازة ليذهبوا ويعيشوا في قريـة فـي مـاين Maine أو نيبال أو الجزر اليونانية لكي "يجدوا أنفسهم". أعتقد أن هذا أثـر متبـقً

لمفهوم لذات "جوهرية" مستقلة عن الثقافة فيما يتعلق بما يبحر به المرء في العالم. إنه لغز كبير، فحص السير الذاتية الفعلية وعملية بنائها، كيف أن هذه التصورات المنعزلة يمكن أن تنقذ الخبرة الفعلية للحكاية الذاتية. لنعود مرة أخرى إلى إحدى نقاط جودمان بشأن صنع العالم، ومن الواضح بالتأكيد أن معايير "الصواب" بالنسبة لعالم مشيّد لا تتواءم مع المعايير المعتادة بالنسبة المحقيقة" الراسخة سواء بالتشابه أو التطابق. في الحقيقة، يبدو أن الصواب محكوم بشكل برجماتي هذا ما يمكن أن يعيشه المرء بين من يتفاعل معهم في الوضع الذي يعمل فيه.

كلمة أخيرة عن تطور مفهوم الذات في الثقافات المختلفة في ظلل مختلف ظروف الحياة. إنه موضوع واسع، لم يُدرس جيدًا، رغم غيزارة الأدبيات فيه. نشرت مجموعة منا مؤخّرًا، تحت قيدة كاترين نيلسون، مناجيات طفلة بعد وقت النوم - كثير منها شبه سيرة ذاتية. تمتد المناجيات من الشهر الثامن عشر لإيمي Emmy إلى عيد ميلادها الثالث (Nelson من الشهر الثامن عشر لإيمي ومن دراسات أخرى حديثة أن بناء الدات يبدأ مبكرا جدا، وهي عملية منظمة تتشابك بعمق مدهش مع براعة اللغة نفسها - ليس فقط مع تركيبها أو معجمها، لكن أيضا مع بلاغتها وقواعدها في بناء السرد. ومثل كل السمات الأخرى لصنع العالم، يعتمد صنع الدات (أو "صنع الحياة") بقوة على النظام الرمزى الذي يتصل به - فرصه وقيوده. أود أن أختم بالتعليق الذي تَعدُ النزعة البنائية لنيلسون جودمان به المدرء

بشكل جيد لتقدير تعقيدات صنع الذات والحياة. وآمل أن أكون قد أشرت في سياق هذه الملاحظات إلى الطرق التي يمكن الأفكاره أن تكون فعالة في هذا المجال.

#### المسراجسع

Bartlett, F.C. (1932). Remembering. Cambridge: Cambridge University Press.

Bruner, J.S., & Weisser, S. (1991). The Invention of self: Autobiography and its forms. In D.R. Olson, & N. Torrance (Eds.), *Literacy and orality* (pp. 129–148). Cambridge: Cambridge University Press.

Bruner, J.S. (1990). Acts of meaning. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Burke, K. (1945). The grammar of motives. New York: Prentice-Hall.

Geertz, C. (1988). Works and Lives. Stanford, CA: Stanford University Press.

Herrnstein Smith, B. (1986). On the margins of discourse. Berkeley, CA: University of California Press.

Jakobson, R. (1988). Selected writings. Vol. 8. Berlin: Mouton de Gruyter.

Labov, W. (1982). Speech actions and reactions in personal narrative. In D. Tannen (Ed.), *Analyzing discourse: Text and talk.* Washington, DC: Georgetown University Press.

Nelson, K. (Ed.) (1989). Narratives from the crib. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Propp, V. (1986). The morphology of the folk tale. Rev. ed. Austin, TX: University of Texas Press.

Rubin, D.C. (Ed.) (1986). Autobiographical memory. Cambridge: Cambridge University Press

Tajfel, II. (1978). Differentiation between groups. London: Academic Press.

Taylor, C. (1989). Sources of the self. Cambridge, MA: Harvard University Press.

## الفصل الثالث

# الــــــرد مشاكل نموذج بديل ووعوده

جينز بروكميير وروم هاريه

صار السرد، في العقدين الأخيرين، موضوعًا لعدد هائل من الأبحاث الجديدة. يشترك الكثير في أن المهدد بالضياع ليس فقط موضوعًا إمبريقيا جديدًا للبحث القصص التي يحكيها الأطفال، مناقشات حفلات العشاء في مواقف اجتماعية مختلفة، ذكريات المرض والرحلات خارج البلاد، بلاغة العلم، والسير الذاتية، والتعليقات الذاتية الأخرى بل مقاربة نظرية جديدة، جنس جديد لفلسفة العلم، ويوحى الاهتمام المطرد بدراسة السرد بظهور تيار آخر لنموذج ما بعد الوضعية وتتقيح آخر للمنهج التفسيري في العلوم الإنسانية. يبدو أنه يعد بأكثر مما يعد به النموذج اللساني والسيميوطيقي والثقافي. يجب اعتبار ما يعرف بالتحول الاستطرادي والسردي، في علم النفس والعلوم الإنسانية الأخرى، جزءًا من التحولات المعمارية في معمارنا النقافي للمعرفة بعد أزمة معرفة الحداثة. وقد انتُقِدت بحدة في معظم

التخصصات الفلسفة الوضعية التي أدت إلى سوء فهم خطير للعلم، مما فـتح آفاقًا جديدة للأبحاث التفسيرية التـي تركـز علـي الأشـكال الاجتماعيـة والاستطرادية والثقافية للحياة، مقابل أبحاث بلا جدوى عن القوانين العامـة لسلوك الإنسان. وفي أعقاب هذه التغيرات، جذبت أشكال الـسرد وأجناسـه الانتباه بشكل خاص (على سبيل المثال، 1987 Polkinghorne الانتباه بشكل خاص (على سبيل المثال، والسؤال الأول الذي نود تناوله في هذا الفصل: لماذا صار السرد قضية رمزية تقريبا فيما يتعلق بالأسـلوب الجديد.

بدا حل مشكلة تقييم h لأنماط الديناميكية في سلوك الإنسان من خلال دراسات السرد أقرب حتى حلها من خلال تلك المقاربات المعروفة جيدا بوصفها نموذج قاعدة الدور (role-rule)، أو نظرية النص (script theory)، أو النفسيرات المعرفية الاجتماعية. وسوف نلقى نظرة على بعض الخصائص أو النفسيرات المعرفية الاجتماعية. وسوف نلقى نظرة على بعض الخصائص التي جعلت دراسة السرد مقاربة مثمرة بهذا الشكل. وأثناء ذلك، علينا أن نعرف، أى أن نميز، مفهوم السرد من الأنماط الأخرى للخطاب، معتمدين على الدراسات الأدبية واللسانية، اللسانيات الاجتماعية والنفسية، في اكتشاف علم السرد السيكولوجي. وينصب اهتمامنا الثاني على تحديد بعض الصعوبات النظرية الأخرى والأخطار المحتملة التي نعتقد أن على دارسي السرد إدراكها. وأخيرًا، نضع خطوطًا عريضة لفهم للسرد يسعى إلى تناول تضمينه الاستطرادي الخاص وبهذه الطريقة طبيعته المفتوحة سريعة الزوال.

يبدو أن نقطة رحيل الاهتمام السردى الجديد في العلوم الإنسانية كانت اكتشافا في ثمانينيات القرن العشرين، "اكتشاف" أن شكل القصمة، شفهية ومكتوبة، يشكل إطارا لغويا وسيكولوجيا وثقافيا وفلسفيا أساسيا لمحاولاتنا الانسجام مع الطبيعة وظروف وجودنا (على سبيل المثال، 1981 1981 1981 الانسجام مع الطبيعة وظروف وجودنا (على سبيل المثال، 1981 1981 1981 الانسجام مع الطبيعة وظروف وجودنا (على سبيل المثال، 1981 1981 1981 الانسماء الاندماج الحميم لهذه الأطر التفسيرية التي تسعى إلى فهم المعانى وخلقها، المعانى التي نجدها في أشكال حياتنا. وبقدر تعلق الأمر بشئون الإنسان، نفهم أو لا من خلال السرد نصوص خبرتنا وسياقاتها الأوسع والأكثر تميزا وتعقيدًا. بشكل جوهرى، هذا المفهوم عام ومنتشر في مجال واسع لأبحاث تشمل دراسات عن الطرق التي ننظم بها ذكرياتنا ونوايانا ونوايانا

#### مجال التصور في السرد

كما هو الحال مع مفهوم الخطاب، تضخم استخدام مصطلح السرد إلى حد ما، حتى رغم إنه لم يظهر في سياق العلوم الإنسانية إلا مؤخّرًا. وهذا الاهتمام المفاجئ مثير للدهشة إلى حد ما نظرًا للتقاليد الراسخة من زمن طويل في دراسة السرد في نظرية الأدب واللسانيات. وبالتالي، تميل القوة التصورية والتحليلية لمفهوم السرد إلى الالتباس. بداية، نحاول وضع خطوط عريضة لرؤيتنا للمفهوم بشكل أكثر دقة. نحاول أن نرسم حدا، رغم الضبابية، يميز السرد من الأنماط الاستطرادية الأخرى. تُستخدم اللغة لكل

الأغراض. لضبط مهمننا التحليلية، نركز على استخدام اللغة للإقناع، على بؤرة كتاب "فن خطابة Rhetoric" لأرسطو (١٩٥٩).

خضع التنظيم اللغوى في مختلف أنواع الخطاب لكثير مسن أشسكال الفحص متراوحة من تلك التي تركز على السمات الصوتية إلى تلك التي تحلل السمات التركيبية والسيمنطيقية والبرجماتية والمنطقية والجمالية للخطاب. استُخدمت طرق كثيرة مختلفة لالتقاط وحدات اللغة: حُلَّات معاني الكلمات، والتعبيرات والجمل وعمليات الكلم، والنصوص المكتوبة، والأشكال الحوارية للخطاب؛ وفُحِص منطق الأسماء، والمقترحات، والاستعارات، والسبكات المعجمية، ومع ذلك، لا تقوم أية وحدة من الوحدات المتضمنة في أي من هذه التحليلات بتعريف مستوى البنية الذي يمكن عنده رؤية أن قوى الإقناع في الخطاب مؤسسة بأسلوب مُرض تماما. وينبغي، كما كشفت دراسات عديدة، أن يشير تفسير هذه القوى إلى السمات التحليلية لخطابات الإقناع. ونتوقع أن يكون السرد النموذج الأقوى للإقناع.

### أنواع السرد

ماذا يجعل من خطاب قصةً؟ على الأقل ينبغى، كشرط ضرورى، أن يكون هناك شخصيات وحبكة تتطور عبر الزمن. ثمة تتوع عظيم فى أنواع الخطاب يلبى هذه الشروط الضئيلة. أنواع "السرد" العبقرى متنوعة ومتعددة الألوان بشكل مذهل: الحكايات الشعبية، والتفسيرات التطورية، والخرافات والأساطير وحكايات الجنيات، وتبريرات الفعل، والكلمات التذكارية،

والدعايات والأعذار، الخ. يبدو أن أجناس النصوص المسردية وأشكالها لا يمكن حصرها. لكن هناك سمات مشتركة بينها، سواء كانت مونولوجات أو ديالوجات، قصصاً أدبية أو عادية، نصوصاً شفهية أو مكتوبة. المسرد، بمفهومه العام الشائع، اسم لمجموعة بنى لغوية وسيكولوجية واجتماعية، ثقافة منقولة تاريخيا، مقيدة ببراعة مستوى كل فرد وبمزيجه من تقنيات التواصل والمهارات اللغوية - "أدواتنا المصناعية prosthetic"، كما سماها برنسر (1991) - ناهيك عن، الخصائص الشخصية مثل: الفضول والرغبة والهاجس أحياناً. في توصيل شيء عن حدث حياتي - مأزق، نية، حلم، علة، حالة ذعر - يأخذ الأمر عادة شكلا سرديا؛ أي أنه يقدم في صدورة قصعة تُحكى طبقاً لأعراف ثقافية معينة.

ورغم أن السرديات قد تشكّل نسخًا فردية حقيقية، ونسخًا لمواقف خاصةً فيما يتعلق بالواقع، فإنها تستخدم أشكالا لغوية تقليدية مثل: الأجناس الأدبية، بنى الحبكة أو sjuzet، وتفاعل مختلف خطوط القصة، والاستعارات البلاغية. وفي هذا ترتبط القصة، والمتحاورون فيها (رواة ومستمعين)، والموقف الذي تُحكّى فيه بنسيج تاريخي ثقافي أساسي. وبتعبير آخر، تتضافر ذخيرتنا المحلية من أشكال السرد مع مجموعة ثقافية أوسع، مجموعة من النظم الاستطرادية الأساسية التي تحدد من يحكى وأية قصصة يحكى، ومتى وأين، ولماذا ولمن. هل هناك نموذج سردى ثقافي عام يعرف شكلا إنسانيا عاما من الحياة؟ إنها فرضية لا تبدو بعيدة الاحتمال، لكن

<sup>(</sup>١) الحبكة، مصطلح مستخدم في الشكلية الروسية (المترجم).

القضية تحتاج إلى الترسيخ بدر اسات مقارنة أوسع. الصحيح أن كل ثقافة نعرفها لها ثقافة حكى قصص.

## الفئات العامة للسرد والخطاب

عند هذه النقطة، ينبغى علينا تحديد مفهومين رئيسيين يردان فى هذا التعليق: السرد والخطاب. يتواصل البشر بعدة وسائل، بما فيها التواصل اللفظى. يحدث التواصل اللفظى عادة بالتزامن مع أنشطة مادية ورمزية أخرى أو مستقلا عنها، وبهذا المعنى نسمى الإنتاج اللغوى (نتيجة وعملية على حد سواء) خطابا. التحدث، الكتابة، الاستماع، الخ، دائما، كما يخبرنا فيتجنشتاين (١٩٥٣)، سمات للعبة اللغة يتعذر فصلها، ممارسات ملموسة تنطلق مع استخدام الكلمات.

## تصنيف الأشكال الاستطرادية

إننا نعتبر السرد نوعًا فرعيًا من الخطاب لكنه النوع ذو المستوى الأعلى أو المفهوم التصنيفي، في تصنيف الأشكال السردية الأدنى مسستوى. تحت هذا المفهوم، نضع أنواعًا فرعية متنوعة للسرد، ويوجد بعضها عادة تحت فئة الجنس الأدبى، الفئة الأدبية الأكثر شيوعًا. لكن هناك أيضنا خطابات تتضمن عددًا من الفئات الفرعية المختلفة أو الأجناس الأدبية في الوقت ذاته. ثمة مثال جيد وهو لغة حماية البيئة التي لعبت دورا مركزيا في

"اخضرار" كل أنواع الحياة الخاصة والعامة التى نـشاهدها فـى العقـدين الخيرين (Harré, Brockmeier & Mühlhäusler 1999). وتتراوح الأنواع الأخيرين (Greenspeak فيها التعبير عن "خطاب الخـضر الفرعية للخطاب الذى يتم فيها التعبير عن "خطاب الخـضر من كل أنواع السرد الطبيعى إلى السرد العلمى والخلقى والأدبــى. دراسـة على نطاق تام لأساسها اللغوى والثقافي يمكن أن تشمل أنشطة تواصل مسن قبيل المحادثة والأشكال الرمزية الأخرى للتفاعل وجهًا لوجه (مثـل حكـى الحكايات الشعبية القديمة والجديدة على طول خطوط القـصص الخـضراء في سياقات محلية)، والأنشطة المعرفية مثـل: الغنـاء والـصلاة، وإنتـاج النصوص بالوسائط الإلكترونية واستقبالها (بمعنى لغـوى وسـيميوطيقى).

منهجيًّا، تشمل الفئات الفرعية للسرد الأسطورة، والحكاية السعبية وحكاية الجنيات، والقصص الطبيعية والخيالية، ونصوص معينة تاريخية وقانونية وسياسية ودينية وفلسفية وعلمية. وتميَّز كل فئة بصورة أكبر حيث إن كل النصوص القانونية، على سبيل المثال، ليست سرديات بعضها تعريفات وتحليلات للمفاهيم القانونية وقد يكون من غير الطبيعي تماما ربطها بحكى القصص بشكل تعسفي. ويشمل السرد الخيالي، مثلا، القصص الأدبية واسع للأشكال الخليط لأن السرديات تقدم أيضا في (أو بوصفها) السعر والدراما والملاحم التقليدية والأدبية، وأدب الرحلات، والمقالات، والموسيقي، والسينما، والباليه، وإجراء ما يلزم من تعديل في الفنون البسصرية وأشكال

الثقافة الشعبية من قبيل الدعاية والموضة. مرة أخرى، يشمل كل نوع من هذه الأنواع أنواعًا فرعية. على مستوى الرواية، على سبيل المثال، هناك أجناس أدبية مثل: قصة الحب، ورواية المغامرات، والقصة البوليسية، وملحمة الرحلات، والرواية التعليمية، وكل يشيد حول حبكة تتطور عبر الزمن.

## الرواية التطيمية

من المهم رؤية كيفية تحول الرواية التعليمية إلى جنس أدبى مهم في سرديات حماية البيئة. تقوم، مثلا، بوضع الخطوط العريضة للسيناريوهات البيئية الممكنة للتطور الذى يتوقع أن يمر به البطل (البشر، الثقافة الغربية، الحضارة، التقدم التكنولوجي، أطفال العالم الثالث، الخ). في بحثنا في خطاب الخضر حللناه أيضًا بوصفه نوعا فرعيا من الأنواع السردية الاستطرادية من قبيل الكتابة العلمية، التي يبدو للنظرة الأولى أنها تصف وتمثل أشكالا متنوعة من التفكير الوصفى المنطقى. لكن الدراسة الدقيقة لمزيد من الكتابة العلمية عن قضايا البيئة تكشف عن بني سردية أكثر شبها ببنسي الرواية التعليمية من عرض منطقى للتفكير الاستدلالي الافتراضي.

توجد نماذج أخرى من الكتابة العلمية والحديث العلمى فى المستوى نفسه من عمومية الجنس الأدبى كما يمكن أن يقدم السرد قائمة، معبرة عن استدلال صالح منهجيا، وواصفة تصميما تجريبيا. وتحت "قائمة" لمفهوم عالى المستوى قد نضع قوائم لأنواع مرتبة حسب حجم البنود المتضمنة، أو حسب

وضعها على أرفف السوبر ماركت، أو (وهو الأكثر أهمية بالنسبة لأغراض در استنا للخطاب البيئي) قوائم لأنواع مصنفة حسب مستوى خطورتها. مثل هذه القائمة قد لا تكون فقط جزءا من بنية سردية أكبر لكنها تتضمن أيضنا السرد نفسه أو تستدعيه، كما هو الحال في قصة درامية عن تدهور البيئة نتيجة لأنشطة البشر.

وهناك طرق أخرى كثيرة لوضع تصنيف لأنواع الخطاب الـسردى، ينتمي بعضها إلى الدراسات الأدبية، وأخرى إلى الله الله الاجتماعية والنفسية وفى التاريخ. فى أعقاب التحول السردى أو النصى فى التاريخ (على سبيل المثال، 1997 Berkhofer)، تظهر، على سبيل المثال، اقتراحات متنوعة لتمييز أنواع السرد التاريخي (أو سرد التاريخ) أو أشكاله أو أجناسه الأدبية. يميز، مثلا، وايت White (١٩٩٧) وكرونون ون (١٩٩٧) (١٩٩٢) بين "التأريخ" و"السرد"، بين قوائم منبسطة للأحداث وخطابات تاريخية تحقق خطوطًا قصصية معينة. تمييز السرديات من القوائم، والتأريخ، والرصد، والاستدلالات مجرد طريقة لتصنيف الخطابات ثبت أنها مفيدة فى فحصنا لقوى الإقناع (ومشاكله) فى الأشكال المختلفة من خطاب البيئة.

#### صعوبات التعريف

رغم ما يبدو تصنيفا جيدًا فقد أوضحنا حتى الآن أن هناك على الأقل خمسة أسباب وراء عدم سهولة وضع حدود دقيقة لمعنى السرد. الأول، أشكال السرد وأساليبه، كما رأينا، متنوعة جدا وكثيرة الألوان.

إن فينومينولجيته الثقافية متنوعة ومفتوحة بشكل مذهل. الثاني، هناك عناصر أو بنى للسرد في معظم الأنواع الأخرى للخطاب، من قبيل النصوص العلمية أو القانونية أو التاريخية أو الدينية أو السياسية.

## الأشكال الهجين

هناك طرق معينة لتقديم السرديات. سمى إيكو Eco (1998)، مركزا على السمات السردية السيميوطيقية، شكل هذا التقديم أو نمطه "خطابًا"، بالإضافة إلى الفئات التقليدية من "الخرافة" و"الحبكة". ويسساعد مثل هذا التمييز على توضيح أن محتوى السرد لا يوجد هكذا، لكنه يسرتبط بطرق متنوعة ببنية العرض المكتوب أو المنطوق وشكله وغرضه. وهذا يؤدى إلى الأشكال الهجين hybrids المهمة.

لتوضيح العلاقات المتبادلة المتنوعة بين الشكل والمحتوى في هذه الأشكال الهجين، نلقى نظرة على "ليسيداس" (۱) ميلتون (۱۹۸۳). إنها توضح ببراعة أن اللغة الشعرية لها طرق معينة في تشكيل البنى السردية وإبداعها، حتى بطريقة بصرية.

فى "ليسيداس" ميلتون، يتميز المركز الرقمى للقصيدة (بعد الأبيسات) بالبيت الطويل رقم ١٠٢. وكما أوضح ألستير فولر Fowler)، ليس من قبيل الصدفة أن يشير البيت الأوسط فى القصيدة كلها إلى أعلى نقطة فى

<sup>(</sup>١) ليسيداس Lycidas: قصيدة كتبها ميلتون سنة ١٦٣٧ (المترجم).

طبوجرافيا المشهد الطبيعى للقصة. بالتماثل مع الكثير من قصائد هذا الزمن، ومن منظور التقاليد الأيقونية الراسخة، لليسيداس صورة ملكية أو منتصرة عند هذه النقطة. هذا "الرأس المقدس" لليسيداس: "مشيد في الكسوف، ومكسو بالظلمة اللعينة." وبالتالي، يكون نظام القصيدة في النصف الثاني حتى في تنظيمها الفضائي صورة مطابقة لنظامها في النصف الأول. يستمر البيت الأول من النصف الثاني مع "الرأس المقدس" لليسيداس الذي، بدلا من مزيد من الصعود إلى الذروة، يُجلب الآن إلى الحضيض بموت يعمل من خلل النباح القاتل ("غاص رأسك المقدس كثيرا جدا").

فى أشكال أخرى متنوعة تعرض القصيدة وأعمال أخرى فى الفترة نفسها أنماطًا متناسقة حول نقاط المنتصف تقريبًا. وبهذه الطريقة، تصيف شكلا موحيا وبصريا وفضائيا لرؤاها الشعرية، أو "واجهة معمارية" كما يصفها فولر (١٩٧٠، ص ١٧٩). وهذا الامتزاج "لأجناس" السرد والشعر، والتخيل البصرى، والتمثيل الفضائى مهم جدا لسبب آخر. إنه يوضح الخاصية التاريخية، وهى متنوعة، لما يشيد بنية سردية. وفى الشعر السردى الحديث، يصور تكرار نمط وبنى أخرى شكلية متناسقة خطوطًا بصرية إستاتيكية للمحتوى، لكنها أفسحت عموما المجال النمط الأكثر ديناميكية، نمط "القصة". إن بنية القصة، البنية المتتابعة الدياكرونية(۱) الموجهة للفعل، التسى تبدو مناسبة أكثر لتشكيل تيمات التطور والتغير والتقدم وحبكاتها، وقد برزت تبدو مناسبة أكثر لتشكيل تيمات التطور والتغير والتقدم وحبكاتها، وقد برزت

<sup>(</sup>١) الدياكرونية diachronic: الاهتمام بالظواهر، واللغة خاصة، وهي تتغير عبر الزمن (المترجم).

فى القرنين التاسع عشر والعشرين. بتعبير آخر، لا يتوسط الـسرد الثقافة ويعبر عنها ويشكِّلها فقط، لكن الثقافة أيضًا تُعرِّف السرد. وهذا يزيد من صعوبة تعريف السرد منعز لا عن السياقات الاستطرادية التى تنضعه فيها الأعراف الثقافية المتنوعة.

يوحى تتوع التصميمات التى تبناها الشعر عبر القرون بأن الفرضية التقليدية بأن الأجناس الأدبية أنماط طبيعية ثابتة وأبدية يتكيف معها الخطاب، وخاصة السرد، ينبغى أن تصبح موضع شك. هناك تشابه بين اللغويات، بشكل خاص، والأجناس الأدبية والأنماط البيولوجية "العقال". إن فكرة الأجناس الأدبية الخالدة – التى يمكن أن تتبعها حتى أرسطو – صارت موضع شك في القرن التاسع عشر تقريبا وقت الهجوم على ديمومة الأنواع العضوية وثباتها. ومن المهم استكشاف الارتباط بين التاريخ الطبيعي لداروين، والجيولوجيا التاريخية، وظهور فقه اللغة philology التاريخية ودراسات الأدب المقارن.

#### صوت المؤلف

ثمة مشكلة ثالثة ترتبط بالمسألة وهي تعريف مؤلف السرديات. نؤكد أن القصص لا تحدث فقط، إنها تُحكي. ومع ذلك، لا يكون تحديد القاص وموضعه واضحا باستمرار. أحيانا يكون الراوى مجرد شخص واحد، يهيمن على الجمهور كما يتحدد به وبالموقف الذي يحدث فيه السرد. لكن أحيانا تُبتكر الحكاية بشكل مشترك أو تعاوني، كما أوضح مدليتون Middleton

وإدواردز Edwards (1990) في دراسة التذكر الجمعي، وبونتكورفو المحمدي، وبونتكورفو Pontecorvo Pontecorvo في الأسرة، وإدواردز (1990) في الخطاب العاطفي، ونيلسون (1997) في الأطاب العاطفي، ونيلسون (1997) وفيفوش Fivush (1994) في الأصل الحواري لقصص السير الذاتية في الطفولة. وبالنسبة لباختين (1901، 1907)، كل قصة وكل كلمة "متعددة الأصوات multivoiced"؛ يتحدد معناها بسياقات استخدامها، السياقات السابقة التي يتعذر حصرها. ويسمى باختين هذا "بالمبدأ الحواري" للخطاب، مؤكدًا على فرديته المتأصلة: تحمل كل كلمة أو تعبير أو لفظ أو سرد آثار كل الأشخاص، المحتملين والحقيقيين، الذين استخدموا أو سوف يستخدمون هذه الكلمة أو التعبير أو اللفظ أو السرد.

كما أوضحت هذه الدراسات ودراسات أخرى، لا يمكن اعتبار السرديات إبداعا شخصيا أو فرديا تمامًا، كما يمكن أن يزعم أحد دعاة الذاتية subjectivist، أو أنها تمثل ببساطة وصفًا موضوعيا لحقيقة الأمور، كما يعتقد الوضعى positivist. تُحكَى القصص من "أوضاع"، أى أنها "تحدث" في نظم خلقية محلية حيث تؤثر حقوق الأشخاص وواجباتهم بوصفهم متحدثين على موضع صوت المؤلف الأصلى. لابد أن تسمع بوصفها تعبيرات لسرديات معينة من رؤى معينة وأصوات معينة. أهمية هذا التفكير في الأفكار (۱) لم تقدر بعد بشكل كامل ( Harré & Van Langenhove ).

<sup>(</sup>١) التفكير في الأفكار perspectivalism: طريقة للتفكير في التفكير تنتمي إلى ما بعد الحداثة (المترجم).

لكن كيف يتم تمييز الأصوات؟ كيف يمكن تحديدها؟ إنهما سو الان صعبان لأن السلطة الحقيقية التي يقدم بها السرد نسخته عن الواقع تتحقق غالبا بطمس أجزاء كبيرة من الواقع- على سبيل المثال، كما أوضح كرونون Cronon (١٩٩٢)، برفض الأصوات البديلة أو المنشقة أو قمعها أو تجاهلها. يرى ويرتش Wertsch (١٩٩٨)، أنها قوة السرد بوصفه "أداة تقافية". يميل السرد لصهر عناصر متنوعة من قبيل العوامل والأهداف والوسائل والتفاعلات والظروف، والنتائج غير المتوقعة، والعوامل الأخرى، في "كلُّ" مُشيَّد، لكنه متحيز بصورة متأصلة. وهذا الميل واضح خاصة في التعليقات التاريخية، كما أوضح ويرتش في تحليل السرديات في الكتب الدراسية الأمريكية عن أصل الولايات المتحدة. أوضح هوجز Hughes (١٩٩٥)، في دراسة عن الملامح القصصية التي تتبناها النصوص المدرسية والجامعية لتاريخ العالم، مدى تجاهل وثائق عامة مهمة لأصوات بديلة من خلال تبنى ملمح قصصى مفرد وخطى. تتبنى هذه النصوص بشكل حصرى صيغة سردية "لصعود تطوري منتصر" لإقصاء أشكال سردية أخرى من قبيل الأساطير، سرديات الثقافة الشفهية. ومثال على ذلك أساطير النافاهو. (١) تتأسس حبكاتها الرئيسية على تيمات "العملية البيئية" لتخطَّى الحدود بين الإنسان و الحيوان. وطبقا لذلك، بشكل الحبوانات والبشر نظامًا اجتماعيًا وخلقيًّا واحدًا متماسكًا، نظامًا يأخذ شكل قصص معينة. والآن تفقد أسطورة

<sup>(</sup>١) النافاهو Navajo: الشعوب الأمريكية الأصلية، يسكن أريزونا ونيومكسيكو وجنوب شرق يوتا (المترجم).

النافاهو بالطبع، "وقد أعيدت صياغتها" عبر الخطوط القصصية الغائية للسرديات الغربية عن "التقدم" و"تطور الحضارة"، تفقد كل ما يميزها سرديا وثقافيا.

# شيوع الخطوط القصصية بوصفها مبادئ منظمة للخطاب

ثمة سبب رابع لصعوبة تقديم تعريف واضح للسرد غالبًا. لكنه يـشير إلى سمة أخرى اشيوعه. ونحن نكبر في مخزون حكى القصص فــى لغتنا وثقافتنا منذ الطفولة المبكرة ونستخدمه بالطريقة المألوفــة والتلقائيــة التــى نستخدم بها اللغة عمومًا، صار "شفافًا". ومثل كل أنواع الخطاب العادى يوجد عمومًا في كل ما نقول ونفعل ونفكر ونتخيل. حتى أحلامنا، إلى حد بعيــد، منظمة في هيئة سرديات. وبالتالى، يمكن بسهولة رؤية وجوده المـسلم بــه وجودًا طبيعيا، نموذجا طبيعيا ومحدَّدًا للتفكير والفعل.

# المغالطات المستمرة في تحليل السرد

# السرد وهمًا ميتالغويا: المغالطة الوجودية

يرى "روى هاريس Harris" (١٩٩٦) في كتابه "لغــة الاتــصال" أن جزءا كبيرا من الإطار الميتالغوى الذى سعت فيه دراسة اللغة منذ العصور القديمة نصب فخًا. إن محاولات الفلاسفة وعلماء اللغة لفحص كيانات مثــل الكلمات والجمل، كما يتصورها عالم اللغة، أو الفرضيات والمعــانى كمــا

يتصورها الفيلسوف، من البداية لا تستحق العناء. إن الكلمة والجملسة والفرضية والمعنى فئات مُقحَمة. ليس لها إلا وجود نظرى شاحب. من منظور الخطاب (ويعنى هنا "اللغة المستخدمة")، لا يوجد شيء من قبيل الجملة أو الفرضية المنعزلة. لكن هذه الظلال الميتالغوية أخذت، في عملية الفحص، وجودًا "حقيقيا" ثابتًا. تجسدت فئاتها، إذا جاز التعبير، في أشياء حقيقية. ويسمى هاريس هذه الأنطولوجيا "وهمًا ميتالغويا".

يبدو لنا أن هناك فهمًا للخطاب السردى يتضمن الخطر نفسه، وهو تحديدا المضى فى عملية مماثلة من عمليات التحول، التغير من فئة ميتالغوية إلى ما يبدو كينونة حقيقية. وبهذه الطريقة، ربما يتجسد شكل نوع السرد أو جنسه أو خطابه وهو تحديدا ليس سوى فئة ميتالغوية ويتحول إلى فئة أنطولوجية.

لأغراض معينة نعزل سردية بالتقاط حبكة ووضعها في إطار التأليف الخاص للقصة، حبكتها. لكن تحديد الحبكة وتأليف القصة بوصفهما دالين ربما يكون ببساطة انعكاسات لكل منهما على الآخر. قد يتحطم الامتداد نفسه للخطاب بطرق أخرى كثيرة، وقد لا يكون للقصة موضع في بعضها. لنعتقد أنه توجد حقا قصة "في الخارج هناك"، تتنظر أن تُكتشف، سابقة على عملية السرد و غائبة عن إعادة بنائه تحليليا، نستدعى المغالطة الأنطولوجية.

# السرد باعتباره وصفًا: مغالطة التمثيل

ثمة خطأ يرتبط ارتباطا وثيقًا بمغالطة أنطولوجية نتمثل في افتسراض أن هناك واقعًا إنسانيا واحدًا وواحدًا فقط ينبغي لكل السرديات في النهاية أن تتطابق معه. ربما ينبثق هذا الاعتقاد من رسم تواز قريب جدا بين معرفة العالم المادي ومعرفة العالم الاجتماعي. إن الأخير متعدد ومذبذب، وتلتقط كل نسخة منه سمة لعالم فيزيائي واحد فقط. وطبقا لرأى واسع الانتشار، وخاصة في علم النفس التقليدي، وأيضًا في علم الاجتماع، ونظرية الأدب، وعلوم إنسانية أخرى، هناك شيء في الخارج في العالم يعتبر واقع البشر. وتمثل اللغة، ضمن أشياء أخرى، معرفتنا بهذا الواقع، ومن خلاله. ومن هذا المنظور، تأخذ التصورات اللغوية (ولتكن "الواقع" أو علمنا أو معرفتنا بها غالبًا شكل السرد، خاصة في الأمور الإنسانية المعقدة. ونسمي فرضية الواقع الإنساني الفريد والمستقل التي تُمثّل (إلى حد ما) في وصيف سردي "مغالطة التمثيل".

لكن ينبغى علينا أن نتذكر أنه يمكن أن يكون هناك عدة قصص مختلفة تُحكّى عن أمور إنسانية معقدة من قبيل الحياة أو هوية المرء، على سبيل المثال. وكما نوقش على نطاق واسع فى أبحاث السيرة الذاتية، تتضمن الحياة بشكل طبيعى قصصًا حياتية تتغير على مدار الحياة. إن افتسراض أن هذا التنوع فى سرديات السيرة (الذاتية) يختلف فى أن بعضها "حقيقى وبعضها "ليس حقيقيا (أو حقيقى بصورة أقل)" مغالطةً. والفكرة المؤسسة لهذه المغالطة أن هناك تدرج فى الحقيقة يتراوح من القصة الواحدة والحقيقية

المبنية على حقائق موثقة إلى قصة مشوهة وزائفة، تتأسس غالبا على أكاذيب وخداع ذاتى. وهكذا يعتبر الواقع معيارًا تحاكم طبقًا له حقيقة التمثيل السردى. ويبقى إنه إذا كانت هناك مثل هذه الحياة "الواقعية" التى عاشها شخص ما، كيف نعرف واقعه المعطى من قبل؟ ينبغى ألا ننسى أن كل ذلك الذي يواجه حياة هو أيضًا جزء من تلك الحياة. أن تعيش يعنى أن تمنح معنى لحياتك. إن عملية بناء مثل هذا المعنى ربما تعتبر المركز الحقيقى لحياة الإنسان.

# السرد واقعًا استطراديًا

من الواضح أن هناك ارتباط وثيق بين المشكلتين الأخيرتين اللتين ذكرناهما. تظهر الأولى فى: الميل إلى تجسيد فئة ميتالغوية من السرد؛ وهذه هى المغالطة الأنطولوجية. والثانية: معالجة السرد بوصفه تمثيلا أو، ربما، ترجمة. ويمكن اعتبار مغالطة التمثيل أو الترجمة والمغالطة الأنطولوجية وجهين عملة واحدة من حيث إنهما تسلمان بوجود مستوى خفى لبنى المعنى قبل الاستطرادي. ويتمثل التنوع السردى لهذه المسلمة المعروفة التي وصفها فيتجنشتاين (١٩٥٣) ذات يوم في طبعته الأوغسطية Augustinean في أن السرد طريقة خاصة تعكس بنى المعنى.

افترض بدلا من ذلك أننا اعتبرنا أن الفكرة نفسها عن الواقع في هذا السياق تميز جنسًا معينًا من الخطاب. يتطلب ذلك منا أن نعيد صياغة مشكلتنا في شكل أسئلة عادية من قبيل "ما العملية السردية (وسياقها

الموضعى) التى يُعرَض هذا الواقع من خلالها (وفيها)؟" و"ما الاستراتيجيات والتقنيات السردية التى تُستخدَم لاستدعاء هذه الفكرة عن الواقع؟" وهكذا، لا يهدف البحث إلى اكتشاف نماذج تمثيل شيء ما "في الخارج هناك" في العالم، كما قد يجعلنا واقعى ساذج نؤمن؛ ولا يكافح لكشف أي أمور قبل استطرادية أو قبل سردية، نوع من الأنطولوجيا الأولية وهذا ما تزعمه عدة مقاربات سردية في التحليل النفسى (Brockmeier 1997).

بعد تحذیر ات کل من فیتجنــشتاین (۱۹۵۳) وفاجوتــسکی Vygotsky (١٩٨٧) ضد رؤية أن اللغة يمكن فهمها بوصفها نوعًا من التحول، أو حتى الترجمة، من المعانى قبل اللغوية إلى كلمات وجمل. لا ينبغي اعتبار السر دبات تمثيلا لنسخة خار جبة لكيانات ذهنية معبنة تطفو في حالــة قبــل سيموطيقية. إن تقديم شيء بوصفه سردًا لا يعني "تجسيدا" لواقسع "داخلي" ومنحه شكلا لغويا. إن السرديات أشكال متأصلة للحصول على المعرفة التي تبنى الخبرة بالعالم وبأنفسنا. وبتعبير آخر، لا ينبثق النظام الاستطرادي الذي ننسج فيه عالم خبراتنا إلا بوصفه "طريقة عمل" لعملية السرد ذاتها. أي إنسا لا نتعامل أساسًا مع نموذج للتمثيل بل مع نموذج خاص لبناء الواقع وتكوينه، كما أشار برنر (١٩٩١). ولدراسة هذا النموذج، ينبغي أن ننظر بدقة إلى الطرق التي يحاول بها الناس فهم خبراتهم، وسردها، أثناء ذلك، ضمن أشياء أخرى. كيف، إذا، يعطون شكلا بهذه الطريقة لنواياهم وأمالهم ومخاوفهم؟ كيف يتوافقون مع التوترات والمتناقضات والنزاعات والورطات؟ وهكذا لا يكون السؤال كيف يستخدمون السرد وسيلة لهدف إخباري، بل ما المواقف والظروف الملموسة التى فى ظلها يحكون قصصاً وبذلك يعرِّفون الـسردى ضمنيا؟

# أوصاف أم تعليمات؟

فى حالات كثيرة يتبين، بدراسة دقيقة لكيفية استخدام التعبيرات المناسبة، أن ما نسلم بأنه وصف لفئة من الكائنات من الأفضل معالجت بوصفه مجموعة من القواعد أو التعليمات لجلب ما يبدو أنه كيان مستقل إلى الوجود. على سبيل المثال، يمكن كتابة كتيب عن التنس كما لو أنه يصف ما يفعله لاعبو التنس بصرف النظر عن السرد، الضربات الفعلية للتنس وما شابه؛ لكن وظيفته في الشكل الذي يتخذه التنس في الحياة إعطاء تعليمات لشخص في اللعب الصحيح بهذه الطريقة ليجلب لاعبين (وما يمكن أن يكونوا لاعبين) إلى الوجود. ربما تعمل مفاهيم السرد والفئات السردية بالطريقة ذاتها.

إذا نظرنا إلى كيفية استخدام الكلمات سردى، وسرد، ويسسرد وبالإضافة إلى قصة وأسطورة وحكاية الخ) فعليا وإذا درسنا الممارسات الفعلية للسرد، فسوف تبدو هذه المفاهيم وصفية بشكل أقل وإرشادية بشكل أكبر. في سياقنا، غالبا ما يمثل السرد والمعجم السسردى عموما إرشادا أو توجيها مكثفًا لكيفية تقدم المرء في أغراض عملية متنوعة، من قبيل المقارنة والارتباط والتجميع والتضاد والتصنيف، الخ. وتهدف هذه الأغراض الى تنظيم الخبرات والأفكار والنوايا في نظام سردى.

كثيرا ما يُستخدم السرد، كما أكدنا، كأنه كلمة لنوع أنطولوجي. ينبغي في الحقيقة أن نتصوره تعبيرا عن مجموعة تعليمات ومعايير لممارسة أشكال متنوعة من التواصل، وتنظيم خبراتنا وفهمها، ومعرفتها، وتقديم أعدار ومبررات، الخ. ورغم أنه يبدو كيانا لغويا ومعرفيا محددا وصارما، إلا أنه ينبغي أن يعتبر مجموعة مكثفة من القواعد، تغلف المتماسك والمستساغ في تقافة معينة.

السرد، إذًا، من هذا المنظور اسم لــذخيرة خاصــة مــن التعليمــات والمعايير التي ينبغي عملها والتي لا ينبغي عملها في الحياة وكيفية انــدماج حالة فردية في قانون عام وراسخ ثقافيا. وهكذا، لتصنيف سلسلة من أفعــال الكلام بوصفها سردًا يعني أن ننسبها إلى مجال معين من الوظــائف. "مــاذا تصف السرديات؟" سؤال، و "ماذا يحقق حكى سرد؟" سؤال مختلف تمامــا. وهما سؤالان مرتبطان ويستحيل فصلهما، كما يمكن أن نرى، علــي ســبيل المثال، في تحليلات السير الذاتية والسرديات الذاتية الأخرى. إن لدافع إلــي حكى حياة امرئ هو بشكل بالغ الصعوبة إلحاح مزعج لتسجيل حقائق الحالة.

# أعراف السرد وفعل الإنسان: مشكلة المغالطة

اقترحنا أن أعراف السرد متأصلة في حكى القصيص. ويمكن أن يكون البديل تخيل أنها قوالب سابقة الإعداد، ينبغى للقصيص، لتنظم بهذا الشكل في ثقافة، أن تتوافق معها. يمكن أن نتخيل علم نفس تتبع خطوط الصورة البديلة حيث يُعتقد أن الحياة تشبه إلى حد ما سياقًا لكتابة خلاقة، فيها يراكم المرء

ذخيرة من النماذج الأدبية قبل أن يغامر بتأليف الذات، على سبيل المشال، تطور الشخصية. لكن إعلان مهارة حكى القصص، بقدر ما نرى، لا تسبه ذلك إطلاقا. لا يُعطَى الصغار تعليمات منفصلة عن كيفية حكى قصة. إنهم محاطون بالقصص منذ الطفولة المبكرة، ويبدو أنهم يتمتعون بشهية غير محدودة لها، ليس فقط للحكايات ذاتها لكن أيضا لتكرارها بشكل لانهائى.

إذا كانت القصص توجه الحياة، فماذا يوجه القصص؟ وهكذا تكون هناك مشكلتان يجب تناولهما. أم أنهما مشكلة واحدة حقا؟ هل حكى القصص حدث حياتي لا يختلف عن أي حدث آخر حين يتطلب الأمر معالجة مسائل التكوين؟ نحتاج إلى تأمل إن كان حكى حياة وعيش حياة هما أساسا السشيء نفسه (Freeman 1993). ربما نفهم "الحياة" و"قصه الحياة" باعتبار هما متضافرين بشكل لا يمكن فصله في نسسيج مستمر للمعنى والفهم (Brockmeier 1999).

ويوحى هذا بأن نظريتين مرتبطتين ارتباطا وثيقا عن كيفية خلق نظام في حياة اجتماعية بشيء مثل قيود الحبكة لن يساعد كثيرا في حل مشكلة فهم كفاءة القصص. وهما نظرية النص (Schank & Abelson 1975) ونظرية قاعدة الدور Harré & Secord 1972) role-rule). تفترض النظريتان نوعا من تجريد الألواح من الخبرة لتكون فعالة في توجيه الفعل، مثل كتب الإتيكيت إلى حد بعيد، والتعليمات، الخ، تصبح توجيهات واضحة لإنتاج سلسلة صحيحة من الأفعال، سواء كانت احتفالات أو أفعالا لتجميع قطعة من الأثاث. وفي الحالتين، هناك تطبيق واضح لحالة نموذجية، يتم فيها توجيه

الفعل بانتباه جلى إلى خطاب تعليمى. فى الحالات التى يواصل فيها النساس الحياة بطريقة منظمة، تفرض هاتان النظريتان ووجود كتيب بسه تعليمسات خفية. لكن لا تعلق أية نظرية على كيفية تحقيق التوافق مع الكتيب. لا يمكن أن يتحقق ذلك بتتبع واع لأفعال امرئ فى ضوء التعليمات، لأنه ليس هناك، طبقا للفرضية، تتبع أو انتباه لقاعدة أو نص.

يمكن تقديم نظرية ثالثة عن أساس تنقيح المفهوم العام لعادة متأصلة. لا نأخذ تعليمات خاصة في حكى القصص ولا نشيدها فقط ونحن نحكيها، لكننا معتادون على ذخيرة واسعة من الحبكات. لقد كبرنا، كما قلنا من قبل، في ظل قانون تقافي لنماذج السرد. تبدأ هذه العملية الخاصة بالسرد والتعليم الاستطرادي، كما أشار عدد من الباحثين (على سبيل المثال، 1994 Miller الاستطرادي، كما Engel 1995؛ Bamberg 1997b؛ Engel الأطفال في الاستماع إلى القصص - وهي عملية تبدأ حتى قبل أن يبدأ الأطفال الكلام. منذ البداية تماما يتعلمون كيف يعبرون عن حالتهم ويشيرون إلى هدف (Dunn 1988). إذا كان حاكى القصة لا يعرف الأعراف بشكل صحيح تماما، فسوف يسشكو المستمعون، ويتوقفون عن الاستماع، ويسخرون منه ويصوبُّون له أخطاءه. وإذا كان يعرفها بشكل صحيح جذب انتباههم. لكن مجرد التكرار يؤدي إلى السأم، على الأقل بمجرد أن يكبر المستمع، وهكذا على حاكى القصة أن يبرع في الفن الرفيع، فن دمج التقليدي مع الجديد، والمعتاد مع غير المتوقع، و القانوني مع كسره.

باختصار، لا تختلف مشكلة الكفاءة فى المقاربة السردية أكثر مما تختلف فى علم النفس الاجتماعى عمومًا. إن العلاقة بين حكى حياة وعيشها هى المشكلة نفسها بين الأعراف الثقافية والنظام الاجتماعى عمومًا.

# بعض الفضائل الخاصة في المقاربة السردية للفهم الاجتماعي

## البنى سريعة الزوال

لوضع خطوط عريضة لما يبدو لنا إحدى النقاط الرئيسسية لدراسة السرد نود القاء الضوء على سمتين خاصتين لحكي القصمة. الأولىي: إن السرد بنية مفتوحة ومرنة بصورة خاصة تسمح لنا أن نفحص بدقة هذه السمات الجوهرية للخبرة البشرية، وتتجاهل العلوم الإنسانية انفتاحها ومرونتها بشكل تقليدي. وقد رأينا، في أعمالنا، أن خطاب البيئة، على سبيل المثال، لا يُخترَق بالبني السردية فقط. ووجدنا أيضنًا أن هذه البني ومكوناتها وعناصرها من قبيل الجنس الأدبي، والحبكة، والقصة، والرأي، والصوت مجرد أشكال صارمة وثابتة. وتبدو في الحقيقة بني مفتوحة وقابلة للتكيف بصورة مذهلة، تغير تنظيمها وسماتها مع سياقها الاستطرادي ووظيفتها الاجتماعية والجمالية (خاصة في الأدب). وقد يوجد نموذج التطور السردي للرواية التعليمية، على سبيل المثال، في نصوص خطاب الخضر التي نشرتها المؤسسات البيئية والصناعية، والهيئات الحكومية، وعلماء الاجتماع أو الطبيعة.

وهذا سبب آخر لنرى أشكال السرد منغمسة بشكل كبير جدا فيما سماه فيتجنشتاين "النحو". إنها مجموعات سريعة الزوال من أشكال الحياة، يمكن فهمها بأفضل شكل في مفهوم البنية بوصفها أنماطًا مرنة للفعل والوضع. لا توجد أشكال السرد كألواح لتكون ملموسة، لكنها توجد مقيدة لتأخذ الأشكال التي تأخذها بمقتضيات المواقف التي تحدث فيها. بدلا من اعتبار السرديات كيانات معرفية أو لغوية أو ميتالغوية أو أنطولوجية، نقترح اعتبارها طريقة عمل لممارسات استطرادية خاصة. وبتعبير آخر، يطلق مصطلح السرد على أشكال متنوعة متأصلة في حصولنا على المعرفة، وبناء الفعل، وتنظيم الخبرة. ولدراسة السرد ينبغي علينا فحص هذه الممارسات الاستطرادية، وفحص نصوصها وسياقها الثقافي.

طبقا لهذا الرأى، ثمة خاصية جوهرية للسرد ليكون دليلا حساسا جدا للطبيعة المتقلبة وسريعة الزوال لواقع الإنسان؛ لأنه، جزئيا، مكون لها. وهذا يجعله موضوعًا بالغ الأهمية للبحث في العلوم الإنسانية عمومًا وللفحوس السيكولوجية والأنثروبولوجية خاصة. تدعونا دراسة السرد إلى التوافق مع واقع متغير باستمرار، ومتجدد البناء باستمرار، وهذا يتضمن الاختيار لمنح نظام وتماسك لخبرة تتعلق بحالة إنسانية غير مستقرة أساسا وتغيير هذا النظام والتماسك وخبرتنا (أو معناها) تتغير.

#### السرد نموذجًا

وهذا يؤدى إلى السمة الخاصة الثانية، تفرد السرد في دراسة الخطاب، التي نود لفت الانتباه إليها. بدلا من أن اعتبار السرد كيانا أنطولوجيا أو صيغة تمثيلية، نرى أنه نموذج مرن بصورة خاصة. والنموذج، في معظم المصطلحات العامة، نظير؛ يربط المجهول بالمعلوم، ويُستخدم لشرح مجموعة ظواهر، أو تفسيرها، بالإشارة إلى مجموعة "قواعد" (أو مخططات، بني، نصوص، أطر، تشبيهات، استعارات، صور مجازية) تغلف بشكل أو آخر المعرفة العامة. لقد أشرنا إلى أن الأجناس الأدبية وأشكال المعرفة السردية تعتمد إلى حد بعيد على السياق الثقافي الذي تُستخدم فيه. والقانون الثقافي هو ما يجعل نظيرًا معينا يبدو مستساعًا ومعقولا. في الوقت ذاته، تمثل السرديات أشكالا متغيرة إلى أقصى حد للتوسط بين الفرد (وواقعه الخاص) والقانون العام للثقافة. ومن هذا المنظور، تُعتبر السرديات نماذج

بالنسبة لمعظم التيمات والمشاكل المطروحة في الأسلوب الجديد لفحص السرد، يبقى بالتأكيد عالم النصوص الأدبية ولغة القصة والشعر نقطة مرجعية مثمرة. ومع ذلك، لا يتأسس السبب، على سبيل المثال، على ولي خاص لعلماء النفس والاجتماع والأنثروبولوجيا بالأدب أو الفنون. إن حقيقة أن العلوم الإنسانية يجب أن تعترف بأن قدرا كبيرا من معرفتنا عن الخطاب السردى والعقل التفسيرى مؤسس على تقاليد طويلة من البحث الذى قام به منظرو اللغة والأدب، ومؤرخو الأدب، والسيميوطيقيين، وفلاسفة الثقافة. ثمة

مثال حديث وهو التأثير الاستثنائي لأعمال باختين على الخطاب الروائسي (الذي طور فيه أفكاره عن النزعة الحوارية، وتعدد الأصوات، وتعدد رؤى العقل) التي تناولت مجالا واسعا من الدراسات في النسيج اللغوى والثقافي للعقل (بروكميير، قيد النشر).

وهناك سبب آخر، قد يكون أكثر عمقًا. يبدو أنه يوجد في خاصية أدبية استثنائية تجعله مجالا لا ينفد للدراسة في الأنثروبولوجيا الفلسفية والسيكولوجية والاجتماعية. إن الأدب، مثل كل الفنون، يمكن أن يعتبر (واعتبر دائمًا) مختبرًا يمكن فيه تخيل عوالم الإنسان واختبارها. ترتبط فكرة المختبر برؤية السرد نموذجًا للعالم. ولتوضيح هذه السمة التجريبية بـشكل خاص لعوالم الخيال نود الإشارة إلى فكرة ناقشها إيكو Eco في محاضراته في هارفارد. رأى إيكو أن كل عالم خيالي يتأسس بشكل طفيلي على عالم فعلى أو واقعى، يتخذ منه العالمُ الخيالي خلفيةً. حين ندخل عالمًا خياليا تستدعيه قصمة ونتخيل أنفسنا نتجول في شوارع مدينة أو هضاب بلدة يوضع فيها فعل السرد، نتصرف في هذا العالم وكأننا في عالم حقيقي؛ ويحدث ذلك حتى ونحن نعرف أنه مجرد نموذج سردى له. حين "استيقظ" جريجور سامسا، من المخلوقات الشهيرة عند كافكا، "ذات صباح من أحـــلام مزعجة... ليجد نفسه وقد تحول في سريره إلى حشرة ضخمة"، يضعنا هذا بالتأكيد في موقف بالغ الغرابة. ومع ذلك، قصة كافكا (١٩٩٣) "المسمخ Metamorphosis" مثال صارخ للواقعية، وليس للسريالية. بسرى البطل-والقارئ معه- التحول الذي لا يُصدَّق، ويتأمله، كأنه حدث يحدث طبقًا

لقوانين عادية تماما. لا يوضح الوصف علامة على كونه غير حقيقى أو غير معقول. إنه يقدم فقط تعليقا واعيا وواقعيا لكيف يمكن أن يتصرف أى شخص في عالم حقيقى ليكتشف ما حدث.

أوضح إيكو أن على قراء قصة خيالية أو مستمعيها أن يعرفوا أشسياء جمة عن العالم الواقعى ليعتبروه الخلفية الصحيحة للعالم الخيالى. إنهم يقفون بقدم فى العالم الحقيقى وبالأخرى فى العالم السردى للخطاب. وهذه، بالضبط، طريقة عمل النماذج. "من ناحية، طالما تحكى لنا القصة عن شخصيات قليلة فقط، عادة فى وقت ومكان محددين تماما، يمكن رؤية العالم الخيالى عالما صغيرا محدودا بشكل نهائى مقارنة بالعالم الحقيقى. ومن الناحية الأخرى، طالما تضيف القصة بعض الشخصيات والخصائص والأحداث لمجمل العالم الواقعى (الذى يعمل بمثابة خلفية)، يمكن أن تعتبر أعظم من عالم خبرتنا. ومن هذا المنظور، لا ينتهى العالم الخيالى بنهاية أعظم من عالم خبرتنا. ومن هذا المنظور، لا ينتهى العالم الخيالى بنهاية القصة نفسها بل يمتد بشكل غير محدود" (Eco 1994, p.85).

سعى إيكو إلى أن يوضح، على ما نعتقد، المسئول عن الخاصية المعملية لخيال سردى. وقد أشار إلى أن العوالم الخيالية طفيليات العالم الحقيقى، عالم شئوننا اليومية، "لكنها فعليا 'عوالم صغيرة' تحيط بمعظم قدرتنا فى العالم الحقيقى وتسمح بالتركيز فى عالم محدود مطوق، مشابه جدا لعالمنا لكنه أفقر أنطولوجيًّا" (ص ٥٠). ومع ذلك، لأننا لا نستطيع التجول خارج حدوده، نُدفَع إلى تركيز كل اهتمامنا إلى هذا العالم النموذجي، مستكشفين بعمق كل اختلافاته الممكنة والمستحيلة.

## العوالم الحقيقية والمحتملة

نود إضافة نقطة أخيرة، وهي النظر إلى هذه السمة التجريبية للسسرد، ولكن في ضوء آخر. الأدب، كما يمكن أن نقول، منطاد لاستكشاف العالم الحقيقي والعالم المحتمل. في الوقت ذاته، يسمح لنا، على سبيل المثال، بالعودة إلى الخلف ودراسة الطريقة التي نستكشف بها الظواهر غير المألوفة، والغريبة، والمهددة، عمومًا. وربما نبعد كثيرا ونقول إن اللغة الأدبية والشعرية هي نفسها تجسيد لمرونة الوجود الإنساني. رأى فولفجانج إسر Iser) من منظور أنثروبولوجيا الأدب أن الأعمال الخيالية مرآة لقدرة الإنسان على تقويض القيود دائمًا. وهذا يوضح ما يعنيه أن العقل، أحيانًا على الأقل، يمكن أن يتجاوز حدوده، أي يمكن أن "يقرأ" المعاني احتمالات لفعل وخيارات لقوة.

يخترق الأدب الأفق الذي ينقشه الروتين والعادة والجهل والإرهاق (والخطاب العلمي بشكل كاف غالبًا) في حياتنا اليومية. إنه الخيار الإنساني الذي سماه إيتالو كالفينو Calvino (١٩٨٨) "خفة": يمكن أن تتنفس خفة التخيل السردي في ثقل، ثقل الواقع.

وهكذا من الوظائف الأساسية للسرد باعتباره فنًا أن يضفى صبغة ذاتية على العالم، كما عبر برنر (١٩٩٠): لتطلقنا إلى الافتراضي، إلى مدى الآفاق الحقيقية والمحتملة التي تشكل الحياة الواقعية للعقل التفسيري (Brockmeier 1996). وفي النهاية، نود أن نؤكد أن رؤية السرد كما قدمناها

لا تتجه فقط إلى العالم الأدبى للمخيلة والفنتازيا مقابل العالم الواقعى العادى وهو رأى عام. بالعكس، رأينا أن الخيارات الاستكشافية والتجريبية للسرد تنصهر بشكل لا يمكن فصله مع واقعنا سريع الزوال نفسه: مع المادة السائلة والعوالم الرمزية لأفعالنا وعقولنا وهوياتنا. ناهيك عن أنه يبدو أن الوظيفة السردية تمنح الحالة الإنسانية تفتحها ومرونتها. وهكذا، ينبغى أن يكون من حوافز دراسة العوالم السردية، وربما الحافز الأساسى، فحص هذه الخاصية الكاشفة للعقل الاستطرادى وكشف الأشكال متعددة الأوجه للخطاب الثقافى الذى تحدث فيه.

#### المسراجسع

- Aristotle (1959). Ars rhetorica. Ed. by W. D. Ross. Oxford: Clarendon.
- Bakhtin, M. (1981). The dialogic imagination. Ed. By M. Holquist. Austin, TX: University of Texas Press.
- Bakhtin, M. (1986). Speech genres and other late essays. Ed. by C. Emerson & M. Holquist. Austin, TX: University of Texas Press.
- Bamberg, M. (Ed.) (1997a). Oral versions of personal experience: Three decades of narrative analysis. Special Issue of Journal of Narrative and Life History 7, (1–4).
- Bamberg, M. (Ed.) (1997b). Narrative development: Six approaches. Mahwah, NJ: Erlbaum.
- Bauman, R. (1986). Story, performance, and event: Contextual studies of oral narrative. Cambridge: Cambridge University Press.
- Berkhofer, R.F. Jr. (1997). Beyond the great story: History as text and discourse. Cambridge, MA: Belknap Press of Harvard University Press.
- Britton, B. K., & Pellegrini A.D. (Eds.) (1990). Narrative thought and narrative language. Hillsdale. NI: Lawrence Erlbaum.
- Brockmeier, J. (1996). Explaining the interpretive mind. Human Development, 39, 287-295.
- Brockmeier, J. (1997). Autobiography, narrative and the Freudian conception of life history. *Philosophy, Psychiatry, & Psychology, 4*, 175–200.
- Brockmeier, J. (1999). Between life and story: Possibilities and limits of the psychological study of life narratives. In W. Maiers, B. Bayer, W.B. Duarte Esgalhado, R. Jorna, & E. Schraube (Eds.), Challenges to theoretical psychology (pp. 206–213). Toronto: Captus University Publications.
- Brockmeier, J. (in press). The text of the mind. In C. Erneling and D.M. Johnson (Eds.), *The mind as scientific object: Between brain and culture.* Oxford University Press.
- Bruner, J.S. (1986). Actual minds, possible worlds. Cambridge, MA & London: Harvard University Press.
- Bruner, J. S. (1990). Acts of meaning. Cambridge, MA & London: Harvard University Press.
- Bruner, J. S. (1991). The narrative construction of reality. Critical Inquiry, 17, 1–21.
- Calvino, I. (1988). Six memos for the next millenium. Cambridge, MA: Harvard University Press.
- Cronon, W. (1992). A place for stories: Nature, history and narrative. The Journal of American History, 79, 1347-1376.
- Dunn, J. (1988). The beginnings of social understanding. Oxford: Blackwell.
- Eco, U. (1994). Six walks in the fictional woods. Cambridge, MA & London: Harvard University Press.
- Edwards, D. (1999). Emotion discourse. Culture & Psychology, 5, 271-291.
- Engel, S. (1995). The stories children tell: Making sense of the narratives of childhood. New

- York: Freeman.
- Fivush, R. (1994). Constructing narrative, emotion, and self in parent-child conversations about the past. In U. Neisser & R. Fivush (Eds.), *The remembering self: Construction and accuracy in the self-narrative* (pp. 136–157). Cambridge: Cambridge University Press.
- Fowler, A. (1970). "To Shepherd's ear": The form of Milton's Lycidas. In A. Fowler (Ed.), Silent poetry (pp. 170–184). London: Routledge and Kegan Paul.
- Freeman, M. (1993). Rewriting the self: History, memory, narrative. London: Routledge.
- Harré, R., & Secord, P.F. (1972). The explanation of social behaviour. Oxford: Blackwell.
- Harré, R., & Van Langenhove, L. (Eds.) (1998). Positioning theory: Moral contexts of intentional action. Malden, MA: Blackwell.
- Harré, R., Brockmeier, J., & Mühlhäusler, P. (1999). Greenspeak: A study of environmental discourse. Thousand Oaks, CA, London, New Delhi: Sage.
- Harris, R. (1996). The language connection: Philosophy and linguistics. Bristol: Thoenmes Press.
- Hinchman, L.P., & Hinchman, S.K. (Eds.) (1997). Memory, identity, community: The idea of narrative in the human sciences. Albany, NY: State University of New York Press.
- Hirschkop, K., & Shephard, D. (1989). Bakhtin and cultural theory. Manchester: Manchester University Press.
- Hudson, J. A. (1990). The emergence of autobiographic memory in mother-child conversation. In R. Fivush & J. A. Hudson (Eds.), *Knowing and remembering in young children* (pp. 166–196). New York: Cambridge University Press.
- Hughes, J. A. (1995, Spring). Ecology and development as narrative themes of world history. *Environmental World Review, 12*, 1–16.
- Iser, W. (1993). The fictive and the imaginary: Charting literary anthropology. Baltimore: Johns Hopkins University Press (orig. work 1991).
- Kafka, F. (1993). Metamorphosis and other stories (J. Neugroschel, Trans.). New York: Scribner.
- Middleton, D., & Edwards, D. (Eds.) (1990). Collective remembering. London: Sage.
- Miller, P.J. (1994). Narrative practices: Their role in socialization and self-construction. In U. Neisser & R. Fivush (Eds.), *The remembering self: Construction and accuracy in the self-narrative* (pp. 158–179). Cambridge: Cambridge University Press.
- Milton, J. (1983). Lycidas (Ed. C.T. Thomas). London: Sangam.
- Mitchell, W.J.T. (Ed.) (1981). On narrative. Chicago, IL: University of Chicago Press.
- Nelson, K. (1996). Language in cognitive development: The emergence of the mediated mind. New York: Cambridge University Press.
- Nelson, K. (Ed.) (1989). Narratives from the crib. Cambridge, MA: Harvard University Press.
- Polkinghorne, D. (1987). Narrative knowing and the human sciences. Albany, NY: State University of New York Press.
- Pontecorvo, C., & Fasulo, A. (1999). Planning a typical Italian meal: A family reflection on culture. *Culture & Psychology*, 5, 313–335.
- Ricœur, P. (1981). The narrative function. In P. Ricœur, Hermeneutics and the human sciences. Cambridge: Cambridge University Press.

- Ricœur, P. (1984, 1985). Narrative and time. Vols. 1-2. Chicago, IL: University of Chicago Press.
- Sarbin, T.R. (Ed.) (1986). Narrative psychology: The storied nature of human conduct. New York: Praeger.
- Schafer, R. (1989). Narratives of the self. In A.M. Cooper, O. F. Kernberg, E. Spector Person (Eds.), *Psychoanalysis towards the second century*. New Heaven, CT: Yale University Press.
- Schank, R., & Abelson, R. (1975). Scripts, plans, goals and understanding. Hillsdale, NJ: Erlbaum.
- Vygotsky, L. S. (1987). *Thinking and speech*. Ed. N. Minick. New York: Plenum (orig. work 1934).
- Wertsch, J. V. (1998). Mind as action. New York & Oxford: Oxford University Press.
- White, H. (1987). The content of the form: Narrative discourse and historical representation. Baltimore & London: John Hopkins University Press.
- Wittgenstein, L. (1953). Philosophical investigations. Oxford: Blackwell.

# الفصل الرابع

# الميتافيزيقا والسرد تفرد الذات وتعددها

روم هاریه

#### مقدمة

يمكننا أن نحدد الكائنات البشرية ونميزهم بالإشارة إلى معايير جسدية من قبيل الطول والوزن والملامح. إننا نستخدم هذه المعايير حتى مع المصريين المحنطين، بدراسة عظامهم بحثًا عن علامات مميزة، ربما لمرض، ونستخدمها أيضًا للتعرف على الجثث الغامضة بسجلات الأسنان. لكن ماذا عن الأشخاص؟

إذا اعتبرنا فهم الذات وصفا تقريبيا لما يلزم لتكملة الانتماء إلى جنس الإنسان العاقل homo sapiens sapiens، لنعرّف "معنى أن تكون إنسانا" فسوف نواجه بعض الأسئلة الصعبة.

كيف يأتى إلى الوجود هذا الكائن؟ كيف ثبت فى الوجود أو تـضاعل؟ ما مبادئه الخاصة بالهوية والتفرد؟ لا يمكن أن يكون الأمر جسديا تمامًا حيث

إن قدرتنا على أن نميز هيكلا عظميا من العصر الحجرى الحديث عن آخر لا تعنى أننا نستطيع أن نميز شخصا من ذلك العصر عن شخص آخر. من الواضح، كما برهن الفلاسفة لوقت طويل، لا شيء يثير النزاع بقدر ما تثيره التفاصيل، لأن كونك هذا الشخص أو ذلك لا يتماثل مع كونك صاحب هذا الجسد أو ذلك.

ويقدم علم النفس الاستطرادي أطروحته المتعلقة بهذه الأسئلة الصعبة على النحو التالي:

للإحساس بالذات أصل في ممارسات سردية معينة فيها يعامل طفل رضيع بوصفه شخصا وليدًا. ويستمر أو يتقوض بالتخلي عن هذه الممارسات.

إن سرديات الذات معقدة. وإن القواعد التي تعالج بها مجموعة من المفاهيم حول الشخصية و"الذات" تحتاج إلى الفصل في عدة جدائل متضافرة. على سبيل المثال، نفهم في ظل مفهوم تعدد الدلالة أكثر مما نفهم من فهم المرء للهوية الشخصية.

يبدأ بحثى بفحص موجز لمجال المفاهيم التي يحملها الاستخدام الحالي لكلمة "شخص" وكلمة "ذات". لا أدعى أن هذا كتالوج شامل، لكنه كاف لنبدأ.

## النموذج المعيارى

#### مقدمة

هناك عدة تعبيرات مستخدمة بالنسبة للإطار الميتافيزيقي الأساسي، بها نبني خطابات حول حياة الإنسان. باستخدام الإنجليزية لغة مرجعية لنا هناك كلمة "شخص person" وكلمة "ذات self"، تلعبان دورًا رئيسيا في الكثير من السرديات المصيرية. من بين الاثنتين، تبدو "شخص" أكثر ثباتا وذات معني واحد في الاستخدام اليومي، ملتقطة كائناتنا البشرية بقدر ما تكون نـشطة معرفيا ومصونة خلقيا. لكن "الذات"، من الناحية الأخرى، لها مجموعة واسعة من الاستخدامات المختلفة. في هذا البحث، أتناول ثلاثة من أكثرها شيوعًا. يبدو لي أن المتحدثين بالإنجليزية في زمننا يتعاملون مع نموذج معياري، فيه تعمل كلمة "شخص" بوصفها كلمة تعبر عن الخصائص الأساسية لعالم الإنسان، لكل منها أو يبدو أن لكل منها صفات ومكونات يشار لها بالكلمة متعددة المعانى "ذات". أعبًر عن النموذج المعياري في صيغة بسيطة:

 $P{S1, S2, S3}$  (۱) (۲) د ۲، د ۲) ش

Ps هى الخصائص الأساسية، Ss، رغم أنها تبدو مثل الكينونة، إلا أنها، كما أرى، صفات سريعة الزوال لتدفق أنشطة P، وخاصة تلك التى ترتبط بها P ماديا واجتماعيا بالكائنات الأخرى.

ا ختصار شخص person (ش)، S اختصار ذات self، وسوف أستخدم فيما تبقى من ترجمة الفصل الحروف الإنجليزية، لأسباب تتعلق بصعوبة استخدام الاختصارات العربية في مثل هذا السياق (المترجم).

# الذوات في النموذج المعيارى

تبدو كلمة "ذات" (وأحد مرادفتها الطنانة، "الأنا ego") فى الخطابات المتمركزة حول الشخص فى ثلاثة سياقات سيكولوجية مختلفة على الأقل: الإدراك، والتأمل، والتفاعل الاجتماعى.

1- الذات 1: تستخدم في سياق الإدراك، للدلالة على فردية رأى مجسد، يظهر في بنية مجالات الإدراك، وكل منها متمركز في موضع في فضاء المُدركِ المجسد. في الإدراك، يقيم P، الشخص، علاقة ما مع بيئته المادية، بما في ذلك أجزاء جسمه. ويبدو أن النقطة المركزية للإدراك والإحساس بالحركة والاتجاه توجد داخل الجسم. ماذا هناك؟ ربما ذلك الذي يدرك حقا، وظيفة من وظائف الأنا الديكارتية. (١) طبقًا لتفسيري، الذات ١ قطب في نظام ثنائي القطب للأشياء المادية، لكنة تجريد جغرافي، يشبه إلى حد ما القطب الشمالي بالنسبة للقارات. يدرك الأشخاص فقط. في حكى قصص المواجهة مع البيئة المادية تلعب الذات ١ الدور الرئيسي.

۲- الذات ۲: تُستخدم في سياق التأمل في الذات بوصفها شخصًا، بما في ذلك نأملات السيرة الذاتية، للدلالة على مجموع صفات P، بما في ذلك معتقدات P بشأن هذه الصفات. وتشمل الأخيرة التصور الذاتي له، وقد

<sup>(</sup>۱) الأنا الديكارتية Cartesian ego: الذات كما يقدمها ديكارت: مدركة فقط لأفكارها وقادرة على الوجود محررة من الجسد، لا تشغل حيزا ولا يحيط بها الآخرون. إنها الذات الخالصة (المترجم).

يعكس أو لا يعكس، بشكل صحيح الصفات الحقيقية له فى لحظة من لحظات الحياة. الذات ٢ شبكة معقدة من صفات مختلفة جدا، بعضها عرضى، مثل الصور الذهنية، والمشاعر، والديالوجات الخاصة، لكن معظمها منظم، مثل المهارات والقدرات والقورى.

٣- الذات ٣: تُستخدم في سياق التفاعل الاجتماعي، للإشارة إلى الطريقة التي تظهر بها سمات معينة للذات ٢ الحقيقية أو المنسوبة ذاتيا لشخص من قبل الآخرين في مسار حدث حياتي ما. وتبرز هذه المسمة الشخصية في سرديات السيرة الذاتية.

وهناك استخدامات أخرى لكلمة "ذات"؛ على سبيل المثال، تستخدم أحيانا مرادفًا لكلمة "شخص". لكن بهدف وضع إطار بسيط وواضح للبدء في مهمة لحل لغز الخُصلة المتشابكة لميتافيزيقيات الشخصية، وأقصر استخداماتي للكلمة على نلك التي حددتها بوصفها الذات ١ والذات ٢ والذات ٣.

#### شروط النموذج المعيارى

#### ١ - التنوع والتعدد

أعنى بالتنوع تناول الأشكال المختلفة في المواقف الثقافية المختلفة؛ وأعنى بالتعدية ما له أكثر من إدراك واحد بالنسبة لأي شخص معين.

أ. تُعرَض الذات ١ عمومًا موضعًا فريدًا متحرِّرًا من الـسياق، وتنـسب دائمًا إلى مكان الجسم في الفضاء ومعاصرة بشدة. وهكذا يوجد مكان ضئيل للتتوع. ومع ذلك، هناك مواضع اجتماعية (على سبيل المثـال، نوعية تصوف كارلوس كاستانيدا) (١) قد يزعم المرء فيها أن هناك أكثر من منظور للإدراك. لكن من المهم أن الجسم فــي سـردياتها يتـرك خارج خبرات الجسم. وتفرض القاعدة المكملة، "شخص واحــد لكـل جسم"، عمومًا، بمعالجة مزاعم بإشغال متعدد كشكل مرضــي، علــي سبيل المثال، في تشخيص هذه المزاعم بوصـفه العلامـة المميـزة لاضطراب تعدد الشخصية. لا نقول: إن "بل القا" الشخص الوحيد في هذا الجسم، لكن ماري وجوان وإليزابيث كلهم في ذلك الجسم أيـضًا. والموقف الأخير هو الصراخ من أجل الشفاء.

ب. الذات ٢ فردية عمومًا، بوصفها كلية فريدة للصفات حقا، تستبعد حتى التجسيد الفردى. لا أعرف قبيلة تزعم أن لها أكثر من "ذات" واحدة بهذا المعنى، في أية لحظة. لكن هناك تعددية، حيث إن الذات ٢ تتغير باستمرار، ناهيك عن أن المعرفة، رغم أن المهارات والقوى ربما تصبح مستقرة، تقوى دائمًا، على سبيل المثال، بتذكر أحداث الحياة. لا تتدهور المعرفة إلا في الحالات المرضية. هذه ملاحظة أساسية حيث إن أمراض الشخصية تُعرَّف جزئيا بفقد القوَى وفشل الذاكرة.

<sup>(</sup>١) كارلوس كاستانيدا Castancda (١٩٩٨):أنثروبولوجي وكاتب أمريكي (المترجم).

السيرة الذانية جزء مهم من "سرد" الذات ٢، ويعتمد الأمر بشكل كبير على السياق. لكل شخص ذخيرة من السير الذانية مناسبة لمواضع ثقافية مختلفة، ومعظم الناس مهرة في بناء سير ذاتية جديدة لمناسبات جديدة. وهذا يفتح التباين بين ما يعتقده المرء عن نفسه (المفهوم الذاتي) وحقيقة نفسه، بما في ذلك تلك المعتقدات. إنها تتغير، وهكذا تكون الذات ٢ غير مستقرة بشكل متأصل.

ج. الذات ٣، الطريقة التى يقدم بها الناس أنفسهم للآخرين، متعددة عمومًا. وهناك دراسات كثيرة عن قابلية تغير الشخصية المطروحة للفرد من مناسبة إلى مناسبة، ومن سياق إلى سياق. إلى أى حد يبدو المرء للآخرين، وأى نوع من الأشخاص يبدو، تحت سيطرة المرء، وبقدر استنباط هذا الحد، يتحدث علماء النفس عن "معالجة الانطباع"

## ٢- نوع أم خاص؟

إذا كان كل إنسان كائنا فريدا فإننا نتوقع تفوق الخصوصية على العمومية في محتوى الذوات ١، ٢، ٣. ومن الواضح أن الدات ١ لابد أن تكون خاصة لأنها تتعلق بفردية في فضاء وزمان. وينبغي أن تتكون الدات ٢ من صفات يمكن التعرف عليها، واقعة تحت الأنواع، رغم تفردها بدرجة ما في بعض الحالات وفي الأداء الكلي في كل الحالات. لكن في حالة الذات ٣ يتضافر تفرد مظهر الجسد مع عروض تعتمد على الدخيرة الدرامية للأنواع. وثمة تعبيرات عامة يتعذر تصنيفها تتعلق بمخاطر اتهامات الدات بالشذوذ في أفضل الأحوال، وبالجنون في أسوأها.

#### ٣- المعايير

بقدر ما عرضت تحليل النموذج المعيارى (P{S1, S2, S3, ربما تبدو بنية المفاهيم الثلاثة "للذات" مثل ملخص لملاحظات إمبريقية لحقيقة عالم الإنسان. لكننا احتجنا في كل حالة إلى الإشارة إلى دور المعايير المحلية، وأعراف اللياقة، وحدود سلامة العقل، الخ، التي تلعب دورًا في محتوى الذاتية وديناميكياتها كما تتجلى في تقارير رحلات الصيد، والشكاوى للأطباء، وتبادل السير الذاتية في إرساء علاقة جديدة.

أقترحُ العمل مع الأطروحة العامة بأن تبقى على حالها رغم كل شىء، فردية (تفرد) أشخاص (باستثناء تميز أجسامهم ماديا) ليست حقيقة وحـشية عن حياة الإنسان، لكنها نتيجة لمعايير مفروضة محليًا. على سبيل المثـال، لماذا يعتبر محبو مس بييتشامب وإيف وايت، (۱) وهم يتمتعون بشخـصيات متميزة جدا حتى تعتقد أن في كل جسم أكثر من شخص، فــى حاجــة إلــى شفاء؟ تتطلب معايير عالمنا أن يكون هناك شخص في كل جسد، لا أكثر ولا أقل. الاتساق في عروض الشخصية، التماسك عبر المواقف في حكى السير الذاتية، الخ، ليست أمورا حقيقية بشأن طريقة تصريف البشر لأمور حيواتهم، لكنها ظلال للمعايير المحلية. تلعب السيرة الذاتية دورا حيويا مهمـا فــى تذكيرنا باحتمال التنوع بمعنى أن ما نميل إلى اعتباره فرديا بالضرورة، ربما تعالجه قبائل أخرى بسعادة بوصفه تعددًا.

<sup>(</sup>۱) مس بييتشامب Beauchamp وإيف وايت White: حالتان تمثلان اضطراب تعدد الشخصية (المترجم).

#### أنطولوجيا "الذوات"

يبدو أن الإشارة إلى ذات ليست إشكالية، حيث لا شيء يتحدث أو يعمل إلا شخص يبدو أنه في مسرحية. لكن المنظور الذي يدرك منه المرء العالم مجسد بسهولة في كائن داخلي مدرك، يوجد في أصل النظام المشيد للأشياء، بما في ذلك جسد المُدرك. وهذا على الأقل أحد المفاهيم المجسدة في الأنا الديكارتية التي تمسك بكل شيء. وهناك ميل إلى الاعتقاد بأن الخصائص الشخصية أيضا، مثل "الذات"، كينونة، "من أنا؟" في بعض سيكولوجيا البوب pop. أخيرًا، تبدأ ذاتي كائنًا اجتماعيا، الذات " تواجه هواء مجردا. ويمكن أن أوضح هذا ببساطة بإشارات إلى كتاب مشهورين بدرجات متفاوتة.

يرى كوت Kohut (١٩٧٧)، على سبيل المثال، أن "الذات" ليست "قوة للعقل"، لكنها "بنية للعقل". وزعم أندرسون Anderson وشوينيج Schoenig الهوية منعزلة" بشرط وجود "وحدة تماسك تمتد عبر الزمان والمكان". من هذا المنظور، هذه الوحدة هي "جوهر الفرد" وهي بمثابة لبب لكل التجليات الخاصة. مرة أخرى طبقا لرأى لأندرسون وشوينيج (١٩٩٦) الهوية المنبسطة" كوكبة من الخصائص والأداء "تتجلى فيها الذات [أي الذات ] في فعل له معنى".

تتورط الذات ۱ والذات ۲ أيضًا في فكسرة جريت و Greetz عن الشخصية. يرى جريتز (۱۹۷۳، ص ۹)، أن الذات عالم تحفيزي ومعرفي

مقيد وفريد ومتكامل تقريبا [الذات ٢]، ومركز ديناميكي للإدراك [الذات ١]، وعاطفة وحكم وفعل، منظمة في كلً مميز [الذات ٣] وتوضع بشكل متباين مقابل كل الكليات الأخرى وعلى خلفية اجتماعية وطبيعية.

كيف يتأتى هذا؟ جادلْت ألوقت طويل (على سبيل المثال، Harré 1998 !Mühlhäuster & Harré 1990 بأن مصدرا للميل لتجسيد الذوات يأتى من إساءة فهم نحو الكلمة يشير على ما يبدو إلى الكائن السيكولوجي المناسب، أقصد "أنا I". على سبيل المثال، "أنا أرى وأسمع الأشياء من حيث أنا"؛ أو "الاقتراب من ذاتي يكشف 'حقيقتي،". وقد فُسرّت "أنا I" باعتبارها اسما مبهمًا، لكن الانتباه إلى التفاصيل يوضح أنها لا تلعب دورًا اسميا على الإطلاق. إنها إشارية، أي تشير إلى لفظ لحقيقة ما عن المتحدث واللفظ، كم ينبغي أن يؤخذ محتوى اللفظ على أنه يـشمل الوضع المكاني للمتحدث.

الذوات خارج "الأنواع" الثلاثة كينونات، رغم أننا نستخدم الكلمة بطرق مجردة متنوعة. ربما تكون الذوات خصائص، خصائص للأشخاص؟ لكن ذلك لا يصح أيضًا، لأن الذات ١ خاصية لنظام لأشياء مادية. ويبدو أن الذات ٢ مجموعة خصائص من أنواع مختلفة، تشمل الميول والقورى. حين ننتج تيارات من الفعل في ممارسة هذه القورى، ولهذه التدفقات خصائص نعتبر الكثير منها ظواهر سيكولوجية، على سبيل المثال القرارات والمعتقدات والذكريات. ومن السهل أن ننزلق في نسبتها لشخص منهمك بنشاط في

إنتاجها، وكأن هذا الإنتاج لا يتكون إلا من جلب ما كان من قبل خاصا وخفيا ربما حتى عن الفاعل نفسه إلى الأضواء العامة.

حين ننسب صفات سيكولوجية لشخص ربما لا نستدعى إلا طريقة التحدث، مدفوعين بالحاجة إلى أن نعزو مسئولية لأعمال بين أشخاص متورطين في حدث. ربما توضح نظرة أقرب أن الكثير مما يبدو صفات شخصية لا يمثل خصائص الشخص على الإطلاق. الذكريات، على سبيل المثال، لا يمتلكها شخص ما لكن ينتجها ذلك الشخص، طبقا لمتطلبات الموقف. يمكن أن تضللنا الطرق الشائعة في التحدث. نقول: إن شخصا لديه ذكرى، ونقول أيضاً: إن شخصا يتذكر. يوحى التعبير الأول بالامتلاك بينما يوحى الثاني بالفعل. ربما يبدو الاختلاف بسيطا، لكنه يحمل حملا ميتافيزيقيا تقيلا. في صيغة الاسم تبدو الذكريات كيانات، بينما في صيغة الفعل يبدو التخبير عن التذكر فعلا. يمكن قول الشيء نفسه عن أن المرء له رأى، مقابل التعبير عن رأى أو تكوين رأى، وأن تكون له قرارات أو يتخذ قرارات، الخ.

ليست الذات ١ أو الذات ٣ كيانين. إنهما صفتان لتدفق تفاعلات شخص مع البيئة المادية في الإدراك، بما في ذلك جسم الشخص نفسه بوصفه جزءًا من البيئة، ومع البيئة الاجتماعية في التفاعلات الاجتماعية. الإدراك خيط عام في الاثنتين، حيث إنه ينبغي أن يرى ويسمع المتفاعلون اجتماعيا مع المرء كيف يبدو المرء وماذا ينبغي أن يقول، وربما، أحيانا، مشاهدة ما يشعر به.

تتطلب تعليقات أخرى على الذات ٢ التمييز الحيوى والجوهرى بين القوَى والقدرات، الميول التي تجعلها ممكنة والحالة والأحداث المصاحبة التي تجليها ممارستها إلى الوجود. برتكز التمبيز الثلاثي على انقسامين إضافيين جو هريين. تمييز بين ما يحدث والممكن، للتمييز بين محتوى القورى والميول وما يحدث بالفعل. يتطلب المفهومان السابقان تعبير ات شرطبة، مع قوة تقديم الكفاءات الشرطية، حيث يمكن أن توجد القوري دون أن تمارس، والمياول دون أن تتحقق. وهكذا نحتاج إلى التمييز بين ما يمكن ملاحظته وما لا يمكن ملاحظته لنميز القورَى من المبول. بمكن لميل، ولبكن "الجبن"، أن بعبر عنه في الصبغة "إذا شك P فسبكون P خائفًا". الشك و الخوف حالتان ملحوظتسان لشخص، ناهيك عن الشخص نفسه. وهكذا تكون المبول شكلا من الأشكال التي تتخذها الأمور المعقدة التي يمكن ملاحظتها. وتشمل الأخرى روابط من قبيل "و"، و"أو"، و"ليسا". ومع ذلك، يمكن أن نسأل عن شخص يشرح ميول الجبن لدى لاعبى تنس، أو مهاراتهم، أو حتى قدراتهم. وتستدعى مثل هذه التفسير ات القوى و القدر ات و المهار ات، وما شابه. وتشير هذه المصطلحات إلى أمور لا يمكن ملاحظتها، لا تعرض قط بهذه الصورة، رغم أنها تتجلى في الأداء، ومنه يستنبط المرء تأكيدات عن الميول. يعرض المرء مهارته في حل مشكلة في الشطرنج، لكن ما يمكن ملاحظته هو المشكلة والتوصل إلى حلها، وليس المهارة التي وراء ذلك. ينبغي أن يتكون جزء كبير من السذات ٢، حقيقة شخص، من قورى وقدرات. وينبغي أيضا تضمين معتقدات المرء بشأن قواه، ومسئولياته، وقدراته، ومهاراته، رغم أنها قد يعتريها الخطأ.

ويعود الفضل للميل لاستخدام الأسماء لإنتاج أنشطة ذهنية، وكأن هناك سكانًا دائمين من الذكريات، والسمات، والمعتقدات، والآراء في عقل شخص، وهناك أيضا ميل للتفكير في أن الذات ٢ لا تتكون إلا من مثل هذه الكيانات. لكن هذا يُنتَج في أنشطة مشتركة للناس، وبالتحديد مؤشرات زمنية لتدفق النشاط الذي يُسجَّل في سيرة ذاتية: "في الزمن ٢٦ عبَّرْتُ عن الرأى بأن لا"، أو "الزمن ٢٦ تذكَرْتُ أن لا". ما أمتلكه دائمًا هو القوى والقدرات لإنتاج هذه الظواهر، وعنها يمكن القول بشكل صائب إن لها هذه الميول وتلك بالتتابع. تتدفق التتابعات الأنطولوجية المهمة بعمق من هذه الملاحظات البسيطة إلى حد ما. على سبيل المثال، لا نمتلك تقدير ا ذاتيا لكننا ننتجه في سياق الأنشطة اليومية وفي الإجابات على استبيانات السيكولوجيين. إنها خاصية للسرديات، وليس لأشخاص بهذا الشكل.

هل هذه الصفات بمثل هذه الأنواع المنطقية المختلفة خصائص P الشخص؟ وهنا نأتى إلى رؤية ثاقبة أخرى مهمة للمقاربة الاستطرادية لعلم النفس: بالتحديد، إن كل هذه الصفات متعلقة بالعلاقات. رغم أننا ننسب قوة (مهارة، مقدرة، الخ) إلى P، إلا أن تحديد القوة ينبغى أن يشمل ما تعمل عليه والآثار التى قد تنجم عن ممارستها. وخصائص تدفق أفعال شخص متعلقة بالعلاقات أيضًا؛ لأن هذا الفعل يشمل أشياء مادية أخرى أو أناسا آخرين أو كليهما. وتحتاج النقطة الأخيرة إلى بعض التوضيح والتوصيف من حيث إننا ينبغى أن نميز بين تلك الأفعال التى تشمل آخرين حقيقيين من تلك التى لا تستدعى إلا آخرين متخيلين أو نظريين. على سبيل المثال، توجه المناجاة

صراحة إلى الآخرين لكنها تأخذ شكل تتابعات من أفعال المحادثة، شكلا مشتقا من محادثات حقيقية لعب فيها المناجي دورًا ذات يوم. التمييز بين الخاص والعام لا يخطط بدقة للتمييز بين الفردي والجمعي.

#### القوى الشخصية وأسسها

ركزت المناقشة إلى حد بعيد على الطريقة التى تبين على ما يبدو أن الكيانات والخصائص الذهنية القوية، بفحص دقيق، خصائص لتيارات نشاط استطرادى، مشترك عادة، أو قصص تستحضرها الأشكال النحوية التسى تأخذها هذه التيارات في هذه اللغة أو تلك. لكن هذا لا يشمل سيكولوجيا استطرادية مؤسسة في سرد ورموز أخرى تستخدم مهارات. ماذا إذا مضينا أكثر، وسألنا كيفية تأسيس المهارات.

يضم هذا نقطة أخرى عامة بشأن الخطاب والناس. حتى الآن لم نهتم الإ بخطابات ينتجها الناس لهذا الغرض اليومى أو ذاك. لكن ماذا عن خطابات عن الناس بوصفهم كائنات نشطة تخلق عالمًا رمزيًا له معنى؟ على سبيل المثال، هذا الخطاب. يبدو أنه صار جليا أن الأمر يتطلب إطارين أو نحوين استطراديين منفصلين جذريًا لإنصاف السلسلة الكاملة للشكل الإنسانى للحياة. في إطار من هذا القبيل، إطار الشخص أو الإطار P، توجد مفاهيم مثل "شخص"، "فعل"، "مسئولية"، "نية"، الخ. وفي الإطار الآخر، الإطار الجاريئي molecular أو الإطار M، توجد مفاهيم مثل: "ناقل عصبى"، "جهاز طرفى molecular أو الإطار الخ. ولا يمكن طرفى على النخ. ولا يمكن الناسة الناسة الناسة الناسة الناسة ولا يمكن

ترسيخ كون هذين الإطارين أو النحوين منفصلين إلا بعمل شاق يتعلق بنقل كلمات من إطار إلى آخر، ورؤية إن كانت ارتباطاتها السيمنطيقية تتغير على سبيل المثال، "جسم الإنسان" في الإطار M مجموعة مبنية من الأعضاء، وجثة في الإطار P. أو ترتبط [كلمة] "شخص" في الإطار P بشكل متعدد بمجموعة متنوعة من المفاهيم الخلقية، وتشير في الإطار M إلى آلة بيولوجية، أو كائن.

فى هذا القسم أفحص بعض هذه الطرق التى يترابط بها هـذا النحـو المزدوج للخطابات بشأن البشر وقواهم وقدراتهم. وأقدم تعليقا موجزا علـى استعارة الأداة/ الغاية بوصفها طريقة لتوليف النحوين فى إطار اسـتطرادى أعلى.

كيف يمتلك شخص مهارة لا تُمارس؟ كيف يمكن لامرئ أن يعزو ميلا لشخص ما وهذا الميل لا يُعرض؟ الإجابة على السؤالين عامة تماما بالنسبة للناس والحيوانات:

تتأسس القدرات والميول في حالات دائمة نسبيا للكائن الذي تُعزَى الله وقد لا نعرف دائمًا حقيقة الحالة المتعلقة بالأمر.

تتعدد فى العلوم الفيزيائية طبقات نمط الأسس، إنه سلسلة من المستويات تظهر المبدأ الذى تتأسس فيه خصائص البنى والكتل فى حالات المكونات (كيانات مجهرية عادة وعلاقتها). نجد أحيانا فى الفيزياء أساس كبير فيه يكون لكيان قوة أو ميل معين لأنه كائن يرتبط بكيان أكبر. وهكذا

طبقا لمبدأ ماك، (۱) القصور الذاتى لشىء مادى نتاج لعلاقته ببقيسة العسالم. وهكذا يتأسس القصور الذاتى فى العالم عمومًا، وليس فى بنية الأجسام التى تعرضه. وتظهر مشاكل هذا المخطط حين نواصل فحص كل النكوص، ونصل إلى مستويات نعتقد أنها قد تكون جوهرية. لا يمكن تأسيس مستوى جوهرى فى مستوى جوهرى أعلى. وهكذا كيسف تكون قوى الكيانسات الجوهرية وميولها لنعلق عليها؟ ربما يكون علينا التسليم باستحالة التعليق عليها، تُوصَف فقط.

ومع ذلك، لا يصلح مبدأ المستويات نفسه بالنسبة للقـوى والمهارات السيكولوجية. يتمتع الأشخاص بها، وهم أساسيون في أنطولوجيا علم النفس. كان إثمًا رئيسيا "لعلم" المعرفة أن يفترض أن القوى السيكولوجية ينبغي أن تؤسس في مستويات سيكولوجية أساسية بشكل أكبر، مثل آليات المعرفة، أو الحالات المعرفية الدائمة، كما لو ينبغي أن تكون هناك حالات للـذاكرة يتعذر ملاحظتها تُستدعي للتعليق على قدرة شخص ما على التـذكر. هـذا الخطأ يمكن أن يصيب AI وأيضًا النماذج الأقل تخصصا للتفسير الموجودة في التحليل النفسي. فكرة أن هناك حالات وعمليات معرفية غير ملحوظـة خلـف تنفقات النشاط المعرفي، الملحوظة والقابلة للملاحظة، أي ممارسة المرء لقـواه المعرفية، تضيف بعدا أسطوريا لعلم النفس الذي ينتهك موس أوكـام(٢) بـشكل راديكالي بقدر ما انتهكته فرضية الأنا الديكارتية، بُشارة مادة العقل.

<sup>(</sup>١) مبدأ ماك Mach's principle: فيزياء نظرية، خاصة في مناقشة نظريات الجاذبية، وهو اسم وضعه أينشتاين، وأرنست ماك، فيزيائي وفيلسوف (المترجم).

<sup>(</sup>٢) موس أوكام Ockham's Razor: قاعدة تنص على أنه لا ينبغى مضاعفة الكيانات بلا داع (المترجم).

الشرَّطية ليست خاصية للقوة العلية، ليست إلا الشروط التي تتجلى في ظلها. وهكذا، حتى في "المستوى الأساسي"، إذا جاز التعبير، يمكن التعبير عن خاصية القوة على النحو التالى:

"A، الخاصية القوية، تجلب E، إذا توفر هذا الشرط وذاك."

تلك طبيعتها. إنها خاصية عرضية. يجب أن يكون السشرط الوحيد بشأن نسبة شيء إلى شيء على علاقة بزمن تلك الخاصية والظروف التسى تتجلى. إن الاعتقاد بأن الخاصية مجموعة احتمالات يجعلنا نفتقد قضية نسبة قوة علية ونخطئ التفسير.

لا أرى سببًا لافتراض أى شيء غير مبدأ أن الشخص ليس له تعقيد سيكولوجي عرضى في مستوى الحس، رغم أنه، بالطبع، قد يتمتع بمجموعة مهارات وقدرات مختلفة. لكننى لا أرى سببا لافتراض أن أية مهارات تتأسس في حالات سيكولوجية خفية. بالطبع، يبتكر الشخص شبكة من الحالات السيكولوجية شبه الدائمة والحالات سريعة الزوال في سياق التفاعل مع الآخرين؛ لكنها نتاج لا مصدر. قوى الشخص لا تشبه قوى الكاشف الكيميائي، لنفسها بالمستويات الأكثر عمقا للبنية المجهرية للآخر، كيانات قوية أساسية أكثر. إنها أكثر شبهًا بالقوى عديمة الأساس للجسيمات الجوهرية أو المجالات الجوهرية. ليس للشخص، مفردا، تعقيد سيكولوجي بهذا المعنى.

كيف تتأسس القوى الشخصية إذًا؟ تأمل اكتساب مهارة يدوية، القدرة على رسم لوحة دقيقة، على سبيل المثال. ينبغى تعلمها، ونعرف جيدًا أن في

ذلك التعليم تحدث تغيرات دائمة نسبيا في دماغ المتعلم وجهازه العصبي. بشرط عدم تدميرهما نتيجة حادث أو نتيجة تقدم العمر، يحتفظ السخص بالقدرة. وقد أدت هذه الخاصية المهمة لعلم النفس بوصفه علما، على ما أعتقد، إلى المشروع المستمر، والخطأ، لاختزال المفاهيم السيكولوجية في مفاهيم العلوم الفيزيائية، وخاصة مفاهيم علم الأعصاب. لنرى عمومًا لماذا لا يلبى هذا ما نحتاج إليه لتفسير سمتين أخريين للطريقة التي ترتبط بها الأوصاف السيكولوجية لنشاط بالحالات والعمليات الجسدية لمن يؤدونها.

كان هناك عدد من الصور يُقترَح لإلقاء الضوء على العلاقة الأساسية بين القوى والقدر ات السيكولوجية وحالات الجسم بوصفه جهازًا ماديًّا. الأحدث، وبطرق كثيرة، والأكثر قدرة على إلقاء الضوء هي تلك الطرق المتعلقة بالمهمة والأداة. في العالم الرمزي لحياة الإنسان مهام يجب القيام بها، ونحتاج إلى مهارة لتحقيقها، طبقا لمعابير محليَّة، للقيام بهذه الوظائف، سواء كانت مادية أم معرفية، نحتاج إلى أدوات مناسبة؛ أدوات أساسية في أجسامنا، في الأعضاء المناسبة. لنلتقط كوبًا نحتاج أيادي، لنعد عدد الأكواب الممتلئة التي شربناها نحتاج أدمغة، ناهيك عن أجهزة الإدراك والمتطلبات الإضافية الأخرى. في إطار المهمة يمكن أن نرى أن بعض الأعضاء الجسدية مكرسة بدرجة ما، ومكونة بدقة الأداء المهمة. لكنها قد تكون عامة، لها استخدامات متنوعة، ومن ثم يمكن أن تستخدم في وظائف مختلفة، بينما منطقة بروكا Broca's area، على سببل المثال، مكر سة بشكل ما للمهام اللغوية. ثمة خاصية مذهلة لإطار الأداة/المهمة وهي أن المعايير المعيارية تسوده، ويمكن أن نحدد بعضها، حيث إنها تشمل حماية الحالـة وتكامـل الأشخاص، خلقية. فيما يتعلق بإطار المهمة/الأداة يمكن أن نـسأل إن كـان الدماغ يعمل جيدا، لكن يجب طرح هذا السؤال بشكل يرتبط بالمهمــة التــي نقوم بها. حالة دماغ جد يبدو وهو يقوم بكل المهام اليومية مصابا بحالة الزهايمر، مجرد تدهور أو قصور في استخدام الدماغ وسيلة للتذكر واستعادة الكلمات. بطريقة أخرى إنها مجرد حالة أخرى من حالات الدماغ. وبتعبير آخر، إن تجسيد كائن بشرى في إطار فسيولوجي عصبي يمحو شخصيته، حيث إن معايير أداء الوظيفة بشكل صحيح، في الإطار البيولوجي، ليس لها محتوى خلقى. إن الإطار البيولوجي الاجتماعي يعني تشكل أفكار دار وينيــة عن أن البشر غير مصانين خلقيا على الإطلاق. ومما هو جدير بالملاحظة أن قتل البشر من أجل الطعام عادة تتجسد في إطار الأداة/المهمــة، وهكــذا تستخدم معايير حفظ الشخص أو تبجيله. لم يأكل الماور ي $^{(1)}$  إلا أجساد من يعرفون أن لهم مكانة اجتماعية عظيمة أو برزوا في معركة. كانت التغذيـة المستمدة من ماناهم، (٢) غذاءهم الروحي، أكثر من المشتقة مــن بــروتينهم. يبدو الأمر نفسه صحيحا بالنسبة أكلة لحوم البشر من الأزتك. (٢) نقترب هنا من إحدى نسخ الأولوية المطلقة عند كانط، فارضين معالجة الناس دائما بوصفهم غايات لا بوصفهم وسائل على الإطلاق.

<sup>(</sup>١) الماورى Maori: من الشعوب النيوزلندية الأصلية (المترجم).

<sup>(</sup>٢) مانا mana: قوة عليا، عند الماورى، تكمن فى شخص أو فى شىء مقدس (المترجم). (٣) الأزتك Aztec: من الشعوب الأصلية فى المكسيك (المترجم).

### أطروحة أولوية التصنيف

نتيجة مباشرة للاعتبارات التي قدمناها سابقًا توجد مشكلة بشأن معايير الهوية بالنسبة للأفراد بوصفهم عناصر لمجال كل أسلوب استطرادي. الأشخاص هم المفردات الأساسية لمجال النحو P، لكن ماذا يثبّت هوية المفردات الأساسية وفرديتها في مجال النحو M؟ هل يمكن التقاطها بهدف عرض سرديات عن البشر، بالإشارة تماما إلى معايير بيولوجية؟ نرى أن مشروعًا من هذا القبيل مستحيل. بالنظر بدقة إلى كيفية تكون مجال المفردات الأساسية بالنسبة لمجال النحو M، نجد رابطا آخر يربط النحوين المنفصلين في وحدة ليست اختزالية.

كيف يحدد سيكولوجى الأعصاب جزءًا من الجهاز العصبى يرتبط بدراسة فهم اللغة، على سبيل المثال؟ لا يمكن أن يحدث ذلك بفحص الجهاز العصبى وحده. عمليا هناك تقنيتان. يصاحب إصابات الدماغ غالبا فقدان أو تدهور في بعض المهارات الذهنية أو الحركية. ومن ثم يبرهن على أن ذلك الجزء من الجهاز العصبي حين يكون غير مصاب لابد أنه يلعب دورًا في مهارة الأداء. البرهان دقيق، لكن له فائدة تقريبية معينة. كيف يعمل؟ من الواضح أنه ينبغى أن تكون هناك معايير مستقلة للتعرف على مهارة الأداء، ومتى تقل عما ينبغى. لتحديد أي جزء من الدماغ مسئول عن الكلام، ينبغى على المرء تحديد حالات للكلام، بشكل مستقل عن حالة الدماغ. ويتبع ذلك أن المعايير المستخدمة في تحديد جزء من الدماغ بوصفه "وحدة القراءة"، ينبغى أن تجسد المعايير التي تاتقط بها القراءة بوصفها مهارة في الأداء.

التحديد الإيجابي حديثا لمناطق في الدماغ تنشط أثناء حدوث عملية معرفية أو حركية يمكن الكشف عنها بأشعات MRI أو PET من خلال قدرة هذه التقنيات على التقاط زيادة تدفق الدم أو نقصه في منطقة. وطبقا لمبدأ أن زيادة نشاط الدماغ تتطلب مزيدا من تدفق الدم يمكن تحديد المناطق النشطة. وطبقاً لمبدأ إضافي بأن نشاط الدماغ دليل على نشاط معرفي، يمكن استخدام النشاط المعرفي لتحديد الجزء المرتبط به من الدماغ. إنها سلسلة معقدة مسن التفسير، تعتمد على عدة مبادئ قد نبحث عن أسسها.

أسمى هذه المجموعة الكلية من المبادئ والاستدلالات أطروحة أولوية التصنيف Taxonomic priority thesis (TPT). رغم حقيقة أن الكثيرين من فلاسفة علم النفس يفضلون مقاربة من القمة إلى أسفل Top-Down، لم يدرس التطبيق التفصيلي لأطروحة أولوية التصنيف، بقدر ما أعرف، إلا حفنة من المؤلفين في بداية سبعينيات القرن العشرين، على سبيل المثال، جنسن Layor (1977).

وحيث إنه لا توجد حالات ذهنية بهذا الشكل، توجد فقط صفات تدفق الفعلى الشخصى والجماعى، فإن هذه التصنيفات طرق لتقسيم العمليات. السؤال عن الارتباط. بينما ناقش أصحاب الاتجاه السائد بين فلاسفة علم النفس مسألة إن كان النشاط الذهنى يرتبط بحالات وعمليات فسيولوجية بوصفها نوعًا أو علامة، لم يُدرس تأثير أطروحة أولوية التصنيف على هذه القضية. بالطبع نجد أن هناك دائما بعض عمليات الدماغ تتواصل متى كان هناك نشاط ذهنى، لكن يوجد أحيانا نشاط دماغى حين لا يكون هناك ارتباط

ذهنى. افترض أننا نبدأ بناء نظام تصنيفي لأنشطة الدماغ ومعمار الدماغ باستخدام أطروحة أولوية التصنيف. نطور نظاما لارتباطات النوع. إن البحث، سواء باستخدام طريقة إيجابية أم سلبية، يكشف، على ما نفترض، حالات تلتقط فيها المعايير السيكولوجية أكثر مما يلتقط أي نوع من نسشاط الدماغ. الاكتشاف الحديث بأن الرجال والنساء يقرأون بأجزاء مختلفة من أدمغتهم مثال على ذلك. ينبغي علينا إذًا أن نبني تصنيفًا فاصلا، إذا كنا نود الحافظ على الارتباط بين نشاط الدماغ بوصفه أداة، والقراءة، على سبيل المثال، بوصفها مهمة. لكن فسيولوجيا الأعصاب علم طبيعي، ونتوقع أن تكون هناك استجابة معبار بة لهذه النتبجة: أي ابتكار فرضية للتأثير الموجود رغم أنه سمة عامة، غير قابلة للملاحظة، بالنسبة للعمليات العصبية المميزة سطحيا. وهكذا تُحفَظ ارتباطات النوع بابتكار نوع جديد يتعلق بفسيولوجيا الأعصاب. وبهذه الطريقة، تكشف أطروحة أولوية التصنيف ارتباطا ضروريا بين الأنواع في كل أنطولوجيا. بقدر ما يمكن أن أرى، يكون AI بمثابة تعزيز الأطروحة أولوية التصنيف فقط بقدر ما تفسس AI فرضيات العمليات المعرفية بوصفها تعبيرات شكلية عن بنية العمليات المعرفية في العالم الرمزي.

ومع ذلك لنفترض أن البحث يكشف نوعا ثالثا أو رابعًا من عمليات الدماغ، يرتبط في بعض الحالات بالعملية الذاتية العامة. إلى أي مدى يمكن أن تبقى الاستجابة السابقة قابلة للتطبيق علميا؟ بقدر ما تستمر تقنية افتراض ما يتعذر ملاحظته مستساغة علميا في السياق، وبقدر ما أرى، ليس هناك

حدا بديهيا لامتداده غير المحدد، رغم أنه قد يؤدى إلى هرمية معقدة لما يتعذر ملاحظته. وهذا ليس مجهولا في الكيمياء والفيزياء.

ومع ذلك، إذا انهارت أطروحة بسيطة عن أولوية التصنيف مع نمو أنواع سيكولوجية، بمثابة معايير لأنواع فسيولوجيا الأعصاب بتلك الطريقة التي تلتقط أكثر من نوع سيكولوجي (وهكذا ترتبط تصنيفيا مع النوع الفسيولوجي ذاته)، هل يمكن تطبيق الاستراتيجية نفسها؟ بالتأكيد يمكن، باقتراح فرضيات بشأن اختلافات يتعذر ملاحظتها بين الظروف التي يلتقط فيها النوع الفسيولوجي ذاته بمعايير مستنبطة من أنواع سيكولوجية مختلفة. وطبقا للنمط المعتاد في البحث في العلوم الطبيعية، يمكن وضعع برنامج لمحاولات تحديد المتغيرات الخفية. (منطقيا لن يختلف الوضع عما نجده في ميكانيكا الكم حين تأخذ جسيمات تبدو متماثلة، أو معدة بشكل مماثل في ظروف تبدو متماثلة، مسارات مختلفة.)

ربما يؤدى النمو المستمر للاستثناءات بالنسبة لأطروحة أولوية التصنيف، والفشل المستمر في العثور على المتغيرات الفسيولوجية الخفية التي قد تحل المشكلة، إلى حل جذرى أنطولوجي، إلى إحياء ثنائية ديكارت. وأعتقد أن هذا الطريق يمكن يُقترَح بنمو الأنواع السيكولوجية المرتبطة بالنوع العصبي ذاته، إذا تم التخلي عن أطروحة أولوية التصنيف. وسيكون هذا ثمنا باهظا حقا، حيث إن كل برنامج أبحاث فسيولوجيا الأعصاب يعتمد على أطروحة أولوية التقسيم. أي أن أنطولوجيا العمليات الرمزية تتم مطابقتها بالأدوات التي يؤديها الناس بها.

#### الملخص

من الواضح أن علم النفس علم هجين بشكل فريد، مشيد بطريقة فريدة. تتكون أسسه الميتافيزيقية من إطارين متميزين لكنهما ليسا مستقلين. في الإطار الرمزى يبدو البشر أشخاصًا، المفردات الأساسية في ذلك الإطار، يبتكرون بشكل مشترك أفعالا تكتسب خصائص سيكولوجية، مثل: الذاكرة، والمعتقد، وبني السيرة الذاتية. في الإطار الجزيئي يبدو البشر كائنات. يرتبط الإطاران ارتباطا وثيقا، ليس فقط بأولوية الرمزى في تثبيت المخططسات التصنيفية للاستخدام في الجزيئي، لكن بشكل أكثسر أهمية، حيث يفسر الأولويات التصنيفية بارتباط بين المهمة والأداة.

للعودة إلى قضية طبيعة الأشخاص: من دون أطروحة أولوية التصنيف والإطار التصورى للمهمة/الأداة، يمكن أن تنهار مادية الأسخاص، أى التجسيد الذى يعتمد عليه فى النهاية معنى الهوية الشخصية (الذات ١). قديكون الأشخاص بوصفهم المحور المشترك الذى يرتبط به العالمان الرمزى والمادى، نوعًا مختلفًا تمامًا.

يتحدث الناس ويكتبون ويحكون قصصا عن الآخرين وعن أنفسهم. وهناك أجناس أدبية كثيرة لقصص الناس. من النظرة الأولى، يبدو أن هناك مجموعتين من الأعراف الاستطرادية أو النحو لحكى قصص الناس تتخطى كل منهما الأخرى. المحاولات العنيفة للقيام بمهمة حكى مثل هذه القصص بذلها المتحمسون للنحو M (على سبيل المثال، بقصص المادية الإقصصائية)؛

وقد قوبلت هذه المحاولات بمحاولات عنيفة بشكل مساو قام بها متحمسون للنحو P (على سبيل المثال، بقصص ما بعد الحداثة). وقد حاولْتُ أن أوضح أننا لا يمكن أن نستغنى عن أى منهما. الاثنتان مطلوبتان لتحقيق الشكل الإنسانى للحياة. يسود نحو فى مسرح العمليات، ويسود الآخر فى محادثات الساماريين Samaritans. ويبقى أن هناك طرقًا متنوعة ترتبط فيها هذه الأجناس السردية المتباينة وتتكامل فى توليف أعلى، دون إقصاء أى منهما.

### المسراجسع

- Anderson, J. A., & Schoenig, G. T. (1996). The nature of the individual in communication research. In D. Grodin & T. R. Lindhof (Eds), Constructing the self in a mediating world. Thousand Oaks, CA: Sage.
- Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York: Basic Books.
- Harré, R. (1998). The singular self: An introduction to the psychology of personhood. London & Thousand Oaks, CA: Sage.
- Jensen, U.J. (1972). Conceptual phenomenalism. The Monist, 56, 250-275.
- Kohut, II. (1977). The analysis of self. New York: International Universities Press.
- Mühlhäusler, P., & Harré, R. (1990). Pronouns and people: The linguistic construction of social and personal identity. Oxford: Blackwell.

### الفصل الخامس

# التكامل السردي

# الهوية في السيرة الذاتية ومعنى "الحياة الطيبة"

مارك فريمان وجينز بروكميير

"كيف تكون الموسيقى العذبة الحزينة حين ينكسر الزمن، ولا يبقى اتساق! هكذا في موسيقى حياة الرجال."

شكسبير، "ريتشارد الثانى" (القصل الخامس، ١٤-٤٤)(١)

نبدأ هذا المقال بثلاث مقولات نأمل أن تصبح مستساغة فيما يلي. الأولى، لا يمكن فصل هوية المرء، بقدر ما ترتبط بتقييم تفسيرى للماضي الشخصى لامرئ وهو يحدث في سرد السيرة الذاتية عن الأفكار المعيارية عن حقيقة الحياة، أو ما يفترض أنه حقيقتها، إذا كان المرء يعيشها بـشكل

<sup>(</sup>١) في الأصل ٤٢-٩٤، والخطأ واضح (المترجم).

جيد. ونسمى هذه الأفكار مفاهيم "الحياة الطيبة"، باستخدام مفهوم أرسطى فى خطوطه العريضة. وهذا فى الاعتبار، جزء مما نود أن نفعله هو لفت الانتباه إلى حقيقة أن البناء السردى للهوية ليس له فقط بعد سيكولوجى واجتماعى وجمالى لكن بعد خلقى. بمعنى أننا نأمل أن نقدم فكرة أن مفاهيم الحياة الطيبة منسوجة فى النسيج السردى لهوية الإنسان، أو، لوضع المسألة بشكل مختلف بعض الشيء، يمكن أيضاً أن نقول إنه مهما يكن المشكل الخاص لعملية السيرة الذاتية التى نسعى فيها إلى التوافق مع ماضينا مكتوبا أو شفهيا، متماسكا أو متناثرا، الخ سوف يكون لا محالة مشروطا بمفهوم عن الحياة الطيبة. ونظن أن صوت ما سماه شكسبير "موسيقى" حياتنا لا يتوقف، على الأقل، على قدرتنا على ربط حياتنا بنظام الوجود الذى نقرر فيه كيف نعيشها بأفضل شكل.

نحاول دعم هذه المقولة، أو لا بإلقاء الضوء على بعض الخصائص العامة لذاكرة السيرة الذاتية وبناء الهوية ثم فحص الأجناس الأدبية المتتوعة للسير الذاتية، وهي أجناس تتنوع ثقافيا وتاريخيا بقدر تتوع فكرة الحياة الطيبة في اليونان القديمة، والمسيحية، والحداثة، وما بعد الحداثة. نظرة ما بعد الحداثية إلى هوية السيرة الذاتية، بشكل خاص، تثير عدة أسئلة معقدة نتيجة لهدفها الذي يتكرر التعبير عنه، وهو الاعتزال تمامًا، وبسعادة في الحقيقة، الفكرة ونموذج ربط المنطق الخلقي بحياة المرء. وسوف تخضع هذه المقولة الأولى والأساسية أكثر من غيرها لاختبار مهم.

مقولتنا الثانية، إن درجة الإجماع بشأن ما يشكل الحياة الطيبة في محيط اجتماعي معين تؤثر بدورها على "موسيقي حياة الرجال والنساء". بمصطلحات نظرية أكثر، تؤثر على درجة التكامل السردي المتأصل في قصص يحكيها الناس عن حياتهم، وتؤثر في هوياتهم في النهاية. بالتكامل السردي لا نشير فقط إلى اتساق نسب شكل أو جماله بوصفه مبادئ لتأليف السرد، بل إلى تماسك الالتزامات الخلقية للمرء وعمقها، كما تكشف عنها حياته. أي إننا لا نود ببساطة أن نقدم مفهوما سرديا للتماسك، يمكن توقعه بشكل حصري بناء على طبيعة الشكل؛ ويسشمل التكامل السردي، كما نتصوره هنا، الجمالي والخلقي، ويعتبر بنية جدلية للمعنى. ربما نسري في فكرة بول ريكو (١٩٩١) عن "هوية السرد" مناظرة لبنية جدلية تساعدنا في رسم الخطوط العريضة لتأملاتنا في العلاقة بين الهوية والتكامل السردي.

لتحديد هذه المقولة الثانية أكثر، نظن أن في العصور أو الثقافات، التي فيها اتفاق قوى على معايير الحياة الطيبة، توجد، نظريا، درجة عالية من منها التكامل السردي، بشكل صريح أو ضمني، في سردياتها. وتأتي إعادة بناء الماضي في السير الذاتية غير ملتبسة نسبيًا، وتتسم بقيود قانونية قوية، ويكون مجال المعاني المحتملة محدودًا نسبيا. ومن الناحية الأخرى، في العصور أو الثقافات التي لا تكون فيها معايير الحياة الطيبة واضحة جدًا أو في غمرة خلاف أو تتقيح، كما هو الحال في الغرب الحديث غالبًا، تكون هناك نظريا مرة أخرى، درجة منخفضة نسبيا من التكامل السردي، مع

ذاكرة سيرة ذاتية تنبثق بدورها بلا جدال، أكثر التباسا، ومتعددة المعانى بشكل أكبر. ولتجنب إساءة الفهم، ينبغى ملاحظة أننا فى الحديث عن "درجة منخفضة" من التكامل السردى، ليست لدينا نية بحال من الأحوال لتقديم حكم خلقى على الحيوات التى نشير إليها، وكأن هناك معايير مطلقة نقيسها عليها لنعرف أنها "أدنى" أو "أعظم" بطريقة ما. نريد أن نبرهن بدلا من ذلك على أن بنى هوية السيرة الذاتية تسعى دائمًا إلى شكل ما من التكامل السردى، لا يمكنها، إذا جاز التعبير، أن تعمل من دونه مهما يكن اختلاف "تماسك حياكة" نسيجها السردى. ونطور هذه الفكرة بعد قليل.

تأتى مقولتنا الثالثة من الاثنتين السابقتين. إن سرديات السيرة الذاتية - نصوص السيرة الذاتية، منطوقة أو مكتوبة - أدوات مفيدة ليس لاستكشاف البعد الخلقى لبناء الهوية فقط، لكن أيضًا لاستكشاف النسيج الخلقى للعوالم الاجتماعية التى تظهر فيها. وبهذا الشكل، تسمح لنا دراسة السير الذاتية بفهم أفضل للجدل، الذى ذكرناه من قبل، بين أفكار الحياة الطيبة والحقائق التاريخية والثقافية المحددة التى تنشأ فيها هذه الأفكار. في هذا الإطار التاريخي والثقافي، نركز بشكل خاص على سمات Geisteschichte، تاريخ الأفكار؛ لأن من الواضح أن ما يكون التكامل السردى لحياة فردية مجسد دائمًا في شبكة من المعتقدات والالتزامات الخلقية التى يتم التعبير عنها في الأراء الفلسفية والدينية والسياسية والخلقية في العصر موضع التساؤل.

#### التاريخية

ربما يفيد سياق تاريخي ما في بلورة هذه المقولات. كما أكد دارسون متنوعون أن فكرة أن كائنًا بشريا له هوية فردية خاصة ومميزة، تاريخًا وسيكولوجيا شخصيين واضحين- وقد وصف مشيل فوكو (١٩٧٣) هذه الفكرة بأنها "معرفة الإنسان" الحديث- محدودة في زمن تاريخي وفضاء تقافي. في ملاحظة شهيرة (ومثيرة للجدل تمامًا) في نهاية "تظام الأشسياء" (١٩٧٣)، توقع فوكو "موت الإنسان" تاريخيًا، ويعنى بذلك نهايــة المفهـوم الغربي لموضوع فرد مستقل وأساسي. وبالمثل، أثيريت مناقشات حول أن الجنس اللغوى والسيكولوجي للسيرة الذاتية ظاهرة محدودة تمامًا. يلاحظ جور ج جسدورف Gusdorf (۱۹۸۰)، على سبيل المثال، في مقاله المــؤثر عن "شروط السيرة الذاتية وحدودها" أن السيرة الذاتية "لم تكن موجودة دائمًا، و لا توجد في كل مكان. (...) لم تؤكد وجودها إلا في القرون الأخيرة وعلى جزء صغير فقط من خريطة العالم. (...) خلال معظم تاريخ الإنسان"، ويواصل جسدروف ليشرح: "لا يضع الفردُ نفسه في مواجهة الآخرين كلهم؛ لا يشعر أنه يوجد خارج الآخرين، ويبقى أنه ضدهم بشكل أقل، لكنه مع الآخرين بشكل كبير جدا في وجود متر ابط بؤكد إيقاعاته في كل مكان فيي المجتمع" (ص ٢٨-٢٩). بالإضافة إلى ذلك، يميل هذا الفرد الذي يتحدث عنه جسدروف إلى الانخراط في وعي أسطوري لثقافة شفهية سائدة، وفهم حياته من خلال عدسة الأشكال المتكررة والأزلية وليس بشكل تاريخي. إن مفهوم الوعى التاريخي مهم في هذا السياق؛ لأنه يتضمن فكرة نظام للأحداث

لا رجعة فيه، بما في ذلك تلك الأحداث التي تُصنَع منها حياة المرء، بينما الفكرة الأسطورية هي بالأساس ظاهرة ثقافات من دون تواصل كتابي وسجلات، فإن الفكرة التاريخية، مثل التاريخ نفسه، مرتبطة بوجود الكتابـة. السجلات التاريخية المكتوبة تجعل من الممكن التفكير ليس فقط في الزمن لكن أيضًا في الحياة نفسها في تتابعها الزمني: إن ما يحدث بين ميلاد شخص وموته يصبح مرئيا بوصفه انسيابا خطيا للأحداث، يمتد بطول "قوس الزمن". و هكذا يصبح ما يمكن أن يُسمَّى "عمر المرء" جزءا، وإن يكن جزءا خاصا جدا من عمر العالم (Blumenberg 1986). ومن ثم يــرتبط ظهــور فكــرة شخص له تاريخ أيضًا ارتباطا وثيقا بظهور الوعى التاريخي، وبأن تاريخ حياته جزء من عملية تاريخية أكبر. بتعبير آخر، نحن أنفسنا كيانات تعسيش في تاريخ (Freeman 1998). لنتحدث عن هذا المفهوم البارز لحياة الإنسان بوصفه عملية متتابعة زمنيا متعلقة بالتاريخية. وبمكن اعتبار السبرة الذاتية، بهذا المعنى، جنسًا تاريخيًّا، وهوية السيرة الذاتية، بدورها، جشتالت اجتماعيا سبكولوجيا مندمجًا في حركة تاريخية لا رجعة فيها.

يتجلى ما يعنيه هذا إذا تأملنا، في المقابل، اليونان القديمة. رغم وصف الإغريق القدماء غالبا بأنهم أصل الثقافة الغربية، لم يعرفوا فكرة الفرد الذي يحتاج إلى أن يطور نسخة متسقة لحياته. يخلو أدب الإغريق القدماء، رغم ترائه وتنوعه، من جنس أدبى خاص بالسيرة الذاتية، يركز على ذات الفرد بوصفها مركز معنى حياته. بدلا من حكى سرديات لأحداث وأفكار ونوايا وهي شخصية وخاصة جدا، كان الاهتمام الرئيسي للفرد الاندماج فيما كان

يعتبر الجماعة الطبيعية المثقافة الإغريقية. يمكن الفرد الإغريقى فقط وهو منصهر بتجانس مع هذه الجماعة وتوليفها فى نظام الأساطير أن يفكر فى وجوده. بدلا من التأكيد على "ظهور" لعقل فردى أو شخصية فردية، غرس فهم الإغريق الذات بعمق فى كل ثقافى، فى سياق الوجود معطيى بشكل اجتماعى وطبيعى (Vernant 1995). ومن المهم تمامًا أن هذا يصدق تماما على الرؤية الإغريقية المفرد العظيم، البطل، وإن كان مسار حياته مرسوم بشكل كامل تقريبا بالقوة الصارمة القدر. وبالتالى، لا نجد جنسا مميزا السيرة الذاتية ولا نجد موضعا استطراديا خاصا أو حدثا اعتقد إغريقي أن من المناسب أن يسجل ذكرياته الخاصة عنه، أو يحكى قصة حياة باستثناء مواقف فريدة "لكشف الذات" من قبيل سرديات مروية بضمير المتكلم وموجهة للغرباء (فى جنس أدبى وحيد، القصة الشهوانية الإغريقية) وفي محكمة، حين يتهم بجريمة (Most 1989).

إن السيرة الذاتية للفرد- وربما ذاكرة السيرة الذاتية- بمعنى مميز، كما هو الحال بالنسبة للهوية المستقلة التي تعرف الذات كما فهمت، على سبيل المثال، في بحث هاملت وفاوست عن معرفة الذات، غير واردة في الفكر الإغريقي القديم وخلال معظم تاريخ الإنسان. هذا البحث، كما انعكس وتشكل بشكل إيجابي من القرن السادس عشر إلى القرن الثامن عشر في الفلسفة والأدبى الأوروبيين، يجب رؤيته على خلفية نسيج آخر جديد ظهر مع العالم الحديث: مقو لات الذات مقابل مقو لات المجتمع والقانون المعياري ( Watt ). ثمة شرط جوهرى لاحتمالية السيرة الذائية والتأمل الذاتي في السيرة

الذاتية في هذا النسيج الثقافي التاريخي، وهو التوافق مع التحول من إطار أسطوري بالأساس للزمن إلى مجال التاريخ. بمجرد أن تشكلت فكرة الزمن التاريخي، يصير زمن حياة جشتالت تاريخيا، سياقا له معنى يتعلق بالأحداث مع عمق دياكروني. (١)

وهنا تغيد أعمال مؤرخ الفكر كارل فينتروب كلات السيرة الذاتية والوعى التاريخى خاص. يرى فينتروب في مقال بعنوان "السيرة الذاتية والوعى التاريخي (١٩٧٥)، بشكل لا يختلف عن جسدروف، أن "جنس السيرة الذاتية تَبنَى بعده التام وثراءه حين اكتسب الإنسان الغربي فهمًا تاريخيا لوجوده (ص ٨٢٢)-أى حين بدأ الناس يرون آثار حيواتهم وروايتها وسيلة مناسبة وضرورية لتحقيق مقياس لفهم الذات. هنا إدراك بأن الأحداث غير قابلة للتكرار (حتى لو تكررت الأنماط والنظم التاريخية)، والحاضر مختلف عن الماضى (حتى لو كان استمرارا له)، والزمن نفسه يتميز بتغير دائم (حتى لو بدا مستمرا). ولذلك، توجد "دلالات" مختلفة "للزمن" أي الإطار التاريخي للمعانى اللغوية الذي يتشابك فيه تفكيرنا وتخيلنا بشكل يتعذر فصله (Roselleck 1985).

لنحكى قصة طويلة باختصار، تظهر فى فترة معينة فى التاريخ الأوروبى المبكر، فى تزامن مع تآكل التفكير الأسطورى وطريقة للحياة يغلب عليها الطابع المؤسسى، "الشخصية التاريخية"، أى كينونة - ذات فى زمن - تجد فى تاريخها الفريد وسيلة لفهم الوجود والتوافق معه

<sup>(</sup>۱) دياكروني diachronic: ما يهتم بالظواهر، خاصة ظواهر اللغة، وهي تتغير عبر الزمن (المترجم).

(Taylor 1989). في هذه الفترة بالتحديد نبدأ رؤية السيرة الذاتية أداةً لتتبع مسار حياة تعطينا، بالسرد، معنى. وهكذا تظهر التاريخية، وذاكرة السيرة الذاتية، وهوية السرد بوصفها شكلا استطراديا متشابكا (Freeman 1993). تعمل فكرة الجوهر بشكل جيد للقبض على أساسياته.

#### المسئولية

ثمة سمة أخرى لظهور السيرة الذاتية، وتأمل السيرة الذاتية، ينبغي أن يتوافق مع فكرة المسئولية. كما لوحظ، كانت محاسبة شخص على أفعاله في محكمة من الحالات القليلة في الثقافة الإغريقية التي يتوقع أن يحث فيها الفرد على أن يحكى سردًا بضمير المتكلم عن أحداث حياتية متعلقة بالأمر. لكنن المسيحية، في الزمن الذي كتب فيه أوجستين كتابه "اعترافات" (١٩٨٠؛ الطبعة الأصلية ٣٩٧) يعتقد عادة أنها تميز بداية تأمل السيرة الذاتية كما عرفناها. تجلب المسيحية معها مفهوم أن على كل شخص أن يردَّ، أمام الرب، عما يتعلق بحياته، وتعمل حقيقة الاعتراف نفسه على تضخيم عملية الفحص الذاتي للفرد وتعميقها (Gurewich 1995). تتطلب السيرة الذاتية، بدورها، من أصولها الأوجستية الأكثر تأثيرا إلى شكلها الحديث، أن يقيِّم المرء ماضيه، ويفهمه بوصفه شيئا يمكن تثمينه وتقييمه وتقديره في ضسوء نموذج معياري للحياة. وهكذا يتطلب بناء الذات في السيرة الذاتية تباينا ذاتيا؟ إنها "قراءة ثانية" للخبرة توجهها حاجة المرء إلى أن يواجه نفسه "بـصدق"

ويعترف بالمناطق المضطربة في تاريخه. وهي، على هذا النحو، الطريقة التي نتصورها.

أوضح كُتَّاب في العصر الحديث مثل بروست في تفاصيل معقدة ما يعنيه أن نحيا مرة أخرى لحظات مهمة في ماضينا. في لحظات التذكر -الذي يحدث في الحاضر - يُستدعَى واقع "أحداث الماضي" بشراء وعمق، وكان المستحيل معرفتها وتقييمها حين مرت بنا "أصلا". يـشير مؤلفون متنوعون (على سبيل المثال، 1979 (Rorty 1979) إلى رواية بروست "البحث عن الزمن المضائع" (١٩١٩) بوصفها مثالا مقترحًا لتوضيح أن السرد لا يصف فقط حياة الفرد بل "يبتكرها". وكما أشار ويدرشوفن Widdershoven (١٩٩٣)، يمس بروست جو هر العلاقة بين الخبرة والقصة حين يصف زيارة إلى المسرح، وبرما تمثل دور "فيدرا". يحكى لنا الراوى كيف أنه يحاول أن يحفظ كل لفظ وتعبير وإيماءة لبرما؛ ليتذكر فيما بعد الخبرة كاملة. لكن جهوده المركزة للقبض على الماضي وتذكره جعله يشاهد ويصغى بصعوبة. فقط حين ببدأ تصفيق الجمهور بشعر بالإعجاب؛ وبعد ذلك بكثير، وهو يقرأ تقريرا عن الأداء في الصحيفة، يقتنع حقا بخصائصه. يصف راوي بروست كيف "تنصهر" في هذه اللحظة قصة الصحيفة مع خبرته الخاصة- أو مع ما يعتقد، بإدر اك متأخر، أنها خبرته و هكذا يزيد إعجابه وبهجته. لكن هناك إدراكا بأن هذه المشاعر ربما تبدو مضللة لأن الخبرة "الأصلية" لم تكن تقريبا إيجابية كما كان حكمه بعد قراءة النقاد، يعترف الراوي بأنه ليسست هناك طريقة للهروب من هذا التشابك: تتأثر خبرتنا دائمًا بخبرة الآخرين،

وتتضافر قصصنا دائمًا مع قصص الآخرين. تذكرنا لأشياء الماضى ضئيل القيمة طالما لا "ترتبط بــ"، كما يكتب ويدرشوفن - أو "تنصهر مـع"، كما يقول بروست - سرد. يواصل ويدرشوفن ليعلن أن هذا لا ينطبق فقط علــى الخبرات غير المهمة نسبيا، مثل الذهاب إلى المسرح، لكن علــى الخبـرات التى يفترض أنها تثكل هويتنا السردية: "ندرك فقط أهمية هـذه الخبـرات بحكى قصص عنها وصهرها مع قصص أخرى (١٩٩٣، ص ٧).

بوضوح، ما قبض عليه بوست يمتد بشكل مهم إلى ما وراء عالم الأدب. إنها ظاهرة مشتركة، وجوهرية بشكل خاص لعملية السيرة الذاتيسة. يكتب جسدروف (١٩٨٠): "في اللحظة الفورية يطوقني غضب الأشياء عادة بأكثر مما أستطيع أن أراه في مجموعه. تمنحني الذاكرة نقلة معينة وتسممح لى بأن أتأمل كل مداخل الموضوع ومخارجه، سياقه في الزمان والمكان" (ص ٣٨). تسير ذاكرة السيرة الذاتية والتقييم التفسيري، بالطبع، معًا. ومثل جسدروف، لاحظ كثير من المؤلفين الذين استكشفوا ذاكرة السبرة الذاتية أنه لا يوجد كاتب سيرة ذاتية انشغل في سعى موضوعي تمامًا ونزيه. بـصرف النظر عن الاهتمام الخاص والبؤرة، تكون نتيجة عملية السيرة الذاتية عملا يتعلق بانتقاء وتبرير شخصيين، وفقا له للفرصة المتاحة للمرء لكي "بسترد" ما قد يكون فُقد أثناء السنوات المنقضية. وبهذا المعنى، يستنتج جــسدروف: "مهمة السيرة الذاتية في المقام الأول مهمة الخلاص الشخصي". إنها مهمـة "إعادة تجميع العناصر المتناثرة لمصير يبدو... أنه كان جديرا بعناء المعيشة" (ص ٣٩). و هكذا ليست الغاية النهائية لهذه العملية نوعًا من التمثيل الحقيقي

لحياة انقضت؛ لا يمكن أن يكون هناك مثل هذه الإعادة للعرض. وكما أشار جيروم برنر (١٩٩٣)، إن الفكرة الرائجة عن أن هناك شيئًا من قبيل سيرة ذاتية حقيقية، أو صحيحة أو حتى صادقة بشكل فريد، فكرة مضلِّلة. إنها لا تقبض على جوهر عملية السيرة الذاتية ببساطة لأن هدف هذه العملية ليس الإعلان عن حقيقة منطقية أو افتراضية. لو كانت هناك قصة حياة عن الحقيقة فهى عن الحقيقة السردية، كما يرى برنر.

لكن الحقيقة السردية ليست الكلمة الأخيرة. رغم أنها مفهوم قد يساعدنا في التغلب على بعض نقاط ضعف المفهوم الميتافيزيقي التقليدي للحقيقة، إلا أنه بثير عددًا من الأسئلة الجديدة. على سبيل المثال، ما الطبيعة الحقيقية لخاصية سرد حقيقة الحياة؟ وما الخاصية الحقيقية لقصة حياة؟ نقترح على الأقل معنى للحقيقة السردية، في سياق مناقشتنا، يمكن أن يخضع بشكل كاف لمعيار التماسك، أو يشكل أكثر ملاءمة، لوعي متماسك. تمثل الحقيقة السردية، من هذا المنظور، سمة من التبرير الخلقي الجوهري المرتبط بمفهوم التكامل السردي. يبرهن برنر (١٩٩٦) بشكل مقنع على أن الحقيقة السردية نتيجة مشتركة لطرق خاصة في صناعة المعنى، مرنة جدا فيما بتعلق بإمكانية التحقق منها، شروط الحقيقة، أو التبريرات المنطقية. لفحــص النسيج السردى لذكريات السيرة الذاتية، علينا إذا أن نستخدم معايير مناسبة أكثر للتماسك، من قبيل الاحتمال، والحيوية، والاستساغة السردية، والتكامل السردى. كما نرى، في تحقيق الخاصيتين المزدوجتين للتماسك السردي

والاستساغة الاستطرادية، يتجاوز مفهوم التكامل السردى منظور السسرد. وبؤرته هي الانسجام المتأصل في عيش حياة وسردها.

ينبغي التأكيد على أن السير الذاتية، بخلاف الأشكال الأخرى من الكتابة الذاتية (المذكرات، واليوميات، والرسائل، إلـخ) تكتّب دائما في الحاضر، ناظرة إلى الخلف- وإلى الأمام- وجمهور معين ومميز بشكل ما في الذهن. وبعرف دائمًا راوي السبرة الذاتبة نتبجة قصته. ونرى هذا عمليا في الحقيقة البسيطة، بالغة الأهمية، بأن سرديات السيرة الذاتية تضفي معانى على أحداث لم تمتلكها وما كان من الممكن أن تمتلكها وقت حدوثها. يـشير وينتروب Weintraub (١٩٧٥)، معبرا عن خصائص محددة أخرى لتفسير السيرة الذاتية، إلى ما يحدث بمجرد أن يكتسب مؤلف السيرة الذاتيـة نقطـة امتياز النظر بأثر رجعي إلى الحياة أو إلى جزء ما منها: بشكل يتعذر تجنبه، "يفرض على الماضي نظام الحاضر. الحقيقة التي كانت تتسشكل ذات يوم يمكن أن ترى الآن مع الحقيقة التي تتشكل نتيجة لها. بهذه الإضافة للحقيقة المكتملة، تكتسب الحقيقة التي تتشكل معنى لم تمتلكه من قبل. معنى الماضي جلى وذو معنى في الفهم الحالي؛ وهو كذلك مع كسل فهسم تساريخي" (ص ٨٢٦). طرح جسدروف (١٩٨٠) فكرة وينتروب "الإضافة للحقيقة المكتملة" بوصفها "افتراضًا لمعنى... يملى اختيار الحقائق التي يجب حفظها والتفاصيل التي يجب كشفها أو نبذها طبقا لضرورات الوضوح المتمصور سلفًا" (ص ٤٢).

يرتبط ما يعنيه وينتروب بــ "نظام الحاضر"، وما يعنيــ ه جـسدروف بــ "الوضوح المتصور"، بمفهومنا عن التكامل السردي. في القضية، في كل حالة، نظام للبناء تمتد جذوره هنا والآن في عملية السيرة الذاتية. وهذا النظام لا يعكس فقط النظام الوقتى المتأصل في عملية السرد؛ إنه يوحي أيضًا بأن "افتراض" معانى حياة لا يحدث ويكون له معنى إلا في الحاضر، أي الحاضر الذي تعاش فيه هذه الحياة ويصبح فيها الماضي موضوعًا للبناء (أو إعادة البناء). وبتعبير مختلف، إن افتراض معنى للماضي وظيفة سيكولوجية وخلقية هنا والآن، لمجموعة حاضرة لا يسعى فيها مؤلف السيرة الذاتية إلى اكتساب القبول فقط لماضيه، بل لحاضر حياته ومستقبلها ( Brockmeier, 1997). مرة أخرى، إذا، تتمثل أهمية فكرة المسئولية في تقديم مبرر تفسيري- أو حتى اعتذار - عن حياة المرء. وبالإضافة إلى ذلك، يتكامل البعد الخلقي لهذه العملية، اعتمادها على توجه معياري يقدم المعابير الأساسية للمسئولية، مع تصميم الهوية.

ما عرضناه حتى الآن، إذًا، فكرة أن هوية السيرة الذاتية، وهى تتطور في عملية السيرة الذاتية، تظهر متوافقة مع ظروف اجتماعية وتاريخية واستطرادية خاصة بأهمية الفرد وأيضًا أهمية المحاسبة على حياة عاشها المرء بالتوافق مع نظام ثقافي ممتد للقيم الذوقية والخلقية. يظهر التكامل السردي للذات في هذا التفاعل؛ أي إن البعد الذوقي جزء من قسم العلمية التي يتشكل بها التاريخ المسرود بوصفه موضوعا لاهتمام وتقييم تفسيري. تتوقف كيفية تقييم الذات على المفاهيم المنتشرة عن الحياة الطيبة. ونستكشف الآن هذه القضية ببعض التفصيل.

#### فهم السيرة الذاتية و"تقييم" الذات

لبنى الفهم الحالى، الملازمة لبيئة اجتماعية وثقافية، تأثير مهم على الطبيعة الخاصة لكل من الفهم التاريخى وعملية التذكر فى السيرة الذاتية. نرى هذا بوضوح فى حالة الأطر التطورية التى تسعى لمحاسبة منهجية لشكل الماضى الشخصى. نرى، على سبيل المثال، متبعين وينتروب لشكل الماضى الشخصى. نرى، على سبيل المثال، متبعين وينتروب (١٩٧٥) فى الخطوط العريضة مرة أخرى، أنه كلما تتاولت العمليات الطبيعية أو "التطورية الأطر التطورية الأكثر ملاءمة، ازداد تميز الحياة نفسها بمفهوم التفتح العضوى؛ وكأن هناك شيئا حاضرا منذ البداية، يتكشف تدريجيا ببرنامج ضرورى معد سلفا، أو مصير، أو قدر، أو منطق غائى متأصل. كما يعبر وينتروب: "تصبح إمكانية محددة حقيقة" (١٩٧٥).

لعبت فكرة غائية التطور، مثل انبثاق الحقيقة من الإمكانية – وهي فكرة يمكن، مرة أخرى، إرجاعها إلى أرسطو – لعبت دورا مهمًا في تاريخ الفكر الغربي، بما في ذلك تاريخ التفكير في السيرة الذاتية. حين نرى أن تطور الإنسان عملية طبيعية، تسعى بالأساس إلى تحقيق هدف محدد سلفًا، يمكن إذًا أن نرى أي تاريخ لحياة معينة طبقا للدرجة التي يتحقق بها هذا الهدف المثالي، هذه الغاية، فعليا: وهكذا تصبح قيمة الحياة مسألة "أكثر" أو "أقسل". لكن هناك نتيجة أخرى أكثر أهمية لهذه النظرة الغائية، تتوافق مع مسا قد يسمى "إقصاء الشاذ". ويعتبر دخول الحوادث وما شابه في حياة معنية -

الأحداث العشوائية، الانحرافات- من هذا المنظور، مسائل ثانوية عمومًا، مجرد انحرافات عن منطق متأصل معد سلفًا.

ما معنى أن تصبح هذه الفكرة منطقًا أساسيا لتحقيق التكامل السردى؟ ربما يكون من المفيد تناول هذه المسألة باستكشاف تاريخ حياتين. وهما نموذجيتان جدا من أكثر من ناحية. ذكرنا واحدة بالفعل، حكاية أوجستين عن ذكرياته في السيرة الذاتية كما وجدت في كتابه "اعترافات" (١٩٨٠). إنها نوع بدائي لهذا الجنس الأدبي، مؤسس على الاقتناع بان قدر الإنسان-والاعتراف بهذا القدر - محدَّد من البداية إلى النهاية، من تدبير الرب. ويشير المثال الثاني إلى صورة حديثة - أو لنقل حداثية - لأكساديمي من القرن العشرين: حكايات السيرة الذاتية لعالم النفس والفيلسوف السويسسري جان بياجيه. تبدو هذه الحكايات نتيجة لقناعة بمنطق متفتح يؤسس تطور الحياة والتفكير، وبمعنى ما، حتى عملية تأمل السيرة الذاتية نفسها. لاحظ وينتروب (١٩٧٥) أن حيوات الفلاسفة والدارسين الآخرين تكتب غالبًا بطريقة تعرض "اتساقًا شكليا في النمط الأساسي للحياة المتوقعة من مفهوم جو هرى لطبيعة كشف الحياة نفسها مع قوة دافعة للتماسك المنطقى" (ص ٨٣٠). رغم فاصل زمنى لأكثر من ١٥٠٠ سنة من التاريخ الفكرى يمكن اعتبار أوجستين وبياجيه حالتين جيدتين لتوضيح فكرة أن طبيعة تفتح الحياة نفسها و"القوة الدافعة للتماسك المنطقى"، سواء كان تماسك التدبير الإلهي أم التفكير العلمي الحديث.

تمثل "اعترافات" أو جستين نموذجا كلاسيكيا، إن لـم تكـن النمـوذج الكلاسيكي، للفهم الغائي للذات. مرة أخرى، في العصر الحديث فقط لم تعتبر "الاعترافات" مجرد قصة عن حياة قديس بل "نموذجًا لتصور الذات في بنيـة أدبية بأثر رجعي" (Frecero 1986, p.17). تقترح حكاية أوجستين هوية للسبرة الذاتية تحددها قوة مطوقة تماما ومحدّدة تماما. هذه القوة كلية الوجود حتى لو لم تُعرَفُ بهذا الشكل، كما كانت الحال في بداية حياة أوجستين. يمكن أن نرى في "الاعترافات" منطقا مختلفا تمامًا ومـؤثرًا، ونـرى غايـة مختلفة تمامًا. يصرح أوجستين (١٩٨٠، ص ٣٩) للرب: "كنتُ أعمى عن دوامة المهانة التي هويت إليها بعيدًا عن مرأى عينيك، كنت قلقا ومستنتا، أتعثر في البحر الحارق... ولم تنطق بكلمة... كنْت صامتًا حينذاك، وواصلت طريقي، مبتعدًا ومبتعدًا عنك، مزهوا في كربي ومتوترا في تعبي، ناثرًا المزيد والمزيد من الحبوب ولم أجن سوى الأسى" (ص ٣٤). كل هذا، بالطبع، يراه أوجستين واضحًا بأثر رجعي، بعد هدايته. وهكذا يغمر العار و الوضاعة ذكر باته لكن أيضًا بامتنان عميق؛ لأن ما أدركه في النهاية كان أن تدبير الرب، حتى في غمرة الصمت، مسئولة عن منعه من السير في تلك المسارات المحتملة في الحياة التي كان يمكن أن تتوَّج بنهايات مسدودة. النقطة الأساسية هنا، على أية حال، أن أوجستين بالتذكر، وبالنظر إلى الخلف ورؤية مسار حياته بشكل جديد، يزعم أنه أدرك المنطق في ذلك الأمر، "الضرورة الباطنية" حيث يقاوم شابٌّ مشاكس فاسق أي تلميح بشأن إمكانيــة تنظيم حياته، و لا يحاول أن يتحرك في الاتجاه الصحيح أبدًا.

نرى فى حكاية أوجستين، إذا، مثالا نموذجيا عن قصة التجلى، وعلى مستوى الذاكرة، مثالا كلاسيكيا لطريقة خاصة تماماً للفهم التاريخى، فيها تمنح الأحداث والحوادث المتنوعة التى مرت فى طريقه ما أشار إليه وينتروب بالأهمية "المحفزة": لا تصبح هذه الأحداث والحوادث مهمة فى ذاتها، ولكن فى حقيقة أنها تدفعه فى الاتجاه الذى ينبغى أن يتحرك فيه أى الاتجاه الذى يمليه المنطق عمليا، ويملى هذا المنطق نفسه رؤية لتطور إنسانى مثالى فعال فى عالمه الاجتماعى. إن سرد أوجستين دليل لمفهوم مميز للحياة الطيبة، مفهوم يرتبط بإدراك الوجود المقدس للرب فى كل الأشياء كبيرة وصغيرة. وهو أيضاً بمثابة وظيفة نموذجية وإرشادية، تقدم طريقة لتوجيه الأرواح الأخرى الضالة التى تبحث عن الخلاص.

لكن الأكثر أهمية، بالنسبة لنا هنا، هو التكامل الباطنى لسرد أوجستين وصرامة "نسيج" ذاكرته، كما عبَّرنا من قبل. بالطبع، لأسباب واضحة تمامًا، حين يصبح المرء قديسا، وينظر إلى حياته التى خلفها وراءه، يحتمل أن تكون هناك درجة عالية من القناعة واليقين بشأن معنى الماضي. إن هذا النص لم يكتب فقط بوصفه اعترافا، أو مذكرات، أو تبريرًا ذاتيا أو اعتذاراالغراض الثلاثة التى تميز، في رأى هارت Hart (١٩٧٩-١٩٧٩)، أعمال السيرة الذاتية بل كتب أيضا لإقناع القرَّاء بأن هذا الطريق، طريق أوجستين، أفضل الطرق. حين نفهم أن الرب هو المحرك الأول، لا توجد مساحة كبيرة للشك في حدوث الأشياء بالطريقة التي حدثت بها على الأقل في النسخة الأوجستية لما يُفترض أن تكون عليه حياة إنسان. علينا أن نضع

فى الاعتبار إن أوجستين أحد أوائل المفكرين المنهجيين الذين أخلصوا لمهمة فحص حالة الإسان فى ضوء المسيحية. وقد حاول رجال اللاهوت فيما بعد – البروتستانت خاصة – تلطيف النتائج الحتمية لرؤية العالم والذات كما طورها آباء الكنيسة. النقطة الأساسية، على أية حال، أن ما يمكن تسمية الفضاء الخلقى للتفسير الذاتى، وبالتالى فضاء ذاكرة السيرة الذاتية نفسها، يبقى محددًا جدا هنا، فى توافق مع وسط اجتماعى وتاريخى وخلقى فيسه درجة عالية من الإجماع بشأن الحياة الطيبة.

كما اقترحنا بالفعل، إن فكرة الحياة بوصفها برنامجا للتجليي، مثل انبتاق الحقيقة من الإمكانية، ليس بحال من الأحوال محدودا بإدراك عنايـة الرب. نتحول الآن إلى السير الذانية لبياجيه، لنجد إلى حد بعيد المبدأ نفسه فعالا، رغم أن الإيمان هنا في القدرة المطلقة للرب حل محله الإيمان بالصلاحية المطلقة للقوانين الطبيعية، وبالتالي للعلم. مرة أخرى، تتطور الحياة طبقا لبرنامج معين؛ يتجلى التفكير والعقل ذاته في الحقيقة، بدور هما، بوصفهما بنى ذاتية منطقية تتميز بتماسك منطقى مطرد. كتب بياجيه، في مسار حياته الطويلة، عدة سير ذاتية. تختلف بدرجة لافتة؛ في كل منها، بقدم نفسه بطرق مختلفة، في مشاهد مختلفة، من وجهات نظر مختلفة. بمعنى أن كل سردية تقدم حياة مختلفة. يوضح جاك فونشى (في هذا المجلد)، في مقارنته لهذه الحيوات المتنوعة وقصص الحياة، أن السير الذاتية لبياجيه، بقدر تميزها، تقوم بوظيفة واحدة أولا وقبل كل شيء: وهي تقديم الذات، تقديم الذات للآخرين. ولا نندهش حين يختلف التقديم طبقا الجمهور

المستهدف الذى تنظم له حبكة حياته ويعاد تنظيمها. على سبيل المثال، فـى السيرة الذاتية المبكرة لبياجيه، "بحث Recherche"، وقد كتبها فى العـشرين من عمره، نقرأ رواية تعليمية لميتافيزيقى ما بعد البرجوسنية تصور ظهور شخصية فى لحظة أزمة مراهقة خطيرة، أزمة الهوية. فى مدخلـه لكتـاب "تاريخ علم النفس فى السيرة الذاتية"، نتتبع القصة المباشرة لحيـاة عـالم. وفى السيرة الذاتية التى ضمها بياجيه فى كتابه "الحكمة وأوهام الفلـسفة"، يحكى قصة فيلسوف تحرر من الوهم وتحول إلى التخصص فى علم الـنفس نتيجة لقصور الفلسفة وغرور الفلاسفة.

يكتب فونشى أن بياجيه يغير القبعات طبقًا لوظيفة سرده. وطبقًا لهذا، تتغير طريقة وضع الممثلين الآخرين- الزملاء، والمنافسين، والدارسين، والخصوم؛ تصبح الشخصيات الثانوية في حياة أبطالا في أخرى. بالنسبة لفونشي، يبدو المنطق السردي لهذه السير الذاتية وظيفة للتفاعلات بين "ممثل"، و "مشهد"، و "حبكة" في علاقاتها بالجمهور . مثل أو جستين، يريد بياجيه أن يقنع قراءه؛ يريد أن يقنعهم بنظريته وبتماسك هذه الحياة كما عاشها في ضوء نظر بنه. تتمثل الرسالة الشاملة للنظرية والحياة في فكرة بياجيه عن نظرية المعرفة، تفسيره لعقل يمثل التطور فيه العامل التفسيري الأساسي. بينما بدأ بياجيه توضيح أن الأهمية المعرفية المحورية لهذا العامل تنبعث من وظيفته الجوهرية في الارتقاء والتطور البيولوجي- وهو اكتشاف زعم أنه توصل إليه وهو شاب صغير جدا- ونعلم من تحليل فونشي أن فكرة بياجيه عن التطور تتأصل في المقام الأول في نظرته إلى تطوره الخاص في

مراهقته وشبابه. وهكذا يكون النسيج الأساسى لنظرية بياجيه عن التطور نظريته عن السيرة الذاتية، مفهومه الفعال فى حياته الخاصة. تُدفع هذه النظرية نفسها، طبقا لرأى فونشى، بقوة أكبر: ذعر بياجيه طوال الحياة من أن يجن، خوف رجل يتمتع بخيال جريء وأفكار جامحة من أن يصبح منطويا ومجنونا، ومن ثم كان عليه أن يبقى فنتازياته التأملية تحت السيطرة من خلال بنية فكرية قوية.

إن فكرة الحياة وهي تتجلى، كما فحصناها أولا في سرد السيرة الذاتية عند أو جستين و الآن في شكلها عند بياجيه، تبدو في ضوء آخر. في تقديم مفهوم تطور ذكاء الإنسان من خلال سرد تطوره الفكرى والخلقي، يمكن للمنظر أن يدعى أحقية في منزلة خاصة جدا بإبداع إطار تصوري يحقق متطلبات النظرية والحياة. ويبقى هناك، بالطبع، بُعْدٌ آخر لهذا الإطار التصورى يضيف إلى جاذبيته: تتدمج الحياة وصحتها المفترضة فيما يسميه فونشي، وبيير بورديو Bourdieu، "بلاغة المعيار العلمي". حين يصاغ معنى الحياة الطيبة طبقا لنماذج مميزة للذات المثالية مع منطق مميز لحقيقتها-وليكن بالقوة المتأصلة للعناية الإلهية أو العقلانية- تعتبر ذاكرة السيرة الذاتية عمومًا مصدر اجديرًا بالثقة وغير ملتبس نسبيا لمعلومات عن الماضي. بشكل خاص في أعمال مثل أعمال أوجستين، حيث تسقط المعايير التي يضرب بها المثل من عيوننا، تظهر الذاكرة غالبا بوضوح مشع وجديد من خلال نقطة تحول محورى، مقدمة بصبيرة "فريدة" أو "أكثر عمقًا". كما يلاحظ برنر (في هذا المجلد)، نقط التحول المغيرة للحياة بهذا الشكل عناصر

مجازية تحتل موقعها في معظم قصص الحياة. وكما نرى في السير الذاتيسة المتنوعة لبياجيه، حيث تتغير باختلاف الجمهور الذي تخاطبه، وبالتالي، باختلاف الحبكات التي تُعطَى حولها هذه الحيوات شكلا ومعنى. لكن هناك أيضًا شيئًا فريدًا بشأن نقطة التحول الرئيسي في "اعترافات" أوجستين، أعنى، تعتبر هنا، للمرة الأولى في التاريخ، وظيفة الذاكرة نفسها ذات أهمية حيوية في تصميم الهوية. في الفصل الشهير عن الذاكرة في "الاعترافات"، يكيل المديح للذاكرة، معترفًا بطريقة بالغة البراعة بتعقيداتها الكثيرة، لكن متعجبا منها طوال الوقت. ضمن العجائب الكثيرة للذاكرة، ربما هناك واحدة تبدو الأكبر: أي شيء وكل شيء قد نتذكره، من أبسط الأفكار إلى أعمق المدارك الخلقية التي نوجه بها حيواتنا، موجودة قبل تجسدها فينا. وتتمثل المهمة في العثور عليها.

### آفاق الحداثة وما بعد الحداثة

إن مثالى أوجستين وبياجيه، رغم اختلافهما الجوهرى فى أوجه كثيرة، يمثلان نسخًا قوية للتكامل السردى. فى الطرف الآخر من المجال، فى بعض أعمال السير ذاتية تعتبر الأحداث العارضة وما شابه لحظات مكملة وحاسمة، بدل أن تعتبر عرضية أو محفِّزة - بشكل متطرف حقا، تعتبر المادة الحقيقية التى تشكلت منها الحيوات. هنا، إذًا، نتناول شكلا تاريخيا تمامًا، لا غائيا، لفهم الحيوات وتصويرها. يمكن أن ندعوه رأيا جدليا أكثر عن الماضى، مع ذاكرة ترتبط بالطرق التى انهمك فيها المرء بشكل تفاعلى مع العالم، بما فى

ذلك الطرق التي تغير بها المرء، وهي تعمل بشكل غير متوقع خارج الذات. وقد اقترح البعض أننا نجد في هذا الشكل الأكثر وعيا بالتاريخ، أو الذي يحمل صبغة تاريخية للفهم، المجال التام لتأمل السيرة الذاتية وكتابتها (Weintraub, 1975). بدلا من وجود ما يصل في النهاية إلى تنوعات في، مجموعة مخططات، أشكال متنوعة لتحقيق غايات محددة بالفعـل أو عـدم تحقيقها، يوجد مجال أوسع بكثير الاحتمالات السيرة الذاتية، طرق لتحديد حركة الماضي الشخصي وتشكيل الهوية. وينبغي ملاحظة أن مفاهيم الذات تلعب دورًا مهمًّا في هذا السياق (Markus & Nurius 1986؛ Kerby 1991؛ Kerby 1991؛ Bruner 1997؛ 8Pruner). بالإضافة إلى ذلك، زعم كثير من الدارسين أن هناك ترابطا وثيقا بين مفهوم الثقافة للذات أو الشخص ومفهومها للرمن والتاريخ (على سبيل المثال، Kippenberg et al. 1990؛ Mühlhäusler & Harré 1990). ونظرا لهذا، يمكن أن نرى مزيدا من الترابط بين مجال النماذج الموجودة لتطور الفرد ومجال خيارات السيرة الذاتية التي تقدمها ثقافة معينة - مع تلك الخيارات تتأسس على استعارة التجلي كقاعدة عامة أكثر وضوحا، وأكثر ثباتا وتحديدا، من تلك التي تتأسس على منظور جدلي.

يبدو أن ما حدث من اليونان القديمة حتى الحاضر – إذا كان لنا أن نخاطر بمخطط تاريخى فج وتأملى إلى حد ما – هو أن المفاهيم المبكرة للذات والتاريخ، المبنية على رؤى مثالية متفق عليها بشأن الحياة الطيبة، كما تجسدت في الشخصيات التاريخية من مواطن المدينة اليونانية، أب العائلة،

والراهب الملتزم، والمحارب الشجاع، الخ، تخلت عن مكانها تدريجيا لرؤى أكثر تفتحا وجمعية وتتوعًا. من ناحية، يبدو أن هذه الرؤى والنسسخ لحياة الإنسان تبتعد تمامًا عن الاعتماد على محاكاة النماذج. وهكذا يبدو أنه بينما كان هناك، في أزمنة موغلة في الماضي، ميل لوجود نماذج مثالية وسرديات حياة مثالية أكثر تحديدا، تخلت النماذج عن موقعها، في عصر الحداثة وما بعد الحداثة خاصة، لصالح ذوات "متحررة من النموذج"، إذا جاز التعبير، مع نمو هائل لسرديات الحياة المحتملة، دون أن تعتبر إحداها أكثر مثالية من الأخرى. على هذه الخلفية، يمكن أن نتوقع أن يقل الاهتمام بمـشروع بناء الهوية إلى حد ما في كل الأحوال. ويبدو أن هناك عددا كبيرا من المناقشات تدعم هذا الرأى. استخدم جزء من معجم ما بعد الحداثة لمنح تماسك نظرى له، وأشير، على سبيل المثال، إلى "نهاية السرديات الكبرى"- كثيرا ما كانت قصة تشكيل الهوية الفردية أو الشخصية تعتبر من أول ما يجب أن ينتهي. ومن المؤكد أن مفهوم جيرجن Gergen (١٩٩١) عـن "الـذات المـشبعة" مرتبط بهذا السياق. وهكذا ظهرت حركات كثيرة جدا ضد فكرة الهوية (أو ربما بشكل مناسب أكثر، باتجاه "مناهض للهوية") في علم الاجتماع والفلسفة ونظرية الثقافة، وخاصة، نظرية أدب الحداثة وما بعد الحداثة. بشكل مصاحب لمناهضة الهوية، ربما نفترض، مناهضة الكمال.

ومع أن هذه الحركات كانت مهمة فى تصويب مفاهيم للهوية، مفاهيم أحادية ومتكاملة بوضوح، وأيضًا مفاهيم كلية واضحة تتعلق بالحياة الطيبة، إلا أننا نظن أن تحدى تحقيق مقياس التكامل السردى، كما يتجسد فى عملية

بناء الذات في السيرة الذاتية، لا يزال باقيا. حتى رؤى ما بعد الحداثة للذات، مع هجرها الواضح لنماذج ثابتة للشخصية ومفاهيم أحادية للهوية، كثيرا ما تضع أهدافًا وصورًا خلقية محددة تمامًا للحياة الطيبة. وربما نمضي بعيدا جدا لنقول: إن أسلوب ما بعد الحداثة- في القصة والسينما والمعمار والفنون البصرية الأخرى، وأيضًا السرد "التقليدي" في السيرة الذاتية- يجادل في ذاته من أجل صورة جديدة، نسخة جديدة حقا، للحياة الطبية. إن هـذه النـسخة، بشكل ينطوى على مفارقة، تنتج جزئيا عن الجهد المبذول للتبرؤ تمامًا من فكرة النموذج الحتمى المعياري، "سرد عظيم" - وهو جهد يتجلى رائعًا في كثير من الأعمال القصصية المعاصرة (انظر، على سبيل المثال، Francese 1997). ويبقى أن في التبرؤ من المسارات التقليدية وتبديدها، مسارات العقل الفردي و الهوية الفردية، يقدم هذا الجهد نفسه بوضوح، علي ما نعتقد، مفهوما خاصتًا تمامًا للتكامل السردى: ذات متفتحة وغير مركزية ومتعددة، وتبقى أصواتها المحتملة الكثيرة فردية بدرجة كبيرة ومحددة ذاتيا، تجسد حياتها المروية الرفض العنيد لنماذج الشخصية المقيدة والجوهرية.

يمكن أن نستكشف الكثير من السير الذاتية لما بعد الحداثة، ونجد فيها فهمًا أكثر مرونة والتباسا وشكًا، للذات والذاكرة والتاريخ، أكثر بكثير مما كان موجودا في الأزمنة الماضية. مرة أخرى، الحدود الغائمة بين الانغلاق والانفتاح، الواقع والخيالي، المعاني الفعلية والمحتملة، الزمن الذاتي والموضوعي، أمور مركزية في سرد ما بعد الحداثة لكن علينا ألا ننسي أن الحداثة الأدبية طورت معظم التقنيات السردية التي تؤسس هذه الدرؤى

(Brockmeier 1998). لكن يمكن لنا، الآن، أن يتوقع أن تُستخدَم مثل هذه التقنيات لسرد السيرة الذاتية بطريقة مركزة، ليس فقط لرفض الفكرة التقليدية عن هوية شخصية جوهرية – أو على الأقل متمركزة حبول النذات – في الزمان والمكان وإنكارها، بل أيضاً لاستدعاء منطق خلقى مؤسس على هذه الفكرة. ومهما يكن، يختلف مفهوم الحياة الطيبة الذي يظهر هنا، اختلاف كبيرا عن النسخ الشهيرة السابقة. إن التغيرات نفسها التي تحدث في العمر المحدود للمرء تكفى غالبا في ذاتها لزعزعة سمات ماضيه والتشكك فيها، وهو ماض ربما بدا ذات يوم ثابتا.

مثال جيد لهذا النوع من التحول (مع أنه، من هذه الوجهة، لا ينتمي إلى ما بعد الحداثة في توجهه) ربما نجده في كتاب "جيل كير كونواي Conway" "الطريق من كورين" (١٩٨٩). نتيجة لظروف متنوعة، بما في ذلك الإبعاد من وظيفة كانت مؤهلة لها بامتياز لأنها امرأة، فقد نـشأت كونواى في ريف استراليا، وتلقت تعليمًا جافا وبدت عمومًا في وضع مناسب لتضع بصمتها في وطنها، استيقظت منتفضة بشكل جذري لتحول نظرتها للماضي تماما. "لم أضمن أن تمكنني هذه المزية من اكتساب موضع في محاولة أردت القيام بها، كانت القرارات بشأن استحقاقي مبنية فقط على حقيقة أنني أنتي وليس على مواهبي... كانت مجحفة، مجحفة تمامًا." وهناك ظهر دليل إضافي على الإجحاف والظلم أيضًا، في شكل آثار قديمة، رموز للاضطهاد في الماضي، مدفونة مباشرة تحت بيت عائلتها. وبالتالي، "الم أستطع قط أن أتذكر صورة والديَّ يستريحان في المساء، يجلسان على درج الشرفة الأمامية في كورين، بالشكل نفسه مرة أخرى" (ص ١٩١).

لقد بدأت ترى بصورة مزدوجة: من ناحية، "صورة ذهبية من الطفولة"، ومن الناحية الأخرى، اضطهاد من كانت حيواتهم معرضة لخطر رهيب بحيث لا يمكن أن تكون عائلتها مستريحة وآمنة، الآثار المسحوقة للماضى المدفون ربما تحت درج الشرفة نفسها. لم يكن لماضيها قبط أن يرجع مرة أخرى كما كان، ولم يكن لها أن ترجع كما كانت. للمخاطرة بتكثيف كتاب دقيق جدا ورقيق ومثير للمشاعر إلى حبكة شديدة التبسيط، ما يحدث في النهاية هو: كونواى، نتيجة رفض الوظيفة بالإضافة إلى عدة ظروف وأحداث أخرى، لا نحتاج إلى تتبعها هنا، تجد نفسها في النهاية في أستراليا أوج معضلة مؤلمة. يمكن أن تقوم بالشيء اللائق، "ببنورة" وتبقى في أستراليا حيث ينبغي عليها أن تعتنى بأمها المتوعكة، والصعبة جدًا؛ أو تتبع قلبها وموهبتها، وتعتق نفسها من عالم كان يقيدها أكثر وأكثر، وتواصل دراسة التاريخ، ربما بعيدًا عن وطنها.

رغم تفضيلها للمسار الأخير، وهو مسار أكثر "حداثة" إلى حد ما، كان هناك فى النهاية قدر كبير من الإحساس بالذنب والأسى والارتباك. تكتب كونواى: "لم تكن الرحلة، التى كنت على وشك القيام بها، تتواءم بدقة مع أى نوع أدبى كنت أعرفه." رأت أنها مرت بأوقات صعبة وسعت إلى مخرج "لأننى لم أتكيف، ولم أتكيف قط من قبل، وما كان من المحتمل أن أتكيف". بجانب قصة البطلة كانت هناك قصة عن روح ضائعة، امرأة وجدت نفسها قلقة فى بلادها، "وكانت ذاهبة إلى [بلاد] أخرى، لتبدأ كل شىء من جديد". وهكذا يكون انتهاء القصة مبهجا بالكاد: "بحثتُ فى عقلى عن سرديات

تعاملت مع مثل هذه الهزائم الشاملة والكاملة"، تعترف بشعور بالذنب، "لكن لم أتوصل إلى شيء" (ص ٢٣٦). وكونواى تنطلع إلى الخلف، إلى ماضيها وتحاول أن تتسق مع حياتها، لا تجد طريقة تغلف بها حركة تاريخها بدقة. لم تكن قديسة أو آثمة، كانت شيئا ما في الوسط، شيئا لم توجد له نماذج ولم تكن هناك سرديات جاهزة.

رغم أن سرد حياة كونواي، كما ذكرنا، لا يقع تحت نوع أدبي ينتمي إلى كتابة ما بعد الحداثة، إلا إن حياتها وقصتها تعكسان بوضوح عناصسر حالة ما بعد الحداثة. يوضح كتاب كونواي وجود تفاعل متغير بشكل جو هرى بين "الوسيلة" و "المشهد"، بين الموضوع وشروط وظروف تقافية جديدة عليها أن تعيش في ظلها وتمنح معنى لحياتها؛ وهذا التفاعل يستدعى قدر ات ومهار ات "بنيوية" جديدة ترتبط بتشكيل الهوية، وهكذا يكون ما نـراه في السيرة الذاتية لكونواي مفهومًا جديدا للذات أكثر تفتحا ومرونة، وأبضًا تحديا جديدا لحكى قصتها. وتجد أيضا الخصائص طريقها إلى السير الذاتية لما بعد الحداثة بشكل أكثر صراحة، في شكل أنواع جديدة من الخلافات أو الورطات أو المآزق، من شكوك لا يمكن تحديدها ضمن الأجناس التقليدية للتراجيديا، والرواية التعليمية، وقصة المغامرة، وسرد الانتصارات، الـخ. وكانت النتيجة مهمة: ونحن نتحرك إلى قلب حالة ما يعد الحداثـة، ريمـا أصبح التحدى لتحقيق معيار للتكامل السردي، بعيدا عن تجنبه، قويا. بالإضافة إلى ذلك، ربما سارت المحاولة الحقيقيــة للابتعــاد عــن الــذات باتجاهها. كيف يمكن لنا، في وجه هذه المجموعة المتستعبة من النوات

المحتملة، أن نعرف اتجاهات أفضل طريقة يمكن أن نعيش بها؟ وكيف يمكن لنا، في وجه ضخامة مكتبة السرديات المحتملة، أن نحدد أفضل طريقة لحكى قصنتا؟ أحيانًا، قد يبدو أن "المسار الداخلي" هو المسار الوحيد الذي يجب السير فيه.

### هوية السيرة الذاتية والنسيج السردى للحياة

جزء من سبب زعزعة ماضى كونواي، كما يرد في سيرتها الذاتية، شخصيع؛ أثار تها ظروفها وتحدياتها الفريدة لتعيد كتابة تاريخها وأيضا فهمها لحقيقتها. لكن هذه الظروف والتحديات الفريدة، بعيدا عن كونها شخصية فقط، تتشابك تمامًا مع ما أشرنا إليه من قبل بأنه النسيج الخلقى للعالم الاجتماعي- في الحالة الحالية، للعالم الذي تعيش فيه. جزء من سبب تدهور أمها بهذا الشكل، على سبيل المثال، أنه لم تكن هناك إلا مخارج قليلة متاحة للإبداع بين النساء المسنات. تكتب كونواي: "شجع المجتمع اعتماد المرأة عاطفيا على أطفالها" (١٩٨٩، ص ٢١١). ومن الأسباب التي جعلتها ترى درجات تلك الشرفة بأسلوب رعوى، يتسم بحنين أقل مما كان، أنها عرفت طرق ازدهار تراتها الثقافي الخاص على حساب الآخرين. وبالنسبة للصعوبة التي واجهتها كونواي تصور نوع القصة المطلوبة لتحكي عن وضعها، و لاشك في أنها عموما نتيجة لحقيقة أن العالم الذي كانت تعيش فيه كان في خضم التغير، والشك في الكثير من هذه التقاليد والرؤى الراسخة لما يعنيه أن نعيش حياة طيبة.

و هكذا يدل الخطر الحقيقي الذي يحيق بقصة كونو اي مع الذكريات التي تضمها على نوع من إعادة التقييم، والجيشان الذي ميز قدرا كبيرا من حياتنا في المجتمعات الغربية بعد تآكل الأشكال التقليدية للحياة، والتعبير عنها. علق جير جن Gergen (١٩٩١): "والمرء يتطلع إلى البحر في العالم المعاصر، يترك لحظات الصباح خلفه ببطء" و "يصبح من الصعب بمصورة مطردة أن يستدعي بدقة الجوهر الحقيقي الذي ينبغي على المرء الوفاء لــه" (ص ١٥٠). إن استخدام كلمة "يستدعى" هنا مجازي على ما يُفترَض. لكن هناك أيضا، بشكل مثير للجدل، حس حرفي أكثر يعتبر الاستدعاء فيسه إشكاليا. تأمل في هذا السياق عملا اعتبره الكثيرون من أمثلة أدب ما بعد الحداثة: رواية مايكل أونداتي Ondaatje "المريض الإنجليزي" (١٩٩٢). لاشك في أنها سردية - أو ربما، بتعبير أفضل، حزمة سرديات - تقدم نماذج إيحائية لما يمكن أن ندعوه "نصوص الذاكرة المفتوحة". يحكى أونداتي، في كتابه، عدة قصص عن تشابك أربع حيوات مختلفة تُقدّم، بأشكال متنوعة من الفلاش باك، في تيارات متعددة من الذاكرة. عند نقطة معينة من التاريخ-في اللحظات النهائية من الحرب العالمية الثانية- نشهد لقاء في فيلا مهجورة في إيطاليا، محادثة عن الحيوات وسرديات الحياة. وتتمركز الخطوط الكثيرة لهذه المحادثة حول "المريض الإنجليزي"، مقاتل مصاب بإصابات خطيرة، وحروق شديدة، تعالجه ممرضة كندية. تظهر عدة قصص مختلفة في أجزاء من محادثة بين أشخاص ينتمون إلى أمم وثقافات وتواريخ مختلفة، "ليسوا متأكدين أبدًا مما يحدث، ومما ينبثق من الماضيى" (ص ٢٧٠). تدريجيا،

وأبطال الحاضر بتشابكون معًا، تتميز أحداث ماضيهم الفردى لتندمج مرة أخرى. بينما يقضى المريض المجهول المحتضر هذه الأيام بسين الأحسلام والهذيان الناجم عن المورفين، وصفاء سوداوى، تحاصره ذكريات تمزج صور الحرب والحب، العاطفة والموت، التاريخ والسراب. وكأن هذا لم يكن كافيًا، هذا كله، متضافرًا مع التأملات المتعرجة في طبيعة التذكر، الأوقات التي تعاد فيها باستمرار كتابة الذاكرة التاريخية والفردية. الكثير والكثير مما نفترض أنه خطوط حدودية ثابتة كلها وموضع ثقة بصورة ملتبسة.

يتبين أن المريض المجهول قضي سنو ات جيو لوجيًّا و رسام خر ائط في الصحراء الأفريقية. ضد رغبته، تورط في أحداث الحرب، وفي النهايسة تعرض لحادث اصطدام طائرة في المصحراء. والمصحراء أيصنًا هي الاستعارة المركزية في الكتاب عن التاريخ والذاكرة، وخاصة بدمج الذاكرة التاريخية والفردية. الصحراء، مثل الذاكرة، فضاء يجعل فقد الحس بالتمييز سهلا. تمحو سطوح الرمال الجافة كل ما تفرضه الحضارة الحديثة من نظم الزمان والمكان. لكن الصحراء ليست مجرد رمال جافة. بالتحول من طبقة زمنية إلى أخرى، من طبقة جيولوجية إلى أخرى، يجد البطل نفسه ضمن ناس الماء. توضح العلامات المثيرة للحياة آثار الحضارات التي وجدت حين كان البحر يغطى الصحراء: رموز بنية الطبقة الزمنية المكسورة، التاريخية والفردية. تصبح أحداث الماضي، على ما يبدو، جزءا من حياة الحاضر، قوى طبعة ونشطة في تصميم الخبرة. ولا يكون تأثيرها على فعلنا وفكرنا وتخيلنا أقل قوة مما يحدث هنا والآن. ليس هنـــاك تـــدرج هرمـــي معــين

فى طبقات الذاكرة فى عقلنا؛ لأن مفهوم الزمن، المرشح الرئيسى لتقديم نظام مسلسل للأحداث، يبدو هو نفسه ناتجا عن بناء. كل فرد فى هذه الروايسة يخلق باستمرار نظامه الجديد الناشئ عن السرديات التى نحاول بها دفع العناصر معًا من طبقات زمنية شخصية وتاريخية.

في محاولة فهم المونولوجات السرية للرجل المحترق، بلا وجه أو اسم أو هوية، يمكن أن نميل للتفكير في أن قصصه الممزقة، المرسومة من طبقات زمنية متباينة من حياته الخاصة ومن العالم الذي كان له معنى بالنسية له، صممت لتوضيح "نظرية" خاصة "بالسيرة الذاتية"، منظمة بطريقـة ذات مرجعية ذاتية ريما يمكن أن ترتبط بدائرة بياجيه عـن الحيـاة والتــصور النظرى. بالإضافة إلى ذلك، ندرك أن الذاكرة، من هذا المنظور - بقدر ما تبنى من اللغة وخلالها، وهكذا توجد تعددية للسر ديات المنتافسة عن الماضي الشخصى - تجسد صراعًا للتفسيرات. تصبح نصا ملتبسا وفي بعض الأوقات طلسما، يفتقر إلى نوع من التكامل الطبيعي كان يرتبط به غالبا. ما يظهر في نهاية اليوم من هذا الالتباس ليس غياب النظام والمعنى والفهم، لكن رؤية جديدة للتكامل. هناك يظهر عالم، مثل الذاكرة والصحراء، يوجد دون الفصل المصطنع في الزمن الخطي، دون تخوم الفضاء السياسي، عالم تحرر من الحرب ومما- طبقًا لأصوات هذه المحادثة- أسبابها: المبادئ الغربية التقليدية الخاصة بالقيمة، كما تجسدت في نظام الدول القومية مع خلافاتها التي لا تنتهي على الحدود والاتفاق على تحديدها. يبدو أن هذه الصورة للتفتح وتلاشى الحدود هي الرؤية الأساسية التي تأتي مع سرد أونداتي. إنها رؤية قوية للحياة الطبية.

ربما يكون من الجدير بالملاحظة أن مايكل أوندانتي يتحدر من ألصول تاميلية وسير بلانكية و هو لندية. تعلم في انجائر ا، و هاجر اللي كتــداا؛ رحـل عو المه النَّقافية متعدد. ونظر الهذا، قد تُغرِّي يريط هذه السَّعددية "بيبو تنوسيا المبر د" التي صممها في عمله، حيث نرى شعار ات عالم يخلو مــن ميـــالائ التكامل، المرتبطة غالبًا يفكرة السرد. الأشك في أن الرؤية التي نتعرف عليها في قصص الحياة المتجزئة في "المريض الإتجاليزي"- ويتبيين أته الكونت المجرى "لابيملوس دي ألماسي"- لا يختلف فقط مع المقاهيم التقاييدية لللأمة و الهوية القومية، بل يختلف أيضًا مع الميادئ المتاظرة التماسك السرر د، و الخطية الزمنية، والهوية الشخصية، لكته لا يختلف مع مفهوم التكالسال المردى. إن النهايات الجديدة مع رسم خريطة "أتا" سردية (ألو "أتا" سيردية للمرع)، استغاثة البطل المحتضر الذي بستدعى، مرة أخرى، تشيه ألحالمــه عن الحياة الشيوعية الطابقة الليدو "الذبين ساروا في رتالية الـصحراء ورأوا منظوع الإيمان واللون" (ص ٢٦١). ويواصل، الآن من الموقع المتمييز الموتة الومنيك، عن حياته و اهتماماته الأخيرة. "تموت وقينا نثر اء العشاق والقيائل ل، مذاق ما ابتلعناد، أجساد غصنا فيها وسيحنا كأنها أنهار الحكمة، شخصيات تسلقناها كأنها أشجار ، مخاوف خبأتها قيما يشيه الكهوف. أود من هذاا كله أن نكون هناك علامة على جسدي حين أموت. أؤمن بمثل هذا الرسم للنخر النط— أن تميز ني الطبيعة، لا أن تميز أتقسنا فقط على خريطة مثل أسماء الرجال والنساء الأغنياء على الينايات. إتنا تواريخ مشتركة، كتب مستنركة، السنا مملوكين أو أحاديين في مذاقتا أو خيريتنا. لم أرد إلا أن أسيير علي أرض ليس لها خرائط" (ص ٢٦١).

ونعتقد أن هذا النوع من الالتزام الخلقى يقف وراء مفهوم التكامل السردى ويكمل التكامل الشعرى والجمالى القوى لنثر أونداتى. نرى بسشكل أكثر عمومية أن مفهوم التكامل السردى، بدل أن يقتصر على أجناس معينة من سرد السيرة الذاتية والأشكال المرتبطة في بناء الهوية، قد يكون جزءا من مشروع حقيقى لإضفاء معنى مفهوم على الخبرة. وهذا، بالطبع، أسلم بكثير في حالة أوجستين وحالة بياجيه، حيث توجد "قيود" قوية من الرب بطول الطريق إلى العقلانية العلمية - إلى هذا المشروع، لكنه ليس أقل وضوحًا في حالات من قبيل حالة كونواى وأونداتى، حيث القيود أقل إلزامًا.

نتيجة طبيعية لهذه الأفكار، نقدم فكرة إضافية قد تكون جديرة بالتأمل في السياق الحالى. في جزء كبير من البحث المعاصر في الذات، وخصوصا في شرائح معينة من الأدب البنيوي الاجتماعي عن الذاكرة والسرد والثقافة فيما يتعلق بالسيرة الذاتية، توجد عدة فرضيات مترابطة. وتشمل فكرة أن تواريخ للحياة متقطعة ومتنوعة وعشوائية ومجزأة أكثر بكثير مما تخيلناها غالبا؛ فكرة أن سرديات السيرة الذاتية مع الذوات التي تكتبها، في النهاية، بني خيالية؛ والفكرة الأكثر عمومية، البارزة بشكل خاص في حكايات ما بعد الحداثة وما بعد البنيوية، بأن الحياة ذاتها، بدل أن يكون لها أي معنى وشكل مميزين، تستمر ببساطة، بطريقة أو أخرى. وعلى هذا النحو، يعتبر أي معنى أو شكل يمكن أن يظهر في ذاكرة السيرة الذاتية، من هذا المنظور، ظنيًا، فرض شكل على ما ليس له شكل أساسا (انظر Freeman 1997). مرة أخرى، هناك معنى معين فيه هذه الصورة للذات، وسرد السيرة الذاتية،

وذاكرتها، قد تكون بمثابة تصحيح مهم للمفاهيم المبكرة. لقد ساعدت "على نزع جوهر" الثلاثة كلها، لتوضح أنها أقل ثباتا مما افترض غالبا ولا يمكن تشبيهها بعالم "الأشياء" الأساسية. بالإضافة إلى هذا، ساعدت هذه الصورة على جذب اهتمام أكبر بالطبيعة البنيوية للذاكرة وأيضًا للطريقة العميقة التي توضع فيها الذاكرة وتُكيَّف اجتماعيا. لكن مفهوم أن الحياة نفسها دون أى معنى وشكل مميزين وأن الذاكرة بدورها عبء ثقيل على تدفق الخبرة هو، كما ينبغى أن نعترف، رأى حديث تماما، يشهد فى ذاته على نوع من الوسط الاجتماعى والخلقى الذى نستوطنه: وسط هو غالبا دون معنى وشكل مميزين، وسط يجعل غالبا حكى قصة الذات إشكاليا بدرجة كبيرة، وسطيخلو من المبادئ المنظمة التي من دونها لا يكون هناك تكامل سردى. ونظرا لهذا، ربما يكون من المفيد أن نرى فى نظرات بنيوية اجتماعية معينة إلى الذات والسرد والذاكرة ظواهر هى ذاتها رمز لنسيج الحداثة.

بتشكيل هذه القضايا بطريقة أكثر إيجابية، نرى أنه مهما بدت "الحياة نفسها" بلا معنى أو شكل - نتيجة النزامات فلسفية للمرء أو للنسيج الخلقى لوسطه الاجتماعي - فهى متشابكة تماما فى النظام السردى ومقيدة تماما بمتطلبات ما أسميناه هنا التكامل السردى. وقد نفكر أيضنًا فى القضايا المتعلقة "بهدف" الحياة، سبب وجودها. وكما اقترح مارسيل (١٩٥٠): "لا أستطيع التحدث عن حياتى دون أن أسأل عن هدفها، أو حتى إن كانت تسير فى أى اتجاه عمومًا؛ وحتى إن قررت أنها عملية بلا هدف، لا تشير إلى أى مكان، تبقى حقيقة أننى أثرت السؤال الذى يسلم بفرضية أن الحياة، في بعض بعض

الحالات على الأقل، قد يكون لها هدف" (ص ٢١٢). وكفاعدة عامة، يتضمن كالام مارسيل، أنه مهما بدت حياة معينة بلا هدف أو غاية، مهما بدت خالية من الشكل والمعنى، لا مهرب سواء من النظام السردى أو متطليات التكامل السردى.

ريما تصالاف استنتاءات لهذه القاعدة. يبدو أن بعض أنواع الفسصام، مثلاً، تعوق نظالم السرد بشكل مؤثر، تعلق المصاب في جحيم بلا زمن، خال تماما من الشكل القصصى (Sass 1992). يبدو أيضا أن خبرات السأم أو الصحر الشديد تفعل ذلك (Carr 1986). لكن هذه الاستنتاءات تشهد، أكثر من أي شيء على الاستمر الرية بين "الحياة نفسها" والسرد. لكن أليس هذا المفهوم، الاستمر اربية بين الحياة نفسها والسرد، إشكاليا في ذاته؟ ألا يعتمد، الساسًا، على فرضيية أن الحياة والسرد ظاهرتان مستقلتان، كل منهما معزولة عن الأخرى، في التنظار أن يصهرهما العقل معًا؟ وألا يتضمن هذا، بدوره، أن سررد الخبيرة بيستلزم فرض شكل على ما ييدو بلا شكل أساســـــا؟ اعتمـــــادًا على ما قلتنا، تأمل أن تقدم طربيقة مختلفة، أكثر والايكالية، اصياغة العصايا المطر وحلة. فكرن أن الحيالة منتشليكة دائما مع القعل في نسيج السرد. ونتائج هذه الصبيعة مزدوجة الأوللي، نرى أنه لا توجد طريقة الحبيث عما تعنيه حياة، عن حقيقة حياة، يعيدا عن السرد. والقكرة التالتية: أن عيش الحياة وحكيها اليسا مختلفين كما القترض تقاييسا وهكذا تأمل في الحيث عن هوية السبيرة الذالتية قيما يتعلق بالتسبيح السردي للحياة.

فى الختام نعود إلى المقولة الأولى التى طرحناها فى بداية هذا المقال. كانت هذه المقولة، كما يمكن أن تتذكر، أن فكرة التكامل السردى، بدل أن تكون محدودة فى المجال بنوعية شكل أو نسبة – أى بالبعد الجمالى – تــشمل الجمالى والخلقى فى وقت واحد. وفى ضوء ما اقترحناه للتو بشأن النــسيج السردى للحياة، من الواضح أن فكرة التكامل السردى تشمل أيــضًا العــيش والحكى. من وجوه مهمة، وظيفته ربطهما معًا، لتوضيح أنه ليس هناك، فى النهاية، حياة بعيدا عن قصص تُحكى عنها وليست هناك قصص بعيدا عـن العالم الخلقى. ومن ثم يمكن اعتبار التكامل السردى فضاء تصوريا يلتقى فيه هوية السيرة الذاتية ومعنى الحياة الطيبة.

### المسراجسع

- Augustine (1980). Confessions. New York: Penguin.
- Blumenberg, H. (1986). Lebenszeit und Weltzeit [Life time and world time]. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
- Brockmeier, J. (1995). The language of human temporality: Narrative schemes and cultural meanings of time. *Mind, Culture, and Activity, 2,* 102–118.
- Brockmeier, J. (1997). Autobiography, narrative and the Freudian conception of life history. *Philosophy, Psychiatry, & Psychology, 4*, 175–200.
- Brockmeier, J. (1999). Autobiographical time: Between the modern and the postmodern experience. Paper presented at the Twenty-Third Annual Colloquium on Modern Literature and Film "Representing Identities: Biography and Autobiography", Morgantown, West Virginia University.
- Bruner, J.S. (1993). The autobiographical process. In R. Folkenflik (Ed.), *The culture of autobiography* (pp. 38–56). Stanford, CA: Stanford University Press.
- Bruner, J.S. (1996). Frames for thinking: Ways of making meaning. In D.R. Olson & N.Torrance (Eds.), *Modes of thought: Explorations in culture and cognition* (pp. 93–105). Cambridge: Cambridge University Press.
- Bruner, J.S. (1997). A narrative model of self-construction. In J.G. Snodgrass & R.L. Thompson (Eds.), *The self across psychology: Self recognition, self-awareness and the self concept* (pp. 145–161). New York: New York Academy of Science.
- Carr, D. (1986). Time, narrative, and history. Indianapolis, IN: Indiana University Press.
- Conway, J. K. (1989). The road from Coorain. New York: Alfred A. Knopf.
- Foucault, M (1973). The order of things. New York: Vintage.
- Francese, J. (1997). Narrating postmodern time and space. Albany, NY: State University of New York Press.
- Freccero, J. (1986). Autobiography and narrative. In T. Heller, M. Sosua, and D.E. Wellberg (Eds.), *Reconstructing individualism* (pp. 16–29). Stanford, CA: Stanford University Press.
- Freeman, M. (1993). Rewriting the self: History, memory, narrative. London: Routledge.
- Freeman, M. (1997). Death, narrative integrity, and the radical challenge of self-understanding: A reading of Tolstoy's "Death of Ivan Ilych". *Ageing and Society*, 17, 373–398.
- Freeman, M. (1998). Mythical time, historical time, and the narrative fabric of the self. *Narrative Inquiry*, 8: 1–24.

- Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York: Basic Books.
- Gergen, K. (1991). The saturated self: Dilemmas of identity in contemporary life. New York: Basic Books.
- Gurewich, A. (1995). The origins of European individualism. Oxford: Blackwell.
- Gusdorf, G. (1980). Conditions and limits of autobiography. In J. Olney (Ed.), *Autobiography: Essays theoretical and critical*. Princeton, NJ: Princeton University Press.
- Hart, F.R. (1969–1970). Notes for an anatomy of modern autobiography. *New Literary History*, 1, 485–511.
- Kerby, A.P. (1991). Narrative and the self. Bloomington, IN: Indiana University Press.
- Kippenberg, H.G., Kuiper, Y.B., and Sanders, A.F. (Eds.) (1990). Concepts of person in religion and thought. Berlin & New York: De Gruyter.
- Koselleck, R. (1985). Futures past: On the semantics of historical time. Cambridge, MA & London: MIT Press.
- Marcel, G. (1950). The mystery of being. Vol. 1. Chicago, IL: Henry Regnery Company.
- Markus, H., & Nurius, P. (1986). Possible selves. American Psychologist, 41, 954–969.
- Most, G.W. (1989). The stranger's strategem: Self-disclosure and self-sufficiency in Greek culture. *Journal of Hellenic Studies*, CIX, 114–133.
- Mühlhäusler, P., & Harré, R. (1990). Pronouns and people: The linguistic construction of social and personal identity. Oxford: Blackwell.
- Olney, J. (1998). *Memory and narrative: The weave of life-writing.* Chicago, IL: University of Chicago Press.
- Ondaatje, M. (1992). The English patient. Toronto et al.: Vintage Books.
- Proust, M. (1919). A la recherche du temps perdu. A l'ombre des jeunes filles en fleur. Première Partie: Autour de Mme Swann. Paris: Gallimard.
- Ricœur, P. (1991). Narrative identity. In D. Wood (Ed.), On Paul Ricœur: Narrative and interpretation. London & New York: Routledge.
- Rorty, R. (1979). Contingency, irony, and solidarity. Cambridge: Cambridge University Press. Sass, L. (1992). Madness and modernism: Insanity in the light of modern art, literature, and thought. New York: Basic Books.
- Taylor, C. (1989). Sources of the self. Cambridge, MA: Harvard University Press.
- Vernant, J.P. (Ed.)(1995). The Greeks. Chicago, IL: The University of Chicago Press.
- Vonèche, J. (1999). Identity and narrative in Piaget's autobiographies (In this volume).
- Watt, I. (1996). Myths of modern individualism. Cambridge: Cambridge University Press.
- Weintraub, K. (1975). Autobiography and historical consciousness. *Critical Inquiry, 1*, 821–848.
- Widdershoven, G. A. M. (1993). The story of life: Hermeneutic perspectives on the relationship between narrative and life history. In R. Josselson & A. Lieblich (Eds.), *The narrative study of lives* (pp. 1–20). Newbury Park, CA: Sage.

## الجزء الثاني

عوالم الهوية

قصص الحياة في السياق الثقافي

### الفصل السادس

# "سوف يأتى الناس إليك" سرد البلاكفيت مصدراً للحياة المعاصرة(١) دونال كربو

يمكن أن يقدم العيش في وسط جديد ألغازًا تشبه تلك التي نواجهها حين نسير في مسار جديد. ونحن ننتقل عبره، قد نرى نباتات وأشجارا مألوفة من قبيل أشجار قرانيا الأدغال والصنوبر الأبيض. مع منظر مألوف، يمكن أن ننتقل عبر المكان، مكتشفين طريقنا بالانتباه إلى ما نعرفه، مستريحين للخصائص المألوفة للمكان الجديد. وأيضًا، حين نسافر في مسار جديد، نواجه حتما شيئًا مختلفًا، ربما يكون حتى شيئًا ثابتا بارزا نحتك به بسشكل متكرر. حاول فهم هذه الجدة، إننا عاجزون تمامًا عن أن نتعرف أو نستوعب حقيقتها أو موضعها في المخطط المحلى للأشياء. إذا سعينا وراء الفهم، فقد نعرف في النهاية هذا الشيء الثابت القائم والمميز: "أرى، هذا 'عشب حلو'!

<sup>(</sup>۱) قَدَّمتُ أَجزاء من هذا البحث في كلية لينكر، أكسفورد، أكتوبر ١٩٩٢، وفي المؤتمر الدولي الخامس عشر عن الاتصال في جافسكيلا، فنلندا، أغسطس ١٩٩٤، وفي مؤتمر عن السرد والهوية، فيينا، النمسا، ديسمبر ١٩٩٥، وفي محاضرة افتتاحية في مؤتمر عن سيكولوجيا السرد والمكان، جامعة تورين، إيطاليا، أكتوبر ١٩٩٦، وفي خطاب افتتاحي في مؤتمر جامعة ولاية أريزونا عن الاتصال الجنوبي الغربي في فينكس، أبريل ١٩٩٧... (المؤلف).

وذاك، 'صفصاف الأرانب'!" وندرك في النهاية أن كلا منهما يلعب دورا تشكيليا مهمًا في هذا المكان الجديد، ويساعد في جعل هذا المكان بهذه الصورة. وتعزز المعرفة إحساسنا بهذا المكان المشترك. بالإضافة إلى ذلك، يمكن للشيء الثابت أن يحول أفكارنا ويوسعها بشأن حقيقة الأماكن المشتركة، وما يمكن أن تكون عليه.

كما هو الحال مع المجتمعات والأماكن الجديدة، يكون الحال مع قصصها وناسها. بالقدر نفسه، قد نشك في أننا سمعنا بشكل صحيح. ربما تصدمنا قصة: كيف يمكن حقا لشخص "أن يجلس في سحابة" ويسشاهد "الجبال"؟ كيف يمكن أن يكون ذلك ممكنا؟ عبر الزمن، ربما تقل شكوكنا بشأن ما سمعناه. بالضبط ونحن نتعلم التعرف على العشب الحلو وصفصاف الأرانب ومساهمتهما في الأماكن، يمكننا أيضًا أن نفهم بشكل أفضل أسرار الحياة السماوية بالانتباه الدقيق لحكايات تخص آخرين. قد نجد أن كلا منها يلعب دوره في جعل الناس على ما هم عليه – في جعل الأماكن بالصورة التي عليها. معرفة كيف يمكن لهذا أن يوسع مداركنا للقصص، وللأماكن، وللهويات الشخصية والثقافية، لحقيقة كل شخص، ولحقيقتنا المحتملة، معًا.

بشكل دورى، منذ ١٩٧٨، تعلمت من شعب "هندى" في شمال و لايـــة مونتانا في الو لايات المتحدة وناقشتهم و عشت معهم. (١) يركز هذا المقال على

<sup>(</sup>۱) استخدامى لمصطلح "الهندى" يعكس استخدام مستشارى الذين يشيرون إلى أنفسهم بهذه الطريقة. وكان هذا الاستخدام بالطبع موضوع محادثة طويلة مع عديد مناقشات مذهلة تزعم أننا "الهنود" أيضا "أمريكيون أصليون"، "هنود أمريكيون"، و"أبناء البلد". ومصطلح الهوية "بلاكفيت" هو بالمثل أحد بدائل كثيرة (South Piegan ، Blackfoot) ومصطلح الهوية "بلاكفيت" هو بالمثل أحد بدائل كثيرة (Nixokoawa ، Nizitapi ، Amaskapi Pikuni مختلفة للمعنى (المؤلف).

مجموعة صغيرة من النصوص الشفهية الأقراد من هذه الجماعة من الأمريكيين الأصليين المعاصرين في صحبتي. كانت النصوص، في البدالية، صعبة الفهم بالنسبة لي، وكانت أيضًا عميقة ومهمة بالنسبة المن تطقوها. كانت النصوص، وبعضها قصص مكتملة، يشيدها متحدثون وسيللة التعبير عن مقولات مهمة لي عن أنفسهم، وحيواتهم، وطرق معيشتهم في المكان، وجاء تصريحان من هذه التصريحات على النحو التالي.

فى صيف ١٩٩٦، وأنا أعيش فى مناطق البلاكتيت، كتت أتطالق مسع 'تو بيرز' فى طريق قذرة فى شاحنته الدودج الكبيرة. (١) كتا نتطالق قلى العمق إلى - كما أعلنت يافطة - يلاد بلاكتيت. كتا فى منطقة مرتفعة على السهول الشمالية العظيمة فى ولاية مونتانا وجبال روكى عالية فى الخلقية - العمود الفقرى للعالم كما يشير البلاكفيت إليها أحيانًا. تحولت مناقشتنا إلى مصادر الحكمة والإلهام والقوة فى حيواتنا. وذكر "تو بيرز" لى، كما ذكر شيوخه له، طريقة مهمة لاكتماب البصيرة فى حياته: "إذا كنت لا تقهم شيئا ما، أو لديك مشكلة، يمكن أن تأخذ بعض النبغ وتذهب إلى مكان هادئ. إذا انتظرت برهة، فسوف يأتى إليك الحل." جاسنا صامتين الحظة والساحنة والساحنة تنطلق فى طريق مغبر. فى دقائق قليلة، قرر "تو بيرز" أن يتحدث أكثر عن تنطلق فى طريق مغبر. فى دقائق قليلة، قرر "تو بيرز" أن يتحدث أكثر عن هذا الأمر: "يذهب أهلنا علاة إلى الأماكن المرتفعة مثل "شيف مونتين"

<sup>(</sup>۱) حين أشير إلى أقاس في أحداث عامة، مثل أوانك المنتشور عنهم في صحف ومجلات، لا أستخدم أسماء مستعارة. وحين أشير إلى أقاس الاحظنتهم أو تحدثت معهم في جلسات يومية، مثل اتو بيرز" هنا و "رايزنج ولف" فيما يحد، أستخدم ألسماء مستعارة، الوفاء بالتعهدات التي قطعتها على نفسى (المؤلف).

أو "سويت جرس هيلز"، أو إلى الجبال. أول شيء تفعله عادة هو الذهاب إلى نُرُل المعرق. (١) ثم، وأنت صائم، يمكنك أن تحرق بعض العشب الحلو، وتطلق صفارة نسر، وتصلى. والطريقة التي أصلى بها أن أجلس وأركز في شيء مثل شجرة بعيدة. ثم يمكنك أن تراقب أرواحًا بينك وبين تلك الشجرة. وحين تأتى الأرواح، يمكنها أن ترفع عصا، وخاصة في أول ليلتين. إننا شعب يؤمن بالخرافات ويمكن لمخيلتك أن تسترسل وتطاردك. لكنك إذا فعلت ذلك خلال ليلتين، تكون على ما يرام عادة. وبحلول الليلة الرابعة، إذا ظهرت الأرواح، تعلمك أشياء مثل أربع أغاني جديدة لم يسمعها أحد من قبل. وتتعلم هذه الأغاني. ثم يمكنك أن تنزل وربما تأخذ بعض الحساء وتشارك في رؤيتك وأغانيك. هذا مصدر حقيقي للشفاء والقوة."

قبل ذلك بسنوات قليلة، في صيف ١٩٨٩، كنت أناقش أنا و"رازينج ولف" توترات الحياة اليومية وضغوطها. استخدم استعارة "مصيدة الدباب" لتفسير هذه العملية: "الطريقة التي أفسرها [الحياة الروحية اليومية] بها لشعوب الأمريكية الأصلية الأخرى، مثل مصيدة ذباب معلقة على الحائط والسقف، وحين تمتلئ بالذباب. تلك هي الطريقة - في العالم الروحي. تلك هي الطريقة التي ننظر بها. كل مرة نخطو فيها إلى المخزن، نخطو إلى البناية، نخطو إلى أي شيء. (...) إنه الارتباك التام سوف يلتصق بك. تلك الطاقة سوف تنخسك كل مرة في برهة، وتفعل أغرب الأشياء. تنسسي الطاقة سوف تنخسك كل مرة في برهة، وتفعل أغرب الأشياء. تنسسي الطاقة سوف تنخسك كل مرة في برهة، وتفعل أغرب الأشياء. تنسسي الطاقة سوف تنخسك كل مرة في برهة، وتفعل أغرب الأشياء. تنسسي المناه المناه

<sup>(</sup>١) نُزْل للعرق sweat lodge: مكان للساونا، وهي طقس مهم لدى بعض الشعوب الأصلية في أمريكا الشمالية، ويعرف بأسماء عديدة (المترجم).

أغرب شيء، أسهل شيء، تجعله غريبًا. حين تبدأ الانهماك في ذلك، يكون ذلك الارتباك التام، ثم ربما تبدو مثل مصيدة الذباب المليئة بالــذباب." مــاذا يفعل المرء بعد أن يغطيه كل هذا الذباب؟ يذهب إلى مكان خاص وينصت: "مثلما استيقظت ذات مرة في وسط العشب الحلو. كان بالغ الجمال! حسناً، جلسْتُ هناك وأدركْتُ أنه عشب حلو وبدأتُ فورًا (توقف) أنتزعه بقبضتى وفكَّرْتُ، حسنًا، سأنتظر. لأرى ماذا هنا أيضًا. وبدأتُ أفحص المكان من حولى. وظهرت الأرواح. استلقيت فقط على العشب الحلو وتشبثت به وبدأت الصلاة وطلبت منها أن تشفق بي. أقول "في الوقت الحاضر، أنا مرتبك قليلا، ويمكنك أن تراقب عقلى. ربما أتساءل وأفكر في شيء آخر. لكن قلبي معك. ولا أتعلق أو آمل إلا في الأحداث الطيبة، لأنه ينبغي أن يكون هناك توازن." طلب "رايزنج ولف" منى أن أعرف أن هذه العملية مع "الأرواح" يمكن أن تطهر الذات الروحية للمرء، وتحفظها نقية من فساد الأمور اليومية. وقال: نتيجة لذلك، تصبح "أقوى... في فهم ما حولك."

إذا كانت النصوص الشفهية التى أعدْت عرضها هنا صعبة الفهم إلى عد ما، عند سماعها للمرة الأولى، فذلك لا يعود إلى أن من قدموها مضلًون أو مرتبكون. ولا يعود أيضا، كما عبر مؤلف منذ فترة لسوء الحظ، إلى أن البلاكفيت لهم "عقل الطفل ومشاعره وقامة الرجل". المشكلة هنا مشكلة اتصال وثقافة، ممر للتعبير عن المعانى العميقة في أهميتها الوجودية وقيمتها. تنشأ المشكلة من حقيقة واضحة وهي أن كثيرين البلاكفيت يسكنون ويبدعون عالما ثقافيا لأشياء وأحداث غير مألوفة لمعظمنا. ما نوع هذا

العالم؟ أو، يشكل أكثر تحديدا، ما نوع السياق النقافي الذي ينبغي أن يفترضه البيالكتيت القيول التصريحات السسابقة باعتبار ها مقولات ذات مغزى عن العالم؟(")

ويشكل أكثر تحديدًا، ماذا نحتاج لنفسر مقولة "تـو بيـرز" عـن أن "اللمشالكل" يمكن أن تقود المرء إلى "مكان هادئ" أو "مرتفع"؟ بالإضافة إلى وَلَتُنَّ هَوَلَتُ هَوَلُكُ اللَّهِ عَلَى مُنْرَقِبُ الأَرُواحِ" و"يمكنها أن نَرْفع عصا"، لكنها أبيضًا "تعلمك أشياء" ويكون هذا التعليم "مصدر للشفاء والقوة"؟ وكيف نفهم مقولة "رايزنج ولف" بأننا نجنب "نباب الارتباك" ونحن نقوم بأمورنا اليومية؟ كيف "الستيقظ في وسط العشب الحلو"، "وبدأ يفحص المكان حوله" و"ظهرت الأرواح"؟ وماذا تفهم من ربطه لهذا الحدث "بأمله ألا تكون هناك إلا الأحداث الطيبة" وجهده للحفاظ على "التوازن" الصحيح؟ هل يمكن العامل حرفيا مع تحبيرات وأحداث من هذا النوع مبنية بمصطلحات مجازية، أو مجازية إلى حد ما، إذا وضعنا مسلمات وجود البلاكفيت وقيمهم في الاعتبار؟ في حالات من هذا القبيل، ما المعانى المميزة المرتبطة بهذه الأشكال الثقافية للتعبير؟ ما المنطق الثقافي الـــذي يتخلـــل هـــذه المقـــولات والمقـــولات المماثلـــة، ويجعلها مفهومة؟

<sup>(</sup>١) المشكلة المطروحة هنا تردد أصداء مشكلة قدمها كيث باسو Basso (١٩٩٦، ص ٣٩٣) المتعلقة بالنصوص الشقهية للأبلتشي العربيين [من الشعوب الأمريكية الأصلية، يتمركزون في جنوب غرب أمريكا وشمال المكسيك - المترجم]، وتوسلاتهم بالقصص والأملكن. وألبين بعمق للأعمال الميكرة لياسو (المؤلف).

أستجيب لهذه الأسئلة ولأسئلة أخرى باستكشاف كيف يستكلم بعسض البلاكفيت عن تحديات الحياة، ويطرحونها، من خلال ابتكار خطاب عن ممارسات معينة مناسبة. وتركز مناقشتي على خصائص هذه النصوص الشفهية، عمل سردي خاص، وهدفي أن أكتشف في هذه النصوص وفي هذا العمل السردي شيئًا عن كيفية بناء البلاكفيت لعالمهم و عيستهم فيه. حين يناقش بعض البلاكفيت صعوبات الحياة- أو، كما يحدث بصورة أكبر، حين يحكون قصصا عن مواجهة عوائق الحياة والتغلب عليها- يبتكرون نصوصا خلقية وتقافية نشطة تدمج الأشياء الفيزيائية والأحداث الاجتماعية والوجود الروحي والمكان الطبيعي. مثل هذه الأقوال الروتينية إلى حد ما تناقش قضايا ومفاهيم جلية بعمق بالنسبة لهم، وهكذا تشكل مقولات معقولة عن حقيقتهم (وما ليس حقيقتهم)، ماذا يفعلون، أين يعيشون، وكيف برتبطون بالعالم، والأرواح، والناس من حولهم. باختصار، بكلمات وعبارات معينة، تتشكل السمات المتكاملة لرؤية الناس للعالم لتواجه ظروف الحياة الحاليـة. وخلال هذه الكلمات و العبار ات، تُفسَّر الظروف الشخصية وتُسربَط بعالم تقافي له معني.

يقدم عالم المعانى هذا العالم الثقافى، والعوالم التى تقدم فيها النصوص مبكرا تكتسب معناها وأهميتها الأكثر عمقا. وهكذا، إذا أردنا فهم بعض المقولات الفعالة فى هذه التصريحات، علينا استكشاف أجراء من ذلك السياق. يمكننا إذا جعلنا هذه الأجزاء صريحة، أى إذا استطعنا ربط هذه النصوص وذلك السرد بأحداث ومشاهد أخرى فى حياة البلاكفيت، أن نفهم،

بسهولة أكبر، مسلمات أساسية عن المعتقد والوجود، فعالة في تلك النصوص. إن مثل هذه المسلمات الثقافية تشكل نموذجًا للبلاكفيت، غير رسمى لكنه قوى، نموذجًا للفعل والشعور والعيش في مكان، ولتحقيق هذا النموذج، يكون هو نفسه عملية تعبير ثقافي ونتاجا له. إن التصريحات الشفهية التي نتناولها هنا تدمج في نموذج البلاكفيت عالما روحيا وطبيعيا لتطرح احتمالات خاصة للحياة اليومية. وقد يكون هذا اللعب الديناميكي بين السياق الثقافي والاحتمالات اليومية قريبا من العمومية، إلا أن الوسائل الخاصة للتعبير عنه، والمعاني الثقافية المرتبطة بها تخص البلاكفيت بشكل فريد. نرى في أعمالهم، إذا حالفني النجاح، كيف أن العالم المعاصر يعاش بطريقة قوية وتقليدية من طرق البلاكفيت.

إذا بدا، في البداية، أن بؤرة النصوص والسرد تصيع في العمق أو التعقيد، فسوف نجد في النهاية أنهما فعالان بدرجة لافتة. تبدو موضوعية سماع الحياة الثقافية في نتف موجزة من الكلام ضيقة جدا، إلا أننا نجد أنها تتضمن قضايا أكثر عمومية؛ ومن بينها نفور بعض الدارسين من التشبث ببعض العوالم الثقافية وديناميكيات النفاعل بين الثقافات وأشكال التواصل، بما فيها الشكل السردي. (١) أيضا تتم در اسة تكامل الاهتمامات الروحية والطبيعية

<sup>(</sup>۱) في ذهني هنا بعض الأعمال في تحليل المحادثة تستكشف، مبدئيا، بني حوارية عبر الثقافات، بدلا من بني مميزة ثقافيا، وأشكال المحادثة وتسلسلها (على سبيل المثال، Schegloff 1986). أجرت، مع ذلك، بعض الأعمال التحليلية الحوارية مقارنات عبر الثقافات (على سبيل المثال، 1989 Hopper & Doany 1989). ومن الواضح أن البحث في تحليل المحادثة، والدراسات العرقية للتواصل مثل الدراسة التي نتتبعها هنا، مميزة عن بعضها، لكن يمكن أيضا أن تكون متكاملة، كل منها تقدم رؤى عميقة مفيدة للأخرى (انظر على سبيل المثال، Moerman 1988) (المؤلف).

فى الاتصال والدراسات الثقافية، وأيضًا استخدامات الإنسان لنصوص المذكرات التقليدية لمواجهة مقتضيات الحياة اليومية. (١)

تركز المناقشة التالية على نص سردى معين. وقد اخترات هذا النص؟ لأنه يجلب في عمل شفهي واحد الخصائص والمسلمات المتنوعة للبلاكفيت التي قدمها من قبل "تو بيرز" و"رايزنج ولف"، والفعالة في أعمالي. بتعبير آخر، إن هذا السرد عمل رائع وقسوى، يهضرب الخصائص والأشكال المألوفة، مفعم كله بالأهمية الثقافية. بما يتلاءم مع معالجات السرديات، وبعد تقاليد قوية في الدراسات السردية، استكشف بدوري السرد باغتباره أداءً لحدث، نصبًا أنتجه متحدث عن مناسبة خاصة. ويقدم هذا عدة اهتمامات سياقية وثقافية وبين ثقافية. ثم أفحص بعض أحداث الطقوس التي تناقش أو يتم التلميح إليها في السرد، وهي أحداث فعالـة فـي تقاليـد البلاكفيـت والحيوات المعاصرة. أخيرًا، أعالج السرد باعتباره شكلا ثقافيا معقدا بعمــق يستخدم هو نفسه الأساطير والخصائص الدرامية لتبجيل صلة ماض مقدس بالحياة في حاضر مزعج.

<sup>(</sup>۱) بالنسبة للأول انظر، على سبيل المثال، الأعمال الحديثة لكل من Sequiera (۱) بالنسبة للأخير انظر على سبيل المثال، (۱۹۹۱)؛ H. L. Goodall (۱۹۹۲) (المؤلف).

#### السرد أداء لحدث

فى صيف ١٩٨٩ كنت أدرس مقررا دراسيا فى الاتصال والثقافة فى جامعة مونتانا. انتهزئت الفرصة للاستمتاع فى جبال روكى فى الغرب مع أسرتى فى البلاة التى قابلت فيها زوجتى، ولأوسع فهمى لاتصال البلاكفيت وثقافتهم. اقترحت طالبة فى فصلى، بناء على معرفتها باهتمامى بأمور البلاكفيت، أن أقابل مستر "رايزنج ولف"، بلاكفيت حقيقى نشأ بطرق تقليدية. اعتقدت أن مقابلته فكرة رائعة وهكذا وافقت تلميذتى، وكانت هي نفسها هندية، على ترتيب موعد بيننا.

أثثاء مناقشاتنا، أخبرنى رايزنج ولف بالكثير عن حياة البلاكفيت أساسا بالمقارنة بين "ثقافتها التقليدية" و "الطريقة الأكثر معاصرة". يرى أن العالم الأكثر معاصرة يتعامل مع العيش، كسب المال، ويلتزم بالوقت طبقًا لجدول بالساعة؛ ويتعامل العالم التقليدي مع دورات الطبيعة، والأرض، والعيش مع "الأرواح في الطبيعة". وزعم أن التحول إلى إيقاعات الطبيعة ودوراتها وأرواحها كان جزءا لا يتجزأ من حياة الهندي. تحدث بعمق عن هذه المسائل، بلغة أعرف الآن أنها عميقة المعاني. مع إن نقل كثافة هذه المسائل قد يكون صعبا. وخاصة حين تكون طريقة العيش أقل ألفة للمحاور، أو لغير الهندي عمومًا. عند نقطة، وهو يتحدث عن غير الهنود ممن تعاون معهم في العمل، وكان يشعر وكأنه يعرف شيئا عن عالمهم و لا يعرفون شيئا عن عالمه، توقف وقال: "لا يفهم البيض الأمريكيين الأصليين". قال، وأكثر من ذلك، جزء مما لا يفهمونه الطريقة التي تمثل بها الحياة الروحية جزءا حميما

من الحياة اليومية والأشياء اليومية، ليست مجرد "شيء يُنحَّى جانبا لـصباح أيام الأحد باسم الدين". بتوضيح هذه النقطة، أكد رايزنج ولف على البعد الروحي للحياة كلها، وأهمية النتاغم مع الأبعاد الروحية للأشياء والناس والأحداث كلها. لتوضيح هذه النقطة، وضع هذه الملاحظات:

# قصة رايزنج ولف: "سيأتي الناس إليك"(١)

- 1) الأرض التي تسير عليها كنيستك
- ٢) في الشعائر الروحية، يأخذونك إلى هناك
  - ٣) فجأة، لا تكون في الحياة الحديثة
- ٤) تنظر إلى نفسك وربما (٣ ثواني خالية في الشريط)
  - ٥) هذه شعيرة واحدة.
  - ٦) كانت منذ حوالي ست سنوات
  - ٧) وكنتُ مسافرا وأريد العودة إلى الوطن
    - ٨) وقد سألنى هؤلاء الشيوخ
      - ٩) "ماذا تريد أن تفعل"
    - ١٠) "هل تريد الصلاة، أو أي شيء؟"

<sup>(</sup>۱) في محاولة لفهم الخاصية الشفهية والتقاليد السردية التي يستخدمها رايزنج ولف، أقدم نصًا غير محرر، لكنني مع ذلك رتبت حديثه في سطور وأبيات (انظر 1981 Hymes 1981) وخاصة ص ١٨٤-١٩٩، ٣٠٩-٣٤١)، وقفات لكسر السطور، تيمات تابعة لجمع السطور في الأجزاء السبعة الناتجة عن ذلك (انظر ما يلي)، مع بعض خصائص التوازي لتحديد السطور (على سبيل المثال، "يمكن أن أرى..." في السطور ٢٨-٣١). لمعالجة ذات صلة بهذه المعالجة انظر جي Gee (١٩٩١) (المؤلف).

- ١١) قلْتُ:
- ۱۲) "أريد أن أرى وطنى، أرض وطنى
  - ١٣) لقد انقضى وقت طويل"
- ١٤) وكان كل ما فعلت أن انحنينت ثم انتصبت
  - ١٥) وحين انتصبنت كنت في السحاب
    - ١٦) وقد رحل كل من كانوا حولى
- ١٧) وكان هذان الشخصان طويلين ونحيفين وجميلين
  - ١٨) كانا روحانيين
    - ١٩) كانا هنديين
  - ۲۰) كانا مجرد هنديين طويلين
  - ٢١) لكن كان ذلك في عالم روحي
    - ۲۲) جذبانی من ذراعی
  - ٢٣) و لابد أننا سرنا- إنه ظَهْر الشرق (١)- لكن
    - ٢٤) لابد أننا سرنا خمس خطوات أو ست
  - ٢٥) بالضبط كما سرنا على حافة هذه السجادة
    - ٢٦) إلى الحافة ونظرنا إلى أسفل
    - ۲۷) وأسفل يمكن أن أرى 'بروننج'
      - ٢٨) يمكن أن أرى الجبال

<sup>(</sup>١) ظَهْر الشرق back east: تعبير يشير إلى الولايات الشرقية في أمريكا، وخاصة في الشمال الشرقي أو ولايات نيو انجلند (المترجم).

- ٢٩) يمكن أن أرى نهر 'إيست جليسر'
  - ٣٠) يمكن أن أرى 'بَبّ'
- ٣١) يمكن أن أرى كل هذه العلامات المختلفة، هناك
  - ٣٢) وجلست ونظرت فقط
- ٣٣) بالضبط كما تجلس على إحدى هذه السحب في الخارج
  - ٣٤) ونظرت فقط وشاهدت كل شيء
- ٣٥) يمكنك أن ترى سيارات صغيرة تطوف الشوارع، كما تعرف
  - ٣٦) يمكنك أن ترى منزل جدتى
    - ٣٧) ونظرات إلى الجبال
    - ٣٨) حتى شعرات بالارتياح
      - ٣٩) وكان ذلك جيدا
  - ٠٤) واعتقدْتُ أنه ينبغي ألا أستغرق وقتا طويلا
  - ١٤) لأننى لم أكن أعرف حقا كيف أتصرف هناك بالضبط
    - ٤٢) أو كيف أو أين كنْتُ
    - ٤٣) باستثناء أننى كنت أعرف
      - ٤٤) قررت، كما تعرف
        - ٥٤) كنتُ في سحابة
    - ٤٦) على أية حال، جاءوا، وأعادوني
  - ٤٧) وبعد ذلك انتصبت وكنت في التيبي (١) هناك، كما تعرف

<sup>(</sup>١) التيبى tepee: مسكن متنقل، تستخدمه بعض الشعوب الأمريكية الأصلية (المترجم).

- ٤٨) وبالطريقة نفسها عند السفر
  - ٤٩) حين يأخذك الروحانيون
- ٥٠) يمكنك أن تذهب إلى أماكن مختلفة
- ٥١) وفي أحلامك يمكن أن تسافر كثيرا حقًّا
- ٥٢) يمكنك أن تذهب إلى أماكن مختلفة كثيرة
  - ٥٣) وترى الكثير من الناس المختلفين
- ٥٤) وفي الوقت ذاته، تذهب إلى الشعائر، وتجرب ذلك
  - ٥٥) إذا لم تفهم شيئا ما في الحلم
    - ٥٦) تذهب إلى المسنين
    - ٥٧) وسوف يقيمون الشعائر
- ٥٨) وسوف يجعلون أولئك الناس في ذلك الحلم يأتون إليك
  - ٥٩) إذا كان حقيقيا
  - ٠٦) إذا لم يكن، فسوف يقولون: إنه كان من تخيلاتك
    - ٦١) لكن إذا كان حقيقيا
    - ٦٢) سوف يأتى الناس إليك
    - ٦٣) وسوف يتحدثون إلى ذلك الشيخ بوصفه مفسرا
      - ٦٤) وسوف يجيبون على أسئلتك

عند سماع هذه القصة للمرة الأولى، أعترف بأننى كنتُ مرتبكا. سألْتُ رايزنج ولف بسذاجة: "وهكذا كانت خبرتك في السحابة حقيقية؟" ورد: "أوه-هه". وغير متأكد مما يتضمنه هذا الرد، حاولْتُ أن أستوضح معناه السدقيق:

"ليس وهمًا أو شيئًا ما في ذهنك، لكن حرفيا، كنْتَ هناك". "نعم". "رأيْت حرفيا ما وصفْتَه لى؟" "نعم. نعم. ويمكنك أن تشم وتحس". واصل، بصبر، وكرم، بعمق عظيم، ليساعدني في فهم حقيقة هذا كله.

#### السرد نفسه

يلبى سرد رايزنج ولف الخصائص الست الكلاسيكية الشكلية للـسرد، كما اقترحها لابوف Labov (19۸۲، 19۷۲) ولخصها ريسمان Riessman (19۸۹)، ولنجلير 19۸۹، ولانجلير 19۸۹). إنه يشمل ملخصا (السطور ۱۹۸۳)، وتوجّها (السطور ۳، ۱۹۳۵)، وتوجّها (السطور ۳، ۱۳۰۵)، وفعلا معقدا (على سبيل المثال، الحنين للوطن، وانتقالات معقدة بين الأماكن حيث تنشط الأرواح بشكل ما)، وتقييم الفعل (الـسطور ۱۹۵۰)، وحلا (السطران ۳۸-۳۹)، ومقطعا ختاميا (السطر ۲۷). أدمجها في التحليلات التالية، لكنني أؤكد على مادة قصة البلاكفيت مع انتباه خاص لمسلماتها بشأن الاتصال، والتحولات الملازمة في المـشاهد والأحـداث والأفعال (انظر 1945).

بتتبع العلامات التى وضعها رايزنج ولف (فى السطور ٧، ٤٨، ٥٠) يمكن سماع القصة باعتبارها حكاية رحلة معقدة فى أربع موتيفات. يتتبع السرد الانتقالات عبر بعد روحى من الشرق إلى الغرب، وعبر بعد ثقافى من توجه "الرجل الأبيض" إلى توجه البلاكفيت، وعبر بعد زمنى من "اليوم

الحديث" الأكثر جدة إلى الخصائص "التقليدية" للوجود، وعبر بعد روحى من صمته إلى إسهابه. (١)

يمكن سماع هذه الحركات باعتبارها منظمة في ثلاثة أجزاء رئيسية. باستخدام لغة ولف، يمكن أن يُعنون الجزء الأول (السطور ١-٥٥) "يأخذونك إلى هناك"، في رحلة من الشرق حيث تضخم الحياة الحديثة اليوم "الرجل الأبيض" امتلاك الماديات، إلى الغرب حيث تضخم الحياة التقليدية للبلاكفيت الحياة الروحية. ويمكن أن يعنون الجزء الثاني (السطران ٤٦-٤٧) "يعيدونك" وفيه يعود المسافر إلى المشهد الأصلى بشكل غامض كما تركه. ويلخص الجزء الثالث (السطور ٤٨-٤٢) هدف السرد وحركاته، بكلمات رايزنج ولف: "حين يأخذك الروحانيون... سوف يجيبون على أسئلتك". إذا كانت هذه هي الأجزاء الرئيسية، كيف توضع معًا؟ وماذا تكشف بشأن سرديات البلاكفيت وهويتهم؟

# الجزء الأول: "يأخذونك إلى هناك"

فى السطر ١، يرسخ رايزنج ولف مشهدا ثقافيا فيه "الأرض" شهده مقدس. كما يقول: إنها "كنيستك". كما يعبر بيرسي بولشيلد Bullchild مقدس. كما يعبر بيرسي بولسنيد ككل مقدس بالنسبة (٢٦٨ ص ٢٦٨)، شيخ من البلاكفيت: "كانت الطبيعة ككل مقدس بالنسبة

<sup>(</sup>۱) تعالج التحليلات التالية السرد نفسه بوصفه شكلا معقدا، مستكشفة أبعاد الحركة فى الأجزاء الثلاثة الرئيسية: يتكون الجزء الأول من خمسة مقاطع (الأرض... كنيستك، يأتون بك إلى هناك، كنت أريد الذهاب إلى وطنى، فى عالم روحى، يمكننى أن أرى ويمكنك). الجزء الأوسط فى مقطع واحد (أعادونى)، والجزء الأخير من مقطعين (حين يأخذك الروحانيون، سوف يجيبون على أسئلتك) (المؤلف).

لسكاننا الأصليين. كانت طريقتنا تبجيلا تاما للعالم." مساواة رايزنج ولف بين "الأرض" و "الكنيسة" طريقة لترسيخ معتقد أساسى بأن الأرواح والطبيعة ليست عوالم منفصلة ومستقلة، لكنها أبعاد لعالم واحد مترابط، مكان مقدس جدير بتقدير عميق، ويجب استشارته – مثل رجل الدين أو المذابح – طلبا للحكمة والقوة. (١)

من الطرق التى يمكن أن يلاحظ بها رايزنج ولف الارتباط بين الروح والطبيعة طريقة تتم من خلال "الشعائر الروحية" التى يذكرها فى السطر ٢. حين ينهمك رايزنج ولف فى شعائر، مثل: البحث البحش البحسرى، وطقوس حمامات الساونا، وما شابه، فهو ينهمك فى نوع معين من الاتصال في "يأخذونه إلى هناك"، إلى عالم روحى حقيقى حيث يمكن للمرء أن يكتسب بصائر عميقة. يقدم لنا رايزنج ولف هنا نظرة عن كيفية عمل "قوى الغموض" - كما يسميها بيرسى بولشيله (١٩٨٥، ص ٣٣٧) - من خلل الشعائر الروحية. فى هذه الأحداث، يمكن للقوى الروحية أن توثر على المشاركين بطرق غامضة ومناسبة. وهكذا، "فجأة" يجد رايزنج ولف أنه "ليس المشاركين بطرق غامضة ومناسبة. وهكذا، "فجأة" يجد رايزنج ولف أنه "ليس

<sup>(</sup>۱) ناقش بعض الكتاب والمتحدثين الهنود العلاقة بين الروحى والمادى باعتبارها قلب مشاكل التفاعل الثقافى بين الهنود والأوروبيين. وقد عبر عنه النشط الشهير من أوجالا لاكوتا Ogala Lakota، راسل مينز Means (١٩٩٢، ص ٢٦) بهذه الطريقة: "الوجود فرضية روحية. الكسب فعل مادى. تقليديا، حاول الهنود الأمريكان دائما أن يكونوا فى أفضل ما يمكن. وكان جزء من تلك العملية الروحية ولا يزال أن تتخلى عن الثروة، أن تتبذ الثروة حتى لا تكسب. الكسب المادى مؤشر لوضع زائف بين الشعوب التقليدية، و (إثبات لكفاءة النظام 'بالنسبة للأوروبيين." ويقترح بالإضافة إلى ذلك: "التقاليد المادية الأوروبية لنزع ما هو روحى من العالم شبيه تماما بالعملية الذهنية التي تمضى لانتزاع إنسانية شخص آخر." (المؤلف).

فى الحياة اليومية الحديثة". يؤخذ إلى مكان آخر. وكما يقول بعد ذلك: "لسم أعرف حقا كيف أخذت إلى هناك بالضبط" (السطر ٤١). نُقِل بسرعة وقوة بطريقة مجهولة إلى مكان آخر، أو إلى مستوى آخر من الوجود. وهكذا يقدم هذا الاتصال الشعائرى للبلاكفيت مشهدًا يمكن أن يتحول فيه للعامل الروحى بشكل درامى وينقل العوامل خلال قوى غموضه. بالضبط كيف يحدث هذا؟

يحكى لنا رايزنج ولف عن الطريقة التى أثرت بها "هذه السشعيرة الواحدة" (فى السطور ٥-١٦). وكان قد سافر بعيدا عن وطنه "حوالى سست سنوات". وكما يحدث أحيانًا فى الرحلات الطويلة، كان يشعر بالاضطراب، واعتلال المزاج ، والحنين للوطن. "كان يرغب فى العودة إلى الوطن". عند هذه النقطة من القصة، يقدم رايزنج ولف شخصيتين، "العجوز" الذى يبحث رغباته (السطران ٩-١٠)، ويمارس الشعائر الحقيقية نيابة عنه. بمساعدة "هؤلاء الشيوخ"، يجد رايزنج ولف نفسه فجأة وبشكل غامض "فى السحب وقد رحلوا كل من كانوا حوله".

كونه "في السحب" يمثل تحولا معقدا في المشهد. "في السحب"، نكتشف في النهاية، مكانا روحيا، مكانا تقليديا يمكن منه تعزيز قدرات رايزنج ولف على الحياة، حيث يمكن طرق المصادر التقليدية للحكمة لمواجهة صعوبات حياته الحالية. في العملية، تصبح شخصيات "الشيوخ" من خلال نوع من تحول الصورة والأرض بين الموتيفة المادية والروحية (في السطور ١٧ - ٢٦) "... شخصين"، "... طويلين ونحيفين وجميلين"، "هنديين... روحيين" ساعدا رايزنج ولف في "العالم الروحي". رافقاه "إلى الحافة مباشرة"، إلى

مكان جيد، يقدم منظورا أفضل لاكتساب بـصيرة تتـصل بمحنـه الحاليـة (السطران ٢٥-٢٦). هكذا تحول المشهد في القصة من "الحياة الحديثـة" المذكورة من قبل (في السطر ٣) إلى حياة تقليدية، من مادة موجـودة فـي "هؤلاء الشيوخ" إلى وجود روحي "في السحب"، من مكان الرجل الأبـيض "في ظهر الشرق" إلى "وطن" البلاكفيت في الغرب.

كانت الإشارة إلى " شخصين طويلين ونحيفين وجميلين" مربكة تمامًا لى عند سماعها أول مرة (كما في السطرين ١٧، ٢٠). في مناقشة حديثة للتقاليد الشفهية للهنود الأمريكان، في فصل بعنوان "مخلوقات في حجمها"، يعلق "فين ديلوريا Deloria" (١٩٩٥، ص ١٥٦–١٥٧؛ وانظر أيــضا ص ١٩١-١٩٢) على شخصية في قصة اسمها "الطوال". أساء كثير من المعلقين البيض تفسير هذا التعبير باعتباره "العمالقة" ومن ثم استدعوا صورا مرتبطة بالموضوع من حكايات العفاريت والأقزام ومن الخُطّب العنيفة. بسالمعنى الهندى الصحيح للتعبير، كما يزعم ديلوريا، يمكن أن يشير عنوان القصمة حرفيا وبأشكال متنوعة إلى قبيلة أطول من الهنود كانت تستوطن أمريك الشمالية ذات يوم، إلى فترة من التاريخ كان الهنود طوالا أثناءها، أو ربما بالإشارة إلى أسلاف طوال وأقوياء يمكن أن يكونوا بمثابة مرشدين روحيين. ربما الإشارة هنا في تعبير "شخصين طويلين نحيفين" إلى أسلاف بقوام بدني وروحي الفت يمثلون مصدر ا تقليديا انقديم المعونة.

بمساعدة "الشيوخ" و "الهنديين الطوال"، انتقل رايزنج ولف "إلى الحافة مباشرة ونظر إلى أسفل"، مكان يساعده على قبول حنينه إلى الوطن. ومن

المهم عند هذه النقطة من القصة، بعد تلقى المساعدة في مكان روحي، أن يكون رايزنج ولف وحده. إذا كان "الشيوخ" يمكن أن يساعدوه للحصول على مدخل إلى عالم روحى، ماذا تفعل وتتعلم حين يكون الأمر متروكا لك. في هذه الشعيرة، ورايزنج ولف قابع على السحابة يهتف "يمكن أن أرى" وما رآه كان "علامات" مألوفة، تشمل "بروننج"، المركز الثقافي لمقاطعة البلاكفيت، وبلدتين أخريين في المقاطعة، إيست جلسير وبب. كان يستطيع رؤية "منزل جدته". جلس ينظر إلى وطنه، متصلا من جديد بأماكنه المقدسة، والناس المهمين، قادرا على أن يرى وطنه ويشعر به من جديد. وكان هذا كله "مريحا وطيبا".

رايزنج ولف وقد ارتفع الآن، بتواضع حقيقى، لا يحتاج كثيرا إلى شيء "طيب"، ولا يريد أن "يستغرق وقتا طويلا جدا" على السحابة. يسذكر مستمعه بالغموض القوى للعالم الروحى قائلا: "لم أعرف حقا كيف وصلت إلى هناك بالضبط". لمستمع تقليدى من البلاكفيت، يُذكّر المرء هنا بالطرق المتنوعة التي يمكن أن تعمل بها الأرواح. قبل ذلك قال تو بيرز: "حين تأتى الأرواح، يمكن أن ترفع عصا"، أو "يمكن أن تعلمك أشياء." "يمكن أن تكون الروح فظة جدا أو جبانة جدا، بالطريقة التي تريد أن تعاملك بها قبل أن تهبك قوتها"، كما يعبر بيرسى بولشيلد (١٩٨٥، ص ٣٣٧). نتيجة الغموض والشك المتضمنين، ينتقل المرء أو يُنقل إلى العالم الروحي ومنه بحذر وتبجيل. ربما لا يكون لدى المرء إلا القليل لو كان لديه ما يقوله في المسألة، لكن حين يتصرف كما تصرف رايزنج ولف فإنه يمارس يقظة حقيقية في المسألة.

# الجزء الثانى: "جاءوا، وأعادونى"

إذا كان الوصول إلى العالم الروحى فجائيًّا وغامضًا إلى حد ما، كما يوحى رايزنج ولف (السطور ١٤-١٦)، فإن الرحيل عنه يكون كذلك أيضًا. يخبرنا: "أعادونى وبعد ذلك جلستُ فى التيبى هناك" (السطران ٤٦-٤٧). لمن يشير ضمير الغائب هنا، أو لماذا؟ من أعادوا رايزنج ولف؟ وبم يمكن أن يوحى ذلك بشأن الانتقال بين الفضاءات والثقافات والأزمنة، والأرواح؟

عند هذه النقطة من القصة، يكون استخدام ضمير الغائب مفعما بالمعنى. بمعنى أنه يشير إلى "الشيوخ"، إلى الجانب الفيزيائي من الوجود الروحي. وهم، بهذا المعنى، أناس، مسنون عادة، يستجيبون لطلبات المساعدة، ينظمون شعائر مناسبة، ويقومون بدور المشاركين الحكماء النشطين في تلك الشعائر. وبمعنى آخر، يشير ضمير الغائب إلى "هنود روحيين طوال"، إلى الجانب الروحي للوجود الفيزيائي. يساعد هؤلاء الناس في توجيه الوجود الروحي، وتوصيل الأفعال والوعي بطرق مثمرة تساعد الباحث. يمكنهم، باعتبارهم مساعدة روحية أو قناة توصيل، أن يساعدوك في الدخول إلى عالم روحي والخروج منه. وهكذا يشير الضمير إلى شخصية معقدة تكون في الوقت ذاته روحا مجسدة وجسسدا روحيا. وتعمل هذه الشخصية من خلال الجسد والروح، ويجدد الباحث الارتباطات المتكاملة بين المادي والروحي، الأرض والكنيسة، حيث يدعم كل منهما الآخر، وهكذا بوجد الاثنان معًا.

و هناك معنى آخر بر تبط بضمبر الغائب لا بنشط علي الفور في السطر ٤٦، على الأقل فيما يتعلق بالإشارة إلى شخصية معينة، لكنه شرط لمعنى هذا السطر، وقصة رايزنج ولف نفسها. بهذا المعنى، يشير الضمير-كما يستخدم على سبيل المثال في السطر ٢- ليس فقط إلى شخصية، بل إلى "شعائر روحية" بوصفها، هي نفسها، أحداثًا ثقافية. بهذا المعنى، تقدم الشعائر شكلا تواصليا مهما تطرح من خلاله المشاكل، وتدعم القدرات الشخصية، ويتعزز الوجود الروحي. في مثل هذه الأحداث، يلمس المتضرعون الحقائق العظيمة والمصادر التقليدية للحكمة والقوة، المهددة في العالم المعاصر الذي يعيش فيه ر ايز نج ولف. يمكن للمر ء، منتقلا إلى أحداث الشعائر ، إذا مورست بشكل صحيح، أن يحفظ "توازنا" حقيقيا، كما عبّر من قبل، في وجوده الروحي والفيزيائي. وحيث إن هذه الأحداث تعمل بطرق قوية غامضة، يجب توخى الحذر والتحلى بالتواضع. على المرء أن يكون ممتنا لأن العالم الروحي جدد فهمه للحياة من جديد، ويرحل سريعا بمجرد الترحيب به. و أيضًا نتيجة لقوة الحدث، ووضعه بوصفه "حقيقيا" ينبغي أن يحميه من هم فى أفضل وضع لمعرفته. وهكذا نعود مرة أخرى إلى "السيوخ"، نعم، "المسنين". إنهم الذين يساعدونه مرة أخرى.

### الجزء الثالث: "حين يأخذك الروحانيون، سوف يجيبون على أسئلتك"

يلخص رايزنج ولف حكايته وحلها (السطور ٤٨-٥٣). من خلال "الشعائر الروحية"، شعائر مثل تلك التي وصفها للتو، يمكن أن يأخذك "الروحانيون" "إلى أماكن مختلفة كثيرة وترى الكثير من الناس المختلفين".

يريد من مستمعه أن يعرف أن الحدث نفسه والعملية يمكن تطبيقهما على ظروف شخصية متنوعة، على مشاكل متنوعة، حاملة أى فرد إلى أى "أماكن" أو "أشخاص" يمكن أن يقدموا له المساعدة.

يريد أيضا أن يعرف مستمعه أن هذه الأحداث حقيقية بـشكل لافـت. وإذا كنت تشك في ذلك، يمكن "للمسنين" أن "يقيموا شعيرة"، ويأتوا "بأولئك الناس [الروحانيين]" ويساعدوك على التأكد من "إن كانت حقيقية". بهذا المعنى، يمكن فصل الخبر ات الوهمية و الزائفة و المتخيلــة عـن الخبــر ات الحقيقة. وقد لخص تو بيرز القضية بشكل متكرر، خاص وعام، وهو يناقش معتقدات البلاكفيت وقيمهم، "شعبنا واقعى". وأكد رايزنج ولف على واقعية خبرته المحكية. من خلال صوره اللغوية، صور خبرة فعلية رائعة كما حدث حين "جلس... في السحب"، "وجـذب... مـن ذراعيـه" بواسطة الهنـود الروحانيين، وكما حكى بالتفصيل المشهد الذي لاحظه وهو "في السحب". في قبضة تلك الخبرات، يقول رايزنج ولف: "شعر بالارتياح وأنه كان في حالة طيبة". وكان على يقين من أنه إذا كانت هناك أي شكوك بشأنها، وإذا تطلب الأمر ذلك، يمكنه أن يسأل "الشيخ" ليصبح "مفسرا"، "سوف بأتى الناس"، ومرة أخرى، "سوف يجيبون على أسئلتك". وهكذا يعود بنا في تصميم دائري عميق (إلى السطر ٢ وما بعده) مرة أخرى "في الشعائر الروحية، يأخذونك إلى هناك".

#### السرد والأحداث المسرودة: قصة عن اتصال طقسى

"الشعائر الروحية" التى يشير إليها رايزنج ولف (فى السطر ٢)، ويحكيها، أحداث تواصلية معينة واضحة إلى حد ما. ربما تشمل ما هو أكثر وضوحا، مثل، شعائر حمامات الساونا والأبحاث البصرية. وربما تشمل مساهو أقل وضوحًا، مثل "الضبابى smudging" و"مجرد الاستماع"، وهما فعلان للتأمل شكليان نسبيا.

الهدف العام من الشعائر هو التطهير والتجديد، تطهير لأنها تنبذ الوباء اليومى، وتجديد لأنها تبعث الحياة الروحية الحقيقية. والتطهير والتجديد يقومان بوصف الأبعاد المادية والروحية للحياة، عند طرح المشاكل في حياة شخص، وتساعدانه على التغلب على ظروف الحياة، وتجعله أقوى أثناء ذلك.

حين يشعر شخص بالحاجة إلى إرشاد أو مساعدة، يمكن بدء الشعيرة، غالبا بمساعدة المسنين، رغم أن هذا ليس ضروريا. هذه الشعائر كما تناقشها وتسردها المعارف التقليدية للبلاكفيت (على سبيل المثال، 1985 Bullchild 1983؛ تتكون من شكل طقسى عام (انظر Grinnell 1962) تتكون من شكل طقسى عام (انظر وحدهم أحيانًا، إلى مكان 1987 1987 ألمشاركون بالسفر، وحدهم أحيانًا، إلى مكان خاص. بمجرد أن يكونوا هناك، يتجددون من خلال الطعام و/أو السشراب، فويمكن أن يتطهروا في حمامات الساونا. وقد يبحث المهتمون حينذاك عن الإرشاد الروحى، والرؤية، والحكمة من العالم الروحى. وقد يشمل هذا أفعالا تشمل الصوم، أو تدخين البايب، أو حرق البخور، أو الصلاة، أو غناء أغاني

مقدسة، أو تأملا بسيطا. ويمكن القيام بهذه الأفعال بسرعة، وقد تمتد لفترة تصل إلى أربعة أيام. ربما يتجدد الساعون ويطهرون أنفسهم مرة أخرى. وفي النهاية يعود المشاركون إلى وطنهم (انظر 1992 Harrod)، ص ٢٢- ٣٧).

بالطبع يعرف رايزنج ولف هذه الشعائر وهذا النوع من التسلسل الطقسى. ويشير إليها مباشرة (في السطور ٢، ٥٤، ٥٧)، ويصف بالتفصيل مثالا خاصا. في السياق الثقافي لهذا الطقس، يمكننا أن نفهم بشكل أفضل الشكل العام للنشاط المتضمن هنا. ويمكننا أن نفهم أكثر كيف تمجد الشعائر المعتقدات المقدسة للأرواح والأسرار في أماكن الطبيعة، وقيم التواضع، والتقاليد، والتقوى في الحياة اليومية.

#### الخصائص الأسطورية: الذاكرة في السرد

أود أن أعود إلى زمن قبل الزمن. في هذا الزمن الأسطوري لدينا هذه القصة المختلفة عن الشخصية، نسميها أسطورة. والأسطورة أحيانًا نتيجة لخبرة خيالية قوية جدا، وبتحديد شديد نتيجة لخبرة استثنائية، وتساعدها الأسطورة على تشكيل السروح، وتسساعدها على تشكيل روح الشجاعة المطلوبة لتواصل. وتساعد الأسطورة أيضًا على بناء الاحترام بين عالم الإنسان وعالم الطبيعة.

(جاك جولدستون، مغنى وراوى قصص من البلاكفيت).

تفعل الأشكال الأسطورية للمجتمعات ما تفعله الأحسلام لفرد؛ تقدم "سردا رمزيا عظيما" يمكن فيه التعبير عن ظروف الحياة وفهمها (انظر Philipsen 1987). وباستخدام الأسطورة يمكن وضع الحياة في شكل لا يعمل فقط لذات المرء، بل يعمل أيضا لرفاقه وأسرته وجيرانه. يقدم سرد رايزنج ولف مرحلة فاتنة من الشكل الأسطوري وخصائصه عند البلاكفيت. وسوف نرى الطريقة التي تُحل بها الحبكة، والأفعال الرئيسية التي تتحقق، وحل الدراما، ونقطة الامتياز التي يتم منها الكثير من السرد ليُفهم باعتباره خصائص لأسطورة عظيمة للبلاكفيت. ثمة موارد أسطورية خاصة تعمل هنا في قصة رايزنج ولف تُشتق من الحكايات القديمة، حكايات "الرجل العجوز"، أو "سكار فيس Scarface"، أو "امرأة بذيل من الريش" أو "النجم الثابت".

# أساطير نابى أو الرجل العجوز وسكارفيس: حكايات السفر، والحلم، والحصول على مساعدة

بالنسبة للبلاكفيت الذين على دراية بأدبهم الشفهى، تقدم قصص "نابى"، أو الرجل العجوز، موارد أسطورية بارزة لأداء خبرات الحياة. "مرت قصص نابى من جيل إلى جيل فى أمة البلاكفيت حتى اليوم. ولكل أسرة تفسير خاص لهذه القصص، لكن فى التحليل الأخير لكل قصة هدف خلقى عام. ربما تعلم قصة درسا أو تثبت قضية؛ وقد تحكى أخرى كيف تحقق جزء معين من الطبيعة" (Rides at the Door, 1979, p.7).

تحكى قصص نابى بأفضل صورة فى سلسلة. وترد القصة الأولى فى مجموعة تسمى "الأحلام". وهى عموما تسير على النحو التالى (سجلها Darnell Davis Rides at the Door, 1979, p.9):

منذ فترة طويلة كان شعب البلاكفيت يعيش بتعاليم نابى، وقد أوضح نابى للشعب أشياء كثيرة جدا. وأعطى نابى أيضنا للهنود الإرادة ليعيشوا بابتكار حيوانات ونباتات وكل المخلوقات الحيسة لاستخدامهم. وأعطسى الشعب طريقة صحيحة ليعيشوا بها، وأوضح لهم أيضًا الطرق الخطأ.

وكان من الهدايا التى قدمها نابى للبلاكفيت القدرة علسى الحلسم. وعلَّسم الناس كيف يستخدمون أحلامهم بطريقة جيدة. وكان علسى الرجسال أن يذهبوا إلى الجبال للعثور على أحلامهم. كان عليهم أن يناموا على وسائد من جماجم الجاموس ويحلموا. وحين كانوا يعودون إلى المعسكر، يتبعون النصيحة التى رأوها في أحلامهم.

وكان الهنود يقدرون أحلامهم ولا يخافون. كانوا يعرفون أن الأحلام يمكن أن تساعد الجميع.

علم نابى الناس كل شيء في تلك الأيام. والآن نحكى قصصه، كما سمعناها عن شيوخنا.

تشمل القصة الشخصية لرايزنج ولف عن "شعيرته" عناصر أساسية من هذه الأسطورة الأولى لنابى. تضفى هذه الحكاية الأسطورية قيمة عظيمة على "الحلم" باعتباره فعلا فعالا على المستوى الثقافى، وطريقة لتشكيل رابطة بين عالم الطبيعة وعالم الإنسان، واكتساب الشجاعة للاستمرار – كما يقول جاك جلادستون Gladstone. إنه طريقة فعالة للوجود في مكان، طريقة

لجمع الحكمة، طريقة للارتباط بالخصائص الروحية لمكان. وهكذا يمكن لحالة الحلم والنوم أن تزود المرء ببصيرة وطاقة جديدتين. يقع هذا الفعل ضمن الحبكة التقليدية لإمكانية أن "يرحل" شخص، ربما إلى "الجبال"، إلى "حلم" أو يبحث عن رؤى، وهذا "سوف يساعدك". تتمثل حوافز الحلم ببساطة في أن المرء قد يكون في حاجة إلى "مساعدة"، ويمكنه أن يصلى، ويكون الحلم طريقة مقبولة ثقافيا لتلبية صلواته. والقضية أن التلبية ليست من صنع المرء، لكنها تُقدَّم أحيانا بصورة غامضة عند البحث عنها، من عدد من الأماكن أو المخلوقات، وتساعد على منحه الشجاعة ليواصل.

التطور الأكثر وضوحا لهذا الخط من الحبكة في الأدب السفهي للبلاكفيت هو أسطورة سكارفيس. (١) وفيها، شاب مشوه عليه أن يسافر ليقابل البلاكفيت هو أسطورة سكارفيس. (١) وفيها، شاب مشوه عليه أن يسافر ليقابل الخالق الشمس"، لتلتئم جراحه ويصبح زوجا مناسبا لشابة جميلة (انظر على سبيل المثال، 390-325. pp.325-390 (Wissler & Duvall 1985, pp.325-390). وتأخذه رحلات عبر الجبال العظيمة، بما فيها سبعة أماكن للبحث البحصرى، حيث يعلم سكارفيس كيف يواجه بأفضل صورة تحديات هائلة في رحلته. وفي النهاية، يصل الشاب إلى مصدر هائل للمياه يتخيل في البداية أنسه لا يستطيع أن يجتازه. ويكاد يستسلم. وفي النهاية، تساعده بجعات كبيرة تأخذه إلى عالم الخالق الشمس" الذي يمحو الندبة التي تشوهه. ويعود، رجلا جديدا، إلى وطنه ليتزوج عروسه الفاضلة الصبورة. إذا كانت حكاية نابي ترسل الناس إلى

<sup>(</sup>١) سكار فيس Scarface: يعنى الاسم حرفيا ندبة الوجه (المترجم).

الأرواح والأماكن لتجد الحكمة الروحية، فإن حكاية سكارفيس تذكّرهم بأن السفر يمكن أن يولّد قدرات وبصائر جديدة، ومن بينها خلق حياة جديدة عند العودة إلى الوطن.

القصة التي يبدعها رايزنج ولف لمستمعه مرصعة بمهارة بهذه الخصائص الأسطورية المحددة وبهذا الشكل. الفعل الأساسي في القصبة، "في العالم الروحي، فعال تقافيا لأنه كما يقول، "في أحلامك يمكن أن تسافر كثيرا حقا" (السطر ٥١). تتحرك الحبكة الأساسية من رغبته في السفر إلى وطنه، إلى زمنه "في السحب"، عودة روحية إلى الوطن، لأنه مصدر عظيم للارتياح والروعة بالنسبة له. ويسرد خبراته الشخصية من خلال هذه الخصائص الأسطورية، حكى رايزنج ولف حكاية شخصية. فعل هذا من خلل شكل أسطوري لا ينشط الأفعال الفردية وحدها بالإرادة بل والأفعال الثقافية بالتوجيه الروحي، وليس فقط خطط شخصية بل حبكات ثقافية تقدم المشاكل وتحلها بالطرق التقليدية للبلاكفيت. ونتيجة لهذا تعاش حياة رايزنج ولف وتحكى ليس فقط طبقا لظروفه وما يملي عليه، لكن أيضا باعتبار ها تتبع الإرشاد الخلقي لهذا الأستاذ الأسطوري العظيم، نابي، وكلماتــه الحكيمــة "للأو ائل"، حين يكونون في حاجة "للحصول على قوة روحية".

امرأة بذيل من الريش أو أسطورة النجم الثابت: نقطة امتياز حقيقية للحكى السفر والحنين للوطن بالطبع حبكة متأصلة بعمق في الأدب السفهي والمكتوب عند كثير من الشعوب. وقد نتوقع أن بعض حكايات البلاكفيت، إذا

لم نكن نعرف بشكل أفضل، كما كتب مصنف لحكايات حمامات السساونا التقليدية: "ربما أخذ بالكامل من الأوديسة" (Grinnell 1962, pp.xvii). ذكرت أسطورة سكارفيس من قبل إحدى تلك الحكايات، مقدمة شكلا عميقًا للسفر، والمخاطرة الروحية، والتعاليم الخلقية لرحلة من الوطن والعودة إليسه ومكانه. وأسطورة امرأة بذيل من الريش مثال آخر. (١)

حين كانت المرأة بذيل من الريش شابة نظرتْ، ذات ليلة، إلى النجوم، وحين رأت "نجم الصباح" قالتُ: "أودُ أن يكون زوجي." بعد ذلك ببعض الوقت، ظهر "نجم الصباح"، بشكل مؤكد تماما، لها واتخذها عروسًا له. وبوصفه ابنا لـــ "خالق الشمس" و "نور الليل"، أخذها "نجم الصباح" إلى وطنه، إلى "الأرض العليا". وصارت المرأة، وقد تم الترحيب بها بحرارة، عـضوا نشطا في أسرة "نجم الصباح" وقريته. والمرأة الشابة تحفر الاستخراج اللفت للقرية ذات يوم، لاحظت لفتة هائلة رائعة. وكانت اللفتة التي ذكرتها لها "نور الليل"، وحرَّمت عليها استخراجها. كل يوم تــذهب المــرأة الــشابة لتحفــر وتستخرج اللفت، ترى هذه اللفتة وتتشكك في سبب تحريمها، وقد أغرتها. حدث هذا وتكرر، وكان الإغواء يزيد يوميا. في النهاية، ذات يوم، لم تعمد المرأة الشابة تستطيع مقاومة الإغواء، فاستسلمت وأخرجت اللفتة الهائلة الرائعة. وأخذت تدحرج اللفتة جانبا:

<sup>(</sup>۱) بالنسبة للتحليلات التالية أعتمد على نسخ هذه الأسطورة المسجلة في & Schultz (۱) Wissler & Duvall, 1995, pp.58-61 (المؤلف).

نظرت المرأة فى ثقب فيها أخذ يكبر؛ لم يكن له قاع؛ كان يمكنها أن ترى من خلاله؛ يمكن أن ترى، أسفل على مسافة بعيدة، الأرض التى أتست منها؛ وديانها وجبالها وبحيراتها وجداولها، نعم، ومساكن أهلها، فى قاع نهر. جلست عند حافة الثقب، ونظرت من خلالها فترة طويلة، ناظرة إلى معسكر أهلها وأصابها حزن شديد ( Donaldson & Donaldson).

وقد عرف أنها ستكون غير سعيدة إذا لم تعد إلى أهلها، أقنع "خالقُ الشمس" "نجم الصباح" بضرورة عودة المرأة إلى وطنها، أو تبقى تعيسة إلى الأبد. شفقة عليها، عاد "نجم الصبا؛" وزوجته إلى وطنها، بمباركة من "خالق الشمس"، ومع تعليماته لتمجيده لتعيش هي وأهلها حياة طويلة وسعيدة.

ترتبط هذه الأسطورة بالقصة الشخصية لرايزنج ولف بعدة طرق. التيمة الأساسية حكاية سفر للانتقال بين العالم الفوقى والعالم الأرضى الحافز الأولّي للانتقال حنين رومانسى، الحافز التالى الحنين للوطن. وبالإضافة إلى ذلك، يوجد تواز مهم بين سرد رايزنج ولف وهذه الأسطورة. مثل امرأة بذيل من الريش، كان مسافرًا يريد العودة إلى الوطن (السطر ٧)، وجد نفسه فى السحب ينظر إلى أسفل (السطور ١٤-١٦، ٢٦، ٣٣-٣٣، وجد نفسه فى السحب ينظر إلى أسفل (السطور ٢٧-١٦، ٢٦، ٢٦، ٣٣-٣٣، بالارتباح بما رأى (السطران ٣٨-٣٩). بالإضافة إلى ذلك، كان ما رآه مماثلا لما رأته المرأة، خصائص الأرض، الجبال، ومساكن أفراد الأسرة.

ربما الأكثر إثارة على مستوى أنها بنية موازية هو المنظور المقدّم فى جزء من السرد، النظر من أعلى فى السحابة إلى أسفل. إن الوصف هذا فى الأسطورة، كما قدمناها، يكرر تقريبا ما يقدمه رايزنج ولف. تُكتسسب البصيرة، والمرء يقبع فى سحابة، ينظر إلى وطنه وأهله. البصائر المحتملة للشعور بالارتياح والدراما متعددة الثقافة عروض منظورة متماثلة أيضا. فى الاثنين، يلبى الحنين إلى الوطن فورا، لكن المرء يواجه أيضاً بمعرفة قاسية بكونه محبوسا إلى الأبد بين العوالم.

# السرد دراما اجتماعية: بين العوالم، والمقاومة الثقافية، والحماية(١)

إذا كانت الخصائص، والشكل الأسطورى، الفعالة فى سرد رايرنج ولف تقدم روابط بالماضى من خلال أفعال وأخلاق تقليدية، فإن الخصائص الدرامية تقدم روابط تاريخية بالأحداث والعوالم المعاصرة. لا يوجد بمثل هذا الوضوح فى أى مكان، حين يذكر، أن الشعائر "تأخذك إلى هناك"، وهكذا "لا تكون فى الحياة الحديثة". ونكتشف، فى النهاية، أن "هناك" تعنى "فى السحب"، و"فى عالم روحى". وضمنيا، "هنا" تعنى بمعنى معين "فى التيبى هناك"، وعموما "ظهر الشرق".

<sup>(</sup>۱) مفهوم الدراما الاجتماعية الذى أستخدمه هنا مدين به لأعمال فيكتور ترنر Turner (۱۹۸۰). يفسر المصطلح شكلا ثقافيا من أربع مراحل: انتهاك مبدأ، الأزمات التالية، محاولات للإصلاح، وإعادة التكامل الاجتماعي أو الانشقاق الاجتماعي (قارن (Philipsen 1987).

المعانى الثقافية في المقولات الرمزية التي يستخدمها رايرنج ولف ثرية بشكل لافت. كما رأينا، بمساعدة "الشيوخ" و"الشيخ" يقوم بنقلة حرفية من بعد غير روحي إلى بعد روحي للوجود. الخيوط المنسوجة فــي حكايــة رحلته موتيفات رمزية، تنقله مكانيا من "ظهر الشرق" إلى "موطنه" في الغرب. الخيالي هنا عميق وترى أيضًا، من المؤسسة الأوروبية والمستوطنات الأرستقراطية في الساحل الشرقي إلىي السكان الأصطيين وأرض العجائب الطبيعية في المناطق الغربية. ثمة موتيفة زمنية توحي أيضا بطرق عيش "الحياة الحديثة" مع الموارد "التقليدية". إن اقتران الموتيفات الروحية والمكانية والزمنية يخلق تقابلا مبطنا إلى حد ما، لكنه قوى بعمسق بين "عالم الرجل الأبيض" و"عالم البلاكفيت"، بين فساد الحاضر وماض رعوى. و هكذا ينقل النحول المقولات الرمزية من "الحياة الحديثة" إلى "عسالم روحيي" معانى ثقافية كثيفة روحيا ومكانيا وزمنيا. وخلال هذه المصطلحات تبرز تتقلات بين الوجود الروحي وغير الروحي، ووجود مشترك صعب بينهما، الموطن في المقاطعة وخارج المقاطعة، الأساليب التقليدية والمعاصرة في الحياة.

المعنى التاريخي لهذا الاحتكاك مع "الرجل الأبيض"، حين يحكيه البلاكفيت، تشير إلى الأمام عادة في شكل تراجيديا. (١) وكثيرا ما تقابل هذه

<sup>(</sup>۱) أقدم حكاية تاريخية هنا، في مجال خبرتي، حكاية يلمح إليها البلاكفيت عادة بشكل غير عباشر تماما، إذا ذكرت أصلا. أقدمها هنا لأنني أعتقد أنها أيضا فعالة بشكل غير مباشر في هذا الحكي، أساسا في السطر ٣، مع ذكر رايزنج ولف "للحياة الحديثة". تقدم الحكاية التاريخية أيضا حالة لحكي رايزنج ولف وبولشيلد، لأن الأحداث المحكية، بصورة مباشرة أو غير مباشرة، في التراجيديا، تخلق، جزئيا، الضرورة الحقيقية لوجود هذه القصص (المؤلف).

الحكايات بين يوتوبيا "ما قبل الاحتكاك" وفساد "ما بعد الاحتكاك" مع الانتهاك التالى الذى يتردد صداه فى أزمات هذا اليوم. ومثالا لذلك، تأمل المقطع التالى، لبيرسى بولشيلد (١٩٨٥، ص ٣٩٠)؛ المقطع الختامى فى مجموعته التفصيلية الطويلة للأدب الشفهى عند البلاكفيت:

لم يكن لدى السكان الأصليين ما يدفعونه من نفقات. لم نكن نملك ما نشترى بها طعاما؛ لم نشتر ملابس، ولا أى شيء مما تتطلبه الحياة اليومية. لم نكن نعرف شيئًا عن الإيجار، كانت لدينا بيوتنا المتنقلة، وتسمى التيبى tipis. كنا نسافر ببطء لأننا نمشى إلى حيث نحن ذاهبون، فقط كلابنا الوفية تحمل عنا بعض الأعباء، لكن كل شيء كان رائعًا حتى جلب لنا الأصدقاء البيض طرقهم في التدمير، أمراضهم، طعامهم الفاسد، الذي لم نستخدمه بعد تماما، والقتل والسلب والنهب، ومكرهم. وقد وضع هذا نهاية لحياتنا التي كانت هادئة ذات يوم، ونحن الآن نصارع لنبقى على قيد الحياة ما تبقى من انقضاض الرجل الأبيض، حيث إنهم لم يتخلوا قط عن محاولاتهم الكاملة للاستيلاء على الأرض. يمكن فقط لنا، السكان المصليين، أن نصلى لإلهنا "خالق الشمس"، ليخلصنا من هذا الاتقىضاض الخبيث ونهب أراضينا والآن نهب المياه.

حين يقابل رايزنج ولف "الحياة الحديثة" بأخرى روحية و"تقليدية"، كما يفعل في السطر ٣، يجلب هذه الصعوبة ليحكى حبكة قريبة من السطح. يستدعى سرده بشكل موجز إلى حد ما الحكاية التراجيدية التاريخية لبعض أحداث الماضى حين انتهك "الرجل الأبيض" "البلاكفيت"، مع الأزمات الناجمة عن ذلك والمستمرة حتى اليوم. كما يذكرنا بيرسى بولشيلد، الحكاية حكاية

تاريخية، نعم، لكن آليات ذلك التاريخ تستمر في قضايا اليوم، خاصة فيما يتعلق "بالأرض" و "المياه"، مذكرة بطلبات الشركات لحقوق التعدين، و آبار النفط، و انتهاكات المعاهدات المتنوعة. إن مثل هذه المقترحات تدنس "كنيسة" رايزنج ولف وتو بيرز و البلاكفيت.

تقدم الخصائص التاريخية للسرد شيئًا آخر أيضًا. كيف يقدم الانتقال بين العوالم الثقافية حكاية خلقية للحياة المعاصرة، وحكاية درامية عن الحياة في عالمين ثقافيين مختلفين، مقاومة إغراءات عالم الرجل الأبيض والمحافظة على حكمة البلاكفيت. والدراما المتضمنة الأكثر عمقا- لمقاومة المعاصرة والمحافظة- تتكون في طرح عدة تقلبات سيمنطيقية فعالة في هذا الخطـاب. على سبيل المثال، ما يعتبر "حقيقيا" على المستوى الروحي في المعرفة التقليدية للبلاكفيت (على سبيل المثال، أن يكون المرء في السحب) يعتبر غالبا غير حقيقي في معرفة "الرجل الأبيض". الحي روحيا في المعتقدات التقليدية للبلاكفيت (على سبيل المثال، الأرض، والصخور، والجبال) يراه عادة الرجل الأبيض مادة ميتة. وبينما يفترض كثيرون من البلاكفيت أن عالم الطبيعة وعالم الروحي مترابطان، يرى الرجل الأبيض أنهما منفصلان. والطرق الرئيسية للتعليم والإلهام عند البلاكفيت التقليديين (أي رؤية الأرواح والاستماع لهم في أماكن الطبيعة) ليست معتادة في تعليم الرجل الأبيض. كل مسلمة وشكل تقافى للاتصال في الحياة التقليدية للبلاكفيت عكستها وأبطلتها أو حرَّفتها "الطرق" المعتادة "للرجل الأبيض". يذكر رايزنج ولف، ناسجا هذه التقلبات الدر امية في السرد، البلاكفيت بعدم الخلط بين "الحياة الحديثة"

والطرق التقليدية للبلاكفيت التي يحرسها "الشيوخ". خلال سرده، والأفعال والأحداث الثقافية التي يمجدها ويختفي بها، يمكن أن يكتسب البلاكفيت الشجاعة والحكمة، ويؤكدون الشرعية والنزعة الخلقية العميقة - لكونهم من البلاكفيت، والعيش بهذه الطريقة في هذا العالم المعاصر.

#### الاستنتاج: السرديات خطابات ثقافية

حاولْتُ أن أوضح هنا كيف صيغ نص سردى ببراعة في خطاب ثقافي للبلاكفيت. بمعنى ما عالجْتُ ذلك النص، ونصوصا أخرى، باعتباره ممارسة للتواصل تستدعى هنا أحداثًا ثقافية من قبيل الشعائر، ومعانى خاصة من قبيل المقولات الرمزية والتقلبات السيمنطيقية، وتفترض كلها خطابا خاصال للبلاكفيت وتبدعه. بهذا المعنى، الخطاب الثقافي فعال في ممارسات الاتصال التي تنتشر بين شعب، مجموعة نصوص في سياقات، كل منها أداء مناسب يرتبط بالأحداث والمحادثات الثقافية الجارية، ويبقى لكل منها معنى من خلال مصطلحات وموتيفات وحوافز غير منطوقة ثقافيا. في هذه العملية، يتم لفت الانتباه إلى حلبة استطرادية محلية، وطرق تـشكيلها وحكيها للقصص، تاريخها في الفعل والعمل. هذا هو عمل الخطاب الثقافي المحلي.

بمعنى آخر، ينبثق منظور هذا الخطاب الثقافى الخاص من نظرية تجريدية للخطاب الثقافى. (١) بتعبير آخر، ثمة منظور عام للبحث فعال في

<sup>(</sup>١) توجد عدة مناقشات متاحة عن المنظور العام الموجه لهذا البحث (انظر على سبيل المثال، 1999, Carbaugh (المؤلف).

بناء التفسير السابق وضروري له. يقدم هذا المنظور طريقة عامة للبحث في الخطابات التقافية للسرد والهوية. بناء على فرضيات بأن كل سرد نص تعبيري، وكل نص جزء من نظام اجتماعي لممارسة التواصل، ينبغي أن يتقدم البحث في كل حالة ليكتشف حقيقة النص السردي. وتعنسي معرفسة السرديات بهذه الطريقة اجتياز مسار معقد. تظهر عدة أسئلة عن أوضاع التعبير وأشكاله: ما سياق الحكى وما الشكل الخاص الذي تأخذه السرديات هنا؟ وعن المعانى وأحداث التواصل: أي خيال رمزي قوى فعال في سلسلة أكبر وفي أية سلسلة يتم التعبير عنه؟ وعن أفعال التواصل وأدواته وقيمه: ما الفعل الذي ينفُّذ وما مصادر الرسائل التي تَذكِّر وتَقدَّر؟ وعن النَّظُم الثقافية للمعنى: ما المعانى الأكثر عمقا التي يتم التعبير عنها، وما الفلسفة الثقافية المفترضة بشأن طبيعة شخص (أو ما ينبغي أن تكون عليه)، وما الأفعال التي يمكن (وينبغي) القيام بها، كيف يمكن (وينبغي) للمرء أن يشعر، وكيف بمكن (وينبغي) له أن يقطن في أماكن؟ الوضع المناسب لبحث هذه الطريقة هو الانهماك بشكل خاص مع الآخرين، في نظرية الخطاب الثقافي، وطريقة عامة لسماع أشكال سردية خاصة في تعبيرات تقافية معينة، وطريقة للاستماع لمواقف، وأشكال، وفي أحداث ومعانى عميقة، وفي أفعال وفلسفات ثقافية للتواصل. في كل حالة، يسير الشكل السردي في مسساره الخاص، و هو ما بنبغے.

كانت الحيلة العامة الموجهة هنا - في النص السردي لرايزنج ولـف-وضع التحليل في السياق البراجماتي لأدائه، وكشف العلاقة بين هذا الـسرد والحدث الذي أنتج فيه النص، مما يجعلنا حساسين لمشهد التواصل الخاص لاستخدامه. وبعد ذلك، تم استكشاف العناصر الخاصة المستخدمة لتجميع السرد. وقد أدى هذا إلى كشف خصائص عديدة للنص نفسه؛ موتيفة معقدة للسفر في تنقلات روحية ومكانية وزمنية وثقافية، ومجموعة أدوات بنيوية تشمل أسماء أماكن، وخاصية علاقة الفعل، ونحو grammar "الواقع"، وحدث احتمالي "للسر". كيف تؤدى هذه العناصر المرتبطة بممارسات وأحداث أخرى مماثلة إلى فحص مجموعة طقوس يتناولها النص، بما في ذلك التسلسل واستخدامات ثقافية معينة. أخيرا، تم تفسير الموارد الأسطورية والدرامية العميقة التي تتجلى في شكل النص نفسه، وترتبط بالتيمات الثابتة بشأن حياة البلاكفيت، وطرق حكى تلك القصة خاصة. المسارات العامة متاحة خلال السرديات، نعم، وينبغي أيضا أن نكون قادرين على أن نحس العشب الحلو ووسادة الأرانب على طول الطريق، وخاصة عند رؤيتها من "على السحابة".

فى التحليلات الناتجة عن ذلك، آمل أن تكون قد أوضحت طريقة بناء هذا السرد، وهذه النصوص الشفهية، مفاهيم البلاكفيت عن أنفسهم وأفعالهم وظروفهم وتاريخهم. ويتضمن هذا أن اعتبارات السرد تتطلب تحليلا على مستوى الثقافة والاتصال. ولسماع القصص، فى المقام الأول، ينبغى أن نكون مع الراوى بطريقة خاصة. ولفهم القصص المحكية لنا علينا أن نعرف شيئًا عن العالم المحلى الذى تتناوله القصة وتعيد بناءه. إحدى فرضيات أبحاثنا أن نحاول، كما يعبر كيت باسو (١٩٩٠، ص ١٣٦)، "أن نصعع تفسيرات مبدئية للعوالم المشكلة ثقافيا ونحاول فهم حقيقة العيش فيها".

ولنعرف أكثر إن كان ينبغى على المرء، أن يحكى قصة، وإذا كان ينبغى عليه، كيف يمكن له وكيف ينبغى عليه أن يحكيها. إذا كنا نريد فهم بعض معانى ما يقوله الناس عن أنفسهم، وعالمهم، عن أشيائه وناسه، علينا أن نستفيد من معالجة النصوص السردية باعتبارها موارد للثقافة والاتصال. وبالتالى نسمع فيها تصريحات رمزية منظمة بعمق تُبدَع لتطرح طوارئ الحياة اليومية، وتلبى تحديات الناس فى كشف الطرق وبالتالى توليد الشجاعة للاستمرار.

#### "سوف تحدث أشياء مثلها"

ورايزنج ولف يتحدث عن "ظهور الأرواح" قال: "إذا كنْتَ تفكر في الطبيعة يوميا، وتصلى لها يوميا، فسوف تحدث أشياء من هذا القبيل." في هذا التصريح معرفة ثقافية فعالة، مجموعة من المسلمات الثقافية عن العالم وكونك شخصا فاضلا. وتشمل مسلمات الإيمان، بأن "الأرض" و"الطبيعة" "كنيسة" وأرواح تعيش في الطبيعة من خلال أشيائها وحيواناتها، ومسلمات عن القيمة حيث يُكتسب التوجيه الخلقي من التحول، ومن الانتباه إلى عالم الحياة. يمكن أن تكون الطرق المستنتجة للعالم بالغة الغموض، لكن هذا لا يجعلها أقل قوة وثباتا. ذكر رايزنج ولف بالإضافة إلى ذلك أنك كلما استغرقت وقتا أطول للارتباط ببيئتك "كلما فهمْت ما يدور حولك بشكل أقوى." إنه يعرف أن هذا يمكن أن يحدث في أشكال ثقافية متنوعة، من خلال الصلاة والاستماع والشعائر الروحية، التي تقدم بعض طرق الاتصال عند

البلاكفيت من خلال من يمكن أن يفهمه المرء بشكل أفضل، والعيش بطريقة "متوازنة" في هذا العالم الحديث، والأبعاد الروحية للإيه إن دى (۱) المادى في الاعتبار. وإذا كان عثورنا على الطريق يشمل "أرواحا ترفع عصيا" كما عبر تو بيرز، أو الحكمة من "على السحب" كما قال رايزنج ولف، فإن الأمر لا يختلف بالنسبة "لقوى الغموض" التي يسعى الجميع إلى فهمها. ورغم كل شيء، "إذا كان حقيقيا، فإن الناس سوف يأتون إليك... وسوف يجيبون على أسئلتك."

<sup>(</sup>۱) لإيه إن دى AND: تمثل هذه الحروف إشارة إلى أمور كثيرة، والأرجح، طبقا للسياق أن الإشارة هنا إلى مطار في جنوب كاليفورنيا، مطار منطقة أندرسون، وتمثل هذه الحروف كود المطار (المترجم).

#### المسراجسع

- Basso, K. (1990). Western Apache language and culture: Essays in linguistic anthropology. Tucson, AZ: University of Arizona Press.
- Basso, K. (1996). Wisdom sits in places: Language and landscape among the Western Apache. Albuquerque, NM: University of New Mexico Press.
- Bauman, R. (1986). Story, performance, and event: Contextual studies of oral narrative. Cambridge: Cambridge University Press.
- Blackfeet Community College. (1997). Old man told the first people how to get spirit power (pp. 1–3). World Wide Web: Montana Sites Page.
- Bullchild, P. (1985). The sun came down: The history of the world as my Blackfeet elders told it. New York: Harper and Row.
- Burke, K. (1945). A grammar of motives. New York: Prentice-Hall.
- Carbaugh, D. (1983). Oral tradition as spoken culture. In I. Crouch and G. Owen (Eds.), Proceedings of the seminar on oral traditions (pp. 17–30). Las Cruces, NM: New Mexico State University Press.
- Carbaugh, D. (1996). Situating selves: The communication of social identity in American scenes. Albany, NY: State University of New York Press.
- Carbaugh, D. (1999). "Just listen": "Listening" and landscape among the Blackfeet, Western Journal of Communication, 63 [special issue on Spaces], 250–270.
- Deloria, V. (1995). Red earth, white lies: Native Americans and the myth of scientific fact. New York: Scribner.
- Gee, J.P. (1991). A linguistic approach to narrative. *Journal of Narrative and Life History*, 1, 15–39.
- Goodall, Jr. H.L. (1996). Divine signs: Connecting spirit to community. Carbondale, IL: Southern Illinois University Press.
- Grinnell, G.B. (1962). Blackfoot lodge tales: The story of a prairie people. Lincoln, NB: University of Nebraska Press.
- Harrod, H.L. (1992). Renewing the world: Plains Indian religion and morality. Tucson, AZ and London: University of Arizona Press.
- Hopper, R., & Doany, N. (1989). Telephone openings and conversational universals. International and Intercultural Communication Annual, 13, 157–179.
- Hymes, D. (1981). "In vain 1 tried to tell you": Essays in Native American ethnopoetics. Philadelphia, PA: University of Pennsylvania Press.
- Katriel, T. (1997). Performing the past: A study of Israeli settlement museums. Mahwah, NJ: Lawrence Erlbaum.

- Kipp, D. R. (1993). The Blackfeet: A Native American perspective. *Montana Magazine*, 119 (June), 4-11.
- Labov, W. (1972). The transformation of experience in narrative syntax. In W. Labov (Ed.), Language in the inner city: Studies in the Black English vernacular (pp. 354-396). Philadelphia, PA: University of Pennsylvania Press.
- Labov, W. (1982). Speech actions and reactions in personal narrative. In D. Tannen (Ed.), Analyzing discourse: Text and talk (pp. 219–247). Washington DC: Georgetown University Press.
- Langellier, K.M. (1989). Personal narratives: Perspectives on theory and research. Text and Performance Quarterly, 9, 243-276.
- Means, R. (1992). For the world to live "Europe" must die. In R. K. Burke (Ed.), American public discourse (pp. 54-63). Lanham, ND: University Press of America.
- Moerman, M. (1988). Talking culture: Ethnography and conversation analysis. Philadelphia, PA: University of Pennsylvania Press.
- Peshkin, A. (1997). Places of memory: Whiteman's schools and Native American communities.

  Mahwah, NI: Lawrence Erlbaum.
- Philipsen, G. (1987). The prospect for cultural communication. In D.L. Kincaid (Ed.), Communication theory from Eastern and Western perspectives (pp. 245–254). New York: Academic Press.
- Rides at the Door, D. D. (1979). Napi stories. Browning, MT: Blackfeet Heritage Program.
- Riessman, C. K. (1993). Narrative analysis. Newbury Park, CA: Sage.
- Schegloff, E. (1986). The routine as achievement. Human Studies, 9, 111-151.
- Schultz, J.W., & Donaldson, J.L. (1930). The sun god's children. Boston, MA: Houghton Mifflin Company.
- Sequeira, D. (1994). Speaking in tongues. Text and Performance Quarterly, 14, 187-200.
- Turner, V. (1980). Social dramas and stories about them. Critical Inquiry, 7, 141-168.
- Wissler, C., & Duvall, D.C. (Compiler and translator) (1995). Mythology of the Blackfoot Indians. Lincoln, NB: University of Nebraska Press.

# الفصل السابع

# سرديات الهوية القومية بوصفها سرديات جماعة أنماط المعرفة التفسيرية(١)

# كارول فليشر فيلدمان

بدأ هذا البحث بلغز. ماذا يجرى في صناعة القرار القومي الأمريكي وطرق الحديث عنها؟ بدا شيء ما خطأ في النمط القومي للسرد، طريقة مكررة لحكى قصص بدا أنها تصنف كل الأحداث الخاصة بتجريد عام استهلكها بدل أن يلقى الضوء عليها. ماذا كان النمط العام للسرد، من أين أتى، ولماذا انتشر على هذا النحو، لماذا هو استهلاكي إلى هذا الحد، وما المبادئ العامة في علم النفس، إن وجدت، التي يتضمنها؟ هذه السلسلة من الأسئلة قادتني إلى سلسلة أسفار طويلة بعيدا عن حلبتي المألوفة ومن أبرزها التاريخ الأمريكي، ودراسات الثقافة الشعبية، وخاصة أفلام الغرب. وساعدني كثيرا دارسون أضاءوا بشكل رائع كل هذه المناطق العديدة – ترنر

<sup>(</sup>۱) هذا البحث والدراسات المذكورة فيه بدعم من منحة سبنسر Spencer Grant لجيروم برنر، "صناعة المعنى في سياق"، ١٩٩٥-١٩٩٩. وتستحق مساعدة المؤسسة التنويه بامتنان (المؤلف).

Turner (۱۹۹۲) عن التخوم الأمريكية، ورايت Wright (۱۹۷۰) وكويلتى Cawelti (۱۹۷۰) عن الغرب، وخاصة سلوتكين Slotkin (۱۹۹۳)، الذى وضعهم معًا أمامى. لكن انشغالى الخاص باستمرار كان بمعرفة هذه المسائل، وهذا ما يتناوله هذا البحث.

أحلل فقط السرديات الأمريكية الخاصة بالهوية القومية، لكننى أتخيل أن السرديات القومية، على الأقل في هذا القرن، في أماكن أخرى كانت مماثلة من وجوه معينة. مبدئيا، أفترض أن كل السرديات القومية قصص تعرف الجماعة عادة من حيث إنها (أ) نمطية جدا. (ب) وتؤثر أيضا على شكل السيرة الذاتية الشخصية. (ج) وتتوغل باعتبارها معرفة لتمثل أداة ذهنية لتفسير الأحداث.

فيما يلى أحاول أن أوضح أن هذا الوصف مناسب بالنسبة للسرد القومى الأمريكي، وأثق في أنه، بقدر ما يصح، سيكون من النصواب أن نعزوه إلى آخرين كثر، لكن، بالطبع، كل سرد قومي مختلف، وسيكون هناك الكثير من الخصائص، ومنها خصائص مهمة، غير مشتركة في كثير من السرديات القومية. تأمل، على سبيل المثال، أسلوب الزخرفة. ربما يكون لقصص الهوية القومية جنس أدبى مميز، لكن لابد أن يختلف كل جنس أدبى يتم اختياره. ربما نجد تراجيديا في مكان، وقصة حب في مكان آخر. بالإضافة إلى ذلك، قد يكون لهذه الاختلافات نتائج مهمة بالنسبة للمسائل الأخرى في الحالة العامة، وخاصة الجنس الأدبى الخاص ببناء الدذات، والنمط المعرفي الخاص للتفسير المطبق عمومًا في الأمور الحالية.

أبدأ بالحالة العامة، منتقلا إلى دراسة سرد تعريف الجماعة لأقدم مثالا له؛ ثم إلى أنماط قصة الهوية القومية الأمريكية، بشكل عام وخاص. وأخيرًا أتأمل قليلا في الاختلافات بين سرديات الهوية القومية، بوصفها حالة عامة، من الأنواع الأخرى لقصة تعريف الجماعة.

#### سرديات الجماعة: جماعات المسرح

من الواضح أن سرديات الجماعة لابد أن تختلف اختلافا كبيرا في تفاصيل الحبكة، والظروف التاريخية لكل منها مميز بالضرورة، لكن الأقل وضوحًا أنها تختلف غالبًا في الجنس الأدبي، حتى حين تكون الجماعة قائمة بالطريقة نفسها في عالم الواقع وفي الركن نفسه منه. في بحث سابق ذكسر برنر وفلامان (١٩٩٦) دراسة عن فرق المسسرح التجريبي في مدينة نيويورك. كشفت تحليلات المقابلات التي أجرياها اختلافات مذهلة على مستوى الجنس الأدبي بين الجماعات حتى لو تشابهت تماما أوضاعهم في الواقع. كانت العوامل المشتركة بينها ما يلى: التحقوا جميعا بالجامعة نفسها، وتخرجوا في السنة نفسها، اجتمعت الجماعات الثلاث كلها على أساس صداقة نشأت في المدرسة؛ وواجهوا جميعًا المشاكل التي يواجهها المــسرح غيــر التجاري في نيوبورك فيما يتعلق بالمال والمساحة والجمهور. لكسن رغسم اشتراكهم في واقع عام، إلا أن سردهم له كان متميزًا. حكت جماعة، نسميها "طلاب اللاهوت"، قصتها بوصفها بحثا، نوعا من الرومانس. وحكت أخرى، نسمبها "المتدربين"، قصتها بوصفها رواية تعليمية، حكاية عن التطور

الشخصى و"التنشئة". في طوبولوجيا نورثروب فراى Frye (١٩٥٧) للأجناس الأدبية؛ ولم يكن من الممكن أن تكون هاتان الحكايتان أكثر اختلافا: تنتمى الأولى إلى نمط المحاكاة الرفيعة، والثانية إلى نمط المحاكاة المتدنية. (١) طبقا للتمييز الأساسى لفراى، في المحاكاة الرفيعة بطل متفوق وهو في جنس الرومانس (وفي الأسطورة إذا كان البطل سماويا)، وفي المحاكاة المتدنية بطل عادى يؤدى إلى ظهور الكوميديا والقصة الواقعية الحديثة. وبالمناسبة، توقع فراى ملاحم قومية ضمن جنس الرومانس، وهي مسألة نعود إليها فيما بعد.

يحكى "طلاب اللاهوت" هذه القصة: "نحن جماعة صغيرة محدودة من الممثلين، مجموعة، نشترك في التقنية وفي فلسفة مسرحية تعلمناها على يد مؤسس الجماعة واستمرت على يد المخرج. نؤمن بمبادئنا العامة منذ يوم تأسيس الجماعة." لهذا السرد عن التفاني، مجسدا في سرد غنى بالأحداث في المكان والزمان، مذاق الرحلات في مهمة روحية (ناجحة)، قصة بحث. وتمثل قصة "المتدربين" مقابلة حادة. إنها قصة جماعة تمكن أعضاؤها، وكانوا في جماعة بفضل الزمالة، من تحقيق تطور شخصى بوصفهم فنانين، وكانوا جميعا تحت جناح قائدي الجماعة (مخرجين تنفيذيين) اللذين يقدمان لهم الفرص لتحسين أنفسهم واختبارها، رواية تعليمية.

<sup>(</sup>۱) طبقا لتقسيم فراى فى "تشريح النقد"، وتشير المحاكاة الرفيعة high mimetic إلى الأعمال الأعمال التراجيدية الكلاسيكية والمحاكاة المتدنية low mimetic إلى الأعمال التراجيدية التى تتسم بالانفعال المفرط (المترجم).

ذُهانا باختلافات الجنس الأدبى بين الجماعات. لكن الجماعتين كانتا مؤثرتين. لكن سرد هوية الجماعة ليس مجرد تقرير عما يفعله الناس، لكن أيضًا عن كيف تفعله، وعن العلاقات بينهم. كانت الجماعات الـثلاث كلها تحاول أن تطور مقاربتها الخاصة للمسرح، كل جماعة بطريقتها. كانت أفكارهم مختلفة بشأن المهم في المسرح، وعن علاقته ببعضه، وكانت جماعة "المتدربين" ذات طابع عائلي جدا. وكانت أهمية العاملين مختلفة نسبيال نظرية بالنسبة لجماعة "طلاب اللاهوت"، وعلاقات بالنسبة لجماعة "المتدربين". وكان على الجنس الأدبى الذي بنوه أن يأخذ كل هذه المسائل في الاعتبار إذا كان له أن يؤثر بوصفه نموذجًا تفسيريا للنوع الخاص بهم فيما يتعلق بالمعانى.

الاعتبار الثانى هو العلاقة بين السيرة الذاتية الشخصية وقصة الجماعة. كيف يكون التماثل أو الانسجام المتوقع بينهما؟ أى من الاثنين الأول أو الأساسى أكثر، وبشكل أكثر عمومية، ما العمليات التى تنتقل بها السرديات من الداخل إلى الخارج، أو من الخارج إلى الداخل؟

المسألة ليست أوضح على المستوى النظرى أو الميتانظرى مما هي عليه على المستوى الإمبريقى. ينسب أنطونى كوهين (١٩٩٤) لعلماء الاجتماع الرأى القائل بأن الذوات الفردية مجرد نسخ داخلية الثقافة الاجتماعية، ورأى علماء النفس عكس هذا الرأى، حيث البنية الاجتماعية مجرد إسقاط للحياة الذهنية الخاصة. بينما قد يقلل رأى علماء النفس من أهمية الجماعة باعتبارها حاملا للبنية، ويثير في الحقيقة سؤالا بشأن محاولة

الأفراد باستمرار وضع قصة عن الذات غير ذاتية (۱) قابلة للمشاركة، وربما يبدو الرأى السوسيولوجى أرويلى (۲) بشكل إيجابى. ويمكن أن يثير الارتياب في أن حكايات الجماعة يمكن أن تستحوذ على عقول الأفراد وتسيطر عليها. وربما تكون هذه هي الحالة أحيانا، لكنها قد تكون الاستثناء، إنها حالة مفزعة، لكنها ليست القاعدة.

لحل لهذه المقولات المتنافسة عن شرعية ميتافيزيقية فريدة يقترح كوهين بناء منظور أكثر رمزية عن حكايات الذات، في وسط يمكن أن تقاسمه أنماط الجماعة والأنماط الشخصية، في وقت واحد. ويصبح الاختلاف الذي لا يمكن اجتيازه بين الالتزامات الأنطولوجية المتنافسة للأفراد أو الجماعات مجرد مشكلة لا تثير الاهتمام، تشبه مشكلة البيضة والدجاجة بشأن قصة تعاد كتابتها مرات كثيرة.

إننا ربما نكتب غالبًا وننقح قصصنا الجماعية والشخصية فى الوقت ذاته. وكانت هذه هى الحال بوضوح بالنسبة لجماعات المسرح التى أجرينا مقابلات معها، لأنه لم تكن هناك جماعات لها وجود سابق على تشكيلها، وقد تشكلت قصص الجماعة فى الوقت ذاته الذى تتشكل فيه حياة كل ممثل بوصفه ممثلا يولد. بالطبع، هناك قدر كبير من المادة الثقافية الخام لكتابة كل منها – المعرفة المسرحية، والأدب، وحتى الأسطورة. وقد قدمت هذه المادة

 <sup>(</sup>١) غير ذاتية non-solipsistic: عن solipsism، وهي نظرية فلسفية ترى أنه لا جود إلا للذات (المترجم).

<sup>(</sup>۲) أرويلي Orwellian: نسبة إلى جورج أرويل Orwell (۱۹۰۳–۱۹۰۳)، كاتب بريطاني (المترجم).

الثقافية معجما تفسيريا لكل من القصص الجماعية والفردية. وأنارت كل قصة الأخرى، ربما أنارت قصة الجماعة قصة الفرد بإضفاء الصفة الذاتية عليها، وربما أنارت قصة الفرد قصة الجماعة بالإسقاط. على أية حال، ضمن "طلاب اللاهوت"، الذين واصلوا جميعا البحث نفسه معًا، كانت القصص الجماعية والفردية متماثلة بصورة مذهلة، بينما ضمن "المتدربين"، كان النوعان مختلفين تماما مثلما كانت قصة كل فرد مختلفة عن قصص الآخرين بروايتهم التعليمية الشخصية.

كان كل "طلاب اللاهوت" في البحث ذاته. وقد قصوا حتى خبرة الجماعة بضمير المتكلم الجمع، وبها معجم مشترك بصورة أكبر، وتسلسل حبكة أكثر اتساقا عبر الأعضاء. وليس من المدهش أن يكون لحكايتهم عن الارتباط بين الفرد والجماعة أساس خلقي. يرى طلاب اللاهوت أن جماعتهم تتبني مجموعة مبادئ، وهي مبادئهم الشخصية أيضًا. الحدود بسين المذات والجماعة ليست مطموسة، لكن الجماعة والأفراد في انسجام تام. في المقابل، كان كل فرد في جماعة "المتدربين" يعمل على إتقان مهارات تمثيلية مختلفة، عالبا بمفرده، وكذلك في أوقات مختلفة، وبطرق مختلفة. كل ما كانوا يشتركون فيه هو أسرة الرواد (الآباء) والأعضاء (الأبناء) التي سمحت لهم بالنمو، واحتمالية النمو. وحيث رأى معظمهم أن هذه المهمة ناقصة، فقد بقوا متباينين في نهاية السرد.

لاحظ أن الجنس الأدبى لا يصمّم الحكى ويؤثر على شكل السيرة الذاتية الفردية فقط، لكنه بيضًا بمثابة بنية معرفية للخبرة، وهي النقطة الثالثة

التى أود تناولها بشأن سرديات الجماعة عموما. كما يقول ريكور (١٩٨٥): "قد يُعزى نظام [الحبكة] إلى المخيلة المثمرة التى يكوِّن بالنسبة لها النزعــة التخطيطية" (ص ١٩). إن سرديات الجماعة أدوات تكوِّن واقــع الجماعــة، وتكوِّن، في الوقت ذاته، طريقة تفكير كل عضو.

طريقة التفكير التى تدعو إليها المعرفة السردية تفسيرية. إنها شكل من التفكير ينسب المعنى لخبرات أو أحداث معينة بوضعها فى نمط سردى. وبتقديم إطار تفسيرى مشترك لخبرة أعضاء الجماعة، تبدع سرديات هوية الجماعة البيئة التفسيرية للمشاركة فى المعنى.

توجد احتمالات لسرديات تعريف الجماعة بقدر وجود أنواع معبرة عن الانتساب إلى جماعة في الخبرة البشرية. إن معظم الحيوات في الحياة الغربية الحديثة يثريها انتساب متعدد للجماعة للأسرة، للحي، لمجموعية العمل، للأمة، مكتفين بذكر بعض الأمثلة القياسية. يحمل الكثير من هذه الأنواع من الانتساب في داخله قصة لتعريف الجماعة. يمكن أن يتكرر ظهور حدث معين لشخص مفرد فيما يتعلق بسسرديات هوية الجماعات المختلفة، وبتأثيرات متباينة. على سبيل المثال، يمكن أن يكون لترقية في عمل معان مختلفة في قصة أسرة واحدة، وقصة مكان عمل المرء. يمكن أن تكون نقطة تحول في قصة ولا تكون في الأخرى، أو لحظة مجد في قصة واغتراب في الأخرى. تقودنا الأطر السردية المتعددة إلى معاني متعددة، في آفاق سردية متعددة يمكن منها رؤية الحدث. يمكن أن يكون هذا تقوية أفاق سردية متعددة مكان ببساطة. ومن المحتمل جدا أن يعتمد هذا علي مدى

إدراك المرء لأطر القصة التي تُستخدَم، وكيف تتلاءم هذه الأطر ميتا سرد meta-narrative أوسع عن الهوية، وهو أمر خارج مجال هذا البحث.

### السرد القومى الأمريكي

السرد القومى الأمريكى، مثل الأنواع الأخرى من قصص تعريف الجماعة هو (أ) نمطى. (ب) يؤثر على السيرة الذاتية الشخصية. (ج) يمثل أساسًا معرفيا للتفسير.

أعود أو لا إلى النمط. يسمى تـوم إنجلـردت Engelhardt (١٩٩٥) كتابه عن الهوية القومية الأمريكية "تهاية ثقافة الانتصار". إنه يرجع نسختنا الأمريكية عن الذات إلى حكاية أسطورية، والآن تتجسد، بطريقة ما، حكايـة أخرى، لكنها تبنى عادة لتناسب حبكة يسميها حبكة "المنتصر"(١). يصف هذا السرد سيناريو توضع فيه التحديات وتواجه وتقهر، بضمان خلقـى بنـصر يدمر العدو بحسم دائما. السرد رومانس نموذجى فيما يتعلق بالجنس الأدبى: بطل متفوق يواجهه خصم أقوى بكثير، لكنه أدنى خلقيا، حيث تدور معركـة تبلغ الذروة فى النهاية بعد سلسلة مغامرات أقل. وهو، بالإضافة إلى ذلـك، يشترك فى هذه الخاصية الرومانسية: جدلية الأضداد. يقـول فـراى Frye يشرك فى هذه الخاصية الرومانس جدلى: يتم تركيز كل شىء علـى نزاع بين البطل وعدوه، وترتبط كل قيم القارئ بقـيم البطـل" (ص ١٨٧).

<sup>(</sup>١) المنتصر triumphalist: من triumphalism، الاعتقاد بتفوق مبادئ معينة وخصوصا دين أو نظرية سياسية على كل المبادئ الأخرى (المترجم).

نتطلب حبكة المنتصر الغربي ضرورة أن يكسب البطل في النهاية، مما يؤدى إلى انتقاء جنس فرعى معين من الرومانس: البحث. وهكذا يتشكل السرد الأمريكي بالجنس الأدبى والحبكة. الحبكة مميزة، يسميها إنجلردت (1990) حبكة "المنتصر". والجنس الأدبى نوع خاص من الرومانس، بحث.

هذا هو نمط السرد الأمريكي القانوني: الغربي الكلاسيكي. غلف كتاب إنجلردت مزين بلوحة بوب متوهجة لراعي بقر وحيد يطارد هنديا في براري الغرب لوحة تماثل تماما اللوحات التي زينت غلف "روايات الدايم"(۱) حين ظهر السرد الغربي أول مرة.

الآن على أن أنحرف قليلا لأتحدث عن تاريخ الغرب وتطوره التالى. نعود إلى تأثيرات هذه القصة على السيرة الذاتية الفردية كما يقدمها طلاب الجامعات الأمريكية اليوم، ثم إلى كيفية تأثيرها بوصفها نظامًا معرفيا.

رغم إن "الغرب" يبدو قانونيا اليوم، إلا إنه ظهر حديثا تماما كجنس أدبى شعبى، قرب نهاية القرن الماضى. (٢) ومن المهم أنه كان إنتاجا تجاريا منذ البداية. يرده سلوتكين Slotkin (١٩٩٣) إلى رومانس أكثر عمومية: قصة التخومي frontier. يلاحظ أن كلا من رومانس التخوم والغرب الشعبى صارا مهمين بعد بداية اختفاء الحقائق التاريخية التي تقف وراءهما. يقول فراى (١٩٥٧) إن الرومانس جنس أدبى لإشباع الرغبة، جنس يحدث في

<sup>(</sup>١) روايات الدايم dime novels: روايات ميلودرامية رخيصة عن الحب والمغامرة، ويعود الاسم إلى سلسلة من الروايات كانت تصدر بهذا الاسم (المترجم).

<sup>(</sup>٢) أظن أن الإشارة هنا إلى نهاية القرن التاسع عشر وليس العشرين (المترجم).

عصر ذهبى وينظر غالبًا إلى الماضى بشغف، وهكذا فإن التوقيت المذكور من قبل صحيح في الحقيقة.

حصل السرد الغربي على دفعة شعبية هائلة من "بفلو بل" (وليم كودى)، (١) وعرض "الوايلد ويست". وطبقا لرأى سلوتكين (١٩٩٣، ص ٦٩-٨٧)، كان وليم كودى رائدا لأعمال كثيرة متنوعة حتى عام ١٨٦٩، وفي ذلك العام صار مستكشفا شعبيا شهيرا بالنسبة للصيادين المحترمين من الشرق. كتب روايته الأولى في ١٨٦٩، ومسرحيته الأولى في ١٨٧١. ونشأ عرض الوايلد ويست من هذا، وبعد سنوات كثيرة من التجوال، فتح معرضا باسم "الوايلد ويست" في ميدواي Midway بالقرب من المعرض الكولومبي في شيكاغو، وكان جزءا منه على ما يبدو، في ١٨٩٣. وكان هناك رعاة بقر وهنود وجياد في المعرض، وقد عرضت مسرحيات كسودي مع هذه الشخصيات على المسرح. وأصر كودى على أن "الوايلد ويست" لـم يكن معرضا، بل مكانًا. أو إن معرضه كان جزءًا من الواقع نفسه. ويلاحظ سلوتكين أن فكرة أنه كان هناك تقدم من الجامح إلى المنظم على مستوى المؤسسات هيمن على مثل هذا التفكير عن الرائد، مثل تفكير تيودور روزفلت في كتابه "فوز الغرب"، كان يُمثّل أيقونيا على الميدواي نفسه. وكان "الوايت سيتي White City" نهاية الطريق الطويل، مكانًا لنظام هارموني كامل، بداية "الوايلد ويست".

<sup>(</sup>۱) بفلو بل Buffalo Bill أو وليم كودى William Cody (۱۹۱۷–۱۹۱۷): كاتب وجندى أمريكي حصل على وسام الشرف العسكري سنة ۱۸۷۲ (المترجم).

وكان كودى نفسه شخصية لا تُصدِّق، مربكا ليس فقط في منتجاته التجارية، لكن حتى في شخصيته، القصصية والحقيقية. يكتب سلوتكين (١٩٩٣، ص ٧٢) أنه بعد أن حقق كودى نجاحا مسرحيا معينا، وبالتالي، ومن المحتمل، باعتباره ممثلا للغرب البرى، دُعى للمشاركة في المعركة بين السيوكس والشايان الشماليين<sup>(١)</sup> التي وقعت في ١٨٧٨. متأخرا نتيجة انشغالاته المسرحية في "ظهر الشرق"، وصل متأخرا ووحيدا ووجد نفسه مع هندي منعزل في و اد مفتوح. مرتديا ملابسه المفضلة، ملابس مــن القطيفــة وشرائط؛ ذبح الهندى، ونزع فروة رأسه، وحمل الفروة إلى معسكر الجيش قائلًا إنه "من أخذ أول فروة من أجل كستر ".(٢) وبالمناسبة، أخذ معه الفروة والقصة إلى ظهر الشرق، حيث كانتا بمثابة معرض ومسرحية على المسرح في "الوايلد ويست". قام كودي بدور "بافلو بل"، "ذبــح" ممــثلا يلعــب دور الهندي، ثم، في لحظة انتصار التمثيل الدر امي، أثار جمهوره بالقبض على ما يعرفون جميعا أنها فروة حقيقية من حدث فعلى موصوف في المسرحية.

رغم أن "الغرب" لم يصبح سردا شعبيا مهمًا حتى تسعينيات القسرن التاسع عشر، إلا إن له جذورًا منتشرة في الماضى. في الكتابة التاريخية الشعبية عن التخومى، وفي الأدب الذي يتناول جذورنا التاريخية القومية البحث عن الحرية، حرب الاستقلال ضد الاضطهاد البريطاني. الكلمات

<sup>(</sup>١) السيوكس Sioux والشايان الشماليين Northern Cheyenne: من الشعوب الأمريكية الأصلية (المترجم).

<sup>(</sup>٢) كستر Custer (١٨٣٩) أمريكي، وصل إلى رتبة عميد وهو في الثالثة والعشرين ومات في إحدى المعارك (المترجم).

المثيرة للشخصيات التاريخية في تلك الأزمنة: "أعطنى الحرية أو أعطنسي الموت"، قال الأمريكيون في تسعينيات القرن التاسع عشر، وحققوا ما سعوا اليه: خلقت استثنائية هذه الأصول وشعبيتها وتفوقها أرضا خصبة "للغرب" وجنسه الأدبى النموذجي وأنماط الحبكة.

حتى وقت حديث، أى حتى الهزيمة الأمريكية المحيرة في حرب فيتنام، طبقا لرأى إنجلردت، ثمة شيء ما، كل شيء في الحقيقة، سار بشكل خطأ فيما يتعلق بسرد الهوية الأمريكية. طبقا لرأى إنجلردت، تغذى أيضا ضياع سردنا المميز على مصدر آخر، ألا وهو تفكك المجتمع الأمريكي. في التعددية الثقافية الجديدة التي بدأت تقريبا في الوقت ذاته، بدأ كثير من الجماعات الأمريكية الفرعية، في جزء من تعريف هويات جماعاتهم الفرعية، الانفصال عن السرد القانوني، أو الانتساب إليه بطرق جديدة متنوعة. تبنته أحيانا مجموعات معينة لكنها جعلته ملائما لها باعتباره ينتمي لهم بشكل مميز، ولهم فقط. في حالات أخرى، أخذت علاقة التباعد شكل التماهي مع رعاة البقر. شعرت النساء أحيانا وشعر السود والآسيويون والمكسيك الأمريكيون والشواذ بأنهم أقرب إلى الصحايا من الأبطال.

انفصلت بعض الجماعات عن السرد القانوني المتفوق تماما، على سبيل المثال، لصالح قصة الحب والتسامح حيث تجد القوى القطبية ظاهريا تسوية بالتفاوض يمكن أن يتعايشوا فيها بـسلام- رافضة جدلية جنس الرومانس بشأن المتناقضات في الوقت ذاته. لكن حتى حينذاك كانت قصصة

رعاة البقر في الصورة دائمًا، بمثابة طبقة رقيقة. قصة التسامح مثل كلمة "مارتين لوثر كنج" "لي حلم" (١) ضد المتفوق دائما في السياق الأمريكي. كانت ضد الأسطورة التي اكتسبت في النهاية وضعًا أسطوريا خاصا بها، ولم يكن مدهشا أن نسمع صداها يتردد في كلمات رودني كنج (٢) عن عشية أعمسال الشغب في لوس أنجلوس التي اشتعلت نتيجة وحشية الشرطة التي عاني منها هو نفسه: "ألا يمكن أن نعاني منها جميعًا؟"

فى الوقت ذاته، خضعت "أعمال الغرب" – الروايات، والأفلام خاصة، لتغير مواز. يوثق ويل رايت(٢) (١٩٧٥) سلسلة تغيرات حولت قصة رعاة البقر التقليدية، أو لا إلى قصة انتقام وفيها رغم بقاء راعى البقر رجلا طيبا بشكل أساسى يتصرف مقلدا ما يحدث فى الأفلام الأكثر سوادا. ثم إلى ما يسميه القصة "الانتقالية"، وأخيرا إلى "الغرب" المحترف، حيث البطل راعى بقر محترف (رجل فظ يُستأجر) قد يحفزه تمامًا الطمع، لكن السمات الأخرى الشخصيته، اجتماعى عادة، يرتبط ارتباطًا وثيقًا بأعضاء جماعته، تبقيه محبوبا بشكل كاف للعمل بطلا بأى مفهوم. وتتمثل التغيرات المتتالية فى تشويش خلقى مطرد لنقاء دوافع البطل الغربى التى تتراوح من الخير تمامًا إلى الأنانى تمامًا، مما يجعله بطلا من نوع أكثر تعقيدًا والتباسًا من الأبطال

<sup>(</sup>۱) مارتين لوثر كنج King (۱۹۲۹-۱۹۲۹): زعيم أمريكى بارز. لى حلم: كلمة عامة ألقاها فى ۲۸ أغسطس ۱۹۲۳ طالب فيها بالمساواة العرقية ونبذ التمييز العنصرى (المترجم).

<sup>(</sup>٢) رودنى كنج King (١٩٦٥): أحد ضحايا وحشية البوليس في أحداث لوس أنجلوس (المترجم).

<sup>(</sup>٣) ويل رايت Will Right (١٩٦٠): أمريكي، مصمم لألعاب الفيديو (المترجم).

الآخرين غير القصصيين الذين تطوروا في الفترة ذاتها من جنود فيتنام إلى الرؤساء.

كيف تحدث مثل هذه التغير ات الشديدة وبيقى البطل عمومًا بودي مهتمة بطلا؟ يكمن جزء من الإجابة في الوضع الأسطوري للغرب، بمعانيه الخالدة الذائعة، وأصداء ماضى الغربيين. ويكمن جزء منها في البنية النمطية جدا لأسطورة راعي النقر – الوظائف الثابيّة لحبكتها عبر مختلف الأجناس الأدبية الفرعية، وثبات جنسها الأدبي. ولأن هناك قدرًا كبيرًا من التداخل بين الوظائف المطلوبة لحبكات الأجناس الأدبية الفرعية، وتشمل علي الأقل النهانة الكارثة. بالطربقة نفسها سمحت هذه النمطية الكثيفة للغرب الكلاسبكي باستيعاب الهنود، لكن وأيضا ملاحظي الأرض وملك السكك الحديد الشرقية، وحتى الوكلاء الفاسدين فيما يتعلق بالقانون، بوصفهم رجالا سيئين دون فقدان التماس مع المعاني الأسطورية الأصلية، تحملت الأسطورة تطور ا دالا للأنماط القديمة في الشخصيات الرئيسية في مختلف الأجناس الأدبية الفر عية. وربما اعتمد بقاء الأسطورة عليه، مثل السود والبيض في أمريكا في وقت سابق، وخاصة طريقتها في فهم نفسها، منحت طريقة للرماديين باقتحام وعينا القومي بعد فيتنام. لكن الغرب المعاصر، مع كل تستويش فضيلة البطل، لا بزال يحافظ على قطبية الخبر والشر مركزية بدرجة كبيرة في هذه الأسطورة. لا يزال الأبطال رجالا طيبين، حتى رغم عيوبهم. لم تعد قطبية الخبر والشر واضحة، لكنها كامنة دائمًا في النص. وهكذا بقدر ما رأينا أن السرد القومى الأمريكى بدأ تاريخيا مع ثورتنا التاريخية سعيا للاستقلال. انتصرنا فى ذلك الحدث وأكدنا تميزنا. كانت أمريكا فى تلك الأيام منطقة صغيرة، لكن تم ضم مساحة أكبر بكثير، ووصلت أعداد أكبر من السكان للإقامة فيها. وهكذا بدأ تمدد أمريكا باتجاه المحيط الهادى، خلال المناطق التى كانت برارى انتقال التخومى، تم تذليل كل جزء جديد من المساحة البرية بالتتابع، وانتصر التقدم الأمريكى عليها وعلى كل أخطارها. كان البطل النمطى فى هذه القصة قويا (حتى أكثر خطورة، لم يكن متحضرا). يجلب الأمريكان، الذين انتصروا على الخواء، الحضارة الأمريكية الأمان والنظام والكنائس والمدارس، إلى مساحة خاوية خطيرة.

تغذت قصة التطور على قصة التخوم التى تغذت على "الغرب"، ونثرت نمطها الأساسى جانبيا إلى أجناس أدبية فرعية مثل قصص بنكرتون، (۱) وما يسمى قصة "المخبر الثائر الشديد". وخلال هذا الانتثار، يعاد حكى القصة مرات ومرات. قصة لا نمل قط من سماعها. واستخدم القالب النمطى نفسه لروايتها: المجموعة نفسها من وظائف الحبكة، الجدلية نفسها بين الخير والشر، والبطل القوى (والطيب) نفسه، والبناء نفسه للمغامرات الصغيرة التى تؤدى إلى المواجهات العنيفة نفسها فى النهاية المنتصرة دائما، والجنس الأدبى الرومانسى نفسه البحث. وكانت البنية المعرفية التفسيرية التى يشترك فيها كل الأمريكيين، وشكّلت إطارا للحوار القومى بـشأن

<sup>(</sup>۱) بنكرتون Pinkerton (۱۸۱۹): مخبر أمريكي من مواليد اسكتلندا (المترجم).

الأحداث المدنية. ثم قذفتنا إلى حرب فيتنام، ومهما تكن الأسباب، رفيض مجموعة كبيرة من أمريكيين شباب غالبا اعتبار معارك تلك الحرب خيرا ضد الشر، أو تمدننا ضد الهمجية، أو اعتبار تورطنا هناك تقدما. لم تكن الحرب بحثا، كانت عنفا غير مبرر، حقيرا. وكان هذا السرفض للقصة الأسطورية القومية على الأقل في أهمية رفض المخطط نفسه. وبالإضافة إلى ذلك، بعد أن خسرنا، توقف الأمريكيون كلهم اعتبار تلك الحرب انتصاراً. هزت أول خسارة حقيقية لنا ارتباط الجميع بسرد الانتصار الذي كنا نحكيه مرارا وتكرارا. لكن بم استبدلناه؟

ذكرت قصة حديثة في نيويورك تايمز انتحار مراهق في بلدة "بيير"، بولاية "داكوتا الجنوبية"، ومضت لتشرح عددا كبيرا من حالات انتحار المراهقين في البلدة نفسها، وفي عدة أماكن أخرى متباعدة ومختلفة. وكان من الطبيعي عقد مقابلات للنظر في الأسباب، وقد برزت عدة عوامل، لكن بقيت الحيرة. اقترح تقرير في النيويورك تايمز (١٩٩٨) أن المشكلة ربما كانت نتيجة نقص في سرد جماعي قانوني. "وفي وسط ولاية نصف سهلية، نصف جبلية، تبدو ببير غير متأكدة مما إن كانت 'مايبري' [بلدة صغيرة محبوبة في عرض تليفزيوني جماهيري] أخرى أو 'غربًا قديما' آخر". وذكر أن التفسير للقس "تشارلي وارتون"، قسيس الشرطة، وقيل إنه أضاف: "وصلت ألي هذه النقطة، تريد أن تكتشف ما يمكن أن تتهمه. صدقني، لقد بحث أب المواضح أن الأنماط المعرفية التي يمكن أن تعطي معني للحيوات والأحداث مشتركة على نطاق واسع، لكل من يعرف الغرب البري وقصص

المايبرى. مفهوم وارتون أن هؤلاء المراهقين يعانون لأنهم لا يستطيعون ببساطة أن يقرروا تبنى بعض السرد المعروف باعتباره سردهم، ومسن شم يبقون بلا سرد. ويوجد هذا ضمنيا في رأيه أنه دون قصة يستخدمونها، تكون حيواتهم بلا معنى.

تاريخيا، كان للسرد القانونى للهوية القومية الأمريكية صدى قوى مع سرديات السيرة الذاتية للهوية الفردية. ولا ينبغى لهذا أن يثير دهشتنا حيث إننا نتوقع مع جنس البحث الانصهار بين الجماعة والذات كما رأينا في مسرح الجماعة الذى دعوناه "طلاب اللاهوت". ملنا إلى التماهى مع راعبى بقر يقهر الآخر الغريب عمليا، في حيوات الاحتراف، حتى في الحياة الخاصة في التعامل مع الضعف والمرض والموت. بدلا من ذلك، نحاربه. حيث يجب التغلب على مصائبنا، لا أن نعاني منها، لم يأسرنا مصيرنا أيضاً. لكن الأمور تغيرت، سواء في الطبيعة التجريبية للحياة الأمريكية أو في السرد فقط، ويزداد خاصة عدد الشباب، الذين هم بالمناسبة، أبناء الجيل الذي كان شابا في أو اخر تسعينيات القرن العشرين، الذين يرفضون اعتبار هذه القومية الخاصة قصة حيواتهم. مع نهاية جنس البحث جاءت أيضنا نهاية انصهار قصة الذات وقصة الجماعة الأقدم.

جمعنا مقابلات عن الهوية الأمريكية مع دارسين في جامعة نيويورك. أشار كل منهم تقريبًا إلى هوة بين الكيفية التي ينبغي أن يرى بها الأمور بوصفه أمريكيا (بانتصار) والكيفية التي يراها بها فعليا. وعبر كثير منهم عن الانزعاج من تبنى سرد المتفوق الأمريكي باعتباره سردهم. وذكر حتى أحد

الطلبة "جون واين" (١) في إشارة إلى الأمريكي الذي ليس هو. ويبقى أنه كان من المدهش أن يرفض "الغرب" تماما وبوعي، ويمكن للمرء أن يتساءل عن السبب. ربما لأن الاختيار وقع على طالب جامعي في نيويورك في مجموعة غير عادية، أعنى أولئك الأبناء الذين لا يستطيعون التواؤم مع الحكاية القانونية الأمريكية.

يقدم الناس المختلفون أسبابا مختلفة لكونهم ليسسوا أمريكيين بسشكل نموذجى. يشير كثيرون إلى الاختلافات العرقية، أو إلى هوية الشاذ، أو إلى القيم التي تؤثر في قصصهم أكثر كما تؤثر الاختلافات العرقية في الآخرين لتجعلهم غرباء. وكان أحد الحلول مقاومة الإيحاء بأن كونهم أمريكيين جزء من هويتهم (أو، بالمناسبة، أن الرئيس يمثلهم، أو حتى ينبغي أن يمئلهم). والحل الآخر تعريف حقيقة الأمريكيي بطريقة جديدة: الأمريكيون أناس لهم أسرة.

وهكذا، يبدو أن قصة الهوية القومية الجديدة تنبئق ضمن هذه الجماعة من الشباب على الأقل. الجنس الأدبى والحبكة، في الحكاية التي يحكونها، أدنى ما يمكن. إنهم يصورون مأزقا يشعرون أنهم تورطوا فيه في ومضة مرحلة البلوغ. ربما ينبغي ألا يكون هذا مدهشا، حيث إننا نعرف من عملنا السابق (Feldman et al. 1993) أن المأزق شكل نموذجي لتفسيرات المراهقة، خاصة في قصص البلوغ.

<sup>(</sup>۱) جون واين" John Wayen (۱۹۰۷): ممثل مخرج ومنتج أمريكي (المترجم).

يمكن أن أقدم ملاحظات أولية بشأن المأزق الجديد الذي حـل مكـان حكاية المتفوق بالنسبة لهذه المجموعة من طلبة الجامعة. ورغم تركيز المقابلة بالكامل على الهوية الأمريكية، وجدنا تأكيدًا معجميا على الحياة الشخصية (الأسرة، المنزل، البيت، الخ) بقدر ما وجدنا في كلمات ذات محتوى يرتبط بالحكومة (حكومة، سياسة، قوة). تتمثل نسختهم عن كونهم أمريكيين في العيش في منزل مع أسرة، وفي مسألة أعود إليها في لحظة. و وجدنا تكر ار ا مر تفعا لكلمة "الاختلاف" وكلمة "النمطية"، على عكس تُورنديك Thorndike ولورج Lorge (١٩٤٤). ومع أن الغرب الأمريكي لا يخصعهم، إلا إنه مهيمن في تصورهم لأمريكا من حدولهم، يطلب منهم الانسجام، وربما حتى يدفعهم إلى الانسجام. وهذا يشكل مأزقهم: مسارات متباعدة تؤدي إلى الانسجام والثروة، من ناحية، أو إلى الاستقلال والمعني من الناحية الأخرى. ويمثل المعرض للخطر في هذه الورطة دهشة كبرى: إذا نجح الشبان في أن تكون لهم أسرة (زوج، أطفال، منزل) حين يكبرون. يمكن أن يؤدى التعامل الخطأ مع الأمر إلى عزلة المرء، ويوجد هذا الخطر في المسارين. الانسجام يجلب المال للأسرة، لكن الأسرة قد تتنافر مع مهنة، وبمعنى معين، مع الأنانية التي تتطلبها المهنة. إن كون المرء غير منسجم يهدد النجاح ببساطة، ومن ثم الوسيلة المالية لتكوين أسرة.

إذا كان كون المرء أمريكيا يعنى أن تكون له أسرة ومنزل، فمن الواضح أن سرد الهوية الأمريكية فى مرحلة انتقالية. فى بعض المناطق، وأجيال معينة، ربما لا يزال للغرب الكلاسيكى أبعاده الأسطورية. لكن بين بعض الناس، يمثل بطل الغرب الكلاسيكى قصة عن شخص آخر. إلى حد

ما، ربما هذه هي الحالة دائما، لأنه ربما كان هناك دائما كثير من قصص الهوية الأمريكية، تبعت بعضها تغيرات في الجنس الأدبى الغربى نفسه بعد أن تطور عن الشكل الكلاسيكي. ومن المؤكد أن العاجزين والفقراء لا يمكنهم التماهي مع البطل راعى البقر الكلاسيكي. أو حين تماهوا، ربما رأوا معنى القصة بشكل مختلف، مثلا بتأكيد أكبر على جلب العدل إلى عالم ظالم. ويبقى هناك شيء مميز بشأن النكهة القانونية المهيمنة التي تُدرك في هذه القصة حتى اليوم. أو ربما حتى بشكل أكبر خاصة اليوم. وتتجلى في خوف شبابنا من عدم الانسجام معها. هل الحالة الأمريكية مختلفة عن الهويات القومية الأخرى في فرديتها؟ لا أعرف.

أخيرًا، يشير ماتيو Matthew (١٩٩٨)، متناولا الحالة الغريبة للسرد القومى الأمريكى اليوم، إلى أن سردنا قصة النصر الكامل. بحلول عام ١٩٩٨، رغم حرب فيتنام، صارت أمريكا القوة الكبرى الوحيدة فى العالم، على ما يبدو هازمة، أحيانا طوعا أو كرها، كل مصائبها. الحاجة إلى سرد جديد نتيجة أيضا لهذا جزئيا؛ متذكرين أن البحث الذى تناولناه كفاح ضد الاختلافات، ولا علاقة له بأزمنة ما بعد التفوق.

### سمات السرد القومى

الغرب سرد قومى ضمن أنواع كثيرة. ماذا نتعلم من تلك الحالة بشأن الحالة الأكثر عمومية؟ ماذا نتوقع من السرديات القومية بوصفها مجموعة؟ أود أن أصحح الآن وأتناول كيف نتوقع من السرديات القومية أن تكون نموذج الحالة الأكثر عمومية لقصة تعريف الجماعة. إن السرد القومى من

أوجه كثيرة نموذج من قصة تعريف الجماعة، ناهيك عن بنيتها النمطية (وحتى في أنماطه الخاصة: وقد رأينا بالفعل حتى جماعة من جماعات التمثيل بوصفها نوعا من جنس 'البحث' وهو نوع من جنس الرومانس بوصفه من أدب الغرب). إن كل السرديات القومية هي بطريقة ما عن القوة، حتى حين تكون، كما في حالة بعض البلاد الصغيرة (مثل الدنمرك، انظر متى حين تكون، كما في حالة بعض البلاد الصغيرة (مثل الدنمرك، انظر شك يؤثر على مجال الأجناس الأدبية المناسبة. تميل قصص الهوية القومية، كما يلاحظ فراى، إلى أن تكون رومانسيات. لكنها لا تحتاج بالطبع إلى أن تكون متعلقة بالنصر، خاصة حين تنتهي بالهزيمة بدلا من النصر.

إذا كان فراى (١٩٥٧) مصيبا فى أن جنس الرومانس نموذج مسن القصص القومية، نموذج مهم، وليس مميزا على الإطلاق، فقد تكون سمة القصص القومية جنسها الأدبى. إن مثل هذه السرديات القومية مسن قبيل القصة الصربية عن جرح قديم يصرخ طلبا للثأر، أو القصة النازية عن شعب متفوق فى صراع الحياة أو الموت لمحو المتسللين الغرباء الأدنى ربما تكون رومانسيات. نمط حبكتها المتفوقة أكثر تميزا، لكنها موجودة أيضاً فى أنواع أخرى من السرديات – على سبيل المثال، فى المعارك ضد جرح أو علة. وحتى اتحاد جنس الرومانس وحبكة المتفوق لا يبدو أنها تميز قصص الهوية القومية عن القصص الأخرى.

وهكذا، يبدو أن هناك الكثير مما هو مشترك بين السرديات القومية وسرديات الجماعة فيما يتعلق بالأنواع الأخرى. لتميّز السرديات القومية

علاقة بمقدار تميز الأمم أكبر من علاقة الأمـم بطبيعـة سـردياتها - قـوة شرطتها. إن معظم قصص الجماعة، وخاصة قصص جماعات العمل، تسير غير مسلحة. الجماعات القومية، لديها قوة قهرية لا تشاركها فيها الجماعات الأخرى - البوليس والمحاكم والسجون والجنود والبنادق. وهذه القوة تعطـى سرديات الجماعات القوميـة مـا سـماه دوركهايم Durkheim (١٩٦٨) الخروج والتقييد"، لنوع معين له القدرة على إحداث الدمار.

نتحول الآن إلى تمثّل السرديات القومية في السيرة الذاتية الفردية وصناعة الذات. إن السرديات القومية، بوضوح، أكثر شبها بالسرديات الجماعية الأخرى في أنها بمثابة ناقلات لتعريفات الذات. ومثل الـسرديات الجماعية الأخرى، تتنوع، ويؤدى بعضها إلى تماه أكثر بين الذات والجماعة، وتؤدى الأخرى إلى تماه أقل. لكن القوة القهرية للدول القومية لابد أن تــؤثر على الطريقة التي تعتبر بها السرديات القومية قصصًا للذات. أو لا، تأمل الانصهار والبعد بين الفرد والجماعة. إن قوة شرطة الأمم، حتى الأمم الضعيفة، لا تزال قوية بالنسبة للفرد في داخلها. ويمكن أن يؤدي هذا إلى تفاعلات مبالغ فيها، سواء كانت انصهار ا- مما يؤدى إلى أن يقبل الـشعب القصمة القومية بشكل غير نقدى باعتبارها قصتهم، أو تمردا. بالإضافة إلى ذلك، إن بعض السر ديات القومية، مثل الكثير من القصص الدينية، سواء لأن القوة السياسية تساندها أو الأسباب أخرى، لها نكهة يمكن أن توصف بأنها "إرشادية". يمكنها ألا تخبرنا فقط بحقيقتنا، وبما كنا عليه، لكنها تخبرنا أيضا بما ينبغى أن نكون عليه. رأينا ذلك في مقابلاتنا مع طلاب الجامعات

الأمريكية، الذين رفضوا نزعة التفوق، واصفين سرد المتفوق بأنه يصغط عليهم للتكيف معه والاندماج فيه أو ينبذونه باعتباره آخر غريبا. وهكذا سواء اعتبرنا سردياتنا القومية سردياتنا الخاصة أو لم نعتبرها، فإنها تكتب قصة عنا جميعا، نحن الذين نشكل أمة. إنها جزء مما نتفاعل معه.

يبدو لي أن نزعة التفوق كبحت بشكل ضار المصادر الأخرى القوم غير في الحياة السياسية الأمريكية. لقد قدمت بالتأكيد غطاء لأسلوبنا القومي غير التفاوضي في حل الاختلافات مع الأمم الأخرى. في العلاقات الدولية، كان من السهل جعل مواقف التعالى، غير القابلة للتفاوض، وحتى الابتزازية مقبولة بجعلها مناسبة للصورة التي تحظى بالكثير من الإعجاب، صورة البطل الوحيد الصامت، المسلح بشكل كبير. لكن داخليا أيضا، هزم راعى البقر (وقهر) الجانب التعاوني للحياة المدنية الأمريكية. يخبرنا أسلوب تحريات "كينيث ستار"، كبير هيئة المحلفين في قضية الرئيس كلينتون سنة محريات النوجد أحد آمن ممن هم على قيد الحياة من نزعة التفوق، إذا لم يكن الرئيس نفسه آمنًا منها.

إذا كان المواطنون لا يزالون يستخدمون السرد الكلاسيكي نموذجًا معرفيا للتفسير، فينبغي أن يكون الرئيس قد دفعته هذه الأحداث إلى دور الرجل السيئ. لكنه لم يكن دربما لم يعبر الشعب الأمريكي، بشعبيته العالية المستمرة، فقط عن نضج جديد بشأن النشاط الجنسي الخاص الذي يشار إليه غالبا، لكن عن رفض لرؤيته في هذا الدور في قصة يعرفها جيدا.

وللقيام بذلك، كان على الشعب أن يرفض القصة برمتها، نظرا لأن هذا هـو ما تؤدى إليه.

لكن دون نمط سردى جديد، يكون تفسير الأحداث صعبا، مشوشا، مشتتا، والأهم أنه يكون غير مشترك. وهذا ما أعتقد أننا نراه اليوم (تاريخ الكتابة أكتوبر ١٩٩٨)، وخاصة فى الحاجة إلى مناقشة هذه الأحداث مرات ومرات. إننا نحاول العثور على معناها، ونحاول أثناء ذلك أن نجد إطارًا سرديا يجعلنا نفعل ذلك فى خطابنا القومى. وهو ما نفعله كلنا معًا. وبالنسبة لهذه الأحداث المدنية المهمة، تكون المحادثة مع الآخرين مهمة للجميع. إن التطورات الجديدة فى قصتنا القومية قيد المناقشة لبعض الأسباب نفسها التى شاركنا "الغربى" فيها، لأننا كلنا تقريبا نريد أن نكون جزءا من وسط اجتماعى مشترك(١) وحوارى حين يتعلق الأمر بشىء مهم للذات بقدر أهمية الهوية القومية.

إذا وضعنا في الاعتبار قدرة الدول على تفعيل قصتهم باذن أو دون الذن من الآخرين، فسوف يكون هناك سؤال مهم بشأن الكيفية التي نقيم بها السرديات القومية. وكان زيمرمان Zimmermann (١٩٩٦) أول لاحظ، من كثير من الدارسين، الدور المهم للسرد القومي أو صناعة الأسطورة في حرب البوسنة. أزيل الغبار عن جرح تاريخ قديم، وبدأ يحكى ويحكى مسن

<sup>(</sup>۱) مشترك intersubjective: مصطلح في الفلسفة وعلم النفس وعلم الاجتماع يصف حالة بين الذاتية والموضوعية، حالة يشعر بها شخص ويشاركه فيها آخرون (المترجم).

جديد باعتباره نقطة التحول في قصة هوية قومية صربية جديدة. بمجرد أن حققت هذه القصة احتمالية تاريخية، ربما بدت الأحداث الناتجة ضرورية، وحتى صحيحة. تلازمنا القصص القومية عن الإبادة الجماعية بقوتها الخارقة. ويمكنها، أحيانا، أن تقود شعبا يبدو عاديا إلى العثور على معنى في أفعال بربرية لا توصف، وأن يبررها. ومن الواضح أن السرديات القومية تقودنا إلى نتائج مفزعة لا تقودنا إليها قصص الجماعات العادية. لكن كل قصص الجماعات تثير، بعد إجراء التعديلات اللازمة، أسئلة مهمة عن التقييم. إن بعض قصص جماعات العمل ينبغى أن تكون أفضل من غيرها ليس فقط نتيجة بقاء الجماعة على قيد الحياة، ولكن أيضا نتيجة أسلوب حياة أعضاء الجماعات. باستخدام كلمة "أسلوب" لا أريد أن أسمَ بأنه أمر تافه. على العكس، إن المرء هو الذي يستحق اهتماما جادا ونحن نتأمل المكان المهم للثقافات المشتركة في العالم الحديث، لكنني لا أستطيع أن أتناولها هنا.

### الخلاصة

ماذا نتعلم إذا من دراسات السرد التي تتناول مشاكل الهوية القومية في عالم اليوم؟ ربما نرى الاحتمالات الخمسة التالية: (١) يمكن مقاربة سرديات الهوية القومية باعتبارها حالة خاصة لقصة تعريف الجماعة. (٢) يمكن أن تكون قصص تعريف الجماعة نمطية بشكل كبير، لها جنس أدبى مميز وبنية حبكة، بحيث يستطيع كل أفراد الجماعة أن يحكوا قصة جماعتهم بالطريقة نفسها إلى حد بعيد. (٣) إن سرديات الهوية القومية حالة خاصة من قصصة

تعريف الجماعة بفضل خروجها المميز وتقييدها، وهي نابعة من قوة بوليس الأمم. (٤) بالضبط كما تضفي عضوية الجماعة معنى على الحيوات الفردية، لقصص تعريف الجماعة تأثير على قصص الذات أي على السير الذاتية الفردية لأعضاء الجماعة. وحين يتماهى الأعضاء بقوة مع جماعة، ربما يتم التعبير عن السير الذاتية للعضو بالشكل السردى نفسه لقصة الجماعة. (٥) لا توجد أنماط سرديات تعريف الجماعة، ومنها الأجناس الأدبية، في القصص وحدها، لكنها أيضًا جزء من الأداة المعرفية للأعضاء. إن الطريقة التي يمكن أن يؤدون بها وظائفهم المعرفية بمثابة أطر تفسيرية تحدد المعنى الذي يمكن أن يرتبط بالأحداث. عمومًا، تسهل سرديات تعريف الجماعة التفسير، أو تسمح بإضفاء معنى على أحداث معينة، بتقديم سياق خاص مشترك فيها وبه تتخذ

### المسراجسع

- Borish, S. (1991). The land of the living. Nevada City, CA: Blue Dolphin Publishing Co.
- Bruner, L. & Feldman, C. (1996). Group narrative as a cultural context of autobiography. In D. Rubin (ed.) *Remembering our past: Studies in autobiographical memory.* Cambridge: Cambridge University Press.
- Cawelti, J. (1984). The six gun mystique. Bowling Green, OH: Bowling Green State University Press.
- Cohen, A. (1994). Self consciousness: An alternative anthropology of identity. London: Routledge.
- Engelhardt, T. (1995). The end of victory culture. New York: Basic Books.
- Feldman, C., Bruner, J., Kalmar, D., & Renderer, B. (1994). Plot, plight, and dramatism: Interpretation at three ages. In W. Overton & D. Palermo (Eds.), The nature and ontogenesis of meaning. Hillsdale, NJ: Erlbaum. Also (1993) Human Development, 36, 327–342.
- Frye, N. (1957). Anatomy of criticism: Four essays. Princeton, NJ: Princeton University Press. Matthews, T.J. (1998). Personal communication.
- New York Times, April 5, 1998, National Section, p. 1 et seq.
- Ricœur, P. (1985). Time and narrative. Vol. 2. Chicago, IL: University of Chicago Press.
- Slotkin, R. (1993). Gunfighter nation: The myth of the frontier in twentieth-century America. New York: Harper Perennial.
- Thorndike, E., & Lorge, I. (1944). *The teacher's word book of 30,000 words*. New York: Bureau of Publications, Teachers College, Columbia University.
- Turner, E.J. (1962; earlier editions 1926 and 1947). The frontier in American history. New York: Henry Holt and Co.
- Wright, W. (1975). Six guns and society: A structural study of the western. Berkeley & Los Angeles, CA: University of California Press.
- Zimmermann, W. (1996). Origins of a catastrophe: Yugoslavia and its destroyers. New York: Times Books.

## الفصل الثامن

# "أنت موسوم" سرطان الثدي، والوشم والأداء السردي للهوية

کریستان م. لنجلیر<sup>(۱)</sup>

[وشومي] تحكى قصتى؛ إنها رسوم توضيحية لأسطورتى الشخصية. تمنحنى الشعور بالقوة وفى الوقت ذاته تذكرنى بموتى.

Michelle Delio (1994, p. 13)

"ريا"، سيدة متزوجة، أمريكية من أصول فرنسية، لديها ثلاثة أطفال، في أوائل الأربعينيات من عمرها، أصيبت بسرطان الثدى منذ عشر سنوات وفي الثانية والثلاثين من عمرها. (٢) أصيبت بسرطان الثدى مرتين، في المرة

<sup>(</sup>۱) أشكر ريا لأنها أهدنتى قصتها وأشكرها على مناقشاتنا المستمرة أثناء هذا البحث. وقد قدمت سوزان بيل Bell نقدا رائعا وعميقا للمخطوطة. كما أعترف بالجميل أيضا لمساهمات Narrative Study Group, Cambridge, MA وخاصة and Catherine Kohler Reissman (المؤلفة).

<sup>(</sup>٢) أستخدم الاسم الحقيقى للراوية بناء على طلبها. الأمريكيون الفرنسيون، نتيجة هجرات عديدة من كندا الفرنسية، يشكلون أكبر جماعة عرقية فى "ميين". وتبلغ تقديرات سكان "ميين" من أب، على الأقل، من أصول فرنسية بين ربع السكان وثلثهم (المؤلفة).

الأولى تم استئصال الورم مع علاج إشعاعى وفى الثانية، بعد أربع سنوات، تم استئصال الثدى. وبعد استئصال الثدى ثلاث سنوات وشمت ريا ندبتها بتصميم لزهور فيكتورية مضغوطة. قرب نهاية المقابلة الثانية، من مقابلتين تتبعت فيهما تاريخ خبرتها، تقول ريا: "أنت موسوم" لتصف "هالة" الإصحابة بسرطان الثدى. يقبض تعبير "أنت موسوم" على اللوح الممسوح لسرطان الثدى المكتوب على جسد ريا: علامات سرطان الثدى، المكونة من طبقات، ندبة استئصال الثدى والوشوم، كل نقش مكتوب بشكل مبهم، وممحو بسكل نقص، ولا يزال مرئيا على الورق/ البشرة. من الداخل إلى المسطح، من الورم إلى الوشم، هذه الطبقات النصية للمعانى مختومة بكل معنى الكلمة على جسد ريا. ومثل أجساد النساء في كل مكان، هذا الجسد الموشوم موضع صراع على المعانى.

فى الولايات المتحدة يصيب سرطان الثدى الآن سيدة من كل ثمانى الساء فى حياتهن؛ ماتت نتيجة له ٢٠٠٠؛ سيدة في ١٩٩٤ ( American ) ١٩٩٨ (١٩٨٨) سيدة في حياتهن؛ ماتت نتيجة له ٢٠٠٠؛ سيدة في ٢٩٨٨ (١٩٨٨) سرطان الثدى "علة موسومة ثقافيا، رمزا اجتماعيا سائدا، بمجرد أن يطبق على شخص يفسد هويته الفردية بشكل جذرى ولا يكون من السهل إزالته" (ص ٢٢). علاجات سرطان الثدى، ويشار لها أحيانا بالثلاثية جرح/حرق/سم (جراحة، إشعاع، علاج كيميائى) صادم وكثيرا ما يكون مشوهًا، مصدر إضافى للوصمة، وكثيرا ما يكون مرئيا تماما وتحديا ليصورة الجسم

والأنوثة. (١) وهكذا تكون خبرة سرطان الثدى إخسلالا بيولوجيا بالتكامل الجسدى والعاطفى، يهدد بالموت، ويسم حيوات النساء ويغير إحساسهن بالهوية الشخصية والاجتماعية. يؤكد أرثر فرانك Frank (١٩٩٥) أن العلة نداء للقصص: يحتاج الجسم إلى صوت يسلبه المرض والعلة. تروى راوية القصة الجريحة قصة الجسم من خلال الجسم.

فى حكى النساء لقصصهن يرتبن الأحداث ويشيدن ما تعنيه خبرة سرطان الثدى لهن وللآخرين المهمين فى سرديات شخصية (1992 Bury 1992). يسسمى كلينمان (Williams 1984 'Riessman 1990 'Garro 1994 'Riessman 1990 'Garro 1994 فذه القصص سرديات العلة، مفرقا بين المرض، وحدة تشخيصية يشفرها الخطاب الطبى، والعلة، كيف تدرك المريضة المرض، وتستجيب له، وتتعايش معه في علاقتها بالآخرين: الأسرة والشبكة الاجتماعية. يميز ميشلر Mishler (١٩٨٨) وبيل العالم (١٩٨٨) بصورة مماثلة صوت الطب من صوت عالم الحياة. يسمى يونج (١٩٨٩) بسترد مقاطعة الذات المجسدة فى عالم الطب. وطبقا لفرانك (١٩٨٩)، تسترد راوية القصة الجريحة القدرة على حكى قصتها، وتحتفظ بها، مقاومة الاستسلام السردى للملف الطبى باعتباره القصة الرسمية للعلة.

<sup>(</sup>۱) ينسب تعبير جرح/حرق/سم للدكتورة سوزان لف Love، جراحة ثدى ومؤلفة كتابين عن سرطان الثدى، لكن يستدعيه بشكل خاص المرضى والنشطون. انظر Altman (1996, 169) (المؤلفة).

تُصمَّم معانى العلة من صور ورموز متاحــة ثقافيا، ومـن اللغـة الشخصية للأفراد والعائلات أيضًا (Barnard 1995). تكـشف الـسرديات الشخصية طريقة معايشة العلة والاستجابة لها، محددة العلاقات بين الجـسد والذات والمجتمع. في سرد ريا، يصبح الوشم علامة قوية، واسـِمًا الجـسد الاجتماعي بأهمية، وواسمًا في الوقت ذاته الجسد الفيزيائي بتصميم وتغيير (Kapchan 1993). يجسد الوشم الثقافة على حدود البـشرة بــين الـداخل والخارج، بين الذات والموضوع ، بين الذات والعالم (Young 1993). يكتب روبن المحاولات تصل إلى نوع من تراكم السيرة – بديناميكية تراكمية تمثل اللوح الممسوح لخبرات قوية تعرف الـشخص المتطـور." يقـدم الوشـم أيـضا الممسوح لخبرات قوية تعرف الـشخص المتطـور." يقـدم الوشـم أيـضا

سرد وشم ريا جزء من كيان أكبر لمقابلات مع ناجيات من سرطان الشدى طلب منهن أن يصفن خبراتهن بالعلة. (١) اختيرت مقابلتها للتحليل بسبب القوة السردية التى يمنحها جرحها متعدد الطبقات، وأهميتها النظرية، ومعانيها الشخصية للراوية. إنها تؤكد أن "الوشم كان الخطوة الكبرى" في استجابتها لسرطان الثدى، "شيء استباقى يجب القيام به"، و"مخاطرة": "لست

<sup>(</sup>۱) ريا واحدة من بين ۱۷ سيدة طلبنا منهن أنا وكلير سوليفان قصصا عن سرطان الثدى في مشروع بحث في جامعة "ميين". استمرت المقابلات المفتوحة من ساعة إلى اثنتين وربما أكثر. حكت المشاركات قصصهن بتوجيه وتشجيع بسيطين. بالنسبة لتحليلات سرديات المقابلات، انظر (1998) Langellier and Sullivan و (1997)، و (المؤلفة).

الشُّجاعَة التى تفعله، أعرف، ورغم ذلك فعلْتُه". في هذا المقال أحلل قسصة وشم ريا باعتباره أداء سرديا ينبثق من عدم القدرة بسبب الإصابة بالسرطان وفي الوشم في العلاج الإشعاعي إلى القدرة الفعالة في الوشم على ندبة ثديها المستأصل. يحول أداء وشم ريا معاني جسدها الموسوم بالنسبة لها في الوقت الذي يَنْتهكُ فيه الخطابات الثقافية للوشم وسرطان الثدى. أناقش أيضا الأهمية النظرية لمقاربة الهوية باعتبارها صراع أداء على معاني الخبرة بوصفها خطابات تبحر بالجسد والجسد يلوذ بالخطاب (Young 1993).

### إحياء الوشم

الوشم، على عكس الملابس والشعر والمكياج والأنماط الأخرى من زينة الجسد، الأنماط المؤقتة التي يمكن تغييرها، أكثر ديمومة وقوة، مستدعيا استجابة عميقة من المشاهدين، فتنة ممزوجة بمرض، وحتى باشمئزاز (Sanders 1989 ؛ Rubin 1988). للوشم، بوصفه شكلا من التغير الجسدي الثابت، تاريخ طويل ومتنوع ثقافيا. (أ) تمتع الوشم، في جذوره المشرقية القديمة، بمركزية اجتماعية، حاملا ارتباطات سحرية ودينية بالقوى الوقائيسة والعلاجية وأيضًا علامات على منزلة اجتماعية مرتفعة. لكن معاني الوشم في الغرب كانت سلبية أساسا، توضع مع البدائي والمضاد للمجتمع والوثني.

<sup>(</sup>۱) يمكن إزالة الوشوم، ببعض التكلفة المالية وببعض الألم، بواسطة أطباء الجلدية أو جراحى التجميل من خلال التقشير الكيميائى وكشط الجلد والجراحة بالليزر. الاختيار الأخير ليس سهلا أو متاحا على مستوى العالم (المؤلفة).

وحُرِّم في القرن الثالث باعتباره انتهاكا لصنع الرب. وحرمته المسيحية مرة أخرى من القرن الثامن حتى القرن العاشر باعتباره شعوذة وتشويها للجسمم الذي خُلق على صورة الرب. (١) ورغم أن الوشم اكتسب قبو لا قصير ا بين النخبة الأمريكية في أواخر القرن التاسع عشر، فقد انحدرت سمعته بحلسول عشرينيات القرن العشرين، واعتبر بشكل مطرد سوقيا وبربريا وتابو-عرضًا مرئيًا للانحراف النفسي أو الاجتماعي لحامله. وبحلول منتصف القرن العشرين رسخت بقوة ممارسة الوشم باعتباره انحرافا وحقارة في الطبقة الوسطى، العقل العام: "وكزة رمزية في العين موجهة إلى من يحترمون القانون، ويعملون بجدية، ويميلون للأسرة، ومستقرين" ( Sanders 1989, p.19). (٢) وتشمل الارتباطات النمطية والواصمة والمهمشين ومنعدمي الأصول والخطرين، على سبيل المثال، البحارة الـسكاري، والغرباء فـي العروض الجانبية للكرنفالات، وعصابات السشباب، والأشرار، وأفراد العصابات التي تستخدم الموتسيكلات، وبين النساء، المتسولات والعاهرات.

وشهدت الفترة المعاصرة، بداية من منتصف ستينيات القرن العشرين، إحياء للوشم يحول جدل أنصاره المعانى السلبية والسيئة للوشم. تحاول هذه الممارسة للوشم أن تحرك ارتباطات الوشم من حرفة بلا قيمة عموما إلى

<sup>(</sup>١) سفر اللاويين Leviticus : ١٩ تجرحوا أجسادكم لميت. وكتابة وسم لا تجعلوا فيكم." (المؤلفة).

<sup>(</sup>۲) فى سياق الضغط الدينى وانتشار التهاب الكبد، صار رسم الوشم غير قانونى أو قاصرا على من تجاوز سن ۲۱ فى ۳۲ و لاية بحلول عام ۱۹۹۲؛ أصدر أكثر من ٤٧ مدينة، بما فيها المناطق الخمس التابعة لمدينة نيويورك، قوانين محلية ضد الوشم (Krakow 1994) (المؤلفة).

شكل من أشكال الفن شرعى جزئيا، وتفصل فى الوقت ذاته الوشم عن صورة التابو الفاسدة (Sanders 1989). (١) يصهر الفن، بوصفه شكلا من فن الجسد، فن الأداء مع جماليات اليابان والثقافات القبليَّة الجديدة (٢)، فن القصمة العلمية الخيالية، وفن البورتريه والانطباعية التجريدية. كل وشم جديد عمل فنى "حى" تماما (Lautman 1994). يؤكد أنصاره على جماليات الوشم، ومهارة الابتكار، والتدريب الأكاديمي لفنانيه، ومعرفة زبائنه. يتضمن الوشم الجديد انشقاقا مثل تفرد الجسد المزخرف وما يميز شخصيته وما يلائمه. وصاحب إحياء الوشم تنظيمُ اتحاد الواشمين المحترفين، وقد تسشكل لطرح الاهتمامات بصورة الوشم، والممارسات الفنية، والصحة، والعادات الصحية الاهتمامات.

تصف الدراسة الإثنوجرافية لكلينتون ساندرز Sanders (١٩٨٩)، "مواعمة الجسد: فن الوشم وثقافته"، فناني الوشم الجدد، والزبائن الجدد، والممارسات الجديدة المعاصرة. على سبيل المثال، "ينتمى إلى خلفية اقتصادية اجتماعية أعلى من الموشوم التقليدي، الزبون الجديد عادة له دخل أكبر، يؤكد على الوظيفة الزخرفية/ الجمالية للوشم أكثر مما يؤكد على

The New Tattoo: التحول السيميوطيقى: التحول الميميوطيقى: Tattoo: ، (Skin Shows: The Art of Tattoo (Wrobleski 1989)، (Lautman 1994) The Punk and New-tribal ، The Exotic Art of Skin Decoration (Delio 1994) Tattoo Art International انظر أيضا دورية . (المؤلفة).

<sup>(</sup>٢) القبلية الجديدة neo-tribal: أيديولوجيا ترى أن البشر تطوروا ليعيشوا في مجتمع قبلي ومن الطبيعي أن يشكلوا شبكات اجتماعية تشكل قبائل جديدة (المترجم).

وظيفته الارتباطية ذات المرجعية الذاتية، ويشارك اهتمام فنان الوشم في إنتاج الصورة المصممة خصيصاً، الصورة الخلاقة والمبتكرة بصورة فريدة" (ص ٢٩). (١) في مقابل فرضيات المرض والانحراف التي أسست الدراسات السابقة للوشم، يعرض ساندرز الوشم باعتباره شكلا عاديا له معنى رمزي ينجم عن الزخرفة الدائمة للجسد بمعانى اجتماعية، مؤكدة للذات، وربما تكون "صحية" وتحافظ على ارتباطاتها بغير التقليدي. ويبرهن على أن اختيار وسم الجسد بوشم يغير خبرة المرء بالذات الفيزيائية، وله إمكانية كبيرة على تغيير التفاعل الاجتماعي.

يجعل الوشمُ الجسدَ نصاً؛ تعبر حرفيا عن استعارة فوكو عن الجسد باعتباره سطحًا تنقش عليه أنماط الدلالة الثقافية. الجسم الموشوم بوصسفه موضعا للزينة هو في الوقت ذاته موضع للصراع على المعاني، بما في ذلك ثنائيات من قبيل الذكورة والأنوثة، والعام والخاص، والصحة والمرض، والمتحضر والبدائي، والثقافي والطبيعي. طرف من الثنائية، مرتبط بالذكر، غير موسوم؛ الضد، طرف الأنثى، موسوم باعتباره أقل، ومنحرفا، وناقصا.

<sup>(</sup>۱) "أنصار الوشم الجدد مثقفون، متسقون، وليسوا أغرب من أى شخص آخر يمكن أن تقابله – لقد قابلتهم حيث إنهم يمثلون كل سمة من سمات المجتمع، من الميكانيكيين والندل إلى الأطباء والمحامين" (Lautman 1994, p.7)؛ "يزداد قبول الوشم في هذه الأيام بشكل مطرد؛ ليس هناك 'نوع' واحد من الأشخاص يمكن أن يوشم على جسمه، ليست هناك حواجز للجنس أو العمر أو الطبقة في وضع الوشم" (Delio 1994, p.7). "ثمة تحولات ديموجرافية كبرى جلبت عددًا أكبر من الزبائن من الإناث والأكبر سنا عموما، والأفضل تعليما، والأكثر ثراء والأكثر رقيا من الناحية الفنية" (, p.235).

و هكذا تكون مشاركة الرجال والنساء في الوشم مختلفة وغير متساوية (Mifflin 1997). في الغرب، توشم أجساد الرجال أكثر مما توسم أجساد النساء؛ وبالنسبة للرجال، ارتبط الوشم غالبا بهوية ذكورية متمردة، طقس رجولي للمرور يفصل الفرد عن القيود المعيارية للمجتمع. في المقابل، "فقط يكون للنساء وجود بأن يوسمن فيما يتعلق بالذكر غير الموسوم، وجود جزئى لا محالة: أن أكون 'امرأة' ولسيس 'أنا'" ( Mascia-Lees & Sharp 1992, p.154). يوحى الوشم في سياق نوعى بأن أجساد النساء بمتابة طفس للتحكم الذكوري: "إنه المعيار ومن ثم يستحيل وسمه؛ ويسمها باعتبارها الآخر" (Phelan 1993, p.5). في خطوة نقدية أخرى، تعيد شيرى موراجا Moraga (۱۹۸۳) كتابة الجسد الأنثوى العام بخصائص specifics العرق (شيكانو)<sup>(۱)</sup>، والطبقة (الطبقة العاملة/ الفقيرة) والنشاط الجنسي (السحاق)، مبرهنة على أن هذا الجسد الأنتوى يمثل الطرف الوسيط المثير للخلاف بين ثقافة الأنجلو عن الذكر/ المهيمن وثقافة الشيكانو/ الإثنية عن الذكر/ التابع.

وهكذا يمثل الوشم للمرأة إشكالية خاصة، وهو معقد، نظرا لأنها لا تستطيع الهروب من الوسم مقارنة بالذكر غير الموسوم، نظرًا للارتباطات المصاحبة المعقدة لنوعها مع العرق والإثنية والطبقة والنشاط الجنسى، ونظرًا للطرق التى يُحكم بها جسد الأنثى ويثار الخلاف حوله. كما تؤكد إريس ماريون يونج Young (١٩٩٠، ص ١١) "يرتبط اضطهاد النساء

<sup>(</sup>١) شيكانو Chicano: ما يتعلق بالأمريكيين المكسيكيين أو ثقافتهم (المترجم).

بأجسادنا تماما، لأن الثقافة البطريركية تضفى على أجساد النساء معانى متنوعة وتخضعها لكثير من أشكال التحكم". تستدعى هذه المناقشة الوظيفة التاريخية للوشم باعتباره شكلا من أشكال الستحكم والتهذيب والعقاب الاجتماعى، على سبيل المثال، وشم العبيد في روما، والمساجين في معسكرات الاعتقال، والمجرمين. في المقابل، تعتبر الثقافة الجديدة الوشم "تأكيدا أساسيا للسيطرة" (Lautman, p.8)؛ "يسم الواشمون أجسادهم برموز يتعذر إزالتها لما يروا أنه حقيق تهم" (Sanders 1989, p.61). في عملية مواءمة الجسد أو تمييزه، تنفصل المرأة رمزيا عن الأفراد، أو الجماعات، الذين يمارسون التحكم على اختياراتها.

يوحى هذا الملخص الموجز للوشم المعاصر بالتحدى الـسردى الـذى تواجهه ريا. من ناحية، تجتمع النقوش الثقافية والتاريخية للخطاب حيث سرطان الثدى، وندبة استئصال الثدى، والوشم باعتبارها طبقات واصمة تسم "هوية فاسدة" (Goffman 1963) على جسد موسوم سلبيا، باعتباره أنثويا وإثنيا. من الناحية الأخرى، يمكن اعتبار وشم ريا فعلا شخصيا صحيا للعودة بجسدها بعيدا عما أتلفه المرض والجراحة الباترة وأيضا بعيدا عن الخطابات الثقافية من قبيل النوع والطبقة والإثنية والـصحة، التـى تعـرف هويتها بمصطلحات سلبية. في أدائها السردى تسعى إلى إعادة تعريف نفسها والوشم بنقل استراتيجي للمعانى المتناقضة لجسدها الموسوم بشكل متعدد. كل مـن الوشم والسرد أداءان خطران، موضعان للخطر والاحتمال.

### السرد أداءً

تستازم مقاربة السرد باعتباره أداء مناقشتين بشأن براجماتية ممارسة السرد (Hopkins 1995 Langellier 1999). ترى ماريا ماكلين Maclean السرد (۱۹۸۸) أن حكى السرد الشخصى – "أحكى لك قصة عما حدث لى " – يعزز الخبرة ويعقد عقدًا سرديا متبادلا بين الراوى والمستمع. بشكل دال، يستهل هذا العقد السردى "وهو 'فعل' و 'تشريع'، عملا وتمثيلا لعمل" (ص ٧٢).

أولا: يشير الأداء السردى، باعتباره تشريعا، تمثيلا لعمل، إلى تعزيز الخبرة، كيف يُنجَز السرد "بما يفوق محتواه المرجعى ويتجاوزه" ( 1977, 1986 1977, 1986). ويزيد التعزيز عبر خصائص الأداء التى تقوى الخبرة، ومن بينها التفاصيل السردية، والخطاب التقريرى، والتوازى، وإغراء المستمع، والخصائص البار الغوية، والإيماءات (1977 Bauman 1974). يكشف تعزيز الخبرة في حكى القصة الاعتماد الجذرى المتبادل للحدث يكشف تعزيز الخبرة في حكى القصة؛ أحداث الماضى؛ المحكى) والحدث السردى ("لأحك لك": الأحداث في الفعل الحالى للحكى) (الحدث المروى) ويجعلها في هذا الترابط الجذرى، يأخذ الراوى الخبرة (الحدث المروى) ويجعلها خبرة من يستمعون للقصة (الحدث السردى) في تشريع الأداء.

ثانيا: يشير الأداء أيضا، بوصفه فعلا وعملا، إلى الطبيعة التكوينية للسرد، كيف يشكل الواقع والهوية. في هذا المعنى الثاني للأداء، أو بـشكل أكثر تحديدا، عملية الأداء، يحدد السرد المكان الذي يتم فيه التعبير عن

<sup>(</sup>١) البار الغوية paralinguistics: مصطلح يشير إلى العناصر غير اللفظية في التواصل، التي تستخدم لتعديل المعنى ونقل المشاعر (المترجم).

الاجتماعي، وبناؤه والصراع عليه (Twigg 1992 !1995 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1995 | 1

قد يكون التفاعل السردى المتبادل بين الراوى والمستمع تعاونيا و/أو تنافسيا. لا يرتبط مثل هذا التفاعل، أو الصراع، بالراوى الفرد أو المستمع وحده فقط، لكنه يلتصق أيضًا بتمثيل القوى الجمعية والمؤسسية للخطاب. تذكّرنا كريستينا منيستر Minister (1991) بأن مقابلة السرد أداء عام دائما من أجل "جمهور شبحى" تتجاوز المُحاورة. بالنسبة لريا، يشمل "الجمهور الشبحى" مهنة الطب والنساء الأخريات المصابات بسرطان الثدى أو اللائسي يحتمل إصابتهن به. ويصفيف فرانك Frank (1990، ص 20-٥٦) أن "القصص تصلح الضرر الذي أحدثته العلة في إحساس السيدة بمكانها في الوقت الحياة"، وهكذا تكون القصة التي تحكى للآخرين قصة تحكى للذات في الوقت نفسه، متاحة للذات – هناك – للحكي. ويساهم الجمهور المتعدد المجسد في

عقد السرد لقصة الوشم- الذات، والمحاورة، والآخرون الغيائبون- في الصراع الاستطرادي على معانى سرطان الثدى والوشم.

والاجتماعية بدلا من الإشارة إلى أفعال لذات لها جـوهر تابـت أو متـسق أو مستقر أو نهائى يمثل أصل الخبرة أو يكملها (Smith 1994). من منظور الأداء وعملية الأداء، لا يكون تحليل السرد سيمنطيقيا فقط، ينخرط في تفسير المعانى؛ يجب أن يكون براجماتيا أيضا: يحلل الصراع على معانى حكسى القصمة بطريقة معينة وظروفه ونتائجه. وتضع عملية الأداء السرد في سياق سياسة الخطاب، أي شبكات مؤسسية لعلاقات القوى، على سبيل المثال، أدائيا موضعيًّا مميزٌ ومجسَّدٌ ومادى- تحكَّى قصة الجسد عبر الجــسد ممـــا يجعل النزاع الثقافي ملموسا (Langellier 1999). الهوية صراع أدائسي، وأحلل هنا هذا الصراع على معانى جسد ريا الموسوم بـسرطان الثـدى واستئصال الثدى والوشم باعتباره أداء لعمل وتشريعا لأداء..

يستغرق سرد وشم ريا مقابلتين، يفصل بينهما سبعة عشر شهرًا. في الأولى، وقد أجراه زميل في البحث في أوائل ١٩٩٤، تحكى ريا قصمة موجزة عن كيف "يتم وشمك" تحضيرا للإشعاع بعد استئصال السورم من

<sup>(</sup>۱) يكتب Weedon (۱۹۸۷، ص ۱۰۸) "لا معنى للجسد أو الأفكار أو المشاعر خارج التعبير الاستطرادي، لكن الطرق التي يكون بها الخطاب عقول الأفراد وأجسادهم هي دائما جزء من شبكة أوسع لعلاقات القوى، بأسس مؤسسية عادة." (المؤلفة).

ثديها. قرب انتهاء هذه المقابلة، ذكرت بإيجاز رغبتها في وشم ندبة استئصال الثدى. بعد ذلك، بعد أن سمعت أنا وزميلي أنها وضعت الوسم، أجريت المقابلة الثانية في صيف ١٩٩٥. يوجز التذييل المقابلة الثانية، ذاكرا أجزاءها الأربعة الرئيسية وموضحا الانتقال بين "القصص الصغيرة" عن أحداث معينة في الماضي والسرد الأكبر للوشم المتعلق بالخبرة الحالية برمتها. (١)

النمط في سرد وشم ريا فيما يتعلق بالحركة اللولبية من المحادثة إلى القصة إلى المحادثة إلى القصة إلى المحادثة إلى القصة يشبه أداء "القص المغزلي" الذي حددته لنجلير وبترسون (١٩٩٢) بين راويات القصص. وقد وجهت الأسئلة التالية انتقائي المقتطفات: متى تنتقل ريا من المحادثة لتحكى قصة في سرد المقابلة عموما وماذا "تفعل" القصص فيما يتعلق بالهوية السردية؟ انتقينت قصة على الأقل من كل جزء من الأجزاء الرئيسية في السرد، مدوّنة خمس قصص لتحليل من كل جزء من الأداء والاستراتيجيات الأدائية. (١٩٨٨) Bell (١٩٨٨)

<sup>(</sup>۱) للتوضيح أستخدم "قصة " للإشارة إلى المقتطفات، وأحتفظ بكلمة "سرد" للمقابلة كلها. تلبى القصيص المقتطفة المعايير المرجعية والتقييمية التى وضعها لابوف لسرد الخبرة الشخصية. تحتفظ "القصة" أيضا بخاصية لابوف فيما يتعلق بأحداث الماضى المروية في كل مقتطف، رغم أننى في تأكيدي على خصائص الأداء، لا أحلل بنية لابوف. انظر أيضا لابوف (١٩٧٢) (المؤلفة).

<sup>(</sup>٢) تدوينى مصمم للإيحاء بخصائص الأداء وليس لتوثيقها. حافظت على التكرار، والبدايات الخطأ، والوقفات الذاتية فى الحديث، لكننى حاولت أيضاً أن أشجع على الفهم و"الشعور" بالحكى. يعكس التقسيم إيقاعات المتحدثة ووحدات المعنى. تدل فواصل السطور على توقفات قصيرة. ويشير الرمز / إلى أن السطر التالى يستمر دون توقف. يتم تحديد التوقفات الطويلة بفترة مسبوقة بفراغ. الكلمات التى يتم التأكيد عليها (ارتفاع فى الصوت) تحتها خط. يشير الرمز ^ أو ^^ إلى ارتفاع فى النبرة؛=

أضع روابط تفسيرية بين القصص لتوضيح الصراع الأدائس للهوية في السرد. وأعتمد أيضا، في التحليل، على السمات الأخرى لسسرد المقابلة، وخاصة الجزء الرابع التقييمي للمقابلة (الذي لا يحتوى على "قصص أصغر")، للإشارات التفسيرية والمقارنة، دون محاولة تفسير المقابلة في مجملها.

## قصة وشم الإشعاع

تحكى ريا، لمدة تسع دقائق تقريبا في المقابلة الأولى معها (التي أجريت قبل وشم موضع استئصال الثدى)، محنة الإشعاع بعد استئصال الدورم. الإشعاع علاج موضعي للسرطان، يعطى على مدى عدة أسابيع بجهاز "معجل خَطِّي". ويسبق العلاج جلسة تخطيط ومحاكاة تؤخذ أثناءها المقاييس وأشعة أكس التقنية لحساب زوايا الإشعاع. يشير الوشم في هذه القصة إلى الإجراء الطبى الذي يسم الجسد - ثدى ريا بعد استئصال الدورم - لوضع

<sup>=</sup> ويشير الرمز \_ إلى انخفاض في النبرة. وتشير الواصلة [--] إلى قطع فجائي في الصوت، توقف ذاتي غالبا أو تحول في اتجاه التفكير؛ ويشير الرمز: إلى إطالة في الصوت. حين تفصل الراوية كلمة بألفاظ سريعة، أضع قبل هذه الكلمة الرمز \*. حيث تأخذ الراوية أنفاسا مسموعة بشكل مميز عند نقط معينة، وقد ميزتها بالحرفين hh، للهيق) أو \*hh (زفير). تشير العلامة [tk] إلى فرقعة بسيطة باللسان أو مصمصة الشفتين، وضعت أيضا بعض الأوصاف الاعتراضية لخصائص الصوت أو الإيماءات. كلام المحاورة وضحكها موضوع بين قوسين.

تبقى مسألة كيفية التدوين لتحليل الأداء مسألة مربكة. للاطلاع على بعض البدائل انظر (1993) Ricssman (1993)، Fine (1984).

الجهاز بالشكل المناسب. (١) وسبقت القصة تيمة لكيف "تبدو" علتها "ثقافيا"، أى وضعها فى إثنيتها الأمريكية الفرنسية، وبتصريحات خاصة عن "محاولة أن تكون متينة جدا، وقوية جدا" و "عزل نفسى".

حين <u>تذهبين</u> للعلاج بالإشعاع إنها إنها خبرة <u>مرهقة</u> لأنك hh تُثبَّتين إلى طاولة و

لا يمكنك أن تتحركى لمدة ساعتين وقد-أنت أنت آ um ^^ تعرضين للستايروفوم يعرضونك لكميات من الستايروفوم وعليك أن تبقى ساكنة و . آ

يوشمونك:

وكان ذلك شيء آخر، على ما أظن، لأن آ الوشم بالنسبة للكاثوليك

يعنى الذهاب إلى الجحيم؟..

و هكذا فإن أمرا دينيا سيكون آ

كان على أن أجتاز حقيقة أن عندى أربع نقط صغيرة للوشم hh وحين كبرْتُ كان الوضع كذلك/

<sup>(</sup>۱) للاطلاع على وصف أكمل لعملية الإشعاع، انظر (311-1999, pp.299). (المؤلفة).

الناس الذين وسموا أجسادهم واكانوا أبناء الشيطان/
وكان عليك أن تذهبي إلى الجحيم ومن ثم كان علي أن - hh
ولم يكن هناك حديث عن ذلك، كما تعرف،
يأتون فجأة
وبمعنى ما يبدو أن "هذا وشم"/
وأنهم جميعا سيوشمونك و/
وكنتُ مثل "حسنا، هناك جواز مروري إلى الجحيم"
موقف، كما تعرفين
موقف، كما تعرفين

الإشعاع "خبرة مرهقة" تتخذ من الراوية موضوعا وتعزلها وتوهنها. يحدث الحدث المروى في مكان طبى، مركز لعلاج السرطان، في الماضي المألوف: "حين تذهبين للعلاج بالإشعاع". تستهل الراوية حكى القصة باستخدام الضمير "أنت" بدلا من "أنا" ("حين تذهبين")، استراتيجية أدائية للحتواء تقرب المحاورة والجمهور من الخبرة (1989 Tannen). في الحدث المروى الراوية سلبية، دون حركة أو كلام، جسدها ثابت حرفيا وفمها "مثبت" مجازيا "وهم يوشمونك"، فنيون لا تُذكر أسماؤهم يسمون جسدا لا يُذكر اسمه. يستدعى انعدام الاختيار والسيطرة استخدام الوشم بطرق قهرية

لأنه كان مثل أمر ديني.

عقابية، لكن بالنسبة للراوية يثار "أمر آخر"، سياق الدين والجحيم. تشرح ما يعنيه الوشم للكاثوليك: وسم الشيطان الملعون في المسيحية المبكرة. (١)

ارتفاع النبرة في "تذهب إلى الجحيم"، مع وقفة، يتطلب فهم "الأمر الدينى" أو تأكيده من طرف المحاورة. مع عدم استقبال أية استجابة مسموعة، توضح الراوية، في الحدث السردي مع المستمع، ما كان يعنيه الوشم بالنسبة لتنشئتها بين الرومان الكاثوليك. الراوية ليست على دراية بالمحاورة (وهي كاتوليكية أيضًا). بشكل دال، لا تقدم ريا تفسيرًا طبيا للوشم؛ يمثل تفضيلها لصوت الحياة على صوت الطب المقابلتين اللتين أجريتا معها وهمى تقاوم الاستسلام للسرد الطبي واللغة التقنية بشأن التشخيص والعلاج. تؤكد "كان على أن أجتاز حقيقة أن عندى أربع نقط صغيرة للوشم"، متحولة هنا إلى "أنا". يمكن رؤية هذه العلامات باعتبارها تشكل الأركان الأربعة لإطار، يمثل سرطان الثدى الإطار الحي لريا وجهودها لإعادة تجسيدهما في خبرتها الخاصة. (٢) "لم يكن هنا [ك] حديث عن ذلك" تشير إلى تجاهل المكان الطبي للمعانى الدينية (أو أى معانى أخرى) للوشم، وربما تجاهلها هي أيضاً. بالإضافة إلى إيحاء الجملة بعدم استعداد ريا، جسديا وعاطفيا، لوشم "ياتى فجأة".

<sup>(</sup>۱) تبتكر مرضى أخريات بسرطان الثدى استعارات بديلة لتدابير الإشعاع والوسم. تقارن بات ۱۹۹۲ (۱۹۹۲، ص ۳۰۳)، على سبيل المثال، الفنيين بمساحين يخططون حقلا؛ تشبه هوبر Hooper (۱۹۹۶، ص ۱۱۹) خطوط العلامة السحرية Magic Marker على صدرها برسم تخطيطى لجزار لقطع من اللحم (المؤلفة).

<sup>(</sup>٢) انظر الرسم التخطيطي في Love (1990, p.303) لتوضيح وشم إشعاع "إطار". وأدين لسوزان بل بهذه الرؤية (المؤلفة).

بعد التكرار في الحدث السردي في المصارع بأن "'هذا وشم' وسيوشمونك"، تقول ساخرة، في حديث مباشر لنفسها في الحدث المروى: "حسنا، هناك جواز مروري إلى الجحيم." يحافظ هذا الديالوج الداخلي على الاستمر ارية الدرامية و هو يقيم معنى الحدث المروى في الماضي ( Labov 1972). سرطان اللذي وعلجه (وشم الإشعاع) يعلق الراوية في على الحافة بين الحياة والموت، وهو خوف يشترك فيه كل مرضى السرطان وأصسبح أكثر شؤما بالتكرار في التاريخ الشخصي لريا. جوازات السفر أيضا وتائق حكومية تصدِّق على الهوية (الجديدة لريا) باعتبارها مريضة بسرطان الثدي، ويضمن لها الإذن والحماية للسفر في بلد أجنبي. ربما توحي الإشارات الثلاث إلى الجحيم بأن الإصابة بسرطان الثدي والإشعاع مثل الذهاب إلى الجحيم: تحمُّل الموت الصغير لتجنب الموت الكبير (Paget 1993). بـشكل دال، ترمى بهذا الجواز إلى الجحيم كشعور وتضيف على الفور "عرفت الأفضل". يمارس فصل الشعور والتفكير سيطرة تفسيرية على معانى الخبرة بالنسبة للذات والمحاورة/الجمهور. تستمر الراوية، بوصفها راشدة، في ممارسة الكاثوليكية، وإن يكن إلى حد ما بشكل غير تقليدى، في الوسط الأمريكي الفرنسي الذي تتماهي معه بقوة.

تشرع قصة الإشعاع وتطبق محاولة أن تكون الراوية متينة وقوية في وجه سرطان الثدى، وهي تعرض نزعة رواقية مؤكدة، رغم التفاصيل السردية التي تصور بدقة كم كانت الخبرة مرهقة. ينهمك الأداء السردى للهوية في قصة الإشعاع بشكل خاص في مؤسسة الطب، التي "توشمك"، ومؤسسة الدين، التي تسمى أي وسم شعوذة؛ وتلقى الضوء على القيود المفروضة على قدرة ريا— عدم الحركة والكلام والاستعداد. يوارى الأداء

الساخر المعانى اللعينة للوشم؛ لكن "الأمر الدينى" يظهر مرة أخرى في القصة الخامسة التى نحللها فيما بعد. يبرهن فرانك (١٩٩٥) على أن الطب يشرع شكلا خيرًا للاستعمار، معتبرا جسد المريض إقليمه، على الأقل في فترة العلاج، ويقلص إكلينيكيا الخبرة الخاصة إلى المشهد المتسق الذي تتطلبه ممارساته. بالنسبة لريا، يهدد سرطان الثدى ووشم الإشعاع باستعمار خبرتها وطمس الأبعاد الشخصية والثقافية لهويتها باعتبارها امرأة أمريكية فرنسية. (١) بالإضافة إلى ذلك، ربما يمتد الاستعمار إلى ما بعد العلاج بالنسبة لمن يعيشون مع تهديد تكرار المرض: يتطلب سرطان تدى ريا علاجا إضافيا، وتصويرا دوريا للثدى بالأشعة، وأخذ عينات بشكل متكرر لفحصها، كما نرى. مع القصص الأربع التالية، أضع هذا الأداء السردى لهوية الوشم بجوار قصة الوشم، منتبعا رفض ريا للاستسلام السردى.

### قصة محل الإطارات

تروى ريا قصة الوشم لتغطى ندبة استئصال الثدى بعد ذلك بعدة شهور فى مقابلة ثانية أجريتها معها. أعرف ريا من أنشطتها الأمريكية الفرنسية فى حرم الجامعة، لكن فى وقت المقابلة لم أكن قد سمعت حديثها عن وشمها. بعد استئصال الثدى، يكون أمام المرأة ثلاثة اختيارات: أن تبدو بثدى واحد دون وضع بديل صناعى، أو وضع بديل صناعى، أو ترقيع ثدى

<sup>(</sup>۱) يبرهن جوفنار Govenar (۱۹۸۸) على أن الوضع المسيحى السائد عن الوشم لم يكن يتبناه الشيكانو في الأحياء الحضرية في جنوب غرب الولايات المتحدة حيث كان الوشم، بما في ذلك التصميمات الدينية، يمارس على نطاق واسع. يتتبع دوب Dube (۱۹۸۰) تبنيا مماثلا لممارسات الوشم بين الكنديين الفرنسيين (المؤلفة).

(Love 1990). مثل ثلثى النساء التى تجرى لهن عملية استئصال الثدى، رفضت ريا ترقيع الثدى (Kasper 1995). (١) جاء اختيارها للوشم لتغطية الندبة، تضع فوقه بديلا صناعيا، من وحيى ملصق بعنوان "المحارب" والتوافق مع موضوع الملصق، دينا متزجر (١٩٨٣). (٢)

فى قصة محل الإطارات، تأخذ ريا الملصق إلى محل محلى لوضع إطار له. تستغرق هذه القصة ست دقائق تقريبا فى المقابلة فى الجزء الأول (انظر التذييل) مصورة الخلفية والظروف التى قررت فيها وشم ندبتها. قبل قصة محل الإطارات، فصلّت ريا الملصق: الصورة، نوع الجسد، الوشم، والقصيدة المصاحبة.

هكذا أخذْتُ هذا الملصق الله الملصق الله وسط مدينة بانجور إلى محل إطارات آ أعطيْتُه لامرأة –

<sup>(</sup>۱) فى بداية المقابلة، تشرح ريا أنها ترفض ترقيع الثدى لأنها خضعت لعمليات جراحية كثيرة (استئصال الورم والثدى، وتسع عينات). وتضيف، بعد ذلك فى المقابلة، "لا أريد التفاوض على ثدى مع رجل". لم تكن هناك جرًاحات يقمن بترقيع الثدى فى تلك المنطقة من "ميين" حينذاك. توفر ترقيع الثدى بشكل مطرد والنظر إليه بشكل طبيعى سوف يلعب دون شك دورا فى اختيارات النساء بعد استئصال الثدى (المؤلفة).

<sup>(</sup>٢) وضعت الصورة في ملصق مصحوبة بجزء من قصيدة، "شجرة"، الصورة الموشومة على ندبتها: "لم أعد أخشى المرايا... ما ينمو داخلى الآن حيوى ولا يسبب أذى لى... لم أعد أخجل من ممارسة الحب. الحب معركة أستطيع الفوز بها. لى جسد محاربة لا تقتل ولا تجرح. في كتاب جسدى، نقشت شجرة دائمة." وأعيد طبع الملصق في أكثر من عشرين عمل منشور. انظر شرف (١٩٩٥) للاطلاع على تحليل "بلاغة الإغراء" في ملصق متزجر (المؤلفة).

كانت هناك امرأة كانت هناك امرأة عجوز

لتضع الأطر

المرأة المسكينة التي فقدته تقريبا هناك/

أقصد أنه كان كثيرًا جدا بالنسبة لها، تعرفين

كان قويا جدا:

قضت معه وقتا صعبا

hhh\* وبالنسبة لى كان هذا عملا شجاعا حقا لأننى شعرتُ

بأننى معزولة جدا وحي:دة

وقد شعراتُ بنوع من أوه مثل أوه آ أوه\_

العرى شيء واحد؟

[أنا: آ هوو]

وكان الشيء الثاني ال ^مغرابة/

لأن الوشم ثقافة فرعية حقا

و هكذا أتعامل لأول مرة مع عرى المرأة/

وحينذاك أتعامل مع الثقافة الفرعية لوضع وشم على جسمى

[أنا: آ هوو]

وهكذا آ . تعرفين، كان هذا صعبا أن

أن \*تركزى\* على محاولة اختيار جديلة وإطار

وأردْتُ أن أحاول أن أختار آ نبرات أنثى/

أردْتُ نوعا رماديا في في في من الإطارات وكان صعبا مجدا أن أفاوض

في ظل تلك \*الظروف\*

و هكذا أعطاني ذلك فكرة غامضة ل

hh\* الصدمة أخمن

صدمة استئصال الثدي

صدمة الوشم

صدمة العرى، تعرفين

ومحاولة أن أكون على الملأ مع شيء من هذا القبيل.

لكننى أوقفْتُ أرضى و

تعرفين أنا نوع من ال- الذبذبة المكتومة

تعرفين، أعنى المرأة المسكينة

لا أعرف ما إن كانت مشمئزة أم مصدومة لكنها

كانت تعانى من صعوبة، لا أعرف

ربما كانت أوه \*متضايقة فقط

تمثل هذه القصة تجسيدا ثانيا لخبرة سرطان ثدى ريا: يتكرر الإطار الذى شكله وشم الإشعاع فى إطار الملصق الذى تضع الراوية نفسها فيه بشكل خيالى. يسبق الحدث المروى وشم استئصال ثدى ريا، لكنه يمثل بحيوية لحظة استجابة سلبية عميقة للوشم وشجاعة الراوية فى وجهه "محاولة أن أكون على الملأ مع شىء من هذا القبيل". تقييمها للحدث المروى

بأنه "عمل شجاع حقا لأننى شعر ْتُ بأننى معزولة جدا وحي:دة "يردد أصداء السياق العاطفى لوشم الإشعاع. إنها تؤكد على أنه كان "صعبا أن تركز" و"صعبا مجدا أن أفاوض"، "لكننى أوقفتُ أرضى" وهكذا تكتمل الصفقة.

يعزز الأداء السردى القوة المقيدة في القصمة الأولى. بدلا من ضمير المخاطب، تستخدم ريا ضمير المتكلم طوال النص مع تأكيد أفعال نـشطة (أخذت، أعطيت، أوقفت). في إطار قصة المحل يتم القاء الضوء على اهتمام الراوية بالمعانى العامة للوشم عند الطبقة الوسطى وتجسيد هذا الاهتمام في الاستجابة الصادمة للمرأة، وقد اشتدت وفصلت من خلال التكرار: "صدمة استئصال الثدي/ صدمة الوشم/ صدمة العرى".(١) يكشف ارتفاع نبرة ريا بعد ذكر العري لأول مرة استجابة المحاورة. تعرف ريا نفسها بأنها من الطبقـة الوسطى وتعرف أننى من الطبقة الوسطى أيضا. في لحظمة سابقة من المقابلة، شرحت صعوبة أن "تتغلب على هويتها التي تنتمي للطبقة الوسطى" لتدخل الثقافة الفرعية للوشم. بعد ذلك في المقابلة، حين سألت ريا عما تعنيه بهذا، وتوضح أن الطبقة الوسطى لم تتعرض للثقافة الفرعية للوشم، مستشهدة بالوشوم في قاعة الوشم، والعري، والسرية وأيضا "ازدراء الطبقة الوسطى" للثقافة الفرعية للوشم. إن تيمة العري في قصة ريا خاصة بموضع الوشم (الثدي الغائب) ومتعلقة بالنوع خاصة، كما أناقش بعد ذلك في القصمة الثالثة.

<sup>(</sup>۱) يسجل شرف Sharf (۱۹۹۰) اهتمام الناشر بالعرض المجرد من الحياء لاستئصال الثدي في صورة متزجر، موافقا على استخدام الصورة على غلاف الكتاب في طبعته الرابعة فقط. وبقى الوشم ممارسة نادرة بين النساء اللائي أجريت لهن استئصال الثدي. قراءتي في أبحاث سرطان الثدي، مذكرات الناجيات، الكتابات، والمقابلات لم تقدم سوى مرجين بالإضافة إلى صورة متزجر Metzger's (المؤلفة).

تضع ريا الاهتمام السردى الكبير بقوة استجابة المرأة التي تصفها بعدة طرق "فقدته تقريبا"، "كان كثيرا جدا بالنسبة لها"، "كان قويا جدا:" يتردد صداها في الأوصاف الختامية "للمرأة المسكينة" بوصفها "اشمأزت" أو "صدمت" أو "تعانى من صعوبة" أو "منزعجة تماما". يلاحظ جوفمان Goffman أن المرأة تحمل مسئولية كاملة عن تهدئة القلق الاجتماعي بشأنه وصمتها. يذكر ساندرز Sanders (١٩٨٩) أن الوشوم توضح بإسهاب النتائج التفاعلية للوشم، مقسمة الناس طبقا لاستجاباتهم السلبية أو الإيجابية. لاشك في أن موضع الثدي وندبة استئصال الثدي يعقدان هذه الاستجابات. و بنذر إطار قصة المحل، من خلال التفصيل والتأكيد والتكرار، بتتبع ريسا لاستجابات الآخرين وحساسيتها لها، وتطرحها فيما يتعلق بالنزاع بين الأفراد بأقل مما تطرحها فيما يتعلق بالصراع الاجتماعي والثقافي على معاني وشم استئصال اللذي. يعلن بناؤها السردي للمرأة المصدومة، مصطلحات هذا البناء ونبرته، عن تعاطف أكثر مما يعلن عن حكم، وهمي تيمه امتدت خيوطها في القصص التالية. إن وعى ريا بحرص بالطبيعة العامة للأشداء والمعانى الموصومة لسرطان الثدي، وندبة استئصال الثدي، وبالوشم في هذه القصة، يمهد المسرح لخبرتها الخاصة بالوشم. في أداء إطار قصة المحل، تسقط الراوية نفسها في إطار الملصق؛ الأطر المتخيلة لنفسها/ استئسسال تديها مع الوشم.

#### قصة الرجال الثلاثة

يحكي الجزء الثاني من سرد ريا عن عملية الوشم (انظر التذييل). في تناقض تام مع خبرة الإشعاع التي لم تكن مستعدة لها، والاستعداد للوشم الذي استغرق ثلاث سنوات تقريبا كانت تستشير أثناءها وشامة وتفكر في التصميمات حتى "تستقر" ندبة استئصال الثدي. تحكي قصة الرجال الثلاثة، وتستغرق حوالي عشرين دقيقة في المقابلة، حادثة أثناء الوشم حدثت في اتفاقية الوشم في جناح الفندق. موضع غرفة الفندق أكثر خصوصية من أرضية الاتفاقية لكنها عامة رغم ذلك. (١) ألقت قصة إطار المحل الضوء على النزاع على المعانى الطبقية، وكشفت بشكل خاص المعانى المرتبطة بالنوع: أو لا: في أن الواشمة، امرأة. ثانيا: في موضع الوشم، الثدى الغائب. وثالثا:

رغم التجسيد الجديد، يبقى الوشم عموما مجالا للذكور. تؤكد ريا في القسم الأول من السرد أنه من دون ارتباطات والد زوجها، وهو نفسه وشام محترف، ما كانت لتجازف في الثقافة الفرعية. أصرت على واشمة، وتختار

<sup>(</sup>١) كان قرار ريا بالوشم في الاتفاقية موضوع مناقشة بين أفراد العائلة، كما تحكى بشكل هزلى في المقابلة الثانية (نسخ تقريبي):

يقول جون [الزوج]: "ماذا إذا كان على الملأ؟ تعرفين، إذا كان وشم جولى لا يفى بالاتفاقية؟ ماذا إذا رأى الناس؟" ثم ابنى، وكان كبيرا في ذلك الوقت على ما أعتقد، يقول: "ماذا تظن يا أبى؟ لا شىء هناك!" [ضحك الاثنان] لا شىء تراه، تعرف، هوه، هوه [يضحك؛ أنضم للضحك]. وهكذا يقول: "أوه، نعم"، تعرف، هوه.

للاطلاع على تحليل أكثر إسهابا لهذه القصة، انظر (1997) Peterson & Langellier (1997) (المؤلفة).

جولى لسمعتها الطيبة فى الوشم التجميلى لإخفاء الندب ومراعاة الذوق فسي التصميم. ولأن الوشم موصوم بالنسبة للنساء أكثر من الرجال، تفضل النساء الوشم على أجزاء من الجسد يمكن إخفاؤها عن الآخرين غير الحميمين، الوشم على أجزاء من الجسد يمكن إخفاؤها عن الآخرين غير الحميمين، الورك لكنها مرئية للمتعة الشخصية وللحميمين لهن الشدى، الكتفين، الدورك (Sanders 1989). تُختار المواضع غالبا لتزيين الجسم وتجميله. تم تحديد الموضع سلفا فى حالة ريا بندبة استئصال الثدى، ويجدر التأكيد على أنه من دون سرطان الثدى واستئصال الثدى ما كانت لتسعى إلى وشم. الوشم اختيارى، شروطه التحفيزية ليست اختيارية بالتأكيد.

وهكذا مضيتُ^
hh
وأريتُ جولى ما أريد
و آ وكان عليها أن تقوم ب \*تنظيف \* كل أدواتها
وقد، كما تعرف، استغرقت في العملية كلها
hh\* عملية إعداد كل ما تريد إعداده
بدأت الوسم [tk]

وأثناء الوشم دخل ثلاثة رجال [tk] و آ um اثنان منهم اثنان، أجل، ثلاثة

hh الثلاثة جميعا جاءوا لينظروا

بسبب الكثير من الأشياء بشأن عملية الوشم أيضاً/ هل ليس آ آ هناك حياء؟

الحياء ليس جزءا من المباراة

و أوه hh كان اثنان من الرجال اثنان من الرجال أكبر و آكانا ^^ فضوليين لأننى، كما تعرفين، كنت أوشم

و وأعتقد من ال^^زاوية

لأنها الجانب الأيسر لى hh\*

وكنا بقرب ماذا: النافذة

وأعتقد من الزاوية التى <u>كانوا</u> فيها

لم يستطيعا أن يريا أنني بلا ث<u>دي</u>

لكنهم^^ اقتربا و

^^وعالجا الأمر جيدا

كان وجهاهما وهما مثل نوع من hh\*

تعرفین، کانا علی ما یر ام معه، تعرف hh\* حاء شاب و احد\*-

وكان هو الذى تستخدم جولى غرفته فى الحقيقة لأنها كانت مثل غرفة اتصال-

واقترب شاب

وأنا: شعرت بإحساس سيء بسبب الرجل/

كان تقريبا في أوائل العشرينيات

أشعر بأنه تقيأ تقريبا

[أنا: هوم]

وكان يشبه. ما تخيلته في عق:لي hh\* ..

إذا رآنى أحد على هذا النحو. آلا يمكن هان-تعرفين ما أقصد، تحقق أسوأ كوابيسى^ بقدر ما قد يتفاعل شخص ما لما يبدو \*ذلك\*-كان الرجل المسكين-

> وكان <u>مروَّعًا</u> hh\* و<u>بقى مر</u>وعا

حين تركت الغرفة كان مسح:وبا كان وجهه أبيض تماما ومسحوبا حتى [بشكل مضحك]

تقيأ الرجل المسكين تقريبا

توجه الراوية، بسرعة، المحاورة والجمهور إلى استعداد الواشمة. يصف ساندرز (١٩٨٨) الاستعراض الطقسى الصريح للواشمة لمعرفتها ومهارتها التقنية لتتحكم في تفاعل الصراع المحتمل مع الزبائن، التفاعل الذي يشمل احتكاكا جسديا شديدا، إلحاق الألم بشكل متعمد، وكشف الأجزاء الحميمة من الجسد. الاستقبال المناسب من جانب الزبون يستدعى المسكون والصمت بالإضافة إلى التحديق بعيدا بعض الشيء أثناء الوشم. تستعرض الواشمة خبرتها، وهي هنا "التنظيف" و"العملية كلها"، مسع توقع مساعدة الموشومة وتشجعيها، وتكشف بنية التوازي المذهل بين المواقف الطبية والوشم. يتطلب الاثنان نزعة مهنية من جانب مقدم الخدمة، النزعة المهنية التي تسلب من مستقبل الخدمة شخصيته وتسكته. لا يقدر أي من المحوقفين الحياء؛ ويسمح كل من الموقفين مشاهدة الغرباء للمريض/الزبون.

تجعل قصة ريا التفاعل مع الواشمة أقل أهمية من التفاعل مع مشاهدى عملية الوشم- الرجال الثلاثة، الرجلين الكبيرين والرجل الأصعفر، الدين "اقتربوا ليشاهدوا" وهي توشم. (١) الثقافة الفرعية للوشم، حيث "الحياء ليس جزءا من اللعبة" والعرض البصرى جزء منها، على عكس ثقافة الطبقة الوسطى في إطار المحل حيث التعرض صادم. تشير حكاية الرجلين الأكبر اللذين "كانا فضوليين لأنني، كما تعرفين، كنت أوشم" إلى الاهتمامات الثقافية الفرعية بشأن الوشم. وريا تتحدث عن زاوية رؤية الرجلين، مصورة تضادا بين حيث "كانا" وحيث "كنا"، صورت لي وضعها أثناء الوشم، محاطة بالنافذة ومشيِّدة صياغة ثالثة لخبرتها بالوشم. ومن المهم أن الراوية تؤجل في البداية تحديد ما لا يستطيعان رؤيته من زاويتهما، الندبة التي تسم الثدى الغائب ("إنه الجانب الأيسر لي hh\*) ثم تؤكد ("لم يستطيعا أن يريا أنني بلا ثدى"). في موقف الثقافة الفرعية للوشم، ندبة استئصال الثدى- وليس العرى، وليس الوشم- هي التي تصدم "كيف يتفاعل شخص ما لما يبدو \*ذلك \*" [مثل]. تضع هذه القصة، وقد تمت تأديتها بحذر، التفاعل الإيجابي للرجلين الأكبر بجوار التفاعل السلبي للرجل الأصغر: "^ عالجا الأمر جيدا" و"كانا على ما يرام معه" بينما هو "تقيأ تقريبا". تكرر ريا وتوضح صورة "الرجل المسكين"

<sup>(</sup>۱) تذكر ريا أن الوشم لم يكن مؤلما؛ لأن الندبة التي كانت تتم تغطيتها خالية من الأعصاب. ومع ذلك، وصفت رسم الجزء اللولبي من اللبلاب الذي يلتف تحت ذراعها، وهو الجزء الوحيد من الوشم الذي لا يوجد على الندبة، بأنه "مبرح". ويتفق معظم الواشمين على أن النساء أقل انزعاجا من الألم من الرجال (Sanders 1988) (المؤلفة).

بخمسة تفصيلات تأكيدية "كان مروعا"، "بقى مروعا"، "مسح:وبا"، "أبيض تماما" و"مسحوبا حتى". هذه النعوت نفسها يمكن استخدامها لوصف تفاعلات مريضة لجراحة سرطان الثدى وعلاجاته (الإشعاع، والعلاج الكيميائي). يبلغ الوصف الدرامي القمة مع أصداء "الرجل المسكين تقيأ تقريبا"، مصحوبا بالضحك. يبدو الضحك، وقد شاركت فيه المحاورة وكأنه عليها بقدر ما كان على الشاب.

تعزز قصة ريا تفاعلات الرجال الثلاثة من خلال استراتيجية البورة (Rimmon-Kenan 1983) حيث تقوم الراوية بوظيفة تشبه وظيفة الكاميرا، ترى وتحكى ما ترى. هذه الاستراتيجية تضع المحاورة/ الجمهور مع الراوية التي تتفحص أوجه الرجال بحثا عن التفاعلات بدل أن تستسلم لتحديقهم. تصف فلن Phelan (١٩٩٣، ص ١٠-١٠) استراق النظر بخطر الرؤيـة. يعاق هنا موقف سائد لاستراق النظر - عرى أنثى مع مشاهدين ذكور: إنهم في النور، خاصة الرجل الأصغر، ونحن نلاحظ، مختفين في الظلال. ينقلب تحديق من يسترقون النظر عليهم. تشيد الراوية المشهد المحكى بصريا فقط-كما هو الحال في قصة الإشعاع، ليس هناك حديث ينسب للمشاركين- بينما يوجه صوتها وبصرها الحدث السردي. تقترح ديبورا كابسشان Kapchan (١٩٩٣، ص ١٧) أن علامات الجسد ترسم في الوقت ذاته تحديق الملاحظ وتصده بترسيخ حد زخرفي بين المحدّق والمحدّق فيه. تـستغل اسـتراتيجية بؤرة الراوية هذا الانعكاس، ملتفة خلال المحدَّق فيها لتكشف المحدِّق. قبول استجابة الرجلين الأكبر يلقى اهتماما أقل من الاستجابة السلبية المفصلة بجلاء للرجل الأصغر. تستدعى استجابة "الرجل المسكين" "المرأة المسكينة" التي تصدر أمام الملصق. مرة أخرى، تعانق الراوية التفاعل السلبي للآخر أكثر مما تلفظه. يوحي شعور ها "السبيع جدا من أجل الرجل" باهتمام بتفاعله الموصوف بطريقة تشبه تماما شعور مريهضة بسرطان الثدى، ربما حتى استجابة من تقدم له الرعاية. تختلف استجابة الشاب عن استجابة المرأة في محل الإطارات من حيث أن تكرار "مروع" و "تقيأ تقريبا" يعبر عن اشمئز از شديد (Kristeva 1982) أكثر من الصدمة. في استجابة الرجل الأصغر، تحكى ريا أن "أسوأ كوابيسها تحقق"، قبل حتى أن يكتمل الوشم وفي الثقافة الفرعية التابعة للوشم. كيف يمكن أن يستجيب الآخرون لوشم استئصال الثدى، خارج الثقافة الفرعية للوشم وفي سياق 'ميين' الريفية؟ إن قصة الرجال الثلاثة بمثابة مكان انتقالي بين الطب والوشم، مستدعية قصة الإشعاع ومستبقة الاستجابات الطبية للوشم في القصتين الأخبر تبن.

#### قصة طبيبة النساء

تحدث القصتان الأخيرتان في القسم الثالث من سرد الوشم (انظر التذييل) حيث تصف ريا ردود الأفعال المتعددة للوشم. ومن بينها ردود أفعال أعضاء من الوسط الطبي يتمتعون بقوة أدائية خاصة. تميزهم الراوية

بوصفهم مجموعة؛ لهم قصص أكثر وأطول مع أداء أكثر قوة من الآخرين. بالإضافة إلى ذلك، إن التعرض لمجموعة طبية، على عكس ما يحدث مع الآخرين الحميمين، ليس إراديا أو تبادليا. اختيار "المرور" كهوية غير فاسدة – دون سرطان الثدى، أو ندبة، أو وشم – بارتداء ملابس وجراحة ترقيع غير متاح. يوحى كلينمان Kleinman (١٩٨٨، ص ١٩٨٨) بأن ردود أفعال المهنيين في مجال الصحة ربما تساهم في إحساس المرضى بالعار، نظرا لأن القوة المنطقية للأطباء لا تجسد الاهتمامات المؤسسية فقط لكنها تجسد أيضًا اهتمامات النوع والطبقة. بالإضافة إلى ذلك، يتحدى وشم ريا بشكل كبير البدائل الطبية لاستئصال الثدى (Kasper 1995). طبيبة النساء التي تعالج ريا أول من رأى وشمها من بين العاملين في مجال الطب.

لكن آ ثم رأيت الوسط الطبى كان أول من رأيت: طبيبة النساء؟ [أنا: آ هوم]

أنا أنا قلْتُ-

لأنها محافظة إلى حد ما، على ما أعتقد، تعرفين تتصرف إلى حد ما مثل أبناء الطبقة الوسطى – وهكذا أقول "انتظرى دقيقة" [بتأكيد بإشارة باليد] [أنا: ضحك]

تعرفين، أنا دائما ه-

هكذا أبدأ دائما

قلت، "انتظرى دقيقة" [الصوت والإشارة مرة أخرى] [أنا: ضحك]

قبل أن أفتح السترة الصغيرة قلت أوه "أضع وشمًا" حسنا [ضحكنا] وهي هي ^^ نوع بشبه، تعرفين

هي ^^ نوع بشبه "آييي-"

تعرف، "أوه أوه" صغيرة

يمكنك أن ترى جزءا ضئيلا من "أووو" هيه هيه [أنا: ضحك مع الراوية]

لكنها ها ^^ تصرفت معه بشكل ^ مناسب أحبته/ [أنا: آ هوم]

ثم فى المرة ال^^ثانية التى رأيتها فيها كانت أحدث كان لديها ها جاذبية أفضل

تعرفین، اعتادت علیه أكثر، تعرفین اعتادت علیه أكثر

هل عليك أن تكونى من النوع الذي ينز:لق في الفكرة هه

هذا الأداء السردى، رغم إيجازه، "يبدو" مختلفًا عن القصص السابقة بسبب حيويته. سمات الأداء – تعبيرية الصوت، والتلميحات، والكلام المباشر، والتوازى، والتناوب بين صيغتى الماضى والحاضر – تزين الحكى. تصف

ريا في البداية طبيبة النساء بمصطلحات تنبئ بالرفض: "إنها محافظة إلى حد ما" و"تتصرف إلى حد ما مثل أبناء الطبقة الوسطى". تكرار "إلى حد ما" هنا، ووصف تفاعل طبيبة النساء ("إلى حد ما 'أوو"، "إلى حد ما 'أووو") ربما يقلل من شأنها أيضًا، مفندة معرفة المجموعة الطبية وقوتها. تم تقديم لحظة عرض الوشم بشكل درامي، أعادت الاستراتيجيات الأدائية المستخدمة تصوير الشروط المعيارية لطقوس الكشف الطبى. في هذا الإطار للأداء، تؤلف ريا نفسها وترسمها.

أولا: تشيد الراوية تدخلها في الروتين الطبي للحدث المروى بتأكيد "وهكذا أقول انتظرى دقيقة" مصحوب بإشارة باليد، ثم تكرر في الحدث السردى "هكذا أبدأ دائما"، ثم تعود إلى الحدث المروى لتؤديه مرة أخرى بصوت قوى وإشارة. يلاحظ لابوف (١٩٧٢) كيف يعزز الكلام الإخباري الخبرة بتعليق الوقت وتأجيل الفعل السردى. ثانيا: يدشن التحول من صيغة الماضى "قلت الي صيغة المضارع "وهكذا أقول" استخدام المضارع التاريخي الحوارى باعتباره استراتيجية للتعزيز (١٩٧٥ Wolfson الالهاب التناوب بين المضارع التاريخي الحوارى والماضى استراتيجية أداء فعالمة تعمق دراما القصة. بعد استخدامه الأول، تتحول ريا إلى صيغة الماضى "قلت "، ثم إلى المضارع التاريخي الحوارى مع "قبل أن أفتح السترة"، ثم إلى صيغة الماضى "قلت أوه، وشمئت حسنا". "وشمئت تقال مرة أخرى بتأكيد صوتي الماضى "قلت ألوه، وشمئت صوت الداء ريا للحدث المروى في الماضي إلى

الحدث السردى مع المحاورة، محاولة للربط وليس استحسانًا قد يشير إلى الشك؛ واستجابت المحاورة بالضحك.

تمتد قوة السرد يعززها إطار أداء "انتظرى دقيقة"، تمتد في الأداء الهزلى لرد فعل طبيبة النساء. تقيم التعبيرات الثلاثة عن استجابة طبيبة النساء صوتها، لكنها لا تقيم خطابها، وبينما كانت غير متعاطفة مع الطبيبة، إلا إنها تحمل بوضوح رؤية الراوية. تحتفظ الراوية، بوصفها مبدعة سياق هذا الكلام وأدائه، تحتفظ بالسيطرة على استقبال المستمع له. يعود التقييم "تصرفت معه بشكل مناسب تماما، أحبته" إلى صيغة الماضى ويتغاضى عن الكثير من سمات الأداء. يعزز وصف الراوية للحدث الثاني مع طبيبة النساء الاستجابة الإيجابية للطبيبة، وتنتهى القصة بإيماءة أدائية نهائية، صوت "تنز: لق إلى الفكرة" وحركته. (۱)

ثمة سمة مذهلة في هذه القصة وهي المسشاركة النسشطة المتزايدة للمحاورة، تعزز ضحكات المحاورة الاستجابات الإيجابية الضئيلة الموجودة في القصص السابقة في ثلاث نقط محورية، يكتسب استنتاج ولفسن Wolfson بأن المضارع التاريخي الحواري متغير تفاعلي يتأثر بعلاقة المتحدث والمستمع دعمًا هنا. يقوى الأداء حين يفترض أن تتم المشاركة في

<sup>(</sup>۱) تذيّل قصة رد فعل طبيبة النساء إزاء الوشم بملاحظة الراوية بأنها "أعطنتى على الفور جرعة تيتانوس... لكنها كانت تتبرع بجرعات التيتانوس"، بما في ذلك إحدى بنات ريا في موعد سابق. تفكر ريا في تفسير أن ليماءة الطبيبة أظهرت "تحيزا ضد الوشم" أو "تحيزا ضد الإبر" لكنها ترفضه؛ ومع ذلك، تستدعى ارتباطات الوشم بالشروط غير الصحية والسلوكيات التي تزيد من خطر الإصابة بالإيدز (المؤلفة).

معايير تفسير التقييم. المحاورة والضيفة متماثلتان في العمر وتشتركان في العديد من الخصائص الاجتماعية، بما فيها الجنس والطبقة والعرق، بالإضافة إلى تعارف اجتماعي طويل. لا تنتسب المشاركة إلى الموقف الطبي، مشجعة انحيازا على حساب طبيبة النساء. وتدرك الراوية أيضنا سمعة المحاورة في الحرم الجامعي، باعتبارها نشطة في مجال حقوق المرأة، مما قد يؤثر على اختيارها لما هو "محافظ" وهي تصف العلاج. بالإضافة إلى ذلك، شعرت المحاورة والضيفة براحة أكثر بعد ثلاثين دقيقة من بدء المقابلة.

بطرق كثيرة تقلب قصة طب النساء قصة وشم الإشعاع. صورً السرد الأول راوية جامدة صامتة تحت قوة الفنيين الطبيين وإشرافهم. التجسيد جريء لكنه مخفف، محاولة جريئة للفكاهة أكثر مما هو فكه. في المقابل، تصور قصة طبيبة النساء راوية فعالة تتمتع بروح المبادرة، تتدخل في طقس الكشف الطبي، تتحدث وتقدم "حديثا" للطبيبة في تجسيد فكه. توسع القصة الأخيرة وتعمق قوة ريا في علاقاته بمن يمارسون الطب.

## قصة عينة الفحص

تحدث هذه القصة، وهي الأطول، بعد بضع دقائق من قصة طبيبة النساء وتتوج قسم المقابلة الخاص بالاستجابات للوشم، وتردد أصداء الأداء

السر دي المتعلق بالهوية في القصيص السابقة وتعقده. مثل قصة طبيبة النساء، تعارض ضمنيا الحصول على وشم بالحصول على وشم في الإشعاع. تعيد عرض أداء الوشم مع طبيبة النساء لكن لجمهور أكثر صرامة: جراحين ومتخصصين في الأورام من الذكور ومن ذوى المنزلة الطبية العليا، وهم، طبقا لرأى الراوية، محافظين حتى أكثر من المتفاعلين السابقين. إنها تكرر، بنيويا، قصة الرجال الثلاثة، حيث يوجد مستجيبان إيجابيان وواحد سلبي. ومع ذلك يوجد اختلاف أساسي من حيث إنها تعيد إلى الصدارة شبح سرطان الثدى من القصة الأولى عن الإشعاع. الحدث الطبي هو العينة التاسعة للفحص التي تؤخذ من الراوية، وتتحدث عنها بنبرة متدبرة منخفضة. "كنت آه قلقة حقا بشأن هذه العينة . " هذه العينة، عينة أخرى في سلسلة طويلة من التردد على الأطباء والإعاقة والإزعاج المستمرين لسرطان الثدي في حياتها، تثير مشاعر تصفها في موضع آخر من المقابلة بأنها مشاعر "غبية"، "مؤذية"، "حمقاء"، "سخيفة"، و "مريكة"؛ مشاعر "بأس"؛ ومستاعر "مفعمة بالخوف" و "مخيفة".

الأمر التالى هو . آ.

أحاول أن أفكر إن كنت رأيت/ شيئا آخر في من يعملون في الطب hh\*

كان الأمر التالي . الجراحة الحديثة التي ربما تجرى لي

# أنا: هكذا، أخذت منك عينة للفحص هذا هو ما-

العينة التاسعة، أجل

أنـا: و او

و آه كنت آه قلقة\_حقا\_ بشأن هذه العينة\_ لأن الطبيب هو جرًاحي

وأحيانا . تعرفين، و، وآه–

نتحدث قليلا عن شخصيته، مهما يكن/

أحيانا يكون محافظا جدا وأحيانا- hh\*

وهكذا\* دخل

وقلْتُ "قف، انتظر دقيقة"، [صوت وإشارة]

تعرف، أفعل أقل ما أستطيع

وقلتُ "وشمْتُ".

و

أحبه الرجل.

[أنا: أضحك]

إنه فقط اعتقد . أنه كان. كبيرا بشكل مطلق.

اعتقد أنه كان: عجيبا

إنه hh\* أحبَّ ملمسه/

أحبُّ منظره-

أوه رأيْتُ ^^ شخصا آخر، ذلك ما كان/ رأيْتُ رجل الأورام، الإكلينيكي المتخصص في الأورام hh\* و إنه مستر هامبدن نفسه المحافظ جدا، تعرفين hh\*.

وذلك الرجل انظر -

كان فقط متفوقا متفوقا متفوقا/

يقول-

تعرفين، يفترض أن يحب الأطباء، يظلون يحبون حقا، تعرف بعيدا-"

[أنا: أضحك]

وقال، "اعذري^^ني"، قال، "لكنني حقا"/

تعرفین، أعنى يحبون كل ما يجرى

أحبَّه حقا/

اعتقد أنه كان مدهشا و hh\*

إنه، أعتقد أنه آآ

وأعرف أنه كان مجرد . رد جيد\_على\_الوشم/

أقصد على الندبة. hh\*

ثم طلب معلومات/

وهكذا أرسلْتُ له، كما تعرفين، من أجل الملصق/

لأنه اعتقد أنه سيحصل على ملصق hh\*

لأن ما قاله لي إنه إذا حصل على معلومات عنه

يقول "لا يستطيع أى شخص أن يفعل هذا لكن"

قال، "حتى لو كانت امرأة واحدة في خمس سنوات".

قال، "إذا كان يمكن أن أخبر ها بهذا و

إذا كان يمكن أن أساعدها

إذا كان يمكن أن تشعر بأنها أفضل بسبب هذا"

قال إن ذلك يستحق بالنسبة له

[أنا: آ هوم]

وكان هذا هو السبب الذي جعله يستحسن ما أراد أن يعرفه

[أنا: أ هوم]

المعلومات بشأن، تعرفين، الواشمة، وتعرفين مثل الملصق. hh\*

كان إكلينيكي الأورام-

كان الجراح أوه معجبًا\_

[أنا: آ هوم]

وهكذا hh\* حين ذهبْتُ إلى المستشفى لإجراء الجراحة، تعرفين، لا أعرف إذا، تعرفين

لأننى يق:ظة .

لا أتوغل، يعطونني موضعيا فقط-

ونقوم بالأمر كله و

\*طلب\*-

وهذه ليست مبالغة-

طلب حوالي عشرين شخصا ليروا

[تضحك الاثنتان]

هيه هيه يقول "هل يزعجك هذا؟" وقلت، "لا^^، لا".

وقلْتُ، "هل يمكن أن أتحمل الدخول؟"/

[أنا: ضحك]

لأنه ظل يأتى بممرضات و ظل بأتى بأناس

[أنا: واو]

hh\* ومن ثم أجروا محادثة طويلة عن جراحة الترقيع

وما شعروا به، تعرفين

الاختلافات بين الوشم

ومنظره . وملمسه و ، تعرفين الإحساس به

و . ما يحدث مع الترقيع في رأيهم،

تعرفين، ماذا كان رأيهم في جراحة الترقيع.

أنا: وماذا، ماذا،

حين يتحدثون عن الإحساس به ماذا يعنون؟ أقصد، لا أستطيع

أنا^^أعتقد أنه أوه

أنا: أو ماذا تعنين؟

حسنا، بالنسبة لما كان يعنيه بالنسبة لهم

لأن، تعرفين، مثلما كانوا يقولون/

كانوا يفعلون، تعرفين

كان الإحساس به ما جعلهم يشعرون بالأمل/

أعطاهم، آ

-وكان ذلك ما حدث مع اختصاصى الأورام أيضا-

يعطيهم آه إنه إنه يقدم الجمال حيث كان ذات يوم و-

وتعرفين مثلما قال شخص ذات يوم

إنه أمر أسمع الكثير عنه

"حيث كان شيء بشع إنه الآن إنه الآن هذا الجمال."

[أنا: آ هوم]

hh و هكذا يتحدثون عن الوشم فيما يتعلق ب آ .

إعطاء صورة جديدة ^^/

إعطاء حياة جديدة^^ آ

ماذا يفعل لهم النظر إليه، أخ:من، تعرفين،

لأنهم يرونه مثل آ. آ أمل^^ أو رُقِي^^

تعرفين ما أقصد، إنه مجرد/

كان لديهم الكثير من، تعرفين، كان هناك بالضبط مجال للملاحظة لكن . إنه أوه كان إيجابيا.

كان لدى واحد فقط \*شخص فى مجال الطب\* لم يكن تفاعله طيبا وأظن أنهم كانوا مسيحيين حقا

[أنا: آ هوم]

hh و أوه و هو ينزك الغرفة يقول/

"حسنا، يباركك الرب" [مقلدة نبرة مقتضبة]

وكان ذلك [بهدوء، وقفة] تعليقه

لأنه كان مجرد hh\*، شخص تافه

لأننى كان لدى بعض المشاكل مع الجراحة الأخرى/

الجراحة الأخيرة

لكن كانت تلك... الوحيدة

لأغراض المناقشة، أقسم القصة إلى ثلاثة أجزاء: ردود الأفعال الفردية للجراح واختصاصى الأورام ("رجل الأورام")؛ الجراحة "التحول diversion" (الكلمة التى استخدمتها فى موضع آخر من المقابلة)؛ ورد فعل الطبيب الثالث، "الرجل المسيحى". يكرر سرد الجراح واختصاصى الأورام قصة طبيبة النساء، مع تأكيد رفضهما المحتمل بالطبيعة "المحافظة جدا" والمحافظة بشدة" التى يتمتعان بها. (١) إضفاء صبغة درامية على الحوار والإيماءة بشأن الكشف، "أفعل أمرا صغيرا"، مرة أخرى فى المصارع

<sup>(</sup>١) يشير اللقب "مستر هامبدن نفسه" إلى بلدة هامبدن، وهي منطقة تقطنها الشريحة العليا من مهنى الطبقة الوسطى، وخاصة الأطباء (المؤلفة).

التاريخي المسلسل زمنيا، يمثل نواة (Kalcik 1975) من القصة السابقة عن طبيبة النساء التي تعرفها المحاورة وتستجيب لها بالضحك، مؤكدة على تاريخهما وتقييمهما المشتركين. تطرح استجابات الجراح واختصاصى الأورام في سلسلة طويلة من المصطلحات الإيجابية ("أحبَّه"، "عظيم تماما"، "مدهش"، "متفوق، متفوق، متفوق"، و"أحبَّه حقا")، أقوى من التي استخدمها الرجلان الأكبر أو طبيبة النساء. تصحيح السرد، "كان مجرد . رد جيد\_على\_الوشم/ أقصد على الندبة hh\*"، تعرض بشكل مذهل طبقات اللوح الممسوح. بينما كانت ندبة استئصال اللدى في الثقافة الفرعية للوشم وسما غير مسمى، ومحبطا، في الموقف الطبي لهذا التفاعل، بين المتخصصين في السرطان، طبقة الندبة روتينية وتسميها الراوية، والوشم هو الصدمة اللافتة. واستجابة الأطباء للوشم هي في الوقت ذاته رد على الندبة التي هي رد على سرطان الثدى، سبب وجود ريا في المستشفى مرة أخرى.

تعزز ريا الاستجابة الإيجابية للأطباء باستخدامها مرة أخرى المضارع التاريخي الحواري لكن بشكل أكثر أهمية بالتناوب بين خطابهم المباشر ("قال 'حتى لو كانت امرأة واحدة في خمس سنوات. إذا كان يمكن أن أخبرها بهذا و/ إذا كان يمكن أن أساعدها/ إذا كان يمكن أن تشعر بأنها أفضل بسبب هذا") والخطاب غير المباشر ("إن ذلك يستحق بالنسبة له"). يحلل ساوين Sawin (البلاغي للخطاب التقريري في السرد الشخصي باعتباره شكلا معقدا من أشكال التقييم الضمني. يساهم تقرير الخطاب

المباشر وغير المباشر في الحدث المسرود (تفاعل الراوية مع شخصيات القصة) والحدث السردى (التفاعل الحالى مع المحاورة/ الجمهور). وهكذا، تعلن سلطة الطبيب، معلق قوى ومناسب، الحكم على فعل ريا المتمثل في الوشم، وليس بالنسبة لها وحدها لكن أيضا بالنسبة لنساء أخريات قد يتعرضن لفقد الثدى. تُترك المحاورة/ الجمهور الاستخلاص النتيجة الإيجابية بشأن الوشم.

ينقل الجزء الثانى من قصة عينة الفحص الجمهور إلى غرفة العمليات الإجراء الجراحة، وريا متيقظة لها. مرة أخرى يقوى تجسيد الخبرة من خلال المضارع التاريخى الحوارى، والديالوج، وحيوية الصوت. المنزاج مرح، رغم المناسبة الحزينة. كما فى قصة الرجال الثلاثة، تركز عدسة السرد على المشاهدين أكثر مما تركز على الراوية. الصورة المركزية لعشرين إنسانا ("ليست مبالغة") الذين يجمعهم الجراح لرؤية الوشم تمثل لحظة حاسمة فى القصة. هل وشم ريا ليس مجرد موضوع يلفت الانتباه، لكنه سيرك جانبى بإيحاءاته المتعددة بالوصمة؟ هل خرج عرضها الاستراتيجي للوشم فى هذا التفاعل الطبي عن سيطرتها؟ هل تحول الجسد الكرنفالي على حافة التقليدي والمألوف، المنجز في قصة طبيبة النساء، إلى الجسد الغريب للفظ، البذيء، الجلف، السوقى، المدنس؟ (١) يساعد تحليل سمات الأداء على الرد على هذه

<sup>(</sup>١) عن رؤية الجسد الموشوم باعتباره غريبا، يكتب يونج Young (١٩٩٣، ص xx): "بوضع هذه الغرابة في الاعتبار، يرتبط الوشم بالجانب المظلم البذيء، العالم السفلي،=

الأسئلة. على سؤال الطبيب "هل يزعجك هذا؟" ترد ريا "لا^^ لا." مع ارتفاع النبرة ثم انخفاضها وضحكة. وتدعم ضحكة المحاورة سؤالها "هل يمكن أن أتحمل الدخول؟"، وقد طرح بمرح وقوة. يوحى تحمل الدخول بأن تعاون الراوية مع الطبيب هو التعاون الذي تكتشف منه القوة والفائدة. تعود ريا إلى هذه النقطة عند نقطة تالية من المقابلة، قائلة: "وهكذا كان الوشم مثل تحول، سببا لحفلة بدلا من، كما تعرفين، التركيز على [الورم، السرطان]".

توسع مناقشة جراحة الترقيع معنى النجاح والقوة بالنسبة لريا. يأخذ الأداء السردى تحولا ونبرة أكثر جدية من صورة حفلة الجراحة. يوضع رأيهم فى الترقيع، ويتم تأكيده وتكراره، بجوار تجسيدها للوشم منظره والإحساس به بصريا وفى الخطاب أيضا. تغرس الراوية، مشاركة في المحادثة، رأيها فى الترقيع وهى تعطى الأطباء المعلومات وتحكى "القصة اقصة الوشم] كلها"، التى تضيفها فيما بعد فى المقابلة. إن الإحساس بالخطأ والخوف من العودة مرة أخرى إلى الأطباء، يكتمل بقدرتها على الفعل، خبيرة وموردًا للمجتمع الطبى، متحدثة مؤقتا على الأقل إلى جمهورهم. والنتيجة هى الانقلاب الكرنفالي عند باختين للتدرج الهرمى الاجتماعى وليس كرنفالا لنزوات غريبة.

<sup>=</sup>الشيطاني. وبالطبع لهذا العالم المظلم رومانسيته، رنين الوشم، السعى إلى المحرم." (المؤلفة)

الاحظْتُ، محاورةُ، الإشارات المتكررة لريا إلى "ملمس" الوشم ومنظره أيضًا. (١) حين أطلب توضيحا لما تعنيه "ملمسه" بالنسسبة للأطباء أو لها، تتحدث الراوية ببطء وتجد صعوبة في العثور على الكلمات- أداؤها حاد، مع تكرار وتوقف ذاتى- لتعبر عن مشاعرهم. وتقول في النهاية "مثلما قال شخص ذات يوم/ إنه أمر أسمع الكثير عنه/ 'حيث كان يوجد شيء بسشع يوجد الآن يوجد الآن هذا الجمال'." يحول هذا التقييم استسمال الشدى، وبشكل أوسع سرطان الثدى، من ندبة، ووصمة، وعار إلى أمل وجمال، لحظة رزينة ونفيسة في الأداء السردي بعد المزاح السابق. رمم الوشم، وهو شيء جمالي، الجسد التالف. تقوم الاستراتيجية السردية لريا، وهي مرة أخرى مثال لتقييم متضمن في خطاب لطرف ثالث، بوظيفة مختلفة إلى حد ما عن المثال السابق لخطاب الطبيبة. يفتقد "شخص مــا" التعليــق الجــازم على جرَّاح لكن التعبير يهب التقبيم في الوقت الذي يقلل فيه من أهمية تورط ريا في تشكيله، استر اتبجية لحفظ سردها وحياء جنسها في العرض الجسدي البصري. تحقق ريا تقييما إيجابيا لعملها بتعبير متواضع. مرة أخري يلتف المدخل إلى الذات عبر الآخرين، بهدف أخذهم معها لاعتبار الوشم بديلا للترقيع.

<sup>(</sup>۱) لا يمكن أن أحدد إذا كانت "feel" تشمل اللمس بالإضافة إلى المشاعر التي تشير إليها الراوية. لمناقشة مهمة عن توترات المنظر والملمس feel في الخبرة بالثدى، انظر (1990) I.M. Young (المؤلفة).

تختتم ريا القسم بالعودة إلى الخطاب غير المباشر للأطباء، ونسبته إلى المهنيين في مجال الطب "يفعل لهم النظر إليه" - الإحساس بالوشم باعتباره "صورة جديدة^^" "حياة جديدة^^" و" أمل^^ أو رُقي ^^". تؤدى هذا القسم بنبرة مرتفعة وإيقاع بطيء بشكل غير معهود. لا يمكن، بالتأكيد، الوصول إلى مشاعرها الخاصة، بشأن صورة وحياة جديدتين وأمل، إلا بشكل غير مباشر عبر مشاعر الآخرين. تكشف وشمها لأنظار المجتمع الطبي في أداء منتصر، لكن سردها الاستراتيجي، الذي يعمل بشكل غير مباشر من خلل التقييمات الضمنية للخطاب التقريري، يخفي الكثير منها عن تدقيق الجمهور. في القسم الرابع من المقابلة تثق، مع ذلك، في أن "للوشم أهمية أكثر وأكثر. له الأولوية بالنسبة لي لأراه"، متفوقة عاطفيا على جراحتها الجديدة.

يلقى الجزء الأخير من قصة عينة الفحص قدرا ضئيلا من الاهتمام، لكن الاستجابة السلبية "للرجل المسيحى جدا" تردد أصداء المعنى اللعين لوشم الإشعاع باعتباره وسم الشيطان، مما يجعلها عفريتا غريبا بجواز سفر إلى الجحيم. ما أثارته الراوية نفسها من معنى للوشم هنا ينبثق من آخر اجتماعى قوى. تستدعى هذه الاستجابة ("التافهة") للطبيب ويفترض أنها استجابة تنطوى على حكم يذكرنا باستجابة الشاب المروع فى القصة الثالثة، لكن الراوية تتناول الطبيب بتعاطف أقل. وتمنح أيضا هذا الطبيب الخطاب، لكن محاكاتها الجافة "حسنا، يباركك الرب" تعبر صراحة عن رفضها لاستجابته، السلبية "الوحيدة"، فى الوسط الطبي، يسمح لها الأداء السردى لخطابه بتغيير معنى الكلام بتغير مقام الصوت.

لكن هذا التفاعل النهائى يعلن أن سرد الوشم يبقى ملتبساً وناقصاً، خبرة وسردًا. تتبع ريا مقطع الرجل المسيحى بملاحظة أن "[الناس] لا يعرفون ما يفعلون معه. لأننى هناك، أنا من الطبقة المتوسطة، تعرفين، شمهناك الوشم، وهكذا ماذا تفعلين مع هذين الشيئين؟" الهوية المنجزة هي بالتالى مجزأة، ومتضاربة، وغير مستقرة ، ليست نهائية. عند نقطة تالية فى المقابلة، تستنتج أن "هناك طبقات أكثر لهذا الوشم... لكن أحيانا، أيضاً، يكفى فقط أن يوجد، دعه يدافع عن نفسه ".

### الأداء السردى للهوية

فى قراءة طبقات جسد هذه المرأة العرقية، الجسد الموسوم بسسرطان الله و الله و الإشعاع واستئصال الله و الوشم، يقرأ المرء فى الوقت ذاته كفاح ريا لاستعادة جسدها من تلف المرض والجراحة والقوى العديدة الموصومة للخطاب. رغم أن ريا تدرك هذا الوشم فى ظل ظروف ضرورية ليست من صنعها إلا إنها تعبر عن الوشم وفقا لشروطها الخاصة، وتراه رمزًا لإصلاح جسدها. ضد غزو السرطان والخوف المستمر من تكراره، يرمز الوشم إلى الاختيار والتحكم، الخيال والحركة، الشجاعة والمقاومة الخلاقة وسط الخسائر. يستجيب أداؤها السردى للهوية لوسم سرطان الشدى واستئصال الثدى مع وسم جسدها: وسمتُ نفسى، أنا وشم. يجسد أداؤها السردى الندب المتعددة لهويتها واختلافاتها. يحول وسم جسدها معانيه بالنسبة

لها ويمزق بشكل محتمل الخطاب الثقافي للوشم وسرطان الشدى ( Spence ).

يجسد الوشم قصة جسد ريا، ذاكرة بصرية ورمزًا للشجاعة والأمل. كما يكتب دليو Delio (1994) عن العرب القوة وفي الوقت ذاته تذكّرني بغنائي". في أداء ريا السردي للهوية، طاوية الصدمة وفي الوقت ذاته تذكّرني بغنائي". في أداء ريا السردي للهوية، طاوية الصدمة الجسدية والثقافية لتاريخها الشخصي مع سرطان الثدي وكاشفة خبرتها المعيشة في فضاء اجتماعي (Kleinman & Klienman 1994)، نسمع أيضًا رغبة قصتها وديناميكيات الأمل (Reinman & Schaffer (1995)، نسمع أيضًا والمعبقة وديناميكيات الأمل (1995). على حدود سرطان الثدي والندبة، بين الضرورة والاحتمال، تستمد ريا القوة والأمل من نتاج تخيلها الوشم والسرد. كما يصف فرانك (1990) راوي القصص الجريح، الجسم نفسه رسالة: "الجسم المعتل قصة ويريد أن تكون قصة جيدة" (ص ٥٠). عن الجسد، وللجسد، وللجسد، ومن خلال الجسد، تغمر المبالغة في الأداء (اللغة، والصوت، والنص).

كما يوحى تحليل هذا الأداء، كل من الوشم والسرد أكثر من عملية نفسية داخلية وأكثر من تعبير ذاتى ؛ تغير فى الوعى يحث النقد الثقافى. يوضح برنارد (١٩٩٥) أن ديناميكيات الأمل تشمل "تفاعل العمليات التخيلية الشخصية مع احتمالات الوضع التاريخى للمرء، وهى تتاح وتُتقَل خلال الرموز الثقافية القوية والممارسات الاجتماعية" (ص ٥٤). يتشابك الأداء السردى لوشم ريا مع النظم الاجتماعية بقدر ما يتشابك مع المفاهيم الذاتية؛ الجسم الموشوم هو الحد الأدائى بين الداخل والخارج، الذات والعالم، وعلى

المستوى الاجتماعي تأخذ إعادة صياغة الاحتمالات بالنسبة للذات شكل نقد للمقولات التي يعرف بها المجتمع وصمة سرطان الثدى واستئصاله والوشم وتحولها. لا يشكل سرد وشم ريا تحولا شخصيا فقط، لكنه يسشكل قصمة اجتماعية وسياسية عن الانتهاك.

يوحى الأداء السردى للهوية بأن التحول والانتهاك ليسا محددين أو مستقرين أو نهائيين. يحمل حكى قصة علة امرئ في سرد شخصى دائما خطر الحافة المزدوجة والخط الرفيع بين التعافى والانتهاك التي تفحصها ليندا ألكوف Alcoff وليندا جراى Gray (١٩٩٣) فيما يتعلق بخطاب الناجي. الأداء السردي لريا انتهاكي إلى درجة أنه يكسر الصمت عن سرطان الثدي، وفقدان الثدى، والوشم، ويجلبها إلى عالم الخطاب، ويفند معانيها السائدة الواصمة. الأداء السردي لريا عن الهوية استردادي حتى إنه ينقش هذه الخبرات في بني السيادة الموجودة: يمكن أن يزيد الإفشاءُ السيادة كما يمكن أن يقللها. ضمن فخاخ الرؤيـة التـي يرصـدها فـيلان Phelan (١٩٩٣) المراقبة، واستراق النظر، والفتشية؛ وضمن فخاخ السمع التي يحذر منها إيستروف Estroff (١٩٩٥) تحويل الصوت والخبرة إلى سلعة. وبالمثل، يفحص بلمر Plummer (١٩٩٥) سياسة حكى القصص الجنسية. كيف يقاوم الأداء السردي لريا عن الهوية استرداد السرد الطبي والأبديولوجيات السائدة الأخرى المتعلقة بالنوع والعرق والطبقة؟ للإجابة على هذا السؤال، علينا أن نتأمل الصراع على المعانى في الأداء السردي في معناه المزدوج باعتباره فعلا وتجسيدا، وتمثيله للوشم وظروف الحكي. ما تبعات حكى قصمة الوشم بهذه الطريقة الخاصة بهذا الأداء الخاص؟

أولا: لا تصور ريا الصراع على المعانى باعتباره داخليا بالنسبة لها، لكن باعتباره سلسلة تفاعلات اجتماعية مع الآخرين: فنيي الإشعاع، والمرأة في محل الإطارات، والرجال الثلاثة أثناء الوشم، وطبيبة النساء، وبقية الطاقم الطبي. على حواف الجلد الموشوم، الانهماك الديناميكي للذات والآخر يغيسر وضع الحاملة و هويتها (Kapchan 1993, p.8). في هذه المواجهات، تواجَه المعاني الموصومة - الوشم إنمًا سيِّئُ السمعة، مرضيًّا وفاضحًا - وتُفنَّد ويعاد ترتيبها مع الصحة والجمال والأمل. يؤكد أداؤها السردى ندوب هويتها بدل أن ينفيها، بالضبط كما يغطى الوشم ندبة السرطان ويرفض أن يخبئها. نفي الثدى بالسرطان و الاستئصال يعاد وسمه بالوشم، ويبقى الثدى الغائب مرئيا، مستدعيا انتباها أعظم بزخرفته وعرضه؛ ويجعل أداؤها السردي قصتها مسموعة من خلال قوتها. يغير سرد وشم ريا الجسد مستأصل الشدى إلىي موضوع جمالي، شكل أنثوى آخر، مقاوما الترقيع بديلا يقدمه الطب، ويصبح طبيعيا بصورة مطردة في علاج سرطان الثدى. ترفض القصة الجيدة الإنكار وتقف ضد الضغوط الاجتماعية (Frank 1995). يتحرك أداؤها السردى باتجاه الظاهري/ الخارجي/ الآخر (الآخرين) بدلا من الباطني/ الداخلي/ الذات موضع النقد والتغير الاجتماعي.

ثانيا: لا يُوجَّه الأداءُ السردى لريا عن الهوية إلى الدات أو المحاورة فقط، بل يوجه أيضا إلى "جمهور شبحى"، وخاصة من يمتهنون الطب، ممن يتمتعون بتكافؤ خاص في هذا الديالوج نتيجة سلطتهم وتأثيرهم على المصابات بسرطان الثدى. وحيث إن ريا نفسها قاومت ترقيع الثدى، فهي تتدخل في

"رأيهم" في الترقيع بمعرفتها وخبرتها بالوشم. بتجسيدها للوشم وتحويله إلى سرد، تخاطب الآخرين في المجال الطبى والمنتمين إلى الطبقة الوسطى، وتدعوهم إلى تأمل الوشم بطريقة أخرى. ورغم أن دراسة ساندرز (١٩٨٩) لثقافة الوشم المعاصر تؤكد على سماته الانتسابية داخل جماليات الجماعة وهويتها، فإن ريا تنفصل بشكل دال عن الثقافة الفرعية للوشم. تعبيرها السردى عن استجابات الآخرين تعاطفي وانتسابي غالبا، مقاومة الاستجابات السلبية الشيطانية للوشم. يعمل أداؤها السردى للهوية الموشومة على تيسسير التفاعلات مع الآخرين، لا إعاقتها، على تلطيفها، لا إرباكها، لكن دون التضحية بتحديات هوية النوع والطبقة ووصم سرطان الثدى واستئصاله.

يدعو أداء وشم ريا إلى المقارنة مع أشخاص آخرين موصومين، من قبيل الشبان البريطانيين الموصوفين في كتاب ديك هيبديج (١٩٨٨) بعنوان "الاختباء في النسور" أو موشومي فيروس نقص المناعة/ الإيدز ( Prouwer). في الحالة الأولى، يقترح هيبديج أن هؤلاء الشبان الذكور من الطبقة العاملة يوشمون وجوهم ليمارسوا القوة على أجسادهم لأنهم لا يملكون شيئا يذكر سواها، قارئين هذا الفعل في المناخ الاقتصادي الحالى باعتبار أنك "تنبذ نفسك قبل أن يفعلوا بك ذلك" (ص ٣١-٣٦). مثل هؤلاء الشبان، تحتل ريا حالة منبوذة بفضل مرضها وندبتها، وهويتها أيضنا، امرأة أمريكية من أصول فرنسية. ومثلهم يتحول وشمها عند النظر إليه إلى فعل عدواني. تشارك ريا في ممارسة القوة على جسدها، لكن أداء وشمها يختلف عن وشم هؤلاء الشبان ليس فقط في ظروف الوشم وموضعه (ندبة استئصال الثدي) ولكسن لأن أداءها ينتسب إلى ثقافة الطبقة الوسطي رغم تحديات الوشم لقيمها.

قد تقرب ريا ظروف وشمها أكثر إلى وشم المصابين بفيروس نقص المناعة لهويتهم "الملطخة"، بوعى وإرادة، من يضعهم بروير Brouwer في المشروع الأكبر للرؤية في النشاط في مجال حقوق المصابين بالإيدز. إن المقولات الأدائية الموازية لهذه الوشوم كثيرة، ومن بينها كيف أنها تشير إلى إعاقة توقعات الصحة من خلال رفض "المرور"، وتحدِّ لمعايير سلوك "المريض" أو "الضحية"، العضوية في جماعة والتضامن معها، شعور بالأمل وحتى بالمرح لأولئك المصابين بالمرض، والتمكن من السيطرة على حياة المرء والزهو بها. ومع ذلك، يقترح بروير أن الرؤية الأكبر لموشوم فيروس نقص المناعة/ الإيدز تتجاوز وشم استئصال ثدى ريا، وخاصة في أشكال المراقبة الجائرة العقابية والمضايقة اللفظية أو الجسدية في المواقف العامـة. بالإضافة إلى ذلك، أخطار تقليص هوية الإنسان إلى "حامل مرض" ترداد بالنسبة لموشوم فيروس الإيدز/ الإيدز حين تكون الصورة البصرية تصريحًا (ملتبسًا دائمًا) دون الأداء السردى المصاحب التّي تلح عليه ريا.

ثالثا: يغرس الأداء السردى للهوية، بشكل كبير، صحوت ريا في المناقشات الثقافية. الوشم ليس مجرد عرض بصرى، ليس شيئا لتحديق الآخرين في جسد صامت: إنها تتكلم من خلال جسدها وعنه وبه. تحقق ريا صوتها في أحداث قصة بالانتقال من الصمت (في قصة وشم الإشعاع) إلى الحديث في القصتين النهائيتين. في وجه الآخرين، تمارس شجاعة وليس عارا، رغم شجاعة تخلو من التبجح والعداء. وهذه الاستراتيجيات السردية مؤثرة خاصة فيما يتعلق بتركيز الخطاب التقريري وتصمينه. يتقحص

التركيز استجابات الآخرين وليس الخضوع للتحديق الدكورى أو الطبى. تقاوم إعادة صياغة موقف استراق النظر جعل الدات شهوانية لدغدغة الجمهور. تمارس مقاومتها لطرح العمل الأيديولوجى للثقافة وتحقيق القوة وتعيق تكاثر القوى المهيمنة. بدلا من عرض مسرحى أو مهرجان جانبى، تعبر ريا عن هويتها مشاركة في الديالوج الطبي مع جمهور طبي. إنها "تمتلك" مرضها وندبتها بفاعلية، مضفية طابعا شخصيا على علتها في إغفال الطب للاسم. وتحرف هذه الاستراتيجية أيسضا الانتباه عن الحالة السيكولوجية، وخاصة التعبير المحتمل عنها بوصفها ضحية، لتضع الآخرين في زاوية رؤية الراوية. إن استراتيجيات التقييم الضمني في خطاب تقريري تحرف بصورة مماثلة الانتباه عن الحالة الداخلية لريا إلى تصريحات الآخرين. والتقييمات المتضمنة في الخطاب السلطوى للآخرين له تأثير

رابعًا: تتخلى ريا عن الإفتاء التام للاعتراف ( & Silverman 1997 1997 الوشم الذى تخفيه ولا تعرض كل شيء. مثل الوشم الذى تخفيه ريا أو تكشف النقاب عنه بشكل استراتيجي، تقاوم بشكل استراتيجي حتمية الاعتراف في مَحاور مهمة، وخاصة العاطفية والجنسية. تقوى السمات الاجتماعية المشتركة (النوع، الطبقة، العرق، العمر) بين الراوية والمحاورة الأداء أثناء الأحداث الأساسية، كما حين تتعاون الراوية والمحاورة لرؤية الهيئة الطبية. لكن الأداء السردى يتوقف عند ألفة تقديم جسد ريا، ومشاعرها، وحياتها الجنسية في العرض الجمهور، مدركة تماما الطبيعة

العامة للأثداء والجمهور العام "الشبحى" أيضا، يكشف الأداء السسردى لريا بشكل استراتيجى الوشم وخبرتها ويحجبها. في انحراف تحديق متلصص، تتجنب اللجوء إلى الإثارة واستغلال الذات. تتجلى هذه الاستراتيجيات في الإخفاء في أنشطة أخرى تذكرها في المقابلة؛ على سبيل المثال، توافق على إعطاء الأطباء نسخا من ملصق ميتزجر والنشرة ولا توافق على إعطائهم صورا فوتو غرافية لوشمها. (١)

أخيرًا، تتصرف ريا تصرف خبيرة في خبرة الوشم، ترحب بالاعتبار الطبي للوشم وترفض قوة أهل الطب لتحديد شرعيته. يحدد ألكوف Alcoff وجراي Gray (۱۹۹۳، ص ۲۸۰-۲۸۱) خطر الاعتراف بتقسيم النظريـة والخبرة بحيث تكون النظرية منشقة بالضرورة عن الخبرة ومهيمنة عليها. تكمن النظرية في الخبراء والمعترفين؛ وتسكن الخبرة الصحايا والناجين. ومع ذلك، يصبح الوشم انتهاكا وريا تحدد خبرتها وتنظرها في أدائها السردي (Mascia-Lees & Sharpe 1992). يكشف أداؤها السردى للهوية عملية الوعى الذاتي التي تفهم بها أن الشخصي سياسي وكيف يكون سياسيا، أن جسمها موسوم بشكل خاص ومادى في ظروفه واحتمالاته الاجتماعية بالنسبة للوجود وكيف يتم ذلك. تجسد ريا، وهي تتصرف باعتبارها أداة خلاقة في حياتها، تجسد قوة الوشم لتستعيد جسدها وتدرك صوتا من الهوية التالفة للمرض و الوصمة. تنجز الوسم متعدد الطبقات- وسم سرطان الشدي، واستئصال الثدي، والوشم- كفاحها الإبداعي والشجاع على الحدود الكاملة

<sup>(</sup>١) ولا تصف وشمها بالتفصيل في المقابلة. ومع ذلك، تريني وشمها (المؤلفة).

المأمولة للضرورة والاحتمال بالنسبة للذات والنساء الأخريات. يمتزج حتما مثل هذا التصرف، وهو خطر ومعقد دائما، بالإمكانية المستردة والمتجاوزة للسرد الشخصى.

يؤكد الوضع النظرى المتبع هنا على أن المعنى التام للسرد أدائسي وليس دلاليا، معنى مستقر في تبعات السرد ومعناه أيضًا. ومن النتائج المهمة لهذه المقاربة أن المرء لا يستطيع أن يحدد آليات التجاوز و/أو الاسترداد للسرد المؤسس على النص وحده أو خبرة المؤدِّي، خارج ظـروف أدائــه. ومن شروط الأداء التي لا يشار إليها عادة سياق البحث نفسه. هل ينسخ بني الهيمنة؟ تسأل إستروف Estroff (١٩٩٥) "أية قصة هي على أي حال؟" طارحة ضوءا استفهاميا خاصا على الورطة الخلقية لبحث سرد العلسة: "إذا كانت العلة المزمنة تمثل خسارة حتمية للسلطة والسيطرة والذات، هل نضاعف هذه العملية بطريقة ما أو نجعلها أسوأ بتركيزنا الشديد على الخبرة المرتبطة بالعلة، مضاعفة بالتميز السردى للمؤلف/الدارس؟ أو هـل ربمـا نعكس الإحساس بالخسارة ونبطله بإعطاء صوت إضافي ولحظات تعاطف من التأمل إلى أشخاص ما كانوا ليتمتعوا بها دون ذلك؟" (ص ٧٩). قصايا السلطة والصوت والمسئولية تُطرَح غالبا فيما يتعلق بالإذن، والتعاون، وعودة البحث إلى المشاركين في جهد لتضييق الهوة بين الأكاديميين الذين يبحثون ويكتبون، ومَن يخضعون للبحث وتتناولهم الكتابة. (١) وهذه التوترات

<sup>(</sup>۱) للاطلاع على بعض المناقشات، انظر (1995) Estroff (1995، و Alcoff (1991-2)، و Kirsch، و Alcoff (1991-2). (المؤلفة).

تربط العلاقات بين الناس في ظل ظروف استطرادية خاصة وليس المبادئ المنهجية الصحيحة تماما.

تتطلب مقاربة الأداء السردى، رغم أننى لا أستطيع أن أطرحها بشكل كامل هنا، أن أطرح نفسي طرفا في العقد السردي مع ريا في المقابلة وفسي عملية الكتابة. أعطيتها المسودات الكاملة للمقابلة وتنقيح لها للتحليل وأيسضا مسودة لهذه المقالة، مرحبة باستجاباتها ومُدمجة لها. بعد ابتكار اسم مستعار لها، على سبيل المثال، فهمت من مناقشات تالية أن تتمنى استخدام اسمها الحقيقي. من منظورها، اتباعي لتقاليد العلوم الاجتماعية المعيارية جعلت خبرتها، ناجية من سرطان الثدى وامرأة أمريكية من أصول فرنسية، غير مرئية، مولدة بنى للقوى المهيمنة. حين تضمن بحثى مصدرا عن الوشم في الثقافة الكندية الفرنسية (Dube 1979)، رحبت بمعرفة الرابطة العرقية الاختيارها. وظهرنا أيضا معًا في مؤتمر إقليمي ونواصل تعاوننا في هذا المشروع وفي مشاريع أخرى. كما يوضح فرانك (١٩٩٥)، جزء مما يحول القصص إلى شهادة هو دعوة المستمع ليستقبل هذه الشهادة. يزيد النشر حتما من خطورة السرد في الوقت الذي يوسع فيه دائرة الشهادة، مورطة نفسي و الآخرين فيما نشاهده.

تؤكد المقاربة الأدائية للسرد على أن كل أداء فريد، ومن ثم كل هوية سردية متعددة ومجزأة وغير مكتملة. الهوية كفاح أدائى، مزعزع ومؤجل دائما. إن جسد الراوية، حاملا علامات متعددة للوضع ، يضعها في سلسلة خبرات ثقافية خاصة بالصحة والنوع والطبقة والعرق والإثنية والنشاط الجنسى، الخ، وأيضا في علاقة مع المحاورة والجمهور. تستنتج "سيدوني

سميث" (1998) أن جسد الهوية يحدد باعتباره موضعًا لعلامات متعددة ربمًا يحدد نقطة الرحيل وليس الوصول إلى الوطن. إمكانية رؤية الجسد الموشوم بسرطان الثدى وسماعه يجسد قوة ذات الجسد لتحول وتبدل شروط وجودها. تؤدى ريا، من خلال الجرح الذى يمنح القوة لسردها، علامات الهوية في تجسيد جسدى واجتماعى للاحتمالات بالنسبة لذات تورط الآخرين أيضا. يذكرنا تعبير "أنت موسومة" بأن الحدود بين الصحة والعلة ديناميكية ومرنة.

#### تذییل: سرد وشم ریا

(\* تشير إلى المقتطف الذي تم تحليله من القصة)

الجزء الأول: الإلهام وظروف الوشم

أسباب عدم الترقيع

إحصائيات سرطان الثدى

ملصق دينا ميتزجر وأنواع الجسد

\* قصة محل الإطارات

ظروف الوشم

والد الزوج

محادثة مع مصمم الأجهزة التعويضية

الو اشمة

"مناقشة الطبقة" (الثقافة الفرعية للوشم)

النظر في المرآة

الجزء الثاني: الوشم

خطة التصميم

\*قصة الرجال الثلاثة

الوشم

استجاباتها للعملية والوشم: "يمكنك أن تعيشى به"

الجزء الثالث: ردود أفعال الناس لوشمها

ردود أفعال الأسرة (الزوج، الابنة، الولدان)

أخت الزوج وبنات الأخوة والأخوات

الوسط الطبي

\*قصة طبيبة النساء

قصة مصمم الأجهزة التعويضية

(رسالة من رجل في قصة السجن)

(مديرة في قصة الجامعة)

\*قصة عينة الفحص (الجراح، "اختصاصى الأورام"، و "الرجل المسيحى")

### الجزء الرابع: تقييماتها للوشم

كان جديرا بالمخاطرة

"نافه"

"عمل شيء عن نفسي"

الوشم مقابل كشفه على الملأ

"لست شجاعة لفعل ذلك به لكنني فعلته"

الوسط الطبي

إعطاء المعلومات للأطباء مقابل "الشعور بالغباء"

رؤية الوسط الطبى للوشم باعتباره "انحرافا"، "حفلة"

شهوانية الوشم

"أشعر بالزهو"

معنى أبعد حتى من الجهاز التعويضي: "أولوية بالنسبة لي أن أراه"

### المسراجسع

- Alcoff, L. (1991-2). The problem of speaking for others. Cultural Critique, 20, 5-32.
- Alcoff, L., & Gray, L. (1993). Survivor discourse: Transgressive or recuperative? Signs, 18, 260–290.
- Altman, R. (1996). Waking up, fighting back: The politics of breast cancer. Boston, MA: Little, Brown, & Company.
- American Cancer Society. (1997). Cancer facts and figures. Atlanta, GA: American Cancer Society.
- Atkinson, P., & Silverman, D. (1997). Kundera's *immortality*: The interview society and the invention of self. *Qualitative Inquiry*, 3, 304–325.
- Barnard, D. (1995). Chronic illness and the dynamics of hoping. In S.K. Toombs, D. Barnard, & R.A. Carson (Eds.), *Chronic illness: From experience to policy* (pp. 38–57). Bloomington, IN: Indiana University Press.
- Batt, S. (1994). Patient no more: The politics of breast cancer. Charlottetown, PEI: Gynergy.
- Bauman, R. (1977). Verbal art as performance. Prospect Heights, IL: Waveland.
- Bauman, R. (1986). Story, performance, and event: Contextual studies of oral narrative. Cambridge: Cambridge University Press.
- Bell, S. (1988). Becoming a political woman: The reconstruction and interpretation of experience through stories. In A. Dundes Todd & S. Fisher (Eds.), Gender and discourse: The power of talk (pp. 97–124). Norwood, NJ: Ablex.
- Brouwer, D. (1998). The precarious visibility politics of self-stigmatization: The case for HIV/AIDS tattoos. *Text and Performance Quarterly*, 18, 114–136.
- Bury, M. (1982). Chronic illness as biographical disruption. Sociology of Health and Illness, 4, 168–182.
- Butler, J. (1990). Performative acts and gender constitution: An essay in phenomenology and feminist theory. In S. Case (Ed.), *Performing feminisms: Feminist critical theory and theatre* (pp. 270–282). Baltimore, MD: Johns Hopkins University Press.
- Delio, M. (1994). Tattoo: The exotic art of skin decoration. New York: St. Martin's Press.
- Dube, P. (1979). Tattoo-tatoué: Histoire, techniques, motifs du tatouage en Amérique française, de la colonisation à nos jours. Montreal, Quebec: Jean Basile.
- Estroff, S.E. (1995). Whose story is it anyway? Authority, voice, and responsibility in narratives of chronic illness. In S.K. Toombs, D. Barnard, & R.A. Carson (Eds.), Chronic illness: From experience to policy (pp.77–104). Bloomington, IN: Indiana University Press.
- Fine, E. (1984). The folklore text: From performance to print. Bloomington, IN: Indiana University Press.
- Frank, A. W. (1995). The wounded storyteller: Body, illness, and ethics. Chicago, IL: University of Chicago Press.
- Garro, L. C. (1994). Narrative representations of chronic illness experience: Cultural models of illness, mind, and body in stories concerning the temporomandibular joint. Social Science and Medicine, 38, 775–788.
- Goffman, E. (1963). Stigma: Notes on the management of spoiled identity. Englewood Cliffs, NI: Prentice-Hall.

- Good, M.D., Good, B.J., Schaffer, C., & Lind, S.E. (1990). American oncology and the discourse on hope. *Medicine and Psychiatry*, 14, 59–79.
- Govenar, A. (1988). The variable context of Chicano tattooing. In A. Rubin (Ed.), Marks of civilization: Artistic transformations of the human body (pp. 209–218). Los Angeles, CA: Museum of Cultural History.
- Hebdige, D. (1988). Hiding in the light. London: Routledge.
- Hooper, J. (1994). Beauty tips for the dead. In P. Foster (Ed.), Minding the body: Women writers on body and soul (pp. 107-137). New York: Anchor.
- HopKins, M. F. (1995). The performance turn and toss. Quarterly Journal of Speech, 81, 228–236.
- Kalčik, S. (1995). "... like Ann's gynecologist or the time I was almost raped": Personal narratives in a women's rap group. In C. R. Farrer (Ed.), Women and folklore (pp. 3–11). Austin, TX: University of Texas.
- Kapchan, D. (1993). Moroccan women's body signs. In K. Young (Ed.), *Bodylore* (pp. 3–34). Knoxville, TN: University of Tennessee Press.
- Kasper, A.S. (1995). The social construction of breast loss and reconstruction. Women's Health: Research on Gender, Behavior, and Policy, 1, 197-219.
- Kirsch, G.E. (1999). Ethical dilemmas in feminist research: The politics of location, interpretation, and publication. Albany, NY: SUNY Press.
- Kleinman, A. (1988). The illness narratives: Suffering, healing and the human condition. New York: Basic Books.
- Kleinman, A., & Kleinman, J. (1994). How bodies remember: Social memory and bodily experience of criticism, resistance, and delegitimation following China's cultural revolution. New Literary History, 25, 707–23.
- Krakow, A. (1994). The total tattoo book. New York: Warner Books.
- Kristeva, J. (1982). Powers of horror: An essay on abjection. New York: Columbia University Press.
- Labov, W. (Ed.) (1972). Language in the inner city. Philadelphia, PA: University of Philadelphia Press.
- Langellier, K.M. (1999). Personal narrative, performance, and performativity: Two or three things I know for sure. *Text and Performance Quarterly, 19,* 125–144.
- Langellier, K.M. (1994). Appreciating phenomenology and feminism: Researching quilt-making and communication. Human Studies, 17, 65–80.
- Langellier, K. M., & Peterson, E.E. (1992). Spinstorying: An analysis of women storytelling.
   In E. C. Fine & J. H. Speer (Eds.), *Performance, culture, and identity* (pp. 157–179).
   Westport, CN: Praeger.
- Langellier, K. M., & Sullivan, C. F. (1998). Breast talk in breast cancer narratives. *Qualitative Health Research*, 8, 76–94.
- Lautman, V. (1994). The new tattoo. New York: Abbeville Press.
- Love, S.M. (with K. Lindsey). (1990). Dr. Susan Love's breast book. Reading, MA: Addison-Wesley.
- Maclean, M. (1988). Narrative as performance: The Baudelairean experiment. London: Routledge.
- Madison, S. (1993). "That was my occupation": Oral narrative, performance and black feminist thought. *Text and Performance Quarterly, 13*, 213–232.

- Mascia-Lees, F., & Sharpe, P. (1992). The marked and the un(re)marked: Tattoo and gender in theory and narrative. In F. Mascia-Lees & P. Sharpe (Eds.), Tattoo, torture, mutilation, and adornment: The denaturalization of the body in culture and text (pp.145–169). Albany, NY: SUNY Press.
- Metzger, D. (1983). Tree and the woman who slept with men. Berkeley, CA: Wingbow.
- Mifflin, M. (1997). Bodies of subversion: A secret history of women and tattoo. New York: Juno Books.
- Minister, K. (1991). A feminist frame for the oral bistory interview. In S. B. Gluck & D. Patai (Eds.), Women's words: The feminist practice of oral history (pp. 27-41). New York: Routledge.
- Mishler, E. (1984). The discourse of medicine: Dialectics of medical interviewing. Norwood, NJ: Ablex.
- Moraga, C. (1983). Loving in the war years. Boston, MA: South End.
- Paget, M. (1993). A complex sorrow: Reflections on cancer and an abbreviated life. Ed. M. DeVault. Philadelphia, PA: Temple University.
- Parker, A., & Sedgewick, E. K. (1994). *Performativity and performance*. New York: Routledge. Peterson, E. E., & Langellier, K. M. (1997). The politics of personal narrative methodology.
- Peterson, E. E., & Langellier, K.M. (1997). The politics of personal narrative methodology Text and Performance Quarterly, 17, 135–152.
- Phelan, P. (1993). Unmarked: The politics of performance. London: Routledge.
- Plummer, K. (1995). Telling sexual stories: Power, change, and social worlds. London: Routledge.
- Riessman, C. K. (1990). Strategic use of narrative in the presentation of self and illness: A research note. *Social Science and Medicine*, 30, 1195–1200.
- Riessman, C.K. (1993). Narrative analysis. Newbury Park, CA: Sage.
- Rimmon-Kenan, S. (1983). Narrative fiction: Contemporary poetics. London: Methuen.
- Rubin, A. (1988). Marks of civilization: Artistic transformations of the human body. Los Angeles, CA: Museum of Cultural History.
- Sanders, C. R. (1989). Customizing the body: The art and culture of tattooing. Philadelphia, PA: Temple University Press.
- Sanders, C.R. (1988). Drill and frill: Client choice, client typologies, and interactional control in commercial tattooing settings. In A. Rubin (Ed.), Marks of civilization: Artistic transformations of the human body (pp.219-233). Los Angeles, CA: Museum of Cultural History.
- Sawin, P. (1992). "Right here is a good Christian lady": Reported speech in personal narratives. *Text and Performance Quarterly*, 12, 193–211.
- Sharf, B. (1995). Poster art as women's rhetoric: Raising consciousness about breast cancer. *Literature and Medicine*, 14, 72-86.
- Smith, S. (1994). Identity's body. In K. Ashley, L. Gilmore, & G. Peters (Eds.), Autohiography & postmodernism (pp. 266–292). Amherst, MA: The University of Massachusetts Press.
- Spence, J. (1995). Cultural sniping: The art of transgression. London: Routledge.
- Sullivan, C.F. (1997). Women's ways of coping with breast cancer. Women's Studies in Communication, 20, 59–81.
- Tannen, D. (1989). Talking voices: Repetition, dialogue, and imagery in conversational discourse. Cambridge: Cambridge University Press.

- Twigg, R. (1992). The performative dimension of surveillance: Jacob Riis' *How the other half lives. Text and Performance Quarterly*, 12, 305–328.
- Weedon, C. (1987). Feminist practice and poststructuralist theory. Oxford: Blackwell.
- Williams, G. (1984). The genesis of chronic illness: Narrative reconstruction. Sociology of Health and Illness, 6, 175–200.
- Wojcik, D. (1995). Punk and neo-tribal body art. Jackson, MS: University of Mississippi Press.
- Wolfson, N. (1978). A feature of the performed narrative: The conversational historical present. *Language in Society, 7*, 215–237.
- Wroblewski, C. (1989). Skin shows: The art of tattoo. London: Virgin Publishing.
- Young, I.M. (1990). Throwing like a girl and other essays in feminist philosophy and social theory. Bloomington, IN: Indiana University.
- Young, K. (Ed.) (1993). Bodylore. Knoxville, TN: University of Tennessee Press.
- Young, K. (1989). Narrative embodiments: Enclaves of the self in the realm of medicine. In J. Shotter & K. J. Gergen (Eds.), *Texts of identity* (pp. 152–165). Newbury Park, CA: Sage.

## الجزء الثالث

بين الماضى والحاضر ذاكرة السيرة الذاتية

والهوية السردية

### الفصل التاسع

# الرؤية الإبداعية لريتشارد فاجنر في لاسبزيا

أو

التفسير بأثر رجعى للخبرة فى ذاكرة السيرة الذاتية وظيفة لهوية منبئقة

جيروم ر. سيولستر

المقدمة

التباين في حكايات السيرة الذاتية

فى الإثنين، ٥ سبتمبر ١٨٥٣، كتب ريتـشارد فـاجنر رسـالة مـن "لاسبزيا"، فى إيطاليا، إلى زوجته "مينا"، وقد بقيت فى البيت فى زيورخ

فى مساء السبت - كما أخبر تُك آخر مرة - انطلقت إلى البحر؛ اعتقدت أن هواء البحر سيجعلنى فى حالة طيبة. كانت الرياح معاكسة وقوية والبحار هائجة؛ أيقظت الذكريات بالتأكيد! أصيب كل من حولى بدوار البحر؛ ألقيت بحرية تامة من فوق جانب السفينة بكل محتويات الوجبة التى تناولتها على الأرض فى منتصف النهار؛ واستلقيت بعد ذلك

فى مضجعى ولم أعانِ من أية مشكلة أخرى نتيجة لدوار البحر، وقضيتُ الليلة كلها ممددا في سريري.

وصلنا إلى خليج سبزيا في وقت مبكر من صباح أمس: توقف الإسهال، بينما زاد الدوار واشتدت آلام المعدة. ونتيجة لذلك، لم يبهجني شيء أو يلهيني. ورغم أنني غادرت مبكرا جدا لأقضى ساعة في المشي في الجبال حيث أذهلني سحر المكان، ورغم أن كل ما رأيت كان رائعا تماما وجميلا، مع نباتات غريبة ومدهشة - لم يشدني شيء؛ صار مزاجي أسوأ، وكلما فكرت في أن الغد عيد ميلادك وأن الرحلة من هنا إليك تستغرق خمسة أيام، أشعر وكأنني أصرخ من بؤسسي. خنقنسي الياس تقربيا. بعد الغداء أخذت عربة أخرى وطلبت من السائق أن يسمير بسي على طول الخليج لمدة ساعتين: كان يوم الأحد، الجميع في أبهي التياب وقد حلقوا! لكنني لم أحتمل، وهكذا عدت الى غرفتي، وأقسمت ألا أقوم بعد ذلك برحلة وحدى، وأخيرا أصابني الإنهاك. ومع ذلك، استد قلقي بشأن النوم حتى إنني طلبت طبيبا: لكنني قضيت بعد ذلك ليلة هادئة. ولسوء الحظ، ما زال سوء دواري وآلام معدتي كما كان؛ مزاجبي غيسر مُحتمَل، وفكرة أنني بعيد عنك اليوم جدا تتقل على وكأنها طن. بالإضافة إلى ذلك، أشعر بيأس شديد هنا، وتستحق وحدتي الربّاء، حتى إنني لـم أعد أفكر في الاستمرار في رحلتي أكثر من ذلك. اليوم أو صباح الغد على أبعد تقدير، أعود إلى "جنوه": وأرى ما أكون عليه! إذا بقيت على ما أنا عليه اليوم، فسيكون الشفاء الوحيد أن أعود إلى الوطن مباشرة...

(Wagner, 1987, # 166, pp. 290-291)

فى اليوم التالى، التُلاثاء، بعد أن عاد بالمركبة إلى جنوه، كتب إلى مينا مرة أخرى.

اسخرى منى كما تشائين، أغير رأيى!... قرار بالعودة كان حتميا بعد اقتناعى التام بسير الأمور معى. فى سبزيا أمس، بمجرد تصور فكرة العودة إلى الوطن، فجأة تحسنت حالتى الصحية كلها...

.(Wagner 1901, #56, pp. 126-127)

لكن، فى ١٨٦٩، أثناء إملاء سيرته الذائية، "حياتى ١٨٦٩ الثانية (Wagner 1992) على كوزيما Cosima، التى ستكون زوجته الثانية بسرعة، "تذكر" فاجنر خبرة عميقة حدثت فى الرحلة إلى لاسبزيا. وجاءت حكايته على النحو التالى:

حتى هذه الرحلة، التى استمرت ليلة واحدة فقط، تحولت إلى مغامرة شاقة نتيجة لرياح معاكسة عنيفة. اكتملت الدوستتريا التسى أصابتنى بدوار البحر، وحين وصلت إلى سبزيا لم أستطع أن أخطو خطوة وذهبت إلى أفضل فندق، وقد أفزعنى أنه فى ممر ضيق وصاخب. بعد ليلة من الأرق والحمى، أرغمت نفسى على السير مسافة طويلة فى اليوم التالى بين هضاب مغطاة بالصنوبر فى الأماكن المحيطة. بدا كل شيء لى كنيبا وعاريا، وتساءلت عن سبب مجيئى. عدت بعد الظهيرة، وتمددت فى حالة إرهاق تام على أريكة ناشفة، فى انتظار موعد النوم وقد طالت رغبتى فيه. لم يأت؛ وبدلا من ذلك، غرقت فى حالة سير أثناء النوم، انتابنى أثناءها فجأة شعور بأننى مغمور فى ماء يتدفق بسرعة. تبين لى بسرعة أن اندفاعه صوت موسيقى وتر إى المسطح الكبير chord of E بدورها

إلى تشكيلات لحنية لحركة مطردة، لكن ثلاثية إى المسطح الكبير E flat معنود تنفير للمسلم الكبير major triad محدودة على العنصر الذى أغرق فيه، استيقظت فى هلع فجائى من حالة النشوة، وأنا أشعر كما لو أن الأمواج تضرب عاليا فوق رأسى. عرفت على الفور أن المقدمة الأوركسترالية "لــذهب الــراين Das Rheingold"، هاجعة بداخلى منذ وقت طويل لكنها كانت إلى تلك اللحظة ناقصة، وقــد ظهرت أخيرا؛ ورأيت على الفور كيف كانت بداخلى: يأتى الفيض الحيوى من داخلى، وليس من الخارج.

قررت على الفور أن أعود إلى زيورخ وأبدأ وضع موسيقى قصيدتى الكبيرة (ص ٤٩٩).

ما يسمى "رؤية لاسبزيا" حدث مهم فى معرفة فاجنر لأنها لحظة مفاجئة من لحظات الإبداع، الإلهام، البصيرة العميقة التى انبئقت منها الرباعية الخالدة لفاجنر، "خاتم نيبلونج Der Ring de Nibelungen". لكن التباين بين حكابتى هذه الخبرة، واحدة مباشرة فى وقت قريب من الحدث، والأخرى تستعد بعد وقت طويل نسبيا، يطرح سؤالا عن الحقيقة التاريخية لرؤية لاسبزيا.

ويسعى هذا الفصل إلى تقديم المصادر الأولية حول رحلة لاسبزيا وفحصها (رسائل فاجنر، يومياته، مذكراته، وسيرته الذاتية) والمصادر الثانوية باعتبارها وسيلة لتقييم البراهين المؤيدة للحالة الحقيقية للرؤية والبراهين المضادة لها. وتتم مناقشة القرار ضد الحقيقة التاريخية للرؤية، لكن لصالح الحقيقة السردية (Bruner 1990؛ Freeman 1993؛

1982). ومع ذلك ربما لم تحدث رؤية لاسبزيا بأى معنى حرفى، تجسد قراءة فاجنر لفلسفة أرثر شوبنهور تصوره لذاته ولإبداعه. تدفعه إلى تقديم نفسه للآخرين فنانا مر بمثل هذه الخبرات الإبداعية الخيالية. تلاءمت الرؤية في لاسبزيا مع هذه الهوية الجديدة. وبالقدر ذاته من الأهمية، الإدراك المتنامي لدى فاجنر بالهوية المنبثقة "للأستاذ"، وقد ظهرت، ويستم تأكيدها، بعلاقاته الجديدة وبالخبرات المهمة في ذلك الوقت، أملت، بمعنى ما، الشخص الذي كان ينبغي أن يكشف لأول مرة رؤية لاسبزيا.

### سياق تاريخي موجز: حياة فاجنر وقت زيارة لاسبزيا

ريتشارد فاجنر (۱۸۱۳–۱۸۸۳) (۱۸۸۳–۱۹۹4) (Panner 1996 (Newman 1976) (Millington 1987) (Gutman 1968) (Westernhagen 1981) قائد شاب لفرقة موسيقية ومؤلف أوبرا في الريسدن"، رأى نجمه يصعد فجأة مع العرض الأول الناجح للأوبرا العظيمة "رينزى Rienzi" في أكتوبر ۱۸۶۲، وقد نجمت الأوبرتان التاليتان، "الهولندى الطائر Der fliegende Holländer" في يناير ۱۸۶۳، و"تتهوسر "الهولندى الطائر ۱۸۶۵، بشكل معقول. وعُيِّن فاجنر في منصب قائد أوركسترا لمسرح بلاط الملك في دريسدن.

استمرت الحياة الإبداعية لفاجنر بثقة تامة في هذه الفترة. أكمل، ضمن أشياء أخرى، الأوبرا الرومانسية "لونجرين Lohengrin" (١٨٤٨)، ونصص أوبرا جديدة، "موت سيجفريد Siegfrieds Tod"، ماخوذة عن أسطورة

نيبلونج Nibelungs، (۱) وتخطيط نثرى موجز للأوبرا الكوميدية عن هانز ساشز (۲) وكبار الموسيقيين في القرن السادس عشر في نورنبرج Nürnberg. ويشكل التخطيط فيما بعد أساس "كبار الموسيقيين في نورنبرج "Die Meistersinger von Nürnberg"، وقد كتب ووضعت موسيقاه في النصف الثاني من ستينيات القرن التاسع عشر.

لكن كان الإحباط فى البلاط، ومؤامرات من أشخاص مرتبطين بالمسرح، وأيضا إحباط من المجتمع ومن عالم الأوبرا عموما، وراء مساهمة فاجنر فى ثورة دريسدن فى مايو ١٨٤٩، وقد هرب فاجنر من التوقيف بسهولة بالفرار فى البداية إلى باريس، ثم استقر فى المنفى فى فى زيورخ، سويسرا.

كتب فاجنر هناك عدة أعمال نثرية نظرية طويلة (Wagner 1966a)، بسببها حقق الشهرة عن جدارة وسوء السمعة: " الفن والتورة" (١٨٤٩) (Wagner 1966c)؛ " العمل الفنسى فسى المستقبل" (١٨٤٩) (Wagner 1966c)؛ " اليهودية في الموسيقي" (١٨٥٠) (Wagner 1966g)؛ "الأوبسرا والدراما" (١٨٥١) (Wagner 1966f)؛ " تواصل مسع أصسدقائي" (١٩٥١).

<sup>(</sup>١) نيبلونج Nibelungs: جنس من الأقزام كانوا يدخرون ثروات وخاتما سحريا أخذها سيجفريد منهم (المترجم).

<sup>(</sup>٢) هانز ساشز Sachs (١٤٩٤ -١٥٧٦): كاتب ألماني ومطرب كبير (المترجم).

فى معظم هذه الفترة فى زيورخ، عاش فاجنر مع زوجته مينا على دخل شحيح من بيع أعماله المنشورة ومن عوائد أداء بعض أوبراته. ومع ذلك كان أكثر مصادر دخله انتظاما هبة مالية من "فرو جولى ريتر" Ritter، أرملة ثرية من دريسدن، تؤمن، مع أبنائها كارل وإيملى وجولى وألكسندر، إيمانا عميقا بالعبقرية الإبداعية لفاجنر وبرسالته.

تزامنت الجهود المحبطة التي بذلها فاجنر في تأليف "موت سيجفريد" مع استيائه المتنامي من العلاقة بين الموسيقي والدراما في شكلها الشائع. ودفعته إلى إعادة التفكير في علاقة الأوبرا والدراما، في مجلد بالاسم نفسه، وإلى إعادة كاملة، وإن تكن تدريجية، لبنية دراما نيبولونج ومعناها. أثناء السنوات من ١٨٥١ إلى أوائل ١٨٥٣، كتب قصائد "سيجفريد الشاب"، شم "الفتاة الأسطورية"، و "ذهب الراين". وأثناء رحلته إلى لاسبزيا في أواخر صيف ١٨٥٣، لم يكن فاجنر ألف رسميا أي شيء من موسيقي مجموعة المسرحيات الأربع، وتسمى بسرعة "خاتم نيبلونج" (وتعرف باسم "الخاتم").

فى زيورخ فى مايو ١٩٥٣، أشرف فاجنر على مهرجان رفيع المستوى لمدة ثلاثة أيام، حضره، ضمن آخرين، إيملى ريتر وجولى ريتر كومر. ثم استقبل فاجنر 'فرانز ليست'(۱) وهذين العضوين نفسيهما من عائلة ريتر فى البيت فى أوائل يوليو ١٨٥٣. بعد رحيلهم، شرع فاجنر فى رحلة للشفاء وإجازة طال انتظارها، فى البداية مع جورج هيرفج(٢) فى جبال الألب

<sup>(</sup>۱) فرانز ليست Franz Liszt (۱۸۱۱) (۱۸۸۹–۱۸۸۱): موسيقار مجرى (المترجم).

<sup>(</sup>۲) جورج هيرفج Herwegh (۱۸۱۷–۱۸۷۰): شاعر ألماني (المترجم).

السويسرية، ثم وحده إلى إيطاليا. ورأى أن رحلته إلى جنوه والاسبزيا ضرورية "للدخول مرة أخرى"، الدخول المطلوب بشدة إلى متع العالم الواقعى.

استمتع فاجنر بالمشاهد الفخمة في جنوه. ثم، في مساء السبت ٣ سبتمبر سنة ١٨٥٣، سافر في سفينة بخارية من جنوه إلى لاسبزيا. وتتفق حكايتا السيرة الذاتية (المذكورتان سابقا) على أن الرحلة كانت مفزعة.

#### التحليلات

ضد الحقيقة التاريخية: تردد حكايات رؤية لاسبزيا في مراسلات فاجنر

يرى إرفنج Irving (١٩٨٨) أن "... ندرك أن تردد أو تكرار [مادة السيرة الذاتية] دليل مطرد على اليقين والأهمية". إذا بدت حكاية فاجنر عن رؤية لاسبزيا متكررة في حكاياته عن رحلته الإيطالية للآخرين، لا يكون لدينا مبرر للشك في حقيقتها. ربما نقبلها تمثيلا لحظة مهمة في حياته، كما تضحت فيما بعد في "حياتي". ومع ذلك، إذا لم يتكرر ظهور حكايات الرؤية في الأوصاف الأخرى المتزامنة للخبرة، قد نبدأ الشك في صحتها.

كما تبين من قبل، لم تذكر رسالتا فاجنر إلى زوجته مينا، مرة من الاسبزيا يوم الإثنين ٥ سبتمبر، والثانية من جنوه في اليوم التالي، الثلاثاء ٦

سبتمبر، رؤية إبداعية أو سواها. وهاتان الرسالتان إلى مينا مهمتان بالطبع لأنهما الوثيقتان الأقرب زمنيا إلى الخبرة.

لكن الحكايات الأخرى عن الرحلة إلى إيطاليا تتالت بسرعة في رسائل كتبت عند عودة فاجنر إلى زيورخ. كتب فاجنر إلى 'فرانز ليست' في ١٢ سبتمبر ١٩٥٣ (Wagner 1973, Vol. 1, #127, p. 323):

فى جنوه اعتلت صحتى، وأصابنى الهلع لأنى وحيد، لكننى عزمت على البقاء فى إيطاليا، وواصلت طريقى إلى لاسبزيا. ازدادت وعكتسى؛ كانت المتعة مستحيلة؛ ولم يكن هناك إلا الموت أو تأليف الموسيقى، هذا أو ذاك؛ لا يتبقى لى شىء آخر.

يحكى فاجنر بإيجاز عن رحلته الإيطالية إلى ثلاث رفاق آخرين: في البيرية الم المبتمبر، كتب فاجنر إلى أخته الأصغر الكاسلى أفيناريوس في البيرية الاستمبر، كتب فاجنر إلى روبرت (Wagner 1991, #81, p.203) لا Wagner 1967-1991, Vol. 5, #254, pp.435 في المعجب من دريسدن (-254, pp.435, وفي يناير ١٨٥٤ كتب إلى أوجست روكل ( , 171, #171, 170، في كلل ( , 171, الوقت، اكتملت مخططات تأليف الذهب الراين في كلل هذه الرسائل، يذكر فاجنر صراحة رحلته إلى لاسبزيا. يلمح دائما تقريبا إلى وعكته، بدرجات مختلفة من رسم التفاصيل؛ ولا يذكر في أي منها رؤية إبداعية لها علاقة بتأليف "ذهب الراين".

لكن في ٢٩ ديسمبر ١٩٥٤، كتب فاجنر ( ١٩٥١، ١٩٥٢-1991, Vol. ) لكن في ٢٩ ديسمبر ١٩٥٤، إلى إملى ريتر، ابنة " فرو جولى ريتـر"، محـسنته المحبوبة:

وهكذا، تظهر الحكاية الأولى المتوفرة لرؤية إبداعية فى لاسبزيا فى رسالة إلى إملى ريتر مكتوبة بعد حوالى ١٥ شهرا من تساريخ حدوثها المفترض.

باستمرار تحليل التردد، نلقى نظرة سريعة على دليل إمبريقى آخر: مع توفر "الرسائل الكاملة" لفاجنر (Wagner 1967-1991) بوصفها قاعدة بيانات، نكتشف أن هناك ٢٥٧ رسالة كتبها فاجنر بين عودته من إيطاليا (سبتمبر ١٨٥٣) ورسالته عن الرؤية إلى إملى ريتر (ديسمبر ١٨٥٤). لا تذكر الرؤية في أية رسالة من بين ٢٥٧ رسالة. بالطبع، صحيح أن فاجنر

النقى بكثير من رفاقه وجها لوجه ومن ثم، ربما حكى حكاية الرؤيــة مباشــرة. وهكذا، تحظى الرسائل التى كتبت إلى رفاقه بعد لاسبزيا وقبل أية مواجهة وجها لوجه، مثل الرسالة إلى "ليست" في ١٢ سبتمبر ١٨٥٣، باهتمام نقدى أكبر.

وبالمثل، ينبغى فحص الرسائل إلى إملى ريتر بعد لاسبزيا وقبل بوحه بالرؤية لها فى ديسمبر ١٨٥٤. من كل ما كتبه إليها فاجنر، بقيت رسالتان: واحدة فى ديسمبر ١٨٥٣ والثانية فى مايو ١٨٥٤ (الاثنتان مقتبستان فيما يلى). مرة أخرى، لم يُقَلُ شىء عن لاسبزيا حتى رسالة ديسمبر ١٨٥٤.

### ضد الحقيقة التاريخية: الأدوات المساعدة لاضطراب ذاكرة فاجنر

حكاية رؤية لاسبزيا في "حياتي"، كما قدمناها من قبل، يحتمل أنها مملاة على كوسيما في ١٨٦٩. ربما كانت ذاكرته مهتزة. طريقة فاجنر في تذكر السيرة الذاتية جديرة بالمناقشة في هذه النقطة.

بدأ فاجنر إملاء "حياتى" على كوسيما فى ١٧ يوليو ١٨٦٥، مستخدما، كأداة مساعدة للذاكرة، "الحوليات"، وتسمى فى الأصل "كتاب الجيب الأحمر"، وهى يوميات موجزة، مواد تلغرافية متصلة بدأها فى أغسطس ١٨٣٥. في ذلك الوقت، فى الثانية والعشرين، أعاد فاجنر الشاب بأفضل ما يستطيع تنظيم أحداث طفولته المبكرة والمراهقة وتواريخها، ومن ١٨٣٥ واصل وضع الملاحظات والأحداث تجرى. الملاحظات بشأن ذكرى لاسبزيا مقتبسة فيما يلى:

[فى جنوه] ٣ أيام: ثم دوسنتريا. سفينة بخارية إلى لاسبزيا: شىء بغيض. تكيف سيِّئ. III. فى اليوم الثانى محاولــة للمــشى؛ تــل الصنوبر. غفوة بعد الظهيرة على أريكة: استيقاظ بتصور لمقدمة آلاتيــة لذهب الراين (E flat major triad): غطس وسط المياه المتدافعــة. عزم على الفور على العودة وبدء العمل (Wagner 1980, p. 103).

لاحظ أن تسلسل السيرة الذاتية صحيح: رحلة سيئة في البحر/ليلة سيئة - مشى في التلال - غفوة بعد الظهيرة - ثم الرؤية.

لكن، للأسف، لهذه الأداة المساعدة للذاكرة قصة خاصة بها: في فبراير ١٨٦٨، لأسباب لا تفسير لها، "نسخ" فاجنر محتويات 'كتاب الجيب الأحمر ' في 'الحوليات'، بادئا بمواد من عيد فصح ١٨٤٦. ثم مزق كل 'كتاب الجيب الأحمر" باستثناء الصفحات الأربع الأصلية الأولى، ولم يترك شنيئا سليما سوى المواد المتعلقة بحياته كما سجلها في الأصل عند وصوله إلى باريس في ١٨٣٩ (و هكذا، ضاعت تماما كل ملاحظات السيرة الذاتية من ربيع ١٨٣٩ إلى ربيع ١٨٤٦، فترة باريس وكثير من فترة دريسدن). يركز التأمل في الأسباب التي جعلت فاجنر يمزق محتويات 'كتاب الجيب الأحمر' علي حقيقة أن فاجنر تمنى أن "يعدّل" (إن لم نقل أن "يغير") ما يتعلق بمشاركته في ثورة دريسدن وبعلاقاته الغرامية المختلفة، وخاصة تلك التي كانت مع "جيسي لوسوت". "بتحرير" مواده المنسوخة وتدمير الأصول، كان فاجنر يعطى نفسه حرية إعادة تنظيم سر د حياته. و هكذا، ربما عالج مو اد يو ميات

الرحلة الإيطالية فى ١٨٥٣ لتتلاءم مع حقيقة ابتكاره "للرؤية". ما يهمنا هنا أن 'الحوليات'، أداة الذاكرة المساعدة له فى 'حياتى'، لا تقدم أى تأكيد بشأن الحقيقة التاريخية لرؤية لاسبزيا.

تعلیق جانبی آخر عن شرود فاجنر فیما یتعلق بالسیرة الذاتیة: بالإضافة إلی سیرته الذاتیة الشاملة 'حیاتی'، التی تحکی حیاة فاجنر من مولده حتی ۱۸٦٥ (و عمر فاجنر ۲۰)، کتب فاجنر "تخطیط السیرة الذاتیة" (Wagner 1966b) بین سنة ۱۸٤۲ وسنة ۱۸٤۳ (و عمره ۳۰)، ویحکی عن سنواته المبکرة ومؤلفاته المبکرة حتی نجاحاته الأولی فی دریسدن مع "رینزی" و "الهولندی الطائر". و هو فی زیور خ فی ۱۸۵۱، کتب جزءا آخر، دفاعیا أکثر، شبه سیرة ذاتیة بعنوان "تواصل مع أصدقائی" (Wagner) دفاعیا أکثر، شبه سیرة ذاتیة بعنوان "تواصل مع أصدقائی" (۱۸۸۳، تسم 1966e). و هو یملی 'حیاتی' وبعد ذلك، حتی وفاته فی فیرایر ۱۸۸۳، تسم تسجیل حیاة فاجنر یوما بیوم فی یومیات شیهیرة لکوسیما (۲۸۸۳، تسم 1978-1980).

ثمة مرجع نهائى متوفر لرؤية السبزيا مطبوع فى رسالة مطبوعة (Wagner 1966i) بتاريخ ٧ نوفمبر ١٨٧١.

باختصار، على أساس تحليل تردد أوصاف الحدث، ينبغى أن نـستنتج أن الاعتلال والإنهاك والوحدة كانت المكونات الأساسية لسرد فـاجنر عـن رحلته إلى لاسبزيا، وليس رؤية إبداعية مدهشة كما وُصفِت بعد ذلك فـى "حياتى". بالتأكيد ربما كانت له خبرات غيـر مكتملـة، البـدايات الأولـى

للموسيقى العظيمة التى كان على وشك أن يضعها على الورق بعد شهرين، لأنه كان قد أشار كثيرا إلى أعمال أخرى. لكن، على أغلب الظن، لم تكن له رؤية إبداعية واضحة. لكن يبدو أنه بمجرد إبداع الرؤية والكشف عنها فلى الرسالة إلى إملى ريتر، أبقى عليها فاجنر باعتبارها جزءا من أسطورته الشخصية، لتتضح أكثر في سيرته الذاتية.

### ضد الحقيقة التاريخية: بنية زمن الخبرة في السبزيا

افترض الكتاب الأوائل للسيرة بشكل طبيعى تماما أن رؤية لاسبزيا حدثت بالفعل كما وصفها فاجنر في "حياتي". ومع ذلك، اكتشاف الرسالة التي أرسلها إلى مينا في ٥ سبتمبر ١٨٥٣ في "مجموعة بوريل"، التي قدمناها من قبل، أثارت سؤالا خطيرا عن الحقيقة التاريخية للرؤية.

يدافع أنصار أحدث لفاجنر، وخاصة ويسترنهاجن Westernhagen يدافع أنصار أحدث لفاجنر، وخاصة ويسترنهاجن ١٩٨١)، عن الإغفال الصارخ لهذه الرؤية الخطيرة في مراسلات فاجنر مع مينا بالإيحاء بأن الرؤية الشهيرة حدثت بعد أن كتب فاجنر الرسالة الطويلة يوم الإثنين ٥ سبتمبر.

يمكن الاحتجاج على هذا التفسير بتحليل الحكايتين الطويلتين عن لاسبزيا نقطة نقطة، حكاية في رسالته إلى مينا والأخرى في "حياتي" أقترح هنا أن سياق الرؤية، كما وصفها في "حياتي"، لم يحدث بعد ظهيرة الخامس من سبتمبر، بعد كتابة رسالة فاجنر إلى مينا، لكن في يوم جولته في الغابة.

لنتأمل: انطلق فاجنر في رحلته البحرية من جنوه إلى لاسبزيا فسى مساء السبت الثالث من سبتمبر. الرحلة ٨٠ كم تقريبا أو نحو ذلك. كانت هناك رياح معاكسة قوية وبحار متلاطمة؛ كانت الرحلة طويلة وغير مريحة، وكربهة: في هذه المسألة تتفق الحكابتان تماما. حين كانت العلاقة الزوجيـة بين فاجنر ومينا هادئة بشكل معقول، كما بدت في صيف ١٨٥٣، اســتمر ت المراسلات بينهما على أساس الصحة السيئة، الأوجاع والآلام، الأعراض، عدم فاعلية العلاجات المختلفة، نوعية النوم، ووحدته البائسة (حيث كتب إليها فقط حين انفصل عنها). حكايته عن الرحلة البحرية مساء السبت در امية تماما وبصورة تفصيلية. وكانت الليلة التالية، ليلة الأحد، "ليلة طيهة"، بمساعدة (كما نفترض) جرعة منومة من الطبيب. ينبغي أن يلاحظ القارئ أن تعبير "ليلة طيبة" دال بشكل خاص في سياق التفاصيل التصويرية والغزيرة التي يواصل فيها الحديث إلى مينا عن حالته الصحية السبيئة. إذا كانت ليلة الأحد غير طيبة حقا، فمن المؤكد أنه لم يكن هناك سبب يجعل فاجنر يصفها بشكل مختلف لمينا. وهكذا، لا يمكن أن تكون ليلة الأحد "ليلة الأرق والحمى"، كما يشار إليها في "حياتي"، وبعدها، في اليوم التالي، جاءت الرؤية. لا يمكن إلا أن تكون "ليلة الأرق والحمي" ليلة دوار البحر في السفينة البخارية في الطريق إلى لاسبزيا. لنتذكر أن فاجنر بعلن فقط، في رسالته إلى مينا، أنه قضى "الليلة كلها [ليلة السبت في الرحلة البحرية] ممددا في مضجعي"، لكنه لا يذكر شيئا عن نوم فعلي. ومن ثـم، حيـث إن بعــد ظهيرة الإثنين تلت نوم ليلة طيبة يوم الأحد كان في حاجة شديدة إليه، ربما

نستنتج بثقة أن رؤية لاسبزيا لم تحدث بعد ظهيرة الإثنسين، الخامس من سبتمبر، على عكس البنية المقترحة لزمن من ويسترنهاجن.

فى "حياتى"، يقول فاجنر، عن النزول فى لاسبزيا، ذهب إلى "أفسضل فندق"، وكان "يقع فى ممر ضيق وصاخب". فى أى وقست حدث هذا؟ لا نحتاج إلى كثير من التأمل لنقترح أنه ربما استقر فى الفندق قبل الفجر بالضبط (فى الرسالة إلى مينا، قال: إنه وصل "فى وقت مبكر من صباح الأمس [الأحد]") وحاول الحصول على بعض الراحة قبل شروق السشمس. ومن المؤكد أن صخب الممر كان مزعجًا ومفزعًا. وهذا الجدول الزمنى يجعل تعبير "اليوم التالى" يشير إلى الإثنين، كما قد يحاول ويسسترنهاجن أن يجعلنا نعتقد (وحيث إن "حياتى" يترك الأمر ملتبسا)، وأى أشياء عادية فعلها فاجنر طوال يوم الأحد؟

حسنا، نعرف ما فعل: من الواضح فى الحكايتين أن فاجنر تمسى مسافة طويلة بين النباتات على الهضاب المحيطة بالخليج، وأن هذا المسشى مسافة طويلة أصابه بالإنهاك. فى رسالته إلى مينا، يعلن صراحة أن هذه التمشية الطويلة حدثت يوم الأحد، الرابع من سبتمبر. فى "حياتى"، يدكر تمشية مماثلة طويلة بين النباتات، تبعتها حالة مماثلة من الإنهاك ورؤيسة لاسبزيا أيضا. إذا قبلنا، كما حاول أن يبرهن كتاب السير من قبيل ويسترنهاجن، احتمال أن الرؤية حدثت بعد الظهيرة بعد أن كتب فاجنر رسالة الإثنين، الخامس من سبتمبر، إلى مينا، ثم لابد أنه كانت هناك تمشية ثانية طويلة تبعها إنهاك ورؤية فى هذه المرة. لكن ليس هناك ذكر لتمشية

أخرى طويلة في الهضاب، أو أية نزهة على الإطلاق، أو أي إنهاك آخر بعد ظهيرة الإثنين في رسالته إلى مينا من جنوه يوم الثلاثاء السادس من سبتمبر. لقد ذكر فاجنر أنه شعر أفضل كثيرا بمجرد العزم على العودة إلى الـوطن. مرة أخرى، ربما كان لدى فاجنر سبب يجعله يتغاضى عن ذكر حالات إبداعية داخلية لمينا، بالنظر إلى علاقته بها، لكن لم يكن لديه أي دافع للتغاضى عن وصف تمشية ثانية طويلة تبعها إنهاك، إذا كانت هناك تمشية ثانية. إن كتاب السير، مثل ويسترنهاجن، الـذين يفترضون دون شك أن الرؤية حدثت كما وصفت، مضطرون لوضعها بعد الظهيرة بعد رسالته الطويلة إلى مينا في الخامس من سبتمبر. لكنهم يطلبون من القراء تمديدًا مروعًا لتسلسل الأحداث في السيرة الذاتية.

باختصار، تسمح لنا نظرة متفحصة على رحلة لاسبزيا ومقارنة دقيقة لأزمنة الوصف برفض تفسير "بعد ظهيرة الإثنين" مما أدى إلى إغفال فاجنر للرؤية في رسالته إلى مينا. لم تحدث الرؤية كما وصفت أو يكمن التفسيرحقا في علاقة فاجنر مع مينا.

#### ضد الحقيقة التاريخية: علاقات فاجنر ومحتوى مراسلاته

برهن كتاب سير آخرين، من قبيل إرنست نيومان (١٩٧٦)، على أن "هوسفرو مينا" العملية البرجوازية كانت عاجزة تماما عن استيعاب أهميسة خبرة إبداعية مثل رؤية لاسبزيا. وهكذا يمكن أن نبرهن بشكل معقول على أن فاجنر لم يشارك مينا في رؤيته الإبداعية في رسالته في ٥ سبتمبر.

صحيح أن فاجنر ومينا ارتبطا معا الاهتمامات الصحية والوحدة. وصحيح أيضًا أنهما سعيا في مسارات مختلفة في جوانب أخرى من الحياة المنزلية والفنية. لكن، أحيانًا، برزت اختلافاتهما الهائلة، خاصة حين وجد فاجنر امرأة أخرى متعاطفة مع آرائه. نتناول المزيد عن هذا الموضوع في وقت لاحق.

لكن ينبغى ملاحظة أنه حتى إذا كانت مينا لا تستوعب عمق الاضطراب الإبداعى الداخلى لزوجها ومداه، يبقى لديها اهتمام عملى بكل مؤلفات زوجها، خاصة أثناء فترة زيورخ حين كانا فى حاجة إلى دخل. هى وآخرون فى ذلك الوقت، وحتى 'فرانز ليست' العظيم، شجعوا فاجنر بقوة بالاهتمام بتأليف أوبرا عملية وشعبية لباريس.

نعرف أن التطور الفنى لفاجنر كان يأخذه إلى مكان آخر فى ذلك الوقت، بالطبع، ومن مرارة خبرة الماضى، نفر تمامًا من المشهد الموسيقى فى باريس. ومن ثم لا يثير دهشتنا أن فاجنر كافح ضد هذا الضغط وقاومه. ويبقى أنه رغم أنه لا "نهر الراين" خاصة أو 'الخاتم' عموما تلائم قالب "أوبرا عملية وشعبية لباريس"، يمكن أن نفترض أن مينا اهتمت بالاستماع إلى رؤية أو إلهام إبداعى، إن لم لأى سبب آخر فلأنها قد تكون علامة قوية على أن فاجنر على وشك أن يستأنف تأليف الأوبرا بعد فترة قحط موسيقى لخمس سنوات. ومن المؤكد أن مينا كان يسعدها أن يؤلف مرة أخرى؛ ربما خف فى ذلك الضغط عليه. لهذا السبب وحده، ربما كان على فاجنر أن يشرك مينا فى رؤية لاسبزيا، إذا كانت قد حدثت في لكنه لم يشركها.

تحدد خصائص علاقاتنا بالآخرين الأفكار وذكريات ماضينا وحاضرنا ومستقبلنا، وأى "ذات" نشاركهم فيها (Gregg 1991؛ Kempen & Kempen (Gregg 1991). ونظر الهذا، لنتفق مع إجماع السيرة الذاتية: حُجِبتُ رؤية لاسبزيا عن مينا بسبب طبيعة العلاقة بينهما. لكن علينا أن نسأل: هل هناك أشخاص كانت علاقاتهم بفاجنر تكفل وصفا كاملا للرؤية في لاسبزيا؟

هناك: نظر اللطبيعة الفنية للعلاقات بينهم، يمكن أن نتوقع بالتأكيد أن يحكى حكاية الرؤية الإبداعية كاملة إلى أوجست روكل أو 'فرانز ليسست'. على عكس مينا، كل من "روكل" و "ليست" مؤلف موسيقى وقائد فرقة موسيقية، كان لديهما الاستعداد الذهنى والخلفية التجريبية لتقدير أهمية رؤية موسيقية. وتسمح لنا مراسلات فاجنر معهما لتتبع الولادة الشعرية والموسيقية للسخاتم نيبلونجن". فاجنر مؤلف الأوبرا هوية، ذات، تهتم بالمشاركة فى التأليف مع هذين الصديقين.

وبشكل خاص مع 'ليست'. من المؤكد أن العلاقة بين 'ليست' وفاجنر قبل رحلة الأخير إلى إيطاليا، كما تتضح من المراسلات بينهما، تفترض تقديم وصف حى للرؤية الإبداعية فى لاسبزيا. لكن لا يوجد ببساطة إشارة إليها فى رسالته إلى 'ليست' فى ١٢ سبتمبر، بعد أسبوع واحد من حدوثها المفترض.

ولا يوجد في أي موضع وفاجنر يواصل المشاركة في شخفه ببدء العمل في تأليف "ذهب الراين". على سبيل المثال، في خطاب آخر إلى 'ليست' من زيورخ (٢٩ سبتمبر ١٨٥٣)، بعد لاسبزيا بأقل من شهر، وقبل أن يلتقى الاثنان مرة أخرى في 'بازل'، في الطريق إلى باريس، قال فاجنر فقط، ضمن أشياء أخرى، أن:

أشتاق إلى العودة إلى العمل أخيرا. حياتى العادية لا تحتمل إلا إذا، إذا جاز التعبير، استبد بى القلق. وبالإضافة إلى ذلك، لا أستطيع أن أحافظ على سلامى، كما أود بشكل خاص، إلا إذا كرست نفسسى لهذه الموسيقى.

(Wagner 1973, Vol.1, #132, p.331)

تكشف رسائل كثيرة عن رغبة فاجنر وجهوده الهائلة في تأليف "ذهب الراين"، مثل، على سبيل المثال، رسالته إلى اليست في ١٤ نوفمبر ١٨٥٣ تقريبا (Wagner 1987, #168, p.295). أخبر اليست في ٧ نوفمبر ١٨٥٤ بأن:

أنا الآن أكتب "ذهب الراين" مباشرة بشكل كامل، بالآلات: لم أعثر على طريقة أخرى لكتابة المقدمة (أعماق الراين) حيث إن التخطيط كان واضحا؛ وهذا هو السبب الذي جعلني ألجأ مباشرة إلى السبكل الكامل (Wagner 1987, #172, p.313)

بعد إتمامها، كتب إلى 'ليست' في ٤ مارس:

يلاحظ القارئ أن إفشاء فاجنر لـــ "ليست" عن البناء النغمى لـــ "ذهــب الراين" يأتى بعد 7 شهور كاملة من مجيئها المفترض له فــى الرؤيــة فــى لاسبزيا. ويقترح الدارسون المحدثون أن تأليف مقدمة "ذهب الراين" مــسألة استغرقت وقتا طويلا، وأنها ليست نتيجة للحظة واحدة من الإلهــام ( 1989/1990).

وضحت هذا أن فاجنر شارك رفيقه الموسيقار 'فرانز ليست' في رغبته وما يدور بداخله بشأن عملياته الإبداعية. ربما لم يكشف فاجنر لزوجته مينا عن رؤيته، لكن في سياق عمق علاقته ومداها مع 'ليست' في سياق أهمية تأليف "ذهب الراين" بالنسبة لهذه العلاقة، يدفع إغفال الرؤية في لاسبزيا إلى استنتاج واحد فقط: لم تحدث الرؤية بمفهوم الحقيقة التاريخية.

#### ثلاثة أسئلة

لاحظ دیثریدج Deathridge و دالوس Dalhaus (۱۹۸٤)، و دارسی Darcy (۱۹۸۹)، و دارسون محدثون آخرون أن من السهل تماما

الشك فى الحقيقة التاريخية لرؤية لاسبزيا. لكن فاجنر لم يكن غريبا أو اعتباطيا بشأن مسائل تقديم الذات أو بشأن إبداعه. يجب أن نفترض أن لديه سببا لغرس حكاية لاسبزيا فى سرد حياته.

إذا توصلنا إلى أن الرؤية لم تحدث كما وصفها فاجنر لإملى ريتر فى الرسالة أو كما "تذكّرها" فى سيرته الذاتية، "حياتى"، علينا أن نجيب على ثلاثة أسئلة: (١) لماذا ابتكر الرؤية؟ (٢) لماذا انتظر أكثر من عام بعد حدوثها المفترض ليبتكرها؟ (٣) لماذا كانت إملى ريتر أول من سمعها؟ نتناول السؤال الثانى أولا.

# لماذا انتظر أكثر من عام بعد حدوثها المفترض ليبتكر الرؤيسة فسى الاسبزيا؟

اقترح بعض دارسى فاجنر أن توقيت أول وصف لرؤية إبداعية فــى لاسبزيا (فى رسالة إلى إملى ريتر فى ٢٩ ديسمبر ١٨٥٤) نتيجة لحمـاس فاجنر فى قراءة فلسفة أرثر شوبنهور فى خريف ١٨٥٤. وهذا احتمال كبير: فلسفة شوبنهور كما وردت فى كتابه "العالم إرادة وتصور" ( Schopenhauer ) وفى مقالات "الملاحق والأخطاء" (١٩٧٤) أثرت تماما على فــاجنر وهو فى الحادية والأربعين. فى شوبنهور وجد فاجنر ألمه النفـسى العميـق منعكسا فى أعمال منشورة لفيلسوف محترم، وإن لم يكن فيلـسوفا معروفا على نطاق واسع.

لكن فاجنز وجد في شوبنهور ما هو أكثر بكثير من سبب "للإنكار النهائي لإرادة أن تعيش". هنا كانت تفسيرات فلسفية لعبقريته وعملياته الإبداعية، لغربته التي شعر بها بقوة ووحدته باعتباره فنانا في مجتمع برجوازي، وبالنسبة للوضع الفريد للموسيقي والأوبرا بين الفنون. وكانت هذه، بالطبع، أفكارا وتيمات تناولها فاجنر، قبل ذلك بسنوات، في مقالاته، وبشكل أساسي في "العمل الفني في المستقبل" (Wagner 1966d) وفي "أوبرا ودراما" (Wagner 1966d). دعمت التشابهات، كما نؤكد فيما يلي، رغبة فاجنر في فهم نفسه باعتباره مثالا "للعبقرية الحقيقية" عند شوبنهور.

وصف شوبنهور فى "العالم إرادة وتصور"، وفى مقالاته أيضاً، خاصيتين للوعى: تتعلق الخاصية الأولى بالعالم الخارجى الذى ندركه فقط تصورا أو أفكارا تنقل عبر الإحساس والعقل. يُشيَّد تصور العالم الخارجى عبر أبعاد الزمن والفضاء والعلية. تتعلق الخاصية الثانية بالعالم الداخلى للرغبات والنوايا والدوافع والمشاعر، وندرك التعبير عنها فى سلوكنا. وتنشأ فى الإرادة، وهى مصدر لا يمكن الوصول إليه، بدائى، خفى، مكافح، للطاقة، يشبه بناء الهو Id عند فرويد فيما بعد.

قدَّر شوبنهور، مثل فاجنر، قوة الموسيقى. تعمل الموسيقى على الإرادة مباشرة، أى على مشاعر المستمع. تثير الموسيقى العواطف، لا الأفكار. مهمة الفنان الحقيقى، مؤلف الموسيقى، التعبير عن هذه المحتويات لإرادته أو مشاعره فى الموسيقى بحيث تؤثر الموسيقى على إرادة المستمع أو عواطفه مباشرة.

يعقد شوبنهور مقابلة أخرى بين الفنان الحقيقى أو العبقرى مع الموهوب موسيقيا: الموهوب فقط هو من يبدع بوعى من المفاهيم الخارجية ويتبع سياق اللحظة من أجل الشهرة. يبدع الفنان الحقيقى، في المقابل، بلا وعى، من الإرادة، ويتبع ما تمليه. كما نرى، استكشف فاجنر هذا المفهوم في نثره أيضًا (Wagner 1966g).

وضع شوبنهور، في تمييزه بين العمليات الذهنية اليومية، الوعي المستيقظ والعالم الخالد للاوعى، أساسًا لفهم فاجنر للعملية الإبداعية ( Magee ). مثل الفلاسفة الآخرين للعقل، ومن بينهم فرويد، وضع شوبنهور وجود "عين داخلية" تُدرك بها محتويات الإرادة (أو اللاشعور).

عضو الحلم هو عضو اليقظة الواعية نفسه والإدراك الحدسي للعالم الخارجي، يتم القبض عليه، إذا جاز التعبير، فقط من الطرف الآخر ويُستخدم في النظام العكسي. ويمكن لأعصاب الحواس التي تعمل في الاثنين أن تبقى نشطة من داخلها ومن طرفها الخارجي أيسضًا... إنسه عضو الحلم... حيث يُجلّب الإدراك الحدسي المسسرنم، الاستبصار، البصيرة، وكل أنواع الرؤى (Schopenhauer 1974, p. 251).

ومن المؤكد أن التصريح الموازى "غطست في نوع من حالة السرنمة"، من نسخة "حياتى" لرؤية لاسبزيا يلفت انتباهنا.

و هكذا تكون العملية التي يكتسب بها الفنان "معرفة فورية عن الطبيعة الداخلية للعالم مجهولة لقدرته العقلية" تشمل الحلم أو النشوة، أي حالة من

الحالات الكثيرة المتغيرة للوعى، التى كان فاجنر، إذا كان علينا أن نصدق الحكايات العديدة الأخرى فى "حياتى"، على معرفة تامة بها ( Sehulster ).

وهكذا، فى الإجابة على السؤال الثانى "لماذا انتظر أكثر من عام بعد حدوثها المفترض ليبتكرها؟" من الإنصاف أن نقول: إن بنية فاجنر لرؤية لاسبزيا تأثرت بقراءته لشوبنهور ولم يكن قد قرأ شوبنهور حتى خريف 1٨٥٤. وجاءت رسالته إلى إملى ريتر بعد ذلك مباشرة.

وعاد فاجنر إلى شوبنهور لإعداد مقاله التذكارى، "بيتهوفن" ( Wagner ) في ١٨٧٠. في ذلك الوقت بالتزامن مع الفترة التي كان يملى فيها "حياتى"، مما قد يفسر الوصف الأكثر تفصيلا ودرامية للرؤية حينذاك.

#### لماذا ابتكر فاجنر الرؤية؟

الإجابة على سؤالنا الأول، "لماذا ابتكر الرؤية؟" قصيرة لكن حل لغز العملية طويل وملتف. الإجابة القصيرة هي أن فاجنر تمنى أن يوضح للعالم، وربما لنفسه أيضًا، أنه، ريتشارد فاجنر، يلائم قالب الفنان الحقيقي كما وصفه شوبنهور. يبدع الفنان من خلال الرؤيا؛ لاسبزيا، كما وصفت في رسالته إلى إملى ريتر وفي "حياتي" "دليل" يقدمه فاجنر على أنه فنان تم عمليات الإبداعية بالطريقة نفسها. ومن المهم أيضًا: بحلول الوقت الذي كتب فيه الرسالة إلى إملى، كانت النسخة الكاملة له"ذهب الراين" قد اكتملت، وأيضنا

المسودة الكاملة " للفتاة الأسطورية". وكان فاجنر يتبجح بثقة بـشأن ثمـار الهاماته! أساطير شخصية، وأيضًا أساطير ثقافية ودينية، تم إبـداعها بعـد الحدث (Freeman 1993؛ Brockmeier 1997).

الإجابة الطويلة على السؤال، "لماذا ابتكر الرؤية؟" تكمن في تعقد العمليات التي ربما كانت تتواصل في نفسية فاجنر في الفترة حول لاسبزيا. أؤكد أن هوية جديدة كانت تنبثق في ريتشارد فاجنر في منتصف خمسينيات القرن التاسع عشر. ينعكس إدراكه المتنامي لهذه الهوية الجديدة في احتياجه المدرك لرؤيا، وللإجابة على السؤال الثالث، في اختيار الرفيق الذي يكون أول من يشاركه في ذلك.

يرى إريك إريكسون Erikson (197۸) أن تحقيق الهوية أمر مركزى في النمو النفسى وتطور الفرد. لكن الهوية ليست بسيطة وليست ساكنة. إننا، جميعا، نلبى عددًا من القواعد في حيواتنا، ومن ثم نوجد في هويات متعددة (Hermans & Kempen 'Gergen 1991 'Markus & Nurius 1986). ستكون كل هوية بدرجة ما اتحادا لقوى جسدية وداخلية وخارجية. (1993). ستكون طوالا أو قصارا، نحيفين أو مفتولي العضلات، رياضيين أو يفتقر إلى الرشاقة، بدينين، صلعًا، أو بشعر مجعد. لنا أمزجة مختلفة، هويات منسوبة لنا، وهويات قومية و/ أو دينية، وهويات يحددها الدور، تعتمد على الأدوار التي يتصادف أننا نؤديها في ذلك الوقت: ونحن في الوقت ذاته رجال أو نساء، مهنيون، شخصيات عامة، لاعبون في فريق، آباء، أبناء أو بنات،

أصدقاء، مرضىي، سائحون، الخ. وبرهن البعض على أن عدد مصادر الهوية وأهميتها النسبية تتغير عبر القرون (Baumeister 1986, 1991).

يدرك بعضنا، ربما معظمنا، هوية جوهرية أكثر ثباتا، حولها تدور هويات أصغر تابعة. وهو ما يشار إليه عمومًا بأن "الذات" مركب من كل هذه الهويات والأدوار، وربما أيضًا ما يمسك هذه المجموعة معا ويمنعها من التفكك.

الهويات والأدوار، الكبيرة والصغيرة، المركزية والهام شية، طويلة المدى والمؤقتة، تُؤكّد، أو "تُؤيّد" بعلاقتنا مع الآخرين في الأسرة ومع الأصدقاء وفي المجتمع. ويتم إحباط الخصائص غير المرغوب فيها أو بطلانها أو عدم تأييدها، بصورة مماثلة. الهوية، بتعبير آخر، بدرجة كبيرة بناء مشترك، خلق اجتماعي وثقافي، تشكله وتدعمه العلاقات مع الآخرين، كما أنها "شيء" داخلي يتطور من الداخل.

تصف النظرية الجينية epigenetic الشخصية (١٩٦٨) فترة طبيعية من الأزمة في تكوين الهوية، وتحدث عادة الشخصية (١٩٦٨) فترة طبيعية من الأزمة في تكوين الهويات والأدوار المحتملة في أواخر العقد الثاني في بدايات البلوغ، وتعديل الهويات والأدوار المحتملة للبالغين. في هذا الوقت يصنف البالغ الصغير ويختبر ويعدل الهويات والأدوار المحتملة للبالغ. بعض الهويات المؤقتة أو التجريبية تبقى وترسخ وتستقر، اعتمادا على القوى الداخلية للفرد ودوافعه واعتمادا على الاستجابات التي يلقاها من الآخرين المهمين بالنسبة له؛ وتُنبَذ الهويات الأخرى، التي لا

تساندها قوًى أو دافع أو لا يؤيدها مجتمع الفرد أو ثقافته؛ بعض الهويات الأقدم، مثل تلك التى رسخت أثناء الطفولة أو المراهقة، لا تظهر على السطح مرة أخرى إلا في ظروف خاصة.

# الأرمة الأولى لهوية فاجنر، والركود والنجاح النهائى

فى "حياتى"، يصف ريتشارد فاجنر جو أزمة الهوية فى الفترة المتأخرة من المراهقة، رغم المشتتات الكثيرة وفى أفضل الأحوال الدعم المتناقض من الكثيرين فى أسرته. كان تدريبه الموسيقى فى سنوات المراهقة مختلطا بالمقامرات الضخمة، والاحتفالات الصاخبة، والستكر، وحتى المبارزة. ومع ذلك برز فاجنر فى أوائل العشرينيات ليصبح قائد كورس ومؤلف أوبرا أكمل بنجاح، وإن لم تعرض، أوبرا أولى تستحق التقدير (الجنيات). البهجة التامة التى انتابته بإتمام "الجنيات" واضحة بقوة فى رده على رسالة من أخته الكبرى، "روزالى"، فى ١١ ديسمبر ١٨٣٣ (١٦-5. pp.5) بهجته جاء من تأييد واضح من روزالى ومن المؤكد أن جزءا كبيرا من بهجته جاء من تأييد واضح من روزالى لجهوده الموسيقية، ومن ثم لهويته باعتباره مؤلف أوبرا.

ولم تجلب السنوات التسع التالية سوى دليل واه على موهبة أصيلة فى تأليف الموسيقى. لم تُعرَض "الجنيات" قط؛ وعرضت الأوبرا الثانية، "الحب المحظور"، عرضا واحدا فاشلا فى ١٨٣٦، بقايا فرقة مفلسة. فى باريس، تأرجح فاجنر وزوجته مينا، بحثًا عن مستقبله وشهرته، على حافة المجاعة.

استجدى وداهن للحصول على نقود من الأسرة والأصدقاء وعمل في الاختزال من الأوبرا الإيطالية والفرنسية لآلات منفردة.

لكنه عاد إلى دريسدن في صيف ١٨٤٢ عند قبول أوبرا البلاط للأوبرا الثالثة، "رينزى". كما يخبرنا فاجنر في "حياتي"، وكما يخبرنا التاريخ، لاقت "رينزى" نجاحًا كاسحًا. مو هبة فاجنر قائدا لفرقة ومؤلفا موسيقيا، وأيضئا تأثيره المتنامي في عالم الموسيقي، جعله يكسب موضع قائد الأوركسترا الملكي لأوبرا البلاط في دريسدن، لقبا جلب له الاحترام وعملا منتظما، والأكثر أهمية، راتبا. استقر هو ومينا في رفاهية برجوازية معقولة.

# التورة، والأعمال النثرية، وهوية الفنان

رغم أن فاجنر كان يفكر فى العديد من مشاريع الأوبرا أثناء شورة دريسدن، فإنه لم ينشط فى هذا، وكتب فى المنفى فى زيورخ أعماله النشرية الأساسية. وتتناول عموما موسيقى فاجنر فى المستقبل والعلاقة الجديدة بين الموسيقى والشعر ("العمل الفنى فى المستقبل" و "أوبرا ودراما") وفى ضوء هذا درس غالبا المتخصصون ومؤرخو الموسيقى الأعمال النثرية لفاجنر.

لكن الأعمال النثرية تنقب أيضا في الأعمال الإبداعية للفنان، متعلقة هنا بعلاقة الفنان بعملياته الداخلية، وجذوره القومية، ولغته، وشعبه (القوم).

باختصار، في الأعمال النثرية، قدم فاجنر "بنية" هوية مؤلف الأوبرا الألمانية، الفنان.

هذا هو الجوهر: بعد ثورة، سبكون الرجال أحرارا في النهابة لادراك الطبيعة الحقيقية لقومهم بالتخلص من أعباء الثقافة والدين والأنانية والتقلب والترف. وسوف يعكس الفن الحقيقي الكفاح المشترك وتيمات القوم. ويبدع الفنان هذا العمل الفني الحقيقي بالدخول في روح القوم أو التعرف عليها بالحدس. ويكون الفنان، في دوره باعتباره "قناة"، مثل كاهن كبير يرشد المجتمع ويعلمه ويرفعه ("الفن والثورة"). فصلت القوى التاريخية الأشكال الفنية الثلاثة (الموسيقي والرقص والشعر) وكانت متحدة ذات يوم في الدراما العامة في اليونان القديمة. وسوف يعيد الفنان توحيد هذه الأشكال الفنية في، توليفة جديدة ("العمل الفني في المستقبل"). في أوبرا المستقبل، يكون الشاعر والموسيقار شخصا واحدا، وعندها فقط يتم التعبير بشكل حقيقي عن الدراما من خلال الموسيقي ("الأوبرا والدراما"). وقبل كل شيء، على الفنان الحقيقي أن يتبع احتياجه الداخلي ولا ينزلق إلى الطراز السشائع ("تواصل مع أصدقائي").

تنظير متغطرس. هراء، ربما. وهو أمر شائع فى تاريخ الأفكار: فرويد فى "قلق الحضارة" يلعب أيضا بسرعة وبشكل فضفاض مع التاريخ ليلبى احتياجاته. ربما آمن فاجنر بتصوره للتاريخ والفنون، لأنه دعم هوية الموسيقار ورسالته، مثلما تؤمن مجموعات أخرى بأشكال أخرى للهوية تدعم هراء.

إذا تصورنا أن الأعمال النثرية لفاجنر ترسم الهوية الإيجابية لمؤلف الأوبرا الألمانية في المستقبل، هوية يشكلها فاجنر لنفسه بوضوح، ومن شميمكن تصور أن مقاله المعاصر الشائن "اليهودية في الموسيقي" ( Wagner يمكن تصور أن مقاله المعاصر الشائن اليهوية المعلبية للموسيقار، أو خصائص الهوية التي ينبغي إحباطها أو تجنبها. يبرهن فاجنر على أن الموسيقار اليهودي، مجسدا في جياكومو مايربير أو فليكس مندلسون، (۱) لا يستطيع كتابة موسيقي ألمانية لأنه ليس لديه ارتباط حميم بالركيزة العميقة لروح الشعب الألماني. ويتجلى هذا في سلوكياته الثقافية، وتعدد لغاته، وافتقاره لأي عمق حقيقي في العاطفة.

بالطبع، ولا يمكن لإيطالى أن يكتب موسيقى ألمانيـــة. (مــن يريــد؟ إيطالى مثل بيلينى Bellini يمكن أن يسأل!) أو لفرنسى. وغضب فاجنر لأن الفرنسيين يعتبرون مايربير اليهودى، وهو مؤلف للعديــد مــن الأوبــرات الفرنسية العظيمة وقد غير اسمه من يعقوب Jakob إلى جياكومو بينما يؤلف في إيطاليا أوبرات إيطالية، موسيقارا ألمانيا.

متنحيا جانبا عن الأسئلة عما إذا كان هناك شيء من قبيل "الموسيقي الألمانية"، مقابل "الموسيقي الفرنسية"، وعن العلاقة، إن وجدت، بين موسيقي وأسلاف مؤلفها، ألاحظ هنا أن الرجل الذي يناسب خصائص الهوية الإيجابية

<sup>(</sup>۱) جیاکومو مایربیر Meyerbeer (۱۷۹۱– ۱۸۶۶): مؤلف أوبرا ألمانی. فلیکس مندلسون Mendelessohn (۱۸۶۷–۱۸۶۷): موسیقار ألمانی (المترجم).

لفاجنر بشكل أكبر بالنسبة للفنان/ الموسيقار هو اليهودى البوهيمى جوستاف مهلر، وبشكل أقل البافارى ريتشارد شتر اوس، ويعتبر عادة وريث فاجنر.

كان فاجنر يستكشف في أعماله النثرية جانبًا واحدًا من عملية عامـة لتشكيل الهوية: يتفق إريكسون (١٩٦٨)، وفي وقت أحدث، جريج Gregg (١٩٩١)، على أن كل الثقافات، وليس فقط ثقافة الألمان واليهود والفرنسيين والإيطاليين في القرن التاسع عشر، تدعم وتكافئ خصائص الهوية الإيجابية وتحبط أو ترفض خصائص الهوية السلبية. وتسقط خصائص الهوية السلبية على مجموعة غريبة غالبًا. ويتبع ذلك أيضًا أن معنى خاصية لهوية، مثل معنى فعل، يستنبط من السياق الثقافي الذي تحدث فيه وأيضا من السياق الثقافي الذي تدرك منه. وتستخدم خصائص الهوية الإيجابية في ثقافة للاحتواء في المجتمع، ويمكن أن ترى فيها ثقافة مختلفة خصائص لهوية سلبية وتستخدمها للاستبعاد من المجتمع. يمثل استخدام اليهود باستمرار لغة "الإيدش" في ألمانيا خاصية للهوية الإيجابية، في رأى اليهود، والسلبية في رأى الألمان؛ إصرار اليهود على أنهم مختلفون عرقيا عن الألمان، والعكس بالعكس، له نتائج إيجابية وسلبية، تراجيدية في النهاية.

يبدو أن التضمين فى المجتمع مقابل الاستبعاد منه كان قضية مركزية فى التصور الدرامى عند فاجنر. معظم أبطال فاجنر (الهولندى، تانهوسر، لونجرين، سيجموند، سيجرفيد، فالتر فون ستولزنج، بارسيفال) منعزلون عاطفيون أو غير منسجمين مع المجتمع، على طرف المجتمع، لسبب أو آخر. ثمة قضية أخرى فى الأوبرات المبكرة لفاجنر، يسعى البطل إلى رابطة

حب غير شرطية مع امرأة (سينتا، إليزابيث، إلسا) ورغم هذه العلاقة، يمكن أن يقترب باتجاه الاحتواء في المجتمع. كثيرا ما تضم المجتمعات أعضاء من شخصيات سطحية أو ضعيفة أو ساقطة (دالاند، تلراموند، هندنج، جنثر، أموفوراتس). وهناك رجال سيئون: شخصيات شريرة تم استبعادهم (كلينجسور) أو ربما يستبعدون من المجتمع (بيكميسر) لأنهم انتهكوا قواعده وقيمه الاجتماعية. وفي بعض الأحيان يسعون بنشاط إلى تدمير المجتمع (أورترود، ألبريتش، مايم، كلينجسور). ثمة قضية أخرى في الأوبرات الأخيرة لفاجنر، يهزم البطل الشخصيات الشريرة بعدة الطرق، وفي الوقت ذاته، يحول المجتمع. ولاحظ البعض أن صفات هذه الشخصيات السشريرة صور كاريكاتيرية ليهود في الحقيقة (Adorno 1991).

قد يصل عداء فاجنر للسامية إلى مسستوى البارانويا الاستحواذية السامة، بالتوازى مع الاختراق والتأثير المطرد لليهود في عوالم الفن الألماني والثقافة والسياسة في النصف الثاني من القرن التاسع عشر (1988). وقد جُلِب هذا الجانب من جوانب فاجنر أكثر إلى المقدمة مؤخرا، ربما بشكل صحيح، في ضوء الأحداث المفزعة في القرن العشرين. لكن دون إنكار هذه الخاصية من خصائص فاجنر أو تجاهلها، ينبغي ألا ندع ما يحدث بعد ذلك في التاريخ يشغل تركيزنا. أهمية قضايا الهوية التي كافح من أجلها فاجنر في خمسينيات القرن التاسع عشر في ٧٠٠ صفحة تقريبا من التنظير لا ينبغي أن تُتحَى جانبًا بأقل من ٥٠ صفحة.

كان هناك تهديد، بساطة، أكبر مما يتوقعه فاجنر، موسيقار فرد، وكانت الهوية الحقيقية للموسيقار ، بالمعنى النمطي، تتطور في حياة فساجنر . في وقت متأخر يرجع إلى عصر موتسارت وهايدن (نهاية القرن الثامن عشر)، كان الموسيقار موظفا في الكنيسة أو البلاط يكتب الموسيقي أساسا للاحتفال أو التسلية. تفضيل الشكل على المحتوى: يكتب الموسيقار موسيقي طبقا لقبود شكلية ولحنية صارمة. وكثير ا ما بعتبر أنطونيو ساليري، منافس موتسارت في فيينا، مثالا لموسيقار البلاط المتذلل. مقابل هذه الهوية، "هوية الموظف"، للموسيقار نضع هوية الموسيقار الأسطوري لودويج فان بيتهوفن: الفنان الموهوب الذي صدر إبداعه عن احتياج داخلي هائل للتعبير. كانست الموسيقي وسيط الفهم الحدسي للفنان للحقائق الداخلية: المحتوى، حتى لو تمددت الأشكال إلى حد الكسر، كما في السيمفونية التاسعة لبيته وفن. رأى فاجنر نفسه بوضوح وريتا لبيتهوفن وليس هناك شك في أن فاجنر ينبغي أن يحتفل بالقدرة الإبداعية لبيتهوفن في مقال سنة ١٨٧٠ (Wagner 1966h).

وأيضًا عاش ريتشارد فاجنر في زمن وكثير من الولايات الألمانية تخرج من بين أنقاض حروب نابليون. وقد نوقشت بحرارة أسئلة عما يكون "الهوية الألمانية" وعما يميز الألمانية عن قوميات من الخارج ومجموعات أخرى من الداخل، مثل اليهود.

#### نهاية الهوية القديمة وانبثاق الجديدة

يجب إثبات هوية الفنان أو العبقرى بإبداعات فنية بقلمه وتؤكد علاقاته مع المجتمع من حوله. بتعبير آخر، ينبغى أن يوضح الفنان خلال إبداعاته أنه المبدع الذى يدَّعيه. وينبغى أن يؤكده الآخرون أيضنًا، حيث، كما اقترحنا من قبل، الهوية إبداع اجتماعى وثقافى بقدر ما هى إدراك داخلى.

حاول فاجنر كثيرا فى زيورخ أن ينبذ "هوية دريسدن" القديمة، هوية قائد الأوركسترا الناجح ومؤلف أوبرات جماهيرية معقولة، ارتبط بعلاقات مع أشخاص من ماضيه. كانت مينا، زوجته، تواقة بشكل خاص لاستعادة الاستقرار البرجوازى والاحترام اللذين كانا معروفين فى دريسدن.

لكن العلاقة الجديدة لفاجنر مع 'فرانز ليست' التى ازدهرت فى زيورخ، ربما لأن 'ليست' أكد وشجع الهوية المتنامية لفاجنر، هوية المبدع، "موسيقار المستقبل"، والمفكر العظيم. أكدت من قبل أنه بسبب الطبيعة الخاصة للعلاقة بين فنانين أن إغفال أى ذكر لرؤية لاسبزيا فى مراسلاتهما يوحى بقوة أنها لم تحدث بالفعل.

لكن الرؤية ابتكرت ووصفت لإملى ريتر. لماذا إملى المسى؟ لماذا ليس اليست '؟ لفهم الإبداع وظهور الرؤية وعلاقتها بهويته الجديدة، أن نتحول إلى علاقات فاجنر مع آل ريتر وتداعياتها، إلى القوى الجديدة الأخرى في حياة فاجنر.

#### أسرة ريتر

جاء كارل ريتر، الابن الأكبر لفرو جولى ريتر، أرملة ثرية، تحت تأثير فاجنر والأخير قائد أوركسترا في دريسدن في ١٨٤٨، ربما بالطريقة نفسها التي أعجب بها الشاب ريتشارد فاجنر بعمق بالموسيقار كارل ماريا فون بولو ويبر قبل ذلك بسنوات في دريسدن. كارل ورفيقه في الدراسة هانز فون بولو Bilow، وكلاهما مؤلفان موسيقيان بازغان وقائدا فرقة، بحثا عن مهنة في الموسيقي؛ كانت الشابة الإنجليزية، جيسي تايلور، من أصدقاء الأسرة.

سمعت فرو جولى ريتر عن الأزمات المالية التى يعانى منها فاجنر فى زيورخ، بعد فراره من دريسدن فى ١٨٤٩، ولتساعده وعدته بدعم على شكل راتب منتظم. وكانت، على ما يبدو، مهتمة خاصة بتوفير الوسيلة الضرورية لفاجنر لإتمام ملحمة نيبلونج، وكانت تتسع باستمرار، لكن من المحتمل بالقدر نفسه أن فرو ريتر رأت فى فاجنر وسيلة لتدريب ابنها، كارل، وتقديمه إلى عالم الموسيقى. قدَّر فاجنر بعمق دعمها، المالى والعاطفى، وكان يشير إليها غالبا بكلمة "أم". كانت فرو ريتر، بثبات ودعمو وعقل وقوة، أم فاجنر، الأم التى لم تكن له من قبل قط: أيدت بشكل لا شك فيه هوية فاجنر باعتباره موسيقارا وفنانا مبدعًا. وافترضت أيضا دور فاجنر الواثق/ المعترف فى علاقته العاطفية المجهضة مع الشابة جيسى تايلور، وقد تزوجت من يوجين لاسوت، تاجر نبيذ من بوردو.

#### العلاقة مع جيسى لاسوت

ترتبط "علاقة" فاجنر مع جيسى لاسوت فى ربيع ١٨٥٠ بالموضوع؛ لأن علاقتها مع فاجنر أحيت فيه هوية قديمة دفينة، أعنى هوية عبقرى مبدع لشاب عاطفى. وأفترض هنا أن انهيار العلاقة مهد المسرح لهويته الجديدة المنبثقة فى تلك الفترة.

كانت جيسى تايلور لاسوت شابة ذكية موسيقية، ومن خلال أسرتها وزواجها من يوجين لاسوت، الثرى جدا، أقنعتها فرو جولى ريتر بتقديم دعمًا ماليا لفاجنر في ١٨٥٠، وباستكشاف الاحتمالات، قبل فاجنر الدعوة لزيارتها في برودو في مارس ١٨٥٠. في البداية عبر رسائلها وفيما بعد عبر جيسى شخصيا، أعاد فاجنر اكتشاف (رغم أنها ربما لم تهدأ) رغبت الجنسية في النساء، ومن خلال استجابة جيسى لفنه، ربما أعاد اكتشاف بعض الوهج الإبداعي للأيام الخوالي. كان محبوبا رجلا وفنانا. وشعر فاجنر، في زيارته لجيسى، بتعاطف امرأة، لم يعرفه من قبل. ومن المؤكد أنه لم يعرفه مع مينا! هنا، مع جيسى، لابد أن فاجنر حلم بفهم مجتمع فني غير ذاتي، كما نرى في "العمل الفني في المستقبل"، وفيه يلعب فاجنر دور الفنان/ القس الكبير. وبلا شك، اعتقد أن هذا المجتمع يُدعم بالمال من لاسوت وأسرة ريتر.

ومن الواضح من رسائله إلى فرو جولى ريتر أن فاجنر أحب بعمق جيسى الاسوت وليس من المستحيل أنه قائته إلى الاعتقاد بأنها ستتخلى عن زواجها التعيس وتهرب معه. بشكل تعيس بالنسبة لفاجنر، أحبط الفرار المفترض.

أدرك فاجنر، بعد ذلك، أن نهاية هذه العلاقة نهاية فصل من حياته السيكولوجية. كتب إلى فرو ريتر، من زيورخ، بعد الرحلة إلى إيطاليا فى صيف ١٨٥٢، قبل زيارة لاسبزيا بسنة.

... لم يعد في الحياة سعادة تقدمها لي. هناك بالضبط أدركت أننى الم أعد قادرا على الاستمتاع بالحياة، وأننى الآن ضيغت شبابي. نعم عزيزتي فرو ريتر، بقيت شابا حتى حدث معين في حياتي تعرفينه جيدا: وصرت عجوزا في ليلة. أعرف الآن أنني ليس لسي آمال أخرى في المستقبل! في ظرف فريد وحاسم حاولت أن أقبض على الحياة كما هي في الواقع، أن أقبض عليها بشدة، وأجد فيها خلاصي: ضاعت الفرصة، غطست في عالم تخيلاتي...

وحيث إنني، رغم كل شيء، فنان، سأواصل توجيه حياتي الزائفة بقدر ما أستطيع. بالطبع، فني وحده يمكن أن يظل يدعمني ويخفي عنسي كم صارت حياتي بلا طعم. الجهد المضني الذي من المعتاد أن يؤدي إلى ذلك شيء لابد أن أسعى إلى تقليله بأفضل ما أستطيع. ما يعنيه هذا مبدئيا أنني لابد على الأقل أن أخلص نفسي من مشاعر الألم نتيجة الاحتكاك المتكرر بإفراط مع العالم الغبي... ( ,148, #148).

يتحول انتباه القارئ هنا إلى التعبيرات، "الآن ضيعت شبابى." "حيث إننى، رغم كل شيء، فنان،... فنى وحده يمكن أن يظل يدعمنى..." في التاسعة والثلاثين، إلى امرأة يقال لها "أم"، اعترف فاجنر بأنه، رغم أنه فنان، لم يعد شابا على المستوى النفسى. أدرك أنه وصل إلى نهاية فترة من حياته.

#### ظهور هوية فاجنر أستاذا: علاقات العمر

من المهم هنا أن فاجنر ظل على علاقة قوية مع عدة أشخاص أصغر نسبيا. وفى هذه العلاقة وفى سياق إدراك فاجنر لعمره وسياق أحداث أخرى خارجية فى حياته، تكمن مفاتيح هويته المنبثقة، هوية "الأستاذ" ومفاتيح دافعه لابتكار رؤية لاسبزيا.

إن الشباب، من خلال تبجيلهم لحكمة الكبار، يصعون الكبير في موضع "الأستاذ". وبشكل عكسى، البراعة الفنية للأستاذ وحكمته وخبرته هي ما يمكنه من توجيه نمو الشباب وتطورهم. كان نظام الأستاذ/ التلميذ في النقابات المهنية في ألمانيا، الذي رسخ في العصور الوسطى، مجرد تشكيل لعلاقة أزلية بين الأعمار.

ليحقق ريتشارد فاجنر هوية "الموسيقار" أو "الفنان" لابد أنه يحتاج إلى إنتاج أعمال فنية. وقد قام بذلك منذ كان في العشرين. لكن ليحقق ريتـشارد فاجنر هوية "الأستاذ"، ليكون الأستاذ، يتطلب الأمر تملـق تـوقير الـشباب وتملقه، وهو ما يأتي فقط مع اختلاف العمر بينه وبـين تابعيـه وتلاميـذه. بالنسبة لأصدقائه الأكبر في دريسدن، فرو جولي ريتر، وأوهلج، وروكـل، و 'ليست'، وأفراد أسرته، وربما حتى مينا، كان فاجنر فنانا، إن لم يكن فنانا كبيرا دائما. وسميت هذه الهوية "هوية دريسدن".

لكن بالنسبة لكارل ريتر، وهانز فون بولو، وإملى ريتر، وآخرين على طول الطريق (ومنهم كوسيما فون بولو، وقد صارت بسرعة رفيقة فاجنر

وزوجته، ولودفيج الثانى ملك بافاريا، الشاب، والحالم الحساس، وقد صار ملكًا بسرعة، وفيما بعد فى ١٨٦٨، الشاب فريدريك نيتشه)، كان ريتسارد فاجنر أكثر من ذلك. إننى أؤكد هنا أن فاجنر بدأ إدراك هويته المنبثقة بوصفه "أستاذا" نتيجة علاقاته مع أشخاص أصغر وأيضًا نتيجة عوامل أخرى خارجية حدثت فى زيورخ فى أوائل خمسينيات القرن التاسع عسر. اشتدت واستمرت حتى موته فى ١٨٨٣.

لنفصل بإيجاز علاقاته مع هؤلاء الأشخاص الأصغر في منتصف خمسينيات القرن التاسع عشر. أخذ، كارل ريتر الـشاب، متابعـا در اساته الموسيقية، غرفة في العلية في مسكن فاجنر في زيورخ، وأصبح من تلاميذه، وبشكل ما، ابنا تبناه فاجنر. ومثل أب طيب، ارتعب فاجنر بـشأن صحة كارل وضعفه أمام الحلوى. وبجهود فاجنر، أوشك كارل ريتر على أن يكون قائد فرقة موسيقية لأوبرا في زيورخ. لكن عدم كفاءتــه حالــت دون ذلك، وكان فاجنر، مقدما رعاية طيبة للفتى، وراء ظهور غير معلن في زيورخ لقيادة أوبرا "المصوِّب". أقنع فاجنر هانز فو بولو الأكثر موهبة باتباع فن القيادة، ضد تردد والده والمقاومة التامة من أم بولو. عاش بولو أيضا تحت سقف فاجنر مثل "ابن بالتبني"، وإن يكن لوقت قصير. نجح بولو في زيورخ بينما فشل ريتر، لكن الملاحظات المزعجة لبولو أدت في النهاية إلى قطع العلاقة مع عالم الموسيقى في زيورخ. استمرت علاقة "الأستاذ/ التلميذ" بين فاجنر وبولو عبر الرسائل. وهكذا هناك متطلب أساسى لهوية الأستاذ يتمثل فى فرق العمر بين الأستاذ والتلاميذ أو التابعين.

# ظهور هوية فاجنر أستاذًا: التأكيد الاجتماعي

ثمة متطلب آخر وهو القبول الاجتماعى أو التأكيد الاجتماعى للأستاذ. وقد توفر هذا، على ما أظن، فى أو اخر يوليو ١٨٥٣ بواسطة الموسيقيين وسكان زيورخ، أو لا: بإظهار اهتمام كاف بموسيقى فاجنر ليقيم مهرجانا لثلاثة أيام لمختارات من أعماله، تكتمل بمأدبة احتفالية، وثانيا: بتكريمه باحتفال خاص وصفه فاجنر فى "حياتى" على النحو التالى:

بعد كدح طويل كانت تحفة فنية بخط اليد فى شكل دبلوم فخرى، منح لى من جمعية الكورال فى زيورخ، كانت جاهزة؛ وقدم هذا الدبلوم لى بمشاركة كل العناصر الجماعية والفردية فى مجتمع زيرورخ، فى موكب مهيب بالمشاعل. وهكذا، فى أمسية صيفية جميلة، اقترب حملة المشاعل بجلال فى صفوف من بلدة "زيلتوج" برفقة موسيقى جهورية وقدموا لى مشهدا لم أره بعد ذلك قط منذ ذلك اليوم. كان هناك غناء، ثم خطاب رسمى لرئيس جمعية الكورال أسرنى. هزنى الحدث بقوة حتى إن تفاؤلا لا يصدق سيطر على مخيلتى: فى ردى أشرت صراحة إلى أنسى لا أرى سببا يجعل زيورخ لا يُقدَّر لها، بطريقتها البرجوازية الجامدة، أن تقدم زخمًا باتجاه إشباع أهدافى السامية المتعلقة بالمثل الفنية التى أعتز بها... (Wagner 1992, p.469)

استلم فاجنر درجة الماجستير.

#### فاجنر ولوثر

يسلط إريكسون (١٩٥٨، ص ٩٠) الأضواء على لحظة عميقة مماثلة في حياة مارتن لوثر الشاب. إن بعض أوجه التوازى بين تيمات الهوية فسى حياتى فاجنر ولوثر تستحق أن نركز عليها بإيجاز. رغم أن فاجنر نشأ فسى الكنيسة اللوثرية، فإنه لم يكن متدينا بالمعنى الشعائرى أو العقائدى للكلمة. لكنه اعتبر لوثر واحدًا من عظماء ألمانيا. ومن ثم يستحق الأمر تأملاً بأية درجة رأى فاجنر نفسه مارتن لوثر حديثًا.

يدعى لوثر أن له خبرات وإلهامات دينية صوفية، أدت في النهاية إلى انشقاقه عن الكنيسة الرومانية الكاثوليكية، وبالتالى نادى بالإصلاح. ألم يدع ريتشارد فاجنر أن له رؤية في لاسبزيا؟ وألم يفترض في الجنر علاقة بين الموسيقى والدراما (في "الأوبرا والدراما") تؤدى في النهاية إلى إصلاح الأوبرا؟

مع الإصلاح، جرف لوثر طبقات من طقوس الكنيسة وأبهتها وبيروقر اطيتها، طبقات شعر أنها فصلت الإنسان عن المسيح. وألم ينزح ريتشارد فاجنر، بفنه، الأوبرا الشعبية الرديئة، بألحانها العسكرية وأبهتها الفارغة، وأعاد الإنسان إلى الاحتكاك بأصوله الشعبية اللاشعورية أو أعماقه السيكولوجية؟ لقد لمَّح إلى هذا بجلاء في رسالة كتبها إلى أحد من معجبيه في التاسعة والعشرين، وهو "أريجو بويتو" في ١٨٧١ (Wagner 1966i)، وهي رسالة، كما ذكرنا من قبل، يذكر فيها رؤية لاسبزيا.

بالإضافة إلى ذلك، ربما وجه تماهي فاجنر مع لوثر اختبار ه لمشروعه التالي للأوبرا، بعد التوقف المدوى لأوبرا "تريستان وإزولد". وقد توقفت "الخاتم" في منتصف التأليف، وفاجنر يتطلع إلى مشروع عملي أكثر. كانست "كبار الموسيقيين في نورنبرج" في ذهن فاجنر منذ منتصف أربعينيات القرن التاسع عشر، حين وضع تخطيطا نثريا لقصة عن هانز ساشز وكبار الموسيقيين في فكرة كوميدية ("مسرحية شبقية") إلى "تنهوسر" الأكثر جدية. لكن كان لديه مخططات لعدد آخر من الأعمال الدرامية الموسيقية غير المكتملة ليختار من بينها. ماذا وجه قراره؟ بصرف النظر عما يقوله فاجنر في "حياتي"، لا يمكن أن يكون اختياره لقصة الإسكافي/الشاعر هانز ساشز، الشخصية المحورية في الأوبرا، الذي كان نصيرا للإصلاح في وقت مبكر ومعاصرا للوثر، الصدفة. إن ساشز حرفي، وشاعر، ومؤلف موسيقي، ومطرب كبير. توجد علاقة الأستاذ/ التلميذ بين ساشز وديفيد، الذي يستم توجيهه في فن تلحين الأغاني. لكن الشاب "فالتر فون ستولزنج"، غريب، يريد أن يفوز بيد إيفا. هل يمكن أن تأتيه جائزة الأغنية في حلم عجيب صدفة، في مقابل مؤلفات كبار الموسيقيين، المرتبطة بالقواعد بوعي؟ هل من المدهش أن يكافئه المجتمع بالعروس مفضلا إياه على "بكميسر" الذي يسعى لسرقة أغنية شخص آخر لينافس بها. يعكس الكثير من طباع ساشز ومونولوجاته أفكار فاجنر وتحرره من الأوهام. وتردد 'الخاتم' أصداء قضايا مرتبطة بالنوع والهوية والإبداع في حياة فاجنر (Nattiez 1993)، وتردد

"كبار الموسيقيين" أصداء قضايا الإبداع والتأليف الموسيقى والفن الألماني، وهوية الأستاذ.

ملخص الإجابة الطويلة على سؤالنا الأول، ابتكر فاجنر رؤية لاسبزيا ليقدم دليلا لنفسه ولعالم هوياته المنبثقة المتعلقة بالعبقرى/ الفنان والأستاذ، وكانت تطويرا لهوية المؤلف الموسيقى، وهى هوية كانت راسخة تمامًا.

# لماذا كانت إملى ريتر أول من سمع عن رؤية السبزيا؟

الآن ربما نجيب على السؤال الثالث. قبل ذلك، فى "حياتى"، أعلىن فاجنر أن: "من بين أصدقائى الألمان، فقط السيدتان المخلصتان جولى كومر السم ريتر بعد الزواج] وإملى ريتر وصلتا فى الوقت المناسب [المهرجان الذى استغرق ثلاثة أيام] لحضور الاحتفالات" بموسيقاه (, 1992, p.496).

بحلول عام ۱۸۰۳، سنة احتفال زيورخ كانت إملى ريتر، ابنة فرو جولى ريتر، معجبة بفاجنر بشدة. وقد لاحظنا من قبل أن لقاءه مع جيسى لاسوت في بوردو في ۱۸۰۰ أثار مشاعر فاجنر وأحلامه بوسط فني ملتحم بقوة. لكن من الواضح أيضا أن رسالة من إملى ريتر وصلته هناك، مطوية في رسالة من صديقه في دريسدن، تيدور أوهليج. رد عليها فاجنر في ١٨٥٠:

#### عزيزتي إملى

الآن لن يمر وقت طويل قبل أن نلتقى حقا وجها لوجه. إذا كسان الأمر يتطلب مثل هذه الأحداث لتقربنا على هذا النحو كمسا نسشعر الآن وبيننا كل هذه المسافة البشعة، لا يتطلب الأمسر الآن سسوى الإرادة وشجاعة الحب ليعطى كل منا نفسه للآخر تماما.

قصة غريبة ومدهشة وعجيبة حدثت بيننا، من دون تعارفنا تقريبا، وتحكيها جيسي لي الآن مثل حكاية جميلة لا تصدق من حكايات الجنبات. حين تحكي قصصها، أجلس هناك مثل طفل، مستمتعا وسعيدا مثل طفل، وباكبا غالبا مثل طفل. لكن حبنذاك استبقظ كما لو كنت أستيقظ من نوم طويل. توقظني أحلام حكاية الجنيات، وقد استيقظت هي نفسها. اسمحي لنا، عزيزتي إملي، لنجعل هذه الحكايات حية وحقيقية تماما، بحيث تقف وسط حياتنا مآثر مبهجة. هناك حقيقة واحدة في الحياة، وكل ذلك احتياجات غير واضحة وملتبسة للعثور على أعظم إشباع: الحقيقة هي الواقع. دعينا لا نحاول إرضاء أنفسنا بالرؤى: لنكن كما نحن تماما وكما يمكن أن نكون. إننا، وكل منا يحب الآخر تماما، لا يمكن أن نحقق ذلك دون أن نتحد. لنسمح لأنفسنا، الآن وكل منا يعرف معزبه عند الآخر، ألا نضع أمامنا هدفا سوى اتحادنا من الآن إلى ذلك الوقت الذي يتحقق فيه - الاتحاد الحقيقي لمن ينجذبان معا بحب مدهش منه ينبغي أن تزدهر أجمل الروابط. لنسمح لأنفسنا أن نكون قريبين بقدر ما نستطيع.

تحياتى وقبلاتى لأمك وأخوتك. لكم كل الشكر من أعماق قلبى على حيكم (Wagner 1967-1991, Vol. 3, #62, pp.261-262).

ربما ضمنت رسالة إملى له التعاطف ودعمًا عاطفيا قويا من أسرة ريتر، الإضافة إلى تلميحات عن لقاء فعلى بين فاجنر وبقية أسرة ريتر. وكان فاجنر راغبا في هذا وسريعا في تقوية الروابط وجعلها تعاطفا وحبا متبادلا في رده على إملى. وكانت خطوة باتجاه الوسط الفنى الذي يحلم به وأيضا خطوة باتجاه خور مشروطة، وهو شيء لم يعرفه ريتشارد فاجنر الشاب قط.

إذا كانت الرابطة بين فاجنر وجيسى لاسوت تحطمت نهائيا مع انهيار العلاقة في ربيع ١٨٥٠، فإن الرابطة بينه وبين إملى ريتر كانت أقوى بكثير، عاطفية وجسدية دائمًا. لم تكن إملى مهمة لفاجنر فقط لأنها ابنة محسنته المتبلدة، فرو جولى ريتر، لكن أيضًا لأنها شابة، وربما ذكية، وربما جذابة، ومن المؤكد حساسة عاطفيا بالنسبة لفاجنر. والأكثر أهمية، كانت امرأة. صارت إملى جزءًا من جهاز الدعم العاطفي لفاجنر، مقابل جهاز الدعم الفنى العملى بشكل أكبر (من قبيل أو هليج و 'ليست'). ومن المحتمل أنها كانت هي وأختها جولى معه وقت الاحتفال بالمشاعل. وبعد ذلك، تذكرت إملى عيد ميلاده في مايو ١٨٥٤، ورد عليها (ستة أشهر قبل رسالة لاسبزيا):

يوم سعيد، أيتها الروح العزيزة الصادقة! شكرا لك على تحية عيد الميلاد! كانت الوحيدة التي تلقيتها من الخارج.

أمس، انتهيت من 'ذهب الراين' تماماً. إننى منزعج بعض الشيء اليوم، لكننى أود أن أرسل لك تحية...

لو كنت معى هنا، لقلْتُ لك الكثير. وكنت أعزف وأغنى لك بقدر ما أستطيع. أخيرا ينبغى أن تفوزى بقلب "فاسولت العملاق". (تتذكرين أنه Wagner 1967-1991, Vol.5, ) (49, pp.129-131).

كانت إملى، فعليا، المعجبة الشابة بالأستاذ الأكبر، أو، كما فى دراما الكبار الموسيقيين"، إيفا بالنسبة لهانز ساشز. وهذه المعجبة الشابة أول من أبلغها الأستاذ بحكاية رؤيته الإبداعية فى لاسبزيا فى ٢٩ ديسمبر ١٨٥٤. من هناك كانت تاريخا.

#### الملخص

لنعبر عن الشك هنا بشأن الحقيقة التاريخية لرؤية فاجنر في لاسبزيا، لنوحى بأن فاجنر لم يشهد الرؤية التي وصفها بشكل جميل ودرامي (وأغامر وأقول بشكل أسطورى) في 'حياتي' أمرا ليس جديدا أو أصيلا. كان دارسو فاجنر الأخرون في العصور الحديثة شكاكين.

لكن الشك وحده ليس كافيا: لابد من تقديم تفسيرات للحافز الذى دفع فاجنر إلى ابتكار حكاية الرؤية. لماذا ابتكر رؤية لاسبزيا؟ ما العوامل التك حددت توقيت ابتكار الرؤية؟ ولماذا كانت إملى ريتر أول من كشف له فاجنر الرؤية؟

ابتكر فاجنر الرؤية في لاسبزيا لحقيقة سردية: وصفت بضربات درامية أصول موسيقي مقدمة "ذهب الراين"، "السابقة" لمجموعته الملحمية

"خاتم نيبلونجن"، وتبقى إلى اليوم واحدة من المفاهيم الموسيقية العظيمة في تاريخ الغرب. حكاية الرؤية الإبداعية جاءت من أجل قصة مؤثرة، وإن تكن غير حقيقية. لكن الأكثر أهمية أنها تناسب المفهوم المتنامى لفاجنر عن نفسه باعتباره عبقريا حقيقيا، فنانا، أستاذًا: كانت نوعا من الخبرة الإبداعية ينبغى لأستاذ أن يمر بها؛ كانت دليلا على هويته.

ورغم أن فاجنر كتب باستفاضة عن العملية الإبداعية في أعماله النثرية قبل قراءته لشوبنهور في خريف ١٨٥٤، احتاج فاجنر إلى شوبنهور ليقترح آليات خاصة: رؤية في نوم خفيف وسيلة يمكن بها توصيل محتويات الإرادة، مصدر الموسيقي، إلى العقل الواعى للفنان. من شم كان توقيت الوصف الأول للرؤية في لاسبزيا وبنيتها، وتوسيعها في "حياتي" يعتمد بوضوح على قراءة فاجنر لشوبنهور وإعادة قراءته.

لكن حددت علاقة الأستاذ/ التابع أول من تكشف له الرؤيسة. نتخيسل رجلا أكبر، شخصا مثل 'فرانز ليست'، يرفع، ليس إلا، حاجبيه الكثين عند سماع حكاية من هذا القبيل. رؤية، حقا! لا، احتاج الأستاذ الذي ظهر مؤخرا تابعا حقيقيا حساسا، تابعا يقبل غالبا الحكاية المؤثرة دون نقد. في حياة فاجنر، هذا التابع الحقيقي الحساس لا يمكن أن يكون إلا امرأة شابة، وكانت المرأة الشابة الرئيسية في حياته إملى ريتر.

ركزت على ظهور هوية فاجنر باعتباره أستاذا في جزء من السشرح لإعادة تفسيره خبرة ترتبط بالسيرة الذاتية، أدت على سرد رؤية إبداعية في

لاسبزيا. في ضوء أشمل للهوية، ينبغي اعتبار "حياتي" سردا أسطوريا لتصوير الذات أكثر مما هو وثيقة تاريخية. نعم، كما يصفها نيتشه فيما بعد (Nietzsche 1967)، "حياتي" "حكاية مصطنعة". لكن هذا، بشكل قابل للجدل، حال معظم كتابات السيرة الذاتية.

#### المسراجسع

- Adorno, T. (1991). *In search of Wagner* (R. Livingstone, Trans.). New York: Verso (Originally published 1952).
- Alexander, I. E. (1988). Personality, psychological assessment, and psychobiography. In D. McAdams & R. L. Ochberg (Eds.), *Psychobiography and life narratives* (pp. 265–294). Durham, NC: Duke University Press.
- Baumeister, R. F. (1986). *Identity: Cultural change and the struggle for self.* New York: Oxford University Press.
- Baumeister, R. F. (1991). Meanings of life. New York: Guilford Press.
- Brockmeier, J. (1997). Autobiography, narrative, and the Freudian concept of life history. *Philosophy, Psychiatry, and Psychology*, 4, 175–199.
- Bruner, J. (1990). Acts of meaning. Cambridge, MA: Harvard University Press.
- Darcy, W. (1989/90). Creatio ex nihilio: The genesis, structure, and meaning of the "Rhine-gold" prelude. *19th Century Music*, *13*, 79–100.
- Deathridge, J., & Dalhaus, C. (1984). The new Grove Wagner. New York: W. W. Norton.
- Erikson, E. (1958). Young man Luther: A study in psychoanalysis and history. New York: W. W. Norton.
- Erikson, E. (1963). Childhood and society (2nd ed.). New York: W.W. Norton.
- Erikson, E. (1968). Identity, youth and crisis. New York: W.W. Norton.
- Freeman, M. (1993). Rewriting the self: History, memory, narrative. New York: Routledge.
- Gergen, K. (1991). The saturated self: Dilemmas of identity in contemporary life. New York: Basic Books.
- Gregg, G.S. (1991). Self representation: Life narrative studies in identity and ideology. Westport, CT: Greenwood Press.
- Gutman, R. (1968). Richard Wagner: The man, his mind, and his music. New York: Harcourt, Brace and World.
- Hermans, H. J. M., & Kempen, H. J.G. (1993). The dialogical self. New York: Academic Press.
- Magee, B. (1983). Schopenhauer and Wagner. Parts 1–2. Opera Quarterly I, 3 & 4, Autumn and Winter.
- Magee, B. (1988). Aspects of Wagner (revised and enlarged edition). New York: Oxford University Press.
- Markus, H., & Nurius, P. (1986) Possible selves. American Psychologist, 41, 954-969.
- Millington, B. (1987). Wagner. New York: Vintage Books.

- Nattiez, J.-J. (1993). Wagner androgyne (S. Spencer, Trans.). Princeton, NJ: Princeton University Press.
- Newman, E. (1976). *The life of Richard Wagner, Vols. 1–4.* New York: Cambridge University Press (Originally published 1937–1946).
- Nietzsche, F. (1967). *The case of Wagner* (W. Kaufmann, Trans.). New York: Vintage Books (Originally published 1888).
- Robinson, J.A. (1996). Perspective, meaning, and remembering. In D. Rubin (Ed.). Remembering our past: Studies in autobiographical memory (pp. 199–217). New York: Cambridge University Press.
- Rubin, D. (Ed.) (1996). Remembering our past: Studies in autobiographical memory. New York: Cambridge University Press.
- Schopenhauer, A. (1969). The world as will and representation, Vols. 1–2. (E. F. J. Payne, Trans.). New York: Dover Publications (Originally published 1819/1844).
- Schopenhauer, A. (1974). Essay on spirit seeing and everything connected therewith. In A. Schopenhauer. *Parerga and Parilipomena*, *Vol. 1*. (E.F.J. Payne, Trans.) Oxford: Clarendon Press (Originally published 1851).
- Sehulster, J.R. (1979–1980). The role of altered states of consciousness in the life, theater, and theories of Richard Wagner. *Journal of Altered States of Consciousness*, 5, 235–258.
- Schulster, J. (1996). Prospective and retrospective factors in the organization of autobiographical memory. Paper presented at Second International Conference on Memory, Abano Terme, Italy.
- Spence, D.P. (1982). Narrative truth and historical truth. New York: W. W. Norton.
- Tanner, M. (1996). Wagner. Princeton, NJ: Princeton University Press.
- Wagner, C. (1978–1980). Cosima Wagner's diaries, Vols. 1–2 (G. Skelton, Trans. and intro., M. Gregor-Dellin & D. Mack, Eds.). New York, Harcourt Brace Jovanovich.
- Wagner, R. (1901). Richard to Minna Wagner: Letters to his first wife, Vols. 1–2 (W.A. Ellis, Trans.). London: H. Grevel.
- Wagner, R. (1966a). Richard Wagner's prose works, Vols. 1–8 (W. A. Ellis, Trans. and Ed.). New York: Broude Brothers (Originally published 1892–1899).
- Wagner, R. (1966b). An autobiographical sketch. In W.A. Ellis (Trans. and Ed.). Richard Wagner's prose works. Vol. 1 (pp.1-19). New York: Broude Brothers (Originally published 1892).
- Wagner, R. (1966c). Art and revolution. In W.A. Ellis (Trans. and Ed.). Richard Wagner's prose works, Vol. 1 (pp. 21-65). New York: Broude Brothers (Originally published 1892).
- Wagner, R. (1966d). The artwork of the future. In W.A. Ellis (Trans. and Ed.). Richard Wagner's prose works, Vol. 1 (pp. 69–213). New York: Broude Brothers (Originally published 1892).
- Wagner, R. (1966e). A communication to my friends. In W. A. Ellis (Trans. and Ed.). *Richard Wagner's prose works, Vol. 1* (pp. 267–392). New York: Broude Brothers (Originally published 1892).
- Wagner, R. (1966f). Opera and Drama. In W.A. Ellis (Trans. and Ed.). Richard Wagner's prose works, Vol. 2. New York: Broude Brothers (Originally published 1893).
- Wagner, R. (1966g). Judaism in music. In W.A. Ellis (Trans. and Ed.). Richard Wagner's prose works, Vol. 3 (pp.75–122). New York: Broude Brothers (Originally published 1894).

- Wagner, R. (1966h). Beethoven. In W.A. Ellis (Trans. and Ed.). Richard Wagner's prose works, Vol. 5 (pp.57–126). New York: Broude Brothers (Originally published 1896).
- Wagner, R. (1966i). A letter to an Italian friend on the production of "Lohengrin" at Bologna. In W.A. Ellis (Trans. and Ed.). *Richard Wagner's prose works, Vol. 5* (pp. 285–289). New York: Broude Brothers (Originally published 1896).
- Wagner, R. (1967–1991). Sämtliche Briefe, Vols. 1–8. Leipzig: VEB Deutscher Verlag für Musik (All translations are originals by Trudi Nicolas, 1997).
- Wagner, R. (1973). Correspondence of Wagner and Liszt, Vols. 1–2. (F. Hueffer, Trans., W.A. Ellis, Ed.). New York: Vienna House (Originally published 1897).
- Wagner, R. (1980). The diary of Richard Wagner: The Brown Book 1865–1882. (G. Bird, Trans., J. Bergfeld, Notes) New York: Cambridge University Press.
- Wagner, R. (1987). Selected letters of Richard Wagner (S. Spencer & B. Millington, Eds. and Trans.). London: J. M. Dent & Sons.
- Wagner, R. (1991). The family letters of Richard Wagner (W. A. Ellis, Trans. and Ed., enlarged edition by J. Deathridge). Ann Arbor, MI: The University of Michigan Press (Original Ellis edition published 1911).
- Wagner, R. (1992). Mein Leben (A. Gray, Trans., M. Whittall, Ed.). New York: Da Capo Press (German version published 1963, Munich: Paul List).
- Westernhagen, C. von (1981). Wagner: A biography (M. Whittall, Trans.). New York: Cambridge University Press (Originally published 1979).

# الفصل العاشر

# الهوية والسرد في السير الذاتية لبياجيه

جاك فونشى

تغییر الماضی لیس تغییرا اشیء فقط؛ إنه إلغاء لنتائجه، وهی بلانهایة جورج لویس بورخیس

الحقيقة إنسان خفى أندريه مارلو (Antimémoires)

#### المقدمة

السير الذاتية، مثل أى قص، تسمح لكتّابها بوضع أنفسهم فى شكليات السرد (الانتصار على المحن؛ تَحمُّل هزيمة مأساوية بشجاعة؛ بصيرة حادة فى أسرار الطبيعة؛ أخطاء فى التنظير) لاستعادة بعض السيطرة على ما يحدث. هذا ما سماه الفيلسوف الفرنسى بول ريكور (١٩٨٣/٨٤/١٩٨٨)

ipseity مقابل idemity. تشير ipseity إلى الهويسة مسشروعًا، وتسشير idemity إلى الهوية ديمومةً للذات.

شجب بعض علماء الاجتماع، مثل بيير بورديو Bourdieu (١٩٨٦)، وهم السيرة الذاتية"، وفي ظله، طبقا لرأيه، تعمل معظم السير الذاتية والسير. ينتج وهم ديمومة الذات، في رأى بورديو، بديمومة العلامات الخارجية للهوية، مثل: التوقيع، والاسم الأخير والأول والوسط، وطقوس الميلاد، والشهادات، والألقاب الأكاديمية، والدرجات، الخ.

بالإضافة إلى ذلك هذه الديمومة للذات تتضاعف بوهم، طبقا لرأى بورديو، أن ما يسمى ذاتًا يمثل كينونة عضوية تشكل مشروعا، هدفا لتنظيم مستقبل حياة المرء. ويرى بورديو أن ذلك غير مناسب تماما؛ لأن الأداء، بعد اكتمال عملية عشوائية تماما فى مشروع متعمد، هو ما يبدو أنه حياة منظمة. فى أفضل الأحوال، إنها حالة من تفسير تال؛ وفى أسوأ الأحوال، عملية تستر ليس تفسيرا علميا أبدًا. وبالنسبة للوضعية الجديدة عند بورديو فى "دوركهايم"، المؤسسات وطريقة عملها مرشحة محتملة لتفسيرات "علمية". ويرى بورديو أن الذات فى سياق حتى إن الوسط يمتصها ومن ثم تختلف اختلافا تاما فى بيئات مختلفة بحيث يصبح المفهوم الحقيقي للذات بلا معنى.

نرى شيئا مفرطًا فى هذا الراديكالية الوضعية، لكن هناك شيئًا إيجابيًا أيضًا: فكرة البنية العامة للبيئة ليس باعتبارها مجرد خلفية للسسيرة الذاتية، لكن باعتبارها رفيقًا فى عملية الحياة، حتى لو لم تكن محددة كما يتمنى

بورديو. يمكن أن نتحدث هنا عن عملية جدلية بين الممثل والمشهد ونرى ملاحظات بورديو دعوة لأن نولى المشهد مزيدا من الانتباه ونتجنب شرك النتابع الزمنى الذى تفتحه معظم السير الذاتية في ظل شكل جمل، مثل: "كنت مهتما دائما بــ" أو "منذ الصغر حتى الآن". تهدف هذه الجمل إلــى تحويل النتابع الزمنى إلى ضرورة منطقية، والعشوائية إلى نظام وهدف.

فى رأينا، يذهب بورديو بعيدا فى اتجاه النزعة الإمبريقية بوضع كل الأعباء على المؤسسات الاجتماعية. ورغم كل شىء، يشيد الناس حيواتهم الخاصة وبيئاتهم إلى حد معين. المجرات ليست بيانات هائلة مسلم بها؛ إنها بنى صنعها الفلكيون. الشىء نفسه صحيح بالنسبة لحيوات الإنسان. إنها تشيد في سرديات الإنسان.

وبالتالى، هدفنا هنا توضيح كيف يعتبر الناس سيرهم الذاتية شكلا من أشكال تقديم الذات يختلف تبعا للجمهور المستهدف في الوظيفة التي تنظم بها حبكات حياتهم وتعيد تنظيمها. تبعا للجمهور المستهدف، يمكن أن يكون بياجيه ميتافيزيقيا ينتمى إلى ما بعد البرجوسونية ("بحث")، أو سيكولوجيا علميا ("تاريخ علم النفس في السيرة الذاتية")، أو فيلسوفا تخلص من الوهم وتحول إلى عالم ("الحكمة وأوهام الفلسفة")، إذا اكتفينا بذكر ثلاث فقط من سيره الذاتية.

ومن ثم نسعى هنا إلى تقديم أوضح تعريف ممكن للتفاعل بين الممثل والمشهد والحبكة والجمهور الذي يشكل سيرة.

منهج السيرة، على عكس رأى بروديو (١٩٨٦)، ليس "حسا عاما مهربا في عِلْم"، لكنه بديل صالح للنموذج التجريبي لمنهج الدراسة الوحيدة التي لا تسعى إلا إلى نتائج محددة. لم تستطع العلوم السيكولوجية، في قرن أو نحو ذلك من وجودها، إنتاج نظريات صالحة قابلة للاختبار إمبريقيا على أساس منهج الدراسة الواحدة، رغم كل جهود هذه العلوم. هناك عاملان أساسيان يفسران هذا، الأول: طبيعة الإنسان. البشر ليسوا آلات، وليسوا حتى أجهزة كمبيوتر؛ يتكيف البشر باستمرار مع بيئتهم. باعتباري إدراكيا سابقا، أعرف مدى استحالة صياغة مبادئ عامة لوظيفة الإنسان حتى في مجالات، مثل: عتبات الحس والإدراك، التي تختلف باستمرار رغم طرق القياس مثل: عتبات الحس والإدراك، التي تختلف باستمرار رغم طرق القياس مثل: عنبات الحس والإدراك، التي تختلف باستمرار رغم طرق القياس مدلحية هذه الفروق الملحوظة في نظرية.

فى مثل هذا السياق، يبدو منهج السيرة بديلا صالحا لانعدام الستلاؤم فى منهج الدراسة الواحدة وشرطها الافتراضى الاستنباطى بخمس طرق على الأقل.

أولا: ينتهى منهج الدراسة الواحدة بفرضية سخيفة عن قيمة حقيقة ما بالنسبة للتعميم العلمى. ماذا يعنى أن نقول: إن نظرية ما تفسر ٩٠% أو ٨٠% من الحالات؟ منطقيا، ينبغى لنظرية جيدة أن تفسر كل الشواهد.

ثانيا: منهج السيرة الذاتية مماثل للطرق الريفية الصغيرة الضيقة التى تسمح للمسافر باكتشاف حقيقى للريف، على عكس الطرق الـسريعة التـى

فضيلتها الوحيدة أن تنقل المرء، بسرعة وأمان إلى حد ما، من مكان إلى آخر، حيث يقود وسط مكان غير محدد. يسمح منهج السيرة للباحث بدراسة مجالات متاخمة للمرء في ظل فحص أولى، دراسة يحتمل أن تلقى السضوء على تقدم البحث. مثلا، دراسة كلية ونتاجها العلمي والأكاديمي ربما تقتسرح بعض الفرضيات بشأن خصائص البلدة التي توجد فيها الكلية، بيئتها اللغوية والثقافية، الأصول الاجتماعية للدارسين فيها، طريقتها في الحياة أو/وأي عامل آخر يؤثر على وظيفة الكلية. لكن دراسة سير هيئتها تكشف بشكل أكبر بكثير عن واقع تلك الكلية المحددة؛ لأنها تمنح الدراسة أساسا وحيدًا ملموسًا نؤسس عليه فرضيات البحث. بشكل مماثل، تخبرنا دراسة السيرة الذائية لبياجيه بالكثير عن وضع علم النفس الارتقائي في فيرة مناظرة لحياته علم النفس الارتقائي في فيرة مناظرة لحياته علم النفس الارتقائي في الوقت ذاته.

ثالثا: يمكن لمنهج السيرة أن يكون مفيدا جدا لفهم العمليات المؤسسية في التنشئة الاجتماعية للبالغين. مثلا، خبرة التدريب غير الرسمي في التاريخ الطبيعي التي تقدمها "جمعية أصدقاء الطبيعة"، مجموعة من طلاب المدارس الثانوية والجامعة، تهدف إلى تجنب المزيد من الجمعيات في الحياة الاجتماعية للطلاب، كانت حاسمة لتكوين الإبستمولوجيا والسيكولوجيا الجينية genetic عند بياجيه.

رابعا: يمكن لمقاربة السيرة أن تنعش موضوعا بعد استنزاف مختلف المتغيرات المحللة بدقة متزايدة باستمرار بتناسب عكسى لنتائجها المتعلقة

باكتساب معرفة جديدة في المجال. بيانات السيرة حيث إنها لا تعتمد على فرضية يحتمل أن تؤدى إلى فرضيات جديدة ومعرفة جديدة بفضل افتقارها إلى نظام واستقلالها عن التحيز النظرى. إذًا، كما اعتقد جورج هيربوت ميد، (۱) تتبادل الحياة الاجتماعية الرموز الدالة، ومن الضرورى لفهم كيف يعرف الممثلون أنفسهم نشاط توقعاتهم في تفاعلاتهم الاجتماعية. وهذا ممكن فقط بتحليل السيرة حيث يمكن له وحده أن يصف بشكل كاف طريقة تشكيل التسلسل الحاسم للتفاعلات الاجتماعية والحفاظ عليها واستمرارها أو عدمه، وتحطيمها وفقدانها. توضح السير كيفية تأثر الشخصية بمثل تلك التغيرات.

خامسا: يحرر منهج السيرة السيكولوجيين من وسطهم وخبرتهم الخاصة أكثر من المقاربات الأخرى؛ لأنه يدفعهم إلى تحليل عميق لموقف حياتي خاص وملموس. ثمة مثال جيد على هذه العملية من عمليات التحرر وهو العلاقة بين تأثير الماركسية والكاثوليكية الرومانية في أمريكا اللاتينية. تقسير المعايير الاجتماعية لاعتناق الماركسية بين النخبة المثقفة في أمريكا اللاتينية أن الماركسية حلت محل نظام عقائدي آخر، الكاثوليكية الرومانية، في عقول المثقفين. يفترض مثل هذا التفسير أنه أينما وجدت الكاثوليكية توجد الماركسية و الحال ليس كذلك. في الصين، لم تحل الماركسية محل هيمنة أي نظام عقائدي آخر على جموع المثقفين الذين كانوا عموما يعتنقون البوذية أو الكونفوشيسية، أي كانوا متسامحين ومتفتحين. لكن حين ننظر بدقة إلى حياة القادة الماركسيين في كل من أمريكا اللاتينية والصين، نلاحيظ أنهم،

<sup>(</sup>۱) جورج هيربرت ميد Mead (۱۸۶۳–۱۹۳۱): فيلسوف أمريكي (المترجم).

فى المنطقتين الجغرافيتين، أسقطوا على الجموع اغتراب الطبقة البرجوازية التافهة لوسطهم، المستبعدة من الطبقة الحاكمة ومستبعدين الأدنى ليحافظوا على مشاعرهم الخاصة بالتفوق الاجتماعى (الالتزام المفرط للبرجوازية التافهة). على العكس، فى البلاد التى لم تهيمن فيها الماركسية، كان المثقفون البرجوازيون على اتصال بالطبقة العاملة فى سنوات تشكيلها عن طريق الوظائف الصيفية، مع نتيجة مؤسفة تتمثل فى أنهم لم يقوموا بالتورة من أجل "هؤلاء الأوغاد القذرين" الذين كدحوا معهم طوال الصيف.

الخلاصة، بدلا من صياغة المشاكل في مقولات نظرية مجردة، ينتج منهج السيرة مقولات تناسب تاريخ حياة الناس. وهكذا لا يتارض مع كل القواعد الاجتماعية والعادات الذهنية التي تعلم فيها الأعضاء العاديون من علماء الاجتماع المعاصرين. يفترض أن يكون البحث العلمي بطول معين، ويكون أداة طبيعية للتواصل العلمي. ينظر للنشر لإثبات فرضية معينة أو نفيها. ويفترض وجود نتائج كمية لتحليلها إحصائيا لإثبات قضية نظرية مهمة بدرجة أو أخرى. ويتم ذلك غالبا بمقارنة النتائج بين المجموعات الخاضعة للتجربة والمجموعات الضابطة.

لا يمكن لمنهج السيرة أن يخضع لإبستمولوجيا إمبريقية من هذا القبيل. إنه لا يضع في الاعتبار الطبيعة الأم<sup>(۱)</sup> الطيبة مثل فتاة تقدم نفسها مباشرة وبشكل فج لأى باحث بموضع مناسب لبطاقات منهجية. ومن ثم يؤدى تحليل

<sup>(</sup>١) الطبيعة الأم Mother Nature: تجسيد عام للطبيعة يركز على منح الحياة وأوجه التنشئة في الطبيعة بتجسيدها في صورة أم (المترجم).

السرد في الأسلوب أو الجنس الأدبى وفي المحتوى للبحث في علاقات متنوعة بين الممثل والمشهد والجمهور وتأثيرها على حياة كاتب السيرة الذاتية كما يدركها المؤلف ومحلل السيرة الذاتية.

إن حالة جان بياجية مهمة من جو انب مختلفة. كتب عدة سير ذاتية استهدفت جماهير مختلفة؛ يقدم نفسه بطرق مختلفة في مشاهد مختلفة؛ وتكون المقارنة بينها كاشفة. بالإضافة إلى ذلك، تختلف المكانة النسبية للمتنافسين والدارسين والمتعاونين والخصوم، الخ، طبقا لذلك. يوصف الوسط نفسه بشكل مختلف طبقا للغرض الرئيسي لكل سيرة ذاتية خاصة. يحتل الممثلون الآخرون موضعًا مختلفا في كل منها: تصبح الشخصيات الثانوية في سياق أبطالا أساسيين في آخر. يغير بياجيه نفسه القبعات طبقا لوظيفة السرد. حين يتوقف السرد ويستمر، كما في سيرته الذاتية الأساسية التي تغطي من ١٨٩٨ إلى ١٩٧٦ في ثلاثة أجزاء، يوضح المؤلف نفسه بعض التغيرات في نظرته، في تركيزه على بعض الناس والأحداث، بدلا من تقديم رؤية عميقة لنفسه وبيئته. والأكثر أهمية، من منظور منهج السيرة، أن اهتمام بياجيه بالتطور بوصفه العامل التفسيري في الإبستومولوجيا يكمن بعمق في تحليله لتطوره الخاص في المراهقة والشباب.

درسَ بياجيه التطور واستخدمه عاملا تفسيريا في علم النفس وعلم الأحياء وعلم المعرفة طوال فترة نضجه؛ لكن لم يبد في أعمال بياجيه إلا سنة ١٩٢٠ تقريبا، وهو في الخامسة والعشرين. وهذا وقت متأخر إلى حدما لرجل ادعى، في سيرته الذاتية الأساسية، حقا في النضج المبكر. يكمن

الاهتمام الوحيد والرائد لبياجيه في سيرته الذاتية الأولى، المكتوبة وهو في العشرين، باعتبارها "رواية التكوين" بعنوان "البحث"، ولم تترجم بعد إلى الإنجليزية. وهكذا توجد أصول نزعة التطور عند بياجيه في محاولته لتقديم نشأة شخصيته في لحظة أزمة خطيرة ونهائية للشاب.

بجانب هذه السيرة الذاتية "في قالب روائي"، كتب بياجيه عدة مقالات أخرى تتعلق بالسيرة حيث اعتاد أن يفسر نفسه للآخرين في بداية المحاضرات والأبحاث. لن نراجع كل هذه الكتابات هنا. نسعى في الحقيقة إلى التركيز على نصين: (١) السيرة الذاتية لبياجيه المقدمة لسلسلة جامعة كلارك التي حررها في البداية كارل مورشيسن وبعد ذلك إدوين بورينج، بعنوان "تاريخ علم النفس في السيرة الذاتية"، ونشرت أيضا بالفرنسية في "مجلة فيلفريدو باريتو Cahiers Vilfredo Pareto" واستمرت في الطبعة نفسها في عيد ميلاده السبعين (١٩٧٦) وعيد ميلاده الثمهيدي في "بصائر الفلسفة وأوهامها" (١٩٧١).

# I- السيرة الذاتية الأساسية

# 1. الجنس الأدبى

نشر أول مقال لجان بياجيه يتعلق بالسيرة الذاتية، في الجنس الأدبى لسيرة ذاتية معلنة في ١٩٥٢ في الجزء الرابع من "تاريخ علم النفس في السيرة الذاتية". بدأت السلسلة بكارل مورشيسن في جامعة كلارك في مشروع ضمن إصدارات عديدة جعلت مورشيسن غنيا وسيّئ السمعة، إن لم

يكن مشهورا. ظهر المجلد الأول من السلسلة في ١٩٣٠ في مطبعة جامعة كلارك (مشروع آخر لمورشيسن). كانت الفكرة، كما يشير العنوان العام، نشر تاريخ لعلم النفس من خلال تواريخ فكرية لسيكولوجيين كبار. كما كتب تشارلز سبيرمان، أحد المساهمين الأوائل: "ربما يكون مفيدا للرجال الأصغر الذين لا تزال حياتهم تتشكل" (١٩٣٠، ص ٢٩٩). وهكذا يكون الجنس الأدبى تاريخا للتنوير الخلقي والفكري "لرجال الأصغر" (من الواضح أن سبيرمان لم يتوقع نجاح النساء في علم النفس). إننا في ظل التقليد الموقر لسلسلة لوموند "الرجال المشهورون" (الرجال المشهورون مرة أخرى): التاريخ من أجل التعليم.

اختفى هذا الميل التعليمى بعد الحرب العالمية الثانية حيث أصبح "علم النفس الأمريكى" أكثر زهوا وثقة بنفسه وأكثر اقتناعا بالطبيعة العلمية لمهمته.

ويمثل هذه التحولات تصدير المجلد الخامس، في ١٩٦٧، الذي أعلىن أن المحررين في الماضى طلبوا من المساهمين "التحدث عن الدوافع التي وجهتهم في مساراتهم المهنية، غير مدركين تماما للحالة غير المبلورة لسيكولوجيا الدوافع من أن الإنسان لا يعرف إلا القليل حقا عن دوافعه الخاصة" (مقتبس عن تصدير ١٩٥٢، في Boring & Linzey 1967, p.vi). وبشكل طبيعي، أثناء انتشار المدرسة السلوكية في خمسينيات القرن العشرين، صار المحررون مستنيرين، و "تغيرت الدعوة للتأكيد بـشكل أقل على الدوافع الشعورية وبشكل أكبر على أحدث الحياة" ( Boring & Linzey

والمهنيين، "مضاءة بأكبر قدر من المعلومات عن خلفيتك الشخصية والدوافع والمهنيين، "مضاءة بأكبر قدر من المعلومات عن خلفيتك الشخصية والدوافع الداخلية بقدر استعدادك وقدرتك على البوح" (,1967 بالمتأصلة في كتابة (p.vii). فسر تصدير ١٩٥٢ أنه رغم القيود والصعوبات المتأصلة في كتابة سيرة ذاتية، فإن ما "يحكيه" كاتب السيرة الذاتية "عن نفسه وما يعرضه بشأن قيمه يمكن... أن يرشد القارئ إلى كيف يتحرك دافع الإنسان ليتقدم العلم. لا تبدو أحداث الحياة دائما غير ذات صلة بالتقدم حين تعمل بالأسلوب الموضح في هذا الكتاب" (Boring & Linzey 1967, p.vi).

حيث إن مشروع تاريخ علم النفس في سيرة ذاتية كان يهدف بصراحة شديدة إلى تعزيز رأى أنصار التطور لبعض الجماعات على الأقل في علم النفس، فمن المتوقع أن يوجد مثل هذا الرأى على الأقل في بعض السير الذاتية. إن تضمين أن شخصا ساهم في تطوير يساوى ترسيخ شرعية أفكاره ومجاله عموما وتصديقها.

قد تلعب السير الذاتية (وبعض السير) "لمبدع عظيم"، في العلوم الاجتماعية، دورًا يصعب أن تلعبه، على سبيل المثال، في الفيزياء أو الرياضيات. ربما يكون مفتاح وظيفة السيرة (أو السيرة الذاتية) في علم النفس تقديم حياة مفكر توضيحا لنظرية المفكر، وتفسيرا لأصول النظرية للنظرية نفسها. يطرح "سكنر" هذه القضية صراحة باستهلال سيرته الذاتية بقسم عن "بيئته المبكرة". يكتب، بعد التخلي عن طموحاته الأدبية في سنوات الكلية، أن "حظه الاستثنائي" منعه "من أن يصبح جشتالت Gestalt أو

(ساعدنى بشكل) أن أتخصص في علم النفس المعرفى" ( 1967, p.397 , p.397). ومع ذلك لم يتخل عن الأدب تماما، حيث صار مهتما به "باعتباره مجالا من السلوك عليه أن يحلله". يتذكر "وأنا ولد عرفت حالتين من السلوك اللفظى" (Boring & Linzey 1967, p.401). بالإضافة إلى ذلك، من السلوك اللفظى" (بالإضافة الله ذلك، علم المرأة التي تزوجها الأدب، ويكتب سكنر: "كانت تحضر محاضراتي في علم نفس الأدب وتدعمني بشكل مناسب" ( ,1967, 1967). إن "سلوكه" طوال حياته "باعتباره عالما" لخص أخيرًا في مختارات من أهم مقالاته بعنوان "سجل تراكمي"، يؤكد سكنر أن السلوكيين يسرون أنفسهم ويستكشفونها ويعالجونها بالطريقة نفسها التي يرون بها موضوعاتهم ويستكشفونها ويعالجونها (Boring & Linzey 1967, p.407).

وضحت حالة تاريخ حياة فرويد، كما تسرد في حركة التحليل النفسي، الظاهرة على مستوى أكبر بكثير. في "فرويد، بيولوجي العقل" يبرهن فرانك سولووي (١٩٧٩) على أن "الهدف الرئيسي لمؤرخي التحليل النفسي... كان توضيح أن التحليل النفسي ظهر بطريقة كانت، رغم كل شيء، متسقة مع نظرية التحليل النفسي نفسها" (ص ٢٤٤). لأن ميثولوجيا التحليل النفسي نفسها" (ص ٢٤٤). لأن ميثولوجيا التحليل النفسي وأسطورته التي نقلها المؤرخون الذين ساهموا في إخفاء عناصر التصور المربكة، والضرورية، المتعلقة بأفكار فرويد وقامت بتبرير القطب الأحدادي للتابعين الأرثوذكس وتشجيعه في التحليل النفسي التقليدي، تعني السيرة الرسمية لفرويد الشك في النظرية التي أبدعها. ليس من الصعب أن نسري، الي حد معين، أن مؤرخي التحليل النفسي كانوا يكتبون سيرهم الخاصسة،

مشر عين حيواتهم من خلال حياة أب بطولى، محاولين بالتفويض الهروب من الخطأ والسهو.

تكتب السيرة الذاتية دائما من منظور تال لـشخص بفـسر ماضـيه الخاص: بعتمد عموما شكلها ومحتواها على حقيقة الشخص وقت الكتابة، و جزء من و ظبفتها أن تحفظ شخصبة الكاتب و تكون حقيقية بالنسبة لها. ومع ذلك، في الوقت ذاته تؤثر السيرة الذاتية على الوجود الحقيقي لمؤلفها؛ إلى حد معين، يصبح كاتب السيرة الذاتية موضوعًا حقيقيا لـسرده الخاص. و هكذا، يمكن أن نجد في التكوين الاجتماعي والفكري لعلم النفس أن السيرة الذاتية الشخصية عظيمة يمكن أن تمثل تاريخًا جمعيًّا موجزًا. بسرد تطور نظرية العقل وتطوره خلال تطور شخص تبين أنه يتطور كما تزعم النظرية، تصبح مثل هذه السيرة الذاتية صورة من التفكير ضرورية اللبلاغة العلمية" (Bourdieu 1986). من خلال هذه البلاغة، تسعى مجموعـة مـن الناس إلى نشر إيمان بالطبيعة العلمية لإنتاجهم والسلطة العلمية لأعـضائها، مقدمة أيديولوجيات متنوعة - إذا جاز الإعلان فقط عن أحداث طبيعية لا تقبل الشك.

الوضع الذى نفحصه هنا بين وضع سكنر ووضع فرويد. رغم أن السيرة الذاتية لبياجيه لم تؤد إلى إنتاج تاريخى من داخل حركة "بياجية"، إلا إن الحركة تستخدمها بكثافة، وبشكل أساسى شارحو أعمال بياجيه ومن يقومون بتبسيطها للجمهور. إنهم سيكولوجيون؛ ومع ذلك يعملون فى ظل "وهم السيرة"، المنتشر ذات يوم فى تاريخ الأدب، وطبقا له تتأسس نظريات

الجزء الأكبر من حياة العظماء. وهذا لا يثير دهشتنا كما قد يبدو، حيث إن السيرة الذانية لبياجيه تعمل في ظل وهم ممائل يتعلق بالتشابه في الشكل بين مراحل حياته ومراحل نظريته.

#### ٢. المحتوى

رمزية الرسالة التى يتمنى بياجيه نقلها هى الجملة المفتوحة: "يكون للسيرة الذاتية اهتمام علمى فقط إذا نجحت فى تجهيز العناصر لتفسير أعمال المؤلف. لتحقيق هذا الهدف، أكتفى أساسا بالأبعاد العلمية لحياتى" ( Piaget ).

تقدم مثل هذه المقدمة مزيتين أساسيتين للكاتب: تهرب الرأى العلمي العلم وتُسكِتُ، في الوقت ذاته، أي شك محتمل بالتصريح بحدود ما يوشك الناس على قراءته. بهذا الإطار المقنع صراحة، يتقدم بياجيه ليصف نضجه المبكر (كتب بالقلم الرصاص وصفا كاملا لمحرك سيارة بالبخار لأنه كان أصغر من أن يسمح له باستخدام القلم الجاف)، وعن مدى نجاحه في ماثره في شبابه، منذ كان في الحادية عشرة كان مصنفًا ماهرًا للرخويات ومدركا الشيطان الفلسفة" (١٩٥٢، ص ٢٣٩). ويعود الفضل إلى أبحاثه في الرخويات "إلى تمتعه بتميز نادر بإلقاء نظرة على العلم وما يدعمه قبل فهم الأزمات الفلسفية في مرحلة المراهقة (١٩٥٢، ص ٢٣٩). وهكذا لم يكن بياجيه مبكر النضج وماهرا فقط لكنه، بالإضافة إلى ذلك، اتقى صفارات الفلسفة التي تدوى على نطاق واسع في أذن المراهقين الأبرياء غير الجاهزين.

وهكذا تكون الأرضية مجهزة لتقديم "مشكلة الدين" باعتبارها غير جديرة باهتمام عالم أحياء شاب ذكى لأن العقائد الدينية تتعارض مع علم الأحياء ولأن البراهين على وجود الرب واهية. يلعب الدين دور مقدمة للفلسفة. وتختصر الفلسفة إلى "التطور الخلاق" عند برجسون، مما يتيح لبياجيه الشاب أن يماهى الرب مع الحياة، على المستوى العاطفى، والمعرفة كما تنبثق من الضرورة البيولوجية، على المستوى المعرفى. وبهذه الطريقة، أدرك بياجيه أن بيولوجيا برجسون غير كافية وأن هناك رابطة مفتقدة بين البيولوجيا والمعرفة: علم النفس.

للأسف، لم يكن في جامعة "نيوشاتل" متخصص في علم المنفس التجريبي. ومن ثم لم يكن أمام بياجيه من اختيار إلا أن يكتب مقالات فلسفية بشكل ما (خاصة أثناء الدروس المملة) عن دور الاسمية (۱) والواقعية في التصنيف، وهي مقالات قادته إلى اكتشاف أن المخرج الوحيد من الورطة بين الاسمية والواقعية اعتبار أن هناك، عند كل مستوى من الخلية إلى المجتمعات، مشكلة واحدة وهي المشكلة نفسها: مشكلة العلاقة بين الكليات والأجزاء.

فى نسخة "بحث"، التى أعاد بياجيه قراءتها فى ١٩٥٢، وضع بالقلم الرصاص بين هذه الفقرة من الكتاب: "جشتالت". وفى الحقيقة، أعلن فى السيرة الذاتية أنه أصبح جشتالتيا، وأنه عرف أبحاث فرتهايمر وكوهلر فى

<sup>(</sup>١) الاسمية nominalism: مذهب فلسفى يؤمن بأن المفاهيم المجردة والمصطلحات العامة ليس لها مرجعية موضوعية، لكنها توجد فقط باعتبارها أسماء (المترجم).

ذلك الوقت (١٩١٣-١٩١٥)، وكانت جديدة. نعرف أنه اعتراف زائف. ثمة اعتراف آخر زائف وهو تفسير الرحيل من نيوشاتل إلى زيورخ. إذا كانــت الرغبة في العمل في مختبر لعلم النفس الحافز الوحيد لبياجيه، يتساءل المرء لماذا فضل شخص مهتم بنشأة المعرفة زيورخ على جينيف حيث كان يعمل نجوم مثل كلاباريد وحيث كُتبت المراجعة الوحيدة الإيجابية حقــا لــسيرته "بحث" بقلم أدولف فرير.

ومع ذلك، أصيب بياجيه بخيبة أمل من مختبرى "ليبز" و"فرتشنر" في زيورخ وفزع من أخطار "التوحد" (من تأثير تدريس بلولر) إذا تمركز في نظامه الخاص، وقرر العودة إلى الرخويات وقام بتحليل إحصائى على تغير الرخويات البرية في ربيع ١٩١٩.

فى خريف السنة ذاتها ذهب إلى باريس، ودرس علم النفس الإكلينيكى تحت إشراف بيرون وديلاكروا، والمنطق وفلسفة العلم تحت إشراف لالاند وبرونتشفيتش وقد أذهل السشاب منهجه النقدى التاريخى بمغريات السيكولوجية. لكنه عمل أيضًا فى مختبر ألفرد بينيه Binet فى باريس على معايرة اختبار سريل بورت Cyril Burt للذكاء. مركزًا كما كان على العلاقة بين الكليات والأجزاء، واكتشف أن أبسط أشكال الاستنتاج تتضمن احتواء فئة، أى احتواء جزء واحد من كلً، ومضاعفة الفئة أو العلاقات بين الأجزاء.

زعم بياجيه أنه وجد في باريس توجها ثلاثيا لحياته: (١) بيولوجيًا مع اكتشاف نوع من علم أجنة الذكاء. (٢) منطقيًا مع اكتشاف أن اختـزال الحقائق شكل لتوازن مثالي. (٣) سيكولوجيًا مع اكتشاف أن سيكولوجيا التفكير المكافئ أو الموازى الحقيقي والعلِّيِّ للبديهية النموذجية أو التضمينية. لكنه وجد أيضا وظيفة "مدير دراسات" في معهد جان جاك روسو. في هذا الوضع الجديد الدائم في معهد روسو، نظم بياجيه برنامج أبحاثه مع أطفال "منزل الأطفال" عن تطور التفكير، بادئا "بمعظم العوامل الخارجية" ( Piaget ) مثل اللغة والوسط الاجتماعي.

وقد نشر هذا البحث في الكتب الأولى لبياجيه عن علم النفس، وهي كتب حققت نجاحات عظيمة في المجال. (١) اشتهر بياجيه على الفور وارتبك في الوقت ذاته لأنه كان يدرك أنه يدرك لغة وليس فعلا (وكان يرى أنه يكمن في جوهر التفكير أكثر من اللغة)، ولم يكن قد اكتشف البني الرياضية المنطقية لمرحلة العمليات العيانية. وبالتالي، كان يركز تفسيراته على مفهوم "مركزية الأنا" معرقة بأنها غياب أو نقص في التعاون واللامركزية، أي فيما يتعلق بالقيود الاجتماعية وليس فيما يتعلق بثبات التفكير والتبادلية بين الكل

<sup>(1)</sup> Le Langage et la pensé chez l'enfant (1924); Le jugement et le raisonnment che l'enfant (1924); La representation du monde chez l'enfant (1927); Le jugement moral chez l'enfant (1932).

مع ولادة أطفاله الثلاثة بالتتابع في سنة ١٩٢٥ وسنة ١٩٣٧ وسنة ١٩٣٨، زاد اهتمام بياجيه بدراسة الأطفال الصغار ونشر ثلاثة كتب عن هذه الفترة من فترات التطور. (١) كانت المزية المنهجية الرئيسية لهذا البحث، بالنسبة لبياجيه، أنه، حيث إن الذكاء حركي حسى، فإن دور الأشياء وتتاول الأطفال لها ضروري. سمح هذا التغير في المنهج لبياجيه بفهم أن الأطفال حتى الثانية عشرة لا يؤمنون ببقاء الكميات الفيزيائية بعد تحولاتها، وأن هناك تطورا مرحليا من ثبات الإدراك إلى البقاء الرياضي المنطقي للكتلة والوزن والحجم. وقد حدث هذا بين عام ١٩٢٥ وعام ١٩٢٩. وكانست المشكلة التي يجب دراستها في منتصف الثلاثينيات مع ألينا شيمينسكا المشكلة التي يجب دراستها في منتصف الثلاثينيات مع ألينا شيمينسكا

فى أثناء ذلك، اهتم بياجيه بأمر آخر: العلاقة بين الوراثة والبيئة فسى الليمنيا ستاجناليس Limnaea stagnalis، نوع من الرخويات سريع التكيف يوجد بكثرة فى بحيرة نيوشاتل. تقبض الليمنيا ستاجناليس قوقعتها تحت ضغط الأمواج لتلتصق بالصخرة التى توجد عليها. وكان السسؤال بالنسبة لبياجيه: هل هذا التكيف (الذى يحدث أثناء النمو) وراثى أم لا؟ بعد ملاحظة أكثر من ٨٠٠٠٠ حيوان فى بيئتها الطبيعية وعدة آلاف فى مزرعة مائية (بقيت القواقع فى مكتب بياجيه بقية حياته)، استنتج بياجيه أن تكيفها ورائسى (بقى هذا التكيف فى المياه الراكدة على مدى ستة أجيال).

<sup>(1)</sup> La naissance de l'intelligence chez l'enfant (1937); La construction du réel chez l'enfant (1937); La formation du symbole chez l'enfant (1945).

فى ١٩٢٩ صار بياجيه مدير "المكتب الدولى التعليم" وأستاذ تاريخ العلوم فى جامعة جينيف وأستاذ علم النفسى التجريبي فى لوزيانا. وأعاد أيضا تنظيم معهد جان جاك روسو فى الفترة من ١٩٢٩ إلى ١٩٣٩. في ذلك الوقت، درس نشأة عدة مفاهيم فى الأطفال مع ألينا شيمينسكا ومفاهيم الكمية الفيزيائية مع باربل إنهيلدر. اكتشف بنسى المجموعات الطبيعية المسئولة عن العمليات الذهنية العيانية للأطفال فى الفئات والعلاقات والعدد.

من ١٩٣٩ إلى ١٩٤٥، درس بياجيه تطور الإدراك في الطفل مع مارك لامبرسير Lambercier وآخرين. وأوضح أن الإدراك يخضع لقانون الاحتمالات التكوينية في الطبيعة، وقد سماه "قانون التمركز النسبي" ويعؤدي إلى الكليات أو الجشتالتي. في المقابل، يتبع الذكاء قانون التكوين الإضافي وطبقا له تبقى الأجزاء والكل أثناء التحولات.

أثناء ذلك، درس بياجيه الزمن والسرعة والحركة. وفي المكتب الدولي للتعليم، نظم توزيع الكتب التعليمية على أسرى الحرب. وبعد الحرب، عرض على بياجيه منصب نائب المدير العام المسئول عن التعليم في اليونسكو، فرفض. في ١٩٤٦، منح درجة فخرية من السوربون. وقد منح درجة من ريودي هارفارد في ١٩٣٦. وفي ١٩٤٩ نال درجة من بروسل ودرجة من ريودي جانيرو، وصار عضوا في أكاديمية نيويورك للعلوم.

درس الفراغ والهندسة، كما درس الفرصة، باعتبارها مجالات ثابتة في عالم الذكاء على عكس العمليات الذهنية.

دُعِى لنشر كتاب عن المنطق وكان يعد كتابه الشهير "مقدمة في نظرية المعرفة التوليدية" في ثلاثة مجلدات. بحلول ذلك الوقت، اكتمل منظومت، يتقدم التطور الذهني من بني إيقاعية أولية إلى نظم أكثر تعقيدا بكثير ليصل في النهاية إلى أنعكاسية كاملة للعمليات الذهنية.

هذه الفترة، وقد انتهت في ١٩٥٠، موصوفة في "تاريخ على المنفس في السيرة الذاتية". بناء على طلب عالم الاجتماع في جامعة لوزان، جيوفاني بوسينو Busino، محرر "مجلة فيلفريدو باريتو"، كتب بياجيه ملحقين لسيرته الذاتية الأصلية: واحدا في ١٩٦٦، في عيد ميلاده السبعين، والآخر في ١٩٧٦، حين بلغ الثمانين. ولم يترجم هذان الجزءان قط. بدآ بالمقدمة التالية:

لا تكون السيرة الذاتية موضوعية أبدًا، ويرجع الأمر إلى القارئ في تصويبها بفهم الحقيقة غير شخصية. لكنها مهمة رغم ذلك لأنها تمثل مؤشرات لما سعى مؤلفها للقيام به وللطريقة التي يفهم بها نفسه. حين تكون عن مؤلف، وتفسر بعدة طرق مختلفة، تصبح مفيدة: في الإصدارات الحديثة، تم تناولي بأشكال مختلفة بوصفي من أنصار نزعمة التداعي الجدد (برلين Berlyne)، ومتساميا (بترو Battro)، وجستنالتيًا جديدا (ميلي Meili)، وقريبا جدا من الجدلية الماركسية (جولدمان، نوينسكي Nowinski)، أو حتى، في بعض القضايا، بوصفي تابعا لأرسطو والقديس توماس الأكويني (شوشار Chauchard) ( Chauchard)

يواصل بياجيه ذكر سيره الذاتية الأخرى، السيرة التى قدمت لطلاب السوربون والسيرة التى قدمت فى "بصائر الفلسفة وأوهامها".

يلتقط بياجيه أربعة أحداث يراها جديرة بالذكر: (١) التعيين في السوربون من ١٩٥٢ إلى ١٩٦٣. (٢) نشأة "المركز الدولي لإبستمولوجيا الجينية". (٣) نشره المكثف. (٤) انخراطه في الشئون الدولية في علم النفس والتعليم. بشكل علمي، يذكر "البيولوجيا والمعرفة" (١٩٦٦) وأعماله في البني.

هذا الجزء من السيرة الذاتية (١٩٦٦)، وأيضا الجزء التالى المكتوب في ١٩٧٦، أقل جمودا بكثير ويضم قصصا أكثر من الجزء السابق. من الواضح أن بياجيه يشعر، وهو يكتب لجمهور محلى، بأنه حر في أن يرتجل. يبدأ بدور الانتقادات التي وجهت له طوال مساره المهنى بادئا، بشكل غريب جدا، باستقبال كتبه الأولى. في ذاكرته، كانت خلافية جدا. وحينذاك يذكر "التعاون الصلب" (Piaget 1976/1966, p.27) مع الفرنسي بول فريس يذكر "التعاون المحتملة. وحدث الشيء نفسه في المنطق مع الهولندي 'بيت' E.W. تفسير اتها المحتملة. وحدث الشيء نفسه في المنطق مع الهولندي 'بيت' Beth، الذي انتقد في البداية بعنف منطق بياجيه ثم شارك في كتاب حرره بياجيه.

على عكس الخبرات الإيجابية مع الأوروبيين الغربيين، كانت لبياجيه خبرات سلبية مع الأمريكيين والروس وهم "سندج تماما" ( Piaget ) خبرات سلبية مع الأمروحتهم، طبقا لرأى بياجيه، أن التفكير يتكون من

"صور أساسية للموضوعات ويوجهها أو ينظمها بالعلامات اللفظية (...) وهي وصف دقيق للواقع". وهكذا، لا مراحل، لا تتابع يمكن أن يتعلم الطفل أي شيء في أي عمر بشرط أن يشيد الطفل تصورات بالغة الدقة للواقع. اندهش بياجيه من أن ممثلي الدول الرائدة، من قبيل الولايات المتحدة الأمريكية والاتحاد السوفيتي، يمكن أن يفكروا مثل معلمي المدارس الذين عفا عليهم الزمن، ممن يريدون أن يسرعوا التطور، وأسعده أن يذكرهم، خاصة السوفيت، بأن التفكير لا ينسخ الواقع بل يحوله. كيف نفسر الإبداع بنظرية النسخ في حالة الذكاء؟ اعتقد بياجيه أن أصحاب نظرية النسخ كانوا كذلك لأنهم لا يجرؤون على الخروج عن صرامة علم النفس. تشبر البني، بطريقة أو أخرى، إلى اعتبارات منطقية ومعرفية؛ وكانت اعتبارات بلا حدود بالنسبة لهم.

على العكس، إن خبرة بياجيه بتخصصات متعددة في المركز الدولي للإبستمولوجيا الجينية، الذي يتعاون فيه متخصصون في المنطق والرياضيات والفيزياء وعلم الأحياء والسبرنطيقا مع علم اللغة النفسي، جعلته يرى مدى ثراء مثل هذا التعاون في تطور علم النفس، وهو علم بالضرورة في ملتقي طرق علم الأحياء والذكاء الاصطناعي والرياضيات.

ثم تقدم بياجيه ليوضح مدى خطأ جيروم برنر فى رفض تعدد التخصصات، حيث إن موقفه يحمل تناقضا ذاتيا. يستدعى برنر فى "مذهبه"، فى رأى بياجيه، (١٩٦٦/١٩٧٦، ص ٢٤) ثلاثة عوامل: التخيل واللغة والتواصل الاجتماعى. لكن التخيل له جذور عصبية بالضرورة مما يجعل

تعاون أطباء الأعصاب ضروريا. يفترض التواصل الاجتماعي، بالتعريف، تعاونا مع علماء الاجتماع. وأخيرا وليس آخرا، اعتبر نعوم تشومسكي (في هارفارد، طبقا لبياجيه!) اللغة بنية منطقية توليدية تتحقق في حديثي الولادة.

ينبثق خوف علماء النفس من المنطق ونظرية المعرفة من مفهوم مسبق يرى أنهما فلسفيان وليسا علميين. ويوجد الدليل على صحة هذا، في رأى بياجيه، في حقيقة أن علماء النفس أنفسهم ليست لديهم مشكلة مع تسلسل الأرقام الطبيعية لأن الأرقام نوقشت في آخر ٢٥ قرنا.

لا تنتقل الأرقام ثقافيا ببساطة، لكن، إذا كان الحال كذلك، يبقى السؤال عمن أدخلها إلى الثقافة في المقام الأول. هل الأرقام تعكس الفعل الإنسساني على الأشياء أم أنها خصائص للأشياء؟ لا يمكن تجاهيل هذا السسؤال الإبستمولوجي. وعلى مستوى الحيوان، أوضح كونراد لورينز Lorenz أن السؤال الإبستمولوجي ذو مركزية بيولوجية، كما أوضح بياجيه في "علم الأحياء والمعرفة". ولا يتضمن هذا الوضع عودة إلى الفلسفة لأن الفلسفة، كما يتبين في "بصائر الفلسفة وأوهامها" ليست إلا شكلا من أشكال الحكمة، لا شكلا من أشكال المعرفة المعرفة العلمية هي الشكل الوحيد للمعرفة في رأى بياجيه لأنه الشكل الوحيد الذي يمكن التحقق من صحته. ويعرف الفلاسفة الجيدون، مثل بول ريكور، ذلك.

ثم يمعن بياجيه النظر في طبيعة العمل التعاوني في مجموعته مقارنة بما يحدث في أماكن أخرى. في مجموعته، توزيع العمل منظم بطريقة تحدد

هدفًا مشتركًا وتعين القوة اللازمة (المساعدين، أساسًا) لتحقيق الهدف، وتلتقى أسبوعيا ببياجيه وإنهيلدر لمناقشة النتائج وإصلاح الطرق وتقنيات التحقيق لتحسين المشروع العام للبحث حتى لا تكون هناك إمكانية لاكتشاف آخر. وتكمن الصعوبة في مثل هذه المقاربة في العثور على موضوعات واسعة جدا، من قبيل المخيلة الذهنية في علاقتها بالعمليات الذهنية. برهن بياجيه على أن معرفة التجارب التي أجراها باربل إنهليدر وماجالي بوفيه Bovet على أن معرفة التجارب التي أجراها باربل إنهليدر وماجالي بوفيه في وهيرمان سنكلير Sinclair أوضحت أن عوامل برنر غير كافية، خاصة في اكتساب اللغة، وهو أمر يعتمد بشدة على العمليات الذهنية. وتعتمد الدذاكرة أيضا بشكل كبير على المخططات الإجرائية. أخيرا، وبشكل أساسي، إن المقاربة من هذا المنظور، توازي في تطورها تطور الفرد في التطور المعرفي، لكن من منظور الأشياء.

فى الجزء الأخير من هذه السيرة الذاتية (١٩٧٦-١٩٧٦)، راجع بياجيه كل الكتب التي كتبها بفرده أو شارك فى كتابتها. ثم ناقش أبحاثه الأخيرة عن "الإدراك" حيث أوضح تقدم الفعل على التصور، مما يؤدى، بالتالى، إلى مشكلة التناقض. ينبثق التناقض من عدم التوازن بين الإثبات والنفى، كما فى مهام البقاء حين يفشل الأطفال الصغار فى فهم أن ما حدث فى جانب أضيف للآخر. قاد التناقض إلى طرق يتم التغلب عليه بها، بالتعميم وبنوعين من التجريد: إمبريقى (من الأشياء) وانعكاسى (من الأفعال). وتم فحص هذا أكثر فى مقارنة بين نشأة النفس psychogenesis وتاريخ العلم، وقد أجراها رولاندو جرشيا Gracia.

حثت زيارة أخيرة لعلم الأحياء تفكير بياجيه فصاغ نظرية في التطور؛ السلوك، طبقًا لها، محرك التطور والنسخ النوعي آليته (يماثل التمثيل الجيني عند ودينجتون Waddington).

الجزء الأخير من هذا القسم مستنبط من حكايات عن الجوائز والمكافآت. مجتمع جان بياجيه، الطريقة التي عامله بها طلابه في 197۸ (ثورة الطلبة في أوروبا) وإعداد باربل إنهيدلر لسجلات Archives جان بياجيه، وأيضا طريقة الاحتفال بعيد ميلاده الثمانين.

#### ٣. تعليق

كما لاحظنا، يتغير أسلوب بياجيه في سيرته الذاتية الطويلة من نسخة المورد حتى النسخة الأخيرة. والسبب الأساسي لهذا التغير هو الجمهور الذي يخاطبه في عام ١٩٦٦ وعام ١٩٧٦: أناس محليون يتحدثون الفرنسية على معرفة بالتوتر بين العلوم الأوروبية والأمريكية. ثمة سبب آخر وهو شهرة المؤلف. في ١٩٥٦، بعد الحرب التي عزلت سويسسرا، لم يكن بياجيه مشهورا كما كان في عام ١٩٦٦ وعام ١٩٧٦ حين كان محمللا بعلامات الاعتراف من جمعيات علمية وسياسية. لكن الدهشة تأتي من اختياره جيروم برنر كبش فداء. كانت عداوة بياجيه شديدة حتى إنه فشل في تقديم أفكار برنر بصورة منصفة. يتناقض هذا الموقف بحدة مع مراجعة بياجيه لكتاب برنر عن التطور المعرفي في ١٩٦٧. نقد بياجيه قاس لكنه يبقي في حدود المناقشة العلمية، بينما يميل هنا إلى أن الإفراط إن تقدم العمر ليس عندرا

كافيا في مثل هذه الحالات. هناك ما هو أكثر من الاختلاف العلمي بين بياجيه وبرنر من جانب بياجيه.

ثمة تفسير محتمل في نظرى من وحي بياجيه نفسه بعد زيارة برنر لمؤسسة إلى جينيف كان هناك التقييم السلبي المفترض الذي قدمه برنر لمؤسسة به روكفلر عن المركز الدولي للإبستمولوجيا الجينية، وقد سلمت المؤسسة به قدمت مراجعة سجلات المؤسسة دليلا على وجود تقرير سلبي، لكنه بقلم كوين Quine! والحقيقة أن بياجيه لم يحاول، هو أو أحد من معاونيه التحقق من صحة ذلك رغم كل اللغط عن دور التحقق في الإبستمولوجيا الجينية. وربما كانت وسيلة لاستبعاد منافسة محتملة على لقب "أشهر عالم نفس تطوري".

كانت النبرة الكلية للإضافة الأولى (١٩٦٦) دفاعية، على أية حال، حيث أصر بياجيه على الرد على الانتقادات التي وجهها الآخرون لنظريت بقدر بدا له مفرطًا. لكنه لم يكن مفرطًا بالنظر إلى تأثيره في المجال. بإلقاء نظرة على استقبال بياجيه في العلوم السيكولوجية والتعليمية، كما فعل بارات ديان Parrat-Dayan & Vonèche 1992 1993a, b) Parrat-Dayan ديان المثال، نلاحظ نبرة التمجيد عمومًا للمراجعات وليس العكس.

ثمة تغير آخر فى الإضافتين الأخيرتين وهو التأكيد على العمل التعاونى. لم يعد المعاون الرئيسى فالنتين شاتنى Chatenay، زوجة بياجيه وتلميذته السابقة، لكن باربل إنهيلدر ومجموعة متزايدة تدريجيا من المعاونين من مركز الإبستمولجيا الجينية.

بنظرة عامة على السيرة الذاتية الرئيسية يتبين أن هدف بياجيه ثلاثى: (١) التأكيد على نضجه العلمى المبكر. (٢) انسجام تطوره الفكرى مع نظريته. (٣) توضيح أن علم النفس النطورى المعرفى نتاج عرضى للانشغال الإبستمولوجى المبكر والمستمر بما يتلاءم مع أكثر المعايير صرامة فى الإثبات التجريبي العلمى.

إن دور النضج المبكر واضح على كل المستويات في حياة بياجيه. لم يكن ناضجًا مبكرا فقط وهو صبى صغير، وهو مراهق، وهو بالغ، ولكن أيضًا في مرحلة النضج. يُقدَّم الدليل على النصح المبكر في الطفولة بابتكاراته (أو سيارة بمحرك بخارى) أو باكتشافاته (العصفور الأبرص) الذي "دفعه" في مسار علمي. وهو مراهق، عرضت عليه وظيفة أمين متحف التاريخ الطبيعي في جينيف، أكبر المدن الناطقة بالفرنسسية في سويسسرا وتراسل مع شخصيات دولية طلبوا رأيه في تصنيف الرخويات، واعتبر "بيولوجيًا". في مرحلة البلوغ طلب منه كتابة سيرته الذاتية مبكرا جدا عن علماء النفس الآخرين؛ مُنح أيضًا درجة فخرية من هارفارد وهو لا يزال في الأربعين. استقبلت كتاباته المبكرة في علم النفس بشكل جيد جدا. لكن الملاحظة الأخيرة لأوسكار بفيستر Pfister في مراجعته لثلاث محاضرات لبياجيه في التحليل النفسي في باريس (١٩١٩) بأن من المؤكد أن بياجيه سيساهم في تطوير التحليل النفسي، تغاضي عنها في لحظة كتابة هذه السيرة الذاتية، لأن "التحليل النفسي ليس علمًا". في لحظة العبور من المراهقة إلسي البلوغ وتسمى الآن "الشباب" عرف بياجيه دوره شخصية فكرية رائدة في

الجزء الناطق بالفرنسية في سويسرا، وأسقط بعناية الدور المركزى في تفكيره لانشغالاته الميتافيزيقية والخلقية والاجتماعية في ذلك الوقت (لأنها لم تكن "علمية").

الآن، إذا فحصنا هذه العلامات على التفوق والنضج المبكر، تذهلنا البراعة العامة لهذه العلامات. كم من الأطفال الصغار "ابتكروا" سيارات جديدة؟ كيف فكر في العصفور الأبرص؟ ملاحظة ضربة حظ، بلا شك. الوصف أكثر أهمية، لأنه حذر وحصيف حيث إن العصفور "يقدم" كل علامات الأبرص. إنه أبرص "على ما يبدو". لا شيء أكثر من ذلك؛ مما جعل بعض الدارسين (Vidal 1994) يطرح بعض الشكوك بشأن حقيقته. وظيفة أمين المتحف المعروضة على مراهق تطرح شكوكا أكثر، لأن الوظيفة كانت مساعدًا، وكانت مكانتها متواضعة في ذلك الوقت. بالإضافة إلى ذلك، كيف يمكن تجاهل العمر الحقيقي لجان بياجيه في الجزء الصغير الناطق بالفرنسية في سويسرا؟

لم تكن الآراء في متحف جينيف إيجابية كلها بشأن نوعية هذه التقسيمات، لأنه حين اشتهر بياجيه في علم النفس التطوري، تعجب مدير المتحف بسخرية: "حسنا، إذا كان طيبا مع أبنائه مثلما هو طيب مع الرخويات، فإن علم النفس في أيد أمينة" (pres.com. by E. Lanterno).

من غير المعتاد حقا أن شخصا رائعًا جدًّا وناجحًا في مجال أن يغيره Vidal (١٩٨٤) Ducret وفيدال

(۱۹۹٤) بعض أسباب انسحاب بياجيه من علم الأحياء. يرى دوسريه أنها "النفخة النرجسية" التى تستقبل فى مناقشته مع روسكوفسكى Roszkowski عن طبيعة تشكل نوع جديد طبقا لقوانين مندل. بالنسبة لفيدال، التغير فلي الاتجاه معرفى أساسا. فشل بياجيه فى فهم علم الأحياء الجديد المؤسس على الداروينية الجديدة. ولم يستوعب، خاصة، التعريف التجريبي للأنواع بالتكاثر الجنسى المضاد لإبستمولوجيا التحديق ("إبستمولوجيا النظر" كما يسميها فوكو) التى كانت الإبستمولوجيا العامة للتاريخ الطبيعى المضمحل حينذاك. لم يكن بياجيه بيولوجيًا قط بل طبيعيًا.

وضع بياجيه انقسامًا واضحًا بين اهتماماته العلمية والفلسفية في شبابه: الأولى مقدسة، والثانية ملعونة. بعد ذلك، أثر الانقسام ذاته في فصل البحث السيكولوجي المعرفي الجيد عن البحث التحليلي النفسي سيئ التأثير.

تبدو عمومًا حياة بياجيه، عالم النفس، محكومة بمفاهيمه، مفاهيم من قبيل الحركة العامة من مركزية الأنا إلى اللامركزية مع فترات يميل فيها التوحد إلى الهيمنة على الصورة وفترات يتحقق فيها التكامل الاجتماعي بشكل أفضل. يلعب التوازن والاتزان وأيضا الاستيعاب والتكيف دورا مهمًا في تطور بياجيه.

الخلاصة، تحكى لنا هذه السيرة الذاتية ثلاث سرديات: واحدة عن التطور "العلمى" المحض لبياجيه؛ والثانية عن الحافز "الإبستمولوجى" الصارم لعبوره من "علم الأحياء" إلى "الفلسفة"، وبعد ذلك إلى علم النفس؛ والثالثة عن

طريقة طرد شياطين الفلسفة والتغير الخلقى من نظام بياجيه. مرة أخرى، فى مقاربة صارمة من مقارباته، تطرد هذه الشياطين فى النهاية فى نهاية المراهقة، وهى الفترة المناسبة لمثل هذه النقلة، لأن البلوغ هو سن العلوم.

يسعى مثل هذا السرد الثلاثي إلى النقاء المعرفي. إنه يستبعد العلاقة الحميمة بين التقسيمات البياجية الأخير والعلوم البرجسونية الخاصة بالأنواع لصالح فهم نوعية الوظائف في الكائنات الحية. تستبق هذه النزعة الوظيفية الطبية الحيوية في علم الأحياء وأنواع الرخويات تحالفا مع النزعة الوظيفية الطبية الحيوية النفسية عند كلابريد Claparède. بالطريقة نفسها، يمكن تفسير العبور خلال الفلسفة فيما يتعلق بالإبستمولوجيا تماما، حيث إن الأنواع يمكن اعتبارها كيانات بيولوجية تخضع لآلية التكيف ثنائي القطب وتشمل التمثل والتأقلم، أو فئات منطقية لها نماذج رياضية. إن فهم علاقة نماذج الرياضية بالكائنات الحية يوحد علم الأحياء والفلسفة عن طريق المنطق. بالإضافة إلى ذلك، يفتح الطريق إلى علم النفس باعتباره موضع كل من العمليات العضوية (يحكمها الطريق) والمعايير المنطقية (يوجهها التضمين).

# II - بصائر الفلسفة وأوهامها

فى هذا الكتاب، المنشور فى ١٩٦٥، وأعيد نــشره فــى ١٩٦٨ مــع خاتمة، يبدأ الفصل الأول بـــ"سرد الردة وتحليلها". أفضل مــصطلح "الــردَّة (Piaget 1971) Mays على الترجمة الأصلية لوولف مايز déconversion بالإنجليزيـــة إلـــى حيـــث تـــرجم الكلمـــة الفرنــسية

"disillusionment" التحرر من الوهم". المشكلة مع كلمة "disillusionment" افتقاد خاصية conversion، عدم الاعتناق conversion، وهي أساسية لهدف بياجيه لأنه يريد حقا التأكيد على المعنى الديني للاعتناق بنفيه، الردة، ليشرح طريقة ابتعاده عن الانشغالات الميتافيزيقية إلى الانشغالات العلمية.

## ١ - الجنس الأدبي

الجنس الأدبى لهذا البحث خليط من الخطاب الدفاعى والخطاب الهجومي؛ بأكثر من طريقة، كان هدف بياجيه قريبًا جدا من الدفاع اللاهوتي.

### ٢- المحتوى

يحكى بياجيه حياته بهدف خاص لشرح تأثير الأسئلة الفلسفية على أعماله. وهكذا، لم يعد التركيز ينصب على الطفل مبكر النضج أو العالم الشاب، ولكن على اكتشاف الفلسفة من خلال قراءة كتاب برجسون "التطور الخلاق" باندفاع قوى. إن الافتتان بالتضاد بين "الزخم الحيوى" والمادة الخاملة، وأيضا بين الذكاء (مادة في جوهره) والحياة، قصير لكنه يوصف بشكل رائع. يتم التعبير عن الصراع بين العلوم والإيمان فيما يتعلق بعلم نفس الأسرة: كان جان بياجيه ابنا لأم بروتستانتية متدينة جدا وأب حر التفكير. بدا الأب علميا، وبدت الأم غير علمية ومن هنا جاء الصراع. ومن المهم أن نلاحظ هنا انز لاقا إلى التحليل النفسي السطحي، وهو أمر نادر جدا في السير الذاتية لبياجيه، لكنه يتكرر أكثر في رسائله أو محادثاته. ويؤدي وظيفة اختز الية.

تم حل الصراع بسرعة بحركة مزدوجة لترميز العقائد الدينية وتماهى الرب والحياة عند سبينوزا، نتيجة قراءة برجسون على ما يفترض، وقاد ذلك بياجبه باتجاه أشكال متنوعة من مذهب الحلول لينتهي به الأمر إلى شكل من أَسْكَالَ الْإِيثَارِ . استمر الحمَّاسِ لفلسفة برجسون حتى أوقفه أستاذ بياجيه فــي الفلسفة، المتخصص في المنطق وتاريخ العلوم، أرنولد ريموند Reymond. قاد نقد ريموند بشكل عقلاني لبرجسون، قاد بياجيه إلى اعتناق شكل من البرجمانية (مستوحى غالبا من قراءة كلابريد) وفيها ميز بياجيه بين شكلين من المنطق: منطق الفعل وهو حيوى مثل الزخم ومنطق الهندسة وهو ميت. وأدى هذا بدوره إلى ما وصفه بياجيه (خطأ) بأنه شكل من الشمولية، أى أن "علم الأجناس" (الأنواع أو الأنماط) وفيه كل فرد كل، لا تغيره البيئة أبدًا تغير ا كليا، ولكن، على العكس، يتمثل الوسط في بناه الخاصة في مـسيرة لا تنتهى أبدا باتجاه التوازن. يستبق بياجيه نظريته المستقبلية هنا. من بضع وثائق بحوزتنا، حيث فقد مقال "البرجسونية الجديدة"، لم يكن موقف تفكير بياجيه في ذلك الوقت بالوضوح الذي هو عليه في هذه السيرة الذاتية.

فى مسار المفارقة التاريخية نفسها، تقدم بياجيه (١٩٧١) ليقول: "بالنسبة لى، يعمل المتخصص فى علم الحيوان فى الحقل أو المختبر" (ص ١٦)، وهذا صحيح جزئيا فقط حيث إن بياجيه لم يعمل قط فى مختبر بالمعنى المعاصر للكلمة. ومع ذلك، ادعى أن ممارسته قادته إلى التوجس فى التفكير الفلسفى المجرد، مستنتجا أن الفلسفة تحتاج بعضا من "علم المنفس التجريبي" (١٩٧١، ص ١٦).

ويتغاضى سريعًا عن الأزمة الطويلة الصعبة التى مر بها فى أوائل العشرينيات من عمره: "دفعنى توقف عملى وقضاء بعض الشهور فى الجبال إلى اتخاذ بعض القرارات. لم يكن هناك شك فى تفضيل علم المنفس أو الفلسفة، لكن كان على فقط أن أختار، لمصالح إبستمولوجيا جمادة، أن أخصص بعض الفصول الدراسية لدراسة علم النفس" (Piaget 1971, p.17). بالإضافة إلى ذلك، اكتفى بالتلميح إلى "البحث"، رغم ذكر القراءة النقدية التى قدمها ريموند له.

تبدو الإقامة في زيورخ طريقًا مسدودا، دون أي ذكر للأسباب التي جعلتها كذلك. يصور السنة التي قضاها في باريس بأنها توفيق للاهتمامات الفلسفية (العمل تحت إشراف "لالاند" و "برنشفيك") والبحوث السسيكولوجية (العمل في مختبر بينيه). ولم يذكر بياجيه موافقة لالاند على أبحاثه المبكرة في علم النفس إلا هنا.

حين انتقل ريموند من جامعة نيوشاتل إلى جامعة لوزيانا، شغل بياجيه كرسى ريموند في الفلسفة.

كما لاحظ بياجيه نفسه، تُنظّم كل هذه الأدلة لإثبات نقطة خاصة، أعنى، رغم حبه للفلسفة حتى الثلاثينيات على الأقل، حدثت ردة مطردة، ومن المهم أن نحلل أسباب حدوثها. يرصد ثلاثة أسباب على الأقل: الأول: خطر الاقتتاع الذاتى دون أسباب حقيقية، أى دون تدقيق. ومن ثم، يبرهن على أن فلسفة التأمل تؤدى إلى الحكمة وليس إلى المعرفة في مستوى ما بين

الأفراد من موضوعية. ينبغى وضع الحقائق فى الاعتبار. ثانيا: ذُهِل بياجيه من اعتماد الأفكار الفلسفية على التحولات الاجتماعية والسياسية. هنا، يصف بياجيه العلاقة بين الحركات الاشتراكية القومية فى أوروبا وفلسفة الجيست<sup>(۱)</sup> لاعنًا علم النفسى التجريبي إلى السلوان؛ بالعكس، يؤمن بأن المنهج العلمي الوحيد للتدقيق بواسطة الرفاق يؤدى إلى المعرفة الموضوعية. ثالثا: ميل الفلاسفة لوصف معايير العلم على أساس تأملاتهم الشخصية بدا لبياجيه إساءة استخدام للقوة، وحالة خاصة من الجهل والغطرسة، حيث صارت أكثر أجزاء الفلسفة قيمة، مثل علم النفس والمنطق والإبستمولوجيا، علوما مستقلة.

ومع ذلك، بعد تعيينه في جامعة جينيف في ١٩٢٩، ادعى بياجيه أن له علاقات رائعة مع زملائه في قسم الفلسفة. وبالعكس، لاحظ، بعد الحرب العالمية الثانية، بعث علم النفس الفلسفي في صورة الوجودية والفينومينولوجيا، وكانا تجسيدا للاعتماد نفسه في الفلسفة على التغيرات الاجتماعية والسياسية.

اندهش من أن السوربون رحبت به "فيلسوفا في علم النفس" (ولم يكن مدهشا على الإطلاق أنه كان خلفا لموريس ميرلو بونتي).

وجد بياجيه أن وضع علم النفس فى فرنسا ينذر بالخطر. لم يكن يوجد فعليا خارج الفلسفة. ويرى بياجيه أن هذا يرجع إلى البنية الاجتماعية للأكاديمية الفرنسية، ورصد ثلاثة عوامل رئيسية. الدور الاجتماعى المحدد

<sup>(</sup>١) الجيست Geist: كلمة ألمانية تعنى العقل أو الروح أو الشبح طبقا للسياق (المترجم).

"لدروس الفلسفة" (أى السنة النهائية فى الليسيه الفرنسية) يقدم عدة وظائف أكاديمية. كان حكم المسنين من الأساتذة المحافظين فى الجامعة ينظم طريقة تشغيل الأساتذة عن طريق "المسابقات" مما يضمن وجود النزعة المحافظة على كل المستويات. منعت عادة أن يعد الأستاذ الذى على وشك الإحالة إلى المعاش خلفه لكى لا يحدث أى تجديد. ويرى بياجيه أن هذه العوامل جعلت الفلاسفة الفرنسيين يؤمنون بأنهم على قمة كل أشكال المعرفة، وأدت إلى منع ازدهار علم النفس التجريبي. وينبغى أن نلاحظ هنا أن بياجيه يصف وضعا كان يتلاشى فعليا فى ١٩٦٥ عند نشر بحثه.

بعد هذا الاتهام للمؤسسة الفلسفية الغرنسية، طرح بياجيه مسألة تكوين علم جديد يسمى "الإبستمولوجيا الجينية". تختلف الإبستمولوجيا الجينية عن الإبستمولوجيا القياسية في المسألة الأساسية المطروحة. تثير الإبستمولوجيا القياسية مسألة احتمالية المعرفة عمومًا، وتطرح الإبستمولوجيا الجينية مسألة احتمالية نمو المعرفة عمومًا، وتطرح الإبستمولوجيا الجينية مسألة احتمالية نمو المعرفة. "كيف تنمو المعرفة؟"، ليس سؤالا فلسفيا رغم ذلك. إنه سؤال إمبريقي يتطلب معيارًا موضوعيا للتدقيق التجريبي في البيئة العلمية.

لترسيخ هذا العلم الجديد، طلب بياجيه مساعدة مالية من مؤسسة روكفار لإنشاء مركز للإبستمولوجيا الجينية وكان بالضرورة محاولة متعددة التخصصات، تتأسس على جهود مشتركة لمتخصصين في المنطق والرياضيات والفيزياء والسبرنطيقيا وعلم الأحياء وعلم اللغة النفسي وتاريخ العلوم. رغم أن بياجيه لاحظ بزهو، أنه كان نواة هذا كلة، إلا أنه لم يستطع القيام بالمهمة وحده لأنه "بقدر ما يمكن للمرء أن يتحدث عن 'نظام بياجيه

فسوف یکون علامة علی فشلی" (۱۹۷۱، ص ٤٤)؛ و هکذا کان استخفاف بیاجیه بأی إنتاج فردی عظیمًا.

يتذكر أن مؤسسة روكفلر ترددت فى البداية. ثم افترض أن الفيلسوف (لاحظ هذا) وولف مايز، من مانشستر، زار جينيف وكتب تقريرا للمؤسسة. وكان تقرير مايز ماهرا بما يكفى ليضمن قبول بياجيه لدورة ثانية من المناقشات طرح أثناءها السؤال التالى، وهو سؤال عملى جدا: "كيف يمكن أن تجد أناسا بارعين بما يكفى للتعاون بفاعلية، ومغفلين بما يكفى للتخلى عن سنة كاملة من أبحاثهم فى الرياضيات أو المنطق، الخ، ومغامرين بما يكفى للحوار مع ملاحظى أطفال؟" (١٩٧١، ص ٤٦). إن بياجيه، على ما يبدو، رد عليهم بما يرضى اللجنة، حيث إنه منح التأسيس الضرورى لبدء "المركز الدولى للإستمولوجيا الجينية".

كانت البدايات صعبة: كان على علماء النفس أن يجدوا لغة مـشتركة مع متخصصين في المنطق والرياضيات لكنهم، في النهايـة، أداروا العمـل معا. في السنة التالية، عمل فريق من أربعة أشـخاص مكـون مـن اثنـين متخصصين في علم اللغة النفسي، واثنين في المنطق على مسألة العلاقـات بين الأحكام التوليفية (أو الإمبريقية) والأحكـام التحليليـة (أو المنطقيـة- الرياضية)، إحدى العقائد الرئيسية للنزعة الإمبريقية المنطقية، وتم اكتـشاف أنه على عكس رأى النزعة الإمبريقية المنطقية، كانت هنـاك كـل أنـواع الأوضاع المتوسطة بين الأحكام التوليفية والتحليليـة الـصارمة بـالمعنى المنطقي، لكن ممثل النزعة الإمبريقية المنطقية، المنطقي البلغارى أبوسـتل المنطقي، لكن ممثل النزعة الإمبريقية المنطقية، المنطقي البلغارى أبوسـتل

Apostel، حاول أن يحفظ المظاهر بافتراض هبوط خطيى من الأحكام الإمبريقية إلى الأحكام المنطقية.

أسست مناقشة العمل، بواسطة مجموعة من ١٠ مناقشين من الضيوف في أسبوع، شكل المؤتمرات السنوية في المستقبل. وقد قنع بياجيه بالنتيجة النهائية رغم خوفه من ردود أفعال 'بيت' E.W. Beth من أمستردام، وهو منطقى نشر – بناء على طلب الأب بوشنسكي Bochenski (وهو منطقى بولندى في جامعة فريبورج Fribourg)، نقدًا لاذعًا لكتاب بياجيه "بحث في المنطق". صار كل شيء بشكل جيد، الأب بوشنسكي شيطان"، و'بيست' شخص طيب وأمين، في رأى بياجيه، ومن الممكن أن يتعاونا معًا.

بعد سبع سنوات من منح روكفلر، استقر المركز بواسطة مؤسسة العلوم القومية في سويسرا بقية حياة بياجيه (٢٥ سنة). ومن الغريب تماما أن جيروم برنر كان حاضرا في ذلك المؤتمر ولم يعلق عليه بياجيه وهو يسجل اسمه ضمن المشاركين. ومن الواضح أن هذه السيرة الذاتية موجهة إلى جمهور لا يدرك مشاكله مع برنر، أشار بياجيه إلى أن نجاح المركز يرجع أساسًا إلى معاونيه الممتازين: بيير جريكو Gréco، وجان بلينز جرينز حرير Grize، وليو أبوستل، وسيمور بابرت Papert.

هذا الاختيار، والطريقة التي يتم بها تقديم هؤلاء المعاونون، مهم. جريكو، وهو عالم نفس، يقدم باعتباره طالبا متفوقا (الأول من نوعه علمي المستوى القومي الفرنسي). وهذا يعنى إشارة إيجابية إلى المدارس العليا

الفرنسية وإلى مسابقات التعيين، وهما مؤسستان انتقدهما بياجيه من قبل في هذه السيرة الذاتية باعتبار هما تقضيان على المواهب الشابة في فرنسا.

يُصورً "جريز"، وهو منطقى ورياضسى سويسسرى تائر بالخبراء البلغاريين، رجلا يسعى إلى صياغة منطقية للبني الطبيعية في التفكير. ويرجب بـــ اليو أبوستل" باعتباره وضعيا منطقيا تحول إلــي إبــستمولوجيًّا جينيًّا. ويهتف لسيمور بابرت، وهو رياضي من جنوب أفريقيا، بــسبب در جتى الدكتور اه اللتبن حصل عليهما في الرياضيات، وأعماله في معهد بونكريه Poincaré للرياضيات في باريس، ودراسته عن المسبرنطيقا في المختبرات القومية في تدينتجون Teddington في انجلترا (يقول بياجيه: إنه مختبر الفيزياء في لندن) و أخير ا وليس آخرا، كفاءاتــه المتعـدة. يــشرف "تقريبا" بكرسى المنطق في جامعة كمبردج، وهو محض خيال من بياجيه. ويذكر متعاونون آخرون لمساهمات محددة: بريسون Bresson، وجولبود Guilbaud، ونوفينسكي Nowinski، وجروبر Gruber، وماير Meyer. وكان هناك الكثير من المضيوف: كنوين Quine، وكلوتش Culloch، و هلبوتش Halbwachs، وكوستا دى بيور جارد Beauregard، وجرنجيس Grangier، بالإضافة إلى برنر بالطبع.

طبقا لبياجيه، رحبت كلية العلوم في جامعة جينيف بالمركز وكان ينتمى إليها رسميا. لكن الفلاسفة في الجامعة لم يرحبوا به بالقدر نفسه، وكانوا جميعا فينومينولوجيين متطرفين، رحبوا بالدراسات السيكولوجية التي أجراها بياجيه، لكنهم لم يروا لها أي تأثير على المعرفة من منظور فلسفى،

حتى إنهم أنشأوا كرسيا لعلم النفس الفلسفى "لتوفير الأنثروبولوجيا الفلسفية المطلوبة" (Paiget 1971, p.56) لأبحاث بياجيه. وشغل بياجيه الكرسى وقد أعيدت تسميته "تاريخ علم النفس الفلسفى"، وهو تخصص، فى رأى بياجيه، ينتمى بالفعل لتاريخ الماضى.

تنتهى السيرة الذاتية بهذه السخرية الأخيرة.

### ٣- التعليق

يختلف هذا النص عن السيرتين الذاتيتين الأخريين في أبعاد مختلفة: الجمهور المستهدف، المتعاونين، الزملاء المذكورين أو ممن تغاضي عن ذكر هم، مركز جاذبية المناقشة. بالنسبة للجمهور، جمهور متعلم عام يميل إلى الفلسفة، بشكل خاص، ما يسميه الفرنسيون "مثقفين intellectuels" أي أولئك الذين عانوا ونجحوا في ظل النظام الذي هجاه بياجيه. ومن ثم، يحاط إسقاط الاسم المعتاد بمجموعة يفترض أنها معروفة لهؤلاء القراء. يذكر القليل، إن لم يكن القليل جدا، من علماء النفس في السيرة الذاتية الأخرى. يبقى الصراع مع الزملاء في أضيق الحدود، وخاصة عند المقارنة بالسيرة الذاتية الأساسية لبياجيه بوصفه سيكولوجيًا.

بالطريقة نفسها، يقتصر ذكر المتعاونين المقربين على سيكولوجى واحد، بيير جريكو (وكان يقيم في باريس غالبًا)، ولم يسشمل، على غير المتوقع، باربل إنهيلدر. الآخرون، رياضي، بابرت، ومنطقيان، أبوستل،

وجريز. وفى الدائرة الثانية لما يعرف بالمتعاونين الممينزين، لا يظهر إلا سيكولوجيان: جروبر وبريسون.

قارن هذا بالصورة الذاتية لبياجيه بوصفه سيكولوجيًا. يذكر إنهيلدر وسنكلير وبوفيت مع إشارات تمجيدية وأيضا إشارات إيجابية بالنسبة لبقية المتعاونين في جينيف؛ مما يعطى انطباعًا بأن دور علماء النفس في جينيف كان خاصا وثانويا: إدارة الأمور بالنسبة لبياجيه. مكانهم في التاريخ محدود، ويبدو مكان المتعاونين من خلفية مختلفة أكبر. وقد انعكس هذا في التنظيم الفعلى للأبحاث حول بياجيه، حيث جاء "المركز" في البداية، ثم حدث في المركز انقسام قوى بين "المنظرين" و"التجريبيين". تكونت المجموعة الأولى أساسًا من غير السيكولوجيين واقتصرت الثانية على السيكولوجيين.

يُذكر، بشكل عابر، الزملاء في علم النفس الذين عارضوا نظريات بياجيه أو ناقشوها بشكل نقدى، دون إسهاب في مناقسة أطروحاتهم أو براهينهم. لم يدرك بياجيه موقعه الخاص في المجال قط، في هذه السيرة الذاتية أو في سيره الذاتية الأخرى. كان بياجيه يميل إلى التقليل من شأن موضعه، لأنه في معظم حياته الأكاديمية وبالتأكيد بعد ١٩٥٥، كان هناك منافس واحد له في الاستشهاد به: سيجموند فرويد. حين كرر ديفيد إلكيند منافس واحد له في الاستشهاد به: المياجيه عصبيا جدا كما لو كان غير متأكد من النتيجة رغم كل التجريب الذي كان يجرى في جينيف على هذه المسائل ويشمل عدة مدارس يوميا. هذه سمة من سمات التكوين الشخصي للبياجيه، ولم يفهمها زملاؤه العلماء إلا نادرا. على ما أتذكر، أبدى مك

كولتش Mc Culloch وحده ملاحظة واضحة تخص عدم شعور بياجيه بالأمان، لكن مك كولتش تدرب ليكون طبيبا نفسيا.

يُقدَّم تاريخ علاقة بياجيه مع مؤسسة روكفلر في هذه السيرة الذاتية كما لو أنها بدأت بمشروع مركز الإبستمولوجيا الجينية. ومن المسلم به أن هذا غير صحيح. اهتمت مؤسسة روكفلر بمشاريع بياجيه قبل إنشاء المركز بفترة طويلة. حين سمع كلبريد أن الباحثين السويسريين يمكن أن تنطبق عليهم شروط مؤسسة روكفلر لمنح بمبالغ كبيرة، أعلن أن زائرا من المؤسسة سيتم الترحيب به في معهد جان جاك روسو، وهكذا جاء الزائر وكان شخصا ماهرا لم يقرر فقط أن المعهد جيد جدا، لكنه ذكر أيضا أن شابا صاعدا ممتازا يساعد على نموه: جان بياجيه، وهكذا قبل الحرب العالمية الثانية، استقر بياجيه بواسطة المؤسسة ويبدو أن مشاكل الحرب كانت وراء وقف الاعتماد، وهكذا، حين عاد بياجيه إلى مؤسسة روكفلر، كان له سجل هناك وكان يستطيع أن يسحب من رصيده السابق.

وكان الاستنتاج المؤسف، فيما بعد، أنه رغم جهود بياجيـه لإثبـات العكس، لم تنج الإبستمولوجيا الجينية بعد موت مؤسسها، لا باعتبارها شكلا خاصا من الإبستمولوجيا، ولا باعتبارها مؤسسة. وبالتالى، يفـشل المقـال الدفاعى العنيف الموسع فى شكل سيرة ذاتية فى تحقيق هدفه، حيث لم يعـد أحد يسلك الطريق الذى اقترحه بياجيه. ما يبقى مـرارة مؤكـدة وذكـرى لمعركة مريبة حول أفكار لم تبق على قيد الحياة بالشكل المتوقع.

#### ١١١- الخلاصة العامة

إن بياجيه، في سيره الذاتية كلها، هو نفسه ومختلف. الحقائق نفسها الحكايات متماثلة. لكن النتيجة مختلفة تماما.

تقدم السيرة الذاتية الكبرى فى "مجلة فيلفريدو باريتو" بيولوجيًا بالتدريب قادته قراءته لبرجسون إلى تصور ذكاء الإنسان باعتباره امتدادًا للتكيف العضوى من منظور التطور. ومن المهم ملاحظة هذا لأن بياجيه لم يكن بيولوجيا بالتدريب، لكنه كان طبيعيً ا naturalist مهتما بالتقسيم الحيوانى للرخويات ومدربا عليه. انبثق اهتمامه بالتطور والتكيف من البرجسونية أساسًا، أى من موقفه الميتافيزيقى الذى قاده إلى رفض الداروينية ونزعة التحور تماما، لصالح النسخ النوعى الذى حفظ الدور الفعال للأفراد فى تاريخ التطور.

بالعكس، قدم فى هذه السيرة الذاتية، نظريته فى المعرفة باعتبارها نتاجًا للبرجسونية، ولم تكن كذلك. حين قرأ برجسون، كان يريد ترسيخ علم للأنواع مؤسس على مبدأ تفسيرى عام خاص بالتوازن بين الأجزاء والكل اتهم علماء النفس بعدم فهم ما يقصد القيام به، غافلين عن الحقيقة الساطعة بأنه لم يكن يقدم علم نفس، بل إبستمولوجيا مستخدمًا علم النفس وسيلة للوصول إلى هدف.

فى السيرة الذاتية فى بداية كتاب "الحكمة ووهم الفلسفة" يوجد بياجيه ثالث: الميتافيزيقى الذى تحول إلى عالم لقصور الفلسفة وغرور الفلاسفة.

هنا، أمامنا شخصية عاشق منبوذ، لكن بعنف: كلمة "حكمة" مكتوبة بحروف صغيرة على غلاف الكتاب، بينما كلمة "وهم" مكتوبة بحروف كبيرة. وقد كتب الفصل الاستهلالي لتوضيح أن الطريقة الوحيدة لقول الحقيقة بالنسبة لإبستمولوجي هي استخدام علم النفس منهجا لجمع البيانات؛ لأنه مؤسس على حقائق موضوعية يضبطها الوسط العلمي الموضوعي كله (على عكس النظم الفردية "لفلاسفة في مقاعد وثيرة").

ما المشترك في هذه السرديات المختلفة؟ ذاكرة الطفولة أساسًا: الخوف من التوحد، الحاجة إلى الانتماء إلى مكان ما، ضرورة فحص المخيلة طوال الوقت. من هنا التضاد بين الاستيعاب والتكيف، التوحد والتفكير الاجتماعي، الذاتية والموضوعية، الارتياب والخصوصيات، الأحلام والفنتازيات، التوازن بين المتناقضات باعتباره التفسير النهائي حينما وحيثما أمكن، وأيضا الموازنة باعتبارها محرك النشوء والتطور. في النهاية، يبدو أن العنصر الأساسي في كل هذه الهويات، العنصر الذي يؤدي إلى سرديات مختلفة هو الخوف من الجنون في رجل يتمتع بمخيلة جريئة وأفكار طليقة. ربما كان الجنون يلوح خلف الصورة المرعبة لأمه العصابية. وهكذا تبدو نظرية بياجيه برمتها آلية دفاعية هائلة ضد الاكتئاب والفقد.

### المسراجسع

- Bergson, H. (1907). Creative evolution (A. Mitchell, Trans.). New York: Henry Holt (original version published 1911).
- Boring, E. & Lindzey, G. (1967). A history of psychology in autobiography, Vol. 5. Worcester, MA: Clark University Press.
- Bourdieu, P. (1986). L'illusion biographique. Actes de la recherche en sciences sociales, 2, 62-63.
- Ducret, J.-I. (1984). Jean Piaget, savant et philosophe. Les années de formation, 1907–1924. Etude sur la formation des connaissances et du sujet de la connaissance, 2 vol. Genève: Droz.
- Parrat-Dayan, S. (1993a). Le texte et ses voix: Piaget lu par ses pairs dans le milieu psychologique des années 1920–1930. Archives de Psychologie, 61, 127–152.
- Parrat-Dayan, S. (1993b). La réception de l'oeuvre de Piaget dans le milieu pédagogique des années 1920–1930. Revue française de pédagogie, 104, 73–83.
- Parrat-Dayan, S., & Vonèche, J. (1992). Comment les Anglo-saxons comprennent l'équilibration. In D. Maurice & J. Montangero (Eds.), Equilibre et Equilibration dans l'ocuvre de Jean Piaget et au regard de courants actuels. Fondation Archives Jean Piaget, Cahier 12 (pp. 83–95). Genève: Fondation Archives Jean Piaget.
- Pfister, O. (1920). Jean Piaget: Psychoanalyse und Pädagogik. Imago, 6, 294-295.
- Piaget, J. (1918). Recherche. Lausanne: La Concorde.
- Piaget, J. (1949. Traité de logique. Paris: A. Colin.
- Piaget, J. (1950). Introduction à l'épistémologie génétique, 3 vol. Paris: Presses universitaires de France.
- Piaget, J. (1952). Autobiography. In E.G. Boring, H. Werner, R.M. Yerkes & H.S. Langfeld (Eds.), A history of psychology in autobiography, Vol. 4. Worcester, MA.: Clark University Press.
- Piaget, J. (1966). Biology and knowledge: An essay on the relations between organic regulations and cognitive processes (B. Walsh., Trans.). Chicago, IL: Chicago University Press.
- Piaget, J. (1971). Insights and illusion of philosophy (W. Mays, Trans.). New York & Cleveland: The World Publishing Company.
- Piaget, J. (1976/1966). Autobiographie. Cahiers Vilfredo Pareto (Revue européenne des sciences sociales), 14, 1-43. Updated version of 1966, Cahiers Vilfredo Pareto, 4, 129-159 (Updated version of Piaget, 1952).
- Ricœur, P. (1983, 1984, 1985). Temps et récit, 3 vol. Paris: Seuil.
- Skinner, B.F. (1961). Cumulative record. New York: Appleton-Century Crafts.
- Sulloway, F. (1979). Freud, biologist of the mind. Cambridge, MA: Harvard University Press.
- Vidal, F. (1994). Piaget before Piaget. Cambridge, MA: Harvard University Press.

## الفصل الحادي عشر

# من النهاية إلى البداية الغائية بأثر رجعي في السيرة الذاتية

جينز بروكميير

وكل أيامنا الماضية أضاءت للحمقى الطريق إلى الموت المغبر. ماكبث، الفصل الخامس، المشهد الخامس، ٢٢-٢٣

ربما لا يكون من الصعب تماما أن نعرّف سرد السيرة الذاتية: تـشير قصة، أو جزء منها، بطريقة أو أخرى إلى تاريخ حياة شخص. طوال هـذه السطور المألوفة، يبدو من المعقول أن نفهم سرد سيرة ذاتية باعتباره حياة إنسان تتشكل في الزمن. مثل هذا التعريف لموضوع السيرة الذاتية يهدف إلى التأكيد على الحياة باعتبارها عملية، في مقابل الآراء التي تركز عن صورة أكثر إستاتيكية للحياة، يتم التعبير عنها غالبا بمقولات مـن قبيـل "تـصور الذات"، أو "الأنا"، أو "أنا". بهذه الطريقة، وضعنا فـي الـصدارة الطبيعـة الحساسة للزمن في سرد السيرة الذاتية، ويبدو أن هذه الخاصية للسرد هي ما يجعله طريقة قوية لإعطاء حياة الإنسان نظاما في الزمن. حتى الآن تناولنـا

الموضوع – لكن من أو ما ذات سرد حياة؟ من المؤلف، من راوى القصة، ومن الذات خلف هذا الخطاب أو فيه؟ هل هناك ذات، أو ذات واحدة، عموما؟ تناقش هذه الأسئلة باستفاضة في نظرية السيرة الذاتية والسرد، وأنناول بعض النقط المركزية في هذه المناقشة فيما يلي.

تتضمن هذه الأسئلة كلها، وأيضا كل سرد السيرة الذاتية نفسه، مجالا واسعًا من الفرضيات السيكولوجية والافتراضات الفلسفية بـشأن الهويـة والسرد والزمن والعلاقة بينها. بالفحص الدقيق، حتى فكرة الحياة نفسها باعتبارها كيانا معينا، مسلما به كما هو، يتبين أنها غير ثابتة؛ وأيضا الرأى العام المماثل بأن جشتالت السيرة (السيرة الذاتية) للحياة مطوق بتطور طبيعى من البداية إلى النهاية. وتشكل هذه القضايا البؤرة الثانية لهذا الفصل.

التيمة الثالثة التي نتناولها في هذا البحث رؤية الزمن والزمنية، وهي رؤية تنبئق من سرد السيرة الذاتية وبالتالي المفاهيم الثقافية للزمن، وهي مفاهيم تقدم إطارا لعملية السيرة الذاتية. أؤمن بأن بناء الهوية يمكن اعتباره أساسًا بنية لنمط معين من الزمن، وأقترح أن يسمى زمن السيرة الذاتية، زمن حياة المرء. ويلعب السرد دورًا حاسمًا في عملية البناء هذه، ومن شم أكرس اهتمامًا خاصًا لخصائص "زمن السرد".

أخيرًا، ينبغى أن أذكر فى البداية مباشرة أننى، لأشرح براهينى، سوف أناقش مادة قد تبدو غير عادية فى هذا السياق. ولا أعتمد على النصوص السردية فقط بالمعنى اللغوى الضيق، لكننى أعتمد أيضا على النصوص

الأيقونية البصرية مثل النسيج السردى للوحات. وبدقة أكثر، سأقرأ البورتريه باعتباره جنسًا خاصًا من سرديات الحياة. وأثناء ذلك أوضح أن تاريخ الفن منذ عصر النهضة يقدم جنسا لرسم السيرة (الذاتية) يسمح بنظرات متعمقة جديدة ليس فقط في النسيج السردى للبورتريهات الذاتية، لكن أيضا في طبيعة السيرة الذاتية.

### الغائية بأثر رجعى

أود في البداية بحث فرضية تشترك فيها معظم السير الذاتية، وأيصنا نظريات السير الذاتية. فكرة أن قصص الحياة تعكس عملية في زمن، مثل العملية البيولوجية للحياة نفسها، تربط بشكل ما البداية بالنهايسة. حتى الآن ربما يبدو هذا تصريحًا تافهًا إلى حد ما. ويكون أقل تفاهة، مع ذلك، حين تكون الطريقة التي نري بها ارتباط بداية السيرة الذاتية ونهايتها مألوفة بالقدر نفسه. يتأسس هذا الارتباط بشكل يكاد يكون دائمًا على قصة التطور. قد تكون القصة مجزأة، تحتوى عناصر متناثرة من قصص أو سياقات استطرادية أخرى، لكنها تشترك عادة في بعض خصائص أجناس السرد التقليدي، من قبيل رواية التكوين، أو قصة الحج والمغامرة، أو التراجيديا-على الأقل إذا جاءت في الأشكال الطبيعية أو اليومية لخطاب السيرة الذاتية. هذا الشرط، كما نرى، مناسبًا خاصة إذا وضعنا في الاعتبار الأشكال البنيوية والحيل الأسلوبية التى يستخدمها كتاب الحداثة وما بعد الحداثة ومخرجو الأفلام والفنانون الآخرون لكي "يحكوا" أو "يقرأوا" حياة. نجد هنا تنوعا

عظيما لمحاولات رؤية الحياة باعتبارها مجموعة متنوعة ومجرزأة وزائلة ومفتوحة لأشكال يومية لأحداث أو لغيرها من حكايات الحياة التى تعرض صورة مختلفة. تتميز عموما بحبكات محكمة، ذخيرة قياسية من الأجناس الأدبية، والبنى السردية الأخرى الشائعة – كما لو كان لدينا ميل لتفسير حيواتنا وحيوات الآخرين مثل "قراءة النص" texte lisible بتعبير رولان بارت.

أكد ألبرتو إيكو Eco، واضعا في الاعتبار فكرة بارت، على التفاعل الملتبس بين الحياة و السرد. الحياة، كما يكتب إيكو (١٩٩٤، ص ١١٧– ١١٨): "بالتأكيد أكثر شبها بــ عوليس، من الفرسان الثلاثة، - ومـع ذلـك نميل للتفكير فيها بمصطلحات 'الفرسان الثلاثة' أكثر من ميلنا للتفكير فيها بمصطلحات 'عوليس'". يبدو أن حياة تحكّى في سياق الحياة الواقعية يجب، قبل كل شيء، أن تقدم معنى، أي معنى تقليديا، ويجب أن تفعل ذلك حتى في فشلها وهزائمها وصدفها. وتقدم معنى إذا حُكيت، على سبيل المثال، في أحد أجناس الحبكة التقليدية، الأنماط الراسخة للسرد المنتشرة تمامًا في كل الثقافات. مازلنا نعيش اليوم في عالم الحبكات في عصر الحكمــة التقليديــة، المحصنة في قصص الحب النمطية، ومسلسلات التلبغز بدون، والنعبي، والمسلسلات الكوميدية، وتقديم الأشخاص أو الأحداث- رغم كـل القفزات الكمية في بناء السرد في أدب الحداثة وما بعد الحداثة والسينما والمسسرح و الموسيقي و الفنون الأخرى.

يرى بيتر بروكز Brooks، أن هذا لا يدعو للدهشة. ويبرهن على أن مفهوم الحبكة شيء في طبيعة منطق الخطاب السردي، شيء يسميه "الآلية المنظّمة لنمط معين من فهم الإنسان" (Brooks 1984, p.7). وبالنسبة لكل أشكال الخطاب والتفكير، الأشكال غير السردية، والتي بلا حبكة، والمفتوحة، التي تسلط عليها الأضواء في المناقشات النظرية في الفلسفة والعلوم الطبيعية والإنسانية، نبقى محددين أكثر بأعراف السرد التقليدي، كما يعبر بروكز "أكثر مما نتمني أن نصدق". وطبقا لرأى بروكز، بنية حبكة السرد الخط التنظيمي جدا للسرد في ثقافتنا، أصغر "خيط تصميم يجعل القصص ممكنة لأنه متناه ومفهوم". ويواصل ليستنتج (١٩٨٤، ص ٢-٧) أنه "حتى مثل ذلك الوقت، ونحن نتوقف عن تبادل الفهم في شكل القصص، نحتاج إلى أن نبقى على المنطق الذي نستخدمه لتشكيل القصص وفهمها، أي التي تعتمد على الحبكة".

وحتى قصة حياة "عديمة المعنى" و "تافهة"، حياة شخص ينتحر تتبع أجناس حبكة "حياة سعيدة" (مؤسسة ضمن أشياء أخرى على مفهوم "الحياة الطيبة" في الثقافة)، وتقوم بذلك بطريقة مماثلة لطريقة افتراض فكرة الخلو من المعنى وفكرة وجود لمعنى. غالبا، لا تتأكد قواعد جنس أدبى إلا بكسرها وانتهاكها (Albasi & Brockmeier 1997). ويرى نور ثروب فراى ۴۲ye (مورى)، أن هذه القواعد متأصلة في النهاية في مجموعة من الأجناس الأدبية البدائية الشاملة أو الأساطير السردية التي ابتكرتها مخيلة الإنسان عبر العصور. تعمل هذه الأساطير مثل بنى الحبكة الثقافية التي لم تشكل فهمنا

الأدبى فقط، بل شكلت أيضا طريقة تصورنا للعالم ولأنفسنا. وهذه الأنماط السردية المنظّمة، كما برهن فراى، جددت مادتنا كلها وعالمنا النفسى فى العالم الإنساني، حيث اهتماماتنا ورغباتنا ومآزقنا ومخاوفنا.

وتناظر الحبكات المغلقة والأشكال التقليدية لجنس أدبى خاصية حتمية أخرى للسرديات التى تحدث بشكل طبيعى أو سرديات الحياة التلقائية: نقابل دائما ذاتًا تقطن فى مركز القصة. حول ضمير المتكلم يدور السسرد، وهسو الذى يحدد بؤرتها. تظهر صورة أخرى إذا تحولنا مرة أخرى إلسى القسصة الأدبية فى القرن العشرين حيث يتبين غالبًا أن الذات أو أنا السرد (إذا كانت هناك ذات أو أنا سرد على الإطلاق) ظاهرة مراوغة، جستالت هامسيا خاصة إذا رأيناها على خلفية بنى القوى غير المسماة لكنها تحدد فى روايسة فرانز كافكا "المحاكمة" التيار اللغوى الوعى ومباهجه، وتحدد آليات التطور فى رواية جيمس جويس "عوليس"، والسيناريوهات غير المتوقعة التى تمتزج فى رواية جيمس جويس "عوليس"، والسيناريوهات غير المتوقعة التى تمتزج أيها طبقات الذاكرة والفنتازيا والتاريخ فى أعمال سردية أحدث مثل مجموعة إتالو كالفينو "Cosmicomics"، وقصة مايكل أونداتي Ondaatje "المسريض

فى المقابل، الذات فى خطاب السيرة الذاتية اليومية، وكأنها غير مرتبطة تمامًا بطليعة قصة قرن الحداثة وما بعد الحداثة، المحور البنائى لتنظيم السرد عادةً. ولأنها فى مركز الحبكة وتحدد محاور القصمة، تبدو غالبا، كما يقول جيروم برنر (١٩٩٠، ص ١٢١) "ذات بطل فى عملية بناء: سواء كانت عاملا نشطا أو مجربًا سلبيا، أو أداة لمصير ملتبس".

فى عملية البناء هذه تظهر أيضا فكرة تعتبر حياة الإنسان تطورًا زمنيًا. أهتم خاصة بهذه الفكرة وتصورها الضمنى للزمن، لأننسى أتوقع أن تتضمن ميتافيزيقا غريبة.

يستمر برنر، في مقاله في هذا الكتاب، في الإيحاء بأن دور البطل الذي تلعبه الذات ربما برتبط بالمجموعة الكاملة التي ندعوها سيرة ذاتية. لا شك في أن هناك شيئًا غريبًا بشأن هذه المجموعة: إنها قصة في الوقت ذاته عن الماضي والحاضر؛ عملية يمتزج فيها الاثنان؛ وعن المستقبل أيضًا، مستقبل ببدأ في لحظة حكى القصة. وهي أيضا عن التزامن، أي الامتزاج بين الأشكال أو الصيغ الثلاث لزمن الإنسان- يمكن أن نفترض أنه سيناريو معقد إلى حد ما. ومن الغريب جدا أننا حين نقرأ أو نسمع سرد حياة لا ندرك عادة هذا البناء المخادع. لكن السيرة الذاتية، حتى في معظم أشكالها الأساسية، حكاية دائمًا، يقدمها راو هنا والآن، عن بطل يحمل اسمه هناك وحينذاك. لا تبدأ إلا على هذه النحو. عادة، حين تنتهى القصة (في الحاضر، حاضر يتطلع إلى المستقبل)، ينصهر البطل مع الراوى: أحكى قصه عن شخص يتبين في سياق هذه القصة أنه أنا، أي أنا الذي يحكي هذه القصمة طوال الوقت. لا يميز هذان الموقفان منظورين سر دبين مختلفين فقط، لكنهما يميز ان أيضًا نقطتين سيكولو جيتين مختلفتين تتعلقان بالمر جعية والإطار الزمني. متذبذبة بينهما، تعرض ذات السيرة الذاتية.

لماذا تعرض معظم قصص السيرة الذاتية هذه البنية؟ للإجابة على هذا السؤال، نحتاج إلى إلقاء نظرة فاحصة على نسيجها السردى. وللقيام بــذلك

يمكن أن نميز بشكل أوضح النظامين اللذين ذكر تُهما للتو، نظام "الحدث السردى" و "الحدث المسرود". يتجلى كل سرد في هذين النظامين. ومن الجلى أن قصة الحياة تُحكّى في الحاضر، حاضر الحدث السردى (وينحى جانبا أن هذا الحاضر يمكن أن يقدم مرة أخرى حدثا في الماضي أو المستقبل، علسي سبيل المثال، في إطار السرد). هنا والآن المتعلقان بفعل الخطاب السردي، حكى القصة لشخص ما، نقطة الإقلاع في كل قصة. ويبقى أن هذا في النظام المسلسل زمنيا في معظم سرديات الحياة هو، في الوقت ذاته، نهاية و وأن تكن مؤقتة عملية، تحديدا، مسار حياة شخص، حياة بدأت في وقت ما في الماضى. هذه العملية هي الحدث المسرود، أو، بشكل أدق، تسلسل الأحداث المسرودة. وتمثل هذه الأحداث المحتوى الحقيقي للقصة.

مرة أخرى، لا أتناول في هذه النقطة أي مضاعفات تتتج عن حقيقة أن الحدث السردي والحدث المسرود، في واقع الخطاب، يمتزجان بطرق عديدة. أريد فقط أن أوضح أن هذه المجموعة عن منظورين زمنيين رئيسيين: منظور يبدأ من الحاضر إلى الماضي، لكن يفعل هذا بطريقة تجعل الحاضر، في النهاية، يتلاءم بشكل متماسك مع المنظور الآخر الذي يقدم، بدوره، مسار الحياة منعكسًا (إلى حدِّ ما) على طول بعد التسلسل الزمني. في هذه اللحظة، لحظة النهاية، ينصهر الحدث المسرود مع الحدث السردي. تأمل، على سبيل المثال، تخطيطًا لسيرة ذاتية مثل هذا: "وُلِدْتُ في مدينة في الوديان الكئيبة والغبية في شمال ألمانيا، وانتهى بي المطاف الآن، بعد سنوات طويلة من الترحال، إلى هذه البلدة الجميلة في هضاب 'توسكاني' لأحكى لك، في

عصرية مشمسة وأنا أجلس هنا فى هذه الساحة، كيف حدث هذا كله". حتى هذا السرد البسيط يتضمن المنظورين ولحظة انصهارهما أيضًا، أى لحظة حكى القصة.

ثمة تأثير مذهل ينبثق غالبًا من مثل هذه المجموعة يتمثل في أن حياة المرء، بمجرد تشكلها وترتيبها مسلسلة بوصفها حدثا سرديا، تبدو تطورًا باتجاه هدف معين - وكأنها النهاية (أي حاضر الحدث السردي)، غاية رحلة المرء، هدف كان لابد من الوصول إليه منذ البداية الحقيقية متل إيتاكا أوديسوس. بالضبط، وهنا والآن المتعلقان بالحدث السردى يتبعان الأحداث المسرودة في الماضي، تميل النهاية (المؤقَّتة) للحياة المسرودة إلى أن تبدو "غاية" تاريخ حياة المرء- وكأن النظام المسلسل في الزمن صار نظاما عليًّا أو غائيًا للأحداث. وأسمى هذا المزج لبنى التطور والسرد والزمن "غائيـة بأثر رجعى". كما أوضحْتُ في موضع آخر على مستوى فلسفى أكتر (Brockmeier 1992)، تضافرت فكرة التطور، عبر تاريخ الفكر الغربي، بشكل لا فكاك منه مع فكرة "تحقيق الغاية". ويتجلى هذا خاصة في مفاهيم تطور الإنسان وتاريخ الحياة. وقد طرح مارك فريمان (١٩٩٣) نقطة مماثلة؛ متأملا النماذج السيكولوجية والفلسفية للتطور، لاحظ أن "من الصعب تمامـــا الحديث عن التطور دون وضع هدف، غاية، فيها تبلغ العملية ذروتها. بقدر ما يحفظ مفهوم [التطور] دلالاته التقليدية المتجهة إلى الأمام، إنها، ولابد أن تكون، باتجاه شيء ما: غاية، مكان مرتفع" (Freeman 1993, p.13).

متبعا الخط الذى اقترحْتُه للمناقشة، ربما نمضى لنقول، على الأقل فى سرد السيرة الذاتية، من المستحيل تجنب وضع غاية بسبب القيود الـسردية المتأصلة فى هذا الجنس الأدبى. وهذا لا يعنى أننى أريد أن أتجاهل أو حتى أستبعد المحاولات التى سبق ذكرها لأدب الحداثة وما بعد الحداثة لمحو حقيقة الذات. وهى محاولات تميل، مثل الأعراض الجانبية، إلى إذابة فكرة التماسك والتطور الخطى. لكننى أتساعل: إلى أى مدى كان للأعمال الطليعية فى الفن تأثير على طريقة فهم الناس فى ثقافتنا لحيواتهم اليومية. وذكرث، معتمدا على بارت وإيكو وبروكز، أن معظم سرديات السيرة الذاتية تتبع خطوطًا تقليدية أكثر فى الحبكة. يكتب إيكو (١٩٩٤، ص ١١٨): "لأن القصة تبدو بيئة مريحة أكثر من الحياة، نحاول أن نقرأها وكأنها قطعة من قصة تقليدية جدا ومن ثم متوقعة.

لكن رغم أن هناك بالتأكيد فجوة بين أدب القرن العـشرين والطليعـة الفنية وذخيرة السرد المستخدمة عادة في عملية السيرة الذاتية (وأؤمن حتـي في عملية السيرة الذاتية لمعظم الكتاب والفنانين في الحداثة وما بعد الحداثة)، ليس من الصعب توضيح أن كل قصة سيرة ذاتية تحدث بشكل طبيعي، بشكل أو آخر، تعتمد على النماذج الأدبية. ومن المؤكد أن الثقافة الأدبية للغرب لا تميزها قصة الحداثة وما بعد الحداثة إلا بشكل ضئيل. معظم قـص الـسيرة الذاتية، الطبيعية والقصصية، تبدأ بطراز تقليدي مع قصة إطارية ملموسة أو سرد تمهيدي لربط قصة الحياة بالموقف الحالي، كما تفعل أية حكاية تقليدية عن الحياة تحكي طبقا لمحاور الأجناس الأدبية مثل قصة الحـج، وروايـة

التكوين، وقصة الحب، وقصة التحرر، وما شابه: حدث شيء استثنائي، نقطة تحول في الحياة، نجاح أو أزمة، إلهام غير متوقع، شك ذاتسى أو تطهير. الآن، ربما في لحظة استعادة المرء لأنفاسه، يثار السوال، باعثا الحدث السردى: كيف حدث هذا كله، كيف كان كل هذا ممكنا؟ وبقدر ما تحاول القصة أن تقدم إجابة لهذا السؤال، يظهر عادة الحدث السردى (والموقف الاستثنائي الذي يندمج فيه) على شكل نتيجة، أو حتى نتيجة منطقية للحدث السردى. وهذا ما أعنيه بالضبط بالغائية بأثر رجعى: نظام لرمن انقضى وزمن مسرود ينبثق فيه الحاضر من الماضى مثل التدفق السهير للرمن. يبدو أن تدفق الحياة في عملية سرده يتحول إلى تدفق للضرورة.

ثمة نتيجة ضمنية لهذا التحول وهي أن سرد السيرة الذاتية يميل إلى خسارة بعد جوهري لحياة الإنسان: الفرصة. يظهر "الزمن المنقصى" في صورة ارتباط مباشر أو خطى بين لحظتين محددتين جيدا في الزمن. بهذا الأسلوب، تبدو شكوك الحياة وعشوائيتها وقد تم استيعابها. ويتقلص حتمًا تعدد الاختيارات، مدركة وغير مدركة، وهي مميزة جدا لقوة الإنسان، إلى سلسلة بسيطة من الأحداث. وكثيرا ما يمنح هذا البناء الغائي لنزمن خطي حكاية السيرة الذاتية مغزي حتميًا. مصبوبة في نسيج سردي ضيق، تجعل القصة الحياة تبدو مثل كل موحد، "مثل سويتر منسوج بكثافة شديدة بحيث لا ينفذ منه الهواء"، بتعبير الكاتبة الإيطالية ناتليا جنزبررج (١٩٥٦).

يبدو خاصية طبيعية لتطور الإنسان؛ تبدو سمة لطبيعة الإنسان نفسها، شيئا يعطى وجوديًّا مثل حقيقة أن زمن الحياة محدود.

السؤال الذى أهتم به: كيف يعمل هذا النوع من التحول وكيف يـشكل أفكارنا عن الذات والهوية؟ أتوقع أن تكون الغائية الخاصة المنبئقة فى هـذه العملية عنصرا أساسيا للميتافيزيقا الغامضة لما يعتبر تطورا فى معظم السير الذاتية وسرديات الحياة. ورغم أننى سألقى نظرة فى ضوء نقدى إلى حد ما، فإنه يبدو نمطًا من التماسك يتشكل، فى النهاية، بشكل حتمى حينما نحكى التاريخ، سواء كان حكايات تاريخية أو دراسة التاريخ، أو سـرد الأسـاطير والأشكال الأخرى من الذاكرة الثقافية، أو قصص حيواتنا الفردية.

### "الحياة المنقضية" في السيرة الذاتية والبورتريه

لفحص هذا التحول الغائى الغريب أود تتبع السؤال: من يحكى القصة؟ لمن نستمع، أى نص نقرأ، أى صور أو أفلام نشاهد حين يعرض سرد حياة؟ بالطبع، يوحى التصور المألوف للسيرة الذاتية بإجابة معينة: السيرة الذاتية عن سيرة مصممة ذاتيا، كما نقرأ في "قاموس أكسفورد الإنجليزى": "قصة حياة شخص كتبها بنفسه." ورغم أننى لا أتناول هنا كيف تكتب حياة شخص، فإنه أستخدم مصطلح "كتابة" بطريقة تختلف عن الاستخدام الشائع في "قاموس أكسفورد الإنجليزى". لن أشير إلى الكتابة مقابل اللغة الشفهية، لكن بمعناها السيموطيقى أو الفلسفى الأوسع. بهذا المعنى، تعنى الكتابة ممارسة لنقش (أى تجسيد) نص له معنى (أى نظام من العلامات) ونتيجة هذه

الممارسة: مجموعة من العلامات لها معنى لتُقرَأ وتُفسَّر. من هذا المنظور، تقترب الكتابة مما أشار إليه فيتجنشتاين بلعبة اللغة، رغم أنها لعبة لغوية خاصة.

لأعد إلى لحظة الفهم العام للسيرة الذاتية. اللهجة هنا بشكل لا لبس فيه خاصة بالجزء اليوناني من الكلمة المركبة auto-biography: تعنيى "الذات، ما يخص المرء، بذاته، المستقل (أو بشكل مستقل)"، مرة أخرى عن "قاموس أكسفورد الإنجليزي". هذا التأكيد على الذات مصدرا مستقلا وبالتالي أصبلا للكتابة عن حياة بتر دد صداه في التعربفات التقليدية للسبيرة الذاتية. وتوجد هذه التعريفات ضمنيا، في الأجناس النثرية القصصية والوثائقية وفي الخطاب البومي، وتوجد صراحة في نظرية السيرة الذاتية. أكد فيليب ليون Lejeune (١٩٨٩)، وهو واحد من أوائل منظرى السيرة الذاتية على تـــلات خصائص تميز هذا الجنس الأدبي: أولا: يؤخذ منظور السيرة الذاتية من الموقع الممتاز للنظر بأثر رجعي. ثانيًا: تركز على الحياة الفردية. ثالثًا: تهتم بالوجود الخاص للمرء، أي سياق حياة انقضى إمبريقيا (و هكذا فهو معطي وجودي). طبقا لرأى ليون، يوقع، إذا جاز التعبير، كل من راوى السيرة الذاتية أو كاتبها والمستمع إليها أو قارئها، عقدا يتم الاتفاق فيه على هذه الخصائص الأساسية. ويصنع هذا ما يسميه ليون "ميثاق السسيرة الذاتية"). احتل هذا الفهم للسيرة الذاتية، بطريقة أو أخرى، مكانا بارزا في الثقافة الغربية لفترة طويلة. وأود أن أبرهن على أنه جزء من المسسار التساريخي الثقافي نفسه الذي احتلته فكرة النظام الغائي للحياة.

ولجعل هذه المقولة أكثر وضوحًا، ولعرض كيف يتشابك هذان المنظوران لعملية السيرة الذاتية معًا، أصفها بطريقة بصرية أكتسر. أنساقش أمثلة بصرية أو تصويرية: صور الحياة، إذا جاز التعبير. هناك سببان وراء رغبتي في ضم السرديات التصويرية في مجموعة النصوص السردية التي أفحصها. سبب يتعلق بالتيمة؛ يتأسس على فرضية أن البورتريه الحديث (والبورتريه الذاتي خاصةً) كان، من بدايته، الجنس الأدبي الأكثر تعقيدًا في كتابة الحياة – وأوضح هذه الفرضية بعد لحظة. ويتعلق السبب الثاني بفهم السرد ليس باعتباره كيانا لغويا في الأساس، ولكن، بمعنى أكتر عمومية، باعتباره القدرة أو المقدرة على "أن تحكى قصة"، بتعبير ميك بسال Mieke Bal (۱۹۹۷). النص السردي، من هذا المنظور، نص يروى فيه عامل أو أكثر قصة في وسط خاص. يمكن أن يكون الوسط لغويا، ويمكن أن يكون تخيليا، أو صوتا، أو بنية فضائية، أو مزيجا منها. يجد هذا الفهم للسرد كثيرا من المؤيدين في نظرية السرد الحديث والسيميوطيقا. وأتناوله بمزيد من التفصيل (وأقدم أيضا المزيد من البراهين النظرية) لأننى أعتقد أن اعتبار البورتريه شكلا بصريا لكتابة الحياة كاشف بشكل خاص.

لكن كيف يمكن لسرد حياة أن يصبح منتجا أيقونيا؟ ما الصور البصرية لتاريخ حياة المرء؟ لنتأمل مثالا. إذا اعتقدنا أن المنظور الخاص السيرة الذاتية، كما قدمته للتو، فقد ترد إلى الذهن صورة شخص قد يكون فى شيخوخته، ينظر الآن إلى "حياته المنقضية" - ربما ليقيمها، محاولا أن يوضح المهم، الصواب أو الخطأ، وما يعنيه هذا كله. ربما يجد المرء هنا نموذجا

أصليا أيقونيا، شيئا نتوهم أننا رأيناه من قبل ومن الصعب تحديد موضعه؛ لأنه صار جزءًا من ذاكرتنا البصرية الجمعية. ومن مصادر هذا البعد التصويري لذاكرتنا الثقافية التقاليد الأيقونية الطويلة الثرية في رسم البورتريه، وهو يشكل هذه الرؤية ويوضحها. أطرح هذه التقاليد "لبورتريه السيرة الذاتية" ليس فقط لأنه يقدم مثالا لمناقشة الرأى التقليدي عن السيرة الذاتية، لكنه يوضح أيضًا، في المقابل، المقاربة التي أود اقتراحها لسرديات الحياة.

في ضوء هذا الاقتراح، أتمنى أن تصبح المقولة مقبولة بحيث لا يكون هناك تعارض بين حقيقة أن الرسم، أساسًا، نظام رمزى أيقونى والطبيعة السردية (أي اللغوية)، أساسًا، لعملية السيرة الذاتية. برهاني هو أن الصور والكلمات، التخيل والسرد يتضافران في النسيج السيموطيقي ذاته للمعنى، إنهما مساران متداخلان في الفضاء الرمزى نفسه، فضاء للمعنى تحدث فيه خبرتنا وفيه نحاول أن نفهم العالم.

منذ نشأة البورتريه بوصفه جنسا مستقلا في عصر النهضة، تظهر صور لا تحصى لرجال ونساء في وضع تأمل ذاتي لتؤكد الرأى النموذجي المزعوم عن السيرة الذاتية "من النهاية إلى البداية".



رمبرانت: "عجوز في مقعد وثير" (المعرض الوطني، نندن)

يمكن اعتبار بورتريه رمبرانت "عجوز في مقعد وثير"، المحفوظ في المعرض الوطنى في لندن، تمثيلا قويا لهذا الرأى: صورة للجشتالت الفينومينولوجى الذي سماه جوته "الاتسحاب من العالم الظاهري". يعرض

البورتريه رجلا عجوزًا يبدو، رغم أن معطفه يـ شير إلـى الثـراء ومكانـة اجتماعية مهمة، غير مهتم بمظهره الدنيوى. لكن رغم جلسته مجهدًا وشاردًا، نشعر بأنه رأى الحياة وتقلباتها. إلى أى مكان آخر يمكن تتجه نظرته إن لـم يكن إلى الماضى، أو، عمومًا، بعيدا عن الحاضر؟ وهكذا يمكـن أن نعتبـر بورتريه حياة رمبرانت نموذجًا، تمثيلا لنموذج أصلى تقريبا فيما يتعلـق بوضع السيرة الذاتية "من النهاية إلى البداية".



بيكاسو: "النحات وتمثاله"، (المعرض الوطنى الجديد، مجموعة برجرين Berggruen، برلين)

فى انسحابه من الحاضر إلى ماضى "حياته المنقضية"، كما يمكن القول بالاتفاق مع تعبير جوته: إن ذات السيرة الذاتية ليست وحدها بالضرورة، كما يمكن أن نرى فى صورة أخرى. لا تصور تنويعة بيكاسو على هذه التيمـة، "النحات وتمثاله"، رجلا عجوزا فقط، فنانا فى هذه الحالـة، لكنهـا تـصور شخصا ثانيا: شابة يتطلع إليها العجوز.

ومن الواضح أن هذه الصورة لا تمثل تيمة العجوز والـشابة، الحيـاة المنقضية والحياة المستقبلية فقط، لكنها تمثل أيضًا تيمة الفنان وتمثاله وهو عنوان الصورة، وهي ضمن مجموعة برجرين في المعرض الوطني الجديد في برلين. يجلس الفنان في وضع مماثل لعجوز رمبرانت في مقعده الـوثير ينظر إلى تمثاله، نتاج عمله وحياته، وهو يريح ذراعه علـي تمثـال آخـر بجانبه يبدو أنه بورتريه له. تتجسد إبداعاته، متضمنة الشابة ونفـسه، فـي حجر، مادة تبقيه على قيد الحياة. وهكذا تتفتح نظرته إلى الماضى في الوقت ذاته على نظرته إلى المستقبل، مستقبل أعماله بوصفه فنانا تستمر حياته حتى بعد وفاته. وطبقا لذلك، توضع المجموعة كلها أمام سماء زرقاء ساطعة وأفق البحر المفتوح. هذا هو البحر نفسه كما قد يعتقد المرء، متتبعا آثارا المشهد البحر المتوسط في العصور القديمة الذي لابد أن أوديسيوس أبحر فيه.

إنها أيضًا قراءة حذرة لصورة تضم أكثر من شخص ومستويات زمنية متعددة للمعنى، تخلق معا تكوينا كثيفا للزمن: تتشابك طبقات متنوعة من الزمن الطبيعى والتاريخ والخلود. وتشمل هذه الطبقات أيضا خصائص الماضى والحاضر والمستقبل؛ زمن المؤلف وعمليته الإبداعية؛ وتتضافر

معها كلها طبقات الحياة من الشباب إلى الشيخوخة. ومن المؤكد أن هذا السيناريو يسمح بتحليل أكثر دقة للارتباط بالزمن. ومع ذلك، حتى حينذاك لا نتخطى حتى أفق الحياة الواحدة وآفاق زمنها، بقدر كثرتها. مهد بيكاسو نفسه خشبة المسرح: التركيز على الفنان (حتى لو كانت هذه صيغة المفرد العام) وعمله، كما يعلن عنوان الصورة. وبقدر تتبع المسار الذى رسمته الخطوط التفسيرية التقليدية لنقطة امتياز الأثر الرجعى، والتركيز على حياة فرديدة، وعلى وجود محدد "لحياة منقضية"، يمكننا بسهولة مد الصربات السردية المخططة في صورة بيكاسو إلى قصة سيرة ذاتية حقيقية. لكن هذا يعنى أننا ننتقل دائمًا، عبر هذه الخطوط، داخل صيغة ذات فردية تحكى قصة حياتها. وفي هذه الحالة نكون جميعا أكثر استعدادًا للقيام بذلك لنعرف أن كل أعمال بيكاسو تقريبًا ترتبط بطريقة أو أخرى بحياة الفنان وذاته، ومحاولاته لفهمها.

### البورتريه كتابة حياة

التحول إلى بورتريه آخر يجعل هذه الطريقة التقليدية لرؤية حياة وتمثيلها أكثر صعوبة. إنه بورتريه نصفى ينسب الألبرخت دورر. (١) تقودنا جانبا نظرة متفحصة له إلى تعقيدات بورتريه السيرة (الذاتية)، قبل أن نعود إلى قضية الغائية بأثر رجعى وقضية الزمن في السيرة الذاتية.

<sup>(</sup>۱) ألبرخت دورير Albrecht Dürer (۱۵۲۸–۱۵۲۸): فنان وعالم رياضيات ألمانى (المترجم).



دورر: بورتریه، ۱٤۹۷ (المعرض الوطنی، لندن)

يعرض أيضا بورتريه دورر من سنة ١٤٩٧، وهو معروض في المعرض الوطنى في لندن، رجلا في سن النضج. وحيث إنسا نعرف أن الصورة تصوره وهو في السبعين، يمكن أن نقول: إنه رجل عجوز جدا، نظرًا للمتوسط المنخفض المتوقع للحياة في نهاية القرن الخامس عشر وقت رسم الصورة.

لكننا نميل، عند النظر إلى هذا البورتريه التفكير فى رجل عجوز مهيب بأقل مما نميل التفكير فى شخص قوى فى نضجه التام. بوعى وثقة فى النفس، محدِّد جسديًّا وذهنيًّا، يحدق بحدة، وربما ببعض التحدى، إلى المشاهد. لكن من المشاهد؟ من المتفحص، من يقيِّم من؟ يجلب السؤال نظرة جديدة، أو بشكل أكثر دقة، عدة نظرات جديدة؟ هناك على الأقل ثلاث طرق محتملة لمثل هذا التقييم، ثلاثة آراء، أو لنقل ثلاثة أصوات، سردية: الرجل المرسوم، والمشاهد، والرسام. من يروى القصة؟ ولمن؟

فى صورة هذا الرجل، تخلى دورر تمامًا عن الزخرفة والديكور. لا إشارة أو تلميح يكشف مهنة الرجل المصور، أو وضعه الاجتماعي، أو مكانته العامة. لا تضاف رموز خلقية أو رسائل دينية أساسية للصورة. وهذا أكثر إثارة للدهشة؛ لأن هذه "النصوص الملحقة paratexts"، إذا تبنينا مفهوم جيرار جينيت (١٩٨٧)، في عصر النهضة، وليس حينذاك فقط، تعتبر جزءًا أساسيًّا من البورتريه، ومن التعريف الاجتماعي والشخصي للشخص. كان يقصد من البورتريه وضع فرد، أو جماعة، في شبكة من المعاني الرمزية المحددة جيدًا، لكشف نظام خفي غالبًا للإشارة إلى الثقافة الاجتماعية

والدينية والفكرية لشخص ينتمى لها أو يريد أن يُعتبَر منتميا لها. وكانت هذه، كما أشار ستيفن جرينبلات Greenblatt (١٩٨٠)، طريقة للتعبير عن حياة شخص في نص: تحويل قصة حياة إلى نص بصرى يمكن للآخرين قراءته.

في المقابل، في هذه اللوحة أهمل دورر بوضوح كل القواعد القانونية لهذا الجنس الفني. بينما يظهر وجه المصور بدقة فائقة، مرسوما بريسشة رفيعة بتقنية تشبه الرسم بالقلم الرصاص، إلا أن ملابس الجليس ليست رسمًا تخطيطيًا. يبدو أنها، مثل بقية الصورة، أبدعت دون طموح فني. ويعتقد عدد من مؤرخي الفن أن اللوحة غير مكتملة، أو أنها ليست من أعمال دورر على الإطلاق. ومع ذلك، في قراءتي لهذا البورتريه، هذه العلاقة غير المتوازنة كما يفترض بين الصورة والخلفية لا توضح بالضرورة أن الصورة مجزأة؛ ربما حتى تثرى تكوينها، لأننا قد نتوقع- ونحن نعرف الكمال التقنى الذى حققه الرسام الشاب- أن الأمر لم يكن ليستغرق منه الكثير ليكمل تفاصيل زخرفة الملابس والخلفية. والاحتمال الأقوى أن دورر في هذه الحالة لم يهتم إطلاقا بلفت الانتباه إلى السياق وإلى "النصية" الاجتماعية للموديل. كان يريد تصويره بالتركيز التام على وجه هذا الرجل وجلسته الشخصية التي رآها فيه. وهكذا نشعر على الفور بالنبرة الشخصية الأليفة جدا للبورتريه.

لنفهم تماما هذه الألفة من الضرورى أن نضع فى الاعتبار السياق الثقافى لجنس البورتريه الفردى. بينما كان البورتريه، في نهاية القرن السادس عشر، شكلا فنيا راسخًا تمامًا في كل

أرجاء أوروبا في عصر النهضة، إلا أن ظهور البورتريه جنسا مستقلا حدث في فترة حديثة نسبيا. مثل معظم النزعات في ثقافة عصر النهضة، تم تشجيعه بنموذج من العصور القديمة. وتوضح بورتريهات القرن الخامس عشر هذا بجلاء: كانت تقف عادة تحت الكتفين كأنها مكافئة للتماثيل النصفية الرخامية الكلاسيكية، وكانت ترسم غالبا في بروفيل وكأنها تقليد لرؤوس الأباطرة على العملات الرومانية. وفقط في ١٥٠٠ تقريبا بدأ فنانون مثل ليوناردو ورفائيل وبليني ودورر - الذي اتصل وهو في فيينا في ١٥٠٥ ليوناردو من هذا التقليد لينتجوا أعمالا تختلف عن الأعمال الكلاسيكية السابقة.

ومن أمثلة ذلك صورة دورر، وقد رسمها في ١٤٩٧، وكانت مسن أوائل البورتريهات. لكن دورر طور، من البدايات الأولى، أسلوبًا شخصيًا غير معتاد للبورتريه. وبينما مال الفنانون الإيطاليون والمدرسة الفينيسية السائدة إلى استخدام التقاليد المعيارية للأشخاص والمناظر الطبيعية والمكونات، فُتِن دورر بالخاص والمتميز. لم يُضف أى فنان فينيسى حتى عصر دورر على البورتريه مثل هذا القدر من الفردية والشكلية، كما نجدهما في أعمال دورر (انظر (انظر Prown 1999). ومثل زملائه في أعمال دورر أن الاتساق أساس كل الفنون العظيمة، القديمة والمعاصرة. لكن معظم شخصياته نتسم بالفردية والشخصية بأقوى مما كان يعتبره الفينسيون مناسبًا، خاصة فيما يتعلق بصور القديسين والعذراء، التى انتقدت بوصفها ليست أثرية بشكل كاف. يكتب مؤرخ الفنون تشارلز هوب

Hope (۱۹۹۹) ص ۱۲): "لا يوجد فنان فينيسى شارك دورر فى حب لملاحظة الطبيعة يتمتع بقدرته على تسجيل ما يرى، فى لوحات تتسم بتدفق وقوة لا نظير لهما". بينما فضل الفينيسيون الأسطح الناعمة، والأوضاع الساكنة تمامًا، والزخارف الأنيقة، والإضاءة المنتظمة، والتنظيم الفضائى الشفاف، تجنب دورر هذا كله، "عاجزًا عن الوصول للمثالية"، كما يؤكد هوب (۱۹۹۹، ص ۱۳)، مركزًا على التعبير المؤقت للوجه، وافتقار الفه للتناسق إلى حد ما، والتجاعيد الحية التى يبدو أنه سقطت للتو على الوجنة.

فقط إذا وضعنا في الاعتبار التقاليد الفنية السائدة في البورتريسه، "السيمنطيقا التاريخية" لتخطيطه بوصفه طريقه للتعبير الاجتماعي عن الذات، بمكننا أن نتخبل المقاربة الاستثنائية الشخصية لصورة دورر (انظر Koerner 1993). ويمكننا حتى أن نمضي إلى وصفه بالبور تريه السيكولوجي، لكن علينا أن نحذر خطورة إسقاط التصنيف الأيقوني والسردي الحديث على حقبة ثقافية تتمى لسيمنطيقا مختلفة تمامًا تاريخيًا. ومن المؤكد أن دور رلم يفكر بمصطلحات التحليل السيكولوجي. لكن هذا لا يعني أننا لا يمكن أن نفسر المبادئ الجمالية التي يعتمد عليها بورتريهه في ضوء التحليل السيكولوجي. وبوضع هذا الاختلاف المهم في الاعتبار، نواجه هنا واحدة من ورش العمل عن الذاتية في عصر النهضة. يبدو أن فنانين مثل دورر يستكشفون الإنسان باعتباره شخصًا يحدد ذاته وبتأمل ذاته، وهو ما اعتبــر غالبًا إحدى التيمات الكبرى في عصر النهضة. وهي أيضا من التيمات الرئيسية في حياة دورر. "ينتهي الفنانون دائمًا برسم بورتريهات الأنفسهم، حذر ليوناردو دافنشي، المراقب الصارم لكثير من الفنانين في عصر

النهضة. قلق ليوناردو من أن تكون الروح الخلاقة للفنان والمنقبة في ذاتها قوية جدا بحيث تخاطر بالتغلغل في كل أعماله، حتى تعطى كل شخصية يرسمها انطباعًا بأنها تشبهه وربما حتى تشبهه.

لم يكن دورر بحال من الأحوال أول فنان يهتم بما يمكن أن نسميه السيكولوجيا البصرية للذات، بما في ذلك ذات الفنان. يمكننا اعتبار عدة أشكال تصويرية في الفترات المتوسطة والأخيرة من العصور الوسطى (١) تعبيرات، وعناصر أصيلة أيضًا، عن انبثاق "ثقافة" جديدة "للذات". وحيث إننا نشاهد هنا المنشأ التاريخي الحقيقي لما يصبح بعد ذلك، بمصطلحات فوكو (١٩٧٢)، المعرفة الغربية للذات، فمن المفيد أن نلقى نظرة عابرة على بدايات هذه الثقافة. استخدم مؤرخو مدرسة الحوليات Annales الفرنسسية، وكثير ممن تبعوهم، على نطاق واسع مصادر السرد التصويري والأيقوني لتفسير الفكر السيكولوجي الخاص في قرون ما قبل عصر النهضة. زعم جان كلود شميت Schmitt المتخصص الباريسي في العصور الوسطى، على سبيل المثال، أن ثقافة "الصورة"- كما توتِّق في اللوحات، واللوحات الجدارية، والرسوم التوضيحية للمخطوطات والكتب، والتماثيل، والسرديات عن الرؤى والأحلام والخيالات- تقدم من القرن الحادي عشر إلى القرن الرابع عشر الموضوعات الأكثر ثراء بالمعلومات لدراسة تطور فكرة ذات الفر د. نجد للمر ة الأولى خبر ات شخصية لشخص، مدونــة فــي كلمـــات أو

<sup>(</sup>۱) الفترات المتوسطة والأخيرة من العصور الوسطى: تمتد الفترة المتوسطة من العصور الوسطى من سنة ۱۱۰۰ إلى سنة ۱۳۰۰ وتمتد الفترة الأخيرة إلى سنة ۱۵۰۰ (المترجم).

صور أو أشكال نصية أخرى. بشكل جانبى، وربما يكون من المهم أن نلاحظ أنه بالإضافة إلى كل الحكايات عن الأحلام والرؤى والكوابيس- فحص شميت (١٩٨٤؛ ١٩٨٥) وكروجر Kruger (١٩٩٢) الكثير من هذه السرديات المدونة في الأديرة منذ القرن الحادى عشر – وهي بمثابة مختبر مبكر لخبرة الذات.

بهذه الطريقة، قيل الظهور الشهير للفرد في عصر النهضة بقرون، أثير السؤال عن الكيفية التي يقدم بها المرء ذاته للآخرين. كيف تحكي سر ديات الذات؟ في معالجة هذا السبؤال، استطاعت العصور الوسطي المسيحية أن تستهل الحديث مرة أخرى عن نموذج مبكر صار قانونيا بسرعة: مذكرات القديس أوجستين (Olney 1998 Stock 1996). لكن بينما كانت المصادر التصويرية والسردية في القرون الوسطى الخاصة بمعني الذات بدائية غالبا، لا ينتهي الأمر عند تقنيتها الفنية والحرفية، وقد ضع دورر وجيله معايير جديدة. ألحَّ دورر نفسُه، على سبيل المثال، على براعة كاملة في كل شيء في تقنية البورتريه الواقعي. لكن لم يكن تصوير المنظر الخارجي لشخص هدفًا نهائيا للعملية الإبداعية؛ في النهاية، كانت أهمية ذلك ثانوية بالنسبة له. كان يريد القبض على "الشخصية"- ويقترب هذا، بالمناسبة، مما نسميه اليوم تحديد خصائص هوية المرء. لكن لم تكن شخصية دورر فردا خاصا فقط، لكنها كانت نوعا عاما، وجهًا في الحاضر و "صورة" حاضرة تعكس تاريخ حياة الوجه. سعى دورر لرسم بورتريه شخصية كانت فى ذهنه، صورة تتشكل بالخصائص المميزة لشخصيته كما تطورت عبر حياته.

بهذا المعنى، كان دورر من أوائل الفنانين في تقاليد عسصر النهسضة الذين تصوروا بورتريه الإنسان جنسا جماليا وسيكولوجيًا. في هذه التقاليد، لم يكن تمثيل شخص يسعى فقط إلى المحاكاة الخارجية، لكن إلى درجة أعلى وأعمق سيكولوجيا، درجة من الصدق، درجة من الحقيقة. بالنسبة لدورر، لم يكن البورتريه يمثل الواقع ببساطة، لكن كان عليه أن يعيد خلق "الفكسرة" الحقيقية، أو الصورة الذهنية أو eidos الشخص ولحياته: أو كما كتب "صورة لذلق عمل حقيقي مفعم بالحياة" (انظر 1999 Preissiesberger). وبعيدًا عن القدرات الغنية والتقنية، كان يتوقع من الفنان فهم الطبيعة الحقيقية لمن يرسمه، ليعرف الخصائص الأساسية للشخصية والحياة التي تسكلها ويرسمها. كان الوجه المرسوم لرجل أو امرأة يقرأ مثل مشهد سيكولوجي لحياة تعاش، عاكسًا النجاح والفشل، الآثام والمعتقدات، الآمال والمخاوف، التي انبثقت خلال هذا كله.

تتحقق فكرة البورتريه الذى يعبر عن حياة شخص بتلخيص تاريخ حياته فى لوحة دورر بطريقة رائعة. كأن الرسام يعرف الموديل وتاريخ حياة معرفة جيدة بحيث يستطيع أن يحفظ فى صورة الرجل العجوز بعض الطاقة والتصميم التى ربما كانت تميز الرجل فى شبابه. كان دورر يعرف الرجل معرفة جيدا؛ الصورة لوالده.

### البورتريه الحوارى

كانت العلاقة بين السيرة الذاتية وبناء الهوية موضوعًا دائمًا في الأدب والنقد الأدبى. وحديثًا صارت، أيضًا، قضية في علم النفس وعلم الاجتماع والتاريخ وعلوم إنسانية أخرى. ظهر أدب جديد في ثلاثة جوانب مهمة للقضية التي نتناولها: الأول: لا يقتصر ارتباط جنس السيرة الذاتية على نصوص كتبها (بالمعنى التقليدي للكلمة) أدباء ومذكرات وقصص الحياة التاريخية والوثائقية بشكل ما. بدلا من ذلك، نرى أن السيرة الذاتية تتضمن أيضًا أشكال كثيرة من الخطاب الشفهي، بما فيها الملاحظات المجزأة والعارضة. والثاني: لم تعد مثل هذه الحكايات المتعلقة بالسيرة الذاتية مونولوجًا لمتحدث أو كاتب واحد؛ لا يوجد "حاك" يمكن أن توجد قصته من دون "مَحْك له". وبالتالي، يُدرَس "الحاكي" و"المحكي"، والتفاعلات بينهما باعتبارها عناصر مترابطة للخطاب، مقيدة بأشكال حوارية وأشكال أخرى لاستخدام اللغة. من هذا المنظور، تُنظّم قصص الحياة في السيرة الذاتيـة (أو متفرقات منها) مثل الأفعال الخطابية، الموجهة للمخاطبين وتلبى وظائف اجتماعية. إنها، مثل المحادثات، أنشطة منظمة ومتر ابطة.

ويأخذنا هذا إلى الجانب الثالث للأدب الحديث عن السيرة الذاتية، وهو مسألة تجعل الأمور أكثر تعقيدًا. ليس ضروريا أن يكون الحاكى والمحكى عنه شخصين إمبريقيين ملموسين لكن يمكن أيضًا أن يتشكلا في صورتين سرديتين، على سبيل المثال وجهات نظر أو أصوات. يمكن لمثل هذه الأوضاع الاستطرادية أن تتوزع بين عدة مشاركين في محادثة، أو حتى في

عدة محادثات تجرى في أماكن وأزمنة مختلفة. ليس علينا أن نحلل هنا البنية المعقدة غالبًا لمثل هذا الخطاب متعدد الأصوات، البنية التي أصحبحنا أكثر دراية بها من خلال أبحاث باختين (١٩٨١، ١٩٨١) في الطبيعة الحوارية بشكل أساسي للغة الإنسان، بما في ذلك أجناس يفترض أنها تعتمد على المونولوج مثل سرد السيرة الذاتية (انظر على سبيل المثال، 1994، الخاتية للاطلاع على الأصوات المميزة المتنوعة في خطاب السيرة الذاتية لا والمسألة المهمة بالنسبة لنا أن النظام السيكولوجي لبناء هوية السيرة الذاتية لا يمكن أن يفهم إلا باعتباره خاصية لوظيفة التواصل، وهي وظيفة اجتماعية، في هذا الخطاب. بإيجاز، ما تنص عليه هذه المقولات الثلاث أن بناء هويسة السيرة الذاتية ليس إلا مشروعا فرديا.

أريد أن أبرهن على أن هذه النقاط لم تلق فقط ضوءا جديدا على البنية الاستطرادية الأساسية لنصوص السيرة الذاتية، لكنها صحيحة أيضا بالنسبة للسيرة (الذاتية) عمومًا، بما فى ذلك البورتريه (الذاتي). لتوضيح هذا بالتفصيل، يمكننا الآن أن نختار فحص مختلف الأنشطة التفسيرية، تفاعل وجهات النظر والأصوات والرؤى، المتأصلة فى لوحة دورر. ولكن لجعل الأمور أقل تعقيدًا، أقترح طريقة أخرى، ألا وهى التركيز على طبقة من هذا السيناريو الاستطرادى، طبقة الزمن وبنية الزمنى المطروحة فى هذا الفضاء الرمزى للتفاعل والاتصال.

لكن حتى هنا نواجه عددا مربكا من الرؤى الزمنية المختلفة. وقد ذكرنا بالفعل إحدى هذه الرؤى: الرؤية الثنائية الخاصة لفترة الحياة المأخوذة

فى الوقت ذاته من نقاط تميز مختلفة لجيلين. يرى الرسام الـشاب الموديـل العجوز، لا يراه فقط بدقة تشبه دقة الكاميرا، يراه أيـضًا بحـساسية تتـسم بالاحترام. بالإضافة إلى ذلك، تأسر رؤيته العجوز وهو ينظر إلى الـشاب. أى هناك بطلان فى هذه الصورة، يمثل كل منهما، كما قـد نتوقع، موقفا مميزًا بشأن زمن حياة الإنسان. كيف نصف هذه المواقف؟ من ناحية، يـتم التركيز على الحياة بوصفها مستقبلا، مجالا مـن الاختيـارات والتوقعـات والأهداف المحتملة؛ ومن الناحية الأخرى، ترى الحياة ماضيا، زمنا قضيناه وخبرناه. يأتى هذان السيناريوهان الزمنيان مع أشـكال مختلفـة للموقف الخلقى؛ الإطار العام للنظم المحـددة للمعنـى والواجبـات وقـيم الأهميـة الشخصية. وتحتوى أيضا، بالإضافة إلى ذلك، على "تعليقات" متبادلة علـى النظام الخاص للآخر.

هكذا نرى أن هذا البورتريه يصور رجلا عجوزا يراه شابً. لكن ألا توحى الطبيعة الفنية (والسيكولوجية) للوحة والبروفيل الفكرى للرسام اعتبر دورر غالبًا أحد أبرز الفلاسفة الرسامين في عصر النهضة بأن هذه اللوحة الزيتية تعرض صورة أخرى أيضا: دراسة عن طريقة رؤية العجوز للشاب؟ هل ليوناردو محق حتى في هذا المعنى الجدلى لما يعنيه الديالوج؟

يفترض أن اللوحة الفعلية استغرقت عدة أيام على الأقل، إن لم تكن عدة أسابيع. يحتاج البورتريه أحيانا شهورا أو حتى سنوات ليكتمل. أثناء هذه الفترة يلاحظ كل من الرجلين الآخر بتركيز هائل. ربما، إذًا، تمثل الصورة

أيضا كيف كان الشاب يحب أن يصدر العجوز حكما عليه؟ والأكثر احتمالا أن ألبرخت دورر تصور أباه قاضيا وسيدا مرموقا بين الصفوة، لأن دورر الأب نفسه كان فنانا، صائعًا محترمًا من نورنبرج، يدير ورشة workshop بدأ فيه ألبرخت الشاب التدريب على الرسم. وهكذا ينبغى ألا نتوقع أن هناك طبقة أخرى للمعنى وبنية مشتركة للمعنى مسئولة عن هذه النظم الرمزية المختلفة: طبقة تضيف للديالوج بين الرسام والمرسوم، الشاب والعجوز، المبتدئ والأستاذ، ديالوج بين الأب والابن؟

ويعيدنا هذا إلى مشكلتنا: ما موضوع الخطاب المتعلق بالسيرة والسيرة الذاتية؟ من يروى قصة الحياة، سواء كانت سردا شفهيا أو مكتوبا أو مرسوما؟ يعنى تخيُّل هذا الموضوع المراوغ المتعلق بالسيرة الذاتية أن نتتبع عدة نظم اجتماعية لبناء المعنى تتداخل في هذه اللوحة. إنها ترتبط، بوضوح ، بسياقات المعنى التي تمتد إلى عالم يتجاوز اللوحة الزيتية. تكشف كلها أننا لا نواجه فقط صورة الفرد التي هي، في قراءتنا، صدورة رمزية لوجهة نظر بأثر رجعي "للحياة المنقضية" لهذا الفرد. لكن ينبغي أن نو اجه أيضًا حقيقة أن قصة هذه الحياة، كما تُلخّص في بورتريه العجوز، في النهاية، قصة يحكيها رسام البورتريه. ومن المؤكد أننا يمكن أن نـزعم أن هذه القصة تَحكَى بصوت أصيل، لأن الرسام يعرف المرسوم كما يعرف ابن " أباه. و هكذا نستطيع أن ننسب لهذه العلاقة الجدلية العناصر الثلاثة الأساسية التي تحدد قواعد اللعبة التي سماها ليوين Lejeune "ميثاق السيرة الذاتيـة":

تؤخذ وجهة النظر المتعلقة بالسيرة الذانية من نقطة تميز الأثـر الرجعـى، وتركز على حياة شخص واحد، وتشير إلى مسار حيـاة انقـضى إمبريقيـا ومعطى وجوديًّا.

لكن هناك بعض الخصائص المهمة لهذه المجموعة المتعلقة بالسيرة (الذاتية)، لا يشملها "ميثاق" ليوين: أو لا: لا توجد فقط وجهة نظر بأثر رجعي لكن توجد أيضا، كما رأينا، رؤية بأثر رجعي، وهذا فعليا هو نظام الإسقاط الذي تنغمس فيه "الرؤية المستعادة". ثانيا: رغم وجود تركيز على حياة فرد بشكل مؤكد، فإن هذا التركيز نفسه يتم بشكل فردى تقريبا. ما نتعامل معه ليس مونولوجًا، لكن كيف يرى، أو أراد أن يرى، كل من الرسام والموديل، العجوز والشاب، الأستاذ والمبتدئ، الأب والابن، الآخر: بتعبيــر مختلف، نشاهد "محادثة لحبوات" خاصة، محادثة، كما يلاحظ برنر (١٩٩٣، ص ٤٧) جزء بارز من خطاب الإنسان. مرة أخرى، تتم المحادثة طبقا للقواعد والمعابير التي حددها قانون عصر النهضة. ولهذه المحادثة، مثل المحادثات كلها، سيمنطيقا تاريخية. قد نقول بمصطلح فيتجنـشتاين، حتـى المحادثة المرسومة للحيوات ينظمها نحو ثقافي خاص.

لكن يبدو أن مثل هذا النحو أكثر تفتحا ومرونة مما يسمح به تصور ليوين. والأكثر من ذلك أن ليوين يفشل في فهم أن الأشكال القانونية التي تحكى بها قصة حياة هي نفسها ليست محددة تمامًا بالثقافة. ليست قوانين عليَّة. إنها، بصورة مدهشة، مرنة وقابلة للتفاوض والتكيف مع الظروف التي

تعاش بها كل حياة فردية. وخاصة في الثقافة الغربية يمكن رؤية أن هذه المرونة وهذا التفتح خاصية عامة لسرديات الحياة.

#### ما القصة الحقيقية لحياة والد دورر؟

تبرز، حتمًا، عند هذه النقطة قضية المصداقية. تسعى كل سرديات السيرة الذاتية إلى خلق انطباع بمصداقية أصيلة ولجعل القصة مقنعة. لكن ربما لا توجد قصة حياة تحكى بضمير المتكلم لا تواجه عاجلا أو آجلا مسألة مدى مصداقيتها ومدى "واقعيتها". ما مدى "حقيقة" تمثيلها لحياة؟

بوضع الآراء والأصوات ووجهات النظر السردية المختلف، التي حددناها في ديالوج هذا البورتريه، في الاعتبار، ليس من المدهش ألا نواجه مسألة الحقيقة فقط— هناك مسألة أخرى أيضا: أي كينونة كانت "حياة" والدورر. طبقا للمعيار الثالث عند ليوين، يفترض ميثاق السيرة الذاتية أن الحياة التي تتناولها واقع مفترض. لكن عند هذه النقطة تصبح حتى هذه الفرضية إشكالية؛ لأن "الحدث السردي" – كما رأينا – لا يتحدد فقط بآليات الديالوج بين الرسام والموديل، لكن يبدو أيضًا أن "الحدث السردي" (الواقع المفترض لحياة والد دورر) متشابك مع هذه الآلية تشابكًا يستحيل فصله. يبدو البورتريه وقد غلًف هذه التحولات والانعطافات المحيرة في الديالوج، لكن ليحررها مرة أخرى طالما نشاهده.

لننظر إلى المشكلة من زاوية مختلفة إلى حد ما. ونحن نتساءل عسن موضوع السيرة الذاتية، سلمنا بأنه بقدر وجود ذات غير ملتبسة تكون الإشارة إلى خطاب السيرة الذاتية. لكن يتبين الآن أن "محادثة الحيوات" هذه ليست عن واقع "حياة منقضية"، لكنها عن تفاعلات تأملات وميتا تأملات، قراءة متبادلة لعقل الآخر. ماذا يجعلنا نصدق أن حقيقة حياة، أو ما يفترض أنه حقيقتها، يمكن أن تتحدد خارج النسيج السردى المنسوج في هذه التفاعلات الاستطرادية؟ ماذا يبرر فرضية أن هناك شيئًا من قبيل حياة، حياة واحدة، انقضت هناك في العالم، حياة "بهذه الطريقة" توجد خارج القصص التي نعطى فيها شكلا لما يعتبر حياة؟ وكما هو الحال في كل الخطابات، هناك مبدأ حوارى يعمل في هذه القصص، مبدأ للتواصل ليست له طبقة التكوينية يتعلق بالمعنى الأصلى؛ ولا يحتاج إلى مثل هذه الطبقة التكوينية

المهدّد في محادثة الحيوات هذه – محادثة عمر، كما قد نفترض، تأسرها هذه اللوحة في لحظة واحدة – أنه لا وجود لشيء من قبيل حكاية حياة معطاة بمصداقية. بورتريه الأب، مهما يكن ما يعرضه، لا يصور واقعًا مفترضًا لتاريخ حياته، بصرف النظر عما قد يكون الرسام نفسه قد اعتقده بشأن البورتريه عمومًا وهذه الصورة خاصة.

بالطبع، المشكلة التى نطرحها هنا أكثر عمومية بكثير. إن الحياة هناك ببساطة، لها جشتالت مميز لأنها انقضت فى فترة محددة تمامًا من زمن متتابع معتقد مغروس بعمق فى فهم قصص الحياة السائدة فى ثقافتنا. إن

تصورا مثل تصور ليوين ليس إلا انعكاسا نظريا لها. وهذا الفهم لحياة الإنسان جزء مما أشر ْتُ إليه من قبل بميتافيزيقا سرية للسيرة الذاتية: طريقة لفهم الحياة والهوية والزمن بمصطلحات وجودية تتعلق بالأشياء المادية والكيانات الجوهرية، لا بمصطلحات بناء المعنى، أى الصناعة الفعلية لقصة حياة.

مرة أخرى، ثمة مثال جيد لتوضيح هذا الإسقاط الوجودي وهو الطريقة التي نشير بها إلى الزمن في حكايات السيرة الذاتية. باستخدام مجال واسع من الاستعارات والعبارات الاصطلاحية، والأمثال والبني النحوية، والمخططات السردية، نخلق، إذا جاز التعبير، "جنسا واقعيا" - طريقة استطرادية يبدو أنها تمثل الواقع مباشرة، بما في ذلك "واقع" الزمن. وهذا ما تتأسس عليه الفرضية الثالثة عند ليوين. فكرة الزمن المستدعاة بواسطة هذا الجنس فكرة مسألة أولية: كأن الزمن شيء طبيعي مثل دورات النجوم و الكواكب و دور ات الحياة البيولوجية (Brockmeier 1995a). لكن هذا ينسينا أن مقولة الحياة وأيضًا عرضها في سيرة ذاتية أمر طبيعي تقريبا. إنه بناء ثقافي رفيع للمعنى؛ ويصح أيضا بالنسبة لحقيقة أن هذا البناء قد يتشكل من خلال استعار ات العمليات الطبيعية التي توحي بالعكس تمامًا. تأمل فقط استعار تين تقليديتين عن الشيخوخة والتقدم في العمر تشير إن إلى سيمنطيقا النمو العضوى. من ناحية نصور التقدم في العمر تدهورا وتحلل، مثل الزهور في الخريف والشتاء حين تذبل وتفقد جمالها. ومن الناحية الأخرى، نستخدم استعارات من قبيل الرشد والنضج وحصاد الحياة لنلقى الضوء على

قوة الشيخوخة وخبرتها وحكمتها. وفي كل من الحالتين نعتمد على ما نعتقد أنه دليل طبيعي.

وبالمثل، يوحى بورتريه عصر النهضة برؤية ثقافية خاصة لحياة الإنسان، لحياة "شخصية". لكن حتى لو اعتبرنا البورتريه شكلا سرديا، طريقة تجعل صورة الشخصية تحكى قصة حياتها، إطارا نظريا كما اقترح ليوين، فإن ذلك لا يساعدنا. لا يساعدنا على الأقل إذا أردنا أن نقرأ البورتريه الذى رسمه دورر لأبيه بالطريقة التى اقترحْتُها: باعتباره استكشافًا حواريا للحياة وديالوجا عن بورتريه حياة، وعن الجنس الفنى نفسه. وإذا خطونا خطوة أبعد وتذكرنا السيمنطيقا التاريخية لبورتريه عصر النهضة، وقد وضعت خطوطه العريضة من قبل، ربما نعتبر صورة دورر "الشخصية" نفسها، شخصية البنية الإستطرادية للبورتريه وتاريخ الحياة عموما.

على خلفية سرد هذا البورتريه، ألخص البراهين الرئيسية ضد المنظور التقليدى للسيرة الذاتية. كانت مقولتى: إن هذه البراهين تستخدم سرديات الحياة اللفظية والتصويرية. وفى محاولة قراءة بورتريه دورر على ضوء المعايير الثلاثة التى وضعها ليوين للسيرة الذاتية، واجهنا عدة صعوبات فى تعريفها. ماذا عن السيرة الذاتية بوصفها استعادة لأحداث الماضى النقطة الأولى عند ليوين حين يُغرَس هذا الرأى المفترض فى الإدراك المتأخر فى الوقت ذاته فى منظور مستقبلى، منظور يؤخذ من نقطة تميز الحاضر؟ ماذا عن البؤرة الفردية القضية الثانية ونحن نجد الرسام والمرسوم متورطين فى عدة خطابات حوارية بشكل لا فكاك منه، مثل عدة

أصوات فى محادثة؟ وأخيرا، ماذا عن أنطولوجيا "حياة منقضية" - القضية الثالثة - حين لا يكون هدف الرسام (ولا يمكن أن يكون أبدًا) الدقة التمثيلية، بل تصوير تفسيره لشخصية الفرد؟

مثل كل قصص الحياة، تسمح البورتريهات بقراءات متعددة. وهي بالتأكيد ليست أنسب الأمثلة بالنسبة لمقولة الذات الفردية المستقلة الميستقرة. بالإضافة إلى ذلك، تشكك في الرأى العام بأن خطوط السيرة الذاتية لحياة يطوقها تطور طبيعي من البداية إلى النهاية. ويبقى هناك سبب آخر لاهتمامنا بالبورتريه. أعتقد أن صورة مثل البورتريه الذي رسمه دورر لأبيه تدعونا جميعًا لتفكير نقدى في التصور التقليدي للسيرة الذاتية؛ لأن بنيتها الحوارية والطبقات المتعددة للإشارة والمعنى تجبرنا على رؤيتها جستالت مفتوحًا، عنصرا زائلا من عناصر محادثات تمثل جزءًا من خطاب ثقافي أوسع.

#### القصة وحبكة الحياة

لنفحص بشكل أدق جشتالت الحياة فيما يتعلق بالسيرة (الذاتية)، نظر إلى النسقين الأساسيين لنصوص السيرة الذاتية التي تشير بشكل تبادلي إلى البداية والنهاية. أظن أن هذين المنظورين ومساراتهما الزمنية الأساسية حاسمة في نظام غائي للتطور، ويبدو أنه يحدد كل سرديات الحياة.

كما لاحظنا، ترتبط هذه الغائية بأثر رجعى ارتباطًا وثيقًا بالفرضيات التقليدية الثلاث لما تدور حوله السيرة الذاتية؛ طبقا لهذه الفرضيات، الحياة حدث يتطور بمرور الزمن؛ وبشكل أكثر دقة، تُطرَح باعتبارها تطورًا خطوة بخطوة في زمن متتابع. وهذا الطرح هو، من المنظور السردي، القصمة

أو fabula، إذا استخدمنا المفهوم الذى أدخله الشكليين الروس إلى السرد. كيف نعرف ما يشكل قصة حياة؟ يعتقد عموما أنها تتأسس على مسار حياة موثقة. وهذا المسار مؤسس على نوعين من الأدلة، نوع يتجلى فى المصادر التاريخية العامة مثل الوثائق وشهادات التعميد والزواج وسجلات البوليس؛ والمسار الآخر مخزون فى ذاكرة السيرة الذاتية للفرد. يكشف حكى سرد سيرة ذاتية أو كتابتها مسار الحياة باعتبارها إعادة بناء بأثر رجعى، أى تذكر النظام التاريخى لأحداث الحياة. وفى تمثيل هذه المادة الخام تتشكل قصة الحياة.

ومن المؤكد أنه لا علاقة لهذا كله بالتنظير المتطور للسبرة الذاتيسة (كما نجده، مثلا، في Folkenfilk 1993؛ Swindells 1995؛ Olney 1998؛ Eakin 1999)؛ إنه حقيقة بديهية مفيدة. لكن البديهة لا تهبط من السماء. منذ الصغر ينخرط الأطفال في ممار سات متنوعة للسرد المشترك مـع الكبـار (Miller 1994؛ Nelson 1996؛ Miller 1994). في تعليم كيف يحكون قصمة يُرشدون أيضا إلى أن يتبعوا في سردياتهم "النظام الواقعي" الذي تتحقق فيه الأشياء. وبهذه الطريقة يصبحون على دراية بطرق ترتيب الأفعال والأحداث ترتيبا سرديا في نظام خطى متتابع زمنيا- وهـو، كما برهن غالبا، شكل غربي بجدارة لتخيل الترابط الزمني، يرتبط بقوة بقوس الزمن عند نيوتن (Brockmeier 1995b). تبدو هذه الفكرة الخاصـة بالتر ابط الزمني ملزمة خاصة حين بيدأ الأطفال في حكي أحداث مهمة بطريقة السيرة الذاتية عن حيواتهم الخاصة وربطها ببعضها. بعد ذلك، يتعلمون أنه توجد تقاليد أكثر صرامة لتصميم حكاية كاملة عن الحياة، على سبيل المثال، في شكل بيان السيرة. تتأسس معظم هذه النماذج لسرد الحياة على نوع الخطاب المتعلق بوضع قائمة، قائمة من البيانات والأمكنة والدرجات والمرتبات، الخ.

ورغم قوة هذه القيود القانونية لهذا النوع من الخطاب (ليس على الأقل لارتباطها بالخطابات المهنية والإدارية والقانونية)، فإن هذه الصورة تتغير تمامًا حين يتعلق الأمر بالطريقة التي يحاول الناس بها فهم حيواتهم وفهم تواريخ حياتهم فيما يتعلق بالمعنى والقصد. هنا تندمج عملية السيرة الذاتيـة بمشروع بناء الهوية. منذ البداية الحقيقية، يلبى هذا المشروع وظيفة مختلفة عن تقديم حقائق الحياة بتتابع زمني. وكما أوضح عدة مؤلفين ( Bruner 1993، وفي هذا الكتاب؛ Rubin 1996 !Neisser & Fivush 1994 ! Sehulster في هذا الكتاب)، في هذا البناء، للحقائق المفترضة عن الحياة الموثقة وكل ما يتعلق بالموضوعية وحقيقة التمثيل أهمية ثانوية فقط. حين يتحدث الناس عن "المهم حقا" في حيو اتهم، لا تمثل غالبا القصمة المتتابعة زمنيا هيكلا ثابتا لسردهم. أحيانا، تبدو قصة منفصلة تمامًا عن نسيج المعنى الذي يحفظ تماسك الهوية - على الأقل لفترة من الزمن. و لا يصبح هذا فقلط بالنسبة لطريقة انتقاء الأحداث الحياتية المهمة المتعلقة بالسيرة الذاتية وتحويلها إلى "عناصر للسيرة الذاتية"- انتقاء لا يمكن إلا أن ينتقبي أحداثا قليلة من المئات وآلاف الأحداث المرشحة. ويصح أيضًا بالنسبة لطريقة ربط عناصر السيرة الذاتية معًا ووضعها بشكل خطى، بصرف النظر عن التتابع الزمني الذي ربما حدثت فيه في الأصل.

بوضوح، في هذه العملية لبناء المعنى - يمكن للمنظر الأدبى أن يتحدث عن "حبكة" - لا يلعب إطار الزمن عند نيوتن دورا مهمًا. معظم سرديات السيرة الذاتية، طبيعية وخيالية، لا تُحكى أساسا لتقديم قصة، قصة خطية

لأحداث حياة، بل لتقديم حبكة، تكوين سردى خاص للحكاية. الحبكة فقط، تملأ القصة بالحياة. في مقابل الحكاية، لا يتم تعريف الحبكة بالزمن المتتابع بل بالزمن السردى، الزمن الخاص الذى يُبتكر في عملية السرد. تُدرس مقولة الزمن السردى بتفصيل هائل في النظرية الفلسفية لبول ريكور (١٩٨٤) عن النسيج السردى للزمنى. اعتمادا على مفهوم ريكور أرى الزمن السردى نظامًا زمنيا للمعنى الذي ينبثق في عملية السرد.

ما أهمية مفاهيم القصة والحبكة بالنسبة لموضوعنا؟ أود أن أقدم فكرة أن البنية الزمنية للحبكة هي التي تحدد النظام الزمني الحقيقي لعملية السيرة الذاتية أي النظام الزمني لبناء الهوية. ومن الواضح أن هذا النظام يرسخ مسارا أكثر تعقيدًا من وضع قائمة بترتيب زمني للأحداث في القصة. لكننا في نمط حدسي غريب معروف بتعقيدات سيناريوهات الحبكة الزمنية التي يصعب فهمها. تأمل المثال التالي من رواية "مذكرات براس كوباس بعد وفاته" للكاتب البرازيلي ماشادو دي أسيس Machado de Assis. تُقدَّم هذه السيرة الذاتية في صورة سرد لا يمكن أن يكتبه إلا الراوي، براس كوباس، من القبر، لكنها تبدو مستساغة:

لبعض الوقت فكرت إن كان ينبغى أن أبدأ هذه المذكرات من البداية أم من النهاية، أى إن كان ينبغى أن أبدأ بميلادى أم بموتى. وحيث إن الاستخدام الشائع يمكن أن يحضنى على البدء من الميلاد، ثمة سببان يجعلاننى أتبنى طريقة أخرى: الأول: هو أننى لست بالضبط كاتبا ميتا لكننى رجل ميت صار كاتبا، القبر بالنسبة له مهد ثان...

رغم إيحاء صورة القبر مهدا ثانيا بمغزى أدبى، فإن الدمج الـصريح لوجهات النظر السردية بشأن البداية والنهاية ليست قاصرة على القص، لكنها تنتشر أيضا على نطاق واسع في قصص الحياة التي تحدث بشكل طبيعــى.

من الصعب أن توجد سيرة ذاتية لا تستخدم تقنيات سردية من قبيل الفلاش باك وارتباطات الفلاش باك بالفلاش المستقبلي، كما هو الحال في هذا التتابع البسيط الذي سمعته هذا الصباح في المترو: "حسنا، لو عرفْتُ كم كان زواجنا سيصبح صعبا بعد ذلك، فمن المؤكد أنني ما كنت لأتزوجه. الآن، أخشى أن يكون على أن أعيش كل مشاكل الانفصال..." ماذا يُحدِث هنا لغويا؟ الفلاش المستقبلي منغمس في الفلاش باك، تمضى النظرة إلى الخلف وإلى الأمام مرة أخرى. بالإضافة إلى ذلك، تحو لا الزمن كلاهما بنيتان وأكثر من ذلك، يمثل البناء كله خلفية لفلاش مستقبلي احتمالي آخر إلى المستقبل (مستقبل يتوقع أن يجلب مشاكل). حين يوصف بمثل هذه المصطلحات التحليلية، يصبح من الواضح أن هذا السيناريو الزمني بسيط المصطلحات التحليلية، يصبح من الواضح أن هذا السيناريو الزمني بسيط تقريبا. في الخطاب اليومي، يفلت تعقده من انتباهنا فقط؛ لأنه يتكشف في حبكات سردية مألوفة أكثر مما ينبغي.

لنفهم كيف يعمل النظام الزمنى الأساسى لقصة الحياة، ولماذا يعمل عادة بسلاسة، علينا أن نضع فى أذهاننا أنه يبنى على محورين زمنيين. محور يرتبط بنسق من الماضى إلى الحاضر. لتمييز النقط الخاصة بالرحيل، اقترحْتُ وضعها فى سياقى الحدث السردى والحدث المسرود (أو تسلسل الأحداث المسرودة)، لا يوجد، مع ذلك، نتاظر مماثل بين زمن الحبكة وزمن الحدث المسرود. بينما يطرح السيناريو الزمنى للحبكة فى النص (لغويا، أو أيقونيا، أو يتجلى سيميوطيقيا بشكل ما)، يطوق زمنًا آخر: زمن التقديم الفعلى للنص. إنه زمن الحدث السردى وهو يتكشف فى موقف استطرادى خاص.

وهكذا نواجه ثلاثة نظم زمنية متميزة لسرد السيرة الذاتية. كيف تتحد؟ مرة أخرى، أفسر الانصهار الخاص الذى يحدث هنا بالرجوع إلى لوحة.

### غائية الحاضر



تينتوريتو. "العجوز والفتى" (متحف تاريخ الفن، فيينا).

يجلب البورتريه المزدوج لتينتوريتو Tintoretto العجوز والفتى الموجود فى متحف تاريخ الفن فى فيينا، النظم الزمنية الثلاثة، بطريقة مبهمة إلى حد ما. فى البداية أفحص كيف تتقاطع رؤى القصة وحبكتها. ينظر والد دورر مباشرة إلى الرسام، لكن نظرة العجوز فى بورتريه تينتوريتو - كما هو الحال فى بورتريه رمبرانت - تخرج بميل من الصورة وتتجه إلى مسافة غير محددة. هنا فى لوحة تينتوريتو، الفتى هو الذى ينظر إلى الرسام مباشرة. تتعكس هذه البؤرة المزدوجة للنظر فى عدة تفاصيل فى التكوين: من اختلاف وضع الشخصيتين ولونى بشرتهما إلى التقنيات المختلفة للريشة التى رسما بها. يقوى الوجه الساطع والصافى للفتى نظرته اليقظة. لاشك فى أنه ليس مجرد موديل، إنه يراقب بانتباه الرسام وهو يعمل فى اللوحة. ويبدو أن الفتى يراقب المشاهد أي يراقبنا ونحن نشاهد اللوحة. وهذا هو النظام الثالث.

ثمة شيء غريب في بورتريهات وجه لوجه؛ تخلق تأثيرا بسيطا لكنه مذهل. حين ننظر نحن، المشاهدين، إلى هذا الوجه، ننظر إليه هنا والآن، في "زمننا" وهو ما يفعله الولد الذي ينظر إلينا. في هذه اللحظة ذاتها يكون عالمه عالمنا. إنه عالم هنا والآن للديالوج مع الشخصيتين في اللوحة الزيتية، مع الرسام وزمنه ومع أنفسنا. الآن نحن في زمن سردي، زمن الحدث السردي وهو يحدث في هذه اللحظة ذاتها.

وأنا أقول ذلك ترد إلى ذهنى فكرة أخرى. ربما لا نرى مجرد شخصيتين، كائنين بشريين في بورتريه تينتوريتو بل مرحلتين من مراحل

الحياة، حياة واحد. ربما نواجه منظرين مختلفين في تطور واحد، رؤيتين متأصلتين في الحياة في كل لحظة. ونحن نتنقل ذهابا وإيابا بين هذه الرؤى المختلفة للزمن كأنها لحظات حيواتنا.

علينا أن نفهم زمن (أو أزمنة) الحبكة وهو ينغمس مرة أخرى في إطار زمنى آخر، في نظام الزمن السردى تحديدًا. ويطوق هذا النظامُ حاضر الحدث الاستطرادي نفسه. يقترح إيكو (١٩٩٤) تسميته مستوى "الخطاب"، مضيفًا بهذه الطريقة للقصة والحبكة فئة ثالثة من التحليل. في مستوى الخطاب، تندمج كل الرؤى السردية والزمنية، في اللوحة الزيتية وأمامها، في نظام واحد، النظام نفسه، للرؤى والأزمنة. أظن أن في هذا النظام تتصهر النظم الزمنية المختلفة وتتبثق الرؤية الغائية للتطور. في هذه اللحظة، تلتحم نظم القصة والحبكة والخطاب بطريقة تجعل الماضي مرتبا في ضوء الحاضر، ويظهر حاضر من ينظر إلى الماضي بوصفه تطور الحياة، غائية سميتها غائية بأثر رجعي.

مرة أخرى، يمكن اعتبار اعترافات أوجستين نموذجًا كلاسيكيا لهذا الإسقاط للماضى على الحاضر والحاضر على الماضى. وكما لاحظ برنر في الفصل الذي يقدمه في هذا الكتاب)، يمثل هذا البناء السردى القضية نفسها في حكاية السيرة الذاتية عند أوجستين. في تلخيص حياته بأثر رجعي، الراوى الحاضر، القديس أوجستين المفكر، يجلب بطل الماضى الخرسارق الكمثرى الذي كان قبل عدة عقود - إلى الحاضر، ويفعل ذلك بطريقة تجعل بطل الماضى والحاضر في القصة ينصهر في النهاية مع

الراوى و "يصبحان شخصاً واحدًا بوعى مشترك". في هذا النوع من القصص، كما يكتب برنر (في هذا الكتاب): "ليس خطأ أن نقول: إن المثل القديم ينطبق. لو كان الطفل في البداية والد الرجل، فإن الرجل يسترد الآن (في السيرة الذاتية) دوره والدا للطفل— لكنه هذه المرة يسترد الطفل من أجل الثقافة باستخدام النظريات الثقافية والقصص". من المنظور الذي اقترحته، من خطاب السيرة الذاتية حيث ينبثق هذا "الوعى المشترك" وتثمر نظريات الثقافة وأجناس السيرة الذاتية. وهكذا لا يسشير مصطلح الخطاب، كما أستخدمه هنا، إلى وحدة لغوية فقط، يشير أيضا إلى المجموعة الثقافية الحاضرة، "المشهد الثقافي"، بتعبير دونال كربو (١٩٩٦)، حيث يحدث الحدث السردي للراوى والمستمع مع مختلف تفاعلات هذا الحدث.

الغائية بأثر رجعى، كما برهنت، خاصية أساسية لعملية السيرة الذاتية. لكن من الصعب، إن لم يكن من المستحيل، فهم هذا النوع من الغائية دون النظر إلى انصهار مختلف النظم الزمنية التى يحدث فيها الحدث السردى. ولكى أنظر إلى هذا الانصهار من زاوية أخرى، أتأمل لحظة مقاربة التحليل السردى التى اقترحها منظر اللغة والسينما سيمور شاتمان Chatman السردى التى اقترحها منظر اللغة والسينما سيمور شاتمان المامه وولتسكى (١٩٨١؛ ١٩٨١). قضية شاتمان الخاصة بالرحيل هي فكرة لابوف وولتسكى (١٩٦٧) عن السرد باعتباره شكلا خاصا من خطية التعاقب أو، كما يسميانها، "التتابع". أى إن السرد طريقة لتنظيم الأفعال والأحداث في تتابع زمنى خطى. بالنسبة لشاتمان، التتابع خاصية عامة للسرد. ويحدد

أمرين أساسيين لهذه البنية الزمنية. الأول: توحد كل السرديات، في أي وسيط، النتابع الزمنى للأحداث (ما يسميه شاتمان "زمن القصة"). والثانى: من الجوهري للسرد بشكل مساو، بصرف النظر عن الوسيط، أن يبقى هذان النظامان الزمنيان مستقلين. يكتب شاتمان: "في السرديات الواقعية، زمن القصة ثابت، يتبع المسار العادي للحياة: يولد شخص، يكبر من الطفولة إلى النضج إلى الشيخوخة، ثم يموت. لكن النظام الزمني للخطاب يمكن أن بكون مختلفًا تمامًا: قد يبدأ بالأشخاص على فراش الموت، ثم "فلاش باك" إلى الطفولة؛ أو قد يبدأ بالطفولة، مع "فلاش مستقبلي" إلى الموت، وينتهي بحياة الرشد. هذا الاستقلال لزمن الخطاب ممكن بدقة وفقط نتيجة الزمن الضمني القصية" (Chatman 1981, p.118).

ومن الواضح أن "زمن القصمة" و"زمن الخطاب" عند شاتمان يسشيران الى ما اعتبرتُه النظامين الزمنيين للحدث المسرود، زمن القصمة وزمن الحبكة. لكن هناك مشكلة مع الصورة السردية المزدوجة عند شاتمان؛ تفشل في القبض على زمن (أو أزمنة) الحدث السردي، أي الوضع الفعلى للمشهد الذي يُحكّى فيه السرد. وهذا أكثر أهمية لأن هنا فقط يُجلّب "زمن القصه" و"زمن الخطاب" في منظور عام (أو دائري). وكما اقترحت، في خطاب السيرة الذاتية تتشكل هذه الرؤية الموحدة. ومن هذا المنظور، يمكن فقط لشاتمان أن يزعم أن نظامي الزمن بيقيان مستقلين في السرد كله؛ لأن مفهومه للسرد لا يضع في الاعتبار الجنس الخاص للسرد الذي أهستم به:

وبصرف النظر عن الطريقة التي نتصور بها "زمن القصة" و"زمسن الخطاب عند شاتمان، فإن النظامين في عملية سرد السسيرة الذاتية ليسا مستقلين عن بعضهما، أو عن النظام الزمني للحدث السردي. حيثما تبدأ قصة حياة – في الحاضر (كما في حكاية أوجستين)، أو في الشيخوخة (كما في بورتريه رمبرانت عن "عجوز في مقعد وثير")، أو عند الميلاد (كما في حكايتي الخاصة التي بدأت في الوديان الكئيبة المملة في شمال ألمانيا) – حكايتي الخاصة التي بدأت في الحاضر الفعلي للخطاب السردي، حتى لو كانت الحياة التي تحكي في هذا الخطاب حياة راو ميت، مثل براس كوباس، بطل السيرة الذاتية لمشادو دي أسيس. خطاب السيرة الذاتية، مثل كل لغة مستخدمة، الذاتية لمشادو دي أسيس. خطاب السيرة الذاتية، مثل كل لغة مستخدمة، يوضع دائمًا "في هذه اللحظة من الزمن" (1996 Harré). في هذه العصرية، في هذا المكان المشمس في توسكاني أحدثكم عن وديان الـشمال، وهـي باطبع لهذه الحبكة مؤثرة – كئيبة ومملة.

هذه لحظة انصهار النظم الزمنية التى طرحْتُها فى مناقستى لـسرد السيرة الذاتية: زمن القصة وزمن الحبكة اللذان يشكلان معًا نظام الـزمن المسرود الذى يلتحم فى النهاية مع نظام خطاب زمن السرد. وينتج عن هذا الانصهار زمن السيرة الذاتية، زمن قصة حياة المرء. فقط، بالنظر إلى هذا النسيج الزمنى متعدد الأصوات (وتذبذبه المتأصل بين مختلف المجموعات الزمنية)، نفهم ما يعنيه أن ماضى الحياة يُنظم فى ضوء الحاضر، وهو تنظيم سميته غائية بأثر رجعى.

#### الخلاصة

موضوع هذا المقال حياة الإنسان كما تتـشكل بالكلمـات والـصور، في النصوص اللفظية والأيقونية. في مناقشتي، لم أعـط اهتمامـا خاصـا لاختلافات التقنيات السردية التي تميز سرديات الحياة اللفظية والتـصويرية. ولا يعنى هذا إنكار هذه الاختلافات المهمة، لكن الأكثر أهمية بالنسبة للمسألة التي كنت أتناولها هي الخصائص الأساسية التي يشترك فيها نظاما العلامة. وأعتقد أن هذه الخصائص تبرر "قحصى المتوازى" لسرد الحياة في الوسائط اللغوية والبصرية.

كانت الفرضية الأساسية لدراستى أن الوسيطين كيانان لهما وظائف سردية متماثلة سيموطيقيا. اعتمدت على برهان البحث الممتاز المسشروح بشكل مقنع إلى أقصى حد فى كتاب ميكى بال Bal (١٩٩١) في النسبيج السردى والرمزى فى لوحات رمبرانت. توضح بال، في كتابها "قراءة رمبرانت: ما وراء تناقض الكلمة والصورة"، أن الثقافة التى تظهر فيها الأعمال الفنية والأدبية "لا تفرض تمييزا صارمًا بين المجالين اللفظى والبصرى" (ص ٥). فى الحقيقة، كما تواصل، "فى الحياة الثقافية" وربما نضيف أن أفكارنا وتخيلاتنا بالطبع جزء من هذه الحياة "يتداخل المجالان باستمرار. لنقيم ما يعنيه عمل بالنسبة للثقافة التى ينتشر فيها، نحتاج إلى التغلب على الحدود المصطنعة التى تشكل أساس التخصيصات الأكاديمية" (ص ٥).

تشترك الكلمات والصور في الخيارات التي سماها ريكور (١٩٨١) وظيفة السرد". كلاهما نصان يمكن أن يحكيا قصة، بما في ذلك قصة معقدة مثل قصة حياة امرئ. بالإضافة إلى ذلك، من خصائص الأنسجة السردية للسيرة الذاتية، سواء كانت وسائط لغوية أو بصرية، خلق نسيج للتماسك والاستساغة يعتبر عادة انعكاسًا لحياة شخص. لكن النصين، في "تمثيل حقيقي"، لا يمثلان الواقع الذي يعبران عنه أو يعكسانه، لكنهما يستدعيان الواقع وقعا جديدًا يقدم، ضمن أشياء أخرى، شكلا لفكرة معينة عن تطور السيرة الذاتية الذي فحصئتُه. إنها فكرة أن هنا والآن ليست النتيجة الوحيدة، لكن أيضا غائية الحياة المنقضية. كما رأينا، الوسيطان كلاهما قادران على تأكيد الميتافيزيقا السرية للسيرة الذاتية التي ذكرتها في البداية وتشكيلها.

ما يجعل سرد السيرة الذاتية، في أي من الوسيطين، هذا الـشكل الرمزى القوى لخبراتنا، عملية السرد نفسها، سرد بناء المعنى، التي تستدعى النظام الغائي لحيواتنا. أظن أن السيرة الذاتية جنس لبناء الهوية تجعل قيودُه السرديةُ المتأصلةُ من المستحيل تجنب مثل هذه الغائية. وبتعبير فريمان (١٩٨٦، ص ١٩٨٦)، مطورًا فكرة لوكاشير Lukacher)، المعنى الضمنى هنا أن نسلم بالمنطق المزدوج أو "البلاغي" الذي تعتبر فيه العناصر ذاتها أسبابًا لتأثيرات وتأثيرات لتأثيرات: "الذي يبدو أنه يؤدي إلى نتيجة معينة (...) لا يمكن وضعها إلى بعد معرفة النتيجة وبالتالي السبب فيما يتعلق بنتاج التأمل السردي في الوقت ذاته".

ولا يعنى هذا فقط أننا في سرد خبراتنا السابقة نتحول إلى عناصر تـشكيل جديد المعنى. ويتضمن ذلك أيضا معنى جديدا "للأصل" و"السبب". والـسبب في ذلك، كما يكتب فريمان (١٩٩٣، ص ١٠٨)، أن "الفكرة الحقيقيـة عـن أصل أو سبب لا تتقاسم بعدا واحدا للزمنية بل بعدين، للخلف والأمام، فـي الوقت ذاته: من وقت لآخر يصبحان متنافسين في التعبير عن قصة، قادرين على تقديم معنى لكليهما بشكل متزامن."

أحد التأثيرات لنقل تأثيرا عرضيا لهذه الخطية الغائية للحياة هي ما وصفته باستيعاب الصدفة. ربما يحاول الأدب والفنون الهروب من هذه النتيجة. لكنني أعنقد أنها ليست الوظيفة السيكولوجية أو الفلسفية لسرد السيرة الذاتية في الحياة اليومية. ويبدو أن الشك والعشوائية الشائعين في حيواتنا الواقعية يحتاجان في المقام الأول إلى أشكال سردية مبنية ومغلقة. تحتاج الحياة إلى حبكات أو تعتمد، كما برهن بروكز (١٩٨٤)، على حبكات لا تجعلها أكثر حذرا وإشكالية، بل تجعلها محتملة أكثر، وربما أسهل. هناك حدود للحقيقة التي يمكن أن نحتملها، كما قال نيتشه؛ ولاشك في أن مشاريع حياته قدمت مادة خصبة لإثبات هذه المقولة (Nehmas, 1985).

إذا كان حكى حياة تقديمًا لشكل غائى، ومن ثم موحد لها، ربما نفترض أن قصص السيرة الذاتية لهذا السبب تلعب هذا الدور المركزى في بناء هوية الإنسان؛ وبتعبير آخر، ليس رغم غائيتها الضمنية بأثر رجعى بل بسببها.

#### المسراجسع

- Aikema, B., & Brown, B.L. (Eds.) (1999). Il Rinascimento a Venezia e la pittura del Nord ai tempi di Bellini, Dürer, Tiziano [The Venetian Renaissance and Northern painting in the time of Bellini, Dürer, and Titian]. Catalog of the exhibition at the Palazzo Grassi, Venice, September 1999-January 2000. Milano: Bompiani.
- Albasi, C., & Brockmeier, J. (1997). La rottura della canonicità [The break of the canonicity]. In C. Gallo Barbisio & C. Quaranta (Eds.), *Transformazioni e narrazioni* [*Transformations and narrations*] (pp. 155–165). Turin: Tirrenia Stampatori.
- Bakhtin, M. (1981). The dialogic imagination: Four essays. Austin, TX: University of Texas Press.
- Bakhtin, M. (1984). Problems of Dostoevsky's poetic. Minneapolis, MN: University of Minnesota Press.
- Bal, M. (1991). Reading "Rembrandt": Beyond the word-image opposition. Cambridge University Press.
- Bal, M. (1997). Narratology. 2nd ed. Toronto: University of Toronto Press.
- Brockmeier, J. (1992). "Reines Denken". Zur Kritik der teleologischen Denkform ["Pure thought": A critique of the teleological form of thinking]. Amsterdam & Philadelphia: B.R. Grüner John Benjamins.
- Brockmeier, J. (1995a). The language of human temporality: Narrative schemes and cultural meanings of time. *Mind, Culture, and Activity, 2,* 102–118.
- Brockmeier, J. (1995b). "Uno dopo l'altro": Prime forme della coerenza temporale nel discorso narrativo ["One after the other": Early forms of temporal coherence in children's narrative]. Scienze dell'Interazione Rivista di Psicologia, Psicosociologia and Psicoterapia [The Science of Interaction: Journal of Psychology, Psychosociology, and Psychotherapy], 2, 41–55.
- Brockmeier, J. (1999). Between life and story: Possibilities and limits of the psychological study of life narratives. In W. Maiers, B. Bayer, W.B. Duarte Esgalhado, R. Jorna & E. Schraube (Eds.), *Challenges to theoretical psychology* (pp. 206–213). Toronto: Captus University Publications.
- Brooks, P. (1984). Reading for the plot: Design and intention in narrative. Cambridge, MA: Harvard University Press.
- Bruner, J. (1990). Acts of meaning. Cambridge, MA & London: Harvard University Press.
- Bruner, J. (1993). The autobiographical process. In R. Folkenflik (Ed.), *The culture of autobiography* (pp. 38–56). Stanford, CA: Stanford University Press.
- Burke, P. (1987). The Renaissance. Basingstoke & London: MacMillan.

- Carbaugh, D. (1996). Situating selves: The communication of social identities in American scenes. Albany, NY: State University of New York Press.
- Chatman, S. (1978). Story and discourse: Narrative structure in fiction and film. Ithaca, NY: Cornell University.
- Chatman, S. (1981). What novels can do that films can't (and vice versa). In W.J.T. Mitchell (Ed.), On narrative (pp. 117–136). Chicago, IL & London: The University of Chicago Press.
- Eakin, P.J. (1999). How our lives become stories: Making selves. Ithaca, NY: Cornell University Press.
- Eco, U. (1994). Six walks in the fictional woods. Cambridge, MA & London: Harvard University Press.
- Fischer, M. M. J. (1994). Autobiographical voices (1, 2, 3) and mosaic memory: Experimental sondages in the (post)modern world (pp. 79–129). K. Ashley, L. Gilmore, & G. Peters (Eds.), Autobiography & postmodernism. Amherst, MA: University of Amherst Press.
- Fivush, R. (1994). Constructing narrative, emotion, and self in parent-child conversations about the past. In U. Neisser & R. Fivush (Eds.). *The Remembering self* (pp. 136–157). Cambridge: Cambridge University Press.
- Folkenflik, R. (Ed.). *The culture of autobiography.* Stanford, CA.: Stanford University Press. Foucault, M. (1972). *The archeology of knowledge.* New York: Harper and Row.
- Freeman, M. (1993). Rewriting the self: History, memory, narrative. London: Routledge.
- Frve, N. (1957). The anatomy of criticism. Princeton, NJ: Princeton University Press.
- Genette, G. (1987). Paratextes. Paris: Editions du Seuil.
- Ginzburg, N. (1956). Tutti i nostri ieri [All our yesterdays]. Turin: Einaudi.
- Greenblatt, S. (1980). Renaissance self-fashioning. Chicago & London: University of Chicago Press.
- Harré, R. (1996). There is no time like the present. In Copeland, B.J. (Ed.), Logic and reality (pp. 389-409). Oxford: Clarendon Press.
- Hope, C. (1999). A wind from the west. New York Review of Books, XLVI (19), 11-14.
- Koerner, J.L. (1993). The moment of self-portraiture in German Renaissance art. Chicago, IL & London: University of Chicago Press.
- Kruger, S.F. (1992). Dreaming in the middle ages. Cambridge: Cambridge University Press.
- Labov, W., & Waletzky, J. (1967). Narrative analysis: Oral versions of personal experience. In J. Helm (Ed.), Essays on the verbal and visual arts (pp. 12-44). Seattle, WA: University of Washington Press.
- Lejeune P. (1989). On autobiography. Minneapolis, MN: University of Minneapolis Press.
- Lukacher, N. (1986). Primal scenes. Ithaca, NY: Cornell University Press.
- Miller, P.J. (1994). Narrative practices: Their role in socialization and self-construction. In U. Neisser & R. Fivush (Eds.), The remembering self: Construction and accuracy in the self-narrative (pp. 158–179). Cambridge: Cambridge University Press.
- Nehmas, A. (1985). Nietzsche: Life as literature. Cambridge, MA: Harvard University Press.
- Neisser, U., & Fivush, R. (Eds.) (1994). The remembering self: Construction and accuracy in the self-narrative. Cambridge: Cambridge University Press.

- Nelson, K. (1996). Language in cognitive development: The emergence of the mediated mind. New York: Cambridge University Press.
- Olney, J. (1998). Memory and narrative: The weave of life-writing. Chicago, IL: University of Chicago Press.
- Preimesberger, R. (1999). Albrecht Dürer: Imago und effigies (pp. 228–238). In R. Preimesberger, H. Baader, & N. Suthor (Eds.), *Porträt* [*Portrait*]. Berlin: Reimer.
- Ricœur, P. (1981). The narrative function. In P. Ricœur, Hermeneutics and the human sciences. (pp. 274–296). Cambridge: Cambridge University Press.
- Ricœur, P. (1984, 1985, 1991). Time and narrative, Vols. 1-3. Chicago, IL: University of Chicago Press.
- Rubin, D. (Ed.) (1996). Remembering our past: Studies in autobiographical memory. Cambridge: University Press.
- Schmitt, J.C. (1994). Les revenants: Les vivants e les morts dans la societe medievale. Paris: Gallimard.
- Stock, B. (1996). Augustine the reader: Meditation, self-knowledge, and the ethics of interpretation. Cambridge, MA: Harvard University Press.
- Swindells, J. (Ed.) (1995). The uses of autobiography. London & Bristol: Taylor & Francis.
- Wang, Q., & Leichtman, M.D. (2000). Same beginnings, different stories: A comparison of American and Chinese children's narratives. *Child Development*, 71, 1329-1346.



## الفصل الثاني عشر

# من المادة إلى القصة السرد والهوية وإعادة تنظيم الذات

مارك فريمان

أود القيام فى هذا الفصل الختامى بتحديد عدة مقولات ومسائل أساسية فاضت بها الفصول السابقة، وأخيرًا رسم اتجاه لاستكشافات المستقبل فى العلاقة بين السرد والهوية. أقوم بذلك ببعض الذعر، لأنها ليست مهمة بسيطة أن تجمع بشكل متماسك الأعمال الثرية جدا والمتنوعة جدا التى يشملها هذا الكتاب. لكننى سأحاول.

قبل البداية، ربما يكون من الجدير بالملاحظة أن البحث السردى، بحكم كل الفصول المتضمنة في هذا الكتاب فعليا، وصل إلى ما يمكن أن نطلق عليه مرحلة "ما بعد الجدل". وأعنى بذلك أن معظم الذين كانوا يعملون في منطقة السرد لبعض الوقت أقل اهتماما عموما باتهام الوضع البراهن، وخاصة في شكله الوضعى، مما كان عليه الحال ذات يوم. وهم، بالإضافة إلى ذلك، أقل اهتماما بالدفاع عن أعمالهم الخاصة، أو بالجدل بشأن حقها في الوجود، أو تفوقها على مقاربات العلوم الاجتماعية التقليدية. بدلا من افتراض

القيام بالأعمال المطلوبة أو التصريح بالحاجة إلى مثل هذه الأعمال، تتم ببساطة، بشكل بناء وبقوة. ويرجع هذا، جزئيا، إلى أن سبب النقد، رغم أهميته بالتأكيد، يمكن أحيانا أن يصبح قديمًا؛ يجب تكريس وقت طويل جدا وطاقة هائلة للنفى أساسًا. وبشكل أكثر إيجابية، وجد كثيرون في البحث السردى مجالا بالغ الخصوبة للتأمل والاستكشاف؛ وبدا إغواء ما يوجد في الخارج هناك، في العالم، أكثر أهمية وقيمة من المعارك الداخلية التي تستمر في هذا المجال الأكاديمي أو ذاك.

وقد قلنا هذا، ربما يكون من المفيد هنا ألا نقدم سوى "تــذكير" بــالغ الإيجاز عن الإمكانية الهائلة للبحث السردي، خاصة في علاقت بقضية الهوية، الإضفاء صبغة إنسانية على العمل وتعميقه في مختلف العلوم الاجتماعية، لوضعه في احتكاك أقوى مع البشر، الذين يسعون إلى منح الخبرة شكلا ومعنى. وليس من الضروري أن تشيد هذه المادة بمصطلحات منهجية مجردة؛ لأن ما هو عرضة للخطر، في النهاية، الكيفية التي ينبغي أن نفكر بها في الناس وفي أنواع الصور والاستعارات المناسبة أكثر لفهمهم. على مدى أكثر من قرن، كانت هناك أعمال لا تحصى لتحديد "الموضوع" المناسب للبحث العلمي الاجتماعي، وبالتالي الطريقة المناسبة لدراسة مثل هذا الموضوع. وطرح كثير من هذه الأعمال نتائج موضع شك: وبصرف النظر عن الرغبة في صدق البيانات المتعلقة بخبرة الإنسان، إلا أن البورتريهات الناتجة عن ذلك كانت غالبا غير معروفة. إن الأعمال المقدمة هنا، في حركتها الحقيقية فيما بعد الجدل وفي صلب حيوات الإنسان، تقدم

بعض المفاتيح المطلوبة بشدة لطريقة التعامل مع بعض الأمور بطريقة مختلفة بعض الشيء. لأتحول الآن إلى بعض الأبعاد الأساسية للكشف عن العلاقة بين السرد والهوية. للتبسيط (وتسهيل الوصول للعناوين الفرعية المناسبة)، أشير إلى الأبعاد التاريخية والثقافية والبلاغية والتجريبية للعلاقة التى نتناولها. قد ألاحظ أن البعد الأخير، يمكن أن يشار إليه أيضا بالبعد الشعرى. إذا سار كل شيء طبقا للخطة، فسوف يتجلى السبب فيما بعد.

#### البعد التاريخي

طرح البعدُ التاريخي للعلاقة بين السرد والهوية في هذا الكتاب بعدة طرق مختلفة. تطرح الفصول التي كتبها بروكميير، وبرنر، وفريمان وبروكميير، وآخرين، فكرة إعادة تنظيم الهوية الشخصية مع تحويل الخبرة إلى سرد بطرق متميزة على مدار التاريخ. بينما تشكلت المفاهيم المبكرة "للذات" - إذا كان لنا نسميها مفاهيم - فيما يتعلق بالأنماط أو العمليات الدورية الخاصة بالنمو والتدهور أو ما شئت، فإن المفاهيم التالية تفهم بمصطلحات تاريخية أكثر اكتمالا، باعتبارها سلسلة أحداث فريدة غير قابلـة للتكسرار. ونرى أيضا التحولات عبر التاريخ في بنّي حبكة السرديات، أنواع السرديات التي تحكي، وأشكال الحياة التي تعرضها. وهكذا تظهر فكرة التاريخ، كما عرفناها- متصورة في زمن خطى متتابع لا يمكن عكسه، الخ- في التاريخ وتجسد ما يبدو أنه نظام مختلف تمامًا للزمن عما وجد في بعض الثقافات الأخرى. العلاقة الحقيقية بين الهوية الشخصية والسرد- وخاصة في التفكير

في سرد "السيرة الذاتية"- هي نفسها نتاج تحولات متميزة، وبارزة، في التاريخ.

ربما، رغم ذلك، نسأل هنا: هل هناك بعد ما للسردية متضمن في حياة الإنسان بهذا الشكل؟ بتعبير آخر، هل هناك اعتراف بالاختلافات الهائلة في مفاهيم الهوية، والذاتية، والحياة نفسها التي حدثت علي مدار التاريخ، واعتراف أيضا بالظهور الحديث نسبيا لسرد السيرة الذاتية (على الأقل في مرحلة "ما بعد الاعتراف"، حيث تحتل أنا الإنسان موضعا مركزيا وليس الرب)، هل هناك أية خصائص للعلاقة بين السرد والهوية عابرة للتاريخ، أي عامة؟ إن تعميم طرق التنظير ليس غضبا من هذه البنية التاريخية الخاصـة (ومن هنا يأتي البناء الاجتماعي للتفكير البناء)، ومن ثم أتساول هذه المجموعة من القضايا بحذر . لكن ربما تكون هناك "حقائق" جديرة بالاهتمام هنا. تبدأ حيوات الإنسان وتنتهى. ويبدو أن هناك إيقاعات حتمية معينة للحياة، وربما آليات تجريبية معينة هي ببساطة جزء من كينونــة الإنـسان. وبالتأكيد هناك فهم يمكن أن يعتبر الطبيعة التاريخية لحياة الإنسان، مهما قل التأكيد عليها أو الإفصاح عنها في العصور السابقة، خاصية أصيلة للوجود الزمني. كما أشار إلياد (١٩٥٤) في هذا السياق، حتى بالنسبة للثقافات التي تتصور حياة الإنسان عموما بشكل أسطوري وتمثل لهم السدائرة، لا الخط، الإطار الزمني السائد، يبقى البعد التاريخي متاحًا. ربما تم الدفاع عنه،

<sup>(</sup>١) إلياد Eliade (١٩٠٧-١٩٨٦): مؤرخ روماني، وكاتب قصة وفيلسوف (المترجم).

وبحماس، لما يقترحه بشأن الطبيعة سريعة الزوال للوجود، الفزع من عالم لا يمكن التنبؤ به، وبالطبع الواقع الأكيد للموت.

لا شيء مما يقال ينبغي أن يفهم باعتباره يتضمن أن مشروع اكتشاف التنوع الثقافي أو التاريخي بلا قيمة أو أننا جميعا "متـشابهون أساسـًا" فـي النهاية". يمكن أن يكون لاكتشاف الثقافات الأخرى، عبر المكان والزمان، قيمة بالغة لنتحول إلى طرق مختلفة بشدة يتبعها البشر، ويمكن أن تساعد في طرح طرقنا الخاصة في ضوء جديد. ويبقى مع ذلك الاحتمال المهم والواقعي تمامًا، احتمال أن نتعلم، حتى وسط هذه الاختلافات الكبيرة، شيئا "جو هريا أنطولوجيًّا"، وربما نقول، شيئا عن العلاقة بين السرد والهويـة. ويمكن بالطبع أن نبر هن على أن ما ينطوى على مفارقة تاريخية، إن لم يكن عنيدا تماما، يمكن أن يثير هذا الاحتمال؛ ليس فقط لأن المصطلحات الحقيقية المستخدمة في هذا الكتاب يمكن أن تكون غريبة تمامًا لكثير من الناس، ويمكن أن ينطبق الأمر أيضا على مجموعة الاهتمامات والأفكار المطروحة كلها. لكن ربما تبقى هنا عناصر معينة مشتركة ضمن الطرق المتعددة لوجو دنا في ز من؟

هناك طريقة أخرى، تختلف إلى حد ما، لتناول البعد التاريخي للعلاقة بين السرد والهوية، ترتبط بالمستوى الفردى والمعرفي أكثر مما ترتبط بالمستوى الثقافي. ربما تكون فكرة بروكميير عن "الغائية بأثر رجعي"، والتمييز المهم بين الحدث السردى والحدث المسرود (انظر أيضا فصلى كربو ولنجلير أيضاً)، مفيدة أيضا في بلورة هذه المجموعة من القضايا. كما

يلاحظ بروكمبير: "تحكى قصص الحياة في الحاضر، حاضر الحدث السردي... هنا والآن فيما يتعلق بفعل الخطاب السردي- حكي القصة لشخص ما" - بما في ذلك الشخص نفسه - "إنها قضية انطلاق كل قصة؛ لكن في نظام التتابع الزمني لمعظم سرديات الحياة"، ويواصل القول، "ويمثل هذا، في الوقت نفسه، النهاية - إن لم يكن بشكل مؤقت - لعملية، بالتحديد مسار حياة المرء التي بدأت في وقت ما من الماضي. وهذه العملية هي الحدث المسرود، أو بشكل أكثر دقة تتابع الأحداث المسسرودة." وهذه، يواصل بروكمبير (هذا الكتاب)، "تمثل المحتوى الحقيقي للقصة." ربما يكون التعريف العملي الذي قدمه بروير للسيرة الذاتية مفيدًا هنا أيضًا. يكتب في السبيرة الذاتية: "الراوي، هنا والآن، يأخذ على عاتقه مهمة وصف تطور بطل هناك وحينذاك، بطل تصادف أنه يشاركه في الاسم. ينبغي تقليديا أن يجلب هذا البطل من الماضى إلى الحاضر بطريقة تصهر البطل والراوى ليصبحا في النهاية شخصًا و احدا بوعي مشترك" (هذا الكتاب).

يميل البعض للتفكير في البعد التاريخي باعتباره بيانات الماضي، "أشياءه الواقعية". و هكذا يتمنى سبينس Spence (١٩٨٢)، على سبيل المثال وإلى حد ما، شولستر، في الفصل الذي كتبه عن فاجنر – الفصل بين الحقيقة التاريخية والحقيقة السردية؛ تبدو الأولى موضوعية وغير مزخرفة، وتبدو الأخيرة ذاتية ومزخرفة. بقدر ما تكون فكرة التاريخي مساوية "لما كان"، "لأحداث الماضي" الذي كان ذات يوم، يكون الأمر مبررًا. لكن كما يقتسر بروكميير وبرنر في المناقشات الخاصة بالزمني المتضمن في سرد السبيرة

الذاتية، الذكريات التاريخية – بقدر عدم اشتمالها على حكى نزيه لأحداث الماضى (إن كان ذلك ممكنا) بل حكى الماضى – لا يمكن فصله عن السردى بهذه الطريقة. لا يوجد تاريخ بعيدا عن الحدث السردى الذى يُحكَى فيه وبمفهوم محدد، ليس هناك ماض خارج الحاضر والمسائل التى يطرحها فيما يتعلق بمعنى حياة المرء. وهكذا تكون هذه الطريقة الثانيسة لتناول البعد التاريخي للعلاقة بين السرد والهوية أساسية بشأن الزمنية المميزة التى تظهر للشخص الذى صار، بفضل التطورات التاريخية التى سبق ذكرها، مهتما بإضفاء معنى على ماضيه الفريد، ويحاول إدراك كيف بلغ الذروة فيما يوجد الآن. باختصار، يمكن أن يسمى هذا وعى السيرة الذاتية – حيث يجد المرء عن طريق التاريخ الشخصى مسار الهوية – ينبثق جنبا إلى جنب مع التغيرات الأكثر أهمية فى الوعى التاريخي. ومن هنا لا يبعد البعد التاريخي التخيرات الأكثر أهمية فى الوعى العلاقة بين السرد والهوية.

#### البعد التقافي

بالاحتكام لفصول هذا الكتاب وأيضًا لقدر كبير من أعمال تجرى حاليًا عن العلاقة بين السرد والهوية، صار البعد الثقافي الذي أشرّت إليه للتو مركزيا: "توضع" الذات، والسرديات عن الذات، بشكل ثقافي واستطرادي؛ وهذه الوضعية نفسها، كما أكد برنر وآخرون، تعمل لتأكيد أننا لا نسقط فريسة لنوع من توحد autism السيرة الذاتية. ببساطة، لا يمكن أن تكون "قصتي" قصتي تمامًا، وحدى، لأتي أحدد وجودي وأفصح عنه مع الآخرين

وضمنهم، من خلال مختلف النماذج السردية – بما في ذلك الأجناس الأدبية، وبني الحبكة، والتيمات المجازية، الخ – التي توفرها ثقافتي. إن فصل فيلدمان مهم خاصة في هذا السياق، لأنه يوضح الارتباطات العميقة بسين القصص الثقافية والقصص الشخصية، والنسيج التفسيري للتفكير نفسه. الآن، كما يشير فيلدمان، لا ينبغي أن تقودنا حقيقة هذا الارتباط إلى افتراض أن القصص الشخصية، مجرد أشياء مصطنعة أو ظواهر إضافية للقصص الثقافية أو قصص الجماعة. قصصنا الشخصية مشروطة بعمق بعوالمنا الثقافية، وهو أمر يتم دون التصريح به. إن كيفية ارتباطها السشرطي لسيس واضحا تمامًا. إن هناك غالبًا، في المنطقة الأدبية التي يطوقها "القانون" السيكولوجي العام المتأصل في ثقافة معينة، تنوعًا هائلا في الجنس وبنية الحبكة والتيمة، الخ. وطبقًا لكل المؤشرات، يوجد قدر كبير مسن الحرية السردية حتى بين القيود التي تفرضها الثقافة بشكل حتمي.

لكن بأى قدر؟ بأى معنى، وإلى أية درجة، "يقيد" المرء بالنماذج الثقافية الموجودة، وبروح الزمان والمكان، التى تظهر فيها؟ سؤال فرعى يتبع ذلك. إلى أى مدى يمكن للمرء أن يكتب وأن يعيش سرديات جديدة، سرديات تبدل السرديات الموجودة أو تحل محلها؟ وينبغى ملاحظة أن هذا السؤال الأخير يعبر عن تأكيد غربى حديث ومميز، تأكيد يعتبر فيه التغير ودينامكية الحياة الشخصية نموذجيين يتمتعان بقيمة خاصة. وبهذه الصورة، حتى أكثر الحيوات الإبداعية، المميزة بالضبط بتلك العناصر الخاصة بالتغير والدينامكية اللذين أشرنا لهما للتو، ربما تعتبر أمثلة للنماذج الثقافية الشائعة.

وإذا اكتفينا بمثال، يعتبر الكثيرون بياجيه من بين أكثر المفكرين أصالة في القرن العشرين، الإبستمولوجيا الجينية الخاصة به لا يمكن أن تعتبر أقل من ثورة. ومع ذلك، بعد ما قال فونشى يبدو أيضاً أن الإطار النظرى لبياجيه مع التاريخ التطورى الذى أدى إلى ظهور هذا الإطار يتشابكان في بنية خاصسة للمعتقدات والقيم والتوقعات فيما يتعلق بقضايا تتراوح من طبيعة العاصفة والملحة في سن البلوغ عبر كل الطريق إلى الغايات الظاهرية المتعلقة بالتفكير المنطقى. كما أقترح أنا وبروكميير في الفصل الذى كتبناه، ليس هناك فصل سواء للنظرية أو الحياة التي نتناولها عن القانون السيكولوجي العام. حتى أكثر أشكال التفكير ثورية، وأكثر أشكال الحياة ثورية، لا تحافظ فقط على ارتباط بين المتوقع والقابل للتوقع، بل تحافظ أيضاً على الارتباط بالأفكار الشائعة عن كل ما تعنيه الحيوات الجيدة.

ومع ذلك تحدث فى الحقيقة تغيرات، وكثيرًا ما تكون بالغة الأهمية. يخبرنا فيلدمان بأن "الغرب الكلاسيكى"، رغم قوته ومرونته، يتساثر فى قصص أخرى، وقد رفض بشدة أثناء الحرب الفيتنامية. هناك أيسضا قصصة لانجلير عن ريا ووشمها، التى تجسد "ليس فقط تحو لا شخصيا بل أيضا قصة اجتماعية وسياسية عن الخطيئة (لانجلير، فى هذا الكتاب). وهناك حقيقة أكثر عمومية بشأن أن "القانونى" فى وقت ما ربما يصبح بلا شك قانونيا بشكل أقل فى المستقبل. مرة أخرى، كيف نفهم أعمال المخيلة السردية؟ ما حدودها وما احتمالاتها؟ رغم أننا، دون السؤال، "حاملون" للوضع الثقافى الراهن، ولنا بوضوح مجال ما للحركة. كيف؟

لفصل برنر قيمة خاصة في تتاول بعض هذه الأسئلة الأساسية. يقول: "ليس من الضروري لسرد أن يكون عن سلسلة من الأحداث عبر الزمن، مبنية بشكل مفهوم فيما يتعلق بالقانون الثقافي، ينبغي أيضا أن يحتوى على شيء ما بهيه الاستثناء". بتعبير آخر لتكون القصة مفهومة، بنيغي أن تكون لها صلة وثيقة بالمألوف. ولتكون شيقة ينبغي أن تتجاوز المألوف إلى حد ما وتخالف التوقع. لكن ليس بعيدا جدا: حتى في عملية اختراق التوقع، تبقي الحاجة للفهم. يكتب برنر: "أي يجب أن يكون اختراق القانوني سيكولوجيا قانونيا في ذاته". توجد نزعة محافظة في هذا الرأي. بمعنى ما، يتضمن كلام برنر أن المرء يمكن أن يمد حدود القانون السيكولوجي العام لكن لا يكسرها أبدًا بشكل تام أو يتجاوزها؛ القوة الجاذبة للمعابير الثقافية، ربما تكون مرنة، إلا أنها ببساطة هائلة جدا. إنه، بكل دقة، مصيب في هذا. لكن ربما يستحق الأمر دفع القضية أبعد قليلا. هل يمكن أن تكون هناك حقا قــصبص غيــر قانونية؟ ألا تظهر أحيانا سرديات تتجاوز تلك الحدود الموجودة من قبل؟

لا أود أن أؤكد هنا بقوة على الابتكار الكلى لأشكال أدبية جديدة؛ المبتكر تمامًا غير مفهوم تمامًا. وليس هذا الزمان أو المكان المناسب للدفاع المستميت عن حرية السرد. ما أقترحه بدلا من ذلك، في شكل احتمال وليس في شكل تأكيد، أن المخيلة السردية قد تكون في الحقيقة "مغامرة" بشكل كاف كما يمكن أن تكون قادرة على تجاوز مراسيها الثقافية. والسبب ليس غامضا بشدة. في حدود، يوجد احتمال "تحديد" الطرق العميقة التسى نتكون بها، وتتكون بها قصصنا، ثقافيا؛ يمكننا نحن أنفسنا أن نحدد أحيانا الأساطير

الثقافية الحقيقية، وبنى الحبكة، والاستعارات التى نعيش بها. وفى هذه العملية نفسها الخاصة يمكن أن يمتد فضاء التعبير السردى. قصة "جل كر كونواى Conway" مثال رائع لهذا النوع من الامتداد: بفضل علمها بالطرق التلاق الخترق بها وجودها توقعات ثقافية تقليدية معينة، وضع العمل الأساسى لظهور "مفهوم جديد عن الذات أكثر تفتحا ومرونة وأيضا تحد جديد لحكى قصتها" (فريمان وبروكميير، هذا الكتاب). وهكذا قد تصبح إعادة بناء الذات لحظة تكامل في إعادة بناء الثقافة.

#### البعد البلاغي

لفت الأنظار، من قبل في هذا الفصل، عن طريق بروكميير وبرنر خاصة، إلى الزمنية المميزة المتضمنة في وعي السيرة الذاتية والسرد: حتى إذا كان من المقبول أن يقال: إن الماضي يلد الحاضر، يمكن أيضا أن يقال: إن الحاضر يلد الماضي. يكتب برنر: "إذا كان الطفل في البداية أبًا للرجل، الآن (في السيرة الذاتية) يسترد الرجل دور الأب بالنسبة للطفل - لكنه في هذه المرة يسترد الطفل من أجل الثقافة باستخدام نظريات الثقافة وقصصها". ومما له أهمية بالغة في هذا السياق، نتذكر التمييز بين الحدث السردي والحدث المسرود، ينتمي الأول إلى الحاضر، والأخير إلى الماضي. وكما يلحظ برنر: "معظم ما يتعلق بخاصية 'صيغة المضارع' في السيرة الذاتية"، أي نلك الخاصية التي قد ترتبط بالحدث السردي "تتفق مع ما يدعوه دارسو بنية السرد 'تقييما' - مهمة وضع... الأحداث المنتابعة في سياق دال". ويواصيل

قائلا: إن هذه العملية الخاصة بالتقييم لا يمكن فصلها عن البعد البلاغسى للعلاقة بين السرد والهوية، "'ما يجعل الحكى مبررا' هو... تعهد بمجموعة معينة من الفرضيات عن ذات المرء، وعلاقته بالآخرين، ورؤيته للعالم وموقعه فيه".

بمعنى أساسى جدا، يتعلق البعد البلاغي بما يحدث أثناء السرد، بوظيفته أو وظائفه المحتملة، وخاصة فيما يتعلق "بالجمهور المستهدف" الذي له علاقة بالموضوع، بتعبير فونشى، سواء تكوَّن من الآخرين أو المرء نفسه، أو من الاثنين وهو الأكثر احتمالاً. ومن هنا تتحدث لانجليسر، عليي سبيل المثال، عن "الأداء السردى" للهوية وعن "الأهمية النظرية لمقاربة الهوية باعتبارها صراعا أدائيا على معانى الوجود باعتبارها خطابات تبحر في الجسد والجسد مرتبط بالخطاب". وتواصل لتقول: إن الـسرد باعتباره "حدثًا أدائيًا قائمًا، مميز ومجسد ومادى"؛ تصبح مسألة الهوية، بدورها مسألة يستحيل فصلها عن الأحداث المميزة القائمة اجتماعيا، الأحداث التي يحدث فيها صراع الأداء. وبالنسبة لكربو أيضا، الهدف معالجة السرد "باعتباره حدثًا أدائيًا، ونصًّا ينتجه متحدث عن مناسبة معين". وبشكل أكثر عمومية، يو اصل كربو "يتطلب الاهتمام بالسرد حساسيات ثقافية وقدرة على التواصل... لسماع القصص يجب، في المقام الأول، التواجد مع حاك بطريقة ما. ولفهم القصص التي تحكي لنا يجب معرفة بعض الأمسور عسن العسالم المحلى الذي تتحدث عنه القصة وتعيد بناءه".

وبالنظر إلى هذه الأفكار، يتبين أن الهوية ليست فقط غير قابلة للانفصال عن الشروط الاستطرادية المحلية؛ تنتج ويعاد إنتاجها مجددا، بالتفاعل عن طريق التواصل. وبالتحول مرة أخرى إلى برنر، تكون الفكرة هنا، بدلا من اعتبار الذات "محصورة في ذائبة الشخص، باعتبارها مغلقة بإحكام، من المناسب أكثر اعتبارها "موضوعية أو 'موزعة' بالطريقة التي تتوزع بها معرفة الشخص بما يتجاوز رأسه لتشمل الأصدقاء والزملاء الذى يتداخل معهم، والمذكرات التي ملأها، والكتب التي يضعها على الرفوف". وكما يضيف هاريه: "لدى كل شخص مستودع من السير الذاتيـة المناسبة لمو اقف ثقافية مختلفة، ومعظم الناس ماهرون في بناء سير ذاتية جديدة"-وربما هويات جديدة- "لأحداث جديدة". ويواصل، وبوضع هذه التعددية في الاعتبار، يتبع ذلك أن "فردية... الأشخاص... ليست حقيقة وحشية عن حياة الإنسان، لكنها نتاج معايير مفروضة محليا". مفهوم هاريه للخاصية "المتعلقة بعلاقات" سمات الهوية مناسب هنا أيضا.

عند هذه النقطة بالضبط قد تصبح الأمور شائكة إلى حد ما. المعايير المفروضة محليا المتعلقة بالفردية الظاهرية، هل نحن تعددية لا تقبل الاختزال، بحيث تكون هوياتنا متنوعة بقدر تنوع جمهورنا، واحتياجاتنا السيكولوجية، وأقوالنا ومتطلباتها البلاغية؟ أم أن هناك سردًا "أكبر" وأشمل يجمع بشكل ما ويطوق كل القصص المختلفة التى قد نحكيها - سرد السرديات، وهوية الهويات؟ وهناك أكثر بالطبع. إذا لم يكن هناك سرد بعيدا عن البعد البلاغي - شيء يُعمل في الحكي - كيف نفكر في قضية الحقيقة؟

بمجرد أن نعرف طبيعة مستودع المرء من السير الذاتية، يعترف هاريه، نكتشف أيضا "التفاوت بين ما يعتقده المرء عن نفسه... وحقيقة ما يتعلق بنفسه، بما في ذلك تلك المعتقدات". لكن كيف ندرك ما هو حقيقى بشأن ذات المرء؟ وكيف نبدأ تحديد الوظيفة (أو الوظائف) البلاغية لفعل سردى معين؟

لنتأمل ما قال سيولستر عن فاجنر ليبلور هذه المجموعة من القصابا. بهتم سبولستر أساسًا بيعض الاختلافات الملحوظة في حكابات السبرة الذاتية لفاجنر، وخاصة فيما يتعلق بالرؤية المزعومة. بفحص الأحداث المسرودة ذات العلاقة بالرؤية، أى تلك التي حدثت تقريبا وقت حدوث الخبرات التي نتناولها، يقول: "علينا أن نستنتج أن المرض والإجهاد والوحدة كانت المكونات الأساسية لرحلة فاجنر إلى لاسيزبا وليست رؤية خلاقة مدهشة كما يصف في 'حياتي'". يرى سيولستر أن الأدلة ضد الحقيقة التاريخية للرؤيـة لصالح الحقيقة السردية. والسؤال الأكثر أهمية: لماذا لفق فاجنر على ما يبدو هذه الرؤية التحولية؟ أو، لتجسيد المسألة في علاقتها بالبلاغة، ماذا كان يفعل بهذه النسخة الخيالية المزعومة لحياته؟ لا شك أن قراءة فاجنر للعوامل التي طرحها شوبنهور في المعادلة، ريما دفعته لإعادة كتابة الخبرة السابقة، ليضفي معانى جديدة على الماضي. ومع حدوث هذا كله ليست هناك مشكلة إطلاقا. إن إضفاء معانى جديدة على الماضي لا يعنى بالضرورة أن نزيفه، لكن فقط أن نضعه في مخطط تفسيري أكبر، مخطط ربما لم يكن متاحا عند المرور بالتجربة. لكن ابتكار جزء من الماضي- في هذه الحالة، رؤية السبزيا- مسألة أخرى تمامًا. وكانت هناك عوامل أخرى مؤثرة على ما

يبدو. يواصل سيولستر: "ابتكر فاجنر رؤية لاسبزيا ليقدم لنفسه وللعالم دليلا على ظهور هوية الفنان العبقرى والأستاذ، وكانت تطويرا لهوية الموسيقار، هوية كانت راسخة بالفعل تمامًا". وحينذاك كانت هناك إملى ريتر، المعجبة الشابة بالأستاذ الأكبر سنا. اجتمعت كل هذه العوامل لإنتاج الرؤية؛ "كانت خبرة خلاقة ينبغى أن يمر بها الأستاذ؛ كانت دليلا على هوية".

يتسق التفسير النهائي الذي قدمه سيولستر للسيناريو الكامل مع ما قيل من قبل عن الخاصية الأدائية للسرد، "الموزعة" و "المتعلقة بعلاقات" اللذات والهوية. كما يشير، نسب فاجنر سمات مختلفة لنفسه في محتويات رسائله لخدمة علاقاته المختلفة مع الآخرين، سواء كانوا من أسرته أو أصدقائه أو تابعيه. ويرى سيولستر أن المسألة هنا لا تتعلق بالهوية الحقيقية لفاجنر؟ كان لديه، مثلنا، هويات كثيرة. إنها مسألة تتعلق بالهوية التي تدعمها علاقـة الآخر بفاجنر، بالهوية أو الدور الذي يسعى فاجنر إلى تقديمه لذلك الشخص، وبالدليل الذي يقدمه فاجنر لدعم هذه الهوية. الآن، بقدر ما تدل مقولة الهوية الحقيقية على نوع من التطابق المطلق أو "التوافق الذاتي" التام، تقدم مبررا جيدا لرفضها. كما أعلن وليم جيمس منذ زمن طويل (١٨٩٠/ ١٩٥٠)، فيما يتبقى، لهذا القارئ، ضمن أنقى أشكال التمثيل وأكثرها إلحاحا في المشكلة التي نتناولها، الهوبة لبست إلا "شبئا فضفاضا"، تخطيطا تقريبيا لما قد يعتبر مشتركا ضمن الكثير من الأشباء المختلفة التي نحن عليها. كما اقتر حنا من قبل، يقدم أيضًا تبريرًا جيدا لرفض فكرة الحقيقة التاريخية- على الأقل إذا كانت تشير إلى احتمالية شيء ما يعيد تمثيل الماضي "كما كان". لكن ألا

نتعلم شيئًا مهمًّا عن فاجنر – وبالطبع عن ثقافته، بتقدير ها للمخيلة الإبداعية، اهتمامها بوضع "الأستاذ"، الخ – من خلال مختلف الصور التي يقدمها لنفسه؟ وبهذا الوضع، هل يمكن ألا يبقى هناك مكان، مكان ما، للتفكير في حقيقة فاجنر – "هوية هوياته"، كما عبَّرْتُ سابقا؟ وهل يمكن ألا يكون هناك مجموعة غير محدودة من الأطر التفسيرية قادرة على تفسير ما يتحقق من هذه الهوية؟

الآن وقد أثرت هذه المجموعة الإشكالية من الأسئلة، لأقيمها بالعودة مرة أخرى بإيجاز إلى فونشى في الفصل الذي كتبه عن بياجيه. الهدف الرئيسي لفونشي في هذا الفصل "أن يوضح كيف يستخدم الناس سيرهم الذاتية شكلا من أشكال تمثيل الذات، يختلف طبقا للجمهور المستهدف في الوظيفة التي ينظمون بها حبكة حيواتهم ويعيدون تنظيمها". الأمر جيد حتى الآن: يبدو أن سيولستر وفونشي متفقان تماما. فيما يتعلق بعسلاج فونسشي لبياجيه (بياجيهات؟)، من المؤكد أنه التزم بهدفه؛ لأنه أوضح بشكل جيد مدى اختلاف الجمهور المستهدف، واختلاف العلاقات مع المعاونين والزملاء، مما أدى إلى تقديم صور مختلفة تماما لحياة بياجيه و هويته. هناك، بالطبع، اختلاف مهم بين حالة فاجنر وحالة بياجيه. في الحالة الأولى يبدو أن هناك جزءا من الكذب (قد يؤدي، باعتباره جانبيا، إلى الحديث عن التزييف التاريخي بدلا من الحديث عن الحقيقة السردية)، وفي الحالة الأخيرة لا يوجد مثل هذا الأمر . بلاحظ فونشي: "أن بياجيه في كل سير ه الذاتية، نفسه ومختلف. الحقائق نفسها. الحكايات متماثلة. لكن النتيجـة مختلفـة تمامًــا".

فى الأساس، على أى حال، يبدو أن سيولستر وفونشى متفقان فى الخطوط الرئيسية فى المناقشة.

في الفقرة الأخيرة من فصل فونشي يفترقان إلى حد بعيد. بتعليقه، مهما يكن اختلاف السير الذاتية لبياجيه، هناك شيء بالغ الأهمية- وإن يكن غير مرئى تمامًا - بؤسس هذه السير: " الخوف من التوحد، الحاجــة إلـــي الانتماء لمكان ما، ضرورة فحص المخبلة طوال الوقت." لكن الأكثر ارتباطا بالمسألة أنه لم يتوصل إلا إلى نتيجة و احدة. يكتب فونشي: "في النهاية، يبدو أن العنصر الأساسي في كل هذه الهويات، الذي يؤدي إلى سرديات مختلفة هو الخوف من الجنون في رجل يتمتع بمخيلة جريئة وأفكار طليقة. ربما كان الجنون يلوح خلف الصورة المرعبة لأمه العصابية. وهكذا تبدو نظرية بياجيه برمتها آلية دفاعية هائلة ضد الاكتئاب والفقد". هكذا قدمنا أكثر مما ينبغى من أجل "البعد البلاغي"! وقدمنا أكثر مما ينبغي من أجل التعددية التي لا يمكن اختر الها في السر دبات و الهويات. إذا كان فونشي محقا، فهناك و احد من كل منهما؛ وربما يعرفها المحلل النفسي جيدا. لكن هل فونسسي محسق؟ بالنظر للتفسير المقدم، من الصعب أن نحدد. ينبغي أن نتقدم بحذر في متل هذه المناطق. قد تكون هوية فاجنر أقل جمعية مما يقترح سيولسسر. وقد تكون هوية بياجيه أقل جمعية مما يقترح فونشى. ولجعل الأمسور أكثر صعوبة، ينبغي ملاحظة أن هذه الاحتمالات "الممكنة" نفسها مر تبطة بفر ضية أننا يمكن أن نتوصل إلى إجابة صحيحة للسؤال عن حقيقة الهوية الجمعية. لكن هل يمكننا؟ هل هناك سبب حتى للمحاولة؟ أو هل هذه الأنواع من الأسئلة مجرد آثار للأحلام الميتافيزيقية؟

تمت تغطية قدر كبير من القسم الحالى في هذا الفصل. من لانجلير وكربو إلى سيولستر وفونشى (بمساعدة عدد من الآخرين أيضا)، انتقلنا من لحظة أداء السرد بطول الطريق إلى أسئلة عن الفردية ووحدة الهوية والسرد أيضا. ما يهمنا التأكيد عليه أن هاتين الإشكاليتين مترابطتان إلى حد بعيد. بالضبط ومقولة الأداء السردي تسعى إلى تجاوز "أفعال ذات بجو هر ثابت أو موحد أو مستقر أو نهائي" (النجلير)، يسعى التأكيد على النصوص المتعددة للسيرة الذاتية إلى تجاوز فرضية أن هناك هويات فردية بقصص فردية تحكي عنها. وكما أشار فونشي، يمكن أن تكون هناك مثل هذه السرديات والهويات. لكن بالنسبة لكثير من المهتمين باستكشاف البعد البلاغي، المسألة أقل أهمية ببساطة. المهم، بدلا من ذلك، استكشاف ما قد بسمى ظروف الانتاج- وبمكن أن نضيف والاستقبال- التي تتـشكل فيهـا السر ديات و الهويات. لا يذكرنا هذا التأكيد فقط بالخصائص الموضوعية والتواصل والعلاقات المتعلقة بثنائية السرد/ الهوية؛ إنه بمثابة فرملة للرغية (أعترف بأنها كثيرا ما تكون رغبتي) الدائمة للتحول من الكثرة إلى الواحد-من التعددية إلى الفردية، من الجمعية إلى الوحدة، من الاختلاف إلى الهوية. وهكذا يكون للبعد البلاغي قيمة كبيرة في تناغمنا مع خصوصيات العلاقسة بين السرد والهوية، وأثناء ذلك يغرسنا بشكل أكثر أمانا في الخبرة.

## البعد التجريبي

يرتبط أهم التحديات الأساسية المطروحة، كما أراها، بما أسميه هنا البعد التجريبي للعلاقة بين السرد والهوية. السؤال المطروح مباشر تمامًا: ماذا تشبه الخبرة السيكولوجية – قد نسميها الحياة ببساطة؟

هناك ميل، يبدأ بقوة من سارتر ويستمر في أعمال منظرين مختلفين من أمثال ميشيل فوكو وهايدن وايت، للتفكير في السرد باعتباره حيلة حيلة "خيالية"، كما يقال غالبا للتغلب على الانعدام المزعوم لشكل "الحياة" نفسها وعلى تدفقها وفوضاها. كتب وايت (١٩٧٨): "لا نعيش القصص، حتى لو منحنا حيواتنا معنى بطرحها بأثر رجعى في شكل قصصص" (ص ٩٠). إن الاقتراح هنا أننا نواصل، حقا، بهذه الطريقة أو تلك. ومن شم ليست السرديات، من هذا المنظور، خائنة فقط للحياة نفسها، لكنها ربما تكون أيضا استراتيجيات دفاعية خيالية لإقناع أنفسنا بأن للحيوات معنى. لكن علينا أن نسأل مرة أخرى: ماذا نعنى حين نتحدث عن "الحياة"؟ هل هي ببساطة خيط من الخبرات بشكل أو آخر أم أن الحياة نفسها، عائدين إلى مجموعة الأسئلة التي طرحناها من قبل، تنظم ونعيشها بشكل سردي، ربما بفضل خصائص معينة متأصلة لكوننا بشرا، نعيشها عبر الزمن؟

ثمة كفاءة متاحة في هذا السياق. يمكن التفكير في الذات الحديثة، كما اقترح ماكلنتاير MacIntyre (١٩٨١)، باعتبارها ذاتا "عاطفية" عموما. بتعبير بسيط، يفعل الناس غالبًا ما يثيرهم في لحظة معينة أو فترة معينة من حيواتهم على أمل، بالطبع، ألا يعرضوا الآخرين لقدر كبير من الأذى في هذه العملية. إن التعهدات الخلقية تقطعها على نفسها الذات العاطفية، كما يلحظ ماكلنتاير، لكنها غالبا بلا أساس. ونتيجة لذلك، قد لا تكون هناك روابط مرئية، لا ارتباطات، بين حالة تعهد خلقي وأخرى، ومن ثم بينها وبين النمط الخلقي للمرء عمومًا. وهكذا فإن الذات العاطفية، لأسباب متناثرة

تماما، ربما تبدو تتابعًا للحظات، لا علاقة بينها أساسًا. وبوضع تاملات فيلدمان عن "رفض القصة الأسطورية القومية" في أعقاب فيتنام، وكيف كان لدى الأمريكيين، نتيجة لذلك، إحساس مميز تُرك "دون سرد"، خال من ذلك النوع من النسيج الترابطي الأسطوري الشعري الذي يبدو أن البشر يعانون من دونه (انظر 1998 Freeman). ربما يكون الذين يلفتون الأنظار إلى الانعدام المفترض لشكل الحياة محقين تمامًا في تصريحاتهم، على الأقل على مستوى ما: لا يمكن إنكار أن هناك الكثير من الحيوات منعدمة الشكل، وتافهة نسبيا. وتكمن المشكلة في افتراض أن هذا هو النظام "الواقعي" للأمور.

حين يقدم كربو أفكاره عن سرد البلاك فوت، من الصعب أن نتجنب استنتاج أن التمييز الذي يوضع في كثير من الأحيان بين الحياة والفن ربما يكون وظيفة لحقيقة أن حيواتنا نفسها أقل فنية إلى حد ما مما يمكن أن تكون عليه. "الحياة" عالم الدنيوي والدنس، و"الفن" عالم الاستثنائي والمقدس، وبناء على ذلك لا يوجد بالنسبة للكثيرين جسر يُبني بينهما. ومن المسائل الأساسية التي تحتاج إلى الاستكشاف بمزيد من العمق مسألة مدى انغماس الحياة نفسها في السرد. وهذا عموما موضوع الفصل الذي كتبته عن "التكامل السردي" مع بروكميير، وهو لا يقدم سوى خطوط عريضة لما هو مهدد بالضياع في العمل خلال القضايا المرتبطة بالموضوع.

الآن، بجانب فكرة أن السرد يفرض الوحدة والمعنى على الحياة، هناك أيضًا فكرة مألوفة - وأعتقد أيضًا أنها إشكالية - بأن هوية الدات وظيفة

"ارتباط" تُصنع بشكل ما بين الأحداث المميزة من الخبرة: كثيرا ما يقال: إن الهوية مشيدة من الاختلاف. ما يتضمنه هذا، بالطبع، هو أن هوية الذات ينبغى أن تعتبر أيضا حيلة خيالية. وهكذا يرتبط التدفق المزعوم وانعدام شكل الخبرة بالتنوع والتعدد المزعومين للفردية؛ ومن ثم تعتبر الهوية، مثل السرد، حالة إبداع خيالي، مصمم أساسا لوقف مد تميزنا غير القابل للاختزال.

لكن ألا توجد طرق أخرى للتفكير في هذه الظواهر؟ تم تناول نقد المفاهيم الأساسية لهوية بشكل جيد. بالتحديد، يبدو أنه ليست هناك هوية للذات، ليست هناك حالة من الذاتية الدائمة- ليست هناك، على الأقل، دون جلب شيء مثل الروح إلى الصورة. لكن، كما يشير هاريه في الفصل الذي كتبه، ليس هناك مع ذلك إنكار لفردية الأشخاص: "تتطلب معايير عالمنا أن تكون هناك شخصية لكل شخص، لا أكثر ولا أقل". لاحظ التوتر هنا. من ناحية، هناك مشاكل لاشك فيها مع فكرة الهوية، على الأقل حين نضع في الاعتبار أنها تتضمن نوعا من الديمومة الأساسية. أو، بالتعبير عن المسسألة بمصطلحات أكثر إيجابية، انبثقت معرفة أن الهوية الشخصية متغيرة- عبر الزمان والمكان، وبشكل أكثر عمومية عبر مختلف السياقات الاستطرادية التي يتم فيها مناقشة الهوية، وإنتاجها، على مستوى ما. ومن الناحية الأخرى، باستثناء حالات مرضية معينة، يبقى هناك إحساس تكون فيه فرديتنا فعالة. كيف لنا- إن أمكن- أن نوفق بين هاتين الفكرتين؟ هل يمكننا؟ هل نحتاج إلى ذلك؟ ربما وجد "التوتر" الذي أشرنا إليه من قبل ليبقى.

طبقا لرأى فلناجان Flanagan (١٩٩٦): "لا تتطلب الظـروف التـي تحكم التماثل الشخصى هوية صارمة أو تماثلا مطلقا بل تتطلب حدوث علاقات معينة للاستمر ارية السيكولوجية والترابط." وهكذا يواصل فلناجان: "نحتاج إلى ترابط سردى من منظور المتحدث، أى أن أكون قادر ا على حكى قصة متماسكة عن حياتي (ص ٦٥). وهكذا نرى أن السرد، وخاصة شرط "التر ابط السر دى"، يمهد الطريق باتجاه رؤية جديدة لما تعنيه فكرة الهوية. العلاقة التي نتناولها جدلية تمامًا. نعود مرة أخرى إلى فلناجان: "بحدث الترابط السردي الذي نصل إليه جزئيا بالتأليف الفعال من جانب الوكيل: بالعمل على التكامل وعلى تجسيد خطط المرء ومنشاريعه" (١٩٩٦)، ص ٦٦). على طول هذه الخطوط التقليدية إلى حد ما، يكون المؤلف/ الوكيل مصدر السرد؛ "عمله" المتكامل هو الذي يربط معا ما يكون، لو لا ذلك، متناثر ابشكل لا رجعة فيه. بشكل أكثر رادبكالية، ما نـراه أبـضا، علــي مستوى ما، هو أن السرد نفسك مصدر هوية الذات. هل يمكن ألا نعتبر هوية الذات الأسلوب الفريد الذي يتجسد في قصيصنا؟ وإذا أخذنا هذه الفكرة خطوة أبعد، هل يمكن ألا نعتبر أيضا الحياة وفن الأدب شيئا واحدا؟

### الحياة والأدب

أعرض بعض الخصائص. من المؤكد أننى لا أقترح هنا أن الحياة، كما يعيشها معظمنا، مثل الكتب التى نقرأها بالضبط. إنها بلا ريب لا تسببه تلك الأعمال الدقيقة ببداية ووسط ونهاية مرتبة. وحتى فى حالة الأعمال الأكثر فوضى بشكل متعمد، كما فى معظم أدب ما بعد الحداثة، بشكل

أو آخر، كيفما تنتهى قصصها. لا نعيش حياة مثل تلك الأعمال. وأكثر من ذلك، متبعين كربو وفيلدمان وآخرين، من الواضح أننا أنفسنا نعتمد على القصص، على السرديات أو الأساطير الثقافية البارزة، ونطبقها، شعوريا أو لا شعوريا، على سيرنا الذاتية. بهذا المعنى، يمكن أن نقول محقين: إن "الحياة تقلد الفن". لكننى أقترح، بشكل لا يقل في صحته، أن الفن في شكل الدبي معين جزء مميز في نسيج الحياة (Freeman 1998b). يلخص ستيفن كرايتس Crites) بشكل رائع في مقال بعنوان "الخاصية السردية للخبرة"، قائلا: "ليست الحياة، رغم كل شيء، عملا فنيا. الدراما الفنية المتماسكة والمكتملة لا تصل إليها الدراما البدائية الخاصة بنا. لكن دراما الخبرة هي الأصل الخام لكل دراما رفيعة" (ص ٣٠٣). الحياة تقلد الفن، لكن الفن من نتاج الحياة.

يذكرنا فيلدمان: "طريقة التفكير التي تدعو إليها المعرفة السردية تفسيرية. إنها شكل من أشكال التفكير يعزو المعنى لخبرات أو أحداث خاصة بوضعها في نمط سردي". وهكذا لا يوجد أي سؤال هنا عن الاكتمال التفسيري أو الشمولية التفسيرية، ليس هناك احتمال لحكاية كاملة. ولا توجد، كما يلاحظ برنر، فرضيات قابلة للاختبار، يمكن أن تخضع لإجراءات محددة من الإثبات. المعرفة السردية، كما يقترح فيلدمان وبرنر، لا تساوى المعرفة التي تجد طريقها إلى العلوم، في التصور المعتاد لها. المعرفة السردية شعرية أي تتميز بالإبداع، بابتكار المعنى – تمامًا. ربما لا نتحدث عن البعد الشعرى للبناء السردي للهوية فقط، كما يحدث في السير الذاتية وما شابهها، ولكن عن البناء السردي للخبرة نفسها.

بالانتقال إلى العالم الشعرى كما يتجلى فى العلاقة بين السرد والهوية، نبدأ استخدام مقولات التخمين، وكانت، تقليديا، أقل ارتباطًا بالبحث فى العلوم الاجتماعية. طبقا لبرنر، المقولتان المناسبتان حين نتناول التصوير السسردى للهوية هما "الاحتمال" و "الحيوية". ويمكن أن نضيف أيضا مقولات من قبيل "القدرة على التعبير عن عمق المشاعر الإنسانية" أو "القدرة على نقل الطبيعة المتناقضة تماما للوجود الإنساني". فى الانتقال إلى العالم الشعرى نكون قد فتحنا الطريق باتجاه مفهوم للحقيقة أشمل وأكثر نفعا وأيضا لمفهوم أكثر أن يتناولها من يسعون من بيننا لفهمها.

### المسراجسع

- Crites, S. (1971). The narrative quality of experience. Journal of the American Academy of Religion, XXXIX, 91-311.
- Eliade, M. (1954). The myth of the eternal return. Chicago, IL: University of Chicago Press.
- Flanagan, O. (1996). Self expressions: Mind, morals, and the meaning of life. Oxford: Oxford University Press.
- Freeman, M. (1998a). Mythical time, historical time, and the narrative fabric of the self. *Narrative Inquiry*, 8, 1-24.
- Freeman, M. (1998b). Experience, narrative, and the relationship between them. *Narrative Inquiry*, 8, 455–466.
- James, W. (1950). The principles of psychology. New York: Dover (originally published 1890).
  MacIntyre, A. (1981). After virtue: A study in moral theory. Notre Dame, IN: Indiana University Press.
- Spence, D.P. (1982). Narrative truth and historical truth. New York: W. W. Norton.
- White, H. (1978). Tropics of discourse. Baltimore, MD: Johns Hopkins University Press.

# المساهمون في سطور:

جينز بروكميير Jens Brockmeier: جامعة تورونتو، قسم النطور الإنساني وعلم النفس التطبيقي.

جيروم س. برنر Jerome S. Bruner: جامعة نيويورك، مدرســـة القـــانون وقسم علم النفس.

دونال كربو Donal Carbaugh: قسم الاتصال، جامعة ماساشوستس، في

كارول فليشر فيلدمان Carol Fleisher Feldman: قسم علم النفس، جامعة نيويورك.

مارك فريمان Mark Freeman: قسم علم النفس، كلية هولى كروس.

روم هاريه Rom Harré: كلية لينكر، أكسفورد، وقسم علم النفس في جامعة جورج تاون.

كريستين م. لانجلير Kristin M. Langellier: قسم الاتصال والصحافة، جامعة ميين.

جيروم ر. سيولستر Jerome R. Sehulster: قسم علم النفس، جامعة و لايــة كونكتيكت في مدينة ستامفورد.

جاك فونشى Jacques Vonèche: سجلات جان بياجيه، جامعة جينيف.

# المترجم في سطور

## عبد المقصود عبد الكريم

من مو اليد قرية "طنامل" بمحافظة الدقهلية، أول يونيو ١٩٥٦ استشاري الطب النفسي و الأعصاب

# من أهم أعماله:

- \* الشعر:
- أزدحم بالممالك: أصوات، ١٩٨٠
- أزدحم بالممالك (١٩٨٨): الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٩٢
- يهبط الحلم بصاحبه: هيئة قصور الثقافة، ١٩٩٣، مكتبة الأسرة، ٢٠٠٧
  - للعبد ديار وراحلة: مكتبة الأسرة، ٢٠٠١
    - \* الترجمة:
  - فنتازيا الغريزة، د. ه. لورانس: دار الهلال، ١٩٩٣.
- الحكمة والجنون والحماقة، ديفيد روبرت لانج: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٩٦.

- نظرية الأدب المعاصر وقراءة الشعر، بشبندر: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٩٦. طبعة ثانية، مكتبة الأسرة ٢٠٠٥.
  - قصر الضحك، زبجنيف: هيئة قصور الثقافة، ١٩٩٧.
- جاك لاكان وإغواء التحليل النفسي، مجموعة من المـؤلفين، إعـداد وترجمة: المجلس الأعلى للثقافة، ١٩٩٩.
  - القصر الزجاجي، أميتاف جوش: المركز القومي للترجمة، ٢٠٠٩.
- فروید وبروست و لاکان، مالکولم بوی: المرکز القومی للترجمة،
   ۲۰۰۹.
- أفكار شكسبير، أشياء أخرى في السماء والأرض، ديفيد بِفينجتون: دار آفاق بالتعاون مع المركز القومي للترجمة، ٢٠١٠.
  - الجاذبية المميتة، سوزان ليونارد: المركز القومي للترجمة، ٢٠١٠.
- داى، أ. ل. كيندى، سلسلة الجوائز، الهيئة المصرية العامــة للكتــاب، . ٢٠١٠.
  - الإعداد والانتحال، جولي ساندرز، المركز القومي للترجمة، ٢٠١٠.
    - على ونينو، رواية، قربان سعيد، سلسلة آفاق عالمية، ٢٠١٠.
    - فضائح الترجمة، لورانس فينتى، المركز القومى للترجمة، ٢٠١٠.
- الشخصية واضطرابات الشخصية والعنف، تحرير: مارى ماكموران وريتشارد هوارد، المركز القومى للترجمة، ٢٠١٢.
- البحث عن الوعى، كريستوف كوتش، المركز القومى للترجمة، ٢٠١٢.



كيف يعطى السرد شكلاً ومعنى لحياة الإنسان؟ ما الدور الخاص الذى يلعبه السرد في تعريف المرء بوصفه شخصًا في هذا العالم؟

يجيب هذا الكتاب عن مثل هذه الأسئلة من منظور علوم إنسانية وثقافية متنوعة، ويولى اهتمامًا خاصًا بالسرد بوصفه تعيراً يجسد الخبرة، وطرق الاتصال وأشكال فهم العالم، لفهم أنفسنا في النهاية، ويقدم آفاقًا متنوعة، من سيكولوجيا السرد والنقد الأدبى، إلى الخطاب، والاتصال ونظرية الثقافة، وتفحص هذه الدراسات تعقيدات بناء الهوية السردية. وبحساهمة بعض الدارسين المهمين في هذا المجال، يلقى الكتاب الضوء على المجال الثقافي الذي تتشكل فيه أشكال الحياة، باستخدام نصوص السيرة الذاتية اللفظية والتصويرية، الحياة، باستخدام نصوص السيرة الذاتية اللفظية والأدبية، والأدبية، والأدائية، الشفهية والمكتوبة، الطبيعية والأدبية، وكيف يتضافر بناء الذات والذاكرة وعالم الحياة في نسيح سردى واحد.