

عاسفىالكماكي



الأعمال الفكرية



WWW.BOOKS4ALL.NET

https://www.facebook.com/books4all.net

# فلسفةالصادفة

بحث فى الفلسفة العلمية يؤكد الأساس الموضوعي للمصادفة ويحدد دلالتها في الفيزياء الحديثة.

محمود أمين العالم



# مهرجان القراءة للجميع ٢٠٠٣ مكتبة الأسرة برعاية السيدة سوزان مبارك سلسلة الأعمال الفكرية

فلسفة المصادفة محمود أمين العالم

الغلاف

والإشراف الفنى:

الفنان: محمود الهندى

الإخراج الفنى والتنفيذ:

صبرى عبدالواحد

المشرف العام:

د. سمير سرحان

الجهات المشاركة:

جمعية الرعاية المتكاملة المركزية

وزارة الثقافة

وزارة الإعلام

وزارة التربية والتعليم

وزارة التمية المحلية

وزارة الشباب

التنفيذ: هيئة الكتاب



## على سبيل التقديم:

نعم استطاعت مكتبة الأسرة بإصداراتها عبر الأعوام الماضية أن تسد فراغا كان رهيباً في المكتبة العربية وأن تزيد رقعة القراءة والقراء، بل حظيت بالتفاف وتلهف جماهيري على إصداراتها غير مسبوق على مستوى النشر في العالم العربي أجمع، بل أعادت إلى الشارع الثقافي أسماء رواد في مجالات الإبداع والمعرفة كادت أن تنسى وأطلعت شباب مصر على إبداعات عصر التنوير وما تلاه من روائع الإبداع والفكر والمعرفة الإنسانية المصرية والعربية على وجه الخصوص. ها هي تواصل إصداراتها للعام التاسع على التوالي في مختلف فروع المعرفة الإنسانية بالنشر الموسوعي بعد أن حققت في العامين الماضيين إقبالاً جماهيرياً رائعاً على الموسوعات التي أصدرتها. وتواصل إصدارها هذا العام إلى جانب الإصدارات الإبداعية والفكرية والدينية وغيرها من السلاسل المعروفة وحتى إبداعات شباب الأقاليم وجدت لها مكاناً هذا العام في «مكتبة الأسسرة» .. سوف يذكر شباب هذا الجيل هذا الفضل لصاحبته وراعيته السيدة العظيمة/ سوزان مبارك..

د. سمیر سرحان

#### تمهيد

ترددت كثيراً قبل أن أقدم على نشر هذا البحث.

فلقد انتهیت منه منذ أكثر من سبعة عشر عاماً ، على أنه ما انتهى من نفسى أبداً طوال هذه السنين .

لقد حصلت به على درجة الماچستير فى الفلسفة من جامعة القاهرة فى يونيه ١٩٥٣ ، إلا أنه فى الحقيقة لم يكن يستهدف هذه الغاية .

لم يكن بحثًا عن درجة علمية ،أو تطلعاً إليها ، بل كان بحثًا عن الحقيقة ، عن الاستقرار الفكرى .

وكان هذا البحث هو نقطة البداية إلى ذلك ، في مجال العلوم الطبيعية أو الفيزياء بوجه خاص .

وكنت آمل بعد ذلك أن أواصل السير إلى نقطة أبعد ، ببحث آخر عن العلوم الإنسانية حتى يتكامل تصورى الفكرى للكون وللحياة .

إلا أنى لم أسر فى ذلك إلا بضع خطوات ، ثم شغلتنى الحياة العامة عن البحث الأول ، كما شغاتني عن أمل المواصلة فى البحث الثانى .

وما أكثر ما فكرت طوال هذه السنين في نشر هذا البحث الأول ، إلا أنى كنت أتردد دائمًا .

كنت أخشى أحيانًا أن تكون النتائج العلمية الجديدة قد تجاوزت هذا البحث إن لم تكن قد جعلته مجرد وثيقة تاريخية متخلفة .

على أنى فى الحقيقة ، كلما اطلعت على بعض الحوار الإنسانى الدائر طوال هذه السنين ، وحتى يومنا هذا ، فى مجال الفلسفة عامة ، وفى الفلسفة العلمية بوجه خاص ، أحسست أن هذا البحث ما زال يشارك فى هذا الحوار برأى و بموقف .

لهذا حسمت أمرى أخيراً ، وقررت أن أتقدم به للنشر ، وخاصة في هذه

المرحلة من حياة أمتنا العربية ، التي نتطلع فيها إلى تأصيل فكرنا وتجديد حياتنا على أساس من العلم .

وعند ما أخذت أقرأ بحثى بعد هذه السنين الطوال ، لم أختلف معه بشكل عام في شيء . لعلى تبيينت في البحث بعض شطحات هيجلية ، تمنيت أن أحد منها ، ولعلى تبينت بعض النقص في المتابعة التاريخية ، أو التحقيق الموضوعي ، ولعلى تبينت تخلفاً في بعض الدراسات و بخاصة في مجال الرياضة ، ولعلى تبينت تزيداً أكاد بمياً في بعض التفاصيل .

على أنى حرصت أن أتقدم بالبحث إلى القراء كما هو . فلو أنى جلست إليه مرة أخرى ، لما قمت عنه قبل سنين أخرى ، أو لما عرف طريقه إلى النشر .

لهذا لم أعدل شيئًا من صورته الأولى ، إلا كلمة هنا أو سطراً هناك . إنه صورة من هموى الفكرية في مرحلة مبكرة من مراحل العمر ، ولعل هذه الصورة أن تكون تأصيلا لكثير من المواقف والآراء التي اتخذتها بعد ذلك .

على أنى أحب أن أعترف بشيء ، لم أستطع أن أصرح به كاملا فى البحث عند ما تقدمت به لنيل درجة علمية من الجامعة آنذاك .

لقد بدأت هذا البحث غارقاً حتى أذنى في الفكر المثالى ، هادفاً إلى اتخاذ المصادفة معولا لتقويض الموضوعية العلمية . وهذا ما اعترفت به في بداية البحث أما ما لم أعترف به فهو أنى خلال البحث ، بل في مرحلة متقدمة منه ، كنت أطل فيها على أواخر القرن التاسع عشر ، التقيت بكتاب « المادية والنقد التجريبي » لمؤلفه « فلاديمير إيلتش لينين » ، الذي قادني بدوره إلى كتاب « جدل الطبيعة » لمؤلفه « فردريك إنجلز » . وكان هذا حدثاً فكرياً في حياتي ، قلب تصوراتي الفلسفية رأساً على عقب . فأمسكت بالمعول نفسه ورحت أقوض به الفكر المثالى الذي كان يستغرقني تماماً . واقتضاني هذا سنوات أخرى أخذت فيها أنسج البحث منذ البداية على نول موضوعي جديد . بل رحت أجدد فيها أنسج البحث منذ البداية على نول موضوعي جديد . بل رحت أجدد كذلك حياتي الفكرية عامة ، وأبدأ مرحلة جديدة من الحياة .

ولست أنكر بهذا فضل علماء ومفكرين آخرين ، أشرت إليهم في مدخل البحث ، أتاحوا لى تصوراً موضوعياً جديداً للعلم والحياة ، إلا أن الفضل الأكبر

والأثر الأعمق ، يرجع أولا إلى كتاب المادية والنقد التجريبي وكتاب جدل الطبيعة .

ولكن - كما ذكرت من قبل - لم أستطع أن أنوه بهذا في بحثى آنذاك ، بل كنت أستعين بكلمة « التكميلية » في الموضع الذي أردت أن أستخدم فيه كلمة « الجدلية » .

وكان فى هذا مخاطرة فكرية بغير شك. إذ أن «التكميلية» مصطلح معروف يختلف اختلافاً كبيراً عن «الجدلية»، بل يتضمن مدلولا مثالياً توفيقياً.

وعند ما أتأمل اليوم هذه المخاطرة الفكرية ، أتساءل بيني وبين نفسي ، هل كان الأمر مجرد استخدام كلمة بدلا من كلمة أخرى ، أم كان كذلك افتقاراً إلى الوضوح الفكرى الكامل، وأرجح أنه كان افتقاراً إلى الوضوح الكامل، ولعل البقايا المثالية التي ما تزال تتنفس في هذا البحث خير دليل على ذلك.

وأيتًا ماكان الأمر، فهذا هو بحثى بين يدى القواء، نقطة بداية في طريق ما أزال أجهد فيه من أجل الحقيقة .

محمود أمين العالم

نوفيرسنة ١٩٦٩

#### مدخل

لم تكن المصادفة موضوعاً لبحثى منذ البداية . . . بل كان الموضوع شيئاً غامضاً يقف أمام قواى العارفة كأنه حائط كثيف معتم ، أستشعر جلاله ، وإن لم أتبين له فى نفسى دلالة محددة .

على أنى رحت فى ذلك الوقت أخلع عليه أسماء متعددة . فتارة يكون « حدود الفلسفة العلمية » دون أن أعرف على وجه اليقين ما هى تلك الفلسفة العلمية . وما إمكان قيامها ، وتارة أخرى يكون « الأساس المنطق للعلم الحديث » مستنداً فى ذلك إلى فكرة غائمة عن العلم الحديث » وإلى رغبة غائمة كذلك فى أن أنقد هذا العلم الحديث نقداً صوريباً تحليلياً ، على الرغم من أننى لم أكن أتعاطف فكرياً مع مدرسة التحليل المنطق . ولكنى - فيا أذكر - كنت أحلم مغامرة فكرية لإقامة ميتافيزياء تجريبية . . لإقامة مذهب «كانطى» جديد على نتائج العلم الحديث. وأذكر أن عوامل متعددة دفعت بى إلى هذا الحلم . كنت ميالا دائماً إلى العلوم الطبيعية قبل أن أبدأ دراستى للفلسفة بكلية الآداب، وفى أثناء هذه الدراسة . ثم تحمست غاية الحماس " لمقدمات «كانط» لكل ميتافيزياء فى المستقبل " . ووقفت عند كتاب فى طبيعة التفكير الميتافيزيائي تشير فيه مؤلفته «د . م . إمينت M. Emmet في المقدمة إلى حاجتنا إلى «كانط» جديد، عكد طبيعة التفكير الميتافيزيائي بالنسبة للتصورات العلمية الجديدة .

وأحسست فى سذاجة وغرور لا حد لهما أن هذه هى مهمتى التاريخية . ومن ثم رحت أعد نفسى للرحلة الطويلة . على أننى لم أجزئ مراحلها ولم أصنف عملياتها ، بل اعتبرتها – كأى ميتافيزيائى مخلص – نفضة فكرية واحدة تمسك بجماع الضرورى والكلى فى صياغة موحدة متاسكة .

والحق أننى لم أكن «كانطيًا » بلكنت « دون كيشوتيًا » متطرفًا، وإن لم أملك درعًا من رياضة أو معرفة علمية . على أننى انطلقت عبر الظلمة

وطواحينها العلمية الدائرة بضمير لا أدعى أنه كان يستهدف المعرفة وحدها ... فقد كنت مأزوما أزمة تختلط فيها المفهومات الفكرية والقيم الاجتماعية والحلقية . وكنت أعتقد أن انطلاق عبر الحائط الكثيف المعتم هو سبيلى للخلاص .

ولكنى كنت منتسباً انتساباً كاملا إلى تيارات فكرية غير علمية ، وكان هذا الانتساب الفكرى عقبة منهجية تردنى عن الاستبصار السليم بالبحث الذى أستهدفه .

كنت أتحرك بإرادة « نيتشه » ، وأتعرف بحدس « برجسون » وطفرته الخية ، ولا أبصر في الواقع غير لا معقول « مايرسون » ، وهكذا جعلت من البحث عن « الدلالة » رحلة استبطانية ، وجعلت من العقل إطاراً محدوداً قاصراً ، ومن الحياة حبلا منصوباً فوق هاوية ، ولهذا كنت متحمساً لتجريح العلم ، حريصاً على تكشف مثالبه واصطناعها . وأذكر أنني عندما قرأت الترجمة العربية لكتاب « الكون الغامض » أحسست بسعادة غامرة عند قول «جينز » : « إن نهر المعرفة قد انحرف انحرافاً شديداً » ، ورحت أتسلح بالمعرفة العلمية و بنتائجها الحديثة بنوع خاص لكي أتخذ منها معاول لتقويض العلم نفسه . . . بل لتقويض الحياة كذلك . وكان الشاعر « ت . س . إليوت » لحني الجنائزي المفضل . كنت أعمل بضمير مأزوم يرتبط فيه الإشكال العلمي بالانهيار النفسي ، والرغبة في المعرفة بالرغبة في المعرفة في المعرفة في المعرفة في المعرفة على التكامل والاستقرار .

على أن شيئًا من الاستقرار لم يصب نفسى . لم أكن أعرف كيف أوفق بين محاولتي الكانطية لإقامة ميتافيزياء وبين النتائج العلمية الحديثة ، لم أكن أعرف كيف أوفق بين الحلم والتجربة .

وكان يبرز فى نفسى آنذاك أمر واحد هو أن العلم الحديث ذو مدلول ميتافيزيائى . ودعم هذا المدلول فى نفسى كتاب ومفكرون كبار . . . ما أصغرهم فى نفسى اليوم !

وأخذت المسألة تتحدد شيئًا فشيئًا . فرحت أبحث في المحاولات المختلفة

لإقامة الفلسفة على أساس علمي ، وفي المحاولات المختلفة لتحديد الأسس الفلسفية للعلم .

ووقفت طويلا عند « رصل » ، و بخاصة عند كتابيه « التصوف والمنطق » و « معرفتنا بالعالم الخارجي » ، وفجعت في محاولة « رصل » . لم أسترح إلى منهجه الصورى التحليلي . إلا أنني لم أتوقف عن التعرف على بعض المحاولات الأخرى ذات المنهج نفسه . ولم أرتض أن أقصر دور الفلسفة على التوضيح والتحليل . ولم أقبل حكم الوضعيين المنطقيين على الميتافيزياء . . . إلا أنني — في ذلك الوقت — لم أرفض هذا المنهج الصورى التحليلي رفضًا علميلًا سليمًا ، بل رفضًا نفسيًّا فيه انفعال وحرص على البناء الميتافيزيائي الذي كنت أحلم ببنائه . ولكني استفادت استفادة بالغة من قراءتي في « رصل » وفي بعض المؤلفات الوضعية المنطقية . تعلمت منها كيف أنظم معارفي وأن أتبين الصعاب الجدية التي تواجه المنطقية . وأذكر أن « رصل » هو أول من قلقل ثقي في « برجسون» ، على الرغم من أن إشارته النقدية إلى برجسون كانت عابرة في أحد الكتابين اللذين ذكرتهما أو في كليهما ، لا أدرى على وجه الدقة .

ولا أدرى كذلك كيف عرفت «كارل بيرسون»، وكيف ألفته فترة طويلة ، ورأيت عنده مطالع تفكير « رصل » والمدرسة الوضعية الجديدة . ولكنى لم أقتنع بحدوده الحسية الاسمية . وسخرت من فهمه القاصر — فى رأيى — للعلم وللنظرية الذرية خاصة . وعرفت كذلك « ماخ » وإن لم أقف عنده مثلما وقفت عند بيرسون . وإن تبينت رابطة وثيقة بينهما . ورأيت عند ماخ بعض الانتقادات التى توجه إلى فيزياء «نيوتن»، ولكن على أساس قريب من حدود بيرسون الحسية التى لم أقتنع بها . ثم عبرت القارة ثانية إلى « دوهم » . فتبينت موقفاً جديداً لا هو بالحسى ولاهو بالميتافيزيائى الحالص . وتحمست له أولا ، إذ وجدت فيه دعامة للبناء الذى انتويت إقامته . تحمست لنقده للنظرية الفيزيائية التقليدية ولحده من موضوعية النظرية العلمية بوجه عام . إلا أنى سرعان ما خرجت عليه بفضل توجيهات « أبل راى » الذى علمنى كيف أرفض فى مذهب دوهم بفضل توجيهات « أبل راى » الذى علمنى كيف أرفض فى مذهب دوهم

العلمى عناصره الميتافيزيائية واللاهوتية . والحق أنى أدين لأبل راى بجانب كبير من الاستقرار العلمى الذى بدأت أستشعره . وعلى الرغم من أنى لم أستفد استفادة مباشرة فى بحثى هذا من كتاب «أبل راى» عن «نظرية الفيزياء عند الفيزيائيين المعاصرين» ، إلا أنى قضيت شهوراً أطل فى هذا الكتاب ، وأمتص منه ألفة علمية جديدة على نفسى . وعند ما قرأت «بوانكاريه» بعد خلك وحدتنى مندفعاً إلى نقده لا بضمير ميتافيزيائى بل باستبصار موضوعى للنظرية العلمية . على أن «أبل راى» وجهنى إلى ضرورة معرفة نيوتن معرفة دقيقة لأن نقده للنظرية الفيزيائية كان يقف عند السنوات الحمسين الأخبرة من القرن التاسع عشر فحسب . ولكننى لم أعرف نيوتن فى نصوصه ، وإنما فى كتب تاريخ العلم . وما أطنى استفدت من هذه الكتب وقائع ومعلومات بقدر ما ازدادت ألفتى بالتفكير العلمى .

وعندما كنت أعاود الاطلاع على كتب الفيزياء الحديثة التى أوحت إلى من قبل بمدلول ميتافيزيائى لهذه الفيزياء ، كنت أحس إزاءها بضيعة حقيقية لا أستطيع معها أن أوفق بين ألفتى العلمية الجديدة وهذه الظلال الميتافيزيائية في قلب هذه الفيزياء ، هذه الظلال التي يمتزج فيها مبدأ عدم التحديد بالحرية الإنسانية بالعناية الإلهية امتزاجاً عجيباً .

ولكنى ما كنت أعرف كيف أميز بين هذه الكتب . إلى جانب أنى كنت أتخير منها الكتب العلمية المبسطة التى لا تحتوى على رياضيات . وإن غامرت أحياناً بمطالعة كتب أخرى غير بسيطة ، محاولا جهدى أن أتلمس المعانى من أسطرها القليلة غير الرياضية . واهتديت إلى الكتب التى حددت لى القيمة الموضوعية للفيزياء الحديثة ولكنها لم تكن حاسمة أو على الأقل لم تخصص صفحاتها لهذا الموضوع وإنما كنت أتلقف أحكامها هذه بين ثنايا دراساتها التفصيلية . والعجيب أن أجد نفسى فى هذه الفترة من بحثى مدافعاً متشدداً عن الموضوعية العلمية . ولقد تبين لى خلال ذلك أن المسألة الأساسية التى يشتجر حولها الخلاف دائماً لتحديد القيمة الحقيقية للعلم الحديث هى المصادفة . ذلك

لأن المصادفة تتعلق من ناحية بالمنهج الاحتمالي للعلم نفسه ، ثم تتعلق من ناحية أخرى بظواهره وقوانينه مثل مبدأ عدم التحديد وموجة الاحتمال والمظهر التكميلي في الفيزياء .

وهكذا استقر بى التخبط عند هذا الموضوع « المصادفة الموضوعية ودلالتها فى فلسفة الفيزياء الحديثة » ، متخذاً من هذا الموضوع سبيلى لفهم طبيعة منهج هذه الفيزياء وطبيعة ظواهرها وقوانينها .

وبهذا أخذ البناء «الكانطى » الذى أردت أن أقيمه يخف ويشف عن هذا الموضوع البسيط. ولقد رغبت بعد ذلك فى أن أدرس المصادفة فى تاريخ الفلسفة وفى الفيزياء. وأذكر أننى استبصرت بالدلالة الموضوعية للمصادفة فى الفيزياء الحديثة عند «ماكس بورن» و «ريشنباخ»، فجعلت منهما سندى فى البحث فى هذا الحجال العلمى. كما عرفت المفكر الفرنسى العظيم «كورنو»، عرفته خلال قراءة عابرة فى أحد الكتب العلمية المبسطة، وتعلقت به طويلا ووجدت فى فهمه للمصادفة الموضوعية سندى كذلك فى مجال الدراسة الفلسفية. وعلمي «كورنو» كيف أحول ألفتى العلمية إلى عقيدة علمية، ومنحنى وعلمي «كورنو» كيف أحول ألفتى العلمية الموضوعية ونقدى لمختلف العناصر الأساسية التى أقمت بها تصورى للمصادفة الموضوعية ونقدى لمختلف التصورات الأخرى غير الموضوعية.

وهكذا بعد ما يقرب من عامبن أو ثلاثة أعوام من التخبط والغربة أمام الحائط الكثيف المعتم ، تبينت باباً ضيقاً فرحت أجهد للدخول فيه .

وعند ما أخذت أعد أو راقى لكتابة البحث بعد أن جمعت مواده المختلفة ، أحببت أن أقسم البحث في المصادفة إلى قسمين: قسم يدرس المصادفة الذاتية ، وقسم يدرس المصادفة الموضوعية ، ثم أقوم بعد ذلك ببيان نقاط الاتفاق ونقاط الحلاف ، ثم أحاول التوفيق بينهما ، بل اتخذت موقفاً عقيدياً . . . جعلت فيه للمصادفة مدلولا موضوعيا لا يقبل التوفيق والمهادنة . وبدأت بحثى فقسمته قسمين : قسمًا تاريخياً أتناول فيه النظريات الفلسفية المختلفة الحاصة بالمصادفة ، وقسمًا نحليلياً أتناول فيه دلالة المصادفة في الرياضة والفيزياء . ولكني في القسم الأول لم أكن مؤرخاً محايداً للنظريات الفلسفية ، فلم أتابع

دلالة كل نظرية لأنتهى أخيراً إلى رسم منحنى بيانى لتطورها جميعاً ، بل كنت مؤرخاً ناقداً على أساس معتقدى فى المصادفة الموضوعية ، مؤرخاً مغرضاً أهدف أولاً وأخيراً إلى الدفاع عن الرأى الذى أعده سليماً وتخطئة ما أراه مخالفاً . . للهذا عددت القول بالمصادفة الذاتية خطأ . . . لا مجرد وجهة نظر أخرى ، أو عددته - على الأقل - موقفاً جانبياً عدداً لا يستوعب كافة عناصر المنظور الواقعى . ولهذا قصرت دراستى التاريخية للمصادفة على إبراز المدلول الموضوعي لها . واكتفيت فى التفكير القديم بكتب أرسطو وحده ولم أطلع إلا على بضعة مؤلفات محددة عن فلسفته ، ولم أرجع فى أبيقور إلا إلى كتاب واحد . واعتمدت فى فهم « لوكريتس » على قصيدته فى أبيقور إلا إلى كتاب واحد . واعتمدت فى فهم « لوكريتس » على قصيدته نفسها . وعرضت لنيوتن والمفكرين السابقين عليه واللاحقين له عرضاً عابراً . على أننى وقفت طويلا عند « كورنو » و « بيرس » واهتممت « ببوانكاريه » و « كينز » . وانتهيت من الباب الأول إلى حكم تقريرى فى المصادفة المؤضوعية .

وفي الباب الثاني الحاص بالمصادفة في الرياضة والفيزياء أحسست بعربي ، وقابلتني صعوبات لا حصر لها ، ترجع في معظمها إلى حدود معرفتي بالرياضة . والحق أنني كنت أتحرك بالفة علمية فحسب لم ترتفع بعد إلى مستوى المعرفة المدقيقة المنضبطة . وفررت من كافة المشكلات الرياضية في الفصل الحاص بحساب الاحتمالات ، وأرضيت نفسي بأن قلت لها : «إنني لا أدرس مبادئ حساب الاحتمالات وإنما أعرض لدلالته النظرية لتحديد مفهوم مبادئ حساب الاحتمالات وإنما أعرض لدلالته النظرية لتحديد مفهوم المصادفة »، ولا أشك في أنني مصيب إلى حد كبير فيا قلته لنفسي . ولكن ، لو أنني على معرفة بالرياضة لانتهيت إلى نتائج أكثر جدية من تلك التراكيب الفكرية العامة التي ختمت بها الفصل الأول من الباب الثاني الحاص بحساب الاحتمالات . وأذكر أنني عند ما كنت أقرأ في كتاب « تود هنتر » عن «تاريخ النظرية الرياضية للاحتمال » عن رسالة « لابلاس » الفلسفية عن الاحتمالات ، فوجئت بتودهنتر يقول بعد تحليل الرسالة « إن بعض أجزاء هذه الرسالة فوجئت بتودهنتر يقول بعد تحليل الرسالة « إن بعض أجزاء هذه الرسالة فوجئت بتودهنتر يقول بعد تحليل الرسالة « إن بعض أجزاء هذه الرسالة و المنالة النفرية الرياطة عليه المسالة « إن بعض أجزاء هذه الرسالة و المنالة و ا

مضيعة للوقت لأنها خالية من المعالجة الرياضية . . . وأنها تافهة لا قيمة لها وخجلت من نفسى لأن الكتاب الوحيد الذى تمكنت من قراءته للابلاس هو هذا الشيء التافه الذى لا قيمة له .

واستشعرت بالأمر نفسه فى الفيزياء الحديثة . . . العرى والدون كيشوتية . . . كنت أتوقف أياماً ، لا أنتظر وحياً أو فكرة خلاقة ، بل فهماً ، مجرد فهم بسيط لتجربة علمية أو لصياغة ، والحق أنى ما كنت أبحث لأعرف فحسب بل لأتخلص مما كنت أعرف ، لأتخلص من بقايا ألفة ميتافيزيائية ، لأتخلص من تصورات ومنهج فكرى .

لم أتعمق دراسة الفيزياء الحديثة ، ولم أدرس تفاصيلها ، وإنما اكتفيت مشأفى فى ذلك مع حساب الاحتمالات بتحديد المدلول النظرى لنتائجها ، ولوكانت لى سابقة خبرة علمية تجريبية ، لتمكنت فيا أعتقد من تعميق هذا الجانب من بحثى ولكانت نتائج الفصل الثانى من الباب الثانى أكثر جدية كذلك من تلك التراكيب الفكرية العامة التى ختمت بها هذا الفصل .

وإنى لأعترف بأنى كنت بين أمرين: أن أعرف . . . وأن أكتب بحثا . ولا أشك في أن الأمر الأول حرمني من أن أقدم البحث منذ سنوات مبكرة ، على أنى أعترف كذلك أن الأمر الثانى حرمني من أن أعرف المعرفة الحقة المستأنية .

واكنى على الرغم من هذه الأمور جميعاً تمكنت من أن أسلك سبيلى فى البحث فأحصل على المنحنى محدد البرز خلاله مفهوم المصادفة الموضوعية فى التفكير النظرى الفلسنى وفى حساب الاحتمالات والفيزياء الحديثة . وانتهيت من هذا كله إلى شيء بسيط للغاية . لم أقم بناء ضخماً كما حلمت فى البداية ، ولم أتجاوز حدوداً كانت مرسومة ، ولم أصنع معجزة فكرية ، بل استبصرت بدلالة محددة لكلمة بسيطة هى المصادفة ، والبحث فى نهايته ليس إلا هذا الاستبصار بهذه الكلمة .

على أن الشيء الكبير حقيًا الذي انتهيت إليه من بحثى هذا ، ليس من بين نتائجه المكتوبة ، بل هو في نفسي . . . ألفة علمية حبيبة واستشراف صادق مسئول على بعض المشكلات الجدية ، مثل طبيعة النظرية العلمية ، ومشكلة الاستقراء التي أرجو أن تستنفد اهتمامي العلمي في المستقبل .

وفى ختام هذه المقدمة يسعدنى أن أذكر ما كان للدكتور يوسف مراد والدكتور « إدوار موروسير » من فضل كبير فى إنجاز هذا البحث .

أما الدكتور يوسف ماد ففتح لى مكتبته منذ اليوم الأول الذى أخذت أتحسس فيه موضوع بحثى، كما لقيت من تشجيعه وتوجيهه العلمى ما أعاننى على التغلب على كثير من صعاب البحث.

أما الدكتور إدوار موروسير فالتقيت به فى الشوط الأخير من عملى العلمى ، ولكننى أدين له بمعرفتى بالعالم الفرنسي فريشيه ، وبتخلصي من بعض الأحكام التاريخية التي كنت متورطاً فيها فى بحثى ، وبفهم سليم جديد للرياضة .

## مف رمته

#### ماذا تقوله هذه الدراسة

إن الميزة الأساسية لحضارتنا الحديثة هي إيماننا بعلمية الواقع وعلمية حياتنا الإنسانية – والدلالة الحقيقية للعلم أنه معرفة بما يتضمنه الواقع من ضرورات، وهو في الوقت نفسه جهد إنساني للسيطرة على هذه الضرورات وتوجيهها.

ولكن . . . في الوقت الذي يصبح فيه توكيد علمية الواقع وعلمية الجياة الإنسانية هو السبيل لخلاص الإنسان من كافة مشاكله المستعصية ، في هذا الوقت تتكاثر المحاولات المريرة الهادفة إلى تزييف موضوعية العلم والإهدار من قيمته التوجيهية ودلالته الثورية ، وهي محاولات في الحقيقة لإبقاء الواقع والحياة الإنسانية على مبعدة من السيطرة العلمية السليمة والتوجيه الإنساني المتقدم .

وأغلب الغربيين من مؤرخى الفلسفة ومؤرخى العلم كذلك ، يتخذون من الحلاف الموهوم القائم بين الفلسفة والعلم ، سبيلا لقلقلة الميراث العلمى والتشكك في قيمته كذلك . على أن الفلسفة في الحقيقة هي العلم نفسه ، في مرحلة واعية بمشكلاته المنهجية والنظرية . ومهمة الفلسفة في حضارتنا الحديثة هي الدفاع الجدي عن علمية الواقع وعلمية الحياة الإنسانية .

وهذا بحث فى الفلسفة . . . أدافع به عن مفهوم جانب معين من العلم هو الفيزياء . . . وعن مفهوم مسألة خاصة فى الفيزياء هى المصادفة .

فالمصادفة اليوم أساس تقوم عليه العلوم الحديثة . وهي قانون أساسي في الفيزياء بوجه خاص . إلا أن المصادفة كمفهوم علمي كانت سبيلا اتخذه كثير من العلماء والمفكرين ومحترفي الفلسفة في المجتمعات الرأسمالية لتقويض بنيان العلم والحد من قيمته الكوزمولوجية ، ولإثبات مفهوم ذاتي مثالي للعلم ،

ولإهدار قيمته الموضوعية . وبهذا وجدوا طريقهم للعودة فى قلب النظرية العلمية إلى آلهة قدامى ، وإلى بث روح القلق والتشكك لدى المؤمنين بعلمية الواقع وعلمية الحياة .

#### ولقد استندوا في ذلك إلى أمور ثلاثة :

أولا: إلى فهم غير دقيق لطبيعة العبلية العلمية في الفيزياء الحديثة .

ثانياً: إلى فهم غير سليم لطبيعة المنهج الاحتمالي الذي تقوم عليه هذه الفيزياء.

ثالثاً: إلى التشبث بدلالات قديمة للمصادفة . . . أبطلها التطور الموضوعي للعلم .

ولهذا كان على هذا البحث الذى يدافع عن موضوعية الفيزياء الحديثة أن يدرس العمليات الفيزيائية ، ويحدد دلالة المنهج الاحمالي ويتتبع تاريخياً تطور مدلول المصادفة ويحلل مضمونها .

ولهذا انقسم البحث قسمين كبيرين . . . قسمًا تاريخيًّا تحليليًّا يتتبع نظريات المصادفة و يحدد دلالتها الموضوعية . . . وقسمًّا نقديًّا تحليليًّا يحدد مفهوم المصادفة في حساب الاحتمالات وفي الفيزياء .

أما الجزء الأول: فيبدأ بالكشف عن تطور مفهوم المصادفة عند الطفل، وعند الشعوب البدائية. وهو يستند في الحالة الأولى على نتائج «بياچيه» التي أبانت أن مفهوم المصادفة يتطور في مراحل ثلاث من النمو، تنتقل المصادفة خلالها من عدم تميز إلى تحديد مادى في سن السابعة والثامنة إلى تحديد نظرى لا ينضج قبل سن الحادية عشرة. وفي هذا التطور لا ينضج مفهوم المصادفة إلا بنضج العمليات الارتدادية أو التآليف العملية بوجه عام، أما عند الشعوب البدائية، فالمصادفة لا وجود لها كمفهوم بين تصورات العقلية البدائية، وذلك لامتلاء هذه العقلية بعلاقات سحرية وارتباطات خفية، ولا نكاد نعثر على مفهوم للمصادفة في الديانات الإغريقية القديمة، ثم تأخذ المصادفة تظهر

شيئًا فشيئًا كمفهوم معارض للضرورة أولا . . . وإن أخذ حينًا مظهرًا غائبًا . . . ثم كمفهوم موضوعي خالص لا يتعارض مع الضرورة ، بل يعد أحد موجهاتها .

وكشف البحث عند «امبادقل» و«ديمقريطس» أول استبصار علمى للمفهوم الموضوعي للمصادفة، وذلك نتيجة لإدراكهما المعنى الموضوعي للضرورة باعتبارها الشيء القائم في التركيب الفزيائي نفسه، واستبعادهما للغائية والتأثيرات اللاهوتية. ولكن المصادفة عند امبادقل تقف عند حدود ما لا يحدث دائمًا ولكنها عند ديمقريطس اتخذت مظهراً موضوعيًّا سليماً لايتعارض مع الضرورة فهي لا محدودية العلل وتعدد العوامل الطبيعية التي تساهم في إحداث الدوامة الكونية، وكشف البحث عند أرسطو مظهراً غائبيًّا للمصادفة نتيجة لفهم أرسطو الغائي للضرورة . . . فالمصادفة عنده من صنف الأفعال التي تتحقق في صورة القصد وإن تكن عرضية ، وقصرها أرسطو على العاقل الحي وإن جعل التلقائية للحيوان والنبات والطفل توكيداً للدلالة الأخلاقية للمصادفة عنده . وفي العارض الأرسطي والمادة من العلم .

وعلى الرغم من أن المذهب المادى الذى تسلمه «أبيقور» من «ديمقريطس» كان خاليًا من كل غائية ومفهوم لاهوتى، إلا أنه أدخل فيه مبدأ ، هو الانحراف فى حركة الذرات دفاعًا عن الحرية الإنسانية ، والمصادفة . . . فكان انحرافًا مذهبيًّا كذلك . وإن يكن من الممكن أن يعد الانحراف الذرى قوة داخلية فى الأشياء وليس شيئًا مفروضًا من خارجه مما يحتفظ للمذهب المادى بتماسكه . ولقد تمكن لوكريتس من التوفيق بين مادية ديمقريطس وانحراف أبيقور فجعل من العرضية والتعدد والتصادم والتداخل أساسًا للموجود ، ومصدراً لنشأة تركيباته المختلفة وضهائًا لعدم الاختلاف والتجانف بين الضرورة والمصادفة .

ولم يكشف البحث عن مفهوم للمصادفة خلال العصور الوسطى غير المفهوم الأرسطى الغائى المظهر. على أن نشأة العلم على يد «جاليليو» و«دُيكارت»

و «نيوتن» كانت توكيداً لنبي ما للمصادفة من دلالة موضوعية، وذلك لما يتميز به العلم في نشأته من ميكانيكية حاسمة . فني داخل الإطار الميكانيكي الذي يحاول أن يربط فرديات الواقع المنعزلة ربطاً رياضياً إقليدياً مطلقاً في الزمان والمكان ، ما كان للمصادفة كمدلول موضوعي أن يتحقق لها وجود علمي . وكان هيوم وكانط تعبيرين فلسفيين عن هذا الموقف الميكانيكي . والمصادفة عند «هيوم» لا شيء في ذاتها، بل هي مجرد نني لعلة ، وهي في العقل حالة من عدم التحديد. أما كانط فاستبعد المصادفة استبعاداً قبلياً لخروجها على شروط التجربة أما كانط فاستبعد المصادفة استبعاداً قبلياً لخروجها على شروط التجربة الكلية الضرورية . وسجل لابلاس الموقف الميكانيكي تسجيلا حاسمًا بتعريفه المصادفة بأنها الاسم الذي نخفي به جهلنا .

ولقد نشأ حساب الاحتمالات في القرن السابع عشر في شكل رسائل متبادلة بين باسكال و «فرما» ، ولكن ذلك لم يساهم في إبراز المصادفة كمدلول موضوعي . ذلك لأن حساب الاحتمالات نفسه كان يستند في هذه المرحلة على أساس قبلى . و يعد « كورنو » أول محدد للدلالة الموضوعية للمصادفة في العالم الحديث . . . والمصادفة عنده ليست نسبية بل هي واقعة متحققة بالفعل ثمرة الالتقاء بين سلاسل عليَّة مستقلة بعضها عن بعض استقلالا عقليًّا. ولقد كشف كورنو هذه الواقعة نفسها في داخل النظام الرياضي في متواليات العدد -وهو الذي يحدد النسبة بين قطر الدائرة ومحيطها . ولكن المصادفة في المتواليات العشرية لهذا العدد لا تتميز إلا بميزة واحدة هي انعدام الدورية . أما بقية المميزات الأخرى التي يحددها كورنو للمصادفة الفيزيائية ، فلا سبيل إلى تحققها فى الحجال الرياضى . ولقد اتفق « جون ستيوارت مل » مع كورنو فى تصوره الموضوعي للمصادفة . وإن تخلص من هذه الموضوعية في فهمه لحساب الاحتمالات وذلك لسبادة عناصر ميكانيكية على منهج تفكيره . وعند « بيرس » يكشف البحث عن تصور موضوعي كامل للمصادفة مدعم بالنتائج العلمية لنظرية القوى الحرارية والنظرية الحركية للغازات. وشارك بيرس في نقد الضرورة الميكانيكية ، وحدد المصادفة بأنها ما يتميز به الواقع من « لا ارتدادية »

وما يتصف به من تنوع وتداخل وعدم قابلية للصياغة الميكانيكية . ولم يجد بيرس تعارضاً بين الفهم الموضوعي للمصادفة وبين العلية ، بل هما مظهران متداخلان من مظاهر حتمية الواقع . ولقد استفاد بوانكاريه من النتائج العلمية الحديثة وتمكن من تحديد العوامل الضرورية لاعتبار المصادفة واقعة موضوعية . وهي :

١ – تعقد العوامل وتعددها .

٢ - الالتقاء بين سلاسل منعزلة من الحوادث العلية .

إلا أنه برغم ذلك يرد المصادفة إلى عامل ثالث هو ضآلة العلة التى تصدر عنها جسامة المعلول. وبهذا دمغ المصادفة بمدلول ذاتى . ويرجع هذا إلى مذهبه العام فى المواضعة . ولم يختلف «كينز» عن بوانكاريه فى فهم المصادفة فهما ذاتياً وإن تحقق له ذلك من خلال تحليله المنطقى . والمصادفة عنده حكم ذاتى بتوقف على ما لدينا من معلومات ومعارف .

ومن خلال هذا التتبع التاريخي كشف البحث عن أن المفهوم الموضوعي للمصادفة لا يتحقق إلا بزوال الدلالات الغائية والذاتية واللاهوتية والميكانيكية والصورية في النظرة إلى الواقع .

و بهذا التتبع التاريخي ينتهي الجزء الأول من البحث وينتقل البحث إلى جزئه الثاني الحاص بتحليل المدلول النظري لحساب الاحتمالات والفيزياء الحديثة .

وفى حساب الاحتمالات كشف البحث عن نظريات ثلاث: نظرية تقليدية تجعل من الاحتمالات نسبة بين عدد الحالات الملائمة لحادث من الأحداث إلى عدد الحالات الممكنة إمكاناً متساوياً لهذا الحادث؛ ونظرية منطقية ترد الاحتمال إلى علاقة بين قضايا لا بين حوادث، ونظرية تجريبية تجعل من الاحتمال تكراراً حديثاً في الواقع.

والنظرية التقليدية تقوم على أساس قبلى هو مبدأ العلة غير الكافية أو ما يسمى بقانون تساوى الإمكانية . ولقد صاحب هذه النظرية مفهوم ذاتى للمصادفة بحسبانها حداً للجهل .

أما النظرية المنطقية للاحتمال . . . فهي محاولة لقصر موضوعية الاحتمال

على العلاقة الاستخلاصية لا على أساس التحقق الفعلى للحوادث. ولكن هذه النظرية المنطقية لم تخلص من الأساس القبلى على الرغم من محاولة «كينز» تعديله. والاحتمال عند كينز هو مجرد علاقة بين قضايا ، ويرتكز على اعتقاد عقلى هو العملية الاستخلاصية وعلى مبدأ عدم التمييز ، وهو الاسم الجديد الذي يعطيه كينز لمبدأ العلة غير الكافية . . . أما عند « دونالد ويليامز » فيكشف البحث عن محاولة لرد الاحتمال إلى عملية قياسية . كما تبرز المحاولة نفسها عند «كارناب» وإن يكن في صورة مغايرة ، ويحدد كارناب الاحتمال أو ما يسميه بالاحتمال بأنه درجة توكيد فرض «ض» بالإشارة إلى جملة تتعلق ببينة «ي» . ولم يكن للمصادفة في هذه النظرية المنطقية غير الدلالة الذاتية .

أما فى النظرية التجريبية للاحتمال فيتحدد الاحتمال بأنه الحد الذى تتجه نحوه التكرارات النسبية عند ما يتضاعف عدد العناصر فى مجال قياسى إلى حد بعيد للغاية . ومن خلال دراسة هذه النظرية اتضحت الدلالة الموضوعية للمصادفة كواقعة فيزيائية قابلة للقياس . وكان ذلك نتيجة لتحرر النظرية التكرارية من العناصر الذاتية والأسس القبلية .

ولكن حساب الاحتمالات فى نظرياته الثلاث لا يقدم تصوراً كاملا للمصادفة . لأن حساب الاحتمالات منهج رياضى قياسى . والمصادفة تحقق موضوعى . ولهذا كانت الفيزياء هى المجال الحقيقى لتحديد دلالة المصادفة كواقعة موضوعية ، فحساب الاحتمالات على حد تعبير « بوي سيرڤيان » Puis Servien يدرس الزهر فى الهواء أما الزهر بعد سقوطه فشىء فيزيائى تدرسه الفيزياء .

ولهذا كان البحث في الفيزياءهو الهدف الجدى الأخير. وفي الفيزياء التقليدية كشف البحث عن سيادة تصورات لاهوتية لفكرة المكان والزمان المطلقية وفكرة الأثير... هذا إلى جانب اقتصار منهج تلك الفيزياء على التحديد الفردى للظواهر المنعزلة وذلك لمعرفة سرعاتها الأصلية ومواضعها الأصلية في لحظة معينة. وكان من جراء

سيادة التصورات اللاهوتية والاقتصار على التناول الفردي أن وقفت ظواهر تلك الفيزياء عند تلك الظواهر ذات القابلية للارتداد . ولكن سرعان ما واجهت تلك الفيزياء ظواهر جديدة لا تقبل التحديد الفردى ولا الصياغة الرياضية الإقليدية لأنها ظواهر ليست ذات قابلية للارتداد . ويعد القانون الثانى لنظرية القوى الحرارية ، وهو المعروف بقانون كارنو الذى يتعلق بعدم إمكان تحويل الحرارة إلى الشغل تحويلا كاملا ، يعد هذا القانون بداية الأزمة فى الفيزياء التقليدية ، ثم أخذت تتكشف ظواهر جديدة تدعم هذه الثورة على الحدود الميكانيكية، وذلك كالنظرية الحركية للغازات والحركة البراونية والتحلل التلقائى للرات الراديوم . وهذه الظواهر جميعاً توكيد لتحقق ظواهر جديدة تتميز باللاارتدادية وبعدم القابلية للتحديد الفردى ، وكان حساب الاحمالات بمعناه التكرارى التجريبي هو الصياغة الكمية السليمة لهذه الظواهر .

وشهدت بداية القرن العشرين نظريات فيزيائية جديدة تتعلق بالتركيب الداخلي للذرة . وقامت هذه النظريات على دراسة ظواهر الإشعاع . على أن الظواهر كذلك تتميز بالمميزات السابقة جميعاً من « لا ارتدادية » وعدم إمكانية التناول الفردى . . . و بالتالى ضرورة تطبيق حساب الاحتمالات عليها لدراستها وتحديد انتظاماتها .

وكانت مسألة طبيعة الضوء من أهم موضوعات الدراسة في تحديد التركيب الداخلي للذرة. ذلك لأن الحركة الداخلية تتم دراستها عن طريق إشعاعاتها، وتنازعت تفسير الضوء مدرستان: مدرسة جُسيسية ومدرسة موجية. واستندت الجسيسية على ظاهرتين مهمتين هما ظاهرتا المفعول الكهرضوئي والمفعول كمتون. وتؤيد هاتان الظاهرتان المظهر الانفصالي للضوء في شكل « فوتونات ». ولقد كشفت هذه النظرية عن مبدأ علمي هو مبدأ عدم التحديد. و بمقتضي هذا المبدأ لم يعد هناك سبيل لتحديد سرعة الإلكترون بدون إثارة الاضطراب في موضعه ولا سبيل إلى تحديد موضعه بدون إثارة الاضطراب في سرعته ، وأبان هذا المبدأ عن أن الظواهر الداخلية في تركيب الذرة ذات طبيعة متداخلة متشابكة

مما يجعل دراسة إحداها تؤثر تأثيراً مباشراً فى الأخرى . ويضيف هذا المبدأ ميزة جديدة إلى الظواهر الفيزيائية هى الصفة التكميلية تعبيراً عن تداخل تلك الظواهر . أما النظرية الثانية فى تفسير الضوء وهى النظرية الموجية فتستند كذلك إلى ظاهرتين مهمتين هما ظاهرتا التداخل والانعطاف، وبمقتضى هاتين الظاهرتين تتأيد الطبيعة الموجية للإشعاع . وقد كشفت التجارب عن أن الضوء فى الحقيقة له مظهران ، مظهر موجى ومظهر جسيمى وأن هذين المظهرين يكمل بعضهما بعضاً. ويتضح المظهرالموجى فى انتقال الضوء فى الفضاء ويتضح المظهر الموجى عند إشعاعه وامتصاصه . ولكن المظهر الموجى ذو طبيعة خاصة لأنها عجرد السعة التي تحسب بمقتضاها وجود الجسيات . وهى أدلة رياضية لتحديد احتمال وجود الجسيات . وهى أدلة رياضية لتحديد احتمال وجود الجسيات . ولكن ذلك لا يعنى قصورها الموضوعي . وهكذا يرتبط المظهر الموجى بالمظهر الموجى بالمؤهر الموجى بالمظهر الموجى بالمظهر الموجى بالمؤهر الموجى بالمظهر الموجى بالمؤهر الموجى بالمؤهر الموجى بالمؤهر الموجى بالمؤهر الموجى بالمظهر الموجى بالمؤهر الموجى المؤهر الموجى المؤهر المؤهر

ويؤكد هذا الارتباط بدوره المظهر التكميلي الذي تكشف عند تحديد السرعات والمواضع داخل الذرة. وهذا المظهر التكميلي هو التعبير عن قابلية الظواهر للتلبس بمميزات متعارضة.

وظواهر الفيزياء الحديثة عامة تتميز بهذه الميزة التكميلية إلى جانب مميزات اللاارتدادية وعدم إمكانية التحديد الفردى .

وحساب الاحتمالات هو التحديد الدقيق لهذه الظواهر وعملياتها المتشابكة .

على أن هذه النتائج لم تستبعد الموضوعية من الفيزياء ولم تقض بمنهجها الاحتمالي على الحتمية أو العلية. لأن تكميلية هذه الظواهر أو انفراديتها لا تتعارض مع التحديد والدورية والانتظام، فهي ليست فوضي أو تحللامن كل تحديد بل تنتظمها ضرورة وعلية، تتكشف في إطار إحصائي. وهذا لا ينقص من قدر الموضوعية. لأن الإطار الإحصائي ليس حداً العجز الإنساني وإنما هو مطابقة للواقع وتحديد لشروط تحقق عملياته.

ومن هذه الصفات الجديدة للواقع الفيزيائي تتضح الدلالة الموضوعية للمصادفة.

والمصادفة الفيزيائية ليست غير تأبى الواقع الفيزيائى على الارتدادية والتحديد الفردى الميكانيكى ، وهى ليست إلا قابلية الظواهر لأشكال متعارضة متناقضة تكميلية من التحقيق والتحديد ، وهى ليست إلا التعدد والتداخل والتشابك واللاانفرادية .

و بتحقق المصادفة كأساس للفيزياء يتحقق للفيزياء — كعلم — خلاصها من سيطرة الأسطورة واللاهوت والانعكاسات النفسية الذاتية والمثالية ، وتستهل الفيزياء عهداً جديداً من الموضوعية الخالصة .

ولهذا تعد موضوعية المصادفة ضربة قاضية توجه إلى الفلسفة المثالية بوجه عام وإلى النظرة المثالية إلى العلم بوجه خاص

وسيادة المصادفة الموضوعية كأساس للفيزياء الحديثة لا يعنى عجز العقل الإنسانى عن السيطرة على الواقع الحارجي سيطرة نظرية وصناعية، بلى إن العقل خلال معرفته بقوانين المصادفة وتحديده لضروراتها ، يحقق سيطرته على الواقع ، ويجعل من إمكانيات المصادفة ظواهر موجهة تخضع لإرادته العملية والصناعية الواعية .

المصادفة إذن-أساس العلم الفيزيائى الحديث - ليست الاسم الذى نخفى به جهلنا، بل هى اقتدار عرفانى وتحقق موضوعى . اكتسبت موضوعيتهامن استبعادها للعلية الأسطورية والجبرية اللاهوتية والضرورة الميكانيكية .

على أن المصادفة كواقعة موضوعية لا تجعل من ظواهرها خروجاً على الضرورة والعلية والحتمية وإنما هي تتحد معها جميعاً في مفهوم مجالي عواملي أكثر موضوعية واستيعاباً لإمكانيات الواقع من التحديد الميكانيكي الفردي الانعزالي .

وهكذا تصبح المصادفة كمفهوم موضوعي ، أداة ثورية فى تطوير النظرية العلمية بوجه عام والخروج بها من الحدود الميكانيكية والضورية والتشبيهية .

وإلى جانب مجانبة الظواهر الفيزيائية الحديثة ، بفضل المفهوم الموضوعى المصادفة ، لكل تحديد ميكانيكي أو صورى أو مثالى، يصبح لهذه الظواهر الفيزيائية نفسها كذلك بفضل المفهوم الموضوعي للمصادفة ، دلالة تاريخية وظيفية

متجهة فى قلب النظرية العلمية الحديثة . فالصفة التفاعلية اللاارتدادية التى تتصف بها ظواهر المصادفة تهب الواقع المادى حركة تاريخية صاعدة .

وهكذا انتهى هذا البحث إلى أن: «الاستبصار الموضوعى للمصادفة تحرير للمنهج العلمى من الحدود الميكانيكية ، وتخليص للنظرية العلمية من الإسقاطات الذاتية والأطر الغائية، وإقامة للنظرية العلمية على أساس جديد من الضرورة العواملية المجالية ، وتدعيم لموضوعيتها ، وهو كذلك استشراف على جماع الممكن واتصال بحركته التاريخية وفاعليته المتجهة ».

إلا أن هذا البحث بنتائجه هذه هو دعوة فى الحقيقة إلى اختبار القضية ذاتها فى مجال التجربة البشرية ، مجال التساريخ والفكر والإبداع والحياة البشرية عامة .

ما حدود الضرورة والمصادفة ؟ وما دلالتهما في هذا المجال ؟

على أن هذا سؤال كبير يستحق بحثًا آخر .

لتكن هذه إذن هي مغامرتنا الفكرية القادمة التي نرجو أن نوفق في القيام بها .

# نظرية المصادفة الموضوعية ودلالتها فى فلسفة الفيزياء الحديثة

الباب الأول نظريات في المصادفة

## الفصل الأول الدلالة الشائعة للمصادفة

١

يحدث دائماً في كل عصر من عصور الفكر، أن تتقدم طائفة من الكلمات خطوة إلى الأمام، با رزة على زميلاتها الأخرى التى تزخر بها معجمات ذلك العصر، وتتحمل هذه الكلمات المعدودة على كتفيها المسئولية الثقافية للعصر بأكله . . . بما فيه من ثورية وانقلاب وتحول . بل قد تتحمل كلمة واحدة مسئولية عصر بأسره ، فتتقدم الصفوف في شجاعة وتقف وحيدة أمام قوى الظلام والرجعية . كما وقفت ذات يوم كلمة «القانون العلمي » وفعل « تدور الأرض » وكلمة « التطور » أمام الساخرين وفي مواجهة أساليب التجني والتجاهل والزراية . وفي عصرنا هذا نلمح كلمة « المصادفة » . . . هذه الكلمة العادية المهملة على أفواه العامة وأنصاف المتعلمين . والملقاة في الأزقة والأقاصيص وأحاديث العجائز ، نلمحها تتقدم وتشق طريقها في ركانة وشجاعة إلى قلب المعرفة العلمية الواعية ، ثم لا تلبث أن تصبح الأساس الذي يقوم عليه العلم الإنساني بكافة صوره في القرن العشرين .

على أن كلمة المصادفة كلمة قديمة توارثتها الأجيال والأسماع والملابسات والتجارب وحشيت بالدلالات المختلفة المتباينة .

وإذا كانت دلالة الكلمة علاقة معينة بيننا وبين الواقع الحارجي، كان لا بد من تحديد هذه العلاقة أولا . إلا أننا نختلف دائمًا فيا بيننا – بما نحمله من خبرات ومواقف – في طبيعة هذه العلاقة وحدودها ، ولهذا فالكلمة الواحدة قد تحمل دلالات مختلفة متقابلة بحسب مختلف الشخوص والمواقف . ويشتد هذا الاختلاف عند ما تكون الكلمة متصلة اتصالا غائراً بوجدانياتنا . وينطبق هذا انطباقاً كبيراً على كلمة المصادفة .

وعندما تقدمت كلمة المصادفة لتصبح أساساً للعلم الحديث ، تقدمت بدلالة محددة خاصة تغاير كل الدلالات الشائعة بين غالبية مفكرى هذا العصر والعصور السابقة . بل نخشى أن نقول إنه حتى اليوم لم تتضح هذه الدلالة الحاصة عند كثير من جلة العلماء ، ولم يتضح ما تتضمنه هذه الدلالة من توجيه جديد كل الجدة للمعرفة العلمية وتطوير حاسم لمناهج هذه المعرفة .

وإذا صح أن نقول بأن « القدر » الذي كان يسيطر على الفكر في عصور ما قبل العلم وعلى التراجيديات القديمة قد استبدل به منذ القرن السابع عشر قانون علمي حاسم ، فإننا نقول بأن المصادفة قد حلت مكانهما جميعاً وأصبحت لها السيطرة في القرن العشرين. ولكن إذا كان « القدر » القديم والقانون الحتمى الحاسم ، لا هم " لهما إلا استبعاد المصادفة ، بل ما كان يتحقق أحدهما إلا بتحقق زوال المصادفة عن المسرح ، فإن المصادفة في القرن العشرين تسمح بأن تلعب على مسرحها ضرورة « القدر » وحتمية القانون ، دون أن يتعارض ذلك مع شخصيتها الأصيلة . إلا أن هذا الوضع المسرحي الجديد ما زال من الصعب التسليم به . فالاختلاف ما يزال على أشده بين كثير من العلماء ورجال الفكر عامة . فهم إما مؤمن « بالقدر » القديم أو الحتمية العلمية الحاسمة التي تستبعد كل مصادفة، وإما فوضوى يؤمن بالمصادفة التي تستبعد كل قدر وحتمية . وهكذا نجد أن الثنائية ما تزال تبث سمومها في الحياة العقلية الراهنة . على أنها ليست إلا عكازتين تتنقل بهما العقول القاصرة . وبين طائفة من الثنائيات ما تزال تتمزق كثير من الحقائق العلمية والإنسانية أيمًا تمزق . . . بين العلة والمعلول يسقط الظل ، بين الضرورة والمصادفة يسقط الظل ، بين الفكر والمادة يسقط الظل ، بين البداية والنهاية يسقط الظل ، بين الذات والموضوع يسقط الظل ، وتقوم المسافة ، ويقصر الجهد عن البلوغ . . . بلوغ الحدث العرفاني . . . الذي هو «عملية» . . . عملية مجالية . . . وظيفية ، وليس مجرد «شيء» له طرفان . . . ووجهان . . . اثنان . . . إمّا . . . وإمّا . . . بينهما ظل ساقط. لم تفهم المصادفة قط إلا بحسبانها طرفاً يقابل الضرورة ، ويستبعد كل منهما الآخر . فالشيء إمّا ضروري أو مصادف . ولكن لا سبيل إلى أن يكون ضروريًّا ومصادفًا في وقت واحد . ولما كان الضروري هو موضوع العلم ، كانت المصادفة هي الموضوع الذي يتجنبه العلم ولا يكترث به ، ذلك لأن الضرورى يمكن صياغته في قانون، أما المصادفة فلا تخضع لتحديد القانون، فلا سبيل إذن إلى العلم بها . وفي هذا يكون ما يمكن تقنينه علماً ، وما يستعصى على القانون يخرج عن قداسة العلم ، أو بتعبير آخر « ما يمكن أن يخضم للقوانين (العامة) يعد ضروريًّا، وما لا يمكن إخضاعه يعد مصادفة » (١) . ويستبعد . ولكير الأشياء جميعاً تنتظمها قوانين ، ضرورية يقينية ، وإن يكن علمنا بهذا النظام علميًّا محدوداً ، ولهذا فنحن نعزو إلى المصادفة ما خفيت ضرورته عنا . المصادفة إذن «ليست إلا علة وهمية ابتدعها جهلنا (٢)». هذا إلى جانب أن عدد الوقائع التي نعزوها إلى المصادفة يعختلف باختلاف الأزمنة وباختلاف الأفراد . فما هو مصادفة عند الجاهل ليس بالضرورة مصادفة عند العالم، وما هو مصادفة اليوم من المكن أن لا يكون كذلك غداً (٣)، وإذا كانت المصادفة إذن « نتيجة لعدم كفاية معرفتنا » على حد تعبير « اسبينوزا » (1)، فإنها تختني (وتتراجع) كلما زادت هذه المعرفة (٥) ، واتسع نطاقها وتعمقت جذورها ،

<sup>(</sup>١) في النص « يعد عرضيا » . . والمصادفة والعرض بمعنى واحد عند صاحب النص

F. Engels: Dialectics of Nature: Trans. Cl. Dutt. P. 23I: New York. 1940 International Publishers.

Louis Bachelier: Le jeu, la chance et le hasard. P. 12. Paris. 1914. Flammarion. ( Y )

Ibid. ( 🗡 )

Ethique. ( ۱۳۳ قضية Scolie I. Iere Partie. P. 94. Paris. (Lib. Jarmien). ( ع ) Ch. appuhn ترجمة

Georges Matisse t L'arrangement de l'univers par l'esprit. P. 171 Alcan : 1938. ( o )

« إذ » لو عرف امر ق معرفة كافية ، لكان في مقدوره أن يتنبأ بمجرى تجربته في كل تفاصيلها (۱) » . وبهذا المعنى لا يكون من الممكن القول بأنه توجد بالفعل حوادث مصادفة ، اللهم إلا بمعنى « أن كلمة المصادفة تستخدم فحسب للتعبير عن جهلنا بالعلل الحقيقية (۱) » إلا أنه جهل مؤقت — كما رأينا — إذ أن استدامة البحث تؤدى إلى إزاحة العماء عن وجه المصادفة واستبعادها بتكشف علتها وضرورتها المجهولة ، وعلى هذا فليس قانون «العلية الكلية » غير تعبير عن تصميمنا — كما يقول الأستاذ آير (۱) — على أن نحاول محاولة منصلة لتضييق عال ما يبدو (١) أنه حوادث مصادفة ، ألا نستطيع على هذا الأساس أن نعرف في صراحة « بأن المصادفة — في الحقيقة — لا وجود لها (۱) » — على الأقل — وجوداً خارجياً موضوعياً . الحق ، أن المقدمات التي سقناها لا تنتهى بنا إلا إلى نني خارجياً موضوعية المصادفة ، وهذا ما انتهى إليه كثير من العلماء والمفكرين قديماً وحديثاً . إلا أن ذلك لم يحرمها من أن تتمتع بنوع آخر من الوجود هو الوجود الذاتي المحض . فإذا كان الواقع الخارجي وقفاً على سيادة الضرورة المطلقة ، ولم تكن المصادفة إلا مرحلة مؤقتة من مراحل كفاحنا العرفاني لتكشف هذه الضرورة الخارجية ، انتسبت المصادفة انتساباً طبيعياً لى ذواتنا العرفاني .

٣

« المصادفة الخارجية إذن – كما يقول مفكر فى القرن العشرين - ليست إلا كلمة ... ولا توجد مصادفة إلا فينا نحن (٦) » ... فبتحليلنا لطبيعة للصادفة نجد أنفسنا موجهين .. نحو ما هو باطنى .. نحو ما هو شخصى .. تحو ما هو

A. J. Ayar, The Foundations of Empirical Knowledge. P. 219. Mac Millan. 40. (1) Ibid. (1)

Ibid . P.220. (r)

 <sup>(</sup>٤) الحط غير موجود في الأصل.

<sup>(</sup>ه) صفحة (١٠) المرجم السابق ذكره : Bachelier

J. Segond: Hasarder Contingence. P. 14, Hermann. Paris. 1938. (7)

نحن أنفسنا . . « في صورة موغلة ... (١) ، فهي في حقيقتها لا تخرج عن أن تكون « أثراً نفسيًّا » وذلك لأن جهلنا بالعلل الحقيقية للحوادث ، « يؤثر على نفوسنا تأثيراً نعزوه نحن إلى المصادفة... (٢٠)» وعلى هذا فهي ليست خاصة أو صفة موضوعيةِ للحوادث وإنما هي « صفة ذاتية » يمكن القول بأنها تنشأ لدينا كشعور تستثيره بعض الحوادث (٣) . ولا يتعارض هذا الفهم الذاتي للمصادفة مع الفهم الأول بحسبانها الوجه الآخر للضرورة ، بل يتفق معه ، بل يصدر عنه . ذلك أنه إذا كانت المصادفة هي ما يند عن القانون والضرورى وما يخرج عن الطبيعة المنتظمة للأشياء ، وعن التوازن الذي اعتدناه بين هذه الأشياء ، فإن ذلك إنما يتحقق بأن تترابط أشياء معينة وتتلاقى سواء في المكان أو الزمان-ترابطاً وتلاقياً من شأنه أن يثير فينا هذا الشعور بالمصادفة . والمهم ليس هذا الترابط أو التلاقى ، وإنما الأثر النفسى الذى يتميز بالفجاءة وعدم التوقع . ذلك لأن الطبيعي والضروري هو وحده المتوقع غير المفاجئ « فنحن نقول بأن هناك مصادفة (٤) عندما نتكشف أن واقعة معينة تعزى – عادة (٥) إلى علة من طراز محدد ، قد تحققت في الحقيقة عن علة من طراز آخر»، ومن هنا ينشأ الأثر النفسي بالمفاجأة وعدم التوقع الذي يميز المصادفة ، على الرغم من عليتها، كما يشير هذا النص الذي ذكرناه . فالجهل بالعلة الحقيقية عامل على المفاجأة وعدم التوقع ، إلى جانب عوامل أخرى. ذلك لأن المصادفة ــ مم فجائيتها ـ حدث فردى ، وواقعة منعزلة .. إذ أن الكلية والتماسك إيذان بالضرورة وبالتالى باستبعاد المصادفة . على أن هذه الفردية وهذا الانعزال بدورهما يجعلان من المصادفة كذلك واقعة لا سبيل إلى التنبؤ بها ، فعندما يكون في المقدور التنبؤ

P. 14 Ibid. (1) كذلك ، في الحزء الأعلى من الصفحة .

<sup>(</sup>۲) عن D'Alembert ذكره Keynes في هامش ص ۲۸۲ من كتابه:

A Treatise on Probability. MacMillan 1929.

<sup>(</sup> ۳ ) Matisse : المرجع السابق ذكره ص ۱۷۱ .

R. Poirier: Remarques sur la Probabilité des induction. ١٣٦ من ٢ من J. Vrin. 1931. Paris. (٤)

<sup>(</sup> ٥ ) الخط غير موجود في الأصل .

بحدث من الأحداث متذرعين بعمليات عقلية لا يعزى ذلك الحدث إلى المصادفة (١)، إذ أن المصادفة بفرديتها وانعزالها لا تقبل التحليل والتفسير فهي « عدم (٢) المعقولية في ذاتها » وهذا ما يسمها بالغرابة والندرة والتلقائية والتفرد ، و « الجدة (٣) الحالصة و ( فضلا <sup>(٤)</sup> عن ) عدم القابلية للتنبؤ » .

ولا تتعلق المصادفة بالأثر الذي يقوم في نفوسنا بإزاء الحوادث الحارجية وحسب ، بل بإزاء الأفكار الباطنة في ذواتنا كذلك . فأفكارنا لا ينتظمها فى كثير من الأحوال نظام من الضرورة والتماسك بل يتدخل الهوى بين أفكارنا نفسها فيحرمها الوحدة والترابط والانتظام ويشيع بينها الفجاءة والتلقائية. وعلى هذا فالمصادفة قائمة كذلك في قلب تجربتنا الفكرية ، الباطنية . ولما كانت المصادفة هي الوجه المقابل للمنتظم والضروري أمكن أن نسم بها كل ما لا يتفق بأى طريقة كانت مع المهج العقلي سواء في مواجهة العالم الخارجي أو في مواجهة الذات (٥) ولهذا كان من الممكن دائماً إقامة علاقة وثيقة بين المصادفة وكل ما يتجاوز الطبيعة أو ما نسميه بالخارق على الطبيعة أو المعجزة سواء في الطبيعة الخارجية أو في داخل ذواتنا الحية .

المصادفة إذن هي كل دخيل على التوازن والنظام في حدود ما يتركه ذلك فى نفوسنا من استشعار بالفجاءة والتلقائية والجدة . وبهذا المعنى تصبح المصادفة وجهة جديدة تتخذها وجدانياتنا إزاء موقف معين . ويحلو لكثير من العلماء والمفكرين المشايعين لهذه الدلالة الخاصة للمصادفة أن يتمثلوا بأمثلة من التاريخ أو القصص لتوكيد وجهة نظرهم هذه . ونذكر على سبيل المثال رأى « بسكال » في أنف كليوباترة . إذ كان يرى أنه لو كان أنف كليوباترة أقصر مما كان لتغير وجه الأرض، أوما يقال عن «دارون» منأنه لولم يركب سفينة «البيجل» لما تطور علم الحياة هذا التطور ، أو لولم يلتق رُوميو وچولييت ذلك اللقاء

<sup>(</sup>۱) Matisse المرجع السابق ذكره ص ۱۹۸. (۲) Segond المرجع السابق ذكره ص ۲۶.

<sup>(</sup> ۳ ) Ibid. ( ۳ )

<sup>(</sup>٤) ما بين القوسين غير موجود في الأصل .

<sup>.</sup> ۹ ص Segond (ه)

لما تغير تاريخ حياة كل منهما هذا التغير الفاجع ، أوما يقال عن « مالبرانش» إنه عند مروره بإحدى المكتبات صادفه كتاب Traité de l'Homme لديكارت ، فأخذ يقلب صفحاته ، وفي أثناء ذلك أخذ قلبه يدق بشدة مكتشفاً مهنته الحقيقية ... إلى آخر هذه الأمثلة المتعددة . ويعقب أحد المفكرين المعاصرين على قصة مالبرانش قائلا بأن (١) هذا الحادث مصادفة .. « لأنه غير تغييراً كاملا (٢) منظور الكون تحت عيون مالبرانش » .

وهكذا يتبين لنا بمقتضى هذه الدلالة أن المصادفة قد أصبحت المنحى الجديد المفاجئ الذى تتخذه النفس ، أو كان من الممكن أن تتخذه ، إزاء التقاء بين ملابسات ، خارجية كانت أو باطنية .

٤

والحق، أن هذه الدلالة الأخيرة للمصادفة لا تتعلق بجوهر المصادفة في حدود تعريفاتهم نفسها للمصادفة، وإنما بما ينجم عن الحادث المصادف – أى الحادث المفاجئ غير المتوقع الذى لا يدفعه اعتياد أو ضرورة . أمّا ما ينجم عن الحادث المصادف من وجهة جديدة في الحياة ، أو سعادة أو شقاء أو غير ذلك من الملابسات المادية أو النفسية ، فسألة أخرى تنجم كذلك عن العمل المقصود والضرورة الموجهة . ولو تأملنا التحليل السابق للمصادفة مرة ثانية لتبين لنا أن حقيقها ليست فيا ينجم عنها ، وإنما في انتفاء القصد والغائية عنها ، وهنا تواجهنا ثنائية جديدة غير الثنائية القديمة بين المصادفة والضرورة . تقوم الثنائية الجديدة بين المصادفة والضرورة . تقوم الثنائية الجديدة إلى أن نحتاط لهذه الثنائية الجديدة فبين المصادفة والضرورة بحسب الرأى الشائع الذي نقوم بعرضه يقوم تعارض تام وثنائية حاسمة ، أما بالنسبة إلى الغاية والمصادفة فالأمر مختلف إلى حد كبير . ذلك لأن المصادفة لا تنجم عن التخلف الموضوعي فالأمر مختلف إلى حد كبير . ذلك لأن المصادفة لا تنجم عن التخلف الموضوعي

<sup>(</sup> ۱ ) Segond : المرجع السابق ذكره ص ١٣ .

<sup>(</sup>٢) التخطيط ليس في الأصل.

للقصد أو الغائية .. لأن المصادفة أو الحادث العشوائي ليست مرادفة لما هو آلى ميكانيكي (١) والحادث الآلى هو النقيض المباشر للحادث الغائي ، إلا أن الحادث الآلى حادث يسلك مسلك الضرورة والاعتياد والتوقع ، وبهذا يتعارض كله مع السهات الظاهرة للمصادفة إلا أن المصادفة في الوقت نفسه ليست هي الحادث الغائي المقصود ثمرة التدبير والإرادة . وإنما يقوم بين المصادفة والغائية ثنائية وتقابل ذلك لأن المصادفة كما رأبنا في التحليل السابق تنسب إلى الحوادث التي تأخل مظهراً مقصوداً وإن لم تكن في الحقيقة مقصودة على الإطلاق . فعندما (١) تتدخل عوامل محض آلية فتؤدي إلى تحديد واقعة ذات مظهر مقصود مدبر ، تتحقق المصادفة ، وعندما نصادف أحجاراً تبدو كأنها قد صقلها يد إنسانية ، وإن تكن في الحقيقة نتيجة لعمليات الطبيعة ، نقول إنها مصادفة .. وعلى هذا ، فكلما قامت مشابهة بين أشياء في مجال ملاحظتنا وبين وقائع مقصودة ، نسبت تلك المشابهة إلى المصادفة . فمن المصادفة أن نشاهد في السهاء مصادفة كلما قلدت الطبيعة الفن (٣) .

المصادفة إذن تقابل الغائية، لا بمعنى أن كلا منهما تستبعد الأخرى ، ولكن بمعنى أن الحادث المصادف يتحقق بدون قصد فى صورة تشبه القصد ، أو أن الحادث الآلى يتم فى شكل قصد وتدبير.

على أن هذه الدلالات سواء أكانت المصادفة فى مقابل الضرورة أو فى مقابل الغائية بالمعنى الذى عرضناه لا تخرج بالمصادفة عن المعنى الذاتى النفسى. فهى فى الحالة الأولى اسم نخفى به جهلنا عند المؤمنين بالضرورة الموضوعية الشاملة ، إلى جانب أنها مرحلة مؤقتة فى تاريخ عمليتنا العرفانية . وهى فى الحالة الثانية مرتبطة برغباتنا ومشاعرنا و وجدانياتنا عامة . ولحذا يمكن القول بأن المعنى الأول ذاتى نظرى ( يرتبط بالسلوك الإنسانى ) ،

<sup>(</sup> Poirier ( ۱ ) المرجع السابق ذكره سر ۱۳۷ .

<sup>.</sup> ۱۳۹ : الله Ibid. (۲)

<sup>.</sup> ۱۳۹ : س ۱۳۹ .

ولكن كلا الدلالتين تتفقان في خصائص المصادفة التي عرضنا لها من فجاءة وتلقائية وعدم توقع .. إلخ ، وليس في هذه الدلالة الشائعة التي تواجهنا ، سواء في مذهب أرسطوالفلسني أو في بناء نيوتن العلمي ، بل في مختلف المداهب الفلسفية والأبنية العلمية قبل الثورة العلمية الحديثة ، وقبل أن تتقدم كلمة المصادفة خطوة إلى الأمام لتحمل المسئولية ، ليس في هذه الدلالة ، يسمح بالقول بأى تحقيق موضوعي خارجي للمصادفة وليست خارجيها الموضوعية كما رأينا الا مرحلة مؤقتة في مستوانا العلمي ، أو إسقاطاً وجدانياً لتحقق قصد معين بدون تدبير له . أما المصادفة الموضوعية التي تتحقق بدون تدخل الذات ، فلا قيام لها ولا وجود . ولهذا لم يكن ثمة سبيل إلى الاعتراف بعلم للمصادفة وحساب لها ، على الرغم من قيام هذا العلم وثبات أسسه وتشعب جوانبه ، منذ أن تثبت كما قلنا عالقاً في إصرار بكثير من المذاهب والأبنية ، فلم يكن ليسمح لعلم كهذا أن يقوم .. فما ينبغي لنا أن نتحدث عن حساب المصادفة ، لأن المصادفة كمذا أن يقوم .. فما ينبغي لنا أن نتحدث عن حساب المصادفة ، لأن المصادفة هي كل ما يخرج عن الحساب (١) وهي ملابسات وحوادث لن تتكرر أبداً ، إذ هي فريدة في تاريخ العالم (١). وهذا لاسبيل إلى إقامة علم بها أو حساب عيا .

بهذه الحطوط العامة نكون قد حددنا الفهم الشائع عن المصادفة، لا بين العامة أو أنصاف المتعلمين فحسب ، وإنما بين كثير من رجال العلم أنفسهم لا فيما يصدرون عنه من كلمات ، بل في صميم فهمهم التطبيقي للمعرفة العلمية ، وفي صميم نظريتهم المعملية .

وليس هدفنا في هذا البحث إلا مناقضة هذا المعنى الذاتى القاصر للمصادفة وتحديد دلالتها الموضوعية الحالصة، لامن حيث إنها كلمة معجمية أو خبرة نفسية، ولكن من حيث إنها تعبير عن الموقف الراهن في العلم الحديث وإن نكن سنقتصر في بحثنا على الفيزياء.

<sup>(</sup> Matisse ( ۱ ) المرجع السابق ذكره ص ١٧٣ .

<sup>.</sup> ۱۷۲ ص Ibid. (۲)

والحق أن هذا المعنى الموضوعى للمصادفة الذى نجن بسبيل دراسته ، معنى مستحدث كل الاستحداث ، لا فى التاريخ العام للفكر الإنسانى العلمى وحسب ، بل فى التاريخ النفسى للفرد نفسه (من الناحية التكوينية ) ، ذلك لأن المصادفة تكاد ألا يكون لها وجود على الإطلاق حتى كمعى ذاتى نفسى فى بداية الحضارة الإنسانية وفى بداية حياة الإنسان كفرد ، ولا تظهر إلا فى صدر الحضارة المترقية والسن المتقدمة .

ولكن ما هو أولا هذا المعنى الموضوعى للمصادفة . لسنا بصدد تقديم تعريف ، ففضلا عن قصور التعريف عن تحديد الدلالة الحقيقية فإننا نرى أن نهاية البحث لا بدايته خير موضع لتقديم التعاريف . وسوف نخصص فصلا كاملا لمناقشة تعاريف المصادفة في نهاية هذا الباب . ولكننا نرى هنا إلى أن نتبين الحدود العامة لما نسميه بالمصادفة الموضوعية ، ونحرص أن نتبينها ثبيناً عابراً خلال حركتها التكوينية في التاريخ الفكرى العام والفردى النفسى .

۵

تكاد تكون المصادفة مجهولة تماماً عند البدائيين ، وإن تبادر إلى أذهاننا للوهلة الأولى عكس ذلك . فالعقلية البدائية غير المنطقية ، قد تكون أقرب العقليات لاحتضان فكرة المصادفة كما عرضنا لدلالها الشائعة من حيث إنها تتعارض مع الضرورة والغائية . فالحق أن الضرورة والغائية ليستا وقفاً على العقلية المنطقية فحسب، إذ أن العقلية البدائية — هذه العقلية اللامنطقية —لاينقصها التماسك الضرورى والغائى فى تفسير الظواهر الطبيعية أو الحيوية ولا منطقيها —كما يعرضها لنا ليثى برول — تتعارض تماماً مع مبادئنا العقلية ، إلا أن ذلك لا يعنى تفسخ تلك العقلية وتحللها وعدم ترابط عملياتها . فالضرورة الحاسمة ذات الطابع السحرى ، والغائية القدرية فى فكر البدائى ، لا تترك ثغرة لنفاذ المصادفة كفكرة إلى حياته العقلية . فعلى الرغم من أن تلك العقلية ليست منطقية استدلالية إلا أنها تقيم نوعاً معيناً من الترابط والتماسك بين الوجودين الطبيعى والإنسانى ، نوعاً تقيم نوعاً معيناً من الترابط والتماسك بين الوجودين الطبيعى والإنسانى ، نوعاً

من المنطقية تحركها إلقوى الخفية والشخوص السحرية . ولهذا بقيت العقلية البدائية - كما كشفها لنا « ليثى برول» - غريبة (١) عن فكرة المصادفة ، فتى تصور البدائى للكون لاشىء يحدث بطريقة عشوائية . فكل شىء مظهر مباشر أو رمزى لقوى سحرية . فالحادث والمصيبة والمرض ، ليست جميعاً نتيجة لتدخل متواليات علية مستقلة أى لا تنجم عن تداخل الأشياء واختلاطها بعضها ببعض أو أفعال تلك الأشياء ، وإنما تعبر فحسب عن قصد خبىء وعن تدخل قوى غير منظورة تتجه في يقبن وثقة نحو تحقيق أهدافها (١).

وهذا ما نلمحه كذلك عند الطفل، فالطفل سواء بسواء كالبدائى ، لا يدرك المصادفة ، وإنما تمتلى حياته وطبيعته الحارجية امتلاء محكماً لانفاذ فيه للمصادفة . فكل شيء لدى الطفل له مبرره وسببه . فالطفل يستبعد المصادفة — استبعاداً قبلينا على حد تعبير بياچيه — بإصراره الدائم على أن يسأل « لماذا؟ » فيها يتعلق بكل شيء وبلا انقطاع . فكل شيء عنده يرتبط بعلة مباشرة يكشف عنها أو يحاول الكشف الدائم عنها بسؤاله التقليدى : « لماذا ؟ » ، كما سيتبين لنا ذلك بعد قليل .

ولا تتخلف فكرة المصادفة عند البدائى وعند الطفل فحسب بل عند غالبية الأم فى مرحلتها المتحضرة . ففهوم المصادفة لا وجود له فى الديانة الأولى عند الإغريق (٣)، بل لا نكاد نعثر على كلمة « توخه » ٣٧٨٦ (بمعنى المصادفة الإغريقية) عند « هوهير » مما يسمح لنا بالقول بأنه ليس للمصادفة تاريخ أسطورى . وإذا كنا نجدها عند « هزيود» فإن هذا لا يفيدنا إلا كتقرير فحسب عن وجود الكلمة فى اللغة اليونانية ، دون أن نتبين ما حولها من مفهوم شعبى عام . وتتضع كلمة المصادفة عند الشعراء اللاحقين على هومير وهزيود، دون أن يكون للكلمة كذلك أى دلالة كقوة لها آثارها الواضحة على الجنس دون أن يكون للكلمة كذلك أى دلالة كقوة لها آثارها الواضحة على الجنس البشرى . وعند « يوريبيدس » نجد لها دلالة واضحة محددة بعض الشيء كقوة

Edited by Hastings: 1910

Jean Piaget: Introduction a l'Epistémologie Génétique. Tome II (1)

La pensée physique. P. 175.

Ibid. p. 176. (Y)

Encyclopaedia of Religion and Ethics: Article: Fate. P. 93.

منافسة لقوة الآلهة (١). ولا يستغرب هذا من يوريبيدس الذي يعد بحق المعبر عن الحركة العلمية في عصره . فالواقع أنه كلما قل التزمت الديني عند مفكر، وتضاءلت سيطرة القدر على تفكيره ، تفصحت لديه أكثر فأكثر دلالة المصادفة . فدينية «هورودوتس» المتزمتة المغلقة لم تسمح له بأن يعزو شيئاً إلى المصادفة. على العكس من المؤرخ «تيسيديدس» الذي يتصف بالاتجاه الوضعي في تأريخه، والذي يقول بنوع من اللامعقولية في سير الحوادث ، وبتحقق « التوخه » تحققاً خارجيًّا كواقعة لا علة لها . وهكذا نستطيع أن نقول بصورة عامة عابرة إن التخلي عن التزمت الديني خاصة ، أو التفسير بالقوى الحفية على وجه عام وإدراك العلاقات بين الأشياء إدراكاً محايداً إن لم يكن مُوضُوعيًّا يبرز المصادفة شيئاً فشيئاً كفكرة . وعلى هذا فالمرحلة الأولى لبزوغ فكرة المصادفة هي مرحلة الاتجاه نحو الواقع الحارجي الموضوعي الحالي من القوى الخفية وتبيين مافيه من علاقات وارتباطات. ولكن ليس معنى هذا هو تحقق الفهم الموضوعي للمصادفة ، إذ المصادفة في هذه المرحلة الأولى قد تكون مجرد اسم آخر يستبدل بالقوى الخفية القديمة أى مجرد تغيير في المصطلح اللفظي دون تفهم حقيقي للدلالة الموضوعية الخالصة للمصادفة . ولكن المهم أن نذكر هنا بادئ ذى بدء أن مفهوم المصادفة بأخذ في البروز كلما زادت موضوعيتنا في مواجهة الواقع الخارجي .

والحق أن مفهوم المصادفة لم يتضح اتضاحاً حقيقياً قبل أرسطو ، وإن وجدنا إشكالا متعلقاً بها عند ديمقريطس كما سيتبين لنا ذلك . ولكنه إشكال يقبل التفسير والتأويل ولا يسمح لنا بالقول بوضوح وحسم عن موقف «ديمقريطس من المصادفة. وعلى الرغم من أن أبيقوريعد - فى العادة - امتداداً لموقف ديمقريطس الذرى ، إلا أن نظريته فى المصادفة تختلف اختلافاً كبيراً عن إشارة ديمقريطس الإشكالية ، بل تعتبر كذلك خروجاً وانشقاقاً على مادية ديمقريطس فالمصادفة عند ديمقريطس ليست إلا علة لحركة الدوامات الضرورية ،

Ibid. P. 94. (1)

وهي علة فيزيائية بحتة لا تعارض بينها في مذهب ديمقريطس وبين الضرورة القابضة على مذهبه كله. أما عند أبيقور بل عند أرسطو كلمك فالمصادفة ذات دلالة عملية إنسانية وإن اختلفت عند كليهما اختلافاً بعيداً ، غير أنها بوجه عام ذات طابع غائى . فعلى الرغم من اختلاف دلالة المصادفة وتنوعها داخل مذهب أرسطو نفسه فإن مفهومها العام عنده أنها الفعل الآلى الذي يأخذ صورة القصد والتدبير . أما عند أبيقور فالمصادفة تتحقق نتيجة لميل الذرات وانحرافها ، إلا أنه لم يقل بذلك إلا بغرض تفسير حرية الإرادة الإنسانية وضمانها . وهكذا نجد أن الطابع الغائى العملى مرتبط بدرجات متفاوتة عند كل من أرسطو وأبيقور . ومنذ أن اكتشفت نظرية الاحتمال في القرن السابع عشر عنى القرن التاسع عشر ، أو بوجه خاص حيى «كورنو»، لم تخرج دلالة المصادفة عن الدلالة الذاتية لا من الناحية العملية الغائية (السلوكية ) وإنما من حيث إنها مقياس لجهلنا (أي من ناحية نظرية المعرفة ) . ويعد كورنو أول مبشر بالمصادفة الموضوعية الحالصة ، وأول محدد وكاشف لها ، باعتبار أنها لا تتعارض مع العلية والضرورة ، ولا تخرج عن أن تكون مركباً ينشأ من التقاء سلاسل مستقلة العلية والضرورة ، ولا تخرج عن أن تكون مركباً ينشأ من التقاء سلاسل مستقلة من الحوادث المرابطة ترابطاً علياً ، يقبل التعقل والتفسير والتحليل .

ولهذا يمكن القول مبدئياً إن المصادفة قد مرت بأطوار ثلاثة ، طور ذاتى عزفانى ، وطور موضوعى ، واكن ليس معنى هذا أنه منذ أن قال كورنو بالمعنى الموضوعى لها قد انتفت دلالتاها الأخريان ، بل الحق أنه قبل النتائج الفيزيائية الأخيرة فى النظرية الحركية للغازات وفى نظرية الكم ، ما كان يمكن أن تتضح دلالة موضوعية سليمة للمصادفة . إلا أن ذلك لم يمنع من شيوع المعنى الذاتى بشقيه السلوكى والعرفانى حتى الآن بين مختلف المفكرين كما اتضح لنا ذلك من الصورة التى عرضناها فى الصفحات السابقة عن الدلالة الشائعة .

ويهمنا أن نختم هذه الفقرة مشيرين إلى أن هذا التطور لفكرة المصادفة من انعدام كامل فى الفكر البدائى إلى بروزها خلال دلالة غائية عملية، ثم دلالة نظرية عرفانية، ثم وصولها أخيراً إلى دلالة موضوعية خالصة، تطور لا نجده متحققاً فحسب فى التاريخ الفكرى للإنسانية وإنما فى التاريخ النفسى (التكويني) للفرد كذلك كما سبق أن قلنا. ولم يبق علينا فى هذا الفصل إلا أن نوضح هذا .

٦

وليس دورنا في هذه الفقرة إلا تلخيص النتائج التي خلص إليها بياچيه (١). ولكننا لا نستطيع أن نقيم علاقة سليمة بينها وبين ما سبق أن انتهينا إليه ، قبل أن نعرض أولا لفهم بياچيه الحاص لمعنى المصادفة .

تتميز الظواهر الرياضية والمنطقية والميكانيكية بقابليتها للارتداد . بمعنى أن الممكن أن تعود إلى حالتها السابقة دون أن تغير من قيمتها أو من القوانين الخاصة بها . ولكن من المتعلر أن نكشف هذه الميزة أو الصفة الارتدادية في كافة الظواهر الفيزيائية . ويقابل بياچيه بين القابلية للارتداد وبين المصادفة . فالمصادفة . فالمصادفة عدم قابلية للارتداد . وإذا كانت القابلية للارتداد نوعاً من التأليف العملى كانت المصادفة هي مجانبة هذا التأليف العملى . ويعرض بياچيه إشكالا في طبيعة فكرة المصادفة . ذلك لأن تصور المصادفة — كما يقول — بياچيه على هذا بعثل مبدئى : في دراسة الظواهر العقلية للارتداد ، وأخرى نقيضه . ويضرب بياچيه على هذا بمثال مبدئى : في دراسة الظواهر العقلية للذكاء والإدراك يمكن أن نميز كذلك بين ظواهر ذات قابلية للارتداد ، وأخرى لا قابلية لما للارتداد كما هو الحال في الوقائع الفيزيائية . فالذكاء وعملياته الأولية (العادات) والإدراك والذكاء الطفولي في مرحلته الحدسية . . إلخ ، الأولية (العادات) والإدراك والذكاء الطفولي في مرحلته الحدسية . . إلخ ، وحدها القادرة على صياغة فكوة المصادفة ، وفكرة عدم القابلية للارتداد . على صياغة فكوة المصادفة ، وفكرة عدم القابلية للارتداد .

<sup>(</sup>١) نقتصر هنا على الفصل الذي كتبه بياچيه في الجزء الثاني من كتابه الحاص بهذا الموضوع: Intr. a l'Epistémologie gézétique.

على حين أن أشكال الفعل والفكر غير القابلة للارتداد عاجزة عن أن تفهم فهما عمليًّا أو تتمثل تمثلا ذهنيًّا أشكال الحقيقة غير القابلة للارتداد مثلها (١٠).. ويقرر بياچيه أن الطفل يظل غير مدرك لمعنى المصادفة طالما كان ذكاؤه عاجزاً عن التأليف العملي . وفي المستوى اللغوى تظل فكرة المصادفة متخلفة عن التصور الذهني للكون في المرحلة السابقة على المرحلة التأليفية العملية . فني تلك المرحلة بكتفي ذلك التصور بالالتجاء إلى أفكار معينة مثل النمو والقوة الحية والصناعة المقصودة والغائية بوجه عام ، وذلك لتفسير الظواهر التي لا يمكن تعقلها إلا بإقامة تركيب بين عناصر ثابتة أو بين حركات . فلكل شيء سببه ومبرر وجوده في عالم مؤلف من أجسام حية ومصنوعة على السواء. ولهذا الاستبعاد القبلي- إلى حد ما - لكل مصادفة يكثر الطفل من طرح « لماذا » كما لوأن أشدالحوادث عشوائية - بالنسبة إلينا- تقبل أن تفسر تفسيراً علياً وغائباً على السواء (٢). ويتفق هذا اتفاقاً كاملا مع ما سبق أن ذكرناه عن العقلية البدائية . لا تنشأ فكرة المصادفة إذن كما يقرر بياچيه قبل التركيبات العملية الارتدادية ، ويؤيد بياچيه هذا بطائفة من التجارب. نذكر منها هذا المثال : يقدم للطفل صندوق قائم الزوايا ، مفتوح وماثل ، ويمتلي جانبه الأسفل بصف من بضع خرزات حمراء تتبعها بضع خرزات بيضاء. يحرك الصندوق بحيث يتغير نظام الحرزات الموجودة فيه . ثم يسأل الطفل : ما هو الوضع الذي يتنبأ بأن الخرزات ستتخذه ، هل ستبقى البيض متجمعة في الجانب نفسه ، وتظل الحمر كذلك في الجانب الآخر ، أو يتم اختلاط وتداخل بين الحمر والبيض ؟ وهل استمرار تحريك الصندوق وهزه هزاً متوالياً يضاعف من الاختلاط والتداخل أو على العكس من ذلك ؟ وإذا ضاعفنا باستمرار من عدد حركات التحريك والهز ، فهل نتأدى بذلك إلى مضاعفة عدم الانتظام ونصل إلى عدم انتظام مطلق أو نعود إلى الترتيب الأول ؟ والغريب أنه في المستوى الذي يكون فيه تفكير الطفل غير ارتدادي (أي ينقصه التأليف

<sup>(</sup>١) بياچيه : المرجع السابق ذكره ص ١٦٨.

<sup>.</sup> ۱۹۹ ن ت Ibid. (۲)

العملي ) يعتقد في العودة الضرورية إلى نقطة البداية ، على حين أنه عندما يصبح تفكيره ارتداديتًا (حوالي٧ - ٨ سنوات) أي في سن تركيب « المجموعات » المنطقية الأولى ومجموعة الأعداد الصحيحة ، وبقاء كميات المادة .. إلخ ... يعتقد في ازدياد الاختلاط والتداخل باعتباره الحال الأكثر احتمالا ، ويعتقد في مجرد إمكان العودة إلى الترتيب الأول ، ولكن كحال عشوائي ، على جانب ضئيل جداً من الاحتمال . وحوالي ١١--١٧ سنة يصبح قادراً على تحليل الميكانزم الحقيق للاختلاط والتداخل (١). وهكذا نجد أنه في المستوى الذي يكون فيه الفرد غير قادر على القيام بعمليات ارتدادية كأن يحكم بالتساوى على المسافتين ﴿ اب، ب ا ، أو أن يعكس ترتيباً مثل ا ب ج إلى ج ب ا.. إلخ ، فإنه يحكم حكماً طبيعينًا بالعودة إلى النظام الأول لطائفة معينة من الحرزات المختلطة المتداخلة... وعلى العكس من ذلك في المستويات التي يصبح فيها الفرد قادراً على القيام بعمليات ارتدادية مادية أولا ثم صورية بعد ذلك ، يدرك عدم ارتدادية الحليط ثم يدرك بعد ذلك طبيعته الترابطية (٢). فقبل أن تتحقق له العمليات الارتدادية ، لا يمكن له أن يميز بين ما هو ارتدادى وبين ما هو غير ارتدادى . ويسوق بياچيه مثالين آخرين نذكرهما كذلك على سببل الإيضاح . الأول يتعلق بما يسمى بتجارب السحب العشوائي ، والثاني بلعبة الوجه والظهر وكلاهما يؤكد ويثبت تخلف فكرة المصادفة فى المستوى السابق على التأليف العملي وبروزها بعد تكون العمليات الارتدادية . والمثال الأول يتحقق على هذه الصورة : نضع في كيس مثلا خرزة بيضاء وخمس خرزات حمراء ، وعشر خرزات خضراء وخمس عشرة خرزة زرقاء، ثم نرجو من موضوع التجربة أن يهز بنفسه الكيس ليتأكد من تحققُ الاختلاط ، على أن يقوم بعد ذلك بالتنبؤ بالنتيجة الأكثر احتمالًا فيما يتعلق بالسحبات المتتالية لحرزة واحدة أو لزوج من الحرزات . ويقرر بياچيه أن الصغار يفكرون في هذه المسألة كما لو أنه (٣) لم يحدث

<sup>(</sup>١) بياچيه: المرجع السابق ذكره ص ١٦٩.

<sup>(</sup>۲) Ibid. (۲) . (۳) بیاچیه : المرجع السابق ذکره ص ۱۷۰ وما بعدها .

أى تحريك أو هز للكيس، وكما لو أن الكميات لا تقوم بأدوار ضرورية. فهم يتنبئون مثلا بخروج الحرزات بمقتضى الترتيب نفسه الموجود في كشف التوزيع .. الحرزة الأولى التي ستخرج ستكون بيضاء ثم حمراء .. وهكذا . أما المثال الثاني الحاص بلعبة « الوجه والظهر » فيتحقق على الوجه التالى : لو أحضرنا عشرين قطعة ذات وجهين على كل وجه صليب وعلى الوجه الآخر دائرة صغيرة . ولو رمينا هذه القطع جميعاً في كيس كل واحدة على حدة أو رميناها جميعاً دفعة واحدة ، ثم لو قمنا بعد ذلك بإفراغ محتويات الكيس بعد هزه جيداً .. على مائدة ، فوجدنا أن كافة القطع تحمل على الوجه الظاهر صليباً . لو تحقق ذلك لما رأى الصغاركما يقول بياجيه في ذلك أي معجزة ولاكتفوا بأن يقولوا: «إنها جميعاً تتجه إلى جانب واحد » . . . هذا في المرحلة السابقة على يقولوا: «إنها جميعاً تتجه إلى جانب واحد » . . . هذا في المرحلة السابقة على العملى أى قبل سن السابعة أو الثامنة .

ويتساءل بياچيه لماذا يتأخر ظهور فكرة المصادفة عند الطفل . فيقرر أن تكوين فكرة كهذه يفترض في الحقيقة التمييز المنظم بين المستويات المتنوعة للموجهات مثل الممكن والضروري والأكثر احبالا والأقل احبالا .. إلىخ . والتأليف العملي للأفعال هو وحده القادر على أن يؤدي إلى التسليم بالمتنبع الضروري (مثلا: لو أن كه هي ا فن الضروري أن تكون ب) وإلى التسليم بالممكن من الناحية المنطقية (مثلا: لو أن ب هي ك فإنه يكون ا أو الا ) وهكذا نجد أن التمييز بين هذه الموجهات شرط لتكوين فكرة المصادفة ، إلا أن هذه الموجهات لا تتحقق إلا بتحقق التأليف العملي ، ومن هنا يتضح لنا للمرة الثانية ضرورة قيام المرحلة الارتدادية كشرط لتكوين فكرة المصادفة . ثم يشير بياچيه إلى مسألة غاية في الأهمية تتعلق بالفعل المنعزل ، إذ يرى بياچيه أن الفعل المنعزل في لتكوين الموجهات الضرورية لفكرة المصادفة . فالفعل المنعزل في الحقيقة يتميز بملامح ذاتية تتراوح بين اليقين وعدم اليقين، ويعزى إلى الجهل المعلى لا إلى تصور النداخل الممكن بينها جميعاً ، كما يعزى إلى تخيل أهواء بالعلل لا إلى تصور النداخل الممكن بينها جميعاً ، كما يعزى إلى تخيل أهواء العلية ومقاصد متعسفة لا إلى إدراك المصادفة (۱) ولا يتم إدراك المصادفة

<sup>(</sup>۱) بياچيه: ص ۱۷۱ .

كعملية ترابطية إلا في سن الثانية عشرة ، وفيها تتحقق للمصادفة دلالتها الموضوعية البحتة ، وتختفي عنها صفتها الوجدانية المتبقية من الأفعال المنعزلة .

وهكذا ففكرة المصادفة إدراك تدريجي لعدم الارتدادية باعتبارها مرتبطة بالعمليات الارتدادية التي تكون بادئ ذي بدء مادية بسيطة ثم تصبح ترابطية صورية لأنها تحتضن جماع المكن (١).

وبهذا التتبع التكويني يفسر لنا بياچيه تأخير ظهور فكرة المصادفة سواء عند الطفل أو في التاريخ الفكري للإنسانية ويتضم لنا منه:

(١) انتفاء المصادفة عند الطفل - قبل السابعة - والبدائى على السواء لعدم تحقق مميزات ارتدادية في الفكر البدائي والطفولي .

(٢) تحقق المصادفة أو عدم القابلية للارتداد كفكرة ، وذلك بتحقق الارتدادية والمقدرة على التأليف العملي في الأفعال . وتكون المصادفة أولا مادية ذات طابع ذاتي إلى حد ما ، ثم صورية ترابطية ذات طابع موضوعي خالص .

ومن هذا يتبين لنا أهمية البحث فى المصادفة لتحديد قيمها كأساس للعلم الحديث . وإذا كنا قد أشرنا إلى أن المصادفة ليست مجرد اسم نخنى به جهلنا الإنسانى أو مجرد غائية غير مقصودة ، وإنما هى قمة الفهم الإنسانى وغاية نضجه فى مواجهته للواقع الموضوعى ، أمكننا أن نتبين فى الآن نفسه قيمة العلم الحديث القائم على المصادفة . إلا أن هذا كلام عام فى حاجة إلى تفصيل .

<sup>.</sup> ۱۷۵ س Ibid. (۲)

## الفصل الثانى نظرية المصادفة في العهد القديم

١

تعترى الكلمة اليونانية ٣٧٨٥ (توخه بمعنى المصادفة) فى أصلها على الفعل اليوناني الذى يعنى إصابة الهدف. ولهذا ففكرة المصادفة فى اليونانية تعتوى من الناحية الاشتقاقية على فكرة النجاح. وتستخدم الكلمة فى العادة موصوفة بإحدى كلمتين تعدكل منهما محور الحياة الإنسانية هما السعادة أوالشقاء. إلا أن الميل المتفائل (١) الذى يتميز به الإغريق. أو احتواء الكلمة اشتقاقاً على فعل إصابة الهدف، قد قصر استخدامها على الناحية السعيدة، وإن لم نعدم الإشارة إلى الناحية غير السعيدة. أما فى اللغة اللاتينية فنجد عدة كلمات للدلالة على المصادفة فهناك . Fors, Casus وكلمة Fortuna, Fors, Casus وكلمة Fortuna وحدها هى التي تماثل التوخه عند اليونان. وكما ألمت التوخه عند اليونان. وكما ألمت التوخه عند اللاتين وأقيم ألمت الدومة عند اللاتين وأقيم ألمت الدومة عند اللاتينة تاريخ أسطورى، وإن يكن لهما دلالنهما الشائعة فى الحياتين اليونانية واللاتينية ، وبخاصة فى المسرحيات والحكم الشعبية العابرة. الحياتين اليونانية واللاتينية ، وبخاصة فى المسرحيات والحكم الشعبية العابرة. ولسنا بصدد حصر تلك الدلالات التي تعد فى الحقيقة من نصيب الدراسات

<sup>(</sup>۱) كا يقول M. Piéron في مقالته:

Essai sur le Hasard: La psychologie d'un concept. Revue de Métaphysique et de Morale. Dixième Année. 1902 P. 685.

و ( ٢ ) يوجد كتاب بالفرنسية بقلم Allegre عن الآلهة اليونانيه « توخه » والكتاب من مطبوعات القرن الماضي لم أوفق في العثور عليه .

الاجتماعية والأدبية اللغوية . وإنما نهدف إلى دراسة المصادفة في ذلك العهد في أشكالها المذهبية . وأول نظرية للمصادفة نجدها عند أرسطو ، يعرضها في الكتاب الثاني من الفيزيقا بين الفقرة B ١٩٥ والفقرة A ١٩٨ . ولكن هناك إشارات عامة تتعلق بالمصادفة ، قال بها بعض الفلاسفة السابقين على أرسطو من أمثال أمبادقل وديمقريطس. ويحسن أن نعرض لهما قبل أرسطو ، وإن نكن نرى أن أفضل طريقة لذلك هي أن نعرض لهما خلال أرسطو نفسه ، أي خلال الإشارات العابرة السريعة التي أشار بها أرسطو إليهما إذ بهذا نستطيع أن نتحسس مسار الفكرة منهما إلى أرسطو ، كما نتبين من نقد أرسطو لهما مطالع نظريته هو .

ما يكاد أرسطو يختم حديثه في كتابه «الفيزيقا (۱) » عن مدلولات العيلة المختلفة حتى يأخذ في مناقشة المصادفة والتلقائية ذاكراً أنهما كذلك من العلل ، مادمتا نرى أن كثيراً من الأشياء يعزى وجودها ومنشؤها إلى المصادفة والتلقائية (۲). ثم يأخذ أرسطو على نفسه أن يبين «على أى وجه تنتظم المصادفة والتلقائية موضوعها بين العلل المعدودة ، وما وجه التشابه أو الاختلاف بينهما (۳) ، ولكن أرسطو قبل أن يقوم بتحقيق ذلك، يقدم لنا تحليلا تاريخياً عابراً، بل إشارات سريعة في الواقع إلى نظريات المصادفة عند المفكرين السابقين عليه ، نتخذها عن تكأة لعرضنا لهم .

يقول أرسطو عن هؤلاء المفكرين إنهم أما منكر لوجود المصادفة أو قائل بها على نحو غامض . أما المنكرون فإنهم إنما يفعلون ذلك لاعتقادهم

W.D. Ross أراف اعتمادنا في نصوص أرسطو على ترجمة مؤلفاته بالإنجليزية تحت إشراف R.K. Gaye.
 وكتاب الفيزيقا هو المجلد الثاني من هذه المؤلفات قام بترجمته كل من R.P. Hardie و R.K. Gaye.
 طبعة أكسفورد سنة ١٩٣٥

<sup>(</sup> ٢ ) لا فارق في استعمالنا هنا بين المصادفة والتلقائية إذ هما سواء عند أرسطوكا سنتبين ذلك بعد قليل ، و إن تكن التلقائية أكثر عمومية من المصادفة . فالمصادفة يقتصر استخدامها على السلوك الإنساني المريد أما التلقائية فتتعلق بالعالم الخارجي والحيوانات والأطفال . المهم أن نذكر هنا أنه لا خوف من استخدامها مما في هذه الأسطر الاستهلالية .

۳۵ - ۳۱ من سطر ۳۱ - ۳۵ .

أن كل ما نعزوه إلى المصادفة والتلقائية له علة محددة . فالذهاب إلى السوق مثلا بالمصادفة ومقابلة رجل نرغب في لقائه ، وإن يكن هذا اللقاء غير متوقع ، أمر يرجع إلى رغبة المرء في الذهاب إلى السوق والشراء منه (١). وهكذا في كافة الحالات التي تعزى إلى المصادفة ، سنجد دائماً أن لها علة. ولهذا ذهب بعض المفكرين إلى إنكار المصادفة على هذا الأساس. ولكن على الرغم من ذلك هناك أشياء كثيرة منشؤها ووجودها بالمصادفة ، مع معرفة كل إنسان أن كافة هذه الأشياء يمكن أن تعزى إلى علة (٢). ولهذا رأينا بعض المفكرين يذهب إلى القول بأن بعض هذه الأشياء تنشأ بالمصادفة وبعضها لا صلة لها بالمصادفة والما كانت الإشارة غامضة إليها . ويؤكد أرسطو أن علماء الفيزياء الأولين لم يجعلوا المصادفة من بين طائفة العلل التي كانوا يسلمون بها مثل الحب والكراهية والعقل والنار أوما شابه ذلك ، ويعلل أرسطو ذلك بأنه إما «لحسبانهم أنه لا وجود لشيء اسمه المصادفة أو اعتقدوا بوجودها ولكنهم توقفوا عن ذكرها ٣٦٠. بل إن هؤلاء الذين لم يغفلوا عن ذكرها لم يعرضوا لها بحسبانها علة. فمثلا أمبادقل، يذكر بأن الهواء لاينفصل دائماً في المناطق العليا بل قد يحدث ذلك مصادفة « ( أ ). ويقول كذلك في نظرية نشأة الكون: « بأنه قد حدث أن كانت تسلك هذا السبيل في ذلك الوقت ، ولكنها كثيراً ما تسلك غير هَذا السبيل (٥٠)». وفي هذه الكلمة الأخيرة التي ساقها أرسطو عن أمبادقل يتضبح في الواقع معنى المصادفة عنده بالطريقة التي يريدها أرسطو . ذلك لأن أرسطو كما سنرى x يميز مفهوم المصادفة x و إن يكن تمييزاً لما صدقاتها في الواقع x على أساس ما لا يحدث دائماً ، ولهذا كانت إشارة أمبادقل مهمة لأرسطو ، لأنها تحدد جانباً للمصادفة ، وهو إن يكن تحديداً عابراً لا يجعل المصادفة علة إلا أنه

<sup>(</sup>۱) ۱۹۹۲ a: Ibid. (۱)

<sup>(</sup> Tbid. ( ۲ ) سطر ۱۵ وما بعده .

<sup>(</sup>۳) ۱۹۹ a: Ibid. (۳)

<sup>.</sup> ١٩٦ : ١٩٦١ سطر ٢٢ وما بعده .

<sup>.</sup> Ibid. ( ه ) الموضع نفسه .

O. Hamlin: Le Système d'Aristote: Paris. Alcan. 1920. P. 277. (٦) فلسفة المادفة

من الجائز أن يكون قد فتح لأرسطو أفقاً استفاد منه استفادة طيبة في نظريته كما سنرى . ثم يذكر أرسطو بعد ذلك أن امبادقل قال كذلك بأن « معظم أعضاء الحيوانات نشأ بالمصادفة (١٠)». وهذه النصوص الثلاثة التي يسوقها أمبادقل تتركز في الحقيقة حول مدلول معين للمصادفة باعتبارها صفة لشيء لا يحدث دائماً ولا في كل الأحوال ، سواء أكان ذلك انفصال الهواء أو نشأة الكون أو نشأة أعضاء الحيوانات . والواقع أن هذه هي أولى الصفات التي يحدد أرسطو بمقتضاها مفهوم المصادفة ، على الرغم من لومه الظاهري ونقده لأمبادقل ذلك النقد واللوم الذي سبقه إليه أفلاطون (٢) . وهكذا يمكن القول بأن المصادفة كفكرة فلسفية يمكن أن تكون قد ظهرت أول ما ظهرت في هذه النصوص التي يسوقها أرسطو عن أمبادقل ، وإن تكن فكرة المصادفة خلالها غريبة عن أمبادقل نفسه . إذ أن عالم أمبادقل كما نعلم عالم تسيطر عليه الضرورة و«القسم الأعظم» سيطرة كاملة حاسمة ، فهما العلة المسيطرة على تتابع الكراهية والمحبة (٢) . ذلك لأنه على الرغم من أن الضرورة والقسم الأعظم يكمنان وراء الأشياء جميعاً، إلا أنهما ليستا بالعلم الفاعلية المباشرة للتغير الذي يسبب خلق العالم ، بل تلك العلة قائمة في التركيب الفيزيائي للكون نفسه ، ولهذا يعزو أمبادقل التغيرات الحادثة إلى العلتين الفيزيائيتين: الكراهية والمحبة، وهما - مثل العناصم الأربعة -موجودات مادية وجزء من التركيب الفيزيائي نفسه (١)، ولكنهما تعملان كما قلنا تحت سيطرة الضرورة والقسم الأعظم ، ولا يحرمهما هذا من أن يكونا فى ذاتهما داخل الكل المادى وجزءاً منه . والواقع أن هذه الصورة التي يقدمها أمبادقل عن العالم تعد تقدماً ملموساً نحو فكرة القانون العلمي أو التحديد المادي عامة . ذلك لأن عالمه كما نرى لا يخضع لسيطرة مباشرة من المبادئ فحسب ، وإنما

<sup>(</sup>١) أرسطو: الفيزيقا : الموضوع السابق ذكره .

ا العلاطون في القوانين ۸۸۹ b وما بعدها : وكذلك أرسطو الفيزيقا ۱۹۸ b سطر (۲) Translated by R.J. Bury Harvard Univ. Press. 1942.

Cyril Bailey. The Greek Atomists and Epicurus . P. Oxford 1928 50 (7)

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق : الموضيع نفسه .

يعد هذه المبادئ جزءاً من تركيبه هو نفسه. ولهذا كانت إشارة أمبادقل إشارة غريبة للوهلة الأولى ، ولكننا لا نستطيع أن نلومه عليها كما فعل أفلاطون وأرسطو ، بل ندركها على حقيقتها عندما نتلمس هذا الحس العلمى عند أمبادقل وهو يتطور تطوره الحقيقى عند ديمقريطس ، فسوف نجد أن ذلك الوضع الغريب للمصادفة طبيعى بل ضرورى !

4

ينتقل أرسطو بعد ذلك في عرضه التاريخي إلى مفكرين آخرين، يذكر في الهامش (۱) أنه ديمقريطس ، وأرسطو بالطبع يشير إلى الفريين عامة . يقول أرسطو : «إنه يوجد مفكرون آخرون كذلك يعزون هذه المنطقة السماوية وكافة العوالم إلى التلقائية . ويقولون بأن الدوامة تنشأ نشأة تلقائية ، والدوامة هي الحركة التي فصلت ونظمت كل ما هو موجود . ويبدى أرسطو دهشته لحذا القول لأنهم يقولون به على الرغم من أنهم يؤكدون أن المصادفة غير مسئولة عن وجود ونشأة الحيوانات والنباتات ، إذ أن الطبيعة أو العقل أو ما شابه ذلك هو علما (۲) .

وأرسطو معذور لهذه الدهشة التي يبديها ، ذلك لأن نظرية ديمقريطس في حركة الدوامات نظرية من الصعب أن تقبلها عقلية أرسطو . فعقلية أرسطو تتحرك داخل إطار من الغائية أما ديمقريطس فمادى موغل في ماديته ، يجعل للضروة السيادة المطلقة على كل ماحدث. والضرورة داخل إطار غائى غيرها داخل إطار مادى . فالضرورة عند أرسطو كما سيتبين لنا ذلك بوضوح فيها بعد ، إلى جانب دلالاتها الأربع أو الحمس – لا تخرج عن أن تكون عدم قابلية الشيء لأن يكون غير ما هو كائن بالفعل . ولهذا فهى باطنة في الشيء متحدة الشيء لأن يكون غير ما هو كائن بالفعل . ولهذا فهى باطنة في الشيء متحدة بماهيته ، وليست قوة خارجية فهى صنو للماهية أو الطبيعة . أما عند ديمقريطس بماهيته ، وليست قوة خارجية فهى صنو للماهية أو الطبيعة . أما عند ديمقريطس

<sup>(</sup>١) هامش سطر ٢٥ من الفيزيقا فقرة ١٩٦٥.

<sup>(</sup>٢) سطر ٣٠ من الموضع نفسه .

فالضرورة مجرد علة خارجية ، ورث دلالتها الآلية عن كافة الفلاسفة الماديين السابقين عليه ، وعدل منها ووهبها المعنى الكامل الذي يطالعنا في مذهبه . ولو عدنا قليلا إلى الوراء لوجدنا أن البذور الأولى لفكرة الضرورة عند هيراقليطس بحسبانها القوة المسيطرة العليا ، لم تكن عنده ذات دلالة مادية واقعية بل هي مجرد القوة الخارجية التي تحقق فعلها في الوقت المناسب، ولا تكاد تكون أكثر من الهوس المسلمان المناسب ، هذا إلى جانب أن فكرة في الحقيقة قوة خارجية تعمل في الوقت المناسب ، هذا إلى جانب أن فكرة الضرورة عند هيراقليطس كانت تقوم على أصول دينية محضة ، ولكن ذلك لا يمنع القول بأننا نطالع عند هيراقليطس البذرة الأولى للضرورة (٢) ونجد الضرورة عند «برميندس» قوة غريبة تربط العالم في أشكال محددة (٣) . الضرورة عند «برميندس كما نعرفه عالم موحد لا حركة فيه ، ولهذا فلا حاجة به إلى علة لكي تدفع بالحركة الأولى فتؤدي إلى الجلق . على أن برميندس من ناحية أخرى قرر أن الضرورة هي التي تحدد أن العالم يكون بلا حركة . وتظهر الضرورة في قصيدة برميندس باعتبارها التصرف الواجب Moipa والعدالة المضرورة في قصيدة برميندس باعتبارها التصرف الواجب Moipa والعدالة ونجدها مثقلة بدلالة لاهوتية مثل دلالها عند هيراقليطس (٤).

وينسب إلى «ليوسبس» أنه قال: «لا شيء يحدث بطريقة عشوائية ، بل كل شيء يحدث بعلة وبالضرورة» (٥). ولا يقصد بالضرورة هناكما يقول بيلى (٦) لقوة الخارجية المتعسفة التي كان يستدعيها أسلافه لكى تنتج أثراً لا يمكن تفسيره بدونها ، وإنما يقصد الذرات في حركتها تخضع لقوانين وجودها هي نفسها . فالضرورة عند ليوسبس إذن هي علة حركة الذرات وهي ليست قوة تعسفية وإنما هي العملية الطبيعية للعلة والمعلول . فالذرات إنما تتحرك بحسب

<sup>(</sup>١) ويقصد بها في المسرح اليوناني القديم تدخل سلطة إلهية لحل إشكال في موقف إنساني.

Baily ( ۲ ) المرجع السابق ذكره ص ٤٩ – ٥٠ وقد عرض للمسألة عرضاً طيباً وافراً .

<sup>(</sup>٣) و (٤) الموضع والمرجع نفسه .

<sup>(</sup>ه) المرجع نفسه ص ٥٥.

<sup>(</sup>٦) المرجع نفسه والموضع نفسه .

قوانين وجودها نفسه (۱) ولم تعد الدوامة نفسها عنده بغير علة ، أو شكلا من أشكال الحركة المتعددة أشكال الحركة المتعددة التي تفرض من الحارج ، بل واحدة من أشكال الحركة المتعددة التي تنجم بطريقة طبيعية عن الحركة الذرية الحرة (۲). الضرورة إذن عند ليوسبس ليست قوة دخيلة وإنما هي المظهر الطبيعي للعلية .

وفى ضوء هذا ستتبين لنا الدلالة الحقيقية للضرورة ومن ثم للمصادفة عند ديمقريطس وتتضح قيمة النقد الذي وجهه أرسطو إليها .

الضرورة هي الفكرة الأساسية في بناء فلسفة ديمقريطس ، فكل شيء مقدر من قبل بالضرورة ، كل شيء كان وكل ما هو كائن ، وكل ما سوف يكون (٣). فالجبرية أو الحتمية تسود كل شيء كبدأ أساسي لطبيعة الكون نفسه . وكما أن ليوسس لم يقصد من الضرورة أن يدخل قرة خارجية لا سبيل إلى تفسيرها فكذلك الشأن عند ديمقريطس ، فالمبدأ الأساسي المسيطر هو أن كل شيء يتبع قوانين وجوده . وتاريخ الكون بأسره ليس إلا نتيجة تدريجية لا يمكن تجنبها لتركيبه الأصلي الأزلى (١) . وقد يكون هدف ديمقريطس من هذا كما كان هدف سلفه ليوسبس أن يتخلص تخلصاً نهائينًا من كافة القوى الخارجية الغامضة شبه الدينية ، التي كان الفلاسفة السابقون عليه بل المعاصرون له يعدونها عللا فاعلية . فالعالم كما كان يتصوره ديمقريطس – هذا الرجل المقدس كما يقول لوكريتس – (٥) لم يكن يتطلب تدخل حبأو كراهية أمبادقل ، أو عقل انكساجوراس ، كيا يوجد ويستمر في الوجود . بل هو وجود فيزيائي في انكساجوراس ، كيا يوجد ويستمر في الوجود . بل هو وجود فيزيائي في خملته ، حركته حركة ميكانيكية محضة ، ويسيطر عليه قانون وجوده نفسه ولا شيء غير هذا . وهكذا استبعد ذلك الرجل المقدس بحق ، ميداناً تخر من مخلفات التقاليد الدينية في الفلسفة هو فكرة العلة الغائية . فالكون تضم ميداناً تحر من مخلفات التقاليد الدينية في الفلسفة هو فكرة العلة الغائية . فالكون

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه ص ٩٣ .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ص ٩٧ .

<sup>(ً</sup> ٣ ) المرجع نفسه ص ١٢٠ .

<sup>(</sup> ٤ ) المرجع نفسه ص ١٣١ .

<sup>(</sup> ه ) لوكريتس : Lucretus : De Rerum Natura, Liber V ) المجلد الأول ، صفحة ه ٦٦ ، سطر ٢٣٣ . Cyril Bailey. Oxford.

عنده لا يسير بحسب خطة معينة ، كما لا يوجد قصد من خلق العالم ، أو من خلق أى جزء من أجزائه عضوياً كان أو غير عضوى ، كما يريد الدين أن يعتقد الناس ذلك (١). فالحلق نتيجة غير مقصودة لعمليات طبيعية لا سبيل إلى تجنبها . وهذه بحق أول صياغة لتصور علمي دقيق للكون الفيزيائي .

وإلى جانب أن ضرورة ديمقريطس تستبعد البقايا الدينية المتخلفة إلا أنه أراد بها كذلك أن يستبعد فكرة المصادفة الشائعة التي كان يعتبرها مجرد فكرة غير دقيقة بل خطرة من الناحية العقلية بل من الناحية الأخلاقية كذلك. « فلاشيء يحدث بالمصادفة وإنماكل شيء له علة محددة (٢). هنا نعود إلى دهشة أرسطو وهي التي نجدلها الآن مبرراً من الناحية الظاهرية فحسب. إذ كيف يفهم أرسطو بل كثير من مؤرخي الفلسفة من ديمقريطس قوله بأن لا شيء يحدث بالمصادفة بل لكل شي علته المحددة (٣)، ثم يفهمون في الوقت نفسه قوله بأن الدوامة الكونية - أساس الحلق - نشأت نشأة تلقائية وبالمصادفة؟ (١٠٠٠. فبحسب مذهب ديمقريطس، ليس مجرد تجمع الذرات يقيم الكون ، بل لا يقيم هذا الكون إلا حركة الدوامة. فالدوامة إذن هي علة الخلق ومنشؤه. والأشياء جميعاً كما يقول ديوچينس (٥) إنما توجد وتنشأ بالضرورة لأن الدوامة هي علتها ، علة خلق الأشياء جميعاً ، بل الدوامة هي الضرورة نفسها ، فإذا كان هذا هو شأن الدوامة وموضعها من مذهب ديمقريطس الحتمى ، فكيف يقول في الوقت نفسه إن الدوامة تنشأ نشأة تلقائية وبالمصادفة ؟ أليس هذا تناقضاً فاضحاً لا في علة الدوامة وحدها وإنما في المبادئ الأساسية لمبدأ ديمقريطس. كيف يؤكد هؤلاء الذريون وعلى رأسهم ديمقريطس « أن المصادفة غير مسئولة عن تكوين ونشأة الحيوانات والنباتات باعتبار أن الطبيعة أو العقل أوما شابه ذلك

Bailey (1) المرجع السابق ذكره ص ١٢٢ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ذكره ص ١٢١ ( انظر ألهامش التالي ) .

<sup>(</sup>٣) أرسطو: الفيزيقا . الفقرة ١٩٦٥ سطر ١ -٣.

<sup>.</sup> ۱۳۹ المرجع السابق ذكره ص ۱۳۹

<sup>(</sup> ه ) عن Bailey المرجع السابق ذكره ص ١٣٨ .

علم الأشياء المرئية ... تم « يؤكدون في الوقت نفسه أن المنطقة السماوية ... الأشياء المرئية ... تنشأ نشأة بلقائية دون أن يكون لها علة كهذه التي تنسب إلى الحيوانات والنباتات ؟ ! . . . » (١) حقًا فيما يرى أرسطو أنها واقعة تستأهل التأمل والتمحيص إلى جانب ما فيها من بطلان .

على أنبطلانها ليس راجعاً إلا إلى فهم أرسطو المحدد وإلى ما يريد — عامداً— أن يلقيه في روعنا ، هذا إلى جانب التمايز الين كما قلنا بين إطار مذهبه الغائي والية ديمقريطس فأرسطو يبدأ في تحليله التاريخي محاولا أن يوهمنا أن المصادفة علة من العلل على الرغم من أن الفيزيائيين الأولين لم يجعلوها بين طائفة عللهم، ثم إذا به في مناقشته لديمقريطس يقرر أن ما يسميه بالتلقائية هو اللاعلية، ويأخذ عليه ذلك ، لأنه يجعل لكل شيء علة حتى النباتات والحيوانات ولا يجعل لأقدس الأشياء وهي السموات علة بل يعزوها إلى التلقائية . أليس بهذا التحليل يوجه أرسطو دلالة التلقائية توجيها مضللا بقصد وتعمد ؟ ... فنص ديمقريطس لا يجعل من التلقائية مرادفاً لانتفاء العلة كما ينتهي أرسطو ، وعندما قال ديمقريطس بالتلقائية لم يقل بها خروجاً على مذهبه في الضرورة الشاملة وإنما امتداداً له كما سيتضح لنا ذلك بعد قليل . ولكن أرسطو الذي يحاول أن يجعل من التلقائية علة ، ويأخذ كما رأينا على الفيزيائيين الأولين أنهم لم يجعلوها من التلقائية علم ، ويأخذ كما رأينا على الفيزيائيين الأولين أنهم لم يجعلوها ومن ثم إلى عدم تماسك مذهب ديمقريطس . ثم يقف أرسطو في نهاية نصه مدهوشاً ، يبكي أقدس الأشياء المرئية وينعي حظها من اللاعلية .

إن هذا النقد الأرسطى لتلقائية ديمقريطس يقدم لنا فى الحقيقة المفتاح الأول لفهم أرسطو الحقيقى للتلقائية ، أو على الأقل هنا لغائيته فى فهم طبيعة الأشياء السماوية، إذ أنأرسطو — كما سنرى — يقصر الضرورة المطلقة على الحركات السماوية ، ويرى أن إطلاقية الضرورة تقل كلما تركنا منطقة ما فوق القمر إلى منطقة ما تحته . والضرورة عند أرسطو ضرورة عامة باطنة فهى ليست

<sup>(</sup>١) أرسطو: المرجع السابق ذكره ١٩٦٦ بين سطر ٢٥ – ٣٥

قوة خارجية ، بل ذات دلالة غاثية لأنه بمقتضاها لا يكون الشيء غير ما هو كائن ، أىأن ماهية الشيء تحدد وجوده . وهكذا نجد أن نقد أرسطو لديمقريطس في الحقيقة يتضمن دفاعاً عن مذهبه الكوني أكثر مما يتضمن توضيحاً لفهمه للتلقائية . فكل ما نخرج به من نقده أن أقدس الأشياء المرثية ينبغي ألا يعزى إلى التلقائية ، هذه هي حدود نقده ، أما التلقائية نفسها ... فلا شيء اللهم إلا ما ينبغى ألا يعزى إليها أقدس الأشياء المرثية ؟ ولكنا إذا كنا نعرف كما ذكرنا أن أقدس الأشياء المرئية عند أرسطو تتميز بالضرورة المطلقة أو بتعبير آخر تتحرك بمقتضى غاية معينة كامنة فيها، استطعنا أن نستخلص استخلاصاً أوليتًا أن التلقائية عنده تتعارض تعارضاً كاملا مع ما هو ضروري ضرورة مطلقة، وبالتالى تتعارض مع كل قصد وغاثية . ونحن إذا ربطنا بين هذه النتيجة وبين ما سبق أن استخلصناه من نقده لأمبادقل من أن المصادفة هي ما لا يحدث دائمًا ، أمكننا أن نقول إن ما هو ضروري ويحدث دائماً يقابل ما هو تلقائى وبالمصادفة ، أو بتعبير آخر أكثر تركيزاً : التلقائي والمصادف هو ما لا يصدر عن ماهيته صدوراً طبيعيًّا ضروريًّا، أو بتعبير ثالث: هو الحالى في جوهر وجوده من القصد والغاية . هذه هي النتيجة الأولى التي نتلمس بها تلمساً أوليًّا مفهوم أرسطو للمصادفة والتلقائية والتي تلتى ضوءًا يوضح لنا لماذا لم يتبين أرسطو تبيناً سليماً مفهوم ديمقريطس للمصادفة والتلقائية . ونستطيع أن نجيب عن هذا السؤال بقولنا إن ذلك يرجع إلى إصرار أرسطو على الغائية في فهمه للمنطقة السماوية ومن ثم لانتفاء صفة التلقائية عنها . وعلى هذا فأرسطو يستبعد التلقائية عن المنطقة السماوية ويأخذ علىديمقريطس وصفها بالتلقائية لادفاعآ عن الضرورة ومبدأ العلية وإنما عن الغائية ، أو بتعبير آخر عن الضرورة أيضاً من حيث إنها ذات مفهوم غائى عنده . التناقض إذن الذي يراه أرسطو في مذهب ديمقريطس ويراه معه كثير من مؤرخي الفلسفة يزول في الحقيقة عندما نفهم صفتين أساسيتين لعالم ديمقريطس هما انتفاء القصد والغائية أولا، وثانياً تعدد العلل وعدم إمكانية تحديدها . قلنا في فقرة سابقة (٢) إن مذهب ديمقريطس يستبعد صفة القصد والتصميم استبعاداً تامًّا عن العالم الفيزيائي « فاللرات لا تصوغ نفسها في دوامة من أجل أن ينشأ عنها كون » فلا يوجد إذن قصد من جانب الذرات كما لا يوجد قصد كذلك من جانب أى قوة دخيلة ، وإنما تقع النرات في الدوامة عرضاً ، وتكون النتيجة أن ينشأ العالم من جراء عملية ضرورية بحتة . فالضرورة عند ديمقر يطس لا مقصد لها غير استبعاد الغائية في تفهم طبيعة الأشياء ، فتجمعات الذرات ليست ثمرة للتصميم والقصد وإنما هي تجمعات عشوائية تنشأ عنها العوالم . التلقائية والضرورة في الحقيقة مفهومان لا تعارض بينهما ولا اختلاف في حدود انتفاء القصد والغائية . فالدوامة تتكون نتيجة لعلل طبيعية هي الشكل والحجم والحركات والاصطدامات بين الذرات .. إلخ. إلخ إلا أنها تتحقق جميعاً تحققاً عرضيتًا. وهكذا تصبح الضرورة والتلقائية تصورين متلازمين لاتعارض بينهما ولا اختلاف، فهذا الشيء يحدث بالضرورة حدوثاً تِلقائياً أي أن له عللا ساهمت في هذا الحدوث، ولكن ذلك لم يتم لغرض أو لتحقيق هدف معين. وعلى حد تعبير اوكريتس: «إن البدايات (١) الأولى (الدرات) لم تحدث نتيجة لتصميم معين. ولم تتخذ لنفسها نظاماً معيناً مقصوداً ... ولم تتفق فيما بينها على نوع الحركة التي ينبغي اكل منها أن تبتدئ بها ، ولكنها في تدافعها وتضاربها منذ أزمان أبدية ، وعلى الرغم من توزعها وبعثرتها ، ونتيجة لما تحاوله دائماً من حركات واتحادات شيى ، أمكن أن تتجمع أخيراً وأن تصبح بدايات الأشياء العظيمة كالأرض والبحر والسماء والكائنات الحية » على أن الصورة التي يعرضها لوكريتس تنقلنا إلى الصفة الثانية التي أشرنا إليها إلى جانب صفة انتفاء القصد في مذهب ديمقريطس ، صفة تعدد العلل وعدم إمكانية تحديدها .

إن كل شيء له علته – كما قلنافي عالم ديمقريطس. ولا تقف سيطرة الضرورة الشاملة عند حد . غير أن الذرات في حركتها في المكان والزمان اللانهائيين،

<sup>(</sup>١) لوكريتس: المرجع السابق من سطر ١٥٤ – ٣١ من الكتاب الحامس ص٣٥٠ – ٤٥٤ من الترجمة .

وتصادمها الدائم الدائب الذي لا ينقطع وتجمعاتها العديدة المتنوعة، وما يصدر عن هذه التجمعات من تكوينات شتى ، إن تكن تخضع فى كل مسلك وكل حركة للضرورة الشاملة والعلية الملازمة ، فإن صورة خضوعها للضرورة والعلية لا تتم في شكل محدد متجانس ممسوك الأطراف، وإنما في شكل من التعقيد والتداخل والاختلاط والتعدد لدرجة نعجز في كثير من الحوادث عن التنبؤ بما سوف يحدث لها . وذلك لتعدد العوامل وعدم تحديدها مكاناً أو زماناً . ومثل هذه الحوادث نعزوها إلى المصادفة . فالمصادفة إذن شكل من الحوادث تتدخل وتساهم في صياغته وتكوينه ونشأته عوامل تخضع للضرورة والعلية، إلا أنها من التعدد والتثنابك لدرجة يتعذر تحديدها . وليس هذا الكلام مدخولا على ديمقريطس ، بل تؤيده تأييداً قوياً فقرة من أرسطو يقول فيها إن ١٠٠ والعلل التي تنتج عنها نتائج المصادفة ، علل ينبغي أن تكون غير محدودة ولهذا فإن المصادفة يبدو أنها تندرج في مجال اللامحدود ، وتصبح ما لا يمكن توكيده عند الإنسان » ويؤيد هذا النص الأرسطي نص آخر يذكره (بيلي) مع هذا النص الأرسطى عن أن ديمقريطس يعد المصادفة علة غير قابلة للتوكيد والتثبُّت بالنسبة إلى العقل الإنساني (٢). وتؤيده كذلك ملاحظة سمبلقيوس التي يذكر فيها أن تلقائية ديمقريطس هي « العلة غير المحددة (٣) » بل إن أرسطو نفسه ينتهي إلى هذه النتيجة لا إشارة إلى ديمقريطس، وإنما في صميم نظريته للعارض. فني الفيزيقا عند حديثه عن العلة العرضية (٤) يقول « إن العلة العرضية لا يمكن تحديدها ، وذلك لأن الصفات الممكنة للفرد صفات لا تحصى عدداً » ثم يقول كذلك « لا شك أنه من الضروري أن تكون علل الأشياء التي تحدث بالمصادفة لا محدودة ، وهذا هو ما يدعو إلى عد المصادفة أنها تنتسب إلى صنف اللامحدود وأنها بعيدة المنال عن الإنسان » وهذه نتيجة

<sup>(</sup>١) أرسطو– الفيزيقا – فقرة a ١٩٧ سطر ٨ – ١٠ .

Bailey ( ۲ ) المرجع السابق ذكره ص ١٤٣ – ١٤٣ .

<sup>(</sup>٣) المرجع والموضع السابق.

<sup>(</sup> t ) أرسطو- الفيزيقا – فقرة a ١٩٦ سطر ٢٨ – ٢٩ .

يستخلصها أرسطو استخلاصاً طبيعياً من قوله بأن المصادفة علة عرضية كما سنتين ذلك بعد قليل . ويذكر كذلك في الميتافيزيقا (١) أنه لا تو جد علة محدودة للعارض ، وإنما له علة مصادفة أي علة غير محددة . غير أن أرسطو في الحقيقة لم يعمق هذا الفهم المادى الواقعي للمصادفة باعتبارها نتيجة لعدم محدودية العلل وأنها بذلك لا تتعارض مع العلية والضرورة . فهو على الرغم من تسليمه بسلامة ذلك في إشارته العابرة فإن همه الأكبر في تحديد المصادفة كان في إثبات عرضيتها وليس في الوقوف عند عدم محدودية عللها . وبعرضيتها لم يكن أرسطو يقصد غير انتفاء القصد والغاية عنها وسوف نعرض لهذا بتوسع في الفقرة (٥) .

ولكن العلة غير المحددة يمكن أن تتضمن مفهومين لها ، أحدهما موضوعي والثانى ذاتى ، أما الأول فهو أن الأحداث التى نعزوها إلى المصادفة أو التلقائية أحداث تساهم فى صياغها علل تبلغ من الكثرة مبلغاً كبيراً للغاية . أما المعنى الذاتى فهو أن المصادفة نعزوها إلى الحوادث التى لا تستطيع مداركنا أن تحدد عللها وعوامل حدوثها لكثرتها وتعددها ، إلا أن التمييز بين هذين المفهومين تمييز متأخر ، ولا سبيل إلى أن نؤكده عند ديمقريطس ، ولا يسعنا إلا الوقوف عند المعنى الذاتى وحسب . التحديد إذن عند ديمقريطس بهذا المعنى تحديد يرجع إلى مقدراتنا العقلية كما تذكر الإشارات التى سقناها . وبهذا تتضح أمامنا الدلالة الحقيقية للمصادفة والتلقائية عند ديمقريطس والذريين عامة . فهى ليست قوة دخيلة على الضرورة تتدخل لإنتاج ظاهرة لا علة لها ، كما يفهم مفكر غائى مثل أرسطو ، وإنما هى مظهر سوى طبيعى للضرورة . ولا تناقض مفكر غائى مثل أرسطو ، وإنما هى مظهر سوى طبيعى للضرورة . ولا تناقض ولا تعارض بينها مادمنا نفهم الضرورة بمعناها المادى الآلى لا بمعناها الغائى . المصادفة والتلقائية إذن عنده ضرورة كذلك لها عللها ، إلا أن هذه على غير محدودة لقصور العقل الإنسانى من ناحية ، وتعدد العوامل الجارية فى مسار الطبيعة من تجمعات مختلفة للذرات ذات الأشكال والأحجام والأوضاع مسار الطبيعة من تجمعات مختلفة للذرات ذات الأشكال والأحجام والأوضاع

<sup>.</sup>٣٠ \Deltaphysics (1) المجلد الثامن من الترجمة التي يشرف عليها . Métaphysics (1) . Oxford 1928. . الطبعة الثانية .

المختلفة فى المكان والزمان . فهذه العوامل المتعددة تؤدى إلى إحداث دوامة كونية ، تعد مظهراً سليها لعملية تسيطر عليها القوانين الكونية للعلة والمعلول ، ولكننا لا نستطيع أن نحدد هذه العوامل والذلك نعزوها إلى المصادفة والتلقائية .

وهكذا يقدم لنا ديمقريطس أعلى صورة – لا لتصور المصادفة والتلقائية فحسب وإنما لنظرية علمية متاسكة متجانسة فى العالم القديم . ولولا الحرب التى شنها على هذا الرجل المقدس أفلاطون وأرسطو لكان لنظريته أثر كبير فى سرعة إنضاج النظرية العلمية اللاحقة التى لم تستطع أن ترى النور قبل القرن السابع عشر الميلادى .

٣

بعد هذا العرض التاريخي العابر للنظرية عند أمبادقل وديمقريطس خلال عرض أرسطو لهما ، ننتقل مباشرة إلى أرسطو نفسه ممسكين بالخيوط الرهيفة التي جمعناها منه . وأرسطو – بعد عرضه التاريخي – يأخذ في البحث بنفسه عن المصادفة والتلقائية « لمعرفة ما إذا كانتا متشابهتين أو مختلفتين » وكيف يدخلان في تقسيمه للعلل .

يبدأ أرسطو بحثه مميزاً (۱) بين أشياء تحدث على وجه واحد دائماً وأخرى تحدث في غالبية الأحيان . ويستبعد مباشرة أن تكون المصادفة علة هذين الصنفين من الأشياء . ذلك لأن ما يحدث نتيجة للمصادفة « لا يمكن أن يتماثل مع أى من هذه الأشياء التي تحدث بالضرورة ودائماً أو في معظم الأحيان » وهناك صنف ثالث من الأشياء لا يتكلم عنه بادئ ذي بدء بل يذكر فحسب أنه هو الذي يعزى إلى المصادفة . ويترك هذه النقطة مؤقتاً . وينتقل إلى مسألة أخري هي أن هناك أشياء (۱) تكون لغرض معين ، وأشياء لا تكون ، ثم يذكر أن « الأشياء (۱) التي تكون لغرض معين يندرج تحتما كل ما يتحقق نتيجة « الأشياء (۱) التي تكون لغرض معين يندرج تحتما كل ما يتحقق نتيجة

<sup>(</sup>١) أرسطو- الفيزيقا – ١٩٦ ( a ).

<sup>(</sup>٢) الموضع السابق سطر ١٦ – ١٧ .

<sup>(</sup>٣) الموضع السابق سطر ٢٠ وما بعده .

للفكر أو للطبيعة » والأشياء التي من هذا القبيل « "أى التي تكون لغرض معين" عندما تتحقق بطريقة عرضية ، يقال عنها إنها بالمصادفة (١)». وعلى هذا يمكنالقول بأن المصادفة هي تحقق قصد تحققاً عرضياً غير مقصود . ولو ربطنا النقطة الأولى بهذه النقطة الثانية لقلنا: إن المصادفة ليستما يحدث بالضرورى ودائماً أو في معظم الأحيان ، وإنما هي صنف ثالث غير هذين ، يتحقق إلى جانب ذلك في صورة مقصودة بطريقة عرضية ، ويضرب أرسطو على ذلك مثالا برجل التزم جمع التبرعات لحفل من الحفلات ، كان عليه أن يذهب إلى مكان بعرض الحصول على المال . ولقد ذهب إلى ذلك المكان بالفعل ولكن لغرض آخر ، فحدث أن حصل على المال بطريقة عرضية بذهابه إلى هناك لغرض آخر ، فحدث أن حصل على المال بطريقة عرضية بذهابه إلى هناك المتحقق وهو حصوله على المال ليس علة قائمة في نفسه ، وإنما تنتسب إلى صنف الأشياء المقصودة والتي تعد نتيجة التدبير والقصد العقلى . وعندما تتحقق هذه الشروط يقال عن هذا الرجل بإنه ذهب بالمصادفة ، ولو أنه ذهب قاصداً لهذا الغرض لما كان يحق أن يقال عنه إنه ذهب بالمصادفة ، ولو أنه ذهب قاصداً لهذا الغرض لما كان يحق أن يقال عنه إنه ذهب بالمصادفة ، ولو أنه ذهب قاصداً لهذا الغرض لما كان يحق أن يقال عنه إنه ذهب بالمصادفة ، ولو أنه ذهب قاصداً المذا الغرض لما كان يحق أن يقال عنه إنه ذهب بالمصادفة ، ولو أنه ذهب قاصداً المذا الغرض لما كان يحق أن يقال عنه إنه ذهب بالمصادفة ، ولو أنه ذهب قاصداً

المصادفة إذن كما يقول أرسطو علة (٣) عرضية وإن تكن في مجال تلك الأفعال التي تتحقق بغرض معين ، وتتضمن القصد . وهكذا تتضح أمامنا المصادفة عند أرسطو بمسحة غاثية بارزة .

غير أن أرسطو في خلال عرضه لذلك المفهوم للمصادفة ، كان يشير إلى نقطة أخرى قد تغير من تلك النتيجة . وسيتبين لنا فيا بعد (فقرة ٧ فصل ٣) أنها مثار جدل . ذلك لأن أرسطو بعد أن جعل المصادفة علة عارضة أشار إلى أن من الضروى أن تكون علل الأشياء التي تحدث بالمصادفة عللا غير محدودة ، وهذا ما يدعو إلى اعتبار أن المصادفة تنتسب إلى صنف اللامحدود وأنها بعيدة

<sup>(</sup>١) الموضع السابق سطر ٢٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق a ١٩٧ سطر ٤ .

<sup>(</sup>٣) المرجع والموضع السابق سطره .

المنال على الإنسان (١) ولقد سبق أن استخدمنا هذا النص في تفهم نظرية ديمقريطس . والحق أن هذا النص ذو دلالة تاريخية أي يشير إلى اعتبار ممكن . ولكن دلالته على أية حال ليست غريبة عن أرسطو وإن تكن في داخل فهم خاص . ذلك أن الأشياء التي تحدث بالمصادفة تحدث عرضاً لأن المصادفة نتيجة لعلل عارضة، والعلل العارضة علل غير محدودة ، فالمصادفة من ثم غير محدودة . وهذه النتيجة في ظاهرها قد سارع بعض مؤرخي الفلسفة إلى احتضانها واستخلاص موقف لأرسطو من المصادفة غريب كل الغرابة عنه . من هؤلاء المؤرخين « ميـّو» في محاولته التوفيق بين رأى أرسطو وكورنو في المصادفة . غير أن المحاولة في الحقيقة تستند إلى مذهب أرسطو في العارض لا في المصادفة . فالمصادفة - كما رأينا - ليست نتيجة لعلل عارضة فحسب و إنما هي تدخل في مجال الأحداث ذات طابع القصد والتدبير . ونحن وإن نكن سنخصص لمناقشة كورنو في هذه النقطة فقرة كاملة في الفصل القادم . إلا أننا نحب أن نجلو هذه النقطة الآن لتوضيح موقف أرسطو وتوكيد ما نذهب إليه . ولهذا نكرر ما سبق أن قلناه من أن المصادفة عند أرسطو ليست علة عرضية فحسب ، وإنما هي بحسب تعبير أرسطو علة المعلولات التي تسببت عن شيء بطريقة عرضية وإن تكن قد تنجم عن الفكر أو الطبيعة . عرضية النشأة إذن ليست كافية في تحديد مفهوم المصادفة عند أرسطو . ويؤيد ذلك تفرقة أرسطو بين المصادفة والتلقائية . فأرسطو يقصر المصادفة على القادرين على القصد والتدبير « فالجماد(٢) والحيوان الأدنى والطفل ليس في مقدورها القيام بأى شيء بالمصادفة، لأنها غير قادرة على القصد المريد». ولهذا كان من الطبيعي أن يقول أرسطو إن المصادفة قد تقع بالضرورة في « مجال الأفعال (٣) الأخلاقية » ويعد كل ما ليس بقادر على فعل أخلاقى ليس في مقدوره أن يفعل شيئاً بالمصادفة . أما التلقائي فيتحقق للحيوانات الدنيا والكثير من الأشياء الجمادية (٤) فنحن نقول إن حصاناً قد أقبل تلقائياً

<sup>(</sup>١) الموضع السابق سطر ٨ –١٠ . (٢) المرجع السابق – ١٩٧b سطر ٦ – ٧ .

<sup>(</sup>٣) المرجع والموضع السابق ٢ – ٣ . (٤) المرجع والموضع السابق سطر ١٥ وما بعده .

لأنه على الرغم من أن قدومه قد نجاه فإنه لم يقدم بقصد النجاة . وهكذا نجد أنه سواء في المصادفة التي تتحقق في المجال الأخلاق ، أم التلقائية التي تتحقق في المجال المادى، لا يقف الأمر عند حدود العلة العارضة وإنما لا تتم المصادفة أو التلقائية إلابتحققالقصد غير المقصود. فهما إذن تحقق قصد تحققاً عرضيًّا. فنحن نقول مثلا إن غريباً قد قام بالمصادفة ودفع الدية ثم ذهب من حيث أتى ، عندما يكون قد فعل هذا كما لو أنه قدم من أجل هذا الغرض، مع أنه لم يكن قدومه من أجل هذا الغرض، فهذا عارض، لأن المصادفة علة عارضة (١٠). إلاأن العرضية وحدها كما قلنا لا تكنى لتحديد المصادفة وإنما العرضبة وتحقق قصد غير مقصود معا ـ ولهذا كان الحديث المثار حول المصادفة باعتبارها اللامحدود بتعلق في الواقع بمفهوم العارض بمند أرسطو . وسيتبين لنا ذلك أكثر وضوحاً بعد قلبل. ولكننا حتى الآن نكون قد انتهينا من عرض أرسطو لنظريته في المصادفة في كتاب الفيزيقا ، ومنه نستخلص أن المصادفة لا تنتسب إلى صنف الأشياء التي تتحقق بالضرورة ودائماً أو في معظم الأحوال ، وإنما إلى صنف ثالث يتحقق في شكل مقصود بطريقة عرضية . المصادفة والتلقائية إذن علتان عرضيتان لمعلولات يمكن أن تنجم عن القصد والتدبير - ولهذا يمكن القول بأنه على الرغم من أن أرسطو جعل الغائية في مقابل المصادفة إلا أنه عزا إلى المصادفة « مظهر الغائية »(٢) .

٤

ولكن إذا كانت المصادفة علة عارضة ، فهل العلة العارضة مصادفة كذلك عند أسطو؟ الحق لا. فحوادث المصادفة فضلاً عن أنها حوادث عارضة ، فإنها حوادث لغرض ، أى أنها تؤدى إلى نتيجة مرغوب فيها (٣) . والعلة العارضة عند أرسطو مسألة قائمة برأسها يعرض لها أرسطو فى أكثر من موضع من كتبه ،

<sup>(</sup>١) المرجع السبابق ١٩٩٥ سطر٢٠ – ٢٥.

<sup>﴿</sup> ٢ ﴾ على سَدْ تعبير الإستاذ بير ون في المقالة السابق ذكرها ص ٥٨٥ منها: .

<sup>.</sup> W.D. Ross (٢) أرسطي ص ٧٦ الطبعة الثالثة Mathuen ١٩٣٧ لندن

ويميزها هو نفسه عن المصادفة ، وأرسطو يقصد بالعارض كما نرى في الميتافيزيقا معنيين الأول(١) يمكن أن نسميه بالعارض المنطقي ، ويتعلق ببعض الصفات اللاحقة على التعريفات الرياضية ، في حالة المثلث مثلا من العارض المتعلق به أن تكون زواياه تساوى قائمتين ، ولكن العوارض التي من هذا القبيل قد تكون أبدية كما يقول أرسطو وهي أقرب في الواقع إلى الضروري ، وإن لم تدخل في جوهر الشيء . ولا يهمنا نحن هنا هذا المعنى المنطقي للعارض . أما المعنى الثاني فيعد العارض ما يرتبط بشيء ما ، ويمكن أن يثبت إثباتاً حقيقيًّا ، ولكنه ليس بالضروري ولا بالمعتاد . فمثلا عندما يكتشف رجل كنزاً وهو يحفر حفرة من أجل نبات ، فاكتشاف الكنز هذا عارض بالنسبة إلى الرجل الذي حفر الحفرة ، إذ لا يأتي واحد من هذين الحادثين عن الآخر كما لا يأتي بعده . ولا يحدث عادة للرجل الذي يزرع أن يجد كنزاً ؛ والرجل الموسيق قد يكون شاحباً ، ولكن لما كان هذا لا يكون بالضرورة أو المعتاد نسميه عارضاً ، وعندما يكون (٢) الطقس ممطراً بارداً في أيام الشعري (٣) نقول إن هذا عارض وإذا كان حارًا لافحاً لانقول كذلك. لأن الحالة الأخيرة تحدث دائماً وفي معظم الأحيان أما الأولى فلا. وعلى هذا فلما كانت هناك صفات ترتبط بموضوعات منها ما يرتبط بهذه الموضوعات في موضع خاص وفي زمن معين، فإن كل ما يرتبط بموضوع – لا لأن الموضوع هو هذا الموضوع ولا لأن الزمن هو هذا الزمن ، ولا لأن الموضع هو هذا الموضع – يعد عارضاً .. وعلى هذا فلا توجد علة محددة للعارض(٤). ولا نلمح في هذا المعنى أي إشارة من أرسطو إلى تضمن العارض أى غرضية مقصودة أو غير مقصودة ، وإنما يقابل ما هو ضرورى ومعتاد . وهو يشترك مع المصادفة في هذه الصفة

<sup>(</sup>١) أرسطو – الميتافيزيقا . الطبعة المذكورة – الكتاب 🛆 ١٠٢٥ (٣٠) من سطر ١٣٠ وما بعده . يلاحظ أننا نجعل المعنى الثانى عندأرسطو معنى أول عندنا لاستبعاده والتفرغ للمعنى الثانى والأول عندأرسطو

<sup>(</sup> ٢ ) الميتافيزيقا: B.E. 1026 b 2 سطر ٣١ وما بعده .

<sup>(ُ</sup> ٣) الفَّرَةُ بِينَ أُوائل يوليو وأُوائل سبتمبر وتتميز بجوها القائظ الشديد الرطوبة في نصنت الكرة الثالم ( الناشر ) .

<sup>(</sup> ٤ ) الميتا فيزيقا 🛆 1025. a سطر ٢٠ وما بعده .

فحسب إلا أنها تجاوزته في صفة القصد. ولا تغيب هذه التفرقة عن أرسطو بل ينص عليها بوضوح في موضع آخر من الميتافيزيقا (١)حين يذكر أن علل العارض غير منتظمة وغير محدودة ، ثم يقول إن استهداف غاية من الغايات لا يكون إلا بين الحوادث التي تقع بالطبيعة أو نتيجة للفكر وتكون «المصادفة» (١) عندما تقع واحدة من هذه الحوادث عرضاً، «فالمصادفة» (٣) علة عرضية تعمل في تلك الحوادث التي تستهدف هدفاً كما لو أنها تتحرك بغرض، وعلى هذا «فالمصادفة» (٤) والفكر يهتمان بمجال واحد. أما العارض فلا يخرج عند أرسطو من أمثلته التي يقدمها عن حالات ثلاث:

١ ــ التقاء عشوائي بين حادثين .

٢ ــ حضور متواقت لصفتين مستقلتين في موضوع واحد.

٣ ــ انتساب ممكن لصفة إلى موضوع (٥) . دون أن نتبين منها أى دلالة للقصد والتدبير ، بعكس المصادفة التى تشترك كما قلنا فى صفات العارض إلا أنها فوق ذلك يتم بتحققها غير المقصود شيء يدخل فى مجال القصد والتدبير .

وإذا كان هذا هوشأن العارض فلا سبيل إلى قيام علم به عند أرسطو، بل لم ينتم به علم من العلوم المعترف بها كما يقول أرسطو والسوفسطائيون وحدهم هم الذين يشغلون أنفسهم بالعارض ، ولهذا لم يكن أفلاطون مخطئاً عندما قال إن السوفسطائى يصرف وقته على اللاوجود (١٠). ذلك أن العلم بحسب أرسطو علم بما هو دائم أو فى معظم الأحيان، وبتعبير آخر علم بما هو ضرورى بالمعنى الذى عرضناه من قبل، أى بوجه عام لا يمكن لشيء أن يكون غير ما هو كائن . وعلى هذا فالعارض هو ما يمكن أن يكون غير ما هو كائن . وطذا

<sup>(</sup>١) الميتا فيزيقا £ 1065 سطره ٢ وما بعد.

أنص الإنجليزى Luck أى الحظ وليس ٤٠٣،٢ أى الحظ وليس المصادفة على الرغم من أن المحلمة اليونانية هي «توخه » وسنعرض لعلة ذلك فيا بعد فقرة ٦ من هذا الفصل . وكذلك في ترجمة «روص» في فعموص كتابه عن أرسطو نجده يستخدم الحظ في بعض المواضع .

Suzanne Hansion: Le jugement d'Existence chez Aristote P. 115, ( ) Lauvain. Paris. 1946.

<sup>(</sup>٦) الميتانيزيقا: 1064 bk سطر 29 (8)

لا سبيل إلى العلم به . والواقع أن أرسطو بهذا التحديد يجعل العارض والمادة شيئاً واحداً أو على وجه الدقة يجعل المادة علة للعارض أو حاملة له . والمادة عند أرسطو كما نعرف تكاد تقترب من اللاوجود ، إذ أن التحقق والوجود للصورة وحدها . أما المادة فمحل للتغير والفساد وقابلة لأن تكون وألا تكون لأنها قوة فحسب وليست فعلا ، ولهذا كان من الطبيعي أن يجعلها أرسطو علة للعارض (١) ، فإذا كانت الأحكام العلمية عند أرسطو هي التي تقوم بين موضوعاتها ومحمولاتها رابطة ضرورة ، كان من المستحيل عليه أن يقيم هذا النوع من الأحكام العلمية على المادة ومتعلقاتها لحضوعها للتغير والفساد . ولهذا « لا توجد قضية موضوعها موجود عيني يمكن أن تكشف بصورتها عن رابطة ضرورية بين الموضوع والمحمول»(٢)، هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى نجد أن الضرورة القائمة في الرابطة بين الموضوع والمحمول في الأحكام العلمية لا تتم إلا بين ما هو كلى ، لأن العلم علم بالكلى، كما تقول المدرسة الأرسطية بكامل حواريبها . ولهذا لاسبيل إلى علم بالمادة حاملة الجزئيات وعلتها . فخضوع المادة للتغير والفساد من ناحية وجزئيتها من ناحية أخرى كفيلة بأن تخرجها عن نطاق العلم . وإذا كنا قد قلنا إن المادة هي علة العارض ، كان من المستحيل أن يخضع العارض لأى معالجة علمية ، لأنه يخلو من الضرورة التي لا يشتغل العلم إلا بها(٣) ولكن ما هو الضروري عند أرسطو على وجه الدقة ؟

0

رأينا في الفقرة (٢) الفارق بين مفهوم الضرورة عند الفيزيائيين الأوليين ومفهومها عند أرسطو. وتبينا أنها تتعارض عندهم تعارضاً كاملا مع الغائية.

<sup>.</sup> E2 1027 a -- 13 الميتافيزيقا (١)

Mansion (۲) المرجع السابق ذكره ص ۱۱۸

<sup>,</sup> ۸۹ س Mansion. (۳)

فكل ما يحدث ليس إلا نتيجة محتومة لمجموعة من الظواهر المتقدمة السابقة ، أما الغائية والنظام اللذان نلمحهما في صير ورة العالم، فليست في الحقيقة إلا نتيجة للالتقاءات العشوائية بين عناصر معينة (١). أما عند أرسطو فالعمليات الطبيعية إنما تتوقف على الماهيات نفسها وتصدر دائماً وبالضرورة عنها ، ما لم تصطدم بعائق. ويخصص أرسطو في الكتاب △ من الميتافيزيقا جانباً لمناقشة الدلالة المختلفة للضرورة. ويعرض لحمس دلالات لها. الضرورة باعتبارها:

١ - الشرط الذي بدونه لا يمكن لشيء أن يوجد وأن يصل إلى كماله .

٢ ــ ما هي نتيجة للقسر والاضطرار أي نتيجة لتلاقى ميل طبيعي أو اختيار

حر

٣ ــ مالا يمكن أن يكون شيئاً آخر غير ما هو كائن . ذلك لأننا لا نقول عن شيء يمكن أن يكون شيئاً آخر ليس بكائن إنه بالضرورة ، ولكن هذا المعنى الثالث معنى رئيسي ، أما المعانى الأخرى فمستمدة مشتقة .

٤ ــ تكون البرهنة جانباً من الأشياء الضرورية لأنه لو برهن على النتيجة فإنها لا يمكن أن تكون شيئاً آخر غير ما هي كائنة .

٥ – وينتهى أرسطو إلى أن بعض الأشياء لها فى خارجها علة ضرورتها، وبعض الأشياء الأخرى على العكس من ذلك ضرورية بذاتها ، وتعد عللا لضرورة كائنات أخرى . وينتج من هذا أن ما هو منذ البداية ضرورى ، هو البسيط ذلك لأنه لا يمكن أن يسلك عدة طرق أو يتخذ عدة وجهات (١). والضرورة الأولى يسميها أرسطو بالضرورة الشرطية وذلك لأنها تتوقف على افتراض غاية أو هدف معين ينبغى تحقيقه ، وتقوم هذه الضرورة فى الصيرورة الطبيعية حيث تسيطر الغائية (٣) فى إنتاجات الفن بالمعنى الأرسطى ، أما الضرورة الثانية فهى الضرورة الصادرة عن القسر وأرسطو وإن يكن يذكرها كنوع

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ذكره ص ٧٩.

<sup>(</sup>۲) عن Mansion ص ۲۸ بتصرف .

<sup>(</sup>۳) Mansion س ۲۹ بتصرف.

من أنواع الضرورة إلا أنه يستبعدها استبعاداً نهائيًا عن مجال الضرورة المطلق أوما سنرى بعد قليل أنه الأبدى عند أرسطو. فالظواهر الطبيعية الخاضعة للقسر ليست الظواهر التي تتحقق دائماً وبالضرورة بالطريقة عينها ، وإنما هي خاضع لنوع من الضرورة تعد «علة خارجية ليست ذات طابع غائى بل هي : عميا آلية » (١) . والضرورة الثالثة تسمى بضرورة البرهنة ومؤداها أن ما قد تمت البرهنة عليه لا يمكن أن يكون شيئاً آخر غير ما هو كائن . وليست نتيجا البرهنة ضرورية ، وإنما بالمقدمات التي استخرجت منها ، والتي هي كذلك ضرورية . ولهذا فنتيجة البرهنة ينبغي أن تكون :

١ ــ مستخلصة من المقدمات استخلاصاً ضروريًّا .

٧ - مستخلصة من مقدمات ضرورية . فهى ضرورة صورية منطقية تقوم على قانون الهوية (٢) . والحق أن هذه الأنواع الثلاثة من الضرورة إنما هى مستمدة من معنى أولى هو الذى يضمّنه أرسطو الصنف الرابع والحامس من الفرورات ، وهو ألا يكون الشيء غير ماهو كائن أى بحسب ماهيته ، على أن بعض الأشياء بها ضرورة مستمدة تابعة لضرورة شيء آخر ، وهذه الضرورة المستمدة تصادر على وجود ضرورة أولى بذاتها ، تقيم ضرورة ما عداها ، وذلك هو البسيط . فالبسيط مالا يمكن أن يتخذ حالات مختلفة لأنه بالتعريف يستبعد كل تكثر وتعدد وكل قوة . فهو إذن بالضرورة ما هو كائن بطبيعته نفسها غير متحرك ، غير قابل للحركة «أبدى» لايترك مجالاً لأى فعل يفسر طبيعته الأول غير متحرك ، فهو وحده الذى يحقق تحققاً كاملا فكرة الضرورة المطلقة ، ولهذا اتصفت الضرورة كذلك بما يتصف به من أبدية . فأرسطو يقيم دائماً هوية بين الضرورى والأبدى . فالموجود الأبدى عنده هو غير المتكون وغير هوية بين الضرورى والأبدى . فالموجود الأبدى عنده هو غير المتكون وغير الفاسد ، لأنه يستبعد الإمكانية نفسها لعدم وجوده . « ولما كانت الساء أبدية

<sup>.</sup> ۷۰ ص Mansion (۱)

<sup>.</sup> ۱۷۰ – ۷۰ ص Mansion (۲)

<sup>.</sup> ۷۱ ص Mansion (۲)

استخلصنا أنها ضرورية (١) » بالمعنى الذى عرضنا له . ولهذا كان من الطبيعى جدًّا أن يقيم تعارضاً بين الأبدى والمصادفة . « فلا شيء فيا يتعلق بالأبدى يمكن أن يكون موضوع المصادفة أو التلقائي، والسهاء وحركتها الدائرة أبدية (٢٠). ولهذا كانت الحرب التي شنها أرسطو بلا هوادة على ديمقريطس لوصف المنطقة السموية بالتلقائية كما رأينا ( فقرة ٢ صفحة ١٥) . والقول بمصادفة أبدية إذن تناقض في الحدود (٣) ، لأن المصادفة عند أرسطو تتضمن بالضرورة وجوداً متقطعاً .

نعود مرة ثانية بعد هذا الاستطراد إلى معنى الضرورة ، فنرى أن أرسطو يخصص هذه الضرورة المطلقة لعالم ما فوق القمر أما العالم أسفل القمر ، فحل للكون والفساد و مجال للممكن . والجواهر المتكونة والفاسدة ليست ضرورية لأنها يمكن أن تكون بالقوة ، فهى تارة تكون وتارة أخرى لا تكون (ئ) . ولهذا فالكائنات الأبدية وحدها هى الثابتة غير المتحركة ، التي لا زمن لها ، والتي ليست عالقة بمادة . وهى الحائزة على الضرورة الحقة (٥) ، وكلما ابتعدنا عن تلك الكائنات الأبدية — كما رأينا — ونزلنا العالم الذي تلعب فيه الصيرورة والإمكان والعارض ، بدأت إطلاقية الضرورة تخف وتشف حتى تصطدم بالمادة ، فتختنى والعارض ، بدأت إطلاقية النعقل ، أو كما سبق أن قلنا للتناول العلمي ، تبع ذلك اختفاء كاملا . فإذا كانت الضرورة عند أرسطو على حد تعبير شيڤالييه (١) أن سقط المكن برمته في عدم القابلية للتعقل ، سقط في اللامعقول ، وأصبح من الضروري التسليم في العالم بعنصر لا يرد من عدم التحديد ، هو المادة من الخارجة على الفكر . . » ، وإذا كنا قد قلنا إن المادة هي علة العارض باعتبار ضاحة على الفكر . . » ، وإذا كنا قد قلنا إن المادة هي علة العارض باعتبار

<sup>.</sup> ۲۷ س Mansion (۱)

<sup>(</sup>٣) على حد تعبير : Stocks مترجم الكتاب السابق ذكره في تهميشته على النص المذكور.

<sup>.</sup> ۷۲ ص Mansion (٤)

<sup>.</sup> م ک Mansion ( ه )

<sup>.</sup> ۲۷ س Mansion. (۲)

أنها مصدر التعدد والتكثر وعدم التحديد ، كان العارض كذلك خارجاً على الفكر ، ولا سبيل إلى تناوله تناولا علمياً ، وكذلك شأن المصادفة والتلقائية إذ لا علم بهما - كما رأينا - عند أرسطو .

وهكذا تتبين لنا الدائرة التي يقفلها دائماً أرسطو في وجه العارض والمصادفة والتلقائية بقصره المعرفة العلمية على ما هو ضرورى بالمعنى الغائى الذي تبيناه . فالعارض والمصادف والتلقائى من الناحية العلمية هي ما ترتبط بأحكام لا تقوم بين موضوعاتها ومحمولاتها رابطة ضرورة . وذلك لقيامها على المادة الحارجة على كل تحديد وانتظام ومن ثم الحارجة على الضرورة . ولكن على الرغم من اتحاد المادة والعارض والمصادفة والتلقائية في هذا المصير العلمي الفاجع ، إلا أن أرسطويفرق بينها من الناحية الوجودية . فالمادة هي القوة أو هي شيء بين الوجود واللاوجود وهي علة العارض الذي هو اللامحدود ، أي ما لا يحدث دائماً أو بالضرورة وهو علة المصادفة التي تتصف بالعرضية وإن تكن حوادثها في تحققها تأخذ صفة القصد ، والمصادفة هي التلقائية وإن تكن المصادفة تقتصر على ما هو عاقل ، أما التلقائية فتنتسب إلى الحيوان والحماد .

٦

أليس يحق لنا بعد ذلك أن نقول دون خطأ إن المصادفة عند أرسطو ذات دلالة سلوكية بحتة ؟ ولهذا ترجمت في الإنجليزية في نصوص الميتافيزيقا كما لاحظنا في هامش صفحة ٦٥ بالحظ، ويترجمها بعض مؤرخي الفاسفة العرب بالبخت. ذلك لأن أرسطو كما رأينا ، بمظهر الغائية الذي يسبغه على المصادفة ويربطه ربطاً وثيقاً بين المصادفة والفعل الأخلاق ، قد حدد لها دلالة سلوكية بحتة . ولذلك فلحن لا نستطيع أن نقول إن المصادفة عنده هي عدم الانتظام مثلا أو هي الحروج عن القاعدة وإنما بالإضافة إلى ذلك ما يتخذ مظهر القصد والتدبير ، ولهذا فهي مشروطة بحرية الإرادة الإنسانية وإن لم تكن نتيجة أو علة لها . ولهذا المعنى السلوكي الحالص للمصادفة عنده نراه يصف في «الفيزيقا» المصادفة بالحسن أو السوء أي المصادفة الحسنة أو المصادفة السيئة ،

ولهذا لم يكن بد من ترجمة كلمة المصادفة في ذلك الموضع بالحظ (١) يقول أرسطو : «عندما يكون امرؤ على وشك مواجهة شيء كبير أو خير عميم يقال عنه إنه حسن الحظ أو سيئ الحظ» (٢). ونجد المصادفة عند ديمقريطس بدلالتها السلوكية في الجانب الأخلاق من مذهبه حيث نتبينها متماسكة متساوقة مع مذهبه الفيزيائي . فهناك فقرات كثيرة خلفها ديمقريطس نستخلص منها أن المصادفة توضع في مقابل الإرادة والتدبير (٣). وهذا في الحقيقة لا يتعارض مع فهمه للضرورة باعتبارها علة خارجية ، ولا مبرر في الواقع ولا سند لما يذهب إليه بعض المؤرخين من القول بالتناقض بين مذهب ديمقريطس الفيزيائي ومذهبه الأخلاق من هذه الناحية . فالمصادفة في حدود السلوك الإنساني عنده هي الثمرة المواتية بغير جهد مبذول . فهي ليست نتيجة لإرادة الإنسان الحرة وحكمته . ولو تذكرنا ما سبق أن قلناه من قبل عن الضرورة عند ديمقريطس وعدم قيام تعارض بينها وبين المصادفة، لتبينا أن المصادفة إنما هي المسلك الطبيعي الضروري للأشياء الحارجية التي تقابل حرية الإنسان وإرادته . وهكذا نجد أن فهم ديمقريطس للمصادفة واحد سواء في مذهبه الفيزيائي أم مذهبه الأخلاق . على أن التناقض الذي قد يقصده مؤرخو الفلسفة هؤلاء هو بين مذهب الضرورة في فيزيائه ومذهب الحرية في أخلاقه ، وهو تناقض في الحقيقة شكلي والقول به تعسف خالص . ويمكن إزالته على الأسس نفسها التي أزلنا بها التناقض بين الضرورة والمصادفة ، ولكننا مضطرون إلى أن نؤجل هذا الآن إلى فصل أخير سنقيمه على نتائج البحث . وحسبنا أن نذكر هنا أن مسألة الصلة بين المصادفة وحرية الإرادة على الرغم من وجودها وجوداً عابراً عندكل من ديمقريطس وأرسطو فإنها لم تكن بالنسبة لهما إشكالا مذهبيًّا ، ولم تتحقق على هذا الوجه إلا بالنسبة إلى أبيقور ، الذي وإن يكن امتداداً لمدرسة ديمقريطس الذرية ،

<sup>(</sup>١) ولذلك كانت ترجمتها كذلك بالحظ في النص الإنجليزي من الميتافيزيقا لدلالها السلوكية الإنسانية الحالصة كما لا حظنا أن « روص » في كتابه عن أرسطويترجم الكلمة بأل Luck أي الحظ كذلك .

<sup>(</sup>٢) أرسطوالفيزيقا a ١٩٧ سطر ٢٥ وما يعده .

<sup>.</sup> ١٨٧ ه المرجع السابق ذكره ص ١٨٧ . (٣)

إلا أنه ينحرف عن ماديته دفاعاً عن حرية الإرادة الإنسانية بطريقة لا نلمح فيها تماسك ديمقريطس ووحدة مذهبه.

وانحراف أبيقور ليس مجرد انحراف مذهبي وإنما هو انحراف \_ إلى جانب ذلك \_ كونى كامل . فذراته التي ورثها عن ديمقريطس لا تخضع لمسلك الضرورة الرتيب في معتقده وإنما تنحرف في حركاتها عنه ، وفي هذا الانحراف الذرى يتلخص كل ما في أبيقور من انحراف مذهبي عن ديمقريطس .

لم يقف جهد أبيقور عند استبعاد كل الأساطير الدينية كما فعل ديمقريطس وإنما أراد كذلك أن يخفف من حدة القدر المسيطر على الحركات الطبيعية أو بتعبير آخر من الضرورة ، بل إن سيطرة الدين والحضوع له أهون فى نظره من سيطرة الضرورة والحضوع لها . ذلك «لأنه من الأفضل أن يتبع المرء أساطير الآلهة على أن يصبح عبداً لقدر الفلسفة الطبيعية ، إذ أن الأولى تفسح أملاً فى تملق الآلهة ومداجاتهم بالعبادة ، على حين أن الثانية تتضمن ضرورة لا تعرف التملق والمداجاة » (١) . فالمسألة الرئيسية عند أبيقور هى تكشيف حل المضرورة الفيزيائية المسيطرة ، والبحث عن طريق للخلاص للحرية الإنسانية ، وكان انحرافه الذي والمذهبي هو هذا الطريق الذي يقدمه لنا للخلاص .

والعالم الذرى الذى تسلمه أبيقور من الذريين السابقين عالم مادى تسيطر عليه قوانين مطردة من العلة والمعلول ، لا مجال فيه لأساطير الآلهة ومفاجآتهم . غير أن عالماً كهذا لم يكن ليؤدى إلا إلى حتمية حاسمة لا مخرج منها . وكان من المتعذر أن تقام فلسفة أخلاقية على هذه المقدمات الموغلة فى الحتمية . والحطأ فى الحقيقة ليس فى طبيعة هذه المقدمات وإنما فى هذه المحاولة نفسها ، محاولة إقامة فلسفة أخلاقية على مقدمات أو نتائج مجال وجودى آخر دون تبين اختلاف الحجال والإطار العام . والاستقلال أو الانفصال الظاهرى الذى طالعنا فى مذهب ديمقريطس الفيزيائى والأخلاق مرده فى الحقيقة طواعية الدلالة الواحدة للتغيير والتعديل باختلاف مجال تطبيقها . فقد تكون الضرورة

Bailey (1) المرجع السابق ذكره ص ٣١٨

الفيزيائية مرادفة للحرية الإنسانية في حدود قابلية كل منها لتحديد المسلك من حيث علته ومعلوله مع اختلاف مجال كل منهما . وقد تكون المصادفة من هذا الاعتبار هي عدم القابلية للتحديد سواء في الحجال الفيزيائي أو الحجال الإنساني ، وبهذا يصبح الانفصال في مذهب ديمقريطس الفيزيائي والأخلاق ليس إلا انفصالا ظاهراً ولا يعدو الأمر أن يكون امتداداً لمقدماته الفيزيائية في عوالمه الأخلاقية مع تعديل تلك المقدمات بما يلائم المجال الجديد . فللعالم الفيزيائي قوانين وجوده وهذه هي ضرورته ، وللمسلك الإنساني قوانين وجوده هي حريته أو حكمته أو بتعبير مادى هي ضرورته ، والمصادفة هي العوامل غير القابلة للتحديد التي تتداخل في كلا المسلكين الفيزيائي والإنساني . قد يكون هذا تعسفاً في فهم ديمقريطس ، وقد يكون تحميلا لديمقريطس فوق طاقته النصية والمذهبية ، على أننا لا نخرج عن مبادئه وإن خرجنا هنا عن خطة البحث بهذا الاستطراد الذي سنخصص له نهاية البحث. وحسبنا مرة ثانية أن نذكر هنا أن أبيقور أراد أن يجعل مذهبه الفيزيائي وفاسفته الأخلاقية وحدة واحدة يفسركل منهما الآخر . ولحذا أراد أن يقيم في صميم بنائه الفيزيائي مبدأ يفسر به طبيعة الحرية الإنسانية . وكان سبيله إلى ذلك هو قوله بانحراف الذرات وميلها عن مساراتها وخروجها عن الضرورة . والحق أن أبيقور في محاولته الفلسفية التخفيف من حدة الضرورة العمياء بإقامته المذهب الأخلاق على مبادئ فيزيائية تسمح بالحرية ، إنما كان يخضع من الناحية المنهجية خضوعاً أعمى لضرورة عمياء ، تتلخص في عدم استبصاره باختلاف المجالات وطواعية دلالة الضرورة للتشكل . وأبيقور في الواقع لم يفعل شيئاً غير أنّ أقحم إقحاماً فكرة على بنائه الفيزيائي ، دون أن يبدى لها تفسيراً أو يحدد لها طبيعة أو علة . وهذا ما يجعلها خرقاً للمبدأ الأول في قوانين الطبيعة الأساسية في العلة والمعلول. وإذا كان أبيقوريعترف بهذا ويرحببه إلا أننا ما نظنه يعترف أنه بهذا قد خضع خضوعاً أعمى لضرورة مهجية عمياء هي اتخاذه إطاراً واحداً صلباً لمجالين منايزين . وديمقريطس - كما رأينا- عندما قال بالتلقائية والمصادفة في حركة الدوامة، لم يقدم

ظاهرة غير مفسرة ولا قوة دخيلة أقحمت إقحاماً ، وإنما كانت امتداداً طبيعيًّا لإقصائه للغائية عن قوانين العالم الفيزيائي . وتلقائية الدوامة لم تكن ظاهرة ينقصها التفسير أو تتعارض مع العلية ، بل كان لها تفسيرها ولها عواملها المتعددة التي تتداخل في قيامها وتحققها تحققاً ضروريًّا تلقائيًّا . وكل ما يمكن أن يقال عن تلك التلقائية عند ديمقر يطس: إنها ظاهرة غير محدودة العوامل لدرجة لايمكن معها لعقولنا الإنسانية أن تتنبأ بها . أما بالنسبة إلى أبيقور فإنه يقدم ظاهرة غير معلولة لعلة غير قابلة للتفسير اللهم إلا تفسيراً غائيًّا أي بحسب نتائجها من حيث إنها مصادرة لتفسير، ظاهرة الحرية الإنسانية. ذلك لأن حرية الإرادة ليست إلا نتيجة لميل الذرات الرهيفة وانحرافها التي تكون المخ الإنساني . وأبيقور لم يقل بالانحراف إلا تبريراً للحرية . وهذا في الواقع كما يقال عادة هو حل للإشكال عن طريق ال Deux ex Machina التي يتخذها كتاب المسرح القديم لحل العقد المسرحية المحرجة التي لا يجدون لها مخرجاً سليماً يمكن تفسيره تفسيراً يتماشي مع المسرحية كوحدة عضوية . فأبيقور يرى أن انحرافه انحرافاً مذهبيًّا وذريًّا رَهْيُفاً لا يخرجه عن ماديةمدرسته ولا يناقض بالضرورة ــ في نظره ــ بل يضيف إلى هذين تفسيراً وتبريراً لحرية الإرادة الإنسانية . فهل يتمح لنا هذا أن نقول إن ما حاول أبيقور أن يدحضه منذ البداية قد عاد فأثبت وجوده على يقين ؟ ألا يشتمل مذهب أبيقور على ظل أسطورى ديني بهذا الانحراف غير المسبب ؟ ألا نستطيع القول بأن هذا الانحراف نوع من المعجزة الدينية مثلا؟ الحق .. لا، في هذه النقطة بالذات. لأن المعجزة تتضمن دائماً بحسب المفهوم الديني فعل قوة خارجية تفسد القانون الطبيعي وتغير منه ، أما عدم الضرورة الناشئ عن الانحراف فهو كما يقول بيلي(١) قوة داخلية هي نفسها نتيجة مباشرة لعنصر التلقائية الوحيد الذي سمح أبيقور ببقائه في مذهبه . على أن الذي لا سبيل إلى الدفاع عنه هو المنهج الغائى الصرف الذي اتخذه أبيقور للقول بالانحراف، إذَ أنه يقول به بقصد تفسير الحرية الإنسانية ، وليس

Bailey (١) المرجع السابق ذكره ص ٣٢١ – ٣٢٥ .

فتيجة لوحدة مبادئه المذهبية العامة . والغائية هي بقايا التفكير الديني وخاصة إذا كانت في نظام الأحداث الفيزيائية بحسب ما تقول المدرسة الذرية نفسها .

ولكن ألا يمكننا القول في ضوء ملاحظة بيلي السابقة أن كل ما قصده أبيقور بالانحراف هو أن يجعل في العالم الفيزيائي مبدأ لعدم الضرورة في مقابل الضرورة ، وأن يقلل بهذا من حدة الضرورة ومن آليتها غير القابلة للتعديل والتحسين ومن حتميتها الحاسمة العمياء . وعلى هذا فلا إقحام ولاتدخل على طبيعة الأشياء . بل الانحراف عملية طبيعية سوية . وبهذا المبدأ أو هذا الانحراف يمكن تفسير حوادث المصادفة في العالم الفيزيائي والحرية في المجال الإنساني، وهذا هو ما يستفاد في الواقع من النص المأثور عن « بلوتارك » في هذا الصدد. يقول بلو تارك : إن الذرات تنحرف على الأقل لكي تنشأ الأجرام السماوية والكائنات الحية والمصادفة ولكي لانفقد حرية إرادتنا (١١)؛ غير أننا لانجد إلىجانب هذا النص شيئاً آخر ينسب إلى أبيقور يمكن أن نتحقق به تحققاً كاملا من دلالة الانحراف وعليته للمصادفة والحرية . ويقال إنه في خطابه إلى هير ودوتس قد عرض لانحراف الذرات في الجزء الثاني واكن هذا الجزء الثاني من هذا الخطاب مفقود . ولهذا من الصعب أن نقيم مفهوماً مذهبيًّا عن موقف أبيقور من المصادفة وصلتها بالانحراف . على أننا في قصيدة الشاعر الكبير « لوكريتس » نشرف على مذهب كامل برمته للمصادفة لا نستطيع أن ننسبه كاملا إلى ديمقريطس ولا نستطيع أن ننسبه كاملا إلى أبيقور، ففيه من كليهما إشارات ومشابه بل لا نستطيع أن ننسبه كذلك كاملا إلى لوكريتس ، ذلك لأن فهمنا الخاص له قد پتجاوز قلیلا حدود نصوص لوکریتس کما سنری .

<sup>(</sup>١) عن Bailey المرجع المذكور ص ٢٣٧

ليس هناك في عالم لوكريتس غير أجسام وفراغ وكل ما عدا ذلك ففضل وإضافة . ولولا الفراغ لما أمكن تفسير حركة الأجسام (١) ، على أن الأجسام المتحركة هنا وهناك ، والفراغ الذي فيه تتحرك هذه الأجسام يكونان الحقائق جميعاً ، ولا ثالث لهما (٢). وهذه الأجسام المتحركة المتدافقة المتشابكة في ذلك الفراغ الكبير إنما تتحرك وتتدافع وتتشابك لا بحسب خطة أو تدبير وبسبيل قصد وغاية بل هو صراع أعمى « والحياة كلها ليست إلا صراعاً في الظلام» (٣) و «عندما تدخل الأشعة وتصب الشمس نورها خلال المواضع المظلمة في البيوت ، انظر بحدة ، فسوف ترى أجساماً دقيقة كثيرة العدد ، مختلطة متداخلة بطرق متعددة جميعاً في فضاء ضوء الشمس ، كما لو كانت في حرب أبدية ، فتجد الفيالق تصارع الفيالق . متدافقة في التقاء وافتراق دائمين (٤) . وهكذا الوجود نفسه جزيئات من المادة تنصب انصباباً لا انقطاع له ، ولا تنفك تندفع وتتشابك وتتصارع في المكان والزمان ، وتتداخل مساراتها بعضها في بعض وليست هذه المسارات غير توزيعات عشوائية ، فكل مسار غير مرتبط تماماً يأي مسار آخر بل كل مواصلة أو استمرار لمسار ليس مشروطاً بالمرحلة الأولى للمسار نفسه (٥) . على أن هذه المسارات المستقلة تمام الاستقلال في حركاتها العمياء لا تبقى على استقلالها وعزلتها تلك ، بل تتشابك وتتداخل كما قلنا ويتم عن ذلك تجمعها ، وعن تجمعها يتم خلق الموجودات والكائنات العديدة ، وعن هذا الطريق نشأت بدايات الأشياء العظمى كالأرض والبحر والسهاء والكاثنات الحية وذلك بتجمع الجزئيات المتدافقة المتلاحمة من زمان إلى زمان تجمعاً يتخذ

<sup>(</sup>١) لوكريتس – كتابه المذكور ص ١٩٧ من الترجمة سطر ٢٥ – ٣٠٠ من الكتاب أولى

<sup>(</sup> ٢ ) المرجع نفسه سطر ٤٣٢ من الأصل وص ١٩٧ من الترجمة .

<sup>(</sup> ٣ ) المرجع نفسه سطره ه – ٦٠ الكتاب II ص ٢٣٩ من الترجمة .

<sup>(</sup> ٤ ) المرجّع نفسه سطر ١١٥ – ١٢٥ من الكتاب الثانى ص ٢٤٣ من الترجمة .

A.N. Whitehead: Adventures of Ideas. P. 121 - 122: Pelican Books 1942. ( )

صوراً متعددة من الاندفاع حيناً والتكاسل حيناً آخر والعبث ١١٠ ثالثاً ، ثم تجمعت أخيراً هذه الجزئيات أو البذور الأولى ونشأت عن تجمعها تلك الأشياء العظمي : « وفي كل مكان نعثر دائماً على تجمعات أخرى للمادة يمسك بها الأثير في قبضته النهمة » (٢٦) . على أن هذه الحركات والتجمعات والاندفاعات والتوزيعات لا تعزى إلا إلى المصادفة. ولكن ما مصدر هذه المصادفة وما حقيقتها : « الحق أنه لو لم تنحرف الأشياء في سقوطها لاتجهت إلى أسفل في خلال الفراغ العميق مثل قطرات المطر ، ولما حدث اصطدام بينها ... ولما كان للطبيعة وجود »(٣). « ولو أن كل حركة مرتبطة ارتباطاً دائماً بغيرها ، وكانت الحركة الجديدة تنشأ عن الحركة القديمة في نظام محدد . لما كان ذلك الانحراف الذي يجعل البدايات الأولى للأشياء "الذرات" استهلالاً خاصًّا في الحركة يخرج عن مقررات القدر بحيث لا تتبع العلة العلة» (٤) . ولا يقتصر هذا على العالم الفيزيائي بل ينسحب كذلك على الحياة الإنسانية ، وهذا هو مصدر حرية الإرادة في الكائنات الحية: «ألست ترى الآن ، كيف أنه على الرغم من أن قوة خارجية تدفع كثيراً من الناس وتضطرهم إلى السير في طريق معاكس لإرادتهم ، وتجبرهم على السير في هذا السبيل قدماً ، فإن في صدورنا شيئاً يمكنه أن يكافح تلك القوة ويقف في وجهها » (٥) بهذا الشيء القائم في صدورنا ، بهذه الحرية ، تتحرك حركتنا الإنسانية الطلقة «نتحرك حيمًا تقود اللذة كلا منا ، وتنحرف بحركاتنا لا في وقت محدد ولا في اتجاه مكاني محدد ، وإنما حيث تقودنا عقولنا ، إن حرية إرادتنا هي التي تهب كلا منا بداية هذه الحركة ومن الإرادة تفيض الحركات على الأعضاء ، (٦) وهكذا فإن ما يشعر به العقل من انعدام الضرورة في

<sup>(</sup>١) لوكريتس : المرجع السابق الكتاب الثاني من سطر ١٠٥٠ – ١٠٦٥ بتصرف ، ص ۲۹۱ – ۲۹۲من الترجمة .

<sup>(</sup> ٢ ) المرجع السابق والموضع نفسه سطر ١٠٦٦ ص ٢٩٢ من الترجمة .

<sup>(</sup> ٣ ) . Ibid الكتاب الثاني سطر ٢٢١ -- ٣٢٤ -- ص ٢٤٧ -- ٢٤٨ من الترجمة .

<sup>(</sup> ٤ ) المرجع والموضع السابق سطر ٢٥١ وما بعده من النص وص ٢٤٩ من الترجمة . ( ٥ ) الموضع والمرجع السابق سطر ٢٨٠ وما بعده ص ٢٥١ من الترجمة .

<sup>(</sup>٦) المرجع والموضع السابق سطر ٢٦٠ وما بعده ص ٢٥١ من العرجمة .

داخله عند تأديته للأشياء جميعاً، ومن أنه ليس مضطرًا - كأنما هو شيء مهزوم - إلى أن يتحمل وأن يعانى ، إنما يتحقق بالانحراف الرهيف للبدايات الأولى في اتجاه غير محدد أبداً من ناحية المكان ، وفي زمان غير محدد مُخذلك (١).

والحق أننا حتى هذا المدى لم نتقدم شيئاً عما سبق أن ذكرناه عن أبيقور ، وعما يقوله معظم مؤرخى الفلسفة عن المدرسة الذرية فيها يتعلق بمسألة الانحراف. فالانحراف مازال كما هو ، علة للمصادفة والحرية ، وهو قوة غير مفسرة ولا معلولة ، ولكنا نحب أن نوجه الدراسة وجهة أخرى غير الانحراف ، ناحية دلالة العارض عند لوكرينس .

ذكرنا أن اوكريتس لا برى حقائق غير الأجسام المتدافعة والفراغ محل التدافع ، وأما ما عدا ذلك فهو إما صفات مرتبطة بهذين الشيئين (الأجسام والفراغ) وإما أعراضها (٢) . ولكن ما معنى الصفات وما معنى الأعراض ؟ . أما الصفة فهى تلك التى بانفصالها عن الشيء تؤدى إلى تمزيق وحدته مثل الثقل للصخور ، والحرارة للنار ، والرطوبة للماء ، واللمس لحميع الأجسام ، وعدم قابلية اللمس للفراغ . ومن ناحية أخرى نجد أن الرق والفقر والغنى والحرية والحرب والإتقان وغيرها – مما لا يعتور طبيعة الأشياء نقص بتوافرها أو بتخلفها – تسمى أعراضاً (٣) . وبهذا يمكن القول إن الحوادث جميعاً من البداية إلى النهاية لا توجد بذاتها ، ولهذا فهى ليست كالجسم ، كما لا سبيل إلى الحديث عنها كالفراغ سواء بسواء ، بل يجوز أن نسميها أعراضاً للجسم والمكان الذي يتحرك فيه (١٠). ولاتقف صفة العارض على الحوادث بل على زمن حدوثها كذلك غالزمن ليس فى ذاته (٥) عند لوكريتس ومن ثم فهو عارض ، بل الحرية كما رأينا أهم جانب من جوانب المذهب ليست إلا عارضاً . وهذه الصورة العرضية للكون

<sup>(</sup>١) المرجم والموضع السابق سطر ٢٩٠ وما بعده ص ١٥٢ من الترجمة .

<sup>(</sup> ٢ ) المرجع السابق الكتاب الأول سطر ٤٤٩ وما بعده ص ١٩٩ من الترجمة -

<sup>(</sup>٣) المرجع والموضع نفسه سطر ؛ ٥ ؛ وما بعده .

<sup>( ؛ )</sup> المرجع والموضع السابق سطر ١٨٠ وما بعده .

<sup>`</sup> ه ) المرجع والموضع السابق سطر ٤٦٧ وما بعده . . .

بأسره بأحداثه وحركاته وأزمانه ، هذه الصورة التي لم تتعارض أى تعارض مع سيادة القانون العلمي الدقيق ، وتحقق العلية تحققاً كاملا ، لم يكن ليقصد بها غير استبعاد الشياطين والآلهة عن العملية الطبيعية الحرة ، التي لا تتعارض حريتها مع ضرورتها . ولا يقتصر الأمر عند استبعاد سلطان الآلهة وحسب ، بل استبعاد كل التصورات المتخلفة عن التفكير التأليهي مثل الغائية . « فليس بالتصميم والتدبير وضعت البدايات الأولى للأشياء نفسها في نظام معين مقصود ، كما أنها لم تقم باتفاق على الحركات التي ينبغي أن تبدأ بها كل منها "(١). فإيجاد العوالم ونشأتها لم يكن القصد الخني الكامن الدافع على حركة تلك البدايات الأولى. إنما كثير من البدايات الأولى للأشياء ، في تدافعها وتضاربها منذ أزمان أبدية ، على الرغم من توزعها وبعثرتها . ونتيجة لما تحاوله دائماً من حركات واتحادات شيى، أمكن أن تتجمع أخيراً وأن تصبح بدايات الأشياء العظيمة كالأرض والبحر والسماء والكائنات الحية (٢) وهكذا نجد أن العرضية وعدم القصد والكثرة والتعدد ايست وحدها علة نشأة العوالم ، بل هناك كذلك صفة التداخل والتشابك والتصادم وعدم الانعزال . «فلاشيء في الكون بمعزل ولا شيء يولد فريداً ، وينمو وحيداً ، وإنما هو دائماً مرتبط ..» (٣) والسماء والأرض والبحر وكل شيء موجود ليست متفردة و إنما هي أعداد لا حصر لها (١) .

العرضية إذن في صفة الوجود وعدم القصد في التحرك ، والكثرة والتعدد وعدم الانعزال ، بل الترابط والتداخل الدائم والتنوع في الصفات هي السهات البارزة للصورة الحقيقية لعالم لوكريتس، هذه الصورة التي تشتمل على كل المقدمات التي ورثها عن ديمقريطس وأبيقور . والحق أن هذه السهات وحدها هي وسائلنا لتفسير المصادفة والحرية ، ولسنا في حاجة إلى فرض الانحراف لإثبات المصنادفة والحرية ، فالحق أن الانحراف والمناقشة التاريخية القائمة حوله

<sup>(</sup>١) المرجع السابق الكتاب الخامس سطر ١٩٤ وما بعده ص ٥٣ من الترجمة .

<sup>(ُ</sup> ٢ ) المرجع السابق والموضع السابق سطر ٥٢٥ وما بعده ص ٥٣ ووص ٤٥٤ من الترجمة . (٣) المرجع السابق الكتاب الثانى سطر ١٠٧٧ وما بعدد ص ٢٩٣ من الترجمة .

<sup>(</sup>٤) المرجع والموضع السابق سطر ١٠٨٥ وما بعده .

مناقشة لا حاجة إليها سواء أكانت دفاعاً عن أبيقور أوا اتهاماً له بعدم التماسك المذهبي أو تفسيراً لمعنى المصادفة والحرية عند لوكريتس. ولست أدرى علام يعتبر الانحراف الذرى خروجاً عن الضروري . ألا يتضمن هذا الاعتبار اعتقاداً قبليتًا بجوهرية الاستقامة في اتجاه الحركة ؟ فهلمن صفات الضرورة الاتجاه في خط مستقيم عند التحرك فحسب ؟ إذا كان الأمر كذلك فإن الانحراف عن الاتجاه المستقيم يعتبر تعارضاً مع الضرورة . على أن الانحراف يساراً اتجاه، والانحراف يميناً اتجاه، والسقوط إلى أسفل اتجاه، والحركة الدائرية اتجاه، وبين هذه الاتجاهات جميعاً اتجاهات أخرى كثيرة أقل حدة وأكثر رهافة ، وهي جميعاً في كافة أشكالها اتجاهات تؤدى إليها وتحققها وتقول بها طبيعة القول بالنظرية الذرية وحركة الأجسام في الفراغ . الانحراف إذن هو إحدى الإمكانيات في الاتجاه في حركة الذرات . وليس الاتجاه في خط مستقيم إلى أسفل هو وحده صفة ما هو ضروری کی یصبح الانحراف صفة لما هو غیر ضرورى . والمشكلة الحقيقية الواجب دراستها هي لماذا تسيطر فكرة الاتجاه الواحد المستقيم على العقلية القديمة بحيث تصبح هي وحدها الضرورية ويصبح الانحراف الذرى الرهيف أو غير الرهيف خروجاً على الضرورة. وما لم تجعل الضرورة مرادفة للاتجاه الواحد المستقيم، لا تكون ثمة مشكلة في الواقع إلامن الناحية الظاهرية ، بل يصبح الانحراف عملية ضرورية هينة التفسير والتعليل لا تعارض بينها وبين الضرورة الشاملة، ولــَمــا أصبح الانحراف له كل هذه الخطورة المذهبية بل أصبح أحد اتجاهات الحركة المكنة العديدة التي تتميز بها الحركة الذرية في الفراغ . وبهذا يعد الانحراف مظهراً طبيعيًّا للعملية الكوتية الضرورية لا نفسر به الالتقاء الذي هو سبيل الحلق والوجود فحسب ، وإنما نعتبره فضلا عن ذلك مرادفاً لعدم الانعزال وعدم التحقق بطريقة منفصلة مستقلة . فبالانحراف تلتني وتترابط الذرات بعضها ببعض وتقام عنها تجميعات وتكوينات جديدة أبدأ ، وأكوان وموجودات عضوية وغير عضوية . والمشكلة الرئيسية في هذه الصورة للوجود هي القول لا بالانحراف وإنما بالالتقاء والترابط والتداخل والتعدد والتنوع

والتغير . فبهذه العوامل جميعاً يمكن أن نفهم الضرورة فهماً حركينًا فضفافاً ، وبهذه العوامل يمكن أن تبرز المصادفة في ثوب غير متعارض ولا مناقض للضرورة . وبهذه العوامل يمكن أن تتضح لنا حريتنا الإنسانية في دلالة موضوعية مستحدثة . لكننا إن كنا قد وجدنا لهذا التصور بذوراً واردة في بعض أسطر من لوكريتس فإن الفكرة لم تبرز في الحقيقة إلا بعد قيام نظرية الاحمالات ابتداء من القرن السابع عشر ، ولا نكاد نعثر على صورة بارزة وشبه كاملة لها إلا عند كورنو خاصة في القرن التاسع عشر كما سنتبين ذلك في الفصل القادم .

ولا نستطيع أن ننهى من هذه الفقرة — ومن هذا الفصل — كذلك قبل أن نقرر أن هذه الصورة التى قدمناها لعالم لوكريتس تعد أكمل صورة خلفها لنا العصر القديم . وأقرب صورة إلى الفهم العلمى الحديث . ونكاد نعثر على الفهم الموضوعي الحقيقي للمصادفة بين ثناياها على الرغم من ارتباطها ارتباطاً مقصوداً بحرية الإرادة ، مما يحتفظ لها بدلالة سلوكية كذلك . على أن الحرية نفسها التي يقول بها لوكريتس ليست كالفعل العشوائي الذي يبشر به أندريه جيد » في القرن العشرين مثلا، وإنما هي مواجهة واعية مدركة لإمكانيات الضرورة والمصادفة التي تكشف عنها أنواع الالتقاء والترابط والتعدد والتنوع والتغير التي يتحقق بها الوجودان الأصغر والأكبر .

## الفصل الثالث نظرية المصادفة في الفكر الحديث

١

ما نكاد نعثر على نظرية أخرى واضحة للمصادفة موضوعية كانت أو ذاتية — قبل القرن الثامن عشر . ومنشأ هذا بلاشك طبيعة النظرية العلمية التي ظلت سائدة حتى ذلك الحين . ولقد تبين لنا مما سبق ، وثاقة الصلة بين طبيعة النظرية العلمية السائدة في عصر من العصور وطبيعة تصور المصادفة . ولهذا كان تتبعنا التاريخي لنظرية المصادفة ليس في الحقيقة غير تتبع في الوقت نفسه لتطور النظرية العلمية . بل إن المصادفة — كما سيزداد ذلك لنا وضوحاً كلما أوغلنا في البحث — هي مفتاح غاية في الأهمية والضرورة لفهم أي نظرية علمية وتقديرها على أساس موضوعي سليم . وإذا كنا نقول إن نظرية في المصادفة لم يكن لها وجود جدى أو لم يتحقق بها العتبصار سليم منذ الفكر الهلايي حتى القرن الثامن عشر الميلادي ، كان من الضروري أن نتبين الأسباب الداعية إلى ذلك في صميم النظرية العلمية التي ظلت سائدة حتى ذلك التاريخ .

أما فيها يتعلق بالعصر الوسيط في أوربا فالحق أنه لم يكن عصر إبداع حقيقي اللهم إلا من ناحية التجربة الباطنية. أما من الناحية العلمية النظرية فلم يكن غير اجترار أو تنظيم لمعارف أرسطية في إطار من العقيدة الدينية. والفهم الوسيطي للطبيعة فهم تشبيهي غائي ، من حيث المضمون ، قياسي من حيث المنهج. فعارفه تتسم بالمقدمات الثابتة ، والعملية التحليلية الحاسمة ، والنتيجة المستخلصة استخلاصاً صورياً. ولهذا كان كل شيء في هذه الطبيعة واضحاً بيناً بذاته في ظل من الإرادة والعناية . ويبدأ الفكر الحديث في الحقيقة عندما أخذ يتخلص التصور الإنساني للطبيعة من التشبيهية والغائية من ناحية

المضمون ، وعندما أضاف إلى منهجه القياسي الكيني منهجاً استقرائياً كمياً . وفي ذلك العصر الوسيط الأوربي لم يكن مفهوم المصادفة يخرج عن المفهوم الأرسطي الغائي في سياق العرض العام الذي قام به مفكرو ذلك العصر الفلسفة الأرسطية . وعندما تراجع المنطق الأرسطي بقياسه وكيفه ، أمام الانجاه التجريبي الكمي الجديد بفضل الحركة الأفلاطونية الجديدة ، وعندما طبقت الرياضة «أداة الكشف» بحق كما يقول جاليليو (۱) على يد كبلر ( ۱۹۷۱ – ۱۹۳۰) على المشاكل الكونية ، وأقيم لأول مرة ما نسميه بالقوانين العلمية الخالصة من الفهم الذاتي الإنساني والقصد الإلهي ، أمكن أن نعتبر ذلك بداية للفكر الحديث واستهلالا لنظرية علمية جديدة . وكان من الممكن أن يقوم تصور جديد كذلك للمصادفة على هذه المواجهة الجديدة للطبيعة الخارجية منذ القرن السابع عشر . ولكن الواقع أن نظرية المصادفة بقيت على الرغم من ذلك على حالها كما تركها أرسطو منذ عشرين قرناً من الزمان خارج نطاق المعرفة العلمية الجدية . والحق أسطو منذ عشرين قرناً من الزمان خارج نطاق المعرفة العلمية الجدية . والحق الوقائع الطبيعية والحركات الكونية المدروسة لم تكن قد تخلصت بعد من الإسقاطات النفسية المترامية ومن الدلالات اللاهوتية اللاصقة بها .

فالدارس للطبيعة الخارجية في ذلك العصر الجديد وبحت ضوء المنهج الكمى المستحدث ، لم يكن يستطيع أن يتخلص تخلصاً نهائياً من الكيفيات الحيوية المرتبطة أشد الارتباط بطبيعة التجربة الإنسانية ، ولم يكن يستطيع في تفسيره الأخير لأى ظاهرة من الظواهر أن يخرج عن الكشف عن دافع إنساني أو حكمة لاهوتية . وإن يكن في درجة أقل بكثير مما كانت عليها الحال في العهد الوسيط . حقاً لقد أبانت تجارب جلبرت وهارفي (١٦٤٢) أن البساطة الرياضية التي تمكن عامة ، كما أثبت جاليليو (١٥٦٤ – ١٦٤٢) أن البساطة الرياضية التي تمكن

E.A. Burtt.: The Métaphysical Foundation of Modern Physical Science (1)
P. 65 Kegen Paul 1925.

<sup>(</sup>٢) راجعنا فى هذه المعلومات التاريخية العلمية كتاب :

Sir William Cecil Dampior : A History of Science. 3rd edition. Cambridge 1942.

بها كل من كوبرنيكس وكبلر أله يفسرا الظواهر السماوية ، يمكن أن نكتشفها كذلك في ظواهر الحركة الأرضية ، كما أمكن - بفضل هذا الاتجاه التجريبي وأداته الرياضية ـ التخلص من كثير من الدلالات القديمة المتوارثة من العصور الهللينية والوسيطية مثل الجواهر والعلل التي كانت تفسر بها حركة الأجسام وأن يحل محلها دلالات جديدة أكثر دقة وتحديداً كفكرة الزمان والمكان والقوة، كما أمكن أن تستخدم استخداماً رياضياً لكشف سرعات الأجسام وعجلها كما اكتشف جاليليو دلالات مستحدثة مثل الحركة الدائمة وتناسبها مع الثقل ، و يهد لظهور فكرة الكتلة والقصور الذاتي وعلاقتها بالوزن ، وبهذا أصبح النفكير العلمي ينحو ناحية تحديد الشيء تحديداً رياضينًا وتفسيره تفسيراً ميكانيكينًا إما بنظرية القوى التي بشر بها جاليليو أو بدوامات « ديكارت » . ولم يأت عام ١٦٧٦ حتى تمكن هيجنز من نشر أبحاثه في الجاذبية والبندول والقوة الطاردة المركزية ومركز التذبذب ناقلا بهذا المنهج الرياضي إلى الديناميكا . وكانت النظرية الذرية قد أخذت تشيع بين العلماء واحتضنها أولا جاليليو عن الصورة التي نقلها جاسندي مع بعض التحفظات الدينية عن مذهب أبيقور. ولكن على الرغم من هذه الخطوط العامة البارزة في الحركة العلمية الجديدة وما تتسم من تجريبية حاسمة وأساس رياضي سليم ، إلا أننا نلمح في خلالها كثيراً من الأفكار الغريبة عن هذا التصور التجريبي الكمي الواجب. في القرن السابع عشر كانت فكرة الأثير في المنطقة ما بين السيارات ، تلك الفكرة اليونانية القديمة ، ماتزال تلعب دوراً كبيراً في التفكير العلمي . ولقد استفاد منها كبلر ليفسر بها كيف تحتفظ الشمس بالسيارات في حركة ، ورأى فيها ديكارت قناعاً لمادة أولى أو سيالا لطيفاً يكون دواماته الحاصة بالآلة السماوية ، وجعلها مسئولة عن الثقل وعن صفات أخرى ليست مستمدة من خاصية الامتداد (١١)، كما اتخذها نيوتن (٢) بعد ذلك وسيلة يفسر بها كثيراً من الأفكار الضرورية

<sup>(</sup>١) Dampier المرجع السابق ذكره ص ١٦١.

<sup>.</sup> المرجع السابق Burtt  $(\gamma)$ 

لمذهبه كفكرة التأثير عن بعد وكظاهرة انتشار الضوء في بصرياته وظاهرة الجاذبية . وكانت فكرة الأثير ماتزال مختلطة بتصور جالينوس للأرواح الأثيرية أو النفسية التي كانت تستخدمها المدرسة الصوفية لتفسير طبيعة الكون . وفي ذلك العصر كذلك (١) لم تكن التفرقة واضحة بين المادة والروح . وكانت الوحدة بينهما ثابتة مؤكدة اللهم إلا عند ديكارت الذى استطاع أن يميز بوضوح بين الامتداد والفكر . أما بالنسبة إلى رجال العصر فكانت التفرقة بين الأجسام الصلبة والسائلة من ناحية ، وبين الهواء والنار والأثير والروح من ناحية أخرى . وعلى هذا يمكن القول إن تفسير الظواهر بالأثير إنما هو استناد في الحقيقة على فهم لاهوتي بحت للطبيعة . وفي ذلك العصر كان جلبرت (١٥٤٠ – ١٦٠٣) يعبر عن الأفكار السائدة عندما أرجع القوى المغناطيسية إلى أبخرة تحذب الأجسام إلى المغناطيس ، وذهب إلى القول بأن الجاذبية لها ذات الطبيعة التي للقوى المغناطيسية . فكل جسم حائز على روح أونفس تصدر في خلال المكان وتجذب كل الأشياء إليها (٢). وإلى جانب ذلك نجد أن كثيراً من الأفكار الأساسية في النظرية العلمية في ذلك العصر كانت تقوم إما على أساس ديني محض كفكرة الزمان والمكان (٢) ، اللذين بعدان محوري إشارة لاغني عنها في بناء نيوتن العلمي، أوأساس أسطوري محض كفكرة الأثير والتأثير عن بعد ، أو أساس سيكلوجي كفكرة القوة والكتلة ، وغيرها من تلك الأفكار التي يعترف القائلون بها وعلى رأسهم نيوتن نفسه أنهم (١) إنما استمدوها من الإحساس أو الجهد العضلي . وهو خلط - كما بين لنا بعد ذلك نقاد النظرية العلمية من مفكرى القرن التاسع عشر - بين علم النفس والفيزياء . ولهذا نستطيع أن نقول بوجه عام إن النظرية العلمية الجديدة في القرن السابع عشر لم تكن قد تخلصت بعد من دلالاتها التشبيهية أو اللاهونية التي

<sup>(</sup> ۱ ) Dampier (۱ ) المرجع والموضع نفسه .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ص ١٦٢ .

Buett (٣) المرجع المذكور. ص ٥٥١ وما بعدها ١٥٧ – ٢٦١ .

Dampier ( ٤ ) المرجع نفسه ص

تتميز بها النظريات السابقة غير العلمية . على أن علماء ذلك العصر كانوا يجهدون في الآن نفسه لتصفية نظريتهم من تلك الدلالات الدخيلة وكانت وسيلتهم إلى ذلك تحقيق صورة ميكانيكية حاسمة للعالم .

ويعد ديكارت ( ١٥٩٦ – ١٦٥٠) من أوائل مفكرى ذلك العصر الذين حاولوا التخلص من الفهم الوسيطي للطبيعة الخارجية ، ورد مظاهرها إلى نظام (١) محكم موحد من القوانين أساسه الحركة وحدها، وكان بهذا المبشرالأول بالفيزياء الميكانيكية . فتفرقته بين المادة والروح تلك التفرقة الكاملة ، وتحديده للمادة بالامتداد ، قد دفعه إلى تصوير الكون الفيزيائي في صورة ميكانيكية خالصة . فالكون الفيزيائي عنده ، ملاء (٢) مندمج لاخلاء فيه ، وفي مثل هذا العالم لا يمكن للحركة أن تؤثر في جسم إلا عن طريق اتصاله أو احتكاكه بجسم آخر . كما أنها لا يمكن أن تحدث إلا في دوائر مقفلة . ولا يوجد ثمة خلاء أو فراغ يمكن للجسم أن يجد خلاله منفذاً . وعلى هذا أقام ديكارت نظريته المشهورة الخاصة بالدوامات التي تحدث في مادة أولى أو أثير لا يمكن رؤيته وإن يكن يتخلل كل شيء. وعلى رأس هذه الطبيعة الديكارتية يتبوأ الله مكانته كعلة أولى . . وبهذا يكمل ديكارت الصورة الميكانيكية الحاسمة للطبيعة . أما من الناحية المنهجية فإن الأساس الحقيقي للعلم عند ديكارت هو إمكانية التناول الرياضي . فالأفكار الواضحة المتميزة هي الأفكار الرياضية (٣) بالإضافة إلى بعض الأفكار المنطقية كوجودنا وكوننا نفكر . وعلى هذا فالأفكار غير الواضحة وغير المتميزة هي ما لا يصلح للتناول الرياضي ، ومن ثم ليس لها من أهمية علمية . ولاشك أن فكرة مثل المصادفة ما كان يمكن أن تجد منفذاً إلى مثل هذا البناء الديكارتي المهاسك سواء من ناحيتيه المذهبية أو المنهجية . فهذا الكون المندمج الذي هو امتداد كله ، العارى عن الفراغ ، المتوقف على

Sir James Jeans: Physics and Philosophy. Cambridge: 1946. P. 107. (1)

<sup>(</sup> Dampier ( ۲ ) المرجع السابق ص ۱٤٩

Burtt (٣) المرجع السابق ص ١١٠ .

علية الله وعنايته ، ما كان يترك سبيلا للمصادفة . كما أن المصادفة ما كانت علا للتناول الرياضي على أيام ديكارت ، ولم يتحقق ذلك إلا بعد أربع سنوات من وفاة ديكارت في صورة رسائل متبادلة بين باسكال وفرما سنة ١٦٥٤ وإن لم تنشر إلا سنة ١٦٧٩ .

وكذلك كان الحال عند عالم خالص مثل «جاليليو». كانت الضرورة والانتظام هي حقيقة الطبيعة الحارجية . ولم يكن منشأ ذلك عنده غير المسحة الرياضية التي تتميز بها الطبيعة . فالطبيعة على حد تعبيره مكتوبة بلغة رياضية (۱) والعالم الحقيقي عند جاليليو عالم حركات في المكان والزمان يمكن قياسها قياساً رياضياً (۲) أو بتعبير آخر: العالم الحقيقي ليس غير تتابع حركات ذرية في اتصال رياضي (۲). فلقد سبق أن قلنا إن جاليليو كان من أوائل الذين احتضنوا النظرية الذرية كما نقلها «جسندي» (٤) بعد أن قام بمزجها بمواد مسيحية تضمن لها القبول . فجعل جاليليو الله هو العلة الفاعاة الأولى وخالق الذرات (٥).

والحق أنه من المحال أن نعثر على مذهب علمى فى ذلك العصر خالص من الأثر الدينى ، بل إن مفكراً مثل «هو بز » الذى قام بنقد ثنائية ديكارت نقداً عنيفاً ، واقتصر على الامتداد فحسب وأقام عليه مذهباً ميكانيكياً متطوفاً برد كل شيء طبيعى أو عضوى إلى الامتداد والحركة وحدهما حتى التفكير نفسه (١٠).

وهو فى الوقت نفسه ينادى بأن الدولة ينبغى أن تفرض (٧) الدين القائم على الكتاب المقدس فرضاً. وإذا كان موقف «هو بز »هذا يمكن تفسيره تفسيراً سياسياً أو تربوياً فإننا أو اتخذنا أى عالم آخر من علماء هذ العصر لموجدناه يخلط خلطاً واعياً بين العلم واللاهوت ويحرص أن ينظر إلى العلم بوجهة نظر مسيحية . «فهنرى مور» (١٦١٤ – ١٦٨٧) يقيم بناءه الفيزيائى على ما يسميه بروح الطبيعة التى تذكرنا بنظرية أفلاطون القديمة ويرجع إليها كثيراً من الحركات

<sup>.</sup> ۸٤ – ۸۳ ص Ibid. (۲) . ٦٤ ص Ibid. (۱)

<sup>.</sup> ۱۹۲ می ۹۰ می اbid. (۳) می السابق ص ۱۹۲ می السابق ص ۱۹۲

<sup>(</sup> ه ) Burtt ( م ) مرجع السابق ص ۹۰ م ، Burtt ( ، )

<sup>. 177 •</sup> Dampier (v)

المحسوسة (١) في الظواهر المادية . هذا إلى جانب تصوره لله ممتدًا في كل مكان ، شأنه في ذلك شأن المادة الديكارتية . فالزهرية المفرغة من الهواء التي يقول عنها ديكارت إنها إما أن تمتليء بمادة أخرى وإما أن تلتصق جدرانها بعضها ببعض ، كان مور يعتقد أنها إنما تمتليء بالامتداد الإلهي الذي يمسك جوانب الزهرية على مبعدة من بعضها البعض (٢). وهذه الوجهة من النظر تستند ولاشك على نفس الأسس التي كانت تستند إليها ظاهرة الفزع الوسيطي من الفراغ ، هذا الفراغ الذي ملأه علماء القرن السابع عشر بالامتداد والمكان الإلهي والملاء المضغوط والعناية . ولقد دفعت نظرية «مور» فى الامتداد الإلهى كثيراً من المفكرين الذين عاصروه أو جاءوا بعده إلى أن يوحدوا بين الله والمكان ، وهذا ما حققه بالفعل « مالبرانش » و « بارو » Barrow – أستاذ نيوتن ــ الذي جعل المكان هو الله ، وجعل الزمان هو استمرار حياة الله (٢) . ومن هذين التصورين صاغ نيوتن بعد ذلك نظريته في المكان والزمان والحركة . ونجد عالما آخر مثل بويل Boyle ( ١٦٢٧ – ١٦٩١ ) يتميز بناؤه العلمي بميكانيكية حاسمة كذلك . ويرى أن المبادئ الرياضية والميكانيكية هي الألف باء التي كتب بها الله خطوط هذا العالم، وأن الطبيعة ليست إلا نظاماً من القوانين الميكانيكية أي تتألف من مادة وحركة فحسب . إلا أنه في الوقت نفسه يحتفظ بنظرية مور الحاصة بروح الطبيعة (٤) لتفسير بعض الظواهر مثل التماسك والجاذبية وغير ذلك . أما نيوتن (١٧٢٧ - ١٧٢٧) فقد أقام فلسفته الطبيعية على كل هذه الأفكار الشائعة في عصره ، سواء أكانت بقايا يونانية أم وسيطية أم دلالات تشبيهية محضة . فالله في طبيعة نيوتن ليس مجرد علة أولى للأشياء بل باطن في كل شيء يكاد أن يكون ــ بل هو ــ المكان والزمان. والحق أن الله كان يستخدمه علماء هذا العصر لملء كافة الثغرات التي تتخلف في أبنيتهم العلمية . ونيوتن الذي يقرر

Burtt (۱) ص ه۱۳۰

<sup>.</sup> ۱۳۸ مس Ibid. (۲)

<sup>.</sup> ۱۵۳ س Ibid. (۳)

<sup>.</sup> ۱۷۰ ص ۱bid. ( ٤ )

أنه لا يختلق الفروض لدرجة أنه كان يغضب عندما تسمى نظريته في انكسار الضوء باسم الفرض (١)، لاعتقاده أن الفروض لا ينبغي أن يكون لها وجود في الفلسفة التجريبية لأنها لا تستمد من الظواهر ، نقول إنه على الرغم من هذا الموقف المتشدد الذي يقفه نيوتن فإنه يتخذ في بنائه العلمي تصورات دخيلة كتصور الأثير أو التأثير عن بعد ، ويستخدم أفكاراً تشبيهية مثل القوة والطاقة إلخ... وهي أفكار مستمدة من الحبرة الإنسانية البحتة، وتسقط ظلاًّ تشبيهيًّا إنسانيًّا في صميم النظرية العلمية ، كما أشار «ماخ» في نقده للنظرية النيوتونية في القرن التاسع عشر .

وهكذا يمكن القول بصفة عامة إن النظرية العلمية في القرنين السادس عشر والسابع عشر كانت خليطاً بين العلم واللاهوت ، على الرغم من محاولتها الحادة تفسير كل شيء تفسيراً ميكانيكيناً . وعلى الرغم من أن علماء القرن الثامن عشر قد حاولوا التخلص نهائيًّا من كل نزعة لاهوتية في العلم وجعله ماديًّا خالصاً ، فإن ماديتهم كانت مادية سلبية محضة بل مادية دوجماطيقية متزمنة ، كان أصحابها من أمثال هولباخ ولامترى يتخلصون بها من المشكلات الكبرى بإدارة ظهورهم لها ، أكثر مما يحاولون البحث عن منهج آخر أكثر طواعية للواقع المادى من ماديتهم الميكانيكية المتزمتة ، ومن التعسف اللاهوتي السابق

وما كان للمصادفة مجال في مثل تلك النظريات العلمية سواء لامتلاء تصوراتها بدلالات لاهوتية أم لاستهدافها لتفسير حتمى ميكانيكي مندمج لا محل فيه لإمكان أو احمال . ولهذا لا نرد تأخر ظهور نظرية المصادفة طوال هذه الفترة إلى المصادفة نفسها كما يعتقد كورنو وإنما ــكما سبق أن رأينا ــ لطبيعة النظرية العلمية التي كانت سائدة في ذلك الوقت . ويبرر بياچيه (٢) تأخير ظهورها بعدم اكتمال التأليف العملي (٣) للفكر الإنساني ، ويعتقد أن

۲۱۲ ص Ibid. (۱)

<sup>(</sup> ٢ ) بيلچيه : المرجع السابق الذكرص ١٧٧ -- ١٧٨ ( ٣ ) سبق أن شرحنا نظرية بيلچيه في نشأة المصادفة . راجع الفقرة ٦ الفصل الأول .

عالماً مثل جاليليو أو ديكارت أو ليبنتر أو نيوتن ، عرفوا المصادفة أفضل مما عرفها أرسطو ، إلا أنهم تجاهلوها كما تجاهلها أرسطو ، وإن يكن تجاهلهم لأسباب مختلفة . فالمصادفة عند أرسطو خارج مجال الفيزياء الطبيعية لأنها لا تصدر صدوراً مباشراً عن غائية الطبيعة ، أما عند مؤسسي الميكانيكا التقليدية فلم يكن للمصادفة أهمية تذكر ، وذلك لسبب واحد ـــ كما يعتقد بياچيهـــ هو أنهم كانوا يبحثون عن رد الطبيعة إلى حركات أولية منتظمة ، على حين أن العملية العشوائية في جوهرها معقدة وغير منتظمة . ويقال إن نيوتن قد اكتشف فكرة الجاذبية عند رؤية تفاحة تسقط ، إلا أنه استبعد دفعة واحدة عن حركة هذه التفاحة مظاهرها العشوائية حتى لايستبقى غير العلاقة الرئيسية وهي الجاذبية، فإذا لم يكن سقوط تفاحة أو غصن أو ورقة يؤدي إلى التأمل حول التعقد البالغ الذي لا حد له لكافة الحركات الواقعية وحول تداخل سلاسل عليه ، كما يقول بياچيه ، فذلك لأنه يدرك المصادفة باعتبارها تشابكاً لا أهبية له في ذاته (وهذا حقيقي في المستوى الحاص بالميكانيكا التقليدية ) لحركات بسيطة بساطة مثالية هي وحدها الجديرة بالتأمل العلمي، ولاشك أن نيوتن لم يكتشف فكرة الجاذبية عند رؤية تفاحة تسقط ، ولا يعدو سقوط التفاحة إلا أن يكون رمزاً تجمعت حوله خيوط نظرية كانت في نشوتها وتطورها في داخل ذهنه . والمشكلة عنده لم تكن مشكلة سقوط تفاحة أو غصن أو ورقة ، وإنما كانت في عملية السقوط إلى أسفل ودلالها القانونية بالمعنى الميكانيكي للقانون العلمي السائد في أيامه . إن استبعاد نيوتن للمصادفة كما يشير بياچيه بحق في نهاية نصه إنما يرجع إلى سيادة النزعة الميكانيكية في تفسير الظواهر الطبيعية . والميكانيكا هي محاولة تفسير ظواهر الطبيعة بمعونة الحركة وحدها (١) بالإضافة إلى فكرة الكتلة والقوة . وقد يستخدم أحدهما فحسب أحياناً ، وأحياناً أخرى قد يستخدمان معاً . ويسمى بعض العلماء النظريات التي تستخدم الكتلة ا والحركة باسم « الجسيمية »، والتي تستخدم القوة والحركة باسم « الديناميكية » . وأصحاب النظرية الميكانيكية يرون إمكان رد كافة الظواهر الطبيعية إلى هذه

Emile Meyerson : Identité et Réalité : P. 62. 3ème éd. Paris. Alcan. 1926. ( )

الحدود فحسب ، بل لقد حاول بعض المفكرين المتأخرين منهم الاقتصار على الكتلة والحركة فحسب محاولين التخلص من فكرة القوة التي كانوا يعدونها فضيحة (١). وأيًّا ما كان الأمر فإن العالم الطبيعي بمقتضى هذا الفهم الميكانيكي يصبح آلة كبيرة تتألف من كتل وحركات يمكن قياسها قياساً رياضيًّا دقيقاً ، والتنبؤ بكل مساراتها سواء في الماضي أو الحاضر أو المستقبل. وبمثل هذا الفهم الميكانيكي ما كان ثمة سبيل إلى القول بالمصادفة . هذا من ناحية ومن ناحية أخرى كان هذا البناء العلمي الميكانيكي كما رأينا مايزال ممتلئاً بمفهومات تشبيهية ولاهوتية أبعدته عن إمكانية المواجهة الموضوعية الخالصة للطبيعة الخارجية . ذلك لأن المواجهة الميكانيكية البحتة للطبيعة كان من الممكن أن يتكشف للعلماء قصورها بوضوح كاف وعجزها عن ربط الظواهر الطبيعية جميعاً لولا هذه التصورات التشبيهية واللاهوتية التي كانت تخنى هذا العجز وذلك القصور، وترأب ما يصيب البناء الميكانيكي من تصدعات. وفي القرن الثامن عشر - كما سبق أن قلنا ــ عندما حاولالعلماء التخلص من تلك البطانة اللاهوتية لم يستطيعوا أن يقدموا تفسيراً متماسكا \_ على الأقل تماسكيًّا داخليًّا \_ وإنما اتخذوا موقفاً تزمتياً دوجماطيقياً . ولم يجعلوا من ماديتهم التي كان من الممكن أن تكون أساساً سليماً للعلم غير ميكانيكية قاصرة سلبية (٢) تدير ظهرها لكثير من المشكلات الحدية . على أن هذا الموقف القاصر كان له أهمية كبرى في الكشف عما في المذهب الميكانيكي من تصدع وتشقق وانهيار داخلي .

وهكذا لم يكن من سبيل لنشأة نظرية للمصادفة سواء عند ميكانيكيى القرن السادس عشر والسابع عشر اللاهوتيين أو عند ميكانيكيى القرن الثامن عشر الماديين .

Meyerson (1) المرجم السابق ص ٦٣

<sup>(</sup>٢) يراجع فى ذلك المقالة القيمة التي كتبها .H.J.Pos بعنوان ملاحظات عن النزعة المادية فى القرن الثامن عشر المنشورة فى كتاب : Philosophy for the Future وهى مجموعة مقالات عن المذهب المادى الحديث . نشرت سنة ١٩٤٩ طبعة Mac Millan. New York .

وعند هيوم وكانط نجد الصياغة الفلسفية لهذا الموقف العلمي من المصادفة . فالحق أن مذهب كل من هيوم وكانط يعد تنظيا فلسفينا للمفهومات الأساسية في الفيزياء التقليدية .

۲

المَد حاول كل من هيوم وكانط أن يحققا في الفلسفة ما حققه نيونن في الفيرياء والفلك . فذلك الوقوف عند حدود الظواهر ، وهذا البناء الميكانيكي الماسك الذي يربط كل جزىء في الوجود بكل جزىء آخر بنسبه محسوبة معدودة . وهذه الحركات المرابطة التي تكون جميعاً وحدة عامة متجانسة ، ضرورية ضرورة كلية شاملة ، هي الصفات العامة لفيزياء نيوتن التي حاول كل من هيوم وكانط أن يحققاها في الفلسفة . على أن هذا الهدف قد تحقق تحققاً كاملا في بناء كانط ، وفي عالمه ، هذا العالم الذي يتميز بالانتظام المحدد تحديداً يكاد يكون ميكانيكيًّا خالصاً . أما بالنسبة إلى هيوم فالصفة العامة في بنائه التي نردها إلى نيوتن هي وقوفه فبحسب عند حدود الظواهر ، أي وضعيته بصفة عامة . وموقف ، كل من هيوم وكانط من المصادفة موقف مماسك مع إطار مذهبيهما ، وإن يكن هيوم قد أطال في تحليل موقفه من المصادفة فإن ، كانط قد استبعدها استبعاداً قَبَليًّا ، إلا أن كلا التصورين الهيومي والكانطي يعد بحق صياغة فلسفية لموقف الفيزياء التقليدية بوجه عام من نظرية المصادفة. يخصص هيوم الفقرة الحادية عشرة من الجزء الثالث من الكتاب الأول من رسالته في الطبيعة الإنسانية لاحتمال المصادفات (١). ويبدأ بتقسيم الاحتمال إلى نوعين : نوع يقوم على المصادفة ، ونوع ينشأ عن العلل، ويهمنا هنا النوع ـ الأول فحسب أما النوع الثانى فسنعرض له في الباب الثاني عند الحديث عن نظرية الاحتمال عند هيوم .

يقول هيوم: « إن فكرة العلة والمعلول مستمدة من التجربة التي بمواجهتنا

A Treatise of Human Nature : اعتمدنا في مراجعة هيوم على طبعة سنة ١٩٤٦من رسالته L.A. Selby-Bigge نشر

بموضوعات دائمة الترابط بعضها مع بعض ، تنشى فينا عادة ملاحظتها في تلك العلاقة ، بحيث لانستطيع أن نلاحظها في غير تلك العلاقة إلا بقسرملموس. ومن ناحية أخرى ، لما كانت المصادفة لا شيء في ذاتها ، بل على وجه أصح مجرد ننى لعلة ، كان تأثيرها على العقل معارضاً لتأثير العلية .. فعلة من العلل تكشف الطريق أمام عقولنا بل تدفعنا دفعاً إلى أن نلاحظ تلك الموضوعات الحاصة في تلك العلاقات الحاصة . والمصادفة لا تستطيع إلا أن تحطم ذلك التحديد والتصميم العقلي ، وتترك العقل في حالته الأصلية من عدم التميز وعدم التحديد» (١١) . وعلى هذا يمكن القول بأن المصادفة ليس لها أى أثر عقلي على الإطلاق ، مادامت لا شيء في ذاتها أو مجرد نفي للعلة ، والعلية وحدها هي التي تترك في العقل الإنساني أثراً محدداً . بل لا يقف الأمر عند هذا الحد، إذ لو كان هذا هو شأن المصادفة، فلاسبيل إلى التمييز بين مصادفة ومصادفة أخرى أو المفاضلة بين مصادفة وأخرى أو اعتبار أن مصادفة أعلى من غيرها .. « إذ لماكان عدم التميز الكامل جوهريتًا بالنسبة إلى المصادفة لم يكن من الممكن أن تكون مصادفةً أعلى من مصادفة أخرى ... ذلك لأنه لو أكدنا أن أحدالمصادفات يمكن أن تكون أعلى من مصادفة أخرى ، لكان علينا أن نؤكد كذلك في الوقت نفسه أن هناك ما يهمها تعاليها ويحدد الحدث إلى هذا الجانب أكثر مما يحدده إلى ذلك الجانب الآخر . وبتعبير آخر نسمح بالقول بعلة ونهدم فرض المصادفة الذي أقمناه من قبل . إن عدم التحديد والتميز الكامل الكلى جرهرى للمصادفة ، وعدم التميز الكلى لا يمكن أبداً بنفسه أن يكون أعلى أو أدنى من عدم تميز آخر كلى كذلك (٢) ولا ينسى هيوم ان يعقب على ذلك قائلا: « وليست هذه الحقيقة خاصة بمذهبي وحده وإنما قد سلم بها كل إنسان صاغ حسابات تتعلق

ولكن إذا كانت المصادفة عند هيوم نفياً لعلة ، وكانت تنشئ في العقل عدم تحديد وعدم تميز ، ولم يكن من سبيل أن نفاضل بينها وبين أي مصادفة أخرى ، لأن نفياً واحداً لعلة وعدم تميز كلي ، لا يمكن أبداً أن يكون أعلى أو أدنى

<sup>(</sup> ١ ) هيوم : المرجع السابق الذكر ص ١٢٥ فقرة XI

<sup>(</sup>٢) ` المرجع السابق والموضع نفسه . (٢)

من نفي وعدم تميز آخر ، فلاسبيل إذن إلى التفكير في المصادفة تفكيراً جديثًا أو البرهنة عليها . على أن هيوم قد تنبه إلى ذلك فذهب إلى القول بنوع من التداخل بين المصادفات والعلل يتيح لنا نوعاً من التفكير والبرهنة فها يتعلق بالمصادفة . فهو يقول : « على الرغم من أن المصادفة والعلية تتعارضان تعارضاً مباشراً ، فإنه من المستحيل بالنسبة إلينا أن نتصور هذا الترابط بين المصادفات الذي لا غني عنه لكي يجعل إحدى المصادفات أعلى من الأخرى بدون أن نفترض خليطاً من العلل بين المصادفات ورابطة من الضرورة بين بعض الحالات الفردة مع عدم تميز كلي بالنسبة إلى البعض الآخر . . » (١) « فما لم نسمح لبعض العلل أن تجعل زهرة اللعب تسقط ، وتحتفظ بشكلها في سقوطها وأن ترقد على أحد جوانبها ، فإننا لانستطيع أن نقوم بأى حساب يتعلق بقوانين المصادفات » (٢). وعلى هذا فلا سبيل إلى القول بحساب للمصادفة إلا بالترابط بين العلل والمصادفات أى بين التحديد وعدم التحديد . وكذلك لا سبيل إلى القول عمفاضلة أو تعالى مصادفة على مصادفة أخرى إلا بهذا الترابط أيضاً. «فلو<sup>(٢) ح</sup> فرضنا أن هذه العلل تقوم بعملها، وفرضنا كذلك أن بقيتها ظلت دون تميز وتحددت بالمصادفة ، فإن من السهل أن نصل إلى فكرة عن ترابط أعلى للمصادفات » والنتيجة الثالثة التي نستخلصها من ذلك هي « أنه ينبغي أن يكون هناك دائمًا اختلاط بين العلل والمصادفات ، لكي يكون أساساً للتفكير والبرهنة» (٤). أما المصادفة وحدها فلاشيء في ذاتها ولا سبيل إلى تميزها. ثم يأخذ هيوم بعد ذلك في بيان كيفية انطباع فكرة المصادفة العليا في الذهن ، متخذاً منهجه في التحليل النفسى الاستبطاني مستنداً إلى مفهموماته المذهبية الأساسية كالأثر والعادة والمعتقد والمتوقع ¿. غير أن هذا يدخل في إطار مذهبه الإبستمولوجي العام ولا يهمنا هنا التعرض له ، والمهم أن نكرر ما سبق أن قلناه

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٢٦ فقرة XI .

<sup>(</sup>٢) المرجع والموضع السابق.

<sup>(</sup>٣) المرجع والموضع السابق.

<sup>(</sup> ٤ ) المرجع والموضع السابق .

من أن المصادفة عند هيوم ليست شيئاً على الإطلاق غير أنها ننى للعلة وأنها تثير فى العقل حالة من عدم التميز والتحديد ، وألا سبيل إلى دراسها إلا فى الحالات التى تترابط فيها المصادفات بالعلل حيث يمكن المفاضلة بين المصادفات . هذا من ناحية تصوره الفيزيائى ، أما فى فلسفته الأخلاقية فنجد هيوم يوجد بين الحرية والمصادفة ، فهو يقول : « بحسب تعريفاتى الضرورة تكون جانباً جوهريًا من العلية ، وعلى هذا فالحرية باستبعادها للضرورة تستبعد كذلك العلل وتكون هى بعينها المصادفة » (١).

والواقع أن تحليلنا لتصور هيوم للمصادفة يكشف لنا عن أمر غاية في الأهمية هو أن الطبيعة عند هيوم طبيعة ماسكة تسيطر عليها العلية سيطرة لا تترك خللا في قوانيها أو في ضرورتها الموضوعية . وليس نقد هيوم للعلية — كما يهوًل الكثير — إلا تحليلا نفسيًّا استبطانيًّا لها ، دون أن يشك في ضرورتها الموضوعية ، على العكس مما يشاع عن نقد هيوم للعلية . وتتلخص وجهة نظر هيوم في أننا وعندما ننظر إلى الأشياء الحارجية ، ونقدر عمليات العلل ، لا نكون قادرين في لحظة فردة على أن نتكشف أى قوة أو رابطة ضرورية ، أى صفة تربط المعلول بالعلة وتجعل أحدهما نتيجة لامناص عنها للآخر» (٢) إلا أن تكرار نوع معين من الأمثلة يدفع الذهن بالعادة — عند ظهور مظهر حادث معين — إلى توقع تابعه المعتاد ، وإلى الاعتقاد بأنه سوف يوجد . وهذه الرابطة نحسها في الذهن ، وهذا الانتقال المعتاد للمخيلة من موضوع لشيء ما إلى تابعه المعتاد هو الشعور أو الأثر الذي صغنا منه فكرة الرابطة الضرورية (٢) . وهكذا نجد أن الرابطة الضرورية بين العلل والمعلولات هي أساس استخلاصنا من الأولى إلى الثانية وأساس استخلاصنا من الأولى إلى الثانية وأساس استخلاصنا من الأولى إلى الثانية عن الوحدة المعتادة (١٤)؛ ذلك لأنه بعد

<sup>(1)</sup> المرجع السابق - الكتاب الثاني الجزء الثالث الفقرة 1 صفحة ٤٠٧ .

A. Ayer: The Foundation of Empirical Knowledge P. 183 - 184. Mac- ( ) Millan 1940.

<sup>(</sup>٣) المرجّع السابق ذكره ص ١٨٥ .

<sup>(</sup> ٤ ) هيوم – المرجم السابق ذكره . الكتاب الأول الجزء الثالث فقرة XIV ص ١٦٥ .

عدة تكرارات « أجد أن ظهور واحد من الموضوعات يضطر العقل بالعادة أن يهتم بتابعها المعتاد . وسيهتم به اهتماماً كبيراً من حيث علاقته بالموضوع الأول ، وهذا الأثر أو الاضطرار هو الذي يقدم لى فكرة الضرورة » (١) .

ومن هذه الخطوط العامة يتبين لنا أن هيوم فى نقده للعلية لم يكن يقصد الا تحليل دلالتها السيكلوجية ، أما العلية كمبدأ فباقية فى شكل ضرورى حاسم ، لافى الطبيعة الخارجية فحسب، وإنما فى صميم عمليته الذهنية التى ينقد بها العلية . فهو فى تفسيره — كما يقول جان قال — للعلية باعتبارها نتيجة للعادة . إنما يسلم ضمنينًا بسلامة العلية كمبدأ ، مادامت العادة والتوقع هى علل لفكرة العلة (٢).

والحق أن هيوم في نقده العلية والضرورة لم يكن يهدف إلى نني تحققهما تحققا موضوعيًّا. إذ أن نني تحققهما تحققاموضوعيًّا هو المصادفة في العالم الحارجي وعدم التميز والتحديد في العقل كما رأينا . وإنما نقد هيوم منصب على تكشف الدلالة السيكلوجية للعلية والضرورة . ولو لم يكن كذلك موقف هيوم لما كانت خطورته الكبرى ، ولما اعتبرناه غير مجرد امتداد وتطوير بسيط لمذهب مالبرانش . ولاشك أن مالبرانش في نظريته التي تسمى «بالمفارصة» في دحضه للعلة والضرورة وفي ربطهما بالتعود النفسي يعد إعداداً تاريخيًّا لمذهب هيوم . على أننا نعرف أن مالبرانش كان يرد النظام في تتابع الحركات إلى إرادة الله سواء في مجال الامتداد أو الفكر ، فلم تكن توجد عند مالبرانش غير علة حقيقية واحدة هي الله ، أما هيوم فلم تكن مشكلته مناقشة العلية الحارجية وهل هي موضوعية طبيعية أم إلهية أم إنسانية وإنما المهم عند هيوم تحليله للدلالة السيكلوجية لعلية وتبين محتوياتها الشعورية . ولهذا فلا سبيل إلى القول كما يذهب كثير موضوعية بأن تحكيل هيوم يؤدى إلى بطلان العلم ، فالعلية راسخة كما قلنا كمبدأ في تفكير هيوم ولم يتخل هيوم عنها لحظة وأحدة لافي التجربة الحارجية كمبدأ في تفكير هيوم ولم يتخل هيوم عنها لحظة وأحدة لافي التجربة الحارجية كمبدأ في تفكير هيوم ولم يتخل هيوم عنها لحظة وأحدة لافي التجربة الحارجية كمبدأ في تفكير هيوم ولم يتخل هيوم عنها لحظة وأحدة لافي التجربة الحارجية

<sup>(</sup>١) هيوم : المرجع والموضع السابق ص ١٥٦ .

<sup>.</sup> The Philosopher's Way: O.U.P. 198.4 من المنافقال المن

ولا الباطنية كما رأينا . والدرس الذي يمكن أن نستفيده من هيوم ليس شكًّا في المعرفة العلمية ، بل نقداً للموقف العلمي الذي يدخل عناصر نفسية في قلب التقنين العلمي . إن نقد هيوم لا يقوم سدًّا بيننا وبين معرفة العالم الخارجي ، بل يوضح لنا الدور الذي تلعبه ملكاتنا النفسية في تشكيل هذه المعرفة العلمية . ومن هذا المعنى يصبح نقد هيوم مقدمة غاية في الأهمية نبدأ منها في نقدنا للنزعات المثالية والميتافيزيائية في العلم ، وفي العمل على استبعادها .

وهكذا يكشف لنا تصور هيوم للمصادفة حقيقة نظريته العلمية وطبيعة فهمه للعملية الفيزيائية ، فهي بمثابة الباب الحلني الذي نتسلل منه إلى فهمه العام . فإذا تحقق ارتباط ثابت (١) بين الموضوعات فضلا عن تحديد العقل تحقق ما نسميه « بالضرورة الفيزيائية » واستبعاد هذين هو نفس القول بالمصادفة (٢) وهكذا يقف هيوم موقفاً حاسمًا بين الضرورة والمصادفة ولا يسمح بالقول بأى وسط بينهما مما يشعرنا بقيمة الضرورة في بناثه العلمي. « إذ لما كان من الضروري أن تكون الموضوعات مترابطة أو تكون غير مترابطة ، ولما كان من الضرورى أن يكون العقل إما محدداً ، أو يكون غير محدد ــ لينتقل من موضوع إلى آخر ــ كان من المستحيل التسليم بأى وسط بين المصادفة والضرورة المطلقة . وإنك بإضعاف ذلك الارتباط وذلك التحديد لا تغير من طبيعة الضرورة» (٣). وهكذا يتبين لنا أن الحالة التي سبق أن ذكرها وهي اختلاط العلل بالمصادفات التي يمكن بمقتضاها أن يتحقق حساب للمصادفات ، يمكن أن تندرج تحت الضرورة لاتحت المصادفة لأنفيها تحديدا وارتباطا وإن يكن التحديد والارتباط ضعيفين. وبهذا التصور الحاسم للمصادفة بط هيوم بينها وبين الحرية وجعلهما مترادفين وربطها كذلك بعدم التميز والتحديد كما رأينا من قبل. إلا أنه على الأقل ترك لها مجالا للبحث في رسالته أما كانط فكان أشد حسماً إذ استبعدها استبعاداً قَـبَليًّا ، واكتنى بهذا الاستبعاد .

<sup>(</sup>١) هيوم - المرجع السابق الذكر- الكتاب الأول الحزه الثالث فقرة XIV ص ١٧١ .

<sup>.</sup> Ibid. (Y)

<sup>.</sup> Ibid. ( T)

على أن هذه النتيجة الحاسمة التي قررها كانط كانت ثمرة طبيعية لمذهبه الفلسفي من حيث إنه انعكاس للميكانيكا التقليدية ، أو بتعبير آخر ، من حيث إنه صياغة فلسفية لمبادئها . لقد كان اهمام كانط بالغا بالعلوم الطبيعية في عصره منذ بداية حياته الثقافية . وما كان كانط في معظم ما كتب في هذه الفترة من حياته ليخرج عن معالحة موضوعات هذه العلوم . والحق أن اهمام كانط لم يفتر أبداً طيلة حياته فكانت فيزياء نيوتن ونظرياته في الفلك مثاله الأعلى الذي يحتذى مبادئه وقوانينه . والواقع أن فهم كانط للطبيعة لا يخرج عن الفهم الميكانيكي الذي كان سائداً. فكانط لم يجعل للفلسفة الطبيعية أساساً تجريبياً آخر غير الحركة، وعلى الحركة قام بتصنيف مختلف العلوم الطبيعية « فالتحديد الأساسي لأى شيء يجب أن يكون موضوعاً للحواس الخارجية ، ينبغي أن يكون الحركة ، لأنه بالحركة وحدها يمكن أن تتأثر هذه الحواس» (١) وهذا هو الأساس نفسه الذي تقوم عليه الفلسفة الميكانيكية كما سبق أن رأينا هذا إلى جانب أن بناء كانط المذهبي احتفظ بالحدود الظاهرية الني اقتصر عليها علماء ذلك العصر وخاصة نيوتن، إذ بمقتضى هذا عرف كانط التجربة وحدد دلالتها وشروطها الضرورية . والمعرفة الطبيعية كما نعرف مشروطة عند كانط بالذات العارفة وقدراتها القبلية . ومعرفتنا بالأشياء الحارجية محدودة بما فرضته أذهاننا على هذه الأشياء ، فليس في مقدورنا إلا أن نعرف في حدود تجربتنا المشروطة بمعرفتنا القبلية . والقدرات القبلية هي أساس الكلية والضرورة، فلا ضرورة ولا كلية بدون هذه القدرات القبلية . وعلى هذا فهي شرط لكل معرفة وهي في الوقت نفسه حد لكل معرفة . فعرفتنا إذن ليست معرفة بالأشياء في ذاتها وإنما بالأشباء

<sup>.</sup> L. Bronschvieg : النص عن ليون برنشفج (١)

L'Expérience Humaine et la causalité physique. chapter 286. 137. فقرة Paris. Alcan 1922.

كما تبدو فى حدود تجربتنا المشروطة بقدراتنا القبلية . وهذه هى الأسس نفسها التى تقوم عليها المعرفة الرياضية والفيزيائية ، وهذا هو منشأ ما تتسم به من ضرورة وكلية ، وكل شيء فى الحقيقة يحدث فى نطاق تجربتنا يتسم بالضرورة والكلية لأنه مشروط بقدراتنا القبلية التى هى عينها الضرورة والكلية ، ولولا هذه القدرات القبلية لما وجد بالنسبة إلينا شيء اسمه الطبيعة ، ولهذا فالقول بأن لا شيء يحدث بالمصادفة «قانون (١) قبلى للطبيعة » فى حدود هذا الفهم الظاهرى لها . ذلك لأن الطبيعة دائماً مشروطة بشروط قبلية تتسم بالضرورة والكلية .

هذا من ناحية وضع المصادفة فى الإطار العام لفهم كانط للطبيعة الخارجية ولكننا من ناحية أخرى نجد أن دحض كانط للمصادفة إنما يعد نتيجة مباشرة انتهى إليها من سياق معالجته للضرب الثانى من ضروب التمثيل الثلاثة التى يحدد بها التجربة ، كما انتهى إليها كذلك عند معالجته للمصادرة الثالثة من مصادرات التفكير التجربي .

ويقرر مبدأ التمثيل كما يعرضه كانط (٢)أن التجربة ممكنة خلال تصوره علاقة ضرورية من المدركات الحسية . وهذه العلاقة بين عناصر متضايفة وإن تكن عناصر غير متجانسة . والعلاقات الداخلة في هذا المبدأ هي علاقة الجوهر بالعرض وعلاقة العلة بالمعلول وعلاقة التداخل العلي بالجواهر . فالتمثيل إذن عند كانط بضروبه الثلاثة إنما يتعلق بعلاقات بين عناصر غير متجانسة وتقوم رابطة ضرورية بين بعضها البعض (٣). والضرب الأول من التمثيل خاص بثبات الجوهر، وبقاء كميته لاتزيد ولا تنقص برغم تغير مظهره، والثالث خاص بتداخل الجواهر التي توجد معا ولا يهمنا هذان الضربان ، أما الضرب الثاني

I. Kant: Critique of: Pure Reason P.228b &248a — 280 (١)

MacMillan طبعة Norman Kemp Smith

<sup>:</sup> راجمنا في تحليل هذه النقطة إلى المجلد الثاني ص ٥ ه ١ وما بعدها من : M.J. Paton : Kant's Métaphysics of Experience. London 1936.

<sup>(</sup> ٣ ) Paton المرجع السابق ذكره الجزء الثاني ص ١٦٠ .

فخاص بمبدأ العلية ، ويقرر (١) أن كل التغيرات تحدثُ متفقة مع قانون ارتباط العلة والمعلول . ويجعل كانط هذا المبدأ أساساً لاستبعاد المصادفة . أما فها يتعلق بمصادرات التفكير التجريبي فالمصادرة الثالثة الحاصة بالضرورة هي التي يقيم عليها كانط كذلك استبعاده للمصادفة . والمصادرة الثالثة عندكانط خاصة بالضرورة المادية في الوجود (٢) إلى جانب أنها خاصة بالضرورة المنطقية في رابطة التصورات. على أن هذه المصادرة تعود بنا عند تحليلها إلى الضرب الثانى من ضروب التمثيل، وذلك لارتباطها ارتباطاً كاملا بها من حيث وغيفتها في تحديد الرابطة بين الأشياء، فالضروري بحسب هذه المصادرة هو ا مى تكون رابطته بالواقع محدودة تحديداً يتفق مع الشروط الكلية للتجربة . ولشروط الكلية للتجربة هي ضروب التمثيل (٣) والأشياء الواقعة ، أي أن الأجسام التي يتألف منها العالم الفيزيائي ليست (٤) في ذاتها واقعة إلالأنها فحسب مرتبطة خلال ضروب التمثيل بمظاهرها التي تتكشف لنا في المدركات الحسية ،ولهذا فلا ينبغي أن نفكر أو نتصور أن الواقع يمكن أن يعرف منفصلاً عن ضروب التمثيل، ذلك لأن المعرفة (° ) بأن الموضوعات توجد وجوداً ضروريًّا إنما تتوقف على ارتباطها بالمدرك إدراكاً واقعيتًا ، وهو ارتباط ينبغيأن يكون متفقاً مع القوانين الكلية للتجربة .

وهكذا يعتبر كانط المبدأ القائل بأن العالم لا يعرف المصادفة إنما هو نتيجة مباشرة للضرب الثانى من ضروب التمثيل ، مادام المبدأ الكلى للعلية هو إنكار للمصادفة العمياء.

ولم يكن كانط فى داخل بنائه المذهبى المهاسك ليسمح بأى حادث لا يتفق مع مبادئه القبلية ، التى هى شروط التجربة وأساس الضرورة والكلية . ولهذا لم

<sup>.</sup> ۲۲۱ ص Ibid. (۱)

<sup>(</sup> ٢ ) · كانط المرجع السابق ذكره ترجمة كامب سمث ص ٧٤٧ . ٢٤٧ مرجمة

<sup>(</sup>٣) Paton المرجع السابق الذكرص ٣٦٢ .

<sup>(</sup> ٤ ) الموضع والمرجع نفسه .

<sup>(</sup> ٥ ) المرجع والموضع نفسه .

يستبعد المصادفة وحدها وإنما استبعد الطفرة كذلك. فالعالم لا يعرف الطفرة (۱) يستبعد المصادفة وحدها وإنما استبعد الطفرة كذلك. مبدأ الاتصال في الطبيعة الذي يمنع أي وثبة في سلسلة المظاهر ، وهو كذلك فيما يتعلق بمجموع الأحداث التجريبية في المكان ـ يستبعد وجود أي فجوة ، ذلك لأن الطبيعة لا تعرف (۱) الفجوة . وكان يرى أن الذين يؤمنون بالذرات والفراغ إنما يتحدثون لا كعلماء وإنما كميتافيزيائيين غير متبصرين (۱).

وهكذا أقام كانط طبيعة خارجية مندمجة متماسكة لا طفرة فيها ولا فراغ ولامصادفة بل ملاء وضرورة وكلية ، واستطاع بهذا أن يقدم بناء فلسفياً يتميز بكل ما يتميز به البناء الفيزيائي النيوتوني من ضرورة وحتمية وكلية ، وبهذا كان من الطبيعي أن نعده تعبيراً فلسفياً للفيزياء الميكانيكية التقليدية .

<sup>(</sup>١) كانط المرجع السابق ترجمة كامب سمث ص ٢٤٩ / ٨١ A ٢٢٨ = B

Non datur Hiatus. (٢) كانط المرجع السابق ص ٢٤٩ - ٢٨١ B

Paton. (٣) المرجع السابق ذكره ص ٣٦٥.

<sup>(ُ</sup> ٤ ) راجع في ذلك ديكارت. عَبَانَ أمين ص ٧٩ – ٨١ /١٩٤٢ النهصّة المصرية.

الله ممتداً في كل مكان شأنه في ذلك شأن المادة الديكارتية. و «بارو» يوحد بين المكان و بين الله ، ونيوتن و «بويل» يقيان مذهبهما الميكانيكي على الإرادة الإلهية ، ولكن على الرغم من ذلك فإن ما قدمه هؤلاء جميعاً « من مساهمات للعلم كان ميكانيكيا خالصاً في الاتجاه » (۱) وهكذا ما نكاد نجد تعارضاً بين العلم الميكانيكي واللاهوت. وعندما أدخل قولتير (۲) ميكانيكا نيوتن السموية إلى فرنسا ، استطاع أن يوفق كما وفتي نيوتن بين المذهب الميكانيكي وبين العناية ، ولو أن قولتير هاجم الكنيسة إلا أنه لم يكن ليثبت أن الله غير موجود ، وإنما ليجادل دفاعاً عن النور الطبيعي للعقل الذي يمكننا من أن نعرف الله . ولهذا نراه يحتضن المذهب المنوتوني ولكنه في الآن نفسه يهاجم المذهب المادي هجوماً عنيفاً . هذا المذهب الذي ساد في القرن الثامن عشر وكان على رأسه «هولباخ» و « لا مترى » الليكانيكي المادي ، كان لا يقل حتمية وحسماً عن أي فهم ديني متزمت أو ميكانيكي ، بل كان دوجما طيقيًا موغلا في السلب والتزمت . (۱) . ولهذا فعلي ميكانيكي ، بل كان دوجما طيقيًا موغلا في السلب والتزمت . (۱) . ولهذا فعلي الرغم من انجاهه الإلحادي فإنه لم بتميز عهما بشيء اللهم إلا كشفه عن التصدع الداخلي في الفيزياء الميكانكية .

وهكذا نجد أن الاتجاه اللاهوتي سواء بسواء كالاتجاه الميكانيكي ، دينيًّا كان أو إلحاديًّا ماديًّا ، لم يتركا سبيلا إلى القول بالمصادفة . ولقد عبر أبلغ تعبير عن هذا الموقف الميكانيكي ، الفيلسوف الرياضي «لابلاس» بقوله: «علينا إذن أن نواجه الحالة الراهنة للكون باعتبارهامعلولة للحالة السابقة وباعتبارها علة للحالة اللاحقة . وإن عقلا في لحظة معينة يعرف كافة القوى التي تتحرك بها الطبيعة ويعرف وضع كل كائن من الكائنات التي تكون الطبيعة – لو كان ذلك العقل من النفوذ والرحابة بحيث يخضع تلك المعطيات للتحليل – لاستطاع أن يضم في صيغة واحدة حركات أكبر الأجسام في الطبيعة وحركات

<sup>(</sup>١) مقالة N.J. Pos. السابقة الذكر ص ٣٦.

<sup>.</sup> lbid. (Y)

<sup>.</sup> ۲۹ س Ibid. (۳)

أصغر ذرة فيها.ولا شي يصبح غير يقيني بالنسبة إليه ، بلإن المستقبل كالماضي سيكون حاضراً أمام عينيه. (١) بهذا النص يعبر لابلاس (١٧٤٩ - ١٨٢٧) في الواقع عن الموقف العلمي الميكانيكي الذي وصل إلى قمته في القرن الثامن عشر ولكنه في الحقيقة يعبر في الآن نفسه عن حقيقة الفهم الديني في نظره للطبيعة . على أنه سواء كان يعبر عن موقف ميكانيكي أم ديني فإنه لا يترك سبيلا إلى القول بالمصادفة . غير أن لابلاس صاحب النص لم يكن رجل دين بل كان ملحداً متطرفاً وما كان يعتقد أن أصل العالم يستلزم القول بخالق وكان في الوقت نفسه صاحب نظرية في المصادفة . إلا أن نظريته في المصادفة لم تصدر عن فهمه الكوني أو الفيزيائي، وإنما نشأت عن اشتغاله بنظريةالاحتمالات، على أنها لا تتعارض مع موقفه الميكانيكي المتطرف الذي يعبر عنه في نصه السالف الذكر.

وعلى الرغم من أن نظرية الاحتمال أو حساب المصادفات قد استهلت خطواتها الأولى على يدى بسكال وفرما منذ القرن السابع عشر إلا أنه يرجع إلى لابلاس الفضل في إقامة النظرية وتحديدها تحديداً منهجيًّا سليماً. ولما كنا سنعرض لتاريخ نظرية الاحتمال وتطورها عرضاً مفصلا في الفقرة الأولى من الباب الثاني ، وسنعرض خلال ذلك لحدود نظرية الاحتمال عند لابلاس ، فإننا سنكتبى هنا بالتعرض لتصور لابلاس للمصادفة نفسها مؤجلين النظر في حسابها . الواقع أن تصور لابلاس للمصادفة بل فهمه العام لحساب الاحتمال لا يتعارض مع موقفه الميكانيكي الذي عبر عنه أبلغ تعبير في النص الذي سقناه عنه . فلا تعارض بين مذهب لابلاس الكوني والفيزيائي وفهمه لنظرية الاحتمال فني مقالته الفلسفية للاحمالات التي يجعلها مقدمة للنظرية التحليلية للاحمالات يعرض بوضوح لهذا الموقف الحاسم . فالمقالة الفلسفية هذه ليست في مضمونها \_ كما يقول كاتب مقدمتها (٢) - إلا نفياً أو بالأحرى تفسيراً لفكرة المصادفة .

Laplace: Essai Philosophique sur les Probabilités, Paris 1920. (1)

المحادث من المنافرة المارة ال X. Toyau Bayle XI - XII المرجم السابق المقدمة Laplace.

والمصادفة عندلابلاس ليست إلا مظهراً فحسب، فهي جهل بعدد وأهمية العلل المركبة التي يصعب قياسها لبعض الحوادث. فالقوانين التي تخضع لها الحوادث التي تبدومتروكة للمصادفة، قوانين يمكن التحقق منها تحققاً تجريبيًّا بنسبة معينة (١٠). ويقول لابلاس نفسه في مستهل مقالته: ﴿ إِنْ كَافَةُ الْحُوادِثُ ( ٢ ) حتى تلك التي تبدو لضآلتها أنها لا تنتسب إلى قوانين الطبيعة الكبرى، تتحقق في تتابع لايقل ضرورة عن الانقلابات الشمسية . وإن الجهل بالروابط التي تربطها جميعاً بنظام الكون كله هو الذي يعزوها إلى علل غائية أو إلى المصادفة، بمقتضاها تحدث وتتتابع بانتظام وعدم انتظام ظاهر . إلا أن هذه العلل المتخيّلة تتراجع على التتابع مع حدود معارفنا وتحتبي تماماً أمام الفلسفة السليمة التي لا ترى فيها غير التعبير عن الجهل الذي نعد نحن أسبابه الحقيقية ، ثم يأخذ لابلاس في ضرب عدة أمثلة من المعارف الإنسانية يثبت صحة ما يذهب إليه ويتخذ أمثلة من الميكانيكا والهندسة والجاذبية الأرضية وصلتها بنظام العالم . ويتحدث عن المذنبات وخاصة المذنب الذي ظهر سنة ١٤٥٦ وأثار فزعاً شديداً في أوربا وتلته بعض الحركات السياسية العنيفة ، ويبين أن جهل الناس هو مصدر ذلك الفزع ثم يذكر أن العالم « هالي » قام بدراسة المذنب وتنبأ بعدد المرات التي سيعود فيها ، وحدد سنوات عودته تحديداً دقيقاً . واستخلص لابلاس من كل مثال يسوقه أو مثل يضربه أن الاحتمال نسى ، جانب منه ينسب إلى ذلك الجهل، وجانب منه ينسب إلى معرفتنا (٣) . فنحن نعرف على حد تعبيره أن بين ثلاثة أو عدد كبير من الحوادث سيتحقق حادث واحد فحسب، ولكن لا شيء يدفع إلى الاعتقاد بأن أحدها يتحقق أكثر من الآخرين . وفي حالة عدم التحديد هذه يكون من المستحيل علينا أن نعبر بيقين عن تحققه (٤) . على أن عدم التحديد هذا أمر مؤقت مرجعه جهلنا بالعلل الحقيقية التي لا نلبث أن نتكشفها وبهذا يتضح لنا الضرورة

<sup>(</sup>١) المرجع السابق والموضع نفسه .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٦.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ١٠.

<sup>(</sup> ٤ ) المرجع والموضع نفسه .

التى كانت خافية عنا فى مسار الأشياء. وهكذا يتبين لنا أن لابلاس يعبر بحق عن قمة الفهم الميكانيكي للكون ويعد آخر ثمرة للفيزياء التقليدية. وليست المصادفة بالنسبة إليه كما رأينا غير مرحلة مؤقتة فى مراحل حركتنا العرفانية فهى فى الحقيقة ليست إلا الاسم الذى نخفى به جهلنا بالعلل.

٤

فى السنة الأولى من القرن التاسع عشر والد مفكر فرنسى عظيم هو «أنطوان أوجستان كورنو» (٢٨ أغسطس سنة ١٨٠١) الذي صاغ أول نظرية موضوعية خالصة للمصادفة في الفكر الحديث . ولا يقتصر الأمر عند كورنو على أنه لم يقل بما قال به لابلاس من أن المصادفة حد الجهلنا، وقال إن المصادفة واقعة موضوعية خالصة بل إن كورنو أقام بناء علميًّا فلسفيًّا كاملا على تصوره الموضوعي السليم للمصادفة ، واتخذ منها تكأة لمواجهة الظواهر العلمية عامة . ذلك أن نظرية المصادفة التي صاغها كورنو تلخص كل عمله(١١). ولم تكن اهتمامات كورنو العلمية وما قدمه من مساهمة جدية للفكر في القرن التاسع عشر لتقف عند حد ، فن دراسات تاريخية إلى تحليل بيواوچي ، إلى نظرية اقتصادية، إلى نظرية في الاحتمال، إلى موقف من الفيزياء، إلى خلفية فلسفية ترقد وراء هذه الدراسات جميعاً . والحق أن كورنو يعد صاحب أول نظرية في فلسفة العلوم وأول مبشر جدى لهذا النوع من الدراسة . وعلى الرغم من أن النصف الأول من القرن التاسع عشر لم يكن له خطورة حقيقية في الحركة العلمية ، إذ أن الثورة العلمية الجديدة لم تبدأ إلا في النصف الثاني من القرن فإن ، القرن التاسع عشر بأسره يعد عصر نقد ومنهج واختراع . فلقد كان النقد التحليلي لكافة النظريات السابقة والبحث الدائب عن المناهج الجديدة التي يمكن أن تضم المعلومات في إطار جديد ، أهم ما يشغل المفكرين في ذلك القرن . هذا إلى المعلومات جانب الاهتمام البالغ بالاختراعات وتحسين الوسائل الفنية للعلم والصناعة معاً .

De l'ordre et Du Hasard P. 222. : Jean de la Harpe. Paris, 1936.

على أن نقد النظرية التقليدية في الفيزياء لم يتحقق إلا في النصف الثاني من القرن ، ولم تتضح خطورة النظرية الذرية إلا فى النصف الثانى كذلك ، ولم يتضح أكثر من منهج علمي للبحث إلافي النصف الثاني من هذا القرن ولم تقم أول محاولة لمنهج تكاملي إلا في منتصف هذا القرن ، إلا أن القرن بأسره كما قلنا كان يغلى نقداً وإشكالا منهجيًّا ، مما أتاح له في نهاية الأمر الخروج من المأزق الميكانيكي المتزمت الذي ورثه عن القرن الثامن عشر ، واستطاع أن يواجه الظواهر على اختلافها، بيولوجية كانت أو اجتماعية أو فيزيائية، مواجهة أكثر تحرراً وطواعية من التزمت الميكانيكي . وكان لنظرية التطور كمضمون وكمنهج شأن كبير فى قلقلة الميراث الميكانيكي وفى الإيحاء بمناهج أكثر حيوية وواقعية ورحابة أفق . وصاحب هذه القلقلة لأشكال الفكر ، قلقلة أخرى لأشكال الحياة الاجتماعية والسياسية والفردية ، فلقد كانت التطورات السياسية والاجتماعية والاقتصادية التي كابدها هذا العصر من العنف لدرجة لم يكن لها مثيل من قبل في التاريخ الحديث. وكان أهم هذه التطورات جميعاً الثورة الصناعية وتكوين القوميات واختراع وسائل فنية جديدة للعلم (١) والصناعة. وكان لهذه التطورات أبعد الأثر في تحديد الأشكال الفكرية الجديدة وصياغة المناهج العرفانية الجديدة . والحق أن «كورنو» شارك في أغلب دراسات هذا العصر الخصب . وعلى الرغم من أن بعض جوانب مذهبه الاجتماعي والاقتصادي ليست على جانب من السلامة فإن نظريته في المصادفة نظرية ملهمة حقًّا وعلى جانب كبير من الخطورة .

إن القول بالحتمية ضرورى لقيام العلم ، فالحتمية هي أساس كل علم (٢). على أن فهم هذه الحتمية وتفسيرها وتحديدها هو مثار الاختلاف لا بين الفلاسفة وحدهم وإنما بين العلماء كذلك . ولم يكن كورنو يخالف الموقف العلمي الحاسم

Science and Modern World. يراجع في هذا الفصل السادس من كتاب هوايتهد (١) Cambridge 1929.

Dampier. : History of Science. Cambridge - 1942 من كتاب كتاب الفصل السابع من كتاب . Meyerson. (٢)

فى إيمانه الثابت العميق بالحتمية، إذ هي أساسالظواهر التي يتناولها العلم بدراسته . والحتمية بمعناها البسيط ليست غير الارتباط العلى . فالعلية هي المظهر الذي يمكن دراسته وتحليله من الحتمية . وكورنو يقرر: « أنه ليس ثمة ظاهرة أو حادثة تتحقق بدون علة . إذ أن هذا هو المبدأ الأعلى ، المنظم للعقل الإنساني في بحثه عن الوقائع الحقيقية (١) » ويعد كورنو هذا المبدأ « قاعدة مطلقة ضرورية (٢)» على أن هذه الضرورة وهذا الاطلاق في فهم كورنو للحتمية والعلية ضرورة علمية وإطلاق علمي كذلك، ذلك لأن كورنو حكما يقول لا هارب لم يشترط مذهباً حتمينًا مبتافيزيائيًّا معيناً ، وإنما ابتدأ من المقررات التي أوحت بها إليه تأملاته العلمية ، فبدلا من أن ينتقل كما نفعل عادة من مذهب في الحتمية نعتبره كليًّا شاملا إلى التحققات الجزئية . بدأ كورنو من التحققات باعتبارها معلومات جزئية وذلك لإقامة وجهة نظر كلية شاملة الحتمية عند كورنو إذن حتمية وضعية تستند إلى استقراء علمي سلم وليست حتمية ميتافيزيائية متزمتة . ومن طبيعة الميتافيزياء المتزمتة أن تصادر على نظام موحد توحيداً دقيقاً يسيطر عليه مبدأ موحد فريد . أما الحتمية التي يقول بها كورنو والتي انتهى إليها بتقصيه واستقرائه للتحققات الجزئية، فحتمية مفتوحة سمحت له بالقول في صميم تركيبها بالمصادفة ، دون أن يقف في سبيله هذا التعارض التقليدي الذي رأيناه دائماً بين الحتمية والمصادفة . وإذا كنا قد قلنا إن العلية هي التعبير الظاهري للحتمية ، كان معيى ذلك أن لا تعارض كذلك بين العلية والمصادفة فعلمنا بالعلل – كما يقول كورنو – في مستطاعه أن يكمل لدرجة تمكنه من أن يجعل من نظرية العالم إحدى النظريات الرياضية، دون أن يؤدى هذا الكمال

A.A. Cournot: Exposition de la Théorie des Chances et de Probabilités. (١)
Ch. IV. ۳۹ فقره ۷۱ س ۲۱ فقره ۲۹ Hachette: Paris. 1848.

A.A. Cournot: Essai Sur les من کتاب ۳۹ من کتاب به Pondements de nos Connaissances et sur les Caractères de la Critique Philos.

3ième éd. Hachette: Paris 1922.-

Jean de la Narpe: De l'Ordre et du Hasard. ۲٤١ ص Paris. Vrin et (۲)
Neuchatel. 1933.

إلى استبعاد فكرة العشوائية ونتائجها الطبيعية (١).

المصادفة إذن ليست تخلف العلة كما قال لنا هيوم بل على العكس من ذلك تماماً لا سبيل إلى تعريفها وتفهمها دون أن نؤكد ألا شيء يحدث بدون علة سابقة، وأن الأحداث التي تكون العالم أحداث تترابط في سلاسل متداخلة متشابكة من كل جانب (٢). إلا أن هذا التداخل والتشابك بين سلاسل الأحداث لا يصل بها إلى الاختلاط والامتزاج التام الذي يحيل العالم إلى نظام مقفل كهذا النظام الذي يتمثل لنا في الصورة التي صاغها العلماء الميكانيكيون عن العالم الحارجي في القرن السابع عشر والثامن عشر، و إنما هو تداخل وتشابك مفتوح بين سلاسل العلل والأحداث. وهناك نوعان من السلاسل، «سلاسل متماسكة أو يؤثر بعضها في بعض ، وسلاسل (أخرى) مستقلة أي أنها تتحقق تحققاً متوازياً أومتوالياً دون أن يكون لإحداها أي تأثير على الأخرى، أو بدون أن تبذل إحداها أى تأثير على الأخرى، بحيث يمكن لهذا التأثير أن يتضح في معلو لات من الممكن تقديرها . إذ ليس هناك من يعتقد اعتقاداً جاداً بأنه لو ضرب الأرض بقدمه لأحدث اضطراباً للملاح المسافر في الجانب الآخر من الأرض ، أو يقلقل من مجموعة توابع المشترى ، واكن أيًّا ما كان الأمر ، فإن الاضطراب سيكون من الضآلة لدرجة لا يمكن أن تتضع في معلول نحس به . وليس من المستحيل لحدث يقع في الصينُ أو اليابان أن يكون له تأثير على الأحداث التي تقع في باريس أو لندن . واكن من المؤكد أن الأسلوب الذي ينظم به نزهته رجل باريسي من الطبقة الوسطى لا يتأثر أبداً بما يقع حالياً في إحدى مدن الصين التي لم تطأها قدم أوربى. فهاهنا عالمان صغيران يمكن أن نلاحظ في كل منهما سلسلة من العلل والمعلولات التي تتحقق في وقت واحد دون أن يكون بينها أي رباط ، ودون أن تؤثر إحداها على الأخرى تأثيراً يمكن تقديره . فالأحداث الى تقع عن طريق ترابط أو التقاء بين أحداث أخرى تنتسب إلى سلاسل

A.A. Cournet: Matérialisme, Vitalisme, Rationalisme. Etudes des Données () de la Science en Philosophie. P. 227. Hachette. Paris. 1923:

G. Milhaud. Etudes sur Cournot. P. 37. Paris. J. Vrin. 1927.

مستقلة بعضها عن بعض هي التي نسميها باسم الأحداث العشوائية أو نتيجة للمصادفة (١) وعلى هذا فلا مصادفة بين السلاسل التي يؤثر بعضها في بعض تأثراً واضحاً ملموساً وإنما تتحقق المصادفة للأحداث المستقل بعضها عن بعض عندما يتحقق بينها ترابط أو التقاء . المصادفة إذن نتيجة لالتقاء حوادث مستقلة ، ولما كانت الحوادث تتبع في تحققها قانون العلية ، لم يكن ثمة تعارض بين العلية والمصادفة ، بل إن العلية إلى جانب ضرورتها المطلقة كأساس للعلم ضرورية من ناحية أخرى لتعريف المصادفة وفهمها كما قلنا .

ولكن إذا كانت المصادفة تتحقق عندما يتضح لنا أن السلاسل العلية ليس بينها تماسك كما قلنا- يمكن تقديره، أي عندما يتضح لنا أن بينها استقلالا، فهل تختني المصادفة هذه كلما ازدادت معرفتنا دقة وإحكاماً ؟ إذ أن زيادة معرفتنا قد تؤدى إلى نفي لذلك الاستقلال بين السلاسل وبالتالي إلى استبعاد المصادفة . ولنضرب الملك مثلا: يقارن «كورنو» كما رأينا بين حياة رجل باريسي من الطبقة الوسطى، وبين الأحداث التي تقع في إحدى مداثن الصين ويقول: يوجد بينهما - كعالمين صغيرين - ما يمكن ملاحظته من تسلسل لعلل ومعلولات تتحقق معاً في الوقت دون أن يكون بينها أي ارتباط وبدون أن يَؤثر أحدها على الآخر تأثيراً يمكن تقديره (٢) على أن هذا الاستقلال الكامل الذي كان من الممكن أن يقرره كورنو في القرن التاسع عشر بين حياة رجل باريسي من الطبقة الوسطى ، وبين الأحداث التي تقع في مدائن الصين لم يعد في مقدرونا نحن في القرن العشرين أن نتبينه . ولو اتخذنا لتوضيح المثل وإبرازه ، الحوادث التي تقع في الثيتنام طرفاً آخر للنزهة التي يقوم بها رجل باريسي من الطبقة الوسطى لتبين لنا أن الاستقلال بين تلك النزهة وتلك الحوادث ليس استقلالا تامًّا . مطلقاً. بل إن أحدهما يؤثر في الآخر تأثيراً يمكن تقديره (٣) ؟ ويتوقف هذا التقدير على مدى معرفتنا بما بين السلسلتين العليتين من الأحداث من تداخل

(٢) المرجم السابق ص ٣٨

<sup>(</sup>١) كورنو من كتابه Essai النسخة المذكورة من قبل الفصل الثالث فقرة ٣٠ ص ٣٠ – ٣٨

<sup>(</sup>٣) لعل هذا المثال أن يكون أشد انطباقاً هذه الأيام لو أقمنا المقارنة بين الحوادث التي تقع في الديتنام وتلك التي تقع في المعمد الأمريكي فعند كتابة هذه الفقرة من البحث عام ٣٥ كان شعب الثيتنام يخوض نضالا ثورياً ضد الاحتلال النمرنسي .

وتشابك . وعلى هذا فدرجة معرفتنا قد تصبح بهذا أساساً لتحديد ما إذا كان الحدثان مستقلين أو غير مستقلين، وبالتالى إلى القول بالمصادفة أو استبعادها . وإذا كان الأمر كذلك فنحن لم نخرج بعد عن قول لابلاس الذى سقناه من قبل عن أن المصادفة هي حد لجهلنا أو هي جهلنا بالعلل . فازدياد المعرفة العلمية ازدياد لكشف ما بين الظاهر والسلاسل العلية من علاقات وارتباطات وتأثير متبادل، وبالتالى تؤدى إلى استبعاد ما بين الظواهر من استقلال مؤقت وإلى انتفاء المصادفة التي تصبح كذلك مرحلة عرفانية مؤقتة .

والحق أن كورنو يعترف في موضع واحد فحسب بأن الجهل بالعلل يساهم في تبرير السمة العشوائية (۱) فهو يقول : « إن الضرير يتجنب بالمصادفة ما يتجنب حديد البصر مستخدماً عينيه (۲) . والمصادفة بهذا المعنى لا تخرج عن الدلالة الذاتية النسبية ، ولا تختلف عن فهم لابلاس لها . وعلى الرغم من أن الكتاب الذي ذكر فيه كورنو هذا النص هو آخر كتبه من ناحية الصدور والنشر فإن هذا الرأى يتعارض تعارضاً كاملا مع مذهب كورنو كما سرى . ولم يذكر كورنو هذه الإشارة إلا في معرض الحديث عن الحياة الإنسانية العادية حيث يمكن أن نعد المصادفة نتيجة لجهلنا بالعلل . أما في الفكر العلمي فكورنو لا يترك مجالا المشك في الأساس الموضوعي الحالص المصادفة من حيث أنها ليست مجرد جهل بالعلل فهي « تبقي حتى بالنسبة إلى ذهن الله اللانهائي » . فكورنو لا تؤدى إلى اختفاء المصادفة ، بل إنها فضلا عن ذلك تؤدى الى زيادة توضيح وتمييز الحالات التي يكون فيها استقلال السلاسل واقعة حقيقية وحيث تكون المصادفة ليست مجرد وهم أو ضلال باطل (۱) أو حتى مرحلة عرفانية موقوتة . المصادفة إذن ليست نتيجة لجهلنا بل هي ثمرة الإدياد معرفتنا . عرفانية موقوتة . المصادفة إذن ليست نتيجة لجهلنا بل هي ثمرة الإدياد معرفتنا . عرفانية موقوتة . المصادفة إذن ليست نتيجة لجهلنا بل هي ثمرة الإدياد معرفتنا . فلو افترضنا عقلا أسمى من العقل الإنساني لميز محق حالات الاستقلال وما فلو افترضنا عقلا أسمى من العقل الإنساني لميز محق حالات الاستقلال وما فلو افترضنا عقلا أسمى من العقل الإنساني لميز محق حالات الاستقلال وما فلو افترضنا عقلا أسمى من العقل الإنساني لميز عقوت حالات الاستقلال وما

<sup>(</sup>١) ميو. المرجع السابق ص ٣٨.

<sup>(</sup> ۲ ) كورنو في كتابه Matérialisme النسخة المذكورة ص ۲۲۴ .

<sup>(</sup>٣) ميو– المرجع السابق ص ٣٩.

أخطأ في توكيدها. «فالمعرفة (۱) الدقيقة لكافة السلاسل لاتؤدى فحسب إلى عدم زوال المصادفة بل على العكس من ذلك تسمح بأن تؤكد وجودها». فالمصادفة تكمل كلما كملت معرفتنا. ولكن هل لكورنو الحق في هذا القول: «كيف لهذا الاستقلال على حد تعبير داربو (۱). الذي تحتفظ به الظواهر أمام أعيننا» والذي لا سبيل إلى أن يرد — كما يعتقدداربو — إلا إلى نقص معرفتنا وعدم كمال تركيباتها، كيف لهذا الاستقلال أن «يتحول فيصبح استقلالا مطلقاً» «وعندما لا ندرك في الظواهر أي ارتباطات بينة، فهل لنا الحق في أن نستخلص أنه لا يوجد ثمة ارتباط ؟ إن النظام لا يتكشف أحياناً إلا نتيجة للاختبار المتبصر والملاحظة الرحبة. فذلك الذي يتابع جانباً من دور في لعبة الشطرنج دون أن يكون على معرفة بقوانين اللعبة، لا يكاد يبصر فيها إلا حركة غير ماسكة يمن العرف تفسيره، وبكلمة واحدة، ليس من الحائز أن نفسر بالمصادفة ذلك الذي لا نعرف تفسيره، (۱).

على أن مثل هذا النصور الذاتى النسبى للمصادفة وهذا الفهم الضيق لمعنى الاستقلال لا سبيل إلى دحضه إلا بعرض كافة تفاصيل مذهب كورنو. على أن كورنو لا يدع موضعاً فى كتبه يعرض فيه لنظريته فى المصادفة إلا يسارع دائماً إلى استبعاد هذ المعنى الذاتى النسبى وتوكيد أساسها الموضوعى. فالمصادفة ليست «شبحاً خلقناه نحن لنخفى به جهلنا ، ولسنا مع المصادفة بإزاء فكرة نسبية إلى حالة معرفتنا، هذه الحالة المتنوعة وغير الكاملة أبداً ، وإنما على العكس من ذلك نحن بإزاء فكرة واقعة حقيقية فى ذاتها يمكن أن تقام بالبرهنة أو بشهادة الملاحظة. (٤) ... «وليس من الصحيح إذن أن نقول مع هيوم بأن المصادفة ليست الملاحظة. (٤) ... «وليس من الصحيح إذن أن نقول مع هيوم بأن المصادفة ليست

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٤٦.

Darbon: Le Concept du Hasard dans La Philos. de Cournot Alcan, (Y)
Paris. 1911.

<sup>(</sup>٣) داربو. المرجع نفسه ص ٣٥.

A. A. Cournet: Consideration sur la Marche des Idées et des (٤)

Evenements dans les Temps Modernes

Boivim et cie Editeurs. Paris 1984. 2 vols. الفصل الأول من الكتاب الكتا

إلا الجهل الذي نعد نحن علله الحقيقية،أو مع لابلاس بأن الاحتمال نسى من جانب إلى معرفتنا ومن جانب إلى جهلنا ... على أن كلمة المصادفة لا يقصد بها علة جوهرية .. وإنما فكرة . هذه الفكرة هي فكرة الترابط بين طائفة من أنظمة العلل والمعلولات التي تتحقق كل منها في سلسلتها الخاصة مستقلة كل منها عن الأخرى (1) وفي آخر كتب كورنو (.... Matérialisme) الذي سبق أن ذكرنا أنه أشار في موضع فيه إلى المعنى الذاتي للمصادفة ، في هذا الكتاب يتساءل كورنو عن المصادفة قائلاً (٢): «هل هذه الكلمة تقابل فكرة لها تماسكها الذاتي ، وموضوعها الخارجي عنا ، ونتائجها التي لاتتوقف علينا ؟..» ثم يجيب بعد عدة أسطر من الصفحة نفسها ...«إن كلمة المصادفة ليست بدون علاقة مع الحقيقة الخارجية ، فإنما هي تعبر عن فكرة لها مظهرها في الظواهر الملاحظة ولها تأثيرها وفاعليتها التي تتضح في ملكوت الطبيعة .. <sup>٣)</sup>». المصادفة إذن فكرة عن واقعة موضوعية تبقى حتى بالنسبة إلى ذهن الله نفسه فالقول بها لا يتعارض مع القول بقوة عليا وفكر سام متعال ، على ألا يكون القول بهذه القوة العليا بحيث يحرم هذه الحقيقة الموضوعية من الوجود، كما هو الشأن في كافة المذاهب اللاهوتية المتزمتة . ولكن ما هي حدود هذه المصادفة الموضوعية وما حقيقتها ؟ لقد سبق أن ذكرنا تعريفاً لها عن كورنو بأن « الحوادث التي تنشأ عن ترابط أو التقاء ظواهر تمت إلى سلاسل مستقلة في نظام العليَّة، ُ هي تلك الحوادث التي نسميها بالحوادث العشوائية أو التي تكون نتيجة المصادفة» (<sup>؛)</sup> ومن هذا التعريف نستخلص كما فعلنا منقبل أن المصادفة التقاء بين سلاسل علية مستقلة . على أننا قد تلمسنا فى نقد داربو الحاجة إلى تفهم معنى الاستقلال تفهماً سليماً ، كما أن القول بالالتقاء قول غامض كما نرى ويحتاج كذلك إلى

<sup>(</sup>۱) راجع كورنو في كتابه Essai النسخة المذكورة من قبل فقرة ٣٦ ص ٤٦ وكذلك في كتابه Exposition فقرة ٤٦ ص ٨٢.

<sup>(</sup>٢) ص ٢٢٢ من الكتاب.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق والموضع نفسه .

<sup>( ؛ )</sup> كورنو فى كتابه Exposition الفصل الرابع فقرة ، ؛ ص ٧٣.

توضيح وبيان . ولكننا لن نستطيع القيام بتحليل فهم كورنو تحليلا مذهبياً شاملا دون أن نتبين شيئاً آخر هو تطور تعريفات المصادفة فى ذهن كورنو نفسه إذ أن تعريف كورنو للمصادفة لم تتم صياغته دفعة واحدة ، وإنما تطور فى ذهنه وعبير عنه فى كتبه عدة تعبيرات قد يكون بينها بعض الاختلافات التى يحسن تحليلها أولا .

٥

يتهم بعض مؤرخى الفلسفة تفكير كورنو بالتجانف وعدم الهاسك ، وينصب هذا الاتهام أول ما ينصب على نظريته فى المصادفة . فعندما نقرأ كما يقول داربو عن كثب الفصول التى خصصها كورنو لدراسة المصادفة ندرك أنه يخلط المرة بعد المرة نظريات مختلفة دون أن يبين العلاقة أو وسيلة الارتباط بينها جميعاً ، ودون أن يثبت بطريقة حاسمة عند واحدة منها (١) . والحق أن ما يعتبره مؤرخو الفلسفة ومن بينهم داربو تناقضاً وتجانفاً فى تفكير كورنو هو فى الحقيقة تطور داخل إطاره المذهبي ، على أنه ليس ثمة تناقض بين تعريف للمصادفة خاصة وتعريف آخر لها ، ولا يعدو الأمر أن تكون تعريفاته يكمل بعضها البعض . ونحب أن نشير منذ البداية أن موقف داربو من كورنو موقف ميتافيزيائى متزمت غير علمي وسيتضح لنا ذلك فى أكثر من موضع فى الصفحات القادمة .

وسنقوم نحن بتتبع تعريفات كورنو للمصادفة فى مختلف كتبه مراعين ترتيب هذه الكتب بحسب صدورها . وأول هذه التعاريف نجدها فى أول كتبه وهو كتاب :

Exposition de la Théorie des Chances et des Probabilités الذي نشر أول مرة سنة ١٨٤٣ ، وقد سبق أن ذكرنا هذا التعريف ومؤداه أن الحوادث التي تنشأ عن ترابط أو التقاء ظواهر تنتمي إلى سلاسل مستقلة في نظام العلية هي تلك الحوادث التي نسميها بالحوادث العشوائية أو التي هي

<sup>(</sup>١) دار بو. المرجع السابق ذكره ص١.

نتيجة للمصادفة (١) . وفي كتابه الثاني في ترتيب الصدور وهو كتاب : Essai sur les Fondements de Connaissances .

الذى نشر أول مرة سنة ١٨٥١ لا نجد تعريف المصادفة يختلف عن التعريف السابق إلا فى شيء واحدهو أنه (٢) بدلا من كلمة الظواهر فى التعريف السابق وهى كلمة غامضة إلى حد ما يضع كورنو كلمة أكثر تحديداً وهى «حوادث أخرى (٣)». ولقد ذكرنا هذا النص من قبل كذلك. وفى الكتاب نفسه حدد كورنو الفكرة نفسها أكثر بقوله: « لاشك فى أن كلمة المصادفة لا تدل على علة جوهرية ، وإنما على فكرة .. هذه الفكرة هى فكرة الترابط بين طائفة كبيرة من أنظمة العلل والمعلولات التى يتحقق كل منها فى سلسلته الحاصة مستقلة كل منها عن الأخرى (٤)». وفى كتابه الثالث فى الصد ور :

Traité de l'Enchainement des Idées Fondamentales

الذي نشر أول مرة سنة ١٨٦١ أي بعد عشر سنوات من كتابه الثاني يصرح كورنو بأن «المصادفة هي فكرة التقاء بين وقائع مستقل بعضها عن بعض استقلالا عقلياً، التقاء ليس في ذاته إلا واقعة خالصة، لاسبيل إلى أن نعين لها قانوناً أو مبرراً (٥) ». ويعد هذا النص بالذات من أهم نصوص كورنو تحديداً للمصادفة وذلك لإشارتين مهمتين فيه الأولى خاصة للاستقلال بأنه عقلي والثانية خاصة بوصف الالتقاء بالعرضية وإن لم يتبين هذا الوصف بوضوح. وكورنو بعد هذا النص بقليل يقول: «أنا (١) لا أقول علم التعارض الذي يقيمه بين الالتقاء وبين «المبرر»، والفارق كبير بين وإنما التعارض الذي يقيمه بين الالتقاء وبين «المبرر»، والفارق كبير بين المبدر » و«العلة » في مذهب كورنو، إذ أن للمبرر دلالة غائية خالصة بعكس العلية التي لا تشير إلى فهم غائى: وعلى هذا فالالتقاء عيلى وإن تكن عيليته علية غير مشوبة بغائية وهذا مايسمها بالعرضية إذ لا تعارض في مذهب كورنو

<sup>(</sup>۱) كورنو فى كتابه .. Exposition فقرة ٤٠ ص ٧٣.

<sup>(</sup>٢) تعزى هذه الملاحظة إلى لاهارب. الكتاب السابق الذكر ص ٢٢٣.

<sup>(</sup>٣) كورنوال في كتابه .. Exposition فقرة ٣٠ ص ٣٨ .

 <sup>(</sup>٤) المرجع نفسه فقرة ٣٦ ص ٤٦ .

<sup>(</sup> ه ) كورنو Traité ص ٧٧ فقرة ٩٥ الفصل الثامن Traité ص ٧٧

<sup>(</sup>٦) المرجع نفسه ص ٦٨.

بين العارضي والعلى وإنما التعارض الحاد بينه وبين الحوادث التي ينتظمها مبرر عام أى بينه وبين الغائية . وبعد أن يحدد كورنو المصادفة هذا التحديد يذكر بأنها تبقى كما هي حتى بالنسبة إلى عقل سام يقرأ تسلسل العلل والمعلولات الأكثر تعقيداً كما نقرأ بحن في الصيغ الرياضية التي كوناها بأنفسنا أو التي ابتدعناها بقوانا الخاصة (١). وفي كتابه الرابع في الصدور وهو:

Considération sur la Marche des Idées

الذي نشر بعد كتابه الثالث بإحدى عشرة سنة ، أي سنة ١٨٧٢ يقوم كورنو بصياغة تعريف المصادفة صياغة دقيقة أكثر تطوراً. فنحن إزاء المصادفة لسنابصدد «شبح خلقناه لنخفي به جهلنا واسنا بصدد فكرة نسبية أو بصدد الحالة المتغيرة أو الناقصة أبداً لمعارفنا ، وإنما نحن بصدد فكرة واقعة ، حقيقة في ذاتها ، يمكن إقامتها بالبرهنة وشهادة الملاحظة (٢) ، والواقعة الطبيعية التي تقام هكذا وتثبت هكذا تتألف من الاستقلال المتبادل لطائفة عديدة من سلاسل العلل والمعلولات التي تساهم بطريقة عرضية في إنتاج تلك الظاهرة ، في أن تؤدي إلى مثل ذلك الالتقاء ، في تحديد مثل ذلك الحادث ، الذي من أجل هذا يوصف بأنه عشوائي . وهذا الاستقلال بين الحلقة الصغيرة الجزئية لا يستبعد أبداً فكرة تعلق كافة الحلقات معاً في حلقة أولى أبعد من أن تصل إليها حدود براهيننا وملاحظاتنا (٣)» ثم يذكر بعد ذلك في الصفحة نفسها أن « المضاعفة المستمرة لحلقات الظروف والعلل الثانية، المستقل بعضها من بعض، يحقق بالمصادفات أو الارتباطات العشوائية (٤)». وفي هذا التعريف والتحديد نلمح وضوح وصف الالتقاء بالعرضية من ناحية ، ومن ناحية أخرى نتبين أن استقلال الحلقات الجزئية لا يستبعد أبدأ تعلق كافة تلك الحلقات محلقة أولى واحدة . وتعد هذه الفكرة تفصيلا للفكرة التي سبق أن تبيناها في التعريف الوارد في كتابه Traité وهي التي تصف الاستقلال بأنه عقلي . وستبدو لنا أهمية هذا فيها بعد .

<sup>(</sup>۱) الموضع والمرجع نفسه . (۲) كورنو في كتابه .Consid ص ۱.

<sup>(</sup>٣) المرجع والموضع نفسه .

<sup>(</sup> ٤ ) المرجع والموضع نفسه .

## وفي آخر كتبه التي تعنينا وهو كتاب :

Matérialisme, Vitalisme, Rationalisme.

الذى نشر سنة ١٨٧٥ يحدد المصادفة تحديداً يجمع كافة التعاريف السابقة فيقول إنها التي تعبر عن فكرة كل مظهرها في الظواهر الملاحظة ولها تأثيرها وفاعليتها التي تتضح في ملكوت الطبيعة . . . هذه الفكرة هي فكرة الاستقلال الواقعي والالتقاء العارض للحلقات أو السلاسل المتنوعة للعلل سواء استطعنا أن نكشف-بصعودنا إلى أعلى-الحلقة العامة المشتركة التي ترتبط بها والتي عندها تتفصل وتتوزع ، أو سواء احتفظت باستقلالها المتبادل مهما أوغلنا في التصعيد (١) وبهذا التعريف يحدد كورنو دلالة المصادفة في " الم الفيزيائي، إلا أنه لا يقف عند هذا الحد ، بل يتجاوزه إلى محاولة إثبات المصادفة وتوكيدها وتحديدها في مجال المعرفة الرياضية داخل هذا النظام العقلي الذي يتسم بالضرورة والإطلاق . ويقوم كورنو بتطبيق نفس الأسس التي طبقها في العالم الفيزيائي فيحصل على النتائج نفسها في المجال الرياضي كذلك . وقد اتخذ مثالا على ذلك العدد الذي يعبر عن النسبة بين القطر والمحيط في الداثرة ، فبتحويله من كسر اعتيادي إلى كسر عشري نحصل على أعداد متوالية لا دورية فيها ولا انتظام بعكس الأعداد التي تحول من الكسر الاعتيادي إلى العشرى . وفسر كورنو ذلك بازدواج ( أو التقاء ) نوعين مستقلين من الحساب مما أدى إلى إنتاج الطابع المعتاد للعشوائية . وسوف نعرض لهذا بنفصيل أكثر فها بعد . ويكني هنا أننذكر أن الصورة التي أرادها كورنو للمصادفة قد كملت . فغي قلب الحتمية والعلية الطبيعية، وفي داخل الضرورة العقلية الرياضية، يتحقق نوع من الالتقاء بين سلاسل مستقلة من الظواهر ، ويتم بهذا الالتقاء واقعة نسمها بالمصادفة .

ومن هذا يتبين لنا حكما قلنا من قبل أن لاتناقض فى تعريفات كورنو كما يقول داربو ، ولا يعدو أن يكون الأمر تطوراً للنظرية وازدياداً فى تحديدها فى مختلف كتبه . ولقد تبين لنا من تلك التعريفات بعض المسائل التى تحتاج

<sup>(</sup>١) كورنو فى كتابه ... Matérialisme النسخة المذكورة سابقا ص ٢٢٢ .

إلى وضوح ، مثل فكرة الاستقلال ووصفها بأنها استقلال عقلي، وفكرة الالتقاء ووصفها بالعرضية . على أننا قبل أن نحاول تحديد المقصود من هاتين الفكرتين وربطهما بفهم كورنو العام نرى أن نكشف عن نظرية المصادفة من ناحية أخرى يمكن أن تستند إليها التعاريف السابقة . هذه الناحية الأخرى هي الأمثلة التي ساقها كورنو للتدليل على تعاريفه . ذلك أن كورنو لم يحاول إثبات نظريته بالتحليل التجريدي (١) .، وإنما فضل منهجاً أكثر اتفاقاً مع عبقريته - كما يقول دار بو فقام بتوضيح هذه الفكرة بسلسلة كبيرة من الأمثلة الواقعية. ويضع داربو هذه الأمثلة تحت مقولات ثلاث رئيسية . وعلى الرغم من محاولة داربو هذه إلا أنه في الحقيقة لم يوضح نظرية كورنو في المصادفة بهذه الأمثلة، ذلك لأن المهم - كما يقول لاهارب - ليسهو مقولة الأشياء المختارة، وإنماالمهم هو طريقة تقديمها (٢) . على أننا سنستفيد من تقسيم داربو من الناحية الشكلية وسنضيف إلى ما يتخذه من أمثلة ، أمثلة أخرى قد يكون أغفلها وسنردها إلى سياقها من كتب كورنو وموضعها من مذهبه . والمقولات الثلاث الرئيسية التي يحدد بمقتضاها داربو الأمثلة هي (٣):

- (١) الحوادث .
- (٢) الاتفاقات.
- (٣) عمليات ألعاب المصادفة.

وتحت المقولة الأولى يذكر داربو مثالا لرجل صعق في منتصف سهل أو وسط غابة . ثم يسوق مثالا آخر لسائر يتلتى فوق رأسه قطعة من الحجر تسقط من سطح . ويذكر مثالا ثالثا لمسافر يجرح في حادث في السكة الحديدية . ويقول إن تلك الأحداث يعزوها الناس جميعاً إلى المصادفة . ولا يرجع ذلك إلى ندرتها (1) أو إلى إثارتها للدهشة بل لأنها ناتجة عن مشاركة عارضة بين

<sup>(</sup>١) دارېو. المرجع المذكور ص ٩.

<sup>(</sup>۲) لاهارب. المرجع المذكورس ۲۲۴. (۳) داريو. المرجع المذكورس ۱۰

<sup>(ُ</sup> ٤ ) سنعرض بعد قليل لمشكلة الندرة. وارتباطها بالمصادفة عندكل من كورنووأرسطو .

العلل. أما بالنسبة إلى المثال الأول فيذكره كورنو في كتابه (١) Exposition ومؤداه أن رجلا أفزعته العاصفة فالتجأ إلى شجرة منعزلة فأصابته الصاعقة، ويقول كورنو إن هذا الحادث ليس عشوائيًّا خالصاً ، ذلك لأن الفيزياء تعلمنا أن السيال الكهربائي يميل إلى تفريغ شحنته في قمم الأشجار بل في كافة النتوءات فهناك إذن مبرر يجعل الرجل يختار الشجرة كملجأ هوجهله بمبادئ الفيزياء وهناك كذلك مبرر في أن تحط الصاعقة على هذه المنطقة . وعلى العكس من ذلك لو أن الرجل صعق وسط البراري ، وسط غابة ، لاعتبر الحادث عشوائيتًا ذلك لأنه لا يوجد في هذه الحالة أي رابطة بين العلل التي أدت بالرجل إلى ذلك الموضع والعلل التي جعلت الصاعقة تلتقي به هناك في ذلك الوقت . وبهذا التحليل للمثال يكشف لنا كورنو عن حقيقة تعريفه للمصادفة . أما المثال الآخر الذي ساقه داربو الخاص بالسائر في طريقه الذي يتلتى فوق رأسه قطعة من الحجر تسقط عليه من سطح، فقد ذكره كورنو في أكثر من موضع في كتبه وفي صور متعددة . فني كتابه (۲) Matérialisme يذكره في صورة خروجه وهو يحمل خطاباً لإلقائه في البريد فيسقط حجر من سطح منزل ثم يقول: «سواء أكنت ماريًا أو غير مار فلا يوجد أي ارتباط، أي تماسك، أي توقف بين العلل التي أدت إلى سقوط قطعة الأجُرّة وبين تلك العلل التي جعلتني أخرج من منزلي وأحمل خطاباً إلى البريد»، ثم يعقب كورنو على المثال نفسه في الموضع نفسه بأن مصادفة هذا الحادث تبتى كما هي سواء أكنا نعرف أم لا نعرف العلل التي أدت إلى سقوط الآجُرَّة والتي جعلتني أخرج من منزلي . ويدلل كورنو بتعقيبه هذا على «أن الوقائع التي تتحقق بالمصادفة أو بالارتباطات العشوائية لا تمس فكرة العلية ».

أما المقولة الثانية من الحوادث التى يسميها داربو بالاتفاقات ، فيذكر مثالين لها : الأول خاص بشقيقين يعملان فى جيشين مختلفين يموتان فى معركة فى اليوم نفسه ، والثانى خاص برجل لا يعرف القراءة والكتابة يخرج بضعة أحرف للطباعة

<sup>(</sup>١) ص ٧٥ فقرة ٤١ فصل ٤ . (٢) ص ٢٢٢ .

من صندوق الحروف فيكون كلمة الإسكندر ، ويعقب داربو قائلا بأن هذا(١) الالتقاء عشوائي أو نتيجة للمصادفة إذ لا يوجد أي ارتباط بين العلل التي وجهت يد ذلك الرجل وتلك التي حددت اسم الإسكندر لغاز مشهور ... إلخ أما المثال الأول فكثير الورود كذلك في مؤلفات كورنو في صيغ مختلفة . فغ , كتابه Essai يذكره على أنه بين شقيقين يعملان في الجيشف فرقة واحدة ويموتان في المعركة نفسها، ثم يأخذ في بيان ما بينهما من استقلال. ثم يضرب مثالا آخر لشقيقين كذلك يحارب أحدهما في الجبهة الشمالية والثاني على سفح جبال الألب ويموتان في اليوم نفسه، ثم يتمثل بمقتل القائدين ديزيه Desaix وكليبر Kléber الفرنسيين اللذين ماتا في اليوم نفسه بل كما يقول ، قد يكون في اللحظة نفسها، أحدهما في معركة مارنجو والثاني في القاهرة (٢) ثم يعرض للمثال نفسه في كتابه (۳) Matérialisme ويتمثل كذلك بالقائدين ديزيه وكليبر. وفي كتابه (٤) Exposition يعرض لمثال الشقيقين اللذين يحاربان في فرقة واحدة ويموتان في المعركة نفسها، ثم يستبعد بعد ذلك أنهما يعملان في فرقة واحدة ويموتان في معركة واحدة. إذ أن ذلك كما يقول قد يستبعد فكرة الاستقلال. ولهذا يفترض كورنو أنهما يعملان في جيشين أحدهما في الحدود الشهالية والآخر في سفوح الألب ثم يجعلهما يموتان في معركة تقع في يوم واحد في كلا الجبهتين ويعتبر ذلك نتيجة للمصادفة لأن عمليات كلا الجيشين تتألف من سلسلتين من الوقائع التي قد يكون لاتجهاههما الأول مركز مشترك ولكن يتحقق كل منهما في استقلال تام بعضهما عن بعض . وليس من الغريب أن يقوم كورنو بتعديل مثاله في هذا الكتاب إذ أنه، كما سبق أن قلنا، أول كتبه الحاصة بالمصادفة وتعد صياغته هذه أول صياغة للمثال الذي كرره بعد ذلك كما رأينا في كتابه Essai وفى كتابه Matérialisme . أما المثال الثاني الذي يضربه داربو الحاص بالرجل

<sup>(</sup>١) دارېو. المرجع المذكورص ١٠ .

<sup>(</sup> ٢ ) كتابه Essai. النسخة المذكوة سابقا فقرة ٣١ ص ٣٨ – ٤٠ .

<sup>.</sup> ۲۲۳ النسخة المذكورة ص۲۲۳

Expos. ( ٤ ) فقرة ١١ ص

الذي لا يعرف القراءة والكتابة ، فيذكره كورنو كذلك في أكثر من موضع في كتابه Exposition يذكر ذلك المثال في الصيغة نفسها والتعقيب نفسه الذي قدمه دار بو وسبق أن ذكر ناه وفي كتابه Essai يجعل الرجل بخرج من الصندوق بضعة أحرف فيكون بطريقة عشوائية (٢) كلمة «الصداقة» وليس الإسكندر كما في كتابه . Expos . ثم يعقب كورنو بأنه لا توجد علاقة بين العلل التي وجهت أصابعه على التوالي نحو القطع المعدنية وتلك العلل التي جعلت من هذا التجميع بين الحروف كلمة ذات دلالة في لغتنا .

وتحت المقولة الثالثة ، مقولة عمليات ألعاب المصادفة، يذكر داربو أن في مثل هذه العمليات، لكي نجد الرقم الرابح، نستخدم مثلا صندوقاً خاصاً يحتوى على عدد معين من الكرات المتشابهة ثم نهز هذا الصندوق في جميع الجهات ثم نستخرج منه إحدى الكرات بطريقة عشوائية . وبما أن اليد التي تقبض على إحدى تلك الكرات لا تدرك حالة تلك الكرات ووضعها في داخل الصندوق المقفل . فإن هذا الاستخراج ينسب إلى المصادفة . ولو ألقينا بزهرة اللعب فإن النتيجة التي نحصل عليها تتوقف على وضع الزهرة أولا وعلى الشدة وعلى الاتجاه في أثناء إلقائها . ولما كان لا يوجد قانون يقيم علاقة منظمة بين هاتين الملابستين ، فإن نتيجة ارتباطهما ينبغي أن تمثل كل شروط المصادفة (٣). والحق أنه من الممكن أن نضيف إلى هذين المثالين المثال الذي يتخذه كورنو دليلا على تحقق الصفة العشوائية في النظام الرياضي وأعنى به العدد ، (باي) الذي يمثل العلاقة بين قطر الدائرة ومحيطها. فتحويل هذا العدد – كما قلنا من قبل – من كسر اعتيادى إلى كسر عشرى، لا يكشف عن أى دورية في متواليات الأعداد مما يثبت تحقق المصادفة في هذا التتابع العشوائي. ويفسر كورنو هذا كما قلنا بازدواج نوعين من الحساب مستقلين عن بعضهما . وقد عرض لهذا بنوسع فی کتابه Traité ص ۷۰ فقرة ۱۱ . وفی کتابه Matérialisme

<sup>.</sup> ۷ مس ۲۹ فقرة ۱۶ مس ه ۲۸

Essai. ( ۲ ) فقرة ۲۱ ص ۲۸

<sup>(</sup>٣) دار بو المرجع المذكور ص ١٠ – ١١ .

بين ص ٢٧٤ – ٢٧٧ عرضها مرة ثانية عرضاً أكثر دقة ونضوجاً . ويعقب في كتابه Tratié على تحليله للعدد به بمثال آخر خاص باستخراج عدد من تذاكر اللوتاريا من صندوق خاص ، كل تذكرة فيه تحمل رقماً فيقول : «إن استخراج كل تذكرة تحدده علل فيزيائية ، تماماً كظهور المتوالى لكل عدد في العلاقة بين المحيط والقطر الذي يكون محدداً بصيغ ومبررات رياضية ، ونحن نعرف كما يقول كورنو المبررات الرياضية ، ولكننا مانزال على مبعدة من أن نحدد ونعين العلل الفيزيائية التي تحدد استخراج كل تذكرة . ولكن ماذا يهم . . إن التتابع في الحالتين سيظل مطبوعاً بطابع العشوائية . فهو سيحتفظ بصفاته بالنسبة إلى عقلية الحالتين سيظل الفيزيائية التي تند عنا وأن تتنبأ بالوقائع الحاصة التي تخفي على تنبؤاتنا ، وهذه الصفات — كما يقول كورنو — صفات التتابع العشوائي ، ستبقي على تنبؤاتنا ، وهذه الصفات — كما يقول كورنو — صفات التتابع العشوائي ، ستبق كما هي بالنسبة إلينا ، بدون أن تشير كما هي بالنسبة إلينا ، بدون أن تشير من ناحية ، و بين العلل الفيزيائية التي تحدد استخراج تذكرة ما والرقم المكتوب من ناحية ، و بين العلل الفيزيائية التي تحدد استخراج تذكرة ما والرقم المكتوب من قبل على هذه التذكرة ومن ناحية أخرى » .

وبهذا نكون قد انتهينا من أهم الأمثلة التي ساقها كورنو إثباتاً وتوكيداً لتعريفاته للمصادفة . والأمثلة كنا تبيناها تؤيد مضمون التعاريف ونخلص مها إلى ما سبق أن خلصنا إليه من التعاريف وهو أن المصادفة ليست في الحقيقة إلا التقاء بين سلاسل مستقلة من العلل سواء في مجال الفيزياء أو في مجال الرياضة . على أن هذا الالتقاء ينبغي أن يكون عرضياً إذ أنه بغير هذه العرضية لا تتم مصادفة . والاستقلال وحده ليس كافياً في تحديد عشوائية الالتقاء . ولكن هناك مشكلة كبرى . . كيف تتحقق هذه العرضية للالتقاء في النظام الرياضي ولكن هناك مشكلة كبرى . . كيف تتحقق هذه العرضية للالتقاء في النظام الرياضي فلالتقاء لا يتحقق عرضاً ، وإنما يتحقق كلما قمنا بتحويل العدد ، من كسر عشرى . هذا من ناحية ومن ناحية أخرى نجد أنه إذا كان اعتيادى إلى كسر عشرى . هذا من ناحية ومن ناحية أخرى نجد أنه إذا كان

<sup>(</sup>١) Traité النسخة المذكورة ص ٧٧ فقرة ٦٢.

الاستقلال بين السلاسل كما رأينا لا قيمة له بدون القول بعرضية الالتقاء ... فا هي حقيقة هذا الاستقلال إذن وما هي حدوده ؟ ولماذا لم ينص كورنو نصاً واضحاً على هذا الالتقاء واكتنى بالإشارة إليه في تعريفه للمصادفة الوارد في كتابه Consideration ص ١ ؟ الحقأن هذه المشكلات الثلاثهي أهم المشكلات التي ينبغي أن نقوم على معالجتها معالجة تفصيلية . أو لاها مشكلة الاستقلال ودلالته وحدوده عند كورنو ، والثانية مشكلة الالتقاء العرضي ، والثالثة مشكلة العشوائية داخل النظام الرياضي . فن جراء المشكلة الأولى والثالثة تحمل كورنو كثيراً من النقد والدحض لنظريته ، أما المشكلة الثانية مشكلة العرضية سواء في صلتها بالاستقلال أو بالنظام الرياضي فما نعتقد أن أحداً وجه نقداً إلى كورنو فما يتعلق بها من قبل . وسنبدأ بالمشكلة الأولى : مشكلة الاستقلال .

٦

تتعارض فكرة الاستقلال عند كورنو مع فكرة التأثير<sup>(۱)</sup> المشترك المتبادل. ولكن هل من الضروري إذن كما يقول ميو ألا تقوم بين السلسلتين المستقلتين أى علاقة يمكن تقديرها ، أى ألا تقوم أى رابطة متعقلة بين عناصر إحدى السلسلتين وعناصر السلسلة الأخرى ؟.. وهذا كما يقول ميو وهم باطل لا سبيل إلى تحقيقه . فقابلية السلسلتين لنفكر فيهما ونعبر عهما فى اللغة الإنسانية تسمح دائماً بأن نقيم بينهما علاقات وارتباطات فى المكان والزمان والكيف ... إلخ . فالشقيقان اللذان يموتان على هذا البعد من بعضهما وفى اليوم نفسه ، يشتركان فى قابليتهما للموت وكوبهما من بنى البشر وفى أنهما يلتحمان فى حرب ... إلخ . ولا يقتصر الأمر على أن بين السلاسل المستقلة طائفة من العلاقات الدقيقة ، بل إن هذه العلاقات والارتباطات لا غنى عنها لكى تقوم بين السلاسل قاعدة وأساس يستند عليه الائتقاء ، وكما يمكن أن يصبحا موضوعاً لحادث واحد ،

<sup>(</sup>١) ميو: المرجع المذكور ص ٤٠.

يعرف بمساعدة عناصرهما معالله وعلى هذا فالاستقلال بين السلاسل ليس استقلالا مطلقاً ، إذ لابد من وجود أساس مشترك لهذا الاستقلال، ولكن كيف يمكن أن تتحقق تلك العلاقات بين إحدى السلسلتين من العلل والمعلولات مع بقاء استقلالها(٢) ، أليس في هذا القول إهدار للاستقلال ؟ . الحق أن الاستقلال بين السلاسل ليس غياب كل علاقة بينهما، بل هو، فحسب، غياب العلاقات التي تشير إلى أن إحدى السلسلتين علة في السلسلة الأخرى أو بتعبير آخر هو غياب (٣) القوانين التي بمقتضاها تتحدد حالات وقيم عناصر ١١» بحالات وقيم عناصر « ب ».

وعلى هذا فقول داربو(؛) بأن الشرط الأول للاستقلال ــ استقلال العلل ــ هو وضوح ألا تكون متداخلة معاً لا منطقيتًا ولا تحليليًّا، كما لا ينبغي كذلك ألا يكون بينها أي ارتباط عقلي ، قول باطل من أساسه ويعد فهماً سطحيًّا لمعنى الاستقلال عند كورنو-لا بحسب هذا التحليل العقلي الذي سقناه وإنما بحسب هذه النصوص المباشرة التي سننقلها عن كورنو نفسه . فني كتابه Exposition يذكر كورنو أننا ينبغي ألا نهتم إلا بما هو جوهري وأساسي في فكرة المصادفة وهو فكرة الاستقلال أو تخلف التماسك بين عدد متنوع من سلاسل الوقائع أو العلل<sup>(٥)</sup>. ومن هذا يتبين لنا أولا أن الاستقلال ليس انقطاعاً مطلقاً، وإنما هو مجرد عدم تماسك وعدم وحدة بين السلاسل، أى تخلف التأثير المتبادل بينها .فعلية كل منها علية مستقلة في حدودها الخالصة ولا تؤثر عليها في علية السلسلة الأخرى . على أن عدم التأثير المتبادل هذا لا يعني أنها تنتسب إلى حياتين إنسانيتين مختلفتين . وفي كتابه Matérialisme يذكر بوضوح أكثر أن المصادفة تعبر عن فكرة، هذه الفكرة (٦) هي فكرة الاستقلال الواقعي

<sup>(</sup>١) ميوالمرجع السابق ص ٤٠

<sup>(</sup>٢) المرجع نَّفْسُهُ ص ٤١

<sup>(ُ</sup> ٣ ) المرجع والموضع نفسه ( ٤ ) دار بوالمرجع السابق ذكره ص ١١

<sup>(</sup>ه) في كتابه .Exp. ص ٧٧ فقرة ٢٤

۲۲۲ ص Matérialisme. (٦)

والالتقاء العرضى بين الحلقات أو السلاسل المتنوعة للعلل ، سواء استطعنا أن نربطها بمصدر واحد مشترك أو احتفظنا بها فى استقلالها المتبادل حين لا نستطيع أن نصل إلى مصدره ، وسواء استطعنا أن نكشف بصعودنا إلى أعلى الحلقة العامة المشتركة التى ترتبط بها والتى عندها تفترق وتتوزع ، أو سواء احتفظت باستقلالها المتبادل مهما أوغلنا فى التصعيد . ففى حالة مقتل كل من ديزيه على شواطئ الراين فى مارنجو ، وكليبر فى القاهرة (١) يقول كورنو: « إننا نستطيع أن نردهما إلى حلقة واحدة مشتركة هى مطامع بونابرت الذى ترك كليبر فى مصر وديزيه فى إيطاليا. وعلى هذا فاستقلال الحلقات الصغيرة الجزئية لا يستبعد وديزيه فى إيطاليا. وعلى هذا فاستقلال الحلقات الصغيرة الجزئية لا يستبعد أبداً فكرة تعلق كافة الحلقات معا فى حلقة أولى فيا وراء الحدود التى تستطيع برهاناتنا وملاحظاتنا أن تصل إليها (٢) » .

الاستقلال بين السلاسل العلية إذن ليس انعزالا تاميًا مطلقيًا بينها، وإنما هو انعدام للتأثير المتبادل والفاعلية بينها من الناحية المباشرة، وإن أمكن أن يرد إلى حلقة أولى واحدة قد يكون من الممكن تبينها ، وقد تبقى على مبعدة من برهاناتنا وملاحظاتنا . وأفضل تعريف لهذا المعنى للاستقلال هو قول كورنو نفسه فى تعريفه للمصادفة فى كتابه Traité بأنها فكرة (٣) التقاء بين وقائع مستقلة بعضها عن بعض استقلالا عقلييًّا . فوصف الاستقلال بأنه عقلى يوضح فى الحقيقة كل الخصائص التى حاولنا أن نتبينها فى الأسطر السابقة ويوضح كذلك مدى تجاهل داربو وغيره من نقاد كورنو لحقيقة الاستقلال فى نظريته .

على أن هذا الفهم السليم لمعنى الاستقلال عند كورنو لا يقدم لنا فى الحقيقة غير صورة متحجرة «استاتيكية » لسلاسل العلل ، وهى صورة ما أبعدها عن دهن كورنو . فبهذا الاستقلال العقلى تتفتح أمامنا إمكانية الالتقاء، وبالتالى إمكانية قيام ظواهر المصادفة، إلاأنها إمكانية متسمرة راكدة .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٢٢٣ . •

<sup>(</sup>  $\gamma$  ) كورنو في كتابه . Consider ص  $\gamma - \gamma$  النسخة المذكورة من قبل .

<sup>(</sup>٣) ص ٧٧ الفصل الثامن فقرة ٩٥.

فالحق أن كلمة الاستقلال تترك ثقلا مكانيًّا في ذهن المتأمل ، ولا توحى إلا بصفة موضعية بحتة . وكورنو كما رأينا من تعاريفه وأمثلته خاصة لم يقف عند هذه الحدود القاصرة . فالاستقلال إلى جانب أنه مسافة مكانية ، فهو مسافة زمنية كذلك ، وهو مسافة روحية، أو مسافة وظيفية، أو مسافة نفعية، أو مسافة تقويمية، أو مسافة استهدافية غرضية ، إلى غير ذلك من المسافات التي يتسم بها الواقع الإنساني والفيزيائي في تنوع أنحائه وتعدد اتجاهاته ومقولاته وموجهاته . فما حقيقة الاستقلال في موت ديزيه وموت كليبر في يوم واحد... هل هي تخلف عليَّة أحدهما للآخر؟ ... وما أساس هذا التخلف؟هل المسافة المكانية ؟ أم طبيعة العملية الوظيفية مع الوحدة الزمنية ؟ وهل لو مات أحدهما عقب الثاني أو قبله بيوم أو بيومين أو بثلاثة أشهر ، هل يضعف الاستقلال أو يتضاعف ؟ وهل تستبعد المصادفة أو تتأكد ؟ وما حقيقة الاستقلال بين نزهة رجل باريسي بورجوازي وحادث معين في الڤيتنام ؟ هل هو استقلال مكاني كذلك أو حضاري أو اقتصادى يقوم على اختلاف علاقات الإنتاج؟ وإذا كنا نوحد بين موت ديزيه وموت كليبر في حلقة واحدة هي مطامع بونابرت ، فكيف نوحد بين الحادث في الفيتنام ونزهة بورجوازي باريسي ؟ هل يوحد بينهما الأسطول الفرنسي (١) الذي يحمل في حجراته أحدث وسائل الاستعمار والاستغلال ، أو يكون التوحيد مجرد الوقوع في زمن واحد ؟ إن التعبير بالاستقلال بين سلسلتين من السلاسل العلية ليس بينهما تأثير متبادل في صورة مباشرة ، تعبير غير كاف . ذلك لأن القول بالاستقلال لا يوحى بطبيعة الارتباطات والاختلافات بين الأحداث الطبيعية والإنسانية على السواء . والحق أن الدلالة الحقيقية للاستقلال عند كورنو ليست هي مجرد عدم التماسك وانعدام الفاعلية والتأثير المتبادل وإنما هي أكثر واقعية ومادية من ذلك ، وإن لم يقم كورنو بتوضيحها وبيانها توضيحاً وبياناً كافيين. الدلالة الحقيقية للاستقلال عند كورنو هي تعدد التحديدات المكنة لإحدى السلسلتين لو أعطينا السلسلة الأخرى(٢) ، فتتابع الحوادث التي يتألف منها

<sup>(</sup>١) كتبت هذه الفقرة عام ٥٢ في أثناء العدوان الفرنسي على ڤيتنام .

<sup>(</sup>٢) ميو. المرجع المذكور ص ٤١.

سقوط الحجر ليس بينها أي ارتباط ضروري بحوادث خروجي للنزهة . وكذلك خروجي النزهة لا يتضمن أي شرط أو تحديد لسقوط قطعة الحجر . فلو وجد أن كلا من الحالتين قد وقع ، فإن هذا يمكن أن يكون في وقت واحد ، أو على التوالى .. إلخ ، وبدون أن نغير ما يعد جوهر كل حادث على حدة ، ندرك بوضوح إمكانية أن أتلقى الحجر على رأسي أو أن أمر قبل سقوطه أو بعده بدقيقة... بالقرب من منطقة الخطر أو على مبعدة منها . والاستقلال ،مفهوماً على هذا النحو بحسبانه نتيجة لتعدد الممكنات، هو الذي يجعلنا نقول عند معاينة ارتباط أو تركيب خاص مثل ذلك بأنه عشوائي (١). وكورنو كما يلاحظ «ميو» بخق، يربط في كل كتبه دائماً بين كلمة الاستقلال وكلمة القابلية للتغير والمتغيرات (٢) والواقع أن الأمثلة التي ساقها كورنو عن ألعاب المصادفة هي أفضل الأمثلة لتوضيح هذا المعنى للاستقلال . فني حالة رمى الزهر مثلا كما سبق أن ذكرت في الأمثلة ، يعد استقلال كل رمية عن الأخرى ، ليس في مجرد المسافة الزمنية بين هذه الرمية والرمية التي تليها ، وإنما في تعدد إمكانيات كل رمية بالنسبة للرمية الأخرى ، فهذا هو وحده المعنى المقصود من استقلال الرميات المتتالية ، على أن تكون هذه الإمكانية إمكانية متساوية بالنسبة لكافة الرميات. ويبدو لى أن هذا التساوي في الإمكانية في حالة الزهر هو نفسه الحلقة الأولى المشتركة في حالة الأمثلة الخاصة بالحياة الإنسانية . ولكننا في حاجة إلى توضيح معنى هذا التساوي في الإمكانية لو فرضنا أن في زهر اللعب خطأ معيناً في التركيب المادي لأدى هذا الخطأ إلى ظهور أحد الأوجه أكثر من بقية الأوجه الأخرى بطريقة ملحوظة . وفي هذه الحالة لا نقول إن بين الأوجه جميعاً إمكانية متساوية في الظهور . ولا يقال هذا فيما يتعلق بالرمية الأولى فحسب بل في حالة إ تتابع الرميات التي تتكون عنها سلاسل من الترابط المتوالى . وتحقق الاستقلال سواء في الرمية الأولى أو في سلاسل الترابط ، لا يكون إلا بالتساوي في إمكانية كل رمية بالنسبة لأوجهها جميعاً ثم بالنسبة للرميات الثالية . أى أنه قبل وقوع

<sup>(</sup>١) ميو. المرجع المذكور ص ٤١. (٢) راجع كتابه .Essai ص ٣٥.

أى رمية ، كانت جميعاً ممكنة بدرجة متساوية ، أى أن وقوع إحداهما يكون مستقلاً استقلالا تاميًا عن وقوع الأخرى. ومعنى هذا الاستقلال كما قلنا هو تحقق تساوى الإمكانية بالنسبة لحالات الرمية الأولى ولبقية حالات الرميات المتوالية .

وعلى هذا الفهم الحاص لمعنى الاستقلال أقام كورنو الأفكار الرئيسية لنظريته في الاحتمال الرياضي ، بل إن هذا الفهم في الواقع هو الذي تقوم عليه نظرية الاحمال التقليدية كما سيتبين لنا ذلك في الباب القادم. ويهمنا هنا أن نذكر أن فكرة القابلية للتغير أو تعدد التحديدات الممكنة هي لب الاستقلال عند كورنو ، وهي أهم ما يستأهل التدبر والدراسة في نظريته . والحق أنه لولا هذا الوعى الحصب لمعنى الاستقلال، لما كانت نظريته في المصادفة ذات دلالة حقيقية كأساس لنظرية الاحتمالات عامة ونظرية كورنو خاصة . فهذه الإمكانية النهائية أو اللانهائية التحديد هي التي يقوم عليها قياسنا الاحتمالي . على أن هذا القياس الاحمالي في حدود الفهم التقليدي كما رأينا كان يستند على أن إمكانية التحديد هذه إمكانية متساوية لدى السلاسل جميعاً . وهذا القول بتساوى الإمكانية ادى السلاسل جميعاً كما نرى ذو دلالة قبلية ذاتية بحتة ، إلا أنه يمكن أن يثبت أو يدحض بالتجربة (١) ولكنه سند ضرورى لكل قياس احتمالي في الفهم التقليدي كما قلنا . فني كل رمية (٢) من رميات الزهر في لعبة النرد تتميز المصادفة باستقلال العلل التي أدت إلى نقش هذا العدد من النقط على مثل هذا الوجه ، وكذلك استقلال العلل التي حددت سقوط الزهر في هذا الوضع أو ذلك . وايس هذا الاستقلال في الحقيقة غير التعدد الممكن في حالة الرمية الواحدة وفي حالة الرميات المتتالية كذلك . وبهذا يصبح استقلال سلاسل العلل ببساطة هو إمكانية (لتنوع القوى الدافعة أو قوى الاتجاه مثلا) الجصول على كل الالتقاءات الممكنة للسلسلتين (٣)، على أن تكون هذه الإمكانية إمكانية متساوية . فلو قلنا (٤) إن إلى هي احتمال مزدوج ستة ،

<sup>(</sup>١) ميو. المرجع المذكور ص ٤٤. ﴿ ٢) المرجع والموضع نفسه.

<sup>(</sup>٣) المرجع والموضع نفسه . (٤) المرجع والموضع نفسه .

فإننا نفترض التساوى الكامل في جميع التجارب . فبعد نهاية عدد كبير من الرميات يمكن أن نطالب التجربة ما إذا كانت هذه الاحتمالية الذاتية ( ذاتية بهذا المعنى لأنها تتضمن فرض التساوى وتجانس الزهر والإمكانية المتساوية لكافة الرميات نتيجة لذلك ) تطابق تماماً إمكانية حقيقية . ولو ابتعدت النسبة التي تمدنا بها التجارب ابتعاداً محسوساً عن القيمة إلى فإننا نقول بأن استقلال العلل في كل رمية وقابلية النتائج للتنوع كلاهما محدودان وبأن هناك شيئاً ما ثابتاً على الدوام ( خطأ مثلا في تركيب الزهر ) يمنع من تساوى الإمكانية في جميع الحالات (١). بهذا يتضح لنا \_ كما يقول ميو \_ أن الاستقلال عند كورنو ينبغي ألا نخلطه بأى فكرة ميتافيزيائية عن عدم الضرورة ، وإنما ينبغي أن نفهمه عامة بأنه القابلية للتغير الوضعي الذي يسمح بالتحققات التجريبية (٢) وعلى هذا ففكرة المصادفة كذلك لا تنفصل عند كورنو عن القابلية للتنوع التي تسمح باستشفاف سلاسل نهائية أو لا نهائية من الالتقاءات المكنة التي تتساوى في إمكانيتها تساوياً قَبليًّا ذاتيًّا ؛ إلا إذا انتظرنا من التجربة – لوكان من الممكن إجراؤها ــ توكيداً واقعيباً (٢). فلو افترضنا أن تركيب قطع الزهر جميعاً متساو ومتجانس بحيث - كما يقول كورنو - لا يوجد أي سبب في التركيب المادي نفسه لهذه القطع ، يدفع إلى أن يكون أحد الأوجه أكثر تفضيلا من الأوجه الأخرى الباقية، وبتعبير آخر ، بحيث لا يوجد شيء يتعارض مع تساوى الممكنات، فإن احمالية ظهور « مزدوج ستة » تساوى (٤) هلو أثبتت التجربة غير ذلك، زيادة في هذه النسبة مثلا، لكان هذا بينة على وجود شيء ثابت على الدوام كخطأ فى تركيب الزهر مثلا . ومن هذا نستخلص على حد تعبير « ميو » أن فكرة الحالة العشوائية ــ واو كانت منعزلة ــ لم تخرج في ذهن كورنو عن تعدد الحالات الممكنة والإختبارات المتنوعة التي تسمح التجربة أو لا تسمح بأن تتحقق (٥) ولا يختلف عن هذا الفهم للاستقلال والمصادفة واحد من أكبر الدارسين

<sup>(</sup>١) المرجع والموضع نفسه . (٢) المرجع والموضع نفسه .

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ص ٥٠ (٤) المرجع والموضع السابق.

<sup>(ً</sup> ه ) ميو. المرجع السابق ص ٥٣ .

لفلسفة كورنو هو «لاهارب» الذي يرى مثل ميو أن الاستقلال عند كورنو لا ينفصل عن تعدد التحديدات الممكنة لواحدة من السلاسل لو أعطينا السلسلة الأخرى (١)، بل إن لاهارب يربط بين ما هو مستقل، وبين ماهو متغير. ويصر على ضرورة بقاء (٢) القابلية للتغير خالصة لا يشوبها ثبات، ليتحقق المستقلال العلل وبالتالي لتتحقق المصادفة.

وبهذه الدلالة الموضوعية للاستقلال تنتني عن فكرة المصادفة كل الصفات الذاتية النفسية التي ألصقها بها النظريات السابقة . فالمصادفة تتصف كما رأينا عند أرسطو وغيره من المفكرين بالندرة والغرابة من ناحية، وبعدم القابلية للتنبؤ بها من ناحية أخرى ، وكلا الوصفين ليسا غير تحديد ذاتى نفسى للمصادفة لا نجده في تصور كورنو لها . أما من حيث الندرة فإن كورنو عكس الوضع القديم برمته . فالمصادفة لا تتميز ولا تتصف بالندرة، وإنما الندرة هي التي تفسر بالمصادفة . في كتابه Exposition.. يعرض لمسألة الندرة (٣) والغرابة ويستبعد أن تكون ندرة تلك الأمثلة وغرابتها هي الدافع على وصفها بأنها نتيجة للمصادفة، بل على العكس من ذلك، أنها (٤) نادرة لأن المصادفة تحققها بين عدد غفير آخر من الحوادث تبين عن ارتباطات مختلفة . وهي غريبة لأنها نادرة ، فعندما يستخرج ربجل معصوب العينين كرات من صندوق خاص يحتوى على عدد كبير من الكرات البيضاء والكرات السوداء فإن استخراج كرة بيضاء ليس أندر أو أشد غرابة من استخراج كرة سوداء ، على أن كلا الحادثين يعتبران بحق نتيجة للمصادفة ، ذلك لأنهما لا يبينان عن أى ارتباط بين العلل التي جعلت يد الرجل تسقط على هذه الكرة أو تلك وبين ألوان تلك الكرات. ثم يأخذ كورنو في نقد الرأى العام الذي يمزج بين المصادفة وفكرة الندرة والغرابة . وينتهي في نهاية هذه الفقرة التي يعرض فيها (٥) لهذه المألة إلى أننا ينبغي

<sup>(</sup>١) لا هارب . المرجع المذكور ص ٢٢٩ وميو ص ٤١ .

<sup>(</sup>٢) لا هارب . ص ٢٣١ .

<sup>(</sup>٣) فقرة ٢٤ من ٧٥.

<sup>(</sup> ٤ ) المرجع السابق ص ٧٦ .

<sup>(</sup> ٥ ) المرجّع السابق ص ٧٧ .

آلا نهتم إلا بما هو جوهرى وأساسى فى فكرة المصادفة وهو الاستقلال أو تخلف التماسك بين عدد متنوع من سلاسل الوقائع أوالعلل. وفي كتابه ..Essai يذكر (١١): «أننا فى اللغة العادية نفضل استخدام التعبير بالمصادفة عندما نكون بصدد تكوينات نادرة غريبة . فلو استخرجنا في أربع مرات متتالية كرة سوداء من صندوق خاص يحتوى على عدد من الكرات البيضاء مساو لعدد من الكرات السوداء. لقلنا إن ذلك التركيب نتيجة لمصادفة عظيمة . وهذا مالا نقوله لو استخرجنا كرتين بيضاوين ثم كرتين سوداوين ، أو لو أن الكرات البيضاء والسوداء، تتابعت بانتظام أقل من ذلك ، وإن يكن في كل فرض من تلك الفروض استقلال كامل بين العلل التي تؤثر في كل كرة من لون معين ، وبين العلل التي توجه في كل مرة اليد التي تستخرج الكرات . إننا سنلاحظ المصادفة التي أماتت الشقيقين في يوم واحد بعينه ، ولكننا ما كنا لنلاحظها أو كنا نلاحظها بمرتبة أقل لو أنهما ماتا وبينهما فاصل شهر أو ثلاثة أشهر أو ستة أشهر . وإن يكن لا يوجد أبدا أدنى صلة بين العلل التي أدت في ذلك اليوم إلى موت الشقيق الأصغر ، وتلك التي أدت في ذلك اليوم إلى موت الأكبر ، ولابين تلك العلل وبين كوبهما أشقاء » . ويعقب ميو على هذا النص قائلًا بأن أفكار كورنو لا تنكر (٢) ندرة الحادث المصادف ، بل إنها فحسب تعارض الاتجاه العاى الذي لا يتحدث عن المصادفة إلا فيما يتعلق بواقعة غريبة عجيبة تثير الاهتمام. أما أن كل واقعة للمصادفة نادرة فالسبب مغاير لذلك تماماً عند كورنو . فهي نادرة سواء أكانت غريبة أم ليست غريبة ، سواء أثارتنا أم لم تثر اهمامنا . فهي نادرة فحسب لأنها ارتباط (٣) ممكن بين عدد معين من الممكنات المتساوية. فلو سحبنا سحبة عمياء بعض حروف الطباعة فتكون عن ذلك كلمة ذات دلالة، لاعتبرنا ذلك معجزة، ولما تصورنا أنها من الارتباطات المكنة . فذلك الارتباط له مصادفة ضعيفة أو كبيرة لأنه يظهر بما يتساوى مع ارتباطات أخرى خالية من الدلالة . فهو ارتباط يتساوى مع غيره فيا يجعله أكثر ندرة . فكل منها نادرة لأن عدداً كبيراً جداً منها له إمكانية متساوية . ولهذا نجد أن التكرار

<sup>(</sup>١) ص ٤٠ - ١١ فقرة ٣٢ فصل ٣ .

<sup>(</sup>٢) ميو. المرجع المذكور ص ٧٦ – ٧٧.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٧٧.

فى فكر كورنو يدعو إلى رفض المصادفة وتفسير الواقعة بعلة ثابتة . فلقد سبق أن عرضنا الأهمية تساوى الإمكانية للاستقلال والمصادفة . وفى لعبة الوجه والظهر ، عندما نتين فى سلسلة طويلة من الرميات عدم تساو فى المصادفة ، وذلك لصالح وجه من وجهى القطعة التى تشرى ، فإن عدم التساوى هذا يثبت على القطعة عيباً فى تجانسها أو عدم انتظام فى تركيبها . وهو علة ثابتة واحدة فى كل رمية يمتد تأثيرها فى كافة سلسلة الرميات ، ويؤدى إلى استبعاد المصادفة ورفض الاستقلال .

وهكذا نتبين الأساس الموضوعي للندرة التي قد توصف بها المصادفة والتي ترد إلى الإمكانية المتساوية للتعدد والقابلية للتغير كما سبق أن قلنا . وكما يستبعد كورنو عن الندرة دلالتها الذاتية ، كذلك يقوم باستبعادها عن تصور آخر توصف به المصادفة هو عدم القابلية للتنبؤ .

قلقد تبين لنا عند عرضنا للدلالة الشائعة للمصادفة (فصل أول فقرة السلامة تبين لنا عند عرضنا للدلالة الشائعة للمصادفة المنابعة لأن يتنبأ بها ، بل لقد تبينا ذلك فيها مر بنا بعد ذلك من نظريات غائية أو ذاتية . أما خلال الفهم الموضوعي الذي يقيمه كورنو للمصادفة ، فلا تعارض بين المصادفة والقابلية للتنبؤ . وهذه نتيجة طبيعية نحرج بها من اعتبار كورنو أن المصادفة ليست نتيجة لجهلنا . حي إننا أو افترضنا عقلا أسمى من العقل الإنساني لميز بحق حالات الاستقلال وما أخطأ في توكيدها . فعلى حد تعبير ميو<sup>(۱)</sup>: «إن المعرفة بل على الكاملة الدقيقة لكافة السلاسل لا تؤدى فحسب إلى عدم زوال المصادفة بل على العكس من ذلك تسمح بأن تؤكد وجودها»، وتمال معرفتنا لا يؤدى فحسب إلى توكيد وجود المصادفة بل إلى التنبؤ بها . فليس هناك ما يمنع (۱) شخصاً عند مواجهته لسلسلتين مستقلتين وتحققه من شروطهما الحاصة، من أن يستنتج — منذ البداية — من تلك الشروط ، ملابسات الالتقاء بينهما . في المثال الذي سبق أن ذكرناه ،

<sup>(</sup>١) ميو. ص ٤٦.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق والموضع نفسة .

الخاص بسقوط حجر على رأس شخص خرج للنزهة ، يمكن لمشاهد على مبعدة من أن يتنبأ بسقوط الحجر على الرأس ، وذلك لرؤيته الحجر متقلقلا فى مكانه ورؤيته الشخص سائراً فى هذا الموضع بالذات . إلا أن تنبؤ هذا المشاهد بما سوف يحدث، لا يمنع من أن نعد وقوع هذا الحادث عشوائيًّا أو مصادفة . ويستخدم كورنو مثالاً آخر لإثبات ذلك ، هو اصطدام مذنب بالأرض ، ويعد هذا حادثاً عشوائيًا ، ولا يمنعه من أن يكون كذلك ، تنبؤ الفلكيين به . ولكن علام تبدو آراء كورنو تلك على خلاف بيّن مع الرأى العام (١)... هل لأن التحديد والتنبؤ ينبغي لتحققهما من استبعاد عنصر القابلية للتغير الذي اعتبرناه حتى الآن متضمناً لفكرة الاستقلال ؟ .. الحق كما يذكر ميو (٢) أن علماء الفلك لكي يتنبئوا بالالتقاء بين الأرض والمذنب اعتبروا أن هذا الالتقاء تداخل ممكن بين عدد لا نهائى آخر من الممكنات بين سلاسل من الحوادث التي تكوِّن كل منها على انفصال – تاريخ المذنب وتاريخ الأرض. وعلى هذا فالواقعة العشوائية عندما نتنبأ بها ليست في الحقيقة إلا إحدى الوقائع الممكنة التي لا تحصى عدداً . وهكذا يتبين لنا أن التحديد والتنبؤ لا يتعارضان مع استقلال العلل ولامع القابلية للتغير ،وهما الصفتان الأساسيتان اللتان تميزان المُصادفة عند كورنو .

و بهذا نكون قد انتهينا من تحديد فكرة الاستقلال عند كورنو وتحليل مقوماتها وطبيعتها ولم يبق علينا إلاأن نتعرض للمسألتين الأخريين اللتين أشرنا البهما من قبل وهما الالتقاء العرضي والمصادفة في النظام الرياضي . ولنبدأ بالأولى .

تبينا من التعاريف التى سبق أن قمنا بتحليلها أن نظرية المصادفة عند كورنو تستند على الالتقاء العرضى بين سلاسل العلل المستقلة . والواقع أنه التقاء في حاجة إلى فهم خاص عند كورنو . فليس مجرد التشابك المكانى أو الزمنى بل هو أكثر رحابة من هذا بكثير . إلى جانب أن كلمة الالتقاء عند كورنو

<sup>(</sup>١) المرجع السابق والموضع نفسه .

<sup>(</sup>٢) المرجع والموضع نفسه .

نفسه معرفة تعريفاً فاسداً (١).فعند قراءة الغالبية من أمثلة كورنو يبدو الالتقاء أنه يتضمن نوعاً من الهوية.الشقيقان اللذان يموتان في اليوم نفسه ، والصخرة التي تسقط تماماً في المكان اللذي أمر به .. إلخ.على أن هذه الهوية (٢)في مداول الالتقاء لم يقصد إليها كورنو. ففترة ثلاثة أشهر بين موت الشقيقين الا تقلل من عشوائية الواقعة . ولو أن الصخرة سقطت على مبعدة متر من مكانى لما امتنعت الواقعة أن تكون مصادفة . هذا إلى جانب أن وصف الاستقلال كما رأينا في تعريف كورنو في كتابه Traité الا يجعل من الالتقاء هذه الهوية المحدودة سواء في المكان أو الزمان ، وإنما يجعل من الالتقاء نوعاً من أنواع المقاربة ــ كالمقارنة والموازنة أو النسبة في المكان أو الزمان أو في أي مما شئنا من علاقات \_ بين عنصرين ينتمي كل منهما إلى سلسلتين مستقلتين . وإذا لم تسعفنا نصوص كورنو على هذا التحديد بالالتقاء ، فإن الفهم الذى فهمناه عند كورنو للاستقلال ووصفه بأنه عقلي وبأنه إمكانية لانهائية للتحديد لا يسمح للالتقاء إلا أن يكون التقاء عقليتًا كذلك، في صورة موازنة أو مقارنة أو أي نسبة ممكنة بين سلسلتين مستقلتين . والحق أن هذا هو جوهر تفكير (١٠) كورنو . أما صفة العرضية التي يصف بها كورنو الالتقاء فني حاجة كذلك إلى تحليل . وخاصة ونحن نجد مفكراً مثل داربو أثناء مناقشته لنظرية الاستقلال عند كورنو (٥) يدحضها على أساس واحد فحسب هو أن فكرة الاستقلال ليست مبدأ أوليمًا وليست غير قابلة للرد إلى شيء سابق عليها في نظرية المصادفة. ويبين داربوأن الاستقلال لايتحقق إلا بفرض سابق عليه هو العرضية. وبهذا يقلب داربو الوضع الذي يحدده كورنو فيقول بأننا لا ندرك في الحقيقة كيف يتأتى للعلل الجنائية لظاهرة من الظواهر أن تكون مستقلة بعضها عن بعض الآن ، او أن وجودها جميعاً أو على الأقل وجود بعضها لم يكن عارضاً . وعلى هذا ففكرة ا

<sup>(</sup>۱) ميوص ٤٠ (هامش) .

<sup>(</sup> ٢ ) المرجع والموضع نفسه ( هامش ) .

Traité. (٣) النسخة المذكورة سابقاً ص ٦٧ فقرة ٥٧ الفصل الثامن.

<sup>(</sup> ٤ ) ميوص ٤٠ ( هامش ) .

<sup>(</sup> ه ) داريو. المرجم المذكور ص ١٠٢.

الاستقلال ليست فكرة أصيلة وإنما هي فكرة ثانوية مستمدة من فكرة سابقة عليها هي فكرة العرضية . وفي كتاب Matérialisme نجد رد كورنو على هذا الاعتراض. يعرض(١) كورنو لأصل كلمة المصادفة ويذكر أنها غريبة الأصل عن اللغة بحيث لا توجد أي معلومات عن أصلها الاشتقاقي (٢) وعلى خلاف ذلك كلمة العارض .. وبعد عدة أسطر يتكلم عن العارض فيقول إن فكرة العارض لا تتضمن فرض معلول بغير علة .. ثم يذكر: «لنفترض ... أنه في المكان الذي لا حدود له ، وخارج المجموعة الشمسية يدور الآن مذنب متجه إلى الالتقاء بالأرض يوماً ما ، وسوف يقضي بتأثيره المخرب على الأجناس الحية . فهذا مثال - كما يذكر كورنو -للعلة العارضة ولا يتعارض تسميتها كذلك أن يكون علماء الفلك منذ الآن قد تنبئوا بالالتقاء وحسبوا الفترة الزمنية، وأن يكون في مقدورنا أن نأخذ حذرنا من تلك الكارثة . وعلى العكس من ذلك فرض انقراض الحياة نتيجة للبرودة النهائية للكوكب يعطى فكرة ظاهرة تدفعها علل باطنة أو تدخل جوهري في تركيب النظام(٣)». وبهذا يتبين لنا مدى الرابطة بين فهم كورنو للعارض وفهمه للمصادفة لدرجة تسمح بالقول بهوية بينهما. فكلاهما يتميزان بهذا الاستقلال في سلاسل عناصرهما العلية.على أن الصفة الحقيقية التي توحد بين العارض والمصادفة والتي تميزهما بالاستقلال وتجعل منهما شيئاً واحداً على وجه التقريب، هي صفة القابلية للتغير والإمكانية اللانهائية للتحديد . والعرضية بهذا المعنى إذن ليست غير القابلية للتغير والتحديد اللانهائي .وبهذا تصبح المصادفة عند كورنو ثمرة لالتقاء ليس هوية مكانية أو زمانية وإنما مقارنة أو موازنة أو مقاربة \_ أيًّا كانت \_ممكنة بين سلاسل مستقلة استقلالاعقليًّا يتميز بأنه قابليةضخمة للتغير وإمكان مفتوح للتحديد اللانهائي،

<sup>(</sup>۱) Matérialisme س ۲۲۱ (هامش) فقرة ۳ القمم الرابع.

<sup>(</sup>۲) ذكر لى الدكتور يوسف مراد أن مصدركلمة المصادفة وهى فى اللغة الفرنسية Hasard هازار هى كلمة والزهر العربية . انتقلت إلى أو ربا نتيجة للحروب الصليبية إذكان الجنودالصليبيونيلمبون لعبة الزهرالعربية فانتقلت إلى لغاتهم بمعنى المصادفة أو المخاطرة . ويؤيد هذا الرأى قاموس «أكسفورد: شورتر» الزهرالعربية فانتقلت إلى لغاتهم بمعنى المصادفة أو المخاطرة . ويؤيد هذا الرأى قاموس «أكسفورد: شورتر» (۲)

على أن يكون ذلك الالتقاء بين تلك السلاسل التقاء عرضياً، أى ليس ثمرة تحديد مقدر صادر عن علية باطنة حاسمة، وإنما هو نتيجة كذلك لقابليته -- أى الالتقاء -- للتغير وإمكان التحديد اللانهائى . وبهذا يهاسك تعريف كورنو للمصادفة وتتفتح لنا جوانبه جميعاً وتتحدد دلالته الحقيقية فى نظام الحوادث الفيزيائية والإنسانية ، ولم يبق إلا أن نتبين حقيقته فى النظام الرياضى .

عند تحويلنا للكسور الاعتيادية إلى كسور عشرية ، نحصل على كسر عشرى نام أو كسر غير تام . وعلى هذا فالكسور الاعتيادية لا يمكن أن تتحدد قيمها تحديداً تامًّا بالكسور العشرية . على أن هذه الكسور العشرية تتميز بطابع الدورية في توالى أعدادها . فغلا إ = ٣٠٠٠، ، أ أ = ٣٠٠، ، ، ، و العرية في حالة الأعداد المتوالية للكسر العشرى العدد (پاى) ٣. وهذا العدد يحدد . . في الحقيقة العلاقة بين المتوالية للكسر العشرى للعدد (پاى) ٣. وهذا العدد يحدد . . في الحقيقة العلاقة بين المتوالية للكسر العشرى العدد إلى شعريًّا في كتابه Matérialisme و ٣٠ ومن المنازة واقد قام كورنو بدراسة ٣٧ رقماً عشريًّا في كتابه عققاً عشويًّا وليس دوريًّا . ولو أمكن أن يصح ما يذهب إليه كورنو لكانت نظريته وليس دوريًّا . ولو أمكن أن يصح ما يذهب إليه كورنو لكانت نظريته صحيحة صحة مثالية ، ذلك لانطباقها في داخل النظام الرياضي الذي يتسم بالضرورة المطلقة . والعدد ٣ يساوي النسبة بين ١٥٥ ، ١١٣ وهما العددان الغذوب بين ١١٥ مسرعشري لحصلنا على وجه التقريب . ولو حولنا هذه النسبة من كسر اعتيادي إلى كسرعشري لحصلنا على ٣ التقريب . ولو حولنا هذه النسبة من كسر اعتيادي إلى كسرعشري لحصلنا على ٣ التقريب . ولو حولنا هذه النسبة من كسر اعتيادي إلى كسرعشري لحصلنا على ٣ التقريب . ولو حولنا هذه النسبة من كسر اعتيادي إلى كسرعشري لحصلنا على ٣ والثلاثين رقماً عشريًّا نحصل كما يقول كورنو على :

| لا يظهر إلا مرة واحدة | هو الصفر  | رقم واحد    |
|-----------------------|-----------|-------------|
| يظهران مرتين          | هما ۱ ، ۷ | رقمين       |
| تظهر ثلاث مرات        | አ ‹ ፕ ‹ ٤ | ثلاثة أرقام |

Traité (١) النسخة المذكورة ص٧٠ فقرة ٦١ .

<sup>.</sup> ۲۲۷ – ۲۲۶ مس Matér. (۲)

<sup>(</sup> ۳ ) Traité ( ۳ ص ۷۰ فقرة ۲۱ .

<sup>(</sup>٤) المرجع والموضع نفسه .

رقمین ۲، ۹ یظهران آربع مرات رقم واحد ۳ یظهر ست مرات

وفی کتاب Matérialisme (۱) یز ید الأرقام ثلاثة أرقام أخری بعد الصفر هي على التوالى ٨٨٧ وهي كما نرى لا تبعث أى دورية جديدة . وجميع هذه الأعداد المتتالية عشوائية .غير منتظمة (٢) . ومنشأ هذه العشوائية - كما يرى كورنو ازدواج نوعين مستقلين من الحساب، أولهما حادث هندسي هو العلاقة بين القطر والمحيط ، والثانى الحساب العشرى، ويتم الالتقاء بتحويل هذه العلاقة إلى قاعدة عشرية . فهذه المساهمة بين نوعين مستقلين من الوقائع العقلية -قد أدت إلى إنتاج هذا الطابع المعتاد للعشوائية (٣) على أننا نلاحظ أن التعبير الهندسي عن العدد ٣ والتعبير العشري عن كليهما واقعتان ، إحداهما هندسية والأخرى حسابية ولكن كلا مهما داخل تسلسل محدود دقيق خاص. ولو اعتبرنا التسلسل الهندسي محدوداً ينبغي – لكي نستطيع أن نتحدث عن المصادفة – أن يكون التسلسل الآخر متغيراً بالنسبة إلى الأول (٤). على أننا في التعبير العشري كذلك للعدد \* لا نجد أى تحقق للقابلية للتغير وللإمكانية على التحديد التي هي صفة أساسية للمصادفة . هذامن ناحية ، ومن ناحية أخرى نلاحظ أن الالتقاء بين الواقعة الهندسية والواقعة الحسابية لا سبيل إلى وصفه بالعرضية ، فالقصد والتحديد واضحان، والقابلية للتغير وإمكانية التحديد كذلك منتفيتان. وإذا كانت العرضية صفة أساسية لتحقق الالتقاء المكون للمصادفة، كان من المتعذر علينا كذلك أن نصف نتيجة هذا الالتقاء بالمصادفة . هذا إلى جانب أن الاستقلال نفسه والالتقاء نفسه محدودان داخل هذه الضرورة الرياضية تحديدآ حاسماً لايسمح بالقول بالفهم الذي سبق أن تبيناه لهما. ولهذا فنحن أمام أمرين، إما أن نعد ظاهرة عدم الدورية هذه ليست مصادفة بالمعنى الذي حددناه من قبل

<sup>.</sup> ۲۲۷ – ۲۲۶ ص Matér. (۱)

۲ Traité. (۲)

<sup>(</sup> ٣) لاهارب . المرجع المذكور سابقاً ص ٢٢٥ – ٢٣٦ .

<sup>(</sup> ٤ ) المرجع السابق ص ٢٣٤ وما بعدها .

للمصادفة لعدم توافر شروطها أو نعتبر أن المصادفة عند كورنو في النظام الرياضي ذات دلالة محددة هي انتفاء الدورية . وبهذا تشارك في مظهر واحد فحسب من مظاهر المصادفة الفيزيائية . فلقد سبق أن قلنا إنها تتعارض مع التكرار (۱) وإن يكن ذاك نتيجة لمصادفها وليس صفة جوهرية فيها كما رأينا. ونحن لا نستطيع أن نرجح رأياً على رأى، لأن هذه المسألة تتضمن إشكالات رياضية معقدة لا سبيل إلى القطع برأى دون الحوض فيها وتحليلها ودراسها ، ولما لم يكن ذلك في مقدورنا فسنكتني بالإشارة إلى بعض مواضع دراسة هذه المسألة من الناحية الرياضية الحالصة (۲). وبهذا نكون قد انهينا من عرض نظرية كورنو في المصادفة سواء من ناحيتها الطبيعية أو الرياضية . ولم يبق إلا أن نقوم ببعض المقارنات بينه وبين النظريات السابقة عليه .

٧

هل تكشف لنا هذه النظرية الموضوعية للمصادفة عن تشابه بين كورنو وواحد من المفكرين الذين سبق أن عرضنا لهم ؟ لقد عقد « ميو » فصلا في كتابه خاصاً بدراسة أوجه التشابه بين كورنو وبين أرسطو من ناحية ، ثم بينه وبين لابلاس و « جون ستيورات مل » من ناحية أخرى . على أن ميو في محاولته التوفيقية بين كورنو وأرسطو كان يميل إلى التعسف والافتعال كماسنرى ، وإلى تحميل نصوصه فوق ما تحمل . يقول ميو : « إن الوقائع (٣) التي يسميها

<sup>(</sup>۱) انظر صفحة ۱۳۰–۱۳۱

I.G. Lechalas: Hasard et Déterminisme. P. 109.

F. Mentre: Hasard et Déterminisme P. 375.
 Revue de Métaphysique et Morale 1906. A. Collin.

<sup>3.</sup> G. Lechales: La Revue Néo-Scolastique, No. de Mai 1903.

<sup>4.</sup> Darbon : Le Concept de Hasard. Paris. 1911. الفصل الأخير من كتاب

<sup>5.</sup> Maldidier: Revue Philosophique de Juin 1897. p. 585. Le Hasard.

إلخ . . إلخ . . (٣) ميو المرجع السابق ذكره ص ٧١ – ٧٢

بوقائع المصادفة تتميز بأنها لم توجه وجهة معينة مقصودة لا بالطبيعة ولا بإرادة الإنسان الحرة ، كما أنها ليست جزءاً داخلا في سلسلة يمكن تفسيرها بها وإنما هي جزء خارج عن سلسلة ، غريب عنها . فعندما يلهب دائن إلى السوق ويقابل هناك مدينه الذي لم يكن يفكر فيه ، بعد ذلك التقابل تقابلا عشوائياً ، ذلك لأنه لم يكن بإرادته ولم يكن داخل سلسلة الأفعال التي أدت به إلى السوق فوجد نفسه في مواجهة سلسلة أخرى من الأحداث أدت إلى تلك المقابلة . ولهذا فتلك المقابلة خارجة عن السلسلة ، بل نستطيع كما \_ يقول ميو \_ أن نذهب أبعد من هذا، فلو أن سلسلة الأحداث الأخرى التي تكون قدوم المدين كانت مدبرة ، فإن أرسطو ما كان يجعلها حادثاً عشوائياً (١) . ولهذا ينبغي أن تكون المقابلة غريبة عن هذه السلسلة كما هي غريبة عن السلسلة الأخرى ، وأنها لا تتحقق إلا عن طريق اختلاط وامتزاج بيهما . على أن أرسطو لم يقل بهذا \_ وميو نفسه يعترف (٢) بأن أرسطو لم يقل بهذا ، إلا أنه يعتقد بأننا لو ذهبنا هذا المذهب لما ابتعدنا كثيراً عن تفكيره أي عن تفكير أرسطو . وميو ينسى أن تحليل أمثلة أرسطو في المصادفة غير تفسير هذه الأمثلة . فالمثال الواحد يمكن بتفسيرين مختلفين أن ينطبق مرة على فهم أرسطو ومرة أخرى على فهم كورنو . العبرة إذن ليست في المثال وإنما في طريقة تفسير المثال . وأمثلة أرسطو كلها يمكن تفسيرها تفسيراً يتفق مع فهم كورنو الموضوعي، كما أن أمثلة كورنو يمكن تفسيرها تفسيراً نتبين منه فهم أرسطو الغائي . ليس من السلامة في التحليل إذن أن نتخذ كلمات كورنو واصطلاحاته لتفسير مثال ساقه أرسطو لنستخلص أن نظرية كورنو ونظرية أرسطو بينهما تشابه أيما تشابه . فالمهم ليس هو مثال أرسطو وإنما تعريفه ومعالجته هو لمثاله، ثم كذلك إطاره المذهبي العام. فالمصادفة عند أرسطو ليست خروجاً عن السلسلة وإنما هي ـــكما سبق أن رأينا ـــ تحقق قصد غير مقصود . وقد نتبين ، بالتحليل الموضوعي ، أن تحقق قصد غير مقصود إنما هو التقاء

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٧٢.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق والموضع نفسه .

عرضى بين سلاسل مستقلة. ولكن يبقى هذا التحليل منسوباً إلى موضوعية كورنو ويبتى الفهم الأول منسوباً إلى أرسطو ، هذا الفهم الذي تبيناه في خلال الإطار الغائى العام لفيزياء أرسطو. فلقد وجدنا كيف يربط أرسطوبين المصادفة والفعل الأخلاق ولا يقف بالمصادفة عند عللها العرضية بل يصر على مظهرها الغائي . ولهذا كانت محاولة التوفيق بين نظرية أرسطو وكورنو من الناجية المنهجية محاولة غير سليمة لأنها تقوم على التحليل النصى دون التفهم السياق العام مستخدمة فى التحليل مصطلحات غير محايدة . ولقد حاول ميو أن يجد منفذا آخر للمشابهة من ناحية أخرى على أساس نظرية العارض عند أرسطو. ولقد رأينا من قبل (صفحة ٦٠ إلى ٦٣) أن المصادفة عند أرسطو علة عارضة ولكن العلة العارضة وحدها ليست هي المصادفة، إذ أن المصادفة تتميز فوق ذلك بمظهر غائى. إلا أن « ميو ، لا يتبين هذا الفارق بين العارض والمصادفة عند أرسطو. بل يسارع بالقول باتفاق العارض والمصادفة عند أرسطو على مدلول واحد مستندا في إثبات ذلك على تشابه ظاهرى مؤقت وتفاؤل غير علمي يتعرض به للنصوص تعرضا سريعا . فهو يتناول أمثلة الفيزيقا بالعرض السريع الذي يخلص منه إلى وثاقة الصلة والرابطة بين العارض(١) والمصادفة في فيزيقا أرسطو. ثم يسارع كذلك إلى الميتافيزيقا ليقول لنا إن أرسطو عندما اقترح دراسة العارض في الكتاب E فإن لغته تذكرنا ــ لدرجة إثارة الدهشة ... بالكتاب E من الفيزيقا . بل إنه في الميتافيزيقا تكلم عن العارض بنفس ما سبق أن قاله في الأسطر الأولى التي خصصها في الفيزيقا للمصادفة ، من حيث إنها ما لا يحدث دائماً أو في معظم الأحيان (٢). هذا إلى جانبأن الأمثلة هنا وهناك تكاد تتشابه . ثم لايلبث ميو أن يستخلص أن من الممكن لنا أن نقول بأن المصادفة والعارض (٣) متحدان تماماً في فكر أرسطو ، وبهذه الثمرة الشهية يحاول ميو أن يثبت أن نظرية المصادفة عند كورنو وأرسطو متشابهتان على أساس التشابه بين العارض الأرسطي والمصادفة عند كورنو ، مادمنا قد أثبتنا من قبل أن المصادفة والعارض متحدان

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ذكره ص ٧٣ – ٧٤ .

<sup>(</sup>٢) المرجع والموضع نفسه .

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ص ٧٤.

في ذهن أرسطو . وبهذه الخطة الدائرة وهذا التحايل المكشوف يتبين لنا مدى التعسف والافتعال في محاولة ميو التوفيق بين أرسطو وكورنو . والعارض كما يتضح لميو – بعد أن تكشف له اتحاده في فكر أرسطو بالمصادفة -- هو المقابل لما هو سوى عادى ، أى المقابل لما يصدر بطريقة طبيعية عن الماهية ، ثم يتساءل : ما هو المقصود من هذا ؟ ويجيب بالطبع بحسب الخطة المرسومة بأنه مأ ليس (١) بجزء في سلسلته الطبيعية ، فهو ليس عنصراً في تتابع ، هو كل ما يستخلص من ماهية معينة . فهو مضاف إلى السلسلة وإن يكن في الجقيقة جزءاً من سلسلة أخرى ، ووجوده ليس إلا نتيجة لامتزاج <sup>(٢)</sup> بين الأنواع . وهكذا فماهية المهندس المعمارى يصدر عنها صدوراً طبيعيًّا صفة معرفته بناء بيت ، ولكن صفة الموسيقية للمهندس صفة عارضة أو حادث عشوائي أي أنها تنتمي إلى سلسلة أخرى من الصفات . فالعارض هو إذن الذي يوجد في الظاهر جزءاً من سلسلة مستنداً إلى ماهية وأن يكون نتيجة لأخرى . أو بالأخرى ليس نتيجة أى واحدة منها بل ليس له وجود حقيقي وهو لا يتحقق كشئ نقول عنه إنه يجرى عليه الكون أو الفساد بل هو ليس بعيداً عن اللا وجود ، فهو إذن توافق أو التقاء أو امتزاج بين أجناس متمايزة ، بين سلاسل يسير كل منها بحسب مسلكه الطبيعي ، ومستقل (٣) كل منها عن الآخر (١٤) ، وإذ ينهي ميو إلى هذه النتيجة فلن يكون أمامنا إلا أن نقول بأن كورنو لم يصنع جديداً في نظرية المصادفة بعد ما قاله أرسطو . والحق أن ميو يحمل أرسطو فوق ما تحمله نصوصه وإطاره المذهبي . فالعارض عند أرسطو كما سبق أن ذكرنا ليس هو المصادفة وإن تكن المصادفة علة عارضة إلا أنها فضلا عن ذلك تتميز بمظهر غائى . واتخاذ تعبيرات كورنو الخاصة لتحليل الأمثلة التي ساقها أرسطو ليمت وسيلة لتحديد أوجه الشبه بينه وبين كورنو . فليس المهم ، كما سبق أن ذكرنا ، الأمثلة وإنما تحليلها وتفسيرها . على أن ميو كان من الممكن أن يوفق إلى بيان

<sup>(</sup>١) المرجع والموضع السابق .

<sup>(</sup>٢) و (٣) التخطيط لنا .

<sup>(</sup> ٤ ) ميو المرجع والموضع نفسه .

وجه الشبه لا بين العارض والمصادفة عند أرسطو بل بين العارض الأرسطى وحده، وبين المصادفة عند كورنو، لو ربط كما سبق أن فعلنا بين فهم أسطو العارض وتصوره الممادة واستخلاصه أن العارض لقيامه على المادة يتميز بعدم التحديد. وهذه الصفة لعدم التحديد التي تميز العارض الأرسطى يمكن أن تكون جسرا بصل بينه وبين نظرية المصادفة عند كورنو . على أن هذا لا يعنى القول باتفاق في التصور بينهما ، إذ أن بيان أوجه الشبه كما قلنا بين المفكرين لاتكون بالمقارنة بين الأفكار الجزئية وإنما بربطها بالإطار المذهبي العام . وفارق بين الإطار المذهبي العائى عند أرسطو ، والإطار المذهبي الموضوعي لفيزياء كورنو ، فهذا الإطار العائى عند أرسطو هو الذي جعل الندرة والغرابة صفة أساسية لمصادفة أرسطو . وهذا الإطار الموضوعي لمصادفة كورنو هو الذي دفعه إلى استبعاد الندرة كأساس للمصادفة بل إلى وصفها بالندرة فحسب من حيث إنها استبعاد الندرة كأساس للمصادفة بل إلى وصفها بالندرة فحسب من حيث إنها نتيجة لها وليست أساساً .

أما بالنسبة للمقارنة بين كورنو ولابلاس فالحق أن «ميو» ياتير المقارنة ويؤيدها بلباقة ودقة لاتورطه فيها تورط فيه عندمقارنته بين كورنو وأرسطو، والهدف اللذى يرمى إليه من هذه المقارنة الثانية إثبات أن أصول نظرية كورنو قائمة عند لابلاس لا في نصوص لابلاس الذى يعرف بها المصادفة وإنما في أسلوب معالجته لبعض المشكلات. ويسوق ميوكلمة للابلاس يقول فيها: «من أشد الظواهر تميزاً في نظام العالم ظاهرة حركات السيارات وتوابعها ودورانها في اتجاه دوران الشمس قريباً من خط الاستواء، وإن ظاهرة لها مثل هذا التميز ليست نتيجة للمصادفة ، وإنما تبين عن علة عامة كلية حددت كل تلك الحركات. وظاهرة أخرى تتساوى مع تلك في تميزها في المجموعة الشمسية الحركات. وظاهرة أخرى تتساوى مع تلك في تميزها في المجموعة الشمسية ونحن ملزمون هنا كذلك بالتسليم بأثر علة منتظمة. والمصادفة لم تعط ولم تقدم ونحن ملزمون هنا كذلك بالتسليم بأثر علة منتظمة. والمصادفة لم تعط ولم تقدم شكلا يكاد يكون دائريًا هكذا إلى مسارات كافة السيارات وتوابعها (۱)»

<sup>(</sup>١) ميوص ٦٥ – ٦٦ راجع لا بلاس.

ويعقب ميو على هذا قائلا (١) «كيف نفهم هذه الكلمات؟ .. »ظاهرة لها مثل هذا التميز لا تكون نتيجة للمصادفة ، فالصادفة لم تقدم شكلا يكاد يكون داثريًّا هكذا إلى مسارات كافة السيارات وتوابعها ... هل بأن نستعين إلى درجة ما بجهلنا بالعلل ؟ .. ماذا نفهم من جملة كهذه .. «ظاهرة لها مثل هذا التميز لا يمكن أن تكون نتيجة لعلة مجهولة ؟ » .. المصادفة هنا بوضوح في فكر لابلاس ما يكون معارضاً لعلة عامة مشتركة تربط بين سلاسل الظواهر المتباعدة المهايزة، فأجرام المجموعة الشمسية عوالم لكل منها وجوده الخاص. والقول بأنها اتخذت من المصادفة العناصر التي تميزها جميعاً قول معناه أن تلك العناصر لا يعتمد بعضها على البعض الآخر ، وليست مستمدة من علة واحدة ، وإنما يتحدد كل منها على حدة و بمعزل عن الآخر ، وعلى هذا فإن ما يتحقق بالنسبة إلى كل منها ، هو ارتباط من نوع ما، فالدوران يختلف كثيراً أو قليلا في درجة دائريته ، ولا يحدث أبدًا أن يتحقق ارتباط منتظم وبسيط للغاية إلا فيما يتعلق بالعناصر جميعاً ، ولهذا فإن لابلاس عندما درس الثلاثة والأربعين جرماً التي كانت معروفة في عصره من السيارات والتوابع انتهى إلى علة عامة مشتركة تفسر الانتظام والتماثل بين كافة التحديدات التي درسها على حدة في حركات الثلاثة والأربعين جرماً . أما ما رفضه تحت اسم المصادفة فهو الفرض بمجموعة من العلل المستقلة (٢)، وهذه النتيجة الأخيرة التي ينتهي إليها ميو على الرغم من لباقتها ولطفها إلا أنها لا ترتبط ارتباطئًا ضروريثًا بنص لابلاس هذا ، ولا بمعالجته للمشكلة . وميو يفعل هنا ما فعله مع أرسطو ، إذ يقدم على نصوص لابلاس بعقلية مشبعة بفهم كورنو الموضوعي ولغة متسلحة بمصطلحاته الخاصة. وفرق كما سبق أن قلنا بين المثال وتفسير المثال . فمثال لابلاس يمكن أن يحلل تحليلا يتفق تمامًا مع نتيجة نظرية كورنو لأن الظاهرة التي يقدمها فعلا ظاهرة تنتنى عنها المصادفة ، إلا أن هذه الظاهرة نفسها ينبغي أن نحتفظ بها \_ من الناحية المنهجية السليمة ــ داخل الإطار اللابلاسي العام . وهذا النص الذي

<sup>(</sup>۱) ميوص ٦٦ . . (۲) ميوص ٦٦ .

يسوقه ميو عن لابلاس ويضع فيه التعبيرات التي تعلمناها من كورنو مثل السلاسل والالتقاء والاستقلال ، جاهداً أن يجد معبراً بين لابلاس وكورنو ، نص برئ حقاً من كل هذا . فظاهرة لها مثل هذا التميز لا يمكن أن تكون نتيجة للاعلية ، أى لا يمكن أن تكون بدون علة، بل ينبغي أن تكون هناك علة واحدة مشتركة. فبهذا التحديد البسيط للغاية يمكن أن نفهم نص لابلاس فهما لا يخرجنا عن فهمه الذاتي النسى العام للمصادفة كامتداد لفهم « هيوم » وكتتويج للفهم الميكانيكي عامة ، ولا يحوجنا إلى اتخاذ مصطلحات غريبة غير محايدة تجعل من تفسيرنا تعسفاً وافتعالا. ولقد سبق أن ذكرنا (الفصل الثالث فقرة ١ - ٢) أن الفهم الميكانيكي يجعل من المصادفة لا علية ، فهي انتفاء العلة ، وسبق أن ذكرنا أن لابلاس أكبر معبر عن المذهب الميكانيكي ، وهكذا يتبين لنا للمرة الثانية أن المقارنات في تاريخ الفكر ينبغي أن لا تقف عند الحدود المنصية فحسب ، وإنما ينبغي أن تحدد موقفها أولا من الإطار المذهبي العام وما يتضمنه من ملابسات مكانية وزمنية وكيفية . فخلال هذا الإطار وحده يمكن للمقارنة وتبين أوجه الشبه أن يكون لها قيمة منهجية . على أننا إذا كنا قد كشفنا عن عدم سلامة المقارنة التي حاولها ميوبين كورنو من جهة وأرسطو ولابلاس من جهة أخرى ، فإن ثمة مفكراً آخر كان معاصراً لكورنو ويقوم بينهما في القول بالمصادفة مشابه لاسبيل إلى تجاهلها ، هذا المفكر هو « جون ستيوارت مل » . بل إن مل قد عرض نظريته في المصادفة في السنة نفسها سنة ١٨٤٣ التي ظهر فيها أول کتب کو نوروهو کتابه Exposition .

•

على أن الأمر لا يقف بين مل وكورنو عند هذا التواقت في صدور كتاب لكل منهما يحمل في طياته نظرية للمصادفة موضوعية ، بل إن فهم كليهما لأساس الموضوعية يكاد يكون واحداً (١). فمل وكورنومعاً يتخذان من نظرية المصادفة أساساً للاستقراء وكلاهما يرتكز إلى فهم حتمى للمعرفة العلمية .

<sup>(</sup>١) على أن مل يتذبذب في فهمه للأسس الموضوعية للمصادفة كما سيتبين لنا فيها بعد .

ويستهل مل نظريته في المصادفة ناقداً القول ﴿ بأن المصادفة (١) في تعارض مباشر مع القانون ، إذ أن ما لا يمكن رده إلى القانون ، ينسب إلى المصادفة، ، فهو كرجل علم يدرك وأن (٢) كل ما يحدث إنما يحدث نتيجة لقانون ، يحدث نتيجة لعلل، ومن الممكن التنبؤ به من معرفة وجود تلك العلل ومن قوانيها ، ويصدق هذا القول كذلك على الوقائع المصادفة، فهذه (٣) الوقائع المترابطة ترابطاً عرضياً، وقائع تتحقق نتيجة لعلل ، إلا أن كلا منها على انفصال (٤) معلولات لعلل ، وعلى هذا فهي معلولات لقوانين ، ولكنها معلولات لعلل مختلفة ، لا يربطها ببعضها البعض أى قانون ، وعلى هذا فوقائع المصادفة لا يقوم بينها أى قانون واحد أو علية واحدة، وإن تكن كل واقعة ــ منفصلة عن الأخرى ــتخضع لعلية وبالتالي لقانون معين . فليس (٥) من الصحيح القول بأن أى ظاهرة تنتج عن المصادفة ، ولكن يمكن القول بأن ظاهرتين أو أكثر ارتبطتا بالمصادفة، وبأنهما متلازمتان في الوجود وتتبع إحداها الأخرى بالمصادفة فحسب ، وبهذا تتضع الدلالة الموضوعية للمصادفة عند مل، وإن يكن مل غير مستبصر استبصاراً علميًّا في قوله بألا وجود للمصادفة بالنسبة إلى ظاهرة واحدة ولا تتحقق إلا فها يتعلق بظاهرتين فأكثر . ذلك لأنه من الناحية العلمية لا وجود لظاهرة واحدة كاملة الانعزال والانفصال عن أي ظاهرة أخرى ، بل إن كل ظاهرة من الظواهر لو أمكن عزلها تحليليًّا ، فإنما تتألف في داخلها من ظواهر أخرى ووقائع وأحداث هي التي تكون وحدتها الظاهرية . وكان من الممكن لمل أن يقتصر على القول بأن المصادفة ثمرة ارتباط بين ظواهر ارتباطيًا يأخذ صورة التلازم أو التوالى في الوقوع فحسب، أي على حد تعبيره « لا ترتبط (٦) ببعضها عن طريق العلية أى أنها ليست علة ومعلولا لبعضها البعض ، وليست معلولات واحدة لعلة واحدة

J.S. Mill: System of Logic: Longmans: 1925 ch. XVII و من و ۲ فقرة ۲ من و ۲ الم

<sup>(</sup>٢) المرجع والموضع نفسه .

<sup>(</sup>٣) المرجع والموضع نفسه .

ر ; ) التخطيط لنا . ( ۽ ) التخطيط لنا .

<sup>(</sup> ه ) المرجع السابق ذكره والموضع نفسه .

<sup>(</sup>٦) المرجم والموضع نفسه .

ولا معلولات لعلل يتحقق بينها قانون التلازم فى الوجود، ، أو على حد تعبير كورنو لايقوم أى تأثير متبادل مشترك أو أى تماسك بين هذه الظواهر المترابطة. فالمصادفة تتحقق بينها دون تحقق هذا التأثير المتبادل أو الهاسك المشترك الذى ينفى الاستقلال فى مصطلح كورنو و « الانفصال » فى مصطلح مل .

ولكن كيف نميز في هذه الارتباطات بين ارتباطات علية مهاسكة وبين ارتباط المصادفة، أي ما هو الفاصل بين التقديرين ؟ ومل يتخذ التكرار في الوقوع أساساً للتمييز . وعلى الرغم من أن كورنو قد أشار إلى أهمية التكرار في الوقوع (صفحة ١٢٩ – ١٣٧) لتحديد المصادفة، إلا أنه في الحقيقة لم يجعل منه أساساً للتفرقة والتمييز بين الارتباط العلى والارتباط المصادف على درجة من الأهمية شأن مل . على أن تكرار الوقوع و أكثر من مرة بل الوقوع المتواتر ، لا يثبت في الحقيقة نسبة واقعة إلى أي قانون ، كما لا يثبت كذلك أنها ليست عرضية أي بتعبير عادى نتيجة للمصادفة فالمسألة ليست مسألة تكرار مطلق وإنما هناك حد معياري للتكرار ينبغي أن نتبينه أولا: و فالمسألة ليست (١) ما إذا كان الوقوع يتكور كثيراً أو نادراً بالمعنى العادى لهذه الكلمات ، وإنما ما إذا كان يتحقق أكثر مما تسمح المصادفة بتبريره . أكثر من التوقع ــ توقعاً عقليتًا \_ بأن تحقق الوقوع يتم عرضيتًا. وإزاء هذا التقدير النسبي الحالص يكون علينا أن نقرر درجة تكرار الوقوع التي يمكن أن تعزى إلى المصادفة ، إلا أن مل يقرر: «أنه لا توجد (٢) إجابة عامة كلية على هذا ، ولكن في مقد ورنا فحسب أن نقرر المبدأ الذي ينبغي أن تتحدد الإجابة بمقتضاه ، أما الإجابة نفسها فإنها تختلف باختلاف الحالات، فرب حالة يصل فبها التكرار إلى أقصاه ولا يسعنا إلا أن نعزوها على الرغم من ذلك إلى المصادفة ، ورب حالة أخرى أقل حظيًّا من التكرار إلا أن نسبتها إلى القانون والعلية نسبة لاسبيل إلى دحضها . الأمركما قلنا نسى إذن وموكول إلى الملابسات والحالات المختلفة. فلنفرض ــ

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه ص ٣٤٦.

<sup>(</sup>٢) المرجع والمرضع نفسه .

كما يقول مل - « إن ظاهرة (١) من الظواهر هي « ١ » توجد دائماً ، وإن ظاهرة أخرى « هي » ب توجد بين حين وآخر فحسب ، فإننا في هذا الوضع سنجد أن كافة الحالات «ب» ستكون حالة في وقوعها مع «١»، على أن هذا الاتفاق فى الوقوع سيكون عرضياً وليس نتيجة لأى ارتباط بينهما. ويؤيد مل هذا بمثال يضربه في الرابطة بين النجوم الثوابت الموجودة منذ بداية التجربة الإنسانية وبين أى ظاهرة من الظواهر التي حدثت في مجال ملاحظة الإنسان. فهذه الظواهر ملازمة في كل حالة من حالاتها مع وجود النجوم الثوابت ، وإن يكن هذا التلازم في الوجود لا يثبت أن النجوم علة أو أن بينها وبين واحدة من الظواهر التي لاحظها الإنسان أي ارتباط ذلك الأنه (٢) مادامت النجوم موجودة دائماً فينبغى أن يتلازم وجودها مع كل ظاهرة أخرى سواء ارتبطت معها برباط العلية أم لاترتبط، ثم يضرب مل من ناحية أخرى أى ــ للوجه الآخر من المسألة ــ مثالا لحالة عدم التلازم الدائم مع تحقق العلية ، وذلك ببيان العلاقة المتراوحة المتغيرة بين هبوب الريح وسقوط الأمطار. فعلى الرغم من أن الرابطة بيهما ليست رابطة دوام ، كالمثال السابق ، إلا أن بيهما علية وتأثيراً مشتركاً وتماسكاً . وهكذا يخلص مل إلى أنه في المثال الأول قد تبين لنا أن أكثر تكرار ممكن للوقوع لم يثبت وجود أي قانون ، وفي المثال الثاني قد تبين لنا أن تكراراً للوقوع أقل من السابق بكثير قد يثبت وجود قانون (٣) ومن المثالين نتبين أهمية مبدأ التكرار في الوقوع كأساس للكشف عن طبيعة الرابطة بين الحوادث: هل هي رابطة علية أم رابطة مصادفة ؟ وهل بينهما تأثير متبادل أو مجرد تلازم أو تتابع في الوجود ؟ . ولكن على الرغم من سلامة النتيجة التي ينتهي إليها مل إلا أن المثال الأول الذي ساقه للتدليل على رأيه يحتاج إلى نقد. فالمقارنة بين وجود النجوم الثوابت وتحقق حدث من الأحداث، مقارنة لا تدخل في النطاق العلمي بتقرير مقدار تكرار الوقوع بين حادثين . إذ أن دراسة مشكلات تكرار

<sup>(</sup>١) المرجع والموضع نفسه .

<sup>(</sup>٢) المرجع والموضع نفسه .

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ص ٣٤٧.

الوقوع ينبغى أن يكون طرفاها ظواهر تتحقق وتقع بالفعل وليس مجرد ظواهر معينة فى النجوم الثوابت وحدوث ظواهر فى مجال الحياة الإنسانية . أما المقارنة بين استمرار الوجود وتكرار الوقوع ، فقارنة لا تقوم على أساس واحد . وينبغى توحيد الأسس لتحديد قيمة التكرار ، وهذا ما يفعله مل فى مثاله الأول . إذ لو وحدنا أسس المقارنة واتخذنا تحقق إحدى الظواهر فى إحدى السيارات السماوية علية ثابتة وتأثير متبادل ، كالحال بين أوجه القمر وظاهرة المد والجزر ، أو إلى تكشف استقلال أو انفصال كامل كالحال بين كسوف الشمس أو كلفها والحروب والأزمات الإنسانية . المقارنة إذن بين استمرار الوجود وتكرار الوقوع مقارنة لا تقوم على أساس موحد . وهذه المشكلة تدخل بنا إلى صميم نظرية الاحتال وأسلوب تطبيقها وسوف نعرض لهذه النظرية فى الباب الثانى ، ولهذا الاحتال وأسلوب تطبيقها وسوف نعرض لهذه النظرية فى الباب الثانى ، ولهذا المصادفة وحدها وليس على قياسها فى نظرية الاحتال .

على أن القول بالتكرار في الوقوع يكشف لنا حقيقة عن تصور مل للمصادفة في صورة كاملة . فهو يعارض بين العلة الثابتة والمصادفة لا من حيث إن المصادفة هي انتفاء العلية بل باعتبار أن المصادفة هي مجموعة العلل المتغيرة غير المحددة أبدا . ويتضح لنا هذا من حديثه عن «مركب العلل (۱)» . وفي هذا الجانب الآخر لتصور مل للمصادفة ، يتبين لنا أكثر من ذي قبل مدى الاقتراب بين مل وكورنو . فعندما يكون لدينا علة واحدة تنتج معلولا واحداً فإن هذا المعلول قد يتعدل وبتغير على التوالى نتيجة لسلسلة من العلل المتغيرة . فعندما يكون تأثير العلة «أ» عرضة لأن يتدخل فيه لاعلة واحدة أو علل لاتتغير بطريقة مستديمة ، وإنماعلل مختلفة في أوقات مختلفة ، وعندما يتكرر هذا كثيراً وبدون بطريقة مستديمة ، وإنماعلل مختلفة في أوقات مختلفة ، وعندما يتكرر هذا كثيراً وبدون الممكن أن نغير منها ، يكون علينا أن نحاول إثبات ما هو معلول العلل المتغيرة الممكن أن نغير منها ، يكون علينا أن نحاول إثبات ما هو معلول العلل المتغيرة الممكن أن نغير منها ، يكون علينا أن نحاول إثبات ما هو معلول العلل المتغيرة الممكن أن نغير منها ، يكون علينا أن نحاول إثبات ما هو معلول العلل المتغيرة الممكن أن نغير منها ، يكون علينا أن نحاول إثبات ما هو معلول العلل المتغيرة المحيد أن نعير منها ، يكون علينا أن نعار العلل المتغيرة المحتوية المحتورة العلل المتغيرة المحتورة المحتورة المحتورة المحتورة العلق العلورة المحتورة الم

<sup>(</sup>١) المرجم نفسه ص ٣٤٨.

لو أخدناها جميعاً معاً . ولتحقيق هذا ينبغي — كما يقول مل — أن نقوم بطائفة كبيرة من التجارب محتفظين به وأه ثابتة غير متغيرة (١) . ثم يستخلص مل من تحليله أن المتوسط الذي تخرج به من هذه التجارب جميعاً يرد إلى تأثير العلة وا ويكون هو المعلول الذي من الممكن الحصول عليه لو أن و أ » كانت تعمل بمفردها أما الباقي المتغير فهو نتيجة للمصادفة ، أي نتيجة للعلل التي يعد تلازم وجودها مع العلة وا مجرداً مر عرضي (١) . ويضرب مثالا بالزهر المزيف ، وهو المثال نفسه الذي ضربه كورنو عند توضيحه لفكرة تساوى الإمكانيات (صفحة ١٢٧ – ١٢٩) ، يضرب مل هذا المثال لتوضيح فكرة العلة الثابتة ، إذ لو لم يكن الزهر مزيفاً وكان يستند استناداً كاملا على العلل المتغيرة . ... لما تبين لنا رجحان عدد من الرميات من نوع معين على رميات أخر . ولكن لو تكشفنا عقب عدة من الرميات من نوع معين على رميات أخر . ولكن لو تكشفنا عقب عدة علولات عن رجحان رمية معينة على بقية الرميات جميعاً لاستنتجنا أن هناك علم بقية الأوجه الأخرى ، ولهذا لا تكون رمياته نتيجة للمصادفة ، لعدم تحقق على بقية الأوجه الأخرى ، ولهذا لا تكون رمياته نتيجة للمصادفة ، لعدم تحقق على متغيرة تساهم في صياغة النتيجة ، واسيادة علة ثابتة على الرميات جميعاً .

وهذه المحاولة التي قام بها مل لرد المصادفة إلى علل متغيرة محاولة سليمة حقاً، تجعل من نظريته نظرية موضوعية وتقيم رابطة بينها وبين نظرية كورنو وخاصة على الأساس الذي فسرنا بمقتضاه نظرية الاستقلال عنده باعتبارها القابلية للتغير . وعلى الرغم من سلامة تحليل مل لدلالة المصادفة ولموضوعية هذه الدلالة هنا، إلا أن منهجه الاستبعادي - كما رأينا - غير سليم . فرده المتوسط إلى العلة الثابتة «۱» وحدها واعتباره أنه المعلول الذي من الممكن الحصول عليه لو أن العلة الثابتة تعمل بمفردها ، تعسف منطقي يستند على فرض لاسند واقعى له . وأد أن المتوسط ثمرة مساهمة كافة القوى والعوامل جميعاً من متغيرة وثابتة . وليس

<sup>(</sup>١) المرجع والموضع نفسه ٠

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ص ٣٤٩ .

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ص ٣٤٩ – ٣٥٠٠

من سبيل إلى رد المتوسط إلى العلة الثابتة وحدها. هذا إلى جانب أن القول بعلة ثابتة - بحسب منهجه الاستبعادي كذلك - فرض لا أساس له . لأنه لا سبيل إلى تحقيقه بل لا قيام له . إذ العلة نفسها طائفة من العوامل التي تتميز بالقابلية للتغير في حدود ــ مهما تكن ضئيلة ــ إلا أنها من الناحية العلمية ينبغي أن يحسب حسابها . ولهذا كان تفسير مل المتوسط برده إلى العلة الثابتة يستند إلى فرض لا أساس إلى تحقيقه،ويجعل من فهم «مل» للمصادفة وللرابطة بين الظواهر وللعلية ، فهما سكونيًّا استبعادينًا . والحق أن هذا التصور الموضوعي نفسه للمصادفة الذي بتى لنا سليمًا من تحليلنا لمل ، ما لبث نفسه أن قام بنقضه بعد صفحات قلائل . والحق أن هذا كان نتيجة طبيعية لفهمه السكوني للعلية . فني الفصل الثامن عشر من كتابه الذي يخصصه لحساب المصادفات، يتحدث مل عن الاحمال فيذكر وأن احمال حادث ليس صفة للحادث نفسه (١). وإنما هو مجرد اسم لمرتبة ما لدينا ــ أو لدى أى فرد آخر ــ من أساس لتوقع هذا الحادث . فاحمال حادث بالنسبة إلى شخص ما شيء يختلف عن احمال نفس الجادث لشخص آخر ، أو للشخص نفسه بعد أن يكون قد اكتشف بينة جديدة ... فكل حادثة في ذاتها يقينية ، وليست محتملة ، فلو عرفنا كل شيء فينبغي إما أن نعرف معرفة إيجابية وضعية بأنها سوف تحدث ، أو نعرف معرفة إيجابية وضعية كذلك بأنها لن تحدث . إلا أن احتمالها بالنسبة إلينا يعني درجة توقع حدوثها » .

وقد تكون هذه النتيجة الأخيرة لنظرية مل مثيرة للدهشة ، إذ كيف بعد هذا الفهم الموضوعي السابق للعوامل التي تساهم في صياغة المصادفة ، من أساس حتمي سليم ، وتعدد بين الحوادث ، وارتباط بينها ، لا بمعنى العلية أو التأثير المتبادل وإنما بمعنى التلازم أو التوالى في الوجود ، ومن استبصار للعلل المتغيرة ، كيف بعد هذا الفهم لهذه العوامل جميعاً ، يعود مل فيقف هذا الموقف الذاتي النسبي ؟ الحق كما سبق أن قلنا إن فهم مل للعلية هذا الفهم السكوني الاستبعادي

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه Ch. XVIII فقرة ١ ص ٥٠١٠ .

هو المسئول عن هذا المصير . فهجه المنطق القادر على الفصل بين العلل والتمييز بينها مفصلا وتمييزاً كاملين حاسمين ، والذى لا يبين عن تطور ولا يكشف عن تشابك أو تداخل ضرورى فى قلب الظواهر ، لم يكن يسمح له بالاستفادة استفادة جدية بالعلل المتغيرة كأساس سليم للعلم الموضوعى . بل قد تبينا فى نهاية نصه السابق كيف أداه هذا الموقف السكونى من العلية إلى موقف ميكانيكي لأيقل في صرامته عن موقف لابلاس الذى سبق أن عرضناه فى نص له مهم . فل يقول «لو عرفنا كل شى» (۱) فينبغى أن نعرف معرفة إيجابية وضعية . . لا أو نعم . . أبيض أو أسود . . يمين أو يسار ، وهكذا سنعرف كل شيء بكل لا أو نعم . . أبيض أو أسود . . يمين أو يسار ، وهكذا سنعرف كل شيء بكل فى الحقيقة – كما سبق أن رأينا – روح ألفهم الميكانيكي ، تورط فيه مل بعد أن فى الحقيقة – كما سبق أن رأينا – روح ألفهم الميكانيكي ، تورط فيه مل بعد أن حصل على مقدمات كان من الممكن أن تكشف له عن آفاق خصبة يطل منها على الفكر المعاصر . إلا أنه – كما قلنا – بمفهومه المحدود للعلية لم يستطع أن يستفيد استفادة جدية من فكرة العلل المتغيرة بل سعى – كما رأينا – إلى استبعادها يستفيد العلة الثابتة . . هذه الخرافة الميكانيكية .

وبهذه الردة فى فهم مل لنظرية المصادفة تقتصر المقارنة بينه وبين نظرية كورنوعلى مجرد المقدمات الأولى عند مل كالعلل المتغيرة والانفصال بين عناصر ظواهر المصادفة. أما من حيث التقدير الأخير فيبتى فهم مل فهما ذاتيا نسبيا وفهم كورنو موضوعيا خالصا . ولهذا كان من الحطأ البين الذى تورط فيه «ميو» اعتباره أن وظيفة قوانين الاحمال ودلالها واحدة عند كلمن مل وكورنو (۱) . فميو يخلص إلى هذه النتيجة السريعة بعد مقارنة سريعة كذلك لبعض النصوص الأولى التي يناقش فيها مل طبيعة ظواهر المصادفة ولا يألو نفسه جهدا أن يواصل دراسته لنصوص مل الأخرى وخاصة تلك التي عرضها مل فى نظرية الاحمال، وتبينا منها ذاتية نظريته فى المصادفة . على أننا قد نكون مخطئين فى هذا الحكم على ميو . منها ذاتية نظريته فى المصادفة . على أننا قد نكون مخطئين فى هذا الحكم على ميو .

<sup>(</sup>١) التخطيط لنا .

<sup>(</sup>٢) ميو. المرجع السابق ذكره ص ٧٥

ذلك أن مل هذا الذى نتحدث نحن عنه إنما هو مل فى الطبعة الثامنة من كتابه. وليس ثمة فارق بين هذه الطبعة وكافة الطبعات جميعاً باستثناء الطبعة الأولى، فنى تلك الطبعة الأولى من كتابه تمسك مل بوجهة نظر موضوعية خالصة فيما يتعلق بنظرية المصادفة والاحتمال، ولكنه سرعان ما تحول عنها فى الطبعة الثانية مباشرة ، ولكنه لم يبدل من تحليله الأول المصادفة، هذا التحليل الذى يمكن أن يكون سنداً للقول بنظرية موضوعية ، وإنما تحول فى حديثه عن الاحتمال حكا رأينا – واعتبره نسبياً ذاتياً يستند إلى التوقع . ولهذا من الجائز أن يكون مبو قد راجع الطبعة الأولى (١) من الكتاب دون مراجعة بقية الطبعات الأخرى . هذا على الرغم أن كتابه عن كورنو قد ظهر سنة ١٩٢٧ (وإن تكن إحدى مقالات هذا الكتاب وهى التى ترد فيها المقارنة بين مل وكورنو سبق أن نشرت في المجلة الفلسفية فى أغسطس سنة ١٩١١)، والطبعة الثامنة من كتاب مل التى بين أيدينا قد ظهرت قبل ذلك بسنتين أى سنة ١٩٧٥ .

على أن هذه الحقيقة التى نذكرها، وهي حقيقة تمسك مل في الطبعة الأولى من كتابه يفهم موضوعي سليم في المصادفة، حقيقة يذكرها لنا العالم والفيلسوف الأمريكي بيرس وC.S. Peirc الذي يعقب على هذا التعديل الذي قام به مل في نظريته بقوله: «ولكنه في الطبعة الثانية تحيير وتراجع (انظر الكتاب الفصل ١٨) تاركاً ذلك الفصل بل كل منطقه كما يقول بيرس «حُطاماً يائسيم» (٢) ولم نستطع للأسف أن نتحقق مما يقوله «بيرس» إذ لم نعثر في مكتباتنا المصرية على الطبعة الأولى لكتاب مل . ولم يكن هدفنا في الحقيقة التحقق فحسب مما يقوله بيرس، وإنما إقامة مقارنة قد تكون شيقة للغاية بين الفصل الحاص بالاحتمال في الطبعة الأولى وبين الفصل نفسه في الطبعات اللاحقة، ولكننا للأسف لم نوفق في الطبعة الأولى وبين الفصل نفسه في الطبعات اللاحقة ، ولكننا للأسف لم نوفق في الطبعة الأولى وبين الفصل نفسه في الطبعات اللاحقة ، ولكننا للأسف لم نوفق في الطبعة الأولى . وإن كان من الممكن أن نتبين

<sup>(</sup>١) وهذا افتراض لا أساس له من الصحة ذلك لأن ميويشير في كتابه المذكور ص ٥٥ إلى مرجعه وهو الترجمة الفرنسية لكتاب مل و يذكر أنه ترجمة ثم يشير إلى أن هذه الترجمة عن الطبعة السادسة الانجليزية .

Peirce, C.S. Collected Papers, vol VI. ۳۹۳ هامش ص ۱935 Harv. Univ. (۲)

تراجع مل عن رأيه في الطبعة الأولى من خلال بعض أسطر في الفصل الخاص بالاحتمال (الفصل ١٨) في الطبعة التي بين أيدينا . فهو يعترف فيها بتحوله قائلا : « لقد اقتنعت منذ ذلك الحين (أي بعد الطبعة الأولى كما يفهم من سياق الأسطر السابقة ) بأن نظرية المصادفات كما تصورها لابلاس والرياضيون عامة ليس لها المغالطة الأساسية التي عزوتها إليها (١) » ثم يأخذ في بيان ألأساس الذاتي النسبي للاحتمال . وهكذا ينتهي الأمر بمل إلى اعتبار القول بموضوعية الاحتمال والمصادفة « مغالطة أساسية » ومرد هذا بلاشك — كما سبق أن قلنا — الى فهمه السكوني للعلية وعدم استفادته بنتائج تحليله الأولى للمصادفة .

على أن بيرس الذى نبهنا إلى هذا التحول الخطير فى نظرية مل كان رب نظرية ضخمة فى المصادفه . وكانت نظريته موضوعية ، وكانت أساساً لنظريته الفلسفية كلها ونظرته إلى العلوم المختلفة التى شارك فيها جميعاً مشاركة جدية شأنه فى ذلك شأن كورنو. والغريب أنه لم يعرف كورنوب برغم تعاصرهما فى النصف الثانى من القرن التاسع عشر (٢)—أو على الأقل لم يشر إليه أى إشارة (٣) فى واحد من كتبه التى تيسر لنا الاطلاع عليها . على الرغم من التشابه الكبير بيهما . وبتى بيرس محتفظاً بموضوعيته فى فهمه للمصادفة فى خلال مذهبه كله ، ولم يتحول عنها كما فعل مل ، ولهذا فهو يستحق منا الفقرة القادمة بأكملها .

## ٨

ولكننا لم نستطع أن نعتمد فى التعرف على نظرية بيرس فى المصادفة إلا على مصدر واحد أساسى فحسب ، هو الجزء السادس من «مجموعة أعماله» . حقيًّا لقد استفدنا من الجزء الأول من هذه المجموعة ومن الجزء الحامس، على أنها استفادة عامة عابرة ، لاحتواء هذين الجزئين الأخيرين على مسائل أخرى

<sup>(</sup>١) مل . المرجع السابق ذكره ص ٥١١ Ch. XVIII ققرة ١.

<sup>(</sup>٢) ولد كورنو سنة ١٨٠١ ومات سنة ١٨٧٧ و ولد بيرس سنة ١٨٣٩ومات سنة ١٩١٤.

<sup>(</sup> ٣ ) برغم انه يذكر رينوڤييه و رينوڤييه من نقاد « نظرية كورنوفي المصادفة » .

لا تتصل مباشرة بنظريته في المصادفة . ولقد تعذر علينا الحصول على كتابه المهم « المصادفة والحب والمنطق » وكذلك على بقية أجزاء مجموعة أعماله -باستثناء الجزء الثاني وهو خاص فحسب بالمنطق ولا يتعرض فيه لمشاكل فلسفية التي يعرض فيها لنظريته في الاحتمال . وينقسم المجلد السادس (١)من « مجموعة أعماله » إلى كتابين الأول بعنوان « مبحث الوجود ومبحث الكون » والثاني بعنوان « الدين » « وينقسم الكتاب الأول بدوره إلى شعبتين ا و : ب أما ا فبعنوان » Tychism و «توخه» كما سبق أنذكرنا هي آلهة المصادفة عند الإغريق فهو إذن مذهب في المصادفة . ويعد بيرس أول من صاغ هذه الكلمة الجديدة كما يقول فوييه (٢) لفكرة قديمة وذلك للدلالة على فلسفة المصادفة . أما الشعبة ب فلا تعنينًا . وتنقسم الشعبة ا مِنالكتاب الأول إلى أربعة فصول : الأول: هندسة النظريات ، الثانى : نظرية الضرورة ، الثالث : العلية والقوة . الرابع : التنوع والاطراد . وخلال أسطر هذه الفصول الأربعة يمكن صياغة الشكل العام لنظرية بيرس في المصادفة مع ربطها بأسطر أخرى من المجلد الأول والحامس . والحق أن نظرية بيرس في المصادفة الموضوعية تتميز على نظرية كورنو بوضعها التاريخي المتأخر الذي أتاح لبيرس الاستفادة الطيبة من كافة التطورات العلمية في عصره مثل النظرية الحركية للغازات وسيادة نظرية التطور على التفكير العلمي، ونقد الفيزياء التقليدية نقداً تجريبيًّا ونظريًّا، وظهور النظرية الذريةونضوج نظرية الاحتمال، وغير ذلك من مختلف الانجاهات الجديدة التي أنضجها النصف الثانى من القرن التاسع عشر . ولهذا كانت نظرية بيرس - بصفة عامة - أقرب إلى الفهم العلمي المادي والواقع العيني من نظرية كورنو التي تعد - إلى حد ما -تصورية . وتكاد النظرية الحركية للغازات تكون أول تطبيق جدى لحساب الاحتمالات في الفيزياء ، كما تعد نظرية التطور أهم نقد منهجي وجه إلى

Peirce, C.S.: Collected Papers. Vol. VI Scientific Metaphysics. 1935. Harvard (1) Univ. Press.

Fouillée, A.: Esquisse d'une Interprétation du Monde. P. 195. Paris. (Y)
Alçan. 1913.

الجواهر الأرسطية المقفلة والتصانيف الثابتة والقوانين المطلقة . كما كان نقد الفيزياء التقليدية في أواخر القرن إيذاناً لاتجاه الفيزياء وجهات جديدة من الناحية المنهجية وخاصة في النظرية الذرية وظواهر الكهراطيسية (كما سيتبين لنا في الباب الثاني). وكانت نظرية الاحتمال قد وصلت على يد فن Venn. إلى أعلى صورها الموضوعية في مرحلتها التقليدية .

وعلى الرغم من أن بيرس استفاد من هذه التطورات العلمية جميعاً لصياغة نظرية موضوعية سليمة في المصادفة ، إلا أنه لم يحسن أن يؤرخ لنظريته . ولقد قام بيرنس بهذا التأريخ في معالجته للوجه الآخر للمصادفة وهو الضرورة المطلقة . مستنداً إلى عرض تاريخي سريع للغاية ورَّطه في بعض الأخطاء . استهل بيرس عرضه التاريخي بنظرية ديمقريطس الذي اعتبره (٢) أول القائلين بأن كل واقعة في الكون تحدد تحديداً دقيقاً بالقانون . ورأى بيرس أن منشأ هذا القول هو « اقتصار مجال بحث ديمقريطس على المنطقة التي تسود فيها الضرورة المطلقة فحسب»، ثم يأخذبيرس عليه أنه «عمم" انتيجته على الكون بأسره فقال بأن الكون يسوده هذا القانون الوحيد» . ويعرج بيرس بعد ذلك مباشرة على أبيقور ويرى أن « أبيقور » في مراجعته للنظرية الذرية وجد نفسه مضطرًّا ، إلى أن يفترض أن الذرات تنحرف عن مساراتها نتيجة لتدخل مصادفة تلقائية (٤٠). أما فيها يتعلق بديمقريطس فلقد سبق أن رأينا (فصل ٢ فقرة ٢) أن طبيعة الضرورة عنده ليست ميكانيكية ، وألا تعارض بينها وبين المصادفة ، أما أبيقور ، فلقد تبين لنا من قبل ذلك ( فصل ٢ فقرة ٦) أن الانحراف ليس نتيجة « المصادفة التلقائية » على حد تعبير بيرس، وإنما هو نفسه المصادفة، وأن تعديل إبيقور للنظرية الذرية هذا التعديل الذي يرتكز إلى الانحراف وحده

<sup>(</sup>١) لم نحب أن نعرض إلى «قُن» كصاحب نظرية للمصادفة لأنه فى الحقيقة عارض لنظرية الاحتمال وليس له موقف فكرى أو بتعبير آخر نظرية قائمة برأسها عن المصادفة ، أما نظريته فى الاحتمال فسنعرض لها خلال عرضنا لنظرية الاحتمال التقليدية .

<sup>(</sup>٢) بيرس . المرجع السابق ذكره فقرة ٣٦ ص ٢٨ .

<sup>(</sup>٣) المرجع والموضع نفسه .

<sup>(</sup>٤) المرجع والموضع نفسه .

ليس تعديلا ذا قيمة من الناحية المذهبية . وينتقل بيرس بعد أبيقور مباشرة إلى أرسطو فيسميه أمير الفلاسفة، ويذكر أن أرسطو «قد سفه رأى ديمقريطس مكرراً ومؤكداً \_ وخاصة في الفيزيقا الكتاب الثاني فقرة ٤ ، ٥ ، ٦ \_ أن الحوادث تتحقق بطرق ثلاث :

١ ــ دفع خارجي أو بتأثير علل فاعلية .

٢ ــ بفضل الطبيعة الداخلية أو بتأثير العلل الغائية .

٣ ــ بغير انتظام وبلا أي علة محددة ، وإنما بالمصادفة المطلقة فحسب»(١) ولاشك أن هذا العرض السريع المجتزأ لا يبين عن شيء من نظرية أرسطو وقيمتها إزاء نظرية ديمقريطس . ولقد سبق أن عرضنا حقيقة المصادفة عند أرسطو وقمنا بالمقارنة بينها وبين نظرية ديمقربطس، وتبين لنا مغالطة أرسطو في تحليله لموقف ديمقر يطس وتكشفت لنا غائيته البحتة في إدراكه للمصادفة ، مما لا يدع لنا سبيلا إلى العودة مرة أخرى إلى مناقشها هنا . على أن بيرس يسارع بعد عرضه السريع لأرسطو إلى الإشارة إلى المدرسة الرواقية باعتبار أنها تقول(٢) بالضرورة الحاسمة . ثم يقيم بينها وبين ديمقريطس رحدة أساسية. كما يلمح بالمعنى نفسه إلى النزعة الترابطية التي كانت سائدة في أواخر القرن التاسع عشر على علم النفس. أما ربطه بين ضرورة ديمقريطس وضرورة الرواقيين فخطأ أساسي . ففارق كبير بين الضرورة العلمية المادية ، والضرورة القدرية . كما أن الإشارة إلى النزعة الترابطية إشارة ي مضللة لأن الضرورة كما نعرف في هذه النزعة الترابطية ضرورة ميكانيكية بحتة لمحاولتها تحديد الحياة النفسية بمظاهرها السلوكية الحركية وحدها . والتاريخ الحقيقي ينبغي أن لا يقف عند حدود التتبع الظاهري للنظريات التي تتفق أتفاقاً اسمياً وإنما ينبغي أن يقوم على النقد الداخلي لكل نظرية ايتبين حقيقتها . فعلى الرغم من أن كثيراً من المذاهب تدعى لنفسها القول بالضرورة إلا أن مذهب الضرورة عند كل منها في حاجة إلى نقد داخلي . وبيرس لم يقم بهذا النقد الداخلي للنظريات التي جعلها تنتظم في وحدة واحدة ، وإنما اكنني بالتلمس السطحي السريع . على (١) المرجع السابق ص ٢٩ فقرة °٣٦ (٢) المرجع السابق والموضع نفسه .

أننا لا نحاسب بيرس هنا كمؤرخ وإنما كفيلسوف. ولهذا ينبغى أن ننظر في صلب نظريته هو ولنحرص نحن على أن نعرض لها عرضاً سليماً.

لا سبيل إلى معرفة نظرية بيرس في المصادفة قبل التعرض لنقده لنظرية الضرورة فهو مدخل لا سبيل إلى تجنبه . ولقد سبق أن نشر نقده هذا للضرورة في مجلة ال Monist الحجلد ٢ -337 P.P. 321-337 ثم أعيد نشره في المجلد السادس من « مجموعة أعماله » . والحق أن الضرورة التي يناقشها بيرس ويقوم على نقدها لا تخرج عن الضرورة الميكانكية.ويتبين لنا ذلك من تعاریفه ومن عناصر نقده . فالقول بالضرورة كما یری بیرس : هو تصور أن «حالة الأشياء الراهنة في أي وقت من الأوقات بالإضافة إلى طائفة معينة من القوانين الثابتة ، يمكن أن تحدد تحديداً كاملا تامًّا حالة الأشياء في أي وقت آخر . وعلى هذا فلو أعطيت حالة الكون في السديم الأصلي ، وأعطيت قوانين الميكانيكا ، لاستطاع ذهن على درجة كافية من المقدرة أن يستخلص من تلك المعطيات الصورة الدقيقة لكل حرف أقوم أنا الآن بكتابته، (١) ويذكرنا هذا التحديد لمعنى الضرورة بتحديد لابلاس المشهور الذى سبق أن ذكرناه ( صفحة ١٠٢ ـــ ١٠٣ ) .على أن بيرس لا يذكر هذا التحديد إلا ليقوم بنقضه ؛ فهو يسائل المفكرين عما دعاهم إلى الاعتقاد بأن الكون محدد بقانون ، ويذكر أن الحواب الأول المعتاد هو أنه « فرض أو مصادرة للتفكير العلمي (٢٠ » ويسخر بيرس من هذه الإجابة، ويرى أن المصادرة على شيء ليست ضماناً على صحته وعلى حد تعبيره «أن تصادر على قضية ليس أكثر من مجرد أمل في أن تكون صحيحة (٣٠) ثم يأخذ بيرس في التدليل على فساد المصادرات \* بأكثر من مثال ، محاولًا أن يجعل المعرفة الصحيحة وقفاً عند حدود التجريب المباشر دون تورط في أحكام سربعة متعسفة . ولكن هل تجاربنا المباشرة وملاحظاتنا

ا (١) المرجع السابق نقرة ٢٧ ص ٣٠ ،

ر ٢ ) المرجع نفسه فقرة ٣٩ .

<sup>(</sup>٣) المرجع والموضم نفه .

تثبت صحة القول بالضرورة بحسب هذا التحديد الذي قدمه بيرس ؟ إنّ جوهر مذهب الضرورة يمكن أن يلخص بحسب تعبير بيرس هكذا: ﴿ كَمِياتُ مَعَيْنَةُ متصلة لما قيم دقيقة محددة، (١١)، فكيف يمكن للملاحظة أن تحدد قيمة كمية معينة بخطأ محتمل يساوى لا شيء ؟! ذلك أن الدقة الرياضية كما يقول بيرس ليست مطلقة ، بل هناك منهج مسلم به لتقدير المقادير المحتملة من الأخطاء ف الطبيعة ذلك هو منهج أقل المربعات (٢) method of least squares فالمسلم به عامة أن هذا المنهج إنما ينحو إلى جعل الأخطاء أقل مما هي عليه في الحقيقة . وعلى هذا فكل قول بأن كمية معينة متصلة لها قيمة دقيقة معينة ـ حتى ولو أقيم على سند سليم ـ فإنه قول يقوم على شيء آخر غير الملاحظة (٢٠). ولا يقف الأمر عند مجرد عدم الدقة المطلقة في أي تحديد أو قيمة رياضية بل الأمر أبعد من هذا بكثير ، إذ ليس ثمة قانون علمي واحد ينطبق انطباقاً كاملا تاميًا على أي ظاهرة من الظواهر . ولا يعزى هذا إلى قصور القوانين أو عدم دقة تعابيرها الرياضية ، بل الأمر على خلاف ذلك تماماً . إذ كلما . زادت الدقة زاد الاختلاف بين القانون والواقع، بل «حاول أن تحقق أى قانون من قوانين الطبيعة ، وستجد أنه كلما زادت ملاحظاتك دقة تأكد إظهارها اختلافات غير منتظمة بالنسبة للقانون(٤) » وبيرس لا يرمى من وراء ذلك إلى القول بأن الطبيعة لا انتظام فيها ولا اطراد ، وإنما إلى توكيد أن الدقة الحاسمة المطلقة التي تدعيها المذاهب القاتلة بالضرورة وأن الانتظام والانطباق الكامل بين القوانين والوقائع أمور واعتقادات « تستند إلى أسس قبلية محضة» (٥) وليس لها سند في التجريب المباشر . ﴿ فنحن عندما نحاول أن نحقق تحقيقاً تجريبيًّا

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه فقرة ٤٤.

<sup>(</sup> ٢) يقوم منهج أقل المربعات على المبدأ القائل بأن أفضل قيمة لكية معينة بمكن استخلاصها من مجموعة من الأقيسة والملاحظات هي تلك التي يعد مجموع مربعات الانحرافات في القيم الملاحظة ( عنها ) بالنسبة إليها في الحد الأدنى . وفي حالة مجموعة فردة من الاقيسة يقوم هذا المبدأ على المتوسط الحسابي باعتباره أفضل قيمة . راجع في ذلك ١٩٤٩ . ( الحسابي باعتباره أفضل قيمة . راجع في ذلك ١٩٤٩ . ( الحسابي باعتباره أفضل قيمة . راجع في ذلك ١٩٤٩ .

<sup>(</sup>٣) بيرس . المرجع السابق فقرة ٤٤ .

<sup>(</sup> ٤ ) المرجع السابق فقرة ٢٦ س ٣٦ .

<sup>(</sup> ٥ ) المرجم السابق فقرة ٤٨ ص ٣٧ .

أى قانون طبيعي ، نكشف أن ملاحظاتنا لا يمكن أن تتفق اتفاقاً كاملا دقيقاً، فنعزو ذلك إلى أخطاء الملاحظة ، على أننا ينبغي أن نفترض كذلك وجود اختلافات أشد دقة من تلك ، نتيجة لعدم تماسك القانون نفسه وأنحراف الوقائع عن الصياغة المحددة (١). فلا شك في وجود الانتظام في الطبيعة ، بل إن وجود القانون ــ كما يؤكد بيرس ــ وجود حقيقي وعام، ولكن ليس هناك ما يدعو إلى القول بوجود صياغات عامة تنطبق عليها دائماً ظواهر الطبيعة أو تنطبق عليها انطباقاً دقيقاً كاملا(٢). حقيقة يرجد انطباق واتفاق مع القانون ، إلا أنه « لا يوجد إلا بين مجال محدود من الحوادث ، بل إنه لا يوجد كذلك بطريقة كاملة تامة »(٣) الانتظام في الطبيعة إذن ، إلا أنه لا يخضع لصياغة حاسمة واحدةمطلقة ، أو بتعبير آخر ، إن الانتظام فى الطبيعة لا يقبل الصياغة الميكانيكية. والصياغة الميكانيكية - كما سبق أن رأينا - تقوم على التحديد المطلق للمواضع والسرعات ، وتتمين ظواهرها لهذا بالقابلية للارتداد، أما حيث لا تتحقق هذه القابلية للارتداد فلا سبيل للصياغة الميكانيكية ، وإنما تكون السيادة لقوانين الاحمال . ومنذ النصف الثاني للقرن التاسع عشر كان اهمام الفيزياء بالظواهر غير القابلة للارتداد كاللزوجة وجسيهات الغاز وغير ذلك . وكان هذا الاهتمام أساسأ جديثًا كما قلنا لنقد الفيزياء التقليدية والتطويح بالضرورة الميكانيكية المطلقة واستبعادها من مجال الظواهر الفيزيائية شيئاً فشيئاً . ولا يقف الأمر عند الظواهر الفيزيائية وحدها بل إن الظواهر الإنسانية عامة من حيوية ونفسية واجتماعية لهي أحرى الظواهر باستبعاد الصياغة الميكانيكية عنها . فظاهرة حية مثلا كظاهرة النمو ظاهرة غير ارتدادية إذ « لا يوجد إنسان سمع يوماً بأن حيواناً قد أخذ ينمو عائداً إلى حالة البيضة التي نشأ عنها»(٤) كما يقول بيرس، وهكذا تستوى الظواهر الفيزيائية والظواهر الإنسانية في مجانبة الصياغة الميكانيكية.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق فقرة ١٣.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق فقرة ٥٠ ص ٣٨ .

C.S. Peirce: Principles of Philosophy P. 407: Collected Papers Vol I 1931 ( )

<sup>(</sup> ٤ ) بيرس . الجزء السادس من مجموعة أعماله فقرة ٦٣ ص ٤٣٦ .

فإلى جانب عدم اتصاف هذه الظواهر بالصفة الارتدادية اللازمة للإطلاق الميكانيكي، فإنها لا تسمح كذلك بالتحديد الدقيق الكامل الحاسم لها. إذ أنها تتضمن أمراً خارجاً بأصالته على الصياغة الميكانيكية ، هو التطور . فالظواهر جميعاً ، فيزيائية أو حيوانية ، تحتوى في داخلها على مضمون التطور ، وقوانين هذه الظواهر ينبغي بدورها أن تحتوى في داخلها على مضمون التطور ، ولهذا لا سبيل إلى أن تكون قوانين ميكانيكية . إن هربرت سبنسر قد فشل كفيلسوف يدين بمذهب للتطور ، لأنه حاول حماً يقول بيرس أن يفسر التطور نفسه مستنداً إلى مبادئ ميكانيكية (١) . فالتطور عدم قابلية أصيلة للارتداد، فهو مجانب تماماً للتحديد الميكانيكي. وبهذا سقط سبنسر في منتصف الطريق. والقول إذن بالضرورة المطلقة الميكانيكية لا يكشف لنا عن عدم الاتفاق بين القوانين والوقائع ، كما لا يكشف كذلك عما تتميز به هذه الوقائع ــ سواءأكانت عضوية أم غير عضوية ــ من تطور . وعلى هذا فاستبعادنا للضرورة المطلقة ليس استبعاداً للانتظام في الطبيعة وإنما هو استبعاد لقابليتها للارتداد فحسب وتوكيد لتطورها ونمائها . على أن صفة التطور هذه في الحقيقة ليست إلا مظهراً من مظاهر تعقد الوقائع الطبيعية وتنوعها وعدم تحديدها . فالكون بأسره منتظم ، مطرد الحركات ، إلا أن انتظامه واطراده تقريبي (٢) لتعدد العناصر المكونة للوقائع الكونية ولتنوعها . فالأشياء جميعاً تتألف من آلاف الْصفات والكيفيات ، وبين هذه الكيفيات تقوم التفاعلات والأرجاع العرضية. والكيفيات نفسها ليست إلا إمكانيات أبدية (٣) . ومن هذه الإمكانيات الأبدية المتداخلة المتفاعلة بين بعضها البعض ، ومن هذه العناصر المتنوعة المتعددة المتغيرة أبدأ ، تتم للعالم صورة جديدة لا تتميز بالتحديد الميكانيكي الحاسم وإنما بالتوزع والتعقد والتجدد . والمصادفة عند بيرس ليست إلا ما تتصف به الوقائع من تنوع وتغير وتعقد وإمكانية ، ليست إلا هذا التداخل والتفاعل

<sup>(</sup>١) المرجع السابق فقرة ١٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق فقرة ٤٥ ص ٣٩٥.

<sup>(</sup>٣) المرجم السابق فقرة ٢٠٠ ص ١٣٧ .

بين كافة الكيفيات تداخلا وتفاعلا يتم فى حدود قانونية ، واكن لا يحده قانون ميكانيكى موحد . التنوع اللانهائى للكون هو إذن ما يسميه بيرس بالمصادفة (١٠). فهى عدم القابلية للصياغة الميكانيكية ، أو هى عدم القابلية لللارتداد لتنوع عناصرها وتعقدها وتداخلها وإمكانيتها المتغيرة أبداً .

وبهذا الفهم الموضوعي للمصادفة لا يختلف بيرس في شيء عن كورنو اللهم إلا في مسألة الاستقلال . وإن تكن هذه المسألة متضمنة في صفة التوزع التي يصف بها بيرس الوقائع . إلا أننا نجد بيرس يشير إشارة عابرة إلى صفة الاستقلال ولكنها إشارة غامضة كذلك . فهو أولا يضرب مثالا للعلاقة العشوائية يقترب في شكله ومضمونه من أمثلة كورنو التي يوضح فيها معنى الاستقلال . يضرب بيرس مثالا « برجل في الصين اشترى بقرة بعد ثلاثة أيام وخمس دقائق من عطسة رجل في جرينلاند<sub>. ٣</sub>'١)، ولكنه يقول بوضوح أكثر في موضع آخر: « إن مقدمات عملية الطبيعة نفسها ، هي كافة عناصر الوقائع المستقلة التي لا علة لها ، التي تذهب فتقيم التنوع في الطبيعة . وهذا التنوع يفترض-القائل بمذهب الضرورة-أنه موجود منذ بداية العالم بأكمله ، إلا أن المؤمن بمذهب المصادفة يفترض أنه عرضة دائماً لاز دياد وتكاثر لا ينقطع »(٣). ثم يجعل هذا التنوع تنوعاً نامياً متغيراً أبداً مما يتيح لنا القول بوضوح أهمية الاستقلال عنده كذلك كأساس للمصادفة . وإن لم نكن في حاجة إلى إثبات هذا لأن مجرد رد المصادفة إلى التنوع والتوزع والتعقد وغير ذلك من الصفات إنما هو استناد إلى صفة الاستقلال بين الوقائع بالطبع . وفي موضع آخر (١٠) يشير بيرس إشارة عامة إلى أهمية فكرة الاستقلال بل يقول (°): «إنها تذكر

<sup>(</sup>١) المرجع السابق فقرة ١٤٣ ص ١٦٥.

C.S. Peirce Pragmatism and Pragmaticism. Vol V Collected Papers. 1934. (۲)

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه فقرة ١١٩ ص ٧٦.

<sup>(</sup> ٤ ) بيرس المجلد السادس ص ٤٥ - ٥٥ فقرة ٧٣ .

<sup>(</sup> ه ) المرجع السابق فقرة ٧٥ .

دائماً فيها يتعلق بنظرية المصادفة » ويشير في الهامش إلى المجلد الثالث من « مجموعة أعماله » 3.21-3.33 . والمجلد الثالث كما سبق أن ذكرنا غير موجود فى مكاتبنا المصرية ولم نوفق إلى العثور عليه . ويحرص بيرس فى عرضه لنظريته على توكيد موضوعيتها واستبعاد كل عنصر ذاتى عنها . ففي حوار يديره بيرس بينه وبين معارض له يجعله يقول: « لو تأملت (١١) بعمق لتكشف لك أن المصادفة ليست إلا اسما لعلة مجهولة لنا » .. فيسأله بيرس: « هل معنى هذا أنه ليس لدينا فكرة عن نوع العلل التي تؤدى إلى رمية « مز دوج ستة » ؟ فيجيبه معارضه قائلا : « بل العكس ، فكل زهرة تتحرك بتأثير قوانين ميكانيكية دقيقة » . فيرد عليه بيرس : « واكن (٢) يخيل إلى أنه ليست هذه القوانين هي التي تجعل الزهر يبدو مزدوج ستة ، لأن هذه القوانين هي التي تؤثر كذلك تماماً عندما تتحقق رميات أخرى . المصادفة إنما تقوم في تنوع الرميات ، ولا سبيل إلى رد هذا التنوع إلى قوانين تتميز بأنها ثابتة لا تتغير ، أي إلى قوانين ميكانيكية ». وفي رد بيرس على نقد الدكتور كاروس (٣) لنظريته يذكر أن القول إن المصادفة نتيجة للجهل، أكثر فلسفات (٤) المصادفة عادية، لأنها أكثرها ضحالة كما يذكر كذلك في موضع آخر (°): « إنبي است في حاجة إلى أن أضيع جهداً في أشد محاولات التحليل ضعفاً ، تلك التي تجعل المصادفة تتألف من جهلنا»، المصادفة إذن ليست اسماً نخني به جهلنا كما يقال ، بل لها حقيقتها الموضوعية ، الِنِّي يقوم عليها كثير من النظريات العلمية مثل « النظرية الحركية للغازات ونظريات الاقتصاد السياسي (١) » والتي لا تتعارض مع قيام الانتظام والاطراد بل قد تساعد على قيامه «... فلو وزعت طائفة كبيرة جداً من الصفات

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق فقرة ٥٤ (٢) المرجع السابق فقرة ٥٥ ص ٣٩ - ٠٠ (٢) المرجع السابق فقرة ٥٥ ص ٣٩ - ٠٠ (٣) عند ما نشرت مقالة بيرسعن الضرورة في مجلة الـ « Monist. »كما ذكرنا قام الدكتور كاروس بالرد عليها ثم قام بيرس بدوره بالتعليق على رد كاروس ونشر تعليق بيرس كملحق « ١ » في المجلد السادس من مجموعة أعماله .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص ٤٠٩ فقرة ٢٠٢.

<sup>(</sup> ه ) المرجم السابق فقرة ٧٣ ص ٥٣ - ٥٤ .

<sup>(</sup>٦) المرجّع السابق ص ٢١٥ فقرة ٦١٢ .

(أو الكيفيات) على عدد كبير جداً من الأشياء بأى طريقة على الإطلاق، لصادف تحقق بعض حالات من الانتظام، فثلا لو ألقيت عشرات الألوف من زهرة النرد على رقعة لعبة الداما، على أن تحوى هذه الرقعة عدداً كبيراً للغاية من المربعات الملونة بمختلف الألوان جميعاً، لجاز ألا يظهر العدد سته إلى أعلى فى أى زهرة من زهرات النرد فوق ارن معين أو فرق لونى، من الألوان العديدة. وهذا قد يكون انتظاماً، ذلك لأن القضية الكلية ستكون صادقة عندما نقول إن ذلك العدد لم يظهر أبداً فوق ذلك اللون، ولكن لنفرض أن ذلك الانتظام أزيل، لإيجاد انتظام آخر أكثر روعة، هو أن يظهر كل عدد إلى أعلى فوق كل لون. وفى كلا الحالتين يتحقق الانتظام، حقاً أن قدراً قليلامن التأمل ليبين لنا أنه على الرغم من أن لدينا هنا تنوعات فى اللون وفى أعداد الزهر، إلا أن كثيراً من الانتظامات ينبغى أن تتحقق. وكلما ازداد عدد الأشياء، ازدادت الوجهات التى تتنوع بمقتضاها. وكلما ازداد عدد التنوعات فى كل وجهة من الوجهات ازداد عدد الانتظامات أنه على النتظام الناتج عن التنوع والتعقد والتغير فى طبيعة وقائع الطبيعة جميعاً.

توجد إذن مصادفة حقيقية في الواقع الخارجي ، على أن هذا لا يعنى القول بفوضي في تكوين العالم ، وإنما بأن العالم لا يخضع في تكوينه للتحديد الحاسم المطلق « فالحقيقة ليست نظاماً مقفلا بل على العكس من ذلك، هناك عدم تحديد حقيقي وإمكانية حقيقية في الوجود (٢) والقوانين التي يصوغها العلم ليست إلا قوانين تقريبية »، على أن هذه التقريبية في المعرفة لا ترد إلى قصورنا العقلي وإنما إلى طبيعة الوجود نفسه وما يتميز به من تنوع وتعقد وتطور دائم لا ينقطع . والحق أن نظرية المصادفة عند بيرس محاولة لإقامة مذهب كوني تطوري شامل . ويشير لنا بيرس في أحد مواضع كتبه إشارة عابرة إلى أن

<sup>(</sup>١) بيرس . مجموعة أعماله المجلد الحامس فقرة ٣٤٧ ص ٢١٣ – ٢١٤

Philosophical Review. Cornell Univ. Press. Ithica. January 1951. P. 15. ( ) La guna: Speculative Philos..

من الممكن تتبع فرض المصادفة ونتائجه بدقة رياضية حتى تفاصيله الدقيقة. ويذكر أن معظم هذا الجهد قد حققه هو بالفعل وأنه اكتشف أن النتائج تتفتَّى(١) مع الوقائع الملاحظة ، ثم يضيف أنه سيبقى هذا الأمر لنفسه مؤقتاً حتى يتمه فقد لا يرضي عنه الرياضيون في صورته الراهنة كما يقول ، ثم يذكر أنه لم يشر إلى ذلك إلا لكي يفسر موقفه ولكي يبين للمفكرين الرياضيين في المستقبل منجماً ذهبيًّا حقيقيًّا ( لو أن الزمن والملابسات وهادم اللذات منعى من كشفه للعالم) . إلا أن بيرس مات دون أن يترك وثيقة واحدة تشير إلى هذا الأمر. إذ أن ناشرى أعماله قد عقبوا على هذه الإشارة بأنهم لم يستطيعوا اكتشاف أي مخطوط يمكن لمحتوياته أن تكون إجابة واضحة على هذا الوصف (٢). ومن الجائز أن يكون تحليله الرياضي قد ضاع أو لم يرض عنه بيرس في أواخر أيامه فقام بتمزيقه، ولكننا نراه يلمح إليه في موضع آخر متأخر عن الإشارة الأولى وإن يكن تلميحاً عابراً غير مقصود بقوله: « عندما أتكلم عن المصادفة فإنما أستخدم فحسب حداً رياضياً للتعبير بدقة عن مميزات الحرية والتلقائية(٢٠)» واكن حسبنا نحن تحليله الفلسني للمصادفة الموضوعية ، هذا التحليل الذي يعد أرقى تصور للمصادفة الموضوعية قبل النتائج الأخيرة لنظرية الكم في القرن العشرين، كما سيتبين لنا ذلك فيها بعد . وهذا لا يعني أن نظرية بيرس آخر النظريات في المصادفة بل يقف بينها وبين نظرية الكم تصوران لها أحدهما لفرنسي هو «هنرى بوانكاريه» والثاني لإنجليزي هو « جُون كينز». وتصور هنري بوا نكاريه تصور غير واضح ، بل هو خليط من كل شي ومزيج مرح من التصورات جميعاً في غير تورط ولا ثقل . أما تصور كينز فذاتي صريح على الرغم من أن كينز صاحب نظرية غاية في الأهمية في الاحتمالات. على أن نظريته في الاحتمال لها حدودها كذلك التي تسمح له بهذا التصور الذاتي للمصادفة، وهو ابن من أبناء

<sup>(</sup>١) بيرس مجموعة أعماله المجلد السادس فقرة ٢٢ ص ٢٣.

<sup>(</sup>٢) المرجع والموضع نفسه ,

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه فقرة ٢٠١ ص ١٣٨.

القرن العشرين . وعلينا الآن أن نقوم بعرض مذهب بوانكاريه وكينز في المصادفة قبل أن نختتم هذا الباب .

٩

يتناول بوانكاريه نظرية المصادفة مستعيناً بكافة التطورات العلمية التى انتهى اليها القرن التاسع عشر ، شأنه فى ذلك شأن بيرس. ولكنه على الرغم من ذلك ، وعلى الرغم من تكشف كافة الجوانب الموضوعية للمصادفة أمام تحليله ، فإنه لم يستطع أن يتخلص من موقف غائى إزاء المصادفة قد يكون راجعاً إلى مذهبه المواضعاتى \* العام .

يستهل بوانكاريه عرضه لنظرية المصادفة بالتمييز بين الموقف القديم والموقف الحديث من المصادفة . فالأقدمون (۱) - كمايقول - كانوا يفرقون بين الظواهر التى تعزى تبدو خاضعة لقوانين متناسقة أقيمت مرة وإلى الأبد ، وبين الظواهر التى تعزى إلى المصادفة ... وهي تلك التي لا نستطيع التنبؤبها لأنها خارجة على كل قانون أما بالنسبة لنا - نحن المحدثين - «. . . فإننا قد أصبحنا من أصحاب القول بالحتمية المطلقة ... فكل ظاهرة مهما كانت ضئيلة فلها علة وإن ذهناً خارق القدرة على معرفة كاملة بقوانين الطبيعة ، أني مقدوره أن يتنبأ بها منذ بداية القرون ، ولو وجد ذهن كهذا لما أمكننا أن نلعب معه أي لعبة من ألعاب المصادفة ، ولحسرنا معه دائماً ، فبالنسبة إليه لا تصبح لكلمة المصادفة أي معنى (۱) » ولكن ألا يعني هذا القول بأن المصادفة لا وجود لها إلا بالنسبة إلينا . «بالنسبة إلى جهلنا وضعفنا» (۱) بل في حدود جهلنا الإنساني ، «فما يعد مصادفة للجاهل ، ليس مصادفة للعالم . بل في حدود جهلنا الإنساني ، «فما يعد مصادفة للجاهل ، ليس مصادفة للعالم . التي تجهل قوانينها (۱)» على أن بوانكاريه يصل إلى هذه النتيجة ثم لا يلبث أن المي تجهل قوانينها (۱)» على أن بوانكاريه يصل إلى هذه النتيجة ثم لا يلبث أن

Conventionatisme

N. Poincaré: Science et Méthode, P. 64.: Flammarion. Paris 1908 (1)

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٦٥

<sup>(</sup>٣) المرجع والموضع نفسه

<sup>(</sup>٤) المرجع والموضع نفسه

يقوم على دحضها ، وإن تكن تبدو للوهلة الأولى مستخلصة من حتميته الحاسمة. وهو يدحضها بشيء غير قليل من السخرية . فلو أن عالماً من علماء الفيزياء المحدثين ، أخذ في دراسة ظاهرة جديدة ، ولو أنه اكتشف القانون يوم الثلاثاء فهل كان يقول يوم الاثنين إن هذه الظاهرة(١) عشوائية !! المصادفة إذن ليست مرادفة للجهل ، بل هناك ظواهر كثيرة يمكن التنبؤ بها على استنادها إلى المصادفة ، مثل تلك الظواهر التي تهتم بها شركات التأمين والنظرية الحركية للغازات . ولو كانت المصادفة مرادفة للجهل فحسب لكانت الإجابة عن سؤال فيها يتعلق بأمر من الأمور كالآتى : « تسألني أن أتنبأ لك بالظواهر التي سوف تتحقق، ولو كنت سيئ الحظ، وكنت أعرف قوانين هذه الظواهر، لما أمكنني أن أصل إلى التنبؤ دون حسابات معقدة للغاية ، وكان ينبغي على أن أعدل عن إجابتك إلى ما تطلب . ولكن لما كنت حسن الحظ لجهلي بتلك القوانين ، فإن في مقدوري أن أجيبك مباشرة . ومما هو أكثر غرابة أن إجابي ستكون صيحة (٢) » ، المصادفة ينبغي أنتكرن شيئاً آخر غير الاسم الذي نخلعه على جهلنا . فبين الظواهر التي نجهل عللها ، ينبغيأن نميز حما يقول بوانكاريه - بين الظواهر العشوائية، التي يمدنا حساب الاحتمالات عنها بمعلومات موقوتة، وبين الظواهر التي ليست عشوائية والتي لا نستطيع أن نقول عنها شيئاً لأننا لم نحدد بعد القوانين التي تسيطر عليها . ومن الواضح أن المعلومات التي يمدنا بها خساب الاحتمالات لن تفقد صحتها بعد أن تزداد معرفتنا بهذه الظواهر تحسنا(٣) . وإذا كان الأمركذلك فنحن في حاجة أولا إلى أن نحلل بعض الوقائع التي ينعقد الإجماع على أنها عشوائية والتي ينطبق عليها حساب الاحتمالات. إذ من تحليلنا لهذه الوقائع يمكن أن نحصل على تعريف سليم للمصادفة .

والمثال الأول الذي يختاره بوانكاريه لهذه الموقائع هو مثال لما يسميه بوانكاريه بالتوازن غير المستقر « فلو أن مخروطاً وضع على رأسه لعرفنا على وجه الدقة

<sup>(</sup>١) المرجع والموضع نفسه .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٦٦.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٧٧.

أنه سوف يسقط غير أننا لا نعرف على أى جانب سيسقط . ويبدو لنا أن المصادفة وحدها هي التي سوف تحدد ذلك . ولو كان المخروط متناسقاً تناسقاً كاملا ، ولو أن محوره عمودى بدرجة كاملة ، ولو أنه لم يقع تحت تأثير أى شيء غير قوة الجاذبية، لما سقط أبدًا . ولكن أقل اختلال في التناسق يؤدى به إلى أن يميل ميلا خفيفاً إلى جانب أو إلى آخر ، وعندما يميل أي ميل مهما يكن ضئيلا فإنه سيسقط على هذا الجانب.ولو كان التناسق كاملاً فإن أى هزة أرضية خفيفة للغاية أو هبة ريح ... تجعله يميل ... وهذا يكفي لتحديد سقوطه (١) إلخ.. إلخ» وهكذا نجد أن علة (٢)صغيرة للغاية تخفي عن ملاحظتنا تحدد معلولا بالغ الأهمية لا نخطئ في تبينه ، وتحقق هذا يجعلنا نقول إن هذا المعلول إنما يعزى إلى المصادفة . وعلى هذا فالمصادفة هي هذه المسافة الشاسعة بين ضآلة العلة وعظم المعلول . ويؤيد بوانكاريه هذا بعدة أمثلة أخرى،منها مثال مستمد من الظواهر المتيورولوجية وآخر خاص بتوزيع السيارات فى منطقة البروج وآخر من لعبة الروليت . وفي هذا المثال الأخير خاصة يتبين لنا حقيقة موقف بوانكاريه الغائى. يقول بوانكاريه (٣) لنفرض «أن إبرة تدور حول مدار فوق لوحة مستديرة مقسمة إلى ١٠٠ قطاع .كل قطاع ملون باللون الأحمر والأسود على التوالى.ولو أن هذه الإبرة توقفت فوق قطاع أحمر لكسب الدور و إلا فإنه يخسر . كل شيء في وضوح ـ يتوقف على الدفعة الأولى الأصلية التي تدفع بها الإبرة . وإنبي لأفترض أن الإبرة تقوم بعشر دورات أو بعشرين دورة ولكنها ستتوقف بسرعة ضئيلة أوكبيرة بحسب ماكانت عليه دفعتي الأولى قوية أو ضعيفة ويكف فحسب أن تتغير الدفعة جزءاً من الألف أوجزءين لكي تتوقف الإبرة على قطاع أسود أو على قطاع آخر أحمر . وهذه اختلافات لا يستطيع الحس العضلي أن يقدرها كما أنها تخفي حتى عن أدق الآلات. ولهذا يكون من المستحيل على أن أتنبأ بما سوف تفعله الإبرة التي سوف أدفع بها ، ولهذا تزداد ضربات قلى ولا

<sup>(</sup>١) المرجع والموضع السابق ص ٦٨ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق. (٣) المرجع السابق ص ٧٠.

أنتظر غير المصادفة . إن الاختلاف في العلة اختلاف لا سبيل إلى تقديره أما الاختلاف في المعلول فسيكون بالغ الأهمية بالنسبة إلى ، إذ أنه سوف يذهب برأس مالى في اللعب» . المعلول البالغ الأهمية إذن، إن هو نتج عن علة ضئيلة للغاية، كان ظاهرة من ظواهر المصادفة . وهذه نتيجة لا يقف بها بوانكاريه عند الأمثلة التي ذكرناها فحسب، وإنما يجعلها قاعدة عامة يعممها على الكون بأسره. وفلو أننا كما يقول نعرف قوانين الطبيعة وحالة الكون في اللحظة الأصلية الأولى لأمكنتا أن تتنبأ على وجه الدقة بحالة الكون نفسه في لحظة متأخرة.ولكن على الرغم من أن القوانين الطبيعية ، لم تعد سرًّا بالنسبة إلينا فإننا لا نستطيع أن نتعرف الحالة الأصلية إلا معرفة تقريبية، ولو أتاح لنا هذا أن نتنبأ بالحالة الأخيرة بالدرجة نفسها من التقريب، فهذا هو كل ما علينا ، ولقلنا إن الظاهرة قد تم التنبؤ بها وإنها تسيطر عليها قوانين ، على أن الأمر لا يكون هكذا دائماً فقد يحدث أن الاجتلافات الصغيرة في الملابسات الأصلية الأولى تؤدى إلى إحداث اختلافات كبيرة للغاية في الظواهر الأخيرة . فخطأ صغير في البدايات ينتج عنه خطأ جسيم فى النهايات، ولهذا يصبح التنبؤ مستحيلا ونحصل على ظاهرة عشوائية (١١)». ولكن أما كان هذا القول من بوانكاريه يؤدى به إلى القول بأن كل شيء إنما يتحقق بالمصادفة ، لأن هناك اختلافات دائماً في البدايات وكذلك في النهايات ، والاختلافات الضئيلة في البدايات يتحقق عنها اختلافات جسيمة في النهايات؟. إلا أن بوانكاريه لم يعمق تفكيره فيما يتعلق بهذه الدلالة العامة وما كان أحوجه ــ بوجه خاص\_ إلى أن يحلل الدلالة الحقيقية لمعنى الاختلافات في البدايات والنهايات بل لهذه الفكرة الدينية خاصة ، فكرة البدايات الأصلية الأولى . إنه لم يفعل شيئاً من هذا وإن يكن قد قام قبل نهاية دراسته بتحليل المضمون الموضوعي لكلمة « الاختلاف الضئيل » واكنه, في هذا الموضع سارع إلى الكشف عن صفتين أخريين للمصادفة إلى جانب هذه الصفة الأولى .

وبوانكاريه إذ يعرض للصفتين الأخريين للمصادفة يقوم أولا على تحليلها

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٦٨ – ٦٩

خلال أمثلة . وسنبدأ بإحدى الصفتين وهي التي يعدها بوانكاريه في المرتبة . التالية مباشرة للصفة الأولى . والمثال الأول الذي يسوقه لبيان هذه الصفة هو مفهوم النظرية الحركية للغازات (١). فجزيئات الغاز التي لا تحصي عدداً في إناء مقفل تتحرك بسرعات هائلة وتلرع الإناء في كل اتجاه ، وفي كل لحظة تصطدم بجدران الإناء أو تتصادم بعضها ببعض . وتتحقق هذه الصدمات في ملابسات مختلفة ومتنوعة غاية التنوع ، وفي حالات كهذه لا تثيرنا ضآلة العلة بل تعقدها . فالجزيئات تتعرض لآلاف من الصدمات في الثانية الواحدة والصدمات هذه هي التي تعمل على تشكيل الانحرافات والاتجاهات المتعددة المتغيرة أبدًا . والمهم في هذه الحالات هو تعدد العلل وتعقدها فهذا التعدد والتعقد البالغ هو ما يجعل من هذه الظواهر ، ظواهر عشوائية . ثم يسوق بوانكاريه مثالًا آخر يتساءل في بدايته: «لماذا(٢) نجد في حالة سقوط المطر أن القطرات تبدو موزعة توزعاً بالمصادفة. ويرد على هذا بأن السبب هو تعقد العلل التي تحدد تكوينها . فالأيونات منتشرة في الجو وهي نظل خاضعة الهترة طويلة لمجارى الهواء المتغيرة أبدآ، ثم تسحب إلى دوامات ذات أبعاد ضئيلة للغاية بحيث إن توزّعها الأخير لا يكون له أي علاقة بتوزعها الأول، ومرة واحدة تنخفض درجة الحرارة ويتكاثف البخار وتصبح كل « أيونة » من هذه الأيونات مركزاً لقطرة من قطرات المطر . ولمعرفة ماذا يكون عليه توزيع هذه القطرات وكم منها سيسقط فوق كل رقعة معينة من الأرض، لا يكني أن نعرف فحسب الحالة الأولى للأيونات، وإنما ينبغي كذلك أن نحسب نتيجة ألف مجرى دقيق عفوى من مجارى الهواء.ومن هذا نخلص إلى الصفة الثانية اظواهر المصادفة وهي تعدد العلل وتعقدها بدرجة بالغة.ويؤيد بوانكاريه هذا بالتفاتة سريعة إلى نظرية الأعطاء . فنظرية الأخطاء تقوم على هذا التعقد والاختلاط بين العلل . وكم من الزلات (٣) - كما يقول بوانكاريه - تعرض لها الملاحظ على الرغم من استعانته

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٧٣ – ٧٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ٧٤.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٧٦ .

بأدق الآلات وأحسها . فهذا الملاحظ يجهد للكشف عن الزلات الكبيرة ليتجنبها ،إذ أنها هي التي تسبب الأخطاء المنظمة ، ولكنه عندما يتجنبها سوف تتبقى أخطاء أخرى ضئيلة تتجمع معلولاتها ويمكن أن تصبح خطيرة ، ومن هنا تنشأ الأخطاء العرضية ، ونحن ننسبها إلى المصادفة لأن عللها معقدة ومتعددة للغاية . على أن بوانكاريه لا يلبث أن يحاول رد هذه الصفة الحديدة ، صفة التعقد وتعدد العلل ، إلى الصفة الأولى وذلك بقوله في ختام الفقرة السابقة : «وهنا(١) كذلك ليس لدينا غير علل ضئيلة كل منها لا ينتج إلا معلولا ضئيلا ولكن باتحادها و بتعددها تصبح معلولاتها ونتائجها خطيرة هائلة » .

ثم يأخذ بوانكاريه في بيان الصفة الثالثة لظواهر المصادفة . ولكنه يذكر في مسهل عرضه لها أنها أقل من الصفتين السابقتين وأنه لا يصر عليها (٢) . يقول بوانكاريه : «عندما نسعى إلى التنبؤ بواقعة ونأخذ في دراسة الوقائع المتقدمة عليها ، نضطر إلى البحث في الحالة السابقة ، ولكننا لا نستطيع أن نقوم بذلك فيا يتعلق بكافة جوانب الكون . ولحذا نكتني بمعرفة ما يحدث على مقربة من المنطقة التي ينبغي أن تحدث فيها الواقعة أو فيها يبدو أن له صلة بهذه الواقعة . ولا يمكن لبحث أن يكون كاملا ولابد من الاختيار ، وقد يحدث أن نترك جانباً بعض الملابسات التي تبدو في الوهلة الأولى غريبة تماماً عن الواقعة المتنبأ بها والتي ما كنا نتخيل أن ننسب إليها أي تأثير، ثم يتضح في تعارض مع كل تنبؤ ، أنها تلعب دوراً مهماً . ويضرب بوانكاريه مثالا طالعناه كثيراً عند «كورنو» هو مثال الشخص المار في الطريق فتسقط عليه قطعة من الآجر من بناء يعمل على سطح أحد المنازل . ويتساءل بوانكاريه : «ولكن (٣) الرجل لم يفكر أبداً في البناء ولم يفكر البناء في الرجل ، ويبدو أنهما ينتسبان إلى عالمين غريب (٤) بعضهما عن كذلك في الرجل ، ويبدو أنهما ينتسبان إلى عالمين غريب (١) بعضهما عن بعض غربة تامة » . ويوصف مثل هذا الحادث — كايقول بوانكاريه — بالمصادفة .

<sup>(</sup>١) المرجع والموضع السابق

<sup>(</sup>٢) المرجع والموضع السابق

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٧٧

<sup>( ؛ )</sup> التخطيط لنا .

ومنشأ ذلك أن«ضعفنا<sup>(١)</sup> لا يسمح لنا باحتضان الكون بأسره، وإنما يضطرنا إلى اقتطاعه إلى أجزاء، ونسعى إلى أن نجعله ما أمكن غير مفتعل. ولكن على الرغم من ذلك قد يحدث بين وقت وآخر أن يؤثر جزءان أحدهما على الآخر.ووقائعُ هذا الفعل المتبادل(٢) تبدو لنا منسوبة إلى المصادفة.» والحق أن هذه الصفة الثالثة للمصادفة قريبة جداً من نظرية كورنو في الاستقلال بين سلاسل العلل. فالقول عند بوانكاريه بانتساب الحادثين اللذين يكونان المصادفة إلى«عالمين غريب (٣) بعضهما عن بعض ..» وأن « ضعفنا لا يسمح لنا باحتضان الكون بأسره وإنما يضطرنا إلى اقتطاعه » هو قول قريب من السلاسل المستقلة والحلقة البعيدة التي لا سبيل إلى الوصول إليها . وإن يكن برانكاريه غير متنبه إلى ما في هذه الصفة الثالثة من أساس موضوعي ممكن للمصادفه يقربه قرباً شديداً من كورنو، بل هو لا ينتهي من تحليله لحذه الصفة الثالثة حتى يسارع إلى إنكار اعتبارها وسيلة ثالثة لتصور المصادفة، ويحاول أن يردها إلى الصفتين السابقتين. فهذه الصفة الثالثة ، كما يقول : «لا تحدث (٤) دائماً وإنما الذي يحدث في غالب الأحيان هو النوع الأول والثاني، ففي كافة الحالات التي يحدث فيها أن عالمين غريبين-بوجه عام-كل منهما عن الآخر يؤثر أحدهما في الآخر فإن قوانين هذا التأثير لا يمكن أن تكون غير قوانين معقدة . ومن ناحية أخرى فإن تغييرًا بسيطاً للغاية في الملابسات الأصلية لهذين العالمين يكفي لكي لا يحدث التأثير المتبادل. إن ما يحدث يمكن أن يكون شيئاً ضئيلا للغاية لو أن الرجل مر بعد ذلك بثانية واحدة أو أن البناء أسقط الآجرة قبل ذلك بثانية واحدة». وبهذا يتبين لنا بوضوح كاف إصراه إصراراً غير واع به على جعل المصادفة صفة ذاتية غائية . إذ أن سقوط الآجرَّة قبل الرجل بثانية أو بعده بثانية، بعشرة أمتا أو قبل هذا أو أبعد من هذا، أو أقرب لا ينقض أن تكون الواقعة مصادفة من

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٧٧

<sup>(</sup>٢) التخطيط لنا

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٧٧

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق من ٧٨

الناحية الموضوعية كما تبين لنا ذلك من قبل من تعليل تصور كورنو لها . أماعندبوانكاريه فإن إصابة الرجل المار هذا المعلول الضخم هي المحك الأساسي لوصف الظاهرة بالعشوائية وهذا تصور ذاتى غائى للمصادفة لا ينفيه عنها القول بتعقد العلل لأن بوانكاريه كما سبق أن رأينا حاول أن يرد تعقد العلل إلى ضآلة العلة التي تصدر عنها جسامة المعلول . على أن بوانكاريه لا يسلم بأن تعريفه للمصادفة تعريف ذاتى غائى وإنما يرى أنه موضوعي ، بل يأخذ في إثبات ذلك والدفاع عنه على أننا قبل أن نعرض لذلك نحب أن نشير إلى نقطة أخرى أمهلنا الحديث عنها حتى هذه اللحظة لأنها قد تكون سندًا لبيان مدى موضوعية بوانكاريه في تصوره للمصادفة .

بعد أن انتهى بوانكاريه من عرضه للصفة الأولى من صفات المصادفة، خصص فقرة (۱) من دراسته للحديث عن مبدأ عدم القابلية للارتداد في الفيزياء . وذلك في رده على فيلسوف لم يذكر اسمه يعتقد « أننا نستطيع (۲) أن نحدد المستقبل بالحاضر ، ولكننا لا نستطيع أن نحدد الماضى بالحاضر ، لأن العلة لها معلول واحد ولكن المعلول قد يكون نتيجة لأكثر من علة » والخطأ الأساسى عند الفيلسوف كما يرى بوانكاريه أن الظواهر الفيزيائية ظواهر غير قابلة للارتداد بحسب مبدأ كارنو Carnot ثم يذكر بوانكاريه مثالا عن تعادل الحرارة بنسبة لجسمين مختلفين في درجة الحرارة . ولا أرى وجها لإقحام هذا المثال في هذا الموضع ، ولكنه يذكر بعد هذا المثال « أن فلاماريون (۳) تخيل أنملاحظاً يبتعد عن الأرض بسرعة تفوق سرعة المضوء وأن هذا الملاحظ ستتغير علامة الزمن بالنسبة إليه وسيدور التاريخ على نفسه فتأتى واترلو قبل استرلتز وتنعكس له العلل والمعلولات ولن يكون التوازن غير المستقر استثناء . إذ بسبب عدم القابلية للارتداد الكوني سيبدو كل شيء صادراً عن خليط في توازن غير مستقر ، وستبدو الطبيعة كلها بالنسبة إليه نهباً للمصادفة » وتفسير هذا ولاشك أنالظواهر وستبدو الطبيعة كلها بالنسبة إليه نهباً للمصادفة » وتفسير هذا ولاشك أنالظواهر وستبدو الطبيعة كلها بالنسبة إليه نهباً للمصادفة » وتفسير هذا ولاشك أنالظواهر وستبدو الطبيعة كلها بالنسبة إليه نهباً للمصادفة » وتفسير هذا ولاشك أنالظواهر وستبدو الطبيعة كلها بالنسبة إليه نهباً للمصادفة » وتفسير هذا ولاشك أنالظواهر وستبدو الطبيعة كلها بالنسبة إليه نهباً للمصادفة » وتفسير هذا ولاشك أنالظواهر وستبدو الطبيعة كلها بالنسبة إليه نهباً للمصادفة » وتفسير هذا ولاشك أنالظواهر وستبدو المناسبة إليه نهباً للمصادفة » وتفسير هذا ولاشك أنالظواهر وستفر و المناسبة و كونه و المناسبة و كونه و

<sup>(</sup>١) الفقرة الثالثة من المرجع نفسه ص ٧١ – ٧٣

<sup>(</sup>۲) المرجع نفسه ص ۷۱

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ص ٧٢

الراهنة التى تعد معلولات لعلل سابقة لا سبيل إلا أن ترد إلى عللها أو حالاتها السابقة بدقة ... ولهذا لم يتبين فى رجعة التاريخ انعكاساً منتظماً . فكأن المصادفة إذا هى عدم الانتظام بل عدم الارتباط بين الأشياء إذ أن هذه الصفة هى ما تكشف عنه صفة عدم القابلية للارتداد بين الأحداث الراهنة وعللها السابقة . إلا أن بوانكاريه فى الحقيقة لم يستفد على الإطلاق من مبدأ عدم القابلية للارتداد ، هذا المبدأ الذى اتخذه و بياجيه ، كما رأينا (فصل ١ فقرة ٦) أساساً لتعريف المصادفة فى الفيزياء ، وإنما اكتنى بوانكاريه بالمرور عليه أساساً لتعريف المصادفة فى الفيزياء ، وإنما اكتنى بوانكاريه بالمرور عليه ولوسمحل فى هذا الصدد أن أتأهل فى أمر يعد بعيداً إلى درجة ما عن موضوع دراستى (١) . . . ثم يأخذ فى التحليل الذى أوردنا مجمله . إلا أن هذا الأمر البعيد دراستى (١) . . . ثم يأخذ فى التحليل الذى أوردنا مجمله . إلا أن هذا الأمر البعيد بوانكاريه تنبها أشد ، لاستطاع أن يتبين بوضوح ودون مشقة ، الصفة المرضوعية لموضوع دراسته وهو المصادفة . ولكن بوانكاريه ما يشك لحظة فى أن تعريفه للمصادفة بضآلة العلة وتعقدها إنما هو تعريف موضوعى للمصادفة . ولنحاول أن نكشف مقدار الصحة فى هذا الرأى .

يتساءل بوانكاريه ما معني و ضئيل للغاية ، أو و معقد للغاية ، (٢) في العلل ، ألا يعني هذا موقفاً ذاتياً بحتاً ؟ فما هو ضئيل للغاية عند امرئ ليس من الضروري أن يكون كذلك عند آخر ، بل قد يكون كبيراً . وكذلك شأن العلل المعقدة . ولكن بوانكاريه يرفض هذا الفهم الذاتي . وبهذا يحتاج الأمر الى إيضاح خاص يقدمه بوانكاريه كذلك : فما معني (٣) و ضئيل جداً ، ؟ الى إيضاح خاص يكون ضئيلا للغاية ، أو فاصلاما يكون ضئيلا عندما يبني الاحتمال في حدود هذا الفاصل ثابتاً بدرجة بينة ، ولكن ... و لماذا (١) ينبغي أن يبني أن يبني

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه ص ٧١.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ص ٨٧.

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ص ٨٧.

<sup>(</sup> ٤ ) المرجع نفسه ص ٨٧ – ٨٨ .

هذا الاحمال ثابتاً في فاصل صغير؟». ويستند بوانكاريه في إجابته على هذا السؤال على فرض سابق يسلم به ، هو أن قانون الاحمال يتمثل في منحن متصل ، ليس متصلا فحسب بالمعنى التحليلي للكلمة ، وإنما متصل اتصالا واقعيباً . ويؤيد بوانكاريه هذا بتصور كو زمولوجي ضخم . فنذ بداية القرون (١١) —كما يقول — وجدت علل معقدة . أخذت توجه العالم ناحية الاطراد والتجانس فأزالت النتوءات وملأت التجاويف . ولهذا لا تقدم منحنياتنا الاحمالية غير موجات هادئة . وخلال مليارات المليارات من القرون ، خطت خطوة أفسح ناجية الاطراد والتجانس ، وسوف تصبح موجاتها أكثر هدوءاً بمقدار عشر مرات كذلك . وعلى هذا فكلمة شعيلة للغاية » نسبية ، ولكنها ليست نسبية لهذا الإنسان أو ذاك ، وهي نسبية إلى الحالة الراهنة للعالم ، وسوف تغير من معناها عندما يصبح العالم أكثر الطراد الوتيانا أو تجانساً (٢٠).

و بالتحليل نفسه يعرض بوانكاريه لكلمة « معقدة للغاية » وينتهى إلى النتيجة نفسها،أى إلى أنها ذات معنى نسبى مثل المعنى الأول ولكن لها طابعاً موضوعياً لأن جميع الناس لهم تقريبا الحواس نفسها ولأن مقدرة آلاتنا محدودة .

والحق أن هذا التحايل لفهم «ضئيلة للغاية» و «معقدة للغاية » فهماً موضوعياً لا يثبت إلا أصالة الصفة الذاتية الغائية لهذين التعبيرين عند بوانكاريه، فالقول بالاطراد والتجانس المتزايد في الكون ليس سندًا موضوعيًا للضآلة أو التعقد وإنما هو مظهر موضوعي للتعقد والتعدد والإمكان والتداخل بين العلل جميعاً ومظهر لصفة التطور العام . ثم إن الأمثلة التي ساقها بوانكاريه جميعاً : الحجر الساقط أو لعبة الروليت أو شركات المساهمة ، والقول بضآلة العلل وجسامة المعلولات كلها لا تكشف إلا عن خبئ ذاتى غائى في تصور بوانكاريه ، إذ ليس المهم في ظواهر المصادفة ضآلة العلل وجسامة المعلولات وإنما المهم صفة الإمكانية في ظواهر المصادفة ضآلة العلل وجسامة المعلولات وإنما المهم صفة الإمكانية المتعددة والتداخل والتشابك بين عناصر تتميز بالتعقد والتزايد والتغاير الدائم

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه ص ٨٨

<sup>(ُ</sup> ٢ ) المرجع نفسه ص ٨٩

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ص ٨٩ – ٩٠

وعدم القابلية للارتداد، فعلى هذا يمكن أن يقام أساس موضوعي للمصادفة. أما ضآلة العلل وجسامة المعلولات فأمر ذاتى غائى . ويتضح لنا خير ما يتضح فى تطبيق بوانكاريه هذه القاعدة ـ قاعدةالعلة الضئيلة التي تنتج معلولا جسما ـ على العلوم الأدبية والتاريخية(١) بوجه خاص . يقول بوانكاريه(٢) : ١ إن أكبر مصادفة هي ميلاد رجل عظيم. فليس بغير المصادفة التقاء خليتين تناسليتين من جنسين مختلفين يحتويان \_على وجهالدقة كل منجانبه\_على العناصرالغامضة التي يؤدى تفاعلها المتبادل إلى ميلاد عبقرى . إننا نوافق كما يقول على أن هذه العناصر نادرة وأن التقاءها أكثر ندرة . لأن أبسط الأشياء يمكن أن تحرف مسار الحلايا المنوية التي تحمل هذه العناصر . ويكني أن تحرفها به من المليمتر فا يولد نابليون . وتتغير مصائر القارة . ويعقب بوانكاريه على هذا بقوله: « لا يوجد مثال أفضل من هذا لفهم الحصائص الحقيقية للمصادفة (٣) ». وهكذا يتبين لنا بوضوح أن بوانكاريه لايقف في تصوره للمصادفة عندما هو جوهري منها على حد تعبيركورنو (١٤) وإنما يهتم بما هو ذاتى غائى فحسب. أو بالنسبة لما هو عارض للمصادفة إن صح هذا التعبير . فليست المصادفة الحقيقية هي ميلاد نابليون بالذات وإنما حقيقتها الجوهرية هي التقاء أي خليتين تناسليتين التقاء ممكننًا تتعرضان فيه لكافة العوامل المتعددة المتداخلة والملابسات التي لاحصر لها من نفسية وفسيولوجية واجتماعية وزمنية ومكانية ومزاجية وغير ذلك . فكل هذه العوامل مختلفة مجتمعة ، المؤلفة هي كذلك من عوامل وعناصر أخرى، بتداخلها وتفاعلها تحقق الالتقاء بين خليتين تناسليتين ، وسوف تدخل في هذا الالتقاء نفسه عناصر وعوامل أخرى متعددة معقدة لتوجيهه وتحديده وصياغته . وعندما يتم ميلاد طفل يدخل في شبكة جديدة من العوامل والملابسات التي تساهم مع مقوماته الحاصة لتشكيل طريقه وصياغة حياته وهكذا . أما ميلاد نابليون

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه ص ٩٠

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ص ٩٠ – ٩١

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ص ٩١

<sup>(</sup> ٤ ) كورنو

بالذات فليس هو الذي يحدد أن الالتقاء بين الخليتين التقاء مصادفة . فكل ميلاد خاضع لتعدد هذه العوامل وتعقدها فيه جانب معين من المصادفة . والتصور الموضوعي لا يجعل من ميلاد نابليون مصادفة ومن ميلاد سلفان (١) حدثاً محتوماً مقرراً و إنما يجعل المصادفة هي الإمكانية المفتوحة للالتقاء دون تحديد بمظهر غائى أخير .

وهكذا يتبين لنا أن بوانكاريه برغم حصوله على كافة الخطوط الرئيسية التي تسمح له بتصور المصادفة تصوراً موضوعياً ، إلا أنه كان على مبعدة من هذا التصور . ولهذا فليس صحيحاً ما يقوله أحد مؤرخي الفلسفة الفرنسية وهو برنوبي من أن «ثم نقاط التقاء بين بوانكاريه وكورنو(٢) . لأن كليهما لم يعتبر المصادفة مقياساً لجهلنا وإنما شيء موضوعي سيوجد دائماً». حقًّا أن بوانكاريه لم يقل بأن المصادفة هي الجهل. إلا أنه في الحقيقة قال بشي قريب جداً من هذا، ذلك لأن فهمه للفيزياء يكاد يتضمن دلالة ميكانيكية خالصة . فبوانكاريه كما رأينا يكثر من ذكر ما يسميه بالبدايات الأولى للأشياء سواء في أمثلته وتحليلاته أو تعاريفه . فالاختلافات في البدايات الأولى تؤدي إلى اختلافات عظمى في النهاية ثم إن معرفة هذه البدايات الأولى معرفة كاملة تؤدى إلى التنبؤ الكامل في الحالة الأخيرة لولا الاختلافات الضئيلة في البدايات وما تحققه من معلولات جسيمة في الأخريات ، فهذا القول بالبداية الأولى يكشف دائماً عن تحديد تعسني أو تدبير غائي فلماذا لا تكون الاختلافات نفسها هي البدايات؟.. لماذا نجعل الاختلافات اختلافات!! نسبة إلى البداية الأولى غير المختلفة ! ؟ ولكن كيف تكون البداية الأولى غير مختلفة دون نسبة كذلك ؟ ثم كيف تتحدد الأولية لهذه البداية ؟ هل بالاختيار والاقتطاع والمواضعة ؟! أليس القول بهذه البدايات الأولى هو سر هذا الموقف الغائى في تصور بوانكاريه

<sup>(</sup>١) أهم شخصية في بناء دوهاميل القصصي وهي تمثل الرجل العادي المتوسط الرغبات والأهداف والسلوك.

J. Bernubi: Les Sources et les Courants de la Philos. Contemp. en France. (Y)
P. 363. Tome I Paris 1933.

للمصادفة ؟. فإلغاء هذه البدايات واستبعادها لن يترك سبيلا لغير التفاعل والتداخل الدائم بين العوامل المعقدة أمدًا ، وبهذا يستبعد كذلك القول بالضآلة والحسامة ، ولايبقي في مجال التصور غير ما بين العناصر والعوامل والتحققات من تفاعل وتكاثر وتغاير وتغير ، وهي كلها صفات موضوعية محضة لا تقفل الظواهر في حدود مفتعلة ولا تخلع عليها المظهر الغائى.ولقد كان إنكار كل من كورنو وبير شي اللهوكية بالبدايات الأصلية الأولى، تمهيدًا تكوينياً سليماً لصياغة التصور المرضوعي للمصادفة . على أنه من الصعب أن نعتبر موقف بوانكاريه ذاتياً غائياً كما أنه من الصعب كما رأينا أن نعتبره موضوعيًّا فهو وسط بينهما. والحقيقة أن هذا التوسط هو لب فلسفته فهو «مواضعاتي » يجعل من المعرفة الإنسانية اختياراً واقتطاعاً بحسب ما هو ملائم وميسر للحدود والإمكانيات الإنسانية ولكنه بهذا يعد أقرب إلى الذاتية المثالية منه إلى الموضوعية العلمية . على أنه ليس من شأننا أن نتعرض لمذهبه العام، ويكني أن ننتهي من هذه الفقرة بملاحظة أن بوانكاريه قد أشار (١) إلى تحقق المصادفة في باب اللوغارتمات وفي عشريات العدد ٣ وقد أثبت أن تصوره للمصادفة وتعاريفه لها يتفق مع بعض أعداد اللوغارتمات . أما فيها يتعلق بالعدد ٣ فعلى جانب كبير من الصعوبة كما يقول ، ثم يذكر أنه ليسلديه الآن ما يقوله عن هذا الموضوع.ثم لايزيد عن هذه الإشارة شيئاً آخر . ومن الجائز أنه لم يطلع على تحليل كورنو لمسألة عشريات العدد ٣ التي سبق أن عرضنا لها ( صفحة ١٣٥ – ١٣٦ ) .

١.

من المتعذر أن نتبين الدلالة الحقيقية لتصور كينز للمصادفة ، بدون بيان نظريته في الاحتمال عامة وفي الاستدلال الإحصائي على وجه خاص ، ولكن لاسبيل ، إلى هذا البيان في هذا الفصل ، ولن نقدم عليه إلا في الباب الثاني

<sup>(</sup>١) بوانكاريه : المرجع السابق ذكره ص ٩٢ وما بعدها .

من البحث . على أننا لكى نحدد تصوره للمصادفة مضطرون إلى أن نمهد إلى ذلك بالإشارة إلى المظهر العام لنظريته فى الاحتمال .

لا يقال عن قضية إنها يقينية أو محتملة إلا بالنسبة إلى طائفة معينة من المعارف الواقعية أو الفرضية . وعلى هذا فاليقين أو الاحتمال صفة العلاقة التي يمكن إقامتها بين القضية وبين أشكال متعددة من المعارف . على أن هذا المظهر النسى لهذه العلاقة لا يجعلها ذاتية أي خاضعة للهوى الشخصى . فعندما نكون بإزاء طائفة معينة من المعارف التي يمكن أن «تكون مقدماتنا النهائية(١) » فإن من الممكن أن نستخلص من هذه المعارف قضايا يقينية أو محتملة بالنسبة إليها . وهذا الاستخلاص يتضمن (٢) علاقات منطقية خالصة بين القضايا التي تشتمل على معرفتنا المباشرة والقضايا التي نسعي إلى أن نحصل على معرفة غير مباشرة عنها . ولاشك أن مقدماتنا تستند إلى عوامل ذاتية خاصة بنا ، إلا أن العلاقات (٣) التي تقف منها القضايا الأخرى إلى تلك « والتي تجعلنا نصوغ أو نصل إلى معتقدات محتملة، علاقات موضوعية ومنطقية»، وعلى هذا « فلا(٤) توجد قضية في ذاتها محتملة أو غير محتملة تماما ، كما أنه لا يوجد مكان في جوهره بعيد » . وإنما المحتمل وغير المحتمل هو العلاقة المنطقية التي يمكن إقامتها بين القضية وبين مجموعة معينة من معارفنا الإنسانية . وعلى هذا فيمكن النفرقة بين نوعين من الاحتمال ، احتمال ذاتي ينسب مباشرة إلى معارفنا وعقائدنا العقلية وآخر موضوعي منطقي . «فلو قدمت إلينا مجموعة منالمقدمات التي تمدنا بها قوانا الذاتية وملابساتنا ، وأو قدمت إلينا العلاقات المنطقية التي يمكن عليها أن نقيم حججًا ، والتي في مقدورنا إدراكها ، فإن الننائج التي علينا أن نستخلصها استخلاصاً عقليتًا ، تقف بالنسبة إلى هذه المقدمات في علاقة موضوعية ومنطقية في صورة كلة (٥) .

John Maynard Keynes: A Treatise on Probablility. P. 4. MacMillan. 1929. (١) فقرة ٢ الفصل الأول .

<sup>(</sup>٢) المرجع والموضع نفسه . " (٣) المرجع والموضع نفسه .

<sup>(</sup> ٤ ) المرجع نفسه ص ٧ فقره ٧ الفصل الأول .

<sup>(</sup> ٥ ) المرجع بنفسه ص ١٨ فقره ١١ الفصل الثاني .

ومن هذا العرض المجتزئ للإطار العام لتصور كينز للمفهوم العام للاحمال يمكن القول بأن كينز ما زال داخل حدود ذاتية ، برغم مبر راته التي يقدمها لنا . ذلك لأن صفة الاحمال الذاتية هي حد من حدود الجهل والمعرفة الإنسانية ، وتتدخل فيها عناصر وملابسات متعددة . أما الاحمال الموضوعي فلا يقف عند مجرد هذه العلاقة المنطقية والعملية الاستدلالية بين طائقة معينة من المعارف والمقدمات . وفارق كبير بين الموضوعية والمنطقية . ويبدو أن الخلط عند كينز ناشيء عن صفة الضرورة في كل منهما . على أن الضرورة الموضوعية غير الضرورة المنطقية . ويتضح لنا هذا الخلط عند كينز من تحديده لموضوعية الاحمال بسلامة الاستخلاص ويتضح لنا هذا الخلط عند كينز من تحديده لموضوعية الاحمال بسلامة الاستخلاص طبيعتها تستند إلى موقف ذاتي لا يختلف عن المواقف الذاتية المعتادة إلا في طبيعتها تستند إلى موقف ذاتي لا يختلف عن المواقف الذاتية المعتادة إلا في مواجهة للوقائع الخارجية . ولهذا رأينا كينز يحدد الاحمال بالعلاقات بين القضايا وليس بين الوقائع . لأن المنطق ليس إلا علم العلاقات بين القضايا وضرورته ضرورة شكلية وليست ضرورة شيئية . ولهذا كان الاحمال كذلك وضرورته متعلقاً بالعلاقات وأيس موضوعاً متعلقاً بالوقائع .

على أن هذا كله سابق لأوانه ، وماكان لنا أن نعرض له هكذا دون مقدمات أخرى متعددة فى نظرية الاحتمال وفى النتائج العلمية وفى دور الرياضة عامة فى المعوفة العلمية المعاصرة وفى طبيعتها ... ولكن ما كنا نستطيع أن نمهد لتصور كينز للمصادفة بغير هذه الإشارات العابرة إلى ما يمكن أن يتضمنه فهم كينز للاحتمال من شكلية وذاتية . على أن كينز نفسه يرى أن الاختلافات في وجهات النظر فى معالجة الاحتمال إنما ترد إلى الاختلاط والغموض فى المقصود من العشوائية والمصادفة الموضوعية (١) . وعلى هذا فإذا كانت نظريته فى الاحتمال تمهيداً ضرورياً لفهم تصوره للمصادفة ، فإن عرض تصوره للمصادفة سيصيح هو نفسه تمهيداً ضرورياً لفهم حقيقة نظريته فى الاحتمال .

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه ص ٢٨١ فقره ١ الفِصل ٢٤.

من المتفق عليه - كما يقول كينز - أن هناك نوعاً من الاحتمال يتوقف على المعرفة والجهل ، ولهذا فهو ينسب إلى الذات المفكرة . ولكن هناك كذلك « احتمالاً(١١)موضوعيًّا ليس له توقف الاحتمال السابق،أو أنه أقل منه توقفاً » . ثم يضيف كينز قائلا « وإن لم يكن واضحاً حقيقة المقابل الموضوعي لهذه الفكرة ». ومن هذه التفرقة الأخيرة بين نوعى الاحتمال يبين لنا أن كلا منهما ذاتي، فكلاهما يتوقف على المعرفة والجهل وإن يكن أحدهما وهو الموضوعي أقل توقفاً ، وإن لم يتضع ولن يتضع لكينز الدلالة الموضوعية لهذا النوع الثانى من الاحتمال . ويأخذ كينز بعد ذلك بتوضيح أمور ثلاثة يتكشف لنا منها كذلك فهمه الذاتي المحض : الأمر الأول هو التقابل بين المعرفة والجهل بين الحوادث التي لنا بعض المبررات لأن نتوقعها والحوادث التي ليس لدينا ما يبرر وقوعها وهذا التقابل هو ما تقوم عليه نظرية الاحتمال الذاتى والمصادفة الذاتية<sup>(٢)</sup>. والأمر الثاني يتعلق بالاحتمال الموضوعي والمصادفة الموضوعية ، ويقول كينز٣٠) « إنهما على عموضهما فإن الاعتقاد العام أنهما ينشآن من التقابل بين العلة والمصادفة ، بين الحوادث المرتبطة ارتباطاً عـلَّيًّا والحوادث غير المرتبطة ارتباطاً علِّيةًا » ولاشك أن تحليلنا السابق لنظريات المصادفة المختلفة قد كشف لنا بوضوح أن المقدمة التي نبدأ بها بالمقابلة بين العلية والمصادفة ان تصل بنا إلى أى تصور موضوعي للمصادفة . فاعتبار أن المصادفة في تقابل مع العلية ، وأن العلية في تقابل مع المصادفة ، وبالتالى إن القول بالحتمية يتنافى مع القول بالمصادفة، لا يمكن أن يجعل من المصادفة غير مفهوم ذاتى موقوت ، لا سبيل إلى تحققه تحققاً موضوعيتًا . وكينز بتحديده لهذه المقابلة بين المصادفة والعلية إنما يفتح أمامه هذا الباب على مصراعيه . والأمر الثالث هو التقابل بين المصادفة والغائية أو التدبير ، بين العلل العمياء والعلل الغائية . وبهذا الأمر الثالث تتم الدائرة الذاتية التي يحيط بها كينز تصوره للمصادفة .

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه والموضع نفسه .

<sup>(ً</sup> ٢ ) المرجع والموضع نفسه .

<sup>(</sup>٣) المرجع والموضع نفسه .

على أن كينز يسلم بهذا تسايماً مباشراً ، فمنهج «رسالته» لم يكن في الحقيقة «غير مراعاة أن الاحتمال الذاتي هو الأساس (١) ، وأن نعالج كافة التصورات والأفكار الأخرى باعتبارها مستمدة من ذلك » على أن « كافة الفلاسفة العقلاء منذ منتصف القرن التاسع عشر على الأقل - كما يقول كينز (٢) - قد ساموا بالاحتمال في حدود هذا المعنى . إلا أن هناك كثيرين قد اقترحوا شيئاً آخر هو الاحتمال الموضوعي . بل هناك من يرى أن هذا الاحتمال الأخير هو المهم من الناجية المنطقية والفلسفية لغموض الاحتمال الذاتى واقتصاره على تصورات سيكلوجية ، ويأخذ كينز في تتبع هذه النظريات فيعرض لهيوم والابلاس ولكورنو وكوندرسيه وبوانكاريه عرضاً سريعاً . أما عند هيوم فيتحقق هذا التمييز بين نوعي الاحتمال الذاتي والموضوعي - كما يقول كينز - على الرغم من عدم وضوح التمييز .. «فهيوم (٣) لم يقصد أن يثبت .. .. وجود مصادفة موضوعية بمعنى يتناقض مع نظرية حتمية في الكون » وإلى جانب ما في كلمة كينز هذه عن دلالة المصادفة والاحتمال عند هيوم، فإنها تتضمن برضوح فهم كينز للتقابل والتعارض بين القول بالمصادفة والقول بالحتمية . ثم يذكر كينز أن كل شي عنان مختلطاً عند كوندرسيه وكذلك - تقريباً - عند لابلاس وأخذ التمييز يتضح في القرن التاسع عشر في كتابات كورنو . ثم يخصص كينز الفقرة الثالثة من الفصل الرابع والعشرين (٤) من كتابه لعرض نظرية كورنو. واكنه لا ينجح في بيان موضوعيتها بيانيًا سليماً . فهو يذكر ما انتهى إليه كورنو من تعريف الحادث المصادف بأنه مركب يعزى إلى الالتقاء في الزمان أو المكان بين حوادث تنتسب إلى سلاسل مستقلة استقلالا عليًّا ، غير أنه يعقب على هذا بأن نظرية كو نو « تبدو غير كافية (٥) أو مرضية ، فلو وجدت - كما يقول. ــ سلاسل للظواهر مستقلة بالمعنى الذى يقصد إليه كورنو ، فليس

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه ص ٢٨٦ فقرة ٢ فصل ٢٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع والموضع نفسه .

<sup>(</sup>٣) المرجع والموضع نفسه .

<sup>(</sup> ٤ ) المرجع والموضع نفسه ص ٢٨٣ .

<sup>( ، )</sup> المرجع والموضع نفسه .

من الواضح كيف يمكننا تحديدها أو كيف نقيم حساباً يدّعي المعرّفة بها . فكما أن من الممكن أن نكون جميعاً أبناء عم لوعدنا إلى الماضي بدرجة كافية فكذلك يمكن أن تقوم علاقات قديمة بيننا وبين المشترى . فالارتباط الضئيل القديم أو التدخل الضئيل من الناحية الكمية ، ليس إلا مسألة درجة أو مرتبة ـــ وليس هو الاستقلال المطلق » . والحق أن هذا النقد الذي يوجهه كينز إلى كورنوليس الامظهرا لعدم وضوح نظرية كورنو لكينز وخاصة مفهوم الاستقلال، فالاستقلال عندكورنو قابلية للتغير وإمكانية مفتوحة، ولا يتسم بهذه الإطلاقية الحاسمة الى يفرضها عليه فهم كينز الحاص . على أن كينز يقف وقفة طويلة عند بوالكاريه ، وإن لم يخلص من عرضه لنظرية بوانكاريه إلى شيء ذي بال . يستهل كينز عرضه بالأسس التي يرتكز عليها بوانكاريه(١) في دحضه للقول بأن المصادفة مرادفة للجهل، ثم يأخذ في ذكر الأمثلة التي يستخلص منها بوانكاريه أولى صفات المصادفة عنده وهي العلة الضئيلة للغاية التي تخفي عن ملاحظاتنا ولكنها تحدد معلولا بالغ الحطورة لانخطئ في تبينه . ثم يعرض للصفة الثانية وهي الخاصة بتعدد العلل وتعقدها (٢) ، ثمالصفة الثالثة وهي حدوث أمر نتيجة لمساهمة وتداخل حوادث تنتسب إلى سلاسل علية ممايزة ، ولا ينسى أن يرد هذه الصفة الثالثة إلى كورنو(٣). وينتهى كينز من عرضه المده الصفات الثلاث قائلًا (٤): « عندما نعزو مثل تلك الحوادث ... إلى المصادفة ، فإننا لانعني أن نؤكد فحسب أننا لانعرف كيف نشأت أو أننا لانملك أى مبرر حاص لكي نتوقعها توقعاً قبليتًا ... ولكن ما نقصد إليه هو أن نقيم توكيداً حاسماً قاطعاً للطريقة التي نشأت بها هذه الحوادث , وإن يكن من الصعب للغاية التعبير بدقة عماننتوى توكيده بشأنها أ . وتعقيب كينز هذا كما نرى تعقيب غائم غامض ، لانحصل منه على نتيجة مباشرة . ولكنه سرعان ما يتضبح عندما يأخذ كينز في بيان جوهر نظریته هو .

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه ص ٢٨٤ فقرة ٢٠٠ . (٢) المرجع نفسه ص ٢٨٥ .

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ص ٢٨٦ . (٤) المرجع والموضع نفسه فقرة ٦ .

يستمل كينز(١) نظريته بقوله: « إن الدراسة الدقيقة لكافة الحالات التي يدعى مختلف الكتاب أنها تكشف عن وجود مصادفة موضوعية إنما تؤكد الرأى القائل بأن المصادفة الذاتية ــ التي تتعلق بالمعرفة والجهل ــ هي الأساسية ، وأن مايطلق عليه اسم المصادفة الموضوعية، مهما تكن أهميتها من وجهة النظر العملية أو العلمية ، فإنها ليست إلا نوعاً خاصًّا من المصادفة الذاتية وطرازاً مستمداً ا من تلك الأخيرة » . وليس أصرح من هذا النص في الدلالة على الاتجاه المذهبي لنظريته ، على الرغم مما سيحاوله بعد قليل من تغطية هذه الذاتية الصريحة بغطاء شفاف من الموضوعية . وكينز لاينسي السرالكامن وراء القول بالمصادفة الموضوعية. « فلا واحد من هؤلاء المشايعين للمصادفة الموضوعية يرغب في دراسة الطابع الحتمى للنظام الطبيعي(٢٠) » والممرة الثانية نلمح في صورة واضحة بارزة ما يقيمه كينز من تعارض وتقابل أساسي بين القول بالحتمية والقول بالمصادفة الموضوعية أو بين العلية والمصادفة .

ولكن إذا كانت المصادفة مصادفة ذاتية فحسب كما يرى كينز فما دلالة هذه المصادفة وما هي حدودها ؛ إنها تتوقف ــ سواء بسواء كالاحتمال ــ على ما لدينا من معارف ومعلومات عن الحادث الذي نحن بصدده . فني رمية قطعة من قطع النقد مثلا « يعد سقوطها مصادفة (٣) لو أن معرفتنا بملابسات وظروف الرمية لا تتلاءم مع توقعنا لإحدى النتيجتين الممكنتين ، ولو أن عدد الإمكانيات كبير للغاية . فإن وقوع الحادث لايكون فحسب خاضعاً للمصادفة ، بل يكون كذلك غير محتمل ، لدرجة كبيرة ، ويمكن القول ــ بوجه عام ــ عن حادثين إن بينهما ارتباط مصادفة - بالمعنى الذاتى - عندما تكون المعرفة بالحادث الأول غير ملائمة لترقعنا للحادث الثاني ولا تؤدي إلى احتمال جديد له أو عليه » . ومعنى هذا بغير شك – أنه كلما زادت معرفتنا بالحادث الأول زيادة تسمح لنا بتوقع الحادث الثانى تختني صفة المصادفة ، وبهذا التحديد أمكن لكينزأن يعرف المصادفة الموضوعية تعريفا سلبياً أي تعريفاً يقوم على نبي صفات

 <sup>(</sup>١) المرجع والموضع نفسه
 (٣) المرجع نفسه ص ٢٨٧ فقرة ٧ . . ۲ ) المرجع نفسه ص 7 - 7 فقرة 7

تعريفه للمصادفة الذاتية « فحدوث حادث ما يمكن أن يقال عنه إنه موضوع للمصادفة الموضوعية — فيا يعتقد كينز — عندما لا يكرن حادث مصادفة بالمعنى السابق ، وعندما يكون لدينا مبرر كاف لأن نفترض أن إضافة معلومات جديدة من نوع معين — لو أنها كنة المنال — لا تؤثر في طابعه المصادف (۱۱)» . فلو أنه « . . على الرغم (۲)م كال وتمام معرفتنا بأنواع معينة من الأشياء ، استمر الاستقلال (۱) قائماً على حاله بين القضايا التي نحاول أن نكتشف ما بينها من روابط ، فإنه يحوز لنا القول بأن هناك معنى موضوعيًا يعزى ارتباط هذه القضايا إلى المصادفة » . والحق أن وصول كينز إلى هذه النقطة الحاسمة كان من المكن أن يكون سبيلا إلى كشفه لموضوعية المصادفة كشفاً حقيقيًا ، وخاصة لو أدرك الاستقلال في صورة أخرى غير الصورة المطلقة التي تبيناها في نقده لكورنو وفي هذا النص السابق . ولكن كينز لم يذهب أبعد من هذه الصياغة السابقة للمشكلة ، وسرعان ما أخذ يتراجع إلى قضاياه الأولى .

يقول كينز: «عندما (٤) نعزو حادثاً إلى المصادفة الموضوعية ، فإننا لا نقصد فحسب أننا لا نعرف حاليًا قانون ارتباط ، ولكن نقصد أنه لا يرجد قانون ارتباط يمكن أن يعرف . وعندما نقول إن وقوع ممكن بدلا من ممكن آخر يرجع إلى المصادفة ، فإننا لا نقصد فحسب أننا لا نعرف أى مبدأ يمكن به أن نفتار بين الممكنات ، وإنما نقصد كذلك أن مثل هذا المبدأ لا يمكن أن يعرف » . وبهذا التحديد يقترب كينز جدًا من تصور ميرسرن Meyerson الفكرة « اللامعقول (١٠٠ » . على أن كينز يأخذ في توضيح تحديده مستعيناً بالتفريق بين ما يسميه بالمعرفة على أن كينز يأخذ في توضيح تحديده مستعيناً بالتفريق بين ما يسميه بالمعرفة الاسمية والمعرفة الكونية في المعرفة الكونية في

<sup>(</sup>١) المرجع والموضع نفسه . (٢) المرجع نفسه ٢٨٧ – ٢٨٨ .

<sup>(</sup>٣) التخطيط لنا . (٤) المرجع نفسه ص ٢٨٨ فقرة ٨ .

<sup>(</sup> ه ) يَعْرَف ميرسون اللامعقول بأنه « واقعة » نعتقد أنها يقينية ، ولكن سوف تظل أبداً غير متعمَقيًّة ، وغير ميسرة لعقولنا، ولا سبيل إلى ردها إلى عناصر عقلية خالصة » راجع فصل اللامعقول في كتابه : Identité et Réalité .

معرفة الوقائع أو الوجود . لو أعطينا — كما يقول كينز(١١) ــ وقائع معينة و ﴿١ ) عن ا وأعطينا كذلك بضعة قوانين للارتباط ك(٢١). لاستطعنا أن نستخلص يقيناً أو احمالا وقائع جديدة ١ )عن ١ ؛ ولو أن معرفة كاملة بقوانين الارتباط بالإضافة إلى و (١) لم تؤد إلى احمّال يمكن تقديره لتفضيل ﴿ (١) على أَى إمكانية أخرى، إذنَّ لاقترحت أن تكون العلاقة الواقعية بين ٥ ۾ و ــ في مثال معين ــ يمكن أنَّ تعزى إلى مصادفة موضوعية ، وعلى هذا ، فيعزى حادث ما (٢٠) إلى المصادفة الموضوعية لو كان من الضرورى ، و لكي يتنبأ به أو لتفضيله على مكنات أخرى تتساوي حاليًّا في درجة احمالها - بأي درجة عليا من الاحمال - أن نعرف طائفة كبيرة للغاية من وقائع الوجود ، فيما يتعلق به، زيادة على ما لدينا بالفعل، ولو أن إضافة معرفة واسعة من المبادئ العامة لايكون لها كبير نفع ، ولزيادة توضيح ذلك يقوم كينز بالتمييز في وقائع الوجود نفسها بين وقائع تتنوع تنوعاً كبيراً للغاية من حالة إلى أخرى ووقائع تعد ثابتة أو تكاد أن تكون ثابتة في حدود مجال معين من الملاحظة أو التجربة . وفي نطاق هذا المجال ، لو أدت المعرفة بوقائع الوجود الثابتة إلى التنبؤ برابطة من الروابط لما عزيت تلك الرابطة إلى المصادفة(1) . ولكن و في داخل مجال معين من الملاحظة أو التجربة ، لو أن معرفة وقائم الوجود التي هي ثابتة وغير متغيرة \_ في نطاق هذا الحجال \_ بالإضافة إلى معرفة كافة القوانين العلية الأساسية الملائمة أو المبادئ العامة وإلى بضع وقائع أخرى من وقائع الوجود ، لم تسمح لنا \_ لو أعطينا و ( ا ) أن ننسب احمالا يمكن تقديره إلى ﴿ ( ا ) ﴿ أُو احمالاً يمكن تقديره إلى الإمكانية ، ١ (١) أكثر من ، ١ (١) ، فإن اتصال ١ (١) أواتصال ٥٠ (١) أكثر من ٥٠ (١) مع و(١) يعزى إلى مصادفة موضوعية (١٠). ويضرب الملك مثالا توضيحيًّا: «إننا نقول إنه من المصادفة أن يموت إنسان

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه ص ٢٨٨ فقرة ٨.

<sup>(</sup> ٢ ) يقصد كينز بالرمز ك الارتباط بالواقع الكونى لا الاسمى و بالرمز س بالارتباط الاسمى المنطق.

 <sup>(</sup>۴) الرجع نفسه س ۲۸۹ .

<sup>(</sup> ٤ ) المرجع والموضع نفسه .

<sup>(</sup> ٥ ) المرجع والموضع نفسه فقرة ٩ .

يوم احتفاله بعيد ميلاده، أي أنه كمبدأ عام وفي حالة تخلف معلومات خاصة تتعلق بحالة معينة ، لا يوجد ما برجح موته في يوم احتفاله بعيد ميلاده ، أكثر من موته في أي يوم آخر . ولو كان في ذلك اليوم - كقاعدة عامة - احتفالات بحيث إنها عجلت من موته ، فإن علينا أن نقول إن موت إنسان في عيد ميلاده ليست مسألة مصادفة . ولو أننا لم نكن نعرف مثل هذه القاعدة العامة ، ولكننا لم تكن لدينا معرفة كافية بأعياد الميلاد حتى يمكن أن نتأكد من أنه لاتوجد مثل تلك القاعدة ، فليس في مقدورنا أن تسمى المصادفة موضوعية . . وإنما في مقدورنا فحسب أن نتحدث عنها من هذا الاعتبار او أنه كان لدينا شاهد يرجح ترجيحاً قويتًا عدم وجود عثل تلك القاعدة العامة (١٠)» . وعلى هذا فإن « الموت . . في . . . عيد الميلاد » . . . واقعتان بينهما رابطة نريد أن نثبت أنها رابطة مصادفة موضوعية . ولايتم هذا كما يتبين لنا من نص كينز إلا بتحديد أساس معين . . . فنستطيع أولا أن نعتبر الموت في عيد الميلاد مصادفة بالمعنى الذاتي أى تخلف معلومات خاصة تتعلق بحالة معينة . . . ولوعرفت هذه المعلومات ــ مثل قيام احتفالات مثلا في ذلك اليوم ـــ لبطل اعتبار الحادث أو العلاقة ا مصادفة . وأولم نعرف هذه القاعدة من ناحية ، ولم نعرف العادات في أعياد الميلاد من ناحية أخرى ، لاعتبرنا هذه المصادفة ذاتية كذلك . واكن ... لو ثبت لنا \_ على وجه الترجيع \_ عدم وجرد مثل تلك القاعدة أى لو ثبت عدم ارتباط بين عيد الميلاد والموت في حلقة وسطى هي الاحتفالات التي من الممكن أن تعجل بالموت ، أى لو ثبت عدم ارتباط بين الواقعتين لكانت المصادفة موضوعية .

وبهذا التحديد تقف المصادفة فى حدود ذاتية نسبية ، إذ أن الشرط الذى يضعه كينز لموضوعيتها شرط خرافى ، ذلك هو انعدام الارتباط أو على حد تعبير كورنو الاستقلال المطلق، وهو شرط لا وجود له . ولهذا تصبح المصادفة الموضوعية حداً تعجيزياً لا سبيل إلى تحققه فى تصور كينز لها .

<sup>(</sup>١) المرجع والموضع نفسه ص ٢٨٩ – ص ٢٩٠ .

والحق أن منشأ هذا هو منطقية كينز الحاسمة وفهمه الحتمى الكون فهما يتضمن بقايا ميكانيكية تتضح في تصوره المطلق للاستقلال . هذا إلى جانب أن الخلط بين المنطقية والموضوعية عند كينز خلط لا يقوم على استبصار واقعى علمى . فا عدنا في القرن الحالى نستطيع أن نقف من الصياغات المنطقية موقفاً مندزلاعن حركة التجربة الخارجية والتفاعلات العملية . بل إن للمنطق حدوداً موضوعية ينبغى أن يحددها له الأساس التجربي الذي ينبغى أن يستند إليه دائماً ، ويستمد منه مقدماته وأصوله ويقوم على تمحيصها ونقدها خلال عملياته . وكينز إذ يحدد الموضوعية بالمنطقية لا العكس إنما يقف موقفاً تقليديناً من العلم نفسه . فعلى الرغم من أنه لم يصرح بالأساس العلمي الذي يستند إليه ، إلا أن ربطه بين الموضوعية والمنطقية وفهمه للاستقلال هذا الفهم المطلق ، يجعله على مبعدة من التطورات العلمية الأخيرة منذ نهاية القرن التاسع عشر ومستهل القرن العشرين ، ويقيم بينه وبين مضمون التصور الميكانيكي للعلم علاقة وثيقة السبيل إلى دحضها . على أننا لا نستطيع أن نتورط في أحكام أخرى عن كينز وأن نفصل القول في هذه الأحكام التي تورطنا فيها بالفعل ، قبل أن نقوم على قليل نظريته في الاحمال تحليلا وافياً كافياً في الباب القادم .

## 11

من المتعذر أن نتبين بعد كينز ملامح لأى نظرية أخرى في المصادفة إلا إشارات أو فقرات أو تعليقات هنا وهناك غند مختلف المفكرين والأدباء المعاصرين (١) مما لا يقيم منها وحدة مذهبية تتبع لها أن تصاغ صياغة نظرية . ولكن إلى جانب هذه الإشارات العابرة ، نجد مبدأ لها مثلاء ند قون ميزس أو نقداً لها عند سرقيان Servien أو تحليلا فيزيائيًا لها عند بورن ، إلا أننا لا نستطيع أن نفصل عند هؤلاء بين تحليلا تهرين نظرية الاحتمال من ناحية أو النظرية

<sup>(</sup>١) كنظرية الفمل العشوائ عند اندريه چيد ، والتلقائية في الفن الأوتوماتي والدادائي .

الفيزيائية من ناحية أخرى. ولهذا لن نستطيع أن نعرض لهم إلا في خلال عرضنا لنظرية الاحمال وتطورها، وفي خلال عرضنا للمصادفة في الفيزياء الحديثة، وهما الموضوعان اللذان سيشغلان الباب الثاني. أما في هذه الفقرة الحتامية فسنكتني بمتابعة المنحني العام الذي سارت بحسبه نظرية المصادفة منذ البداية حتى كينز مستفيدين في تحقيق ذلك « بالحيط الموجه » الذي قدمه لنا بياچيه وعرضنا له في نهاية الفصل الأول فقرة (٢). وسنحاول بعد ذلك أن نقوم بتحليل التعاريف المختلفة الممادفة وذلك تحقيقاً لما سبق أن ذكرناه في بداية الفصل الأول وتمهيداً المواجهة مشكلات الباب الثاني.

فى الفصل الأول من هذا الباب الخاص بالدلالة الشائعة للمصادفة، رأينا المصادفة تقف أولا في ثنائية مع الضرورة الموضوعية . ورأينا أن هذا يكون على وجهين : إما باعتبار أن المصادفة ذات دلالة ذاتية وجدانية خالصة وبهذا لا يكون لها تحقق موضوعي ، وإما باعتبارها حجداً لجهلنا بالضرورة ، وبهذا تكون مرحلة عرفانية موقوتة سرعان ما تزول بتقدم العلم . وسواء أكانت المصادفة ذاتية وجدانية أو عرفانية نسبية ، فإنها تجانب الضرورة الموضوعية . ولقد رأينا كذلك في الفصل الأول أن المصادفة تقف ثانياً في ثنائية مع القول بالغائية، لا من حيث إن المصادفة هي انتفام الغائية، ذلك لأن انتفاء الغائية هو الآلية ، واكن باعتبارها آلية ذات مظهر غائى .. فهي غائية غير مقصودة . وبهذا المد ارتبطت المصادفة كذلك بالدلالة الذاتية الوجدانيَّة السلوكيَّة في الأفكار الشائعة . ثم تبين لنا في الفقرة الخامسة من الفصل نفسه أن فكرة المصادفة فكرة مستحدثة في الحياة الثقافية الإنسانية ، وأن مفهومها يأخذ في التميز كلما ازداد تقدم المعرفة الإنسانية وازدادت موضوعيتها وازداد تخلصها من المواقف الوجدانية من أسطورية أو دينية أو ذاتية . وفي الفقرة السادسة منالفصل نفسه عرضنا لرأى بياچيه 🛃 تطور مفهوم المصادفة عند الطفل بما يؤيد النتيجة نفسها التي وصلنا إليها وذكرنا أن بياچيه يحدد مفهوم المصادفة الموضوعية بأنها عدم القابلية للارتداد وبأنها لا تتضح كفكرة فى العقلية الإنسانية إلا بنضج فكرة القابلية للارتداد

والتأليف العملي عامة . وعلى هذا فتصور المصادفة لاينضج إلابنضج نقيضه . وذكرنا ماكشفه بياچيه منأنه في المرحلة الحدسية لدى الطفل، هذه المرحلة التي تتميز بظواهر ليس لها قابلية للارتداد، لانعثر على أى فكرة للمصادفة . ويصبح تفكير الطفل ارتداديتًا بين سن ٨،٧ . ولكن لا يتم نضج فكرة المصادفة كعملية ترابطية قبل الثانية عشرة . وفي هذه السن تختفي صفتها الوجدانية وتنضج دلالتها الموضوعية الخالصة . وذكرنا أن هذا المنحني نفسه لتطور مفهوم المصادفة يتحقق سواء بسواء في تاريخ تطور العقلية الإنسانية . فعقلية البدائي لا تتميز بميزات ارتدادية تسمح له بتعمّل عدم الارتدادية التي هي ميزة المصادفة، ولهذا لا نعثر لمفهوم المصادفة على أثر في العقلية البدائية . وفي الفصل الثاني أخذنا في عرض منحنى مفهوم المصادفة في التفكير الهلميني القديم . فلم نعثر في البداية على أصول أسطورية لها ، وإن لمحنا بدايات لها عند كتاب التراجيديات الإغريقية . ثم رأينا مفهوم المصادفة يتضح كمفهوم ناضج عند ديمقريطس وأورسطو وإبيقور ولوكريس بنسب متفاوتة . أما عند أرسطو فرأيناه يربط بين المصادفة والفعل الأخلاق ويجعل للمصادفة مظهراً غائيتًا لاسبيل إلى التخلص منه . وكذلك الشأن عند أبيقور،الذي لم يقل بالمصادفة إلا كوسيلة لإثبات حرية السلوك الإنساني . وبنظرية أرسطو وأبيقور ، كشفنا أول مذهب مباسك للمفهوم الذاتي للمصادفة . أما عند ديمقر يطس ولوكريتس فلقد لمحنا استبصارًا علميًّا سليمًا للأساس المادي الناضيج الذي ارتكزا عليه في تصورهما العلمي . ولهذا رجدنا عندهما الخطوط الأساسية للمفهوم الموضوعي للمصادفة . وبنشأة العلم الحديث - منذ القرن السابع عشر اتضحت فكرة المصادفة اتضاحاً كاملا. ولم يكن من الممكن أن ترتبط بالسلوك الإنساني أو الأخلاقي شأن أرسطو وأبيقور. وإنما كان من الممكن أن تفهم فهماً موضوعيًّا خالصاً. فالفيزياء التقليدية كانت تستهدف كشف القوانين الارتدادية وحدها ، مما ساعد على إدراك الظواهر الأخرى غير الارتدادية في مجال تجربتها ، إلا أن المنهج الميكانيكي لتلك الفيزياء كان يجهد الإدخال الكون بأسره في إطار من الارتدادية الدقيقة واستبعاد

كل ما لا يقبل التشكل بهذا الإطار . ولهذا لم يكن أمامها غير أن تعزو المصادفة إلى القصور العرفاني أو الجهل. ولقد عبر هيوم وكانط هن هذا الموقف أبلغ تعبير كما رأينا . وعلى الرغم من نشأة نظرية الاحتمال منذ القرن السابع عشر إلا أن المصادفة لم تفهم فهماً موضوعيًّا إلا منذ القرن التاسع عشر على يدكورنو ، وتبعه أو عاصره في ذلك آخرون من أمثال فن وبيرس . وقد صاحب وضوح مفهوم المصادفة الموضوعية تطوراً جديداً في الفيزياء سواء في النظرية الذرية عامة أو في النظرية الحركية في وجه خاص . وبهذا خرجت الفيزياء نفسها من إطار الظواهر الارتدادية وحدها، وأخذت تهتم بالظواهر غير الارتدادية . ومنذ ذلك الوقت أخذت نظرية الاحتمال تلعب دوراً أشد خطورة من ذي قبل . وهكذا يتبين لنا أنه كلما ازداد الفكر الإنساني تخلصاً من المواجهة الذاتية الوجدانية للواقع الحارجي، وكلما استطاع أن يستبعد المنهج الميكانيكي القاصر، ازداد اقترابه من المصادفة كمفهوم له تحققه الموضوعي الخالص . . هذا المفهوم الذى لا يقيم تعارضاً بينه وبين العلّية أوالضرورة ولا يربط مصيره بمصير غائى أو شبه غائى . ولكن على الرغم من هذا الانجاء التاريخي للمفهوم الموضوعي للمصادفة ، سواء عند مفكريه من أمثال كورنو وڤن وبيرس أو في النظريات العلمية الحديثة ، فإن الدلالة العامة للمصادفة عند كثير من المفكرين والعلماء كما رأينا فى الفصل الأول ـ دلالة ذاتية ، ويتضح لنا هذا لو تناولنا بالتحليل المحاولات المتعددة التي يقوم بها المفكرون المحدثون لتعريف المصادفة ، ولن نحاول أن نتبع بالتفصيل التعاريف الختلفة عند مختلف المفكرين والعلماء والكشف عما فيها من ذاتية أو موضوعية ، فهدفنا منذ البداية نظريات المصادفة لا تعريفاتها الجزئية . ولقد عرضنا لهذه النظريات ، ولكننا نحب أن نختم هذا الباب بمناقشة بعض التعاريف العامة التي تؤيد وجهة نظرنا في أن الدلالة الذاتية ماتزال مسيطرة حتى العصر الحديث . والتعريف الأول الذي نحب أن نسوقه دليلا على ذلك هو تعريف ه . بيرون H. Piéron في مقالة له(١) عن المصادفة

Revue de Métaphysique et de Morale. Dixième Année 1902. P. 681-695 (1)
Essai sur le Hasard: La psychologie d'un concept.

يحاول فيها تحديد الدلالة السيكلوجية لها . ولو تركنا جانباً تحليله التاريخي لها، لأنه ليس له قيمة جدية ، وبلغنا جوهر نظريته، لوجدناه بحاول التوفيق بين غائية أرسطو وموضوعية كورنو ، على حساب موضوعية كورنو طبعاً . فهو يغد أن مجرد رد المصادفة إلى التقاء السلاسل العلية المستقلة لا يكفي لتحديدها وإنما ينبغي إضافة دلالة إنسانية ، ويضرب عدة أمثلة على ذلك منها ، «هل أقول (١) بوجود مصادفة عندما أمر بالقرب من بحيرة بها زورق ؟ ها هنا التقاء بين سلاسل مستقلة من الظواهر، ولكن، لو واتتني في هذه اللحظة رغبة عارمة في أن أتنزه في زورق ، لأعلنت أن هذه هي مصادفة سعيدة بالغة الغرابة .. إلخ » ثم يبلور موقفه بعد ذلك بقوله : « إن تعريف كورنو غير ملائم ، لأنه بالغ العمومية ، وهو بالغ العمومية لأنه غير كامل ، إنه ينقصه في الحقيقة عنصر إنساني .. لاغني عنه .. إلخ » . ﴿ إننا لا نتكلم عن المصادفة إلا لنا » .. ثم يضوغ تعريفاً يحاول به أن يعدل من فهم كورنو والنوفيق بينه وبين أرسطو فيقول تعريفاً للمصادفة : إن التقاء غير متوقع بين سلسلتين مستقلتين من الظواهر يولد حادثاً يعد عشوائيـًا . وقد يتحقق كل شيء كما لو أن هناك غائية حقيقية (٢). وهذا التعريف كما نرى صياغة لمفهوم أرسطو بمصطلح كورنو ، والدلالة الذاتية الغائية غالبة عليه مما يجعله أرسطيبًا خالصاً . ولا يختلف موقف بيرون عن موقف « لالاند » في يسوقه من تعريفات موضوعية وذاتية مختلفة في معجمه الفلسفي ولا عن موقف المهمتشين والمعقبين على مادة المصادفة في معجم لالاند سواء في طبعة سنة ١٩٢٦ أو طبعته الأخيرة سنة ١٩٤٧. يميز لالاند (٣) بين نوعين من التعاريف ذاتية وموضوعية . أما الذاتية فلا يذكر منها غير تعريف واحد وحسب هو: صفة الحدث أو الأحداث التي تلحق بشخصنا أو ممتلكاتنا أو مصالحنا بدون أن نقصد إليها قصداً ودون أن يكون في مقد ورنا

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٦٨٨ . (٢) المرجع نفسه ص ٦٩٠ .

A. Lalande: Vocabulaire Technique et Critique de la Philos. Alcan. 1926. ( v ) Hasard.

توقعها أو التنبؤ بها .. إلخ . أما التعريفات الموضوعية فيسوق أربعة منها: الأول هو ما هو في الوقت نفسه من الناحية المادية غير محدد ومن الناحية الأخلاقية غير مقصود . ويمكن أن يقال إنه في مقابل الغائية . والتعريف الثانى خاص بتعريف كورنو وجون ستيورات مل ومالديدييه Maldidier . ولا يختلف تعريف الأخير عن تعريف كورنو. أما التعريف الثالث للمصادفة فباعتبارها «صفة الموضوعات التي يتحقق بها قانون الأعداد الكبيرة » والتعريف الرابع هو تعريف بوانكاريه باعتبار أنها صفة حدث محدد تحديداً دقيقاً إلا أن اختلافاً ضئيلا جداً في علته يؤدي إلى اختلاف كبير للغاية في النتيجة. وفي النقد يأخذ لالاند في نقد تعريفات كورنو ومل، على أساس أن القول بالسلاسل العلية المنعزلة ليس صحيحاً لا نظريًّا ولا عملينًا . ومنشأ هذا النقد هو عدم استبصار لالاند بحقيقة دلالة الاستقلال عند كورنو . ونتبين حقيقة نزعة لالاند من قوله معقباً على كورنو: « لكى نتحدث عن المصادفة ليس بكاف أن يكون هناك التقاء بين سلاسل مستقلة وإنما يكون للحدث الناتج عن هذا الالتقاء من الأهمية(١) ما يجعل من الممكن اعتباره الهدف أو الغاية الممكنة لسلسلة من العلل الغائية ، ويشير إلى مقالة بيرون سالفة الذكر كتأييد له في قوله إن المصادفة تفترض تدخل حكم تقويمي . ولا تختلف التعليقات التي كتبت على مادة المصادفة في معجم لالأند عن موقف لالاند نفسه . ولقد قام بهذه التعليقات لاشيلييه وجوبلو ومنتريه وبرنشفج وغيرهم. ولكنهم جميعاً ــ تقريباً ــ لا يختلفون في الدلالة الذاتية الواجبة في تعريف المصادفة ، وفي ثنائبة المصادفة مع الضرورة من ناحية ومع الغائية من ناحية أخرى بالمعنى الذي سبق أن حددناه .. فجوبلو مثلا، يقول : و إن كلمة المصادفة تبدو لى أنها لا سبيل إلى تعريفها بأى معنى من المعانى منعزلة عن فكرة الغائية . فني الحال الفيزيائي الحالص ـ ما لم تدخل في علاقات مع كاثنات حية \_ لا يكون للمصادفة مكان على الإطلاق . . إلخ. ، ومنتريه بدوره يبرهن على الفهم الذاتي للمصادفة بتحليل تعريف عن G. Tarde وآخر عن

<sup>(</sup>١) التخطيط لنا .

برجسون ويرد التعريفين إلى أرسطو. أما تعريف Tared فؤداه أن المصادفة هي الآلية غير المقصود الذي يشابه المقصود، أما تعريف برجسون فؤداه أن المصادفة هي الآلية التي تتخذ مظهر الغرض والقصد. ولا فارق بالطبع بين هذه التعريفات جميعاً ومفهوم أرسطو القديم. على أن الذي يعنينا أن نذكره هنا هو أنه على الرغم من النتائج العلمية الحاسمة سواء في الفيزياء أو نظرية الاحمال، فإن مفكري أوائل القرن العشرين كانوا ما يزالون يتمسكون بدلالة غير متطورة المصادفة، وإذا كنا قد ربطنا بين تطور مفهوم المصادفة وتطور النظرية العلمية، وذكرنا أن تطور العلم نحو الموضوعية يصحبه فهم موضوعي المصادفة، فإن معني هذا أن هؤلاء المفكرين جميعاً لم يتبينوا تماماً الدلالة الحقيقية للعلم المعاصر ولم يستبصر والموضوعيته.

ولكن .. هل نحن مطالبون بتعريف المصادفة كنهاية لهذا الباب ؟ . الحق أننا قدمنا التعريف الذى نراه حقاً . قدمناه بهذا التتبع التاريخي لمختلف النظريات الذاتية والموضوعية على السواء . وبهذا التتبع التاريخي التحليلي يتحقق التعريف الذى نراه ملائماً . على أننا يمكن أن نقول تلخيصاً لما سبق إن المصادفة يمكن أن تفهم على أساس ذاتي وجداني أو ذاتي عرفاني نتيجة لمرقف إسقاطي نفسي أو منهجي ميكانيكي . ولكن هناك فهماً موضوعياً لها يتحقق باستبصار ما في الواقع من تعقد وتعدد وتغاير وتطور دائم وتفاعل الاينقطع . فالمصادفة هي عصلة هذه العوامل جميعاً دون تثبيت متعسف عند جانب دون جانب . ولهذا فلا تعارض بينها وبين العلية أو الضرورة . الأن المصادفة علية والعلية مصادفة . فالمصادفة علية الانتجة ضرورية لهذا التعقد والتداخل والتغاير الدائم . فالعلية مصادفة الأنها لا تتحقق في صورة واحدة من الارتباط بين علة ومعلول وإنما هي تشابك وتداخل وتفاعل بين عوامل متعددة متغايرة أبداً في تطور وتعقد دائم . المصادفة والعلية إذن وجهان لحقيقة واحدة هي الضرورة الا بالمعني الذي يدخل في إطاره كافة العوامل المكنة الميكانيكي المقفل المحدود وإنما بالمعني الذي يدخل في إطاره كافة العوامل الممكنة إمكاناً لا حد له ولا نهاية والذي يجعل من عناصره علاقات متفاعلة أبداً .

المصادفة بهذا المعنى لاتتعارض مع العلم بل هي تمام العلم وكماله . وهي لا تند عن التنبؤ بل يتم التنبؤ بها ، وإن يكن تنبؤاً ذا دلالة متغيرة ، فهو ليس التنبؤ الميكانيكي التقليدي وإنما هو تنبؤ أكثر تفاعلا وامتلاء بإمكانية الواقع ، تنبؤ تقريبي لا عن قصور أو جهل وإنما عن واقعية ومباشرة .

على أن هذه الكلمات جميعاً لاقيمة لها على الإطلاق دون أن متعرف على حسابها حساباً دقيقاً . ولن يتم هذا إلا بنظرية الاحمال وبتطبيقها فى الفيزياء الحديثة . وبهذا تكون نهاية هذا الباب أصبحت أمرًا ضروريًّا من الناحية الفكرية ، إذ أن سطوره تحيلنا مباشرة إلى الباب الثانى .

الباب الثانى المصادفة بين الرياضة والفيزياء

## الفصل الأول حساب الاحتمالات

١

الاحتمال هو التعبير العلمى عن المصادفة فى الحجال الرياضى . ومن المفكرين (١) من يرى استبدال الإمكان بالاحتمال ، لما فى كلمة الاحتمال من دلالة ذاتية وما فى كلمة الإمكان من إحالة مباشرة على موضوع خارجى ، وإشارة إلى علاقات موضوعية . على أن هذه الإشارة إلى موضوع خارجى ليست بوجه عام شرطاً فى حساب الاحتمالات كفرع من فروع الرياضة ، وإن تكن شرطاً لدى مدرسة بعينها تريد أن تخرج بحساب الاحتمالات من المجال الرياضى لتجعل منه علماً موضوعياً كالفيزياء مثلا . والحق ، أنه على الرغم من النجاح البالغ الذى أصابه حساب الاحتمالات من الناحية التطبيقية فى الفيزياء النجاح البالغ الذى أصابه حساب الاحتمالات من أوجه النشاط العلمى الحديث ، فإن الخلاف مازال على أشده حول تفسيرة تفسيراً سليماً (١) وحول دلالته الحقيقية . فإن أحد الأسباب الكثيرة الداعية إلى هذا الحلاف ، وضع حساب الاحتمالات نفسه فى منطقة وسطى بين الرياضيات والعلوم التجريبية . حتى ليقال عنه فى معرض هذا إن التجريبيين يتصورون أنه نظرية من نظريات الرياضة على حين أن الرياضيين يتصورون أنه واقعة تجريبية .

ولن تعنينا هنا دراسة العمليات الرئيسية لحساب الاحتمالات ، فإنما نهدف لى النظر في دلالته لنستكمل بهذه الدلالة تصورنا للمصادفة موضوع الحساب. من التعسف أن نبدأ بتحديد معين لحساب الاحتمالات، إذ أن كل تحديد يخضع الضرورة لأساس نظرى بعينه ، وهناك أكثر من تفسير نظرى - كما أشرنا -

صفخة . 81 - 80 ع غ نقرة . 1843. Hachette

Mind: Vol. XLIX No. 195 July 1940. (7)

On Probability. by G.H. von Wright. P.P. 265 - 283.

Cournot: Expos. de la Théorie des Chances et des Prolabilités. Paris. (1)

لحساب الاحتمالات . فهناك النظرية التقليدية التي تعده قياساً للعلاقة أو للنسبة بين عدد الحالات الملائمة لوقوع حدث من الأحداث ، وعدد الحالات الممكنة ومكاناً متساوياً للوقوع هذا الحادث . وهناك النظرية المنطقية التي تقصره على قياس علاقة بين قضايا لا بين حوادث ، ثم هناك النظرية التكرارية التي تعتبره قياساً لدرجة التكرار النسبي لوقوع حدث من الأحداث. ولكل من هذه النظريات الثلاث تفريعات واختلافات في داخل النظرية نفسها ، هذا إلى جانب ما تحاوله النظرية المنطقية من رد التقليدية والتكرارية إليها، وما تحاوله التكرارية بدورها من رد التقليدية والمنطقية إليها، وهذا غير مؤقف رابع يرى علة الانقسام الثلاثي في اعتبار المصادفة موضوعاً لحساب الاحتمال، فيرى إلى إزالة الانقسام باستعاد المصادفة من مجال الحساب واستبقاء الحساب في حدود رياضية حاسمة .

ولهذا فخير تحديد لحساب الاحمالات هو متابعة منحناه التاريخي منذ البداية حتى الآن لنتبين في حركته التاريخية المتطورة مقدار السلامة في كافة هذه التفاسير النظرية المختلفة.

لا تعد إشارة أرسطو إلى الاحتمال ذات قيمة تاريخية في نشأته ، وإنما المصدر المادى المباشر لهذه النشأة هي ألعاب المصادفة . وأقدم رسالة حول هذا الموضوع تنسب إلى من يدعى كاردان (Cardan وكان كاردان مقامراً مدمن المقامرة وتعد رسالته التي نشرها سنة ١٦٦٣ كتاباً صغيراً في فن المقامرة يحتوى وصفاً للألعاب المختلفة وعلى توجيهات لما ينبغي اتخاذه من حرص واجب لو حاول المحصم الغش والحداع ، على أن الرسالة إلى جانب هذا تحتوى على تحديد لبعض نسب الحظوظ في بعض رميات زهرة اللعب . ولحاليليو(۱) - قبل كاردان - إشارة عابرة إلى تحديد حظ من حظوظ اللعب ، وذلك في رسالة له بعنوان :

رداً على سؤال من صديق Considerazione Sopra il Giucodei Dadi المن صديق له يستشيره في هذه المسألة: بثلاث زهرات من زهرات اللعب كم نسبة ظهور العدد له العدد الله العدد المناطات مختلفة ؟ ولقد أشار صديق جاليليو إلى أن التجربة

Todhunter: A History of the Mathematical Theory of Probability. (1)
Cambridge & London. MacMillan. 1865. P. 2 - 4.

تكشف عن أن العدد ١٠ يظهر عادة أكثر من العدد ٩ . وقام جاليليو بتحليل دقيق لكافة الحالات التي يمكن أن تحدث وبيتن أنه بين ٢١٦ حالة هناك ٢٧ حالة ملائمة لظهور العدد ٩ .

على أن المقامرين بوجه عام كانوا منذ ذلك الوقت يقومون بتحديد العلاقات بين الحظوظ الملائمة والحظوظ غير الملائمة بالنسبة إلى لاعب بينهم ، وكانت الألعاب والمراهنات تنظم بمقتضى هذه العلاقات . ولكن ما من أحد قبل باسكال وفررُما استطاع أن يقدم المبادئ الأساسية والمناهج السليمة التي يمكن بها أن يخضع هذا الموضوع للتحديد الحسابي الدقيق . فإلى هذين العالمين من علماء الهندسة ينبغي أن نرد البدايات الأولى - كما يقول لابلاس- لعلم الاحتمالات، هذا العلم الذى يعد اكتشافه فى مرتبة واحدة بين روائع الأشيآء التى يتميز بها القرن السابع عشر (١) . وبدأ هذا العلم حياته في شكل رسائل متبادلة بين باسكال وفير مما حول بعض المشكلات التي أثارها Chevalier de Méré ، وقد نشرت ثلاث من هذه الرسائل التي كتبت سنة ١٦٥٤ عام ١٦٧٩ ثم أعيد نشرها في مجموع مؤلفات باسكال سنة ١٨١٩ . والمشكلة الرئيسية التي انشغل كل منهما بحلها كانت تتعلق بتوزيع الرهان توزيعاً عادلابين اللاعبين اللذين يتساويان في المقدرة واللذين يودان وقف اللعب قبل الانتهاء منه . وكان شرط اللعب أن كسب الدور لا يتم إلا بحصول أحدهما على عدد معين من النقط . وكان من الضرورى أن يتم توزيع الرهان بحسب نسبة احتمالات كل لاعب في كسب الدور ، وهي احتمالات تتوقف على عدد النقط التي ماتزال تنقص كلاً منهما. وكان منهج باسكال كما يقول لابلاس(٢) \_ يقف عند حد لاعبين . أما منهج فرما فكان يقوم على الترابطات. وكان يمتد فيشمل أى عدد من اللاعبين. وكان لابلاس يعتقد أولا أنه من الضروري الاقتصارعلي لاعبين وهذا ما أدى إلى إثارة النقاش بينهما ، اعترف في نهايته باسكال بسلامة منهج فرما .

Laplace: Essai Philos. Sur les probabilités. سبق ذكره P. 248 (۱)

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ذكره ص ٢٤٩

ومن بین مسائل الحلاف التی أثیرت بینهما هذه المسألة البسیطة علی سبیل المثال (۱): شخص علیه أن یرمی العدد 7 بزهرة للعب فی  $\Lambda$  رمیات . فلو افترضنا أنه رمی ثلاث رمیات بدون نجاح ، فما مقدار نسبة ما یسمح له بأخذه من الرهان لو تنازل عن الرمیة الرابعة ? إن مصادفة النجاح فی الرمیة الواحدة المستقلة هی  $\frac{1}{7}$  وعلی هذا فله أن یأخذ  $\frac{1}{7}$  الرهان لو تنازل عن رمیة من الرمیات . علی أن الرمیة الرابعة لیست مستقلة . فالرمیة الأولی رحدها هی التی تساوی  $\frac{1}{7}$  الباقی أی والثانیة تساوی  $\frac{1}{7}$  الباقی أی  $\frac{1}{7}$  أما الرابعة فتساوی  $\frac{1}{7}$  الباقی الأخیر أی  $\frac{179}{717}$  من الرهان .

وهكذا كانت مسألة النقط هي المسألة الرئيسية التي أثارت الخلاف ووضعت الأسس في الوقت نفسه لإقامة علم جديد . ولقد استخدم باسكال مثلثه الحسابي المشهور في حل بعض هذه المسائل الحاصة بالنقط. ويصاغ (٢) مثلث باسكال هكذا: نكتب العدد ١ على خط مكرراً م تين . ١ ١ ثم نحسب كل عدد سيكتب في الخطوط التالية بإضافة العدد الذي بعلوه إلى 1 8 7 8 1 العدد الذي على يساره. ولنضرب مثالا لتوضيح كيفية 1 0 1. 1. 0 1 الاستفادة من هذا المثلث 1 7 10 7. 10 7 1 لحل بعض مسائل النقط ۱ ۷ ۲۱ ۳۵ ۳۵ ۲۱ ۷ مستعینین بلعبه ۱ ۸ ۸۲ ۵۰ ۷۰ ۵۰ ۲۸ ۸ ۸ الوجه والظهر ١ ٩ ٣٦ ٨٤ ١٢٦ ٢٢١ ٨٤ ٣٦ ٩ 1 1. 20 17. 71. 707 71. 17. 20 1.

ما احتمال ظهور الوجه مثلا برمية واحدة؟ الحط الأول يشير إلى مرة واحدة

<sup>(</sup>۱) Todhunter المرجع السابق ذكره ص ۱۹

Emile Borel: Le Hasard. P. 25. ۱۱ فقرة Paris. Alcan. 1932. (٢)

وما احتمال ظهور الوجه في رميتين ؟ يشير الحط الثاني إلى :

١ - هناك احتمال واحد لظهوره مرتين

٢ \_ هناك احتمالان لظهوره مرة واحدة

٣ - هناك احتمال واجد لعدم ظهوره

ويشير الحط الثالث إلى احتمال ظهورالوجه في ثلاث رميات هكذا:

١ - هناك احتمال واحد لظهوره ثلاث مرات

٢ - هناك ثلاث احبالات لظهوره مرتين

٣ \_ هناك ثلاث احتمالات لظهوره مرة واحدة

٤ ـ هناك احتمال واحد لعدم ظهوره

ويشير الحط الرابع إلى احتمال ظهور الوجه فى أربع رميات هكذا :

١ – احتمال واحد لظهوره أربع مرات

٢ – أربع احتمالات لظهوره ثلاث مرات

٣ ـ ست احتمالات لظهوره مرتين

٤ ــ. أربع احتمالات الظهوره مرة واحدة

ه ـ احتمال واحد لعدم ظهوره .

يشير الخط الحامس إلى احتمال ظهورالوجه في خمس رميات هكذا:

١ ــ احتمال واحد لظهوره خمس مرات

٢ - خسة احتمالات لظهوره أريع مرات

٣ \_ عشرة احتمالات لظهوره ثلاث مرات

عشرة احتمالات لظهوره مرتين

خسة احتمالات لظهوره مرة واحدة

٣ ـ احمال واحد لعدم ظهوره

وهكذا . وهكذا . ولكن الملاحظ أن مثلث باسكال الحسابي(١) لا يغني إلا في حل المسائل ذات الأجزاء الصغيرة، ولكن إذا امتددنا به إلى ما بعد المائة أو الألف أصبح فوق الطاقة البشرية . ولهذا يستعاض عنه بالجبر والتحليل الرياضي . ولقد ورث هيجنز Huygens هذا التراث عن باسكال وفرما وساهم في تطويره في رسالته De Ratiocinus in Ludo aleae التي طبعت سنة ١٦٥٨ أو ١٩٥٧ في نهاية كتاب لمدرسة في الرياضيات Schooten وتحتوي هذه الرسالة على أربع عشرة نظرية . النظرية الأولى خاصة بلاعب له حظوظ متساوية في الفرز بكمية معينة يرمز لها بالرمز أو بكمية معينة هي ب. وينتهي هيجنز إلى أن توقعه للفوز يساوي (١ + ب) لـ والنظرية الثانية بلاعب له حظوظ متساوية كذلك في الفوز بال (١) أو بال (ب) أو بال (ج) وينتهي هينجنز إلى أن توقعه للفوز يساوى إ ( ۱ + ب + ج) والثالثة خاصة بلاعب له س من حظوظ الفوز بال (١) وله ق من حظوظ الفوز بال (ب) يساوى توقع فوزه  $\frac{m+\bar{b}}{m+\bar{b}}$ . ثم يناقش هيجنز في بقية النظريات • سألة النقط في حالة لاعبين ثم في حالة ثلاثة من اللاعبين بما لا يختلف في شيء عن منهج باسكال وفرما . وقد ترك هيجنز في نهاية كتابه خس مسائل دون حل تاركاً أمرها للقارئ . وقام جيمس برنوي في كتابه Ars Conjectandi بالإجابة عليها . ولكن قبل أن نعرض لبرنوي نحب أن نشير إلى ليبنتز الذي كان له كبير اهمام بحساب الاحمالات كما كان له استبصار كامل بأهميته، إلا أنه لم يساهم مساهمة (٢) جدية في تقدمه وإنما اكنفي بتجميع ما قاله سابقوه وبتجديد برناميج للدراسة . ولهذا يعد جيمس برنوي بحق أكبر شخصية في تاريخ الاحتمال بعد هيجنز (٣). ويقع كتاب Ars Conjectandi في أجزاء أربعة . وليس

<sup>(</sup> ۱ ) : Todhunter فقرة ۳۱ ص ۲۳ المرجع السابق ذكره .

F. Mentré: Les Racines Historiques du probabilisme Rationnel de Cournot ( y )
Revue de Métaphysique et de Morale. Troisième Année. 1905. P.p. 485-486.

<sup>(</sup>٣) ولد برنوى فى سنة ١٦٥٤ ومات فى أغسطس سنة ١٧٠٥ ولم ينشر كتابه إلا بعد ثماني سنوات من وفاته أىسنة ١٧١٣ .

للأجزاء الثلاثة الأولى أهمية تاريخية كبيرة . أما الجزء الرابع ، فعلى الرغم من أنه تركه ناقصاً إلا أنه من أخطر الصفحات في تاريخ نظرية الاحتمالات ، إذ يقدم فيه برنوى خطوط نظريته الخاصة التي تسمى باسمه . فني القرن السابع عشر دأب بعض العلماء وهم ممن يعدون الرعيل الأول من رجال الإحصاء، على تجميع المعلومات الضرورية لتحديد الوفيات والمواليد وجنس المولود وغير ذلك. وقد أوضمحت هذه الأبحاث الأولى واقعة جديدة لم تكن متوقعة من قبل هي أنه لمو وجد انتظام بين نوع معين من الأمثلة المجمعة، فإن هذا الانتظام يصبح أكثر وضوحاً كلما تضاعف عدد الأمثلة موضوع البحث(١). كما اكتشف أن الذكور والإناث لا تولد فحسب بنسب متساوية على وجه التقريب ، وإنما تميل إلى أن تتقارب نحو رقم معين محدد عندما يصبح عدد الأمثلة المسجلة كبيراً. ونظرية برنوى ليست إلا الصياغة النظرية لهذه الظاهرة ويسميها المؤلفون عادة باسم قانون الأعداد الكبيرة، وإن كان كينز يراه اسمًا غير ملائم ويرى أن تسمى النظرية (٢) باسم « ثبات التكرارات الإحصائية » . وخلاصة نظرية برنوى أن درجة الاحتال تزداد ثباتاً كلما مضت الأمثلة في الزيادة . فلو رمينا بقطعة نقد في الهواء لكانت نسبة ظهور الوجه في الرمية الأولى كنسبة إ بحسب مثلث بسكال وبحسب معرفتنا القبلية . ولو أخذنا في رمى قطعة النقد هذه ماثة مرة مثلا وأخذنا نسجل عدد مرات ظهور الوجه إلى العدد الكلي لمرات رمى القطعة، الرجدنا النسبة تقترب من بنه أى من لم بمقدار يتراوح بين هامش يضيق أو ي سع . فقد تكون من أو أو أكثر من ذلك أو أقل. ولكن الملاحظ بحسب نظرية برنوى أن هذا الهامش المتراوح يأخذ في الضيق كلما تضاعف عدد مرات رمى قطعة النقد ، أي لو وصلت إلى ألف فما يزيد عن ذلك . فني هذه الحالة نجد نسبة ظهور الوجه إلى العدد الكلى للمرات أقرب ماتكون إلى النسبة إ. وهكذا فكلما ازدادت الأمثلة ازدادت درجة الاحتمال ثباتا . وتعد هذه النظرية

<sup>(</sup>۱) صفحة ۳۲۲ من كتاب : ۳۳۲ من كتاب

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٣٣٦ .

أساساً لما يسمى بالاحتمال البتعدى أوالتجريبي كما سنرى. ونجد بعد جيمس برنوى طائفة من الدراسات التي ساهمت كذلك في تعميق النظرية وفي الامتداد بها نحو مجالات جديدة . ومن أمثلة هذه الدراسات كتاب Montmort (سنة ١٦٧٨ – ١٧١٩) عن الحظوظ ، الذي حاول فيه اتمام عمل برنوى . وكذلك كتاب ١٧١٩) عن الحظوظ ، الذي حاول فيه اتمام عمل برنوى . وكذلك كتاب . Abraham de Miovre (سنة ١٦٦٧ – ١٧٥٧) وغيرهما كثير ون . ولكن يهمنا الإشاق إلى D'Alembert ( ١٧٨٣ – ١٧٨٣) بصفة خاصة لإثارته نقدًا معيناً لحساب الاحتمالات في ذلك الوقت ، سيكون له أهميته عند تحديد الدلالة التقليدية لنظرية الاحتمال . ويتضح لنا نقده في المثال التالى :

ما مقدار مصادفة ظهور الوجه في رميتين لقطعة من قطع النقد لو اعتبرنا الوي رمزًا للوجه، و « ه » رمزًا للظهر؟ تقرر النظرية العادية أن هناك حالات ملائمة أربع متساوية هي : وو، ه و، وه، ه ه . والحالة الأخيرة هي التي تعد غير ملائمة . وعلى هذا يكون مقدار المصادفة هو ج. ولكن دالمبير D'Alembert لا يوافق (١) على هذه النتيجة، ويرى أنه لو ظهر الوجه أول رمية فلاحاجة للرمية الثانية . ولهذا جعل الحالات ثلاثاً بدلا من أربع وهي : هه . ه و . و . والمناقش شرط « تساوى الاحتمال » فيما بعد وأهميته في النظرية التقليدية . وهناك ناقش شرط « تساوى الاحتمال » فيما بعد وأهميته في النظرية التقليدية . وهناك عالم آخر ساهم مساهمة جدية في تطوير نظرية الاحتمالات هو Bayes الذي وجه الاحتمالات وجهة جديدة وذلك لتحديد احتمالات العلل وصاغ لهذا نظرية أسهاها لابلاس باسمه .

ولكن على الرغم من هذه الإضافات المتعددة التي ساهم بها مختلف العلماء في صياغة الخطوط الرئيسية لحساب الاحتمالات فإنه إلى لابلاس وحده يرجع الفضل الأكبر في صياغتها الصياغة النظرية الأخيرة وفي إعطامها المدلول الخاص بها . على أن للفيلسوف الإنجليزي داڤيد هيوم أثرًا لا ينكر على هذا المدلول الحاص للنظرية ، يحسن الإشارة إليه قبل الوقوف عند لابلاس .

<sup>(</sup>١) فقرة ٤٦٤ ص ٢٥٨ – ٢٥٩ من المرجع السابق ذكره : Todhunter

تستند نظرية هيوم في الاحتمال إلى موقفه من المصادفة . ولقد سبق أن رأينا ا أن هيوم يجعل من المصادفة نفياً للعلة ، وأنها تثير في الذهن حالة من عدم التحديد. والتميز (فقرة ٢ صفحة ٩٢ الباب الأولى الفصل الثالث ) ولهذا حدد هيوم لإمكان التفكير في المصادفة ضرورة قيام اختلاط بين العلل والمصادفات تسمح بالمفاضلة والتمييز . وعلى الرغم من أن المصادفة لا شيء « وأنه لا يوجد (١) شيء كالمصادفة فى العالم » ... « فإنه يوجد – على يقين – احتمال . وينشأ الاحتمال من تعالى المصادفات في جانب من الجوانب وكلما زاد هذا التعالى ، وتجاوز المصادفات المقابلة، زاد الاحتمال زيادة نسبية »، ويتحقق هذا بذات الأسلوب الذى تتحقق به العملية العرفانية عامة عند هيوم ، فارتباط الأفكار بأثر معين هو الأساس الأول للعملية الذهنية عند هيوم كما نعرف ، وإن تكن العادة هي التي تولد هذا الارتباط . على أن العادة بدورها تنشأ من (٢) العلاقات المتكررة بين الموضوعات. ولهذا فإنها لا تصل إلى كمالها الإنساني إلا على مراتب وينبغي أن تستمد قوة جديدة من كل مثال يقع تحت ملاحظتنا . فالمثال الأول له قوة ضئيلة أو ليست له قوة على الإطلاق. والثاني يضيف شيئاً إليها والثالث يصبح أكثر وضوحاً ، وبهذه الخطوات البطيئة بصل حكمنا إلى اليقين الكامل ويتم هذا على مراتب كل منها احتمال . وبهذا يمكن القول إن الاحتمال عند هيوم هو المراتب الدنيا المختلفة التي تجتازها العملية العرفانية في طريقها إلى المعرفة الكاملة اليقينية . على أن هيوم يعرض مداولا آخر للاحتمال غير هذا المدلول ، لا يرجع إلى التدرج في المعرفة وإنما إلى التضاد بين العلل

Hume: Enquiry Concerning Human Understanding (Sect. VI) (1)

ص ه ۷ في نشرة Hume : Theory of Knowledge. D.C. Yalden-Thomson

Hume's Treatise of Human Nature. Oxford, 1946 (Ed. L.A. Selby- ( ) Bigge. Section XII Part, III Book I. P. 130.

والتجارب. «فكثيراً ما يوجد أن ملاحظة من الملاحظات تتعارض مع (أو تضاد) ملاحظة أخرى . وأن العلل والمعلولات لا تسير بحسب النظام نفسه الذي أقمنا عليه التجربة . ولهذا فنحن مضطرون إلى أن نغير من وسائلنا البرهانية حتى نتمكن من تفسير عدم اليقين هذا . وحتى ندخل في حسابنا التضاد بين الحوادث(١١) ولكن مامصدر هذا التضاد بين العلل وما طبيعته ؟ . ويجيب على هذا هيوم بأن «... التضاد بين الحوادث يمكن أن ينشأ لاعن عدم الضرورة في العلة وإنما عن العملية الحافية التي تقوم بها العلل الأخرى . ويتحول هذا الإمكان إلى يقين كلما زادت الملاحظة (٢)» ويؤدى هذا التضاد بين التجارب والعلل إلى إثارة « اعتقاد غير كامل (٣)» هو ما يسميه هيوم بالاحتمال كذلك. وإلى جانب هذا النوع من الاحتمال القائم على التضاد بين العلل والنوع السابق القائم على مراتب المعرفة، هناك نوع ثالث من الاحتمال عند هيوم ينشأ عن التمثيل أو المشابهة، ويقوم على أوجه الشبه بين الأمثلة المتعددة ومراتبها المختلفة(؛) . على أن هذا النوع في رأينا لا مبرر لجعله مفهوماً ثالثاً للاحتمال فهو جانب من المنهج التجريبي بصفة عامة . على أنه في الحقيقة يمكن رد النوع الأول والثاني من الاحتمال إلى صنف واحد. أو فكالاهما مراتب للمعرفة وكالاهما علل متضادة . لأن العلل المضادة عند هيوم هي هذه العلل الخافية التي تعوق الوصول إلى . تمام المعرفة . ومراتب المعرفة المختلفة ليست إلا محاولة النكشف والتغلب على هذه العلل الحافية . هما إذن وجهان لظاهرة عرفانية واحدة . بتعبير آخر، النوع الأول الذي يعرف الاحمال بأنه مرتبة دنيا من مراتب اليقين إنما يحدد قيمته العرفانية أما النوع الثانى الذى يعرف الاحتمال بالتضاد بين العلل فإنما يفسره ويحدد الأسباب المولدة له . أما النوع الثالث وهو التمثيل فلا يعد كما قلنا مفهوماً للاحتمال وإنما هو وسيلة منهجية .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ذكره ص ١٣١.

<sup>(</sup>٢) المرجع والموضع نفسه ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) المرجع والموضع نفسه ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٤) المرجع والموضع نفسه ص ١٤٢ .

والواضح من فهم هيوم للاحتمال أنه لا يختلف عن فهمه الذاتى للمصادفة. فالجهل بالعلل هو المسئول عن هذه الدرجة الدنيا من المعرفة «فعندما تعجز أى علة في إيجاد معلولها المعتاد ، لا يعزو الفلاسفة هذا إلى عدم انتظام في الطبيعة ، وإنما يفترضون عللا خافية .. قد أعاقت العملية (١) وعدم معرفتنا بهذه العلل أساس حكمنا بالاحتمال .

وعلى هذا الفهم الذاتى للاحتمال يستند كذلك لابلاس فى نظرته إلى الاحتمال إلا أنه لم يقف كما فعل هيوم عند هذه الحدود إلابستوه ولوجيه ، وإنما كان له تحليله الرياضى وتطبيقاته العملية , ولكنه لم يخرج كما سنرى عن هذا الأساس النظرى الذى حدده هيوم أو الذى حدده بتعبير أصح العلم الميكانيكي التقليدي باعتبار أن هيوم ولا بلاس من كبار المعبرين عن الميكانيكية التقليدية .

الاحتمال عند لابلاس نسبى ، جانب منه ينسب إلى الجهل وجانب منه إلى المعرفة . فعندما تعرف أنه بين ثلاثة أو بين عدد كبير من الحوادث سيتحقق أكثر من واحد منها فحسب ، لا شيء يدفع إلى الاعتقاد في أن أحدها سيتحقق أكثر من الحوادث الأخرى . وفي حالة عدم التحديد هذه يكون من المستحيل علينا أن نعبر بيقين عن تحقق الحدث وإنما نعبر عن ذلك بحساب الاحتمالات . وتتحقق العملية الاحتمالية عند لابلاس من رد كافة الحوادث التي من نوع واحد إلى عدد معين من الحالات التي تتساوى في إمكانيتها ، (أي نكون غير قادرين على القطع بالنسبة إلى وجود أي واحد منها وأن يتساوى في ذلك حكمنا عليها جميعاً )، ومن تحديد عدد الحالات الملائمة للحادث الذي نريد تحديد احتماله ، والنسبة بين هذا العدد وعدد كافة الحالات المكنة هي مقياس ذلك الاحتمال ، فوو كسر بسطه عدد الحالات الملائمة ، ومقامه كافة الحالات الممكنة . فلو وهو كسر بسطه عدد الحالات الملائمة ، ومقامه كافة الحالات الممكنة . فلو أردنا \_ في حالة زهرة اللعب مثلا \_ أن نحسب احتمال ظهور الوجه « ستة » بالنسبة لبقية أوجه الزهرة ، لكانت نسبة الاحتمال هي إلى البسط يمثل الحالة الملائمة الوحيدة والمقام يمثل كافة الحالات المكنة إمكاناً متساوياً أي التي تتساوى إمكانية والمقام يمثل كافة الحالات المكنة إمكاناً متساوياً أي التي تتساوى إمكانية والمقام يمثل كافة الحالات المكنة إمكاناً متساوياً أي التي تتساوى إمكانية والمقام يمثل كافة الحالات المكنة إمكاناً متساوياً أي التي تتساوى إمكانية والمقام يمثل كافة الحالات المكنة إمكاناً متساوياً أي التي تتساوى إمكانية والمقام يمثل كافة الحالات المكنة إمكاناً متساوياً أي التي تتساوى إمكانية المكانية والمكانية والمكانات والمكانية والمكانية

<sup>(</sup>١) ص ٩ه المرجع المذكور Hume : Enquiry .

<sup>(</sup> ۲ ) Laplace ( ۲ ص ۱۰ المرجع السابق ذكره .

ظهور أى حالة بينها . ويتحقق هذا بافتراض أن أوجه الزهرة متساوية شكلا وثقلا وأن الزهرة نفسها متساوية الجوانب لا تميل إلى جانب دون جانب وإنما هي منضبطة دقيقة . وهكذانجد أن العناصر الضرورية لتحديد حساب الاحتمالات عند لابلاس هي :

- ١ تحديد الحالات المكنة .
- ٧ تحديد الحالات الملائمة .
- ٣ المقدرة على تقدير التساوى بالنسبة للحالات الممكنة جميعاً .

ومن هذه العناصر الثلاثة صاغ لابلاس مبادئه العامة للحساب. وسنسوق بعضها لبيان الدلالة الحقيقية لنظرية لابلاس ، ومبادئ لابلاس ، عشرة: المبدأ الأول والثانى ليسا إلا مجرد تعريف للاحتمال نفسه ، فأولا الاحتمال هو العلاقة بين عدد الحالات الملائمة وعدد كافة الحالات الممكنة ، وهذا هو المبدأ الأول ، ولكن المبدأ الثانى سرعان ما يقرر تساوى إمكانية الحالات كشرط ضرورى لتحديد الاحتمال ، ويضرب لابلاس (۱) على هذا مثالا توضيحياً نسوقه باختصار : لنفرض أننا رمينا فى الهواء بقطعة مسطحة ، قطعة نقد مثلاذات وجهين يسمى أحدهما وجها والآخر ظهراً ، ونتساءل ما احتمال ظهور الوجه مرة على الأقل بين رميتين . هناك كما سبق أن ذكرنا (صفحة ٢٠١) إمكانية على الأقل بين رميتين . هناك كما سبق أن ذكرنا (صفحة ٢٠١) إمكانية الحدوث حالات أربع ممكنة إمكاناً متساوياً فقد :

- ١ يظهر الوجه في الرمية الأولى والرمية الثانية .
- ٢ وقد يحدث أن يظهر الوجه في الرمية الأولى والظهر في الثانية .
- ٣ ـ وقد يحدث أن يظهر الطهر في الرمية الأولى والوجه في الثانية .
  - ٤ ــ وقد يحدث أن يظهر الظهر في الرميتين .

والحالات الثلاث الأولى تعد ملائمة للحدث (٢) الذي نبحث عن احتماله ، ومعنى هذا أن درجة احتماله تساوى بم أى أن هناك ٣ حالات في مقابل

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٥

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ١٦

حالة واحدة لظهور الوجه مرة بين رميتين . ولكن لماذا لانكتني في هذه اللعبة بحالات ثلاث فقط وهي :

١ ــ الوجه في الرميَّة الأولى ويغنينا هذا عن الرمية الثانية .

٢ ــ أو الظهر في الرمية الأولى والوجه في الرمية الثانية .

٣ \_ وأخيراً الظهر في الرمية الأولى والثانية .

وبهذا تنخفض درجة الاحمال إلى  $\frac{7}{4}$ . ولقد سبق أن ذكرنا هذا الرأى (صفحة ٢٠٤) ونسبناه إلى D'Alembert فما وجه الحطأ فيه ؟. الحطأ هو عدم قيام كافة هذه الرميات وقيمها على قاعدة تساوى الإمكانية . فنسبة ظهور الوجه فى الرمية الأولى هى  $\frac{1}{4}$  ونسبة ظهوره فى الرمية الثانية هى  $\frac{1}{4}$  وعلى هذا تكون نسبة ظهور الوجه فى الرميتين هى  $\frac{1}{4}$  +  $\frac{1}{4}$  =  $\frac{7}{4}$  +  $\frac{1}{4}$  =  $\frac{7}{4}$ . المقام عبر عن عدد الحالات الممكنة جميعاً بالنسبة للوجه والظهر على السواء . والبسط ٣ يعبر عن عدد الجالات الملائمة لظهور الوجه مثلا . أما فى الحالة السابقة التى يعرضها D'Alembert فنلاحظ أن المقام ٣ لا يعبر عن كافة الحالات الممكنة على السواء بالنسبة للوجه والظهر . ذلك أن الحالة الأولى وهى فرض ظهور الوجه فى الرمية الأولى واستغناؤه بذلك عن الرمية الأولى واستغناؤه بذلك عن الرمية الثانية تتضمن فى الحقيقة إمكانيتين ، أى حالتين ، لا إمكانية أو حالة واحدة هى :

١ – ظهور الوجه في الرمية الأولى وعدم ظهوره في الثانية .

٧ - ظهور الوجه في الرمية الأولى والثانية . إن D'Alembert يضغط هاتين الحالتين والإمكانيتين في حالة واحدة هي ظهور الوجه وبهذا يعطى لظهور الوجه نسبة غير النسبة الحقيقية . ومنشأ ذلك خلط D'Alembert بين إمكانية الحدوث والحدوث نفسه . فظهور الوجه في الرمية الأولى دفعه إلى الاستغناء عن احتساب ظهوره في الرمية الثانية . والاحتمال هو تجديد لإمكانية الحدوث ، سواء تحقق الحدوث الفعل أو لم يتحقق . وكان من نتيجة هذا الحلوث أن خرج D'Alembert بهذه النسبة غير السليمة للاحتمال . وعلى هذا فضمان صحة الحكم على الإمكانية يشترط تحديد تساويها بالنسبة وعلى هذا فضمان صحة الحكم على الإمكانية يشترط تحديد تساويها بالنسبة

للحوادث المدروسة . أما المبدأ الثالث عند لابلاس فخاص بترابط الاحتمالات الجزئية . فلو كانت الأحداث مستقلة بعضها عن بعض (١) لكان احتمالها معاً هو حاصل ضرب احتمالاتها الجزئية . فاحتمال ظهور العدد ١ من رمى زهرة نرد واحدة هو أو واحتمال ظهور العدد ١ من رمى زهرتى نرد مرة واحدة هو إلى فكل وجه من أوجه الزهرة الستة يترابط مع الأوجه الستة للزهرة الأخرى ويتكون عنها ٣٦ حالة ممكنة إمكاناً متساوياً ، بينها حالة واحدة يظهر فيها العدد ١ في الزهرتين معاً .

والمبدأ الرابع والخامس يتعلقان بالاحتمالات المركبة ومهج قياسها . والمبدأ السادس والسابع خاص بحساب احتمال العلل ، أما المبدأ الثامن والتاسع والعاشر فخاصة بما يسمى بالأمل الرياضي حيث يدخل في الاحتمال تقدير المبالغ المؤمل كسبها في اللعب ومعرفة هذا الأمل بتقدير احتمال النتيجة (٢) .

ونحن لا يعنينا هنا من لابلاس غير تحديداته العامة التي تستند كما رأينا إلى نقطتين :

١ ــ الأساس الذاتي للاحتمال باعتباره نسبيًّا إلى معرفتنا .

٧ - قيام الاحتمال عنده على شروط ثلاثة : (١) تحديد الحالات الممكنة. (ب) تحديد الحالات الملائمة . (ج) تساوى الإمكانية بالنسبة للحالات الممكنة . ويعد أهم شرط فى نظرية لابلاس كما رأينا الشرط الثالث . ولو كانت النقطة الأولى فى حساب لابلاس هى ذاتيته فإن هذا الشرط الثالث يجعل من حسابه للاحتمال حساباً قبليناً . ولهذا لاق هذا الشرط الثالث - شرط تساوى الإمكانية - للاحتمال حساباً قبليناً . ولهذا لاق هذا الشرط الثالث - شرط تساوى الإمكانية اغلب ما وجه إلى نظرية لابلاس من نقد . ويسمى هذا الشرط أحياناً عبدأ العلة غير الكافية ، ويفضل كينز أن يسميه بمبدأ عدم التمييز . وخلاصة هذا المبدأ كما رأينا أن الاحتمال لا يقوم بين الحالات الملائمة والممكنة فحسب وإنما بشترط أن تكون الحالات الممكنة متساوية الإمكان كما سبق أن ذكرنا . ولكن

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٧

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق من ص ١٥ – ٣٢

كيف تتحقق للحالات الممكنة صفة التساوى هذه . يتحقق التساوى عندما لا يوجد شيء لا يوجد سبب يدعو<sup>(1)</sup> إلى تفضيل أى حالة دون أخرى ، وعندما لا يوجد شيء يحدد الذهن في واحد من الاتجاهات المتعددة الممكنة ، أو بتعبير آخ عندما لا توجد علة معروفة تجعل لموضوع بحثنا ترجيحاً هون ترجيحات أخرى ، ومن هنا كانت تسميته بمبدأ العلة غير الكافية . فني حالة زهرة اللعب مثلا عندما يكون في تركيب الزهرة ما يدفع إلى ظهور وجه دون وجه وترجيح هذا الظهور دون سائر الأوجه الأخرى كأن يظهر الوجه ٢ مثلا باطراد ، يكون معنى هذا أن أوجه الزهرة ليست على درجة متساوية من إمكانية الظهور ، وإنما إمكانية أحد الأوجه تفضل على إمكانية بقيتها . ولا يتم تحديد نسبة الاحتمال تحديداً سليماً إلا بضمان عدم وجؤد أى علة ترجح ظهور وجه دون وجه ،أى بضمان تساوى إمكانية كافة الأوجه .

ولكن كيف نكسمن التساوى في الإمكانية وكيف نعتبر احمالاتنا متساوية دون التثبت واقعيبًا وتجريبيًا من هذا التساوى ؟ ومن هنا كان نقد نظرية لابلاس والنظرية التقليدية عامة بأنها تقوم على أساس من القبلية (٢) وذلك لقيامها على مبدأ تساوى الإمكانية . فقيامها على هذا المبدأ يجعلها تتضمن في داخلها مغالطة « المصادرة على المطلوب »؛ إذ كيف يقوم الحساب على شرط تساوى الإمكانية ،مع أن تساوى الإمكانية ينبغي أن يكون النتيجة التي نحصل عليها من حسابنا الاحمالي، وليست الأساس الذي يستند إليه حساب الاحمالات ويعرف به؟ . إننا بهذا على حد تعبير بوانكاريه إنما تعرف الاحمال بالاحمال . في تاريخ نظرية الاحمالات يتضمن البحث عن أساس جديد للاحمال . وفي تاريخ نظرية الاحمالات

<sup>(</sup>١) كينز : المرجع السابق ذكره ص ٨١

The Philosophical Review: Vol. XLIII Number 3. May 1934. Probability (7) and the Philosophical Foundations of Scientific Knowledge. by: Benjamin Kinzburg. P. 33.

H. Poincaré: La Science et L'Hypothèse. Flammarion. P. 215.

كما سيتضح لنا من سياق البحث محاولتان : محاولة لتعديل هذا الشرط مع الاستيقاء عليه كمبدأ والاكتفاء بتخفيف حدته القبلية ، ومحاولة أخرى تدحضه كاملا لتقيم أساساً مختلفاً لنظرية الاحتمال . ولكن حسبنا أن نذكر هنا أن تصور لا بلاس للاحمال لم يستقر طويلا دون نقد . فمنذ النصف الأول من القرن التاسع عشر أخذ المفكرون ببحثون عن مخرجمن هذه النظرية اللابلاسية، وكانت الثورة موجهة إلى جانبي النظرية : الجانب الذاتي ، والجانب القبلي . أما الجانب الذاتي فكان نتيجة لقيام الاحتمال عنده على الجهل فنظرية لابلاس كما سبق أن عرضنا، سواء في المصادفة أو الاحتمال انعكاس للحتمية الميكانيكية في الطبيعة، وهذه الحتمية الميكانيكية تستبعد البناء الاحتمالي المواقع، وهذا لم يكن الاحتمال عند لابلاس انعكاساً لبناء الواقع وإنما كان وجهة نظر ذاتية(١٠). أما الجانب القبلي فكان نتيجة لاستناد الاحتمال على مبدأ تساوى الإمكانية كما ذكرنا. وكانت الثورة كذلك موجهة إلى الجانب الذاتي من ناحية يقودها المفكر الفرنسي كورنو وموجهة كذلك إلى الجانب القبلي يبدأها Lesli Ellis ويطورها جون ڤن. ومن هاتين الثورتين تدفق تيار جديد في قلب نظرية الاحتمال التقليدي هو التيار التجريبي أو التكراري وبلغ غايته ــ في الحدود التقليدية ـــ على يد فن .

أما كورنو فلقد صاغ المبادئ العامة لنظرية الاحتمالات صياغة تغاير صياغة لابلاس، ولكنها لا تختلف عنها أساساً. والتعريف الأول للاحتمال عند كليهما واحد وإن لم ينص كورنو على مبدأ تساوى الإمكانية إلا أننا نلمحه متضمناً ثنايا معالحته للأمثلة المختلفة .

يعرف كورنو الاحمال بأنه العلاقة بين عدد المصادفات الملائمة للحادث والعدد الكلى للمصادفات (٢٠). على أنه يأخذ على هذ التعريف افتراضه أن المصادفات مكن أن تحصى وأنها تكون وحدات متميزة. فيقوم على تعديل هذا التعريف

<sup>(</sup>١) ص ٢٦٤ المقالة السابقة الذكر: B. Kinzburg

Cournot: Exposition de la Théorie des Chances et des Probabilités. نقرة 12 (۲) P.23-24. 1848.

بطريقة تجعله ممكن التطبيق على الحالات التي تكون فيها المصادفات في أعداد لانهائية، وحيث يتحقق الانتقال من مصادفة إلى أخرى دون انفصال. لهذا يغير التعريف مستخدماً مقداراً متصلا - كما يقول (١) - وهكذا يصبح الاحتمال الرياضي عنده هو العلاقة بين امتداد المصادفات الملائمة لحادث ما إلى الامتداد الكلي للمصادفات. ومعالحة كورنو اللاحتمال – بوجه عام – لاتختلفكثيراً عن معالجة لابلاس ولا تجعل له موقفاً خاصبًا في تاريخ نظرية الاحمال ، إلا أن ذلك لا يعنى القول بأن عمل كورنو العلمي في نظرية الاحتمال مخيب للآمال كما يدعي كينز(٢) . فالواقع أن لكورنو موقفاً خاصًا في تاريخ النظرية جديدًا أصيلا هو قوله بموضوعية المصادفة وبموضوعية الاحتمال . لهذا يمكن القول إن الجديد عند كورنو هو تفسيره للنظرية لا معالجته لها . فالاحتمال الرياضي عنده قياس (٣) للإمكانية الفيزيائية . وهو « يعبر عن علاقة قائمة (١) خارج الذات التي تدركها ، يعبر عن قانون تخضع له الظواهر ، لا يتوقف قيامه على امتداد معارفنا أو قصورها فها يتعلق بملابسات حدوثها » على أن كورنو يميز بين نوعين من الاحتمال: احتمال رياضي ، وهو هذه العلاقة الموضوعية التي ذكرناها ، والاحتمال الذاتي ، وهو ليس احتمالا يستند إلى الجهل كما يقول لابلاس وإنما منهج يقدمه كورنو ، منهج من النقد(٥) الفلسني للمعرفة الإنسانية، ولهذا يحلو له أنّ يسميه بالاحتمال الفلسني لا الذاتي . وكان كورنو على معرفة بالجانب البعدي التجريبي للاحتمال ، إلا أنه اعتبره - في داخل الإطار التقليدي العام - جانياً آخر للاحتمال الرياضي . ولهذا لم يخرج به عن حدود نظرية برنوى وبايس ولم يرسم له مذهباً نظرينًا قائمًا بذاته ، بعكس فنالذي اعتبر الجانب التجريبي من الاحتمال هو الاحتمال السليم وما عداه فباطل . ولهذا كان هو ــ ومن قبله Lesli Ellis -

Ch. XVII

<sup>(</sup>١) كورنو: المرجع السابق ذكره .

<sup>(</sup> ٢ ) كينز : المرجع السابق ذكره ص ٢٨٤ هامش .

<sup>(</sup>٣) كورنو: المرجع السابق من ٨١

<sup>( ۽ )</sup> المرجع السابق ص ٤٣٧ – ٤٣٨

<sup>(</sup> ٥ ) كورنو : المرجع السابق رابع ١٦٦ – ٤٤٠

حامل لواء الثورة التجريبية على نظرية لابلاس القبلية، كما كان كورنوحا الواء الثورة الموضوعية على الجانب الذاتى لنظرية لابلاس .

بدأت النظرية التجريبية أو التكرارية على يد Lesli Ellis الذي نشر سنة ١٨٤٣ (١١)، رسالته في الموضوع ، إلا أن النظرية ترتبط عادة باسم ڤن . وأصولها - كما سبق أن رأينا - قائمة في نظرية برنوي في الأعداد الكبيرة. والفكرة الرئيسية عند فن لم تكن مجرد القول بالتكرار في الحدوث كأساس لقياس الاحتمال ، وإنما ربط هذا التكرار في الحدوث داخل سلسلة من « الحوادث التي بينها طائفة معينة من السهات ، أو الصفات المشتركة (٢) » والحاصة المميزة للاحتمال هي أن الصفات العرضية أو الموقوتة، يتبين بالتجربة، أنها تميل إلى أن توجد بنسبة معينة محددة إلى مجموع الحالات(٣) جميعاً . والتكرار في الحدوث هو السبيل إلى كشف هذه النسبة ، والتجربة هي مرشدنا الوحيد لإثبات أن أى حالة من الحالات تدخل فى سلسلة الاحتمال أم لا تدخل . ويلخص كينز جوهر نظرية فن قائلا: «القول بأن احتمال حادث ما له مميزة معينة يساوى أ معناه أن هذا الحادث واحد بين طائفة من الحوادث التي يعد لـ منها له المميزة المذكورة(٤٠)» والتجربة هي التي تحدد وحدة هذه الحوادث التي لها هذه المميزة ، أى هي التي تحدد السلسلة . وهكذا نتبين أن الاحتمال عند ڤن يتعلق أولا بسلاسل أو مجموعات من الحوادث، كما يشترط ثانياً التحديد التجريبي للواقع المدروس. والأهمية الحقيقية هي تقريره تحقق السلاسل تحققاً فعليتًا في الواقع التجريبي وبالتالي قيام الاحتمال على أساس تجريبي خالص .

وقد استمرمذهب قن عند بيرس المفكر الأمريكي. وكان من الطبيعي أن يتبنَّى بيرس النظرية التكرارية وذلك لفهمه الموضوعي الحالص للمصادفة كما سبق أن رأينا ( فقرة ٨ فصل ٣ باب ١ ) . على أن بيرس يذكر أنه من هؤلاء الذين

<sup>(1)</sup> نفس السنة التي نشر فيها كورنو كتابه .Expos.

<sup>(</sup>٢) كينز : المرجع السابق ذكره ص ٩٤ .

<sup>(</sup>٣) المرجع والموضع نفسه .

<sup>(</sup> ٤ ) المرجع والموضع نفسه .

يؤكدون أن الاحتمال ينبغى أن يكون متعلقاً بمعرفة موضوعية أو ألا يكون شيئاً على الإطلاق ، على أنبى لا أذهب فى التجريبية إلى المدى الذى وصل اليه قن (١) ولهذا نراه فى تناوله لحساب الاحتمال أقرب إلى الموقف اللابلاسي منه إلى موقف قن التجريبي ، بل لقد كان بيرس مصدراً لنظرية منطقية خالصة متطرفة فى الاحتمال نلمحها فيما بعد عند دونالد ويليامز كما سنرى بعد قليل . ولهذا يمكن أن يعد بيرس عارضاً للنظرية الاحتمالية أكثر منه صاحب نظرية جدية ، وإن يكن اتجاهه إلى الموقف التقليدي أو المنطقي واضحاً بيننا . .

كان بيرس على معرفة - من خلال فن - بالتفرقة بين الاحتمال التقليدي والاحتمال التكراري أو التجريبي ويسميهما بحسب ڤن بالاحتمال التصوريوالاحتمال المادى. فتصور الاحتمال كموضوع واقعى أى نسبة المرات التي يصحب فيها حدث من نوع معين حدثاً من نوع آخر يسمى بالنظرية المادية.على أن الاختمال كثيراً ما يعتقد أنه مرتبط بقضية، ويسمى هذا بالنظرية التصورية (٢) . ثم يشير بيرس إلى أن الفارق بين المادية والتصورية، أن التصورية تقول بالحالات الممكنة إمكاناً متساوياً، على حين أن المادية تقول بالحالات المتكررة تكراراً متساوياً . وكانت معالجته للاحمال خليطاً من المذهبين مع ميل، كما ذكرنا، إلى التقليدية والمنطقية . يذكر بيرس أن أحدًا لا ينكر أن مصادفة حادث من الأحداث له اتصال وثيق بدرجة اعتقادنا فيه . والاعتقاد شيء أكبر من مجرد الشعور ، ولكن هناك شعوراً بالاعتقاد .. وعندما توجد مصادفة كبيرة للغاية ينبغي أن يكون شعور الاعتقاد حاداً اللغاية . ثم يوضح لنابيرس طريقة تحديد الاعتقاد فيقول: «خذ مجموع مشاعر الاعتقاد التي يمكن استثارتها استثارة منفصلة عن طريق كافة· الحجج الموالية ، واطرح منها مجموع المشاعر الخاصة بالحجج المعارضة، والمتبقى هوشعور الاعتقاد الذي ينبغي أن يكون لدينا عامة». على أن بيرس سرعان ما يعقب على هذا بقوله: إن الاحتمال لاسبيل إلى أن يكون له قيمة على الإطلاق دون

Ch. S. Peirce: Collected Papers. Edited by Charles Hartshone and Paul (۱)
Weiss. Vol. II El ements of Logic.

<sup>(</sup>٢) بيرس المرجع السابق ص ١٦٤ فقرة ٦٧٣ .

أن يعبر عن واقعة (١) . على أن المهج الذي يتخذه لملامسة الواقعة والتعبير عها هو المهج التقليدي . فالاحتمال هو نسبة عدد الحجج المتعلقة بجنس من الأجناس التي تحمل الصدق معها إلى العدد الكلى من حجج هذا الجنس . وقواعد حساب الاحتمالات تستخلص استخلاصاً ميسوراً من هذا التحديد (١) . فلو أن واقعة من الصنف «١» صادقة ، والاحتمال كسر بسطه هو عدد المرات التي كان فيها كل من أ ، ب صحيحتين ، وبقامه هو العدد الكلى للمرات التي تكون فيها «١» صادقة سواء أكانت «ب» صادقة أوغير صادقة (٢) . ولكن على الرغم مما نراه من عدم اختلاف بينه وبين المدرسة التقليدية من حيث العمليات الحسابية للاحتمال، فإننا نلمح بوضوح اتجاهه المنطقي، وخاصة في محاولته رد العملية الاحتمال، فإننا نلمح بوضوح اتجاهه المنطقي، وخاصة في محاولته رد العملية الاحتمال، فإننا نلمح بوضوح التحالية والقياسية هادفاً إلى التوحيد بينهما . ويضرب لذلك مثالين :

الأول هو

١ – حوالى ٢ ٪ من المصابين فى أكبادهم سوف يشفون .

٢ \_ هذا الرجل مصاب في كبده .

٣ ــ رعلى هذا فهناك مصادفتان بين مائة مصادفة على أنه سوف يشفى.
 والمثال الثانى من القياس العادى :

کل إنسان فان Enoch إنوخ کان إنسانا إذن فينبغي أن يكُون قد مات

والمثال الثانى كما يذكر بيرس تطبيق لقاعدة عامة على حالة خاصة، أما المثال الأول فتطبيق قانون ليس كليًّا كلية مطلقة على حالة جزئية. ولكن

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ذكره ص ٢٠٠ فقرة ٧٧٧

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ذكره ص ٤٠٠ فقرة ٧٥٦

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ذكره ص ٣٩٤ فقرة ٢٥١

كلا المثالين – كما يذكر بيرس – يطلق عليه استدلالاً (١١). ويهتم بيرس اهتماماً بالغاً عما يكشفه بين القياس وما يسميه بالاستدلال الاحتمالي من تشابه وأوجه اختلاف. والفارق الأكبر هو أسلوب معالجة موضوع موحد، فأحدهما منهجه كيني والآخر كمي ، أما فيها عدا ذلك فهما نوعان من أصل واحد ، أو على حد تعبيره «منطق الاحتمال منسوب إلى القياس العادي كنسبة الفرع الكمي إلى الفرع الكيني في علم واحد (٢)». وعلى هذا تصبح نظرية الاحتمالات هي نفسها علم المنطق معالجاً معالجة كمية (٣).

وبيرس يمكن أن يعد آخر المدرسة التقليدية بما تحمله من عناصر تكرارية أو منطقية ، هذه المدرسة التقليدية التي بدأها باسكال وفرما . ولقد رأينا كيف نشأت هذه المدرسة كوسيلة لتحديد نسبة الخسارة والربح في ألعاب المصادفة، ثم كيف تطورت كعلم قائم بذاته عند باسكال وفرما وبرنوى ثم وصلت إلى صياغتها الأخيرة عند لابلاس . فلقد عبر لابلاس بحق عن كافة العناصر المتشعبة المتناثرة لهذه النظرية عند من سبقه من باحثين ، وأضاف إليها وطورها . وكان ممثلا حقيقيًّا لخطها الرئيسي، باستثناء بعض الإرهاصات التجريبية مثل قانون الأعداد الكبيرة . وكان لابلاس يستند نظريًّا إلى أمرين : أولا إلى الدلالة الذاتية لنظرية الاحتمال باعتباره منسوباً إلى جهلنا ، وثانياً إلى قبلية الاحتمال لقيامه على مبدأ العلة غير الكافية أو قانون تساوى الإمكانية . ولقد رأينا كيف بدأ كورنو الثورة على موقف لابلاس الذاتي وكيف سانده في ذلك « إليس » Ellis وإن تكن ثورة الأخير على الدلالة القبلية في احتمال لابلاس. وبكورنو وإليس استهل التيار التكراري أو التجريبي حياته ، ولكن في حدود النظرية التقليدية . وكان المعبر الحقيقي عنه جون ڤن . ورأينا كيف كان موقف بيرس خليطاً من التقليدية القبلية والتجريبية مع إرهاص قوى بمدرسة جديدة على وشاك الظهور هي المدرسة المنطقية . على أن الموقف التقليدي بأسره بما فيه من قبلية أو تكرارية

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٤٣٣ فقرة ٦٩٤

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٤٣٤

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٣٩٢

أو منطقية ،كان فى الحقيقة مقدمة لنشأة النظريات الكبرى فى حساب الاحتمالات، هذه النظريات التى سنقوم على عرضها فى الفقرات التالية . على أن هذه النظريات ترد عادة إلى موقفين ، موقف منطقى خالص وموقف تجريبى خالص وسنبدأ بالأول .

٣

يعد « چون ماينارد كينز » الممثل الأكبر لهذه النظرية المنطقية . ولهذا سنعرض له أولا . والعصب الرئيسي لهذه النظرية كما سبق أن ذكرنا هو القول بأن الاحتمال ليس في « في وقوع الحوادث » وإنما في العلاقة بين قضايا . وأول مفكر لاحظ هذه التفرقة كما يقول كينز نفسه (١) هو Ancillon في كتابه الذي نشره سنة ١٧٩٤ عن حساب الاحتمالات . ويتضح لنا ذلك في هذا النص : «القول بأن حادثاً في الماضي أو حادثاً في المستقبل محتمل ، يعني أن قضية ما محتملة » . ويشير كينز كذلك إلى بول Boole باعتباره أحد المشايعين الأوائل للفهم المنطقي للاحتمال في كتابه « قوانين الفكر » . ويغفل كينز « بيرس » على الرغم للاحتمال في عرضه لنظرية الاحتمالات من إرهاصات منطقية وأضحة .

على أن كينز يعد بحق - كما ذكرنا - صاحب أول نظرية كاملة مماسكة في النظرية المنطقية للاحتمال . والأمر لا يقف عند مجرد تحويل الاحتمال من احتمال بين وقائع إلى احتمال بين قضايا ، فمنطق الاحتمال إنما يتعلق بنوع معين من العلاقات بين القضايا . «فبين مجموعتين من القضايا توجد علاقة لو أمكننا أن نعرف بمقتضاها المجموعة الأولى، فإنه يكون في مقدورنا أن نعزو إلى الثانية درجة معينة من الاعتقاد العقلي » وعلى هذه العلاقة يقوم منطق الاحتمال (٢) . وعلى هذا فلا توجد قضية في ذاتها محتملة أو غير محتملة ، كما أنه لا يوجد مكان

<sup>(</sup>١) كينز : الكتاب السابق ذكره ص ٥ هامش ٢.

<sup>(</sup>٢) كينز : المرجع السابق ذكره ص ٦ فقرة ٧ .

يمكن أن يكون في جوهره بعيدًا (١١). فعندما نقول عن مكان إنه على بعد ثلاثة أميال مثلا ، فإننا نقصد « ثلاثة أميال من الموضع الذي نحن فيه أو من نقطة معينة نشير إليها » . وكذلك في حالة القضية: « فالقضية نفسها يختلف احتمالها باختلاف الشواهد والبينات المقدمة التي هي مصدر إشاراتها (٢١) »، وفي هذا يختلف الاحتمال عن اليقين ، يختلف عنه لا في الدرجة كما قد يتبين للوهلة الأولى وإنما في الطبيعة (٣) ، فاليقين مطلق ، والاحتمال نسى . الاحتمال إذن نسى ، ونسبيته في الحقيقة هي أساس منطقيته لدى هذه المدرسة التي نقوم على دراستها، فهو ــ على حد تعبير كينز(٤) ــ نسى إلى مبادئ العقل الإنساني أو إلى القوى الإنسانية عامة، فلو أنبي حكمت على قضية بأنها يقينية فليس ثمة من معلومات جديدة يمكن أن تشكك فيها من جديد، مالم يكن حكمي بيقينيها "فاسداً منذ البداية ، وعلى العكس من ذلك لو حكمت على القضية بأن لها درجة معينة من الاحتمال ، فإن معلومات جديدة قد تجعلها أكثر احتمالا أو أقل احتمالا مما كانت. ولكنني لم أكن مخطئاً منذ البداية من جراء هذه المعلومات الجديدة (٥٠)»، فالرأى على حد تعبير كينز (٢) مايزال محتملا بالنسبة للفروض القديمة تماماً، كما أن الغاية ماتزال على بعد ثلاثة أميال من نقطة بدايتنا . وعلى هذا فاحتمال أى قضية ، احتمال نسى (٧) إلى هذه المجموعة أو تلك من البينات أو الشواهد ، أو بتعبير كينز نفسه ، الاحتمال هو علاقة هذه القضية بهذه المجموعة .

ولقد استند كينز في نظريته هذه إلى تفرقته بين أنواع القضايا: قضايا

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٧ فقرة ٧

<sup>(</sup>٢) الموضع والمرجع نفسه .

J. Nicod: Foundations of Geometry and Induction Kegan Paul. 1930 London. ( 7)

<sup>1.</sup> Geometry in the Sensible World.

وهو مكونًا من كتابين

<sup>2.</sup> The Logical Problem of Induction.

ترجمة .Philip. Paul Wiener ونحن يهمنا ألجزء الثاني ص١١٤.

<sup>(</sup>٤) كين : المرجع السابق ذكره ص ٣٦ - ٣٣.

<sup>(</sup> ٥ ) نيكود : المرجع السابق ذكره صفحة ٢١٤ .

<sup>(</sup>٦) كينز : المرجع السابق ذكره ص ٧ فقرة ٧ .

<sup>(</sup>۷) نیکود : ص ۲۱۴ .

أولية وقضايا ثانوية، فالقضايا الثانوية هي تلك التي نعرفها بالفعل والتي نستند إليها في الحكم على علاقات الاحتمال بين القضايا الأخرى . وعلى هذا لا سبيل إلى الحكم الاحتمالي بدون هذه القضايا الثانوية . وقيمة الصدق في هذه القضايا الثانوية لهي التي تحدد كذلك قيم الصدق في القضايا الأخرى المستندة إليها. إذ يمكن لامرئ ما أن يعتقد اعتقاداً عقليتًا في قضية ما بأنها محتملة، وهي في الحقيقة فاسدة ، عندما تكون القضية الثانوية التي يستند إليها قضية صحيحة يقينية . على حين أن امرًا ليس في مقدوره أن يعتقد اعتقاداً عقليًّا في أن قضية ما محتملة ، حتى إن كانت في الحقيقة صحيحة ، وذلك لو أن القضية الثانوية التي يستند إليها غير صحيحة (١) . وعلى هذا فالحكم بالاحتمال حكم يستند دائماً إلى معرفة سابقة . وهذا هو ما يسمى عند كينز بالاعتقاد العقلي . والاحتمال نفسه ليس إلا درجة هذا الاعتقاد العقلي فيها يتعلق بالقبضية الجديدة أو علاقة القضية الجديدة بالموقف العرفاني أو بالمعرفة السابقة عامة . واكن ما طبيعة هذا الاعتقاد العقلي ؟ . من الضروري أولا لفهم كينز ، بل لفهم المدرسة المنطقية عامة التفرقة ، تفرقة واضحة ابين الاعتقاد العقلي وبين مجرد الاعتقاد ، ذلك لأن بعض المفكرين الناقدين للمدرسة المنطقية مثل عالم الإحصاء الفرنسي موريس فريشيه مثلاً ، يخلط بينهما دون أن يتضح له أو لهم عامة الفارق الكبير . فلو أن الاعتقاد الخالص أمر ذاتي يختلف باختلاف الأشخاص والمواقف والملابسات فإن الاعتقاد العقلي عند أصحاب المدرسة المنطقية أمر موضوعي خالص. فلوأن امرم يعتقد في شيء ما ــ لسبب أو لغير سبب ــ تم تبين له أنه مصيب في اعتقاده لأسباب لا يعرفها هو، فإننا لا نستطيع القول بأنه كان يعتقد اعتقاداً عقلياً على الرغم من اعتقاده في الشيء وفي صحة هذا الاعتقاد. وعلى العكس من ذلك يمكن لامرئ ما أن يعتقد اعتقاداً عقليًّا في أنقضية ما محتملة، على حين أنها في الحقيقة فاسدة (٢) . ولنستعن لتوضيح هذا بمثال من كارناب : لتكن (٣)

<sup>(</sup>١) كينز : المرجع السابق ذكره ص ١١ فقرة ٤

<sup>(</sup>٢) كينز : المرجع السابق ذكره ص ١٠ فقرة ٢

Rudolf Carnap: Logical Foundations of Probability. P. 38. Rontledge & (\*)
Kegan Paul Ltd. Second Imp. 1951

«ع» جملة مؤداها أن كل البجع أبيض و «ص» كل ما ليس ببجع ليس بأبيض. ولنفرض أن شخصاً هو «س» يعتقد أن «ص» نتيجة منطقية عن «ع»، على حين أنه في وقت سابق كان يعتقد أن الأمر ليس كذلك . فإن هذا لا يغير من موضوعية العلاقة . فتغيير عقيدة « س » عن العلاقة لا تأثير له على حالة العلاقة نفسها . فلو كانت عقيدته الراهنة صحيحة ( كما اعتقد أنها كذلك ) فإن عقيدته السابقة كانت فاسدة . ولو كانت عقيدته السابقة صحيحة فإن عقيدته الحالية فاسدة . ولا معنى للقول بأن كلا من العقيدتين كانت صحيحة في وقلها ، أي أن العلاقة ذات النتيجة المنطقية صحيحة الآن بين الجملتين ولكنها لم تكن صحيحة من قبل. » وهذه العلاقة كما يقول كارناب علاقة غير زمنية وهي موضوعية كذلك بل لا تقل موضوعيها كما يقول عن التمول بأن هذا الحجر أثقل من ذلك . وترجع موضوعيتها إلى استقلالها من كل موقف ذاتى فردى . على أن بعض المشايعين للنظرية المنطقية للاحتمال يتورطون في مفهومات ذاتية نفسية لهذه العلاقة. ومن هؤلاء رامسي. فرامسي الذي يذهب إلى القول بنفس نظرية كينز في درجة الاعتقاد وارتباطها بعلاقة بين قضايا، ولكنه يقيم هذا الاعتقاد على أساس نفسي ذاتي (١). إلا أن كارناب يأخذ على عاتقه الدفاع عن موضوعية نظرية رامسي المنطقية معتبراً أن المظهر النفسي الذاتي لنظريته إنما يرجع إلى مصطلحه لا إلى المضمون الحقيق لنظريته (٢) . وكذلك شأن جيفرز الذي يرى كارباب أن الأمر عنده لا يعدو أن يكون مجرد تورط في بعض التعبيرات النفسية التي يمكن التخلي عنها تماماً دو أن يخلهذا بجوهر نظريته المنطقية وصفتها الموضوعية. على أن رجال المدرسة التكرارية أو التجريبية بوجه عام يختلفون مع كارناب في هذا الشأن بل ويعدون كارناب نفسه من أصحاب الموقف الذاتي ، وذلك على اعتبار أن

Frank Plunpton Ramsey: The Foundations of Mathematics. PP. 161-164 (1) Kegan Paul. 1931.

<sup>(</sup>٢) كارناب المرجع السابق ذكره ص ٥٥ – ٤٦ •

العلاقة المنطقية، لقيامها على غير السند التجريبي المباشر،علاقة ذاتية . ويبدو على وجه عام أن نظرية الاعتقاد العقلي لم تتضح اتضاحاً كافياً لبعض ناقدى النظرية المنطقية . ومن أمثال هؤلاء موريس فريشيه Fréchét فهو يرى أن مجرد اعتبار الاحتمال « درجة اعتقاد » يجعل الاحتمال ذاتيتًا مهمتًا اتفق عدد كبير من الناس على هذه الدرجة من الاعتقاد . ويثير (١) فريشيه هذا النقد رداتً على تحديد بوريل Borel لموضوعية درجة الاعتقاد فها لو وجدنا عددًا كبيراً من الناس يتفقون فيها بينهم على أن ينسبوا القيمة نفسها إلى احتمال الحدث نفسه. ومثال ذلك احتمال الوجه مثلا في لعبة الوجه والظهر. وفريشيه يرى بحق أن الموضوعية لا تتحقق لنسبتهم درجة واحدة من الاحتمال إلى حدث واحد بعينه وإنما إلى المجموعة نفسها من المعارف. ومثال لعبة الوجه والظهر لا يكشف عن اتفاق حكم واحد على حدث معين ، وإنما يكشف عن استناد إلى معارف سابقة موحدة . وفي مثال آخر مثل المراهنة على حصان معين ، قد نتفق علىنسبة احتمال واحدة على حصان واحد، ولكن كل منا يستند في هذا الحكم على معارف مختلفة ، كمعرفة الحصان أو الحوكي . . أو غير ذلك . وهذا التحليل والنقد الذي يوجهه فريشيه إلى بوريل ، سليم. إلا أن النتيجة الأخيرة التي يخلص إليها ينقصها الاستبصار الكامل بالدلالة الحقيقية للاعتقاد العقلي ينتهي فريشيه إلى القول بأنه لا يوجد ثمة درجة من الاعتقاد الموضوعي لأن كل درجة من درجات الاعتقاد إنما هي نسبية إلى مجموعة معينة من المعارف، وهي مجموعة تختلف من فرد إلى آخر . والملاحظ أن فريشيه يغفل الشكل المنطق الذي يمكن أن تتخذه معارف معينة ، والعملية المنطقية التي يمكن أن تستخلص من هذه المعارف نتيجة منطقية محددة. وهو بهذا لم يلمس الدلالة الحقيقية الاعتقاد العقلي، الذي لا يعد مجرد درجة ذاتية من الاعتقاد في قيمة احتمالية معينة ، وإنما هو استخلاص عقلي من مقدمات إلى نتيجة استخلاصاً يخضع للقواعد المنطقية .

M. Fréchèt: Les définitions courantes de la probablilité. Revue Philos, (1)
P. Un, de France, 17 année. 1946 P. 140.

لهذا يسمى بالاعتقاد العقلي أي بقياس نتيجة استخلاص منطقي . والاستخلاص المنطقي عملية غير ذاتية لأنها لا تخضع لأثر فردى أو موقف خاص . ولهذا فأرى أن النقد الحقيقي لاينبغي أن يوجه جزئيتًا إلى درجة الاعتقاد وهل هي ذاتية أو موضوعية وإنما يوجه مذهبيتًا إلى المنطق عامة . هل العملية المنطقية تكشف عن موضوعية أو لا تكشف . وما الفارق بين الموضوعية المنطقية والموضوعية التجريبية . وما هي القيمة الحقيقية للحكم المنطقي وما دلالته . على أن هذه مشكلات لا يتسع لها هذا المبحث . وإن كنت أحب أن أشير إلى أن القول بالموضوعية فى العملية المنطقية إنما هو نتيجة للخلط بين الموضوعية والضرورة. فالموضوعية بوجه عام تتميز بالضرورة والشمول . والحكم الموضوعي والعملية الموضوعية هي الحالية من أثر الهوى الشخصي ، المتعالية في الوقت نفسه على العرض الجزئي الموقوت ، المستخلصة من مقدمات ثابتة أونتيجة لعلل ثابتة استخلاصاً أو استنتاجاً ثابتين . وإذا كان من الممكن دائماً أن تقال هذه التحديدات على العملية التجريبية فلماذا لا تقال كذلك على العملية المنطقية وهي تتميز بذات المميزات السابقة. فهي خالية من الهوى الشخصي، عالية على الحزئي، ذات قيمة استخلاصية ثابتة ؟ وعلى هذا فالعملية المنطقية عملية موضوعية بذات الدلالة السابقة التي ذكرناها للعملية التجريبية . وفي داخل إطار كوزمولوجي ميكانيكي ، لا سبيل إلى دحض هذه الوجهة من النظر بل ويمكن القول إن المدرسة المنطقية إنما تستند على الرغم منها على الموقف الميكانيكي في فهم طبيعة الأشياء . .

والحقيقة كما ذكرت من قبل أن وصف العملية المنطقية بالموضوعية إنما هو نتيجة للخلط بين الموضوعية والضرورة . فلما كانت العملية المنطقية تتميز بالمضوعية ولكن هذا الخلط لا يتأتى إلافي إطار المفهوم التقليدي للضرورة والموضوعية على الدواء . ولا سبيل إلى ذلك بالمفهوم العلمي الجديد لها. فالضرورة بالمعنى التقليدي هي أهم وجوه الموضوعية. على أن المصادفة هي إحدى وجوهها كذلك بالمغنى الجديد. لأن المصادفة إحدى وجوه

الضرورة . وإذا ارتبطت المصادفة بالدلالة الجديدة للموتصوعية ، لم يعد في المقدور وصفالعملية المنطقية بالموضوعية، اللهم إلا في المفهوم التقليدي للموضوعية. ولهذا نقول إن المدرسة المنطقية تستند إلى فهم تقليدي أو \_ على سبيل الدقة\_ إلى فهم ميكانيكي هو وحده القادر على التوحيد بين الضرورة والموضوعية . ولو تخلصنا من هذا الفهم الميكانيكي التقليدي وشارفنا الفيزياء الحديثة، لوجدنا المصادفة عنصراً مقوماً ومكوناً للموضوعية والضرورة على السواء . على أن هذه أحكام سابقة لأوانها، ويكفى أن نقول: إن الحكم على العملية المنطقية عامةبالموضوعية ينبغى أن يفهم منه أنها موضوعية بمعنى ميكانيكي تقليدي حتى ليحسن القول بأنها موضوعية منطقية لتسهل التفرقة بين الدلالة الواقعية للموضوعية التي تختلف في جوهرها عن الضرورة المنطقية . ولكن هل معنى هذا أنه لو غيرت العملية المنطقية من استنادها على مفهوم ميكانيكي ، فإنها تغير من مفهوماتها الأساسية كالضرورة وبالتالى تغير من مختلف مبادئها المستندة إلى الضرورة المنطقية ؟ على أن هذا سؤال كبير أيضاً لا يتسع له هذا البحث . والمهم هنا أن نذكر أن القول بالموضوعية في الحكم المنطقي يستند إلى فهم تقليدي للموضوعية مما يكشف عن قيام المنطق الصوري بأسره على أساس كوزمولوجي ميكانيكي ، كما يكشف عن أهمية المصادفة كمداول ثوري لنقد كافة الأبنية النظرية المستندة والقائمة على العلم التقليدي .

ويبدو أننا أوغلنا بعيداً عن تحليلنا الأصلى للمدلول المنطقى لنظرية الاحتمال عند كينز ، ويحسن أن نعود إلى تلخيصها فى هذه الكلمات البسيطة : يقوم الاحتمال عند كينز على علاقة بين قضايا لا بين حوادث، ويرتكز على الاعتقاد العقلى ، الذى هو عملية منطقية استخلاصية من معارف تعتبر مقدمات أولى للاستخلاص . ولكن كيف نختار هذه المعارف الأولى ، كيف نفاضل بينها وكيف نرجح معارف على معارف ؟ ألا يذكرنا هذا السؤال بالمبدأ الذى تقوم عليه النظرية التقليدية فى الاحتمالية ، مبدأ تساوى الإمكانية أى التساوى عليه النظرية الحالات المكنة . ألسنا محتاجين إلى تحديد المقدمات الأولى المنطقى ؟ والمدرسة المنطقية إذ تستشعر الضرورة نحو هذا المبدأ

وتقدم على تغييره تغييراً يتفق مع حاجتها وطبيعتها مع اعتراف هذه المدرسة بأنه مبدأ ضروري (١) لها كذلك مع بعض التحفظ . يسمى كينز هذا المبدأ حما سبق أن ذكرنا مبدأ عدم التمييز ، ومؤداه أنه لو لم يوجد سبب معروف للأخذ بترجيح دون ترجيح بين ترجيحات متعددة ، فإن هذه الترجيحات جميعاً متساوية الاحتمال (٢) . وهذا المبدأ كما ذكرنا من قبل في تحليلنا للاحتمال التقليدي يتضمن أغلوطة المصادرة على المطلوب. ولهذا يقوم كينز على تغييره تغييراً يجعله خالياً من هذه الأغلوطة ، ويجعله على الوجه التالى : «احتمالا ا ، ب بلدون المنسوبين إلى بينة معينة متساويان ، لو لم توجد بينة ملائمة متعلقة ب « ا » بدون بينة مثلها متعلقة ب « ب » ، أي أن احتمالى ا ، ب بالنسبة إلى البينة الحمالان متساويان لو أن البينة مماثلة بالنسبة إلى ا ، ب بالنسبة إلى البينة الحمالان متساويان لو أن البينة مماثلة بالنسبة إلى ا ، ب بالنسبة إلى البينة تعلق المرجيح آخر . أي أن بيتنتنا الملائمة ينبغي أن تكون تماثلية بالنسبة إلى الترجيحات ، بترجيح آخر . أي أن بيتنتنا الملائمة ينبغي أن تكون تماثلية بالنسبة إلى الترجيحات ،

ولكنى أرانى بعد هذا التحديد المنطق للمبدأ، مدفوعاً إلى ذات النقد السابق بالمصادرة على المطلوب. ذلك أن هذا المبدأ نفسه يحتوى على عملية فى حاجة إلى برهان وإن كان هو نفسه يعد أساساً لهذا البرهان. فكيف يثبت التماثل أو كيف ينفي وكيف يتم الوقوف عند ترجيح دون ترجيح، دون العملية الاحتمالية ذاتها التي هي كشف للتماثل أو نني له أو إثبات درجة محددة له وهكذا ؟ على أن هذا النقد لا قيمة له داخل الحدود المنطقية، إذ أنه إهابة بالتجربة كسبيل لتحديد القيمة الاحتمالية. وفي هذه الحدود المنطقية يثبت التماثل أو ينني منذ بداية العملية المنطقية، ويثبث التساوى بين ا، ب بالنسبة إلى البينة منذ بداية العملية المنطقية أو ينني وهكذا. وفي داخل هذه الحدود المنطقية لا معارف

<sup>(</sup>١) كينز المرجع السابق ص ١٥ .

B. Russell. Human Knowledge : Allen وكذلك (٢) المرجع السابق ص ٢٤ وكذلك Unwin. Ltd. 1948. P. 391.

<sup>(</sup>٣) رصل . المرجع السابق ص ٣٩٢ .

<sup>(</sup> ٤ ) كينز المرجع السابق ذكره ص ٥٦ .

جديدة، وإنما دورة من تحصيل الحاصل. أما إن أردنا أن نخرج على هذه الدورة ونواجه التجربة ونستخلص منها بيناتنا وأحكامنا بالتماثل أو الملاء ، ة فنجد أنفسنا محتاجين مرة أخرى إلى مبدأ موجه ، ولن يكون هذا المبدأ فى المجال التجريبي الحالص غير المبدأ السابق ذى الصياغة السابقة التقليدية مبدأ العلة غير الكافية بما يتضمنه من مغالطة المصادرة على المطلوب . وعلى هذا فحل المدرسة المنطقية أو «كينز» بالأحرى لإشكال هذا المبدأ، لم يكن إلا نتيجة لانسحابه عن عالم التجربة وقبوعه فى عالم الضرورة المنطقية . ولهذا يمكن القول إن المبدأ لم يغير فى جوهره وإنما ضيقت مجالات تطبيقه على جدود تخلو من المغالطة لأنها بطبيعتها تحصيل حاصل ، وأعنى بها الحدود المنطقية .

بعد هذا لا يبتى من نظرية كينز غير نقطة واحدة نعرض لها عرضاً سريعاً هي أن درجة الاعتقاد العقلي عنده ليست بالضرورة عددية . فليست كافة الاحتمالات مما يمكن قياسها قياساً كيدًا (١) . وعلى هذا فالعلاقة العددية في الاحتمال هي إحدى جوانب الاحتمال . وفي هذا الشأن يأخذ على المدرسة التكرارية قصرها للاحتمال على الاحتمال العددي ، على الرغم من تحقق قياس احتمالي دون نسبة عددية . وتشايع كينز في هذه الوجهة من النظر ، المدرسة الوضعية المنطقية كما سيتبين لنا فيما بعد عند نقد النظرية التكرارية في الفقرة التالية .

ونستطيع الآن أن نحدد الخطوط العامة لنظرية الاحتمال عند كينز بهذه الكلمات البسيطة : الاحتمال علاقة بين قضايا لا بين أحداث، تر تكز على الاعتقاد العقلى القائم على مبدأ عدم التمييز . وليس كل احتمال قياساً عددية أو إنما يشتمل على قياسات أخرى غير عددية .

ولا يخرج مفهوم جيفرز للاحتمال عن هذا المفهوم العام كما عرضناه عند كينز مع ميل في مصطلحه إلى المفهوم النفسي ، كأن يعرف الاحتمال » بأنه

<sup>(</sup>١) كينز المرجع السابق ذكره ص ٣٤ فقرة ١٤.

Philosophy of Science, Vol. 18. N.I. January 1951.

The Explicatedum of the classical concept of Probability P. 71.: by Norman M. Martin.

«درجة (٢) معقولة من الثقة » على أنه كما ذكرنا لا يختلف اختلافاً جوهرياً في مضمونه الحقيقي عن المدلول المنطقي للاحتمال كما عرضه كينز . وكذلك شأن المدرسة الوضعية المنطقية على وجه عام . فالاحتمال عند وتجنشتين أو عند ويسمان إنما يعبر كذلك عن علاقة بين قضيت بن . فحادث بذاته لا يعد محتمالا أو غير محتمل ، لأن الحادث سوف يقع أولا يقع . كما أن الاحتمال لا يعبرعن قضية وإنما عن علاقة بين قضايا فقضية احتمال كما يقول وتجنشتين هي استخلاص (١) من قضايا أخر . وعلى هذا فحساب الاحتمال يحد العملية الاستخلاصية بين قضايا وليس خاصاً بعلاقات بين وقائع . ومن أحدث المعبرين عن هذه المدرسة دونالد وليامز ورودلف كارناب . أما الأول فيعد امتداداً مباشراً لموقف بيرس المنطقي الذي سبق أن عرضناه (في الفقرة ٢ ص ١٢٥) في نهاية الموقف التقليدي ولهذا سنبدأ بعرض نظريته . وهي نظرية غاية في البساطة ولا تعد من الناحية المذهبية أبعد كثيراً من المدى الذي بلغه بيرس في نظريته التي يسميها بالاستدلال الإحصائي أو الاحتمالي .

الهدف الجدى لنظرية ويليامز هو تحديد ضمان ثابت للاستقراء وحل مشكلته التقليدية المستعصية . ولا يرى للخروج من هذا المأزق التاريخي غير إقامة الاستقراء على أساس منطقي صورى «فالعلاقة بين المقدمة الاستقرائية والنتيجة ينبغي أن تشبه الاستخلاص الاستدلالي من حيث ضرورته المنطقية وموضوعيته وبالقدرة نفسها على الصياغة الصورية الدقيقة (٢) » ونقطة البداية في هذا المشروع المنطقي كما نرى هو إيجاد الأساس الصوري للاحتمال . والمنهج بسيط للغاية لا يختلف في شيء عن القيا س التقليدي . فبالنسية للمقدمتين (٣) :

An Examination of Logical positivism by J.R. Weinherg. London 1936 (1) Kegan Paul P. 121.

Donald Williams: The ground of Induction P. 13. Harvard Univ. Press. (Y) 1947.

D. Williams: La probabilité, l'induction et l'homme prévoyant مقالة في كتاب (٣) L'activité Philos. Contemporaine en France et aux Etats Unis. Tome Premier: La Philos. Americaine P. 211.

دراسات منشورة بإشراف Marvin Farber نشرة

١ – خمسون في المائة من الناخبين الأمريكيين صوتواسنة ١٩٤٨ لهاري ترومان ٢ ـ وأن روث شابمان ناخبة أمريكية ، .. فإن الاحتمال بأن روث شابمان صوتت لهاری ترومان هو ۰۰٪. ولو اعتبرنا «۱» کل فرد واعتبرنا م ، ب أصنافاً. واعتبرنا ﴾ عدداً كسريتًا يقع بين الصفر والواحد، لاستطعنا بهذا أن نعبر عن هذا المبدأ العام . فلو علمنا أن نسبة  $\frac{1}{6}$  من م هي ب وعرفنا أن « ا» هي «م» فاحتمال أن ا هي ب يساوي ﴾ . وفي هذا ما يتفق ــ كما يقول ويليامز ــ مع الذوق العام ومع مبدأ لابلاس (١). والعلاقة واضحة بينه وبين القياس القديم، فعند ما تكون ﴾ = ا فإن النتيجة التي نحصل عليها تتضمن القياس القديم: «كل إنسان فان ، سقراط إنسان ، إذن سقراط فان» وعندما يساوى الكسر صفراً يكون لدينا استحالة «لا إنسان بكامل ، ستالين (٢) إنسان ، إذن من المستحيل أن يكون ستالين كاملا » وعند ما يساوى الكسر لل يكون الاعتقاد العقلى في النتيجة في منتصف الطريق بين اليقين والاحتمال . وبهذا يحدد ويليامز أشكالا منطقية ثلاثة للاستنباط: الأول القياس الحملي القديم ورمزه: لما كان كل «م» هو «ب» وكان « ا » هو « م » إذن « ا » هو «ب» والثانى القياس الاستقرائى ورمزه: لما كانت نسبة ﴾ من م هي ب وكان ا هو م إذن فإن هناك احتمالًا بنسبة ﴾ أن ا هو ب . والثالث هو الاستقراء الشامل ورمزه : لما كانت نسبة أي من م ق هي ب ، فإن أي من م هي ب .... ويكون ﴾ كمية بين ١ أو صفر . وهذا الشكل الثالث قسمان إما أن يكون استقراء حمليًّا أو كليًّا حيث يكون إما ١أو صفراً وإما أن يكون استقراء إحصائيًّا تكون قيمته وسطى . ويمثل ويليامز لهذه الأشكال الثلاثة من أشكال الاستنباط بالأمثلة الآتية : الشكل الأول وهو القياس الحملي يتمثل في هذا المثال : لو أننا عرفنا أن كل الفول الموجود في جرة أسود ، واستنبطنا أن أول فولة سنستخرجها

<sup>(</sup>١) ويليامز : المرجع والموضع السابق .

<sup>(ُ</sup> ۲) هذا مثال له دلالته الكبرى عند ويليامز الذى يربط أو يوحد ما بين الرأسهالية والعلم والكالسينية ويرى فى الاشتراكية والاحتمالية التجريبية والإلحاد وحدة أخرى ولكنه يرفضها كأمريكى مخلص لأمريكيته الرأسمالية . راجع مقالته المذكورة ص ١٩٧ – ٢٠١

ستكون سوداء . والشكل الثانى وهو القياس الإحصائى ويتمثل فى هذا المثال : لو عرفنا أن أن من الفول أسود واعتقدنا أن هناك احمالا يساوى أو بأن الفولة التى استخرجناها سوداء . أما الثالث وهو الاستقراء فيتمثل هكذا : بدون أن نعرف من قبل محتويات الجرة نستخرج مثلا ٥٠ فولة ، فنجد بينها عولة سوداء فنستنبط أن حوالى أو الفول بأكله فى الجرة أسود ، وتجرى البرهنة هكذا: لو استخرجنا ٥٠ فولة وكان ٤٠ منها سوداً ، فهناك احمال يقرب من أو بأن الفولة التالية ستكون سوداء (١١) . ولا يخرج ويليامز فى هذا عن الموقف التقليدى العادى فى الاحمال من حيث المعالجة ، وعن الموقف المنطقى من حيث التقليدى العادى فى الاحمال من حيث المعالجة ، وعن الموقف المنطقى من حيث تقع بين ١ وصفر أو بين اليقين وعدم اليقين. وهو اعتقاد نسبى لأنه مجرد علاقة بين المقدم والتالى أو المقدمة والنتيجة . فالقضية (٢) قى لا يمكن أن تكون محتملة بن المولة التالى أو المقدمة والنتيجة . فالقضية أخرى همي ب أو مستخلصة بها . وهو فى هذا لا يختلف عنه كارناب كذلك فى هذا التفسير المنطقى للاحمال بوجه عام . ولا يختلف عنه كارناب كذلك فى هذا وإن اختلفا فى الطريقة .

ترتكز نظرية كارناب على الأسس نفسها العامة التى ترتكز عليها نظرية ويليامز وهي محاولة إقامة الاستقراء على قاعدة متاسكة ، وإعطائه ذات القيمة الاستخلاصية التى للاستدلال. فإذا كان الاستدلال يقوم على العلاقة الاستخلاصية بين المقدمات والنتيجة بمعزل عن قيمة الصدق فى المقدمات فكذلك شأن منطق الاستقراء، ينبغى أن يقوم على هذه العلاقة نفسها، هذه العلاقة الاستخلاصية ، مستقلا كذلك عن قيمة الصدق فى مقدماته. فالعملية الاستخلاصية هى التى تكون جوهره وهى التى تضفى عليه السلامة والتماسك الداخلى والموضوعية من وجهة النظر المنطقية. ومن هذه الناحية (٣) يقوم بين منطق الداخلى والموضوعية من وجهة النظر المنطقية.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٣ . (٢) المرجع السابق ص ٤٤ .

Philos. Review. July 1951. New York: Carnap's Theory of Probability. by: (7)
Georg. Henrik von Wright. P. 363.

الاستدلال ومنطق الاستقراء تماثل ومشابهة . على أنه إذا كان منطق الاستدلال يقع في حدود السلب والإيجاب، فإن منطق الاستقراء يقع في المنطقة الوسطى بين السلب والإيجاب، أي في منطقةما بين الصفر والواحد، وهذه المنطقةهي ما تسمى بالاحتمال . على أن هناك نوعين من الاحتمال أو تصورين له مختلفين : الاحتمال, والاحتمال. أما الاحتمال فهو ما يعده كارناب الاحتمال المنطق ويعرفه بأنه درجة التوكيد لغرض «ض» بالإشارة إلى حملة تتعلق بالبينة «ي» أي إلى تقرير مرتبط بملاحظة . والجملة المرتبطة بهذا التصور كما يقول كارناب لا تقوم على ملاحظة الوقائع وإنما على التحليل المنطقي (١)أما الاحتمال, فهو الاحتمال التكراري الذي سنعرض له فيها بعد. ويقوم الاحتمال، عند كارناب على «.. احتساب القيمة العددية للدرجة التي يتأكد بها فرض معين بينة ببينة ، وعملية الحساب هذه عملية منطقية رياضية ونتيجها صدق منطقي رياضي (٢) » ويستخدم كارناب لتحقيق هذا التأكيد العددي مفهوماً أساسيتًا هو ما يسميه « بوصف الحالة» ويقصد به تحديد العلاقات المنطقية بين عناصر مجموعة معينة والصفات الممكنة لهذه المجموعة في حدود نظام لغوى معين . ويعرف الاحتمال، بمقتضى هذا المفهوم بأنه نسبة بين عدد أوصاف حالة تتفق مع مقدمة ونتيجة . والعلاقة واضحة بين هذا التحديد وبين المفهوم التقليدي للاحتمال عند لابلاس خاصة وهو النسبة بين عدد الحالات الملائمة إلى الحالات الممكنة ، كما يلاحظ بحق ويليامز (٣) . والمهم لدينا أن نذكر أن كارناب يعتبر آخر تعبير جدى عن المدرسة المنطقية في فهم الاحتمال باعتباره علاقة بين قضايا أو على حد تعبير كارناب: درجة توكيد فرض «ض» بالإشارة إلى جملة بينة «ي»، وليس علاقة بين وقائع . ويصر كارناب على أن هذه العلاقة المنطقية علاقة موضوعية وليست ذاتية، وذلك الاستقلال قيمة الصدق في هذه العلاقة عن كل تصور شخصي، وارتباطها بعملية استخلاص منطقية. «فلو أن قيمة احتمال, معينة صدقت بالنسبة

Karnap: Logical Foundations of Probability. 1951 Second imp. ۱۹ ص (۱)

<sup>(</sup> Von Wright (۲ المقالة السابق ذكرها ص ۳۷۲ .

<sup>(</sup>٣) ويليامز – المقالة المذكورة ص ٢١١.

لفرض معين فيما يتعلق ببيتة معينة ، فإن هذه القيمة تكون مستقلة تماماً عما يمكن لأى امرئ أن يتصوره عن هذه الجمل (۱) ، ولقد سبق أن ناقشنا هذا الموقف واعتبرنا المفهوم الموضوعي في هذا المجال المنطقي مفهوماً موضوعيتاً خاصتًا يتضمن خلطاً بين مفهوم الموضوعية ومفهوم الضرورة . وكارناب كما ترى من هذه الأسطر السابقة ليس إلا امتداداً للتقليد نفسه للمدرسة المنطقية ويمكن اعتباره أعلى مرحلة لتطورها .

وقبل أن نختتم هذه الفقرة ونأخذ في بيان حدود النظرية التكرارية نحب أن نشير إشارة عامة إلى ما يمكن أن يوجه إلى النظرية المنطقية من نقد . والواقع أنه لا سبيل إلى نقد هذه المدرسة من ناحية جزئية جانبية وإنما يوجه إلى موقفها العام، من رفعها للاحتمال من مجال التجربة إلى مجال العملية المنطقية المقفلة . واستحالة الاحتمال من علاقة بين وقائع إلى علاقة بين قضايا فيه إفساد وإضاعة للمبدأ التجريبي الأساسي في الاحتمال كمرتبة وسطى بين التحقق وعدم التحقق. ذلك أن الاحتمال فى داخل المدرسة المنطقية لا يعد قيمة من قيم الحكم، وإنما قضاياه نفسها هي موضوع لحدى الحكم بالصواب أو الحطأ. فني المدرسة المنطقية لايقال عن قضية « ق » مستخلصة من قضية أو بينة « ى » بأنها «ك» مثلا بنسبة إ وإنما يقال بأن القضية « ق » المستخلصة من البينة «ى» هي «ك» بنسبة أن قضية صادقة أو كاذبة . وعلى هذا فالاحتمال ليس قيمة حكم . وإنما الحكم في المجال المنطقي مقصور على الحدين المنطقيين: الصواب والحطأ. أما الاحتمال فلا سبيل إلى وجوده كحد متوسط بينهما ، وإنما بحكم على العلاقة الاحتمالية نفسها بالحدين (٢) التقليديين: الصواب والحطأ. ولايدخل الاحتمال في الحكم نفسه. ولو دخل الاحتمال كحد ثالث في الحكم لكان من الضروري استبدال الملامسة والمباشرة التجريبية ، بالصورية المنطقية الحاسمة . ولهذا نقول بأن نقد النظرية المنطقية للاحتمال ينبغى أن يتحقق داخل مذهب كامل برمته موجه إلى نقد

<sup>(</sup>١) كارناب : الكتاب السابق ذكره ص ٤٣ .

<sup>(</sup> ٢ ) يراجع في هذا كارناب. الكتاب السالف الذكر ص ١٧٧ فقرة ٤١ .

الصورية المنطقية أساساً من حيث عدم الاتفاق بين الواقع العلمي والضرورة المنطقية . على أن هناك محاولة للملاءمة بين المنطقية والتجريبية في نظرية الاحمال هي محاولة ريشنباخ التي سنعرض لها خلال المدرسة التكرارية .

٤

يحلو لبعض الكتاب أن يرجع النظرية التكرارية إلى أرسطو لتعريفه للاحمال أو المصادفة بأنه ما يحدث في أغلب الأحيان . على أن التحديد المذهبي قد استهله بالفعل Lesli Ellis كما سبق أن ذكرنا ، كما كان كورنو دعامة قوية له بإقامته للاحتمال على أساس موضوعي خالص . إلا أن فن كما ذكرنا من قبل يعد أول من دعا إلى المفهوم التكراري للاحمال في وضوح مذهبي ، وأول من صاغ له فكرة حد التكرار النسي في سلسلة لا نهائية ، هذه الفكرة التي سنجد أنها القاعدة التي تركزت عليها كافة التفسيرات التكرارية التي جاءت بعد ڤن. وتنتسب هذه التفسيرات عادة إلى أربعة اتجاهات أو خمسة . الأول يعزى إلى « ڤون ميزس » ويستند أساساً إلى فكرة الحد التكراري في السلسلة، والثاني إلى ريشنباخ الذي لا يختلف كثيراً عن ميزس إلا في محاولته إقامة منطق للاحمال مع الاحتفاظ بتكراريته. والثالث يسمى بمدرسة ال Set-function ويعزى إلى A. Kolmogorov ، والرابع ويسمى بمدرسة ال وتعزى إلى ويليام نيل W. Kneale ، أما الخامس فهو اتجاه علماء الإحصاء الذين يجهدون لكي يتجنبوا كل تفسير . على أن هذه الاتجاهات جميعاً على وجه عام لا تكاد تختلف اختلافاً جوهريةًا بعضها عن بعض. وقبل أن نلم بهذه الاتجاهات يحسن أن نحدد أولا تحديداً عامنًا المقصود بالتفسير التكراري للاحتمال. يستند التفسير التكراري أساساً على القياس التجريبي اللحمال أولا ، وعلى القول بموضوعية المصادفة نانياً ، وذلك في مقابل التفسير العقلي من ناحية والذاتي من ناحية أخرى الذي نلمحه في التفسير التقليدي للاحمال(١) ، وعلى هذا يمكن تفسير احمال حدث من الأحداث بأنه قياس للتكرار الذي يتحقق به

<sup>(</sup>١) كنجزبرج: المقالة السابقة الذكرص ٢٦١.

هذا الحدث (١) . على أن الأمر ليس مجرد قياس ولا مجرد تكرار في الحدوث إذ أن التكرار في الحدوث ينبغي أن يتصف بصفة معينة، كما أن القياس ينبغي أن يتم داخل مجال معين . فأولا ، ليس ثمة احتمال موضوعي إلا حيث يوجد تتابع من التجارب المتكررة بلا نهاية أو على الأقل يمكن تكرارها بلا نهاية (٢) هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى نجد أن الاحتمال إنما يكون نسبياً إلى « مجال » قياس معين (٣). ولنضرب على ذلك مثالا: افترض أننا نرى بقطعة نقد في الهواء، فإننا نلاحظ أن الرميات تكون سلسلة يتميز عدد أجزائها بخاصية من خاصيتي الوجه أو الظهر . ويمكن أن نصور مثلهذه السلسلة بأن نسجل صفًّا وإحداً ` على أن يمثل الوجه العدد ١ والظهر صفر ، وبهذا تصبح السلسلة في هذا الشكل مثلا: ١١٠٠٠١٠١١ وهذه السلسلة تصور رميات فعلية لقطعة نقد. ويمكن أن يعرف احتمال حدث من الأحداث بأنه مساو للتكرار النسي الذي تحقق به في مثل هذه السلسلة(٤). فظهور الوجه مثلا بالنسبة للسلسلة المكتوبة يكون 🔓 والملاحظ أنه كلما تضاعف عدد الرميات تكشف لنا انتظام في تنوعات التكرارات النسبية ، وهذا الانتظام هو اتجاه فيها نحو تجميع نفسها حول قيمة ثابتة بحيث إنه لو طالت السلسلة أصبحت الانحرافات عن هذه القيمة أقل. وإذا اعتبرنا هذه القيمة حدًّا مثاليًّا فإن التكر ارات النسبية للوجه مثلا تقترب منه كلما زاد عدد الرميات زيادة كبيرة . ويعد الاحتمال في هذه الحالة الحد الذي تتجه نحوه التكرارات النسبية عند ما يتضاعف عدد العناصر في مجال المقياس إلى حد كبير للغاية، أو بتعبير آخر عندما يقترب عدد العناصر من اللانهاية . وفي التعبير باللانهاية تكمن مشكلة ستتضح لنا فيها بعد عند التعرض لنقد نظرية قون ميزس ، والاحتمال عند ميزس ليس إلاالحد الذي تقترب منه سلسلة

Von Wright. Mind, July 1940 P. 266. ١٩٤٠ المقالة السابقة الذكر ١٩٤٠)

Opinions Modernes sur les Fondements du Calcul des Probabilités. P. 212 (7)
(Les grands Courants de la Pensée Mathématique. Présentés par F. Le
Lionnais 1948 Par R. Fortet.

<sup>(</sup> ٣ ) Von Wright المقالة السابقة الذكر ص ٢٦٦ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق مس ٢٦٧

من التكرارات الإحصائية عندما يتضاعف عدد التكر ارت بدون حد<sup>(۱)</sup>، على شرط أن تكون التكر ارات داخل مجموعة أو تكون ظاهرة متجمعة أو سلسلة من الملاحظات المرتبطة بموضوع معين ، والتي تمتد بدون حد . ولكن إلى جانب شرط التجميع أو التسلسل هناك شرطان آخران :

١ ــ ينبغى أن يكون للتكر ارات قيمة جدية محددة .

٢ ــ ينبغي أن يبقى الحد ثابتاً لو اخترنا من المجموعة جانباً من العناصر اختياراً عشوائياً. ويسمى هذا الشرط الثاني بمبدأ عدم الانتظام (٢)

وعلى هذا يمكن القول إن نظرية ميزس فى الاحتمال تستند إلى تصورات ثلاثة رئيسية :

- (١) التكرار الحدى.
- (٢) الاختيار العشوائي .
  - (٣) المجموعات.

1 – أما التكرار الحدى فكما سبق أن ذكرنا هو اقتراب التكرار النسبي للحادث في داخل المجموعة من نسبة معينة ثابتة باعتبارها القيمة الحدية عندما يتضاعف عدد الأفراد مضاعفة متصلة متوالية (٣) أو مضاعفة لا نهائية، وبتعبير آخر: التكرار الحدى هو حد تكرار صفة في العدد «ن» من المفردات الأولى من صنف معين كلما مالت «ن» إلى اللانهاية (٤٠).

٢ ــ أما التصور الثانى الحاص بالاختيار العشوائى فشرط جوهرى لقيام المجموعة ، ذلك أن عناصر السلسلة أو أفرادها ينبغى أن تكون مرتبة ترتيباً غشوائياً بحيث يتحقق بالنسبة لها نفس القيمة الحدية التى للسلسلة الأصلية ، أو بتعبير آخر بحيث تكون القيمة الجزئية هى ذاتها قيمة المجموعة ككل ، أو بتعبير

<sup>(</sup>١) وينبرج : المرجع السابق ذكره ص ١١١ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ١١١ .

<sup>(</sup>٣) كنجزبرج : المقالة السابقة الذكرص ٢٦٦ .

R.L. Goodstein: On von Mises 'Theory of Probability P. 58

Mind: Vol. XLIX No. 193. January 1940.

ثالث تبنى القيمة الحدية للتكرار فى السلسلة كما هى أينًا كانت الأصناف الجزئية التي تختارها عشوائينًا داخل السلسلة. فلو أخذنا أى جزء من السلسلة جزافاً لوجدناه يميل إلى نفس القيمة الحدية للسلسلة.

٣ - أما التصور الثالث الخاص بالمجموعة فإنه يتحقق بتحقق الشرطين السابقين أى: ١ - بتحقق وجود تكرارات حدية لصفات معينة داخل السلسلة . ٢ - وببقاء هذا الحد مع تنوع الاختيارات العشوائية داخل السلسلة . فلو كان لدينا سلسلة من الحوادث ولو اقتصرنا مثلا على صفتين في هذه الحوادث هي الصفر والواحد، لوكانت عناصر المجموعة ، وكانت الوحدات الصفرية «ن» فإن النسبة في تقترب من حد ثابت كلما تضاعفت ، مضاعفة لا نهائية . هذا من ناحية أخرى لو اخترنا من هذه السلسلة سلسلة متوالية فرعية كأن نأخذ الحدود المسبوقة بصفر أو بصفرين أو بغير ذلك من الوسائل على أن يكون اختيارنا عشوائياً وهو ما يسمى بالاختيار العشوائي لوضع ما ، وجدناها في الحالة الأولى تتجه إلى الحد نفسه .

وبهذا يمكن تعريف الاحتمال عند ميزس بأنه متوالية لانهائية تحتوى على أصناف فرعية بحيث يكون التكرار النسبي للصنف الفرعي إلى المتوالية بالضرورة متجها إلى حد، وهذا الحد يكون واحداً بالنسبة لأى صنف فرعي لا نهائي (للصنف الفرعي) يحدده الاختيار العشوائي (٢).

ولا تختلف نظرية ريشنباخ فى شيء عن نظرية ميزس إلا فى محاولة ريشنباخ إقامة منطق على هذه النظرية ، كما يبدو أنه لا يذهب مذهب ميزس فى القول بالاختيار العشوائى (٣).

Puis Servien: Base Physique et Base Mathématique de la Théorie des probabilités. p. 18. Herman: 1942.

Norman Martin (٢) المقالة السابق ذكرها ص

H. Reichenbach: Sur les Fondements Logiques de la Probabilité راجع في ذلك (٣) Recherches Philosophiques . IV 1934-1935. P. 364 B. Fortet . R. Fortet : وكذلك المقالة السابق ذكرها هامش ص ٢١٣

يستبعد ريشنباخ قيمتي الخطأ والصواب باعتبارهما فكرتين مطلقتين، ويكتفي بأن يعدهما حالتين حد يتين لسلسلة متصاة من قيم الاحتمال القائم على التكرار كحد ثابت داخل سلسلة لا نهائية . والملاحظ على تحديد ريشنباخ أمران ، الأول : أنه لا يقف عند قيمتي الحطأ والصواب مستنداً في هذا إلى ما تكشف عنه الملاحظة العلمية من تنوع وتغاير دائم . الثانى: أنه يجعل الاحتمال داخل سلسلة متصلة . والأمران مستمدان من التجربة الموضوعية ، الأول بملاحظة فروقها وتنوعاتها والثانى بتحديد زمنيتها . وكلاهما يتعارضان مع طبيعة المنطق مما يجعل من نظرية ريشنباخ نظرية أقرب إلى العلوم الطبيعية منها إلى علم المنطق، على الرغم من محاولته اعتبار الاحتمال منطقاً يستوعب كافة أنواع المنطق القديم ويضيف إليه صفحة جديدة ليست فيه هي القيمة الاحتمالية. والحقيقة أنه من داخل الإطار المنطق الصورى لا سبيل إلى عد نظرية ريشنباخ نظرية منطقية . فالعامل الزمني في ترتيب السلسلة يجعل منها دراسة للطبيعة (١) لا فرعاً للمنطق. والتكرار في الحدوث كحد ثابت داخل سلسلة لانهائية يجعل منها منهجا للاستقراء والتنقيب لا عملية استخلاصية تحليلية . ولهذا فنظرية ريشنباخ ليست نظرية في المنطق الصورى. ولكنها نظرية في المنطق لو أردنا أن نثور المنطق القديم ونخرج به عن صوريته ونقيمه على أرض من التجريب ونجعل من صياغاته وقواعده ، عمليات تفاعلية مع الواقع الخارجي. أما قبل ذلك فلا سبيل إلى اعتبار نظرية ريشنباخ نظرية منطقية . ولكن ألا يعالج ريشنباخ وغيره من أصحاب هذه النظرية عملياتهم معالجة رياضية؟ أو ليست الرياضة في أساسهاتحليلية منطقية (كما تقول مدرسة من المدارس) ؟ أليس يعنى هذا أن النظرية التكرارية كذلك تستند على أساس تحليلي منطقي من هذه الناحية ؟ ولكن يحسن تأجيل الإجابة على هذا السؤال قليلا حتى ننتهى أولا من عرض بقية جوانب المدرسة التكرارية . ولكن ليس في مقدورنا أن نقوم على تحليل نظريبي Kneale وKalmogorov لأننالم نتبين بوضوح مضمون هاتين النظريتين على أنهما تستندان

<sup>(</sup>١) برتراند رصل: كتابه السابق الذكر ص ٣٨٥

بوجه عام إلى التكرار في الحدوث بمقتضى قوانين الأعداد الكبيرة (١) ولكنهما يقومان على مقدمات بديهية رياضية مختلفة ولا يتميزان عن نظرية ميزس إلا في مقدماتهما الرياضية. أما الاتجاه الأخير في النظرية الاحتمالية التكرارية فهو الاتجاه الإحصائي الخالص، ومن المتعذر أن يعد مدرسة نظرية، إذ أنه ليس غير إهابة مباشرة بالتجريب. ومن كبار الممثلين لهذا الاتجاه العالم الفرنسي موريس فريشيه.

يستهل فريشيه عرض موقفه الإحصائى بنقد النظرية المنطقية والتقليدية على السواء، ويطلق عليهما اسم النظرية البديهية . ويرى فريشيه أن هذه النظرية تجانب الواقع بل إن كلمات الا تمال والحادث العشوائي والتجربة ليس لها أي معنى عيني في هذه النظرية، وفي مقدورنا كما يقول أن نستبدل بكلمة الاحتمال أى كلمة أخرى على شرط أن تكون لها قيمة عددية . ويقوم فريشيه بتحقيق هذه التجربة بأن يضع كلمة «القيمة» بدلا من كلمة الاحتمال ويطبقها على تعاريف الاحتمال القديمة وعلى نظرية برنوي خاصة ، فلا يجد في هذا اختلافاً جديثًا. ثم يخلص فريشيه (٢) من هذا إلى أنه من المستحيل القيام بتطبيقات عينية استناداً إلى النظرية البديهية وحدها وإنما ينبغي إقامة جسر بين هذه النظرية وبين الواقع الحسى . على أن فريشيه في الوقت نفسه لا يرضي عن موقف ميزس التكراري، لأن ميزس كما يرى فريشيه حاول أن يتخذ موقفاً تجريبيًّا داخل إطار من البديهيات الرياضية . ولهذا يتقدم فريشيه بتفسير يراه مخلصاً المدرسة التكرارية من القيد النظرى . ولا يختلف فريشيه في شيء عن النظرية التكرارية عامة إلا في استهدافه المباشر للتطبيق العملي مستنداً في ذلك إلى ما يسميه بالقانون التجريبي للمصادفة. ومؤدى هذا القانون أن التكر ارات في الحدوث لحادث عشوائي في مجموعات متعددة من التجارب، تتجمع حول قيمة مركزية واحدة . وهي

Mind: Vol. LX. No. 239. July 1951. F.J. Auscombe: Mr. Kneale on Probability. P. 300-301.

M. Fréchet : المقالة السالفة الذكر (٢)

تنجمع أقرب ما تكون إلى هذه القيمة المركزية كلما زاد عدد التجارب. (١) ويعد فريشيه تكرار الحدوث لحدث قياساً تجريبيساً لمقدار فيزيائى مرتبط بهذا الحدث (ويسمى باحتماله). ويرى أن الدقة فى هذا القياس تكون أشد كلما أحسى هذا التكرار فى عدد كبير للغاية من التجارب. والأهمية الكبرى لفريشيه هى اعتباره لاحتمال حدث من الأحداث مقداراً فيزيائيساً. على أن موقفه بوجه عام ليس إلا محاولة لتصفية النظرية التكرارية من أسسها النظرية وربطها ربطاً مباشراً بالتجريب. وهو موقف عملى بسيط يغفل ما للتحديد النظرى من أهمية عملية.

وبعد فريشيه لا يبتى علينا إلا أن نعرض لما يوجه إلى النظرية التكرارية عامة من نقد . والجانب الأكبر من هذا النقد يوجه عادة إلى فكرة اللانهاية ، فالرياضيون من أمثال Waissmann يرون أن هذه الفكرة خطأ رياضى في تعريف ميزس . ذلك لأن التعريف يستخدم كلمة اللانهائي بدلالتين غتلفتين ، دلالة رياضية وأخرى تجريبية (٢) . ويذهب آخرون إلى أن اللانهاية لا سبيل إلى إثبات صحة القيمة الحدية للتكرار . فالقيمة الحدية لا تقدم تجريبياً ولو أردنا ذلك لانتظرنا حتى نهاية الزمان لكى نشها تجريبياً . والقيمة الحدية كما يقول جنزبرج (٣) أنها تتُستخذ منذ بداية العملية ولكنها تنشبت فحسب تجريبياً وعلى هذا لا تقدم تجريبياً . على أن هذا المقد يمكن الرد عليه بما لاحظه برتراند رسل بحق من أن اللانهاية هنا ليست المقد يمكن الرد عليه بما لاحظه برتراند رسل بحق من أن اللانهاية هنا ليست بعناها الرياضي . فالرمز «ن» إنما يعبر عن مقدار كبير جداً من التجارب ويضرب رسل لهذا مثالا طيباً عن شركات التأمين . فشركات التأمين لا تهتم بما سوف يحدث للإحصائيات لو امتدت عشرة آلاف سنة . فإن ما يعنيها على الأكثر هو يعدث للإحصائيات لو امتدت عشرة آلاف سنة . فإن ما يعنيها على الأكثر هو العشر السنوات القادمة . ولهذا يمكن القول مع رسل إن ريشنباخ عند ما يذكر العشر السنوات القادمة . ولهذا يمكن القول مع رسل إن ريشنباخ عند ما يذكر اللانهاية إنما يستخدم « اختزالا رياضياً ملائماً يعني به فحسب مقداراً من اللانهاية إنما يستخدم « اختزالا رياضياً ملائماً يعني به فحسب مقداراً من

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٥٠ .

<sup>(</sup> ۲ ) واينبرج Weinberg الكتاب السابق ذكره ۱۱۳ - ۱۱۴

Benjamin Ginzburg (٣) المقالة الذكر ص ٢٩٧.

السلاسل أكبر مما بحثناه حتى الآن(١).

وعلى هذا فحد التكرار عندما يكون «ن» لا بهائيبًا يعنى فحسب التكرار الفعلى لعدد كبير للغاية . وعلى الرغم من أننا لا نجد فى كتابات ميزس أو ريشنباخ التى اطلعنا عليها ما يشير إلى هذا التفسير الذى يقترحه رسل ، فإن النظرية لا تتعارض مع هذا التفسير ، ومن المحتمل كما يقول رسل أن يكون هذا التفسير فى ذهن ريشنباخ دون أن يعبر عنه .

ويتصل بهذا النقد الموجه إلى المدرسة التكرارية نقد آخر يوجهه عادة رجال المدرسة المنطقية. وخلاصة هذا النقد خلو التفسير التكراري من سند قبلي ، أو فى شكل إيجابي، قيام المدرسة التكرارية ــ بالضرورة ــ على مهج قبلي لا تعترف به . أما الشكل الأول من النقد فيوجهه كينز الذي يرى أنه « لوكانت تجربتنا ومعرفتنا كاملة لما كنا في حاجة إلى حساب الاحتمال ولكن حيث تكون تجربتنا ناقصة فإننا لا نستطيع أن نأمل في أن نستمد منها أحكاماً للاحتمال بدون مساعدة الحدس أو أي مبدأ قبلي آخر. »(٢) ونجد في الوقت نفسه من يرى أن دعوى ميزس بأن نظريته تقوم على اعتبارات تجريبية بدون عناصر قبلية دعوى غير مقبولة. ذلك لأن ترتيب الحوادث أو الأفراد في سلاسل عددية ليس عملا تجريبيًّا خالصاً (٣). ويتخذ جيفرز الاتجاه نفسه فيرى أن أي إحصائي بوجه عام إنما يستخدم فكرة درجة الاعتقاد العقلى دون أن يلحظ أنه يستخدمها (٤) ويرى أنَّ ميزس قد استند في نظريته على مصادرة قبلية هي فكرة الحد . والملاحظ في هذه الأشكال المتعددة من هذا النقد أنها تستند إلى فهم خاص مطلق لمعنى القبلية . فلا سبيل إلى أن تخلو النظرية التكرارية من مقدمات قبلية على أن تكون هذه المقدمات موقوتة تدحض أو تثبت أو تنقيَّح بالتجريب. وفارق بين قصر النظرية على حدود شكلية قبلية خالصة وبين الاستعانة

<sup>(</sup>١) رسل : الكتاب السالف الذكر ص ٣٨٢ .

<sup>(</sup> ٢ ) كينز : المرجع السابق ذكره ص ٧٦ فقرة ٧ .

<sup>(</sup>٣) كَنْزَبْرِج : المقالة السالفة الذكر ص ٢٦٧ .

<sup>(</sup> ٤ ) كارناب : الكتاب السابق ذكره ص ٢٦ .

بمصادرات أولية لمواجهة العملية التجريبية .

والنقد الثالث الذي يوجه إلى هذه المدرسة، يوجهه أيضاً أصحاب المدرسة المنطقية، فيقولون إن النظرية التكرارية محدودة قاصرة، لا تستنفد كافة جوانب الواقع وذلك لوقوفها عند حدود الظواهر القابلة للقياس العددى . فهناك نوعان من الاحتمال في العلوم أحدهما هو الاحتمال الإحصائي العادي الذي تعني به النظرية التكرارية عناية سليمة ، والآخر هو احتمال حدث يستند إلى بعض المعارف المستمدة من العلوم. والمثال على هذا النوع الأخير القول بأن عدداً معيناً سوف يظهر إلى أعلى عندما نلتى بزهرة للعب . والنظرية التكرارية تعالج النوعين بطريقة واحدة . على حين أنه من الواضح أن في مقدور الموء أن يحدد درجة احمال أحد أوجه الزهرة دون اعتبارات إحصائية . واستخدام العلم للاحتمال يشتمل على حالات مشابهة لحالات الزهرة<sup>(١)</sup> . ويسوق كينز هذا النقد ذاته للمدرسة التكرارية على أساس أنها لا تميز بين الاحتمال وبين التكرار الإحصائي . وهذا النقد كما نرى يتضمن اعتراف أصحاب المدرسة المنطقية بما للنظرية التكرارية من أهمية وضرورة في مجال معين من البحث العلمي .

على أننا نجد بين أصحاب هذه المدرسة المنطقية من يحاول رد العملية التكرارية إلى المنطق وذلك بإحدى طريقتين: الأولى، بالكشف عن الأساس المنطق للاحمال التكراري. والثانية، بتعديل النظرية التكرارية تعديلا يستبقى عمليها التكرارية وإن يكن يجعلها نظرية منطقية خالصة . أما الطريق الأول فقد سبق أن أشرنا إليه وهو أن النظرية التكرارية لميزسمثلا، ليست كما يدعى نظرية تجريبية خالصة ، أو علماً كالفيزياء مثلا ، فعلى الرغم من أنها تشير إلى ظواهر مجمّعة فإنها نظرية تحليلية لقيام مناهجها وعملياتها وتوكيداتها على أسس رياضية ، وعلى هذا فقيم صدقها تعد «ط» – صادقة (أي صادقة صدقاً منطقيلًا) تحليلية (٢) ولهذا يقترح المناطقة الطريق الثانى لتعديل تعريفات المدرسة التكرارية تعديلا يزيل كل خلاف بينهما وبين المدرسة المنطقية. ويعد كينز أول من أشار إلى هذا

<sup>(</sup>۱) Weinberg المرجع السابق الذكر ص ۱۱۲ . (۲) كارناب : المرجع السابق ذكره ص ۳۳ .

التعديل الممكن وهو تعديل هين بسيط تخلو به النظرية التكرارية من عيوبها على حد تعبير كينز (١) ويتحقق هذا لو أن النظرية التكرارية لم تعد تعتبر الاحتمال هو نفسه التكرار الإحصائى، واع برت أن موضوعها إنما يتألف من قضايا تتعلق بالتكرارات فى الحدوث . وبهذا تصبح القضايا لا التكرارات نفسها ولا الحوادث نفسها موضوع الاحتمال . ولكن صياغة كينز لهذا الموقف الجديد خالية كما نرى من اللياقة التعبيرية . إذ أن صياغته تتضمن مفهوماً منطقياً خالصاً فى مصطلحه ، على الأقل . ولكنها تعد ولاشك تمهيداً لمحاولة كارناب وإن لم يشر كارناب إلى ذلك من قريب أو بعيد . وكارناب يستند فى محاولته إلى نظرية جديدة يسميها بنظرية التقدير Estimate وهى من أهم نظريات كارناب فى منطقه الاستقرائى .

<sup>(</sup>١) كينز: المرجع السابق ذكره ص ٩٧.

<sup>(</sup>٢) كارناب : المرجع السابق ذكره ص ١٦٩ .

كل قيمة من القيم الممكنة للمقدار في الاحتمال, بحدوثها بالنسبة إلى ب (١) ولكن ما العلاقة بين هذه النتيجة وبين الاحتمال, والمغاية الذي يستهدفها كارناب هي أن الاحتمال, ليس إلا تقدير الاحتمال, أي تقدير التكرار النسبي . ولتوضيح هذا نسوق عن كارناب هذه الجمل الثلاث:

(۱) المعرفة الممكنة ب تحتوى على معلومات بأن هذه الزهره شكل منتظم . وعلى هذا فمن الناحية الهندسية جوانبها الستة متشابهة . هذا إلى أن ب لا تحتوى على أى معلومات عن أسس أخرى يمكن أن تختلف بها الجوانب .

(٢) الاحتمال بأن أى رمية فى المستقبل لهذه الزهرة سوف يظهر عنها الرقم ١ هو إ

(٣) لو أجريت سلسلة طويلة طولا كافياً من الرميات من هذه الزهرة فإن التكرار النسبي للرقم ١ سيكون إ .

وهنا يتساءل كارناب هل يمكن استخلاص الجملة ٣ من الجملة<sup>(٢)</sup> هذا غير ممكن بالطبع وغير سايم كذلك لأن القضية ٢ منطقية خالصة ، على حين أن القضية ٣ واقعية . ولهذا يقترح كارناب جملة رابعة بدلا من٣ هي .

(٤) تقدير التكرار النسبي لأرقام الواحد في سلسلة مستقبلة من الرميات من هذه الزهرة هو إلى .

(  $\circ$  ) الاحتمال بالتنبؤ بأن التكرار النسبي لأرقام الواحد في سلسلة مستقبلة بن الرميات من هذه الزهرة سيكون في داخل هامش ضيق هو  $\frac{1}{2}$  ب ، كبير ... لو جعلت السلسلة على درجة كافية من الطول .

فى هذه الحالة يمكن القول مع كارناب بأن ٤ تنبع حقًّا من ٢ وكذلك تنبع ه من ٢ بحسب التصورات التقليدية . و بمقتضى نظرية برنوى (٣) . والنتيجة التي نخلص إليها من هذا هي لو أن المدرسة التكرارية لم تعتبر أساسها

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٦٩ .

<sup>(</sup>٢) كَارْنَابِ : المرجع ص ١٧٣٠

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ١٧٥.

التكرار النسبى نفسه وإنما تقدير التكرار النسبى ، لزال كل خلاف بين المدرسة المنطقية والمدرسة التكرارية ، ولما كان ثمة خلاف على الإطلاق (١).

والملاحظ على محاولة كارناب ارتباطها بموقفه المنطقي الصورى العام في فهم الأشياء وعملياتها ، فليس هيناً ميسوراً كما يقول أصحاب المدرسة المنطقية أن فنتقل من عملية التكرار في الحدوث نفسها كأساس للاحمال ، إلى تقدير التكرار كأساس آخر ، وذلك في سبيل فصل نظرية الاحتمال عن التجريب المباشر . فالواقع أننا بهذا إنما نفصل بين العملية ونتائجها في نظريتنا الاحتمالية على ما بينهما من ارتباط ووحدة منهجية . وقد يقال مادمنا قد حصلنا على البينة ب فلا مبرر للوقوف على العملية التي أوصلتنا إليها ، وإنما علينا أن نبدأ من هذه البينة للكشف عما بين قضايا معينة من علاقات ونسب بالإشارة إلى هذه البينة. والرد على هذا غاية في البساطة . فإننا بهذه البينات أو المقدمات الافتراضية إنما نقف دائماً عند ثوابت حاسمة لا تفاعل بينها وبين الواقع الفعلي ، وإنما هي فروض ميتة كل قيمتها أنها خلفية نستند إليها في عملية الاستخلاص الأعمى . ولن يكون لها أى دلالة واقعية ، وفي هذا لا يختلف معنا المناطقة . ولكن الفارق في ما يحمله كل منا من قيمة على هذه الصورية المنطقية، لا من حيث هي في ذاتها ، وإنما من حيث قيمتها في مواجهة العملية العلمية . وهذا المبحث لا يتسع لهذه المشكلة الكبيرة. وحسبنا أن نشير أن محاولة كارناب رد الاحتمال إلى الاحتمال , ستؤدى بنا إلى قصر الحكم في العملية العرفانية على القيمتين المنطقيتين : الصواب والحطأ . ولكن رد الاحتمال إلى الاحتمال إسيجعل للأحكام قيما أكثر اتساعاً وشمولاً وسير بطها بحركة الواقع المنطور المنفاعل.

۵

فى الفقرات الأربع السابقة تعرضنا لدلالات ثلاث مختلفة ؛ لنظرية الاحتمال : الدلالة التقليدية التي تعد الاحتمال نسبة بين عدد الحالات الملائمة

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه ص ١٧٦.

لحادث من الأحداث وعدد الحالات الممكنة إمكاناً متساوياً لهذا الحادث ويمثلها برنوي ولابلاس . والدلالة المنطقية في مختلف أشكالها التي تعد الاحتمال علاقة منطقية بين قضايا ، ويمثلها كينز وجيفرز ووليامز وكارناب. والدلالة التكرارية التي تعد الاحمال ، التكرار النسي لصفة من الصفات في صنف معين من عناصر مجموعة . ويمثلها ميزس وريشنباخ وفريشيه وغيرهم . على أن الباحثين بجهدون لرد هذه الدلالات الثلاث إلى دلالتين أصيلتين : منطقية أو تكرارية . ولقد رأينا كيف يرد كارناب الاحتمال إلى دلالتين الاحتمال, والاحتمال, ، الاحتمال, هو درجة توكيد فرض «ض» بالنسبة إلى بينة «ب» والاحتمال، وهو التكرار النسي على مدى العملية لصفة معينة في حوادث أو أشياء بالإشارة إلى صفة أخرى (١). ويرى كارناب أن الاحتمال أصلا كان يعني فحسب الاحتمال , ثم حدث أن تحول عن معناه واستخدم للتعبير عن الاحتمال عن ويرى بعض المفكرين أن ما يذهب إليه كارناب إنما يتعارض مع بعض البينات والشواهد التاريخية . فأرسطو مثلاكان يعرِّف الاحتمال بأنه شيء يحدث في أغلب الأحيان وهو تعريف يتفق مع الاحتمال. وكذلك الحال عند مناطقة أو فلاسفة القرن السابع عشر والثامن عشر. فلوك مثلاكان يرىأن الاحتمال ليس إلا مظهر الاتفاق الذي ليس له ارتباط ثابت وإن يكن يظهر في أغلب الأحيان. ولكن عندما سقط ٣٠٠ موضوع الاحتمال بين أيدى الرياضيين في منتصف القرن السابع عشر ظهر استخدام الكلمة بما يقرب من معنى كارناب للاحتمال . ولو حللنا نظرية برنوي ونظرية لابلاس لوجدناهما تعبيراً عن نسبة معينة إلى معرفة معينة وهذا ما يجعلهما قريبين من المعنى المنطقى للاحتمال . ويمكن أن ينسحب هذا الحكم عامة على النظرية الكلاسيكية (٤) بهستثناء كورنو وڤن وبعض الفقرات العابرة التي تشير إلى التكرار

<sup>(</sup>١) كارناب : المرجع السابق ذكره ص ١٩.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ١٨٢ فقرة ٤٢

Von Wright: Philos. Review July 1951. P. 373. Carnap's Theory ( ) of Probability Norman M. Martin

<sup>(</sup>٤) المقالة السابقة الذكر ص ٨٤.

فى الحدوث لدى الكتاب الكلاسيكيين. على أن كارناب يفرق فى مفهوم نظرية الاحتمال بين ما يسميه بال explicata وبالا explicata

يقصد بالتعبير الأول المفهوم الأصلى للاحمال و بالتعبير الثانى التحديد العلمى له ، ويرى أن الاحمال ليس له مفهوم أصلى واحد (١١) بل هناك مفهومان :

الاحمال, درجة التوكيد، والاحمال, التكرار النسبي والنتيجة التي يخلص إليها كارناب هي أنه على الرغم من هذا التمييز في المفهوم الأصلى فليس ثمة اختلاف في المفهوم العلمي المحدد ، وأن هذه الاختلافات الدائرة والمنازعات بين النوعين من الاحتمال لا تقوم على أساس سلمُ وإنما هي نتيجة للخلط بين المفهوم الأصلي والمفهوم العلمي ، ثم ينتهي إلى نظريته التي عرضناها من قبل التي يحاول بها أن يفسر الاحتمال، بالاحتمال، عن طريق نظرية التقدير بحيث يصبح الاحتمال, قضايا للاحمال تشير إلى بينة تتضمن تكرارات في الحدوث . وموقف كارناب كما سبق أن ذكرنا موقف من داخل • ذهب منطقي عام ، لا سبيل إلى دحضه جزئيًّا وإنما يكون ذلك بموقف من المنطقية عامة . ولا يعنينا هنا الآن إلا الإشارة إلى مدى ما بين هذه النظريات المختلفة التي عرضنا لها وبين المصادفة من ارتباط ، فسواء كان الاحتمال قياساً للعلاقات بين قضايا أو تحديداً للتكرار النسيي على مدى العملية التجريبية ، ماذا يمكن أن يقدمه إلينا حساب الاحتمال من تصور للمصادفة. قلقد رأينا في الباب الأول أن المصادفة واقعة متحققة تتميز بالقابلية الدائمة للتغاير والتنوع والتعدد. فما العلاقة بين هذا التحديد الأولى للمصادفة وبين التفسير المنطقي لحساب الاحتمال الذى يعد الاحتمال علاقة منطقية في نطاق لغوى محدد . أليس في هذ التحديد المنطقي ما يستبعد المفهوم السابق للمصادفة كواقعة متحققة . ولكن إذا كان حساب الاحتمال بالضرورة حساباً للمصادفة وقياساً لها ، فما هي دلالة المصادفة إذن بالمعنى المنطقي ؟ .. إن حساب الاحتمال المنطقي لا يقيس شيئاً متحققاً ، واقعة موضوعية ، وإنما هو يقيس علاتة معينة بين قضايا وبهذا تصبح المصادفة كذلك بالضرورة صفة

<sup>(1)</sup> كارثاب المرجع السابق ذكره ص ٢٤ - ٢٥.

نسبية « لا يفهم لها معنى إلا بالإضافة إلى سواها(١) » وايس لها وجود كشيء قائم بنفسه و إنما هي شيء منسوب إلى آخر « فإذا قال قائل عن شيء ما إنه حدث بالمصادفة كان بمثابة من يقول: إنه بالنسبة لما أعلمه (وهذا هو مانرمز إليه بالرمز ١ ؟ أو مايرمز إليه كارناب بالبينة ب يكون الشيء ب قد حدث. . وعلى هذا فالحكم بالمصادفة حكم نسبى إلى معارفنا يقوم فى شكل علاقات بين قضايا . على أن المصادفة بهذا المعنى لا تخرج في الحقيقة عن فكرة الصفة العرضية فى منطق أرسطو القديم ، وعرضيتها ليست واقعة موضوعية وإنما هي نتيجة أولاً لماهية الشيء. فبحسب هذه الماهية تستخلص الحدود العرضية وغير العرضية. والصفة العرضية بهذا المعنى حكم خاضع لنظام محدد من المعرفة ، ويتغير بتغير النظام ومن هنا جاءت نسبيتها لا الموضوعية وإنما نسبيتها كصفة منطقية . ولكن إذا كان المفهوم المنطقي لحساب الاحتمالات لا يعرض للمصادفة إلابهذه الدلالة القاصرة ، فما هي دلالة المصادفة لدى المدرسة التكرارية ؟ . لاشك أن التفسير التكراري للاحتمال أقرب إلى الدلالة الموضوعية من التفسير المنطقي ، « فهي كمية فيزيائية محددة قابلة للقياس وهي ليست مستندة إلى ما نعرف أو إلى ما نعتقد (٣) » على أننا قد نجد – بين القائلين بالتفسير التكراري المتطرفين في اعتناقه \_ من يقول في الوقت نفسه بدلالة ذاتية خالصة للمصادفة ومن هؤلاء عالم الإحصاء الفرنسني موريس فريشيه . ففريشيه يقرر ببساطة . بأن المصادفة ظاهرة ذاتية ، ثم يفسرها ذات التفسير القديم الذي قدمه من قبل بوانكاريه على أساس التغيير الطفيف في المقدمات الذي يؤدي إلى نتاثج بالغة الخطورة في النتيجة . كما يقرر فريشيه ببساطة كذلك أن المصادفة نسبية ترجع إلى مستوى معارفنا الحالية . ويضرب مثالًا على ذلك بالرجل المتوحش الذي كان يعتبر الكسوف نتيجة للمصادفة . ثم بعالم الفلك الذي يرى في الكسوف حدثاً يمكن التنبؤ به عن يقين . ويخلص فريشيه إلى أن المصادفة تصور فردى

The Foundation of Probability. by B.H. Nishet.

<sup>(</sup>١) الدكتور زكى نجيب محمود : ألمنطق الوضعي ص٩٩٦ . مكتبة الأنجلو المصرية ١٩٥١

<sup>(</sup>٢) المرجع والموضع نفسه .

Mind: January 1926 Vol. XXXV No. 137.

نسبى إلى معارف معينة (١). ولقد تبين لنا من قبل أن الرجل المتوحش لا يمكن أن يفسر الكسوف بالمصادفة. لأن المصادفة دلالة ناضجة مستحدثة في الفكر الإنساني . ولم يكن لها وجود لدى العقلية البدائية . أما القول بنسبية المصادفة إلى معارف معينة فإغفال لما للمصادفة من تحقق موضوعي مستقل عن الذات المدركة كما سبق أن وضحنا ذلك في الباب الأول. ولكن على الرغم من أن فريشيه بحدد هذه الدلالة الداتية للمصادفة ، فإنه يعد الاحمال قياساً لمقدار فيزيائي (١) مستقل عن مستوى معارفنا الإنسانية يتحدد بالتكرار في الحدوث في عدد كبير للغاية من التجارب .

والحقيقة أن حساب الاحتمالات سواء أكان تفسيره منطقياً أوتكرارياً لا يصلح لكى يمدنا بتصور سليم موضوعي للمصادفة . ذلك لأن حساب الاحتمال بمدلولينه ليس إلا منهجاً رياضياً خالصاً أورياضياً منطقياً لتحديد علاقة ثابتة بين حوادث متكررة الجدوث أو قضايا . هو منهج قياسي إذن قيمته الحقيقية في هذه العمليات القياسية التحديدية . ولهذا يمكن القول مع بوى سيرقيان Puis Servien إن المصادفة ليست موضوعاً لحساب الاحتمالات ، وإن هذه المنازعات القائمة في النظرية الاحتمالية إنما هي نتيجة للخلط بين موضوع فيزيائي خالص هو المصادفة وبين المعالجة الرياضية لهذا الموضوع . فحساب الاحتمالات عمليات رياضية تعالج به المصادفة هذا الموضوع الفيزيائي ، ولكن لا سبيل عليات رياضية تعالج به المصادفة هذا الموضوع الفيزيائي ، ولكن لا سبيل الفيزيائية أو تفسير المصادفة الفيزيائية أو تفسير المصادفة الفيزيائية أو تفسير المصادفة الفيزيائية أو تفسير المصادفة الفيزيائية بحساب الاحتمال الرياضي بالمصادفة الفيزيائية أو تفسير المصادفة الفيزيائية بحساب الاحتمال الرياضي .

وتقوم وجهة نظر سيرڤيان أساساً على فصله التام بين المجالين الرياضي والفيزيائي واعتباره المصادفة شيئاً فيزيائيناً خالصاً ، واستبعادها نتيجة لذلك من المجال الرياضي ، وتخليص حساب الاحتمالات منها . فالرياضة تماثل ، و المصادفة عدم تماثل ، والرياضة ضرورة والمصادفة إمكان مفتوح . ولهذا يضع سيرڤيان

Fréchet (1) المقالة السابقة الذكر ص ١٦١ - ١٦٧

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ١٦٩ .

المصادفة في قلب الملاحظة الحارجية ويضع الضرورة في قلب الرياضة ويفصل بينهما فصلا تاما . ويرجع سيرڤيان كافة الأخطاء والصعوبات التي مرت عليها نظرية الاحتمال إلى اعتبار المصادفة موضوعاً لها. وإنما موضوعها الحقيق هو التساوي الرياضي ، أي الضرورة باعتبار نظرية الاحتمال فرعاً من الرياضة. ويذكر سيرقيان أن تاريخ نظرية الاحتمال محاولة دائمة لربط الرياضيات القائمة على التساوى بالمصادفة ، ومثل هذه المحاولة - كما يقول - (١) مآلها الإخفاق دائماً. ويري أن التعبير التقليدي عن الاحمال المتساوى أو مبدأ ميرس في عدم الانتظام ، كلاهما خطأ، وإن يكن يرى أن محاولة ميزس أشد خداعاً وضلالا(٢). والواقع أن للطابع العام المشترك في جميع نظريات الاحمال التقليدية أو الثورية على حد تعبيره هو مجاهدتها لإدخال المصادفة في تعريف رياضي ، وهذا ما أدى إلى عيوب في البرهنة (٣) . إذ أنه من المستحيل الجمع بين المصادفة من ناحية والقين والحتمية المطلقة للرياضيات من ناحية أخرى(١١) ولهذا فصل سيرقيان من المالن . وفي الأمثلة التقليدية التي يتمثل بها حساب الاحتمال نجد مثال رى الزهرة سائداً. وفي هذا المثال نكشف كما يقول سرفيان عن مرحلتين متميزتين، الأولى الزهرة في الهواء والثانية الزهرة بعد سقوطها . ويقول سيرڤيان ، إن حساب الاحتالات لا يعرض إلا للزهرة في الهواء (٥) ، أما الزهرة بعد سقوطها فشيء فيزيائي ليس موضوعاً للرياضة ، وإن أمكن أن تعالجه الرياضة . والدلالة الحقيقية للمصادفة عند سيرقيان هي أنها اختيار بالمصادفة ، أي أنها عملية فيزيائية أو بتعبير آخر المصادفة هي: « الفاعل الغامض لفعل يختار بالمصادفة يونه)

(٢) المرجع والمرضع نفسه .

( • ) Servien المقالة السابقة الذكر ص ٢١٩ .

Les grands Courants de la Pensée Mathématique : (1)
Présenté par Lionnais.

MCMXLVIII: Puis Servien: Hasard et Mathématiques. P.218

P.Servien: Base Physique et Base Mathématique de la Theore de Probabi- (7) lités 1942, P. 23.

Proba bilité et Physique. P.10 Hermann P.Servien: 1945. Paris. ( ‡ )

Le choix au Hasard: Hermann Paris 1941

فسيرڤيان لا يهتم بالمصادفة من حيث إنها هذا الفاعل الغامض ، وإنما يهتم بالفعل نفسه . ومصير المصادفة هنا يذكرنا بمصير الأثير التقليدي الذي اقتصر على كونه فاعل الفعل يتموج لتفسير النظرية التموجية في نهاية القرن التاسع عشر. ولو درسنا كما يقول سيرفيان بعض أنواع الاختيار في النظام الرياضي ، لوجدنا أنه لا يوجد في النظام الرياضي اختيار بالمصادفة (١) . إذ لا يوجد اختيار بالمصادفة إلا في المجال الفيزيائي . ولا يوجد اختيار بالمصادفة ذو طبيعة رياضية ويمكن أن يتمثل في مسألة رياضية (٢) وهكذا يبتي الاختيار بالمصادفة خارج الحساب دائما (٣). ويصبح الاحمال طرازاً رياضيتًا للوضع السابق على الاختيار بالمصادفة (٤) وهذا هو المقصود من قول سيرفيان إن حساب الاحتمال لا يعرض أبداً للزهر إلا وهو في الهواء. أما فيما يتعلق بالاختيار بالمصادفة فيبقى كما يقول خارج حساب الاحتمالات ، والحساب لايتابع سيره أبداً عبر هذه الحدود التي لا سبيل إلى عبورها <sup>(ه)</sup>.

حساب الاحمالات إذن فرع من الرياضيات يمكن أن نعده جسراً بين مجالين أحدهما هو مجال الرياضيات والثاني هو مجال المصادفة. وحساب الاحتمالات بهذا إنما يقوم على الضرورة الرياضية ولهذا تبقى المصادفة ــ أو فاعل أ الفعل - يختار بالمصادفة خارجه ، لأنه شيء فيزيائي خالص . وليس المهم لدى سيرڤيان من المصادفة أنها فاعل الفعل نختار بالمصادفة وإنما المهم هو فعل الاختيار نفسه . وهكذا تستبعد المصادفة نهائيتًا من مجال الرياضيات وتقتصر على المجال الفيزيائي .

ولاشك أن النتيجة التي يخلص إليها سرفيان فيها جانب من الحق لا ينكر. فتحليلاتنا السابقة للتفسيرات المختلفة لحساب الاحتمالات لم تكشف عن

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٩ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ض ٣٠ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ٥٣ . (٤) المرجع السابق ص ٥٥ .

<sup>(</sup> ه ) المرجع السابق والموضع نفسه .

المدلول الحقيقي للمصادفة ولم تخرج بنا عن الحدود الرياضية لهذا الحساب من حيث إنها عمليات منضبطة. فعلى الرغم من الاختلاف حول تفسير حساب الاحتمالات، فإن الحساب نفسه لا اختلاف بشأنه وكأى فرع آخر من فروع الرياضيات، (١) وعلى هذا فلا سبيل إلى القول مع ميزس بأن حساب الاحتمالات علم تجريبي سواء بسواء كالفيزياء مثلا ، إنما هو فرع خاص من الرياضيات يستخدم لمعالجة موضوعات خاصة كالمصادفة الفيزيائية مثلا. واكن هل يعني هذا الفصل التام بين حساب الاحتمالات كفرع من الرياضة ، والمصادفة كموضوع. فيزيائى ؛ كما يرى سرڤيان . الحق أنه من الخطورة تحديد الموقف بهذه الصورة الحاسمة . إذ معنى هذا أن الرياضة بوجه عام أداة محايدة للكشف العلمي ، تتميز بالشكلية والتحليلية ، فهي ليست إلا قوالب مفرغة نستخدمها في قياس المقادير الفيزيائية وتحديدها . ولو كان الأمركذلك لما كان للرياضة تاريخ متطور ، نتيجة لتفاعلها الدائم مع موضوعات بحثها ، إن للرياضة قيمة تركيبية وهي ليست مجرد وسيلة سلبية لقياس المقدار الفيزيائي ، بل هي إضافة جدية إلى هذا المقدار نفسه وإحدى المقومات الجوهرية له . وبين الفيزياء والرياضة تاريخ حافل من التفاعل والإضافة المتبادلة . إن الرياضة تحدّد جوهر المقدار الفيزيائي ، ولكن المقدار الفيزيائي بدوره يهبها حياتها ويغير من مناهجها وأساليبها. إن التغيرات الرياضية تنجم دائماً عن الاكتشافات الفيزيائية ، كما أن الأكتشافات الفيزيائية إنما تتحقق بالمناهج الرياضية المختلفة . إن التغير الذي يمس أحدهما يمس الآخر في جوهر بنائه .

إلا أن البحث في الدلالة الموضوعية التركيبية للرياضة ليس من شأننا في هذا المجال. وحسبنا أن نذكر أن الفصل التام الذي يقيمه سيرقيان بين الرياضة والفيزياء لا يستند على أساس منهجي سليم ، إلا أننا في الوقت نفسه نتفق مع سيرقيان فيها يذهب إليه من أن المصادفة موضوع فيزيائي أصيل. واكن ما هي دلالة المصادفة كموضوع فيزيائي ؟ وما هي العلاقة بينها كموضوع فيزيائي وبين حساب الاحتمالات ؟ . والفصل القادم محاولة للإجابة على هذين السؤالين .

<sup>(</sup>١) برتراند رسل : الكتاب السابق الذكر ص ٣٦٢ .

## الفصل الثانى المصادفة في الفيزياء

١

رأينا فى الفقرة الأولى من الفصل الثانى من الباب الأول كيف أن الفيزياء التقليدية فى القرنين السابع عشر والثامن عشر استبعدت المصادفة كموضوع فيزيائى . ورددنا هذا إلى سيادة بعض الدلالات التشبيهية واللاهوتية على مضامين هذه الفيزياء التقليدية من ناحية ، وإلى اقتصار هذه الفيزياء على الحدود الميكانيكية من ناحية أخرى .

ولكن، إذا كانت المصادفة — كما نذكر — موضوعاً فيزيائياً، فكيف استطاعت الفيزياء الميكانيكية التقليدية أن تستبعدها وأن تظل فروضها مع هذا متحققة ونتائجها التجريبية صحيحة سليمة . إن النظرية الفيزيائية التقليدية لم يكن ينقصها النجاح الموضوعي، بل على حد تعبير أبل راى: (١) إن هذا التداخل بين النظرية الفيزيائية والواقع التجريبي ، هذه القيمة الأنطولوجية للنظرية الفيزيائية ، هذا التحقق الموضوعي للفرض، هو الميزة الكبرى للميكانيكا التقليدية حتى منتصف القرن التاسع عشر . فكيف كان للفيزياء التقليدية هذه القيمة الأنطولوجية على الرغم من استبعادها للمصادفة هذا الموضوع الفيزيائي الأصيل ؟ إن الفيزياء التقليدية في الحقيقة لم تكن تستوعب عالم التجربة الخارجية بأسره وإلا اصطدمت التقليدية في الحقيقة لم تكن تستوعب عالم التجربة الخارجية بأسره وإلا اصطدمت الظواهر ، وعلى شكل معين من العلاقات . ولهذا فإن صدقها العلمي ، وقيمتها الأنطولوجية ، محدودة بحدود هذه الظواهر والعلاقات المعينة . وفي منتصف القرن التاسع عشر تم الصدام بين هذه الفيزياء وبين ظواهر وعلاقات في التجربة القرن التاسع عشر تم الصدام بين هذه الفيزياء وبين ظواهر وعلاقات في التجربة القرن التاسع عشر تم الصدام بين هذه الفيزياء وبين ظواهر وعلاقات في التجربة القرن التاسع عشر تم الصدام بين هذه الفيزياء وبين ظواهر وعلاقات في التجربة القرن التاسع عشر تم الصدام بين هذه الفيزياء وبين ظواهر وعلاقات في التجربة القرن التاسع عشر تم الصدام بين هذه الفيزياء وبين ظواهر وعلاقات في التجربة القرن التاسع عشر تم الصدام بين هذه الفيزياء وبين طواهر وعلاقات في التجربة القرن التاسع عشر تم الصدام بين هذه الفيزياء وبين طواهر وعلاقات في التجربة القرن التاسع عشر تم الصدام بين هذه الفيزياء وبين طواهر وعلاقات في التجربة المين المي

A.Rey: La Théorie de la Physique chez les Physiciens Contemporains. (1)
2ème ed., 1923. P. 2.

لا تتفق وصدقها النظرى ، وبهذا بدأت أزمة الفيزياء التقليدية . وأزمة الفيزياء التقليدية الاعجز مهجها المحدود وقوانينها وصياغاتها عن استيعاب ظواهر وعلاقات فيزيائية جديدة في عالم التجربة الخارجية .

إن الفيزياء التقليدية ماتزال فيزياء صحيحة سليمة ، ولكن في حدود ظواهر معينة . والفيزياء الحديثة ليست استبعاداً للفيزياء التقليدية أو إهداراً لقيم صدقها كما يقال أحياناً ، وإنما هي في الحقيقة امتداد للمنهج العلمي إلى مجالات لم تجسر الفيزياء التقليدية على مواجهتها . والفيزياء التقليدية إذن لا تتضمن خطأ في بنائها العلمي ، وإنما يكمن هذا الحطأ في محاولة تحديد التجربة الحارجية بحدود هذه الفيزياء وفي محاولة اتخاذ هذه الفيزياء التقليدية أساساً لنظرة شاملة إلى الواقع ، ولبناء فلسفة كونية عامة . ذلك لأن الصدق العلمي — كما قلنا — للنظرية التقليدية ، صدق محدود بحدود ظواهر وعلاقات معينة .

ولكن ما طبيعة هذه الظواهر التي تقف عندها الفيزياء التقليدية؟. لسنا بصدد دراسة تفصيلية للفيزياء التقليدية ، وإنما سنكتني بعرض المظاهر العامة لهذه الفيزياء ومقوماتها المنهجية.

الأساس الأول الذي ترتكز عليه هذه الفيزياء هو فكرتا المكان والزمان المطلقين . فالزمان والمكان المطلقان في الفيزياء التقليدية هما الحلفية الواسعة الشاملة التي يتحرك كل شيء فيها وبالنسبة إليها . فالمكان (١) يوجد كله مرة واحدة في ثبات وانتظام لا نهائي . والزمان يتدفق في تساو من الأزل إلى الأبد، والأشياء جميعاً بحسب طبيعتها التي سنعرض لها ، تتحرك في داخل المكان والزمان وبالنسبة إليهما .

وهناك نوعان من الحركة: مطلقة ونسبية . أما المطلقة فهى انتقال جسم من جانب من المكان المطلق إلى جانب آخر منه . أما الحركة النسبية فليست إلا تغييراً في بعد جسم ما عن جسم محسوس آخر . والسكون المطلق هو استمرار

E.A. Burtt: The Metaphysical Foundations of Modern Physical Science. (1)
Kegan Paul 1925 P. 445-246

جسم في الجانب نفسه من المكان المطلق. والسكون النسي هو استمراره على البعد نفسه من الجسم الآخر . وبهذه المفاهيم العامة للمكان والزمان والحركة والسكون، يحدد نيوتن الإطار العام الذي تتحرك الموضوعات بالنسبة إليه وفي داخله. ولو تأملنا مفهوم الحركة المطلقة والسكون المطلق لوجدنا أنهما مفهومان لا سبيل إلى تقديرهما . فعلى الرغم من أن نيوتن يقرر أن الأشياء جميعاً تتحرك بالنسبة للمكان والزمان المطلقين ، إلا أننا لا نستطيع أن نحدد الحركة المطلقة بالنسبة إلى المكان المطلق أو الزمان المطلق . إننا نستطيع أن نتعقل حركة الأشياء في المكان والزمان لا بالنسبة إليهما ، لأن المكان والزمان بهذه الطبيعة المطلقة التي يصورها نيوتن، يلغيان كل إمكانية للأجسام المحسوسة أن تتحرك بالإشارة إليهما . وإنما في مقدور هذه الأجسام أن تتحرك فيهما ولكن بالإشارة إلى أجسام أخرى. إن الزمان والمكان المطلقين حقيقتان لانهائيتان متجانستان لا سبيل إلى تمييز أى جانب منهما . فلو أخذنا أى جسم من الأجسام على حدة ، لما أمكننا أن نقرر أنه متحرك أو ساكن في المكان والزمان المطلقين ، ولا يمكن تعقل هذه العبارة إلا إذا أضفنا إليها « بالإشارة إلى هذا الجسم أو ذاك »(١) . إن الطبيعة المطلقة للزمان والمكان في فيزياء نيوتن تنفي إمكانية أن تكون لهما أى قيمة إشارية. وهكذا يتكشف لنا المدلول الديني الخالص لمفهرم المكان والزمان عند نيوتن كما سبق أن أشرنا من قبل ( فقرة ١ فصل ١ باب ٢ ) واسنا في حاجة إلى أن نستدل على ذلك استدلالا وإنما هي كلمات نيوتن نفسه . فالله أبدى لا نهائى عالم بكل شيء قادر على كل شيء مستمر من الأبدية إلى الأبدية وحاضر من اللانهائية إلى اللانهائية وهو موجود دائماً وفي كل مكان ويكون الزمان والمكان. وعلى هذا فالأشياء جميعاً إنما تتحرك في الله (٢).

إلا أن حركة الأشياء هذه تتطلب أمراً آخر ــ اضطر نيوتن إلى القول به ــ لير بط بين أجزاء عالمه الفيزيائي ، ذلك هو الأثير . فحركات الأجسام

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٢٥٧.

فى المكان والزمان تتطلب وسطاً تقوم فيه . والأثهر هو هذا الوسط ، ينقل التأثير بين الأبعاد الشاسعة ويحمل جسيات الضوء ويفسر الجاذبية . والأثير النيوتونى وسط يتخلل كل شيء تماماً كالمكان والزمان ، له طبيعة كطبيعة الهواء ، جزيئاته دقيقة للغاية ، وموجودة بكمية وافرة ، وهو مطاط ذو طبيعة دافعة ، يمكن بها أن نفسر الجاذبية .

وفي هذا الإطار الواسع من المكان والزمان والسيال اللطيف الذي يسمى بالأثير، راح نيوتن يحدد للأجسام قوانين حركتها . أما هذه الأجسام فلا تخرج عن أن تكون مجموعة من الجزيئات تدفعها وتجذيها قوى . والقوة عند نيوتن ذات دلالة غامضة، إلا أنه استطاع أن يجعل لها قواماً مشروعاً، وذلك بربطها بتصورات أخرى فيزيائية كالزخم (۱) والسرعة والكتلة . فالقوة هي نسبة تزايد الزخم . والزخم لا يكون إلا لجسم متحرك ، وزخم جسم متحرك هو كتلة هذا الجسم مضروبة في سرعة حركته وعلى هذا :

الكتلة × السرعة = الزخم نسبة تزايد الزخم = القوة

والمفهومان الأساسيان كمّا نرى هما مفهوم الكتلة والقوة ، ومنهما صاغ نيوتن قوانين حركة الأجسام وهي ثلاثة قوانين :

(١) يظل كل جسم فى حالة من السكون أو من الحركة المطاّردة فى خط مستقيم مالم تدفعه قوة إلى تغيير حالته .

(٢) يتناسب تغير الحركة مع القوة المتحركة الدافعة ويتحقق في اتجاه الحط المستقيم الذي اندفعت فيه هذه القوة .

(٣) یکون رد الفعل دائماً مساویاً ومضاداً الفعل . أی أن اتأثیر جسمین بعضهما فی بعض یکون دائماً تأثیراً متساویاً متعارضاً تعارضاً مباشراً (٢).

<sup>(</sup>١) هي الكلمة التي يترجم بها المجمع اللغوى الـ Momentum ( راجع في ذلك مجموع المصطلحات العلميه والفنيه التي أقرها المجمع سنة ١٩٤٢) .

Dampier (۲) المرجع السابق ذكره ص ۱۷۰

وبهذه القوانين والمفهومات الفيزيائية الأعرى ، تتألف الخطوط العامة لفيزياء نيوتن التقليدية . أرضية مطلقة من المكان والزمان ، تتحرك فوقها كتل من المادة ؛ تدفعها قوى يمكن صياغتها صياغة رياضية حاسمة . فبالنسبة لأى جسم ، لو عرفنا موضعه «ص» وسرعته «س» وكتلته «ك» لأمكن تحديد حالته الفيزيائية تحديداً حاسماً بشرط أن تلاحظ هذه القيم في وقت واحد . وبدلا من السرعة «س» نستخدم الزخم «ز» لأنه يساوى الكتلة مضروبة في السرعة . ويمكن بهذه العناصر أن نحدد الحالات المستقبلة لكتلة الجسم لولم يكن خاضعاً لأى قوة . ولو تدخلت قوة خارجية لأمكننا كذلك أن نحدد الحالات المستقبلة للجسم لو أننا عرفنا هذه القوة معرفة رياضية (١).

وبهذا المنهج اندفع الفيزيائيون يحددون كتل الأجسام ومواضعها وسرعاتها وهم على يقين أنهم بهذا يقيمون الأسس الحاسمة للتنبؤ بالمستقبل في كافة تفاصيله. وقد عبر لابلاس عن هذا المرقف أبلغ تعبير في نص ذكرناه في موضع سابق (ص ١٠٠٠). وفي بداية القرن التاسع عشر أراد العلماء أن يحولوا الفيزياء جميعاً إلى مجرد قوى تؤثر على جزيئات مادية لها مواضع محددة وسرعات الفيزياء جميعاً إلى مجرد قوى تؤثر على جزيئات مادية لها مواضع محددة وسرعات القرن ظواهر لا سبيل إلى أن تخضع لمثل هذا المنهج البسيط. وكان ذلك إيذاناً بأزمة حادة في الفيزياء التقليدية، أزمة منهجية في جوهرها. فلو تأملنا العملية الفيزيائية الميكانيكية التي عرضنا لها لوجدناها تقتصر على أن تقيم أرضية مطلقة من المكان والزمان والأثير وتجعل من تحديد المواضع والكتل والسرعات بالنسبة لهذه الأرضية وسياتها لصياغة عالم التجربة ضياغة يقينية تنتظم ماضيه وحاضره ومستقبله. وهي إذ تواجه عالم التجربة فباعتباره أجساماً منعزلة لكل منها مسارها

H. Reiochenbach Philosophical Foundation of Quantum Mechanics. P. 5. (1)
 U. of California Press, 1944. P. 5

The Evolution of Physics. P. 295.: Cambridge 1938. L. Infeld and A. (Y) Einstein.

وحركها وعليها أن تتبع كل منها على حدة وتقوم على صياغها صياغة حاسمة على أن هذه الصياغة اقتصرت بطبيعها الرياضية الإقليدية على ظواهر ذات قابلية للارتداد أو المقلوبية. (١) . والفيزياء الميكانتكية في جوهرها إنما تقوم على هذه المصادرة بقابلية الظواهر للارتداد . في قوانين الحركة النيوتونية التي ذكرناها منذ قليل ليست العلاقة التماثلية بين الفعل ورد الفعل إلا أنموذجاً للصورة العامة للعمليات الميكانيكية . فكل نظام ميكانيكي يمكن أن يغير من اتجاه عملياته ، وينقلب دون أن تنغير قيمته من جراء ذلك . فلو أن ب = ج أب . هذا مثال منطقي رياضي بسيط لهذه القابلية للارتداد . وفي الفيزياء يمكن أن نمثل هذا بالقانون الأول لنظرية القوى الحرارية (الديناميكا الحرارية) الذي يقرر تساوى الحرارة والشغل الميكانيكي . فني حالة توليد الحرارة من الخرارة تساوي كمية محددة من الشغل عن طريق الحرارة ، نجد أن كل كمية محددة من الشغل الميكانيكي ، فلو أن الشغل «ش» وللد درجة الحرارة «ن» فإن درجة الحرارة «ن» تولد الشغل «ش» . ونظام نيوتن الفيزيائي يتميز بهذه القابلية للارتداد أو بهذه المقلوبية . فلو أن كانة السرعات الفيزيائي يتميز بهذه القابلية للارتداد أو بهذه المقلوبية . فلوأن كافة السرعات القبريائي يتميز بهذه القابلية للارتداد أو بهذه المقلوبية . فلوأن كافة السرعات القبريائي يتميز بهذه القابلية كالمرية نفسه . إنه قابل للارتداد قابلية كاملة (۱۰) .

وإلى جانب النابلية للارتداد التى تعد جوهر الظواهر الميكانيكية ، وإلى جانب التحديد الفردى للظواهر ، نجد أن الهدف النظرى للفيزياء الميكانيكية أقرب إلى اللاهوت منه إلى العلم . فحاولة تحديد كتل الظواهر ومواضعها لصياغة حركاتها فى المستقبل صياغة يقينية ، تستوعب كافة تفاصيل هذه الظواهر ، هذه الحاولة ، تتضمن نظرة لاهوتية (٣) إلى العلم باعتباره نوعاً من Omniscience أى العلم الكامل الشامل ، وهى نظرية مصدرها الاعتقاد بأن الله يعرف كل

Reversibilité ترجمة المجمع اللغوى لكلمة

Max Born: Natural Philosophy of Cause and Chance. P. 16 Oxford 1949 ( ) Clarendon Press.

<sup>K. Papper.: Indeterminism in Quantum Physics and in Classical Physics: (ψ)
Br. J. for the Phil. of Science. Vol. 1, No. 2 and 3 page. 38.</sup> 

شيء (١) . وهكذا نستطيع أن نقول إن النظرية التقليدية في الفيزياء تتميز :

(۱) بسيادة التصورات اللاهوتية سواء أكانت تصورات معينة مثل المكان والزمان والأثير، أم خطة عامة مثل التحديد الحتمى الميكانيكي لكافة تفاصيل الظواهر عبر الزمان.

(٢) بأن دراستها للظواهر تقوم أساساً على عزلها وتتتبعها تتبعاً فرديتًا .

(٣) بأن ظواهرها محدودة بحدود القابلية للارتداد . والفيزياء الحديثة في الحقيقة ثورة على تلك التصورات اللاهوتية ، واستبعاد لذلك التحديد الحتمى الميكانيكي ، وتجنب التحديد الفردى ، واستيعاب لظواهر تتميز بعدم القابلية للارتداد أو باللامقلوبية (٢) على أن هذا كما سبق أن قلنا لا يعنى بطلان الفيزياء التقليدية وفساد صدقها النظرى . فالأمو كما رأينا لا يتعدى القول بأن هذه الفيزياء وقفت عند حدود ظواهر وعلاقات معينة ولم تتعدها . فمن الخطأ إذن القول – كما يقال كثيراً – بانهيار الفيزياء التقليدية بمعنى أن كل شيء سبق أن يُحقق ينبغي أن يكون غير صحيح وينبغي لهذا أن يرفض . . فالمسألة ليست مسألة بنيان جديد ينبغي أن يقام وإنما مسألة نظرية قديمة ينبغي أن تمتد وتتطور (٣).

## ۲

تبدأ الإرهاصات الأولى لأزمة الفيزياء التقليدية من نظرية القوى الحرارية (الديناميكا الحرارية) وفي القانون الثانى بالذات لهذه النظرية . فهذا القانون يعد أول القوانين العلمية التي خرجت على مبدأ الارتداد واستلزمت إدخال منهج قياسى جديد غير الرياضة الإقليدية هو المنهج الإحصائى لقياس ظواهره الفيزيائية .

كانت ظاهرة الحرارة حتى القرن التاسع عشر تخضع لتفسيرين: الأول باعتبارها سيالالا يمكن وزنه ، والثانى باعتبارها نتيجة لاهتزاز جزيئات المادة .

La Philosophie Marxiste et les Sciences. éd., Sociale 1946. P. 100 (١)

E. Bottigelli, تأليف J. B. S. Haldane

<sup>(</sup> ۲ ) ترجمة المجمع اللغوى لكلمة Irreversibilité

M. Plank. Philosophy of Physics. P. 20 Translated by W.H. Johnston. ( ) London. Allen 1936.

وكان للتفسير الأول السيادة من الناحية التجريبية . ولكن في سنة ١٧٣٨ قدم دانيل برنوى الأسس النجريبية التي تدعم التفسير الثاني .

لو تصورنا غازاً مؤلفاً من جزيئات تتحرك في جميع الجهات ، وأن هذا! الغاز موجود داخل إناء ، فإن اصطدام الجزيئات على جدران الإناء الذي يحتوى على هذا الغاز يمكن أن يفسر الضغط. على أن هذا الضغط يمكن بدوره أن يزيد بنسبة انضغاط الغاز أو ارتفاع الحرارة (١١). وكان معنى هذا أن ترتبط الحرارة بحركة الجزيئات . وفي سنة ١٨٤٢ أعلن ماير J. R. Mayer إمكان رد الشغل إلى حرارة والحرارة إلى شغل وافترض ماير Mayer أن الهواء عندما ينضغط فإن الشغل بأكمله يظهر في شكل حرارة ، واستطاع أن يحسب القيمة العددية للمقابل الميكانيكي لها . وفي خلال السنوات ١٨٤٠ ــ ١٨٥٠ تمكن چول Joule من أن يقيس - قياساً تجريبيًّا - كمية الحرارة التي تحررت باستهلاك شغل كهربائي ا وميكانيكي . وأثبت أولا أن الحرارة التي تولدت بمرور تبار كهربائي في موصل تتناسب مع مقاومة الموصل ومع مربع قوة التيار (٢). وفي تجربة لاحقة انتهى إلى أن الشغل المستهلك يساوى تماماً كمية الحرارة المولدة . ومن هذا استنتج أن الحرارة ليست إلا شكلا من أشكال الطاقة . وأثبتت تجارب جول Joule أن الكمية الكلية للطاقة داخل نظام معين ، كمية ثابتة . فالكمية التي تفقد في الشغل تعود إلى الظهور في شكل حرارة (٣)

وتلخص هذه التجارب ما يسمى بقانون بقاء الطاقة ، وهو المبدأ الأول لعلم القوى الحرارية ، ويسمى بمبدأ تكافؤ الحرارة والشغل ، فكل كمية محددة من الحرارة تساوى كمية محددة من الشغل الميكانيكي . ولا يتعارض هذا المبدأ مع مبدأ القابلية للارتداد أو المقلوبية بل هو نموذج لهذا المبدأ الأساسي للفيزياء التقليدية الميكانيكية.

أما المبدأ الثانى لعلم القوى الحرارية فعلى خلاف بين مع هذا المبدأ .

<sup>(</sup>۱) Dampier المرجع السابق ذكره ص ۲۶۵. Dampier (۲) . ۲۶۹

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٢٤٩ .

ويعزى المبدأ الثانى إلى سادتى كارنو Saddi Carnot ويتسمى باسمه وإن تكن تعزى صياغته الأخيرة إلى كلوسيوس Clausius ويذهب هذا المبدأ إلى القول بأنك لا تستطيع أن تحول الحرارة تحويلا كاملا إلى شغل . كما أنك لا تستطيع أن ترفع الحرارة من حالة دنيا إلى حالة عليا . أو بمقتضى صياغة كلوسيوس : الحرارة لا تنتقل من الجسم البارد إلى الجسم الساخن (١) .

على أن نتيجة هذا المبدأ لا تقف عند تصور الحرارة وشكل انتقالها وإنما تنسحب على حركة الكون جميعاً . فنحن نسمع بحثيراً كما يقول كلوسيوس نفسه أن كل شيء في العالم له مسلك دورى . فعلى حين أن بعض التغيرات تتحقق في اتجاه معين وفي مكان محدد وفي زمن خاص ، فإن تغيرات أخرى تصاحبها في الاتجاه المعاكس في مكان آخر وفي زمن آخر بحيث إن الملابسات نفسها تعود إلى الوجود بوجه عام وتبقي حالة العالم كما هي دون تغيير من ناحية عامة . وعلى هذا فإن العالم قد يستمر في الوجود إلى الأبد بالطريقة نفسها وعندما أعلن المبدأ الأساسي الأولى لنظرية القوى الحرارية كان تأكيداً صارخاً لهذا الرأى . على أن المبدأ الأساسي الثاني لهذه النظرية يناقض هذا الرأى بشكل واضح صريح . وعلى هذا فحالة العالم ينبغي أن تتغير أكثر في اتجاه عدد (٢) . والسطر الأخير لنص كلوسيوس يلخص ما يسميه العلماء بالمحددة أو ضابطة (٣) . التغير Entropy وهي تتجه في الكون بمقتضي هذا المبدأ الثاني لنظرية القوى الحرارية نحو حد أعلى (١)

على أن الذى يهمنا هنا هو أن الدلالة العامة لهذا المبدأ هو خروجه على قاعدة القابلية للارتداد أو المقلوبية أساس الفيزياء التقليدية الميكانيكية . على أن الأمر لا يقف عند حد تغيير تصورنا للعملية الفيزيائية من مقلوبية إلى لا مقلوبية ، و إنما ثمة تغيير حاسم آخر في منهج مواجهتنا لهذه العملية . ذلك أن

Piaget (1) المرجع السابق ذكره من ١٧٩

E. Meyerson ( ۲ ) المرجع السابق ذكره ص ۲۹۷ – ۲۹۸ طبعة ۱۹۳۲

<sup>(</sup>٣) ترجمة المجمع اللغوى .

E. Borel: Le Hazard Alcan. Paris 1932. P. 302.

الظواهر غير القابلة للارتداد أو اللامقلوبية ، لا تسمح لقياسها باستخدام المناهج الرياضية الإقليدية . بل تستلزم المهج الإحصائى لاتفاق هذا المهج مع طبيعها ولهذا كانت نظرية القوى الحرارية أول تطبيق لحساب الاحتمالات على الفيزياء .

على أن هذه النتائج تزداد وضوحاً فى النظرية الحركية للغازات التى تستند إلى ذات الأسس التجريبية التى تستند إليها نظرية القوى الحرارية .

لو ملأنا إناء مقفلا بكمية من الغاز للاحظنا أن الغاز يباشر نوعاً من الضغط على جدران هذا الإناء.ولوكان الإناء مرناً مطاطأً لأخذ في الامتداد والاتساع. ولو ملأنا «بالوناً » بالأيدروجين أو غاز الإضاءة فإن هذا البالون لن يتسع بلا حد، ذلك لأن الضغط الجوى الحارجي سيقوم بعمل توازن مع الغاز الداخلي . ولكن لو أن جانباً من البالون وقع عليه ضغط جوى ضعيف ، لامتد فيه الغاز وضاعف من حجم البالون في هذا الجانب . وتحتاج هذه الظاهرة إلى تفسير . ونحن نلاحظ أولا أن الضغط الذي يقوم به الغاز على جدران إناء مقفل ، على درجة سواء في كافة جوانب الإناء ، أى أن سقف الإناء يقع عليه نفس الضغط الذى يقع على الأرضية ، على حين أننا لو أبدلنا بالغاز ماء لكان الضغط على الأرضية لا على السقف ، ذلك لأن ضغط الماء يعزى إلى ثقله ، أما ضغط الغاز فيعزى إلى أن الغاز يتألف من مجموعة كبيرة للغاية من الجزيئات التي يمكن اعتبارها كريات صغيرة متساوية تتحرك حركة دائبة لاتنقطع ويتصادم بعضها ببعض ، كما تتصادم مع الجوانب المحيطة بها عدداً كبيراً للغاية من المرات في كل ثانية (١١). ويرجع فضل تفسير ضغط الغاز بحركية الجزيئات كما سبق أن ذكرنا إلى دانيل برنوي سنة ١٧٣٨ . ولكن ما السبيل إلى دراسة هذا الضغط الذي يبذله الغاز على جدران الإناء . إن هذا لا يتأتى إلا بمعرفة مواضع جزيئات الغاز وسرعاتها معرفة تفصيلية دقيقة . فهكذا علمتنا الفيزياء الميكانيكية التقليدية . على أنه من المستحيل أن ندرس حركات أى جزىء من جزيئات الغاز دون أن ندخل في معادلات الكون بأسره . والمسألة ليست مسألة عدد

<sup>(</sup> ۱ ) Borel المرجع السابق ص ۱۵۹ .

كبير للغاية من المعادلات التي يعجز العقل الإنساني عن تحديدها ، وإنما هو عدد لانهائي - لا نهائية حقيقية . من المعادلات التي ينبغي صياغتها لتحديد حركة كل جزىء من هذه الجزيئات . ولهذا لاسبيل إلى التنبؤ بتفاصيل حركة هذه الجزيئات (۱).

إن الضغط الذي يبذله الغاز على جدران الإناء إنما ينجم كما ذكرنا عن اصطدام الجزيئات البالغة التعدد والتي تتحرك في سرعات هائلة غير منتظمة وفي جميع الانجاهات . لو حسبنا الطاقة الكلية التي تنجم عن هذه الاصطدامات لوجدنا أن الضغط على جدران الإناء يتناسب تناسباً قريباً جداً من كثافة الغاز ، ومن مربع متوسط سرعة الجزيئات . وتقاس سرعة الجزيئات بدرجة الحرارة . هذا إلى جانب أن عدد الجزيئات يتحدد بحجم الغاز . فلو كان لدينا غازان لهما نفس درجة الضغط والحرارة ، لنجم عن ذلك أن عدد الجزيئات في وحدة حجمية معينة متساو في كلا الغازين . وهذا هو ما يعرف بقانون أقو جادرو نسبة إلى أماديو أقو جادرو ، الذي أثبت تجريبياً سنة ١٨١١ أن الغازات المختلفة ذات الأحجام المتساوية تحتوى على عدد متساو من الجزيئات الغازات المختلفة ذات الأحجام المتساوية تحتوى على عدد متساو من الجزيئات المختلفة ذات الأحجام المتساوية تحتوى على عدد متساو من الجزيئات الختلفة ذات الأحجام المتساوية تحتوى على عدد متساو من الجزيئات الختلفة ذات الأحجام المتساوية تحتوى على عدد متساو من الجزيئات الختلفة ذات الأحجام المتساوية تحتوى على عدد متساو من الجزيئات الختلفة ذات الأحجام المتساوية تحتوى على عدد متساو من الجزيئات المختلفة ذات الأحجام المتساوية تحتوى على عدد متساو من الجزيئات المختلفة ذات الأحجام المتساوية تحتوى على عدد متساو من الجزيئات المختلفة دات الأحدود المتساوية تحتوى على عدد متساو من المختلفة والمتحدود المتعدد المتساو من المتحدود المتح

والذي يعنينا من هذا كله هو أن حساب ضغط جزيئات الغاز لا يتأتى بالمعرفة التفصيلية للجزيئات و إنما بالمعرفة العامة الشاملة لمجموع هذه الجزيئات في وحدة حجمية معينة، وذلك كما رأينا من خلال تحديدنا لدرجة الحرارة. و بهذه الطريقة يمكن معرفة متوسط طاقة عدد الجزيئات جميعاً، ولكن لاسبيل إلى حساب طاقة كل جزىء على حدة، لأنها تتوقف على مصادمات المصادفة (٣). ولو حاولنا أن نتتبع كل جزىء لكان من الضروري أن نبدأ بمعرفة الحالات الأصلية أي المواضع الأصلية والسرعات الأصلية لجميع الجزيئات (١٤). وهذا أمر مستحيل لما تمارسه الجزيئات من مصادمات وتغاير في الانجاه لا ينقطع . ولكن عن طريق لما تمارسه الجزيئات من مصادمات وتغاير في الانجاه لا ينقطع . ولكن عن طريق

<sup>.</sup> ٢٩٤ ص Borel (١)

H.T. Davies: Philosophy and Modern Science. Indiana 1931 P. 206. (Y)

<sup>.</sup> المرجع السابق ذكره ص ٤٧٣ . Damier. (٣)

A. Einstein: ۲۹۸ - ۲۹۷ مر ۲۹۷ المرجع السابق ذكره ص

الضغط الذى يبذله مجموع الغاز على السطح المحيط به ، يمكن معرفة متوسط قيمة حركة الجزيئات .. وهى نتيجة إحصائية خالصة تستند إلى قواعد حساب الاحتمالات . والنتيجة الإحصائية كما سبق أن وضحنا فى الفصل السابق ليست إلا القيمة المتوسطة للظواهر المتعددة التى تند عن التحليل الفردى . وتتبين لنا القيمة المتوسطة بهذا المثال الذى يعرضه لنا ماكس بلانك :

لوقصرنا دراستنا على الضغط الذى يبذله الغاز (۱) على أى منطقة صغيرة للغاية من جدار الإناء ولتكن الجزء البليونى من مربع ملليمتر وقت طويل دون أن يصطدم جزىء بهذه النقطة المحددة، على حين أنه على العكس من ذلك قوم جزيئان أو ثلاثة جزيئات بالاصطدام بها فى تتابع سريع والأمر كما يقول بلانك ليس إلامصادفة وفي مثل هذه الملابسات يكون من المستحيل أن ندعى وجود ضغط متصل يبذله الغاز وقانون الضغط على العكس من ذلك يكون خاضعاً لتنوعات غير منتظمة وقانون الضغط لا يكون سليما إلا بالنسبة لسطح ممتد يضغط عليه عدد كبير للغاية من الجزيئات والدلالة يقضى عدم الانتظام (فى مختلف المواضع) بعضه على بعض والدلالة المستخلصة من هذا هى أن دراستنا للضغط لا تتم إلا فى خلال عصلة عامة هى متوسط حركة الجزيئات جميعاً .

وهذه النظرية الحركية لا تقتصر على الغاز و إنما تنسحب على المادة بصفة عامة ، وإن يكن أغلب النجاح الذى أصابته كان من جراء تطبيقها على الغاز. (٢) والنتائج العامة التى تستخلص من هذه النظرية هى وجود ظواهر ذات طبيعة غير قابلة للارتداد ولا تخضع بالتالى للتحديد الرياضي الإقليدي بل تتطلب الاستعانة بالمناهج الإحصائية، وهذه الظاهرة فى تغير دائم وحركة متواصلة لا تنقطع وتداخل وتفاعل وتشابك بين عناصرها مما يجعل التحديد الفردى الميكانيكي لمذه العناصر خروجاً بها عن طبيعتها الوضعية ، و يجعل من الاستعانة لمذه العناصر خروجاً بها عن طبيعتها الوضعية ، و يجعل من الاستعانة

M. Plank (1) : المرجع السابق ذكره ص ٤٨ .

A Einstein ( Y ) : المرجع السابق ذكره ص ه ٦٠ .

بالمناهج الإحصائية ضرورة موضوعية تتفق وطبيعتها الخاصة . وعلى هذا فاستخدام حساب الاحتمال في تحديد هذه الظواهر ليس عجزاً إنسانياً عن متابعة عناصرها الفردية ، بقدر ما هو طواعية لما تتميز به هذه العناصر من تداخل وتشابك وتغاير لا ينقطع.

ولكن هل من بينة تجريبية تؤيد القول بأن جزيئات الغاز تقوم بهذه الحركة الدائمة الدائمة الدائمة وهذا التداخل والتشابك الذى لا ينقطع والذى ينجم عنه الضغط والحرارة ؟

في سنة ١٨٢٧ لاحظ عالم نبات إنجليزي يدعي براون Brown وهو يستخدم ميكروسكوبه بأن بعض الجزئيات الصغيرة المتعلقة في الماء في حالم اهتزاز دائم. وأخذت هذه الظاهرة تدرس بعناية . وتبين أنها تحدث على حامل ثابت كما تحدث على مائدة تهتز باستمرار، وتحدث بالليل كما تحدث بالنهار وتحدث في الريف كما تحدث في المدينة . وأنها ليست نتيجة لتأثير ضوئي . فالتغير في شدة الضوء أو لونه ليس له أي تأثير عليها . كما أنها ليست نتيجة للتموج . فما سر هذه الحركة المدائبة التي لا تنقطع ... إنها نتيجة للاهتزاز الجزيئي السائل الذي تتعلق فيه الجزيئات (١) . فحركة الجزيئات المدقيقة المعلقة ، هذه الحركة غير المنتظمة إنما تحدث نتيجة لما يتقاذفها من جزيئات المعلقة ، هذه الحركة غير المنتظمة إنما تحدث نتيجة لما يتقاذفها من جزيئات المعلقة أدبال المنسراً . وشبيه بهذا الحركة الدائمة لموجات البحر . فالناظر ندركها إدراكاً مباشراً . وشبيه بهذا الحركة الدائمة لموجات البحر . فالناظر النها من بعيد لا يمكن له أن يتبينها ، ولكن لو أن سفينة كانت في عالى النظر لكان في مقدور الناظر أن يرى تأرجحاً وتمايلا يكشف له عن التموج الذي لكان في مقدور الناظر أن يرى تأرجحاً وتمايلا يكشف له عن التموج الذي لم يكن يتبينه (٣) . وكذلك شأن الجزيئات التي نبصرها خلال الميكر وسكوب ، تتحرك حركة دائبة وهي معلقة في الماء . أو في أي سائل آخر . ذلك لأن تتحرك حركة دائبة وهي معلقة في الماء . أو في أي سائل آخر . ذلك لأن

J.W.Sullivan: The Bases of Modern Science. P. 83. Pelican Books 1939. (1)

Dampier (۲) : المرجع السابق ذكره ص ۲۵۳

J. Ferrin: Les Atomes ۱۱۹ س Alcan. Paris 1942. (٣)

ظاهرة الحركة «البراونية» ليست مقصورة على الماء و إنما تتحقق في جميع السوائل (۱) وحركة هذه الجزيئات الميكر وسكوبية هي نتيجة جزيئات الماء أو السائل المعلقة فيه وهي نتيجة للصدمات التي تباشرها هذه الجزيئات عليها وهذه الصدمات ليست مطردة ومنتظمة من كافة الجوانب. وعلى هذا فالاهتزاز الجزيئي هو علة الحركة البراونية . والحركة المرثية التي نراها من خلال الميكر وسكوب إنما هي نتيجة لحركة أخرى غير مرئية ... والطابع غير المنتظر والعشوائي لمسار الجزيئات البراونية يعكس نفس عدم الانتظام في مسار الجزيئات الصغرى التي تكون الماء (۲) وعلى الرغم من أن هذه الظاهرة تسمى بالحركة البراونية إلا أن وليام رمسي (۱) هو الذي قام سنة ۱۸۷۹ بتفسيرها هذا التفسير . ونستخلص من هذه الحركة أن الاهتزاز طبيعة باطنية في التركيب الجزيئي ، طبيعة جوهرية لا تخضع لأى مؤثر خارجي في حركها . أليس هذا خروجاً مباشراً على قوانين الحركة النيوتونية ؟

وتؤلف الحركة البراونية والنظرية ، الحركية للغازات، والقانون الثانى لنظرية القوى الحرارية كتلة موحدة من الظواهر الحارجة على الفيزياء التقليدية . وتتميز هذه الظواهر كما رأينا باللامقلوبية أو اللارتدادية . وبأنها لا تقبل التحديد الفردى لعناصرها وإنما تحدد بالمنهج الإحصائى .

والحق أن هذه النظريات الثلاث إنما تعتير عن بداية الاهتمام العلمى بظاهرة المصادفة كموضوع فيزيائى . فليست المصادفة فى هذه الحدود غير هذه المميزات العامة اللارتدادية الأصلية والتداخل والتشابك أو اللافردية وعدم القابلية للتحديد الميكانيكى ، ولقد تبين لنا من هذا العرض السريع لتلك الظواهر أنها ظواهر فيزيائية أصلية ليست، نتيجة لقصور فى المنهج أو إغفال فى تحديد جوانب الواقع وأنما هى وقائع موضوعية تختلف فى طبيعتها عن وقائع الفيزياء التقليدية . وهذه الوقائع لا تعد خروجاً على المعرفة العلمية أو التقنين الدقيق وإنما

<sup>(</sup>۱) Perrin : المرجع السابق ذكره ص ۱۲۱ .

<sup>.</sup> ٦٠ س السابق ص ١٥٠ : المرجع السابق ص ١٥٠

<sup>(</sup>٣) Dampier : المرجع السابق ذكره ص ٣٥٣ .

هى قابليات للتحديد الكمى العلمى، ولكن فى غير الحدود الميكانيكية، لأنها ظواهر لا سبيل إلى تحديد كتلها ومواضعها الأصلية تحديداً مطلقاً، ولا سبيل إلى دراستها دراسة فردية تعصيلية، لا لعجز فى مناهجنا القياسية ، ولكن لطبيعتها هى المتشابكة المتغايرة المتداخلة المتطورة أبداً . والتناول الإحصائى لها ليس إلا مواجهة واقعية لها، أى تناول منهجى يتفق مع طبيعتها الموضوعية لا مع حدودنا الإنسانية القاصرة كما يقول بعض المفكرين . إن التناول الإحصائى لهذه الظواهر لاتتعلق نتائجه بأفراد وعناصر ، و إنما بمتوسطات هذه الأفراد والعناصر . والتناول الإحصائى لا يتيح لنا التنبؤ إلا فى حدود هذه المتوسطات . على أن هذا لا يعنى أن التحديد الفردى هو التنبؤ الأكثر موضوعية ، وأن التنبؤ الفردى الدقيق هو التنبؤ الأكثر علمية وموضوعية . بل إن الواقع الموضوعى له من طبيعته التركيبية ما يتفق مع تحديد الفرد والعنصر هذا التحديد الإحصائى ، وما يتفق مع تحديد التنبؤ بهذه الحدود المتوسطة .

إن هذا المفهوم الجديد المواقع الفيزيائى هو ما يتحقق به الوجود الموضوعى المصادفة ، وهو ما تبيناه فى الظواهر الثلاث التى عرضنا لها. إلا أن هذا المفهوم لن يتضح اتضاحاً كاملا إلا عند عرضنا للتطورات الحديثة فى الفيزياء فى القرن العشرين فى ميكانيكا الكم والميكانيكا الموجبة .

٣ - عند ما تذكر الفيزياء الحديثة تثب إلى الذهن نظريات ثلاث: نظرية النسبية (المقيدة والعامة) ونظرية الكم ونظرية الميكانيكا الموجية . وليس للنسبية من أهمية مباشرة لموضوع بحثنا. وإن تكن أهميها أهمية سلبية غير مباشرة . فلقد ساهمت النسبية في كشف ما في البناء الفيزيائي التقليدي من تصدع وحاجة إلى التماسك لمواجهة ظواهر جديدة ، كما استطاعت أن تقضى على كل التصورات التشبيهية من الفيزياء. فألغت قاعدة التأثير عن بعد ، ووحدت بين الكتلة والطاقة ، واستبعدت الأثير وألغت المفهوم اللاهوى للزمان والمكان ، وجهدت لكى تحصل من الظاهرة الفيزيائية على صياغة غير نسبية ، خالية من وجهة النظر الشخصية والنسبية والزمنية . وهذه مميزات نظرية تتميز بها نظرية النسبية . إلا أنها من الناحية العلمية لا تفضل الفيزياء التقليدية إلا من نظرية النسبية . إلا أنها من الناحية العلمية لا تفضل الفيزياء التقليدية إلا من

حيث إن عملياتها ذات صياغة أبسطي، ومن حيث قدرتها على تفسير ظاهرة فلكية بعينها هي حركة الرأس في السيار عطارد، عجزت قوانين نيوتن عن تفسيرها وضمها إلى صياغاتها العامة ، على أن الظواهر الفيزيائية التي تدرسها النسبية هي ذاتها الظواهر التي تدرسها الفيزياء التقليدية مع زيادة في الدقة القياسية وتخلص من المفاهيم النظرية القديمة . على أن النظرية النسبية لا تعرض للتركيب الداخلي للمادة وإنما للعلاقات الحارجية العامة بين الظواهر الفلكية منها على وجه خاص . ولهذا فهي لاتهمنا كما قلنا أهمية مباشرة لأننا إنما نبحث في آليات التركيب المادى للأشياء ومقدار تحقق مفهوم المصادفة الموضوعية فيها . ولهذا فإن ميكانيكا الكم والميكانيكا الموجية هما موضوعنا الأصيل على أننا قبل ولهذا بعرض هذه القضايا الكبيرة نحب أن نشير إشارة سريعة إلى مسألة أخرى تنتسب إلى فيزياء القرن العشرين، ولها دلالتها بالنسبة لموضوع بحثنا .

في سنة ١٨٩٦ اكتشف العالم هنرى بيكيرل H. Becquerel مكونات الأورانيوم أن ثمة إشعاعاً متصلا منبعثاً منها ليس نتيجة لأى إثارة خارجية. وتبين أن هذا الإشعاع ثابت لا ينقطع سواء في الضوء أو الظلمة في البحر أو البر في منتصف النهار أو منتصف الليل (١) . وأثبتت التجارب أن هذا النشاط الإشعاعي إنما يحدث لانفجار ذرات مواده. وأن هذا الانفجار يتم تلقائيناً بدون شروط محددة (٢) . وأن مادة الراديوم أقرى العناصر التي تتميز بهذا النوع من الإشعاع . فني كل ملليجرام من الراديوم يتحلل تلقائيناً حرالي ٥٠٠ مليون ذرة كل ثانية . وفي كل ملليجرام من الراديوم يتحلل لم جراماً و يبقى النصف الآخر وهكذا . ومن الممكن التنبؤ على وجه التقريب بعدد جراماً و يبقى النصف الساعة القادمة ، ولكن مالا سبيل إلى تحديده هو أن هذه الذرات بالذات دون غيرها هي التي ستلاقي هذا المصير (٣).

Perrin (1) : المرجع السابق ذكره ص ٢٦٣.

Physics and Philosophy. P. 127: Cambridge. 1946 by Sir J. Jeans. (Y)

Einstein (٣) : المرجع السابق ذكره ص ٢٩٩ – ٣٠٠

فنحن لا نستطيع أن نحدد الذرات الفردية التي ستتحلل. ولا يتوقف مصير الذرة على عمرها ، ولا يوجد لهذا أي قانون يسيطر على مسارها الفردي . على أن هذا لا يعني كما يدعي چينز (١) أن اختيار ذرة دون غيرها حادث لا علة له . بل الصحيح أن ظاهرة التحلل التلقائي هذه عملية ترتبط بمجاميع لا بأفراد . وعمليتها وقاً نونيتها تتضح من هذا الفهم وحده .

فعندما ندرس عملية انبعاث الجزيئات في النشاط الراديوي ، هذه العملية التي تنجم عن التحلل التلقائي للذرات، عندما ندرس هذه العملية على فترات من الزمن متباعدة ، ... يمكن أن نقول إن هذا الانبعاث يتم بشكل ثابت. ولكن عندما ندرسها على فترات قصيرة أي في تلك الفترات التي لا تزيد عن متوسط الفترة ما بين انبعاثين متتابعين ، فإننا نجد أن العملية غير منتظمة (٢).

ولهذا فإن المعالجة الإحصائية هي وحدها التي في مقدورها أن تسيطر على مثل هذه الظاهرة ، وتحددها تحديداً قانونياً .

وظاهرة النشاط الراديومي تخلص بنا إلى ذات النتائج العامة التي خلصنا إليها عند عرضنا لظواهر المبدأ الثانى لنظرية القوى الحرارية ، وللنظرية الحركية المغازات وللحركة البراونية وهي:

- (١) تحقق عدم القابلية للارتداد فيها أو لامقلوبيتها .
  - (٢) اختفاء التحديد الفردى بالنسبة لعناصرها ..
- (٣) سيادة المنهج الإحصائي الذي يجعل التنبؤ بها تنبؤاً لا يتعلق بأفراد وإنما بمجاميع .

ومثل هذه النتائيج تجعل ظاهرة النشاط الراديومي على مبعدة من أي تحدید میکانیکی، تقلیدی، إلی جانب أنها تربط بینها وبین الصفات العامة التی حددناها في الفقرة السابقة للمصادفة الفيزيائية.

ولن تتضح هذه الصفات إلا بدراستنا لميكانيكا الكم والميكانيكا الموجية .

<sup>(</sup>۱) Jeans : المرجع السابق ذكره ص ۱٤٩ . (۲) Plank : المرجع السابق ذكره ص ٤٩ .

ولكننا لن نقوم بعرض تفصيلي لكل من هاتين الميكانيكتين ، وإنما سنكتني بالمشكلات المرتبطة بموضوع بحثنا . على أن الميكانيكا الموجية تعد امتداداً لميكانيكا الكم ومحاولة للإجابة على مشكلاتها الأساسية ، بحيث يمكن اعتبارهما نظرية واحدة .

والمشكلات التي تهمنا منها مشكلتان رئيسيتان:

- (١) مبدأ عدم اليقين أو عدم التحديد .
- (٢) الطبيعة التكميلية للإشعاع ، وعلاقة هاتين المشكلتين بالاحتمال . ولكن لا سبيل إلى ذلك بدون معرفة التركيب الداخلي للذرة بشكل عام ، فهو جوهر الفيذ ياء الحديثة .

نحن نعرف أن النظرية الذرية للمادة في العلم الحديث قد بدأها جود دالتون سنة ١٧٦٦ – ١٨٤٤ . ولم يكن تصور دالتون لهذه الذرات أبعد من أنها مكونات من المادة ، صغيرة غير قابلة للانقسام ، وأنها تتجمع بعضها من بعض لتؤلف العالم . ثم توالت بعد ذلك النظريات المختلفة المحددة لطبيعة هذا التركيب الذرى للمادة وللتركيب الداخلي للذرة نفسها . ولم يكن أمام العلماء غير كمية ذرية واحدة يمكن ملاحظتها ودراستها هي الإشعاع . فالإشعاع الذرى هو الوسيلة الوحيدة لدراسة المكونات الداخلية للذرة . وأول نتيجة لهذه الدراسات أن الذرة إنما تنحل إلى عناصر أخرى هي البر وتون والإلكترون ، والبر وتون شحنة من الكهرباء الموجبة ، والإلكترون من الكهرباء السالبة . ولا تشع الذرة إلا عندما تنتقل إلكترونات الإشعاعية التي يمكن ملاحظتها (۱) .

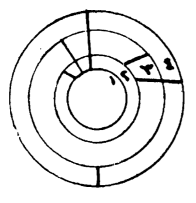
ثم صورت الذرة في شكل يجعلها أقرب إلى أن تكون مجموعة شمسية مصغرة حيث تتوسط الشمس (أو البروتون) السيارات الدائرة حولها (أو الإلكترونات) ذات المسارات المعقدة المتغيرة . إلا أن هذا قياس مع الفارق الكبير . فالسيارات الفلكية تحتفظ في حركتها بمسارات ثابتة محددة ، يمكن التنبؤ بها إلى مثات السنين ،

<sup>(</sup>۱) Sullivan : المرجع السابق ذكره ص ١٤٩

أما الحركة الإلكترونية داخل الذرة فلا تخضع لمثل هذه الدقة القياسية البالغة . فبالنسبة لذرة كذرة الإيدروجين وهي أبسط الذرات تركيباً، لأن «بور» يعدها مؤلفة من بروتون واحد بمثابة نواة ، وإلكترون واحد يدور حول هذه النواة ، نجد أن حركة الإلكترون تتحقق بتأثير قوة جاذبية تتناسب مع عكس مربع المسافة . وحتى هذا المدى ليس ثمة خروج على الميكانيكا النيوتونية (١١). وعندما يتحرك الإلكترون في مساره لا يبعث بإشعاع ولا يمتص طاقة ، وتسمى هذه الحالة بالحالة الثابتة . وإنما يتم الإشعاع أو امتصاص الطاقة عندما ينتقل الإلكترون من مدار إلى مدار آخر . ولا يخضع انتقال الإلكترون دائماً لتحديد دقيق ثابت .

ولقد افترض « بور » أن إلكترون الأيدر وجين له أربعة مسارات ممكنة ثابتة ، يصورها هذا الشكل (٢٠).

والدوائر تمثل المسارات الثابتة والأوتار تمثل الوثبات الست الممكنة من مدار إلى مدار . و بهذه الوثبات خرجت الصورة الذرية من ميكانيكا نيوتن . فالإلكترون في انتقاله بين هذه المدارات



الأربعة لا يخضع لأى تحديد ، بل إنه و عندما يترك مساراً ينبغى أن يثب فى اللحظة نفسها إلى مسار آخر ، بدون أن يمر فى الظاهر على المكان المتوسط بينهما هما الله مى الطبيعة المفاجئة للوثبات الذرية فى الصورة التى يقدمها بور .

على أن هذه الصورة لم تثبت عند التطبيق التجريبي على التركيب الداخلى لنرات أخرى أكثر تعقيداً من ذرة الإيدروجين . ثم وقفت الدراسات الذرية بعد ذلك عند مواجهة المظاهر الخارجية للذرة . وفي سنة ١٩٢٥ صاغ هيزنبر جنظرية جديدة في ميكانيكا الكم تستند فحسب على الملاحيظ ، أي على الإشعاع الممتص والمنبعث من الذرة (٤٠). إننا لا نستطيع أن نعين للإلكترون وضعاً في

Davies (1) : المرجع السابق ذكره ص ٢٦١ .

Dampier ( ۲ ) . المرجع السابق ذكره ص ۲۰۹ . . . . . .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ذكره ص ٤٠٩ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص ٤١٢.

المكان فى زمن معين . ولا نستطيع أن نتتبعه فى مساره . ولهذا فليس من حقنا أن ندعى أن المسارات الفلكية التى يقول بها بور موجودة بالفعل (١).

والنظرية التي يقول بها هيز نبرج ستنقلنا إلى موضوع جديد يحسن أن نؤجله قليلا إلى أن نستخلص النتائج العامة من الأسطر السابقة .

إن البناء الداخلي للذرة يكشف عن عدم تحديد أصيل سواء كنا نتخذ نظرية بور أو نكتني بنظرية هيز نبرج . على أن عدم التحديد هذا محده نحن تحديداً احتمالياً عن طريق الدراسة الإحصائية لعدد كبير من الذرات ولإشعاعاتها الكلية . وهكذا تنعدم الدراسة الفردية للظواهر في الفيزياء الذرية ، دون أن يكون ذلك نتيجة لنقص في الدقة القياسية بل هي نتيجة موضوعية بحتة مرتبطة بطبيعة الظواهر المدروسة نفسها .

إن تطبيق المناهج الاحمالية على الحركة النرية لا يعنى عدم الدقة فى معرفتنا بهذه الحركة، وإنما هو « تعبير دقيق عن عدم التحديد أو عدم اليقين » (٢) الذى تتميز به الحركة النرية نفسها . بل إن مانسميه بعدم التحديد إنما يكشف ويشير إلى الدقة والانضباط فى الطبيعة ، لأننا كلما قمنا بإجراء التجربة حصلنا دائماً على النتيجة نفسها (٣).

إننا في الفيزياء الذرية أمام ظواهر جديدة تستلزم مناهج جديدة تتفق مع طبيعة هذه الظواهر. في الظواهر التي تدرسها الفيزياء التقليدية ولو أننا عرفنا موضع نقطة مادية معينة وسرعها، وعرفنا كذلك القوى الحارجية التي تؤثر فيها لأمكننا أن نتنبأ بالقوانين الميكانيكية بكل مسارها في المستقبل. (١) أما في الفيزياء الذرية فإننا ولا نعرف متى يثت الإلكترون وأين تكون وثبته الأهذا ولهذا كانت المناهج الاحتمالية تعبيراً سليماً موضوعياً عن حركات الإلكترون و وثبته.

<sup>(</sup>١) المرجع والموضع نفسه

H. Dingle: Science and Human Experience. London 1931 P. 87. ( )

<sup>(</sup>٣) المرجم والموضع نفسه .

Einstein ( ٤ ) . المرجع السابق ذكره ص ٢٩٤ .

<sup>(</sup> ه ) Sullivan المرجع السابق ذكره ص ١٩٤ .

إلا أننا بنظرية هيزنبرج لم نعد نهتم بمسألة وثبة الإلكترون كما ذكرنا من قبل أو على الأقل لم تعد هذه الوثبة هي مشكلتنا الرئيسية .

3 — أما مشكلتنا الرئيسية فترجع بنا قليلا إلى الوراء . إلى مسألة قديمة من تراث النصف الثانى من القرن السابع عشر : هى مسألة طبيعة الضوء . فلقد أثبتت الملاحظات الفلكية التي قام بها رومر Roemer وآخرون من علماء الفلك في ذلك الوقت ، أن الضوء ينتقل بسرعة ثابتة (١) . أما طبيعة هذا الشيء الذي ينتقل ، فكانت مثار احتالين في الميكانيكا آنذاك . الاحتال الأول أن الذي ينتقل جسيات ، والاحتال الثانى أن الذي ينتقل موجات . وقام صراع كبير بين هذين التفسيرين لطبيعة الضوء . ووجدت النظرية الجسيمية في نيوتن مدافعها الأكبر ، الذي راح يثبت أن النظرية الجسيمية تفسر الوقائع البصرية الرئيسية في عصره ، كانتقال الضوء في خط مستقيم وانعكاسه في المراثى وانكساره في عصره ، كانتقال الضوء في خط مستقيم وانعكاسه في المراثى وانكساره في عشر هو هيجنز Huyha احتضن النظرية الموجبة وراح يثبت بدوره أن الضوء إنما يتألف من موجات تنتشر في وسط رهيف يتخلل كل الأجسام هو الأثير ، كما تنتشر الموجات يستثيرها سقوط حجر على سطح ماء راكد ها هدئ . لم يكن الضوء عند هيجنه له تركيبه المنفصل أو مجموعة من العناصر هاتي يحتفظكل منها بفر ديته ، وإنما اعتبره مجرد اهتزاز ينتشرو يمتد في الفضاء (١٠).

وظلت السيادة العلمية لنظرية نيوتن الجسيمية حتى القرن التاسع عشر ثم أخذت تتغلغل نتيجة لظاهرتين فيزيائيتين جديدتين هما ظاهرة التداخل وظاهرة الانعطاف (٤) ويرجع فضل اكتشافهما إلى العالم الإنجليزى يونج Young والعالم الفرنسي فرنيل Fresnel .

Melba Phillips: Quantum Mechanics: P. 189 مقالة في كتابي The Philos. for (١) the Future. Edited by R. Sellars and others. MacMillan 1949.

L. de Broglie: Matière et Lumière: Albin Michel Paris 1937 P. 41 - 42. ( Y )

<sup>(</sup>٣) المرجع والموضع نفسه

interference ( ٤ ) عسب ترجمة المجمع اللغوى .

ولنعرض لهاتين الظاهرتين عرضاً خفيفاً . ولنبدأ أولا بتحديد عام لمعنى الموجة ، لايفيدنا في تحديد ظاهرة التداخل فحسب، وإنما فيا سوف نعرض له بعد ذلك من مشاكل . فنحن نعرف أن لكل موجة ذروة وقاعدة . وفي حالة وجود موجات ثابتة أ، كالموجات المائية مثلا، يمكن تحديد طول الموجة بالمسافة التي تقع بين ذروتين. ولو حددنا موضعاً معيناً ثابتاً تمر عليه هذه الموجات ، فإن عدد المذرى التي تمر علي هذا الموضع في الثانية يسمى بتكرار الموجة . وإلى جانب طول الموجة وتكوارها توجد كمية ثالثة يمكن تحديدها كذلك هي سرعة الموجة . وهذه الكميات الثلاث متداخلة وضرورية لتحديد الموجة. ويمكن أن نشير بشكل عام إلى أن تكرار الموجة يساوى سرعها مقسومة على طولها (۱۰).

ويسوق يونج نفسه هذا المثال لتفسير ظاهرة التداخل . افترض أن عدداً من الموجات المائية المتساوية تتحرك على سطح بركة راكدة بسرعة ثابتة ، وأنها دخلت في أخدود أو مجرى ضيق يؤدى إلى خارج البركة ، ولنفرض أن عللا أخرى متشابهة أثارت سلسلة أخرى متساوية من الموجات تصل إلى نفس الأخدود بنفس السرعة في الوقت نفسه الذي تصل فيه الأولى ، لن تقضى السلسلتا بعضهما على بعض ، وإنما سيتجمع تأثيرهما معا ، ولو أنهما دخلتا الأخدود بحيث إن ذرى إحداهما تتلاقي وتتفق مع ذرى الأخرى ، فإنهما بهذا يكونان سلسلة من الذرى أشد ارتفاعاً . ولكن لو أن ذرى إحدى السلسلتين التقت بقواعد السلسلة الأخرى ، فإنها ستملأ هذه القواعد على وجه دقيق لدرجة أن وجه الماء يظل متساوياً . وعلى هذا فأنا أؤكد أن نفس التأثير يتحقق عندما تختلط بمحموعتان من الضوء بالطريقة نفسها ، وأسمى هذا بالقانون العام لتداخل الضوء (٢) . ولقد قام فرينل بإثبات هذا القانون تجريبياً مثبتاً أن الضوء ذو طبيعة موجية . أما ظاهرة الانعطاف فظاهرة بصرية تتمثل في انتشار شعاع الضوء بعد أن يمر خلال ثقب صغير مما يتعارض مع فكرة انتقاله في خط مستقيم (٣).

Broglie ( ۱ ) : المرجع السابق ذكره ص

<sup>(</sup> ٢ ) ذكر هذا النص Davies : في المرجع السابق ذكره ص ٨٨ .

 <sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ص ٨٩ .

وبهاتين الظاهرتين : التداخل والانعطاف، بدأت معركة حادة من جديد بن النظرية الجسيمية والنظرية الموجية .

وافتتح القرن العشرون سنته الأولى بقرار حاسم يؤيد فيه النظرية الجسيمية، أعلن به العالم الألماني ماكس بلانك مولد نظرية فيزيائية جديدة هي نظرية الكم . وتستند النظرية الجديدة في دعواها بالجسيمية على ظاهرتين أخريين الأولى تسمى بظاهرة المفعول الكهر ضوئي Photo — electric effect الأولى تسمى بظاهرة المفعول كتون نسبة إلى الفيزيائي الأمر بكى كمتون Compten .

ولنعرض أولا للظاهرة الأولى: بمقتضى نظرية فرينل الموجية نجد أن الموجة المنبعثة من مصدر ضوئي ، يقل تأثيرها عند انتشارها في الأثير ،ويضعف كلما بعدت عن مصدرها ، ولكن على العكس من ذلك في النظرية الجسيمية . فالحسمات تظل ذات تأثير قوى مهما بعدت المسافة . والمفعول الكهرضوئي يفيدنا بأن « كافة الإشعاعات قادرة على أن تبذل على المادة تأثيرات من الطاقة لا تضعف عندما تزداد المسافة بعداً عن مصدر الإشعاع (١) وفضلا عن ذلك فلو أن شعاعاً ضوئيتًا سقط على سطح من المعدن فإن الإلكترونات تنبعث من هذا السطح، وتتضاعف كمية هذه الإلكتر ونات كلما زادت شدة الشعاع . (٢) ولكن زيادة شدة الشعاع لا تغير شيئاً من طاقة الإلكترون ، أي أن عدد الإلكترونات يتوقف على شدة الضوء ولكن طاقة الإلكترون مستقلة عن الشدة ولا تتوقف إلا على تكرار ذلك الضوء (٣). ولو صورنا الإشعاع كموجات لما أمكننا أن نفسر لماذا ينبغي أن يحدث هذا . إن الإشعاع يؤدى إلى إثارة الإلكترونات في ذرات المادة المعدنية. وتحت تأثير إشعاع شديد قد يتحلل من ارتباطه بالذرة ، كما تخرج القوارب من مرساها في بحر عاصف. ولكن لو كان هذا هو التفسير فإن إضعاف الإشعاع ينبغي أن يؤدى إلى انبعاث الإلكتر ونات بطاقة أقل أو إلى عدم انبعاثها على الإطلاق. والواقع أن إضعاف الإشعاع

Broglie (١) المرجع السابق ذكره ص ٥٤٠

<sup>(</sup> ۲ ) Davies المرجع السابق ذكره ص ۲۲۶ .

L.L. Destouches: La Mécanique Ondulatoire: P.U.F. Paris 1933 P.28. (7)

لا يؤثر في طاقة أى إلكترون وإنما يقلل من عدد الإلكترونات المنبعثة . وهذا العدد يتناسب مع شدة الإشعاع بحيث إن أضعف تيار للإشعاع يولد عدداً من الإلكترونات يتحرك فيها كل فرد بنفس القوة التي يتحرك بها سيال كبير من الإلكترونات ولده إشعاع قوى (١) . وعندما ينبعث الإلكترون يلاحظ أن الطاقة الكلية التي امتصها من الإشعاع تكون مساوية لكم واحد كامل من الإشعاع (٢) . وهكذا فإن الإشعاع إنما يتألف من «كتات» بامتصاصها تنبعث الإلكترونات . وتختلف الإلكترونات عدداً باختلاف شدة الإشعاع . وبهذا وحده يمكن أن تفسر أن زيادة شدة الإشعاع لا تغير من طاقة الإلكترونات المنبعثة وإنما من عددها فحسب . ذلك لأن الإشعاع إنما يتم امتصاصه بكماًت موحدة وكذلك انبعاث الإلكترون يتم بذات الكمة .

إن الطاقة تنتقل إذن فى كمات كاملة ، ولا يحدث أبداً أن يكون للكمة كسور . وهذا ينقل الصورة الذرية إلى الإشعاع نفسه ، كما أن اكتشاف الإلكترون أدخل الصفة الذرية إلى صورة المادة والكهرباء (٣) .

ولقد صور أينشتين كل كمة منبعثة بأنها تنتقل فى الفضاء فى شكل وحدة متضاغطة غير منقسمة ، حزمة لا تنفصل من الإشعاع تسمى بسهم الضوء (٤) وإن كان الاسم السائد اليوم هو الفوتون .

وهكذا أثبت المفعول الكهرضوئي أحقية التفسير الجسيمي للضوء .

أما الظاهرة الثانية التي تسمى بمفعول كمتون فظاهرة متأخرة بعض الشيء على نشأة نظرية الكم ،إذ أنها اكتشفت سنة ١٩٢٣. وأهمية هذه الظاهرة أنها تفسر ظاهرة أخرى هي ظاهرة أشعة إكس المبعثرة . فأشعة إكس تتولد بتوجيه وابل من الإلكترونات إلى أي هدف معدني . وتتولد أشعه إكس المبعثرة عندما توجّه أشعة إكس نفسها إلى هدف معدني آخر. (٥) والمهم بالنسبة

S.J. Jeans (١) المرجع السابق ذكره ص١٢٨ — ١٢٩

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ذكره ص ١٢٩ . (٣) المرجع السابق ذكره ص ١٣٠.

<sup>(</sup> ٤ ) المرجع والموضع نفسه .

<sup>(</sup> o ) راجع شرح هذه الظاهرة بالتفصيل في Davics المرجع السابق ذكره ص ٢٦٥ - ٢٦٦ .

إلينا أن نذكر أن هذه الظاهرة تفسر بأن الإشعاع يتألف من وحدات فوتونية (١).

وهكذا أصبحنا في بداية القرن العشرين، في مواجهة نظرية كاملة متكاملة تفسر الضوء تفسيراً جسيميناً باعتباره مؤلفاً من فوتونات. وبمقتضى نظرية الكم التي صاغها بلانك سنة ١٩٠١ لم يعد الإشعاع ظاهرة متصلة، وإنما أصبح كالمادة سواء بسواء يمكن أن يدرس في وحدات فردية. ويستند انبعاث هذه الوحدات وامتصاصها على مبادئ الاحتمال (٢). ذلك لأن عملية انبعاث الضوء أو الكمة وامتصاصها، يتم بمقتضى القوانين الإحصائية بانطباقها على مجموعات من الذرات ولحضوعها لحركة الإشعاع غير المنتظمة الناتجة عن عدم انتظام حركة الإلكترونات داخل الذرة.

على أن المسألة البارزة فى نظرية الكم هى ذلك المبدأ المشهور، مبدأ عدم التحديد أو عدم اليقين الذى قال به هيز نبرج. ويرتبط هذ المبدأ بالتفسير الجسيمي للضوء، وإن يكن يرتبط كذلك بالتفسير الموجى أو بهما معا كما سنرى فيما بعد.

ذكرنا عند عرضنا للفيزياء التقليدية أن الهدف الرئيسي للفيزياء هو قياس مواضع الجزيئات وسرعاتها في لحظة معينة ، وأن التأدى إلى هذا القياس مكننا من التنبؤ بمسار الجزيء.

ونجد في الفيزياء الحديثة بوجه عام ، ألا سبيل إلى تحديد مواضع فردية أو سرعات فردية، وإنما تحديد مجاميع كبيرة من الذرات مما يجعل القياس خاضعاً للمهج الإحصائي أساساً . ولكن المسألة لا تقف عند حدود القياس الإحصائي لمجموعات من الذرات أو الجزيئات ، وإنما تتعلق بطبيعة هذا القياس نفسه . فقد تبين أنه لقياس أي إلكترون في داخل الذرة ، يمكنك أن تحدد له موضعاً في فترة زمنية ، كما بمكنك أن تحدد له زخماً في فترة زمنية أخرى، ولكن من

<sup>(</sup>١) راجع Dampier المرجع السابق ذكره ص ٤٠١ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ذكره ص ٤٠٢ .

المستحيل أن تحدد الإلكترون موضعه وزخمه في وقت واحد<sup>(۱)</sup>. وفي مقدورنا بالطبع أن نعرف موضع الإلكترون وسرعته في أي لحظة، ولكن بعدم يقين متبادل بالنسبة إليهما<sup>(۱)</sup>. وهذا ما يعرف بمبدأ عدم اليقين الذي أعلنه هيز نبرج صيف سنة ١٩٢٧، ومؤداه أن جزيئاً من الجزيئات يمكن أن يكون له موضع وأن يكون له سرعة ... ولكن لا يمكن أن يكون له كلاهما <sup>(۱)</sup>. ويمثل إدنجتون هذا بمثال : افترض أنك ترغب في معرفة موضع الإلكترون وسرعته في لحظة معينة . من الناحية النظرية يمكن أن تثبت الوضع بخطأ محتمل مقداره ... من الملايمتر ، وكذلك السرعة بخطأ محتمل مقداره كيلومتر في الثانية . ولكن خطأ ... من الملايمتر ، كبير لو قورن ببعض مقاييسنا المكانية . ألا توجد طريقة معقولة من الملليمتر ، كبير لو قورن ببعض مقاييسنا المكانية . ألا توجد طريقة ولكن من الملليمتر ، كبير لو قورن ببعض مقاييسنا المكانية . ألا توجد طريقة ولكن أن المنبيت الوضع بنسبة ... أب من الملليمتر ؟ من الممكن بأن نجد هذه الطريقة ولكن أي أنه كلما زادت الدقة القياسية في قياس الموضع قلت الدقة في قياس السرعة . أو بتعبير آخر لإدنجتون ، كلما استوضحنا سر الموضع استخفى سر السرعة . أو بتعبير آخر لإدنجتون ، كلما استوضحنا سر الموضع استخفى سر السرعة . أو كيف عدث هذا .

لقياس موضع إلكترون ينبغى إضاءته . ولما كان الإلكترون صغيراً للغاية كان من الضرورى استخدام موجة قصيرة للغاية لتحديد موضعه . ولكن الموجة القصيرة ذات زخم كبير، إذ بين الطول الموجى والزخم علاقة عكسية (٢) . ولهذا فإن استخدام الشعاع ذى الطول الموجى القصير يؤدى إلى أن فوتوناته تصطدم « بالإلكترون فتنقل إليه كمية معينة من الحركة (٧) مما يغير من سرعته . ولو أننا

Dingle (1) المرجع السابق ذكره ص ٦٢

A.S. Eddington. The Philos. of Physical Science Cambridge 1938 P..90 (7)

A.S. Eddington: The Nature of the Physical World. Cambridge. Univ. (7)
Press. 1944. p. 220.

<sup>( £ )</sup> Eddington المرجع السابق ذكره ص ٣٢١ .

<sup>(ُ</sup>ه) الموضع والمرجع نفسه .

A.C. Benjamin: An Introduction of the Philos. of Science. MacMillan (7) p. 373. ed. 1937.

Stephane Lupasco Lexpérience Microphysique et la Pensée Humaine. ( v )
P.U.F. 1941 P. 110.

أطلنا من الموجة لما أمكن لها أن تحدد الإلكترون تحديداً كافياً لكى تبصر بموضعه (۱)... وهكذا. ولو أردنا من ناحية أخرى أن نحدد من سرعة الجزىء لكان علينا أن نستعين بموجات طويلة إلى حد كبير حتى لا نغير من السرعة الني نقوم بقياسها ، ولكننا بهذا لن نستطيع أن نتثبت تثبتاً دقيقاً من موضع الجزىء (۲).

ولو استخدمنا تعبيرات نظرية الكم نفسها ، لقلنا إننا لو استخدمنا كمات ذات تكرار متخفض ... فإن تحديد موضع الإلكترون سيكون بالضرورة غير يقيني إلى حد كبير ، على حين أنه لو كانت الكمات ذات تكرار مرتفع فإن عدم اليقين ينتقل إلى تحديد زخم إلكترون (٣).

وهكذا يتبين لنا أن التحديد الدقيق لموضع الجسيم يؤدى إلى اضطراب في سرعته، وأن التحديد الدقيق لسرعته يؤدى إلى الاضطراب في موضعه وهكذا .

ولقد دفعت هذه النتيجة بعض العلماء والمفكرين إلى اعتبار ميكانيكا الكم توكيداً للقول بعدم الانتظام في النسيج الفيزيائي ، وبسيادة الفوضي والعشوائية التي لا تحدها ضرورة ، وبأن هذه الميكانيكا الجديدة دليل حي على أن الطبيعة الحارجية لاطبيعة حتمية. ولكن يحسن بنا قبل أن نعرض للدلالة العلمية والفلسفية لمبدأ عدم اليقين، أن نستكمل عرضنا لطبيعة الضوء . فلقد انتهينا إلى التفسير الجسيمي الذي يسمح بالتصور الانفصالي للضوء . وذكرنا البينات التجريبية التي تؤيد هذا التصور . إلا أن الظاهرتين اللتين سبق أن أشرنا إليهما وهما ظاهرة التداخل وظاهرة الانعطاف، اللتان تؤيدان النظرية الموجية ظلتا دون تفسير منذ القرن التاسع عشر . وكان من المضروري البحث عن مخرج من هذا المأزق النظري الخطير .

<sup>(</sup>١) الطبعة السابق ذكرها

Eddington: The Nature of The Physical World ... p. 222 — 223.

Reichentiach (۲) المرجع السابق ذكره ص ۱۹

J. Jeans (٣) المرجع السابق ذكره ص ١٦٨

ذكرتا فى تعريف سابق لأينشتين أن الكمة تنتقل فى الفضاء فى شكل وحدة متضاغطة غير منقسمة . والحق أنه قد ثبت بالفعل أن الامتصاص والإشعاع يتحققان فى شكل كمة ، أما الانتقال فى الفضاء فإنه يتم فى شكل آخر شكل موجى. وكان ذلك إيذاناً بنظرية جديدة هى الميكانيكا الموجية .

ولكن ألا يعنى هذا أننا نسمح بتفسيرين متعارضين لظاهرة واحدة! على أن المسألة ليست حمّا يصورها بعض العلماء ساخرين – إن الإلكترونات تبدو أحياناً في صورة موجات وأحياناً أخرى في صورة جسيمات. وأن هذا التغير يتم يومى الأحد والأربعاء من كل أسبوع (١) ... فيي يوم الأحد مثلا تسلك الإلكترونات مسلك الجسيمات، وفي يوم الأربعاء تسلك مسلك الموجات وهكذا. كما أنه من الخطأ القول بأن بعض التجارب تستازم التفسير الموجى والبعض الآخر التفسير الجسيمي. فإن مثل هذا القول « ... غير مسموح به لأنه يجعل من النظرية الفيزيائية نظرية غير مماسكة » (٢).

إن الفيزياء أو العلم بوجه عام لا يسمح بتغير الصياغة لظاهرة من الظواهر وإلا لم تكن صياغة علمية أو كانت صياغة ناقصة غير مستوعبة لكافة إمكانيات الظاهرة وآلياتها المكونة لها . على أن المسألة لا تمس هذه الوحدة النظرية الواجبة لتفسير ظاهرة الضوء فحسب بل طبيعة المادة كذلك . إذ أن التفسير الجسيمي أو الموجى لا ينطبق على الإشعاع فحسب بل ينسحب على المادة كذلك .

وتبدأ القصة تقريباً حوالى سنة ١٩٢٣ عندما ارتأى بروى Broglie أن الموجية والجسيمية مفهومان لا غنى عنهما فى نظرية موحدة لتفسير صفات الضوء وصفات المادة معاً . وكان ذلك بداية النظرية الموجية فى الميكانيكا الحديثة .

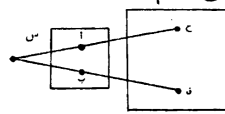
M.Born: Physics and Metaphysics P. 25 ۱۷ عدد Science News فبجلة Penguin (۱)

Book. Sept. 1950.

Reichenbach (۲) المرجع السابق ذكره ص ۲۳

و بمقتضى هذه النظرية أمكن أن نستخلص حركة الجسيم من ظاهرة انتشار الموجة (١) . فجسبمات الضوء أو الفوتونات ظواهر متحققة بالفعل، إلا أنها مرتبطة بانتشار موجات فرينل، وتسمح هى نفسها بتفسير ظواهر التداخل والانعطاف . ولنعرض لمثال يوضح لنا ذلك .

لنضع مصدراً للضوء الأبيض ذى الطول الموجى المنتظم - وليكن س - أمام ستارة اب يخترقها ثقبان هما ا ، ب كما هو موضع بالرسم ،



ثم نضع وراء هذه الستارة ستارة أخرى بحيث يتقابل الحطان س ١، سب عند الستارة الثانية في ح ، ق . وعندما

ينبعث ضوء من المصدر س فينبغي أن نتوقع أن تضاء النقطتان ح ، ق ، على حين تبقى بقية الستارة مظلمة . والنظرة السريعة العاجلة تحملنا على الاعتقاد بأن الفوتونات مرت كالسهام خلال الثقبين ا ، ب . إلا أن الدراسة المتأنية تكشف عن شيء حول ح ، ق ، شيء أكثر من مجرد بقع مستديرة صغيرة من الضوء التي نتوقع أن يتركها سهم الإشعاع . ولكتنا نجد في كل من النقطتين شكلا معقداً يتألف من دوائر من الضوء المتمركزة تتخللها دوائر متمركزة من الظلمة (٢) و يمكن الامتداد بالتجربة لتأييد هذ النتيجة بشكل كثر وضوحاً من هذا . ولكننا نكتني بهذه الصورة البسيطة التي تخرج منها بأن النظرية الجسيمية وحدها ولكننا نكتني بهذه الصورة البسيطة التي تخرج منها بأن النظرية الجسيمية وحدها مواجهة ظاهرة للتداخل لا تفسر إلا بالنظرية الموجية . فالتداخل بين ذرى موجية وقواعد موجية : قد أدى إلى هذه الدوائر المظلمة ، كما سبق أن ذ كرنا عند توضيحنا لهذه الظاهرة على أن ما يهمنا هنا هو أن نذكر أن الضوء ظاهرة موجية وسيمية معا . فا هي الدلالة العلمية على ذلك ، وما هي حدود جسيميتها وما حدود موجيتها وما طبيعة ، العلاقة بين الموجية والجسيمية ؟

<sup>(</sup>۱) Broglie المرجع السابق ذكره ص ۷٪.

<sup>(</sup> Jeans ( ۲ ) المرجع السابق ذكره ص ۱۳۲ – ۱۳۳

تتضح الطبيعة الجسيمية عندما يسقط الضوء على مادة ، وتتضح الطبيعة الموجية عندما ينتقل الإشعاع فى الفضاء (۱). أو بتعبير آخر ، إن المميزات الجسيمية مرتبطة بسرعته (۲) على أن المفهوم الموجى ذو مدلول مختلف عن المدلول التقليدى

من المقرر أو لا أن عدد الجسيات الموجودة في منطقة ما من المكان، تكون بنسبة مربع سعة الموجة. وسعة الموجة هي شدتها (٣). وعندما ندرس جسيماً واحداً ، لاحزمة من الجسيمات المستقلة الواحدة عن الأخرى ، نلاحظ أن شدة الموجة (مربع السعة) لا يمكن أن تكون بنسبة عدد الجسيمات ، لأنه لا يوجد غير جسيم واحد . وبهذا تفسر شدة الموجة بأنها نسبية إلى مصادفة (أى احتمال) وجود الجسيم في منطقة معينة (٤) وهكذا أمكن أن نربط بكل جسيم مادى ، كمية موجية معينة تتضمن حداً مكانياً من التغير (٥). وعلى هذا فالوجود الفيزيائي الواقعي ، متحقق بالنسبة للجسيم عن طريق هذه الموجة الاحتمالية . أما الموجة نفسها فإنها لا تمثل ظاهرة فيزيائية تتحقق في المكان بل هي تمثل أما الموجة نفسها فإنها لا تمثل ظاهرة فيزيائية تتحقق في المكان بل هي تمثل أما الموجة نفسها فإنها لا تمثل ظاهرة فيزيائية تتحقق في المكان بل هي تمثل احتمال وجود الجسيم في هذه النقطة . الموجة إذن في القيزياء الحديثة «ليست احتمال وجود الجسيم في هذه النقطة . الموجة إذن في القيزياء الحديثة «ليست المناه على القديم للكلمة (٧) فوجات هذه الفيزياء الحديثة موجات احتمال على بالمعني القديم للكلمة (٧) فوجات هذه الفيزياء الحديثة موجات احتمال على حين أن موجات الميكانيكية التقليدية موجات حقيقية (٨) . أو هي بتعبير حين أن موجات الميكانيكية التقليدية موجات حقيقية (٨) . أو هي بتعبير

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٣٨ .

E. Shatzman. La pensée: No. 42 - 43 1952. Paris. Physique Quantique (7) et Réalité P. 114.

Destouches (٣) المرجع السابق ذكره ص ٣٨

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص ٣٩ .

<sup>(</sup> ه ) Dauies ( المرجع السابق ذكره ص ٢٧٣ .

<sup>(</sup> ۲ ) Broglie المرجع السابق ذكره ص ۲۰۹ .

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق ص ٢٠٨ .

<sup>.</sup> مو Destouches (  $\Lambda$  ) المرجع السابق ذكره ص

آخر « عملية فيزيائية محدة، وحركة تدرك عن طريق الحواس .. على حين أن الموجة في الفيزياء الحديثة تعبر في الحقيقة عن احتمال بوجود حالة معينة (١٠)».

ولا تسمح هذه الموجات الجديدة بتحديد الحركة الفردية للجسيات المرتبطة بها ، وإنما تعطى فحسب تمثيلا إحصائياً لحركاتها الممكنة (٢) فهى بتعبير آخر في الحقيقة أداة رياضية للتعبير عن المسلك الإحصائي للجسيات (٣).

والصورة الأخيرة التي في مقدورنا أن نستخلصها من كل ما تقدم ذكره هي أن الفوتونات تنتقل في الفضاء في شكل موجى يستنتج من ظاهرتي التداخل والانعطاف ، إلا أن هذه الموجة نفسها ظاهرة غير فيزيائية تقاس بما تتضمنه من مصادفة لوجود الجسيات . وعندما نعرض هذه الموجات المتنقلة في الفضاء للوح معدني ، نتكشف وجود هذه الجسيات أو الفرتونات التي يمكن تحديدها تحديداً إحصائياً بمربع سعة هذه الموجات التي تسمى بموجات الاحتمال . « فالجسيم يوجد بالضرورة في المنطقة التي تشغلها الموجة ، وله من المصادفة في الوجود في نقطة ما ، بمقدار ما للموجة من سعة في هذه النقطة » (٤) .

ويرجع هذا المدلول الاحتمالي للموجة إلى طبيعة الجسيات نفسها . فالتعدد وعدم التحديد الذي تتميز به الجسيات هو ما يعطي للموجة هذا المدلول . ذلك أن «جسيم الضوء المنعزل لا يكون اه طابع موجى ، وإنما في المجموع يظهر لمجموعة الفوتونات طابعها الموجى (٥)» . لا تموج على حد تعبير باشلار بدون تعدد (٢) . التعدد إذن هو جوهر الاحتمال .

والملاحظة التي أحب أن أضيفها إلى ما تقدم هي نبى بعض العلماء للصفة الفيزيائية عن الطابع الموجى للجسمات . وهو نبى غريب في الحقيقة قد

<sup>(</sup>١) Plank المرجع السابق ذكره ص ٦٢ -- ٦٣ .

Broglie (۲) المرجع السابق ذكره ص ۲۵۰

Reichenbach (٣) المرجع السابق ذكره ص ٢٢.

Broglie ( ٤ ) المرجم السابق ذكره ص

G. Bachelard: L'Activité Rationaliste de la Pensée Contemporaine. P. 208. ( • ) P.U.F. 1951 Paris

G. Bachclard (٦) المرجع والموضع نفسه .

لايتفق مع طبيعة النتائج العلمية . بل يكاد يخي بقاياميكانيكية مثالية ، تحرص على الاحتفاظ بالصفة الواحدة للظاهرة الفيزيائية . إن الطابع الموجى في تقديرى وفي ضوء النتائج العملية نفسها - صفة حقيقية فيزيائية ، لا تختلف في شيء عن الصفة الجسيمية . مما يجعل للظاهرة الفيزيائية ، صفتين متناقضتين في وقت واحد .

ونحلص من هذا كله إلى أن ظاهرة الضوء لها مظهران فيزيائيان ، مظهر موجى وآخر جسيمى . والمظهران تكميليان لحقيقة واحدة . فكلما تبادل إشعاع طاقة مع مادة ، فإن هذا التبادل يمكن أن يوصف بأنه امتصاص أو بعث نفوتون من المادة ، ولكن عندما نريد أن نصف التنقل العام لحسيات الضوء هذه في الفضاء فإننا نستطيع ذلك بانتشار الموجات (١). وقد تفسر التكميلية بأن أحد المظهرين يستبعد الآخر ، وهذا ما لا أقصده . ما أقصده بالدقة بالتكميلية ، هو التعبير عن وحدة مظهرين متناقضين في حقيقة فيزيائية واحدة . ويرتبط هذا المظهر التكميلي اللضوء بما سبق أن ذكرناه عن مبدأ عدم التحديد في فيزياء الكم . إذ أن هذا المبدأ يمكن أن يعد كذلك شكلا للتداخل بين مظاهر متناقضة متعددة المظواهر الفيزيائية ، كما سنعرض لذلك فيا بعد . والكن يحسن بنا الآن أن نعرض المخطوط العامة لما سبق أن قررناه حتى الآن في الفيزياء الحديثة .

إن الفيزياء الحديثة بصفة عامة تعمل في المجالات الذرية ، وهذه المجالات لا تخضع للتحديد الميكانيكي التقليدي الذي يستند إلى الموضع والسرعة في لحظة معينة . فلقد رأينا أنه « كلما دق قياس موقع الجسيم ، غيرت هذه الدقة من كمية حركته وبالتالي من سرعته ». وكلما دق قياس كمية حركته ، التبس موقعه ، ولذلك فإنه « يمتنع أن يقاس موقع الجسيم وكمية حركته معاً قياساً دقيقاً ، أي يصعب تعين موقع الجسيم وسرعته الابتدائية بالمفهوم الميكانيكي الكلاسيكي . لذلك يصعب معرفة موقعه وسرعته في زمن لاحق (٢) » . على أن هذا لا يعني أن العلم الحديث لم يعد يقف على دعائم ثابتة من الدقة القياسية . وأن العالم أن العلم الحديث لم يعد يقف على دعائم ثابتة من الدقة القياسية . وأن العالم أ

Broglie (1) المرجع السابق ذكره ص ٢٥.

<sup>(</sup>٢) الدكتور عبد الكريم الياني : الفيزياء الحديثة والفلسفة، مطبعة الجامعة السورية . ١٣٧٠ هـ ١٩٥١ م ص ٧٢ .

الفيزيائي لم تعد تنتظمه ضرورة . أى ليس معناه الفوضي والجهل . وإنما معناه عدم إمكان التوقع الميكانيكي الدقيق للظواهر الدقيقة .. معناه الاعتهاد على حساب الاحتمالات (۱) . وعلى هذا فالحروج على النهج التقليدي في القياس معناه مباشرة الارتباط بالقياس الاحتمالي الذي لا يقف عند التحديدالفردي ، وإنما يتعلق بالمتوسطات والمجامع . ولكن إلى جانب هذا المظهر غير الميكانيكي في قياس ظواهر الفيزياء الحديثة ، فهناك مظهر آخر هو ما أسميناه بالمظهر التكميلي التكميلي Complémentaire ، وتبيناه في تحليلنا لطبيعة الضوء . وأهمية هذا المظهر فيا يضفيه على الظواهر الفيزيائية المتناقضة من تداخل وتشابك وتواحد ، المظهر فيا يضفيه على الظواهر الفيزيائية المتناقضة من تداخل وتشابك وتواحد ، المن جانب أهمية المفهوم الجديد للموجة بمقتضي هذا المظهر . فالموجة بمقتضاة ليست ظاهرة حسية عينية بقدر ماهي رمز يتحدد بحسب شدته وجود جسيم في مجاله ليست ظاهرة حسية عينية بقدر ماهي رمز يتحدد بحسب شدته وجود جسيم في مجاله المحدد . ولهذا فهي موجة احتمال . على أن هذا لا يعني انتقاضاً من واقعيتها وموضوعيتها وحقيقتها الفيزيائية ، وإنما هو يحدد فحسب طبيعتها المدروسة . فالمنهج العلمي لتحديد الفوتون في مجال موجة الاحتمال ، هو القياس الاحتمال .

ومن هذه الخطوط العامة يتبين لنا مدى ارتباط الفيزياء الحديثة بالاحتمال ومدى تحقق المصادفة أساس الاحتمال في الفيزياء الحديثة. فعدم القابلية للتحديد الميكانيكي بالنسبة لموضع الإلكترون وسرعته ، وهذا المظهر التكميلي للضوء ، وهذا الاحتمالية للموجة ، وهذا التحديد الإحصائي الضروري للفوتون ، هي الصفات العامة للمصادفة الموضوعية . فالمصادفة ليست إلا هذه القابلية المفتوحة للتغير والإمكان والتعدد وعدم التحديد .

على أن ما ذكرناه حتى الآن لا يعنى التحقق الموضوعي للمصادفة . إذ قاله لا يكون الأمر أكثر من مجرد حدودنا القياسية القاصرة التي تقف دون تحديد الظاهرة الفيزيائية الجديدة تحديداً سليماً، وتعجز عن تحديد الموضع والسرعة، وتتدخل فتحدث هذا الاضطراب الذي لا يعزى إلى الظاهرة الفيزيائية نفسها ، وإنما إلى طبيعة الملاحظة الإنسانية نفسها ، كما أنها تقف عند حدود هذا المنهج الإحصائي الذي ليس إلاحداً للجهل الإنساني .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ض ٨١ .

إن القول بأن قيام الفيزياء الحديثة على حساب الاحتمالات، يثبت موضوعية المصادفة ، قول ينبغى أن يتأيد أولا بالدفاع عن موضوعية الفيزياء الحديثة نفسها . إذ أن كثيراً من المفكرين والعلماء يشكون في هذه الموضوعية ، ويعدون الفيزياء الحديثة فيزياء ذاتية ، لاستنادها على حساب الاحتمالات ، ولتأثر نتائج قياسها بعمليات القياس نفسها ، ولنبذها للقيم العلمية التقليدية مثل الحتمية الميكانيكية . ولهذا لا سبيل إلى أن نقر للمصادفة بالموضوعية ، قبل أن نحد الملكانيكية . ولهذا لا سبيل إلى أن نقر للمصادفة بالموضوعية ، قبل أن نحد الملالة الموضوعية لهذه الفيزياء الحديثة نفسها ، وذلك عن طريق تحديد طبيعة المعلاقة بين عمليات القياس والظواهر التي نقيسها ، وتحديد القيمة الموضوعية لمتطبيق حساب الاحتمالات على هذه الظواهر ، ثم أخيراً تحديد القيمة الحتمية للفيزياء الحديثة .

٦

يفاضل كثير من العلماء بين الفيزياء التقليدية والفيزياء الحديثة من ناحية أن الوسائل القياسية في الفيزياء التقليدية لم تكن تتدخل في تشكيل الظاهرة الفيزيائية ، بل كانت عملية القياس عملية محايدة . وكان "الملاحظ"على مبعدة من العملية الفيزيائية ، وذلك على خلاف الفيزياء الحديثة . فعمليات القياس نفسها أصبحت عاملا فعالا في تحديد شكل القانون العلمي بل في إثارة الاضطراب في الظواهر الفيزيائية وفي تحديد الدقة القياسية بحدود معينة .

والحق أن القول بأن القياس في الفيزياء التقليدية لم يكن له تأثير على العملية الفيزيائية قول باطل غير صحيح ، ولا يستند على أساس تجريبي أو نظرى. فالتأثير متحقق ولاسبيل إلى إنكاره . على أن هذا التأثير – نتيجة لطبيعة الظواهر الميكر وسكوبية – كان من الممكن إغفاله دون أن يغير ذلك من القيمة الموضوعية للقياس . هذا إلى جانب أنه كان من الممكن تحديد هذا التأثير واستبعاده من النتيجة الأخيرة .

ولقد علمتنا نظرية النسبية وثاقة الارتباط بين أدوات القياس وبين الظواهر التي تقيسها ، وأمكنها أن تعمل على استبعاد الأثر القياسي من النتيجة الأخيرة في تحديدها لظواهرها الكونية .

ويقف العلماء والمفكرون طويلا أمام مبدأ عدم اليقين في فيزياء الكم متخذينه مثالا نمطيًّا لتداخل الذات الملاحظة في الموضوع "الملاحظ"، ودليلا على ذاتية الفيزياء الحديثة بوجه عام، وفيزياء الكم بوجه خاص. ولهذا يرون أن فيزياء الكم « لا تصف حالة موضوعية في عالم مستقل، وإثما تصف مظهر هذا العالم كما عرفناه خلال وجهة نظر ذاتية معينة، أو بواسطة وسائل تجريبية معينة (۱) ». ولكن هذا الرأى يكشف عن تمسك كثير من العلماء بالمفهوم التقليدي الميكانيكي للعلم.

كان الفيزيائيون التقليديون يعتقدون بوجود «عالم فيزيائى موضوعى يكشف عن نفسه بحسب قوانين ثابتة مستقلة عنا ، وإننا إنما نشاهد هذه العملية كما يشاهد النظارة رواية مسرحية (٢) ».

وبين الفيزيائيين المحدثين من يتمسك بهذا الاعتقاد ، ومن هؤلاء ألبرت أينشتين وماكس بلانك .

فأينشتين كان يعتقد أن مثل هذه العلاقة هي التي ينبغي أن تقوم بين الملاحظ العلمي وبين موضوعه ، ويتخذ من هذا الاعتقاد سنده لنقد النتائج العامة لفيزياء الكم وللميكانيكا الموجية . وفيزياء الكم — كما يقول بورن — تفسر التجربة المكتسبة من الفيزياء الذرية بطريقة مغايرة للصورة السابقة . ويمكننا — كما يقول — أن نقارن الملاحظ للظاهرة الفيزيائية ، لا بالمتفرجين في تمثيل مسرحي ، وإنما بالمتفرجين في لعبة كرة القدم ، حيث تكون المشاهدة مصاحبة للتشجيع والهتاف والصفير ، ويكون لها تأثير ملحوظ على سرعة اللاعبين وتركيزهم ، وبالتالى على الموضوع الملاحظ (٣) بل إن أفضل تمثيل — كما يقول بورن كذلك — هي الحياة على الموضوع الملاحظ (٣) بل إن أفضل تمثيل — كما يقول بورن كذلك — هي الحياة

M. Born.: Natural Philos. P. 100.

M. Born.: Physics and. Metaphysics P. 23. في المرجع المذكور من قبل (٢)

<sup>(</sup>٣) المرجع والموضع نفسه .

نفسها . فالنظارة والممثلون هم الأشخاص أنفسهم . أليس معنى هذا أنه لا يوجد تمييز بين الذات وبين الموضوع ؟

على أن الأمر ليس على هذه الصورة الرمزية التى يسرقها بورن . ولو أننا تساءلنا هل يمكن أن نعرف الحقيقة الفيزيائية بمعزل عن العمليات المستخدمة في معرفتها ، أو بتعبير آخر ، هل يمكن أن نغفل الاضطراب الذي تحدثه مناهجنا للملاحظة أو للقياس ، في حالة الأشياء الفيزيائية التى نبحث في وصفها ، لكانت الإجابة التى يقدمها العلم الحديث بالنقي (١) . ولكن هذا «التداخل الجوهري بين المنهج والموضوع (٢)» ليس تداخلا بين العمليات الذاتية والعمليات الموضوعية كما يحب كثير من العلماء والمفكرين أن يستنتج . فمثل هذا التداخل « لا وجود له على الإطلاق في مبدأ عدم اليقين (٣)» ، إن ثمة تداخلا – لا بين الذات والموضوع حالصة ، هذه الثنائية الميتافيزيائية ، بل تداخلا بين عمليات فيزيائية موضوعية خالصة ، ولكن هذا التداخل نفسه بحدد تحديداً كميًا .

ليس معنى هذا إذن كما يحب هؤلاء المفكرون أن يذهبوا ، إلى أن الملاحظة الإنسانية تؤدى إلى عدم يقين فى قياس الظواهر الفيزيائية، إذ أن هذه دعوى بالذاتية فى القياس العلمى . وإنما التداخل الموضوعي بين عمليات القياس وبين الظواهر الفيزيائية يحدد بتحديد كمي لعدم التحديد أو لعدم اليقين .

إن ميكانيكا الكم كأى جانب آخر من الفيزياء لا تتعلق إلا بالعلاقات بين موضوعات فيزيائية . وكافة قضاياها وتعبيراتها إنما تصاغ بدون أى إشارة إلى "ملاحظ". والاضطراب الذى بحدثه الملاحظ .. مسألة فيزيائية بأكملها ولا تتضمن أى إشارة إلى تأثيرات صادرة من الكائنات الإنسانية من حيث إنهم ملاحظون (٤٠) . إن أداة القياس تحدث اضطراباً لا لأنها أداة يستعين بها

L. de Broglie: L'Avenir de La Science. P. 33. Présences مطبوعات Librairie (١) Plon. 1941.

G. Bachelard: Le Nouvel Esprit Scientifique. P. 122. Alcan 1934.

Dingle (٣) المرجع السابق ذكره ص ٦٦

<sup>.</sup> ١٥ Reichenbach (٤)

ملاحظون من البشر، ولكن لأنها شيء فيزيائي ككل الأشياء الفيزيائية (١) . فلقد رأينا في حديثنا عن طبيعة قياس موضع الإلكترون وسرعته، أنه لتحديد الموضع يستخدم شعاع ضوئي . ولكن هذا الشعاع نفسه مكون من فوتونات و يمقتضي الطول الموجي للشعاع تصطدم هذه الفوتونات بالإلكترون وتغير من سرعته . كذلك الحال في حالة قياس السرعة . وعلى هذا فليست المسألة إذن تأثير ملاحظ أو ذات على العمليات الفيزيائية . وليس استخلاص حكم بعدم يقين علمي ، نتيجة لتدخل الذات . وإنما هو شكل من أشكال التحديد الموضوعي للتداخل بين ظواهر فيزيائية خالصة . وعدم اليقين هذا ليس إلا نتيجة للداخل الفروري بين عوامل فيزيائية متعددة ، فبدأ عدم اليقين ينطبق على الطبيعة سواء كنا ننظر إليها أم لا ننظر (٢) . ولهذا فهو مبدأ علمي فيزيائي خالص موضوعي وليس نتيجة لحدود المعرفة الإنسانية « فهو ليس عجزاً إنسانياً وإنما هو قياس لصفة فيزيائية خالصة . هذا إلى جانب أنه لا يكشف عن نقص في الإعداد الفي لمقاييس ودلالة و« لا يحدد من دقة هذه المقاييس (٤) » بل هو نتيجة لدقة هذه المقاييس ودلالة على هذه المدقة .

إن الفهم الذاتى لمبدأ عدم اليقين وعدم التحديد فهم غير علمى كما رأينا . فعدم اليقين صفة كمية وتحديد فيزيائى خالص ، لا يرتبط بالذات الدارسة ارتباط معلول بعلة . وليس نتيجة لعجز عن الكمال فى المعرفة أو لنقص فى مقاييسنا العلمية . وإنما هو مظهر للتداخل الموضوعى الحالص بين العمليات الفيزيائية . وهو مظهر يكشف لنا عن وجه المصادفة كموضوع فيزيائى أصيل .

على أن العلماء الذين يتهمون فيزياء الكم بالذاتية والقصور، ويجعلون منها مرحلة مؤقتة من مراحل المعرفة، لا يردون ذلك إلى مبدأ عدم اليقين وحده

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٧.

M. Phillips: Philos. for the Future المقالة السابق ذكرها ١٩٨ (٢)

<sup>(</sup> ۳ ) Dingle المرجع السابق ذكره ص ٦٦ .

<sup>(</sup> ٤ ) المرجع السابق ص ٦٤ .

وإنما إلى الأساس المنهجى الذى تقوم عليه الفيزياء ، وهو حساب الاحتمال باعتبار أن الاحتمال وصف غير كامل للظاهرة الفيزيائية . ومن هؤلاء العلماء كما سبق أن ذكرنا أينشتين وبلانك .

وجوهبر الاحتمال المستخدم في العلم الحديث، هو الاحتمال بمفهومه الإحصائي أى التكرار في الوقوع في صنف ما من الحوادث(١)، كما سبق أن أوضحنا في الفصل السابق . ولقد رأينا في عرض النظرية الضوئية ، الصفة الموجبة للجسيم وتبينًا أن الجسيم تسيطر عليه موجات الاحتمال ، أى قوانين الاحتمال المصاغة في حدود الموجات (٢) . وهذه القوانين كما رأينا إنما تعبر عن وقائع متحققة بالفعل « بل إن هذه القوانين الاحتمالية لا تكشف عن واقع موضوعي فحسب وإنما تشير كذلك إلى الدقة والانضباط في الطبيعة لأننا كلما قمنا بإجراء التجربة حصلنا دائماً على النتيجة نفسها (٣) ، فإذا كان الاحتمال في المعنى الدارج العادى يقصد به التعبير غير الدقيق عن اليقين، فإن الاحتمال المستخدم في العلم الحديث وفي الأبحاث الذرية بوجه خاص « تعبير كامل عن عدم اليقين» (٤) الموضوعي . « فهناك فارق كبير للغاية كما يقول Margeneau (٥) بين هذين التعبيرين « إن إلكتروناً في موضع من المكان ولكنبي لا أعرف أين، ولا أستطيع أن أتعرف عليه » وبين «كل نقطة تعد موضعاً متساوى الاحتمال للإلكترون » .. فالتوكيد الأخير يحتوى في الحقيقة - فضلا عن التوكيد الأول - على أنني لو قمت بطائفة كبيرة للغاية من الملاحظات لكانت النتيجة متوزعة توزعاً منتظماً في المكان كله» وهكذا يتضح لنا الطابع الوضعي وضعية كاملة على حد تعبير باشلار للمعرفة الاحتالية مما يجعل من الضروري ألا نوحد بين المحتمل وغير الحقيقي (١) .

Eddington: Philos. of Physical Science. p. 95.

<sup>.</sup> ۲۲ ملرجع السابق ذكره ص ۲۲. Reichenbach (۲)

<sup>.</sup> ۸۷ المرجع السابق ذکره ص Dingle (T)

<sup>(</sup> ٤ ) المرجع والموضع نفسه .

G. Bachelard: Le Nouvel Esprit. P. 117 كتاب (ه)

<sup>(</sup>٦) المرجع والموضع نفسه .

إن القوانين الاحتمالية في فيزياء الكم والميكانيكا الموجية قوانين محققة تحقيقاً تجريبيًا (١) ، وتكشف كشفاً صادقاً عن طبيعة الظواهر التي تنطبق عليها .

إن دخول المنهج الإحصائي ليس معناه إدخال الشك والعوامل الذاتية في مجال ينبغي أن يكون موضوعياً بشكل حاسم ، وإنما يدل على سقوط التصور الزائف المحدود للموضوعية (٢) في مفهومها التقليدي . فتحديد الموضوعية ليست بحدود موضع الجزىء الفرد وسرعته ، تحديد جامد . إذ أن الموضوعية ليست صفة التفرد، وإنما صفة الترابط والتداخل ، والتعدد والتشابك . ولحذا تميزت الفيزياء الحديثة بوجه عام ، بموضوعيتها لاحتفاظ موضوعات بحثها ونتائجها بهذه الصفات . والاحتمال هو التعبير الدقيق الكامل عن هذه الصفات من ترابط وتداخل وتعدد وقابلية للتغير واستقلال . وهي الصفات التي واجهتنا فيحر كة الغازات واتجاه المحددة وقابلية أصيلة ، يعبر عنها حساب الاحتمال تعبيراً الاحتمال . هي صفات فيزيائية أصيلة ، يعبر عنها حساب الاحتمال تعبيراً دقيقاً . والقياس الاحتمال بشكل عام ليس تحديداً متعسفاً للموضوعات المدروسة دقيقاً . والقياس الاحتمال بشكل عام ليس تحديداً متعسفاً للموضوعات المدروسة وإنما استيعاب لها وامتلاء بحقيقها وطواعية لإمكانياتها .

والقائلون بأن التحديد الفردى هو جوهر الموضوعية ، يتغافلون عن أن «كل مادة إنما تتحرك في وسط نشيط لا في فراغ ميتافيزيائي .. لأن الطبيعة في الحقيقة لا تعرف الفراغ المطلق (٣) فحركة الإلكترون ليست حركة منفردة في منطقة معزولة عن كل شيء ، بل هي حركة وسط عدد هائل من الفوتونات ، ومرتبطة بلا انقطاع بعمليات تبادلية من الإشعاع والامتصاص . والحطأ التصوري الذي يقع فيه كثير من العلماء والمفكرين في فهم الدلالة الاحتمالية للفيزياء الحديثة وللقيمة الموضوعية للاحتمال ، يبرز في محاولتهم تحديد منهج تناول هذه الظواهر

Hermann 1948 Probabilité et quanta P. Servien Paris P. 16. (1)

Jack Lindsay: Marxism and Contemporary Science Dobsey. L.T.D. 1949 (7)
P. 108.

Bulletin de la Société Française de Philosophie 43 Année N. 4. Oct. Décembre ( 🔻 ) 1949 Séance du 28 Mai 1949.

والنص عن الأستاذ Vassails ص ١٧٨.

الجديدة في هذه الحدود: «تحديد أي نقطة يوجد فيها الجزيء في لحظة معينة ثم حساب القيمة الدقيقة لطاقته وكمية حركته (۱) » على أن الميكانيكا الموجية تجيب على هذه الحدود بأنه « .. لا توجد نقطة وإنما يوجد امتداد ، لا توجد لحظة مطلقة وإنما مد"ة ، لا توجد قيمة ثابتة لكمية الحركة أو للطاقة في المكان الذي ، وإنما توجد فحسب تنوعات من هذه المقادير » (۲) . فضلا عن أن هذه التنوعات ، مرتبطة بالامتداد والمدة . إن هذه التنوعات لكميات الحركة وللطاقة هي النسيج الموضوعي للواقع . وهذه الحركة الدائبة من الامتصاص والإشعاع وتبادل الطاقة وكميات الحركة هي العملية الفيزيائية الواقعية ، وهي لا تجد التعبير الدقيق عنها إلا في الصياغة الاحتمالية . ولهذا اعتبرت فكرة الاحتمال الأساس الذهيق عنها إلا في الصياغة الاحتمالية . ولهذا اعتبرت فكرة الاحتمال الأساس النهائي (۱) للفيزياء كافة .

على أن هناك من العلماء من ينكر هذه النتيجة التي سقناها ، ويعدها إجحافاً وخروجاً على المفهوم السليم للعلم. ومن هؤلاءالعلماء ماكس بلانك وألبرت أينشتين كما سبق أن أشرنا . وهما لا يقبلان الأساس الإحصائي للعلم الحديث ويعتبران نتائجه موقوتة ناقصة. على أن بلانك يتحفظ دائماً بالنسبة للنتائج الثورية التي اكتشفها هو بنفسه . أما أينشتين فيرفض الأساس الاحتمالي للعلم الحديث في إصرار وتشبث . فهو يقول في خطاب وجهه إلى بورن في ٧ نوفبر سنة ١٩٤٤ : «إن النجاح الأولى العظيم الذي أحرزته نظرية الكم لا يمكن أن يجعلي أقتنع بلعبة زهرة النرد (٤)». والأمر بالنسبة لأينشين يكاد يكون أمراً » عقيديناً خالصاً . فهو لا ينكر القيمة الموضوعية للاحتمال ، ولا ينكر الصدق التجريبي لنظرية الكم ، ولكنه يعتقد أن الأساس الاحتمالي ينتقص من كمال المعرفة العلمية . في خطاب آخر وجهه إلى ماكس بورن كذلك في ٣٠ديسمبر سنة ١٩٤٧ العلمية . في خطاب آخر وجهه إلى ماكس بورن كذلك في ٣٠ديسمبر سنة ١٩٤٧

<sup>(</sup>١) المرجع السابق والموضع, نفسه .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق والموضّع نفسه ٠

M. Plank (٣) المرجع السابق ذكره ص ٧٦

M. Born ( ٤ ) ص ١٢٢ من كتابه Natural Philos.

يقول: «إننى بالطبع أرى أن التفسير الإحصائى يقوم على جانب كبير من الصدق. ولكننى لا أستطبع أن أومن به إيماناً جديباً. ذلك لأن النظرية غير مهاسكة مع المبدأ القائل بأن الفيزياء ينبغى أن تمثل حقيقة واقعة فى المكان والزمان بدون تأثيرات خيالية عبر المسافات ... إننى مقتنع اقتناعاً مطلقاً بأن المرء سوف يصل فى نهاية الأمر إلى نظرية تكون فيها الموضوعات المرتبطة بقوانين ليست احتمالات وإنما وقائع متصورة ... وعلى أى حال فإننى لا أستطبع أن أقدم حججاً منطقية تسند معتقدى (١) ...»

وهكذا يعلمنا خطاب أينشتين أولاأن علماً دقيقاً كالفيزياء يقوم كذلك على معتقدات أساسية كما يقول ماكس بورن (٢). على أن الأمر لا يقف عند هذا الحد الذي يقف عنده بورن. وإنما المفهوم الحقيقي لكلمات أينشتين أو ما يمكن أن نستخلصه منها،أن الوقائع الفيزيائية دائماً في حاجة إلى نظرية عامة. وأن الفيزياء لا سبيل إلى فهمها فهما سليماً في داخل إطار أيديولوجي قديم. لكى نفهم الوقائع الفيزيائية الحديثة، ينبغي أن نصوغ إطاراً أيديولوجياً حديثاً كذلك متفقاً مع طبيعتها الحديثة. إن الفهم السليم للوقائع لا يمكن أن يتحقق إلا داخل إطار نظرى سليم كذلك .. والمشكلة الكبرى بالنسبة للفيزياء لحديثة، ليست في الاختلاف حول وقائع هذه الفيزياء، وإنما حول الدلالة النظرية لحذه الوقائع.

إن أينشتين ما يزال يرتبط أيديولوجيةًا بالمثال الميكانيكي للعلم ، أى تحديد الحركة الفردية تحديداً مطلقاً في المكان والزمان . ولهذا نراه يعزو الطابع الإحصائي لنظرية الكم المعاصرة إلى أنها تعمل على وصف النظم الطبيعية وصفاغير كامل (٣). وهدف الفيزياء وبرئامجها كما يرى أينشتين هو الوصف الكامل لأى موقف « فردى » حقيقي (٤) . ولهذا فهو لا يقبل موقفاً كموقف نظرية الكم ، لأنه لا يتفق

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ذكره ص ١٢٣ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق والموضع نفسه .

A. Einstein: My attitude to Quantum Mechanics: Science News: No. 17. ( ) P. 29.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص ٢٩.

مع هذه الحطة . لأن الوصف الكامل للنظام الفردى لا وجود له فى تصور العالم فى نظرية الكم الإحصائية (۱) . إن أينشتين يستهدف إذن الوصف الكامل للفردية الحقيقية . فإذا ما تساءلنا معه عن الدلالة الواقعية «للكمال» و«للحقيقة »، أدركنا أن الأمر لا يتعلق بتحقق موضوعى ، بقدر ما يتفق مع التماسك الداخلى لنظام معين من التصور . وهذا ما يكشف عن مثالية أينشتين أو بتعبير أكثر دقة ، يكشف عن موقفه المواضعاتى . يقول أينشتين : « إن الوجود شيء نصوغه نحن دائماً صياغة عقلية ، وهو شيء نفرضه نحن أحراراً ... وتبرير هذه الصياغة ، لا يكون فى أنها مستمدة من معطيات الحواس ... وإنما تبرير هذه الصياغة التي تمثل الحقيقة فى نظرنا، يكون فحسب ، فى أنها تجعل من معطيات الحواس ... وأنما تبرير الحس قابلية للتعقل (۲) » . إن أينشتين وراء تماسك مذهبي إذن أكثر منه وراء موضوعية علمية . على أن هذا التماسك المذهبي بدوره مشروط بالوصف الفردى الكامل . وفي هذه النقطة ينتسب أينشتين انتساباً مباشراً إلى المذهب المؤضعاتي للمفكر الفرنسي هنرى بوانكاريه .

وعندما نظر أينشتين على ضوء موقفه هذا إلى نظرية الكم ، تبين أنه في نطاق هذه النظرية الإحصائية ، لا يوجد وصف كامل لنظام فردى. ") فهى إنما تشير إلى مجموعات لا إلى أفراد . ولهذا رأى أن من الضرورى أن نبحث في مكان آخر ، عن وصف كامل للنظام الفردى . إن عناصر هذا الوصف الكامل لا نجدها في الإطار التصوري لنظرية الكم الإحصائية ، ولهذا فعلى المرء أن يقبل — من حيث المبدأ كما يقول أينشتين — أنهذا الإطار لا يمكن أن يصلح كأساس للفيزياء النظرية (1) .

وهكذا استبعد أينشتين المنهج الاحتمالي كأساس للفيزياء النظرية بوجه عام ، نتيجة لربطه جوهر الفيزياء النظرية بالوصف الفردي الكامل . ولهذا

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٣٠.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٣١.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٣١.

<sup>(</sup> ٤ ) المرجع السابق ص ٣٤ .

كان على الفيزياء النظرية أن تبحث لها عن أساس جديد .

إن أينشتين يتحرك في الحقيقة داخل إطار عقيدي خالص . فهو يدرك ويسلم بأن قانونية الطبيعة مركبة بحيث يمكن لقوانينها أن تصاغ صياغة كاملة وملائمة في داخل إطار وصفنا غير الكامل (۱) أو بتعبيرنا نحن ، يسلم بأن الوصف الإحصائي للظواهر إنما هو وصف كامل لها ، وهذا يعني أن هذه الظواهر إحصائية في جوهر تركيبها ... إن أينشتين يسلم بهذ الوجهة من النظر ، ولكنه يعتقد أن من الضروري البحث عن منهج آخر غير إحصائي ، منهج يمكن به وصف الأنظمة الفردية وصفاً كاملا . فأينشتين يرى أن معرفة الحركة الفردية هي أساس للعلم النظري ، معرفتها لافي علاقتها بالأفراد الآخرين ، وإنما من حيث إنها عالم مستقل كامل . ولما كانت هذه المعرفة غير قائمة في الفيزياء الحديثة ، وفض هذه الفيزياء ، واعتبرها مرحلة موقوتة بل لعبة من ألعاب زهر النرد ولا يمكنه أن يقتنع بها (۲) » .

وهكذا رفض أينشتين الاقتناع بالدلالة الموضوعية الكاملة للفيزياء الحديثة، وظل متمسكاً بالمهج التقليدى للعلم، منهج الانعزالية الفردية والإطلاقية التي تبرز الواقعة مفصومة العرى عن سائر ما يربطها بعالم التجربة الحقيقية.

إن الحبرة الضخمة التي تمدنا بها الاستعانة بالاحتمال في الفيزياء الحديثة تكشف عن أن الاحتمال ليس وصفاً غير كامل للظواهر، وإنما صورة ملائمة وانعكاس دقيق للوقائع الموضوعية . فالاحتمال صفة واقعية موضوعية وليست «جهلنا نسقطه على الواقع » كما يدعى الأستاذ بول ليثي (٣) . فالظواهر الفيزيائية بما تتميز به من تشابك وتداخل وصيرورة وقابلية للتغير واللارتدادية (اللامقلوبية) ، تجد في حساب الاحتمال التعبير الدقيق عن حقيقتها .

وإذا كنا قد اعتبرنا المصادفة هي نفسها هذه القابلية الكونية الشاملة للتشابك والتداخل والتغاير واللارتدادية، فإن المصادفة تكون «موجودة بالفعل

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٣٤ – ٣٥ .

<sup>(</sup> ٢ ) بورن : Natural Philos المرجع المذكور من قبل ص ١٢٢ .

Bulletin de la Société Française ... P. 163. : العدد السابق ذكره : (٣)

وجوداً موضوعينًا فى الطبيعة ، إلى حد أن كل قانون ينبغى أن يحسب لها حساباً (١)» بل لقد أصبحت المصادفة اليوم هى « الفكرة الأولى ، وأصبحت الميكانيكا هى التعبير عن قوانينها الكمية (٢) » .

ولكن ما هي الدلالة الحقيقية لهذا الوضع الأساسي للمصادفة ، بالنسبة للمعرفة الفيزيائية خاصة والعلمية بوجه عام ؟ هذه المعرفة التي تقوم في جوهرها على الحتمية والعلية والضرورة ...

٧

في اليوم الثامن والعشرين من شهر مايو سنة ١٩٤٩ انعقدت الجمعية الفرنسية للفلسفة (٣) ، لمناقشة قضية كبرى قدمها إلى مجلس الجمعية الأستاذ فرانسيز بيرران Francis Perrin وهي : استبعاد الحتمية العلمية . ولم يرتفع في هذا الاجتماع إلا صوت واحد \_ في نهايته \_ لرجل لا ينتسب إلى الجمعية . يدافع عن موضوعية العلم ، وعن أساسه الحتمي الجديد . وعلى الرغم من أن الجمعية لم تتخذ قراراً أخيراً في هذه المسألة ، إلا أن الجو الفكرى العام الذي ساد المناقشة يربط الجمعية وتقاليدها الفكرية بالمفهومات القديمة للعلم . وكان بين الأعضاء عالمان تعدنظر تهما نمطاً مثالياً لهذه الأيديولوجية القديمة ، هما فرانسيز بيرران \_ الذي عرض القضية \_ وبول ليقي ، وإن اختلفا في النتيجة . فالأول يرى أن الحتمية قد استبعدت نهائياً من الفيزياء الحديثة نتيجة لسيادة المصادفة ، وألا سبيل إلى إنقاذ الفيزياء من هذا المصير ، أما الثاني فيرى أن المناهج الإحصائية إلى إنقاذ الفيزياء من هذا المصير ، أما الثاني فيرى أن المناهج الإحصائية بدون علة لأننا لا نعرف علما (٤) » والمصادفة ليست إلا القول بانناء العلة . بدون علة لأننا لا نعرف علما (٤) » والمصادفة ليست إلا القول بانتفاء العلة . بدون علة لأننا لا نعرف علما (٤) » والمصادفة ليست إلا القول بانتفاء العلة .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ذكره صفحة ١٨٧.

Born (۲) في كتابيه السابق ذكره . Natural Philos ص ۱۲۱

Bulletin de la Société Française . . (٣)

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص ١٦٣.

وإذا كانت الفيزياء الحديثة تقف عند حدود المناهج الإحصائية وتقوم على المصادفة ، فإنهذا إنما يرجع إلى عدم استكمال وسائلنا للملاحظة (١) ، ولكن كلما دققنا في الدراسة أمكننا أن ننقذ الحتمية العلمية (٢).

وهذه النتيجة الأخيرة التي ينتهي إليها بول ليثي ، ليست غريبة علينا \_ على سذاجتها \_ وهي تذكرنا بشكل عام بموقف أينشتين . ولكن أينشتين لا يشك في القيمة الموضوعية للفيزياء الحديثة ، وإنما يبحث عن منهج آخر أكثر ملاءمة لمفهوم العلم في معتقده . والواقع أن كثيراً من العلماء والمفكرين المعاصرين يذهبون إما إلى القول بلاحتمية الفيزياء الحديثة كما يقول برران ، ومن هؤلاء إدنجتون وجينز وديتوش ، وإما إلى القول بذلك كذلك ، ثم البحث عن مناهج أخرى للمعرفة النظرية ، من هؤلاء بلانك وأينشتين. ولن نقوم بعرض للنظرية العلمية، عند كل من هؤلاء ، فليس هذا هدفنا .. وإنما سنكتفى بالإشارة إلى الفهم العام للعالم الفرنسي ديتوش ، لأنه على تطرفه يكشف عن المدلول السائد في مجال الدراسات النظرية العلمية الحديثة . يفرق ديتوش بين نوعين من النظرية العلمية نظرية حتمية موضوعية ونظرية لاحتمية ذاتية. وتتحقق موضوعية الأولى باستقلال ظواهرها عن القياس وتتحقق حتميتها بتحقق التنبؤات اليقينية . أما النظرية اللاحتمية الذاتية ، فهي لاحتمية ، لأن تنبؤاتها احتمالية ، وهي ذاتية لأن أداة القياس تتداخل مع الظاهرة وتثير الاضطراب فيها . والنظريات التقليدية مثال على النظرية الموضوعية الحتمية والميكانيكا الموجية مثال على النظرية الذاتية

ولقد سبق أن بينًا في فقرة (٦ ص ٢٨٤) خطل القول بذاتية الفيزياء الحديثة استناداً إلى تداخل أدوات القياس مع الظاهرة العلمية . ورأينا أن عملية القياس لا تعد تأثيراً ذاتيًّا أو انعكاساً إنسانيًّا على الطبيعة الخارجية بشكل يثير اضطراباً في العملية الفيزيائية ويجعل قياساتنا غير يقينية. ولهذا اعتبرنا عدم

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق الموضع نفسه . (۲) المرجع السابق ص ۱۹۶ . (۳) Destouches (۳) المرجع السابق ذكره ص ۹۸ – ۹۷.

اليقين أو عدم التحديد في الفيزياء الحديثة صفة ، موضوعية خالصة ناتجة عن عمليات موضوعية خالصة . فأداة القياس أداة فيزيائية مركبة من عناصر فيزيائية تقوم بينها وبين الوقائع الفيزيائية المدروسة ظواهر موضوعية دقيقة غاية الدقة هي التي يحددها تحديداً دقيقاً مبدأ عدم التحديد .

أما القول بلا حتمية الفيزياء الحديثة لاستنادها إلى حساب الاحتمالات، فقول مردود كذلك، لقصوره عن الفهم الحقيقي للظواهر العلمية الحديثة من ناحية وللمنهج الاحتمالي من ناحية أخرى.

والمفهوم اللاحتمى للفيزياء الحديثة إنما هو نتيجة للارتباط والتمسك بمفهوم معين للحتمية هي الحتمية الميكانيكية التقليدية . فالميكانيكا التقليدية كما سبق أن رأينا تتميز بالتحديد الفردى للظاهرة تحديداً مكانياً زمنياً مطلقاً، أى يرتبط بالماضى والحاضر والمستقبل ، ويجعل من التنبؤ بها أمراً يقينياً . ولهذا كان التحديد الاحتمالي في الفيزياء الحديثة حتمياً لعدم انطباقه على الحتمية الميكانيكية .

على أن هذه الحتمية الميكانيكية التى عبر لابلاس عنها أبلغ تعبير مفهوم في الحقيقة غير علمى ، لأنه لا ينطبق على أى ظاهرة - حتى ظواهر الفيزياء التقليدية نفسها - انطباقاً كاملا . إن هذا الشكل الميكانيكي للحتمية ليس أساساً علمينًا وإنما هو قضية ميتافيزيائية وشكل محبب من القدرية اللاهوتية (١) ولقد كشف لنا العالم پوپر Popper (٢) عن أن الفيزياء التقليدية نفسها ، لم تكن تتميز بهذا الشكل الحاسم من الحتمية التي ينسبها إليها كثير من العلماء، وإنما هي محاولة كما يقول تجعل من العلم نوعاً من المعرفة الكلية الشاملة : هي محاولة كما يقول تجعل من العلم نوعاً من المعرفة الكلية الشاملة : للحتمية ليس في الحقيقة نظرية لاهوتية للعلم . إن هذا الفهم الميكانيكي للحتمية ليس في الحقيقة نظرية علمية تقليدية، وإنما نظرية لاهوتية صادرة من القول بأن الله يعرف كل شيء (٣) . ولهذا فنحن أشد ما نكون حاجة إلى أن نفهم المتامية فهماً جديداً غير هذا الفهم المثالي الذي يرين على عقول العلماء . إن

<sup>.</sup> ۱۷۷ : Bulletin · · · (۱)

Popper (۲) : المرجع السابقذكره ص ۳۸ .

Haldane (٣) : المرجع السابق ذكره ص ١٠٠٠.

الفيزياء التقليدية ليست حتمية ميكانيكية بهذا المفهوم اللاهوتى المثالى الحاسم. على أن للحتمية العلمية دلالة أخرى لن يتخلى عنها العلم أبداً تقليديه وحديثه ولن يتحقق علم بدون حتمية .

وكذلك شأن العلية ، فإن ربط العلية بالمداول الميكانيكي للحتمية قد دفع بعض المفكرين إلى القول بأن العلم الحديث باستبعاده للحتمية قد استبعد العلية كذلك . ولكن الفيزياء الحديثة لن تصبح علماً إذا ما هي تخلت عن البحث عن علل الظواهر (۱) . وهي لم تستبعد العلية ، وإنما الذي استبعدته هو الفهم التقليدي الذي كان يوحد بينها وبين الحتمية (۲) فاالفلسفة التي لا ترفض الحتمية فحسب بل وترفض العلية كذلك، إنما هي على — حد تعبير ماكس بورن عبث باطل (۳) .

اقد سقط المفهوم الميكانيكي للحتمية وسقط معه المفهوم القاصر للعلية . على أن هذا لا يعني أن الظواهر الطبيعية قد خلت من الحتمة أو خرجت على ناموس العلية . إن الذي تغير هو أسلوب العلم في تناوله لهذه الظواهر .

إن الظواهر التى تدرسها الفيزياء الحديثة لا تتميز بالحتمية الميكانيكية ، لا لنقص فى معرفتنا أو لقصور منهجى أو لعدم دقة فى القياس ، وإنما لطبيعة هذه الظواهر نفسها ، لطبيعها غير الارتدادية ولطبيعها المتداخلة المتشابكة المترابطة التى لا سبيل إلى تجزئها إلى فرديات منعزلة بدون الحروج بها عن تلك الطبيعة . على أن هذا لا يعنى إطلاقاً انعدام التحديد القانونى بالنسبة لهذه الظواهر . ذلك لأنها خاضعة لشكل من الضرورة والعلية والحتمية كذلك. والمفهوم الميكانيكي الحتمى التقليدي - كما رأينا - تحديد كامل للفردى ، يقبل التنبؤ الدقيق عبر الزمان . وهو مفهوم لاهوتي لأنه يغفل عما يزخر به الواقع من تداخل وتماسك بين ظواهره ، مما يجعل مثل ذلك التحديد الميكانيكي الحتمى لا يستوعب هذا الواقع ، وخاصة فى المجال الميكروسكويي . وإمكانية الحتمى لا يستوعب هذا الواقع ، وخاصة فى المجال الميكروسكويي . وإمكانية

Born (١) من كتابه .Natural Philos السابق ذكره .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ١٠١ – ١٠٢

Born (٣) س ١٤ من مقالة . . . Born (٣)

هذا التحديد الميكانيكي في المجال الميكروسكوبي يرجع إلى قابلية ظواهر هذا المجال للعزل النسبي ، وذلك لكبر حجمها . أما بالنسبة للتركيبات الأولية في المجال الميكروسكوبي ، فإن إمكانية العزل وبالتالي التحديد الفردي لظواهره هذه ، إمكانية تتعارض مع طبيعة هذه الظواهر نفسها . على أن هذا لا يعني أن الفوضي تسود هذه الظواهر ، وإنما هي تخضع لعلية غير العلية الفردية التقليدية ، غير تلك الصلة الميكانيكية بين العلة والمعلول التي نجدها في الصياغة القديمة لمبدأ العلية: «لكل علة معلول ولكل معلول علة » . إن العلية في مجال الظواهر الجديدة علية مجالية عواملية . وهي محصلة لتأثيرات متعددة ناتجة عن التشابك والتداخل والتفاعل الدائب بين التركيبات الأولى لهذه الظواهر . وهي علية والمداخل والتفاعل الدائب بين التركيبات الأولى لهذه الظواهر . وهي علية وعكن تحديدها أيضاً تحديداً يتفق مع طبيعها ، تحديداً مجموعياً إحصائياً وعتضي حساب الاحتمالات .

إن المبدأ العلتي القديم الذي يجعل لكل معلول علة ولكل علة معلولا ، هو شكل من أشكال القيم الأخلاقية القديمة التي ماتزال تفرض ثقلها على الطبيعة الخارجية ، وهو بقية من بقايا التشبيهية الإنسانية لهذه الطبيعة .

إن العلية ما تزال أساس العلم الحديث، ولكن بمدلولها المجالى العواملى الالميكانيكي ذي الانجاه الواحد. وهي تكشف عن الضرورة الباطنة في قلب الواقع الحارجي . والقياسات الإحصائية هي تحديد لهذا الشكل الموضوعي للعلية والضرورة الفيزيائية . وهذا ما يؤكد لنا مرة أخرى القيمة الموضوعية الحالصة لحساب الاحتمالات ، ومما يجعل القوانين الإحصائية لبست حداً الجهلنا أو لعلمنا كما يقول القدماء ، بل تحديداً فيزيائياً للعقل الإنساني على حد تعبير العالم الإنجليزي دنجل (١) ، أي أنها تحديد موضوعي واقعي لقابلية العقل الإنساني المتحديد . وإذا كانت العلية القديمة - كما سبق أن ذكرنا - هي تحديد إنساني للطبيعة الحارجية ، فإن القوانين الإحصائية تحديد فيزيائي للعقل الإنساني . وفي للطبيعة المدلول الموضوعي للعلية والضرورة وما سبق أن تبيناه من مدلول موضوعي للاحتمال ، يتضح لنا أن إطلاق القول بأن الفيزياء الحديثة فيزياء لاحتمية ، إطلاق

<sup>.</sup> AV المرجع السابق ذكره ص Oingle(1)

لا مبررله ، ولا يكشف عن سند علمى موضوعى سليم . وإنما الأصح أن نقول إن الحتمية الميكانيكية هى وحدها التى ثبت قصورها ، وحل محلها فى النظرية العلمية دلالة جديدة أكثر موضوعية وواقعية . فعدم انطباق قوانين الحركة النيوتونية على الظواهر الذرية الحديثة ، لا يعنى أن يسارع العلماء إلى أن يؤكدوا توكيداً صوفياً غياب القوانين غياباً كلياً (١) ، فالقوانين العلمية باقية ، ولا أن يسارعوا إلى دحض العلية ، فالعلية متحققة تستبطن كافة الظواهر الفيزيائية ، ولا إلى إغفال الضرورة لأنها إنما تمسك كل شيء فى نظام وتحديد ودورية ، ولا إلى استبعاد الحتمية لأنها قائمة متحققة فى مدلول جديد «هو التحديد والتنظيم »(٢).

إن الفيزياء الحديثة ثورة على المفاهيم العلمية التقليدية ، لاثورة على الموضوعية العلمية نفسها . على أن العلماء والمفكرين العقيديين الذين لا يريدون أن يغير وا ما في عقولهم من أفكار ثابتة ، يسارعون إلى المناداة بتقويض نظام الطبيعة وإشاعة الفوضي وعدم التحديد وزلزلة الركائز التي يقوم عليها البنيان النظري للعالم الحارجي . والحق أن النتائج الثورية للفيزياء الحديثة هي التي تقوض تصوراتهم العلمية التي ماتزال تنتسب إلى اللاهوت والميتافيزياء . فالفيزياء الحديثة إيغال في الموضوعية والواقعية ، لربطها النظرية العلمية بوقائع مباشرة ربطاً يتفق مع طبيعة هذه الوقائع ، وليست فرضاً لصياغة عقلية على هذه الوقائع . وليست فرضاً لصياغة عقلية على هذه الوقائع . على أن هذه الموضوعية الحالصة هي نفسها التي تتيح لبعض العلماء والمفكرين العقيديين أن يسموا هذه الفيزياء الحديثة باللاحتمية والذاتية ، ذلك الأنهم عدون الموضوعية بحدود نيوتونية ، بدلا من أن يجعلوا من النيوتونية ، مقاربة معينة من الموضوعية . إن التحديد الدقيق لموضع الحسيم وسرعته في لحظة معينة عند نيوتن ، ليس هو الحد المطلق للتحديد الدقيق وللموضوعية العلمية ، وإنما هو شكل من أشكال التحديد بالنسبة للظواهر التي يمكن عزلها عزلا نسبياً ودراسة من أشكال التحديد بالنسبة للظواهر التي يمكن عزلها عزلا نسبياً ودراسة من دية . وإنه مهج إذن لا يحدد الموضوعية وإنما يرتبط بحدود خاصة من

<sup>.</sup> ۱۷۹ س Bulletin . . . (۱)

<sup>.</sup> ۸۷ س Dingle' (۲)

الظواهر. أما عدم التحديد في الفيزياء الحديثة فهو منهج آخر موضوعي لتحديد نوع آخر من الظواهر التي لا يمكن عزلها ، لأنها بطبيعتها متداخلة متشابكة في تغاير دائم وتفاعل لا ينقطع مع الوسط النشيط الذي تتحرك في داخله . وهذه الطبيعة المتشابكة المتفاعلة لهذه الظواهر ، تجعل من انعكاسها في قوانين إحصائية احصائية اتفاقاً دقيقاً مع طبيعتها . وهذا مما يؤكد لهده القوانين الإحصائية دلالة موضوعية خالصة . إن الحركة البراونية وحركة الجزيئات والتحلل التلقائي لذرات الراديوم وعمليات الإشعاع والامتصاص الكمي ، وعدم تحديد موضع الإلكترون وسرعته والطابع التكمليلي (الموجى الجسيمي) للإشعاع وموضع الفوتون في موجة الاحتمال والعلاقة بين كثافة الموجة واحتمال وجود الفوتون .. هي النسيج التي تتكون منه الطبيعة الحارجية، وهي الموضوعات الأصيلة التي تقوم بتحديدها تحديداً وهمة ألقوانين الإحصائية .

إن القول باللاحتمية والذاتية فى الفيزياء الحديثة استناداً إلى احتمالية هذه الوقائع وإحصائية قياسها، إنما هو تثبيت نظرى عقيدى عند الحدود النيوتونية للطبيعة والمعرفة . إن هذه الاحتمالية والإحصائية هى الشكل الأعلى للتحديد الموضوعى على غير ما يذهب أينشتين وبلانك ، لأنها أقرب إلى المميزات الأصيلة فى الظواهر الني تقوم على قياسها .

على أن الأمر لا يقتصر على اتهام النتائج العلمية الجديئة بالذاتية واللاحتمية وإنما يتجاوز ذلك إلى القول بنظرية في الحرية الإنسانية استناداً إلى هذه اللاحتمية المزعومة . والعلماء الذين يذهبون هذا المذهب يحددون المسألة على هذا النحو : لا يمكن أن توجد سيطرة حتمية كاملة على الظواهر غير الحتمية ما لم تكن الحتمية مسيطرة على الذهن نفسه ، وعلى العكس من ذلك لو أردنا أن نحرر الذهن فينبغي إلى حد ما أن نحرر العالم المادى كذلك ".

وهكذا اتخذ العلماء هذا الفهم الزائف للاحتمية فى الفيزياء الحديثة وسيلة لتحرير الإنسان نفسه، بعد أن حرروا الطبيعة من طاغوت الحتمية وطغيان

Eddington: the Nature of the Physical World. P. 310. النسخة السابق ذكرها (١)

القوانين الدقيقة . كأنما كان الإنسان ينتظر هيزنبرج لكى بتحرر على يدى المبدأ الفيزيائي الرياضي الذي قام بصياغته .

إن إقامة الحرية الإنسانية على الملاحتمية الفيزيائية هي أكثر الفلسفات الحديثة تعسفاً. فتفسيرنا أولا للحرية الإنسانية في ضوء الظواهر الفيزيائية تفسير غير سليم من الناحية المنهجية ، لأننا بهذا نرتكب ذات الحطأ الغائى الذي ارتكبه أبيقور عندما جعل من الميل سنداً لإثبات حرية الإنسان . فتطبيق تصورات فيزيائية على تجربة إنسانية — هي الحرية — عملية غير ملائمة. على أننا من ناحية ثانية نجد أن ربط حرية اختيار الإلكترون بحرية اختيار الفرد بالمعنى الأخلاق ، خلط واشتراك افظي كما يرى كاسير ر . ذلك لأن الكلام عن الاختيار الأخلاق لا يعنى فحسب تنوع الإمكانيات ، وإنما يعنى إلى جانب ذلك التمييز الواعي بين هذه الإمكانيات والإرادة الواعية بالنسبة إليها . ولو نسبنا هذا الواعي بين هذه الإمكانيات والإرادة الواعية بالنسبة إليها . ولو نسبنا هذا إلى الإلكترون فإننا نسقط في نوع من التشبيهية الإنسانية (۱) .

إن القول بحرية الإرادة الإنسانية استناداً إلى حرية الإلكترون ومبدأ عدم التحديد، فيه خليط بين الأخلاق والفيزياء، وتجاهل كامل للمفهوم الحقيقي لنتائج الفيزياء الحديثة.

على أننا من ناحية أخرى نقرر أن حرية الإرادة الإنسانية لا سبيل إلى الباتها استناداً إلى أى شكل من أشكال اللاحتمية . ذلك لأن الحرية اختيار ، والاختيار تحديد ، والتحديد لا سبيل إلى تحققه بدون الضرورة والحتمية . إن القول باللاحتمية وانعدام العلية إيذان ، لا بالحرية ، وإنما بالفوضى والتفسخ . والحرية ليست فوضى ، وإنما هي وعي بما هو ضرورى ومعرفة به وسيطرة عليه . إن الدفاع عن الحرية لايتم بتقويض الضرورة والعلية والحتمية في العالم الفيزيائي ، وإنما بتوكيد هذه المبادئ الأساسية في نسيج الأشياء . إن الإنسان الحرليس هو ذلك الاتجاه المشتت واللاغرضية المتخبطة المتدافعة في غير ما رباط أو منطق أو صياغة عامة ، إننا بهذا ندرك من الحرية الإنسانية مفهوماً سلبياً قاصراً هو الحلو من ، وعدم الارتباط ب ، والتحلل . ولكن الإنسان الحر

Born: Natural Philos. P. 208 (1)

حرية إيجابية حقيقية ليس هو الإنسان الحالى من ،غير المرتبط ، الإنسان المتحلل المتفسخ ، وإنما هو الإنسان المترابط المتناسج المسئول . لأن الحرية . كماسك وترابط ومسئولية ،وليست تحللا وانفصاماً ومقاطعة . لأن الحرية وعى وإدراك لما هو ضرورى ،وقدرة على السيطرة عليه . لأن جوهر الحرية كعلاقة إنسانية إيجابية التزام وترابط وانتظام . إن الواقع الذى لا سبيل إلى تحديد عناصره ومعرفة انتظاماته والسيطرة عليه ، واقع لا سبيل إلى أن نكون فيه أحراراً أو به أحراراً . لأن حريتنا وعى بالانتظام والضرورة ، وسيطرة عليها . ولو كانت اللاحتمية هي أساس صياغة الواقع ، لا نعدم الترابط في سلوك الكائن الحي ، ولفقد بهذا حريته . إن دفاعنا عن الضرورة والعلية والتحديد والانتظام في نسيج بهذا حريته . إن دفاعنا عن الضرورة والعلية والتحديد والانتظام في نسيج الأشياء ، جزء متكامل من دفاعنا عن الحرية الإنسانية .

على أننا لا ندافع عن الحرية استناداً إلى مفهوم حتمى للفيزياء الحديثة، إذ أننا بهذا نتورط في الحطأ المنهجي الذي تورط فيه العلماء الذين يدافعون عن الحرية الإنسانية استناداً إلى مفهوم لا حتمى للفيزياء الحديثة، ويخلطون بين الأخلاق والفيزياء. على أننا أحببنا أن نناقش هذه المغالطة التي تجعل من اللاحتمية شرطاً للحرية الإنسانية. ورأينا أنه حتى هذا المفهوم الزائف للاحتمية للفيزياء الحديثة، لا يصلح للدفاع عن الحرية، وإنما هو سبيل إلى فوضي السلوك الإنساني وتفسخه، لا إلى حريته.

إن المفهوم الحقيقي للفيزياء الحديثة لا يختلف في شيء عن جوهر كل مفهوم علمي ، ولا يترك مجالا للشطحات الميتافيزيائية . فالحتمية لم يعد لها وجود كحد ميكانيكي ، ولكنها باقية كأساس جوهري للفيزياء الحديثة . وماتزال الضرورة والعلية متحققة في قلب هذه الفيزياء تحققاً موضوعيًا .

ومثل هذه الحدود العلمية الحاسمة لن تترك سبيلا للمفكّرين العقيديين لكى ينشئوا ملهاة ميتافيزيائية من تصورات مضللة زائفة وملتقطات ساقطة من مائدة الفيزياء الحديثة.

واكن إذا كانت تحليلاتنا السابقة قد استبعدت المفهوم اللاحتمى، ووثقت ركائز الضرورة والعلية، وجعلت من الحرية الإنسانية بعداً آخر لا ينتسب إلى نتائج الفيزياء الحديثة ، فهل يعنى هذا أن الفيزياء ليس لها دلالات فلسفية ، أو بتعبير آخر ليس بين نتائجها قيم يمكن تعميمها ؟

حقيًّا لقد غالى كثير من المفكرين والعلماء فى القيمة الفلسفية للفيزياء الحديثة، وحاولوا أن يقحموها على كثير من المشكلات الفلسفية التقليدية مستندين فى ذلك إلى تفسيرهم المثالى لهذه الفيزياء ، على أننا نرى أن الفيزياء الحديثة فى ضوء الحقائق التى – عرضناهامن قبل – يمكن أن يكون لها قيمة فلسفية فى حدود المسائل الثلاث التالية :

- (١) المظهر التكميلي.
- (٢) غياب الفردية .
- (٣) دلالة الموضوعية .

أما المظهر التكميلي فلقد رأيناه في مسألتين في الفيزياء الحديثة: الأولى في الصفتين الموجية والحسيمية للضوء والثانية في مبدأ عدم التحديد . ومن الممكن لهذا المظهر أن تكون له دلالة معممة في مختلف وجوه النشاط الفكري والتجريبي على السواء . وبمقتضى هذا المظهر يمكن أن نقول حلى حد تعبير بورن إلا توجد صورة وحيدة لعالم تجربتنا بأسره (١) ، وهذا مما يجعل دراسة جوانب هذه التجربة لا تخضع لشكل محدد من التناول . في علم وظائف الأعضاء مثلا نجد أنه لا سبيل إلى المعرفة الكاملة إلا بالتحليل الفيزيائي والكيمائي من جهة وبالتشريح من جهة أخرى ، إلا أن مثل هذا المهج يتعارض مع الصفة الحية بل قد يقضى عليها ، مما يقلل من كمال المهج التشريخي والتحليلي ويقصره على تناول بل قد يقضى عليها ، مما يقلل من كمال المهج التشريخي والتحليلي ويقصره على تناول

Born (1) من كتابه : Natural Philos.

الكائن الحي لا باعتباره كائنا حياً ، وإنما باعتباره جثة. وعلى هذا فكمال المعرفة التشريحية ، فيه قصاء على جوهر الموضوع الحي المدروس ، وبالتالى إلى الانتقاص من كمال تلك المعرفة . ومثل هذا الموقف يذكرنا بما سبق أن ذكرناه عن مبدأ عدم التحديد ، من أنه كلما زادت الدقة القياسية لموضع الجسيم ، تضاءلت الدقة القياسية لمتحديد سرعته . وكذلك الشأن عند تحديد السرعة ، مما يجعل من قياس الموضع والسرعة قيمتين تكميليتين لبعضهما البعض لا سبيل إلى فصلهما فصلا كاملا .

وحرية الإرادة الإنسانية مثال آخر على هذا المظهر التكميلي. فكل قرار يمكن أن يعد ــ من ناحية يمكن أن يعد ــ من ناحية أخرى ــ نتيجة للملابسات الموضوعية للواقع الخارجي في الحاضر والماضي.

وهذا مظهر تكميلي بين الوعي والضرورة . والحرية بهذا تعبير تكميلي يجمع بين هذين الحدين معالى وليس المقصود من هذا بلا شك أن المظهر التكميلي في الفيزياء الحديثة يحدد حرية الإرادة الإنسانية ، فلقد سبق أن استبعدنا هذا المفهوم ، وإنما المقصود فحسب أن هذا المظهر التكميلي للطبيعة يمكن أن يكون منهجاً لتناول ظواهر أخرى - كحرية الإرادة مثلا - وفهم آلياتها التي تتحقق بمقتضاها . فهذا المظهر الذي نجده في ظواهر الفيزياء الحديثة لا يفرض مدلولا معيناً على مجالات الدراسة الأخرى، ولا نتخذه نحن وسيلة للدفاع عن حرية الإرادة أو لنقضها، أو نستمد منه أي تصورات جديدة عن العلاقة بين الموضوع الفيزيائي والذات الملاحيظة (١) ، كما حاول كثير من المفكرين والعلماء ، وإنما نستخلص منه فحسب، أن الظواهر الفيزيائية الجديدة سواء بسواء كظواهر أخرى في مجالات علمية أخرى ، لا تخضع لتحديد واحد حاسم، وإنما تتداخل في تركيبها مظاهر تكتيلية متناقضة متعارضة كالموجية والحسيمية ، والدقة في تركيبها مظاهر تكتيلية متناقضة متعارضة كالموجية والحسيمية ، والدقة وغير الفيزيائية وغير الفيزيائية لا تخضع لتحديد الميكانيكي التقليدي . وهذا هو وغير ذلك . إن هذا المظهر التكميلي يؤكد لنا أولا وقبل كل شيء، أن الظواهر الفيزيائية وغير الفيزيائية لا تخضع لتحديد الميكانيكي التقليدي . وهذا هو

<sup>(</sup>۱) Plank المرجع السابق ذكره ص ۱۷۰.

جوهر المفهوم من المظهر التكميلي.وهذا هو ما يمكن أن يعمّم؛أى يكون له دلالة فلسفية . على أن لا يكون في هذا التعميم اتخاذ الفيزياء سنداً لتقرير شيء خارج حدود الفيزياء نفسها ... إلا في النطاق المنهجي الحالص كما رأينا .

إن التكميلية مظهر لخروج الطبيعة على التحديد الميكانيكي . فالتحديد الميكانيكي التقليدي يقف بنا عند حدود النقطة المنعزلة المتفردة التي تتحرك في خط، أما التكميلية فتكشف لنا عن أن النقطة المنعزلة والحطلا وجود لهما ، وأن التنوع والتعدد والتناقض وتبادل التأثير والتفاعل والتصارع مع الوسط، هي النسيج الحقيقي للواقع . وأن هذه المظاهر لا تقف عند حدود الفيزياء . وإنما تمتد إلى ظواهر أخرى في مختلف مجالات التجربة .

فالتكميلية إذن من الناحية الفلسفية تعنى قابلية الواقع للجمع والوحدة بين المتناقضات، كما تعنى ضرورة الوعى بذلك لصياغة فهم موضوعى لهذا الواقع. ومثل هذه النتيجة العامة تخلص تاريخ الفلسفة من كثير من مشكلاته التقليدية، وتحسم كثيراً من المنازعات الحادة، لا في تاريخ الفلسفة فحسب بل في كافة طرائق الحياة الإنسانية، ولا أقول تستبعدها فحسب كما يقول بورن (۱) فع احترامي لدعوته التي يقول فيها إن العالم الذي يبدى استعداداً كبيراً لكي يتعلم وسائل « التخريب بالجملة » من الفيزياء ، لأجدر به وأفضل له، أن يقبل رسالة المهادنة والتوفيق التي تحتوى عليها الفلسفة التكميلية، أختلف معه في القول بالمهادنة والتوفيق . فلا مهادنة ولا توفيق في الفلسفة التكميلية القائمة على الفيزياء المعاصرة بل هي وعي موضوعي بأبعاده الضرورية المتناقضة المتصارعة.

أما المسألة الثانية وهي غياب الفردية في الفيزياء الحديثة ، فلقد رأينا أن الهدف الأساسي في الفيزياء التقليدية، هو تحديد سرعة الجزيء وموضعه في لحظة معينة . ورأينا في الفيزياء الحديثة أن مثل هذا التحديد للسرعة والموضع في وقت واحد ، تحديد محدود بمبدأ عدم التحديد . هذا إلى جانب أن تحديد الجزيء الواحد لاسبيل إليه بتتبع الجزيء نفسه وإنما عن طريق دراسة مجموعات

Born (1) س ۲۷ من مقالته Physics and Metaphysics السابق ذكرها .

كبيرة من الجزيئات، واستخلاص المتوسطات الإحصائية منها، عن طريق حساب الاحتمالات. وهذا مما يجعل الاحتمال أساس تحديد الحدث. ونحن نستطيع أن نقول عن حدث إنه محتمل، وعن جزىء إن له احتمالا معيناً، لأنه يوجد في مكان محدد ولكن مثل هذه التعبيرات لا يكون لها معنى إلا إذا جمعنا معلومات عن عدد كبير من الحوادث التي من طراز واحد، وعن عدد كبير من الجزيئات التي لها نفس التعريف العام . ذلك أن المفرد - في الحقيقة اليس اله احتمال (1). وهذه ظاهرة بارزة في الميكانيكا الموجبة ، فالطابع الموجى الظاهرة من الظواهر على حد تعبير باشلار (٢) - لا ينسب إلى وجود، وإنما إلى تعدد . فجزىء الضوء المنعزل لا يكون له طابع موجى ، وفي المجموع يظهر لمجموعة الفوتونات طابعها الموجى. وعلى هذا فلا تموج بدون تعدد (٣) . والتموج - كما رأينا - تموج احتمالي خالص في الفيزياء الحديثة ، وعلى هذا فالتعدد أساس الاحتمال ، كما ذكرنا في موضع سابق .

واسنا نستخلص هذه النتيجة من قصور مناهجنا القياسية، فمناهجنا القياسية — كما سبق أن رأينا — أقرب المناهج إلى طبيعة الواقع المدروس، وهذا الواقع نفسه هو الذى لا يجعل لفر دياته وعناصره وجوداً منعز لا مبتوراً ، وحركة مطلقة مفصومة ومستقلة عن مجال نشاطها . إن جزيئات الفيزياء المعاصرة على حد تعبير باشلار هي على وجه الدقة مراكز قوة أكبر منها مراكز وجود . وهي لا ترفض الصير ورة المتبادلة والتركيبات التي تعد " — قبل كل شيء — تركيبات دينامية ، وهي تتميز بأنها حالات في تحول دينامي ذات إمكان مفتوح (١٠). وهذا مما يجعل التناول الاحتمالي انعكاساً سليماً لطبيعة هذا الواقع .

إن تخلف التحديد الفردى في الفيزياء الحديثة، ليس قصوراً منهجياً وليس سيادة للاحتمية أو تخلصاً من العلية ، وإنما هو طواعية مناهجنا العلمية

Bachelard (١) من كتاب L'Activité Rationaliste السابق ذكره

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٣) المرجع والموضع نفسه .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص ١٢٩.

للواقع الموضوعي نفسه ، هذا الواقع الذي تتحرك فردياته حركة مجالية متفاعلة مترابطة متداخلة في بعضها بعض ، مما يجعل من الدراسة التحليلية لكل مها تعسفاً علميًّا ومجانبة بل إهداراً للموضوعية . وإن غياب الفردية المنعزلة في الفيزياء الحديثة، وما يتضمنه ذلك من مقاربة للواقع ، يقدم لنا نتيجة أخرى يمكن تعميمها كذلك . هذه النتيجة هي أن دراسة الفرد لا تكون بعزل عناصره ، وإنما بتحديد ارتباطاته المتعددة مع غيره من الأفراد المهاثلة وتفاعلاته المختلفة مع الوسط الذي يتحرك في داخله . إن تحديد الفرد لا يكون بتناول الفرد تناولا تحليلاً منعزلا ، وإنما يكون عن طريق ربطه بالنسيج العام الذي يتداخل معه ، والحكم عليه من خلال هذا التداخل . وكثير من الدراسات في العلوم الحديثة ما تزال عنص نظرياتها في علم النفس والاقتصاد والاجتماع وغير ذلك لمناهج تقتصر على التحليل الجزئي الفردى ، وتقف عند حدود الفرد المنعزل دون ارتباطاته تقتصر على التحليل الجزئي الفردى ، وتقف عند حدود الفرد المنعزل دون ارتباطاته وتفاعلاته العامة مما يقلل من القيمة الموضوعية لنتائجها .

وثمة مسألة تتعلق بالمسألة السابقة هي مسألة القابلية للتنبؤ في الفيزياء الحديثة. فالعلماء والمفكرون الذين يدينون الفيزياء الحديثة باللاحتمية، يسندون هذا إلى عدم قابلية الظواهر الفردية للتنبؤ بها. والرد على هذا مرتبط بما سبق أن ذكرناه. فالقابلية للتنبؤ قائمة في الفيزياء الحديثة مادامت العلية والضرورة والتحديد قيماً قائمة باقية فيها، ومادامت الفيزياء علماً. إلا أن هذه القابلية للتنبؤ لم تعد مرتبطة بحدود الفردية، وإنما أصبحت ذات مدلول إحصائي تتوقف على مجال الظاهرة وارتباطاتها، وهي محصلة لعناصرها جميعاً، وقيمة متوسطة لمجاميعها. والمحمير القابلية للتنبؤ في الفيزياء الحديثة تماماً كمصير الضرورة والعلية والحتمية، لم تتقلقل ولم تغرب عن الفيزياء، وإنما أخذت مدلولا غير ميكانيكي، والحتمية، لم تتقلقل ولم تغرب عن الفيزياء، وإنما أخذت مدلولا غير ميكانيكي، مدلولا لا يرتبط بالعلاقة المنعزلة وإنما معصد العلاقات والتنوعات والمجاميع، لا يرتبط بالعلاقة المنعزلة وإنما هومحصلة للتفاعلات في مجال متعدد العلاقات، لا يرتبط بالعلاقات المصير قصوراً وإنما بالعلاقات والتنوعات والمجالات النشيطة. وليس هذا المصير قصوراً في مفهوم القابلية للتنبؤ، وإنما هو مطابقة موضوعية لطبيعة الوقائع المدروسة:

إن هذا الشكل من القابلية للتنبؤ، ليس حدًّا لمعرفتنا الإنسانية (١) كما تذهب مدرسة أينشتين وبلانك، وإنما هو تعبير دقيق عن الوقائع الفيزيائية.

وفى ضوء هذه النتائج نستطيع أن ننتقل إلى المسألة الثالثة وهى دلالة الموضوعية فى الفيزياء الحديثة، لنتبين ضلال هؤلاء الذين يجعلون للفيزياء الحديثة مدلولا روحياً صوفياً أو ذاتياً مثالياً. ومن هؤلاء برنارد بافنك الذى يؤلف كتاباً بعنوان «العلم الطبيعى فى الطريق إلى الدين » محاولا فيه أن يجعل المنتائج الفيزيائية الحديثة مدلولا روحياً. ولكننا للأسف لا نقرأ الألمانية ولم نعثر على ترجمة إنجليزية أو فرنسية للكتاب، وإنماعترناعلى إشارة عنه فى كتاب لفيليب فرائك منهذا النص الذى يذكره فرائك : «اليوم تسود فى نطاق الثالث » نسوق منه هذا النص الذى يذكره فرائك : «اليوم تسود فى نطاق الإرادة تربط خيوط العلم بكافة قيم الحياة الإنسانية العليا بالله والروح وحرية الإرادة وغير ذلك من هذه الحطوط التى تبدو منفصلة انفصالا كاملا(٢٠) ». على أن مثل هذه التصورات المثالية منشؤها — ولاشك — الفهم المضلل لطبيعة العلاقة لا تغير بين الملاحظ وبين الظواهر الملاحظة. ولقد تبين لنا أن مثل هذه العلاقة لا تغير من شيء فى المفهوم الموضوعي الحالص لنتائج الفيزياء الحديثة. وأن الدور الحديد من شيء فى المفهوم الموضوعي الحالص لنتائج الفيزياء الحديثة. وأن الدور الحديد الذي يقوم به الملاحيظ فى الفيزياء الحديثة، لا يمكن — على حد تعبير فرانك — أن ستخدم لتأييد الاتجاه نحو التصور الروحي للفيزياء "

ولا نشك في أن ثمة ارتباطاً عليناً بين هذا التصور المثالى للعلم وبين الرايخ الثالث الذي كان باقنك يختنق علميناً داخل نظامه . فالنظام النازى بإيمانه المطلق باللامعقول وبالحدس وبالفرد المطلق، ما كان ليقبل إلا أن يكون العلم ذاتيناً مثاليناً، لأن الموضوعية من أكبر أعدائه. ونحن هنا نصطدم بظاهرة هامة في تاريخ التفكير هي الأساس الاجتماعي للتفسير العلمي . إن الوقائع العلمية

<sup>(1)</sup> C. Benjamin إلمرجع السابق ذكره ص ٣٨٢.

Ph. Frank: Modern Science and its Philosophy. P. 128. Harvard (7) University Press. 1949.

<sup>(</sup>٣) المرجع والموضع نفسه .

لا اختلاف بشأنها، أما تفسير هذه الوقائع والنظرية إلى تنتظمها جميعاً، فالموقف الاجتماعي، أحد العوامل التي تدخل في صياغتها. على أن هذه إشارة عابرة لا سبيل إلى تعميقها في هذا المجال.

ولم يكن باقنك وحده يقول بهذا المفهوم المثالى للعلم، بل يشاركه فى ذلك عالم إنجليزى هو «جينز»، الذى يقرر أن العلم الحديث يتفق مع المثالية، وإن يكن يتحفظ فى أحكامه، فيقول: «ولكن من ذا الذى يخبرنا عما يمكن أن ينتظرنا فى المنعطف القادم (١١)».

ومن مظاهر هذه المثالية التي يجدها جينز في العلم الحديث ، الثنائية الجديدة الخاصة بالجسيم والموجة . فهي في نظره تعد بقية من الثنائية الديكارتية القديمة ، ولكنها ليست ثنائية بين الفكر والمادة وإنما بين الموجات والجسيمات ، الموجات بدلا من الفكر والجسيمات بدلا من المادة .

على أن القول بالثنائية يتعارض مع المفهوم الحقيقى للتكميلية كما رأينا فالمظهر التكميلي ليس ثنائية بل تكميلية أى قابلية واقعة واحدة للاتصاف بصفتين متعارضتين ، دون أن تستبعد إحداها الأخرى .

ولاتقف مثالية «جينز» عند هذا الحد البسيط، وإنما تمتد إلى هذه النتائج الست الآتية ، التي يخلص بها من دراسته للفيزياء الحديثة .

- ١ اختفاء الاطراد في الطبيعة.
- ٢ ــ أصبح من المستحيل علينا معرفة العالم الخارجي معرفة دقيقة .
- ٣ لم يعد من الممكن تمثيل عمليات القياس تمثيلا ملائماً في إطار من المكان والزمان .
- ٤ لم تعد التفرقة بين الذات والموضوع دقيقة . ويمكن الحصول على الدقة الكاملة وإعادة اكتسابها لتوحيد الذات والموضوع فى كل موحد .
  - اصبحت العليبة لا معنى لها .

<sup>(</sup>۱) عن Frank المرجع السابق ص ۱۲۹.

7 — إذا كنا مانزال نرغب في تصور أن الحوادث في العالم الظاهري يسيطر عليها القانون العيلى، فينبغي أن نفترض أن هذه الحوادث محددة تحديداً حتميناً في منطقة ما من العالم، تقع على مبعدة من عالم الظراهر وعلى مبعدة من متناولنا (١).

والحق أن ما تناولناه من قبل من تحليل لظهاهر الفيزياء الحديثة وتحديد لمدلولها يتعارض معارضة تامة مع هذه النتائج التي يخلص إليها جينز ذلك أن :

١ ــ الاطراد لم يختف في الطبيعة ، لأن القوانين ماتزال قائمة والتحديد ثابتاً والقياس ممكناً والنتائج محققة . إن الذي اختفى هو المفهوم الميكانيكي للاطراد، وذلك لمجانبته لموضوعية الظواهر .

٢ – ليس من المستحيل معرفة العالم معرفة دقيقة . والاحتمال ليس معرفة غير دقيقة للعالم، بل هو معرفة غاية في الدقة للوقائع ذات الطبيعة الميكر وسكوبية . إن الدقة في القياس التقليدي لم تكن دقة موضوعية بقدر ماكانت نتيجة لعزل الظواهر عن علاقاتها وارتباطاتها المجالية ، وتحديدها تحديداً فردياً .

٣ — إن تمثيل الظواهر في إطار من المكان والزمان ينبغي أن يتحقق داخل المصطلحات العلمية الخاصة بالمكان والزمان ، وفي هذه الحدود يعد هذا التمثيل قائماً .

إن التفرقة حاسمة بين الذات والموضوع من الناحية العلمية . والنتيجة العلمية ليست ثمرة لتوحيد الذات والموضوع بل هي نتيجة موضوعية خالصة .

٥ - العلية أساس العلم الحديث ، وما تزال دلالها قائمة تسيطر على الدراسة العلمية والنظرية العلمية ، ولكنها لم تعد ذات مدلول ميكانيكي قاصر أى لم تعد علاقة بين علة ومعلول ، وإنما أصبحت ذات مدلول مجالي وظيفي .

7 – إن الظواهر العلمية ليست خارج عالم الظواهر بل فى قلب عالم الظواهر نفسه وفى متناول أيادينا العلمية . والقول بعالم آخر خارج حدود الظواهر مصادرة ميتافيزيائية . بل إن العلم الحديث يعد عزواً لما وراء الظواهر الحسية

<sup>(</sup> ۱ ) Jeans المرجع السابق ذكره ص ه ١٤ .

لأنه يقبض بيديه على حقيقة واقعة، يحددها بحدودمن قوانينها الخاصة، ويصوغها صياغة موضوعية ملائمة .

وجينز لا يقف وحيداً في هذا الموقف المثالي الذي ناقشناه، وإنما يشاركه فيه كذلك مواطنه العالم الفلكي الإنجليزي إدنجتون . والجدير بالملاحظة أنهما عضوان في جمعية الكويكرز الدينية . واسنا نقول بأن عضويتهما لهذه الجمعية انعكست في تفسيرهما العاسى ، بل نرتفع من هذا إلى أن الاتجاه المثالي في العلم مرتبط باتجاه ديني في الحياة ، وأنهما معاً يعكسان وضعاً اجتماعيًّا خاصًّا يمكن للدراسة المستنيرة أن تكشف عن آلياته وقوانينه . على أن الذي يهمنا تقريره هنا هو أن الفيزياء الحديثة إنما هي تدعيم للموضوعية العلمية وارتفاع بها إلى مستوى كانت تقتصر دونه الفيزياء التقليدية الميكانيكية . إن النتائج التي تمدنا بها نظرية القوى الحرارية والنظرية الحركية للغازات ونظرية الكم والميكانيكا الموجية، نتائج لا تتفق مع نتائج الفيزياء التقليدية الميكانيكية، وتتعارض مع الصفة المميزة للنتائج التي تخلص إليها الفيزياء التقليدية . إلا أن هذه النتائج الحديثة أكثر موضوعية وأكثر استيعاباً لعالم التجربة الواقعية . فهي موضوعية ... لا موضوعية عزل وتماسك نظرى داخلي، وإنما هي موضوعية تحقق وتداخل وتفاعل وارتباط ، تكشفعن استبصار عميق لطبيعة التجربة الحارجية . وهي موضوعية إحصائية ، لا لنقص في المعرفة الإنسانية أو كحد لقوى الفكر الإنساني ، وإنما لأنها أنعكاس لطبيعة الواقع نفسه . إن إحصائيتها جزء متكامل مع موضوعيتها، لأنها التعبير الملائم عن مقومات الواقع الحارجي . إن الرياضة الإقليدية والتحديد الميكانيكي النيوتوني ، مناهج محكنة لاستقطاع جوانب من الواقع وتحديدها. أما الفيزياء الحديثة ومناهجها الإحصائية، فاستيعاب لجوانب الواقع ، وطواعية لحركته وتسجيل لمقوماته . وهذا مما يجعل لموضوعيتها مدلولادينامياً غير ميكانيكي ، وهو مدلول جديد يمكن أن يعمم في مختلف الدراسات، أى أن تكون له قيمة فلسفية. فإذا كانت موضوعية الفيزياء التقليدية هي تحديد سرعة الجزيء وموضعه تحديداً فرديبًا في لحظة معينة لإمكان التنبق

بهما بعد ذلك عبر الزمان، فإن الموضوعية في الفيزياء الحديثة لا تجعل للجزىء سرعته وموضعه الفرديين، وإنما تقوم على تحديدهما تحديداً إحصائياً منخلال تفاعلات الجزىء وتشابكاته المتعددة مع الوسط النشيط الذي يتحرك داخله. وهي بهذه الموضوعية تكون أقرب إلى طبيعة الواقع من الموضوعية الميكانيكية العازلة، وبهذه الموضوعية يزداد اقتراب الفيزياء الحديثة من الواقع واستيعابها لجوانبه المختلفة. وهكذا نستبين وراء النظرية الفيزيائية الحديثة «خطوطاً عامة لعالم فيزيائي معتلف كما يقول ريشنباخ (۱) عما حلمت به قرون من البحث العلمي، ولكنه مع ذلك يستأهل أن نسلم له بأنه عالم الحقيقة الواقعية». وهذا بما يؤكد لهذه النظرية الفيزيائية موضوعيتها.

و بهذا المدلول الجديد للموضوعية، يمكن لمختلف الدراسات العلمية الأخرى من نفسية واجتماعية واقتصادية وسياسية وبيولوجية وغير ذلك، أن تضيف خبرات جديدة، وأبعاداً مستحدثة إلى نظرياتها ومناهجها.

وعلى هذه المسائل الثلاث التى عرضنا لها ، وهى المظهر التكميلي وغياب الفردية والمدلول الجديد للموضوعية ، تقتصر في رأينا القيمة الفلسفية للفيزياء الحديثة ، وهى مسائل كما نرى متشابكة متداخلة ومفضية بعضها إلى بعض . ولكن ما صلة هذا كله بالمصادفة ؟

٩

على أننا نحتاج أولا إلى أن نلخص النتائج العامة لفقرات هذا الفصل جميعاً لنربط بينها وبين تصورنا للمصادفة .

لقدسادت الفيزياء التقليدية الميكانيكية — كما رأينا — بعض التصورات اللاهوتية كفكرة الزمان والمكان والأثير، هذا إلى جانب اقتصار منهج تلك الفيزياء على التحديد الفردى للظواهر وذلك بمعرفة سرعاتها الأصلية ومواضعها في لحظة

<sup>(</sup>١) ريشنباخ : المرجع السابق ذكره ص ٤٤ .

معينة . وكان من جراء سيادة التصورات اللاهوتية والاقتصار على التناول الفردى للظواهر ، أن وقفت ظواهر تلك الفيزياء عند تلك الظواهر ذات القابلية للارتداد أو المقلوبية ، وكانت الرياضة الإقليدية هي الصياغة الكمية لها .

ولكن سرعان ما واجهت تلك الفيزياء ظواهر جديدة لا تقبل تحديدها الفردى ولاصياغتها الإقليدية ، ذلك لأنها ظواهر ليست ذات قابلية للارتداد . ويعد القانون الثانى لنظرية القوى الحرارية – مبدأ كارنو – أول تاريخ لبداية هذه الأزمة في الفيزياء التقليدية .

ثم توالت الظواهر التي ساهمت في تعميق الأزمة وفي مضاعفة حدتها ، كحركة الغازات والحركة البراونية والتحلل التلقائي لذرات الراديوم . وكانت جميعاً تدعيماً لنوع جديد من الظواهر تتميز باللارتدادية وبعدم القابلية للتحديد الفردى . وكان حساب الاحتمال هو الصياغة الكمية الجديدة لحذه الظواهر جميعاً . وشهدت بداية القرن العشرين نظريات فيزيائية جديدة لتحديد التركيب الداخلي للذرة ، وقامت هذه النظريات على دراسة ظواهر الإشعاع . وتتميز هذه الظواهر كذلك بالمميزات السابقة من لاارتدادية وعدم إمكانية على التحديد الفردى وبالتالي ضرورة تطبيق حساب الاحتمالات عليها لدراستها وتحديد انتظاماتها .

وكانت مسألة طبيعة الضوء من أهم موضوعات الدراسة فى تحديد التركيب الداخلي للذرة تم دراستها عن طريق الداخلية للذرة تم دراستها عن طريق إشعاعاتها.

وكان الضوء تتنازعه نظريتان: نظرية جسيمية وأخرى موجية. وتستند النظرية الجسيمية على ظاهرتين هامتين هما المفعول الكهربائي ومفعول كمتون. وتؤيد كل من هاتين الظاهرتين التجريبيتين المظهر الانفصالي الإشعاع في شكل كمات أو فوتونات. وتتميز هذه الظواهر بدورها بالمميزات السابقة من لا ارتدادية وعدم إمكانية التناول الفردى، مما جعل استخدام حساب الاحتمالات منهجاً ضروريناً لقياسها. ولقد كشفت هذه النظرية عن مظهر آخر هو ما يسمى بمبدأ عدم التحديد. بمقتضى هذا المبدأ لم يعد هناك سبيل لتحديد سرعة

الإلكترون بدون إثارة الاضطراب في موضعه ، ولا سبيل إلى تحديد موضعه بدون إثارة الاضطراب في سرعته وهكذا. وأبان هذا المبدأ عن أن الظواهر الداخلية في تركيب الذرة، ذات طبيعة متداخلة متشابكة، مما يجعل دراسة إحداها يؤثر تأثيراً مباشراً في الأخرى . ومثل هذا المبدأ يعطى تلك الظواهر ميزة أخرى هي ما تسمى بالتكميلية، تعبيراً عن تداخل تلك الظواهر. أما النظرية الثانية، النظرية الموجية، فتستند إلى ظاهر تين هامتين كذلك، هما ظاهرة النداخل وظاهرة الانعطاف وبمقتضى هاتين الظاهرتين تتأيد الطبيعة الموجية للإشعاع . ولقد أبانت التجارب أن الضوء في الحقيقة له طبيعتان أو بتعبير أصح ، مظهران ، مظهر موجى ومظهر جسيمي ، وأن هذين المظهرين يكمل بعضهما بعضاً ، وإن اتضح المظهر الموجى في انتقال الضوء في الفضاء واتضح المظهر الجسيمي عند إشعاعه أو امتصاصه . ولكن المظهر الموجى ذو طبيعة خاصة فهي موجية احتمالية، ذلك لأنها مجرد السعة التي يحسب بمقتضاها احتمال وجود الجسيمات فيها . واكن هذا لا يلغي موضوعيتها . وبهذا ارتبط المظهر الجسيمي بالمظهر الموجى في تصور الضوء . ويؤكد هذا الارتباط بدوره المظهر التكميلي الذي سبق أن واجهناه عند تحديد السرعات والمواضع في داخل الذرة . وهذا المظهر التكميلي هو التعبير عن قاباية الظواهر للتلبس بمميزات متناقضة متعارضة ، كما رأينا في الموجية والحسيمية ، مما لا يجعل لهذه الظواهر شكلا وحيداً .

وظواهر الفيزياء الحديثة عامة تتميز بهذه المميزة التكميلية، إلى جانب ما سبق أن ذكرناه من مميزات مثل اللاارتدادية وعدم إمكانية التحديد الفردى وبالتالى ضرورة اتخاذ حساب الاحتمالات وسيلة لقياسها.

وتقدم لنا هذه المميزات مفهوماً جديداً للواقع يتعارض مع ما تقدمه لنا الفيزياء المكيانيكية التقليدية. وإذا كانت الرياضة الإقليدية هي الصياغة الكمية للواقع الميكانيكي النيوتوني ، فإن الواقع اللاارتدادي التكميلي لا يجد في الرياضة الإقليدية صياغته، وإنما يجدها في حساب الاحتمالات. وهذا مما يجعل لحساب الاحتمالات قيمته التطبيقية الموضوعية باعتباره تحديداً دقيقاً كاملا لظواهر ذات

طبيعة لا ارتدادية تكميلية.

ومثل هذه النتائج الفيزيائية الحديثة لم تستبعد الموضوعية من الفيزياء، ولم تقض على الحتمية أو العلية، وإنما جعلت لها مفاهيم جديدة أكثر مرونة واستيعاباً وشمو لامن الموضوعية والحتمية والعلية الميكانيكية.

فالظواهر الفيزيائية الحديثة على الرغم من لا ارتداديتها وتكميليتها ولا انفراديتها لا تتعارض مع التحديد والدورية والانتظام ، فهى ليست فوضى أو تحللا من كل تحديد، بل تنتظمها ضرورة وعلية تتكشف فى إطار إحصائى . وهذا كما رأينا لا ينقص من قدر الموضوعية ، لأن الإطار الإحصائى ليس حدًّا للعجز الإنسانى وإنما هو مطابقة مع الواقع الخارجي نفسه .

وبهذه الصفات الجديدة للواقع الفيزيائي من الاارتدادية وتكميلية ولا انفرادية تتضح لنا الدلالة الموضوعية للمصادفة كمدلول فيزيائي أصيل . فالمصادفة ليست غير تأتي الواقع الفيزيائي على الارتدادية والتحديد الفردي الميكانيكي، وهي ليست غير قابلية الظاهرة الأشكال تكميلية من التحقق والتحديد، وهي ليست إلا التعدد والتداخل والتشابك واللاانفرادية . وإذا كانت هذه المظاهر هي موضوع الفيزياء الحديثة، كانت المصادفة أساس هذه الفيزياء . وإذا كنا قد انتهينا إلى موضوعية الفيزياء الجديثة ، فإننا بذلك نؤكد للمصادفة موضوعيتها .

إن المصادفة لا تتعارض مع الانتظام والدورية، ولا تتجانف مع العلية والضرورة، ولا تتجانف مع العلية والضرورة مدلولات جديدة وقياً ثورية مستحدثة ، تدعم بها النظرية العلمية نفسها ، وتخلص بها هذه النظرية العلمية عما كان يعوق تطورها .

إننا نرى المصادفة فى الطبيعة إذن وجوداً وتحققاً موضوعيًّا. ونراها فى الفيزياء اليوم أساساً ترتكز عليه فى مواجهاتها العلمية الجديدة ، ونراها فى المهج العلمى خروجاً على قاعدة التحديد الميكانيكى الفردى والتحليل الانعزالى .

والمصادفة التي نلقاها في دراستنا للطبيعة، ليست حداً العجزنا ولا إسقاطانفسياً لإرادتنا الإنسانية وليست برهاناً على ما يعتور أجهزتنا العلمية من قصور .

فالمصادفة في الطبيعة ليست دليلا على ذاتية نظرتنا إلى الطبيعة وإنما على موضوعيتها .

لقد استبعدت الفيزياء التقليدية المصادفة لأنها تخرج بها عن خطها المحدودة ، خطة التحديد الفردى للظواهر وتقدير مواضعها وسرعاتها الأصلية بقصد التنبؤ بها تنبؤاً يقينياً ... على أن هذه الحطة المحدودة ، كانت تتضمن إسقاطات نفسية في تصوراتها الفيزيائية ، وكانت تحتوى على مضامين لاهوتية وأسطورية في قلب صياغاتها ، وكان حسابها يقف عند الحساب الإقليدي وحده . واستبعادالفيزياء التقليدية للمصادفة ، كان استبقاء لهذه الحطة المحددة ، وما اشتملت عليه من تصورات وحدود قياسية .

وبظهور المصادفة فى قلب الفيزياء أخذت الفيزياء تتخلص من إسقاطاتها النفسية وتصوراتها اللاهوتية والأسطورية وحدودها الإقليدية، وتخرج عن نطاق طواهرها الفردية المنعزلة، وتواجه الطبيعة الحارجية فى شتى عملياتها وتشابكاتها وجوانها المتغايرة.

المصادفة إذن هي نهاية لعصر كانت تسود فيه التصورات السيكلوجية والاجتماعية جوانب متعددة من البناء الفيزيائي النظرى، وهي بداية لعصر جديد من الموضوعية الحالصة في تاريخ النظرية العلمية.

ولهذا تعد قوانين المصادفة أول القوانين العلمية بحق فى تاريخ الفيزياء لأنها القوانين الحالصة تماماً من سيطرة الأسطورة واللاهوت والانعكاسات النفسية والاجتماعية والمثالية الذهنية . فإذا كانت القوانين الميكانيكية التقليدية تحديداً إنسانياً للطبيعة الحارجية ، فإن القوانين الإحصائية كماسبق أن ذكرنا تعد تحديداً فيزيائياً للعقل الإنساني ، فضلاعن أنها تعد تجديداً ثورياً لإمكانياته العرفانية . ولهذا يمكن أن نقول إن المصادفة قد وضعت حداً الاستبداد العقل الإنساني في صياغة الواقع . ولكن ينبغي ألا نخلط بين هذا وبين ما سبق أن كررناه من أن المصادفة ليست حداً العجز العقل الإنساني عن معرفة آليات الواقع من أن المصادفة ليست موقفاً

علمينًا موقوتاً، وليست كلمة نخبى بها جهلنا وقصور أدواتنا القياسية ، أى أنها ليست مفهوماً ذاتينًا ، أما مانقصده من قولنا بأن المصادفة حد لاستبداد العقل الإنساني في صياغة الواقع فهو أن القوانين العلمية الحديثة التي تقوم على ظواهر المصادفة ، لم تعديجرد تمثلات ذهنية ولا إسقاطات ذاتية ، وليست تعبيراً عن ظل العملية الذهنية على الواقع الحارجي ، أي ليست مفهوماً مثالينًا . وعلى هذا فالقول بالمصادفة ضمان على موضوعية القوانين العلمية وخلوها من العناصر الذاتية والتعسفات الذهنية .

وهكذا تعد موضوعية المصادفة ضربة قاضية توجه إلى الفلسفة المثالية بوجه عام والنظرة المثالية إلى العلم جه خاص على أن هذا لا يعنى عجز العقل الإنسانى عن السيطرة على الواقع الحارجي سيطرة نظرية وعملية على السواء . بل إن العقل الإنسانى يستطيع - خلال معرفته بقوانين المصادفة ، وصياغته لهذه القوانين المستقلة عنه - أن يحقق سيطرته على الواقع بل يجعل من إمكانيات المصادفة وقابلياتها المتعددة ، ظواهر موجة هة ، تخضع لإرادته العملية والصناعية . الن موضوعية المصادفة لا تلغى قوانين الواقع ، كما سبق أن رأينا ، وقانونية الواقع هي سبيل الإنسان إلى السيطرة على هذا الواقع عن طريق الوعى بقوانينه ومعرفة ضروراته .

وإذا كانت الفيزياء الحديثة قد أوغلت في الموضوعية واشتد اقترابها من الواقعة الحارجية وازدادت ملامسها لها، فذلك لأنها تتخذ من المصادفة موضوعها ومن حساب الاحتمالات منهجها.

## الخلاصة

١

المصادفة واقعة موضوعية تتميز بأنها قابلية للتغاير والتمايز والتشابك، وأنها محصلة لعوامل متداخلة متفاعلة . وموضوعيتها لاتتنافى مع الضرورة الموضوعية، لأن المصادفة وجه للضرورة الموضوعية . فالضرورة الموضوعية ليست تحديداً ميكانيكينا أو قابلية للصياغة الرياضية الإقليدية ، وإنما هي بدورها ما يتميز به الواقع المادي من علية عواملية مجالية .

وفى قلب هذه العملية العواملية المجالية أو الضرورة، تبرز المصادفة كمظهر لتداخل العوامل وتعقدها وتشابكها وقابليتها للتغاير والتمايز والتداخل.

على أن فى مقدور الوعى الإنسانى أن يلغى المصادفة فى جانب من الظواهر الواقعية ، وذلك بأن يسيطر على اتجاه عملياتها المتداخلة المتفاعلة ويحدد من عواملها . وبهذا يجعل منها ظواهر موجهة .

• والمنهج الميكانيكي في الفيزياء محاولة ارد كافة الظواهر إلى ظواهر ذات علاقات مجدودة هي العلاقات الارتدادية. وفهذ قصرت هذه الفيزياء عن استيعاب تفاصيل الواقع الموضوعي ووقفت عند مستوى محدود. أما الفيزياء الحديثة فلا ترد الظواهر إلى علاقات ارتدادية، وإنما تحتفظ للظواهر بحركتها الدينامية، بفضل ما تتخذه من منهج احتمالي يتفق مع ما للواقع الموضوعي من طبيعة ضرورية مصادفة.

وبهذا الاستبصار الموضوعي للمصادفة تتميز القيمة الثورية للنظرية العلمية في الفيزياء الحديثة .

والحق أن المصادفة الموضوعية ليست مجرد أساس جديد للفيزياء الحديثة وإنما هي نظرة جديدة إلى الواقع الحارجي جميعاً، وإن اقتصرنا نحن في بحثنا

على دلالتها فى الظواهر الفيزيائية وحدها . ولهذا فالمصادفة الموضوعية ذات مدلول موحد وإن اختلف مجال مواجهتها .

إلا أن بياچيه يميز في المصادفة بين أشكال ثلاثة: الأول هو ما يسميه بعدم التضمن ويتحقق نتيجة لانتساب صفة إلى موجود منطقي دون أن تكون متضمن فيه. فبهذا الانتساب غير المتضمن تتسم بالصفة العشوائية. ففكرة البجعة تتضمن صفات متعددة، منها أنها من الفقريات وأنها من الطيور.. إلخ ولهذا فإن البياض بالنسبة إليها صفة عشوائية لوجود بجع أسود. ومن هذه الناحية يعد بياچيه علاقة عدم التعدي تعبيراً عن جانب من المصادفة. فالقول بأن ا صديق ب وأن ب صديق ج ولكن اليس صديقا لج، إنما يعبر عن عامل عشوائي في هذه الصديق ج ولكن اليس صديقا لج، إنما يعبر عن عامل عشوائي في هذه الصداقات. على حين أن ا = ب و ب = ج ن أ = ج إنما تعبر عن نظام استدلالي يجانب المصادفة (١).

ولكنى أرى أن مثل هذا التحديد للمصادفة غير سليم . ذلك لأنه يقيم المصادفة كوجه معارض لضرورة صورية . فالانتساب إلى الفقريات وإلى الطيور في الحقيقة نتيجة ضرورية صورية من تعريف البجعة تعريفاً منطقياً ، وهذا مما يجعل هاتين الصفتين ضروريتين ضرورة منطقية ، ويجعل من البياض صفة عشوائية عارضة ، لأنها لا تستخلص من التعريف . ولكننا من الناحية المادية نلاحظ أن اللون الأبيض لا يختلف عن صفة الانتساب إلى الفقريات والطيور من حيث ضرورته كواقعة تستلزمها عوامل مختلفة في التركيب الفسيولوجي للبجعة . فهي من ثم نتيجة ضرورية وإن لم تكن ضرورتها صورية بل ضرورة مادية . وكذلك شأن صفة الانتساب إلى الفقريات أو الطيور ؟ هي نتيجة عوامل فسيولوجية عددة . إلا أن الذي يجعل من صفة البياض مصادفة موضوعية وما يني المصادفة عن الصفتين الأخريين فهو أن اللون في البجعة يخضع ظهوره لعوامل متعددة متغايرة يمكن دراستها في علم الوراثة . ولو تمكنا من أن نسيطر على ظهور متعددة متغايرة يمكن دراستها في علم الوراثة . ولو تمكنا من أن نسيطر على ظهور

Jean Piaget et B. Inhelder: La Génèse de l'Idée du Hasard chez l'Enfant. ( ) P.U.F. 1951. P. 251-252.

هذا اللوندون ذاك، وأننور أنه، لما أصبح مصادفة بل أصبح ظاهرة موجه تتحكم في عواملها المختلفة المتعددة . البياض إذن صفة مصادفة ، لالأنه صفة غير متضمنة كما يقول بيا چيه ، و إنما لأنها ثمرة عوامل متعددة متغايرة متفاعلة ... وهي بهذا المعنى صفة ضرورية كذلك بالمفهوم المادى ، لا الصورى ، لا فرورة .

ونجد الشكل الصورى نفسه للمصادفة الذى يقول به بياچيه عند ويليام نيل والدكتور زكى نجيب محمود . فمن المصادفة كما يقول مستر نيل Kneale أن يكون المتكلم بالإنجليزية عضواً فى جامعة أكسفورد . لأن كون الشخص يتكلم الإنجليزية لا يقتضى بالضرورة عضوية أكسفورد ولا يستبعدها . ولكن من الضرورى لعضو جامعة أكسفورد أن يتكلم الإنجليزية (۱) . ونحن نلاحظ أن الضرورة فى الشطر الأخير من المثال ناجمة عن التعريف المتضمن لجامعة أكسفورد باعتبارها جامعة إنجليزية . فالضرورة المرتبطة بعضويها ضرورة أكسفورد باعتبارها جامعة من تعريف . أما فى الشطر الأول من المثال فإن مصادفة أن يكون المتكلم بالإنجليزية عضواً فى تلك الجامعة ، ليست واقعة تستخلص بالضرورة الصورية من تعريف هذا الشخص، كما أن البياض تستخلص بالضرورة الصورية من تعريف البجعة . بل هى مصادفة لأن ليس مصادفة لأنه غير متضمن فى تعريف البجعة . بل هى مصادفة لأن عضوية هذا الشخص للجامعة، تخضع لعوامل متعددة متنوعة . هى مصادفة أذن لأنها ثمرة تدخل هذه العوامل المادية جميعاً . ولكن تحقق انتسابه بالفعل صفة ضرورية كذلك بالمعنى المادى للضرورة لأنه تحقق موضوعى معلول .

وينطبق الأمر نفسه على المثال الذي يضربه الدكتور زكى نجيب محمود. فن يدرس المنطق قد يكون بالمصادفة طالباً بقسم الفلسفة بكلية الآداب.ولكن الطالب في قسم الفلسفة من كلية الآداب يتحتم أن يكون دراساً للمنطق (٢) فالمصادفة هنا أيضاً ليست نتيجة لعدم الضرورة في الانتساب إلى قسم الفلسفة لدارسي المنطق بل تمت إلى ضرورة مادية وإن لم تتوافر لها ضرورة صورية.

W. Kneale: Probability and Induction. Oxford. 1949. P. 115. (1)

<sup>(</sup>٢) الدكتور زكى نجيب محمود : المرجع السابق ذكره ص ٤٩٦ – ٤٩٧ .

بل هي مصادفة لأنها ثمرة عوامل متعددة غير محدودة ترتبط بالمجال الاجهاعي لدارس المنطق عند انتسابه لقسم الفلسفة . أما طالب الفلسفة فضرورة دراسته للمنطق ضرورة صورية في المثال ، وهي من ناحية مادية ، ضرورة موجهة لأن واضع برنامج قسم الفلسفة رأى أن دراسة المنطق أساساً لمختلف الدراسات الفلسفية الأخرى ، فجعله مادة في هذا القسم ، فينبغي المنتسبين إليه أن يدرسوها . وهكذا يمكن القول بأنه لا تعارض بين المصادفة والضرورة بالمعني المادى بل هما وجهان لواقعة واحدة . أما التعارض بين المصادفة وبين الضرورة الصورية فلا يحدد الدلالة الحقيقية للمصادفة كواقعة موضوعية ، وإنما يجعل منها صفة نسبية محدودة بمجال عرفاني معين ، وهذا ما ينبي موضوعيتها . والتحديد الصوري بوجه عام لا يتفق مع المصادفة الموضوعية . لأن الصورية عامة تقصر قيم الصدق على العملية الاستخلاصية . والمضادفة كما رأينا عملية واقعية ثمرة تعدد العوامل . وليست مجرد نسبة محدودة بين قضيتين .

وينطبق نقدنا نفسه على ما يقوله بياچيه كذلك من أن علاقات عدم التعدى تعبر عن جانب من المصادفة. في المثال الذي يذكره وهو اصديق ب ، ب صديق جولكن اليس صديقاً اج ، نلاحظ أن كل حد من الحدود يحتوى على ضرورة، وكلا منها من الناحية المادية يمكن أن يعد مصادفة كذلك. فصداقة الب وصداقة بن اج وانعدام الصداقة بين اوج أو تحقق الصداقة بينهما ، تتساوى جميعاً في انطباق مدلول المصادفة الموضوعية عليها على أساس تداخل عوامل متعددة متغايرة لنشأة الصداقة. أما التعدى أو عدم التعدى فلا يحتوى على مفهوم موضوعي للمصادفة وإنما يجعل لها دلالة نسبية محدودة بحدود علاقة صورية معينة تحتوى على معرفة خاصة.

ونخلص من هذا إلى أن المصادفة ليست صفة عدم التضمن أو عدم التعدى أى ليست عدم الضرورة بالمعنى العام أو المعنى الصورى فحسب لأن ذلك لا يتفق مع ما زراه فى المصادفة ، من تعدد العوامل وتداخلها وتفاعلها وتعقد إمكانياتها جميعاً ومن أنها لا تتعارض مع الضرورة بل هى وجه مكملً لها .

والحق أن نقدنا هذا في جوهره ليس إلا محاولة لمجانبة الصورية في تفهم طبيعة الأشياء.

أما الشكل الثانى للمصادفة الذى يراه بياچيه فليس تدخلا بين سلسلتين مستقلتين من العمليات التى توصف بالتضمّن وإنما بين سلسلتين عليّيتين مستقلتين . وفي هذا يبرز لنا تعريف كورنو للمصادفة . وبياچيه يقرر (١١) أن هذا الشكل الثانى لا يختلف عن الشكل الأول إلا في أمر واحد هو أن المصادفة في هذا الشكل الثانى لا تُرد إلى عدم التضمن و إنما إلى عدم العلية .. وذلك بمعنى الشكل الثانى لا تُرد إلى عدم التضمن و إنما إلى عدم العلية .. وذلك بمعنى أن العلية الحاصة بالسلسلة (١) (رجل يسير في طريق مثلا) لا تحتوى بالضرورة على التداخل مع سلسلة العلل والمعلولات (س) (شقوط قطعة آجر بتأثير الريح) .

ولقد سبق أن أوضحنا في دراستنا لكورنو. أن المصادفة عنده ليست مجرد التقاء بين سلسلتين عليتين مستقلتين ، وكشفنا عن المعنى الحقيقي للاستقلال عنده باعتباره القابلية للتغاير والإمكانية المتعددة للتحديد ، وكذلك أدركنا معنى الالتقاء لاباعتباره مجرد هوية مكانية أو زمانية وإنما باعتباره شكلامن أشكال النسبة أو الموازنة أو المقاربة ، ولهذا فالمصادفة ليست مجرد سقوط آجرة في أثناء مرور الرجل بل إن سقوطها قبل مروره أو بعده على رأسه أو على مبعدة ميل منه لا يضعف من دلالتها كمصادفة موضوعية لها ضرورتها وعليتها بالمفهوم العواملي الحالى . ولهذا فن غير السليم أن نسمى هذا الشكل الثاني للمصادفة بعدم العالية . لأن هذا الوصف لا يحتوى على جوهر مفهوم المصادفة الموضوعية كتعدد للإمكانية وقابلية للتغاير والتشابك والتداخل دون أن يفقدها ذلك من حتميتها .

أما الشكل الثالث الذى يذكره بياچيه للمصادفة فهو عدم التحديد القائم في الفيزياء الذرية الحديثة . وبياجيه يرد عدم التحديد في هذه الفيزياء إلى حدود تأثير الذات الملاحظة وعملياتها (٢) . ولقد فصلنا القول في الباب الثاني (الفصل

La Génèse de l'Idée du Hasard. P. 252.

Introduct. أ المرجع السابق ذكره والموضع نفسه وكذلك كتابه الآخر المذكور من قبل à l'Epist. génét.

الثاني فقرة ٦) في توضيح الدلالة الموضوعية لعدم التحديد في الفيزياء الحديثة وفى بيان أنه ليس إلا نتيجة للطبيعة اللاارتدادية للواقع وما يمتلى به من قابليات متعددة للتغاير والتشابك، وفي أن تأثير العمليات القياسية وقائع بدورها فيزيائية وليست قيماً ذاتية مفروضة على الواقع الحارجي . فنحن لا ننكر تأثير وسائل الملاحظة وعمليات القياس على الظواهر الفيزيائية الحارجية ، ولا ننكر ما تتميز به النتائج الفيزيائية الحديثة من أنها ثمرة تفاعل بين هذه الوسائل والعمليات وبين تلك الظواهر أوبين المهج والظاهرة . إذ أن النتيجة الفيزيائية عملية تبادلية تتكون من عمليات الواقع الخارجي في تفاعلها مع عمليات التعرّف العلمي . فهذا التداخل والتفاعل بين العمليات هو ما يحدد جوهر النتيجة الفيزيائية الحديثة. ولكن الذى نؤكده أن هذا التداخل والتفاعل ليس إسقاطاً لقيم ذاتية على الوقائع الحارجية أو تحديداً لها بمقتضى حدودنا العرفانية ، أى أن هذا التداخل والتفاعل ليس دليلا على ذاتية النتيجة الفيزيائية أو مثالية المعرفة الفيزيائية، وإنما هو تداخل وتفاعل بين عمليات فيزيائية ، وهو تداخل وتفاعل موضوعي خالص ، ونتيجته قيمة موضوعية خالصة . إن عملية المعرفة لاتحد من قيمة النتيجة بلهي نفسها عملية فيزيائية بتفاعلها مع عمليات فيزيائية أخرى تخلص إلى نتيجة فيزيائية موضوعية.

ومن هذا نخلص إلى أن المصادفة الموضوعية ليست مجرد الصفة العارضة أى عدم التضمن، بل إن الصفة العارضة نتيجة لعوامل متعددة متداخلة هى التى تحدد جوهر المصادفة. كما أن الالتقاء بين سلسلتين مستقلتين عليتين ليس هو المصادفة بل المصادفة محصلة العوامل المتداخلة التى يتحقق عنها الالتقاء. لأن وقوفنا عند الالتقاء وحده يدفع إلى أن نعطيه قيمة نوعية تعكس على المصادفة مدلولا ذاتياً ليس فيها. والمصادفة كذلك فى الفيزياء الحديثة ليست الحدود التى تقف عندها وسائلنا القياسية، وليست مقدار ما نتركه من أثر على الواقع الحارجي، بل هى ما يتسم به الواقع الحارجي نفسه من تداخل وترابط ولا ارتدادية وقابلية للتغاير والتعدد والتنوع.

فا هو جوهرى فى المصادفة هو أنها اللاارتدادية والإمكان والتغاير والتنوع فى نسيج الأشياء . وأنها بهذا لا تتعارض مع الضرورة بل تعد حدًّا مكملًا لها . وبهذا يتحقق للمصادفة دلالة موحدًّدة فى مختلف المجالات، مما يؤكد أنها ليست مجرد أساس للفيزياء الحديثة بل هى استبصار جديد بالواقع التجريبي عامة .

ولكن مثل هذه النتيجة العامة لم نستخلصها من مواجهتنا للواقع التجريبي كله، وإنما — للأسف — من مجرد تتبعنا النظرى الخالص لمختلف النظريات الفلسفية الحاصة بالمصادفة ومن تحليلها، ومن تعميق دلالة المصادفة في حساب الاحتمالات والفيزياء الحديثة، كما سنعرض لذلك باختصار في الفقرات التالية.

۲

تقرر لذا دراسة بياچيه التجريبية أن مفهوم المصادفة يتضح خلال مراحل ثلاث من نمو الطفل . المرحلة الأولى سابقة على سن السابعة — الثامنة . وهى مرحلة خالية من العمليات المنطقية والتركيبات الارتدادية، وتسيطر عليها التنظيات الحدسية . ولا يميز الطفل خلالها بين ما هو ضرورى وبين ما هو ممكن، أو بين القابل وغير القابل للاستدلال . فهى مرحلة من عدم التمييز . أما المرحلة الثانية فتقع بين سن السابعة — الثامنة، وسن الحادية عشرة — الثانية عشرة . وتتميز بالمقدرة على تركيب المجموعات العملية ذات النظام المنطقي، ولكن في حدود عينية، أى في حدود أشياء يمكن معالجتها معالجة يدوية أو حركية بوجه عام . وتبرز في هذه المرحلة الوظائف الاستدلالية والعمليات الارتدادية وينشأ معها أول تصور للمصادفة كعلاقة غير ارتدادية . أما المرحلة الثالثة فتبدأ بسن الحادية عشرة إلى الثانية عشرة . وتتميز بنضج التفكير الصورى . وفيها يبرز الاحتمال كحكم ، ويصبح نوعاً من التأليف بين العمليات الارتدادية المنطقية والعمليات غير الارتدادية العشوائية . وهكذا يقرر بياچيه أن المصادفة قد تدرجت من عدم تمييز كامل بين العمليات الارتدادية وغير الارتدادية ( المرحلة من عدم تمييز كامل بين العمليات الارتدادية وغير الارتدادية ( المرحلة من عدم تمييز كامل بين العمليات الارتدادية وغير الارتدادية ( المرحلة من عدم تمييز كامل بين العمليات الارتدادية وغير الارتدادية ( المرحلة

الأولى) إلى تعارض بينهما، نشأ عنه أول تصور للمصادفة (المرحلة الثانية)، إلى تآلف بينهما أى بين العمليات الارتدادية وبين المصادفة في الارتباطات الاحتمالية (١).

وقد لمحنا صورة قريبة الشبه من هذه المراحل فى نشأة المصادفة فى التاريخ الإنسانى . فالمصادفة لا وجود لها كمفهوم بين تصورات العقلية البدائية وذلك لامتلاء هذه العقلية بعلاقات سحرية وارتباطات خفية . ثم لا نكاد نعثر علي مفهوم المصادفة فى الديانات الإغريقية الأولى ولا نجد لها تأريخاً أسطورياً عند اليونان . ومن حالة عدم التمييز هذه ، حالة الغموض والحلط المملئ بالضباب والظلمة، أخذت المصادفة تتضح شيئاً فشيئاً كمفهوم معارض للضرورة ، سواء كانت فى مظهر غائى، كما هى الحال عند أرسطو، أو كمجرد ننى للضرورة ، كما هى الحال عند أرسطو، أو كمجرد ننى للضرورة ، كما هى الحال عند أرسطو ، أو كمجرد ننى المضرورة ، كما هى الحال عند أرسطو ، أو كمجرد ننى المضرورة ، نتيجة لإقامة حساب الاحمالات كعلم جديد . و يعد كور نو بداية لهذا الفهم الموضوعى للمصادفة ، الذى لا يقيم تعارضاً بينها و بين الضرورة والعلية .

وهكذا ذكرنا فى الباب الأول من البحث، أن تصور المصادفة تدرج بأطوار مختلفة، هى الانتفاء وعدم التمييز ثم البروز بدلالة غاثية ودلالة نظرية، وإن ارتبطت الدلالتان بفهم ذاتى، ثم البروز بدلالة موضوعية أخيرة. وسارعنا إلى القول بأن هذا التدرج نجده متحققاً فى التاريخ الفكرى الإنسانى وفى التاريخ الفردى النفسى سواء بسواء.

إلا أن هذه الأحكام العامة التي سارعنا إلى تقريرها في الباب الأول من البحث ، نحب أن نقلل من قيمتها في نهايته . ذلك لأننا قد اعتمدنا في تقريرها على :

أولا: نتائج تجارب بياچيه ولم نقم من جانبنا نحن بالتحقق من هذه التجارب

La Génèse de l'Idée du Hasard. P. 226-228 : الجع في ذلك : المجان المجان

ودراسة منهجها ، وتحديد قيمتها تحديداً تجريبيًّا كذلك .

ثانياً : على نتائج بعض علماء الأنثر وبولوجيا فيها يتعلق بالعقلية البدائية السابقة على العقلية المنطقية وتخلف نظرية المصادفة عنها. ولم نقم من جانبنا كذلك بتحليل جدًى لهذه النتائج، وإنما اكتفينا بالإشارة إليها. والأمر يحتاج ولاشك إلى مناقشة قيمة ما يسمى بالعقلية البدائية، وهل هناك فعلا عقلية مستقلة سابقة على المنطقية . ومثل هذه المشكلة تستلزم اهتمامات علمية خارج نطاق هذا البحث .

ثم إننا ثالثا: لم نقم بدراسة جدية لمختلف التواريخ الأسطورية لدي الشعوب المختلفة لمعرفة أشكال نشأة المصادفة وتتبع أصولها الفيلولوجية وتطورها الدلالي . هذا إلى جانب أن إقامة تماثل تاريخي بين التاريخ الإنساني وتاريخ نمو الطفل، مسألة تحتاج إلى برهنة . ولقد تكشف لنا خلال البحث أن بعض الظواهر لا تخدم هذا الشكل التطوري الحاسم. فنشأة المفهوم الموضوعي للمصادفة عند ديمقريطس سابق على المفهوم الغائى عند أرسطو، سابق على المفهوم الذاتى عند هيوم، بل إننا حتى اليوم - كما رأينا في الفصل الأول من الباب الأول- لانزال نجد المصادفة تخضع لكثير من الدلالات الذاتية والغائية . حمَّا أن النظرية العلمية الحديثة يسودها المفهوم الموضوعي للمصادفة ، وذلك لوضوح الدلالة الحقيقية لحساب الاحتمالات وللمكتشفات التجريبية الحديثة . فهل هذا يعني أن التطور ليس هو ظهور المدلول، وإنما سيادته على الحياة الفكرية ، ولكننا في هذه الحالة نفسها نجد أن كثيراً من العلماء لايزالون على مبعدة من الفهم الموضوعي للمصادفة . وهذا مما يجعل التفسيرات المختلفة لدلالة المصادفة تخضع لعوامل متعددة متغايرة لا لمجرد المنحني التقدمي للتطور . ولاشك أن في المقدور التعرف على جانب كبير من هذه العوامل التي تحدد دلالة المصادفة في عصر من العصور أو عند مفكر من المفكرين لو أننا لم نقتصر على دراسة المصادفة في المذاهب الفلسفية وفي الفيزياء فحسب وإنما درسنا تطور مداول القانون العلمي في مختلف العلوم العضوية وغير العضوية في إطار الأوضاع الاجتماعية المحيطة بها . ولو قمنا فى الوقت نفسه بتتبع المصادفة فى التعبيرات الشعبية المختلفة من أمثال وحكم وأقاصيص وأشعار فى مختلف العصور . فالسيطرة على التعبير الإنسانى عن مدلول المصادفة فى مختلف الملابسات التاريخية والاجتماعية والفكرية وربط ذلك بدراسة جدية لمفهوم المصادفة عند الطفل، هو ما يمكننا من أن نحدد منحى التطور الدلالى للمصادفة . أما أن نختنى وراء نتائج بياچيه وإشارات الأنثر بولوچيين ، وأن نجمع أفكار مختلف الفلاسفة إلى نتائج الفيزياء الحديثة ، فليس السبيل إلى رسم منحنى التطور ومتابعة إطار التاريخ .

ولهذا فإننا نعتبر النتائج السابقة الحاصة بالأطوار الثلاثة التي مرت عليها المصادفة توجيهات عامة لا يرتبط بها بحثنا في شكل جدى من المسئولية العلمية وتة ف حدودنا عند نتائج بحثنا النظرى وحده .

٣

لقد كشف لنا التتبع التاريخي لمختلف نظريات المصادفة أن مدلول المصادفة يزداد اقتراباً من الموضوعية كلما خلت النظرية من الدلالات الغائية واللاهوتية والذاتية وارتفعت على الحدود الميكانيكية .

فحاولة كل من امبادقل وديمقريطس فهم الضرورة فهماً باطناً في الأشياء، باعتبارها الشيء القائم في التركيب الفيزيائي نفسه، قد أتاح لهما استبصار المفهوم الموضوعي للمصادفة ، وعلى الرغم من أنها غامضة بالنسبة لامبادقل، تقف عند حدود مالا يحدث دائماً، إلا أنها كانت عند ديمقريطس مظهراً سويناً للضرورة . فهي لا محدودية العلل وتعدد العوامل الطبيعية التي تساهم في إحداث الدوامة الكونية. أما أرسطو فإن فهمه الغائي للضرورة قد جعل المصادفة من صنف الأفعال التي تتحقق في صورة القصد وإن تكن عرضية . وقصرها أرسطو على العاقل الحي، وإن جعل التلقائية للحيوان والنبات توكيداً للدلالة الأخلاقية للمصادفة . على أن مداول العارض والمادة عند أرسطو يقترب اقتراباً كبيراً من المفهوم الموضوعي

للمصادفة ، إلا أن أرسطو استبعد العارض والمادة من العلم، وجعل من المادة صنفاً بين الوجود واللاوجود. وتسلم أبيقور مادية ديمقريطس ألحالية من كل غائية ولاهوتية ، فأدخل فيها حفاعاً عن الحرية الإنسانية والمصادفة مبدأ هو الانحراف أو الميل في حركة الذرات ، مما ألحق بالمذهب صدعاً غائيتًا . على أن الانحراف قوة داخلية في الأشياء وليست شيئاً مفروضاً من خارجه، مما يحتفظ للمذهب بتماسكه المادي لو ارتضينا هذا التفسير . ولقد استطاع لوكريتس أن يوفق بين مادية ديمقر يطس وانحراف أبيقور ، فجعل من العرضية والتعدد والتداخل والتصادم والتنوع أساساً للوجود ومصدراً لنشأة تركيباته المختلفة، وضماناً لعدم النجانف بين الضرورة والمصادفة . ولم يكن للمصادفة الموضوعية من دلالة خلال العصور الوسطى كذلك لسيادة الغائية والتفكير اللاهوتى . على أن نشأة العلم على يد جاليليو وديكارت ونيوتن، كان توكيداً لنفي ما للمصادفة من موضوعية، وذلك لما يتميز به العلم في نشأته من ميكانيكية حاسمة . في داخل الإطار الميكانيكي الذي يحاول أن يربط فر ديات ااواقع المنعزلة ربطاً رياضيًّا إقليديًّا مطلقاً في المكان والزمان، ما كان للمصادفة ... كمدلول موضوعي، أن يتحقق لها وجود علمي . ولهذا قرر هيوم أن المصادفة ليست شيئاً في ذاتها وإنما هي مجرد نفي لعلة، وهي فى العقل حالة من عدم التحديد . أما كانطُ فاستبعد المصادفة استبعاداً قبليتًا لخروجها على شروط التجربة الكلية الضرورية . وسجل لابلاس الموقف الميكانيكي بتعريفه المصادفة بأنها الاسم الذي نخفي به جهلنا .

على أن نشأة حساب الاحتمالات في القرن السابع عشر في شكل خطابات متبادلة بين باسكال وفرما لم تبرز للمصادفة دلالة موضوعية بادئ ذي بدء، بل كان حساب الاحتمالات نفسه ذا قيمة تكاد تكون قبلية . وكان كورنو أول من حدد للمصادفة في العصر الحديث مدلولها الموضوعي غير المتعارض مع الحتمية والعلية. فالمصادفة عنده ليست ذاتية نسبية بل هي واقعة متحققة بالفعل ثمرة الالتقاء بين سلاسل علية مستقلة عن بعضها استقلالا عقلياً . وتكشف كورنو هذه الواقعة نفسها في حدود عدم الدورية فحسب داخل النظام

الرياضي نفسه في متواليات العدد ٣ . واتفتي جون ستيورات مل مع كورنو في تصوره الموضوعي للمصادفة، وإن تخلص من هذه الموضوعية في فهمه لحساب الاحمالات، وذلك بسبب سيادة عناصر ميكانيكية على مهج تفكيره . ولقيت المصادفة تصورها الموضوعي مرة أخرى عند بيرس، الذي دعم هذا التصور بالنتائج العلمية لنظرية القوى الحرارية والنظرية الحركية للغازات . وشارك مشاركة جادة في نقد الميكانيكا التقليدية . ولم تكن المصادفة عند بيرس إلا ما في الواقع من لاارتدادية وما يتصف به من تنوع وتعقد وتداخل وعدم قابلية للصياغة الميكانيكية . ولم يجد بيرس تعارضاً بين هذا التصور الموضوعي للمصادفة وبين العلية ، بل هما يكونان مظهرين متداخلين من مظاهر الواقع . ولقد استفاد بوانكاريه تماماً كما فعل بيرس من النتائج العلمية الجديدة. وتمكن من تحديد العوامل التي تجعل من المصادفة واقعة موضوعية وهذه العوامل هي :

(١) تعقد العلل وتعددها .

(٢) التداخل بين سلاسل منعزلة من الحوادث. إلا أنه يتجاهل أهمية هذين العاملين ويردهما إلى عامل ثالث هو الذي تقوم به المصادفة في نظره وهو ضآلة العلة التي يصدر عنها جسامة المعلول. وبهذا دمغ فهمه للمصادفة بدلالة ذاتية . ولقد أرجعنا هذا إلى مذهبه الذي يجعل من المعرفة العلمية مواضعة . ولم يختلف كينز عن بوانكاريه . في فهم المصادفة فهما ذاتيا وإن اختلف سبيله عن سبيل بوانكاريه . فهو منطقي صورى . ولهذا جعل من المصادفة حكماً ذاتياً يتوقف على ما لدينا من معلومات ومعارف .

ومن خلال هذه النظريات المتعددة للمصادفة، أمكننا أن نتبين بوضوح ما سبق أن ذكرناه من أن المفهوم الموضوعي للمصادفة يتعارض مع الغائية والذاتية واللاهوتية والميكانيكية والصورية في النظرة إلى الواقع . ويزداد وضوح هذه النتيجة، بتحليل المدلول النظري لحساب الاحمالات وللنتائج الفيزيائية الحديثة .

وجدنا في حساب الاحتمالات مواقف نظرية ثلاثة : موقفاً تقليديباً يرد الاحمال إلى نسبة بين عدد الحالات الملائمة لحادث من الأحداث إلى عدد الحالات الممكنة إمكاناً متساوياً لهذا الحادث، وموقفاً منطقيتًا يرد الاحتمال إلى علاقة بين قضايا. وموقفاً تجريبيًّا يجعل من الاحتمال تكراراً حديثًا فى الوقوع. ورأينا كيف يقوم الموقف التقليدي على سند قبلي ، هو مبدأ العلة غير الكافية أو قانون تساوى الإمكانية ، وكيف صاحب هذا الموقف مفهوماً ذاتيـًا للمصادفة باعتبارها حدًّا لجهلنا . ثم رأينا في الموقف المنطقي، محاولة لنسبة الموضوعية إلى الاحتمال . واكنها ليست موضوعية خارجية وإنما هي موضوعية تنتسب إلى الضرورة الصورية ، فهي مجرد حدود العملية الاستخلاصية ، ورأينا كيف أن هذا الموقف المنطقي لم يتخلص من قبلية مبدأ العلة غير الكافية، على الرغم من محاولة كينز . كما رأينا امتدادات هذا الموقف المنطقي عند كل من وليامز وكارناب . ونظرية وليامز ترد الاحمال إلى عملية قياسية بسيطة . أما كارناب فيوفق بين النظرية المنطقية والنظرية التجريبية على أساس استبدال تقدير التكرار في الوقوع بالتكرار نفسه ، وهذا ما يؤكد صورية الاحتمال . وفي إطار هذا الوصف المنطقي تبرز المصادفة في دلالة ذاتية نسبية. أما الموقف التجريبي فيعد الاحتمال \_ كما ذكرنا\_ الحد الذي تتجه نحوه التكر ارات النسبية عندما يتضاعف عدد العناصر في مجال القياس إلى حد بعيد للغاية . ونعتبر هذا الموقف التجريبي أقرب المواقف إلى فهم الدلالة الموضوعية للمصادفة . لأن النظرية التكرارية تتميز بأنها النظرية الناضجة الوحيدة في هذا الحجال، المتحررة تحرراً كاملا من الذاتية (١) . والمصادفة بالنسبة للنظرية التجريبية، واقعة فيزيائية قابلة للقياس .

على أن حساب الاحتمالات في مواقفه الثلاثة لا يمدنا في الحقيقة بتصور كامل للمصادفة، لأن حساب الاحتمالات منهج رياضي قياسي. والمصادفة تحقق موضوعي . ولهذا كانت الفيزياء هي المجال الحقيقي لتحديد المصادفة كواقعة موضوعية. فحساب الاحتمال — على حد تعبير سرفيان— يدرس الزهر في الهواء

W. Kneale (١) المرجع السابق ذكره ص ١٦٨

أما الزهر بعد سقوطه فشيء فيزيائى تدرسهالفيزياء ...والمصادفة هي هذا السقوط... هذا التحقق .

ولهذا تتبعنا الفيزياء الحديثة منذ أزمة الفيزياء التقليدية حتى نظرية الميكانيكا الموجية . فرأينا أولا كيف سادت التصورات اللاهوتية على الفيزياء التقليدية ، وكيف اقتصرت ظواهرها على العلاقات الارتدادية نتيجة لمهجها الميكانيكي . ثم عرضنا لنظرية القوى الحرارية وللقانون الثانى منها على وجه الحصوص وهو المسمى بمبدأ كارنو ، الذي يتعلق بعدم إمكان تحويل الحرارة إلى شغل تحويلا كاملاً . ورأينا فيه أول تاريخ لأزمة الفيزياء، وبداية لدخول ظواهر لاارتدادية في قلب النظرية العلمية . وفي النظرية الحركية للغازات وفي الحركة البراونية والتحلل الراديومي والتركيب الداخلي للذرة، تبينيًا ما تتميز به ظواهرها جميعاً من لاارتدادية وعدم قابلية التحديد الفردى الميكانيكي . ومن خلال عرضنا لمسألة تفسير الضوء ، واجهتنا ظواهر جديدة تتميز بذات المميزات. من لاارتدادية وعدم قابلية للتحديد الفردى في نظرية الكم في مبدأ عدم التحديد . كما واجهتنا الظواهر والمميزات نفسها في المظهر التكميلي للضرء، وفي موجة الاحتمال في الميكانيكا الموجية . أما المظهر التكميلي فأيد لنا ما تتميز بهالظواهر من تداخل وتفاعل وعدم انعزال بين الصفات المتناقضة . كما أيدت موجة الاحتمال انعدام التحديد الفردى وقابلية التنوع والتغاير. وخرجنا من هذا إلى أن الفيزياء الحديثة إنما تقوم أساساً على ظواهر من اللاارتدادية وعدم التفرد والتكميلية . وكشفنا خلال دراسة هذه الظواهر، أنها ليست نتيجة لنقص في مناهجنا القياسية أو لعجز ذاتى، وإنما هي ثمرة مباشرة لتعاظم الموضوعية العلمية. وعلى هذا فهي صفات موضوعية وليست حدوداً أو إسقاطاً للفكر الإنساني .

وهذا إنما يؤكد للمصادفة موضوعيها. لأن المصادفة ليست إلا هذه المميزات نفسه نفسها من لاارتدادية ولاتفردية وتكميلية. ولكنه يؤكد في الوقت نفسه أن هذه المميزات التي تميز المصادفة كواقعة الموضوعية، لا تجعل منها خروجاً على الضرورة والعلية والحتمية، وإنما تتحد معها جميعاً في مفهوم مجالي عواملي

أكثر موضوعية من المفهوم الميكانيكي الفردى الانعزالي .

وبهذه الدراسة العامة للمفهوم النظرى لحساب الاحتمالات وللفيزياء الحديثة نتهى إلى ذات النتيجة التى خلصنا إليها من دراستنا للنظريات الفلسفية وهى أن المصادفة تحقق موضوعى ، نبرز دلالته وتنضح ، بمقدار التخلى عن الفهم الغائى أو الذاتى أو اللاهوتى أو الميكانيكى أو الصورى للواقع الحارجي .

ولكن هل كتبنا هذا البحث لنقول فى نهايته إن المصادفة واقعة موضوعية وإنها أساس الفيزياء الحديثة وإن الفيزياء الحديثة بهذا تعاظم موضوعي للنظرية العلمية ؟!

والحق أننى لا أجد فى نهاية البحث إلا هذه الكلمات البسيطة .. للغاية. ولكننى سأتجاسر وأضيف إليها كلمات أخرى غير بسيطة أحس بها تتراكب فى ذهنى .

0

فى النصف الأخير من القرن التاسع عشر تأمل مفكر فرنسى كبير هو إميل بوترو فى النظرية العلمية مليبًا ، وخرج من هذا التأمل بنتائج حاسمة . والدرس الذى تؤدينا به المصادفة الموضوعية يجعلنا نخرج إلى النظرية العلمية بنتائج أخرى تتعارض معارضة تامة مع نتائج هذا المفكر الفرنسى . ولهذا يجدر بنا أن نعرض للخطوط العامة لنتائجه أولا .

ونقطة البداية فى تفكير بوترو هى تمييزه بين الرياضة وبين الواقع تمييزاً حاديًّا حاسماً. وهو يتساءل عن مقدار الصدق فيها يراه العلماء من أن كل شيء محدد تحديداً ضروريًّا أو رياضيًّا . فالرياضة فى نظره هى التى تحمل الضرورة إلى العلم . ويتساءل بوترو كذلك عمل إذا كان هذا المبدأ يتعلق بتكوين الواقع نفسه أم هو مجرد مبدأ تنظيمي وفكرة موجـَّهة (١) .

وبوترو ينتهى إلى تحديد موقفه في حسم ووضوح. فني الواقع الخارجي عدم قابلية للرد إلى الرياضة، وهذا ما يؤذن بوجود ما يسميه بعدم الضرورة في

Emile Boutraux : De l'Idée de Loi Naturelle dans la Science et la (1) Philosophie Contemporaines. P. 136. Paris. 1925.

الأشياء . وهذا الجانب من عدم الضرورة هو ينبوع الحلق والإبداع فى الواقع الحارجى . وهو المبدأ الذى لا تمسكه ملاحظة ولا حساب . وهو السبيل إلى إثبات حرية الإرادة الإنسانية ووجود الله . والعلوم الوضعية عامة لا تنطبق على الواقع الموضوعي انطباقاً دقيقاً، لأن هذه العلوم ليس لها من دور آخر غير استخلاص النتائج من الشروط الموضوعية في حدود الغرض الذى تحددت في داخله الشروط، وحيث لا تنتاب كمية الوجود أى تغيرات [1] . وهكذا يقوم بين العيني الجزئي الحر من ناحية أخرى، تعارض وتمايز حاسم، يجعل لهذا الوجود العيني الجزئي الحر من ناحية أخرى، تعارض وتمايز حاسم، يجعل لهذا الوجود الغيني الجزئي الحر طابعه الخاص من عدم القابلية للصياغة الرياضية وعدم الضرورة والتاريخية . فالعلوم الوضعية لا تحتفظ إلا بالمعطيات التي لا تستخدم في الاستقراء وفي إقامة العلوم وتستبعد المظهر التاريخي للأشياء ، وبوترو يفهم من التاريخي كل ما في الوجود من فعل غير قابل أن يُتنبأ به ، وكل ما يستحيل على الاستدلال . ولهذا تبقي عدم الضرورة تجربة لا سبيل إلى تفسيرها تفسيراً على الاستدلال . ولهذا تبقي عدم الضرورة تجربة لا سبيل إلى تفسيرها تفسيراً كانت كاملا تاماً إلا في الحياة الأخلاقية وفي الانجذاب نحو الحير (٢) ولهذا كانت موضوعات العلوم الأخلاقية والإنسانية عامة موضوعات تند عن الاستدلال .

وهكذا جعل بوتر للنظرية العلمية موضوعية محدودة ، وجعل فى الوقت نفسه عدم الضرورة أو عدم القابلية للرد معطى وضعيتًا (٣).

والمهم أن نذكر أولا: أن بوترو لم يستبصر في عدم الضرورة بالدلالة الموضوعية أو الذاتية للمصادفة . فالمصادفة عنده لم تكن غير مجرد الاسم الذي نخفي به جهانا . ثانياً: أن العلم عنده محدود بحدود الضرورة الاستدلالية مما يقلل من الموضوعية الكاملة للظواهر العلمية . ثالثاً: أن خارج حدود ظواهره العلمية واقع غير استدلالي غير ضروري يتميز بالحلق والإبداع . .

Emile Boutraux : De la Contingence des lois de la Nature. 9éme éd. Alcan (1) 1921, P. 145.

Emile Brehier: Histoire de la Philosophie, Tome 11 La Philosophie Moderne. (Y)
P. 1011, P.U.F. 1944.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ١٠١٠ .

رابعاً: من هذا التعارض بين الحدود العلمية الضرورية والموضوعية غير الصرورية يتخذ بوترو طريقه لإثبات الحرية الإنسانية من ناحية، والقدرة الإلهية من ناحية أخرى .

وهكذا نستطيع أن نخلص إلى أن بوترو لم يتعد فهمه للنظرية العلمية الحدود الميكانيكية ، فهو لم يستبصر الاحتمال ، كمنهج أو كدلالة موضوعية . هذا إلى جانب أن تفرقته بين الضرورة العلمية الاستدلالية وعدم الضرورة الموضوعية ، تفرقة تذكرنا بتفرقة أرسطو بين الصورة والمادة من حيث إن الأولى موضوع العلم والثانية خارج كل علم، لأنها وسط بين الوجود واللاوجود . . ولقد كان لمذهب بوترو هذا أثر بعيد في التفكير الفلسني العلمي في فرنسا على وجه خاص، نجد صداه واضحاً في مدارس مختلفة متعارضة كمدرسة برجسون الحيوية فى نقدها للمنهج العلمي ولحدوده القاصرة فى نظر هذه المدرسة، وكمذهب ميرسون في اللامعقول الذي يعد امتداداً مباشراً لمفهوم عدم الضرورة عند بوثرو. على أنَّ المهم بالنسبة إلينا هنا أن نشير إلى أن بوترو اعتبر النظرية النيو تونية هي النموذج النمطي للعلم؛ ولهذا جعل للواقع مدلولا مستقلا خارج هذا النموذج الضيق المحدود . ولهذا كان نقده للفيزياء التقليدية نقداً للنظرية العلمية ككل . وهذا هو موضع خطئه كما تفيدنا بذلك خبرة الفصل الثانى من الباب الثانى في هذا البحث . إن بوترو لم يدرك الدلالة الحقيقية للنظرية العلمية الجديدة التي تقوم على حساب الاحتمالات، والتي كانت في نشأتها على أيامه ، كما أنه لم يدرك من الرياضة غير الدلالة الاستدلالية فحسب، ولم يجعل لها أى قيمة تركيبية . على أن النظرية العلمية ماتزال تعانى من جراء هذا الحكم الضيق باعتبار أنها تضيق عن استيعاب الممكن، نتيجة لحدودها الاستدلالية الرياضية ، لما يتسم به هذا الممكن من قيم لانقبل أن ترد إلى الاستدلالوالضرورة الرياضية. ولهذا اعتبرت النظرية العلمية عالماً مجرداً خاصًّا يرتفع عن الواقع أو يتمتطع جانباً محدوداً منه . ومثل هذه الأحكام ماتزال سائدة عند جمهرة من المفكرين والعلماء في مجال فلسفة العلوم. ولكن هذه الأحكام تربط هؤلاء المفكرين والعلماء بقاعدة نظرية فى العلم، لم تعد لها سيادتها فى مجال البحث. وهكذا نشير مرة أخيرة إلى أن العلم الحديث على الرغم من مكتشفاته الجديدة، لا يزال يقف على خلفية نظرية لا تمت إليه بنسب صحيح. والحق أنه لا قيمة للوقائع بدون إطار نظرى يحملها. ولقد رأينا عند مناقشتنا لموقف أينشتين من نظرية الكم أهمية هذه المسألة.

ولسنا بصدد إقامة حدود للنظرية العلمية الجديدة ، إذ أننا لا نستكمل هذه الحدود إلا بالنظر في مختلف وقائع العلوم جميعاً. وفي دراسة تطوراتها الأخيرة ومناهجها التجريبية المتنوعة ، ودراسة الاستقراء في أساسه النظري وتطبيقاته العملية وعلاقته بالاحتمال والمصادفة . هذا إلى جانب دراسة النظريات العلمية المختلفة التي تفسر الواقع دراسة تحليلية مقارنة . ولهذا فإن النتائج التي نريد أن نخلص إليها هنا نتائج سلبية ، هي تحديد أهمية المصادفة كمدلول موضوعي في تثوير النظرية العلمية .

٦

إن التصور الموضوعي للمصادفة لا يقف إذن عند تفسير الواقع تفسيراً خالياً من الظلال اللاهوتية والغائية والميكانيكية، بل هو في الوقت نفسه أساس لتجديد مفهومات النظرية العلمية . ولهذا فله إلى جانب أهميته الموضوعية في الاستبصار بالواقع، أهمية منهجية في فهم النظرية العلمية . إن التفرقة بين استدلالية العلم وبين عدم ضرورة الواقع، هذه التفرقة التي يجعل منها بوترو سنداً ميتافيزيائياً لإثبات الجدة والابداع في نسيج الأشياء والحرية في إرادة الإنسان والوجود للإله، هذه التفرقة باطلة في مواجهة المفهوم الموضوعي للمصادفة. ذلك لأن هذه المصادفة هي موضوع العلم الحديث أو الفيزياء الحديثة على الأقل التي هي حدود بحثنا - وفي هذا تدعيم لعدم استدلالية العلم الحديث ومقاربة بين منهجه وطبيعة الواقع. وهكذا يُعد القول بموضوعية المصادفة التي هي موضوع بين منهجه وطبيعة الواقع. وهكذا يُعد القول بموضوعية المصادفة التي هي موضوع

العلم ، تعميقاً للنظرية العلمية نفسها . ونستطيع أن نتكشف هذا في مسائل متعددة . لنذكر بعضها على سبيل المثال :

كان الكلى هو موضوع العلم عند أرسطو، وظل كذلك عند المفكرين الوسيطيين والعلماء المحدثين، ولإيزال كذلك في نظر كثير من أصحاب النظريات العامية في قرننا هذا . ولا يتعارض هذا القول مع التبحديد الفردي في الفيزياء التقليدية، لأنها تستهدف الصياغة الكلية لهذا الفردى . ولكن العلم الحديث لا يمكن أن نعده علماً بما هو كلى وهو في الوقت نفسه ليس علماً بالجزئي المنعزل . لأن الجزئي المنعزل تجريد لا يختلف عن الكلي المتعالى . والعلم الحديث علم بالجزئي لا من حيث إنه جزئي ،وعلم بالكلي، لامن حيث إنه كلي، ولكنه علم بالعلاقة المتفاعلة بينهما، وهي ليست علاقة صورية أو مثالية بل علاقة تفاعِلُ وتداخل مجالى . العلم الحديث إذن علم بالتداخل والتفاعل . هو علم لا بالهوية بل بالتناقض. لأنه علم بالحزئي والكلي معاً . ذلك لأن الكلي بالنسبة إليه ليس هو « كل جزئ في العالم يجذب كل جزئ آخر بقوة تتناسب طرداً مع الكتلة وعكساً مع مربع المسافة، كما يحدد قانون نيوتن في الجاذبية مثلاً، وإنما الكلي هو القيمة المتوسطة للتكرار في الحدوث في داخل إطار تجريبي معين، تكرار في الحدوث لعناصر وأجزاء متداخلة متشابكة . والكلى في العلم الحديث ليس مجموعاً إضافياً أي نتيجة تجميعية ، لإضافة عناصر بعضها إلى بعض ، وإنما هو صفة غير إضافية، غير تجميعية لأنه يحتوى على شيُّ آخر أكثر من عناصره التي يتكون منها . ذلك لأنه ليس من قبيل المجاميع الارتدادية التي يمكن أن تنحل إلى عناصرها وتتركب بتجميع هذه العناصر ، بل من قبيل المجاميع غير الارتدادية التي لا سبيل إلى إعادتها إلى عناصرها، والتي تحمل دلالة جديدة فوق مجرد تجميع هذه العناصر ، هي الدلالة المجالية. إن الطبيعة غير الارتدادية فى ظواهر العلم الحديث تجعل من هذا العلم لاعلماً بالشيء جزئيًّا كان أوكليًّا إنما هو علم بالعملية ... العملية التفاعلية المجالية .

ونستطيع أن نقول كذلك إن من صفات النظرية العلمية الحديثة تاريخية

ظواهرها . وهذا ما يتعارض تماماً مع نقد بوترو للمنهج العلمي. فقيام العلم على العمليات المجالية لا على العناصر المنعزلة أو الكليات المجردة، وتميّز ظُواهره باللاارتدادية، يجعل من واقعه واقعاً تاريخياً. فالتاريخية صفة الوقائع غير لا ارتدادية ولهذا يمكن القول بأن الفيزياء التقليدية بطبيعتها الارتدادية لم تدرس الطبيعة فى حركتها التاريخية، أما العلم الحديث فإنه يدرس تفاعلات الأشياء أو بتعبير آخر هو يدرس تاريخية الواقع. والتاريخ في جوهره ليس إلا هذه الصفة التفاعلية اللاارتدادية . وكذلك شأن الزمن الذي يعد نموذجاً نمطيتًا لصفة اللاارتدادية . . وإذا كان بوترويري أن من الحطأ رد التاريخ إلى الاستدلال (١) لأن التناول العلمي يعجز عن مطاولة التاريخ، فإن الفيزياء الحديثة قد تمكنت من أن تصوغ التاريخ بمهجها الاحتمالي.ولئن كان بوترو يعتبر أن تاريخ الأشياء \_\_ لا طبيعتها وحدها \_ هو ما ينبغي أن يكون الموضوع الأعلى لأبحاثنا العلمية (٢) فإن الفيزياء الحديثة قد بلغت هذا الموضوع الأعلى، لأنها وحدت بين طبيعة الأشياء وتاريخها توحيداً منهجيًّا . وإذا كنا نعرف أن الفارق بين الطبيعة الثابتة والتاريخ المتحرك ، فارق زائف غير حقيقي، لأن الأصل في الأشياء أنها تاريخ لأن الأصل فيها أنها حركة وتشابك وتفاعل وتداخل ولاارتدادية. لأن الأصل فيها - كما سبق أن ذكرنا - أنها عملية ، أدركنا تعاظم الموضوعية في النظرية الفيزيائية الحديثة .

ولكننا إلى جانب هذا الفهم التاريخي للنظرية. نكتشف بين التاريخ والمصادفة رابطة وثيقة ، تجعل من المصادفة تفسيراً ماديًا موضوعيًّا له. إن التاريخ بوجه عام ليس حدثاً خالياً من الترابط والعلية والضرورة ، كما أنه ليس هو العلية الارتدادية الميكانيكية ، بل هو محصلة لعوامل متداخلة متفاعلة من الضرورات والعلل . . وهذا ما يقرّب التاريخ من الدلا لة الموضوعية للمصادفة ، ويقيمه في الوقت نفسه على أساس موضوعي مجالى من الضرورة والعلية . وفي دراسة فلسفة التاريخ تثار ، أول ما تثار مسألة بالغة الأهمية هي : هل يخضع التاريخ لعلية وضرورة أم هو مجرد حركة عشوائية تلعب بها المصادفة بالمعنى الذاتي والغائى والغائى

Emile Boutraux: De la contingence ... P. 145.

<sup>(ُ</sup> ٢ ) المرجع السابق والموضع نفسه .

والميكانيكي دور القوّة الموجّهة؟ والحق أنه بالمفهوم الموضوعي المصادفة - كما رأينا - بحسبانها محصلة لضرورًات متداخلة ، نجد أنه لا تعارض بينها وبين العلية والضرورة ، وإن أخذت الضرورة والعلية فيها دلالة مجالية غير ارتدادية .

والتاريخ ضرورة بهذا المدلول الجديد الذي تداخله المصادفة، التي هي بدورها تفاعل الضرورات وتعقدها، ومحل لتشابكها وتداخلها . التاريخ إذن ليس مرحلة توفيقية بين التحديد وبين عدم التحديد كما يرى بياچيه (١) بل هو مرحلة من التحديد والضرورة ، ولكنه تحديد غير ميكانيكي وهو تحديد لا ارتدادي عواملي مجالي، إن التاريخ عملية متشجهة ، تساهم فيها وتتفاعل معها عوامل الواقع المختلفة . وحركة اتجاهها أو زمنيتها ليست إلا هذه الصفة اللاارتدادية التي هي ثمرة هذا النفاعل والتداخل والتعدد للعوامل والضرورات والعلل المختلفة التي تساهم في صياغتها .

تساهم في صياغتها . وإنبي لأتساءل: أليس هذا المفهوم الموضوعي المادي للتاريخ، هو الذي

يقيم كذلك الأساس المادى للتطور ... ألا نستطيع أن نعتبر التطور شكلا من أشكال التداخل اللاارتدادى وبهذا نخلص مدلوله مما يلصق به من قيم تشبيهية غائية كالاختيار الطبيعى وبقاء الأصلح وغير ذلك ؟.. ألا نستطيع كذلك أن نكتشف رابطة بين صفة المحددة أو ضابطة التغير وntropy التى سبق أنعرضنا لها فى نظرية القوى الحرارية وبين مفهوم التطور ، باعتباره شكلا للتداخل اللاارتدادى الذى يتحقق - تماماً كما تتحقق المحددة - ثمرة تفاعل العوامل والضرورات الجزئية المتغايرة ؟ أليست المحددة ، سواء بسواء كالتاريخ وكالتطرر ، ظاهرة ذات الجاه إلى مستويات ، وأنها ظاهرة غير ارتدادية ؟! ألا نستطيع كذلك أن نجد للحرية الإنسانية مدلولا ماديناً .. لا على أساس عدم الضرورة كما حاول بوترو وغيره من المفكرين والعلماء ، وإنما على أساس هذا المفهوم الموضوعى للمصادفة ، الحاوى للضرورة والعلية والتحديد ؟ إننا لا نقصد أن نحرر الإنسان المستاداً إلى ظاهرة فيزيائية وإنما نقصد أن نفهم أساس الحرية مستعينين

J. Piaget: Introd. à l'Epist. Génét. Tome 11 P. 188. (1)

بالمفهوم الديناميكي للواقع. هذا المفهوم الذي تمدنا به المصادفة الموضوعية والنظرية العلمية الحديثة . إن الحرية تحديد وضرورة ، لأنها اختيار بين ممكنات ، وهي في الأوقات التي تستلزم الضرورة والتحديد ، تستلزم كذلك التعدد والقابلية للتغاير والإمكان المفتوح . وهي إلى جانب ذلك علاقة تفاعلية بين الوعي الذي هو بدوره ثمرة تفاعل وتداخل بين ضرورات متعددة ، وبين الضرورة الموضوعية الحارجية . ولهذا فللحرية وجهان وجه داخلي في نشأتها كإرادة تقوم على ضرورات داخلية متفاعلة متداخلة ، من دوافع وحوافز ، وميول وغير ذلك ، يتحقق عن تشابكها بروز الإرادة كظاهرة نفسية محتومة حتمية عواملية ، ثم للحرية في الوقت نفسه وجه خارجي هو الوعي بالضرورات وتحقيق الاختيار من بينها . وهي في الوجة الحارجي ، عملية فاعلية للسيطرة على الواقع الحارجي في أي شكل من أشكال السيطرة كحيازة أو كتوجيه أو كرفض أو ما شابه ذلك . في أي شكل من أشكال السيطرة كحيازة أو كتوجيه أو كرفض أو ما شابه ذلك . الداخل والحارج ، فالعوامل الداخلية والحارجية ، والحتمية الداخلية وشكل السيطرة الحارجية ، عملية ، موحدة متداخلة متشابكة العوامل . وما نسميه بالحرية إنما هو مظهر ذاذه العملية .

إننا لا ندعى أن المفهوم الموضوعى للمصادفة يقدم لنا أساساً مهاسكاً ماديناً لفهم التاريخ والتطور والحرية والوعى. فإن مثل هذا القول يتطلب الدراسة الحادة لظواهر التاريخ والتطور والحرية متخذين المصادفة الموضوعية فرضاً عاملا موجنها وإنما نحن نشير إلى هذا الفرض العامل الموجه، دون أن نتجاوز هذه الإشارة إلى حكم تقريرى. إلا أن الذى فى مقدورنا أن نقرره هو أن المفهوم الموضوعى للمصادفة يجعل للواقع المادى صفة تاريخية.

إننا نؤمن بأن الواقع المتحقق، واقع حتمى تمسكه ضرورة وانتظام وتحديد وعلية. ولكن هذه التحديدات ليست ارتدادية بل هى تحديدات بالغة التعدد والتعقيد والتداخل والتفاعل، وهذا ما يجعل من المصادفة إحدى الموجّمات الأساسية للضرورة.

وهذا ما يعطي للواقع المتخقق مدلولا تاريخيًّا، وما يجعل للتاريخ أيضاً مدلولا موضوعيًّا ماديًّا.

. . .

وهكذا نستطيع أن نخلص إلى أن الاستبصار الموضوعي المصادفة، تحرير الممهج العلمي من الحدود الميكانيكية ، وتخليص النظرية العلمية من الإسقاطات الذاتية والإطارات الغائية . وإقامة النظرية العلمية على أساس جديد من الضرورة العواملية المجالية ، وتدعيم لموضوعيتها . وهو كذلك استشراف علمي جديد على جماع الممكن ، واتصال بحركته التاريخية وبفاعليته المتجهة .

454

## المراجع

ا ــ كتب بالإنجليزية والفرنسية

1. Aristotle: Physics

في المجموعة التي أشرف على ترجمتها إلى الإنجليزية

۱۹۳۰ W.D. Ross أكسفورد

Translated by R.P. Hardie and R.R. Gaye.

2. Aristotle Metaphysics

في المجموعة نفسها \_ الطبعة الثانية ١٩٢٨ \_ أكسفورد

3. Aristotle: De Caelo.

في المجموعة نفسها ١٩٢٢ - أكسفورد

Translated by J.L. Stocks.

- \*4. A.I. Ayer: The Foundations of Empirical Knowledge.

  MacMillan 1940.
- 5. G.Bachelard: Le Nouvel Esprit Scientifique. Alcan 1943.
- 6. G. Bachelard : L'Activité Rationaliste de la Physique Contemporaine

P.U.F. 1951 Paris.

- 7. L. Bachelier: Le Jeu, la Chance et le Hasard. Flammarion Paris 1914.
- 8. C. Bailey: The Greek Atomists and Epicurus.
  Oxford Clarendon Press 1928.
- 9. A. Cornelius Benjamin: An Introduction of the Philosophy of Science.

MacMillan 1937, New York.

10 J. Benrubi: Les Sources et les Courants de la Philosophie Contemporaine.

Tome I. Paris 1933. Alcan.

11. E. Borel: Le Hasard.
Alcan. Paris. 1932.

- 12. Max Born: Natural Philosophy of Cause and Chance. Clarendon Press. 1949. Oxford.
- 13. E. Boutraux : De la Contingence des Lois de la Nature. 9ème éd. Alcan. 1921.

- E. Boutraux : De l'Idée de Loi Naturelle dans la Science et la Philosophie Contemporaine. J. Vrin. Paris 1925.
- 15. E. Brehier: Histoire de la Philosophie. Tome II Philos. Moderne. P.U.F. 1944.
- 16. L. de Broglie: L'avenir de la Science. Librairie Plon; 1941 Présences.

مع مقالات أخرى لمؤلفين آخرين:

- 17. L. de Broglie: Matière et Lumière Albin Michel, Paris, 1937.
- 18. L. Brunschvicg: L'Expérience Humaine et la Causalité Physique. Paris. Alcan. 1922.
- 19. E.A. Burtt: The Metaphysical Foundations of Modern Physical Science.

  Kegan Paul 1925.
- 20. R. Carnap: Logical Foundation of Probability. Second Impression. Kegan Paul 1951.
- 21. A.A. Cournot: Exposition de la Théorie des Chances et des Probabilités.

  Paris. Hachette. 1843.
- 22. A.A. Cournot: Essai sur les Fondements de nos Connaissances. 3ème éd. Hachette. Paris. 1922.
- 23. A.A. Cournot: Traité de l'Enchaînement des Idées Fondamentales dans les Sciences et dans l'Histoire.

  Hachette. Paris. 1911.
- 24. A.A. Cournot: Considérations sur la Marche des Idées et des Evènements dans les Temps Modernes. Boivin et Cie. Paris. 1934. 2 Vols.
- 25. A.A. Cournot: Matérialisme, Vitalisme, Rationalisme. Hachette. Paris. 1923.
- 26. Sir W.C. Dampier: A History of Science.
  3rd ed. Cambridge Univ. Press. 1942.
- 27. Darbon: Le Concept du Hasard dans la Philosophie de Cournot. Alcan. Paris. 1911.
- 28. H.G. Davies. Philosophy and Modern Science. Principia Press. Indiana, 1931.
- 29. I.L. Destouches: La Mécanique Ondulatoire. P.U.F. Paris. 1948.

- 30. H. Dingle: Science and Human Experience. Williams and Norgate, London, 1931.
- 31. Sir A.S. Eddington: The Philosophy of Physical Science. Cambridge Univ. Press. 1939.
- 32. Sir A.S. Eddington: The Nature of the Physical World. Cambridge Univ. Press. 1944.
- 33. A. Einstein (and L. Infeld): The Evolution of Physics. Cambbridge 1938.
- 34. F. Engels: Dialectics of Nature. Translated by C. Dutt. International. Publisher. New York. 1940.
- 35. A. Fouillée: Esquisse d'une Interprétation du Monde. Alcan Paris. 1913.
- 36. Ph. Frank: Modern Science and its Philosophy. Harvard Univ. Press. 1949.
- 37. J.B. Haldane; La Philosophie Marxiste et les Sciences. Trad. de l'anglais par E. Bottigelli, éd. Sociales 1946.
- 38. O. Hamlin: Le Système d'Aristotle. Alcan. Paris. 1920.
- 39. L. de Harpe: De l'ordre et du Hasard. Paris Vrin et Neuchatel.
- 40. D. Hume: A Treatise of Human Nature.
  Oxford 1946. Ed. L.A. Selby Bigge.
- 41. D. Hume: Enquiry Concerning Human Understanding. In Theory of Knowledge. edited by D.C. Yalden Thomson. Nelson, 1951.
- 42. Sir J. Jeans: Physics and Philosophy. Cambridge Univ. Press. 1946.
- 43. I. Kant: Critique of Pure Reason. Trans. by Norman Kempsmith.

MacMillan 1950.

- 44. J.M. Keynes: A Treatise on Probability.

  MacMillan 1929.
- 45. W. Kneale: Probability and Induction. Clarendon Press. Oxford. 1949.
- 46. Laplace: Essai Philosophique sur les Probabilités. E. Chirol. Paris. 1920.

- 47. J. Lindsay: Marxisme and Contemporary Science. Dennis Dobsey, 1949.
- 48. Lucrete: De Rerum Natura. Trans. by C. Bailey. Clarendon Press. Oxford. 1947.
- S. Lupasco : L'Expérience Microphysique et la Pensée Humaine.
   P.U.F. 1941.
- 50. S. Mansion: Le Jugemènt d'Existence chez Aristote. Louvain. Paris. 1946.
- 51. G. Matisse: L'arrangement de l'Univers par l'Esprit. Alcan. Paris, 1938.
- 52. E. Meyerson : Identité et Réalité.3 ème éd. Alcan. Paris 1926.
- G. Milhand. Etudes Sur Cournot. Paris. Vrin. 1927.
- 54. J.S. Mill: System of Logic Longmans. 1925. 8th ed.
- 55. Jean Nicod: Foundations of Geometry and Induction. Translated by Ph. P. Wiener - Idgan Paul. 1930.
- 56. H.J. Paton: Kant's Metaphysics of Experience. 2 Vols.
  Allen and Unwin. London. 1936.
- 57. G.S. Peirce: Principles of Philosophy. Collected Papers. Vol. 1. 1931.
- 58. G.S. Peirce. Elements of Logic. Collected Papers. Vol. 11.
- 59. G.S. Peirce: Pragmatism and Pragmaticism.
  Collected Papers Vol. V. 1934.
- 60. G.S. Peirce: Scientific Metaphysics Collected Papers. Vol. VI 1935.
  - (Collected Papers Harvard Univ. Press. ed. by Charles Hartshorne and Paul Weiss.).
- 61. J. Perrin: Les Atomes. Felix Alcan. Paris. 1924.
- 62. J. Piaget. Introduction a l'Epistemologie Génétique, Tome II.

  La Pensée Physique.

  P.U.F. 1950.

63. J. Piaget (et B. Inhelder) : La Génèse de l'Idée du Hasard chez l'Enfant.

P.U.F. 1951.

- 64. M. Plank. Philosophy of Physics. Trans. by W.H. Johnston. London. Allen. 1936.
- 65. R. Pourier: Remarques Sur la Probabilité des Inductions. J. Vrin. Paris 1931.
- 66. H. Poincaré: Science et Méthode. Flammarion 1908.
- 67. H. Poincaré: Science et Hypothèse. Flammarion 1948.
- 68. F.P. Ramsey: The Foundation of Mathematics. Kegan Paul. 1931.
- 69. H. Reichenbach: Philosophical Foundations of Quantum Mechanics.

Univ. of California Press, 1944.

70. A. Rey: La Théorie de la Physique ches les Physiciens Contemporains.

2ème éd. 1923. Alcan.

71. W.D. Ross: Aristote.

Matheun, 1937, 3rd, ed.

72. B. Russell: Human Knowlege; its Scope and Limits.
Allen and Unwin. 1948.

73. J. Segond: Hasard et Contingence.

Hermann Paris. 1938.

74. Puis Servien: Le choix au Hasard. Hermann. 1941.

75. Puis Servien : Base physique et base Mathématique de la Théorie des Probabilités.

Hermann. 1942.

- 76. Puis Servien: Probabilités et Physique. Hermann 1948.
- 77. Puis Servien: Probabilité et quanta. Hermann 1948.
- 78. J.W Sullivan: The Bases of Modern Science. Pelican Book, 1939.

79. I. Todhunter: A History of the Mathematical Theory of Probability.

Cambridge. MacMillan. 1865.

80. J. Wahl: The Philosopher's Way. O.U. PRESS. 1948.

- 81. J.R. Weinberg: An Examination of Logical Positivism. Kegan Paul. London. 1936.
- 82. A.N. Whitehead: Science and Modern World. Cambridge Univ. press. 1926.
- 83. A.N. Whitehead: Adventures of Ideas. Pelican Book, 1942.
- 84. Donald Williams: The Ground of Induction.

  Harvard Univ. Press, 1947.

## س - كتب بالعربية:

الدكتور زكى نجيب محمود: المنطق الوضعي . الناشر – مكتبة الأنجلو المصرية ١٩٥١

الدكتو عبد الكريم اليافى : الفيزياء الحديثة والفلسفية مطبعة الجامعة السورية ١٣٧٠ هـ ١٩٥١ م .

الدكتور عثمان أمين : ديكارت النهضنة المصرية ١٩٤٢

## ح ـ مقالات بالإنجليزية والفرنسية:

- 89. F.J. Auscombe: Mr. Kneale on Probability, Mind. Vol; LX.Num. 239 July 1951.Nelsons and Sons. Edinburgh.
- 89. M. Born: Physics and Metaphysics.

  Science News. Penguin Boook 1950. Num. 17. ed. by J.L.

  Cramnar.
- 90. A. Einstein: My attitude to Quantum Mechanics. Science News.

  Penguin Book, Num. 17. Sept. 1950. ed. by J.L. Cranmar

- 91. R. Fortet: Opinions Modernes sur les fondements du Calcul des Probabilités Dans "les grands Courants de la Pensée Mathématique" présentés par F. Le Lionnais. Cahier du Sud. 1948, pp. 207 215.
- 92. M. Fréchet: Les Définitions Courantes de la Probabilité. Revue Philosophique. P.U.F. 17ème: 1945, pp. 129 - 169.
- 93. B. Ginsberg: The Probability and Philosophical Foundations of Scientific Knowledge. Philosophical Review, May, 1934. Cornell Univ. Press.
  - Ithica. New York, Vol. XLIII. Num. 3, pp. 258 278.
- 94. R.S. Goodstein: On Von Misés Theory of Probability. Mind. Nelson and Sons Edinburgh. Vol. XLIX. No. 193.
   Jan. 1940. pp. 58 62.
- 95. Norman M. Martin: The Explicandum of the Classical concept of Probability, Philosophy of Science. Williams and Wilkins Company Baltimore. Vol. 18 Num. I, Jan. 1951.
- 96. F. Mentré: Les Racines Historiques du Probabilisme Rationnel de Cournot, Revue de Métaphysique et Morale. Colin 3ème Année 1905.

  pp. 485 508.
- 97. R.H. Nishet: The Foundation of Probability, Mind. January 1926. Vol. XXXV.

  No. 137. Nelson and sons. Edinburgh.
- 98. F. Perrin: L'Abandon du Déterminisme Scientifique Fondamental. Bulletin de la Société Française de Philosophie. 43 année. No. 4
  - Oct. Déc. Séance du 28 Mai, 1949.
- 99. Melpa Phyllips: Quantum Mechanics. The Philosophy for the Future ed. by R. Sellars and Others.

  MacMillan, 1949, pp. 188 201.
- 100. H. Piéron: Essai sur le Hasard. La Psychologie d'un Concept Revue de Métaphysique et de Morale. Dixiéme année. 1902. pp. 681 - 695. Colin. Paris.
- 101. K. Popper: Indeterminism in Quantum Physics and in Classical Physics. Br. Journ. For the Philos. of Science. Vol. 1. Nos. 2. 3.
  - Nelson. Ediaburgh and London.

- 102. H.J. Pos: Remarks on the Materialism of the Eighteenth Century. pp. 33 40. Philosophy for the Future. ed. Sellars and Others. MacMillan 1949.
- 103. H. Reichenbach: Sur les Fondements logiques de la Probabilité. Recherches Philosophique. Vol. IV. 1934 - 1935. Boivin. Paris, pp. 361 - 370.
- 104. Puis Servien: Hasard et Mathématiques.

  Les grands Courants de la Pensée Mathématique. Présenté
  par Lionnais. Cahier du sud. 1948.
- 105. D. Williams: La Probabilité, Induction et l'Homme Prévoyant.

  L'Activité Philosophique Contemporaine en France et aux Etats Unis. Tome I. La Philosophie Américaine.

  P.U.F.M. Farber.
- 106. G.H. Von Wright: Carnap's Theory of Probability. Philosophical Review, July 1951.Cornell Univ. Press. New York, pp. 362 374.
- 107. G.H. Von Wright: On Probability.

  Mind (Nelson and Sons Edinburgh). Vol. XLIX. Num. 195.

  July 1940, pp. 265 283.

د ـ المعاجم :

- 108. J. Hasting: Encyclopedia of Religion and Ethics. 1910 Edinburgh. Tandt. Clark.
- 109. A. Lalande: Vocabulaire Technique et Critique de la Philosophie.

  Alcan, 1926.

## الفهسرس

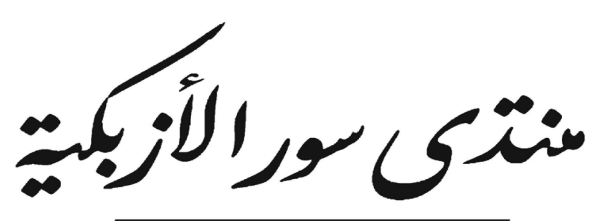
| ٧  | تمهيد                                         |
|----|-----------------------------------------------|
| 11 | مدخل                                          |
| ۱۹ | المقدمة : ماذا تقوله هذه الدراسة              |
|    | الباب الأول: نظريات في المصادفة               |
| ۲۱ | القصل الأول: الدلالة الشائعة للمصادفة         |
| ٣١ | ١ ـ المصادفة أساس العلم الحديث                |
| ٣٣ | ٢ ـ ثنائية المصادفة والضرورة                  |
| ٣٤ | ٣ ـ المصادفة أثر نفسي                         |
| ٣٧ | ٤ ـ المصادفة والغائية                         |
| ٤٠ | ٥ ـ تطور مفهوم المصادقة                       |
| ٤٤ | ٦ ـ المصادفة عند الطفل                        |
| ٤٩ | القصل الثاني : نظرية المصادفة في العهد القديم |
| ٤٩ | ١ ـ المصادفة عند إمبادقل                      |
| ٥٣ | ٢ ـ المصادفة عند دميقريطس                     |
| 77 | ٣ ـ المصادفة عند أرسطو                        |
| ٦٥ | ٤ ـ الضرورة عند أرسطو                         |
| ۸۲ | ٥ ـ دلالات الضرورة عند أرسطو                  |

| ٦ ـ المصادفة عند أبيقور                          |
|--------------------------------------------------|
| ٧ ـ المصادقة عند لوكريتس                         |
| الفصل الثالث: المصادفة في الفكر الحديث           |
| ١ ـ المصادفة في مطلع التفكير العلمي              |
| ٢ ـ المصادفة عند هيوم                            |
| ٣- المصادفة عند كانط ولا بلاس                    |
| ٤ ـ المصادفة عند كورنو                           |
| ٥ ـ تعريفات كورنو للمصادفة                       |
| ٦ ـ مفهوم الاستقلال عند كورنو                    |
| مفهوم الالتقاء العرضي                            |
| المصادفة الرياضية عندكورنو                       |
| ٧ - مقارنة بين أرسطو وكورنو ولا بلاس وستيوارت مل |
| ٨ ـ المصادفة عند بيرس                            |
| ٩ ـ المصادفة عند بوانكاريه                       |
| ١٠ ـ المصادفة عند كينز                           |
| ١١ ـ تعريفات عامة وخلاصة للباب الأول             |
| الباب الثاني : المصادفة بين الرياضة والفيزياء    |
| الفصل الأول: حساب الاحتمالات                     |
| ١ ـ تتبع تاريخي                                  |
| هيوم .لابلاس. كورنو. اليس وفن. بيرس              |
| ٢ ـ النظرية التقليدية للاحتمال                   |
| ٣ ـ النظرية المنطقية للاحتمال                    |
| كينز . جيفرز. الوضيعة المنطقية                   |
| دونالد ویلیامز. کارناب. نقد عام                  |
| ٤ - النظرية التكرارية للاحتمال                   |
| تعریف عام، بیرس، ریشنباخ                         |
|                                                  |

|     | فريثيته. نقد عام . رد التكرارية إلى المنطقية    |
|-----|-------------------------------------------------|
| 750 | ه ـ تلخیص عام                                   |
|     | أصل الاحتمال. المصادفة والاحتمال سيرفيان        |
|     | المصادفة مقدار فيزيائي                          |
| 704 | الفصل الثانى: المصادفة والفيزياء                |
| 707 | ١ ـ حدود الفيزياء التقليدية                     |
| 409 | ٢ ـ أزمة الفيزياء التقليدية                     |
|     | القانون الثاني لنظرية القوى الحرارية. النظرية   |
|     | الحركية للغازات. الحركة البراونية               |
| 777 | ٢ ـ الفيزياء الحديثة                            |
|     | النحلل الراديومي التركيب الداخلي للذرة          |
| 272 | ٤ ـ طبيعة الضوء                                 |
|     | التفسير الجسمي والتفسير الموجى ظاهرتا التداخل   |
|     | والانعطاف نظرية الكم. المفعول                   |
|     | الكهرضوئي. مفعول كمتون. مبدأ                    |
|     | عدم اليقين                                      |
| ۲۸۰ | ٥ ـ الميكانيكا الموجية                          |
|     | موجة الاحتمال. المظهر التكميلي                  |
|     | الاحتمال والفيزياء الحديثة. موضوعية المصادفة    |
| 777 | ٦ ـ موضوعية الفيزياء الحديثة (تفسير وتحليل)     |
|     | عدم اليقين ٢١٣ التداخل بين الظاهرة والقياس      |
|     | موصوعية عدم اليقين مفهوم الاحتمال. موقف أينشتين |
| 797 | ٧ ـ سلامة الأساس الحتمى للفيزياء الحديثة        |
|     | العلية الصرورة. الحرية                          |
| ۳۰0 | ٨ ـ القيمة الفلسفية للفيزياء الحديثة            |
|     | المظهر التكميلي تخلف الفردية القابلية           |

|     | على التنبؤ الموضوعية موقف جينز                      |
|-----|-----------------------------------------------------|
|     | نتائج عامة                                          |
| 317 | ٩ ـ تلخيص عام                                       |
|     | المصادفة في الفيزياء الحديثة                        |
| ٣٢. | خلاصة البحث                                         |
| ٣٢٠ | ١ ـ المصادفة تحقق موضوعي ذو دلالة موحدة             |
| ۳۲٦ | ٢ ـ تطور مفهوم المصادفة عند الطفل رفى التاريخ العام |
| ۳۲۹ | ٣ ـ دلالة المصادفة في النظريات الفلسفية             |
| ٣٣٢ | ٤ ـ دلالة المصادفة في حساب الاحتمالات والفيزياء     |
| 772 | ٥ ـ نقد النظرية العلمية عند إميل بوترو              |
| ٣٣٧ | ٦ ـ أثر المصادفة الموضوعية في تطوير النظرية العلمية |
| ٣٤٣ | المراجع                                             |

مطابع الميئة المصرية العامة للكتاب



WWW.BOOKS4ALL.NET

https://www.facebook.com/books4all.net

رقم الإيداع بدار الكتب ٢٠٠٣ / ٣٠٠٣

I.S.B.N . 977 - 01 - 8370 - 9