تاريخ المروب الصليبية (١)

## دولة السلاجقة

وبروز مشروع إسلامى لمقاومة التغلغل الباطني والغزو الصليبي

> الدكتور على محمد محمد الصَّلاَّبي



#### جميع الحقوق محفوظة

الطبعة الأولى ١٤٢٧هـ - ٢٠٠٦م

رقم الإيداع: ٢٠٠٦/٧٩٢٥م

بطاقة الفهرسة فهرسة أثناء النشر إعداد الهيئة المصرية العامة لدار الكتب والوثائق القومية إدارة الشئون الفنية

الصلابي، على محمد. دولة السلاجقة / على محمد محمد الصلابي. ط١- القاهرة مؤسسة اقرأ للنشر والتوزيع والترجمة ، ٢٠٠٦ مج١ (٢٤٤ص) ، ٢٤ سم تدمك: ٤- ٨٢ - ١١١٩ - ٧٧٩ ١- الدولة السلجوقية ٢ – العنوان ٩٥٣.٧٣٩

## مؤسسة اقرأ

للنشر والتوزيع والترجمة ١٠ ش أحمد عمارة – بجوار حديقة الفسطاط القاهرة ت: ٥٣٢٦٦١٠ محمول:٥٣٢٧٣٠٢ - ١٠١١٧٥٤٤٧

> www.iqraakotob.com E-mail:info@iqraakotob.com





### القدمية

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مُضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ﴿يَا أَيُّهَا اللّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ﴿يَا أَيُّهَا اللّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَ

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن تَفْسِ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا الله الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالأرْحَامَ إِنَّ الله كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا﴾ [النساء: ١].

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهُ وَقُولُوا قَوْلاً سَدِيدًا ﴿ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُلُــوبَكُمْ وَمَن يُطع اللهُ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظيمًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠،٧٠].

يارب لك الحمد كما ينبغي لجلال وجهك وعظيم سلطانك، ولك الحمد حتى ترضى، ولك الحمد إذا رضيت، ولك الحمد بعد الرضا، فلله تعالى الحمد كما ينبغي لجلاله، وله الثناء كما يليق بكماله، وله المجد كما تستدعيه عظمته وكبرياؤه، أما بعد:

هذا الكتاب امتداد لما سبقه من كتب درست عهد النبوة وعهد الخلافة الراشدة، وقد صدر منها: السيرة النبوية عرض وقائع وتحليل أحداث، أبو بكر الصديق، وعمر بن الخطاب، وعثمان بن عفان، وعلي بن أبي طالب، والحسن بن علي رضي الله عنهم جميعاً، والدولة الأموية، وقد سميت هذا الكتاب «دولة السلاجقة وبروز مشروع إسلامي لمقاومة التغلغل الباطني والغزو الصليبي»، ويعتبر حلقة مهمة ضمن سلسلة حلقات تاريخ أمتنا والمتعلقة بالحروب الصليبية والتي نسأل الله تعالى بأسمائه الحسنى وصفاته العلى أن يوفقنا لإتمامها وأن تكون خالصة لوجهه الكريم ويطرح في كل الكتب القبول والبركة من عنده، وهذا الكتاب يتحدث عن السلاجقة وأصولهم وسلاطينهم ومواطنهم وبداية ظهورهم، وعن الصال الأتراك بالعالم الإسلامي، وعن المشرق الإسلامي قبيل ظهور السلاجقة، وعن الدولة الشامانية والغزنوية والصراع الغزنوي السلجوقي، ومعركة دندانقان وقيام السلطنة العباسيين، وعن صلتهم بالقرامطة، وموقفهم من حماية حدود الدولة الإسلامية، وعن العباسيين، وعن صلتهم بالقرامطة، وموقفهم من حماية حدود الدولة الإسلامية، وعن متخصصة في مناصرة حركة التشيع وإثارة التفرقة والنعرات الضيقة وإنشائهم مراكز شيعية متخصصة في التأليف والتعليم وإشاعة الآراء المنحرفة للفلاسفة مثل حركة إخوان الصفا،

وعن نهاية الدولة البويهية، ويتحدث عن اجتماع السلاجقة على زعامة طغرل بـك وتوسع دولتهم واعتراف الخليفة العباسي بهم، ويتكلم هذا الكتاب عن النفوذ الفاطمي العبيدي في العراق وفتنة البساسيري، وعقيدة الدولة الفاطمية العبيدية وصلتها بالقرامطة، وعن حكم العلماء في الفرق الباطنية، وعن جهود هبة الله الشيرازي في نشر الفكر الباطني في العراق وما حولها ودعمه للحركة الانقلابية التي قام بها القائد العسكري البساسيري للقضاء على الخلافة العباسية وضم العراق للدولة الفاطمية العبيدية، وعن استيلاء البساسيري على بغداد وإقامة الخطبة فيها للفاطميين، وعن رسالة الخليفة القائم بأمر الله من أسره إلى طغرل بك، واستجابته لنداء الخليفة ومقتل البساسيري ومحاربة السلاجقة للدعوة الفاطمية العبيدية، وعن موقف الدولة السلجوقية من الدولة البيزنطية في عهد طغرل بك، وعن جهود الوزير السلجوقي عميد الملك الكندري في خدمة الدولة، ويتضمن هذا الكتاب سيرة السلطان السلجوقي ألب أرسلان الذي تولى السلطنة بعد طغرل بك وعن جهاده في سبيل الله، وحملته على الشام وضم حلب وعن انتصاره الشهير الكبير في معركة ملاذكرد سنة ٤٦٣هـ على الروم ووقوع ملكهم في الأسر وما ترتب على تلك المعركة من نتائج، ويتحدث عن وفاة ألب أرسلان وتولى ابنه ملكشاه من بعده السلطنة، وعن سيرة ملكشاه بنوع من التفصيل، وعن سيرة الحسن الصباح والدعوة النزارية الإسماعيلية الحشيشية وسيطرته على قلعة ألموت وعن مراتب ودرجات أعضاء الدعوة النزارية الباطنية، ومهام الدعاة عندهم، ومراحل الدعوة لديهم، ومنطلقات الحركات الباطنية، وأساليبهم في خداع جماهير النـاس، وعـن المراسـلة الـتي تمت بين الحسن الصباح، والسلطان ملكشاه، ويعطى نبذة مختصرة عن دولة الإسماعيلية في إيران، ويتكلم عن الخليفة القائم بأمر الله العباسي وخلافة ابنه المقتدي بالله، وتـدهور العلاقات بين ملكشاه والمقتدى بأمر الله، ويبرز الكتاب المشروع السنى الَّذي قيام بـــه الـــوزير السلجوقي نظام الملك في عهد ألب أرسلان وملكشاه، ويفصل في سيرة هذا السياسي الكبير، فيتحدث عن ضبطه لأمور الدولة، والتصور النظري عنده لها واهتمامه بالتنظيمات الإدارية، والبعد الاقتصادي وعنايته بالمنشآت المدنية، ودوره في النهوض بالحركة العلمية والأدبية، وعن عبادته، وتواضعه، ومدح الشعراء له، وعن وفاته وتأثر أهـل بغـداد والمسـلمين بوفاتـه ورثـاء الشعراء له بقصائد منهم مقاتل بن عطية حيث قال:

يتيمة صاغها الرحمن من شرف فردًها غيرةً منه إلى الصدف

كان الوزير نظام الملك لؤلــوة عزَّت فلم تعرف الأيام قيمتهـا ويمضي الكتاب مع القارئ إلى عهد التفكك وضعف وانهيار الدولة السلجوقية، ويشير إلى الصراع بين بركيارق بن ملكشاه، وتركان خاتون زوجة أبيه التي قاتلت من أجل تولى ابنها محمود الطفل الصغير للسلطنة ويفصل الكتاب في الصراعات الداخلية والقتال الذي حدث داخل البيت السلجوقي، ووفاة بركيارق بن ملكشاه وتولي محمد بن ملكشاه السلطنة والذي قام بمحاربة الباطنية. وتناول الكتاب سيرة الخليفة المستظهر بالله، وسيرة السلطان السلجوقي سنجر بن ملكشاه، والصراع الداخلي في البيت السلجوقي على السلطنة، وسيرة السلطان مسعود بن محمد بن ملكشاه، وصراعه مع الخليفة العباسي المسترشد بالله الذي حاول انتزاع حقوق الخليفة من السلاطين السلاجقة وإعادة هيبة الخلافة إلا أنه عزل ثم قتل بواسطة الباطنية، ثم تولى الخليفة الراشد بعد والده المسترشد إلا أنه عزل ثم قتل في عهد السلطان مسعود السلجوقي، وتحدثت عن مظاهر السيطرة السلجوقية على الخلافة الياسية والتي منها: نقل مقر الحكومة خارج بغداد، وتفويض السلطة من الخلافة إلى السلجوقي، وتدخل السلاجقة في ولاية العهد، وحرمان الخلافة العباسية خلال المباسية في عهد المقتفي لأمر الله المتوفى سنة ٥٥٥هـ والذي سيأتي الحديث عنه بإذن الله العباسية في عهد المقتفي لأمر الله المتوفى سنة ٥٥٥هـ والذي سيأتي الحديث عنه بإذن الله عند حديثنا عن الزنكيين، وأشرت إلى نهاية الدولة السلجوقية وأسباب زوالها.

وفي الفصل الثاني تطرقت إلى نظام الوزارة العباسية في العهد السلجوقي وعن صفات وزير الخليفة العباسي من العلم، والرأي السديد، والعدل، والكفاية والسياسة والشئون الدينية، وقوانين الوزارة والبلاغة وحسن الترسل والمحبة لدى العامة والخاصة، والمعرفة بقواعد ديوان الخلافة، وعن صفات الوزير السلجوقي، من محبة العلم والعلماء والعدل، والصلاح والفقه، وإجادة اللغتين العربية والفارسية، والكفاية، وتدبير البلاد والجيوش، والشهامة والصبر، وعن مراسم تقليد البوزير العباسي والسلجوقي والقابهم وامتيازاتهم وصلاحياتهم الإدارية والسياسية والمالية والعسكرية، وعن أساليب العزل والمصادرة، وعن المساومة والمنافسة على منصب الوزارة العباسية والوزارة السلجوقية، وترجمت لأشهر وزراء الخلفاء العباسيين في العهد السلجوقي كفخر الدولة بن جهير، وعميد الدولة بن جهير، والوزير أبى شجاع محمد بن الحسين الروذراوري وهو القائل عن الوزارة:

تولاها وليس له عــــدو وفارقهــا وليس له صديق

والوزير الحسن بن علي بن صدقة، وشرف الدين علي بن طراد الزينبي، والوزير الكبير عون الدين بن هبيرة الذي ستأتي - بإذن الله- ترجمته مفصلة في سيرة نور الدين زنكي عند

حديثنا عن الزنكيين ودورهم المجيد في دحر الصليبيين، كما أشرت إلى وزراء سلاطين السلاجقة وأهم أعمالهم.

وفي الفصل الثالث اهتممت بالمؤسسة العسكرية السلجوقية التي كانت القوة الضاربة للدولة، ففصلت في أسس الإدارة العسكرية السلجوقية، كالتنشئة العسكرية للأبناء، والجهاد في سبيل الله، والحرص على كسب ولاء الجيش وقادته، والخبرة والتجربة، والإخلاص والتضحية، والحيطة والحذر والمتابعة، والعلاقة بين الجند وقادتهم، والتدرج في الرتب العسكرية، والجمع بين الرأى والتدبير والقوة العسكرية، والاعتماد على أجناس مختلفة، وزيادة عدد أفراد الفرق العسكرية، والتقسيم العشري كأمراء المئين مقدمي الألوف، وأمراء العشرات، والخمسات، والإقطاع العسكري، وخصائصه، وعوامل التوسع فيه وموقف العلماء منه، ونظام الرهائن، والإعداد المعنوي للجيش، كما تحدثت عن نظم الإدارة العسكرية كالمناصب القيادية، كالأمر الحاجب الكبر، وصفات قائد الجيش ورواتب الجند، والقائد العام وأمير الحرس، والمقدم والعميد والأتابك، وقاضي العسكر وديـوان عـرض الجيش، كتنظيم سجلات أسماء الجند، وعرض الجيش، وتحديد المهام الموكلة إلى الجند والإشراف على النواحي التموينية، والنواحي المالية، والإشراف على التسليح وعلى زي الجند، وثكناتهم، وعن أقسام الجيش السلجوقي من القوة النظامية، والقبائل التركمانية، وفرق الولايات وقوات المدن والمتطوعة والأوباش والطلائع وفرق إعداد المنازل التي سيمر بها الجيش، وعن عناصر الجيش من الأتراك والعرب، والأكراد والديلم والأرمن، وفرق الجيش، كالفرسان والنشابة والنفاطيين والمنجنيقيين، وعن التعليم والتدريب العسكري، وحجم الجيش السلجوقي ونظام العيون والجواسيس، والإسناد العسكري بالجند، والمهندسين، وحمل الأثقال والتموين والإسناد الطبي، وعن الخيل ودورها في القتال، وشعار السلاجقة وأعلامهم والموارد المالية لجيوشهم، وتحدثت عن الأسلحة الهجومية وأسلحة الوقاية والدفاع عن النفس، وأسلحة العرض والزينة، ونظام حماية المدن ووسائل الحصار، وصناعة الأسلحة وخزائنها والخطط والفنون القتالية عند السلاجقة، كالقدرة على التحرك، مثل السرعة، واستخدام الكمائن، والتراجع الزائف، وخطة تطويق العدو، والمباغتة والمفاجأة والرمي بالسهام والالتحام مع العدو والاستنزاف وسياسة الأرض المحروقة والتأثير على جيش العدو، والسيطرة على الطرق وعلى موارد المياه، والتأمين العسكري والمهام الخاصة الطارئة والحربية، والحراسة ونظام التعبئة، وأفردت مبحثاً عن أثر نظم السلاجقة في الدولة الزنكية، والأيوبية والمماليك، وقد تأثرت كذلك الدولة العثمانية بتلك النظم العسكرية، وقد

أشرت إلى دور المرأة في العهد السلجوقي.

وفي الفصل الرابع كان الحديث عن المدارس النظامية منذ نشأتها وعن أهدافها التعليمية ووسائل نظام الملك في تحقيق أهداف المدارس، كاختيار الأماكن، والأساتذة والعلماء، وتحديد منهج الدراسة، وتوفير الإمكانات المادية، وتنظيم الهيئة التدريسية، من تعيين الأساتذة وفصلهم وأثر تلك المدارس في العالم الإسلامي، فقد أدت رسالتها من تخريج العلماء على المذهب السني الشافعي وزودت الجهاز الحكومي للسلاجقة بالموظفين ردحاً من الزمن وبخاصة دوائر القضاء والحسبة والاستفتاء وهـي مـن أهـم وظـائف الدولـة في ذلـك الشمال الأفريقي ودعموا الوجود السني بها، وقد ساهمت هذه المدارس في إعادة دور منهج أهل السنة في حياة الأمة بقوة، وتقليص نفوذ الفكر الشيعي خاصة بعد أن خرجت المؤلفات المناهضة له من هذه المدارس وكان الإمام الغزالي صاحب القدح المعلى في الوقوف أمام المد الشيعي الباطني الإسماعيلي، وقد مهدت المدارس النظامية بتراثها ورجالها وعلمائها السبيل ويسرته أمام نـور الـدين زنكـي والأيـوبيين كـي يكملـوا المسـيرة الـتي مـن أجلـها أنشـئت النظاميات، وتتمثل في سيادة الإسلام الصحيح خاصة في المناطق التي كانت موطناً للنفوذ الباطني الرافضي في تلك المرحلة، كالشام ومصر وغيرها، كما أنها أمدت الأمة بالعقيدة الصحيحة والفكر الثاقب، والثقافة العميقة، والمناهج التربوية الرائدة التي أسهمت في تخريج قادة الجهاد في العهد الزنكي وامتد تأثيرها الفكري والعقائدي إلى الدولة الأيوبية والمماليك بل تعدى مداها الزمني إلى يومنا هذا.

وقد قامت المدارس النظامية على فقه الإمام الشافعي وتراثه في الأصول والفقه، كما كان لتراثه تأثير كبير في المدارس النظامية، ولذلك رأيت من المناسب أن نعرف بهذا الإمام الكبير، فذكرت شيئاً من سيرته، وأصوله في إثبات العقيدة، ومنهجه في إثباتها، كحقيقة الإيمان ودخول الأعمال في مسماه، وزيادة الإيمان ونقصانه، وحكم مرتكب الكبيرة، وتوحيد الألوهية، وطريقته في الاستدلال على وجود الله، وتوحيد الأسماء والصفات، وعقيدته في الصحابة وعناصر المنهج في فقه الإمام الشافعي، وعن توافر شروط المجدد في عال الفقه وأصوله، كما ترجمت للإمام أبي الحسن الأشعري، فقد أسهم هذا الإمام بتراثه وأفكاره التي وضعها في كتبه في نشاط المدارس النظامية التي اعتمدت ما وصل إليه من بحوث في عقائد أهل السنة والردود على المعتزلة والمخالفين لأصول أهل السنة والجماعة، وقد بينت المراحل التي مرّ بها وكيف استقر في المرحلة الثالثة على أصول منهج أهل السنة

والجماعة، وتحدثت عن سر عظمة الأشعري في التاريخ ووضحت عقيدتــه الــتي يــدين بهــا وآخر ما مات عليه من معتقد، وأثر تراثه في المدارس النظامية وكيف امتـد ذلـك التـأثير في عهد الأيوبيين والمماليك والعثمانيين، وتحدثت عن إنصاف ابن تيمية لأعلام الأشاعرة وثنائه على أبي الحسن الأشعري، وموقفه من الباقلاني والجويني والغزالي وأفردت مبحثاً عن أشهر علماء المدارس النظامية، كأبي إسحاق الشيرازي، وتكلمت عن مكانته وثناء الناس عليه ومؤلفاته وشيء من شعره، وترجمت لإمام الحرمين عبد الملك الجويني وأشرت إلى ثنــاء الناس عليه وأهم أخلاقه وصفاته، وذكرت القيمة العلمية لكتـاب الإمـام الجـويني غيـاث الأمم، وعودته إلى مذهب السلف ورجوعه عن علم الكلام ونهيه أصحابه عنه، ومؤلفاته في العقيدة والفقه وأصوله والخلاف والجدل والسياسة، وترجمت للإمام الغزالي الذي كان مـن كبار الأساتذة في المدارس النظامية، وتحدثت عن اجتهاده في طلب العلم، وملازمته إمام الحرمين، وتعيينه مدرساً على نظامية بغداد، وعن أسباب نبوغ الغزالي وشهرته والتحول الكبير الذي غير مجرى حياته وعودته للتصدي للتعليم، والترتيب الزمني لمؤلفاته، وموقفه من الشيعة الباطنية وموقفه من الفلاسفة والفلسفة وعلم الكلام والتصوف، ومنهجه الإصلاحي وصفات هذا المنهج، وتشخيصه لأمراض المجتمع، وتكلمت عن ميادين الإصلاح عنده، ووضع منهاج جديد للتربية والتعليم وبناء العقيدة الإسلامية وإحياء رسالة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، ونقد سلاطين الظلمة والـدعوة للعدالـة الاجتماعيـة، ومحاربـة التيـارات الفكرية المنحرفة، وأشرت إلى دوره في إصلاح الفكر، كدور العقل، ورفض التقليد، والدعوة إلى الكتاب والسنة، والالتزام بمنهج السلف، وعن موقفه من الاحتلال الصليبي، وترجمت للإمام البغوي وبينت جهوده في خدمة الكتاب والسنة في العهـد السـلجوقي وأثـر كتبـه في العلماء وطلاب العلم ونشر السنة، وتكلمت عن سيرة أبي إسماعيل الأنصاري الهروي، وكتابه منازل السائرين، ومكائد خصومه له، ولقـد أوضـحت مـن خـلال دراسـة المـدارس النظامية أن البعد العقدي والفكري لا بد منه لأي مشروع سياسي أو عسكري أو حضاري يراد له النجاح في أوساط المسلمين وأن من عوامل نهوض الأمة أن تكون القيادة السياسية مبدعة في التفكير، وفي تحديد الأهداف صادقة في الانتماء لعقيدة الأمة ودينها وتاريخها وقادرة على توظيف الطاقات العلمية والفكرية وجميع الأمكانات وتحويلها من أعمال فردية إلى أعمال جماعية، عاملة على وحدة الصف ومحاربة الانشقاق، كما أن قدرة العلماء علم النزول بأفكارهم وعلمهم إلى الجمهور الإسلامي العريض من عوامل نهوض الأمة.

وفي الفصل الخامس تحدثت عن الحروب الصليبية في العهد السلجوقي فتحـدثت عـن

الجذور التاريخية للحروب الصليبية، وأهم أسباب ودوافع هـذا الغزو، كالـدافع الـديني والسياسي، والاجتماعي والاقتصادي، وتبدل ميزان القوى في حوض البحر المتوسط، واستنجاد إمبراطور بيزنطة بالبابا أوربان الثاني وشخصية البابـا أوربــان الثــاني ومشــروعه الشامل للغزو الصليبي، والخطبة التي ألقاها أوربان الثاني، ونتائج مهمة من خطاب البابا، كتدعيمه خطابه بعدد من النصوص الواردة في الكتاب المقدس، وترتيب الأولويـات عنـده، وقدرته على تقديم مشروع عام استوعب طاقات غرب أوربا وتحريك أوربا لاحتلال بـلاد الشام والهيمنة على المشرق، ووصفت بدء الحرب الصليبية الأولى، ابتـداءً مـن حملـة العامـة الغوغاء ومروراً بحملة الأمراء، وموقف الإمبراطور البيزنطي من ذلك، وسقوط نيقية، ومعركة دوريليوم، وسقوط قونية وهرقلة، وإمارة الرها، وإمارة أنطاكية، وبيت المقدس، وطرابلس، وصيدا، وحللت أسباب نجاح الحملة الصليبية الأولى وبينت أهم أسبابها، كانعدام الوحدة السياسية في العالم الإسلامي، والصراع على السلطنة في داخـل البيت السلجوقي، ووجود الدولة الفاطمية، وسقوط الخلافة الأموية بالأندلس ودور النصاري الذين كانوا يعيشون في بلاد الشام، وموقف بعض الإمارات العربية من الغزو الصليى، ودور الباطنية الإسماعيلية في عرقلة الجهاد ضد الصليبيين، كتعاونهم مع الصليبيين، واغتيال القادة المسلمين، وإشاعة الرعب والخوف في المجتمع الإسلامي، ونقلت فتوى ابن تيمية في الحركات الباطنية، ومن الأسباب التي ذكرتها، انتشار الفكر الشيعي الرافضي الباطني، وتدهور الحياة الاقتصادية قبيل الغزو الصليبي، وضعف الدولـة البيزنطيـة، وتمـرس فرسـان الإفرنج على الحرب، والإمدادات الأوربية المستمرة لهم، وأثر الاستبداد على الدين والحياة، والمعارك في فقه الفروع، وذكرت استراتيجية الحملة الصليبية بعد الاحتلال وأفـردت مبحثــأ عن حركة المقاومة الإسلامية في العهد السلجوقي فيما بين الغزو الصلبي وظهور عماد الدين زنكي، وعن دور الفقهاء والقضاة واستجابتهم لمقاومة الغزو، وتحريضهم على الجهاد بالكتابة والتأليف والمشاركة الفعلية في ساحات الجهاد، وتطرقت لجهود الشعراء ودورهم في حركة المقاومة، وأنصفت قادة الجهاد من السلاجقة قبل عماد الدين، كجهاد قوام الدولة كربوقا صاحب الموصل، وجكرمش صاحب الموصل وسقمان بن أرتق صاحب ماردين وديار بكر، ومعركة البليخ وانتصار المسلمين على الصليبيين، ونتائج تلك المعركة، وتحدثت عن الأعمال الجهادية التي قام بها قلج أرسلان في آسيا الصغرى ومعركة مرسيفان وهرقلة الأولى والثانية، ووصفت حملات شرف الدولة مودود بن التونتكين ضد الصليبيين وما ترتب على حملاته من نتائج، وترجمت للمجاهد الكبير نجم الدين إيلغازي صاحب ماردين،

وأشرت إلى انتصاره في معركة ساحة الدم، وأثر وفاته على المسلمين وكيف تولى الأمير بلك بن بهرام ابن أخ إيلغازي راية الجهاد وكان خصماً عنيـداً للصـليبيين وكـان يتطلـع للقضـاء عليهم لا في منطقة الجزيرة فقط، بل وفي بلاد الشام واستطاع أن يأسر بعض ملوك الصليبيين في حروبه، وبعد استشهاده رفع راية الجهاد أمير الموصل آق سُنقُر البرسقي، وتحدثت عن مقتل البرسقي بيد الباطنية وهو في الصف الأول عند صلاة الجمعة وكان تركياً خيراً يحب أهل العلم والصالحين، ويرى العدل ويفعله، وكان من خيرة الولاة يحافظ على الصلوات في أوقاتها، ويصلى من الليل متهجداً، وحـذرت مـن خطـر الباطنيـة، فقـد كـانوا مـن أخطـر معوقات حركة الجهاد، فقد اتضح عداؤهم الكامل لقادة الجهاد الإسلامي في ذلك العصر وكأن خناجرهم المسمومة كانت تشق للصليبيين طريقاً نحو تثبيت أقدامهم في بـلاد الشـام والجزيرة على حساب المسلمين، ومن فضل الله على هذه الأمة أن قائمة المجاهدين عامرة ومتأهبة للقتال في سبيل الله، ففي عام ٥٢١هـ/ ١١٢٧م عهد السلطان محمود بإمارة الموصل إلى عماد الدين زنكي وبظهوره على مسرح الأحداث بدأت صفحة جديدة في ميزان القوى بين المسلمين والصليبين، وقد بدأ عماد الدين بتكوين جبهة إسلامية متحدة ضد الصليبيين، ويؤكد ابن الأثير أهمية ظهور عماد الدين بقوله: «ولولا أن الله تعالى منَّ على المسلمين بولاية الشهيد لكان الفرنج استولوا على الشام جميعه». وسموف يأتي الحمديث - بإذن الله تعالى- عن عماد الدين والأسرة الزنكية في كتابنا القادم - بـإذن الله تعـالى- عـن الحـروب الصليبية في عهد الزنكيين وسيرة نور الدين محمود الشهيد الملك العادل.

إن أي أمة تريد أن تنهض من كبوتها لا بد أن تحرك ذاكرتها التاريخية لتستخلص منها الدروس والعبر والسنن في حاضرها وتستشرف مستقبلها، وإيجاد الكتب النافعة في هذا الجال من الضرورات في عالم الصراع والحوار، والدعوة والجدال مع الآخر، وهذا يدخل ضمن سنة التدافع في الأفكار والعقائد، والثقافات والمناهج، وهي تسبق التدافع السياسي والعسكري، فأي برنامج سياسي توسعي طموح يحتاج لعقائد وأفكار وثقافة تدفعه، فالحرف هو الذي يلد السيف، واللسان هو الذي يلد السنان والكتب هي تلد الكتائب.

إن الأمة الإسلامية تمر بأمور عصيبة، فالعلل القديمة تتجمع ونذر العاصفة المدمرة من أعداء الإسلام تظهر في الأفق القريب يحاولون بها السيطرة الفكرية والثقافية والعقائدية والسياسية والاقتصادية على قلب العالم الإسلامي، فالخطط تنفذ حالياً لضرب القلب بعد قص الأجنحة، فقد نجح الصليبيون في تنصير أربعة أخماس الفلبين ثم اتَّجهوا إلى جزر إندونيسيا يحملون الخطة ذاتها، وقد محوا المعالم الإسلامية من «سنغافورة» وهم الآن يبعثرون

طلائعهم في شرق وجنوب آسيا، والمشروع اليهودي في فلسطين لا يكل ولا يمل، والأمريكي ماض بقوة السلاح والنفوذ السياسي والإعلامي وقدراته الاقتصادية لغزو الأمة، ومواز لهما، التغلغل الباطني، ومشروعه السياسي الهادف إلى إضلال الأمة وإبدال دينها الصحيح بالبدع والخرافات والمعتقدات الفاسدة، فالمشاريع الباطنية واليهودية والصليبية تنخر في هذه الأمة العظيمة!! كيف لا يقشعر جلد المؤمن وهو يتابع ويطالع هذه المخططات والأنباء؟ كيف يطيب له منام أو طعام؟!

إن المسلمين في العالم أجمع ينتظرون من علمائهم ومفكريهم بلورة مشروع إسلامي عقائدي، سياسي، فكري، اجتماعي، اقتصادي، إعلامي.. على أصول أهل السنة للوقوف أمام هذه المشاريع المدمرة، وها هي الأمة الإسلامية قد أحسَّت الخطر المحدق وهبت لتحيا، وعلائم الصحو تنتشر بسرعة مع اقتراب الفزع واكفهرار الجو وإنبي لمؤمل الخير من وراء هذه اليقظة الشاملة، بيد أني أحذر من الأمراض القديمة، من فساد السياسة بالفرقة، وفساد الثقافة بالجهل والهوى، فيجب علينا أن نتعاون في المتفق عليه، ونتسامج في المختلف فيــه في الحدود التي يسمح بها الشرع وفق قواعد السياسة الشرعية وفقه المقاصد، والمصالح والمفاسد، وفقه الخلاف، وعلينا أن نتساند صفاً واحداً في مواجهة الهجمة الجديدة على ديننا وأرضنا حتى نردها على أعقابها وعلى أهل المستولية الإسراع في جمع القوى، وسد الثغرات، وحشد كل شيء لاستنقاذ وجودنا المهدُّد، إنَّ أي أحد يشغل المسلمين بغير ذلك إمَّا منافق يمالئ العدو ويعينه على هزيمتنا، وإمَّا أحمق يمثل دور الصديق الجاهل، ويخذل أمتــه من حيث لا يدري، وكلا الشخصين ينبغى الحذر منه وتنبيه الأمّة إلى شره، ولا بـد مـن الالتزام بهدي القرآن الكريم وسيرة سيد المرسلين والأخذ بعوامل النهوض، وأسباب النصر، والتي منها: صفاء العقيدة ووضوح المنهج، وتحكيم شرع الله في الأفراد والأسر والجماعات والمجتمعات والشعوب والدول، ووجود القيادة الربانية التي تنظر بنور الله، ولهــا القدرة على التعامل مع سنن الله في تربية الأمم، وبناء الدول وسقوطها، ومعرفة على المجتمعات، وأطوار الأمم، وأسرار التاريخ، ومخططات الأعداء من الصليبيين والملاحدة والفرق الباطنية والمبتدعة، وإعطاء كل عامل حقه الطبيعي في التعامـل معـه دون إفـراط أو تفريط، فقضايا فقه النهوض والمشاريع النهضوية البعيدة المدى متداخلة متشابكة لا يستطيع استيعابها إلا من فهم كتاب الله عز وجل وسنة رسوله ﷺ وارتبط بالفقه الراشدي المحفوظ عن علمائنا الربانيين، فعلم معالمه وخصائصه وأسباب وجوده وعوامل زوالـه واستفاد من التاريخ الإسلامي وتجارب النهوض، فأيقن بأن هذه الأمة ما فقدت الصدارة قط وهي وفية

لربها ونبيها على وعلم أن الهزائم العسكرية عرض يزول، أما الهزائم الثقافية، فجرح مميت والثقافة الصحيحة تبني الإنسان المسلم، والأسرة المسلمة، والمجتمع المسلم والدولة المسلمة، على قواعدها المتينة من كتاب الله وسنة رسوله وهدي الخلفاء الراشدين ومن سار على نهجهم، وعبقرية البناء الحضاري الصحيح هي التي أبقت صرح الإسلام إلى يومنا هذا بعد توفيق الله.

أيها الإخوة الكرام، يا من تهمهم قضايا الإسلام والمسلمين، علينا الابتعاد عن القضايا التي لا تمس الحاضر ولا المستقبل والتي تشغل الفراغ وتقتل الوقت وحسب، وإنما نعطي الأولوية للقضايا التي تنهض بالأمة وتعطيها دورها الحضاري من جديد في هداية الناس لدين الله، وعلينا أن نقدم نماذج إصلاحية نهضوية ملكت الرؤية النظرية، ونجحت في التطبيق العملي، ونعطي لفقه المصلحين أولوية ونستخرج هذا الفقه العزيز من سيرهم العطرة، سواء كان في مجال العلم، أو السياسة أو الإدارة أو التنظيم، أو التربية، أو الاقتصاد، أو المقاومة والجهاد... إلخ.

إن الإسلام يتعرض لمحنة كبرى وأعداؤنا لم يكتموا من نيَّاتهم شيئاً لأنهم لم يروا أمامهم ما يبعث الكتمان أو الحذر، فاليهود يقولون: لا قيمة لإسرائيل بدون القدس، ولا قيمة للقدس بدون الهيكل والمعنى واضح فإن الهيكل المطلوب فوق تراب المسجد الأقصى، والصليبيون الجدد يقولون: خلقت إسرائيل لتبقى.. والباطنيون، يستبيحون الدماء ويهتكون الأعراض، ويصادرون الأموال ويعملون ليل نهار لتصفية رموز أهل السنة، وممارسة التطهير المذهبي ونشر الثقافات المخلوطة والبدع والخرافات التي تمس عقيدتنا وتاريخنا ورجالنا وأخلاقنا.

أيها الإخوة الكرام إن المعركة في حقيقتها حول وجود الإسلام كله ويتساءل الأعـداء: لمـاذا يبقى الإسلام أكثر مما بقى؟ أنستسلم للفناء، وندع ديننا ورسالتنا للجزارين الجدد أم ماذا؟

إن العالم الإسلامي لا يبيع دينه، ويؤثر أن يهلك دونه ولا يغض من موقف نفر شُـذاذ من الخونة والجبناء، فقدوا الدين والشرف، ونشدوا العيش على أي حاجة، وبأي ثمن!! ولكى نحسن الوقوف أمام عدو الله وعدوّنا يجب أن تتوافر لجبهتنا عناصر مهمة منها:

أ- يعود الولاء للإسلام ويستعلن الانتماء إليه وفي حرب تعلن علينا باسم الدين لا مجال لإطفائها بالتنكر لديننا (١) ولا بد من أن يكون المنهج الذي كان عليه رسول الله وخلفاؤه الراشدون وأصحابه الكرام واضحاً لا لبس فيه حتى نخرج من أوحال البدع

<sup>(</sup>١) هموم داعية، ص ٥٦.

ومستنقعات الخرافة والأوهام التي تنبث في الأمة باسم الإسلام الحبيب العزيز. إننا نرى الآن في صراع المسلمين مع خصوم الإسلام في بعض دياره يغيّب الإسلام، ويضخم البعد الوطني القطري على حساب الدين والعقيدة، وقد تبنى هذا الطرح بعض المحسوبين على العلماء وطلاب العلم، وهذا هو الانتحار وطريق الدمار بل هو قرة عين الأعداء سواء من المداخل أو الخارج مع عدم إهمالنا لحب الإنسان لوطنه وإخلاصه له ولكن بالتوازن.

ب- الولاء الشكلي للإسلام مخادعة محقورة ويجب أن تعود الروح لعقائدنا وشعائرنا وشرائعنا، والمسلم الذي يستحي من عرض عقيدته ومنهجه وتاريخه عليه أن يعتبر بالباطنيين الجدد الذين يعتزون ببدعهم وخرافاتهم، وكذلك اليهود الذين لا يستحيون من عقيدتهم وشعائرهم في أرقى العواصم.

جـ- يُقصى من ميدان التدين اللذين يحرقون البخور بين أيدي الساسة المنحرفين، ويزينون لهم مجونهم ونكوصهم وبعض الذين يدعون العلم فيشغلون الناس بقضايا نظرية عفي عليها الزمن، أو خلافات فرعية لا يجوز أن تصدع الشمل أو تمزق الأهل والعلماء الذين يظلمون الإسلام بسوء الفهم ويرونه في سياسة الحكم والمال ظهيراً للاستبداد والاستغلال وإضاعة الشعوب. إن المسلمين في المشارق والمغارب مهيأون ليقظة عامة تحمى كيانهم، والأحوال المعاصرة صورة طبق الأصل لما كان عليه المسلمون عند الهجوم الصليى في العصور الوسطى. إن سنن الله تعالى تقتص من المستضعفين المفرطين، كما تقتص من المجرمين المعتدين، إن عوامل الهدم وإبر التنويم الغربية والباطنية تعمل في هذه الأمـة المُثخنـة من الداخل والخارج حتى يتم الإجهاز الكامل عليها، وقد استطاع الاستعمار الثقافي والفكر الباطني خلق جيل مهزوز الإيمان والفقه، ضعيف الثقة بربه ومنهجه ودينه وأمته ونفسه، فهو يعطى الدنية في دينه غير مُبال بعواقب الأمور، إننا بحاجة إلى يقظة عامة تتناول أوضاعنا كلها حتى نحسن الدفاع عن وجودنا ورسالتنا في عالم لا تسمع فيه إلا أصوات الجبارين من أصحاب المشاريع الشيطانية، ومن ثم نتمكن من تبليغ رسالة الإسلام الخالدة للعالمين ويتحقق فينا قولُ الله تعالى: ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّة أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ﴾ [آل عمران: ١١٠]. وقول الله تَعـالى: ﴿الَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَــالاَتِ اللهِ وَيَخْشَــوْنَهُ وَلاَ يَخْشَوْنَ أَحَدًا إلاَّ اللهَ وَكَفَى بالله حَسيبًا﴾ [الاحزاب: ٣٩].

إن في هذا الكتاب دروسًا وعبرًا في ميدان الصراع بين دعوة الله الخالدة وبين التغلغل الباطني والغزو الصليبي، فقد لاحظت أن العقائد الصحيحة والفكر السليم والتصور الراشد الذي قامت عليه المدارس النظامية في عهد السلاجقة استطاعت أن تكبّد الفكر الباطني خسائر

كبيرة في ميدان الفكر والعقائد والثقافة والدعوة، وجعلها تنزوي وتنكمش، كما أن مناهج المدارس النظامية أخرجت علماء وقادة وساسة وقضاة، كان لهم تأثير كبير في الدولة الزنكية واستمر التأثير الفكري والعقائدي لعهد الأيوبيين والمماليك والعثمانيين على المستوى العقائدي للدول. إن الثمرة الحقيقية من دراسة التاريخ هي استخراج العبر واستلهام الدروس واستيعاب السنن ومن هذه الدروس والعبر:

• أهمية المبادرة في حركة النهوض: ففي كثير من مراحل التاريخ وفي شتى المذاهب والأديان هناك مبادرات من رجال أخلصوا لمعتقداتهم وأفكارهم فكانت لها آثار كبيرة غيرت مجرى التاريخ، ففي عهد السلاجقة ظهرت مبادرة نظام الملك في تأسيس المدارس النظامية، فكان لهذه المبادرة أثر كبير في الانتصار السني على المد الباطني والمساهمة في تحجيمه وتقليصه، كما أسهمت في امداد الأمة بكوادر علمية وتربوية وسياسية وقيادية أسهمت في حركة الجهاد ومقاومة الصليبيين في العهد الزنكي والأيوبي، وفي المقابل كانت مبادرة أوربان الثاني في تقديمه مشروعًا صليبيًا جمع طاقات غرب أوربا وقذف بها نحو المشرق؛ فنظام الملك كانت له مبادرة مع رؤية نهوض ومشروع حضاري، كما أن البابا كانت له مبادرة ومشروع استعماري استيطاني وتصارع المشروعان حوالي مائتي عام وانتصر المشروع الإسلامي على المشروع الغربى والمغولي والفضل لله تعالى ثم لمبادرة نظام الملك والإمام الغزالى وقادة حركة الجهاد كالأمير مودود وعماد الدين ونور الدين وصلاح الدين والظاهر بيبرس وقطـز والناصر بن قلاوون والعز بن عبد السلام وابن تيميـة وغيرهـم كـثير.. والمسـلمون الآن لا تنقصهم إمكانات مادية ولا معنوية ولا خيارات وإنما قيادات حكيمة تستوعب فقه المبادرة كي تستطيع أن تفجر طاقات المجتمع وتوجهه نحو التكامل لتحقيق الخير والغايات المنشودة، فمجتمعاتنا غنية بالطاقات المتعددة في المجالات المتنوعة في ساحات الفكر والمال والتخطيط والتنظيم والقوى المادية، ويأتي دور القيادة الربانية التي تحسن فقــه المبــادرة لتربــط بــين كــل الخيوط والخطوط، والتنسيق بين المواهب والطاقات، وتتجه بها نحو خير الأمة ورفعتها، وفق رؤية نهوض شاملة تتحدى كل العوائق وتسد كل الثغرات التي تحتاجها الأمة في النهـوض وتبث روح الأمل والتفاؤل في أوساط الناس، وتحضهم على التمسك بعقيدتهم وقيمهم ومبادئهم والترفع على حطام الدنيا وإحياء معاني التضحية، وشحذ الهمم، وتقوية العزائم في نفوس النخب والجمهور العريض في الأمة، وتأخذ بها رويداً نحو الأهداف المرسومة لمشروع النهوض، وعلينا أن نتذكر قول الله تعالى: ﴿إِنْ تَكُونُوا تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كَمَا تَأْلَمُونَ وَتَرْجُونَ منَ الله مَا لاَ يَرْجُونَ﴾ [النساء: ١٠٤].

- أهمية العامل الديني في شحن الأتباع: إن أكثر ما يثير حماس الإنسان ويؤثر على أحاسيسه وعواطفه عامل الدين، وقد استطاع أوربان الثاني توظيف هذا العامل إلى حـد كـبير في مشروعه الصلبي، كما أن الباطنيين وعلى رأسهم حسن الصباح استطاعوا تحميس أتباعهم ضد أهل الإسلام الصحيح، وعندما أخذت العقيدة الإسلامية مجراها في نفوس القادة والشعوب وعظمت مكانتها في نفوس المؤمنين، قاموا بجهاد عظيم وتضحيات كبرى، وأخذوا بفقه الـتمكين، وحققوا شروطه ومارسوا أسبابه واستوعبوا سننه، وقطعوا مراحله وطبقوا أهدافه، فانتصروا على التغلغل الباطني والغزو الصليبي، وسوف تـرى في هـذا الكتـاب دور العلمـاء والفقهـاء والقضـاة والخطباء في تحميس المسلمين وإلهاب عواطفهم، وإحياء عقيدتهم، فمطلوب من علماء الأمة وفقهائها وخطبائها أن يقوموا بهذا الدور الكبير وأن يترفعوا عن حظوظ النفس وحطام العاجلة، وأن ينشغلوا بتربية الأمة على معانى الإيمان والتضحية والفداء والإخلاص لهـذا الـدين، ولا نريـد من علماء الأمة أن يكونوا أكاديمين علاقتهم بالأمة من خلال الطلاب تنتهى مع درس الجامعة، وإنما نريدهم أن يتحقق فيهم قول الله تعالى: ﴿أَوَمَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشي به فـــي النَّاسِ كَمَن مَّثَلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارَجٍ مِّنْهَا كَذَلكَ زُيِّنَ للْكَافِرينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُـونَ﴾ [الأنعام: ١٢٢] وقول الله تعالى: ﴿وَكَأَيِّن مِّن نَّبِيٌّ قَاتَلَ مَعَهُ رَبِّيُّونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَسبيلِ الله وَمَا ضَعُفُوا وَمَا اسْتَكَانُوا وَاللَّهُ يُحبُّ الصَّابِرِينَ ﴿ وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلَّا أَن قَالُوا رَبَّنَا اغْفُرْ لَنَـــا ذُنُوبَنَـــا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرُنَا وَثَبُّتْ أَقْدَامَنَا وَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴿ فَآتَاهُمُ اللَّهُ ثَوَابَ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابِ الأَخرَة وَاللَّهُ يُحبُّ الْمُحْسنينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٦ - ١٤٨].

- أهمية الاتحاد والوحدة في التصدي للأخطار الداخلية والخارجية: في بداية الزحف الصلبي على بلاد الشام، تمزقت الكيانات السياسية الصغيرة، وحاولت أن تستنجد بالخليفة العباسي والسلطان السلجوقي؛ ولذلك كثرت الوفادات على بغداد دون فائدة، والمهم في هذا الدرس أن نعطي أولوية للجهات الفاعلة ومحاولة التحالف ثم الاتحاد معها، وكان يفترض على الخليفة العباسي أن يقوم بدوره المعنوي والمادي إلا أنه كان منزوع السلطات، ونلاحظ في حصار حلب -كما سوف يمر بنا في هذا الكتاب بإذن الله- أن المسلمين استطاعوا دحره عندما اتحدوا مع أهل الموصل، كما كان للتحالفات على مستوى الموصل وحلب ودمشق وغيرها من مدن الشام مع أثر كبير في صد الكثير من الهجمات الصليبية وتكبيدها الخسائر، فقد استطاع أهالي الشام مع أهل الموصل وديار بكر ومناطق الأكراد إيجاد حالة من التنسيق والتعاون والتحالف للحد من حالة التدهور المربع التي مرت بها بلاد الشام.

هذه بعض الدروس والعبر، والقارئ الكريم - بإذن الله تعالى- سوف يجد الكثير الكثير

من هذه العبر، ويلاحظ سنن الله في حركة المجتمعات وطبيعة الصراع بـين الإيمـان والكفـر، والحق والباطل، والهدى الضلال، والخير والشر.. في هذا الكتاب.

هذا، وقد انتهيت من هذا الكتاب يوم السبت الساعة الثانية عشرة إلا أربع دقائق ليلاً ١٨من صفر ١٤٢٧هـ الموافق ١٨من مارس ٢٠٠٦م والفضل لله من قبل ومن بعد، وأساله سبحانه أن يتقبل هذا العمل، ويشرح صدور العباد للانتفاع به، ويبارك فيه بمنه وكرمه وجوده، قال تعالى: ﴿مَا يَفْتُحِ اللهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةً فَلاَ مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكُ فَلاَ مُرْسِلَ لَهُ من بَعْده وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكيمُ ﴾ [فاطر: ٢].

ولايسعني في نهاية هذه المقدمة إلا أن أقف بقلب خاشع منيب بين يدي الله – عز وجل – معترفاً بفضله وكرمه وجوده، فهو المتفضل وهو المكرم وهو المعين وهو الموفّق فله الحمد على من به علي أولاً وآخراً، وأسأله – سبحانه – بأسمائه الحسنى وصفاته العُلى: أن يجعل عملي لوجهه خالصاً، ولعباده نافعاً، وأن يثيبني على كل حرف كتبته ويجعله في ميزان حسناتي، وأن يثيب إخواني الذين أعانوني بما يملكون من أجل إتمام هذا الجهد المتواضع، وأرجو من كل مسلم يشب إخواني الذين أعانوني بما يملكون من أجل إتمام هذا الجهد المتواضع، ورحمته ورضوانه من دعائه، يطلع على هذا الكتاب ألا ينسى العبد الفقير إلى عفو ربه ومغفرته ورحمته ورضوانه من دعائه، قال تعالى: ﴿وَبُ أُوزِعْنِي أَنْ أَشْكُر نَعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْت عَلَيَّ وَعَلَى وَالدَيَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وَأَدْخُلْنِي بِرَحْمَتَكَ في عبَادِكَ الصَّالِحينَ النمل: ١٩٩].

سبحانك اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنت أستغفرك وأتوب إليك، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# الفقير إلى عفو ربه ومغفرته ورحمته ورضوانه علي محمد محمد الصّلاَّبيّ محمد محمد السّلاَّبيّ محمد المن صفر ١٤٢٧هـ

الإخوة الكرام، يسرني أن تصل ملاحظاتكم وانطباعاتكم حول هذا الكتاب وغيره من كتبي من خلال دور النشر، وأطلب من إخواني المدعاء بظهر الغيب بالإخلاص لله رب العالمين، والصواب للوصول للحقائق ومواصلة المسيرة في خدمة تاريخ أمتنا.

## البريد الإلكتروني

E- Mail: abumohamed2@maktoob.com

## الفصل الأول السلاجقة، أصولهم وسلاطينهم

## المبحث الأول أصولهم ومواطنهم وبداية ظهورهم

ينحدر السلاجقة من قبيلة «قنق» التركمانية، وتمثل مع ثلاث وعشرين قبيلة أخرى مجموعة القبائل التركمانية المعروفة بـ «الغز» (١) وفي منطقة ما وراء النهر والتي نسميها اليـوم «تركستان» والتي تمتد من هضبة منغوليا وشمال الصين شرقاً إلى بحـر الخـزر (بحـر قـزوين) غرباً، ومن السهول السيبرية شمالاً إلى شبه القارة الهندية وفارس جنوباً، استوطنت عشائر الغز (٢) وقبائلها الكبرى تلك المناطق وعرفوا بالترك أو الأتراك (٣)، ثم تحركت هذه القبائل في النصف الثاني من القرن السادس الميلادي بالانتقال من موطنها الأصلى نحو آسيا الصغرى في هجرات ضخمة، وذكر المؤرخون مجموعة من الأسباب التي أسهمت في هجرتهم، فالبعض يرى أن ذلك بسبب عوامل اقتصادية؛ فالجدب الشديد وكثرة النسل، جعلت هذه القبائل تضيق ذرعاً بمواطنها الأصلية، فهاجرت بحثاً عن الكلأ والمراعى والعيش الرغيد (٤)، والبعض الآخر يعزو تلك الهجرات لأسباب سياسية، حيث تعرضت تلك القبائل لضغوط كبيرة من قبائل أخرى فاضطرت إلى ترك أراضيها (٥)، بحثاً عن نعمة الأمن والاستقرار، وذهب إلى هذا الرأي الدكتور عبد اللطيف عبد الله بـن دهـيش(٦)، واضـطرت تلك القبائل المهاجرة أن تتجه غرباً، ونزلت بالقرب من شواطئ نهر جيحون ثم استقرت بعض الوقت في طبرستان، وجرجان (٧)، فأصبحوا بالقرب من الأراضي الإسلامية التي فتحها المسلمون بعد معركة نهاوند وسقوط الدولة الساسانية في بـلاد فـارس سنة ۲۱هـ – ۲۶۱م <sup>(۸)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخبار الدولة السلجوقية، ص ٢، ٣، نظام الوزارة للزهراني، ص ٣١.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الترك في آسيا الوسطى، ترجمة أحمد العيد، ص ١٠٦ الدولة العثمانية، ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>٣) أخبار الأمراء والملوك السلجوقية، تحقيق د.محمد نور الدين، ص ٢-٤.

<sup>(</sup>٤) كتاب السلوك، أحمد المقريزي ج ١ قسم ١، ص ٣. (٥) قيام الدولة العثمانية، ص ٨.

<sup>(</sup>٦) الكامل في التاريخ (٨/ ٢٢). (٧) نهاوند، شوقي أبو خليل، ص ٥٥-٧٠

<sup>(</sup>٨) للتوسع في أصولهم انظر: الخلافة العباسية السقوط والانهيار، فاروق عمر فوزي، تاريخ الزنكيين في الموصل وبلاد الشام، محمد سهيل طقوس، العصر العباسي، د. خالد عزام.

## أولاً: اتصال الأتراك بالعالم الإسلامي:

في عام ٢٧هـ - ٢٤٢م تحركت الجيوش الإسلامية إلى بلاد الباب لفتحها، وكانت تلك الأراضي يسكنها الأتراك، وهناك التقى قائد الجيش الإسلامي عبد الرحمن بيعة بملك الترك شهربراز، فطلب من عبد الرحمن الصلح وأظهر استعداده للمشاركة في الجيش الإسلامي لمحاربة الأرمن، فأرسله عبد الرحمن إلى القائد العام سراقة بين عمرو، وقد قيام شهربراز بمقابلة سراقة فقبل منه ذلك، وكتب للخليفة عمر بن الخطاب رضي الله عنه يعلمه بالأمر، فوافق على ما فعل، وعلى إثر ذلك عقد الصلح، ولم يقع بين الترك والمسلمين أي قتال، بل سار الجميع إلى بلاد الأرمن لفتحها ونشر الإسلام فيها (١١)، وتقدمت الجيوش الإسلامية لفتح البلدان في شمال شرق بلاد فارس حتى تنتشر دعوة الله فيها، بعد سقوط دولة الفرس أمام الجيوش الإسلامية والتي كانت تقف حاجزاً منيعاً أمام الجيوش الإسلامية في تلك البلدان، وبزوال تلك العوائق، ونتيجة للفتوحات الإسلامية، أصبح الباب مفتوحاً أمام تحركات شعوب تلك البلدان والأقاليم ومنهم الأتراك، فتم الاتصال بالشعوب الإسلامية واعتنق الأتراك الإسلام، وانضموا إلى صفوف المجاهدين لنشر الإسلام وإعلاء الإسلامية واعتنق الأتراك الإسلام، وانضموا إلى صفوف المجاهدين لنشر الإسلام وإعلاء كلمة الله (٢٠).

وفي عهد الخليفة الراشد عثمان بن عفان رضي الله عنه ثم فتح بلاد طبرستان، ثم عبر المسلمون نهر جيحون سنة ٣١هـ ونزلوا بلاد ما وراء النهر، فدخل كثير من المترك في دين الإسلام، وأصبحوا من المدافعين عنه والمشتركين في الجهاد لنشر دعوة الله بين العالمين ٣٠٠) وواصلت الجيوش الإسلامية تقدمها في تلك الأقاليم فتم فتح بلاد بخارى في عهد معاوية بن أبي سفيان هي، وتوغلت تلك الجيوش المظفرة حتى وصلت سمرقند، وما إن ظهر عهد الدولة الراشدية الإسلامية حتى صارت بلاد ما وراء النهر جميعها تحت عدالة الحكم الإسلامي وعاشت تلك الشعوب حضارة إسلامية عريقة (١٤)، وازداد عدد الأتراك في بلاط الخلفاء والأمراء العباسيين، وشرعوا في تولي المناصب القيادية والإدارية في الدولة، فكان منهم الجند والقادة والكتّاب، وقد التزموا بالهدوء والطاعة حتى نالوا أعلى المراتب، ولما تولى المعتصم العباسي الخلافة فتح الأبواب أمام النفوذ التركي، وأسند إليهم مناصب الدولة القيادية وأصبحوا بذلك يشاركون في تصريف شئون الدولة، وكانت سياسة المعتصم تهدف

<sup>(</sup>١) تاريخ الأمم والملوك للطبري (٣/ ٢٥٦، ٢٥٧).

<sup>(</sup>٢) الدولة العثمانية والشرق العربي، محمد أنيس، ص ١٣. ١٣.

<sup>(</sup>٣) فتوح البلدان للبلاذري، ص ٤٠٥ - ٤٠٩. (٤) الدولة العثمانية للصَّلاَّبي، ص ٢٥.

إلى تقليص النفوذ الفارسي، الذي كانت له اليد المطلقة في إدارة الدولة العباسية منذ عهد الخليفة المأمون (١)، وقد تسبب اهتمام المعتصم بالأتراك في نقمة الناس عليه، فأسس مدينة جديدة هي (سامراء)، تبعد عن بغداد حوالي ١٢٥كم وسكنها هو وجنده وأنصاره، وهكذا بدأ الأتراك منذ ذلك التاريخ في الظهور في أدوار مهمة على مسرح التاريخ الإسلامي حتى أسسوا لهم دولة إسلامية كبيرة كانت على صلة قوية بخلفاء الدولة العباسية عرفت بالدولة السلجوقية (٢).

### ثانياً: بداية ظهور السلاجقة:

ينتسب السلاجقة إلى جدهم دقاق الذي كان وأفراد قبيلته في خدمة أحد ملوك الترك الذي كان يعرف باسم بيغو (٢)، وكان دقاق في هذه المرحلة من تاريخ السلاجقة، مقدم الأتراك العُر؛ مرجعهم إليه، لا يخالفون له قولاً، ولا يتعدون له أمراً (٤)، وكان سلجوق بن دقاق في خدمة (بيغو) كما كان والده من قبل، حيث كان يشغل وظيفة عسكرية مهمة تعني «مقدم الجيش»، وفي هذا الوقت تذكر المصادر أن مظاهر التقدم وعلامات القيادة بدت واضحة عليه (٥) حتى إن زوجة الملك أخذت تثير مخاوف زوجها منه لما رأت من حب الناس له وانصياعهم إليه، إلى الحد الذي أغرته بقتله (٦) وما إن عرف سلجوق بذلك حتى أخذ أتباعه ومن أطاعه وتوجه إلى دار الإسلام وأقام بنواحي جند (٧) قريباً من نهر سيحون، وفيها أعلن سلجوق إسلامه وأخذ يشن غاراته على الكفار الترك (٨)، وبعد وفاة سلجوق في جند، خلف عدداً من الأولاد ساروا على سياسة والدهم في شن الغارات على الترك الوثنين وبذلوا جهوداً كبيرة في حماية السكان المسلمين الجاورين لهم (١)، فازدادت قوتهم وتوسعت أراضيهم وقد أكسبهم ذلك كله احترام الحكام المسلمين الجاورين لهم (١٠)، فقد غزا ميكائيل بن سلجوق بعض بلاد الكفار من الترك فقاتل حتى استشهد في سبيل الله (١١).

## ثالثاً: الشرق الإسلامي قبيل ظهور السلاجقة:

۱- السامانيون: ۲۰۶ - ۳۹۵ه: ينسبون إلى جدهم سامان وهو أحد الدهاقين الفرس المعروفين، وهم ينحدرون من أسرة فارسية عريقة، أما موطنهم الأصلي، فكان مدينة بلخ،

<sup>(</sup>٢،١) قيام الدولة العثمانية، ص ١٢.

<sup>(</sup>٣) الدولة السلجوقية منذ قيامها، سميرة الجبوري ص٦٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٦٩، الكامل في التاريخ (٨/ ٢٢). (٥) أخبار الدول وآثار الأول (٢/ ٤٥١).

<sup>(</sup>٦)، (٧)، (٨) الدولة السلجوقية منذ قيامها ص٧٠.

<sup>(</sup>٩) الكامل في التاريخ (٨/ ٢٢)، الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ٧٣.

<sup>(</sup>١٠) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ٧٣.

<sup>(</sup>١١) دولة سلجوق للبنداري، ص ٥، الدولة السلجوقية، سميرة الجبوري، ص ٧٣.

وكان أول اتصال لسامان بهذه الدولة الإسلامية في عهد الخليفة الأموي هشام بن عبد الملك ابن مروان «١٠٥هـ - ١٢٥هـ»، عندما وفد على أسد بن عبد الله القسري - والى خراسان آنذاك – حيث كانت الاضطرابات وهجمات الأتراك والدهاقين المتكررة التي شهدها إقليم خراسان بشكل عام وبلخ بشكل خاص هي التي أجبرت سامان على الفرار والالتجاء إلى أسد القسري للاحتماء به، فقد كان هذا ملجأ المضطهدين من العرب والفرس على حد سواء (١)، وقد أكرمه وقدم له الحماية وساعده على قهر خصومه وأعاده إلى بلخ (٢)، فاعتنق سامان الإسلام على يديه وسمى ابنه أسدًا تيمناً به وحبا له، وكان أسد بن سامان هذا من جملة أصحاب علي بن عيسى بن ماهان عندما ولاه الخليفة هـارون الرشـيد أمـر خراسـان، وتوفي في ولايته (٣)، وفي عهد الخليفة هارون الرشيد، خرج رافع بن الليث في ما وراء النهـر وبسط سلطته على سمرقند، فأرسل الخليفة ضده جيشاً بقيادة هرثمة بن أعين، وهنا نجد أبناء أسد بن سامان يقفون إلى جانب هرثمة ويشدون من أزره واستطاعوا بجهودهم تلك أن يحملوا رافع بن الليث على عقد الصلح مع هرثمة وبذلك أبعدوا سيطرته عن سمرقند (١)، وفي خلافة المأمون (١٩٨ – ٢١٨هـ) لقي أبناء أسد الأربعة احترامـاً وتقـديراً عنـد المـأمون حيث قربهم إليه وشملهم برعايته لإخلاصهم في خدمته، فطلب من واليه على خراسان غسان بن عباد أن يسند إلى كل منهم ولاية على أكبر أقاليم بلاد ما وراء النهر، فأصبح نوح والياً على سمرقند، وأحمد على فرغانة، ويحيى على الشاش وأشروسنة، وإلياس على هراة (٥) وقد تمكن هؤلاء أن يثبتوا أنهم أهل للمسئولية التي أنيطت بهم بأن أعادوا الأمن والاستقرار إلى هذه الأقاليم وأكدوا سلطة الخلافة العباسية عليها، ولم تعد هذه الأقاليم كما كانت قبل هذه الحقبة موطناً لحركات التمرد والعصيان على الخلافة، وعلى الرغم مـن كـل ذلك فقد استطاعوا توطيد نفوذهم في إقليم ما وراء النهر واكتسبوا بـذلك مكانـة رفيعـة وسمعة طيبة في أنحاء الإقليم (٦). وقد برز من هؤلاء الإخوة الأربعة أحمد الذي أصبح إليــه حكم فرغانة والشاس وقسم من الصغد وسمرقند واستمر في حكم المنطقة حتى وفاته عام • ٢٥هـ(٧)، فتولى بعده ابنه نصر الذي حكم المنطقة حتى سنة ٢٥٩هـ وصار يتبع الخلافة مباشرة لانتهاء حكم الطاهريين هناك (٨). وفي سنة ٢٦٣هـ عين الخليفة المعتمد، نصر بن أحمد

<sup>(</sup>١) تاريخ بخارى منذ أقدم العصور، ص ١٤. ١٤ ،٣، ٤) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٤.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص ١٥.

<sup>(</sup>٦) تاريخ ابن خلدون (٤/ ٢٢٦)، الدولة السلجوقية، سميرة الجبوري، ص ١٥.

<sup>(</sup>٧) الكامل في التاريخ، نقلاً عن الدولة السلجوقية منذ قيامها ، ص ١٥.

<sup>(</sup>٨) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٦.

والياً على بلاد ما وراء النهر بأكملها وقد تولى مناصب الولاية والحكم في مرحلة مهمة جداً في تاريخ السامانيين حيث يمكن اعتبارها البداية الحقيقية لقيام الدولة السامانية، فقد هيأت الظروف السائدة في هذا الإقليم البعيد عن مركز الخلافة العباسية للسامانيين فرصة وطدوا من خلالها حكمهم هناك، فأصبحوا شبه مستقلين آخذين على عاتقهم مسئولية حماية الأراضي الإسلامية، فضلاً عن تأمين استمرار التجارة وتدفق السلع المختلفة إلى مناطقهم، واستطاعوا أن يحققوا لأنفسهم استقراراً سياسياً واقتصادياً جعلهم فيما بعد قادرين على التوجه نحو خراسان(١)، وبعد وفاة نصر تولى مقاليد الأمور في الدولة السامانية أخوه إسماعيل بن أحمد سنة ٢٧٩هـ (٢) والذي يُعد من أعظم حكام السامانيين بلا منازع في الجالات السياسية والحربية والإدارية على السواء، فقد شهدت الدولة السامانية في عهده، رفاهاً واستقراراً سياسياً حيث اتسعت حدودها وتوطّد استقلالها أكثر من ذي قبل (٣) وقد اتخذ إسماعيل من بخارى عاصمة له فشهدت في عهده ازدهاراً فكرياً واسعاً حيث ترعرعت ونشطت الثقافة الإسلامية (١) وبعد وفاة إسماعيل (٥) تولى الحكم في الدولة السامانية ابنه أحمد وذلك عام ٢٩٥هـ وأقر الخليفة المكتقى (٢٨٩ - ٢٩٥هـ) حكمه عندما بعث إليه بعهده على خراسان وما وراء النهر في ربيع الآخر من السنة نفســها <sup>(٦)</sup>، وقــد أثبــت الأمــير الساماني أحمد بن إسماعيل جدارة في الحكم؛ فقد تغلب على جميع المتاعب وتمكن من تذليل مشاكل الحكم التي واجهته خلال عهده، فقد انتصر في عدة مواقع على الأتراك الرحالة الوثنيين خارج حـدود الخلافة، وعلى ذلـك ولاه الخليفـة شـرطة بغـداد،وأعمال فــارس وكرمان (٧)، وقد اهتم السامانيون بنشر الإسلام في صفوف الترك، وقاموا بتغيير استراتيجيتهم في القتال مع الترك؛ وذلك أن السامانيين عدلوا عن أسلوب الدفاع الذي كان متبعاً في وادي سيحون ضد الكفار من الترك منذ شرع قتيبة بن مسلم في فـتح هـذه الـبلاد، وكان هذا الأسلوب القديم يعتمد على إقامة الحصون، وحفر الخنادق التي تحمى المسلمين من غارات الترك المفاجئة، فلما جاء السامانيون عدلوا عن موقف الدفاع من وراء الحصون والخنادق عند وادي سيحون إلى موقف الهجوم على مناطق المراعي لتأديب الأتراك المغيرين،

<sup>(</sup>١) مدخل إلى تاريخ الحروب الصليبية، سهيل، ص ١٦.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الطبري، نقلاً عن الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٧.

<sup>(</sup>٣) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٧.

<sup>(</sup>٤) الدويلات الإسلامية في الشرق، محمد على حيدر، ص ٩٧.

<sup>(</sup>٥) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٨.

<sup>(</sup>٦) تاريخ الطبري، نقلاً عن الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٩.

<sup>(</sup>٧) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٩.

كما عدلوا عن إنشاء وترميم ما تهدم من هذه الحصون، وكان لهذا التطور في طريقة الدفاع عن الأراضي الإسلامية تأثيره على علاقة الإسلام بالتركستان، إذ عبر كثير من سكان ما وراء النهر في جماعات متتابعة إلى مناطق المراعي بل وإلى داخل المناطق الصحراوية حيث أنشأوا مدناً صغيرة في شكل مستعمرات سكانية استقروا بها، وبدأوا منها نشاطهم الاقتصادي وواكب هذا النشاط الاقتصادي نشاط ملحوظ في الدعوة إلى الإسلام قام بالدور الأساسي فيه الدعاة إلى الله المتجردون المخلصون، فقد كان لهذا التطور - بالإضافة إلى ما صاحبه وسبقه من نشاط تجاري - دوره الكبير في تعرف الأتراك على الإسلام، هذا التعرف الذي انتهى بهم إلى الدخول فيه (۱)، نظراً لما تتميز به عقائد الإسلام من بساطة تناسب طبيعتهم البدوية بالإضافة إلى ما تميز به الإسلام من سمو روحي، وتفوق مادي حضاري أدركوا أثرهما في سلوك مواطنيهم الذين سبق أن هاجروا إلى ما وراء النهر، ثم عاد بعضهم مع القادمين الجدد الذين أقاموا المدن المستعمرة بين ظهرانيهم في المراعي داخل الصحراء (۱)، مع القادمين الجدد الذين أقاموا المدن المستعمرة بين ظهرانيهم في المراعي داخل الصحراء (۱)، ومن فضل الله وتوفيقه أن الإسلام الذي انتشر بين صفوف الـترك في ظل آل سامان كان ومن فضل الله وتوفيقه أن الإسلام الذي انتشر بين صفوف الـترك في ظل آل سامان كان الإسلام السني (۱)، وقد كان الأتراك متحمسين لهذا المذهب.

أ- نهاية الدولة السامانية: أثبت الأمير الساماني أحمد بن إسماعيل جدارة في الحكم، فقد تغلب على جميع المتاعب وتمكن من تذليل مشاكل الحكم التي واجهته خلال عهده، وبعد وفاته سنة ٢٠١هم، خلفه السعيد نصر الذي كان طفلاً في الثامنة من عمره، فاضطربت أمور الدولة السامانية في أول عهده وظهرت الفتن وتمرد أمراء الأطراف محاولين الاستقلال بولاياتهم، ولكن هذا الأمير الساماني الذي طال حكمه مدة ثلاثين عاماً تمكن أثناءها من التغلب على هؤلاء الطامعين جميعاً (١)، ولكن ينبغي ألا ننسى أن بوادر الضعف وعلائم الانهيار ظهرت مئذ منتصف القرن الرابع الهجري، حيث ظهرت حركات الانقسام في صفوف الأسرة السامانية الحاكمة نفسها، وذلك عندما أراد إسحاق بن أحمد عم السعيد نصر الاستيلاء على الحكم، وقد اتخذ سمرقند قاعدة لفعالياته (٥)، وبدأت الدولة السامانية في الضعف ووافق ظهور الدولة البويهية الشيعية التي كانت قد تمكنت من العراق، وقد تطلع البويهيون إلى السيطرة على أملاك الدولة السامانية واشتبك الطرفان في حروب، وقد تعرضت الدولة السامانية لضغوط متزايدة من كل الجهات، فمن الشمال والغرب تعرضت تعرضت الدولة السامانية والعلويين، كما تعرضت لضغط خانات الأتراك الذين دخلوا الإسلام على

<sup>(</sup>١)، (٢) التاريخ السياسي والفكيري للمذهب السني في المشرق الإسلامي، ص ١٠١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ١٠٢. (٤) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٩.

<sup>(</sup>٥) تاريخ الطبري، نقلاً عن الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٩.

يد السامانيين (1)، وقد استطاع البويهيون انتزاع كرمان من السامانيين والاستيلاء عليها وجباية أموالها التي قاموا بإنفاقها على جيوشهم عام ٣٢٤هـ (٢)، كما أسهمت الأوضاع التي وصل إليها السامانيون في اقتسام أملاكهم بين القراخانيين والغزنويين، حيث أخذ القراخانيون ما وراء النهر، أما ما تبقى من مناطق أخرى فكان من حق الغزنويين (٣).

٢- الغزنويون: ٣٥١ - ٥٨٢ هـ: أخذت الدولة الغزنوية اسمها من مدينة غزنة إحدى المدن في أفغانستان، ويرجع ظهور هذه الدولة إلى أحد القادة المسلمين المسـمى «سـبكتكين» فقد تولى منطقة غزنة من قِبل السامانيين، ثم مد سبكتكين سلطانه في الشرق حيث ضم إقليم خراسان الذي ولاه عليه نوح بن منصور الساماني في سنة ٣٨٤هـ مكافأة له على قمع الثوار في بلاد النهر، لكن سبكتكين اتجه بأعماله نحو الهند ولم يكن اتجاهه نحو البلاد التي كانت في حوزة السامانيين إلا تلبية لرغبته حين استعانوا به على قمع حركات الخارجين عليهم في خراسان، فقد انضم بقواته إلى نوح بن نصر الساماني في قتال الخارجين في خراسان وفي قتاله للبويهيين الذين رغبوا في الاستيلاء على خراسان من أملاك السامانيين، واستطاع سبكتكين وابنه محمود مع قوات السامانيين الانتصار على هؤلاء الخارجين، كما انتصروا على بني بويه وأعادوا للسامانيين مدينة نيسابور، وبعودة نيسابور إلى السامانيين ولى نـوح السـاماني ابنـه محمود بن سبكتين عليها، كما ولاه على جيوش خراسان ولقبه بـ «سيف الدولة» ولقب أخاه سبكتكين بـ «ناصر الدولـة» (٤) وقد ولى سبكتكين منذ أول الأمر وجهه شطر الأقاليم الهندية(٥) فتمكن وعظم، وأخذ يُغير على أطراف الهند، وافتتح قلاعاً، وتمت له ملاحم مع الهنود (٦) واشتبك مع أحد ملوكهم - ويدعى جيبال- في حروب طاحنة، واستطاع سبكتكين أن يلحق به الهزيمة سنة ٣٦٩هـ وأجبره على طلب الصلح على مال يؤديه وبـلاد يسلمهما وخمسين فيلاً يحملها إليه، فاستقر ذلك ورهن عنده جماعـة مـن أهلـه علـي تسـليم البلاد، وسير معه سبكتكين من يتسلمها، فلما أبعد جيبال ملك الهند قبض على من معه من المسلمين وجعلهم عنده عوضاً عن رهائنه، فلما سمع سبكتكين بـذلك.. سار نحـو الهنـد فأخرب كل ما مر عليه من بلادهم، وقصد «لمغان» وهي من أحسن قلاعهم فافتتحها عنوة، وهد بيوت الأصنام وأقام فيها شعائر الإسلام.. ثم عاد إلى غزنة وسار خلفه جيبال في مائـة ألف مقاتل، فلقيه سبكتكين وألحق به هزيمة كبيرة وأسر منهم ما لا يعد وغنم أموالهم

<sup>(</sup>١) العالم الإسلامي في العصر العباسي، ص ٣٦٦.

<sup>(</sup>٣) الكامل في التاريخ، نقلاً عن الدولة السلجوقية.

<sup>(</sup>٤)، (٥) العالم الإسلامي في العصر العباسي، ص ٣٨٦.

<sup>(</sup>٢) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ٢٠.

<sup>(</sup>٦) سير أعلام النبلاء (١٧/ ٤٨٤).

وأثقالهم، وذل الهنود بعد هذه الموقعة، ولم يكن لهم بعد راية، ورضوا بألا يطلبوا في أقاصي بلادهم، ولما قوى سبكتكين بعد هذه الموقعة أطاعه الأفغان(١)، وكانت دولته نحواً من عشرين سنة، وكان فيه عدل وشجاعة ونبل مع عسف (٢)، وبعد وفاتـه عـام ٣٧٨هـ عهـد بالإمرة إلى ابنه إسماعيل، واستطاع ابنه محمود أن ينتزع الإمارة من أخيه إسماعيل بعد قتال مهول (۳).

أ- محمود الغزنوي: من المؤسف حقاً ألا يعرف كثير من المثقفين وخريجي الجامعات شيئاً عن هذا السلطان السني العظيم ومملكته في بلاد الأفغان وما كان عليه من حب للعمل وتقرب إلى الله بحمل راية الدعوة وبث روح الجهاد والاستشهاد في جنـده، ونشــر السـنة، وقمع البدع، وما كان يتحلى به من قيم إسلامية مثلى كان لها أعمق الأثر في ازدهار مملكتــه والتفاف الناس حوله في محبة وتفان ووفاء (١).

إن سيرة السلطان محمود الغزنوي ودولته السُّنية تستحق أن تُفرد لها دراسة خاصـة بهـا وندعو طلاب العلم والمهتمين بالتاريخ الإسلامي وفق منهج أهل السنة والجماعة إلى القيام بهذا الواجب لسد ثغرة في المكتبة الإسلامية ويوضح أهمية الالتزام بالسنة وأثر ذلك في قوة الدولة وينسف أكاذيب وشبهات الرافضة والباطنية حول هذا البطل السني العظيم، ومع هذا لا يمنع من الحديث عنه في هذه العجالة، فقد وصفه ابن كثير بالملك العادل الكبير المثاغر (٥٠)، المرابط المؤيد المنصور الحجاهد يمين الدولة أبو القاسم محمود بن سبكتكين صاحب بلاد غزنـة وتلك الممالك الكبار، وفاتح أكثر بلاد الهند قهراً، وكاسر بُدودِهم(٦)، وأوثانهم كسراً، وقاهر هنودهم وسلطانهم الأعظم قهراً (٧)، وقد سار في الرعية سيرة عادلة وقام بأعباء الإسلام قياماً تاماً، وفتح فتوحات كثيرة في بلاد الهند وغيرها، وعظم شأنه في العالمين، واتسعت مملكته وامتدت رعاياه وطالت أيامه، ولله الحمد والمنة، وكان يخطب في سائر ممالكه للخليفة العباسي القادر بالله، وكانت رسل الفاطميين من الديار المصرية تُفِـد إليـه بالكتـب والهدايا والتحف فيحرق كتبهم ويُخرّق حللهم (٨)، ولما قدم التاهرتي المداعي مندوب الدعوة الفاطمية من مصر على السُّلطان يدعوه سراً إلى مـذهب الباطنيـة، وكـان التـاهرتي يركب بغلاً يتلون كل ساعة من كل لون، ففهم السلطان محمود سِرَّ دعوتهم، فغضب، وقتل

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ، نقلاً عن العالم الإسلامي في العصر العباسي، ص ٣٦٩.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء (١٦/ ٥٠٠). (٣) المصدر نفسه (١٧/ ٤٨٥).

<sup>(</sup>٤) تاريخنا بين تزوير الأعداء وغفلة الأبناء، للعظم، ص ١٨٠.

<sup>(</sup>٥) المثاغر: أي المرابط على الثغور.

<sup>(</sup>٧) البداية والنهاية (١٥/ ٦٢٨).

<sup>(</sup>٦)البدود: جمع البُدّ وهو الصنم بالفارسية.

<sup>(</sup>٨) المصدر نفسه (١٥/ ٦٣٣).

التَّاهَرتي الخبيث، وأهدى بغله إلى القاضي أبي منصور محمد الأزدي شيخ هراة، وقال: كان يركبه رأس الملحدين، فليركبه رأس المُوحّدين (١). وأما فتوحاته فقد اتفقت له في بلاد الهند فتوحات لم تتفق لغيره من الملوك، لا قبله ولا بعده، وغنم مغانم كثيرة لا تنحصر ولا تنضبط كثرة من الذهب واللآلئ والسُّبي، وكسر من أصنامهم وأبدادهم وأوثانهم شيئاً كثيراً جـداً، بيُّض الله وجهه وأكرم مثواه، وكان من جملة ما كسر من أصنامهم صنم عظيم للمهنود يقال له سُومَنات (٢)، الذي كان يعتقد كفرة الهند أنه يحيى ويُميت ويُحجُّونه، ويقربون له النفائس، بحيث إن الوقوف عليه بلغت عشرة آلاف قرية، وامتلأت خزائنه من صنوف الأموال، وفي خدمته من البراهمة ألفا نفس، ومائة جوقة مغاني رجال ونساء، فكان بين بلاد الإسلام وبين قلعة هذا الصَّنم مفازة نحو شهر، فسار السلطان في ثلاثين ألفاً، فيسَّر الله فتح القلعة في ثلاثة أيام، واستولى محمود على أموال لا تحصى (٣)، بلغ ما تحصل منه من الـذهب عشرين ألـف دينار، وكسر ملك الهند الكبير الذي يقال له «جيبال». وقهر ملك الترك الأعظم الذي يقال له: إيلك خان، وأباد ملك السامانية، وقد ملكوا بخراسان مائة سنة بلاد سمرقند وما حولها، ثم هلكوا، وبني على جيحون جسراً غرم عليه ألْفيْ الف دينار، وهذا شيء لم يتفق لغيره من الملوك، وكان معه في جيشه أربعمائة فيل تقاتل، وهذه أمور هائلة ومرتبة طائلة، وجرت لــه فصول ذكر تفصيلها يطول، وكان في غاية الديانة والصيانة، يحب العلماء والمحدثين ويكرمهم ويجالسهم ويحسن إليهم، وكان حنفيّ المذهب، ثم صار شافعياً على يدي أبى بكر القفال الصغير (٤) وكان صادق النية في إعلاء الدين، مظفراً كثير الغزو، وكان ذكياً بعيـد الغـور صائب الرأي، دخل ابن فورك على السلطان محمود، فقال: لا يجوز أن يوصف الله بالفوقية لأنَّ لازم ذلك وصفه بالتحتية، فمن جاز له أن يكون له فوق، جاز أن يكون له تحت. فقال السلطان: ما أنا وصفته حتى يلزمني، بل هو وصف نفسه، فبهت ابن فورك، فلما خرج من عنده مات (٥). وكان السلطان محمود مُكرماً لأمرائه وأصحابه، وإذا نقم عاجل، وكان لا يفتر ولا يكاد يَقِرُّ، وكان يعتقد في الخليفة العباسي ويخضع لجلاله ويحمل إليه قناطير الذهب، وكان إلباً على القرامطة والإسماعيلية وعلى المتكلمين (٦) وعندما ملك الري كتب إلى الخليفة القادر بالله يذكر أنه وجد لمجـد الدولـة البـويهي مـن النسـاء الحرائر ما يزيد على خمسين امرأة ولدن له نيفاً وثلاثين ولداً، ولما سئل عن ذلك قال: هذه عادة سلفي، وصلب من أصحاب الباطنيين خلقاً كثيراً، ونفى المعتزلة إلى خراسان

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية (١٥/ ٦٣٤).

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية (١٥/ ٦٣٤).

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (١٧/ ٤٨٦).

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء (١٧/ ٤٨٥).

<sup>(</sup>٥، ٦) سير أعلام النبلاء (١٧/ ٤٨٧).

وأحرق كتب الفلسفة والنجوم (١).

ب-الصراع الغزنوي السلجوقي: تمكن السلطان محمود الغزنوي من توسيع حدود دولته فغزا الهند سبع عشرة غزوة ووصلت حملاته إلى هضبة الدكن وضم إلى دولته كذلك أقليم البنجاب وأخضع بلاد الغزنويين اغزنة وهراة» ومد نفوذه إلى بلاد ما وراء النهر (۱) وبذلك أصبحت حدود دولته تمتد من شمال الهند في الشرق إلى العراق في الغرب، ومن خراسان وطخارستان وجزء من بلاد ما وراء النهر في الشمال إلى سجستان في الجنوب، وقد اتخذ من مدينة الاهور مقراً لحكمه في الهند حيث عين نائباً له هناك (۱)، فلا غرابة في أن أخذ يرنو إلى القضاء على البويهيين في بغداد (١٤)، وكانت قوة السلاجقة في بلاد ما وراء النهر قد تعاظمت في بداية القرن الخامس الهجري مما أثار حفيظة السلطان محمود الغزنوي فقام في سنة ١٥ هد بعبور نهر جيحون لمقاتلتهم، فنجح في القبض على زعيمهم أرسلان وولده قتلمش وعدد من كبار أصحابه وبعث بأرسلان إلى الهند حيث مات في السجن بعد أن قضى فيه سبع سنوات (٥) وبعد أربع سنوات ٩١ هد خرج السلطان محمود لقتال السلاجقة مرة أخرى بناء على التماس سكان مدينتي (نسا) و «باورد» فأنزل بهم هزيمة ساحقة (١٠).

ج- معركة دندانقان وقيام السلطنة السلجوقية: لقد ظل السلاجقة بعد الهزيمة يتحينون الفرص للثأر من الغزنويين فكان لهم ذلك بعد وفاة السلطان محمود وقيام ابنه مسعود بمهام السلطنة عام ٢١هم، حيث تمكنوا من الانتصار على جيوشه (٧)، لكنهم اتصلوا به وعرضوا عليه الصلح والدخول في طاعته فاستجاب لهم ومنح زعماءهم الولايات وأسبغ عليهم الألقاب وأغدق عليهم الخلع (٨)، وعلى الرغم من ذلك فقد كان الغزنويون يدركون مدى الخطر الذي كان يشكله السلاجقة عليهم؛ لذلك فقد أمر السلطان مسعود عامله على خراسان سنة ٢٩هم بقتال السلاجقة فدارت الحرب بين الطرفين قرب مدينة سرخس وقد انتهت دولتهم حيث اندفعوا بعدها بقيادة زعيمهم ظفر بك نحو نيسابور التي دخلها وأعلن نفسه سلطاناً على السلاجقة وجلس على عرش السلطان مسعود الغزنوي في السنة نفسها ٢٩هه. وكان من

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ، نقلاً عن: أيعيد التاريخ نفسه؟، ص ٦٦.

<sup>(</sup>٢) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ٢٣.

<sup>(</sup>٣) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ٢٤. (٤) أخبار الدولة السلجوقية للحسين، ص ٥١٣.

<sup>(</sup>٥) النجوم الزاهرة (٥/ ٥٠)، الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٦) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٧) الكامل في التاريخ، نقلاً عن الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ٢٥.

<sup>(</sup>٨)، (٩) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ٢٥.

نتيجة ذلك أن زحف مسعود بجيوشه نحو خراسان واشتبك مع السلاجقة بمعركة حاسمة في مكان يعرف باسم دَندانقان، انتهت بهزيمة الغزنويين وكان ذلك عام ٤٣١هم، لم يلبث السلطان مسعود أن لقي مصرعه عام ٤٣٢هم، فخلفه ابنه مودود، وقد أصبح السلاجقة بعد معركة دَندانقان أكبر قوة في خراسان في حين كان الغزنويون قد ضعفوا بعد أن فقدوا غالبية جيوشهم وخسروا العديد من ممتلكاتهم، واستطاع الغزنويون في أفغانستان الاستيلاء على أملاكهم في الهند سنة ٥٨١همهم.

#### د- نتائج معركة دندانقان:

- \* وضعت معركة دندانقان حداً نهائياً لحكم الغزنويين في خراسان، ونصَّب طغرل بـك التخت في مكان المعركة وجلس عليه، وجاء الأعيان يسلمون عليه بإمارة خراسان.
  - \* حرَّر طغرل بك الرسائل على الأمراء المجاورين لإعلامهم بخبر الانتصار.
- \* طاردت القوات السلجوقية القوات الغزنوية المنهزمة حتى شواطئ نهر جيحون بهدف قسرهم على الهرب إلى ما وراء النهر، حتى يقدموا برهاناً ملموساً على النصر.
- \* أتاحت المعركة قيام سلطنة إسلامية جديدة، وانحسار ظل واحدة، كما تُعدُ إحدى المعارك الكبرى الفاصلة في التاريخ الإسلامي، بل إن نتائجها تعدت العالم الإسلامي وأثرت على عالم العصور الوسطى (٢).
- \* أعرب مسعود من ناحيته في رسالة أرسلها إلى القراخانيين عن ثقته في قيامهم بمساعدته في حملته المقبلة لاستئصال شأفة السلاجقة، غير أن صدمة الخسارة قد أذهلته لدرجة فقد معها الرغبة في المقاومة، فخيل إليه أنه لا بد من ترك ليس بلخ وتوابعها بل وغزنة أيضاً، على الرغم من محاولات أركان حربه وكبار رجال دولته إقناعه بانتفاء أسس هذه المخاوف وقرر الانسحاب نهائياً إلى الهند (٣).
- \* اقتسمت العشائر السلجوقية، بعد الانتصار، الأراضي التي استولوا عليها، فكان نصيب جفري مدينة مرو، فاستقر بها واتَّخذ منها عاصمة لملكه، كما ملك أكثر خراسان، وكان نصيب أبي علي الحسن بن موسى، ولاية بُست وهراة (٤) وسجستان (٥) وما يجاور ذلك من

<sup>(</sup>١) الدولة السلجوقية منذ قيامها ص٢٦. (٢) مدخل إلى تاريخ الحروب الصليبية، ص ٢٩.

<sup>(</sup>٣) تاريخ البيهقي، ص ٧٢٧، ٧٢٧، تاريخ سلاجقة الروم في آسيا الصغري، محمد طقوش، ص ٢٩.

<sup>(</sup>٤) هراة: مدينة عظيمة من أمهات مدن خراسان، ياقوت الحموي (٩٦٦٥).

<sup>(</sup>٥) سجستان: ناحية كبيرة وولاية واسعة بينها وبين هراة عشرة أيام.

النواحي. وأخذ قاورد أكبر أبناء جفري، ولاية الطبس (١) ونواحي كرمان (٢) وحصل إبراهيم بن ينال على همذان (٦)، كما حصل ياقوتي على أبهر (١)، وزنجان (٥)، ونواحي أذربيجان (١)، وكان من نصيب قُتلمش بن إسرائيل جرجان ودامغان (٧). والواقع أن فكرة التقسيم هذه تتعارض مع الفكرة الإيرانية عن الملك بوصفه صاحب السلطة المطلقة في الدولة، وهي غريبة على السلاجقة الأوائل إلا أن المسئولين السلاجقة هدفوا من وراء ذلك إلى إحاطة السلطنة الغزنوية ومنعها من محاولة استعادة خراسان ثم تأمين فتح طريق جيحون من أجل قدوم مهاجرين غز جدد (٨).

\* يُعد عام ٤٢٩هـ البداية الفعلية لقيام السلطنة السلجوقية في خراسان، لأن طغرل بك باشر، منذ ذلك التاريخ، مهامه السياسية والقيادية والإدارية. وأما اعتراف الخليفة العباسي به سلطاناً، والذي جاء متأخراً، في عام ٤٣٢هـ، فلم يغير من الواقع فاعتراف الخليفة هو بمثابة اعتراف بالأمر الواقع، كما أنه شكلي فقط لإضفاء الشرعية على السلطنة الناشئة حتى يرضى عنها الناس ويقبلوا بحكمها، لأن الخلافة لم تكن تملك قوة مادية تسمح بالتدخل والمساهمة في الأحداث السياسية، وكان الخليفة يعترف عادة بالسلطان المنتصر والدولة المنتصرة (٩).

\* كان لقيام السلطنة السلجوقية أثر كبير في تاريخ المشرق الإسلامي وغربي آسيا بشكل خاص، والتاريخ الإسلامي بعامة؛ ذلك أن السلطنة قد أسهمت في توجيه الأحداث السياسية في المشرق الإسلامي بشكل بارز، وفي رسم سياسة توسعية باتجاه العالم النصراني، لنشر العقيدة الإسلامية (١٠٠).

\* إن ما حقَّقه طغرل بك من نجاح، أغراه بالتمدد نحو العراق، قلب العالم الإسلامي، للسيطرة على الخلافة العباسية وإقامة دولة سلجوقية مترامية الأطراف، يُعد هذا التوجه

<sup>(</sup>١) الطُّبس: قصبة ناحية بين نيسابور وأصفهان، ياقوت (٤/ ٢٠).

<sup>(</sup>٢) كرمان: ولاية مشهورة وناحية كبيرة ذات بلاد وقرى ومدن واسعة بين فارس ومكران وسجستان وخراسان.

<sup>(</sup>٣) همذان: أكبر مدينة بالجبال، شتاؤها مفرط البرد وتقع في منطقة الجبال شرق عراق العجم. الحموي (٥/ ٤١٠-٤١).

<sup>(</sup>٤) أبهر: مدينة مشهورة بين قزوين وزنجان وهمذان من نواحي الجبل. معجم البلدان، الحموي (١/ ٨٢).

<sup>(</sup>٥) زنجان: بلد كبير مشهور من نواحي الجبال بين أذربيجان وبينها.

<sup>(</sup>٦) أذربيجان: إقليم واسع مشهور يحده من الشمال بلاد الديلم.

<sup>(</sup>٧) دامغان: بلد كبير بين الري ونيسابور وهو قصبة قومس.

<sup>(</sup>A) تاريخ سلاجقة الروم في آسيا الصغرى، ص ٣٠.(٩) المصدر نفسه، ص ٣٦.

<sup>(</sup>۱۰) المصدر نفسه، ص۳۱.

طبيعياً، فكل من سبقوه في السيطرة على خراسان تطلّعوا إلى التمدد نحو الغرب للسيطرة على بغداد والتحكم بمقدرات الخلافة العباسية، ولنا في محاولات السامانيين والصفّاريين والغزنويين أمثلة كافية، أضف إلى ذلك، فقد هدف طغرل بك إلى إنقاذ الخلافة، والمذهب السنيّ من السيطرة البويهية الشيعية (١).

٣- القراخانيون: ٣٤٩هـ - ٣٥٥هـ: في عام ٣٤٩هـ أسلمت قبائل كثيرة من الأتراك ودخلوا في الإسلام، وكان من نتائج ذلك أن ظهرت أول دولة تركية مسلمة مقابلة لأتراك الشرق، هي الدولة القراخانية نسبة لأحد ملوكها وهو ساتوق بغراخان عبد الكريم الذي كان يسمى أيضاً «قراخان»، فقد اتخذ هذا الملك مدينة كاشغر عاصمة له، ولكنه نقل العاصمة بعد ذلك إلى بلاساتمون حيث حاول القراخانيون من هناك فتح بلاد ما وراء النهر(٢)، وما إن قامت هذه الدولة حتى شرعت في محاربة أعداء الإسلام ولاسيما المجاورين لها من الأتراك الوثنين، وقد قاد ظهور القراخانيين في هذه المنطقة إلى اصطدامهم بالسامانيين وكان ذلك في عام ٣٧٩هـ.

وقد تمكن القراخانيون من إلحاق الهزيمة بجيش السامانيين وأسر جماعة من القواد، واستطاعوا احتلال بخارى عام ٣٨٨ه بدون مقاومة وبذلك أنهوا حكم السامانين (٢) بها وبقي القراخانيون يتنازعون فيما بينهم للسيطرة على مناطق ما وراء النهر، وكان بعضهم يستنجد بملوك الصين والبعض الآخر بالسلاجقة حين أصبحوا تابعين لهم بعد إقامة الدولة السلجوقية، وقد حدثت موقعة قطوان بين الأتراك الوثنيين «الخطا» الذين كان يساعدهم ملك الصين وبين الأتراك المسلمين الذين كان يساعدهم سنجر السلجوقي (١١٥ه – ٨٥٥ه)، وكانت نتيجة هذه المعركة أن انتصر الأتراك الوثنيون (١٤)، ويصف ابن خلدون الموقف بقوله: واستقرت الدولة فيما وراء النهار للخطا.. وهم يؤمئذ على دين الكفر وانقرضت دولة الخانية المسلمين الذين كانوا فيها وذلك سنة ٥٣٦هـ.

٤- البويهيون: ٣٣٤هـ - ٤٤٧هـ: تنتسب هـذه الأسـرة إلى بويـه بـن فنّاخسـرو الـديلمي الفارسي، وقد حكمت العراق وفارس لمدة تزيد على القرن، وكان الخليفة العباسي في بغداد ضعيفاً بإزائهم أكثر مما كان مع الأتراك من قبل، ولا تختلف هذه الأسرة عن أي أسرة أخرى

<sup>(</sup>١) تاريخ سلاجقة الروم في آسيا الصغرى، ص ٣١.

<sup>(</sup>٢) نهاية الأرب (٢٦/ ٥٢)، الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ٧٧.

<sup>(</sup>٣) تاريخ ابن خلدون، نقلاً عن الدولة السلجوقية، ص ٢٩. (٤) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ٣٢.

<sup>(</sup>٥) تاريخ ابن خلدون، نقلاً عن الدولة السلجوقية، ص٣٢.

في هذا العصر من ناحية الاستبداد والفساد الاقتصادي والاجتماعي وإن المؤسسين لهذه الدولة: علي بن بويه والحسن بن بويه فيهم سيادة ومداراة وحلم، ولكن الجيل الثاني والثالث فيهم بطش وقسوة وتعصب للمذهب الشيعي (١).

1- لمحة تاريخية عن البويهيين: ظهر أولاد بويه: علي والحسن وأحمد على مسرح التاريخ بظهور أكبرهم الملقب عماد الدولة عام ٣٢١هـ وكان متولياً من قبل أحد ملوك الديلم واسمه «مرداويح» على منطقة صغيرة اسمها (كرج) ولم يزل يتلطف الناس ويحسن إليهم حتى اشتهر بين البلاد الجاورة وأحبوه وخضعوا له ونزلوا على طاعته وساعده في ذلك إخوته حتى استولى على إقليم فارس، وفي سنة ٣٣٤هـ زحف أحمد بن بويه إلى بغداد، ودخلها دون قتال، وغدت العراق تحت سيطرة بني بويه، وأظهروا الطاعة للخليفة، وأخذوا القابهم منه، فلقب أحمد «معز الدولة» وبقي حاكماً على العراق نائباً عن أخيه عماد الدولة نيفاً وعشرين سنة، ت ٣٥٦هـ، وأما ركن الدولة الحسن بن بويه فقد حكم أصبهان وطبرستان وجرجان، وأخوهم الكبير عماد الدولة، شيراز وما حولها، ولكنه هو المقدم فيهم الذي يسمعون كلامه (٢).

ب-تشيع البويهيين: لم يخف البويهيون تشيعهم، بل شجعوا المذهب الشيعي في بغداد للقيام بالأعمال الاستفزازية ضد أهل السنة، فكانت لا تمر سنة دون شغب واصطدامات تقع بين السنة والشيعة تذهب فيها الأرواح والممتلكات وتحرق الأسواق، وجاء في حوادث ١٥٥هـ.: وكتب الشيعة في بغداد بأمر معز الدولة على المساجد بلعن معاوية والخلفاء الثلاثة، والخليفة العباسي لا يقدر على منع ذلك (٣)، وفي سنة ٢٥٣هـ أمر معز الدولة الناس أن يغلقوا دكاكينهم ويبطلوا الأسواق والبيع والشراء وأن يظهروا النياحة وأن تخرج النساء منتشرات الشعور، مسودات الوجوه، يدرن في البلد بالنوائح ويلطمن وجوههن على الحسين بن علي شه ففعل الناس ذلك ولم يكن للسنة قدرة على المنع منه لكثرة الشيعة ولأن السلطان معهم (١)، وهذا أول ما نيح عليه (٥) وقد وصف ابن كثير ما يفعل الشيعة من تعد لحدود الكتاب والسنة في دولة بني بويه في حدود الأربعمائة وما حولها فقال: فكانت الطرقات والأسواق وتعلق المسوح على الدكاكين ويظهر الناس الحزن والبكاء وكثير منهم الطرقات والأسواق وتعلق المسوح على الدكاكين ويظهر الناس الحزن والبكاء وكثير منهم

<sup>(</sup>١، ٢، ٣) أيعيد التاريخ نفسه، ص ٤٨.

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ، نقلاً عن: أيعيد التاريخ نفسه، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية (١١/ ٧٧٥). (٦) الدبادب: جمع الدّبداب وهو الطبل.

لا يشرب الماء ليلتئذ موافقة للحسين، لأنه قتل عطشان، ثم تخرج النساء حاسرات عن وجوههن ينحن ويلطمن وجوههن وصدورهن حافيات في الأسواق إلى غير ذلك من البدع الشنيعة والأهواء الفظيعة والهتائك المخترعة (١).

ج-إهانتهم للخلفاء: تابع البويهيون سياسة الأتراك في إضعاف هيبة الخلافة وجعلها كانها غير موجودة، وهم بهذا العمل إنما يدللون على بعدهم عن أي حس حضاري زيادة عما في قلوبهم من حقد على السنة، وكانوا يرون أن العباسيين مغتصبون للخلافة، ولذلك فكر معز الدولة بإعادة الخلافة إلى «آل علي» هي، فاستشار خواص أصحابه في إخراج الخلافة عن العباسيين والبيعة للمعز العبيدي في مصر، ولكن أحد أصحابه قال له: ليس هذا برأي، فإنك اليوم مع خليفة تعتقد أنت وأصحابك أنه ليس من أهل الخلافة، ولو أمرتهم بقتله لقتلوه، ومتى أجلست بعض العلويين خليفة كان معك من تعتقد أنت وأصحابك صحة خلافته فلو أمرهم بقتلك لفعلوه (٢). واستحسن معز الدولة هذا الرأي وأعرض عن فكرته (٣)، وعندما قلّت الأموال عند بهاء الدولة حسن له وزيره القبض على الخليفة الطائع وأطمعه في ماله، ودخل بهاء الدولة على الخليفة وأنزله عن سريره، وهو يستغيث ولا يلتفت إليه أحد، وأخذ ما في داره من الذخائر ونهب الناس بعضهم بعضًا (٤)، وكان سلفه معز الدولة البويهي هو الذي أهان المستكفي وأمر الجنود بشده من عمامته ثم أمر به إلى السجن ولم يزل فيه حتى وفاته (٥).

د- وزراؤهم: كما وزر للعبيديين الفاطميين اليهود والنصارى كذلك وزر للبويهيين النصارى، ففي عهد عضد الدولة (فنّاخسرو بن الحسن بن بويه) كان وزيره نصر بن هارون، وقد أذن له عضد الدولة بعمارة البيّع والأديرة وأطلق الأموال لفقراء النصارى(٢).

هـ- المصلة بين البويهيين والقرامطة: إن الذي يقرأ التاريخ مجزأ مقطعاً قد لا يدرك ولا يتنبه إلى الصلات التي كانت بين الحركات الباطنية ولا إلى الصلات بين الدولة الشيعية وهذه الحركات، ويظن أن كل دولة قائمة بنفسها ولا تربطها صلات مع الأخرى، وهكذا يظن البعض الآن، فلا يرون أن هناك صلات بين الرافضة والباطنية وإذا كان هناك شيء من هذا فهو يظن أنه للمصلحة السياسية المؤقتة. ولكن من يقرأ التاريخ ويقرأ الحاضر ويقارن بينهما لن يجد فرقاً يذكر

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (١١/ ٧٧٥). (٢) الكامل في التاريخ، نقلاً عن: أيعيد التاريخ نفسه، ص ٤٩.

 <sup>(</sup>٣) أيعيد التاريخ نفسه، ص ٤٩.
 (٤) الكامل في التاريخ، نقلاً عن: أيعيد التاريخ نفسه، ص ٥٠.

<sup>(</sup>٥)، (٦) البداية والنهاية، نقلاً عن: أيعيد التاريخ نفسه، ص ٥٠.

في المواقف <sup>(۱)</sup>. وجاء في حوادث سنة ٣٦٠هــ: وفي ذي القعدة أخذت القرامطة دمشـق وقتلـوا نائبها جعفر بن فلاح وكان رئيس القرامطة الحسين بـن أحمـد بـن بهـرام، وقـد أمـده معـز الدولـة البويهي من بغداد بالسلاح والعدد الكثيرة <sup>(۱)</sup>.

وكتب الملك البويهي أبو كاليجار إلى المؤيد داعي الدعاة الفاطمي العبيدي عند سفره إلى مصر سنة ٤٣٨هـ بعد أن تأثر بدعوته الإسماعيلية يقول: فيجب أن تصور لتلك الحضرة الشريفة «المستنصر العبيدي في مصر» ما اطلعت عليه من شواهد صفاء عقيدتنا وتعلمها أن هؤلاء التركمان «السلاجقة» المسئولين عن أعمال خراسان والري لا يقصر خطابهم عن بلادها المحروسة «الشام ومصر» إلا ثبات عساكرنا المنصورة في وجوههم وبذلنا الأموال في كف عاديتهم (٣). فهذا الملك البويهي يطلب شهادة حسن سلوك من الدولة العبيدية في مصر، ويشعرهم في الوقت نفسه أنه هو المدافع عنهم أمام الزحف التركماني السلجوقي السني (٤). ومن هنا يتضح لنا درس مهم وهو حقيقة استعدادهم للتحالف والتعاون فيما بينهم مع الاختلاف في العقائد ومع ذلك يتحالفون ضد العدو المشترك.

و-موقفهم من حماية حدود الدولة الإسلامية: استغاث أهل الجزيرة بالعاصمة بغداد لصد غارات الروم واستجاب الشعب في بغداد لهذا النداء، وتجهزوا للجهاد، وأرسل بختيار بن معز الدولة إلى الخليفة يطلب مالاً لتجهيز الناس للغزو، واضطر الخليفة لبيع أثاث بيته ليدفع له الأموال، ولكن بختيار أنفقها على مصالحه الشخصية وأبطل أمر الغزو<sup>(٥)</sup>. وهكذا ظهر أن بختيار كان مراوعاً ولم يكن صادقاً في طلب الأموال أو التهيؤ للغزو والجهاد (١) وإنما كان يقصد استنزاف أكثر قدر ممكن للقدرة المالية للخلافة العباسية رغم ضعفها.

ز- البويهيون والإقطاع العسكري: من بدع البويهيين وظلمهم وجورهم التي ما سبقهم إليها أحد إقطاعهم الأرض للقادة العسكريين وللجنود، وذلك بدلاً من الرواتب النقدية التي كانت تصرف لهم، وهذه الأرض المعطاة ليست من أراضي الدولة أو من الأرض الموات التي تقطع لإحيائها، بل هي من الأرض المصادرة تعسفاً وظلماً من أصحابها الفلاحين، وكان هؤلاء الجنود إذا لم تعجبهم الأرض أو لم تغل عليهم ما يريدون تركوها وأخذوا غيرها، وأدى هذا النظام إلى تدمير الحياة الزراعية وإفقار خزانة الدولة، ولم تحل

<sup>(</sup>١) أيعيد التاريخ نفسه، ص ٥٠.

<sup>(</sup>٢) أيعيد التاريخ نفسه ص ٥٠، نقلاً عن البداية والنهاية.

<sup>(</sup>٣) دخول الترك الغز إلى الشام، د. شاكر مصطفى، ص ٣٢٣. (٤) أيعيد التاريخ نفسه، ص ٥١.

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية، نقلاً عن: أيعيد التاريخ نفسه، ص ٥١. (٦) أيعيد التاريخ نفسه، ص ٥١.

مسألة الرواتب، يقول الدكتور عبد العزيز الدوري: والذي أراه هـ وأن خـط البـويهيين هـ و بداية الإقطاع العسكري ويبدو لى أن البويهيين انطلقوا من نظرة قبلية تعتبر الأرض المفتوحة غنيمة بحق الغزو وأهملوا المفهوم الإسلامي بالنسبة للأرض<sup>(١)</sup>، كما أن بدعة ضمان القضاء بدأت في عهدهم، ففي سنة ٥٠هـ أمر معز الدولة بتسمية عبد الله بن الحسن بن أبي الشوارب قاضياً على بغداد على أن يؤدي مائتي ألف درهم في كل سنة (٢). وهكذا نرى ظلم هذه الدولة وتعسفها وتعصبها فهي لم تقدم جديداً للحضارة الإسلامية، وأما كرم وزيرهم الصاحب بن عباد وتشجيعه للأدب وتنظيم عضد الدولة لبعض المشاريع في العراق وإنشاؤه المستشفى العضدي، فكل ذلك لا يذكر أمام اتجاه الدولة العام في تمزيق أواصر المجتمع الإسلامي وتخريبه عقديا واقتصاديا ووصف مؤسسها عماد الدولة بالعقل والحلم لا يغبر من النتيجة العامة، وهي أن ضررها أكثر من نفعها، قال الذهبي: وضاع أمر الإسلام بدولة بني بويه وبني عبيد الرافضة، وتركوا الجهاد وهاجت نصاري الروم، وأخذوا المدائن وقتلوا وسبوا (٣). وقال: فلقد جرى على الإسلام في المائة الرابعة بلاء شديد بالدولة العبيدية بالمغرب، وبالدولة البُويهية بالمشرق، وبالأعراب القرامطة، فالأمر لله تعالى(٤). وقال عن عضد الدولة أبو شجاع فنّاخسرو:.. وكان شيعياً جلداً أظهر بالنجف قبراً زعم أنه قبر الإمام على بني عليه المشهد، وأقام شعار الرفض ومأتم عاشوراء، ونُقل أنه لما احتُضر ما انطلق لسانه إلا بقوله تعالى: ﴿مَا أَغْنَى عَنِّي مَالَيَهْ ﴿ هَلَكَ عَنِّي سُلْطَانِيهُ﴾ [الحاقة: ٢٨، ٢٨] (٥٠).

ح- مناصرة الأمراء البويهيين لحركة التشيع وإثارة التفرقة والنعرات الضيقة: بحلول سنة ٣٣٤هـ/ ٩٤٥م كانت الأوضاع العامة في العراق سياسياً واقتصادياً واجتماعياً غاية في السوء، وعدم تمكن البويهيين من بغداد زاد الأمور سوءاً وكشفوا عن تشيعهم وإيمانهم بعقيدتهم معاضدين أبناء الفرق الشيعية العلوية الأخرى التي كانت منتشرة في بغداد وبعض المراكز الحضرية في العراق آنذاك مثيرين للفتن الطائفية ولم يكن حال الخلفاء خلال هذه الفترة يسمح لهم بمواجهة بني بويه، فقد تولى الخلافة خلال العصر البويهي خمسة من الخلفاء تفاوتت مدد خلافتهم وفقاً لموقف الأمير البويهي من كل منهم، وقد لاقى كل من أولئك الخلفاء الكثير من ضروب الإهانة والاستخفاف والعنت من البويهيين (٢٠)، ومن

<sup>(</sup>١) نشأة الإقطاع في الجتمعات الإسلامية، بحث في مجلة الاجتهاد، ص ٢٥٩.

<sup>(</sup>٢) الفكر السامي في تاريخ الفكر الإسلامي، للحجوي (٢/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء (١٦/ ٢٣٢). (٤) المصدر نفسه (١٦/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (١٦/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٦) الحياة العلمية في العراق خلال العصر البويهي، ص ٦٠.

منطلق اعتقاد بني بويه بأن سيطرتهم على الخلافة وإضعاف نفوذ الخليفة لن يمكن أهل السنة من التصدي لهم، فقد باشروا خططهم في محاولة نشر التشيع العلوي في المجتمع ومحاربة السنة مساندين في ذلك دعاة التشيع من أمثال موسى بن داود الشيرازي الذي اشتهر بلقب المؤيد في الدين وهو من عائلة عريقة في التشيع على المذهب القرمطي وكان أبوه محل احترام الخلفاء العبيديين، كما كان هو أيضاً محل احترام المرزبان بن عماد الدين أبو كاليجار البويهي وكان إذا كاتبه خاطبه بقوله: لشيخنا وظهيرنا ومعتمدنا المؤيد في الدين عصمة أمير المؤمنين أبي النصر أطال الله بقاءه وأدام عزه وتأييده (١)، وقد كان المؤيد في الدين هبة الله الشيرازي من المجيدين للغتين العربية والفارسية وله الكثير من المؤلفات التي يعتمد عليها الإسماعيلية الي يومنا هذا (١)، وقد لعبت كتبه دوراً كبيراً في نشر الضلال والانحراف والزيغ وعبرت عن مدى تمسكه بمبادئ الحركة القرمطية، ومن أشهر كتبه كتاب المجالس المؤيدية ويضم ما كان الدعاة، وله أيضاً كتاب الإيضاح والتبصير في فضل يوم الغدير بالإضافة إلى عدة كتب المحاد أخرى وديوان شعر منحرف أيضاً (١)، وهكذا وبدعم أمراء بني بويه لأمثال هذا الداعية الشيعي لم يمض وقت طويل حتى بدأت الفتن العارمة التي نجم عنها العديد من المعارك الداخلية وحالات الاقتتال الطائفي تأخذ مداها بين أهل السنة والشيعة (١).

وأول إشارة إلى الفتن بين الشيعة وأهل السنة خلال العصر البويهي حصلت سنة ٣٣٨هـ/ ٩٤٩م وقد كان من نتيجتها أن نهبت الكرخ (٥)، وفي رمضان من سنة ٣٤٠هـ/ ٩٥١م وقعت فتنة عظيمة بالكرخ بسبب المذهب (٢)، وفي السنة نفسها ظهر ببغداد رجل ادعى أن أرواح الأنبياء والصديقين تنتقل إليه، وقد وجدت في داره كتب تدينه بالزندقة فتم القبض عليه، فلما تحقق أنه هالك ادعى أنه شيعي ليحضر عند معز الدولة بن بويه وقد كان معز الدولة بن بويه يؤيد الرافضة، فلما اشتهر عنه ذلك، لم يتمكن الوزير منه خوفاً على نفسه من معز الدولة وأن تقوم عليه الشيعة، وإنا لله وإنا إليه راجعون (٧). وتقدم هذه الحادثة الدليل الواضح على مدى مساندة بني بويه لفرق الشيعة الرافضة الأخرى ومدى تشجيعهم ومناصرتهم لهم، وللمنتسبين لهم حتى ولو كانوا من الزنادقة، ويدعم هذا الرأي ما حدث في سنة ٤١٣هـ/ ٩٥٢م حيث ظفر الوزير المهلي بقوم من التناسخية وفيهم امرأة تزعم أن روح فاطمة، رضى الله عنها، انتقلت إليها، وفيهم آخر يزعم أنه جبريل، فضربوا

<sup>(</sup>١) القرامطة أول حركة اشتراكية في الإسلام، طه الولى، ص ٢٠٠.

<sup>(</sup>٢)، (٣) الحياة العلمية في العراق خلال العصر البويهي، ص ٦٣.

 <sup>(</sup>٤)، (٥) المصدر نفسه، ص ٦٤.
 (٦)، (٧) المصدر نفسه، ص ٦٥.

فتعذروا بالانتماء لأهل البيت فأمر معز الدولة بإطلاقهم لتشيع كان فيهم، والمشهور عن بني بويه التشيع والرفض (١)، وهكذا كان لمغالاة بني بويه في التشيع نتائج سيئة الأثر حيث عمت الفوضى والانحرافات العقدية ولم تعد الفوضى مقصورة على بغداد أو مدن العراق الأخرى، بل شملت بعض أنحاء الدولة العباسية الأخرى، وفي سنة ٣٤٦هـ/ ٩٥٧م تجددت الفتنة بين السنة والشيعة في بغداد بسبب سب الصحابة وكان من نتيجة ذلك أن قتل من الفريقين خلق كـثير دون أن تتحـرك السـلطة لمعالجـة الصـراع، وفي السـنة التاليـة ٣٤٧هــ / ٩٥٨م انتشرت ظاهرة سب وتكفير الصحابة في كثير من البلـدان (٢) واشـتدت الفتنــة الطائفية بين الرافضة والسنة ووقعت في جمادي الأولى سنة ٣٤٨هـ / ٩٥٩م حــرب شـــديدة بين أتباع مذاهب السلف من أهل بغداد والمتشيعة وقتل فيها جماعة واحترق من البلد كثير، وفي السنة التي تلت، أي سنة ٣٤٩هـ/ ٩٦٠م وبسبب الفتنة الطائفية تعطلت صلاة الجمعة في جميع مساجد بغداد<sup>(٣)</sup>، وفي سنة ٣٥١هـ كتب العامة على مساجد بغداد لعن معاوية بن أبي سفيان ولعن من غصب (٤) فاطمة فدكاً، ومن أخرج العباس (٥) من الشورى ومن نفي أبا ذر الغفاري(٢) ومن منع دفن الحسن عند جده، ولم يمنع معز الدولة ذلك (٧)، وقد ثـار أهـل السنة من هذا التعريض المباشر بصحابة النبي ﷺ، وخصوصاً الخلفاء الراشدين الثلاثة الأول وأقدموا خلال ساعات الليل على إزالة الشعارات التي رفعها الرافضة، غير أن الأمير البويهي معز الدولة أصر على ضرورة إعادة تلك الشعارات وإبقائها مرفوعة رغم ما تشكل من تحد سافر لمشاعر عموم المسلمين من أتباع مذاهب السلف وأهل السنة، وقد نصحه وزيره المهلبي بالامتناع عن ذلك مداراة للرأي العام وبـأن يكتـب مكـان مـا محـى: لعـن الله الظالمين لآل رسول الله ﷺ (^)، وصرحوا بلعن معاوية فقط (٩). وهكذا يثبت الأمير البويهي مدى ضيق أفقه وتحزبه الأعمى لأبناء مذهبه، فقد أيد الروافض وتعصبهم ومـوقفهم المنــافي لعقيدة الإسلام التي نزلت على رسول الله من الله تعالى وبينها رسول الله ﷺ للمسلمين. وقد اتسع نطاق الصراعات الطائفية ولم تعد مقصورة على بغداد بل إنها شملت البصرة وهمذان وقتل فيها خلق كثير (١٠٠)، مما قدم الدليل على أن أمراء بني بويه -وعلى رأسهم معز

<sup>(</sup>١) النجوم الزاهرة (٣/ ٣٠٧، ٣٠٨).

<sup>(</sup>٢، ٣) الحياة العلمية في العراق خلال العصر البويهي، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٤) يقصدون أبا بكر وكذبوا في ذلك لأن أبا بكر نفذ حكم رسول الله في فدك.

<sup>(</sup>٥) يقصدون عمر في ترشيحه لأهل الشورى حيث كانوا من العشرة المبشرين بالجنة.

<sup>(</sup>٦) يقصدون عثمان، وعثمان لم ينف أبا ذر ولكن أبا ذر اختار ذلك. (٧) المنتظم (٧/٧، ٨).

<sup>(</sup>٨) الحياة العلمية في العراق خلال العصر البويهي، ص ٦٨. (٩) تاريخ الخلفاء، ص ٦٣٩.

<sup>(</sup>١٠) الكامل في التاريخ، نقلاً عن الحياة العلمية في العصر البويهي، ص ٦٨.

الدولة – قد ساندوا الشيعة الغلاة الذين كانوا يطمعون في تشيع المجتمع خلال فترة سيطرة البويهيين على مقاليد الحكم وتسلطهم على الخلافة ودون إعطاء أي اعتبار للخليفة العباسي السني الذي يحكمون باسمه (۱) وقد توسع في بيان تشجيع الأمراء البويهيين لحركة التشيع وإثارة التفرقة والنعرات الضيقة الدكتور رشاد عباس معتوق فمن أراد التفصيل فليراجع كتابه القيم «الحياة العلمية في العراق خلال العصر البويهي». ويعتبر العصر البويهي من أقبح عهود التاريخ الإسلامي وأشدها؛ فقد احتل البويهيون قسماً كبيراً من شرقي بلاد الخلافة العباسية بما فيها العراق وبغداد وكانوا شيعة غلاة ولم يلغوا الخلافة العباسية لأسباب سياسية فأدى الأمر إلى صراع مرير جداً بين السنة والشيعة وكانت بغداد خاصة مسرح هذا الصراع (۱).

ط- إنشاء مراكز شيعية متخصصة في التأليف والتعليم في بغداد والنجف والكاظمية: كان لتشيع البويهيين دوره الخطير في تشجيع العلماء القائلين بوجهة نظرهم، فقد عملوا على الاهتمام بالعلوم المذهبية وتقديم الرعاية للعلماء والمتشيعين للعلويين بصفة عامة حتى يظهروا أمام أتباعهم بمظهر الحريص على المذهب المدافع عنه وهم بذلك يعبرون عن ميول شيعية متعصبة دفعتهم إلى تأسيس العديد من المراكز الشيعية في العراق والتي خدمت أغراض تعصبهم المذهبي، فقد حرصوا على تحويل المجتمع الإسلامي نحو الإيمان بمعتقدهم، وهكذا تجدهم يقربون علماء الشيعة ويرعونهم ويشجعونهم على الكتابة في الكثير من التخصصات الفلسفية والمنطقية بالإضافة إلى الرياضيات وعلم الهيئة، وشجعوهم بشكل خاص على التأليف في العلوم التي تخدم المذهب الشيعي، وهكذا ظهرت العديد من المجاميع الخاصة بهم والتي كرست لوضع الأحاديث المكذوبة على رسول الله ﷺ ومن أمثلة ذلك المحدث الرافضي أبو الفضل الشيباني (ت٣٨٧هـ / ٩٩٧م). الذي كان يروي غرائب الأحاديث، وكان ممن يضع الأحاديث للرافضة (٣)، وقد التبس أمره على الناس فكتبوا الكثير من مروياته فلما ظهر لهم كذبه مزقوا أحاديثه (٤)، وقد شهد العصر البويهي عدداً غير قليل من محدثي الشيعة كابن الجعابي وأبي الطيب الدوري، والمعبدي وابن البقال والنوبختي والكلوذاني وغيرهم ممن عملوا على إسباغ صبغة الاعتزال والتشيع على مروياتهم، وكان ذلك بمناصرة ومعاضدة أمراء بني بويه لخدمة أهدافهم في تشييع المجتمع الإسلامي(٥)، ولم يتوان أمراء بني بويه عن تشجيع عدد كبير من فقهاء التشيع والرفض في إظهار مساهماتهم

<sup>(</sup>١) الحياة العلمية في العراق خلال العصر البويهي، ص ٦٩.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه، ص ۹۰.

<sup>(</sup>٣) تاريخ بغداد (٥/ ٤٦٦، ٤٦٧).

<sup>(</sup>٤)، (٥) الحياة العلمية في العراق خلال العصر البويهي، ص ١٠٤.

في نشر التشيع بين عامة الناس في المجتمع الإسلامي، وكان خطر هؤلاء المبتدعة كبيراً على الأمة الإسلامية لما اتصفوا به من انحراف في المعتقد وتزييف للحقائق وافتراء على المشرع، ومن أولئك على سبيل المثال أبو القاسم على أحمد العلوى الكوفي (ت٢٥٣/ ٩٦٣م) وهــو من الشيعة الغلاة ومن كتبه: «الاستغاثة في بدع الثلاثة»، ويقصد بالثلاثة الخلفاء أبا بكر وعمر وعثمان رضى الله عنهم، وقد قال في جملة ما قاله في هذا الكتاب بأن القرآن الذي بين أيدي الناس هو قرآن ناقص(١١)، ومنهم أبو عبد الله محمد بن محمد النعمان المعروف بالشيخ المفيد (ت ٤١٣هـ/ ١٠٢٢م) وكان ذا مكانة كبيرة لدى أمراء بني بويه (٢)، وكانت له تصانيف كثرة (٢) ويكفى الإشارة إلى ما كتبه الخطيب البغدادي عن الشيخ المفيد بن المعلم ليظهر مدى خطره على الناس من العامة خاصة، فلقد ترجم له بقوله: شيخ الرافضة والمتعلم على مذاهبهم، صنف كتباً كثيرة في ضلالاتهم والذب عن اعتقاداتهم ومقالاتهم والطعن على السلف الماضين من الصحابة والتابعين وعامة الفقهاء المجتهدين، وكان أحد أئمة الضلال هلك به خلق من الناس إلى أن أراح الله المسلمين منه (٤)، وقد أدى اهتمام البويهيين بالعلم والعلماء إلى انتشار خزانات الكتب وإلى جانبها دور للعلم يمكن اعتبارها من المؤسسات المساعدة لمراكز التشيع حيث كان الغرض منها حث علماء الشيعة على الاطلاع والتأليف ومن بينها دار العلم ببغداد وهي دار ابتاعها الوزير أبو نصر سابور بـن أردشير ٣٨٣هـ/ ٩٩٣ بمحلة الكرخ جدد عمارتها ونقل إليها كتبًا كثيرة وأوقف عليها أوقافاً كثيرة وسماها دار العلم (٥)، ومن بينها الدار التي أسسها نقيب العلويين الشريف الرضي المتوفى سنة ٤٠٦هـ/ ١٠١٥م في الكاظمية على الجانب الغربي من دجلة مقابل مقابر قريش وأسماها دار العلم وفتحها لطلبة العلم ووفر لهم كل ما يحتاجونه (٦)، ويعتبر أبـو عبـد الله المرزباني من الأدباء والكتاب الـذين جعلـوا دورهـم مراكـز للتشـيع والاعتـزال فقـد كـان المرزباني معتزلياً يتشيع (٧)، ولقد أنشأ البويهيون خلال مدة حكمهم العديـد مـن مراكـز التشيع واعتنوا عناية كبيرة بتلك التي كانت موجودة وقائمة قبل وصولهم، ووجدت هذه المراكز في كل من كرخ بغداد والكوفة والنجف وكربلاء والكاظمية والبصرة والحلة (^) وقد لعبت تلك المراكز أدواراً مهمة في تجميع الشيعة وتوحيد صفوفهم ودفعهم إلى نشر أفكارهم

<sup>(</sup>١) أعياد الشيعة، نقلاً عن الحياة العلمية في العراق خلال العصر البويهي١٠٥.

<sup>(</sup>٢)، (٣) الحياة العلمية في العراق خلال العصر البويهي، ص ١٠٦.

<sup>(</sup>٤) تاريخ بغداد (٣/ ٢٣١).

<sup>(</sup>٥) المنتظم (٧/ ١٧٢)، الحياة العلمية في العراق خلال العصر البويهي، ص ١١٠.

 <sup>(</sup>٦) البداية والنهاية، نقلاً عن الحياة العلمية، ص ١١١.
 (٧) تاريخ بغداد (٣/ ١٣٥، ١٣٦).

<sup>(</sup>٨) الحياة العلمية في العراق خلال العصر البويهي ص١١١.

ومعتقداتهم خاصة أنهم وجدوا مناصرة ومعاضدة من المتسلطين على الخلافة العباسية من أمراء بني بويه، وكذلك من وزرائهم الذين نهج معظمهم نفس النهج (١).

ى- إشاعة الآراء المنحرفة للفلاسفة مثل حركة إخوان الصفا: من أخطر الحركات الفلسفية التي ظهرت خلال العصر البويهي حركة إخوان الصفا التي تتمثل في أفكارها الانحرافات الباطنية والتي تعبر عنها شكلاً ومضموناً، وقد اختلف المؤرخون حول زمن نشأة حركة إخوان الصفا، وإن أقدم من ذكر إخوان الصفا هو أبو حيان التوحيدي، ومن خلال ما أورده عنهم يتبين أن موطن نشأتهم كان مدينة البصرة منبت حركة الاعتزال ومرتع المتشيعة والمقر التاريخي لصاحب حركة الزنج، ولقد عرفت جماعة إخوان الصفا في منتصف القـرن الرابع الهجري، وهي فترة شهدت ضعفاً وتردياً كبيراً في قوة ومكانة الخلافة العباسية وتسلطاً أجنبياً خبيثاً ومنحرفاً، وقد تهيأت الظروف خلال هذه المرحلة لظهور العديـد مـن الأفكـار والحركات، ومن بينها أفكار إخوان الصفا، وتكاد المصادر تجمع على أن جماعة إخوان الصفا جماعة سرية تتألف من طبقات متفاوتة وفق أسس ذكروها في رسائلهم، كما تتفق على أنهم من الشيعة الإسماعيلية وتمثل آراؤهم وأفكارهم الفلسفية المبادئ الأساسية لفرقة الإسماعيلية التي تقوم أساساً على التأويل الباطني، ويصف إخوان الصفا الصلاة مـثلاً (٢) بأنها هي المقصودة بالقيود، بل إنهم يقرون أن للدين ظاهراً وباطناً، ولقد حظيت آراء وأفكار الفلاسفة خلال العصر البويهي بالكثير من التشجيع والمعاضدة فلقد كانت عناية أمراء بني بويه كبيرة بكل ما له اتصال بالفلسفة والمنطق والكلام والتنجيم وأولت المختصين بها عناية فائقة (٣)، وقد حفلت مجالس البويهيين على الدوام بحضور العديد من المعتزلة والفلاسفة والمنطقيين وغيرهم من العلماء المتشيعين الذين سخروا علمهم لخدمة أمراء بني بويه والشيعة الرافضة <sup>(٤)</sup>.

ك- نهاية الدولة البويهية: تمت على أيدي السلاجقة بعد أن بدأ الانقسام والنزاع بين أفراد البيت البويهي، حيث تنازع أبناء عضد الدولة فيما بينهم على الحكم واستقرت الأمور بيد بهاء الدولة حتى نشب الصراع ثانية بين أولاده سلطان الدولة وشرف الدولة وجلال الدولة واندلعت الحروب بينهم (٥)، مما صرفهم على مواجهة خصومهم في الخارج، فكانت نهاية حكمهم على يد السلطان السلجوقي طغرل بك الذي أزال الله به ملكهم وأراح المسلمين

<sup>(</sup>١) الحياة العلمية في العراق خلال العصر البويهي ص١١٣.

<sup>(</sup>٢) الإنسان في فكر إخوان الصفا، عبد اللطيف محمد العبد ص ٣٧.

<sup>(</sup>٣) الحياة العلمية في العراق خلال العصر البويهي، ص ١٣٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ١٣٨. (٥) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ٣٩.

من شرهم، عندما دخل بغداد وقبض على آخر حاكم منهم وهو الملك الرحيم أبـو نصـر خسـرو، وذلك سنة ٤٤٧هـ، وبعث به مقيداً إلى الري وأسقط اسمه من الخطبة في شهر رمضـان مـن تلـك السنة وبذلك زالت الدولة البويهية من الوجود لتأخذ مكانها الدولة السلجوقية (١).

ه- اجتماع السلاجقة على زعامة طغرل بك وتوسع دولتهم: كانت الغنائم التي حصل عليها السلاجقة في معركة دُندانقان كثيرة جداً، وبعد انتصارهم في تلك المعركة عاد طغرل بك إلى نيسابور فدخلها مع جموع في أواخر عام ٤٣١هـ وأوائل ٤٣٢هـ (٢)، ولم تنج المدينة هذه المرة من النهب، فلما أحرز السلاجقة النصر في هذه المعارك ازدادوا قوة ولحقت بهم جيوشهم المتفرقة في أطراف خراسان، فاشتد وقعهم في القلـوب وتقـرر الملـك لهـم، واجتمع بعد ذلك الإخوان جغري بك وطغرل بك مع عمهما موسى بن سلجوق الذي كان يطلق عليه «بيغو» وأبناء أعمامهم وكبار قومهم وقواد جنودهم، وتعاهدوا على الاتحاد والتعاون فيما بينهم <sup>(٣)</sup> ويقول الراوندي: ولقد سمعت أن طغرل بك أعطى لأخيــه ســهماً وقال له: اكسره. فتناول أخوه السهم وكسره في هوادة، ثم جمع له سهمين فكسرها أيضاً في هوادة ثم أعطاه ثلاثة فكسرها بصعوبة، فلما بلغ عدد السهام أربعة تعذر عليه كسرها، فقال له طغرل بك: إن مثلنا مثل ذلك فإذا تفرقنا هان لأقل الناس كسرنا وأما إذا اجتمعنا فلا يستطيع أحد أن يظفر بنا، فإذا نشأ خلاف بيننا لم يتيسر لنا فتح العالم، وتغلب علينا الأعداء وذهب الملك من أيدينا(٤). وجدد السلاجقة العهد لطغرل بك كقائد أعلى لجيوشهم وسلطان لهم على دولتهم، ورغم أن جغري بك كان أكبر منه سناً، إلا أن طغرل بـك كـان يتميز بشجاعته النادرة وقوة شخصيته مع تدين ملحوظ وذكاء حاد (٥)، وكلها صفات رجحت كفته، وهكذا قامت دولة السلاجقة (٦). وقد شملت فتوح السلاجقة الأولى خراسان وكرمان وأذربيجان وهمدان وجرجان، فقسموا هذه الولايات التي كانوا قد استولوا عليها فيما بينهم (٧)، وكانت بلخ من أقوى مراكز السلاجقة في الشرق، ونيسابور في الغرب، ومن هذين المركزين أخذ نفوذهم في الانتشار والتوسع (<sup>٨)</sup>، وقد اختار طغرل بك مدينة الري لتكون حاضرة ملكه (<sup>٩)</sup>.

<sup>(</sup>١) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ٣٩.

<sup>(</sup>٢) تاريخ البيهقي، ص ٦٩٥، الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٢٨.

<sup>(</sup>٣) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٢٨. (٤) راحة الصدور للراوندي، ص ١٦٥.

<sup>(</sup>٥) النجوم الزاهرة نقلاً عن الدولة السلجوقية، ص ١٢٨. (٦) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٢٨.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه، ص ١٢٩، تاريخ الإسلام حسن إبراهيم (٤/ ١٠).

<sup>(</sup>٨) الدولة السلجوقية، ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٩) راحة الصدور للراوندي، ص ٢٠٤، الدولة السلجوقية، ص ١٢٩.

أ- تنظيم إدارة الدولة في عهدها الأول: من أجل تنظيم إدارة دولتهم فقد قسمها السلاجقة إلى أقاليم، وعينوا على كل إقليم منها حاكماً، من أفراد البيت السلجوقي أطلقوا عليه لقب «شاه» و «ملك» وأما الرئيس الأعلى للدولة بأجمعها، فأطلق عليه لقب «سلطان» وكانت له الكلمة النافذة في جميع أنحاء الدولة، وبهذا التنظيم وطَّد طغرل بك سلطته في تلك البلاد، وضمن الوحدة بين أفراد أسرته، لقد كان إخوة طغرل بك وأبناؤهم يتولـون الحكـم في أطراف البلاد تحت سلطته (١)، ومذهبهم السياسي في الحكم أنهم كانوا يعدون المناطق المفتوحة ملكاً لأفراد الأسرة المالكة ولم يعمل طغرل بك على إقامة حكم فـردي ينحصـر في شخصيته، بل منح حكم المناطق التي تدخل في حوزة السلاجقة حـديثاً إلى المقـربين مـن آل سلجوق وترك لهم سلطة الحكم كاملة، وكان هدفه من ذلك الإبقاء على الترابط والوحدة بين طغرل بك وإخوته وأبنائهم، وهكذا تتضح بشكل جلي الطبيعة القبلية في سلوك السلاجقة وحبهم للرئاسة والجاه وقد حاول طغرل بك زعيمهم إرضاء هذه النزعة فعينهم حكاماً وقادة وملوكاً، لكل منهم جيشه الخاص ووزيره وحجابه ومعاونوه في الحكم والإدارة، كما حرص السلاجقة على تكريم علماء الدين وشيوخ الصوفية كي يثنوا عليهم ويزداد حكمهم قوة (٢)، ومع ذلك فإن تقسيم الدولة إلى ولايات شبه مستقلة أصبح شراً في عهد ضعف السلاجقة وكثرة المنازعات في أرجاء الدولة، مما ساعد على تمزقها وسرعة انهيارها وزوالها <sup>(٣)</sup>.

ب- اعتراف الخليفة العباسي بالسلاجقة: بعد أن وطّد طغرل بك أركان دولته وأرسى قواعدها لم يبق سوى الحصول على اعتراف من الخليفة به ليكسب سلطته الصفة الشرعية في أعين المسلمين، لذلك أنفذ في عام ٤٣٢هـ رسالة إلى الخليفة العباسي القائم بأمر الله حملها إليه أبو إسحاق القفاعي (3)، تضمنت ولاء السلاجقة له، وتأكيد تمسكهم بالدين الإسلامي، والتزامهم بالجهاد في سبيل الله وحبهم للعدل والتماسهم الحصول على اعتراف الخليفة بقيام دولتهم (٥). وكان السلاجقة في أشد الحاجة للدعم المعنوي من الخليفة العباسي صاحب النفوذ الروحي على العالم الإسلامي السني، وكانت نوعية هذه العلاقة بين السلاطين والخلفاء من ثقافة ذلك العصر الذي ضعفت فيه مؤسسة الخلافة وتقلص نفوذها وسلطانها وصلاحياتها وهي ظاهرة مرضية في الأمة.

<sup>(</sup>١) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) إيران والعراق، حسنين ص ٤١. (٣) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٤) دولة آل سلجوق للبنداري، ص ٨، الدولة السلجوقية، ص ١٣١.

<sup>(</sup>٥) راحة الصدور، ص ١٦٦، ١٦٧، الدولة السلجوقية، ص ١٣١.

وقد جاء في هذه الرسالة ما نصه: «نحن معشر آل سلجوق أحطنا دائماً الحضرة النبوية المقدسة وأحبيناها من صميم قلوبنا، ولقد اجتهدنا دائماً في غزو الكفار وإعلان الجهاد، ودوامنا على زيارة الكعبة المقدسة وكان لنا عَمَّ مقدم محترم بيننا اسمه إسرائيل بن سلجوق فقبض عليه يمين الدولة محمود بن سبكتكين بغير جرم أو جناية وأرسله إلى قلعة كالنجرد ببلاد الهند فقضى في أسره سبع سنوات حتى مات، واحتجز كذلك في القلاع الأخرى الكثير من أهلنـا وأقاربنـا، فلمـا مـات محمـود وجلس في مكانه ابنه مسعود لم يقم على مصالح الرعية، واشتغل باللهو والطرب، فلا جرم إذ طلب منا أعيان خراسان ومشاهرها أن نقوم على حمايتهم، ولكن مسعود وجه إلينا جيشه فوقعت بيننا وبينه معارك تناوبناها بين كر وفر، وهزيمة وظفر، حتى ابتسم لنا الحظ الحسن، فانحاز إلينا آخـر مـدد لمسعود ومعه جيش جرار، وظفرنا بالغلبة بمعونة الله عز وجل، بفضل إقبالنا على الحضرة المقدسة المطهرة، وانكسر مسعود وأصبح ذليلاً وانكفأ علمه، وولى الأدبار تاركاً لنا الدولــة والإقبــال، وشــكراً لله على ما أفاء علينا من فتح ونصر، فنشرنا عدلنا وإنصافنا على العباد وابتعدنا عن طريق الظلم والجور والفساد، ونحُن نرجو أن نكون في هذا قد نهجنا وفقاً لتعاليم الدين ولأمـر أمـير المـؤمنين (١). وما إن وصلت هذه الرسالة إلى الخليفة العباسي القائم بأمر الله حتى سُرٌّ بهـا غايـة السـرور، وأظهـر رغبته في التقرب إليهم وبادر بإيفاد رسول إلى السلطان طغرل بك الذي كان في مدينة الري سنة ٤٣٥هـ وكان ذلك الرسول هو أبو الحسن على بن محمد الماوردي، وقد تضمنت الرسالة رغبة الخليفة العباسي في عقد صلح بينه وبين الأمير البويهي أبي كاليجار (٢١)، وتقبيح ما فعل أصحابه من فساد، كما أمر الخليفة رسوله أن يتقرب إلى طغرل بك ويدعوه للحضور إلى دار الخلافة في بغداد (١٠)، فضلاً عن الرسالة فقد كان الماوردي يحمل معه إلى طغرل بك الخلع السلطانية التي منحها إياه الخليفة، مع كتاب تفويض بحكم البلاد(؟)، وعاد الماوردي إلى بغداد سنة ٤٣٦هـ بعـد أن مكـث مـدة عام في جرجان (٥)، فأخبر الخليفة بطاعة طغرل بك له وتعظيمه لأوامره والتزامه بها(١)، كما أرسل طغرل بك إلى الخليفة مع الماوردي عشرين ألف دينار (٧). لقد كان لاعتراف الخليفة العباسي بقيام دولة السلاجقة أثر كبير في تقرب السلاجقة من الخلافة العباسية، فأخذت العلاقات بين طغرل بك والخليفة العباسي القائم بأمر الله تتوطد على مر الأيام، كما كان لهذا الاعتراف أثر في اكتمال الكيبان الشرعى لدولة السلاجقة أمام المسلمين الخاضعين لسلطتهم في المشرق<sup>(٨)</sup>.

(٧) المنتظم، نقلاً عن قيام الدولة السلجوقية، ص ١٣٢.

<sup>(</sup>١) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٣١. (٢) المصدر نفسه، ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) راحة الصدور، ص ١٦٨، دولة آل سلجوق، ص ٨.

<sup>(</sup>٤)، (٥) المنتظم لابن الجوزي، نقلاً عن قيام الدولة السلجوقية، ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٦) وفيات الأعيان (٢/ ٤٠٠).

<sup>(</sup>٨) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٣٣.

ج- اتساع رقعة الدولة: بعد أن شعر طغرل بك أول سلاطين السلاجقة بالاطمئنان على دولته إثر اعتراف الخليفة العباسي القائم بأمر الله بها، وتوجه أمراء السلاجقة كل إلى المنطقة المخصصة لـه، شرع بتنفيذ ما تبقى من خطته الرامية إلى إتمام سيطرة السلاجقة على بـلاد فـارس، ومـن ثـم التوجـه منها للسيطرة على العراق، ففي عام ٤٣٣هـ تحرك طغرل بك على رأس جيش كبير من أجل تحقيق ذلك الهدف، وكان الديالمة يسيطرون آنذاك على معظم أجزاء بلاد فارس والعراق ولكنهم مع ذلك كانوا في نزاع مستمر مما أضعفهم وسهل على السلطان السلجوقي طغرل بك التغلب عليهم وإنهاء حكمهم، فقد كان النصر حليفه في جميع حروبه معهم والتي انتهت بسيطرته على بلاد فارس والعراق حيث دخل حاضرة الخلافة العباسية بغداد (١١)، فقيد بدأ طغيرل بك بالهجوم أولاً على جرجان وطبرستان من أجل القضاء على حكم أنوشروان الزياري المديلمي المذي كان يسيطر على همذين الإقليمين، وإدراكاً من هذا الأخير لقوة السلاجقة وأنه لا طاقة له بقتال طغرل بك، قرر أن يخضع لــه وأعلن تعهده بطاعته وأداء إتاوة سنوية له، وبذلك ضم طغرل بك هذين الإقليمين إلى دولة السلاجقة، ثم لم يلبث أن أزال حكم الزياريين الديالمة منها، وعين عليها والياً من قبله فكان هذا إيذاناً بسقوط الدولة الزيارية وانتهاء نفوذها في بـلاد فـارس (٢)، وبعـد ذلـك توجـه طغـرل بـك، إلى خوارزم لفتحها وكان ذلك عام ٤٣٤هــ (٣)وما إن تم لـه ذلـك حتى سيطر على ما يجاورها من المناطق، فأصبح السلاجقة أكبر قوة في بلاد فارس وما وراء النهر، وكان هذا سبباً في مسارعة حكام الأقاليم إلى إعلان طاعتهم وولائهم لهم وموافقتهم على دفع إتـاوة سـنوية، كـل هـذا أتـاح الفرصـة لطغرل بك للتوجه إلى وسط بلاد فارس وغزو مدينة الري(٤)،فسار على رأس جيش كبير نحوها في العام نفسه فدخلها فاتحاً عاصمة له ومقراً لحكومته (٥)، وكان لهذه الانتصارات التي حققها السلاجقة بزعامة السلطان طغرل بك في بلاد فارس وفي ما وراء النهر انعكاساتها على الخليفة العباسي القائم بأمر الله في بغداد، فما كان منه ألا أن بعث رسولاً من قبله إلى مدينة الري يحمل رسالة منه للسلطان السلجوقي يدعوه فيها لزيارة بغداد(١٦) لقد أبلغ مبعوث الخليفة السلطان السلجوقي بـأن الخليفـة قـد سُرٌّ برسالة السلاجقة إليه كثيراً، وردٌّ عليها برد حسن تضمن موافقته على قيام دولــة الســلاجقة، وأن الخليفة يسره أن يستقبل سلطان السلاجقة في بغداد عاصمة الخلافة كضيف عزيز كريم(٧)، واستقبل السلطان طغرل بك مبعوث الخليفة العباسي أحسن استقبال ورحب بدعوته إياه لزيارة بغداد،

<sup>(</sup>١) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٢، ٣) الكامل في التاريخ، نقلاً عن الدولة السلجوقية، ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٤) المنتظم لابن الجوزي (٨/ ١٠). (٥) الدولة السلجوقية مُنذ قيامها، ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٦) إيران والعراق، ص ٤٣، الدولة السلجوقية ص١٣٥.

<sup>(</sup>٧) دولة آل سلجوق، ص ١١-٦٧.

ووعد بالقيام بها في الوقت المناسب(١)ومن جهة أخرى فقد بقى مبعوث الخلافة في السري مدة ثـلاث سنوات من أجل مرافقة طغرل بك عند توجهه لزيارة بغداد، ولكنه اضطر إلى الرجوع وحده إلى بغداد، بعد أن أكد له طغرل بك حرصه على هذه الزيارة وأنه سيلبيها بعد فراغمه من غزو الأقاليم الغربية والجنوبية من بلاد فارس، وقد فرغ السلاجقة من بسط سيطرتهم على الأقاليم الشرقية منها(٢)، وبعد ذلك أخذ طغرل بك يبسط سيطرته على الأقاليم الغربية من بلاد فارس، فتمكن من ذلك دون عناء كبير بسبب ضعف أمراء الديلم هناك، فخضعت لــه قــزوين وأبهــر وزنجــان وهمـــذان وأذربيجان (٢)، ودان له حكامها بالطاعة والولاء، بعدها أرسل جيشاً لفتح كرمان التي خضعت لـ ه في شهر محرم من عام ٤٤٣هـ، وبخضوعها انتهت دولة الديالمة في تلك المنطقـة (١٤)وكــان طغــرل بــك قــد حاول استغلال الوقت أثناء حصار جيشه لأصفهان، فأرسل جزءاً منه لفتح إقليم فارس وما جاورهـــا فتمت له بذلك السيطرة التامة على المنطقة الجنوبية من بلاد فارس بأجمعها (٥)، بعد ذلك توجه طغـرل بك بجيشه لتفقد المناطق الشمالية الغربية من بلاد فارس وتوطيد سيطرة السلاجقة عليها، فسار في عام ٤٤٦هـ إلى إقليم أذربيجان، ودخل عاصمته تبريز وشمل نفوذه جميع أجـزاء أذربيجــان، فضــلاً عن بعض أجزاء من بلاد الروم آسيا الصغرى(١)، المتاخمة لأذربيجان، بعدها عاد إلى عاصمته الري عام ٤٤٧هـ، وهكذا شمل نفوذ السلاجقة أكثر أجزاء بلاد فارس، فضلاً عن أجزاء من الدول المجاورة لها، وبهذا أصبح طغرل بك مستعداً لدخول عاصمة بغداد بناء على استدعاء الخليفة وبعد ذلك تمت سيطرتهم على معظم أنحاء العراق، وقد أرسل طغرل بك أخاه من أمه إبراهيم ينال إلى همذان والأجزاء الغربية المجاورة لها من أجل تثبيت نفوذ السلاجقة فيها، فتوجه إليها عام ٤٣٧هــ(٧)، فرحل من كرمان إليها، وهناك حدثته نفسه بالتمرد واتخاذها قاعدة لـه مما أجبر طغـرل بـك علـي التوجه نحوه بنفسه وذلك عام ٤٤١هـ وما إن اقترب منها حتى أرسل إلى أخيـه يطلـب منـه أن يسـلم القلاع التي في يده إليه، غير أنه رفض ذلك فهاجمه طغرل بـك وانتصـر عليـه ثـم عفـا عنـه بعـد أن استسلم له، ولم يعاقبه على تمرده هذا(٨).

واستمر طغرل بك في تفقده للأقاليم التابعة لدولة السلاجقة غربي بلاد فارس من أجل إحكام سيطرته عليها، كما استطاع أن يبسط نفوذه على ديار بكر بعد أن وافق حاكمها نصر

<sup>(</sup>١) راحة الصدور، ص ١٠٥، الدولة السلجوقية،ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٢) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٣٥. ﴿ ٣) المصدر نفسه، ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية، نقلاً عن الدولة السلجوقية، ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٥) الكامل في التاريخ، نقلاً عن الدولة السلجوقية، ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٦) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٧) الكامل في التاريخ، نقلاً عن الدولة السلجوقية،، ص ١٣٧.

<sup>(</sup>٨) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٣٧.

الدولة بن مروان على ذكر اسمه في الخطبة، وإعلان طاعته وولائه للسلاجقة (١)، وفي عام ٤٤٨هـ توجه طغرل بك نحو أصبهان التي كان قد حاصرها عام ٤٣٨هـ، فحاصرها وفيها حاكمها أبو منصور فرامرز بن علاء الدولة وضيق عليه كثيراً لكنه لم يوفق في ذلك، ولكن في النهاية تم الصلح بين الطرفين على مال يقدمه فرامرز بن علاء الدولة لطغرل بك، فضلاً عن الخطبة له في أصبهان وأعمالها (٢).

د- التوسع نحو الأناضول: في سنة ٤٤٠هـ قام إبراهيم ينال بغزو الروم حيث ظفر بهم وغنم كثيرًا وكان السبب في ذلك أن جموعاً كثيرة من الغز فيما وراء النهر قد جاءوا إليه يريدون الاستقرار في بلادهم، ولكنه رفض ذلك وحاول إفهامهم أن بلاده ومصادرها تعجز عن حاجتهم، ونصحهم بالتوجه إلى غزو الروم والجهاد في سبيل الله فضلاً عن حصولهم على الغنائم، كما أخبرهم أنه سيلحق بهم ويساعدهم فاستجابوا له وساروا أمامه فتبعهم (٦٦)، فلما وصلوا إلى ملاذكرد وأردن الروم وقاليقلا وطرابزون لقيهم جيش كبير من الروم والأبخاز، تذكر المصادر أن عدده ثمانية وخمسون ألفاً فدار بينهم قتال شديد تبادل فيه الفريقان النصر والهزيمة وكان النصر في النهاية للمسلمين وقتلوا عدداً كبيراً من الروم وأسروا العديد منهم بينهم كثير من البطارقة، وكان من بين الأسـرى قـاريط ملـك الأبخـاز الذي فدى نفسه بثلاثمائة ألف دينار وبهدايا قُدر ثمنها بمائة ألف (٤)، ولكن لم يقبل ذلك منه، ومع ذلك فقد استمر إبراهيم ينال يغزو تلك البلاد وينهبها ولم يبق بينه وبين القسطنطينية سوى خمسة عشر يوماً، وكان من نتيجة هذه الغارات والغزوات أن غنم المسلمون الكثير، وسبوا ما يزيد على مائة ألف رأس، فضلاً عما لا يحصى من البغال والدواب والأموال حتى قيل إن الغنائم كانت قد حُملت على عشرة آلاف عجلـة وإن مـن جملة الغنائم تسعة عشر ألف درع وكان لهذه الغزوة آثار كبيرة فقد ألحق السلطان طغرل بك بالروم خسائر كبيرة بما قام به من نهب وقتل وأسر، وبعد ذلك توجه للرى وأقام بها حتى حلول ٤٤٧هـ وعاد بعدها إلى العراق(٥).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ، نقلاً عن الدولة السلجوقية، ص ١٣٧.

<sup>(</sup>٢) المنتظم لابن الجوزي، نقلاً عن الدولة السلجوقية، ص ١٣٧.

<sup>(</sup>٣) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ، نقلا عن الدولة السلجوقية، ص ١٤١.

<sup>(</sup>٥) نهاية الأرب (٢٦/ ٢٨٧)، الدولة السلجوقية ص١٤١.

### المبحث الثاني

### علاقة السلاجقة بالخلافة

### ودخول العراق والقضاء على الدعوة الشيعية الرافضة الباطنية

أصبح السلاجقة في عام ٤٤٧هـ أكبر قوة في العالم الإسلامي خاصة بعد أن فرضوا سيطرتهم على بلاد فارس وتغلبوا على الغزنويين والبويهيين (١)، وتوغلـوا داخـل أراضـي الدولة البيزنطية واصطدموا بجيش الروم وبذلك أعطوا دفعة قوية للجهاد ضد الروم النذين عاثوا فساداً أيام البويهيين في أراضي الخلافة العباسية لعدم قدرة الخلافة ولعدم اكتراث أمراء البويهيين بالجهاد، وقد أكسب هذا العمل وبهذه الصورة السلاجقة شعبية كبيرة وسمعة حسنة بين جماهير الناس التي كانت في الماضي القريب تـرى وتسـمع عـن تغطـرس الروم وتنادى السلطة بضرورة مجابهتهم دون جدوى (٢٠). وكانت السلطة البويهية في بغداد تتداعى بسبب الخلافات بين الأمراء البويهيين من جهة ورجال الدولة من جهة أخرى، والانشقاق في صفوف الجيش البويهي خاصة بين فرعيه الرئيسين التركى والـديلمي، ويبـدو أن الدعوة وجهت السلاجقة لاحتلال بغداد ليس من قبل الخليفة العباسي فقط بل من قبل الوزير رئيس الرؤساء والذي كان على خلاف شديد مع قائد الجيش التركيي أبو الحارث البساسيري الذي اعتنق مذهب الفاطميين العبيديين وخطب لهم (٣). لقد كان الوضع السياسي في العراق مشجعاً لطغرل بك على دخول بغداد، وهذا ما قام بـ فعـ لا في شهر المحرم من سنة ٤٤٧هـ وكان طغرل بك قد أظهر أنه يريد الحج وإصلاح طريق مكة والمسير إلى الشام ومصر والقضاء على حكم المستنصر بالله الفاطمي هناك، فسار إلى همذان وأمر أتباعه بإعداد الأقوات والمؤن (٤)، وأرسل إلى الخليفة العباسي يخبره بأنه يدين له بالطاعة ويستأذنه في دخول بغداد – وهو في طريقه إلى مكة – فأذن له، ودخيل العبراق عن طريق حلوان من السنة نفسها (٥). لقد ساند السلاجقة الخلافة العباسية في بغداد ونصروا مذهبها السنّى بعد أن أوشكت على الانهيار بسبب النفوذ البويهي الشيعي في إيران والعراق، والنفوذ العبيدي «الفاطمي» في مصر والشام، فقضى السلاجقة على النفوذ البويهي تمامـاً وتصدوا للخلافة العبيدية «الفاطمية»(١)، لقد استطاع طغرل بك الزعيم السلجوقي أن

<sup>(</sup>١) الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٤١. ﴿ ٢) الخلافة العباسية السقوط والانهيار (٢/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٢/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ، نقلاً عن الدولة السلجوقية منذ قيامها، ص ١٤٥. (٥) المصدر نفسه، ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٦) السلاطين في الشرق العربي، د. عصام محمد شبارو، ص ١٧١.

يسقط الدولة البويهية عام ٤٤٧هـ في بغداد وأن يقضي على الفتن، وأزال من على أبـواب المساجد سب الصحابة، وقتل شيخ الروافض أبا عبد الله الجلاب لغلوه في الرفض (١).

لقد كان النفوذ البويهي الشيعي مسيطراً على بغداد والخليفة العباسي، فبعد أن أزال السلاجقة الدولة البويهية من بغداد ودخل سلطانهم طغرل بك إلى عاصمة الخلافة العباسية الستقبله الخليفة العباسي القائم بأمر الله استقبالاً عظيماً وخلع عليه خلعة سنية وأجلسه إلى جواره، وأغدق عليه ألقاب التعظيم، ومن جملتها أنه لقب بالسلطان ركن الدين طغرل بك، كما أصدر الخليفة العباسي أمره بأن ينقش اسم السلطان طغرل بك على العملة، ويذكر اسمه في الخطبة في مساجد بغداد وغيرها، مما زاد من شأن السلاجقة، ومنذ ذلك الحين حل السلاجقة محل البويهيين في السيطرة على الأمر في بغداد، وتسيير الخليفة العباسي حسب إرادتهم (٢).

## أولاً: النفوذ الفاطمي العبيدي في العراق وفتنة البساسيري:

1- النفوذ الفاطمي العبيدي في العراق: استغلت الحركات السرية المتكتمة ضعف الخلافة وراحت تنشط لإيجاد أرض لها وتغوي الناس بستار ظاهره التشيع وباطنة الكفر المحض، واستطاعت الحركة الإسماعيلية السرية التي تتخذ من بلدة «سلمية» (مقرأ لها أن تجد أرضاً خصبة في شمال أفريقيا بعد أن مهد لها وأزال العقبات من طريقها داعيتهم الحسين بن أحمد بن محمد بن زكريا الصنعاني الملقب بأبي عبد الله الشيعي، وقد وصف بأنه من الرجال الدهاة، دخل أفريقيا وحيداً بلا مال ولا رجال ولم يزل يسعى إلى أن ملكها (أ)، وكان رئيسه في الدعوة ابن حوشب قد كلفه بأن يلتقي بقبيلة كتامة من المغرب في موسم الحج، وعندما التقي بهم استطاع بدهائه أن يؤثر فيهم ويتلاعب بعقولهم، وأعجبوا به فرحل معهم إلى بلادهم، والتفت حوله قبيلة كتامة وغيرها، وحارب القبائل الأخرى وسقطت مدن المغرب الأوسط سجلماسة وميلة وتاهرت ورقادة، حتى إذا ما مهد للأمر، واستقرت به الأحوال أرسل إلى زعيم الدعوة طالباً إليه المجيء ليسلم إليه مقاليد الأمور، وهذا الزعيم هو عبيد الله من ذرية عبد الله بن ميمون القداح الفارسي الباطني على رأي بعض المؤرخين، والبعض يقول إنه ربيب الحسين بن محمد بن أحمد بن عبد الله بن ميمون القداح (٥)، ولكنه والمعض يقول إنه ربيب الحسين بن محمد بن أحمد بن عبد الله بن ميمون القداح أنه هذا وأكثر العلماء والمؤرخين والنسابين ينفون عنه هذا وعم أنه من ذرية فاطمة رضى الله عنها، وأكثر العلماء والمؤرخين والنسابين ينفون عنه هذا وعم أنه من ذرية فاطمة رضى الله عنها، وأكثر العلماء والمؤرخين والنسابين ينفون عنه هذا

(٢) قيام الدولة العثمانية، ص ١٩.

<sup>(</sup>١) أيعيد التاريخ نفسه؟، محمد العبده، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٤) وفيات الأعيان (٢/ ١٩٢).

<sup>(</sup>٣) بلدة في سوريا شرق مدينة حماه. (٥) الكرار فراتيا من تتركّب ما م

<sup>(</sup>٥) الكامل في التاريخ، نقلاً عن: أيعيد التاريخ نفسه؟ ص ٣٨.

النسب (۱)، واستطاع عبيد الله النجاة من المراقبة الشديدة التي وضعت عليه بعد مغادرته لبلاد الشام وحتى وصوله إلى المغرب، ولكن والي سجلماسة ظفر به وأودعه السجن ولم يقتله، وهذا من الغفلة المعهودة، ثم إن أبا عبد الله الشيعي استطاع إنقاذه وتقديمه للناس إماماً للدعوة، وقد بايعه هؤلاء، ولقب نفسه المهدي وهو مؤسس الدولة العبيدية التي تسمى بر «الفاطمية» (۱)، وهذه الدولة دولة باطنية وليست فاطمية، وهذا رأي أكثر علماء الأمة الذين حققوا نسبهم وعلموا بواطنهم وأسرارهم (۱).

أ- عقيدتهم وصلتهم بالقرامطة:إن كثيراً من الكتاب الحدثين الذين كتبوا عن الدولة العبيدية لا يذكرون إلا سيرتهم السياسية، ولا يتطرقون من قريب أو بعيـد إلى سـوء اعتقـاد ملوكها وأنهم باطنيون وإن أظهروا خلاف ذلك، لأنهم يستعملون التقيمة أمام الشعب الـذي يحكمونه، وعندما استولى السلطان صلاح الدين على دولتهم وعزم على عزل العاضد آخر ملوكهم استفتى العلماء في قتله فأفتوه بجواز ذلك لما كان عليه العاضد وأشياعه من انحلال العقيدة، وكان أكثرهم مبالغة في الفتيا الشيخ نجم الدين الخبوشاني فإنــه عــدُّد مســـاوئ هــؤلاء القوم وسلب عنهم الإيمان (٤)، يقول ابن خلكان: وكان العاضد شديد التشيع مغالياً في سب الصحابة، وإذا رأى سنياً استحل دمه (٥). وصلتهم بالقرامطة الملاحدة صلة أكيدة، ودعوتهم دعوة واحدة، فقد كتب المعز إلى القرامطة عندما سمع بنبأ محاولتهم حصار مصر يـذكر فضـل نفسه وأهل بيته وأن الدعوة واحدة، وأن القرامطة إنما كانت دعوتهم إليه وإلى آبائه من قبله (١٠)، ويقول الإمام الشاطبي: أما الدجالون فمنهم معد من العبيدية الذين ملكوا إفريقية، فقد حكى عنه أنه جعل المؤذن يقول: أشهد أن معداً رسول الله، فهم المسلمون بقتله «أي المؤذن» ثم رفعوه إلى معد ليروا هل هذا عن أمره، فلما انتهى كلامهم إليه قال: اردد عليهم أذانهم لعنهم الله (٧)، وعندما أقدم أبو طاهر القرمطي على شناعاته وإجرامه وأعماله الكفرية في مكة وبلغ ذلك عبيد الله المهدي كتب إليه ينكر عليه ذلك ويلومه ويقول: قد حققت على شـيعتنا ودعـاة دولتنا اسم الكفر والإلحاد بما فعلت (٨)، وعندما قُبض على الباطنية في بغداد وكانوا يكاتبون القرامطة قال أحدهم: وإمامنا المهدي محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق المقيم في بلاد المغرب (٩) وفي حوادث ٤١٤هـ قام رجل من المصريين (العبيديين) لضرب الحجر الأسود بآلة

<sup>(</sup>۱، ۲، ۳) أيعيد التاريخ نفسه، ص٣٨.

<sup>(</sup>٤) وفيات الأعيان (٣/ ١١١).

 <sup>(</sup>۵) المصدر نفسه (۳/ ۱۱۰).
 (۷) الاعتصام (۲/ ۹۷).

<sup>(</sup>٦) الكامل في التاريخ، نقلاً عن: أيعيد التاريخ نفسه؟ ص ٤٢.

<sup>(</sup>٨) الكامل في التاريخ، نقلاً عن: أيعيد التاريخ نفسه؟ ص ٤٢.

<sup>(</sup>٩) المصدر نفسه، ص ٤٣.

<sup>5 6</sup> 

الحجر الأسود بآلة ثقيلة والسيف في يده الأخرى وهو يقول: إلى متى يعبد الحجر الأسود ومحمد وعلي؟! فتمكن منه أحد الحجاج من اليمن فضربه بخنجر فقتله (۱)، وكل الإرهاب الذي زرعه الحشاشون في أنحاء العالم الإسلامي إنما هو ثمرة من ثمار الدعوة الإسماعيلية العبيدية الفاطمية في مصر، فإن حسن الصباح زعيم قلعة ألموت الذي أرسل رجاله يقتلون العلماء والأمراء المجاهدين إنما تلقي الدعوة على أيدي أصحابها في مصر (۲)، وقد ناقش مجموعة من العلماء وطلاب العلم عقائدهم مثل الدكتور سليمان السَّلومي في كتابه «أصول الإسماعيلية»، وأستاذي وشيخي الدكتور أحمد محمد جلي في كتابه «دراسة الفرق في تاريخ المسلمين – الخوارج والشيعة»، والأستاذ علوي طه الجبل «الشيعة الإسماعيلية رؤية من الداخل»، والدكتور محمد أحمد الخطيب في كتابه «الحركات الباطنية»، والدكتور غالب العواجي في كتابه «فرق معاصرة تنسب إلى الإسلام»، والأستاذ محمد بن أحمد الجوير في كتابه «الإسماعيلية المعاصرة»، فمن أراد التواسع فليرجع إليها وإن مد الله في العمر وبارك في الإسماعيلية المعاصرة»، فمن أراد التواسع فليرجع إليها وإن مد الله في العمر وبارك في الوقت، فلنا لقاء موسع لدراسة الدولة الفاطمة العبيدية، فنسأل الله التوفيق والسداد.

### ب- حكم العلماء في الفرق الباطنية:

\* يقول الإمام أبو حامد الغزالي في كتابه «فضائح الباطنية» وهو من مشاهير أهل العلم الذين خبروهم وعرفوا أسرارهم: إن مذهب الباطنية مذهب ظاهره الرفض وباطنه الكفر المحض (٣).

\* وحينما تحدث البغدادي في الباب الرابع من كتابه "الفرق بين الفرق" وضع عنواناً لهذا الباب قائلاً: بيان الفرق التي انتسبت إلى الإسلام وليست منه - ثم ذكر من هذه الفرق الباطنية وقال: إن ضررها على فرق المسلمين أعظم من ضرر اليهبود والنصارى والجوس، بل أعظم من مضرة الدهرية وسائر أصناف الكفرة عليهم بل أعظم من ضرر الدجال الذي يظهر في آخر الزمان، لأن الذين ضلوا بدعوة الباطنية من وقت ظهبور دعوتهم إلى يومنا أكثر من الذين يضلون بالدجال في وقت ظهبوره، لأن فتنة الدجال لا تزيد مدتها على أربعين يوماً وفضائح الباطنية أكثر من عدد الرمل والقطر.. إلى أن قال: الذي يصبح عندي من دين الباطنية أنهم دهرية زنادقة يقولون بقدم العالم وينكرون الرسل والشرائع كلها لميلهم إلى استباحة كل ما يميل إليه الطبع... وفي آخر الباب قال: وقد بينا خروج فرق الباطنية عن جميع فرق الإسلام بما فيه كفاية والحمد لله على ذلك (٤)، وفي كتابه "أصول الدين" ذكر أن طائفة

<sup>(</sup>١)، (٢) الكامل في التاريخ، نقلاً عن: أيعيد التاريخ نفسه؟، ص ٤٣. (٣) فضائح الباطنية للغزالي، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٤) الفرق بين الفرق للبغدادي، ص ٢٢٠، ٢٦٥ ، ٢٦٦، ٢٧٨، ٢٩٩.

الباطنية خارجة عن فرق الأهواء وداخلة في فرق الكفر الصريح، لأنها لم تتمسك بشيء من أحكام الإسلام في أصوله ولا في فروعه وأن دعاتهم خالفوا المسلمين في التوحيد والنبوات وفي تأويل الآثار والآيات وأنهم كانوا دعاة المجوس بالتمويه إلى دين الثنوية... وبعد أن يستعرض عقائدهم يقول: واختلف أصحابنا في حكمهم. فمنهم من قال: هم مجوس، وأجاز أخذ الجزية منهم وحرم ذبائحهم ونكاحهم، ومنهم من قال: حكمهم حكم المرتدين إن تابوا وإلا قتلوا، وهذا هو الصحيح عندنا. ثم ساق البغدادي بعد ذلك فتوى الإمام مالك في الباطني، والزنديق وأنه قال عنهما: إن جاءا تائبين ابتداء قبلنا التوبة منهما وإن أظهرا التوبة بعد العثور عليهما لم تقبل التوبة منهما وإن هذا هو الأحوط فيهم (۱).

\* وتحدث ابن حزم عن دار الإسلام ودار الحرب واعتبر أن الأراضي التي حكمها بعض الفرق الباطنية تعتبر دار كفر وذلك لصريح كفرهم كالقرامطة مثلاً وهم من فرق الإسماعيلية (٢).

وأما ديار العبيديين لظهور الإسلام فيها فإنها وإن حكمها العبيديون تعتبر دار إسلام وإن كان حكامها في حقيقة أمرهم كفاراً، يقول ابن حزم عن ذلك: إن من سكن في طاعة أهل الكفر من الغالية كالعبيديين ومن جرى مجراهم لا يعتبر كافراً لأن أرض مصر والقيروان وغيرهما الإسلام فيها هو الظاهر وولاؤهم على كل ذلك لا يجاهرون بالبراءة من الإسلام بل إلى الإسلام ينتمون وإن كانوا في حقيقة أمرهم كفاراً، وأما من سكن في أرض القرامطة مختاراً، فكافر بلا شك لأنهم معلنون بالكفر وترك الإسلام (٣). فابن حزم يجزم بكفر القرامطة والعبيديين وهما من الإسماعيلية حيث الأولى فرقة من فرقهم وأما العبيديون فإنهم أئمة الإسماعيلية في فترة الظهور وعددهم اثنا عشر حاكماً (٤).

ويصف الشاطبي الباطنية، بأنهم ثنوية دهرية إباحية ينكرون النبوة والشرائع وأمور المعاد، بل إنهم ينكرون الربوبية (٥)، وأما ابن تيمية - رحمه الله- فقال لما سئل عنهم: إن جمهور المصنفين من المتقدمين والمتأخرين ذكروا بطلان نسبهم حتى صنف العلماء في كشف أسرارهم وهتك أستارهم ومن ذلك القاضي أبو بكر الباقلاني ألف كتابه المشهور في كشف أسرارهم وهتك أستارهم وذكر أنهم من ذرية المجوس وذكر من مذاهبهم ما بين فيه أن مذاهبهم شر من مذاهب اليهود والنصارى، بل ومن مذاهب الغالية الذين يدعون ألوهية

<sup>(</sup>١) أصول الدين للبغدادي، ص ٣٢٩-٣٣١.

<sup>(</sup>٢) أصول الإسماعيلية، د. سليمان السّلومي (٢٦٦). (٣) المحلى لابن حزم (١٣٩/١٣٠).

<sup>(</sup>٤) أصول الإسماعيلية (٢/ ٦٦). (٥) الاعتصام للشاطبي (١/ ٢٥٣).

علي أو نبوته فهم أكفر من هؤلاء، وكذلك القاضي أبو يعلى في كتابه «المعتمد» ذكر فصلاً طويلاً في شرح زندقتهم وكفرهم وكذلك أبو حامد الغزائي ذكر في كتابه الذي سماه «فضائل المستظهرية وفضائح الباطنية»، بأن ظاهر مذهبهم الرفض وباطنه الكفر المحض، وكذلك القاضي عبد الجباربن أحمد وأمثاله من المعتزلة المتشيعة يجعلون هؤلاء من أكابر المنافقين الزنادقة، فهذه مقالة المعتزلة في حقهم، فكيف تكون مقالة أهل السنة والجماعة، والرافضة الإمامية يعلمون مقالة هؤلاء مقالة الزنادقة المنافقين ويعلمون أن مقالة هؤلاء الباطنية شر من مقالة الغالية الذين يعتقدون إلهية على شهد. إلى أن قال:... وبالجملة فعلم الباطن الذي يدعون مضمونه الكفر بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر(١).

وأما ابن القيم فقال فيهم: ومن أشر طوائف المجوس الذين لا يقرون بصانع ولا معاد ولا نبوة ولا حلال ولا حرام الخرمية أصحاب بابك الخرمي وعلى مذهبهم طوائف القرامطة والإسماعيلية والنصيرية والدرزية وسائر العبيدية يسمون أنفسهم الفاطمية وهم من أكفر الكفار، فكل هؤلاء يجمعهم هذا المذهب ويتفاوتون في التفصيل، فالمجوس شيوخ هؤلاء كلهم وأئمتهم وقدوتهم، وإن كان المجوس قد يتقيدون بأصل دينهم وشرائعهم وهؤلاء لا يتقيدون بدين من ديانات العالم ولا بشريعة من الشرائع.

ونقل الشيخ محمد بن عبد الوهاب إجماع أهل العلم على كفر أئمة الإسماعيلية «العبيدية» وقال: إن بني عبيد لما أظهروا الشرك ومخالفة الشريعة وظهر منهم ما يدل على نفاقهم وشدة كفرهم أجمع أهل العلم على أنهم كفار يجب قتالهم وأن دارهم دار حرب ولذلك غزاهم المسلمون واستنقذوا ما بأيديهم من بلدان المسلمين (٣).

هذه هي نماذج من أقوال أهل العلم قديماً وحديثاً وحكمهم.

٧- المؤيد في الدين هبة الله الشيرازي داعية الفاطمية العبيدية: كانت الدولة الفاطمية تسعى للسيطرة على العراق والمشرق ولذلك قامت بإرسال الدعوة إليها، فقد واصل الخلفاء الفاطميون جهودهم في نشر دعوتهم مستغلين الاضطراب الذي ساد بلاد العراق بسبب النزاع بين أمراء بني بويه على السلطة وثورات الجند، وتدخل قادتهم في تولية الأمراء وعزلهم فأرسل الخليفة الظاهر لإعزاز دين الله الفاطمي الدعاة إلى بغداد سنة الأمراء وعزلهم كثير من الناس (١٠)، كما سير المستنصر بالله الفاطمي إلى قرواش بن

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۳۵/ ۱۲۹ - ۱۳۱، ۱۳۳، ۱۳۵، ۱۳۵).

<sup>(</sup>٢) إغاثة اللهفان لابن القيم (٢/ ٢٤٧ - ٢٤٩). (٣) مختصر سيرة الرسول، ص ٣٣.

<sup>(</sup>٤) اتعاظ الحنفا، للمقريزي (٢/ ١٨٩).

المقلد – أمير الموصل – أعلاماً وخلعاً في عام ٤٣٦ه، فأرسل إليه الخليفة القائم يعاتبه فاعتذر إليه، ولبس السواد – شعار العباسين – مرة أخرى ورجع عن دعوة المستنصر (1) وازداد نشاط الدعاة في بلاد المشرق الإسلامي على عهد المستنصر بالله الفاطمي، فعهد إلى دعاته بالرحيل إلى فارس وخراسان وما وراء النهر، وقد أشار المقريزي إلى ذلك بقوله: وكان المستنصر قد بث دعاته سراً إلى الآفاق يدعون إليه ويستميلون من تصل القدرة إلى استمالته. فلفع بجماعة من دعاته في خراسان إلى ما وراء النهر فلقيت الدعوة الفاطمية في بلاد الفرس تأييداً كبيراً فاستجاب لهم كثير من الناس، ولما وصل الخبر إلى بغراخان (٢)، صاحب بلاد ما وراء النهر احتال على الدعاة حتى أوقع بهم وأنفذ برسالة إلى الخليفة القائم بأمر الله بالأمر، فأجيب بالشكر والثناء (٣). ومن أشهر دعاة وفلاسفة المذهب الإسماعيلي الفاطمي المؤيد في الدين هبة الله الشيرازي وعرف أحياناً بالمؤيد فقط، ولكن اللقب الذي غلب عليه هو المؤيد في الدين، يدل على ذلك أن الملك كاليجار البويهي أرسل إليه يقول: لشيخنا وظهيرنا ومعتمدنا المؤيد في الدين عصمة أمير المؤمنين أبي النصر أطال الله بقاءه وأدام عزه وتأييده (٤). وكان هذا الرجل داعياً للمذهب الفاطمي بشيراز (٥).

اتصل المؤيد بالسلطان أبي كاليجار البويهي، واستطاع بدهائه أن يكسب عطفه، وأن يظل في شيراز يتابع نشر المذهب الإسماعيلي ثم لم يلبث أن توثقت صلته بالسلطان البويهي حتى طمع في إدخاله في الدعوة الفاطمية، واستطاع المؤيد أن يؤثر فيه، فكتب إليه يقول: إني أسلمت نفسي وديني إليك، وإني راض بجملة ما أنت عليه (1)، ودخل أبو كاليجار في الدعوة الفاطمية وأخذ يجتمع بالمؤيد مساء كل خميس للاستزادة من فهم المذهب الإسماعيلي، ولم يكتف المؤيد بنشر الدعوة في شيراز، بل سافر إلى الأهواز وأدخل في الأذان عبارة «حى على خير العمل» وأمر الناس بإقامة الخطبة للمستنصر الفاطمي (٧)، ولكن لم تدم الخطبة على منابر الأهواز طويلاً للخليفة الفاطمي إذ أرسل قاضيها أبو الحسن عبد الوهاب ابن منصور بن المشتري برسالة إلى الخليفة القائم بأمر الله يخبره بالأمر، وأشار عليه أن يعمل على إيقاف الدعوة الفاطمية في بلاد فارس فأنفد الخليفة وزيره أبا القاسم بن المسلمة—

<sup>(</sup>١) اتعاظ الحنفا، للمقريزي (٢/ ١٩٣).

<sup>(</sup>٢) هو بغراخان الثالث محمود بن يوسف، حاكم بلاد ما وراء النهر.

<sup>(</sup>٣) الأحوال السياسية والدينية في بلاد العراق والمشرق، ص ٦٥.

<sup>(</sup>٤) ٥) الجالس المؤيّدية، تحقيق وتعليق محمد الغفّار، ص ٧.

<sup>(</sup>٦) السيرة المؤيدية، ص ٦١.

<sup>(</sup>٧) ديوان المؤيد في الدين، ص ٢٨، المجالس المؤيدية، ص ٩.

رئيس الرؤساء- إلى شيراز حيث التقى بالأمير كاليجار وسلمه رسالة الخليفة التي تضمنت التهديد بالاستعانة بالسلاجقة إن لم يقبض على المؤيد في الدين وإنفاذه مكبلاً بصحبة رئيس الرؤساء (۱)، إلى بغداد ووقف النشاط الفاطمى في بلاده (۲).

ولما علم المؤيد في الدين بما تضمنته الاتصالات بين الخليفة العباسي والأمير البويهي الذي كان يؤازره في نشر دعوته في بالده، رأى أن يترك بالدد فارس بعد انصراف أبى كاليجار عن تأييده، وسار إلى الحلة ونزل بدار الأمير منصور بن الحسن وظل مقيماً هنـاك حتى رأى أبو كاليجار -الذي كان يطمح في تولى السلطة في بغداد بعد وفاة جلال الدولة-أن يعمل على إبعاد المؤيد في الدين لإرضاء الخليفة العباسي، فكتب إلى صاحب الحلة يخبره أن وجود المؤيد في بلده فيه خطر على دولة بني بويه طالباً إبعاده، ويتجلى ذلك فيما جاء في رسالة أبى كاليجار إلى منصور بن الحسن: إنك من الشفقة على ملكنا و دولتنا بحث لا وإننا كل يوم في صراع من جهة الديلم – الذين اعتنق كثير منهم الـدعوة الفاطميـة في بـلاد فارس والعراق – باحتجاجات باطلة يتشبثون بها ظاهراً وهو مغزاهم وغرضهم منها باطناً، ثم إنه قامت رغبتنا في بغداد وامتلاكها وليس يكاد يـتم الغـرض فيـه إلا بـالمجلس الخليفـي الإمامي (مواقعة الخليفة القائم بأمر الله العباسي، إذا استقر به العالم أن هذا الإنسان مقيم بفناء حضرتنا على جملته كان ذلك ردحاً في وجه ما تؤثر بلوغـه وحــاجزاً بيننــا وبينــه وقــد انتهى إلينا معاودة الأهواز، فالله الله أن توجده سبيلاً إلى ذلك، فإنـه إن عـاود وقعـت فتنـة نصلى بنارها صليًا)(٢). اضطر المؤيد في الدين إلى الرحيل عن الحلة وأخذ في التنقل بين مدن العراق فسار إلى الكوفة، ثم اتجه إلى الموصل حيث أقام فترة قصيرة عند قرواش بن المقلـد – أمير بني عقيل - وأخيراً رحل إلى مصر سنة ٤٣٨هـ (١)، بعد أن أعرض عنه الجميع تحت وطأة المعارضة السنية وخوفاً من غضب الخليفة القائم بأمر الله العباسي (٥). وعلى الـرغم من رحيل المؤيد في الدين إلى مصر، فإن جهوده في نشر الدعوة الفاطمية ببلاد العراق تركت آثاراً خطيرة على الخلافة العباسية في عهـ القـائم بـأمر الله، إذ انضـم إليهـا كـثير من قادة الترك والديلم وهم الذين يمثلون عماد القوة التي تعتمد عليها البلاد في التصدي لأعداء الخلافة فظلوا يشجعون الدعوة الفاطمية ويقربون إليهم أتباعها.

<sup>(</sup>١) سيرة المؤيد في الدين هبة الله الشيرازي، ص ٥٦.

<sup>(</sup>٢) الأحوال السياسية والدينية في بلاد العراق والمشرق الإسلامي في عهد الخليفة القائم بأمر الله، ص ٦٦.

<sup>(</sup>٣) سيرة المؤيد في الدين، ص ٧٣، ٧٤. (٤) المُصدر نفسه، ص ٧٤، ٧٥.

<sup>(</sup>٥) الأحوال السياسية والدينية في بلاد العراق والمشرق الإسلامي في عهد الخليفة القائم بأمر الله، ص ٦٧.

- ومن الدروس والفوائد المهمة من قصة المؤيد الشيرازي:
- على مكانته وقدره في الدعوة الفاطمية إلا أنه قام بالدور التنفيذي لمخططات الدعوة في المشرق بنفسه وتحمل مخاطر ومتاعب ومشاق مع أن دعوته قائمة على الضلال والبدع والخرافات، ومن باب أولى أن يقوم بمثل هذا الجلد والتفاني أصحاب الدعوة الإسلامية الصحيحة السائرة على هدي النبي على وخلفائه الراشدين.
- تعاون فرق الشيعة فيما بينهم ومساندتهم لبعضهم وإيجاد قواسم مشتركة فيما بينهم تخدم تطلعاتهم وأهدافهم.
- على أهل السنة أن يتعاونوا فيما بينهم من أجل نشر دعوة الله في المشارق والمغارب ويستعلوا على حظوظ النفس والخلافات الجزئية التي تعرقل مسيرة النهوض.
- أهمية التهديد واستخدام لغة القوة في التضييق على هبة الله الشيرازي، ويظهر ذلك عندما هدد الخليفة العباسي الأمير كاليجار البويهي بالاستعانة بالسلاجقة إذا لم يقبض على هبة الله الشيرازي وإرساله مكبلاً إلى بغداد ووقف النشاط الفاطمي في بلاده.
- خطورة التهاون بالحرب الثقافية والفكرية والعقائدية التي يشنها الباطنيون ضد أهل السنة والجماعة فلا بد من المواجهة المدروسة للقضاء على مشروعهم الخبيث الذي يستهدف إضلال الناس وإخراجهم عن دين الله ومواجهة الفتنة في بدايتها أسهل بكثير من مواجهتها بعدما تتغلغل.
- ٣- فتنة البساسيري في العراق، ١٥٠هـ: كان البساسيري من القواد المقربين من الخليفة العباسي إلا أن الدعوة الفاطمية تغلغلت بين الناس وأثرت في بعض الأعيان والقواد، وممن تأثر بهذه الدعوة قائد قواد الجند التركي أبو الحارث أرسلان البساسيري بدعوة هبة الله الشيرازي، وأصبح يكاتب الفاطميين ويعمل على قلب نظام الحكم في بغداد لصالح الدولة الفاطمية، وتدهورت العلاقات بين الخلافة والبساسيري حين علم البساسيري بالاتصالات السرية التي كانت تجري بين الخليفة القائم بأمر الله والسلاجقة وبخاصة مكاتبة الخليفة لحم بالمسير إلى العراق، فترك البساسيري بغداد وسار إلى واسط، فانتهز الوزير رئيس الرؤساء الفرصة وأخذ يوغر صدر الخليفة القائم بأمر الله على البساسيري وأخبره بأن البساسيري يكاتب أعداء الخلافة ويعمل على خلعه من الخلافة. وفي الوقت نفسه حرض الأتراك والعامة على الاعتداء على أملاك البساسيري في بغداد بعدما ظهرت ميوله الشيعية وظهرت نواياه السيئة للخلافة العباسية وأهل السنة فقاموا بنهب داره والاستيلاء على ممتكاته سنة

البساسيري واتهامه بأنه المتسبب في نقص رواتبهم وسوء أحوالهم، فسار جماعة منهم إلى البساسيري واتهامه بأنه المتسبب في نقص رواتبهم وسوء أحوالهم، فسار جماعة منهم إلى الخليفة القائم بأمر الله واستأذنوه في نهب دور البساسيري، فلما تأكد من صحة ما نسب إليه أذن لهم في ذلك (۱) خاصة بعد أن قدم إليه طائفة من الأتراك من أصحاب البساسيري بواسط وأخبروه بما عزم من نهب دار الخلافة (۱) والقبض على الخليفة. إن فتنة البساسيري تعطيناً درساً بليغاً في أهمية الاعتناء بالقادة العسكريين والوزراء السياسيين وأهل الفكر والرأي العام وتربيتهم على هدي القرآن الكريم وسيرة الرسول على وفقه الخلافة الراشدة حتى لا يقعوا ضحايا للدعوات المنحرفة والمناهج الضالة والعقائد الفاسدة.

أ- التواصل بين البساسيري والمؤيد هبة الله الشيرازي: اتخذ البساسيري من الرحبة مركزاً للاتصالات مع الفاطميين، ذلك أن المؤيد في الدين كان يتابع أحداث العراق، وبخاصة أنه وقف على المكاتبات التي تبودلت بين الخليفة القائم بأمر الله والسلطان السلجوقي وأدرك مدى خطورتها على الخلافة الفاطمية، فعول على الاستفادة من الموقف المتدهور بين الخلافة والبساسيري وأصحابه، فأنفذ إليهم كتباً تضمنت تأييد الخليفة الفاطمي وحكومته لهم واستعدادهم لمدهم بالسلاح والمال، فوصلت إليهم هذه الكتب قبيل رحيلهم إلى واسط، فزادت من ثقتهم بأنفسهم وقويت شوكتهم، ورد البساسيري على مكاتبات الفاطميين برسالة بعث بها إلى المؤيد في الدين شكره فيها على اهتمامه بحركتهم وتأييدهم له ولأتباعه والتمس منه الإمداد السريع بالمال والخيل والسلاح لإظهار الدعوة الفاطمية ببلاد العراق: فإن أخذتم بأيدينا، أخذنا لكم البلاد وإن قلدتمونا نجاد نصركم وإنجادكم فتحنا من جهتكم الأغوار والأنجاد (٣). وأظهر الخليفة المستنصر بالله الفاطمي اهتماماً كبيراً برسالة البساسيري وعمل على تدبير الإمدادات اللازمة لإنجاح حركته على الرغم مما كانت تعانيه مصر من غلاء وأزمة اقتصادية (٢)، فلما أتم إعداد الأموال والخلع والسلاح، عهد إلى المؤيد في الدين بحملها إلى البساسيري، فسار على رأس عدد من الرجال ومعهم خمسمائة ألف دينار ومن الثياب ما قيمته مثل ذلك وخمسمائة فرس وعشرة آلاف قبوس ومن الرماح والنشاب شيء كبير (٥).

<sup>(</sup>١) المختصر في أخبار البشر (٢/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٢) الأحوال السياسية والدينية في بلاد العراق، ص ٦٩.

<sup>(</sup>٣) ديوان المؤيد في الدين، ص ٤١ ، ٤٢.

<sup>(</sup>٤) الأحوال السياسية والدينية في بلاد العراق والمشرق، ص ٧٠.

<sup>(</sup>٥) النجوم الزاهرة (٥/ ١٢).

ب- الجهود التي بذلها المؤيد هبة الله الشيرازي لدعم فتنة البساسيري: لما وصل المؤيد في الدين إلى دمشق وهو في طريقه إلى الرحبة، رأى أن يستعين بثمال بن صالح ابن مرداس – صاحب حلب – لإمداده بالرجال ولتأمين وصـول الإمـدادات الفاطميــة إلى البساسيري وأصحابه، فكتب إليه بالمهمة التي عهد إليه بها، ثم ما لبث أن التقى المؤيد بثمال ابن صالح في الروستان (١)، فسلم المؤيد في الدين الأحمال إلى الأمير ثمال ليكون في حمايته (٢)، ثم سار إلى معرة النعمان حيث وفد إليهما فريق من أصحاب البساسيري لاصطحابهم إلى الرحبة، وخلال ذلك تلقى المؤيد في الدين خطاباً من نصر الدولة بن مروان - صاحب ديار بكـر وميافـارقين- يعلـن فيـه خلـع طاعـة السـلاجقة والـدخول في طاعـة الفاطميين معتذراً عن عدم إقامة الخطبة للسلاجقة على منابر بـلاده خوفـاً مـن بطشـهم(٣) وسار المؤيد هبة الله الشيرازي بصحبته الأمير ثمال بـن مـرداس علـى رأس جنـده قاصـداً الرحبة، فلما اقترب منها خرج لاستقباله البساسيري على رأس جيشه فالتقى بهم على بعد مرحلتين من المدينة وأظهر أسمى آيات الشكر والترحيب بمبعوث الخليفة الفاطمي، وقام المؤيد من جانبه بتوزيع الخلع الفاطمية على البساسيري وأصحابه ومنحهم الأموال وأخذ البيعة منهم بالطاعة للخليفة المستنصر بالله الفاطمي(٤) ثم قام المؤيد وتقدم إلى أبي الحارث البساسيري وخلع عليه الخلعة الخاصة التي أرسلها الخليفة الفاطمي إليه وقرأ عهده (٥)،ولم يكتف المؤيد هبة الله الشيرازي بما حققته الدعوة الفاطمية من انتصارات كبيرة في بلاد العراق تجلت في انضمام كل من البساسيري ونصر الدولة بن مروان، وعدد كبير من القادة والجند والديلم والأتراك، بل أخذ في العمل على جذب أمراء العراق إلى دعوته، فكتب إلى دبيس بن مزيد- أمير الحلة - يطلب منه اللقاء في الرحبة، فلما التقى به هناك، استطاع أن يستميله للدعوة الفاطمية، وطلب منه الانضمام إلى البساسيري في مسيره إلى العراق، وذلك بعد أن قلده رئاسة غرب العراق وجعل له حكم مـا يفتحــه مــن الـبلاد بعهــد مــن الخليفــة المستنصر بالله الفاطمي ولقبه «الأمير سلطان ملـوك العـرب، سـيف الخلافـة، صـفي أمـير المؤمنين»(٦). كان لنجاح المؤيد في الدين في ضم أمراء الأطراف إلى جانب القائد التركي أبي الحارث البساسيري أثر كبير في انتصاره على قوات السلاجقة ومن انضم إليهم من أصحاب قريش بن بدران – صاحب الموصل – في موقعه سنجار سنة ٤٤٨هــ (٧)، والـتي كـان مـن

<sup>(</sup>١) الروستان: موضع يلي حمص على جسر نهر العاصي. (٢) سيرة المؤيد في الدين، ص ١٠٨،١٠٧.

 <sup>(</sup>٣) الأحوال السياسية والدينية في بلاد العراق، ص ٧٠.
 (٤) ديوان المؤيد في الدين، ص ٤٢، ٤٣.

<sup>(</sup>٥) سيرة المؤيد في الدين، ص ١٢١ – ١٢٤. (٦) الإشارة إلى من نال الوزارة، ص ٤٤.

<sup>(</sup>٧) الأحوال السياسية والدينية في بلاد العراق والمشرق، ص ٧٢.

نتائجها انحياز قريش بن بدران إلى جانب البساسيري وإقامة الخطبة للخليفة المستنصر بـالله الفاطمي على منابر الموصل، كما انضم محمود بن الأخرم - أمير خفاجة - إلى الـدعوة الفاطمية وأقام الخطبة على منابر الكوفة للخليفة الفاطمي (١)، أما أمير واسط علاء الدين أبو الغنائم بن المحلبان فقد خلع طاعة الخليفة القائم بأمر الله وخطب للمستنصر بالله الفاطمي، وأمر أن تصبغ مساجد واسط باللون الأبيض - شعار الفاطميين- (٢)، وفضلاً عن ذلك ضرب النقود باسم الخليفة الفاطمي في واسط، مما ترتب عليه إصدار الخليفة القائم بأمر الله محضراً آخراً بالطعن في نسب الفاطميين سنة ٤٤٨هـ (٣)، محاولاً بذلك التصدي للدعوة الفاطمية. وعلى الرغم من الانتصارات التي حققتها الدعوة الفاطمية في مدن العراق فإن جهود عميد الملك الكندري – وزير السـلاجقة– في العمـل علـي تفريـق شمـل أمـراء العرب، أدت إلى اختلاف كلمة هؤلاء الأمراء وعدولهم عن معاونة البساسيري، بل واضطر البساسيري وأتباعه إلى العودة إلى الرحبة، ثم ما لبث أن سار نحو حلب حيث التقى بالمؤيد في بالس – على مقربة من حلب-(٤)، وعهد المؤيد هبة الله الشيرازي إلى البساسيري وقريش بن بدران بمواصلة نشر النفوذ الفاطمي في بلاد العراق، فطلب إليهما العودة إلى الرحبة على أن يتجه قريش إلى الموصل لاستعادتها بعد أن علم بخروج إبراهيم ينال عنها، ثـم ســـار إلى مصر حتى يتسنى له إرسال الإمدادات إليهما (٥)، فقام البساسيري وقريش بن بدران بالمسير إلى الموصل، وتمكنا من دخولها والاستيلاء عليها سنة ٥٠٠هـ (٦)، ولما علم السلطان طغرل بك بانتزاع الموصل منه سار إليها بصحبة أخيه إبراهيم ينال، فلما اقتربا منها فارقها كل من البساسيري وقريش بن بدران، غير أنه سار في آثرهما فاتجه إلى نصيبين ليتتبع آثارهم ويخرجهم من البلاد التي يستولون عليها، وبينما هو في طريقه انصرف عنه أخوه ينال وســـار إلى همذان بعد أن استولى على أموال أخيه فوصلها في أواخر رمضان سنة ٥٠٤هـ بما اضطر طغرل بك إلى تتبع أثره للقضاء على فتنته فتم له ذلك في جمادى الآخرة من العام نفسه (٧). ومن الدروس في هذا الجال أن من يخون ثم يعفى عنه علينـا أن نجـرده مـن مصـادر القـوة ومراكز القيادة لإمكانية الغدر من جديد، وهذا ما فعله إبراهيم ينال حيث خـرج مـرّة ثانيـة وشغل طغرل بك واستفاد من هذا الخروج الشيعة الفاطميون العبيديون.

ج- استيلاء البساسيري على بغداد وإقامة الخطبة فيها للفاطميين: أدى خروج

<sup>(</sup>١، ٢، ٣، ٤) الأحوال السياسية والدينية في بلاد العراق والمشرق، ص ٧٢.

<sup>(</sup>٥) سيرة المؤيد في الدين، ص ١٧٦.

<sup>(</sup>٦) الكامل في التاريخ، نقلاً عن الأحوال السياسية والدينية، ص ٧٣.

<sup>(</sup>٧) المنتظم في تاريخ الملوك والأمم (٨/ ٢٠٢).

إبراهيم ينال على طاعة أخيه ومسير طغرل بك في أثره لمحاربته إلى خلو بغداد من الحامية السلجوقية مما أتاح للبساسيري الفرصة للاستيلاء على حاضرة الخلافة العباسية وإقامة الخطبة فيها للفاطميين فزحف إليها على رأس أربعمائة فارس، حاملاً الرايات الفاطمية التي طرزت باسم «الإمام المستنصر بالله أبو تميم معد أمير المؤمنين» (١)، وتبعه حليفه قريش بن بدران على رأس مائتي فارس من بني عقيل، وأقيمت الخطبة للخليفة المستنصر بالله الفاطمي بجامع المنصور في يوم الجمعة الثالث عشر من ذي القعدة سنة ٥٠ هــ<sup>(٢)</sup>وزيد في الأذان: حي على خير العمل (٣)، وانقطعت دولة بني العباس من بغداد وأخرج الخليفة وحُمل إلى الأنبار وحبس بالحديثة (٤)، عند صاحبها مهارش بن مجلى العقيلي، فتولى خدمة الخليفة بنفسه وكان أحد وجوه بني عقيل، وخطب لبني عبيد – الفاطميين-، في بغداد أربعين جمعة في ولايـة المستنصر (٥). وحاول البساسيري نقض الاتفاق الذي عقده مع قريش بن بدران وعزم على أخذ الخليفة العباسي وترحيله إلى مصر، إلا أن قريشاً تصدى لهذه المحاولة وعهد إلى ابن عمه الأمير محيى الدين بن مهارش العقيلي - صاحب حديثة عانة- بالتحفظ على الخليفة وتأمين حياته، بعد أن استنجد به الخليفة قائلاً: عرفت ما استقر العزم عليه من إبعادي عنك وإخراجي من يديك،وما سلمت نفسي إليك إلا لما أعطيتني الذمام الذي يلزمك الوفاء بـه، وقد دخلت إليك ووجب ليي ذمام عليك، فالله الله في نفسي، فمتى سلمتني أهلكتني وضيعتني، وما ذلك معروف في العرب (٦٠). وعلى الرغم من ذلك فلم يسمح البساسيري للخليفة القائم بأمر الله بالرحيل إلى الحديثة إلا بعد أن أرغمه على كتابة اعتراف بعدم أحقية بني العباس في الخلافة الإسلامية مع وجود بني فاطمة الزهراء عليها السلام (٧)، ولم يكتف البساسيري بذلك بل استولى على ثوب الخليفة وعمامته وشباكه (١)، وأنفذها إلى الخليفة المستنصر بالله الفاطمي. أما عن أقارب الخليفة، فقد أذكى البساسيري عليهم العيون وشدد في البحث عنهم، إلا أنهم صاروا يتنقلون من مسجد إلى آخـر هربـاً منـه ثـم لجـأوا إلى أبـي الغنائم بن المحلبان<sup>(۹)</sup>.

### د- مقتل رئيس الرؤساء، أبي القاسم بن المسلمة والانتقام من أهالي بغداد: كان

<sup>(</sup>١) الأحوال السياسية والدينية في بلاد العراق، ص ٧٣. ﴿ (٢) تاريخ بغداد (٩/ ٢٠١،٤٠٠).

<sup>(</sup>٣) أخبار الدول المنقطعة للأزدى (٢/ ٤٢٧). (٤) البداية والنهاية (١٥/ ٧٥٧).

<sup>(</sup>٥) أخبار الدول المنقطعة للأزدي (٣/ ٤٣٠). (٦) المختصر في أخبار البشر (٢/ ١٧٧، ١٧٨).

<sup>(</sup>٧) الخطط للمقريزي (١/ ٤٣٩).

<sup>(</sup>٨) الشباك: هو الشرّفة التي يجلس فيها الخليفة ويتوكأ بيديه على حافتها.

<sup>(</sup>٩) الأحوال السياسية والدّينية في بلاد العراق، ص ٧٥.

البساسيري قد شرع في استخدام طائفة من العوام ودفع إليهم السلاح من دار المملكة، وكان قد جمع العيّارين وأطمعهم في نهب دار الخلافة ونهب أهل الكرخ – الشيعة – ودور أهل السنة بباب البصرة، ونهبت دار قاضي القضاة الدَّمغانيّ، وهلك أكثر السُّجلات والكتب الحكيمة، وبيعت للعطارين، ونُهبت دور المتعلقين بالخليفة، وأعادت الرَّوافض الأذان بحيَّ على خير العمل، وأُدِّن به في سائر جوامع بغداد في الجُمُعات والجماعات، وخطب ببغداد وضربت له السَّكةُ على الذهب والفضة وحُوصرت دار الخلافة فدافع الوزير أبو القاسم بن المسلمة المُلقّب برئيس الرؤساء بمن معه من المستخدمين دونها، فلم يُفد ذلك، فركب الخليفة بالسُّواد والبُردة على كتفيه، وعلى رأسه اللواء وبيده سيف مُصلتُ، وحوله زمرة من الهاشميين والجواري حاسرات عن وجُوههن، ناشرات شعورهن، معهن المصاحف على رُءُوس الرماح وبين يديه الخدم بالسيوف المُسَللةِ، ثم إن الخليفة أخذ ذِماماً من أمير العرب قريش بن بدران لنفسه وأهله ووزيره ابن المُسلمة فأمَّنه على ذلك كله، وأنزله في خيمة، فلامه البساسيري على ذلك، وقال: قد علمت ما كان وقع الاتفاق بيني وبينك من أنـك لا تستبد برأي دوني، ولا أنا دونك، ومهما ملكنا فبيني وبينك، واستحضر البساسيري أبا القاسم بن مسلمة فوبّخه ولامه لوماً شديداً، ثم ضربه ضربًا مبرحاً، واعتقله مهاناً عنده، ونهبت العامة دار الخلافة، فلا يُحصَى ما أخذوا منها من الجواهر والتَّفائس والدّيباج والأثاث والثياب، وغير ذلك مما لا يُحَدُّ ولا يُوصَفُ (١) وفي يــوم عيــد الأضــحي مــن ســنة • ٤٥ هـ ألبس البساسيري الخطباء والمؤذِّين البياض، وعليه هـ وأصحابه كـذلك، وعلى رأسه الألوية المستنصرية والمطارد المصرية، وخطب للمستنصر الفاطمي صاحب مصر، والرُّوافض في غاية السرور والأذان في سائر بلاد العراق بحيٌّ على خير العمل، وانتقم البساسيريُّ من أعيان أهل بغداد انتقاماً عظيماً، وغرَّق خلقا ممن كان يعاديه، وبسط على آخرين الأرزاق والعطايا. ولما كان يوم الإثنين لليلتين بقيتا من ذي الحجة أحضر بـين يديــه الوزير أبو القاسم بن المسلمة المُلقّبُ برئيس الرؤساء وعليه جُبَّةُ صوف، وطرطور من لبد أحمر وفي رقبته مِخنقة من جلود كالتعاويذ، فأركب جملاً (٢)، وطيف به في البلد وخلف من يصفعه بقطعة من جلد، وحين اجتاز بالكرخ نثروا عليه خُلقان المداسات، وبصقوا في وجهه ولعنوه وسبُّوه، وهذه هي عادتهم عندما يتمكنون من مخالفيهم في كل زمان ومكان، وأُوقف بإزاء دار الخلافة، وهو في ذلك يتلو قوله تعالى: ﴿قُلِلَ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتَرِعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ وَتُعِزُّ مَسن تَشَاءُ وَتُسذلُّ مَسن تَشَاءُ بيَسدكَ

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (١٥/ ٥٥٧، ٧٥٧).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١٥/ ٥٥٩).

الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [آل عمران: ١٦].

فألبس جلد ثور بقرنيه وعُلِّق بكلّوب في شِدْقيه، ورفع إلى الخشبة حيًّا، فجعل يضطرب إلى آخر النهار، فمات رحمه الله، وكان آخر كلامه أن قال: الحمد لله الـذي أحياني سعيداً وأماتني شهيداً (١). وكان هذا الوزير قد سمع الحديث من أبي أحمد الفَرَضي وغيره، ثم كان أحد المعدّلين، ثم استكتبه الخليفة القائم بأمر الله واستوزره ولقبه رئيس الرؤساء، شرف الوزراء، جمال الورى، وكان متضلعاً بعلوم كثيرة مع سداد رأي ووفور عقل، وقد مكث في الـوزارة ثنتي عشرة سنة وشهراً، ولما قتل كان لـه من العمر ثنتان وخمسون سنة وخمسة أشهر (٢).

3- المقائم بأمر الله وعبادته ودعاؤه الذي علق على الكعبة: سار الخليفة القائم بأمر الله إلى على اعتقاله إلى حديثة عانة فكان عند مهارش أميرها حولاً كاملاً وليس معه أحد من أهله، فحكي عن الخليفة القائم بأمر الله أنه قال: لما كنت بحديثة عانة قمت ليلة إلى الصلاة، فوجدت في قلبي حلاوة المناجاة، ثم دعوت الله بما سنح لي، ثم قلت: اللهم أعِدْني على وطني، واجمع بيني وبين أهلي وولدي ويسر اجتماعنا، وأعد روض الأنس زاهراً، وربع القرب عامراً، فقد قل العزاء وبرح الخفاء، قال: فسمعت قائلاً على شاطئ الفرات يقول: نعم نعم، فقلت: هذا رجل يخاطب آخر،ثم أخذت في السؤال والابتهال فسمعت ذلك الصائح يقول: إلى الحول إلى الحول، فعلمت أنه هاتف أنطقه الله بما جرى الأمر عليه. وكان كذلك، خرج من داره من ذي القعدة من هذه السنة، ورجع إليها في ذي القعدة من السنة المقبلة، وقد قال الخليفة القائم في مقامه بالحديثة شعراً يذكر فيه حاله، فمنه قوله:

خابت طنوني فيمن كنت آمُلُه تعلَّموا من صروف الدهر كلُّهُم ومن ذلك أيضاً قوله:

مالي من الأيام إلا موعد المسلم والم موعد المسلم الم

ولم يَجُلُ ذكر من واليت في خلدي فما أرى أحداً يجنو على أحد<sup>(١)</sup>

فمتى أَرَى ظَفَراً بِذَكَ المُوعد علَّلْتُ بِنَاكَ المُوعد علَّلْتُ نفسي بالحديث إلى غد وعلى مطامعها تروح وتفتدي (٤)

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١٥/ ٧٦٣).

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية (١٥/ ٧٥٨).

<sup>(</sup>۱) البداية والنهاية (۱۰/ ۲۰۹).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (١٥/ ٧٥٨).

أ- دعاء القائم بأمر الله الذي علق على الكعبة المشرفة؛ أرسل الخليفة القائم بأمر الله هذا الدعاء مع بدوي وأمره أن يعلقه على الكعبة وهو في أسره، وإليك نص الدعاء: "إلى الله العظيم من عبدك المسكين، اللهم إنك العالم بالسرائر الحيط بمكنونات الضمائر، اللهم إنك غني بعلمك واطلاعك على أمور خلقك عن إعلامي، بما فيه عبد من عبيدك قد كفر بنعمتك، وما شكرها، وألقى العواقب وما ذكرها، أطغاه حلمك، وتجبر بأناتك حتى تعدى علينا بغياً، وأساء إلينا عتواً وعدواناً. اللهم قلَّ الناصرون لنا، واغتر الظالم، وأنت المطلع العالم، والمنصف الحاكم، بك نعتز عليه، وإليك نهرب من يديه، فقد تعزز علينا بالمخلوقين، وغن نعتز بك يا رب العالمين. اللهم إنا حاكمناه إليك، وتوكلنا في إنصافنا منه عليك، وقد رفعت ظلامتي إلى حرمك ووثقت في كشفها بكرمك، فاحكم بيني وبينه وأنت خير وفعت ظلامتي إلى حرمك ووثقت في كشفها بكرمك، فاحكم بيني وبينه وأنت خير الحاكمين، وأرنا منه ما نرتجيه فقد أخذته العزة بالإثم، اللهم فاسلبه عزه، ومكنا بقدرتك من ناصيته يا أرحم الراحمين». فحملها البدوي وعلقت على باب الكعبة. فحسب ذلك اليوم فوجد أن البساسيري قتل وجيء برأسه إلى بغداد بعد سبعة أيام من التاريخ (۱۰). فقد نفع الله القائم بأمر الله بهذا الدعاء فكذلك ينبغي لكل من قُهر وبُغي عليه أن يستغيث بالله تعالى، وإن صَبر وغفر فإن في الله كفاية ووقاية (۱۲).

ب- رسالة الخليفة القائم بأمر الله من أسره إلى طغرل بك: أرسل الخليفة من أسره رسالة إلى السلطان طغرل بك جاء فيها: بحق الله أدرك الإسلام فقد ساد العدو اللعين وأخذ ينشر مذهب القرامطة (٣). فلما فرغ السلطان طغرل بك من تمرد أخيه إبراهيم ينّال وأسره وقتله، وتمكن من أمره وطابت نفسه واستقر حاله، ولم يبق له في تلك البلاد منازع كتب إلى قريش بن بدران، من الأعراب، يأمره بأن يعاد الخليفة إلى داره، على ما كان عليه، وتوعّده على ترك ذلك بأساً شديداً، فكتب إليه قريش يتلطف به ويسالمه، ويقول: أنا معك على البساسيريّ بكلّ ما أقدر عليه، حتى يمكن الله منه، ولكن أخشى أن أتسرع في أمر يكون فيه على الخليفة مفسدة، أو يبدر إليه أحد بأذية، ولكنّي سأعمل لما أمرتني بكل ما يمكنني. وأمر بردّ امرأة الخليفة الخاتون المعظمة أرسلان خاتون إلى دارها وقرارها، ثم راسل البساسيريّ وأشار إليه بعودة الخليفة إلى داره، وخوّفه من جهة الملك طغرل بك وقال له فيما قال: إنك دعوتنا إلى طاعة المستنصر صاحب مصر وبيننا وبينه ستمائة فرسخ، ولم يأتنا من جهته رسول دعوتنا إلى طاعة المستنصر صاحب مصر وبيننا وبينه ستمائة فرسخ، ولم يأتنا من جهته رسول ولا أحد، ولم يفكر في شيء مما أرسلنا إليه، وهذا الملك من ورائنا بالمرصاد (١٠)، ومما جاء في

<sup>(</sup>١) أخبار الدول المنقطعة (٢/ ٤٣٠،٤٣١). (٢) سير أعلام النبلاء (١٨/ ٣٠٧).

<sup>(</sup>٣) تطورات الأحداث السياسية بين العباسيين والفاطميين، ص ١٧٧.

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية (١٥/ ٢٦٧).

رسالة طغرل بك إلى الأمير علم الدين أبى المعالى قريش بن بدران:... ولكل مُجْترم في العراق عفونا وأمننا مما بدر منه إلا البساسيري فإنه لا عهد له ولا أمــان منّـــا، وهـــو موكــول على الشيطان وتساويله فقد أرتكب في دين الله عظيماً، وهو -إن شاء الله- مأخوذ حيث وجد ومُعدَّب على ما عمل، فقد سعى في دماء خلق كثير بسوء دخيلته، ودلَّت أفعاله على سوء عقيدته. وكتب في رمضان سنة إحدى وخمسين وأربعمائية، وبعث بهذا الكتاب مع رسولين من أهل العمل وبعث معهما بتحف عظيمة للخليفة وأمرهما أن يخدما الخليفة نيابة عنه، جزاه الله عن الإسلام خيراً، ولما وصل الكتاب إلى قريش بـن بـدران، اسـتعلم أخبـار الملك طغرل بك من الرسل وغيرهم، فإذا معه جنود عظيمة، فخاف من ذلك خوفاً شديداً، وبعث إلى البريّة فأمر بحفر أماكن للماء وتجهيز علوفات كثيرة إلى هناك ونفّذ الكتاب والأخبار إلى البساسيريّ، فانزعج لذلك البساسيري، وخارت قوته وضعف أمره، وبعث إلى أهله فنقلهم عن بغداد وأرصد له إقامات عظيمة بواسط وجعلها دار مقرته، ووافق على عودة الخليفة إلى بغداد، ولكنه اشترط شروطاً كثيرة لتُذهب خجله. ولما انتقل أهل البساسيريّ من بغداد وصَحِبَهم أهل الكرخ والروافض، وانحدروا في دجلة إلى واسط كان خروجهم عن بغداد في سادس ذي القعدة من هذه السنة وفي مثله من العام الماضي دخلوا بغداد، وعند ذلك ثار الهاشميون وأهل السنة من باب البصرة إلى الكرخ، فنهبوه وأحرقوا منه محالٌ كثيرة جداً انتقاماً لما فعل الروافض فيهم، واحترق من جملة ذلك دار العلم التي وقفها الوزير أردشير من مدة سبعين سنة وفيها من الكتب شيء كثير، وكان من جملة ما احترق درب الزعفران، وفيه ألف ومائتا دار لكل دار منها قيمة جليلة عظيمة، وترحُّل قريش بن بدران إلى أرض الموصل وبعث إلى حديثة عانة يقول لأميرها مُهارش بـن مُجَلَّى الذي سلم إليه الخليفة: المصلحة تقتضى أن الخليفة تُحوّله إلى حتى نستأمن لأنفسنا بسببه، ولا تُسلمه حتى تستأمن لنا وتأخذ أمانا في يدك دون يَدِي. فامتنع عليه مُهارشُ وقال: قد غرّني البساسيري، ووعدني بأشياء فلم أرها، ولست بمرسله إليك أبداً، ولـه في عنقـي أيمان كثيرة لا أعذرها. وكان مُهارشٌ رجلاً صالحاً ثقة أميناً رحمه الله، فقـال للخليفـة: مـن المصلحة أن نسير إلى بلد بدر بن مُهلهل ونظرنا لأنفسنا، فإنا نخشى من البساسيري أن يأتينا فيحضرنا. فقال له الخليفة: افعل ما فيه المصلحة. فسار في الحادي عشر من ذي القعدة إلى أن حَلا بقلعة تُلّ عُكْبَرًا فلقيته رسل السلطان طغرل بك بالهدايا والتُحف التي كان أنفذها إليـه وهو متشوق إليه كثيراً (١)وجاء في روايـة: أن الإمـام القـائم رأى- في الليلـة الـتي أطلـق في

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية(١٥/ ٧٦٩).

غدها – رسول الله ﷺ وهو يقول له: لا تأكل الطعام الذي يقرب إليك في غد فإنه مسموم، وقد قرب خلاصك. قال: فأصبح، وقُدّم إليه دجاج مسموم، فامتنع من الأكل، وأطلق في عصر ذلك اليوم، ورُدَّ إلى بغداد (١).

ج- دخول طغرل بك بغداد ولقاؤه بالخليفة القائم بأمر الله: جاءت الأخبار بأن السلطان طغرل بك قد دخل بغداد وكان يوماً مشهوداً، غير أن الجيش نهب البلد سوى دار الخلافة وصُودِر خلق كثير من التجار، وأخذت منهم أموال كـثيرة، وشـرعوا في عمـارة دار المُلك وأرسل السلطان إلى الخليفة مراكب كثيرة من أنواع الخيول وغيرها وسُرادق عظيمة وملابس سَنيَّة، وما يليق بالخليفة في السفر، أرسل ذلك مع الوزير عميد الملك الكندريِّ ولما انتهوا إليه أرسلوا بتلك الآلات قبل أن يصلوا إليه، وقال لمن حوله: اضربوا السرادِق وليلبس الخليفة ما يليق به، ثم نجيءُ نحن فنستأذن عليه فلا يأذن لنا إلا بعد ساعة طويلة فلما دخل الوزير ومن معه قبَّلوا الأرض وأخبروه سرور السلطان بما حصل من العودة إلى بغداد واشتياقه إليه جداً وأخبروا مُهارشاً بشكر السلطان له ونيته له بما ينبغني لمثلـه مـن الإكـرام، وكتب عميد الملك كتاباً إلى السلطان يعلمه بصفة ما جرى الأمرُ عليه، وأحَبُّ أن يأخذ خطُّ الخليفة في أعلى الكتاب ليكون أقر لعين السلطان فلم يكن عند الخليفة دواة وأحضر الوزير دُواته، ومعها سيف، وقال: هذه خدمة السيف والقلم، فأعجب الخليفة ذلك، وترَحَّلوا من منزلهم ذلك بعد يومين، فلما وصلوا إلى النهروان خرج السلطان طغرل بـك مـن بغـداد لتلقيه، فلما انتهى إلى السُرادق قبَّل الأرض بين يديه فأخذها الملك فقبلها، ثم جلس عليها كما أشار أمير المؤمنين، وقدم إلى الخليفة الحبل الياقوت الأحمر الذي كان لبني بُوَيـه فوضعه بين يدى الخليفة، وأخرج اثنتي عشرة حبَّة من لؤلؤ كبار، وقال: أرسلان خاتون – يعنى زوجة الخليفة- تخدم وتسأل أن تُسبّح بهذه السبحة وجعل يعتذر عن تأخره عن الحضرة بسبب عصيان أخيه إبراهيم: فقتلته واتَّفق موت أخي الأكبر داود فاشتغلت بترتيب أولاده من بعده، وكنت عزمت على أن أصمُدَ إلى الحديثة، لأصون المهجة الشريفة، ولكن لما بلغني، بحمد الله، أمر مولاي أمير المؤمنين الخليفة فرحت بذلك، وأنا شاكر لمهارش بما كان منه من خدمة أمير المؤمنين، وأنا إن شاء الله تعالى أمضى وراء هذا الكلب – البساسيريّ – وأقتنصه، وأعود إلى الشام، وأفعل بصاحب مصر ما ينبغي أن يجازي به من سوء المقابلة بما كان من فعل البساسيري هاهنا، فدعا له الخليفة وشكره على ذلك، كل ذلك يترجمه عميد الملك بين الخليفة والملك طغرل بك، وأعطى الخليفة للملك سيفاً كان معه، لم يبق معه من

<sup>(</sup>١) أخبار الدول المنقطعة (٢/ ٤٣١).

أمور الخلافة سواه، واستأذن الملك لبقية الأتراك أن يخدموا الخليفة، فرفعت الأستار من جوانب الخرّكاه، فلما شاهد الأتراك الخليفة قبّلوا الأرض ثم دخل بغداد يوم الإثنين لخمس بقين من ذي القعدة وكان ذلك يوماً مشهوداً، الجيش كله معه والقضاة، والأعيان بين يديه، والملك طغرل بك أخذ بلجام بغلته، حتى وصل إلى باب الحجرة، ولما وصل الخليفة إلى دار عملكته، ومقرّ خلافته استأذنه السلطان طغرل بك في الخروج وراء البساسيريّ، فأذن له وكان قد عزم أن يمضي معه فقال: يا أمير المؤمنين، أنا أكفيك ذلك إن شاء الله. وأطلق الملك لمهارش عشرة آلاف دينار فلم يرض (۱).

د- مقتل البساسيري: شرع السلطان طغرل بك في ترتيب الجيوش للمسير وراء البساسيري، فأرسل جيشاً من ناحية الكوفة ليمنعوه من الدخول إلى الشام، وخرج هو في التاسع والعشرين من الشهر في بقية الجيش، وأما البساسيري فإنه مقيم بواسط في جمع غلاّت وتمور يُهيِّئها لقتال أهل بغداد ومن فيها من الغُزِّ، وعنده أن الملك طغرل بك ومن معه ليسوا بشيء يخاف منه، وذلك لما يُريده الله تعالى من إهلاكه على يَدى الملك طغرل بك، جزاه الله عن الإسلام خيراً (٢) ولما سار السلطان نحوه وصلت إليه السَّرية الأولى فلقوه بأرض واسط، ومعه ابن مزيد، فاقتتلوا هنالك، وانهزم أصحابه، ونجا البساسيري بنفسه على فرس فتبعه بعض الغلمان، فرمى فرسه بنشابة فألقته إلى الأرض، فجاء الغلام، فضربه على وجهه، ولم يعرفه، وأسره واحد منهم يقال له كُمُشتكتين، وحزّ رأسه وحمله إلى السلطان، وأخذت الأتراك من جيش البساسيري من الأموال ما عجزوا عن حمله، ولما وصل الرأس إلى السلطان أمر أن يذهب به إلى بغداد، وأن يرفع على قناة، وأن يطاف به في الحالّ بالـدّبادب والبُوقات والنفاطون معه، وأن يخرج الناس والنساء للفرجة عليه فُفعل ذلك (٣)، كان البساسيري مقدماً عند الخليفة القائم بأمر الله، لا يقطع أمراً دونه وخطب لـه على منـابر العراق كلها، ثم طغى وبغى وتمرد وعتا وخرج على الخليفة، بل وعلى المسلمين، ودعا إلى خلافة الفاطميين، فتم له ما رامه من الأمل الفاسد واستدرج، ثم كان أخذه في هذه السنة(١٤)، ٤٥١هـ، وقد كان مع البساسيري خلق من أهل بغـداد خرجـوا معـه، ظـانين أنــه سيعود إليها، محبة فيه، فهلكوا ونهبت أموالهم كلها، ولم ينج من أصحابه إلا القليل (٥٠).

هـ - محارية السلاجقة للدعوة الفاطمية العبيدية: أدرك السلاجقة الخطر الذي

<sup>(</sup>١)، (٢) البداية والنهاية (١٥/ ٧٧١).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (١٥/ ٧٧٢). (٤) المصدر نفسه (١٥/ ٧٧٤).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (١٥/ ٧٧٢).

يتهددهم من وراء انتشار الدعوة الفاطمية في بلدان الخلافة العباسية، لـذلك اتبعوا سياسة حكيمة بعد أن قبضوا على زمام الأمـور في بغـداد تتمثـل في مناهضــة الـدعوة الفاطميــة (١) ودعاتها بالحزم والشدة، فتعقبوا دعاة الإسماعيلية الذين قاموا بنشر الدعوة الفاطمية في بلاد فارس، كما قاموا بإقصاء الموظفين المتشيعين للمذهب الإسماعيلي عن دواوين الحكومة والوظائف الدينية وعينوا من أهل السنة بدلاً منهم، فقد تم عزل أبي الحسين بن المهتدي من الخطابة بجامع المنصور لأنه كان قد أقام الخطبة للخليفة المستنصر بالله الفاطمي ببغداد خلال فتنة البساسيري وعين أبا على الحسن بن عبد الودود بن المهتدي بالله خطيباً في مكانـه سـنة ٥١هـ (٢)، ومن العوامل التي ساعدت على ضعف شأن الدعوة الفاطميـة في أواخـر عهـد الخليفة القائم بأمر الله إلى جانب مناهضة السلاجقة لهذه الدعوة، انصراف الخلافة الفاطمية في مصر عن مواصلة جهودها لنشر دعوتها في بلاد العراق كما كانت الحال عند قيام البساسيري بحركته، وذلك بسبب انشغالها بالقضاء على الفتن والاضطرابات الداخلية، فقد ظهر التنافس بين العناصر الأجنبية وبخاصة السودان والأتراك، كما خرج ناصر الدولة الحسين بن حمدان التغلبي قائد الأتراك على طاعـة الخليفـة المستنصـر بـالله الفـاطمي وأنفـذ رسالة إلى ألب أرسلان سلطان السلاجقة سنة ٢٦٤هـ سأله أن يمده بالنجدات ليقيم الدعوة العباسية على أن تؤول إليه السيادة على مصر، فلما علم الخليفة الفاطمي بمراسلة ناصر الدولة، السلطان ألب أرسلان جهز جيشاً لمحاربته غير أن ناصر الدولة أوقع به الهزيمة وأقام الخطبة للخليفة القائم بأمر الله العباسي على منابر الإسكندرية ودمياط وجميع أنحاء الوجه البحري (٣)، ولم يكتف ناصر الدولة بن حمدان بجذف اسم الخليفة الفاطمي من الخطبة بالوجه البحري بل أنفذ كتاباً إلى الخليفة القائم بأمر الله يلتمس منه الإمدادات والخلع حتى يظهر الدعوة العباسية بالديار المصرية، ولم ينتظر رد الخلافة العباسية بل سار إلى الفسطاط على رأس قواته واستولى عليها، وتولى الحكم فيها، وأنفذ إلى الخليفة المستنصر وأظهر ميله إلى المذهب السني، غير أن ناصر الدولة لم تستقر له الأمور بالقاهرة طويلاً، فقد ثار بـ الأتـراك ونجحوا في القضاء عليه (٤)، وكان للشدة العظمى التي تعرضت لها مصر مدة سبع سنوات ووصفها صاحب النجوم الزاهرة فقال:.. هذا والغلاء بمصر يتزايد، حتى إنه جلا من مصر خلق كثير لما حصل بها من الغلاء الزائد عن الحد، والجوع الذي لم يعهد مثله في الدنيا، فإنَّه

<sup>(</sup>١) سياسة الفاطميين الخارجية، جمال سرور، ص ٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) الكامل في التاريخ، نقلاً عن الأحوال السياسية والدينية، ص ٧٨.

<sup>(</sup>٣) تاريخ مصر، ابن ميسر، ص ١٩، ٢٠.

<sup>(</sup>٤) الأحوال السياسية والدينية في بلاد العراق، ص ٧٩.

مات أكثر أهل مصر، وأكل بعضهم بعضاً، وظهروا على بعض الطبّاخين أنه ذبح عدة من الصّبيان والنساء وأكل لحومهم وباعها بعد أن طبخها وأكلت الدواب بأسرها (۱) -كان لهذه الشدة أثر بالغ في شغل الخلافة الفاطمية عن مواصلة إرسال الدعاة وإمدادهم بالأموال فاقتصر اهتمامها على الاحتفاظ بما تبقى لها من نفوذ في الجزيرة العربية، وتأييد دعاة الإسماعيلية في بلاد فارس واليمن (۱).

٥- دخلت الدولة السلجوقية في صراع مع الروم واستطاع إبراهيم ينال أن يأسر ملكا كبيرًا للروم، فبذل في نفسه أموالاً عظيمة فأبى عليه، فبعث نصر الدولة صاحب الجزيرة وميّافارقين يشفع في فكاكه فبعثه طغرل بك إلى نصر الدولة بلا فداء فتأثر ملك الروم، وأهدى إلى طغرل بك مائتي ألف دينار، وخسمائة أسير، وألفاً وخسمائة ثوب، ومائة لبنة فضة، وألف عنز أبيض، وثلاثمائة برذون شهري (٣) وبعث إلى نصر الدولة تحفاً ومسكا كثيراً (١٤). وقد قام طغرل بك بإرسال رسوله ناصر بن إسماعيل العلوي إلى ملكة النصارى، فاستأذنها ناصر في الصلاة بجامع قسطنطينية جماعة يوم جمعة، فأذنت له فخطب للخليفة القائم، وكان هناك رسول خليفة مصر. بعث ملك الروم إلى طغرل بك هدايا وتحفاً، والتمس الهدنة، فأجابه، وعُمّر مسجد القسطنطينية، وأقام فيها الخطبة لطغرل بك، ومتكن ملكه (٥).

7- خِطبة طغرل بك بابنة الخليفة وزواجه منها ووفاته: في سنة ٥٤٣هـ خطب الملك طغرل بك ابنة الخليفة فانزعج الخليفة من ذلك، وقال: هذا شيء لم تَجْر العادة بمثله، ثم طلب أشياء كثيرة كهيئة المبعد له، من ذلك ما كان لزوجته التي توفيت من الإقطاعات بأرض واسط وصداق ثلاثمائة ألف دينار، وأن يقيم الملك ببغداد لا يترحَّلُ منها ولا يحيد عنها يوماً أبداً، فوقع الاتفاق على بعض ذلك، وأرسل إليها بمائة ألف دينار مع ابنة أخيه داود زوجة الخليفة أرسلان خاتون، وأشياء كثيرة من آلات الذهب والفضة والنشار والجواري والكُراغ، ومن الجواهر ألفين ومائتي قطعة، من ذلك سبعمائة وعشرون قطعة جوهر وزن كل واحدة ما بين الثلاثة مثاقيل إلى المثقال، وأشياء كثيرة. فتمنع الخليفة لفوات بعض الشروط، فغضب عميد الملك الكندري الوزير لمخدومه السلطان، وجرت شرور طويلة اقتضت أن أرسل السلطان كتاباً يأمر فيه بانتزاع ابنة أخيه السيدة أرسلان خاتون،

<sup>(</sup>١) النجوم الزاهرة (٥/ ١٥، ١٦).

<sup>(</sup>٢) الأحوال السياسية والدينية في بلاد العراق ص٧٩.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء (١١١/١٨).

<sup>(</sup>٣) البرذون الشهري: بين الرَّمَكةِ والفرس العتيق.

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء (١١٠/١٨).

ونقلها من دار الخلافة إلى دار المِلكِ حتى تنفصل هذه القضية، وعزم الملك على النُّقلة من بغداد، فانزعج الناس لذلك، وجاء كتاب السلطان إلى شحنة – رئيس- بغداد برشق يأمره بعدم المراقبة وكثرة العسف في مقابلة ردّ أصحابنا بالحرمان، وبعزم على نقلة الخاتون إلى دار المملكة ويرسل من يحملها إلى البلدة التي هو فيها، وكلُّ ذلك غضب على الخليفة، فإنا لله وإنا إليه راجعون (١)وفي عام ٤٥٤هـ وردت الكتب الكثيرة من الملك طغرل بك يشكو قلـة إنصاف الخليفة، وعدم موافاته له بما أسداه إليه من الخدم والنَّعم إلى ملوك الأطراف، وقاضي القضاة الدامغاني، فلما رأى الخليفة ذلك، وأن الملك قد أرسل إلى نوابه بالاحتياط على أملاك الخليفة - وقد انزعج لذلك - كتب إلى الملك طغرل بك يجيبه إلى ما سأل، فلما وصل إلى الملك فرح فرحًا شديداً، وأرسل نوابه أن يطلقوا أملاك الخليفة، فلما انتهت الركابية إلى بغداد، دقّت البشائر بدار الخلافة، وطيف بالركابية وبين أيديهم الدبادب والبوقات وفرح الناس بإجابة الخليفة إلى ذلك، واتَّفقت الكلمة، فوكل الخليفة في العقد، وكتب بذلك وكالة، ثم وقع العقد بمدينة تبريز بحضرة الملك طُغرل بـك، وعمل سِماطا عظيماً، فلمّا جيء بالوكالة قام لها الملك، وقبَّل الأرض عند رؤيتها، ثم أوجب العقـد على صداق أربعمائة ألف دينار، وكثر دعاء الناس للخليفة، وذلك في يوم الخميس الثالث عشر من شعبان من هذه السنة، ثم بعث ابنة أخيه أرسلان خاتون زوجة الخليفة في شوال بتُحَـف عظيمة وذهب كثير، وجواهر عديدة ثمينة، وهدايا عظيمة لأمِّ العروس وأهلها كلُّهم، وقال الملك جهرة للناس: أنا عبد للخليفة ما بقيت، لا أملك شيئاً سوى ما على من الثياب (٢).

أ- دخول الملك طغرل بك على بنت الخليفة ووفاته: لما استقر الملك طغرل بك ببغداد أرسل وزيره عميد الملك إلى الخليفة يُطالبه بنقل السيدة من الدار العزيزة النبوية إلى دار المملكة، فتمنَّع الخليفة من ذلك، وقال: إنكم سألتم أن يعقد العقد فقط لحصول التشريف والتزمتم لنا بعدم المطالبة بها، فتردَّد في ذلك بين الخليفة والملك، وأرسل الملك زيادة على النقد مائة ألف دينار ومائة وخسين ألف درهم، وتُحفاً أخَرَ، وأشياء لطيفة، فلما كان ليلة الإثنين الخامس عشر من صفر هذه السنة زُفّت السيدة ابنة الخليفة إلى دار المملكة، فضربت للأبادب والبُوقات عند دخولها فضربت لما السرادقات من دجلة إلى دار المملكة، وضربت الدَّبادب والبُوقات عند دخولها دار المملكة وكانت ساعة عظيمة، فأجلست على سرير مُكلل بالذهب وعلى وجهها بُرقع، ودخل الملك طُغرل بك، فوقف بين يديها، فقبَّل الأرض ولم تقم له ولم تَره، ولم يجلس حتى

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (١٥/ ١٨٧١٠٨٨).

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية (١٥/ ٧٨٥)، تاريخ دولة آل سلجوق، ص ٢٦.

انصرف إلى صحن الدار، والحُجَّابُ والأتراك يرقصون هناك فرحاً وسُروراً (١)، وبعث لها مع الخاتون أرسلان ابنة أخيه زوجة الخليفة عقدين فاخرين وقطعة ياقوت حمراء كبيرة هائلة، ودخل من الغد فقبَّل الأرض، وجلس على سرير مكلِّل بالفضة بإزائها ساعة ثم خرج وأرسل لها جواهر نفيسة كثيرة مثمَّنة، وفَرَجية نسيج مُكللَّة باللؤلؤ، وما زال كذلك كلِّ يوم يدخل ويقبّل الأرض ويجلس على سرير بإزائها، ثم يخرج فبعث بالتحف والهـدايا ولم يكـن منه إليها شيء مقدار سبعة أيام، ويَمُدُّ كلُّ يوم من هذه الأيام السبعة سِماطاً عظيماً، وخلع يوم السابع على جميع الأمراء، ثم عرض له سفر واعتراه مرض، فاستأذن الخليفة بالانصراف بالسيدة معه إلى تلك البلاد مدة قريبة، ثم يعود بها، فأذن له الخليفة بعد تمنع شديد وحزن عظيم، فخرج بها معه وليس معها من دار الخلافة سوى ثلاث نسوة، برسم خدمتها، وتألمت والدُّنها لفقدُها ألماً عظيماً جداً لا يُعَبِّرُ عنه وخرج السلطان وهو مريض مُدْنِفٌ ميئوس منه مُثْقَلٌ لا ترجى منه العافية فلما كانت ليلة الأحد الرابع والعشرين من رمضان جاء الخبر بأن الملك طغرل بك توفى في ثامن الشهر رحمه الله (٢)، وكان الملك طغرل بك عاقلاً حليماً كثير الاحتمال شديد الكتمان للسّر محافظاً على الصلوات وعلى صوم الإثنين والخميس، مواظباً على لبس البياض وكان عمره يوم مات سبعين سنة، ولم يترك ولداً وكان مدة ملكه بحضرة القائم سبع سنين وأحد عشر شهراً (٣)، وكان طغرل بك كثير الصدقات حريصاً على بناء المساجد متعبداً متهجداً، ويقول: أستحي من الله أن أبني داراً ولا أبني بجنبهـا مسـجداً (٤). وحكى عميد الملك أن طغرل بك قال له: رأيت في منامى في مبتدأ أمري بخراسان كأني رفعت إلى السماء وقيل لي: سل حاجتك تُقض، فقلت: ما شيء أحب إلى من طول العمر، فقيل: عمرك سبعون. قال عميد الملك: وكنت سألته عن السنة التي ولد فيها، فقال: السنة التي خرج فيها الخان الفلاني بما وراء النهر، فلما تـوفي حسبت المـدة فكانـت سبعين سنة كاملة، ولما وصل خبر وفاته إلى بغداد جلس الوزير فخر الدولة ابن جهير للعزاء في صحن السلام في السادس والعشرين من شهر رمضان (٥٠).

٧- الوزير السلجوقي الأول عميد الملك الكندري: هو الوزير الكبير، عميد الملك، أبو نصر، محمد بن منصور بن محمد الكندري، وزير السلطان طغرل بك، كان أحد رجال الدهر سؤدداً وجوداً وكتابة، تفقه وتأدب، وكان كاتباً لرئيس، ثم ارتقى وولى خوارزم، وعظم، ثم

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (١٥/ ٧٨٩).

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية (١٥/ ٧٨٩).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (١٥/ ٧٩٠).

<sup>(</sup>٤، ٥) تاريخ دولة آل سلجوق للأصفهاني، ص ٢٨.

عصى السلطان، وتزوج بامرأة ملك خوارزم، فتحيَّل السلطان حتى ظفر به، وخصاه لتزوجه بها، ثم رقَّ له، وتداوى وعُوفي ووزر له، وقدم بغداد، ولقَّبه القائم سيد الوزراء، وكان معتزلياً، له النظم والنثر<sup>(۱)</sup>، وكان ذكياً فصيحاً شاعراً، لديه فضائل جمّة، حاضر الجواب سريعه، ولمّا أرسله طغرل بك إلى الخليفة يخطب إليه ابنته، وامتنع الخليفة من ذلك أشد الامتناع أنشد متمثلاً بقول المتنى:

ما كل ما يتمنى المرء يُدركه

فتمَّمُه الوزير:

تجري الرياح بما لا تشتهي السفن

فسكت الخليفة وأطرق(٢)

ويقال: غَنَتْهُ بنت الأعرابي في جماعة من الناس، فطرب، وأمر لها بألفي دينار، ووهب أشياء، ثم أصبح، وقال: كفارة المجلس أن أتصدق بمثل ما بذلت البارحة. وقيل:

إنه أنشد عند قتله:

إن كان بالناس ضِيقٌ عن منافستي

مضيت والشامت المغبون يتبعني

كل بكأس المنايسا شارب حاسبي

فألموت قد وسمع الدنيا على الناس

وقال: ما أسعدني بدولة بني سلجوق؛ أعطاني طغرل بك الدنيا، وأعطاني ألب أرسلان الآخرة (٣)، ووزر تسع سنين وأخذوا أمواله، منها ثلاثمائة مملوك، وقتل صبراً وطيف برأسه (٤)، قال الذهبي: وما بلغنا عنه كبير إساءة لكن ما على غضب الملك عيار (٥). قتل بمرو الرُّوذ في ذي الحجة سنة ستّ وخسين وأربعمائة وله اثنتان وأربعون سنة، وكان يؤذي الشافعية، ويبالغ في الانتصار لمذهب أبي حنيفة (١)، وذكرت له ترجمة موسعة في رسالة للماجستير للسيدة سميعة عزيز محمود بعنوان (الوزارة العباسية من ٤٤٧هـ إلى ٩٠هـ «العهد السلجوقي») (٧).

\*\*\*

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (١١٨/١١٣، ١١٤).

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية(١٥/٦).

<sup>(</sup>٣)، (٤)، (٥)، (٦) سير أعلام النبلاء (١١٨/١١٨).

<sup>(</sup>٧) الوزارة العباسية ٤٤٤٧ / ٥٩٠٠ العهد السلجوقي، ص ١٦٩.

# المبحث الثالث ألب أرسلان (محمد) الأسد الشجاع

هو السلطان الكبير، الملك العادل، عضد الدولة، أبو شجاع ألب أرسلان، محمد بن السلطان جغري بك داود ميكائيل بن سلجوق بن ثقاق بن سلجوق التركماني، الغُزّي، من عظماء ملوك الإسلام وأبطالهم (١)، ملك بعد عمه طغرل بك، وكان عادلاً سار في الناس سيرة حسنة، كريماً رحيماً، شفوقاً على الرعية رفيقاً على الفقراء، بارّا بأهله وأصحابه ومماليكه كثير الدعاء بدوام ما أنعم به عليه، كثير الصدقات يتصدق في كل رمضان بخمسة عشر ألف دينار، ولا يعرف في زمانه جناية ولا مصادرة، بل يقنع من الرّعايا بالخراج في قسطين، رفقا بهم (٢).

أولاً: اجتماع الكلمة عليه: اعتمد ألب أرسلان في الوزارة على نظام الملك، وكان وزير صدق، يكرم العلماء والفقراء، ولما عصى الملك شهاب الدولة قُتلمش، وخرج عن الطاعة، وطمع في أخذ الملك من ألب أرسلان وكان من بني عم طغرل بك، فجمع وحشد واحتفل له ألب أرسلان فقال له الوزير: أيها الملك، لا تخف؛ فإني قد استخدمت لك جنداً ليلياً يدعون لك وينصرونك بالتوجه في صلواتهم وخلواتهم، وهم العلماء والصلحاء، فطابت نفسه بذلك، فحين التقى مع قتلمش لم ينظره أن كسره، وقتل خلقاً من جنوده، وقتل قتلمش في المعركة واجتمعت الكلمة على ألب أرسلان (٣)، وعظم أمره، وخطب له على منابر العراق والعجم وخراسان ودانت له الأمم (٤).

ثانياً: سماحه للسيدة زوجة طغرل بكوابنة الخليفة بالرجوع إلى بغداد: ففي سنة ٢٥٦هـ أذن ألب أرسلان للسيدة ابنة الخليفة في الرجوع إلى بغداد وأرسل معها بعض القضاة والأمراء، فدخلت بغداد في تجمّل عظيم، وخرج الناس للنظر إليها، فدخلت ليلاً في أبهة عظيمة، ففرح الخليفة وأهلها بذلك وأمر الخليفة بالدعاء للملك ألب أرسلان على المنابر في الخطب فقيل في الدعاء: اللهم وأصلح السلطان المعظم عَضُدَ الدولة وتاج الملة ألب أرسلان أبا شجاع محمد بن داود. وجلس الخليفة للناس جلوساً عاماً وبايعهم للملك ألب أرسلان وأرسل إليه بالخلع والتقليد مع الشريف نقيب العباسيين طراد بن محمد الزيني، وأبى محمد

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية (١٦/ ٣٩).

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء (١٨/ ١٥٥).

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (١٨/ ٤١٤).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (١٥/ ٧٩٣).

التميمي، وموفق الخادم، ولقب بالوزير نظام الملك قوام الدين والدولة رضي أمير المؤمنين، وإنما كان يقال له قبل ذلك: خواجا بزرك. وأرسل الملك ألب أرسلان بالهدايا والتحف النفيسة المفتخرة، واستقر أمره على بغداد وجميع بلاد العراق(١).

ثَالِثاً: جهاده في سبيل الله: كان ألب أرسلان - كعمه طغرل بك - قائداً ماهراً مقداماً وقد اتخذ سياسة خاصة تعتمد على تثبيت أركان حكمه في البلاد الخاضعة لنفوذ السلاجقة، قبل التطلع إلى إخضاع أقاليم جديدة، وضمها إلى دولته، كما كان متلهفاً للجهاد في سبيل الله، ونشر دعوة الإسلام في داخل الدولة المسيحية الجاورة له، كبلاد الأرمن وبـلاد الـروم، وكانت روح الجهاد الإسلامي هي المحركة لحركات الفتوحات التي قيام بهيا ألب أرسلان وأكسبتها صبغة دينية، وأصبح قائد السلاجقة زعيماً للجهاد، وحريصاً على نصرة الإسلام ونشره في تلك الديار، ورفع راية الإسلام خفاقة على مناطق كـثيرة مـن أراضـي الدولـة البيزنطية (٢)، لقد بقي سبع سنوات يتفقد أجزاء دولته المترامية الأطراف، قبل أن يقوم بأي توسع خارجي، وعندما أطمأن على استتباب الأمن وتمكن حكم السلاجقة في جميع الأقاليم والبلدان الخاضعة له، أخذ يخطط لتحقيق أهدافه البعيدة، وهي فتح البلاد المسيحية الجاورة لدولته، وإسقاط الخلافة الفاطمية «العبيدية في مصر»، وتوحيد العالم الإسلامي تحت راية الخلافة العباسية السنية ونفوذ السلاجقة، فأعد جيشاً كبيراً اتجه به نحو بلاد الأرمن وجورجيا فافتتحها وضمها إلى مملكته، كما عمل على نشر الإسلام في تلك المناطق (٣). وأغـار ألـب أرسلان على شمال الشام وحاصر الدولة المرداسية في حلب، والتي أسسها صالح بن مرداس على المذهب الشيعي سنة ١٤هـ وأجبر أميرها محمود بن صالح بن مرداس على إقامة الدعوة للخليفة العباسي بدلاً من الخليفة الفاطمي العبيدي سنة ٤٦٢هـ (١)، ثم أرسل قائد الترك أتسنسر بن أوق الخوارزمي في حملة إلى جنوب الشام فانتزع الرملة وبيت المقدس بدلاً من الفاطميين العبيديين، ولم يستطيع الاستيلاء على عسقلان التي تعتبر بوابـــة الـــدخول إلى مصر، وبذلك أضحى السلاجقة على مقربة من قاعدة الخليفة العباسي والسلطان السلجوقي داخل بيت المقدس (٥)، وفي سنة ٤٦٢هـ ورد رسول صاحب مكة محمد بـن أبـي هاشم إلى السلطان يخبره بإقامة الخطبة للخليفة القائم وللسلطان، وإسقاط خطبة حاكم مصر العبيدي، وترك الأذان بـ «حي على خير العمل» فأعطاه السلطان ثلاثين ألف دينار وقال له:

<sup>(</sup>٣،٢) قيام الدولة العثمانية، ص ٢٠.

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (١٦/ ٧٩٤).

<sup>(</sup>٤) السلاطين في المشرق العربي د. عصام محمد، ص ٢٥.

<sup>(</sup>٥) مرآة الزمان لسبط بن الجوزي، ص ١٦١.

إذا فعل أمير المدينة كذلك أعطيناه عشرين ألف دينار (١)، وكان حريصاً على إقامة العدل في رعاياه وحفظ أموالهم وأعراضهم، بلغه أن غلاماً من غلمانه أخذ إزاراً لبعض التجار، فصلبه فارتدع سائر المماليك به، خوفاً من سطوته، وكتب إليه بعض السّعاة في نظام الملك، فاستدعاه وقال له: إن كان هذا صحيحاً فهذب أخلاقك، وأصلح أحوالك، وإن لم يكن صحيحاً فاغفر لهم زلتهم بمهم يشغلهم عن السعاية بالناس(٢)، وكان كثيراً ما يقرأ عليه تواريخ الملوك وآدابهم، وأحكام الشريعة، ولما اشتهر بين الملوك بحسن سيرته، ومحافظته على عهوده أذعنوا له بالطاعة والموافقة بعد الامتناع وحضروا عنده من أقاصي ما وراء النهر إلى أقاصى الشام (٣).

ومن الدروس مما مضى، أهمية دراسة التاريخ للقادة السياسيين وزعماء الأمة، فمن خلاله يتعرفون على سنن الله وعوامل نهوض الدول وأسباب سقوطها، فقد كان ألب أرسلان مهتما بدراسة تاريخ الأمم.

رابعاً: حملة السلطان ألب أرسلان على الشام وضم حلب: وضع السلطان ألب أرسلان نصب عينيه تحقيق هدفي السلاجقة وهما التوسع باتجاه الأراضي البيزنطية وطرد الفاطميين في بلاد الشام والحلول مكانهم ثم استخلاص مصر منهم، وقد أثاره احتمال تقارب بين البيزنطيين والفاطميين فحرص على أن يحمي نفسه من بيزنطة بفتح أرمينية والاستقرار في ربوعها، قبل أن يمضي في تحقيق الهدف الثاني وهو مهاجمة الفاطميين. والواقع أنه كان من الصعب على السلطان السلجوقي، من الناحية العسكرية والسياسية، أن يتجاوز محور الرها إلى جنوبي بلاد الشام ثم مصر دون تقدير الموقف البيزنطي من جهة، ومواقف أمراء الجزيرة وبلاد الشام من جهة أخرى، إذ إن أي اضطراب في العلاقة مع هذه الأطراف من شأنه أن يهدد بقطع خط الرجعة على جيشه الذي سيكون بعيداً عن قواعده الخلفية (٤)، واشتدت في هذه الأثناء غارات الأتراك على أراضي الدولة البيزنطية، وتوغلوا فيها، ففتح هارون بن خان أرتاح عام ٤٦٠هـ بعد أن حاصرها خسة أشهر (٥)، ونهض الإمبراطور البيزنطي رومانوس الرابع ديوجينوس ليوقف تقدم المغيريين، ومنعهم من التوغل أكثر في عمق الأراضي البيزنطية، وقاد حملتين عسكريتين ضد الأجزاء الشمالية لبلاد الشام بين عامي الأراضي البيزنطية، وقاد حملتين عسكريتين ضد الأجزاء الشمالية والعسكرية بين العراق العراق

<sup>(</sup>١) أيعيد التاريخ نفسه؟ ص ٦٨، البداية والنهاية (١٦/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية (١٦/ ٣٥). (٣) الكامل لابن الأثير (٦/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٤) في التاريخ الشامي، شاكر مصطفى (٢/ ١٣١). (٥) زبدة الحلب في تاريخ حلب (٢٥٦/١).

وأرمينية والأناضول وبلاد الشام، واصطدمت قواته بقوات محمود بن نصـر المرداسـي وبـني كلاب، وابن حسان الطائي ومن معهم من جموع العرب وانتصر عليهم (١)، إلا أن الإمبراطور انسحب من المنطقة على عجل دون أن يستثمر انتصاره، بعـد ورود أخبـار عـن توغل قوات تركية بقيادة الأفشين في عمق الأراضي البيزنطية، وفتحها مدينة عمورية، وأنها بصدد التوجه نحو القسطنطينية، كما أن نفاد المؤن كان سبباً آخر دفعه إلى العودة إلى بلاده (٢٠). وكان السلطان ألب أرسلان ينتظر فرصة سانحة ليحقق حلمه بضم بـلاد الشـام ومصـر إلى الأملاك السلجوقية، وأتاح له النزاع الـذي حصـل بـين أركـان الحكـم في مصـر مـن أجـل السيطرة والتسلط على المستنصر الفاطمي هذه الفرصة، كان ناصر الدولة الحسين بن الحسن الحمداني أحد أبرز القادة في القاهرة، وقد انتصر على تحالف ضم الوزير ابن أبي كدية وألدكوز قائد عسكر الأتراك وذلك في عام ٤٦٢هـ، وتمادى في تخطيطه وقرّر القضاء على الدولة الفاطمية وإقامة الدعوة العباسية، فأرسل أبا جعفر محمد بن البخاري قاضي حلب، إلى السلطان السلجوقي يطلب منه أن يرسل جيشاً إلى مصر، يساعده في تحقيق هدفه، وفور تسلمه الدعوة، جهَّز ألب أرسلان جيشاً كبيراً وخرج على رأسه من خراسان متوجهاً إلى بلاد الشام لإخضاعها لسيطرة السلاجقة، ومن ثمُّ متابعة زحف إلى مصر لإسقاط الدولة الفاطمية وضم هذا البلد إلى السلطنة السلجوقية، لكن تحركه كان بطيئاً بسبب ما صادفه من عقبات كانت أولاها في الرها الواقعة تحت الحكم البيزنطي، فحاصرها في عام ٢٦٣هـ وقاوم الرهاويون الحصار ببسالة بقيادة باسيل بن أسار الذي عيَّنه الإمبراطور البيزنطي رومانوس الرابع ديوجينوس حاكماً على المدينة، وقطع السلاجقة أشـجار الحـدائق وطمـروا الخنـادق بجانب الأسوار الشرقية كي يعبروا عليها، وقذفوا المدينة بالمجانيق، وشـرع النقــابون في حفــر فجوات في السور، ولكن دون جدوى، واستعصت المدينة على السلطان ألب أرسلان واضطر إلى التفاهم مع سكانها بعد نيف وثلاثين يوماً من الحصار المتواصل ثم تـابع طريقــه إلى حلب (٣) لضمها حتى يمنع أي محاولة التفاف من جانب البيزنطيين من جهة الجنوب، غير أن قسماً من جيشه تقاعس عن المضى معه بسبب تأخير أرزاقهم، فاضطر أن يتابع زحفه بمن بقى معه من الجيش وعددهم أربعة آلاف مقاتل، فعبر نهرالفرات ٤٦٣هــ ودخــل أراضــي الإمارة وقدم له جميع أمراء الجزيرة الولاء أمثال شرف الدولة مسلم بن قريش العقيلي أمير الموصل، ونصر بن مروان أمير ميافارقين، وابن وثاب أمير حرّان، بالإضافة إلى أمراء الـترك والديلم (١).

<sup>(</sup>١) زبدة الحلب في تاريخ حلب (١/ ٢٥٧). (٢) تاريخ السلاجقة في بلاد الشام ص١١٣.

<sup>(</sup>٤،٣) المصدر نفسه، ص ١١٤.

١- حصار حلب وإخضاعها صلحاً للدولة السلجوقية: تقاعس محمود بن نصر أمير حلب، ويبدو أن لذلك علاقة بالمدى الذي وصلت إليه معارضة الشيعة في حلب، وربما أدرك أنه سوف يفقد استقلاله إذا تجاوب مع مطالب السلطان السلجوقي (١)، فأرسل إليه القاضي أبا جعفر محمد بن البخاري يدعوه للقدوم إليه لتقديم الولاء والطاعة ودوس بساطه أسوة بسائر أمراء الجزيرة، وفتح أبواب حلب الستقباله(٢)، ولكن محموداً رفض الدعوة بتحريض من ابن خان، وآثر الاعتصام بحلب والدفاع عنها، واستنفر الرجال من جميع أنحاء بلاد الشام، وتأهب لمقاومة الحصار الذي سوف يفرضه الجيش السلجوقي على المدينة، ويبدو أنه اطمأن إلى أن ولاءه للعباسيين، وللسلطان السلجوقي، وارتداء خلع الخليفة التي أرسلت إليه في عام ٤٦٢هـ، كافيان لحمايته من هجوم السلطان، لكنه فـوجئ بوصـوله إلى حلب في ٤٦٣هـ وضربه الحصار عليها، واتخذ السلطان من الفنيدق<sup>(٣)</sup>، مركزاً لقيادته، وكانت الخيام والعساكر من حلب إلى نقرة بني أسد، إلى عزاز إلى الأثارب، متقاربة بعضها من بعض، ولم يتعرض أحد من العسكر لمال أحد، ولاستبيت حرمة، ولا قاتل، ولم يأخذ عليقة تبن من فلاح إلا بثمنه واستمر الحصار مدة شهرين ويــومين ولم يجــر قتــال غــير يــوم واحد، وكان يقول لأتباعه: أخشى أن أفتح هذا الثغر بالسيف فيصير إلى الروم (١)، ومهما يكن من أمر، فقد فشل السلطان في اقتحام المدينة، ولعل مرد ذلك يعود إلى شدة المقاومة ومتانة الأسوار، وإشراك محمود بن نصر جميع القبائل العربية في الدفاع عنها، بالإضافة إلى طبيعة تكوين الجيش السلجوقي الذي يعتمد على الفرسان الخفاف، والمعروف أن عمليات الحصار تتطلب جنوداً من المشاة وهو ما افتقده الجيش السلجوقي، ولم تتوقف المفاوضات خلال أيام الحصار للوصول إلى حل لكن دون جدوى بسبب التصلب في المواقف، واضطر السلطان أخيراً إلى فك الحصار عن المدينة، إلا أنه خشى على سمعته بعد إخفاقه في اقتحام الرها وأخذ حلب مما سينعكس سلباً على دولته الناشئة وبخاصة بعد ورود أنباء عن ظهـور الإمبراطور البيزنطي رومانوس الرابع ديوجينوس في أرمينية وهو عازم على مهاجمة خراسان (٥)، لذلك لجأ إلى السياسة لتفريق الكلابيين وإضعاف موقف محمود بن نصر، فاستدعى جيع أمراء بني كلاب ليختار أميراً منهم يعيّنه على حلب ويفوّضه في السعى للاستيلاء على المدينة وانتزاعها من يد محمود بن نصـر، علـى أن يتفـرغ هـو لمواجهـة الخطـر البيزنطـي(٦)، فلبَّـى الأمراء دعوة السلطان، وامتثلوا لأمره، ويدل هذا على أن التنازع كان متفشياً بـين العشــائر

<sup>(</sup>١) تاريخ السلاجقة في بلاد الشام، ص ١١٤. (٢) المصدر نفسه، ص ١١٥.

<sup>(</sup>٣) الفنيدق: من أعمال حلب، ويعرف الآن بتل السلطان.

<sup>(</sup>٤) زبدة الحلب في تاريخ حلب (١/ ٢٦٢، ٣٦٣). (٥، ٦) تاريخ السلاجقة في بلاد الشام، ص ١١٥.

الكلابية، وأن محموداً لم يمكن من جمع شمل القبيلة تحت رايته، وعندما علم محمود بهذا التحول، خشي على سلطانه في حلب وبخاصة «أن البلد قد أشرف على الفتح» (١)، كما أن موقف ألب أرسلان في إدارته للأحداث يدل على حنكة سياسية حقق من خلالها أهدافه بأقصر السبل وأقل التكاليف.

Y- تحرك محمود بن نصر أمير حلب للمصالحة: عندما علم محمود بهذا التحول، خشي على سلطته في حلب فتحرك بسرعة باتجاه السلطان، وسعى إلى التوصل إلى مصالحة معه تحفظ ملكه وتفوّت الفرصة على خصومه من الأمراء الكلابيين (٢)، ومهما يكن من أمر، فقد خرج محمود بن نصر من حلب متخفياً بزي الأتراك في ليلة الأول من شعبان 873هـ بصحبة والدته منيعة بنت وثاب النميري، وتوجه إلى معسكر السلطان، فرحّب به هذا الأخير، وجرت مفاوضات بين الرجلين أسفرت عما يلى:

أ- يخرج محمود بن نصر في اليوم التالي علنًا ليزور معسكر السلطان ويـدوس بسـاطه، ويقدم فروض الولاء والطاعة له.

ب- يوافق السلطان على بقاء محمود أميرًا على حلب، على أن يكون تابعاً له ويدعو للخليفة العباسي والسلطان السلجوقي<sup>(٣)</sup> وفعلاً خرج محمود في اليوم التالي من حلب، وتوجّه إلى معسكر السلطان وحمل معه مفاتيح البلد، واصطحب معه والدته، فاستقبلهما السلطان، ورحب بهما وأكرمهما وأحسن إليهما، وأعلن عن بقاء محمود أميراً على حلب، وكتب له توقيعاً بذلك (١)، وقد أضحى بموجبه تابعا فعلياً ورسمياً للسلطان، ومتولياً من قبله وبتوقيعه، وليس أميراً حاكماً بقوته يستطيع في كل لحظة نقض الولاء(٥).

٣- التوغل السلجوقي في جنوبي بلاد الشام: غادر السلطان ألب أرسلان المنطقة بعد ذلك، وعاد إلى بلاد ما وراء النهر للقتال هناك، وترك بعض عسكره وأتباعه بقيادة أتسز بن أوق الخوارزمي وكان معه إخوته، جاولي والمأمون وفزلو وشكلي، وأذن لهم بالاصطدام بالفاطميين وإخراجهم من بلاد الشام، وكان القاضي أمين الدولة أبو طالب عبد الله بن محمد بن عمار قد استبد بحكم طرابلس وخلع طاعة أمير الجيوش بدر الجمالي، وضم مدينة جبيل الواقعة على الساحل اللبناني إلى نفوذه، واضعًا بذلك النواة الأولى لقيام إمارة بني عمار المستقلة (٢)، وحتى يدعم موقفه في طرابلس تقرّب من السلاجقة، فأرسل إليه

<sup>(</sup>١) تاريخ السلاجقة في بلاد الشام، ص ١١٥. (٢) زبدة الحلب في تاريخ حلب (١/ ٢٦٤، ٢٦٣).

<sup>(</sup>٤، ٥) تاريخ السلاجقة في بلاد الشام، ص ١١٦.

<sup>(</sup>٣) تاريخ السلاجقة في بلاد الشام، ص ١١٦. (٦) تاريخ طرابلس، تدمري، ص ٣٥١

\_\_

السلطان ألب أرسلان، قبل أن يغادر المنطقة قوة عسكرية بقيادة أحد كتابه هو جابر بن سقلاب الموصلي (۱)، لم يوضّح المؤرخون ما تقرر بين السلطان ألب أرسلان وأمير طرابلس، لكن يغلب على الظن أن معاهدة عدم اعتداء عقدت بين الطرفين يسمح بموجبها لجماعة من الأتراك بالإقامة في أعمال طرابلس (۲)، وتنفيذاً لأوامر السلطان قاد محمود بن نصر وايتكين السليماني قواتهما وتوجها جنوباً لمهاجمة دمشق وانتزاعها من أيدي الفاطميين وذلك في السليماني قواتهما وتوجها لمحملين وعلم محمود بن نصر وهو في بعلبك بأن عمه عطية هاجم حلب بالتعاون مع البيزنطيين في أنطاكية، وأحرق قسماً من معرة المصرين (۱) فاضطر للعودة إلى مقر إمارته للدفاع عنها، واشتبك مع البيزنطيين في عدة معارك، فانهزم أمامهم، وعندما وجد نفسه عاجزاً عن الوقوف في وجههم استعان بأتسز وإخوته، وكانوا في الجنوب يحاولون انتزاع فلسطين من أيدي الفاطميين، فلبوا دعوته، وقدموا إلى حلب، وتمكّن المحمود بن نصر بفضل مساعدتهم من:

\* صد البيزنطيين، ووقف أعمالهم ضد أراضيه.

\* استعاد الرحبة من مسلم بن قريش في عام ٤٦٥ هـ.

وبعد أن قضى منهم ما أراد، وأمن جانب البيزنطيين، طلب منهم أن يغادروا حلب، وأغراهم بالمال والخيل، فغادروا إلى الجنوب. ويبدو أنهم تركوا قسماً منهم في خدمته يبلغ الف فارس بقيادة أحمد شاه، بدليل أنه عندما أغار البيزنطيون على أراضي حلب عام 1378هـ، صدّهم محمود بن نصر بمساعدة الأتراك الموجودين في حلب كما فتح قلعة السن الواقعة تحت الحكم البيزنطي وضمّها إلى أملاكه (3). وتوجه الأتراك بزعامة أتسز، بعد رحيل السلطان ألب أرسلان عن المنطقة إلى دمشق بهدف ضمّها، فضربوا عليها حصاراً مركزاً، وأغاروا على أعمالها، وقطعوا الميرة عنها، ورعوا زرعها، ومع ذلك فقد فشلوا في اقتحامها(٥)، فغادروها إلى فلسطين، فضموا الرملة، وبيت المقدس، بعد حصار، وطردوا منها الحامية الفاطمية وانتزعوا طبرية من أيدي الفاطميين، وحاصروا يافا، فهرب حاكمها رزين الدولة الفاطمي، وألخى أتسز الدعوة للمستنصر الفاطمي، وخطب للخليفة العباسي والسلطان السلجوقي وأرسل إلى بغداد يخبر بما حقّقه في بلاد الشام (١).

<sup>(</sup>١) مدخل إلى تاريخ الحروب الصليبية، ص ٢٨٢. (٢) تاريخ السلاجقة في بلاد الشام، ص ١١٨.

<sup>(</sup>٣) معرة المصرين: بليدة وكورة بنواحى حلب ومن أعمالها.

<sup>(</sup>٤) تاريخ دمشق، ابن القلانسي، ص ١٦٦ – ١٦٨. (٥) تاريخ السلاجقة في بلاد الشام، ص ١١٩.

<sup>(</sup>٦) الكامل في التاريخ، نقلاً عن تاريخ السلاجقة في الشام، ص ١١٩.

خامساً: موقعة ملاذ كرد سنة ٣٤٦هـ: قام ألب أرسلان بحملة كبيرة ضد الأقاليم النصرانية المجاورة لحدود دولته، وقاد جيشه نحو جنوب أذربيجان واتجه غرباً لفتح بـلاد الكُرج والمناطق المطلة على بلاد البيزنطيين وكان سكان الكرج يكثرون من الغارة على أذربيجان فأصبحوا مصدر قلق لسكان المنطقة، وانضم إليه وهو في مدينة مرند في أذربيجان أحد أمراء التركمان ويدعى طغتكين، وكان دائم الغارة على تلك المنطقة، عارفاً بمسالكها، واجتاز الجيش السلجوقي نهر الرس (١)، في طريقه إلى بلاد الكُـرج، وفصـل ألـب أرسـلان أثناء زحفه، قوة عسكرية بقيادة ابنه ملكشـاه ووزيـره نظـام الملـك هاجمـت حصـوناً ومـدناً بيزنطية منها حصن سُرماري<sup>(٢)</sup> ومدينة مريم نشين الحصينة وفتحها واستمرت فتوحاتـه الكبيرة في الأراضي الأرمينية، ويبدو أن ملك الكُرج هاله التوغل السلجوقي في عمق المناطق الأرمينية فهادن ألب أرسلان وصالحه على دفع الجزية، ونتيجة لهذا التوغل السلجوقي أضحى الطريق مفتوحاً أمام السلاجقة للعبور إلى الأناضول بعد أن سيطروا على قلب أرمينية، فأغماروا على المنباطق الحدودية واستولوا على دروب الأممانوس في عمام ٥٩ ٤هـ، وهاجموا قيصرية حاضرة كبادوكية في العام التالي (٣) جرى كل ذلك ولم يبذل الإمبراطور البيزنطي جهداً كبيراً لمقاومة هذه الغارات، مما شـجعهم على التوغـل في عمـق الأناضول فوصلوا إلى نيكسار (١)، وعمورية (٥) في عام ٤٦١هـ وإلى قونية في العام التالي، وإلى خونية القريبة من ساحل بحر إيجه في عام ٢٣ ١هـ، شكل فتح السلاجقة لـبلاد الكـرج والقسم الأكبر من أرمينية، تحدياً لبيزنطة وبخاصة بعد أن أدرك الإمبراطور البيزنطي، أن ألب أرسلان يصبغ غزوه للبلاد بصبغة الجهاد الديني، وهـ و يطبع المناطق المفتوحـة بالطـابع الإسلامي، مما جعل نشوب الحرب بين المسلمين والبيزنطيين أمرًا لا مفر منه (٦).

1- تآمر ملك الروم على الإسلام: خرج ملك الروم (رومانوس) في جمع كبير من الروم والروس والكرج والفرنجة وغيرهم من الشعوب النصرانية، حتى قدر ذلك الجمع بثلاثمائة ألف جندي (٧)، أعدهم الإمبراطور لملاقاة السلطان السلجوقي، الذي ما إن علم باقتراب الروم ومن معهم حتى استعد للأمر واحتسب نفسه ومن معه، وكان في قلة من

<sup>(</sup>١) الرس: نهر يخرج من قاليقلا ويمر بأران.

<sup>(</sup>٢) سُرماري: قلعة عظيمة وولاية واسعة بين تفليس وخلاط.

<sup>(</sup>٣) تاريخ سلاجقة الروم في آسيا الصغرى، ص ٤٢، ٤١.

<sup>(</sup>٤) نيكسار: إحدى مدن ولاية سيواس تقع شمال شرق تركيا.

<sup>(</sup>٥) عمورية: مدينة في بلاد الروم.

<sup>(</sup>٦) تاريخ سلاجقة الروم في آسيا الصغرى، ص ٤٢.

<sup>(</sup>٧) الفتوح الإسلامية عبر العصور للعمري، ص١٩٧.

أصحابه لا تقارن بعدد الروم وأتباعه، قيل إنهم قرابة خسة عشر ألفًا (1)، ولم يكن لديه وقت لاستدعاء مدد من المناطق التابعة له وقال قولته المشهورة: أنا أحتسب عند الله نفسي، وإن سعدت بالشهادة ففي حواصل الطيور الخضر من حواصل النسور الغبر رمسي، وإن نصرت فما أسعدني وأنا أمسي ويومي خير من أمسي (1)، وهجم بمن معه على مقدمة الأعداء وكان فيها عشرون ألفاً معظمهم من الروس، فأحرز المسلمون عليهم انتصاراً عظيماً وتمكنوا من أسر معظم قوادهم (1).

٧- عرض السلطان الب أرسلان المصالحة على ملك الروم: ثم أرسل السلطان ألب أرسلان من قبله وفداً إلى إمبراطور الروم وعرض عليه المصالحة ولكنه تكبر وطغى ولم يقبل العرض (٤)، وقال: هيهات!! لا هدنة ولا رجوع إلا بعد أن أفعل ببلاد الإسلام مثل ما فعل ببلاد الروم (٥)، وجاء في رواية: لا هدنة إلا ببذل الري، فحمى السلطان وشاط (٦)، فقال إمامه أبو نصر محمد بن عبد الملك البخاري الحنفي (٧): إنك تقاتل عن دين وعد الله بنصره وإظهاره على سائر الأديان، وأرجو أن يكون الله قد كتب باسمك هذا الفتح فالقهم يوم الجمعة في الساعة التي يكون الخطباء على المنابر، فإنهم يدعون للمجاهدين (٨).

٣- اندلاع المعركة وانتصار المسلمين: أعد المسلمون العدة للمعركة الفاصلة واجتمع الجيشان يوم الخميس الخامس والعشرين من ذي القعدة سنة ٤٦٣هـ، فلما كان وقت الصلاة من يوم الجمعة صلى السلطان بالعسكر ودعا الله تعالى وابتهل وبكى وتضرع وقال لهم: نحن مع القوم تحت الناقص<sup>(٩)</sup> وأريد أن أطرح نفسي عليهم في هذه الساعة التي يُدعى فيها لنا وللمسلمين على المنابر، فإما أن أبلغ الغرض وإما أن أمضي شهيداً إلى الجنة، فمن أحب أن يتبعني منكم فليتبعني، ومن أحب أن ينصرف فليمض مصاحباً فما هاهنا سلطان بأمر ولا عسكر يؤمر فإنما أنا اليوم واحد منكم، وغاز معكم، فمن تبعني، ووهب نفسه لله تعالى فله الجنة أو الغنيمة، ومن مضى حقت عليه النار والفضيحة. فقالوا: مهما فعلت تبعناك فيه وأعناك عليه (١٠٠)، فبادر ولبس البياض وتحنط استعداداً للموت وقال: إن قتلت

(٦) سير أعلام النبلاء (١٨/ ٤١٥).

(٨) سير أعلام النبلاء (١٨/ ١٣).

<sup>(</sup>١)، (٢) مختصر تاريخ دولة آل سلجوق، ص ٤٠.

<sup>(</sup>٣) المنتظم (٨/ ٢٦١).

<sup>(</sup>٤) الفتوح الإسلامية عبر العصور، ص ١٩٨

<sup>(</sup>٥) المنتظم (٨/ ٣٦١).

<sup>(</sup>٧) الدولة العثمانية للصَّلاَّبي، ص ٣٠.

<sup>(</sup>٩) يقصد بهذه العبارة قلة العدد.

<sup>(</sup>١٠) المنتظم (٨/ ٢٦٢)، الفتوح الإسلامية عبر العصور، ص ١٩٩.

فهذا كفني (١)، ثم وقع الزحف بين الطرفين ونزل السلطان ألب أرسلان عن فرسه ومرغ وجهه بالتراب وأظهر الخضوع والبكاء لله تعالى وأكثر من الدعاء ثم ركب وحمل على الأعداء، وصدق المسلمون القتال وصبروا وصابروا حتى زلزل الله الأعداء وقذف الرعب في قلوبهم، ونصر الله المسلمين عليهم، فقتلوا منهم مقتلة عظيمة وأسروا منهم جموعاً كبيرة، كان على رأسهم ملك الروم نفسه الذي أسره أحد غلمان المسلمين فأحضر ذليلاً إلى السلطان (٢)، فقنعه بالمقرعة، وقال: ويلك ألم أبعث أطلب منك الهدنة؟ قال: دعني من التوبيخ. قال: ما كان عزمك لو ظفرت بي؟ قال: كل قبيح، قال: فما تؤمّلُ وتظُن بي؟ القتل أو تُشهّرني في بلادك، والثالثة بعيدة: العفو وقبول الفداء. قال: ما عزمت على غيرها، فاشترى نفسه بألف ألف دينار وخسمائة ألف دينار، وإطلاق كل أسير في بلاده، فخلع عليه، وبعث معه عدة وأعطاه نفقة توصله. وأما الروم فبادروا وملكوا آخر، فلما قرب أرمانوس شعر بزوال ملكه، فلبس الصوف، وترهب، ثم جمع ما وصلت يده إليه نحو ثلاثمائة ألف دينار، وبعث بها، واعتذر وقيل: إنه غلب على ثغور الأرمن (٢).

لقد غزا ألب أرسلان بلاد الروم مرتين، وافتتح قلاعاً، وأرعب الملوك، ثم سار إلى أصبهان ومنها إلى كرمان وذهب إلى شيراز ثم عاد إلى خراسان، وكاد يتملك مصر<sup>(٤)</sup>.

#### ٤- نتائج ملاذكرد، ٢٦٣هـ:

أ- تعتبر معركة «ملاذكرد» من المعارك الفاصلة في التاريخ ويسميها بعض المؤرخين باسم الملحمة الكبرى، وتعد أكبر نكسة في تاريخ الإمبراطورية البيزنطية وأصبحت الأراضي البيزنطية تحت رحمة السلاجقة، وبذلك يكون السلاجقة قد تابعوا الجهاد الذي قام به المسلمون ضد الروم (٥).

ب- لم يكن هذا الانتصار انتصاراً عسكرياً فقط بل كان انتصاراً دعوياً للإسلام، إذ انتشر السلاجقة في آسيا الصغرى عقب معركة ملاذكرد وضموا إلى ديار الإسلام مساحة تزيد على ٤٠٠ ألف كم، عم الإسلام تلك الجهات منذ ذلك الوقت ولم يكن دخلها أبداً من قبل (٢)، فإن هذه المرحلة من تاريخ الإسلام كانت مرحلة امتداد وتوسع أيضاً ولم تكن مرحلة جمود وتوقف كما يتصور كثير من الناس ممن يقرأون التاريخ الإسلامي على عجالة

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ، نقلاً عن الفتوح الإسلامية، ص ١٩٩.

<sup>(</sup>٢) الفتوح الإسلامية عبر العصور، ص ١٩٩.

<sup>(</sup>٤،٣) سير أعلام النبلاء (١٨/٤١٦).

<sup>(</sup>٥) الحروب الصليبية، المقدمات السياسية، علية الجنزوري ص١١٥، ٢١٢.

<sup>(</sup>٦) التاريخ الإسلامي، الدولة العباسية، محمود شاكر (٦/ ٣٦٠).

ويتوقفون عند نهاية العصر العباسي الأول ويجملون العصر الثاني بكلمات تدل على الضعف والتفكك والتوقف (١)، وخصوصاً إذا ذهبنا إلى المغرب والأندلس حيث دولة المرابطين السنية التابعة للخلافة العباسية، فبعد ست سنوات من معركة ملاذكرد، أي في عام علاء ١٩٤هم، استطاع المرابطون في المغرب أن يفتحوا عاصمة إمبراطورية غانا «كومبي صالح» وأن يفرضوا الإسلام على جميع البلاد، وقد وافق ملك غانا «تنكامنين» على الدخول في الإسلام والخضوع لسلطان المرابطين، وقد دخل كثير من الشعب في الإسلام أيضاً، وبذا تكون ديار الإسلام قد امتدت في إفريقيا على مساحة جديدة تقرب من نصف مليون كيلو متر مربع وفي الوقت نفسه فقد اتسعت ديار الإسلام في الجنوب الشرقي في الهند وفتحت مساحات واسعة من شمال تلك البلاد (٢).

جـ- تعتبر هزيمة البيزنطيين في ملاذكرد نقطة تحول في التاريخ الإسلامي البيزنطي فلأول مرة يقع الإمبراطور نفسه أسيراً في أيدي المسلمين (٣)، فهي لا تقل أهمية عن اليرموك ونتائجها، فإذا كانت هذه الأخيرة قررت مصير بلاد الشام، فإن الأولى قد قررت مصير آسيا الصغرى، التي نجح الأتراك السلاجقة في فتحها والتوغل فيها، وكانت بذلك لبنة اجتثت من بناء الدولة البيزنطية فمهدت لسقوطها، فعندما فقدت الإمبراطورية ولاياتها الغنية في آسيا الصغرى، أصبحت القسطنطينية رأساً حُرم من الجسد الذي يسنده، وبذلك غدت آسيا الصغرى برمتها مكشوفة أمام السلاجقة، وهكذا بضربة واحدة دفعت الحدود التقليدية التي السلاجقة أن يحرزوا مكاناً ثابتاً في تلك البقاع (١٤)، ومئذ ذلك الحين فقد الرؤساء والجنود شجاعتهم، ولم تحرز الإمبراطورية نصراً على الإطلاق (٥).

د- ومن نتائج ملاذكرد أن قضى السلاجقة على التحالف البيزنطي الفاطمي، واضطرت بيزنطة إلى مصالحتهم، أما أرمينية فقد زالت منها الإدارة البيزنطية بعد أن هجرها سكانها وخضعت المدن الأرمينية للسلاجقة (٦)، كما انهار نظام الدفاع البيزنطي الذي تولاه أمراء التخوم، وبذلك تعرض نظام الثغور لضربة قاسية لاسيما أن بيزنطة لجأت بعد المعركة إلى إنزال حاميات من الجند المرتزقة في أرمينية، ولم تحاول الاستعانة بالسكان الأصليين (٧).

<sup>(</sup>١)،(١) التاريخ الإسلامي، الدولة العباسية، محمود شاكر (٦/ ٣٦٠).

<sup>(</sup>٣) العلاقات الإقليمية والحروب الصليبية، دكتور كمال بن مارس، ص ٦٢.

<sup>(</sup>٤) المجتمع الإسلامي، أحمد رمضان، ص ٤٩، ٥٠.

<sup>(</sup>٥، ٦) العلاقات الإقليمية والحروب الصليبية، ص ٦٢.

<sup>(</sup>٧) العلاقات الإقليمية والحروب الصليبية، ص ٦٣.

هـ- تُعد معركة ملاذكرد أشد ما وقع في التاريخ البيزنطي من كوارث، بل إنها أكبر كارثة حلت بالإمبراطورية البيزنطية حتى نهاية القرن الخامس الهجري، وجاءت دليلاً على نهاية دور الدولة البيزنطية في حماية النصرانية من ضغط الإسلام، وفي حراسة الباب الشرقي لأوربا من غزو المسلمين، وتراءى للصليبيين فيما بعد أن البيزنطيين فقدوا على أرض المعركة ما اتخذوه من لقب حماة العالم النصراني، وبررت هذه المعركة ما جرى من تدخل الغرب الأوربي، لأن بيزنطة لم يعد بوسعها حماية العالم النصراني في الشرق وأصبحت عاجزة عن أن تُلقي بجيش في المعركة لأعوام عديدة (۱۱). كما أن هذه المعركة مهدت الطريق ويسرت السبل للقضاء على سيطرة البيزنطية نفسها، بعد ذلك على أيدي الأتراك العثمانيين (۱۲).

و- يعد الأتراك أكثر العناصر العسكرية الأجنبية إفادة من الأوضاع المضطربة التي سادت المجتمع البيزنطي والوضع السياسي بعد معركة ملاذكرد. فقد حاولت الأطراف المتنازعة في بيزنطة أن تستعين بالقوات التركية ضد بعضها البعض مما أتاح للسلاجقة، التوغل في صميم الحياة البيزنطية (٣).

ز- أقدمت السلطات البيزنطية في القسطنطينية على عزل الإمبراطور رومانوس الرابع وأجلست مكانه ميخائيل السابع بن قسطنطين العاشر دوقاس، وحاول رومانوس في غمرة هذا الصراع أن يستعين بالقوات التركية، غير أن الهزيمة لحقت به وتقرر إلقاء القبض عليه وسمل عينيه.

ح- انتهج معظم الأباطرة البيزنطيين بعد رومانوس الرابع نهجه في الاستعانة بالأتراك كلما واجهتهم محنة، فعندما أعلن روبيل بايليل قائد قوات الفرنج المرتزقة العصيان على الدولة البيزنطية استعان ميخائيل السابع بالقوات التركية لقمع حركته، كما استعان بالأخوين منصور وسليمان، من أقارب السلطان ألب أرسلان، للقضاء على ثورة نقفور بوتانياتسى، على أن الأخوين لم يلبثا أن تخليا عن الإمبراطور ودخلا في خدمة بوتانياتس، فأنزلهما في مدينة نيقية (١٤)، وعلى هذا النحو استولى الأتراك على مقاطعتي جالايتا في وسط بلاد الأناضول وفريجيا الحجاورة.

ط- لقد حقَّق ألب أرسلان هدفه، إذ كفل الحماية لجناح جيشه، وأزال خطـر التقــارب

<sup>(</sup>١) الحروب الصليبية، رنسيمان (١/ ١١٠).

<sup>(</sup>٢)، (٣) تاريخ سلاجقة الروم في آسيا الصغرى، ص ٥١.

<sup>(</sup>٤) نيقية من أعمال القسطنطينية على البر الشرقى.

بين بيزنطة والفاطميين، وانصرف بعد ذلك لمواصلة القتال في إقليم ما وراء النهر حيث قضى نحبه عام ٤٦٥هـ ولم ينفذ ابنه وخليفته في الحكم، ملكشاه، إلى آسيا الصغرى، غير أن رعاياه من الأتراك اتخذوا من سهول وسط آسيا الصغرى، مراعى تنتجعها الأغنام، وعهد إلى ابن عمه سليمان بن قُتلمش بأن يستولي على هذا الإقليم لصالح الأقوام التركية (١).

## دروس وعبر وفوائد: تظهر مجموعة من الفوائد والدروس والعبر من معركة ملاذكرد منها:

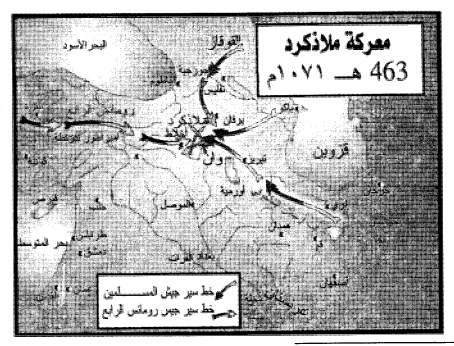
- أهمية الإخلاص لله والاستعداد للموت في سبيله واللجوء إليه في تحقيق انتصارات المسلمين في معاركهم الكبرى.
- دور العلماء في تثبيت القادة والجنود وتذكيرهم بالله واليوم الآخر وأثر الوعظ والتذكير في شجاعة الجنود واندفاعهم وخصوصاً عندما يكون العلماء في ميادين النزال وساحات المعارك.
  - من أسباب النصر وجود القائد الخبير المحنك والجيش القوى المنظم.
- أهمية الصبر عند مواجهة الأعداء في المعارك، تلك الصفة الربانية التي أمر الله بها: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٠٠] فالجيوش الإسلامية التي تتحلى بهذه الصفة يحالفها نصر الله تعالى.

1- وفاة السلطان ألب أرسلان، الأسد الشجاع: في سنة خمس وستين وأربعمائة قصد السلطان ألب أرسلان ما وراء النهر وعبر نهر جيحون، في مائتي ألف فارس، فأتي بعلج يقال له: يوسف الخُوارزمي، كانت بيده قلعة، قد ارتكب جريمة في أمر الحصن، فحمل مقيداً، فلما قرب منه أمر أن تُضرب له أربعة أوتاد لتشد أطرافه الأربعة إليها ويعذبه شم يقتله فقال له يوسف: يا مخنث، مثلي يقتل هذه القتلة؟ فاحتد السلطان، وأخذ القوس والنشابة، وقال: حلّوه من قيوده، فَحُلّ، فرماه فأخطأه، وكان مُلِلاً برميه، قلما يخطئ فيه، وكان جالساً على سريره، فنزل فعثر ووقع على وجهه، فبادره يوسف المذكور، وضربه بسكين كانت معه في خاصرته، فوثب عليه فرًاش أرمني، فضربه في رأسه بمرزبة فقتله، فانتقل الب أرسلان إلى خيمة أخرى مجروحاً وأحضر وزيره نظام الملك وأوصى إليه، وجعل ولده ملكشاه أبا شجاع محمد ولي عهده (٢)، ثم توفي السلطان وذلك في جمادي الآخرة سنة خمس ملكشاه أبا شجاع محمد ولي عهده (٢)،

<sup>(</sup>١) تاريخ سلاجقة الروم في آسيا، ص ٥٢.

<sup>(</sup>٢) شذرات الذهب (٥١/ ٢٧٤).

وستين وأربعمائة، وله أربعون سنة (١)، وترك من الأولاد ملكشاه، وإياز، وتكيشى، وبورى برس وأرسلان أرغون وسارة وعائشة وبنتاً أخرى (٢)، وقيل: توفي عن إحدى وأربعين سنة، ودفن عند والده بالري، رحمه الله تعالى (٣)، ويحكى أنه قال لما عاين ألموت بعينه: ما كنت قط في وجه قصدته ولا عدو أردته، إلا توكلت على الله في أمري، وطلبت منه نصري، وأما في هذه النوبة، فإني أشرفت من تل عال، فرأيت عسكري في أجمل حال، فقلت: أين من له قدر مصارعتي، وقدرة معارضتي، وإني أصل بهذ العسكر إلى أقصى الصين، فخرجت علي منيتي من الكمين (١)، وجاء في رواية:.. فقلت في نفسي: أنا ملك الدنيا وما يقدر أحد علي فعجزني الله تعالى بأضعف خلقه وأنا أستغفر الله وأستقيله من ذلك الخاطر وعلى القادة والحكام أن يستشعروا نعائم الله عليهم ويتذكروا فضله وإحسانه وينسبوا الفضل لله تعالى صاحب المن والعطاء والإحسان والإكرام. ولما بلغ موته أهل بغداد أقيام النياس ليه العزاء وغلقت الأسواق وأظهر الخليفة الجزع عليه وتسكبت (٥) ابنته الخاتون وجلست على التراب (١).



<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (١٨/١٧).

<sup>(</sup>٢)، (٣) البدأية والنهاية (١٦/ ٣٩، ٤٠).

<sup>(</sup>٤) تاريخ دولة آل سلجوق، ص ٤٨.

<sup>(</sup>٥) تسلبت المرأة: أحدَّت ولبست السَّلاب، وهو ثوب أسود تغطى به المحدُّ رأسها.

<sup>(</sup>٦) البداية والنهاية (١٦/ ٣٨).

# المبحث الرابع السطان ملكشاه

هو السلطان الكبير جلال الدولة أبو الفتح ملكشاه بن السلطان ألب أرسلان محمد بـن جغري بك السلجوقي التركي، تملك بعد أبيه، ودبّر دولته النظام الـوزير بوصية مـن ألـب أرسلان إليه في سنة خمس وستين (١).

## أولاً: تربية ملكشاه على إدارة السلطنة وتوطيد الملك له:

1- تربيته على إدارة السلطنة: بعد معركة سمرقند التي قام بها السلطان ألب أرسلان سنة ٤٦٥هـ وقبل وفاته على أثر جرحه بيد يوسف الخوارزمي أمر القواد بمبايعة ابنه، ملكشاه، للمرة الثالثة، وعين وزيره النظام وصيًّا عليه وطلب احترامهما وطاعة أوامرهما "، وكان قد أعده إعداداً ملكياً ودربه تدريباً سلطانياً، مثلماً أعده أبوه – جغرى بك – من قبل وقد ساعده على ذلك وزيره النظام حيث رغبه في دراسة العلوم ومرنه على المثابرة والجلد في الحروب، وبهذا تعاون الوالد والوزير معاً على تهيئته لعرش آل سلجوق، ولذلك لم يكتف بتدريبه النظري، كما يربى معظم أبناء الملوك وإنما أنزله الميادين وأشركه في القتال حتى مرن على الحرب وعرف خططها وخدعها وكذلك أراد له أن يتعلم أصول الحكم وتدبير شئون الرعايا بالممارسة وليس عن ظهر قلب فمنحه حكومة «كيلان» وأصدر بذلك منشوراً (٣).

Y- تولي السلطنة: وبناء على توصية السلطان الراحل فقد اجتمع قواد الجيش، وأعيان الدولة في حلف خطير لإجراء مراسم الجلوس، وبايعوا السلطان «ملكشاه» سنة 70 هـ وعمره - حينذاك - ثمانية عشر عاماً، وقال في خطاب العرش- حينما طلب إليه النظام أن يتكلم (٤٠) -: الأكبر منكم أبي، والأوسط أخي، والأصغر ابني، وسأفعل معكم ما لم أسبق إليه. فأمسكوا فأعاد القول، فأجابوه بالسمع والطاعة (٥)، وهي كلمة تدل على نزعته العادلة وامتثاله الآداب الإسلامية، وقد تكون من وضع الوصي عليه «نظام الملك»، كما تولى هو وأبو سعد المتولى أخذ البيعة له من الأمراء والوجهاء وأطلق الأموال

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (١٩/٥٥).

<sup>(</sup>٢) المنتظم سنة ٤٦٥ه، نقلاً عن نظام الملك د. عبد الهادي محبوبة، ص ٣٤٤.

<sup>(</sup>٣) نظام الملك، د. عبد الهادي محبوبة، ص ٣٤٤. (٤) المصدر نفسه، ص ٣٤٥.

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية (١٦/ ٣٨).

عليهم (١)، لذلك أجمعت المصادر التاريخية على أن «النظام» لعب دوراً كبيراً في تنصيب السلطان الجديد، كما كان له الفضل الأكبر في إرساء دعائم الدولة وانتصاراتها الحربية (٢) والفكرية والعقائدية على الباطنية والفلاسفة وذلك باهتمامه الكبير بعلماء أهل السنة ونشر المدارس النظامية في أرجاء الدولة السلجوقية، وسيأتي بيان ذلك بالتفصيل بإذن الله عند الحديث عن المدارس النظامية ودورها في حفظ منهج أهل السنة ودحر المد الباطني.

وقد أثبت السلطان الجديد مقدرة فائقة في الحرب، ورغبة نادرة في الإصلاح والتعمير حتى عده أحد المؤرخين المؤسس الحقيقي للإمبراطورية السلجوقية المترامية الأطراف وذلك بنشاطه وحنكة وزيره (٣)، ويعتبر النظام هو الموجه لسياسة الدولة (٤)، فسواء أكان المؤسس لدولة السلاجقة، طغرل بك، أو ألب أرسلان، أو ملكشاه، فإنهم قد تعاونوا على إنشائها وتوطيد دعائمها ثم اتساع رقعتها حتى كان لثالثهم من أقصى بلاد الترك إلى أقصى بلاد البرك إلى أقصى بلاد البرك ألى أقصى المين الى آخر الشام (٥).

"- خروج عمّه والقضاء عليه: لم يتربع ملكشاه على العرش السلجوقي حتى صدقت ظنون أبيه في وصيته، وخرج عليه أعضاء أسرته مطالبين بالعرش، وكان أول هؤلاء وأشدهم بأساً وأقواهم حجة، قاروت ملك كرمان أخو السلطان ألب أرسلان ولم يكن يخفى عليه أن النصر لا يكون له إلا إذا كسب الجيش وربح مؤازرته، فاستمال القواد والجنود بزيادة رواتبهم وتحسين حالتهم إذا أتى إلى الحكم، فقامت بذلك مظاهرتهم مطالبين بمجيء «قاروت» إلى العرش وأحقيته بالسلطان، وكتب إلى ابن أخيه في نفس الوقت يقول: إني أحق منك بالعرش لأني الأخ الأكبر للسلطان الراحل وأنت أصغر أبنائه. وسار بجيشه إلى الري(٢)، وقد أدرك النظام خطورة هذه الفتنة وشدّتها، وأنها تهدد عرش السلطان ومنصب وزيره وأنها ستقضي عليهما وعلى أهدافه إذا كتب لها النصر، فقرر الإسراع بجيشهما نحو الري حتى بلغها قبل وصوله، وأجاب على رسالة عم السلطان: إن الابن أحقّ بالعرش من الأخ (٧)، فالتقوا بقرب همذان، فانكسر جمعه، وأتي بعمه أسيراً، فوبّخه، فقال: أمراؤك كاتبوني، وأحضر خريطة فيها كتبهم، فناولها لنظام الملك ليقرأها، فرماها في منقل نار، ففرح كاتبوني، وأحضر خريطة فيها كتبهم، فناولها لنظام الملك ليقرأها، فرماها في منقل نار، ففرح كالمواء وبذلوا الطاعة (٨)، وأدخل قاروت السجن ولكن ما أدخله في روع الجنود من زيادة الأمراء وبذلوا الطاعة (٨)، وأدخل قاروت السجن ولكن ما أدخله في روع الجنود من زيادة

<sup>(</sup>۲،۱) ۳۲ نظام الملك، ص ۳٤٥.

<sup>(</sup>٦، ٥،٤) المصدر نفسه، ص ٣٤٦.

<sup>(</sup>٧) النجوم الزاهرة، نقلاً عن نظام الملك، ص ٣٤٧.

<sup>(</sup>٨) سير أعلام النبلاء (١٩/٥٥).

رواتبهم لم يزل يدفعهم إلى التظاهر والعصيان، والتهديد بمبايعة الأمير السجين إذا لم تلب طلباتهم، وأحس النظام بحرج الموقف ودقته وأنه لا بد أن يتخذ رأيا حاسماً لقطع النزاع، فوافق رؤساء الجيش على مشروعية مطالبهم ووعدهم بأنه سيحدث السلطان ويقنعه بتنفيذها، وهدأت الأحوال، وذهب لمقابلة السلطان وأخبره بما انتهى إليه الحال وأشار عليه -كما يذكر معظم المؤرخين – بقتل عمه في الحال، فأصدر السلطان أمره وقتل وما إن عاد رؤساء الجيش ليستفسروا عما تمّ بخصوص مطالبهم حتى فاجأهم «النظام» بأنه ما استطاع مفاتحة السلطان بأمرهم حيث وجده حزيناً على فقد عمه الذي امتص السّم من خاتم في أصبعه ومات في السجن، فعادوا واجمين خائفين، ولم يستطع أحـدهم القيــام بحركــة منــاوأة، واستتبّ الأمن في البلاد (١)، ولم يتخلص السلطان من عمه حتى زحف نحو سمرقنــد وعــبر نهر جيحون سنة ٤٦٧هـ ليأخذ بثأر أبيه من البلاد التي اغتيل فيها، ولكنه لم يصل إليها حتى هرب حاكمها - خاقان البتكين - فتوسط له «النظام» وأجيب لـذلك (٢). ثم استمرت شفاعات «النظام» تترى على السلطان في طلب الصفح عن الخارجين بعد اعتذارهم، وإعادتهم إلى مقر وظائفهم واتخذ وسيلة جديدة هذه المرة في سياسته الحربية كان فيها رسول سلام ابتداءً من سنة ٢٧ ٤هـ إلى ٤٧٣هـ، حيث خرج على السلطان أخوه «تكش» بعد أن التحق بجيشه الجنود الذين فصلهم من سلك الخدمة العسكرية خلافاً لرأي وزيره «النظام»، وكان بـ «بوشنج» واستولى على مرو الروز الشاهجلمان، فسار السلطان إلى خراسان ودخل نيسابور قبل أن يصلها أخوه ثم التقيا «بترمذ» واصطلحا أيضاً سنة ٤٧٣هـ.

### ثانياً: اهتمامه بالرعية وشيء من عدله ومواقفه:

1- تفقده للرعية: زار الأقاليم وتفقد أحوال الرعية واحتياجاتهم بنفسه وبنى المخافر في السبل فانتشر الأمن من حدود الصين إلى البحر المتوسط، ومن جورجيا إلى اليمن جنوباً، وقام بجولة من أصبهان إلى الأنبار ومنها إلى الموصل، ثم سار إلى حلب حيث قضى على بعض أمرائها، وكان وزيره النظام يرافقه في جميع سفراته وجولاته وهو الذي يدبر الأمور له (٢)، وكانت دولته، صارمة، والطرقات في أيامه آمنة، ومع عظمته يقف للمسكين والمرأة والضعيف فيقضي حوائجهم (٤)، وقد عمر العمارات الهائلة، وبنى القناطر، وأسقط المكوس والضرائب وحفر الأنهار الكبار، وبنى مدرسة أبي حنيفة والسوق وبنى الجامع الذي يقال له: جامع السلطان ببغداد (٥).

(١) نظام الملك، ص ٣٤٧.

(٣) نظام الملك ٣٤٨.

<sup>(</sup>٢) الكامل في التاريخ (٦/ ٢٦٥).

<sup>(</sup>٤)، (٥) البداية والنَّهاية (١٦/ ١٣٠).

Y-تشييعه لركب الحجاج العراقي: شيَّعَ مرة ركب العراق إلى العُذيَب (١)، فصاد شيئًا كثيرًا، فبنى هناك منارة القرون من حوافر الوحوش وقرونها، ووقف يتأمل الحجاج، فرق ونزل وسجد، وعفَّر وجهه وبكى، وقال بالعجمية: بلغوا سلامي إلى رسول الله على وقولوا: العبد العاصي الآبق أبو الفتح يخدم ويقول: يا نبي الله، لو كنت ممّن يصلح لتلك الحضرة المقدسة، كنت في الصحبة، فضج الناس وبكوا، ودعوا له (٢).

٣- مناصرة المظلومين: كانت لملكشاه أفعال حسنة وسيرة صالحة، من ذلك أن فلاحاً أنهى إليه أن غلماناً له أخذوا له حمل بطيخ هو رأس ماله، فقال: اليوم أردُّ عليك حملك، ثم قال لمن حوله: أريد أن تأتوني ببطيخ، ففتشوا، فإذا في خيمة الحاجب بطيخ، فحملوه إليه، فاستدعى الحاجب فقال: من أين لك هذا البطيخ؟ قال: جاء به الغلمان. فقال: أحضرهم، فأرسل إليه، فأحضره وسلمه إلى الفلاح، وقال: خذ بيده، فإنه مملوكي ومملوك أبي، فإياك أن تفارقه، فرد عليه حمله، فخرج الفلاح يحمله وفي يده الحاجب، فاستفدى نفسه منه بثلاثمائة دينار (٣).

٤- دعاؤه لله أن ينصر الأصلح للمسلمين: ولما توجه لقتال أخيه تكشى، اجتاز بطُوس، فدخل لزيارة قبر علي بن موسى الرّضا -على زعم بعض المؤرخين- ومعه نظام الملك، فلمّا خرَجا قال للنّظام: بم دعوت؟ قال: دعوت الله أن يظفرك على أخيك. فقال: لكني قلت: اللهم إن كان أخي أصلح للمسلمين فظفره بي، وإن كنت أصلح لهم فظفَّرني به (٤). وقد سار ملكشاه هذا بعسكره من أصبهان إلى أنطاكية فما عرف أنَّ أحداً من جيشه ظلم أحداً من رعيته (٥).

0- الستر على أعراض المسلمين: اشتكى إليه تركماني أن رجلاً افتضَّ بكارة ابنته، وهـ و يريد أن يمكنه من قتله، فقال له: يا هذا إن ابنتك لو شاءت ما مكنته مـن نفسـها، فـ إن كنـت لابـ د فاعِلاً فاقتلها معه، فسكت الرجل، ثم قال الملك: أوخير مـن ذلـك؟ قـال: ومـا هـ و؟ قـال: فـ إنَّ بكارتها قد ذهبت، فزوّجها من ذلك الرجل وأمهرها من بيت المال كفايتها، ففعل (٢).

٦ - واعظ مع ملكشاه: وحكى له بعض الوعاظ أنَّ كسرى اجتاز يوماً في بعض أسفاره بقرية منفرداً من جيشه، فوقف على باب دار فاستسقى، فأخرجت إليه جارية إناء فيه ماء قصب السُّكر بالثلج فشرب منه فأعجبه، فقال: كيف تصنعين هذا؟ فقالت: إنَّه سهل علينا

<sup>(</sup>١) هو ماء بين القادسية والمغيثة، معجم البلدان (٤/ ٩٢).

<sup>(</sup>٣)، (٤)، (٥)، (٦) البداية والنهاية (١٦/ ١٣١).

<sup>(</sup>۲) سير أعلام النبلاء (۱۹/٥٦).

اعتصاره على أيدينا، فطلب منها شربة أخرى، فذهبت لتأتيه بها فوقع في نفسه أن يأخذ هذا المكان منهم ويُعَوِّضهم عنه، فأبطأت عليه شم خرجت وليس معها شيء فقال: مالك؟ فقالت:كأن نيّة سُلطاننا تغيَّرت علينا، فتعسَّر على اعتصاره – وهي لا تعرف أنه السلطان فقال: اذهبي فإنك الآن تقدرين، وغير نيته إلى غيرها، فذهبت، وجاءته بشربة أخرى سريعاً فشربها وانصرف. فقال له ملكشاه: هذه تصلح لي، ولكن قُصَّ على الرعيَّة حكاية كسرى الأخرى حين اجتاز ببستان، فطلب من ناطوره، عنقوداً من حصرم، فإنه قد أصابته صفراء، وعطش. فقال له الناطور: إنَّ السلطان لم يأخذ حقه منه، فلا أقدر أن أعطيك منه شيئاً. قال: فعجب الناس من ذكاء الملك وحسن استحضاره هذه في مقابلة تلك (۱).

٧- إقامة العدل على الأمراء: واستعداه رجلان من الفلاحين على الأمير خُمارتكين أنه أخذ منهما مالاً جزيلاً وكسر ثنيتيهما وقالا: سمعنا بعدلك في العالم، فإن أقدتنا منه كما أمرك الله وإلا استعدينا عليك الله يوم القيامة، وأخذا بركابه، فنزل عن فرسه وقال لهما: خُذا بكُمّى فاسْحبَاني إلى دار نظام الملك، فهابا ذلك، فعزم عليهما، ففعلا ما أمرهما به، فلما علم النظام بمجيء السلطان إليه خرج مسرعاً من خيمته، فقال له الملك: إنّي قلدتك الأمر لتنصف المظلوم عن ظلمه، فكتب من فوره بعزل خمارتكين وحل إقطاعه وأن يرد إليهما أموالهما وأن يقلعا ثنيّتيه إن قامت عليه البيّنة، وأمر لهما الملك من عنده بمائة دينار (١٠).

A- المال مال الله والعباد عبيده: أسقط مرة بعض المكوس، فقال رجل من المستوفين: يا سلطان العالم إن هذا يعدل ستَّمائة ألف دينار وأكثر. فقال ويحك، إن المال مال الله، والعباد عبيده، والبلاد بلاده، وإنَّما يبقى هذا لي عند الله، ومن نازعني في هذا ضربت عنقه (٣).

9- إني أغار على هذا الوجه الجميل من النار: غنَّته امرأة حسناء فَطرِب وتاقت نفسه إليها، فهم بها، فقالت: أيها الملك، إنّي أغار على هذا الوجه الجميل من النار وبين الحلال والحرام كلمة واحدة، فاستدعى القاضي فزوجه بها (٤).

• 1 - اقمت لك جيشاً يسمى جيش الليل: كان نظام الملك يهتم بالعلماء والزهاد والمدارس العلمية وينفق الأموال الضخمة على الأساتذة والطلاب جميعاً، فسعى بالوشاية إلى السلطان ملكشاه خصومه وقالوا له إن النظام ينفق في كل سنة على الفقهاء والصوفية والقراء ثلاثمائة ألف دينار (٥)، ولو صرف هذا المال على جيش لرفع رايته على أسوار

<sup>(</sup>١)، (٢) البداية والنهاية، (١٦/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية (١٦/ ١٣٢). (٤) المصدر نفسه (١٣٣/١٦).

<sup>(</sup>٥) في سراج الملوك للطرطوشي: ستمائة ألف دينار، ص ٢٢٧.

القسطنطينية، فاستجوب السلطان وزيره فقال له: يا بني أنا شيخ أعجمي لو نودي علي لم زادت قيمتي على ثلاثة دنانير، وأنت تركي لتلك تبلغ المائة دينار، وقد أنعم الله عليك وعلي بواسطتك ما لم يعطه أحداً من خلقه، أفلا تعوضه عن ذلك في حملة دينه وحفظة كتابه بثلاثمائة ألف دينار.. ثم إنك تنفق على الجيوش المحاربة في كل سنة أضعاف هذا المال مع أن أقواهم وأرماهم لا تبلغ رميته ميلاً، ولا يضرب سيفه إلا ما قرب منه، وأنا أقمت لك بهذا المال جيشاً يسمى جيش الليل، قام بالدعاء إذا نامت جيوشك، فمدوا إلى الله أكفهم وأرسلوا دموعهم فتصل من دعائهم سهام (۱) على العرش لا يحجبها شيء عن الله، فأنت وجيوشك في خفارتهم تعيشون وبدعائهم تثبتون وببركاتهم ترزقون (۲).. فبكى السلطان وجيوشك في خفارتهم تعيشون وبدعائهم تثبتون وببركاتهم ترزقون (۲).. فبكى السلطان وقال: شاباش يا أبت شاباش –بالتركي – ومعناه بالعربي: استكثر من هذا الجيش (۳).

11- زواج الخليفة المقتدي بابنة ملكشاه: تزوج الخليفة المقتدي بابنته بسفارة شيخ الشافعية أبي إسحاق، وكان عرسها في سنة ٤٨٠هـ وعملت دعوة بجيش السلطان ما سُمع بمثلها أبداً، فمما دخل فيها أربعون ألف مَن سكراً، فولدت له جعفر (١)، وكان ملكشاه يريد أن يجعل الخلافة العباسية تتحول إلى من أمه ابنته، كما زوج ابنته الأخرى إلى المستظهر العباسي ولم يتمكن من حصر الخلافة والسلطنة في شخص حفيده (٥).

17 - وصف جهاز ابنة السلطان ملكشاه وزفتها: في الحرم نُقل جهاز ابنة السلطان ملكشاه إلى دار الخلافة على مائة وثلاثين جملاً مجلّلة بالديباج الرومي، وكان أكثر الأحمال الذهب والفضة وثلاث عمّاريات، وعلى أربعة وسبعين بغلاً مجلَّلة بأنواع الديباج الملكي، وأجراسها وقلائدها من الذهب والفضة وكان على ستة منها اثنا عشر صندوقاً من فضة لا يقدر ما فيه من الجواهر والحلي، وبين يدي البغال ثلاثة وثلاثون فرساً من الخيل الرائقة، عليها مراكب الذهب مرصعة بأنواع الجواهر، ومهد عظيم كثير الذهب، وسار بين يدي الجهاز سعد الدولة كوهرائين، والأمير برسق، وغيرهما، ونثر أهل نهر مُعلى عليهم الدنانير والثياب، وكان السلطان قد خرج عن بغداد متصيّداً، ثم أرسل الخليفة الوزير أبا شجاع إلى تركان خاتون، زوجة السلطان، وبين يديه نحو ثلاثمائة موكبيّة، ومثلها مشاعل، ولم يبق في الحريم دكّان إلا وقد أشعل فيها الشمعة والاثنتان والأكثر من ذلك، وأرسل الخليفة مع ظفر

<sup>(</sup>١) نظام الملك، ص ٢٥١.

<sup>(</sup>٢) الحقيقة في نظر الغزالي، د. سلمان دنيا، ص ١٦.

<sup>(</sup>٣) نظام الملك، ص ٢٦١، أخبار الدولة السلجوقية، ص ٦٦، ٦٧.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء (١٩/٥٧).

<sup>(</sup>٥) السلاطين في المشرق العربي ص٣٠، الدولة العثمانية للصَّلابي، ص ٩٢.

خادمه محفة لم يُر مثلها حُسناً وقال الوزير لتركان خاتون: سيّدنا ومولانا أمير المؤمنين يقول: وإنَّ الله يَامُرُكُمْ أَن تُوَدُّوا الأَمَاناتِ إِلَى أَهْلِهَا ﴾ [النساء: ٥٨] وقد أذن في نقبل الوديعة إلى داره، فأجابت بالسمع والطاعة، وحضر نظام الملك ومن دونه من أعيان دولة السلطان وكل منهم معه من الشمع والمشاعل الكثير، وجاء نساء الأمراء الكبار ومن دونهم كل واحدة منهن منفردة في جماعتها وتجمّلها وبين أيديهن الشمع والموكبيات والمشاعل يحمل ذلك جميعه الفرسان ثم جاءت الخاتون ابنة السلطان، بعد الجميع في محفة مجللة، عليها من الذهب والجواهر أكثر شيء وقد أحاط بالمحفّة مائتا جارية من الأتراك بالمراكب العجيبة وسارت إلى دار الخلافة وكانت ليلة مشهودة لم يُر ببغداد مثلها (١).

ثالثاً: الاستقرار السلجوقي في بلاد الشام: بذل السلاجقة جهوداً كبيرة للسيطرة على بلاد الشام، وبعد أن ثبَّت ملكشاه أقدامه في الحكم واطمأن على سلطنته التفت إلى بــلاد الشــام، وأحيا مشروع أبيه السلطان ألب أرسلان بغزو هذه البلاد وضم مصر إليها والقضاء على الدولة الفاطمية، فاختار أن يولي على هذه الجبهة البعيدة أميراً سلجوقياً ويشغله في نفس الوقت عن التفكير بالشغب عليه أو منافسته، ويؤمّن الإقطاع لقسم كبير من الجيش السلجوقي المتزايد، وكان تتش قد اختص بمجموعة من المماليك الذين يتولون تربيته وتدريبه وشنّ الحملات باسمه والدفاع عنه، على عادة السلاجقة، لأنه كان لا يزال فتي، وسرعان ما انتشرت الأخبار بما عزم السلطان عليه وبلغت مسامع أتسز الخوارزمي صاحب بلاد الشام، فكتب للسلطان يشرح له ما بذله من جهد في خدمة الدولة السلجوقية، وأنه ما يزال الخادم المطيع، ووعده بدفع مبلغ ثلاثين ألف دينار في السنة مقابل إبقائه حاكماً على بلاد الشام (٢)، وأصرّ ملكشاه على تنفيذ مشروعه فولى أخاه تاج الدولة تتش حكم بلاد الشام وما يفتحه في تلك النواحي، كما أشرنا، وأمره بالمسير إليها، وكتب إلى القوى المتمركزة في إقليم الجزيرة وبلاد الشام بالانضمام إليه ومساعدته كان من بينهم مسلم بن قريش العقيلي أمير الموصل ووثاب بن محمود، وزعماء القوى التركية، غير أن هذه النجدة لم تصل إلى حلب وتشتتَّ قبل ذلك، حيث قضى عليها سابق حاكم حلب بالتعاون مع مسلم بن قريش في وادي بزاعة، فتحرّج موقف تُتُش نتيجة ذلك، وما إن ابتعدت قواته عن أسوار حلب وهي تطارد البدو حتى خرجت القوات الحلبية من وراء الأسوار وهاجمت معسكراته وغنمت ما كان فيهــا<sup>(٣)</sup>، ويبدو أنه لم يحقق أي نجاح في مطاردته للعرب، عندما علم بنهب معسكراته، قرّر عبـور

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ (٦/ ٣٠٨، ٣٠٩). (٢) تاريخ السلاجقة في بلاد الشام، ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ١٢٨.

الفرات للانتقام من مسلم بن قريش، ولكن هذا الأخير كان يقظاً، فاضطر مكرها إلى التخلي عن خطته وذهب إلى ديار بكر حيث أمضى فصل الشتاء في مضارب بني مروان (۱)، وهكذا تفرق التحالف الذي أنشأه السلطان ملكشاه، وأخفق أمام أسوار حلب وكتب تُتُش من مشتاه إلى أخيه يشرح له ما آلت إليه الأوضاع في شمالي بلاد الشام ويطلب منه نجدة أخرى، ثم غادر مع قواته الجديدة التي وصلت إليه متوجها إلى حلب للاستيلاء عليها إلا أنه فشل وغادر وقواته المنهكة مدينة حلب بعد أن أدرك عدم جدوى الاستمرار في الحصار والاستيلاء على حلب، فيمم وجهه نحو دمشق (۲).

١ - الاستيلاء على دمشق: غادر تُتُش وقواته المنهكة مدينة حلب وفي نفسه شيء منها متوجهاً نحو الجنوب، فاستولى على حماة والمعرة وما جاورهما، وأطاعه أمير حمص خلف بن ملاعب، فأقرّه على حكمها. وإذا كان التوغل السلجوقي في بـلاد الشـام قـد بـدأ بوصـول تُتش، إلا أنه لم يحقق حتى ذلك الوقت أي إنجاز يذكر وتبين من خلال أعماله أنه كان عسوفًا ذا سطوة وجبروت وظلم وتدمير وسلب ونهب (٣)، وقد سنحت له الفرصة ليضع يده على مقدرات بلاد الشام ويؤسس دولة سلجوقية في ربوعها وكان لذلك علاقة بالحاولات الفاطمية الهادفة إلى استعادة نفوذ الفاطميين في هذه البلاد، فقد حدث أن أرسل بدر الجمالي جيشاً فاطمياً بقيادة ناصر الدولة الجيوشي إلى بلاد الشام لإعادة بسط السيادة الفاطمية عليها فحاصر دمشق عام ٤٧١هـ واستولى على أعمالها وأعمال فلسطين (١)، وأدرك أتسـز أنـه لا قبل له بهذا الجيش الكبير فاضطر أن يطلب المساعدة من تُتُش، ووعده بتسليمه دمشق ويكون تابعاً له (٥)، وكان هذا هو الحل الوحيد أمامه، وهـو أن يضـع نفسـه تحـت الحمايـة المباشرة للسلاجقة العظام (٦)، رحب تُتش بهذه الدعوة، وكان ينوي متابعة زحفه إلى دمشق بعد فشله أمام حلب، وسار قاصداً المدينة لنجدتها ولم يكن يقـترب منهـا حتـى فـك ناصـر الدولة الجيوشي الحصار عنها وانسحب باتجاه الجنوب، لأن قواته كانت عاجزةً عن أن تقف في وجه القوة السلجوقية، وبخاصة أن طرابلس وصور امتنعتا عن تقديم المساعدة له، بـل إن حاكميها صانعا السلاجقة بالهدايا والملاطفات (٧)، وعندما وصل تُتش إلى مرج عذراء الواقع إلى الشمال الشرقى من دمشق استقبله أتسز، فبذل له الطاعة وسلمه البلد وبعد أن أقام بضعة أيام في مرج عذراء توجّه إلى المدينة، فاستقبله أتسز عند أسوارها ولم يذهب أبعـد مـن

<sup>(</sup>١) ، (٢) تاريخ السلاجقة في بلاد الشام، ص ١٢٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٦) تاريخ السلاجقة في بلاد الشام، ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٤)، (٥) تاريخ دمشق لابن القلانسي، ص ١٨٣.

<sup>(</sup>٧) تاريخ دمشق لابن القلانسي، ص ١٨٢.

ذلك للقائه، فاغتاظ منه تُتُش وعاتبه على ذلك، فاعتذر بأمور لم يقبلها (۱)، ويبدو أن تُتُش خشي من طموحات أتسز، ولم يطمئن إلى وجوده إلى جانبه، فاتخذ من ذلك حجة وتخلص منه، كما قتل أخاه جاولي وتسلم دمشق دون قتال، وأسس لنفسه ولأسرته حكماً فيها (۱)، وبذلك أضحى تتش يسيطر على الأقاليم الوسطى من بلاد الشام، وجهد بعد ذلك للعمل على بسط سلطاته على كامل بلاد الشام وبخاصة المدن الساحلية التي كانت تدين بالطاعة للدولة الفاطمية أو تُحكم من قبلها مباشرة وإنشاء دولة أخرى للسلاجقة في هذه البلاد يتولى حكمها بمعزل عن السلاجقة العظام في خراسان وفارس (۱).

٢ - زوال الإمارة المرداسية وقيام الإمارة العقيلية في حلب: ضاق الأمر كثيراً بأهل حلب تحت حكم سابق بن محمود المرداسي، فراسلوا مسلم بن قريش ليخلصهم مما هم فيه، فســـار إلــيهم سنة ٤٧٢هـ، فأغلق سابق أبواب حلب في وجهه ومعه بداخل حلب الشريف أبـو علـي الحسـين بن هبة الله الهاشمي العباسي المعروف بالحتيتي (٤) فخرج ابن له من داخل حلب إلى الصيد فقبض ابن قريش عليه وجعله رهينة بيـده كـي تستســلم لـه المدينــة، فاستســلمت لــه فعــلاً ودخلــها هــي والقلعة بسلام (٥)، ويقول ابن الجوزي: إن سابق ابن محمود هـو الـذي أوحـى لمسـلم بـن قـريش بالقدوم إليه لتسليمه المدينة، ومما قاله له: أنت أولى بي من الغير والعربية تجمعنا، فإن كنت مـأكولاً فكن أنت آكلي.. وسار مسلم بن قريش إلى حلب فوصلها ثاني عشـر مـن ذي الحجـة ومعـه بنـو كلاب وكلب ونمير وجميع القبائل وقد أطاعوه خوفاً من الغز وأنفق عليهم الأموال فكسر الأحداث (٦) الأبواب يوم الجمعة لعشر بقين من ذي الحجة ودخل أصحابه إليها ولم يتأذ أحد من أهلها، ولا أغلق فيها دكان وراسل سابق بن محمود وهو في القلعـة مراســلة انتهــت إلى أن يزوجــه سابق بابنته ويعوضه مالاً على أن يسلم القلعة فرضي وحط سابق رحلـه ومالـه في البلـد ولم يبـق إلا أن ينزل فوثب أخواه شبيب ووثاب فقبضا عليه واستوليا على القلعة، فجمع مسلم مقدمي بني كلاب وقال: علمتم أني أنفقت أموالاً وبعدت عن بلادي في حراسة بلادكم وأمـوالكم وكـفّ عادية الغز عنكم، وهذه مقابلة ما أعرفها فإن كنتم رجعتم فهأنذا راجع بـلادي ومـبرئ منكم فأنكروا ما جرى وشرطوا السعي فيه وإزالة ما تجدد منه، فدخل حلب واستقامت لـه (٧). والـذي

(٢) تاريخ السلاجقة في بلاد الشام، ص ١٢٩.

(٤) زيدة الحلب (٢/ ٦٧، ٦٨).

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ (٦/ ٤٧١).

<sup>(</sup>٣) تاريخ السلاجقة في بلاد الشام، ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٥) المتنظم (٨/ ٣٢٣).

 <sup>(</sup>٦) منتظمة الأحداث تتولى المحافظة على مصالح السكان في المدينة وعلى النظام العام وحماية الأسوار والأبواب ومساعدة الجيوش النظامية.

<sup>(</sup>٧) مرآة الزمان، سبط ابن الجوزي ٢٠٢، ٢٠٣٠.

يتضح أن أوضاع حلب تردَّت كثيراً بسبب ما تعرضت له من حصار ومنازعات بين السلاجقة وغيرهم من الأمراء العرب مما جعل سابق بن محمود يوصي إلى مسلم بن قريش العقيلي كي يأتي إليه ليسلمه المدينة، أما الرواية التي تقدمت بأن مسلم بن قريش جاء وحاصر حلب ولم تستسلم له في بادئ الأمر لامتناع سابق عليه، فإنه يمكن القول إنه كان متردداً في ذلك، وقد أوصى لمسلم بن قريش عندما كان السلاجقة يهددونه، وعندما جاء مسلم بن قريش وزال الخطر تراجع عن التسليم إليه، ثم وجد ألا مناص فتنازل له عن حلب وانتهى الأمر على ذلك بالرغم من معارضة أخويه وثاب وشبيب (۱۱)، وقد أرسل شرف الدولة مسلم بن قريش إلى السلطان السلجوقي ملكشاه يخبره بما فعل وطلب منه إقراره على حلب، وتعهد أن يرسل في كل سنة ثلاثمائة ألف دينار فأقره السلطان (۲۱)، وهكذا تبدو سياسة المد والجزر، فهو يلاين السلطان ويسايره، ويعده المصلحة الشخصية التي كانت قائمة على سياسة المد والجزر، فهو يلاين السلطان ويسايره، ويعده بالولاء والطاعة وإرسال الأموال، وفي الوقت نفسه يعمل على تقليص النفوذ السلجوقي من الشام والجزيرة، ليبني له زعامة مستقلة عن حكمهم، والآن وقد انقسمت الشام إلى إمارتين الشام والجزيرة، ليبني له زعامة مستقلة عن حكمهم، والآن وقد انقسمت الشام إلى إمارتين ومقرها حلب لمسلم بن قريش العقيلي، فما العلاقة التي قامت بين هاتين الإمارتين اللمتين تدعي ومقرها حلب لمسلم بن قريش العقيلي، فما العلاقة التي قامت بين هاتين الإمارتين اللمتين تدعي إلى كل منهما الولاء والطاعة لبني سلجوق؟ (۱۳).

٣- علاقة مسلم بن قريش مع تتش ابن السلطان الب ارسلان في الشام: بدأت أعمال التوتر والاستفزاز تظهر بينهما، كما بدأ كل واحد منهما يوسع من دائرة أحلافه وأنصاره استعداداً للمعركة الفاصلة (٤) وقام مسلم بن قريش بمهاجمة حمص سنة ٤٧٥هـ، وكان يليها خلف بن ملاعب، مطيعاً لتتش السلجوقي، فكتب إليه: إن هذا صاحبي ومنتم إلي فارحل عنه. فبعث مسلم إليه: إن هذا رجل مفسد في أعمال السلطان، قاطع سبلها، فإن كان صاحباً لك فخذه إليك. فسار تتش لنجدته، فخاف ابن قريش عتب السلطان ملكشاه في مقاتلة أخيه تتش، فانسحب عنه، وفي طريقه قبض على ما يقرب من ثلاثمائة فارس من التركمان وفرقهم في القلاع، فكان آخر العهد بهم (٥).

٤ - حملة مسلم بن عقيل على دمشق سنة ٤٧٥هـ: وردت كتب في هذه السنة من
 بعض أمراء العرب إلى مسلم بن قريش يحثونه فيها على ضرورة تخليص بلاد الشام مما هي

<sup>(</sup>١) سلاجقة الشام والجزيرة، د.أرشيد يوسف، ص ٨٠.

<sup>(</sup>٢) تاريخ دولة آل سلجوق، ص ٧٢.

<sup>(</sup>٣، ٤، ٥) سلاجقة الشام والجزيرة، أرشيد يوسف، ص ٨١.

فيه وكان عندئذ مقيماً في الجزيرة (١)، وتصادف مع ذلك خروج تتش من دمشق إلى نـواحي أنطاكية (٢)، فانتهز ابن قريش هذه الفرصة وجمع عساكره من العرب والأكراد وأسرع بهم نحو دمشق ليأخذها من السلاجقة، ثم اتصل بالفاطميين طالباً العون منهم (٣)، غير أن هذه الحملة فشلت وارتد مسلم بن قريش عائداً عنها إلى الجزيرة، وقد ذكر المؤرخون أن فشله يعود إلى جملة أسباب منها: أن الفاطميين تقاعسوا عن نصرته، ثم عاد تتش مسرعاً عندما علم بحملته، كما عصى أهل حران عليه في الجزيرة مما أجبره على العودة إليها (١).

٥ - مقتل شرف الدولة مسلم بن قريش العقيلي سنة ١٧٨هـ: استولى سليمان بن قتلمش السلجوقي على أنطاكية من أيدي الروم سنة ٤٧٨هـ بعد أن كانت بيدهم منذ سنة ٣٥٨هـ، فلما ملكها سليمان أرسل إليه شرف الدولة مسلم بن قريش يطلب منه ما كان يحمله إليه الفردوس من المال، ويخوَّفه معصية السلطان، فأجابه: أما طاعـة السلطان، فهـي شعاري، ودثاري، والخطبة له، والسكّة في بلادي، وقد كاتبته بما فتح الله على يدي بسعادته من هذا البلد، وأعمال الكفّار (٥)، وأمّا المال الذي كان يحمله صاحب أنطاكية قبلي، فهو كان كافراً، وكان يحمل جزية رأسه وأصحابه، وأنا - بحمد الله- مؤمن، ولا أحمـل شيئاً، فنهـب شرف الدولة بلد أنطاكية، ونهب سليمان أيضاً بلد حلب، فلقيه أهل السواد يشكون إليه نهب عسكره فقال: أنا كنت أشد كراهية لما يجرى، ولكن صاحبكم أحوجني إلى ما فعلت، ولم تجر عادتي بنهب مال مسلم، ولا أخذ ما حرمته الشريعة، وأمر أصحابه بإعادة ما أخذوه منهم فأعاده، ثم إن شرف الدولة جمع الجموع من العرب والتركمان، وكان ممن معه جبق أمير التركمان في أصحابه وسار إلى أنطاكية ليحصرها، فلما سمع سليمان الخبر جمع عساكره، وسار إليه فالتقيا في الرابع والعشرين من صفر سنة ثمان وسبعين وأربعمائة في طرف من أعمال أنطاكية واقتتلوا، فمال تركمان جبق إلى سليمان، فانهزمت العرب، وتبعهم شرف الدولة منهزماً، فقتل بعد أن صبر، وقتل بين يديه أربعمائة غلام من أحداث حلب، وكان يوم قتل في يده ديار ربيعة ومضر من أرض الجزيرة والموصل وحلب، وما كــان لأبيــه وعمّه قرواش، وكان الأمن في بلاده عامًّا، والرخص شاملاً وكان يسوس بلاده سياسة عظيمة، بحيث يسير الراكب والراكبان فلا يخافان شيئاً، وكان له في كل بلـد وقريـة عامـل، وقاض، وصاحب خبر، بحيث لا يتعدى أحد على أحد، ولما قتل قصد بنو عقيل أخاه

<sup>(</sup>١) زيدة الحلب (٢/ ٧٩).

<sup>(</sup>٣،٢) النجوم الزاهرة (٥/ ١١٥)، سلاجقة الروم والجزيرة، ص ٨١.

<sup>(</sup>٤) خطط الشام (١/ ٢٦٦، ٢٦٧)، سلاجقة الروم والجزيرة، ص ٨٢.

<sup>(</sup>٥) الكامل في التاريخ (٦/ ٢٩٤).

إبراهيم بن قريش، وهو محبوس، فأخرجوه وملكوه أمرهم (١)، وتزوج صفية خاتون عمة السلطان ملكشاه (زوجة مسلم أخيه سابقاً) غير أن السلطان ملكشاه لم يعترف بهذه الزعامة، فأمر إبراهيم بن قريش بالقدوم عليه بأصفهان، فقبض عليه وسجنه وأرسل مكانه على بني عقيل، أبا عبد الله محمد بن مسلم بن قريش وأقطعه الرحبة وحرّان والرقة وسروج في الجزيرة، ثم زوجه بأخته زليخة خاتون سنة ٤٧٩هـ (٢).

٦ – النزاع بين تتش وسليمان بن قتلمش: انسحب سليمان بن قتلمش إلى أنطاكية بعد المعركة التي قتل فيها مسلم بن قريش وأرسل إلى ابن الحتيتي «القائم بأعمال حلب بعد ابن قريش، يطلب منه طاعته والتبعية له فرد عليه يماطله ويعتذر حتى يكاتب السلطان السلجوقي في هذا الأمر، وفي الوقت نفسه قام ابن الحتيتي بمراسلة تتش للقدوم إليه لتسليمه المدينة (٣)، اتجه كل من سليمان بن قتلمش وتتش إلى حلب طمعاً فيها، فالتقـت عسـاكرهما في شهر صفر ٤٧٩هـ فانهزم أصحاب سليمان وثبت هو في القلب، فلما رأى انهزام عساكره أخرج سكيناً معه فقتل نفسه، وقيل: بل قتل في المعركة، واستولى تتش على عسكره، وكان سليمان بن قتلمش في السنة الماضية في صفر قد أنفذ جثة شرف الدولة إلى حلب على بغل ملفوف في إزار وطلب من أهلها أن يسلموها إليه، وفي هذه السنة في صفر أرسل تُـتُش جثة سليمان في إزار ليسلّموها إليه، فأجابه ابن الحتيتي أنـه يكاتـب السـلطان، ومهمـا أمـره فعل، فحصر تُتش البلد، وأقام عليه، وضيق على أهله، وكان ابن الحُتيتي قد سلم كـل بـرج من أبراجها إلى رجل من أعيان البلـد ليحفظه، وسـلّم برجـاً فيهـا إلى إنسـان يعـرف بـابن الرعوي. ثم إن ابن الحتيتي أوحشه بكلام أغلظ له فيه، وكان هذا الرجل شديد القوة، ورأى ما الناس فيه من الشدة، فدعاه ذلك إلى أن أرسل إلى تتش يستدعيه، وواعده ليلة يرفع الرجال إلى السور في الجبال، فأتى تُتش للميعاد الذي ذكره، فأصعد الرجال في الحبال والسلالم، وملك تُتش المدينة، واستجار ابن الحُتيتيّ بالأمير فشفع فيه، وأمّا القلعة فكان بها سالم بن مالك بن بدران، وهو ابن عم شرف الدولة مسلم بـن قـريش، فأقـام تُـتُش يحصـر القلعة سبعة عشر يوماً، فبلغه الخبر بوصول مقدمة أخيه السلطان ملكشاه، فرحل عنها (٤٠).

٧- السلطان ملكشاه يتسلم حلب: كان ابن الحُتيتي قد كاتب السلطان ملكشاه يستدعيه ليسلم إليه حلب، لمّا خاف تاج الدولة تُتُش، فسار إليه من أصبهان في جمادى الآخرة، وجعل على مقدمته الأمير برسق، وبوزان وغيرهما من الأمراء، وجعل طريقه إلى

<sup>(</sup>٢)، (٣) سلاجقة الشام والجزيرة، ص ٨٣.

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ (٦/ ٣٩٤،٢٩٥).

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ (٦/ ٣٠٠).

الموصل، فوصلها في رجب، وسار منها، فلمّا وصل إلى حران سلّمها إليه ابن الشاطر، فأقطعها السلطان لحمّد بن شرف الدولة، وسار إلى الرُّها، وهي بيد الروم فحصرها وملكها، وكانوا قد اشتروها من ابن عطير، وسار إلى قلعة جعبر، فحصرها يوماً وليلة وملكها، وقتل من بها من بني قشير، وأخذ جعبر من صاحبها(١) -وهو شيخ أعمى-ولدين له، وكانت الأذية بهم عظيمة يقطعون الطرق ويلجأون إليها، ثم عبر الفرات إلى مدينة حلب، فملك في طريقه مدينة منيح، فلمّا قارب حلب رحل عنها أخوه تُـتش، وكـان قد ملك المدينة، كما ذكرنا، وسار عنها يسلك البرية، ومعه الأمير أرتى، فأشار بكبس عسكر السلطان، وقال: إنَّهم قد وصلوا وبهم وبدوابِّهم من التعب ما ليس عندهم معه يعود بالوهن على أوّلاً. وسار إلى دمشق، ولما وصل السلطان إلى حلب تسلم المدينة، وسلَّم إليه سالم بن مالك القلعة على أن يعُّوضه عنها قلعة جعبر، وكان سالم قــد امتنــع بهــا أوّلاً، فأمر السلطان أن يُرمى إليه رشقاً واحداً بالسهام، فرمى الجيش، فكادت الشمس تحتجب لكثرة السهام، فصانع عنها بقلعة جعبر وسلمها، وسلم السلطان إليه قلعة جعبر، فبقيت بيده وبيد أولاده إلى أن أخذها منهم نور الدين محمود زنكي، على ما نذكره إن شاء الله تعالى، وأرسل إليه الأمير نصر بن على بـن منقـذ الكنـانيُّ، صـاحب شَـيزر، فـدخل في طاعته، وسلم إليه اللاذقية، وكفر طاب، وأفامية، فأجابه إلى المسالمة، وترك قصده، وأقر عليه شيزر، ولما ملك السلطان حلب سلمها إلى قسيم الدولة آق سنقر، فعمرها، وأحسن السيرة فيها، وأمَّا ابن الحتيتي فإنَّـه كـان واثقـاً بإحسـان السـلطان ونظـام الملـك إليـه، لأنَّـه استدعاهما، فلمَّا ملك السلطان البلد وطلب أهلها أن يعفيهم من ابن الحُتُيْتي، فأجابهم إلى ذلك، واستصحبه معه، وأرسله إلى ديار بكر، فافتقر، وتوفى بها على حال شديدة من الفقر وقتل ولده بأنطاكية، قتله الفرنج لما ملكوها(٢).

رابعاً: تاسيس سلطنة سلاجقة الروم: ٢٠٥هـ - ٢٧٩هـ: أتاحت معركة ملاذكرد ٦٣ هـ للسلاجقة الأنسياب إلى جوف آسيا الصغرى، وشجعتهم النزاعات والحروب الداخلية التي نشبت بين البيزنطيين على الاستقرار في ربوعها، وتأسيس سلطنة عُرفت في التاريخ باسم «سلطنة سلاجقة الروم» أسسها سليمان بن قتلمش الذي يعد بحق جد سلاطين آسيا الصغرى، أخذ سليمان على عاتقه إدارة شئون المنطقة الشمالية الغربية بعد رحيل ألب

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ، ص (٦/ ٣٠٠).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (٦/ ٣٠١).

أرسلان عن آسيا الصغرى، وعزم على أن يقيم لنفسه سلطنة في قونية وآقسرا وغيرهما من المدن التي كانت تحت حكم قُتلمش، ويتولى حكمها مع الاعتراف بسيادة ملكشاه سلطان السلاجقة العظام الذي خلف أباه ألب أرسلان وكان الأول قد عهد إليه بإدارة المنطقة لصالح الأتراك (١)، وقد ساعد سليمان في تحقيق غايته عاملان:

أ- التغير الديمجرافي الناتج عن الفتوح، إذ أضحت المناطق الشمالية والشرقية شبه خالية بعد أن هجرها سكانها، ذلك أن القبائل التركية التي ساندت سليمان في فتوحه، كانت تطوف أرجاء الأناضول تلتمس الماء والكلأ، فاضطر السكان إلى مغادرة قراهم ومزارعهم إلى مناطق أكثر أمناً فدخل إليها السلاجقة واستقروا فيها وغيروا معالمها.

ب- الأوضاع البيزنطية المضطربة، استفاد السلاجقة خلال الأعوام التي انقضت بعد ملاذكرد من الأوضاع المضطربة داخل الأجهزة البيزنطية، وراحوا يتدخلون في الشئون الداخلية لأطراف النزاع وظهروا كحلفاء ومساعدين لبعضهم، مما يسسر لهم التوغل بعيداً حتى وصلوا إلى المقاطعات الغربية في آسيا الصغرى (٢).

وقد ازدادت الفوضى في بلاد الأناضول نتيجة استمرار الانتفاضات على الحكومة المركزية، بالإضافة إلى التوسع السلجوقي، وفقدت الدولة البيزنطية سيطرتها على المنطقة، وتعطلت طرق المواصلات بفعل تدمير البدو لها، ولم يكن ثمة سياسة بيزنطية مدروسة، ويبدو أن ما جرى من استخدام القوات التركية هيًا للسلاجقة الاستقرار والإقامة في غربي آسيا الصغرى، واعترف الأتراك بسليمان زعيماً، ولم تكد تنتهي سنة ٤٧١هـ إلا وكانت حامية نيقية السلجوقية قد أعلنت العصيان على نقفور الثالث الذي أقامها في هذه المدينة، وبذلك فقدت الإمبراطورية البيزنطية أهم مدنها بعد أن سيطر عليها السلاجقة، وكان السلطان ملكشاه يراقب تحركات سليمان ونشاطه في آسيا الصغرى عن بعد، ورأى أن يعينه حاكماً على سلاجقة الروم بعد أن ضمَّ إليه قونية وآقسرا وقيصرية وتوابعها (٢٠)، وفي الحقيقة استطاع سليمان أن يضع أساس سلطنة سلاجقة الروم (١٤)، وأن يجعل من مدينة نيقية عاصمة لها (٥٠).

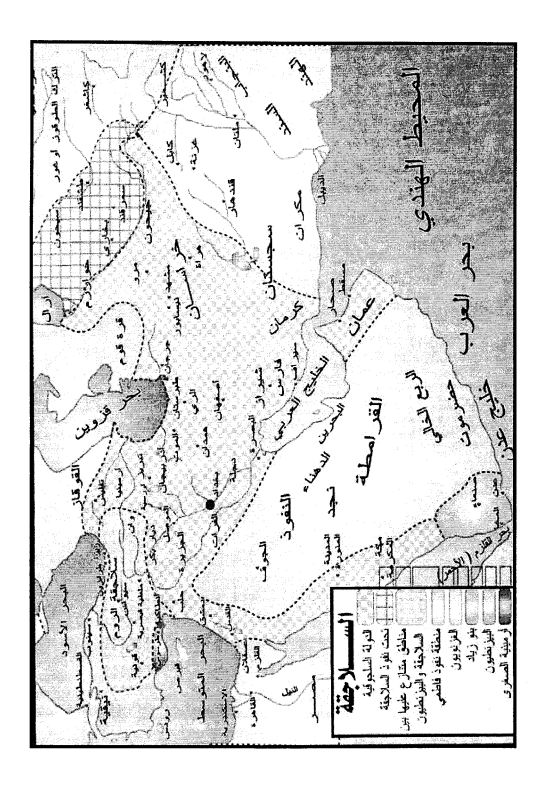
<sup>(</sup>١) تاريخ سلاجقة الروم في آسيا الصغرى، ص ٥٣، ٥٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٥٦.

<sup>(</sup>٣) تاريخ سلاجقة الروم في آسيا، ص ٥٦.

<sup>(</sup>٥) تاريخ سلاجقة بلاد الشام، ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٥٧.



خامسا: الحسن بن الصباح والدعوة النزارية الإسماعيلية «الحشيشية»: نشأت الدعوة الإسماعيلية النزارية بصورة خاصة في المشرق الإسلامي، وكان أنصارها يعرفون كذلك بالباطنية والحشيشية أو الحشاشين، وتعود جذور الدعوة النزارية إلى سنة ٤٧٨هـ حين تسوفي الخليفة الفاطمي المستنصر دون أن يبايع لابنه الأكبر نزار رغم أنه أبدى رغبته في ذلك في أواخر أيامه إلا أن الحاشية وعلى رأسها أمير الجيوش الوزير بدر الجمالي حالت دون ذلك، وقد بويع بعد وفاة المستنصر ابنه الأصغر المستعلى بالله وبذلك انشقت الدعوة الإسماعيلية إلى شقين: النزارية والمستعلية وكان الحسن بن الصباح الحميري قد نشأ بالرى في بلاد فارس، وتأثر في شبابه بالدعوة الإسماعيلية الفاطمية وزار مصر والتقى بالمستنصر(١١). وظل الحسن بن الصباح مقيماً في مصر زهاء ثمانية عشر شهراً، كان خلالها موضع حفاوة المستنصر، فأمده بالأموال، وأمره بأن يدعو الناس إلى إمامته في بلاد العجم (٢)، وكان الحسن بن الصباح يرى أن تولية نزار تتفق مع التعاليم الإسماعيلية التي تشترط في الإمام أن يكون أكبر أبناء أبيه (٣)، ولا شك أن إقامة الحسن بن الصباح في مصر أتاحت له التعرُّف على أحوال الدولة الفاطمية، وما آلت إليه الدعوة الإسماعيلية في ظل سيطرة بدر الجمالي، وقد عزم على إقامة الدعوة للمستنصر في فارس وخراسان وحرص على تكوين مجتمع إسماعيلي (١) صرف وحين عاد إلى بلاد فارس بدأ بنشر دعوته إلى نزار رافضاً البيعة للمستعلي معتبراً نفسه نائب الإمام مخططاً لإنشاء دولة إسماعيلية جديدة في المشرق الإسلامي (٥٠).

1-السيطرة على قلعة ألموت عام ١٨٥هـ: اتصل الحسن بن الصباح ببلاط السلاجقة - قبل ذهابه لمصر - مع نظام الملك لدى السلطان ملكشاه، ثم هرب من الري، بسبب نشاطه في الدعوة الإسماعيلية وإيوائه لمجموعة من دعاة الفاطميين، وخرج إلى مصر تلبية لطلب الداعي الكبير عبد الملك بن عطاش ليحضر دروس العلم الباطنية في مصر وليقابل إمامهم المستنصر ويعلن له الولاء وبشكل مباشر، وخرج من الري في طريقه إلى مصر عام ٢٦٥هـ داعياً إلى نحلة القوم، في كل بلد يمر بها، ووصل القاهرة عام ٢٧١ههـ، فاستقبله المستنصر بخفاوة في قصره وتحدثا في شئون الدعوة، وكيف تقام في بلاد العجم، وقال الحسن للمستنصر: من إمامي بعدك؟ قال: ابني نزار، وقد أكرمه المستنصر وأعطاه مالاً، وأمره أن يدعو الناس إلى إمامته (1)، وبعد أن رجع إلى فارس، وبلغ أصفهان سنة ٤٧٣هـ باشر دعوته

<sup>(</sup>١) الخلافة العباسية، فاروق فوزي (٢/ ١٨٨).

<sup>(</sup>٢)، (٣)، (٤) التاريخ الفاطمي د. محمد طقوس، ص ٣٩٢، ٣٩٣.

<sup>(</sup>٥) الخلافة العباسية (٢/ ١٨٨).

<sup>(</sup>٦) الجهاد والتجديد في القرن السادس الهجري، ص ٣١.

السرية، ولما ضيق نظام الملك عليه الخناق، رحل إلى قزوين، واستولى هناك على قلعة «ألموت» الحصينة، وجعلها مقراً له ولجماعته (١)، فتوسعوا وأكثروا الفساد في البلاد (٢).

٧ - مراقب ودرجات اعضاء الدعوة النزارية الباطنية: منذ البداية حاول الحسن الصباح أن يحصن نفسه وأتباعه في قلاع متناثرة في أقاليم وعرة مثل أقاليم بحر قزوين وثبت مركزه في قلعة ألموت بنواحي قزوين سنة ٣٨٤هـ، كما اعتمد أسلوبه على العنف والاغتيال وبث الرعب في نفوس الناس، وكان أول ضحاياه الوزير السلجوقي نظام الملك الذي شدد على الدعوة النزارية وحاربها، كما شارك الحشاشون – فيما بعد – في قتل الخلفاء العباسيين المسترشد والراشد وهددوا ملكشاه السلجوقي وصلاح الدين الأيوبي وأمراء مسلمين. وروج الحسن بن الصباح لنظرية الإمام المستور، وألقى على نفسه مهمة الدعوة له معتبراً نفسه رئيس الدعوة ونائب الإمام، أما الإمام المستور فهو نزار بن المستنصر ومن بعد مقتله أبناؤه، كما ادعى الحسن الصباح بأنه مصدر المعرفة لأنه نائب الإمام المستور وأنه تعلم معرفته من الإمام المعصوم مباشرة وزعم وأخذ يبشر بالعقيدة الباطنية التي تقول إن لكل ظاهر باطنًا ولكل تنزيل تأويلاً وأن الباطن هو المهم لأنه اللب، وكانت تأويلاته تنفق مع نزعته السياسية وأهدافه التي يريد تحقيقها وكانت الدعوة النزارية دعوة منظمة بدقة وأعضاؤها منقسمون إلى مراتب ودرجات (٣).

المرتبة الأولى: مرتبة رئيس الدعوة أو داعي الدعاة، وكان أيضاً يسمى نائب الإمام المستور في بلاد الشام، وسمي «شيخ الجبل».

المرتبة الثانية: كبار الدعاة.

المرتبة الثالثة: الدعاة.

المرتبة: الرابعة: الرفاق.

المرقبة الخامسة: الضراوية وهم الفئة المسلحة في الدعوة التي يشترط فيها التفاني والتضحية في خدمة الدعوة حتى ولو أدى ذلك إلى ألموت الذي اعتبروه أشرف نهاية لأنه يضمن لهم السعادة في جنة الإمام.

المرتبة السادسة: اللاصقون.

<sup>(</sup>١) حركة الحشاشين: محمد عثمان الخشت، ص ٦٥، ٦٦.

<sup>(</sup>٢) الجهاد والتجديد في القرن السادس الهجري، ص ٣٢.

<sup>(</sup>٣) الخلافة العباسية، (٢/ ١٨٩).

المرتبة السابعة: المستجيبون وهم عامة الناس المؤيدون للدعوة (١). وإليك تفصيل مهام دعاة الباطنية:

٣- مهام الدعاة: لقد أنيطت بالدعاة مهام يجب عليهم العمل بموجبها وتحقيقها وتتمثل تلك المهام في الآتي:

أ- أن يبدأ الدعاة بمناقشة الطالب في المسائل الدينية وتفاسير القرآن ويعلموه أن مسائل الدين أمور شديدة التعقيد، ولا يستطيع فهمها إلا رجال كالدعاة الذين تبحروا في درسها، ويأخذون عليه العهد بألا يذيع شيئاً مما يعلمونه من النظريات والشروح.

ب- يعَلّم الطالب أن كل التفاسير والأحكام التي قال بها المجتهدون السابقون خاطئة، باطلة، وأن الأحكام الصحيحة هي التي يقول بها الأئمة الذين تلقوها من الله.

جـ- أن هؤلاء أئمة الإسماعيلية وهم سبعة آخرهم محمد بن إسماعيل.

د- أن الأنبياء الذين تقدموا آل البيت سبعة أيضاً هـم: آدم ونـوح وإبـراهيم وموسـى والمسيح ومحمد علي ومحمد بن إسماعيل.

هــ بيدأ الدعاة بتنفيذ مهمتهم الحقيقية وهي هدم العقيدة الدينية، فيعلمون الطالب ألا يؤمن بالسنّة وأن يرفض تعاليم محمد ﷺ.

و- يسعون إلى إقناع الطالب بأن كل الأديان وما أمرت به من الفروض كالصوم والصلاة وغيرها إن هي إلا أكاذيب وحيل ابتكرت لإخضاع المجتمعات البشرية وأن جميع الشرائع لا بد أن تخضع لشريعة العقل والعلم، ويدللون على أقوالهم بنظريات أرسطو وأفلاطون وفيثاغورس، مما يدل على قوة ارتباطهم وتأثرهم بالفلسفة اليونانية.

ز- يلقًى الطالب تعاليم الثنوية، وبذلك تهدم عقيدة التوحيد الإسلامية وكل صفات الألوهية.

ح- يشكك الطالب في حقيقة الرسالة، ويعلم بأن الرسل الحقيقيين هم رسل العمل الذين يعنون بالشئون الدنيوية كالنظم وإنشاء الحكومات المثلى.

ط- ويدخل الطالب إلى حظيرة الأسوار، ويعلم أن كل التعاليم الدينية أوهام محضة (٢). وهكذا يبدأ الباطنية مع من يدعونه إلى الدخول بمنذهبهم فيشككونه في مبادئ الدين

<sup>(</sup>١) الخلافة العباسية (٢/ ١٩٠).

<sup>(</sup>٢) تاريخ الحركات السرية، محمد عنان، ص ٤٢.

ونصوصه وتعاليمه وينتهون به في النهاية إلى الخروج من الدين بالجملة (١).

الدكتور الخطيب يربط بين هذه الأساليب والحيل لهذه الفرقة وبين أساليب ومراحل التدرج عند الماسونية في عصرنا الحاضر، فيقول: والمطلع على أساليب الماسونية في العصر الحاضر، وطرق الدخول فيها، والتكريس الذي تمارسه على الدخول في محافلها، يستطيع أن يقارن بين أساليب الباطنية عموماً وبالأخص الإسماعيلية، وأساليب التكريس الماسوني، بحيث لا نبتعد عن الحقيقة إذا قلنا إن هناك خيطاً رفيعاً يجمع بين الباطنية والماسونية، يمكن أن نرده إلى اليهودية العالمية التي استطاعت أن توجد الباطنية وفرقها في القديم، والماسونية العالمية ومؤسساتها في العصر الحديث (٢). من هذا العرض يتضح أن الغاية القصوى من هذه الأساليب والحيل التي اتخذها دعاة الإسماعيلية إثارة الشكوك وزعزعة العقيدة الإسلامية وهدم المبادئ والقيم الاجتماعية والأدبية ومحاربة النظم السياسية (٣)، وقد كان لتلك الدعوة وما قامت عليه من أسس وتنظيمات سرية هذه الحقيقة أثر كبير في نشر المذهب الإسماعيلي، ويعزز أحد دعاة الإسماعيلية المعاصرين هذه الحقيقة أث فيقول: إنه بفضل هذا التنظيم الدقيق انتشرت الحركة الإسماعيلية بشكل لم تعهده أية دعوة في العالم (٥)، بل إن الحركة في جملتها مدينة لوجودها حتى اليوم بشكل لم تعهده أية دعوة في العالم (٥)، بل إن الحركة في جملتها مدينة لوجودها حتى اليوم بلك تاك التنظيمات وتلك المراتب. كما يقول عارف تامر (٢).

3- مراحل الدعوة: وللإسماعيلية حيل ووسائل يصطادون الناس بها، يتدرج بها الداعي مع المستجيب من مرحلة، ابتدعوها ليسلحوا أتباعهم بها اعتقاداً منهم أن كل هذه الحيل والمراحل مشروعة لبلوغ المآرب الدنيوية: لا حقيقة في هذا الوجود. وكل أمر مباح (٧).

#### وأولى هذه الحيل والمراحل:

أ- التفرس: ومن شروطه القوة على التلبيس، ومعرفة حال المدعو؛ لذا منعوا إلقاء البذرة في الأرض السبخة، والتكلم في بيت فيه سراج؛ بمعنى أن من لا أمل في إغوائـه لا ينبغي أن يضيع الوقت معه، كما لا ينبغي محاولـة نشـر الـدعوة في بلـد فيـه شـخص

<sup>(</sup>١) الإسماعيلية المعاصرة، محمد أحمد الجوير، ص ٦٥.

<sup>(</sup>٢) الحركات الباطنية في العالم الإسلامي، د. محمد أحمد الخطيب، ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٣)، (٤) الإسماعيلية المعاصرة، ص ٦٦.

<sup>(</sup>٥) تاريخ الدعوة الإسماعيلية، مصطفى غالب، ص ٣٤. (٦) القرامطة، عارف تامر، ص ٦٩.

<sup>(</sup>٧) الإسماعيلية المعاصرة، ص ٦١.

متنور بنور الإسلام <sup>(۱)</sup>.

ب- التأنيس: بعث الأمن والطمأنينة في نفوس المدعوين وتـزيين مـذهب الشـخص في
 عينه، ثم سؤاله عن تأويل ما يعتقد.

جـ- التشكيك: زعزعة عقيدة المدعو بإلقاء أسئلة عليه، كسؤاله عن معاني حروف الهجاء في أوائل السور مثلاً.

د- التعليق: ترك المدعو متأرجحاً في عقيدته متلهفاً إلى معرفة المذهب الإسماعيلي.

هـ- الربط: وهـو أن يـربط لسـان المـدعو بأيمـان مغلظـة وعهـود مؤكـدة بـألا يفشـى ما سمعه.

و- التدليس: وهو لجوء الداعي إلى التمويه وإغراء المدعو، وتشويقه للدخول إلى المذهب الإسماعيلي، مع بيانهم للمدعو أن الظواهر عذاب وأن الرحمة في الباطن، متاولين الآية الكريمة ﴿فَضُرِبَ بَيْنَهُمْ بِسُورٍ لَّهُ بَابٌ بَاطِنُهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِس قِبَلِهِ الْعَذَابُ ﴾ [الحديد، ١٣].

ز- التأسيس: تثبيت المعلومة والحقائق التي أدلى بها الـداعي للمستجيب حتى تستقر في ذهنه.

ح- الخلع أو السلخ: يقصد به إقصاء المدعو عن المذهب السني نهائياً (٢).

0- منطلقات المحركات الباطنية: إذا أراد الباحث أن يفهم أساليب الدعوة الباطنية وكيفية نشرها بين الناس وسر انتشارها، ينبغي له الوقوف على طبيعة منطلقاتها العامة التي انطلقت منها أولاً والتي يمكن تلخيصها بما يأتي:

أ- الشمولية: حاولت الحركة الباطنية تشكيل بنية الفكر الباطني في صورة مذهب جامع شامل، يقوم على الجمع والتلفيق بين عقائد شتى، متنوعة ومتباينة في أصولها ومصادرها بحيث تجد هوى في نفوس جماعات مختلفة في العنصر والدين من مزدكيين ومانويين وصابئين ويهود ومسيحيين ومسلمين (٦)، وهي قاعدة فكرية مركبة من شأنها أن تستهوي أناساً من مشارب شتى باعتبارها تبشر بحرية الفكر والعقيدة، وتدعو إلى ديانة أعمية تزول فيها الفوارق ودواعي الاختلاف، وقد نقلت المصادر جملة من عباراتهم الدالة على

<sup>(</sup>١) الإسماعيلية المعاصرة، ص ٦١.

<sup>(</sup>٢) فضائح الباطنية، ص ١٣١، ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) أصول الإسماعيلية، ص ١٩٤، ١٩٥.

هذا المعنى لعل من أكثرها تعبيراً عن ذلك قولهم (١): وينبغي لإخواننا أيّدهم الله ألا يعادوا علماً من العلوم أو يهجوا كتاباً من الكتب ولا يتعصبوا على مذهب من المذاهب لأن رأينا ومذهبنا يستغرق المذاهب كلها ويجمع العلوم جميعها (٢).

ب-انتقاء الدعاة: عملت هذه الحركة على انتقاء الداعى إلى دعوتهم في حدود مواصفات دقيقة تواضعوا على ضرورة توافرها فيه، إذ هو الأداة التي يتوصل بها إلى أفراد المجتمع والنافذة التي تظل بها الدعوة الباطنية على العالم الخارجي، ومن أبرز الصفات التي ينبغي أن تتوافر في الداعي أن يكون فطناً ذكياً صحيح الحدس صادق الفراسة متفطناً للبواطن بالنظر إلى الشمائل والظواهر، وأن يكون في أسلوب عمله متبعاً لثلاثة أمور:

- أن يميز من يجوز أن يطمع في استدراجه بلين عريكته لقبول ما يلقي إليه من العقائد والمبادئ المخالفة لما ألفه واعتقد به أصلاً.
- أن يكون ذكي الخاطر قوي الحدس في القدرة على تعبير الظواهر وردها إلى البواطن.
  - أن يدرس عقيدة المدعو وميله في طبعه ومذهبه قبل الإقدام على مخاطبته.

ولكي يتمتع الداعي بهذه الصفات لابد من إعداده إعداداً خاصاً في مدارس معينة تستطيع أن تقدم له كل أساليب الحيلة وصنوف المعرفة، وقد قامت الدولة الفاطمية العبيدية، بإنشاء المدارس السرية الخاصة بإعداد الدعاة، فكانت أولى هذه المدارس في مدينة المهدية قاعدة الدولة الفاطمية العبيدية في عهد مؤسسها عبيد الله المهدي ثم راجت في المنصورية في عهد حفيده المنصور، ثم في القاهرة في عهد المعزّ ومن جاء بعده من حكام العبيديين فكانت هذه المدارس تخرج الدعاة الذين ينبثون في عامة البلاد الإسلامية ينشرون هذا المذهب ويكونون على اتصال دائم بمركز الدعوة والدولة (٣).

ج-السرية: تشكل البنية التنظيمية للجمعيات الباطنية بصورة جمعيات سرية لها درجاتها ورموزها ومراتبها ودعاتها وقادتها وأساليب عملها المتقنة، ولهذه الجمعيات السرية عهود ومواثيق مقدسة واحتفالات دينية تضفي من خلالها على هياكلها التنظيمية معنى القداسة الروحية (1)، ويشير ابن النديم إلى هذه السرية عند كلامه عن بني القداح أساس البلاء في الحركات الباطنية بقوله: وقد كان قبل بني القداح قريب عمن يتعصب للمجوس ودولتها،

<sup>(</sup>١) التسلل الباطني في العراق، مكى خليل، ص ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) رسائل إخوان الصفا، نقلاً عن التسلل الباطني في العراق، ص ١٢٦.

 <sup>(</sup>٣) عبيد الله المهدي، حسن إبراهيم حسن، ص ٥٨.

وتجرد لردّها في أوقات، منها بالجاهرة، ومنها بالحيلة سراً، فأحدثوا لذلك في الإسلام حوادث منكرة (١)، وكانت هذه السرية تشمل سرية الوسائل وسرية الأهداف معاً، كما تشمل السرية رجالات هذه الحركة (٢)، ويشير الدكتور حسن إبراهيم حسن إلى شدة السرية في الحركة العبيدية (٣) الفاطمية، ولذلك آمنت معظم الفرق الباطنية باستتار الإمام الذي لا ينبغي أن يتفوه باسمه، أو قالت بغيبته وعدم ظهوره إلاّ حينما يجد الوقت المناسب لذلك (١).

د-اختيار البيئة الملائمة: اهتمت الدعوة الباطنية بدراسة البيئة التي تحاول أن تبث فيها أفكارها وعقائدها وتنشئ فيها تنظيماتها، فكانت تشترط على دعاتها الذين تميزوا بقوة الذكاء وحضور الفطنة، أن يكونوا متوقدي الفراسة في اختيار المناطق التي ينشرون فيها أفكارهم وانتقاء الشرائح الاجتماعية التي يمكن أن تتقبل دعوتهم وأن يميزوا «بين من يجوز أن يطمع في استدراجه ويوثق بلين عريكته لقبول ما يلقى إليه على خلاف معتقده، فرب رجل جمود على ما سمعه لا يمكن أن ينتزع من نفسه ما يرسخ فيه، فلا يضعف الداعي كلامه مع مثل هذا، وليقطع طمعه منه، وليلتمس من فيه انفعال وتأثر بما يلقي إليه من الكلام» (٥) لذلك انتشرت الدعوة الباطنية في البيئات التي يكثر فيها الجهل والضلالات، وبلاد الأعاجم التي جهل عوامهم فيها الإسلام بسبب جهل عوامهم باللغة العربية ورسوخ كثير من الديانات والمذاهب القديمة، كبلاد المشرق، وقد اهتم دعاة الباطنية بهذه الأصناف من الناس في دعوتهم (٢):

- العوام والجهلاء من أهل السواد وجفاة الأعاجم وسفهاء الأحداث، عمن لم يطلعوا على الإسلام حق الاطلاع، قال الغزالي: ولعل هذا الصنف هم أكبر الناس عدداً، وكيف يستبعد قبولهم لذلك ونحن نشاهد جماعة في بعض المدائن القريبة من البصرة يعبدون أناسا يزعمون أنهم ورثوا الربوبية من آبائهم المعروفين بالشباسية (٧). وقد اعتقدت طائفة في علي الله السماوات والأرض رب العالمين (٨).

- الموتورون الحاقدون من أبناء الأكاسرة والدهاقين وأولاد المجوس الذين انقطعت الدولة عن أسلافهم بدولة الإسلام فاستمكن الحقد في صدورهم كالداء الدفين، فإذا ما وجد من يحركه اشتعلت نيرانه في قلوبهم، فأذعنوا لآية دعوة تشوقهم إلى إدراك ثأرهم من المسلمين.

(٢) التسلل الباطني في العراق، ص ١٢٩.

(٤) التسلل الباطني في العراق، ص ١٣٠.

<sup>(</sup>١) الفهرست، لابن النديم، ص ٣٩.

<sup>(</sup>٣) عبيد الله المهدي، ص ٢٧١، ٢٧١.

<sup>(</sup>١) عبيد الله المهدي، ص ١٣٢.(٥) المصدر السابق، ص ١٣٢.

 <sup>(</sup>٦) منسوبة إلى شباس أوابن الذي كان بالبصرة في سنة ١٤٥٠.

<sup>(</sup>۷) فضائح الباطنية، ص ٣٤.

<sup>(</sup>٨) التسلل الباطني في العراق، ص ١٣٣.

- الطامحون إلى التسلط والاستيلاء على مقاليد الأمور من غير كفاءة في أنفسهم ولا مزية يمتازون بها، ممن يريدون القفز إلى الحكم على أكتاف المضلل بهم من جهلة الناس، ويظهر ذلك جلياً من دراسة سير الطامحين الذين قاموا بحركات مسلحة وقوّادهم، واستمالة بعض رجالات الدولة العباسية. كما حدث مع البساسيري.
- أدعياء العلم والمعرفة ممن يعملون على التميز عن عامة الناس ويترفعون عن مشابهتهم، ويزعمون أنهم المطلعون وحدهم على الحقائق وأن بقية الخلق لا يفهمون من الأمور إلا ظواهرها، فيجتهدون بتعلم هذه المعارف الغريبة مخالفة لبقية الناس (١).
- اتباع فرق الغلاة ممن شوّهوا الإسلام واعتقدوا فيه اعتقادات ليست منه، وتدينوا بسب الصحابة من المهاجرين والأنصار حيث وجدوا في الحركة الباطنية ما يساعدهم على تحقيق أغراضهم، ونشر مبادئهم الخسيسة.
- الملحدون من الفلاسفة والثنوية والمتحيرة في الدين ممن اعتقدوا أن الشرائع قوانين ملفقة وقد عمل زعماء الباطنية على إكرامهم وإغداق ذخائر الأموال عليهم فانحازوا إليها طلباً للدنيا وحطامها وهؤلاء الذين ألفوا لهم الكتب ولفقوا الشبه مستخدمين معارفهم في شروط الجدل وحدود المنطق، ودلوا مكامن التلبيس والمغالطة فيها تحت عبارات كلية وألفاظ مجملة مبهمة قلما يهتدي الناظر الضعيف إلى فك تعقيداتها وكشف الغطاء عن مكامنها، وتدليسها، بل يقف في كثير من الأحيان معجبًا بها هياباً منها لعدم قدرته على فك رموزها ومعرفة المقصود منها (٢).
- الإباحيون بمن استولت عليهم الشهوات فاستدرجتهم متابعة اللذات واشتد عليهم وعيد الشرع وثقلت عليهم تكاليفه، فسارعوا إلى هذه الدعوة واستحسنوها لتوافق مذهبها مع مذهبهم في هذا الجال ودافعوا عنها وحاولوا نشرها بين الناس تحقيقاً لأغراضهم، ونشراً لمبادئهم.

هـ طبيعة المرشد الروحي: يتضح من دراسة تاريخ الحركات الباطنية أن زعماءها وقادة جمعياتها السرية وحركاتها المسلحة كانوا في الأغلب الأعم شخصيات تحسن استخدام أساليب الشعوذة والمخاريق والتظاهر بالولاية والتأله، وتضفي على ذاتها سمات المرشد الروحي، الذي يختص بصفات المنقذ الإلهي الموعود، ونظراً لما لهذا الداعي المتزعم من

<sup>(</sup>١) التسلل الباطني في العراق، ص ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ١٣٥.

صفات روحية فائقة فليس أمام حشد المريدين وقطعان الأتباع المقلدين لـه إلا الـدخول في طاعته، والامتثال لأوامره والانصياع لتوجيهاته، بلا نظر وتبصر وتحقيق، فيتحولون في الغاية والنهاية إلى أدوات صمّاء جامدة لا إرادة لها ولا تدبير يحركها الزعيم المتألـه الروحي، كما شاء وأراد فهو المطاع الذي تنحسر إزاء إرادته ومشيئته إرادة الجميع.. يفعلون ما يؤمرون بلا عقل أو وعى أو ضمير (١).

و-التدرج في القيادة والمسئولية وكسب المؤيدين والأتباع وعدم كشف أسرارهم الكبرى إلى المتدرجة في القيادة والمسئولية وكسب المؤيدين والأتباع وعدم كشف أسرارهم الكبرى إلى كل أحد من الناس إلا بعد تدرجة في مراتب التنظيم على وفق خطة مدروسة دقيقة يتوقف فيها الداعي مع من يريد كسبه إلى المرحلة التي يراها مناسبة له، ثم يستمر مع من يجد في نفسه قبولاً واستعداداً، فيكشف له أسرار الدعوة الخفية في نهاية الأمر بعد أن يكونوا قد وثقوا به الوثوق كله وأخذوا عليه العهود والمواثيق. وقد ذكر ابن النديم ما يؤيد التدرج في الدعوة الباطنية من خلال كتابهم «البلاغات السبعة» وقال: لهم البلاغ الثاني لفوق هؤلاء قليلاً، كتاب البلاغ الثالث لمن دخل في المذهب سنة، كتاب البلاغ الرابع لمن دخل في المذهب سنتين، كتاب البلاغ السابع وفيه سنتين، كتاب البلاغ السابع وفيه نتيجة المذهب والكشف الأكبر (٢) وذكر ابن النديم أن كتب الباطنية كانت شائعة متداولة بين الناس أيام معز الدولة البويهي وأن الدعاة منبثون في كل صقع وناحية (٢).

7 - من أساليب الباطنية: حاول دعاة الباطنية خداع جماهير الناس بأساليب عديدة منها:

أ- مظاهر التدين: عمل زعماء الدعوة الباطنية على التظاهر بالإسلام والالتزام بتعاليمه والغلو فيه من أجل الوصول إلى غاياتهم وتحقيق برامجهم الداعية إلى هدم الشريعة الإسلامية ومن ثم إدخال التأثيرات الغربية في دائرة الفكر الديني الإسلامي (3)، يقول ابن الجوزي: إن الثنوية والمجوس أرادوا إرجاع عماليكهم وإبطال الإسلام ولكنهم رأوا ضرورة إخفاء مقاصدهم بالتستر بالإسلام (٥).

وقد أشار الغزالي إلى تظاهر دعاتهم بالتدين والأخلاق الفاضلة في أول اجتماعهم مع المبتدئين، قال: وقد رسموا للدعاة والمؤذنين أن يجعلوا مبيتهم كل ليلة عند واحد من المستجيبين، ويجتهدوا في استصحاب من له صوت طيب في قراءة القرآن ليقرأ عندهم زمانا،

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) التسلل الباطني في العراق، ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٥) المنتظم (٥/ ١١٠).

ثم يتبع الداعي ذلك كله بشيء من الكلام الرقيق وأطراف من المواعظ اللطيفة الآخذة بمجامع القلوب، ثم يردف ذلك بالطعن في السلاطين وعلماء الزمان وجهال العوام، ويذكر أن الفرج منتظر من كل ذلك ببركة أهل بيت رسول الله وهو فيما بين ذلك يبكي أحياناً ويتنفس الصعداء، وإذا ذكر آية أو خبراً ذكر أن لله سراً في كلماته لا يطلع عليه إلا من اجتباه الله من خلقه وميزه بمزيد لطفه، فإن قدر على أن يتهجد بالليل مصلياً وباكياً عند غيبة صاحب البيت، ثم إذا أحس بأنه اطلع عليه عاد إلى مبيته واضطجع كالذي يقصد إخفاء عبادته (١).

ب-الانتساب إلى آل البيت والدعوة إليهم: يقول أبو عثمان العراقي الحنفي: ومن وصاياهم أن يتشيع الداعي لأهل الشيعة ويستميلهم ويظهر من نفسه أنه منهم ويظهر لهم ما فعل بأهل البيت، كيف قتلوا وكيف سبيت ذراريهم ونساؤهم، ويكتب معايب الصحابة (۱) بالكذب والافتراء. ويقول الدكتور عبد الله سلوم:.... إن التستر في الولاء لآل بيت الرسول على وسيلة تحقق لهم غرضين في آن واحد:

- الإمعان في التستر والحماية على مواقفهم وعدم تعرضهم للاتهام والانتقام.
- الإساءة لآل البيت من خلال إضفاء صفات عليهم لا يقرها الشرع (٣). والأدلة التاريخية تبين أن عدداً كبيراً منهم إما ادعى نصرة آل البيت والأخذ بحقهم، وإما ادعى أنه من صلبهم يعمل على الأخذ بحقه في ولاية المسلمين (٤)، وكانت أشد الدعوات خطورة دعوة العبيديين الذين زعموا أنهم فاطميون وتمكنوا من تكوين دولة استولت على كثير من بقاع العالم الإسلامي وهددت الخلافة الإسلامية العباسية (٥).

ج - نصرة المستضعفين: من الشعارات التي رفعتها الحركات الباطنية الدعوة إلى نصرة المستضعفين وتحقيق العدل والإنصاف وقهر الظالمين وإقامة دولة العدالة والإنصاف (٢٠).

د - المتقية: أجازت الشريعة الإسلامية استعمال التقية في حالات قليلة جداً وفي حدود ضيقة جداً أيضاً، ولكن الغلاة والباطنية استعملوها بأكثر من الحد الذي تجيزه شريعة الله عز وجل بل أصبحت دينًا لهم يتدينون به (٧). فقد عملت الحركات الباطنية على مخاطبة الفئات والشرائح الاجتماعية المتنافرة بما تشتهي وبما يحقق مصالحها الذاتية، ويميزون لخطاب كل فئة

<sup>(</sup>١) التسلل الباطني في العراق، ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٢) الفرق المتفرقةُ بين أهل الزيغ والزندقة، ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) الغلو والفرق الغالية، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>٥، ٦) المصدر نفسه، ص ١٥٦.

<sup>(</sup>٤) التسلل الباطني في العراق، ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه، ص ١٥٨.

عبارات يلبسونها ثوب الخداع ويتسترون على حقيقتها، ويقدمون لبعضهم وعوداً مختلفة عن الوعود التي يقدمونها للبعض الآخر من أجل جمع كميّة من المؤيدين (١)، ويقول الغزالي عن الحركة الباطنية ودراسة دعاتها لطبائع الناس وميولهم ووضع الخطط المناسبة لكسبهم ومخاطبتهم بما تشتهي أنفسهم: فإن رآه مائلاً إلى الزهد والتقشف دعاه إلى الطاعة والانقياد واتباع الأمر من المطاع وزجره عن اتباع الشهوات وندبه إلى وظائف العبادات، وتأدية الأمانات؛ من الصدق وحسن المعاملة، والأخلاق الحسنة، وخفض الجناح لذوي الحاجات، ولزوم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وإن كان طبعه مائلاً إلى المجون والخلاعة قرر في نفسه أن العبادة بله وأن الورع حماقة وأن هؤلاء المعذبين بالتكاليف مثالهم مثال الحمر المعناة بالأحمال الثقيلة، وإنما الفطنة في اتباع الشهوة ونيل اللذة وقضاء الوطر من هذه الدنيا المنقضية التي لا سبيل إلى تلاقي لذاتها عند انقضاء العمر (٢).. إلخ.

ه- استمالة بعض رجالات الدولة والتنسيق معهم: من الأساليب التي اتبعتها هذه الحركات في محاولة السيطرة على الدولة العباسية، كسب بعض ذوي النفوذ من الأمراء والقواد والأعاجم الحبين للسلطان والسيطرة من غير اعتبار لمبدأ أو دين، ومن أمثلة ذلك ما قام به المؤيد هبة الله الشيرازي من استهداف مقدم الأتراك أبي الحارث البساسيري بالدعوة الفاطمية وقد كان هذا المقدم يشغل آنذاك منصب رئيس الأتراك في عهد الخليفة القائم وقد تلقى دعمًا ماديًّا وعسكريًا للسيطرة على العراق (٣) وقد مر ذكر فتنته.

و - استخدام الإرهاب والعنف: ومن أساليبها استخدام الإرهاب والهجمات المسلحة ضد الخصوم (٤)، فسوف نرى بإذن الله أعمالهم الوحشية في هذا المضمار.

٧- رسالة السلطان جلال الدين ملكشاه إلى حسن الصباح: كانت سياسة ملكشاه تجاه حركة حسن الصباح تتراوح بين المهادنة لهم حيناً، ومقاومتهم حيناً آخر، فعندما استولى الحسن الصباح على قلعة ألموت في عام ٤٨٣هـ وانتشر فدائيوه يغتالون الآمنين، أرسل له ملكشاه الإمام أبا يوسف يعقوب بن سليمان وكان فقيهاً عالماً بالأصول على مذهب أهل السنة لمناظرتهم، ولكن يبدو أن هذه المناظرة لم تحقق الهدف الذي تطلع إليه ملكشاه من محاولة إقناعهم بالحكمة والموعظة الحسنة، ومن ثم لجأ إلى العمل المسلح فأرسل الأمير أرسلان طاش سنة ٤٨٥هـ فحاصر قلعة ألموت، ولكن هزم، كما أرسل في العام ذاته أحد قواده فحاصر قلعة «ديرة» وهي مركز آخر من مراكزهم، ويبدو أن الباطنية التابعة لحسن قواده فحاصر قلعة «ديرة» وهي مركز آخر من مراكزهم، ويبدو أن الباطنية التابعة لحسن

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ، ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>١) التسلل الباطني في العراق، ص ١٥٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص١٦٢، ١٦٣.

الصباح أصبحوا شوكة حتى إن ابن كثير عندما تحدث عن أهم أحداث عام ٤٩٤هـ قال: فيها عظم الخطب بأصبهان ونواحيها بالباطنيّة، فقتل السلطان منهم خلقاً كثيراً، وأبيحت ديارهم وأموالهم للعامَّة، كلِّ من يقدرون عليه فلهم قتله وماله، وكانوا قد استحوذوا على قلاع كثيرة، وأوّل قلعة ملكوها في سنة ٤٨٣هـ، وكان الذي ملكها الحسن الصبّاح، أحمد دعاتهم، وكان قد دخل مصر وتعلُّم من الزنادقة الذين كانوا بها، ثم صار إلى تلك النواحي ببلاد أصبهان، فكان لا يدعو إلا غبيًّا لا يعرف يمينه من شماله، ثم يطعمه العسل بالجوز والشونيز(١)، حتى يحترق مزاجه ويفسد دماغه، ثم يذكر له شيئاً من أخبار أهل البيت ويكذب له من أقاويل الرافضة الضُّلال، أنهم ظُلِمُوا ومُنعُوا حقَّهم، ثم يقول له: فإذا كانت الخوارج تقاتل مع بني أميّة لعليّ، فأنت أحقُّ أن تقاتل في نصرة إمامك علي بن أبي طالب، ولا يزال يسقيه من هذا وأمثاله حتى يستجيب له، ويصير أطوع له من أبيه وأمَّه، ويظهر لــه أشياء كثيرة من المخرقة والنّيرنجات والحيل التي لا تروج إلا على الجهال، حتى التـفُّ عليــه بشر كثير وجم غفير، وقد بعث إليه السلطان ملكشاه يتهدده ويتوعّده وينهاه عـن بعثـه الفداويّة إلى العلماء (٢)، وهذا نص رسالة ملكشاه إلى الحسن الصّباح: أنت حسن صباح قد أظهرت ديناً وملة جديدة فأغريت الناس وخرجت على ولي عصرك، فجمعت حولك بعض سكان الجبال ثم أغويتهم بكلامك حتى حملتهم على قتل الناس وطعنت في الخلفاء العباسيين الذين هم خلفاء الإسلام وبهم استحكم قوام الملك والملَّة ونظام الدين والدولة، فعليك أن ترجع عن هذه الضلالة وتكون مسلماً وإلا فقد عينت لك جيوشاً وأرجأت توجهها حتى تجيء إلينا أنت وجوابك، وحذار حذار على نفسك ونفوس تابعيـك فارحمهـا ولا تلقها في ورطة الهلاك، ولا تغتر باستحكام قلاعـك ولتعتقـد حقيقـة أن قلعـة (ألمـوت) المستحكمة لو كانت برجاً من بروج السماء لجعلتها أرضاً يبابا ولساويتها مع التراب بعنايـة الله تعالى (٣). فلما قرأ الكتاب بحضرة الرسول، قال لمن حضره من الشباب: إنّي أريد أن أرسِلَ منكم رسولاً إلى مولاه، فاشرأبَّت وجوه الحاضرين منهم، ثم قال لشاب منهم: اقتل نفسك. فأخرج سكِّيناً فضرب بها غُلْصَمتَه (١)، فسقط ميِّتاً، وقال لآخر منهم: ألق نفسك من هذا الموضع، فرمى نفسه من رأس القلعة إلى أسفل خندقها فتقطع. فقال للرسول: هذا الجواب (٥). وجاء في رواية: أخبر سيدك أن عندي من هؤلاء عشرين ألفاً هذا حد طاعتهم لي. فعاد الرسول إلى السلطان فأخبره بما رأى فعجب من ذلك،

<sup>(</sup>١) الشونيز: الحبة السوداء. (٢) البداية والنهاية (١٢٥/١٥).

<sup>(</sup>٣) نظام الملك، عبد الهادي محمد رضا، ص ٦٠٥. ﴿ ٤) الغلصمة: رأس الحلقوم بشواربه.

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية (١٦/١٧١).

وترك كلامهم (۱). وقد وضعت وفاة ملكشاه في عام ٤٨٥هـ حداً لهذه المحاولات التي قام بها (۲)، على أنه يلاحظ أن ملكشاه لم يبذل في مقاومتهم جهداً يتناسب مع قوته ومكانته فلم يتوجه بنفسه – مثلاً – لحربهم كما فعل في مناسبات كثيرة عندما كان يتهدد دولته خطر من الأخطار، كما أنه صم أذنيه عن نصائح وزيره نظام الملك عندما حذره من أخطار هذه الفئة، ولعل العذر الوحيد الذي يغفر لملكشاه سلوكه هذا أنه لم يمتد به العمر طويلاً بعد استيلاء الحسن على قلعة ألموت، وربما لو أنه مد في أجله لكان من المكن أن يكون له مواقف (۳) أكثر حزماً.

٨- جواب حسن الصبَّاح إلى السلطان ملكشاه السلجوقي: حرص الحسن الصبّاح على مراسلة السلطان ملكشاه لعلم يـؤثر فيـه أو يجعلـه يتعـاطف معـه وإليـك شـيئًا مـن الرسالة:.... والآن أشرح شيئاً من أحوالي واعتقادي متمنياً أن يصغى السلطان إلى ويعيرني فكره وألا يشاور في أمري من أركان دولته لا سيما «نظام الملك» لأن عدائي وخصومتي معهم غير خافية على السلطان، ثم بعد ذلك لا بد لي ولا مفر من اتباع رأي الملك المطاع الذي يحصل لديه كلامي ويتحققه من كتابي، وإذا خالفت أنا حسن ذلك الرأي السديد فإنى أعد نفسي خارجاً عن دين الإسلام، أمّا إذا اتبع السلطان في أمري هؤلاء الخصوم فإنه يجب علىّ حينذاك أن أحتاط لنفسي وأفكر في أمري لأن أمامي خصمًا قويًّا يجعل الباطـل حقـاً ويضع الحق محل الباطل، كما فعل كثيراً ولا سيما بالنسبة إلىّ فلا يكن ذلك خفياً عـن رأي السلطان وفكره. أما حال هذا العبد فإن أبي كان مسلماً على مذهب الإمام الشافعي المطلبي، ولما بلغت الرابعة من عمري أرسلني أبي إلى المكتب لتحصيل العلوم ولم أبلغ الرابعة عشرة حتى مهرت في سائر أنواع العلوم خصوصاً، علوم القرآن والحديث ثم جاء دور الدين، فنظرت في كتب الشافعي فرأيت في فضل أولاد النبي ﷺ وآله وإمامتهم روايات كثيرة، فملت إلى جانبهم وأصبحت أفحص وأتجسس وأفتش عن إمام الوقت، ثم بلغ بي الحال بواسطة حكام العصر أن وقعت في أعمال الدين التي يستكبرها ويستعظمها الناس حتى نسيت تلك الفكرة وغفلت عن ذلك الجد والعمل الأولى وأصبح قلبي كله منصرفاً إلى الدُّنيا وخدمة المخلوق، أمَّا عمل الآخرة فقد جعلته ورائي ظهرياً ولكن الله تعمالي لم يسرض لي بذلك فحرك عليّ خصمائي حتى أخرجوني منه بالقهر والاضطراب فهربت وسحت في البلدان والصحاري وقد لحقتني من ذلك أتعاب وزحمات كثيرة. كما لم يخف على السلطان

<sup>(</sup>١) المنتظم (٩/ ١٢١).

<sup>(</sup>٢) التاريخ السياسي والفكري للمذهب السني، ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ١٣٦.

حالى مع نظام الملك ولمَّا أخرجني الله من تلك الهلكة علمت أن الإعراض عن الخالق والتوجه إلى المخلوق لا يثمر إلا كما أثمر لي، لذلك قمت بعزم الرجال إلى العمل الديني وطلب الآخرة وانتقلت من الري إلى بغداد وأقمت هناك مدة غير قصيرة حتى اطلعت على الأحوال والأوضاع وتفحصت عن حال الخلفاء وزعماء الدين فرأيت أن هـؤلاء العباسـيين خارجون عن مراتب المروءة والفتوة الإسلامية حتى أيقنت أن بناء الإسلام والديانة إن كان قائماً على إمامة هؤلاء وخلافتهم فإن الكفر والزندقة أولى وأحسن من ذلك الدين، فغادرت بغداد إلى مصر وفيها خليفة الحق الإمام المستنصر بالله ففتّشت حاله وقست خلافته بخلافة العباسيين فرأيته أحق فأقررت به ورفضت خلافة العباسيين، لذلك فقد أرسل بنـو العبـاس إلى أمير الجيوش ثلاثة بغال ذهباً عدا سواها من الأصوال والهدايا وأوعزوا إليه أن يرسل إليهم حسن صباح أو يبعث إليهم برأسه، وحيث إن عناية المستنصر كانت تشملني يومذاك فقد نجوت من تلك الهلكة، ثم لمّا كان العباسيون قد حرّكوا أمير الجيوش وأغروه بالأموال ارتأى ترشيحي إلى الروم داعياً الإفرنج والكفار إلى دين الحق، ولما سمع الإمام بذلك جعلني في كنفه وتحت رعايته ثم بعد ذلك دفع إليّ منشوراً وأمرني بإرشاد الناس إلى طريـق الحـق بكل ما أوتيت من قوة ومعرفة وأن أطلعهم على إمامة خلفاء مصر وحقيقتهم، فإذا نظر السلطان إلى سعادة ﴿أَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩]. فلابد أنه لم يعرض. وجاء في الرسالة أنه قال: بل إن هذا الدين الذي أنا عليه اليوم هو الذي كان في زمن رسول الله ﷺ وأصحابه، وسيبقى هذا مذهب الحق حتى يـوم القيامــة، والآن فـإن ديني هو دين الإسلام. أشهد أن لا إلـه إلا الله وأشهد أن محمـداً رسـول الله. لم ألتفـت إلى الدنيا ولا إلى أعمالها بل كل عمل أعمله وكل قول أقوله لم يكن إلا خالصاً مخلصاً لدين الحق، وإني لأعتقد أن أولاد النبي عليه أحق بخلافة أبيهم من أولاد العباس وأليـق بهـا مـن غيرهم، فإن رضيت أنت (ملكشاه) أن تكون هذه المملكة العظيمة التي تحملت في قبضها واستملاكها هذه الزحمات والمشقات الكثيرة وبذلت نفوس هاتيك الجنود المجندة حتى ملكتها من أقصى الشرق إلى أقصى الغرب ومن محاذاة القطب الشمالي إلى الهند تصبح خارجة من أيدي أولادك ويصبح أولادك مشردين في أنحاء المعمورة أينما وجدوا قتلوا وصلبوا. أقـول: إذا رضيت بهذا فسترضى بالخلافة لهؤلاء، فكيف ببني العباس وهم أناس أذكر لك قليلاً مما شاهدته أنا بنفسي منهم فأقول: إنهم في كل دين وملة لا يرتضيهم كل أحد ولـن يرتضيهم وإذا حصل من لم يقف على حالهم فيعتقد بهم ويرى أحقية خلافتهم فإني قد وقفت على أعمالهم وأحوالهم كيف يسوغ لي أن أقبلهم وأعتقد بأحقيتهم؟ فإذا كان السلطان بعد اطلاعه ووقوفه على هذا الحال لن ينهض إلى دفعهم ورفع شرهم عن رءوس المسلمين فإني

لا أعلم كيف يجيب ربه يوم القيامة عندما يسأله عنهم؟ وكيف ينجو من جوابـه؟ هـذا هـو ديني مُنَذ كنت وما دمت حيّاً، لم أنكر ولا أنكر الخلفاء الراشدين الأربعة ولا العشرة المبشـرة بل إن حبّهم في قلبي كان ويكون وهو كائن ولم أجد ديناً جديداً لم أكن اتخذته قبلاً ولم أظهـر ديناً ومذهباً لم يكن قبلي، وأن مذهبي هو المذهب الذي كان لدى الصحابة في زمن الرسول وسيكون إلى يوم القيامة، والآن نأتي إلى القول بأني وأتباعي قـد عصـينا بـني العبـاس وطغينا عليهم: إن كل مسلم مطَّلع عارف بدينه وملته، كيف لا يشنِّع على قوم بـدؤهم ونهايتهم كان وهو كائن وسيكون على التزوير والتدليس والفسق والفجور والفساد وإن أحوالهم وأفعالهم وإن لم تكن مستورة ومختفية على العالم، غير أني أجملها لتكون لي الحجـة على حضرة السلطان، نذكر أولاً أعمال أبي مسلم الخراساني، ذلك الرجل الذي سعى ذلك السعى الحثيث وتحمل تلك الزحمات العظيمة، ولم يبق من عقله وتدبيره وقوته حتى قصّر يد ظلمة بني مروان عن إراقة الدماء وأخذ أموال المسلمين وأزال عن بيت النبوة الطاهر ذلـك اللعن (١) الذي كان أليق بهم من آل الرسول، ورفع الظلم عن الدنيا، ثم أقامها بالعدل والإنفاق، انظر إلى هذا الرجل المحسن كيف غدروا به حتى أراقوا دمه ظلماً وقتلوا الألـوف من أولاد رسول الله الطاهرين في أطراف البلاد وأكنافها وخلفوا الآخرين مشردين وفي الزوايا مختفين حتى خلع بعضهم ثوب السيادة حفظاً لأرواحهم ومات الكثير منهم على ذلك الحال ولم يعرفوا. ثم لم يبلغوا الخلافة «أي بنو العباس» حتى شغلوا بشرب المدام والزنا واللواط وقد بلغ فسادهم إلى أن هارون الرشيد وهو أعلمهم وأفضلهم كان يحضر النساء مجلس شرابه ولم يمنع ندماءه من ذلك المجلس حتى إن جعفر بن يحيى البرمكي الذي كان من المقيمين في مجلسه قد تصرف -أو قل زني- بأخـت الرشـيد «العباسـة» وولـدت منـه ولـداً أخفوه عن الرشيد إلى أن حج في السنين ورآه هناك فقتل جعفر وكانت له أخت أصغر منهــا فائقة الحسن والجمال قد قربها إليه ذات يوم وزني بها (٢)ومن اللطائف المشهورة: أن الأمين ابن الرشيد لَّا ولى الخلافة بعد أبيه قرَّب هذه الجميلة إليه وهي عمته فزنى بهـا ظائــا أنهــا لم تزل بكراً، ولما سألها عن ذلك، أجابت: أي بكر في بغداد لم يفضها أبوك حتى يدع أخته بكراً (٢)، وبالجملة فلو أردنا تعداد أعمال هؤلاء لما وفي العمر بعددها، هؤلاء هم الخلفاء

<sup>(</sup>۱) هذه من الروايات التاريخية الموضوعة والضعيفة، ونلاحظ توظيف حسن الصباح لأكاذيب أسلافه لإضلال الناس، ونرى حقارة أخلاق الباطنية في بهتان رموز الأمة كهارون الرشيد وغيره والدفاع عن المجرمين كأبي مسلم الخراساني.

<sup>(</sup>٢) هذه من الأكاذيب التي دست في سيرة هارون الرشيد.

<sup>(</sup>٣) من الأكاذيب والأباطيل.

الراشدون وهؤلاء هم أركان المسلمين الذين بهم يكون قوام الملك والملة ونظام الدين والدولة فلتعط النصف إذا طعنت بهم أنا أو طعن بهم غيري، إنّا عصيناهم فهل هذا حق منا أم باطل؟ وأمّا القول: بأنّا أغرينا الجهّال، فإن من الواضح عند أرباب البصائر أن ليس من شيء أشرف من الروح وما من أحد يعاف نفسه ولا سيما رجل مثلي قليل البضاعة قليل الاستطاعة في إنجاز مثل هذا العمل (۱)...

من حدود خراسان جمع من غلمان السلطان ومن النظامية وأرباب المعاملات كانوا قـد انحرفوا أكثر من هذا بين المسلمين عن العرف والمرسوم فبعضهم مد يده إلى عورات المسلمين وحريم الزهّاد والعباد حتى اختطفوا النساء بحضور أزواجهن، وبعضهم خان معاملات الديوان ولم ينصفه، وكلما استغاث الناس بأركان الدولة لم يغاثوا بل كان البلاء ينزل عليهم وعلى من تكلم وصرح بحقه. هذا «نظام الملك» مدير المملكة ووزيرها قد قتل الخواجــة أبــا نصر الكندري وهو الوزير الوحيد الذي لم يعهد مثله في أي ملك وفي أي عصر، إذ كان عاملاً ناصحاً وذلك بتهمة تصرفه في أملاك السلطان وأمواله حتى أعدمه من الوجود. أمّا اليوم فقد أشرك معه الظلمة في أعماله إذ كان الخواجة أبو نصر يقبض العشرة دراهم فيوصلها إلى الخزينة، أما هذا فإنه يقبض الخمسين درهماً ولا يعرف النصف درهم من أعمال السلطان. أما ما يصنعه في الطين والآجر في أطراف المملكة فذلك أظهر من الشمس؟ أين كان للخواجة أبي نصر من ولد أو بنت وهل صرف ديناراً واحداً في الخشب والطين؟ فهل لهذا العصر مع هذا العجز والصنعة أمل في النجاة؟ فإذا ما اضطر أحدهم لرفع العار أن يبذل روحه ويتركها ليدفع واحداً أو اثنين من هؤلاء الظلمة فليس ذلك ببعيد وإذا فعل فهو مُعذُور.... فما لحسن الصّباح وهذه القضايا؟ وما حجته بها وما هو نافع له إذا أغرى أحداً؟ وأي عمل من أعمال الدنيا يمكنه إيجاده مالم يتعلق به تقدير سماوي  $(7)^{(7)}$  وأما أمركم بـأنى أترك هذا النوع وإلا نعوذ بالله أن يصدر مني عمل يخالف رأي السلطان ولكن لما كان لي أضداد وكانوا يسعون في طلبي، اخترت هذه الزاوية وجعلتها ملجأ لي وسكناً حتى أنهى حالي إلى أعتاب السلطان بعد السكون والدعة واستقرار البال، فإذ فرغت من أمر خصومي فسأتوجه إلى عتبة حضرة السلطان وأنخرط في سلك خدامه لأعمل بكل ما أوتيت من قوة على النصح بما أوجبته النصيحة من تحسين دنيا السلطان وما تبقى من أمر آخرت. أمّا إذا صدر مني خلاف، ولم أطع أوامر السلطان فسأكون ملوماً في الدنيا مطعوناً من البعيد والقريب، وسيقال إني خالفت ولي الأمر ولم أحظ بسـعادة ﴿أَطْيَعُوا اللَّهُ وَأَطْيَعُوا الرَّسُــولَ

<sup>(</sup>١) الظاهر أنه هنا قد سقطت عبارة تربط الكلام. (٢) نظام الملك، ص ٦١٠، ٦١٠.

وَأُولِي الأَمْرِ مَنْكُمْ﴾ [النساء: ٥٩]. كما أن خصومي سوف يفترون علميّ عنـد السـلطان بمـا لا علم لي به وينزلون قدري وحرمتي لديه، كما يشهرون أعمالي على الناس بالسوء والشناعة وإن كانت حسنة حتى يقضوا على سمعتى وذكرى الحسن، وإذا قدمت على السلطان ومثلت بين يديه مع وجود «نظام الملك» وخصومته لي وما عمله معي من الظلم، وما سيعمله غير مبال بكل ذلك مضافاً إلى التزام السلطان بمتابعة بني العباس، وعدم مخالفته أوامرهم ونواهيهم ومع علمه بسعيهم الحثيث في طلبي والقبض على حتى ذهبت إلى مصر ولم يظفروا بمي في الطريق رغم كثرة رسلهم خلفى وجواسيسهم على حتى خدعوا أمير الجيوش وأقنعوه بالأموال ليقصدني ولولا عناية المستنصر بالله الخليفة الحق لكنت من الهالكين.. وأخيراً.. وأخيراً أرسلني أمير الجيوش إلى الإفرنج من طريق البحر لأدعو الكفار إلى الحـق، وبفضــل الله نجوت أيضاً من تلك الورطة، ثم توجهت إلى العراق بعد جهد جهيد وبعد تلك المشقات والزحمات، وكان بنو العباس لم يزالوا ساعين في طلبي (١)واليوم وقد بلغت هذا المقام وأظهرت دعوة الخلفاء العلويين وحصلت على عدد من المجتمعات في طبرستان وقهستان والجبال واجتمع حولي كثير من الأحباب والمؤنسين والشيعة والعلويين حتى أصبح بنو العباس يخشون جانبي ويخافون سطوتي، وإذا ما تغير مزاج السلطان على وسعى في قصدي لإمكان طلب العباسيين إياى منه لا يعلم ماذا سيكون وماذا سيحدث، وإذا حدث شيء على أي نوع كان فإنه لا يخلو من شناعة إذ لو أجابهم السلطان إلى طلبهم فإنه لا يعـذر في شـرع المـروءة والإنصاف وإن لم يجب التماسهم تقوّل عليه بعض الجهال ونالوا منه وامتد على السلطان لسان التشنيع وقيل فيه: «ما هذه الغاشية التي تحملها السلطان منهم وما هو عدم تسليمه حسن صباح لهم» (٢). ومن المحتمل أيضاً أن تحصل بينهم المقاومة والنزاع وفي الأخير لا تعلم نهاية الأمر. وأما حديث «سرسنك» وأمركم بأنه لـو كـان برجـاً مـن بـروج السـماء.. فـإن أهـالي سرسنك يعتقدون ويثقون من قول الدهر الحق (٣)، بأن هذا البرج لا يخرج من أيديهم إلى زمن بعيد ومدة قصيرة لأنه يتعلق بعناية الله تعالى، والآن وأنا قابع في هذه الزاوية عاملاً بكل فرض وسنة أرجو وأطلب من الله تعالى ورسوله أن يهتدي السلطان وأركان دولته إلى طريق الصواب، وأن يرزقهم الله دين الحق وأن يرفع فسق بني العباس وفجورهم عن الناس (٤).

<sup>(</sup>١) نظام الملك، ص ٦١٢.

<sup>(</sup>٢) فقد ورد في حوادث سنة ٨٥٨ه أن السلطان «ألب أرسلان» ولي ابنه ملكشاه وحمل بين يديــه الغاشــية. دول الإسلام (١/٧٠١).

<sup>(</sup>٣) المقصود هنا: هو المستنصر بالله الخليفة الفاطمي في مصر.

<sup>(</sup>٤) نظام الملك، ص ٦١٣.

وفي هذه الرسالة محاولة من حسن الصباح لزعزعة ملكشاه في معتقده في البيت العباسي والخلافة العباسية وحشد لها أكاذيب وأباطيل، كما أراد أن يضعف العلاقة بين ملكشاه ونظام الملك وعمل على التأثير الفكري والعقائدي على السلطان نفسه، ولا ندري مدى تأثير هذه الرسالة على ملكشاه وإن كان ابن الجوزي ذكر عن ابن عقيل؛ أن السلطان ملكشاه، كان قد فسدت عقيدته بسبب معاشرته بعض الباطنية، ثم تنصل من ذلك ورجع إلى الحق (۱)، وهذا يظهر خطورة الدعوات الباطنية الباطلة على حكام المسلمين والنخب وإن كانوا صالحين ما لم يتحصنوا بعقيدة أهل السنة والجماعة ويتواصلوا مع العلماء الربانيين، كما أننا نلاحظ أثر الرسائل في دعوة الآخرين والتأثير عليهم سلباً أو إيجاباً، والذي يبدو أن هيبة الخليفة والخلافة العباسية قد زالت من نفس السلطان ملكشاه، فقد عزم على نفى الخليفة من بغداد، وسيأتي بيان ذلك في محله بإذن الله.

#### ٩- دولة الإسماعيلية في إيران:

لم يكد الحسن الصباح يستولي على قلعة ألموت حتى بادر بالاستيلاء على القلاع المجاورة، فأطلق دعاته لتحقيق هذا المأرب (٢). ولم يمض وقت طويل حتى كان الصباح قد استولى على المنطقة الواقعة جنوبي بحر قزوين برمتها بعد أن سيطر دعاته على القلاع المتناثرة في أرجائها، والتي تبلغ نحو الستين قلعة، كانت هذه القلاع تقع في الغالب وسط وديان صالحة للزراعة وبالقرب من موارد ثابتة للمياه، فالملاحظ أن القلاع الرئيسية في أراضي الإسماعيلية كانت تقع بالقرب من نهر «شاهرود» وفروعه (٢)، وكانت القلعة تكون وحدة اقتصادية عسكرية مستقلة بذاتها، يعيش أهلها معتمدين على أنفسهم في زراعة الأرض والدفاع عن القلعة وما حولها في مواجهة أي غزو أو اعتداء، ولقد كان للوفرة والتنوع الذي امتازت به المحاصيل التي يمكن أن تزرع في هذه المنطقة أكبر الأثر في تحقيق استقلالها وتكاملها الاقتصادي، وكانت المحاصيل تزرع في الأرض المحيطة بالقلاع، ويبدو أن الإسماعيلية كانوا يضطرون إلى التحصن بقلاعهم في أثناء الحملات التي كان يشنها عليهم أعداؤهم ويتركون والغارة والتلف، ولكن ذلك لا يعني أن هذه القلاع كانت تعيش في معزل عن بعضها والمعض أو يحكمها مقدموها دون رقيب أو معقب، وإنما كانت كل واحدة من هذه القلاع يتبعون وحدة محلية تابعة للسلطة المركزية في قلعة ألموت، فقد كان رؤساء هذه القلاع يتبعون

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (١٦/ ١٣٣).

<sup>(</sup>٢) دولة الإسماعيلية في إيران، محمد السعيد، ص ٩٥.

<sup>(</sup>٣) دولة الإسماعيلية في إيران، ص ٩٥.

مباشرة الحاكم الإسماعيلي في قلعة ألموت الذي كان يمثل السلطة العليا (۱)،... وكانت المناطق التي تسيطر عليها هذه القلاع جميعاً تمثل رقعة واحدة من الأرض تقع جنوبي بحر قزوين وتمتد فتشمل الطالقان في الجنوب الشرقي حتى حدود قزوين جنوباً كما تمتد غرباً حتى بهرام آباد ورودبار على الحدود المتاخمة لشرقي آذربيجان وذلك يعني أن المناطق التي سيطر عليها الإسماعيلية كانت ذات حدود سياسية تفصلها عن المناطق المجاورة لها والتي تقع تحت سيطرة غيرهم، غير أن هناك ولاية تقع خارج نطاق هذه الحدود استطاع الإسماعيلية الاستيلاء عليها وهي ولاية قهستان (۱) المجاورة لخراسان منذ سنة ٤٨٤هـ، فأصبحت تابعة للدولة، وظيل حكامها المحليون يتبعون ملوك الإسماعيلية في ألموت حتى قضى عليهم المغول (۱).

# • ١ - نظام الملك ومشروعه في محاربته للمد الباطني:

إن كتب الفرق من السنة يعتبرون الإسماعيلية بجميع فروعها من فاطمية «عبيدية» أو قرامطة أو نزارية «حشيشية» أو غيرها من فرق الغلاة الباطنية لأنهم تطرفوا في العقيدة وانحرفوا عن الإسلام الصحيح، وللرد على مزاعم الإسماعيلية الباطنية، ألف – مثلاً - أبو حامد الغزالي كتابه الموسوم بـ «فضائح الباطنية» داحضاً لادعاءاتهم، ثم إن السلطنة السلجوقية حاربت البدع الإسماعيلية، وتميز من السلاجقة وزيرهم نظام الملك الذي أدرك نشاط الدعوة الإسماعيلية في كسب أعداد كبيرة من عامة الناس، فبدأ بتأسيس عدد من دور الثقافة والتعليم من أجل نشر الوعي والثقافة الإسلامية الصحيحة لتحصين الفرد ضد دعوات الإسماعيلية وهذه المؤسسات عرفت بالمدارس النظامية، وقد أنشئت في بغداد والموصل وأصفهان ونيسابور ومرو وبلخ وهراة وغيرها من المدن، بل إن رواية تاريخية تشير والموصل وأصفهان ونيسابور ومرو وبلخ وهراة وغيرها من المدن، بل إن رواية تاريخية تشير النظامية في كل مدينة عراقية وخراسانية مدرسة (٤). وسيأتي الحديث عن المدارس النظامية في العهد السلجوقي بالتفصيل بإذن الله تعالى.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) دولة الإسماعيلية في إيران، ص ٩٦.

<sup>(</sup>٢) هي الجبال التي بين هراة ونيسابور.

<sup>(</sup>٣) دولة الإسماعيلية في أيران، ص ٩٧.

<sup>(</sup>٤) الخلافة العباسية (٢/ ١٩١).

#### المبحث الخامس

# وفاة الخليفة القائم بأمر الله وتولي أمر الخلافة المقتدي بالله

### أولاً: وفاة الخليفة القائم بأمر الله:

في عهد السلطان ملكشاه وفي سنة ٢٧ هـ (١) توفي أمير المؤمنين القائم بأمر الله، أبو جعفر عبد الله بن القادر بالله أحمد بن الأمير إسحاق بن المقتدر بالله جعفر بن المعتضد العباسي البغدادي، كان مولده في سنة إحدى وتسعين وثلاثمائة وأمه أرمينية تُسمى بدر الدجى وقيل: قطر الندى، كان حرحه الله جميلاً وسيماً أبيض بحمرة ذا دين وخير وبر وعلم وعدل، بويع سنة اثنتين وعشرين وأربعمائة، وأنه نكب سنة خسين في نائبة البساسيري، ففر إلى البرية في ذِمَام أمير للعرب، ثم عاد إلى خلافته بعد عام بهمة السلطان طغرل بك، وأزيلت خطبة خليفة مصر المستنصر بالله من العراق وقتل البساسيري(١٢). وقد مرّ ذلك مفصلاً. ظهر عليه مَاشَرا (٣) فافتصد ونام، فانفجر مضاده، وخرج دم كثير، وضعف، وخارت قواه، وكان ذا حظ من تعبد وصيام وتهجد، لما أعيد إلى خلافته قيل: إنه لم يسترد شيئاً مما نُهب من قصره، ولا عاقب من آذاه، واحتسب وصبر. وكان تاركاً للملاهي حرمه الله – وكانت خلافته خساً وأربعين سنة وغسله شيخ الحنابلة أبو جعفر بن أبي موسى الهاشمي، وعاش ستاً وسبعين سنة، وبويع بعده ابن ابنه المقتدي بالله (١٤).

## ثانياً: خلافة المقتدي بالله

هو أبو القاسم عدّة الدين عبد الله بن الأمير ذخيرة الدين محمد بن الخليفة القائم بأمر الله عبد الله بن القادر العباسي وأمه أرمينية تسمى أرجوان، وتدعى قرّة العين، وأدركت خلافته وخلافة ولديه المستظهر والمسترشد، وقد كان أبوه توفي وهو حمل، فحين ولد ذكراً فرح جده والمسلمون به فرحاً شديداً؛ إذ حفظ الله على المسلمين بقاء الخلافة في البيت القادري، لأنَّ من عداهم يبتذلون في الأسواق مع العوام، وكانت القلوب تنفر من تولية مثل أولئك الخلافة على الناس، ونشأ هذا في حجر جدّه القائم بأمرالله يربيه بما يليق بأمثاله، ويدربه على أحسن السجايا، وكان عمر المقتدي حين ولي الخلافة عشرين سنة وهو في غاية الجمال خلقاً وخُلُقاً، وكانت بيعته يوم الجمعة الثالث عشر من شعبان من هذه السنة،

<sup>(</sup>۱) سير أعلام النبلاء (۱۸/ ۳۱۸). (۲) المصدر نفسه (۱۸/ ۳۰۷).

<sup>(</sup>٣) الماشرا: في عرف الأطباء هو ورم حارّ عن دم صفراوي يعم الوجه.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء (١٨/١٨).

وجلس في دار الشجرة بقميص أبيض، وعمامة بيضاء لطيفة... وجماء الوزراء والأمراء والأشراف ووجوه الناس فبايعوه، فكان أوّل من بايعه الشريف أبو جعفر بن أبي موسى الحنبلي وأنشده قول الشاعر:

إذا سيدٌ منا مضى قام سيّدٌ

ثم أُرتج عليه فلم يدر ما بعده، فقال الخليفة:

قئول لما قال الكرام فَعُولُ

وبايعه من شيوخ العلم الشيخ أبو إسحاق الشيرازي، والشيخ أبو نصر بن الصّباغ، الشافعيان، والشيخ أبو محمد التميمي الحنبلي، وبرز فصلى بالناس العصر، ثم بعد ساعة أخرج تابوت جده بسكون ووقار من غير صراخ ولا نواح فصلى عليه وحمل إلى المقبرة رحمه الله، وقد كان المقتدي بالله شهماً شُجاعاً، أيامه كلها مباركة، والرزق دار، والخلافة معظمة جدًا، وتصاغرت الملوك له، وتضاءلوا بين يديه، وخطب له بالحرمين وبيت المقدس، والشامات كلها، واسترجع المسلمون الرُّها وأنطاكية من أرض العدو، وعُمّرت بغداد وغيرها من البلاد، واستوزر ابن جهير ثم أبا شجاع، ثم أعاد ابن جهير وقاضيه الدّمغاني، ثم أبو بكر الشامي وهؤلاء من خيار القضاة والوزراء ولله الحمد (۱۱)، وفي شعبان من خلافته أخرج المفسدات من الخواطئ من بغداد على حُمُرات ينادين على أنفسهن بالعار والفضيحة، وخرّب دورهن وأسكنهن الجانب الغربيّ، وخرّب أبرجة الحمام، ومنع من اللعب بها، وألزم الناس بالمآزر في الحمّامات ومنع أصحاب الحمّامات أن يصرفوا فضلاتها إلى دجلة وألزمهم بحفر آبار لتلك المياه القذرة صيانة لماء الشرب (۲).

# ثَالثاً: تدهور العلاقة بين ملكشاه والمقتدي:

أخذت علاقة الخليفة بالسلطان تسوء شيئاً فشياً، وكانت بداية هذه الانتكاسة تعود إلى سوء التفاهم الذي وقع بين المقتدي وزوجته خاتون ابنة السلطان ملكشاه سنة ٤٨٦هـ، وقد تطور هذا الخلاف وانكشف أمره عندما أخبرت خاتون أباهـا بـالأمر وشكت لـه إعراض المقتدي عنها، وعلى الفور أرسل السلطان إلى الخليفة يطلب ابنته التي توجهت إلى بيت أبيها في أصبهان بموكب يليق بها مع ابنها الأمير أبي الفضل جعفر بن المقتدي وما كادت تستريح في بيت والدها حتى فارقت الحياة في السنة نفسها، فتمـت التعزيـة بهـا في أصبهان ومدينـة بهدا السلطان ملكشاه من الآن فصاعداً يخطط لإزعاج الخليفة والانتقـام منـه عندما

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١٦/ ٥١).

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (١٦/ ٤٩، ٥٠).

تسنح الفرصة (١) وفي سنة ٤٨٤هـ دخل السلطان مدينة بغداد ومكث في دار المملكة حتى يكون على مقربة من المقتدي، الذي بدأ نفوذه يتقلص أكثر فأكثر حتى لم يعد له من الأمر إلا الاسم، لا يتعدى حكمه بابه ولا يتجاوز جنابه (٢)، وأقام السلطان أيضاً عيد ميلاده على نهر دجلة وازدانت بغداد بزينة باهرة في هذه المناسبة، في البر والنهر، وبعد كل ما جرى مـن تحطيم لمعنويات المقتدي، أقدم السلطان ملكشاه على التدخل المباشر في مصير الخلافة العباسية، وطلب من المقتدي أن يجعل أبا الفضل جعفر ابن بنت السلطان ولياً لعهـده بـدلاً من ابنه الأكبر الإمام المستظهر بالله الذي كان المقتدي قد بايع له بالخلافة من بعده (٣)، وحاول الخليفة أن يتملص من هذا الأمر، إلا أن السلطان كان مصمماً على الانتقام من المقتدي وإجلائه نهائياً عن مدينة بغداد، فحين دخلها سنة ٤٨٥هـ، بعث إلى الخليفـة يقـول له: لا بد أن تترك لي بغداد وتنصرف إلى أي البلاد شئت، فانزعج الخليفة من هذا انزعاجــاً شديداً ثم طلب من السلطان أن يمهله شهراً واحداً فرفض السلطان وقال: ولا ساعة واحدة. ثم اتصل الخليفة بوزير السلطان تـاج الملـك أبـي الغنـائم الـذي تمكـن مـن إقنـاع السلطان أن يمهل الخليفة عشرة أيام كي يرتب أموره ويرحل إلى البصرة أو إلى أي بلـ د يختاره(١٤). وهكذا حل بالمقتدي ذل وهوان لا مثيل له في حياته كلها وهو لا يستطيع أن يـرد عن نفسه ولا يستطيع أن يقف في وجه ملكشاه، فالتجأ إلى ربه يدعوه ليلاً ونهاراً أن يفرج عنه ويخرجه من هذا المأزق وكان يقوم الليل ويصوم النهار خاشعاً متضرعاً إلى الله تعالى، أعطاها للخليفة وعد هذا الأمر كرامة للمقتدي، وقد تخلص من عار محقـق ومأســـاة واقعـــة، وهكذا وصل الخليفة إلى درجة من الضعف لا يحسده عليها عدو(٥). وقد علق ابن كثير على دخول ملكشاه إلى بغداد وإرادته إخراج الخليفة منها بقوله: وقدم السلطان بغداد في رمضان بنية غير صالحة، فلقَّاه الله في نفسه ما يتمنَّاه لأعدائه، وذلك أنه لما استقر ركابه ببغداد، وجاء الناس للسَّلام عليه والتهنئة بقدومه، وأرسل إليه الخليفة يُهنئهُ بعث إلى الخليفة يقول لـه: لا بد أن تترك لي بغداد وتتحول إلى أيّ البلاد شئت، فأرسل إليه الخليفة يستنظره شهراً، فقال: ولا ساعة واحدة، فأرسل يتوسل إليه في إنظاره عشرة أيام، فأجاب إلى ذلك بعد تمنُّع شديد، فما استتم الأجل حتى خرج السلطان يوم عيـد الفطـر إلى العيـد، فأصـابته حُمـي شـديدة،

<sup>(</sup>١) المنتظم (٤٦/٩، ٤٧)، الحضارة الإسلامية في بغداد، محمد حسين، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٢) المنتظم (٩/ ٥٧). (٣) وفيات الأعيان (٥/ ٢٨٨).

<sup>(</sup>٤) المنتظم (٩/ ٦٢)، الحضارة الإسلامية في بغداد، ص ٣٩.

<sup>(</sup>٥) وفيات الأعيان (٥/ ٣٨٩)، الحضارة الإسلامية في بغداد، ص ٣٩.

فافتصد فما قام منها حتى مات قبل العشرة أيام ولله الحمد والمنة (١).

وبموت السلطان ملكشاه انقضى العصر اللهبي للسلطة السلجوقية وبدأ عهد الانقسامات السياسية والحروب بين ورثة العرش السلجوقي مما أدى إلى تشــتيت صــفوفهم وإضعاف سلطتهم، ولكن رغم هذا الضعف فقد حرص سلاطين السلاجقة على الاستئثار بالسلطة دون الخلفاء وكانوا ينتهزون كل فرصة للتعبير عن هذه الرغبة (٢)، وقبل الحديث عن عهد تدهور الدولة السلجوقية لا بد من الإشارة إلى شيء من سيرة نظام الملك رحمه الله.

### رابعا: نظام الملك:

قال عنه الذهبي: الوزير الكبير، نظام الملك، قوام الدين، أبو علي الحسن بن علي بن إسحاق الطوسي، عاقل، سائس، خبير سعيد متدين، محتشم، عامر المجلس بالقراء والفقهاء، أنشأ المدرسة الكبرى ببغداد وأخرى بنيسابور، وأخرى بطوس، ورغب في العلم وأدر على الطلبة الصلات، وأملى الحديث، وبعد صيته (٣) تنقلت به الأحوال إلى أن وزر للسلطان ألب أرسلان، ثم لابنه ملكشاه، فـدبر ممالكـه على أتم مـا ينبغي، وخفـف المظـالم، ورفـق بالرعايا، وبنى الوقوف، وهاجرت الكبار إلى جانبه (١)، وأشار إلى ملكشاه بتعيين القواد والأمراء الذين فيهم خلق ودين وشجاعة، وظهرت آثار تلك السياسة فيما بعد، ومن هؤلاء القواد الذين وقع عليهم الاختيار آق سنقر جد نور الدين محمود، الـذي ولـي علـي حلـب وديار بكر، والجزيرة، قال عنه ابن كثير: من أحسن الملوك سيرة وأجودهم سريرة (٥)، وقام ولده عماد الدين زنكي ببداية الجهاد ضد الصليبين، ثم قام من بعده نور الدين محمود، هذه الأسرة هي التي وضعت الأساس لانتصارات صلاح الدين والظاهر بيبرس وقملاوون ضد الصليبيين، وافتتحت عهد التوحيد والوحدة في العالم الإسلامي (١٦)، وكذلك كان آق سنقر البرسقي من قواد السلطان محمود السلجوقي، وكان أميراً للموصل، واشتغل بجهاد الصليبيين، وفي سنة ٥٢٠هـ قتله الباطنيون وهو يصلي في الجامع الكبير في الموصل، قال عنه ابن الأثير: وكان مملوكاً تركياً خيراً، يحب أهل العلم والصالحين ويرى العدل ويفعله، وكــان خير الولاء، يحافظ على الصلوات في أوقاتها، ويصلي من الليل متهجداً <sup>(v)</sup>. ويحدثنا المؤرخ

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (١٦/ ١٢٢).

<sup>(</sup>٢) الكامل في التاريخ، نقلاً عن الحضارة الإسلامية في بغداد في النصف الثاني من القرن الخامس الهجري، (٣) سير أعلام النبلاء (١٩/٩٤).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (١٩/ ٩٥).

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية (١٥٧/١٢). (٦) أيعيد التاريخ نفسه؟، ص ٦٨.

<sup>(</sup>٧) الكامل في التاريخ، نقلاً عن: أيعيد التاريخ نفسه؟ ص ٦٨.

أبو شامة عن آثار السلاجقة لا سيما في زمن نظام الملك: فلما ملك السلجوقية جددوا من هيبة الخلافة ما كان قد درس لاسيما في وزارة نظام الملك، فإنه أعاد الناموس والهيبة إلى أحسن حالاتها(١).

1 - ضبطه لأمور الدولة: لما تولى ملكشاه أمور الدولة انفلت أمر العسكر وبسطوا أيديهم في أموال الناس وقالوا: ما يمنع السلطان أن يعطينا الأموال إلا نظام الملك، وتعرض الناس لأذى شديد، فذكر ذلك نظام الملك للسلطان، وبين له ما في هذا الفعل من الضعف، وسقوط الهيبة والوهن ودمار البلاد، وذهاب السياسة، فقال له: افعل في هذا ما تراه مصلحة، فقال له نظام الملك: ما يمكنني أن أفعل إلا بأمرك، فقال السلطان: قد رددت الأمور كلها كبيرها وصغيرها إليك، فأنت الوالد، وحلف له، وأقطعه إقطاعاً زائداً على ما كان، وخلع عليه، ولقبه ألقاباً من جملتها: أتابك، ومعناه الأمير الوالد، فظهر من كفايته وشجاعته وحسن سيرته ما أثلج صدور الناس، فمن ذلك أن امرأة ضعيفة استغاثت به، فتوقف يكلمها وتكلمه، فدفعها بعض حجّابه، فأنكر ذلك عليه، وقال: إنما استخدمتك لأمثال هذه، فإن الأمراء والأعيان لا حاجة لهم إليك. ثم صرفه عن حجابته (٢).

Y-التصور النظري للدولة عند نظام الملك: كان النظام مؤمناً بالإسلام مقدساً لتعاليمه كما كان شغوفاً بعلومه محترماً لأعلامه حتى صار دينه ودولته على السواء، وأن كلا منهما يكمل الآخر كما تستكمل الأرض بالسماء.. ولفرط تثمين النظام للدين وشدة دفاعه عن الدولة يحار فإنه يرى الدولة وسيلة من وسائل نشر الإسلام وإذاعته بين الناس وقد ظهر علماء كرام في عهد النظام، بينوا ارتباط الدين بالدولة، بحيث صار وسيلة لها وغاية في آن واحد، فالإمام الغزالي والماوردي يقولان: إنه ليس دين زال سلطانه إلا بدلت أحكامه وطمست أعلامه وكان لكل زعيم فيه بدعة، كما أن السلطان إن لم يكن على دين تجتمع به القلوب حتى يرى أهل الطاعة فيه فرضاً والتناصر له حتماً (٣). وقيل: الدين أس والسلطان حارس، وما لا أس له فمهزوم وما لا حارس له فضائع (١٠).

وشاعت هذه المقولة أيضاً في شرق العالم الإسلامي وأخذ يرددها الطرطوشي وابن خلدون (٥) وغيرهم في غربه (٦) ... وبذلك الدافع من إيمانه القوي في الدين واعتقاده الراسخ

<sup>(</sup>١) الروضتين في أخبار الدولتين، نقلاً عن: أيعيد التاريخ نفسه؟.

<sup>(</sup>٢) الكامل في التاريخ، نقلاً عن: الدولة العثمانية للصَّلابي.

<sup>(</sup>٣) أدب الدين والدنيا، ص ١١٥، نظام الملك، ص ٤١٢.

<sup>(</sup>٥) المقدمة، ص ١١٥، نظام الملك، ص ٤١٣.

<sup>(</sup>٤) الاقتصاد في الاعتقاد للغزالي، ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٦) نظام الملك، ص ١٣.٤.

في إصلاحه للحياة الفانية، وبذلك اليقين من أعماق نفسه بضرورة الدولة العادلة لرعاية الناس وإسعادهم كتب رسالته في السياسة ووضع فيها الأسس العامة للدولة الجديدة التي كان ولم يزل يدأب من أجلها ويضع الخطط اللازمة لتكوينها(۱)، وما كان النظام خيالياً حالماً وهو يخطط لمعالم دولته المنشودة، كمن يرسم صورة زيتية على ورقة بيضاء استجابة لداعي الفن أو كمن سبقه من أصحاب الجمهوريات والمدن الفاضلة وإنما كان أقرب إلى الواقع منه إلى الخيال (۲)، وقد انطلقت رؤيته للدولة من أصول المذهب السني والتي نظر لها علماء عصره -كالغزالي والجويني - وهؤلاء دعمهم النظام دعماً معنوياً ومادياً يأتي بيانه في محله بإذن الله تعالى، وقد كان سلاطين السلاجقة الأوائل يدينون بالإسلام وكانوا في أشد الحاجة لفهمه ولذلك فقد حاول وزيرهم الكبير نظام الملك أن يوجه عنايتهم إلى العلم، وحرمتهم للعلماء (۲) فقد تكلم في الكتاب عن السلطان وعن واجباته واختصاصه، وعن خزينة الدولة والمراسيم السلطانية، والحاشية السلطانية، والماشية السلطانية، والموظفين في الدولة، والسفراء بين المول، والقضاء والقضاء، والمحتسبين للمراقبة، والولاة وأمراء الإقطاع، والغلمان والتجنيد، والجيش وإعداده، والألقاب وتحديدها(٤).

٣- اهتمام نظام الملك بالتنظيمات الإدارية: اهتم نظام الملك بالتنظيمات الإدارية فكان اليد الموجهة لأداء الدولة في عهد السلطان ألب أرسلان، واتسعت سلطاته في عهد السلطان ملكشاه (٥)، فأشرف بنفسه على رسم سياسة الدولة الداخلية والخارجية بشكل كبير، مستفيداً من فهمه ومعرفته لنظم الإدارة، وقد تضمن كتاب «سياست نامه» الذي ألفه هذا الوزير في الآراء والنظريات الإدارية التي تعتبر أساساً لنظام الحكم وإدارة الدول والممالك (٦)، وتظهر من خلال كتاب «سياست نامه» أهم الطرق الإدارية التي اتبعها الوزير نظام الملك في إدارته للدولة السلجوقية، ويأتي في مقدمتها وقوفه بشدة ضد تدخل أصدقاء السلطان المقربين في شئون الدولة، حتى لا يسبب ذلك في اضطراب إدارتها (٧). كذلك كان يهتم بشكل خاص بالبريد الذي كان يسبب ذلك في اضطراب إدارتها (٧). كذلك كان يهتم بشكل خاص بالبريد الذي كان رجاله يوافون الحكومة بكل أخبار البلاد الخاضعة لها (٨). هذا فضلاً عن حرصه الشديد على إرسال المخبرين إلى جميع الأطراف في هيئة التجار والسياح والمتصوفة والدراويش

<sup>(</sup>١، ٢) نظام الملك، ص ٤١٣. (٣) المصدر نفسه، ص ٤١٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٤٠٩ - ٤٥١.

<sup>(</sup>٥)، (٦) نظام الوزارة في الدولة العباسية، د محمد الزهراني ١٧٢.

<sup>(</sup>٧) نظام الملك: سياست نامه، ص ٢٣٤. (٨) المصدر نفسه، ص ١٠٢.

والعقارين (١)، يتنسمون الأخبار، ويرسلونها للسلطان أولاً بأول حتى لا يخفي عليـه شيء من أمور مملكته (٢). وقد نجح نظام الملك في إحباط عدد من المؤامرات ضد الحكومة المركزية بفضل ما كان يصل إليه عن طريق أولئك المخبرين (٣)، كما عمل نظام الملك على الحد من استغلال الموظفين والعمال لسلطاتهم حتى لا يرهقوا الرعية بالرسوم والضرائب الباهظة(١٠)، وكان يغير الولاة والعمال مرة كل سنتين أو ثلاث ضماناً لعدم تلاعبهم في أعمالهم (٥)، ولما ألغى السلطان ألب أرسلان وظيفة «صاحب البريد» ووظيفة «صاحب الخبر» (٦)، رتب وزيره نظام الملك في كل مدينة رجلاً نزيهاً لمراقبة الـوالي والقاضي والمحتسب ومـن يجـري مجراهم من الموظفين وموافاتهم بأخبارهم أولاً بأول، كذلك كان نظام الملك يدقق في اختيار الموظفين، فيختار من كان منهم أغزر علماً وأزهد نفساً وأعف يداً وأقل طمعاً. وكان يختـار لوظيفتي «صاحب البريد» و«صاحب الخبر»أناساً لا يرقى الشك إليهم لحساسية هذا العمل، ويتم تعيينهم من قِبل السلطان نفسه، وكان نظام الملك يصرف مرتبات مجزية لموظفي الدولة، خشية أن يضطر الموظف إلى الاختلاس من مال الدولة، أو يستغل منصبه ويتسلط على أموال الرعية (٧). كما كان حريصاً على مراجعة حسابات الدولة في نهاية كل عام لمعرفة الدخل والمنصرف والموازنة بينهما، ولكي يضمن هذا لنظام الملك تنفيذ خطته الإدارية بدقـة استعان بعدد من كبار موظفي الدولة المخلصين والأكفاء، وكون منهم ما يشبه المجلس الاستشاري(^)، مهمته - فيما يبدو- دراسة ما يعرض عليه من أمور مهمة ووضع الحلول الملائمة لها، ومن ثم متابعة تنفيذها بدقة (٩)، وكانت شئون دولة السلاجقة قبل تولى نظام الملك الوزارة غير منظمة، فتطرق الخلل إلى إدارة الولايات التابعة لها، وساءت الحالة المالية فيها نتيجة لخراب أراضيها، ولعدم قيام المشرفين عليها بما تحتاج إليه من عمارة وإصلاح، فلما جاء نظام الملك إلى الوزارة نظم شئون تلك الولايات، وعمـر أراضـيها، وأقـر سـلطة الدولة في النواحي التي كادت تخرج من حظيرتها.

3- نظام الملك والمتفكير الاقتصادي: كان لنظام الملك دور مهم في إصلاح الأراضي الزراعية، وتنظيم توزيعها، فقد جرت العادة لدى الخلفاء والأمراء أن تجني الأموال في البلاد، وتجمع في العاصمة (١٠٠)، فلما اتسعت رقعت الدولة السلجوقية في عهد نظام الملك لاحظ أن دخل الدولة من خراج الأراضي الزراعية قليل لحاجتها إلى الإصلاح، فضلاً عن عدم اهتمام

<sup>(</sup>۲)، (۳) سیاست نامة، ص ۱۰۷.

<sup>(</sup>١) العقارين: باعة العقاقير الطبية.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص ٦٩.

 <sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٥١، ٥٠.
 (٦) المصدر نفسه، ص ١٠٢.

<sup>(</sup>٧، ٨، ٩، ٩٠) نظام الوزارة في الدولة العباسية للزهراني، ص ١٧٤.

الولاة بها (١)، فوجد أن من الأصلح للدولة أن توزع النواحي على شكل إقطاعات على رؤساء الجند، على أن يدفع كل مقطع مبلغاً من المال لخزانة الدولة مقابل استثماره للأراضي التي أقطعت له، فكان هذا الإجراء سبباً في تنمية الثروة الزراعية إذ اهتم المقطعون بعمارتها مما أدى إلى زيادة إنتاجها، وظل هذا النظام قائماً حتى زالت الدولة السلجوقية (٢)، ويلاحظ أن نظام الإقطاع في العهد السلجوقي يختلف كشيراً عن الإقطاع في العهد البويهي، لأن الإقطاع في العهد البويهي لم يكن عاماً شاملاً، ولم يشمل كل العسكريين، وكان الهـدف منـه تعويض الجند عن أرزاقهم المتأخرة، وليس الإصلاح الزراعي حتى إن بعض القواد البويهيين كانوا يخربون إقطاعاتهم ثم يردونها ويعتاضون عنها بإقطاعـات أخـرى يختارونهـا من أجل تحسين دخلهم الشخصي لا دخل الدولة (٢) أما في العهد السلجوقي فيتعلق حق المقطع بخراج الأرض لا بالأرض ذاتها وليست له سيطرة على المشتغلين بها، كما أنه يخضع لسلطة الحكومة وعليه ألا يسيء استعمال إقطاعه، كما يجوز نزع الإقطاع من المقطع إذا لم يقم بالالتزامات المفروضة عليه (٤)، وكان الإقطاع في العهد السلجوقي لفترة محددة، لهذا عمل المقطعون جهدهم على تحسين إقطاعاتهم وتنظيمها والاستفادة منها، وتنفيذ جميع الالتزامات المفروضة عليهم كي يكسبوا رضا الحكومة ويستمروا في استثمار الأراضي التي أقطعت لهم (٥)، وكذلك طلب الوزير نظام الملك من العمال والولاة أن يكونوا على صلة تامة بالمزارعين، ويتفقدوا أحوالهم، ويمدوا لهم يد المساعدة بتزويد من يحتـاج مـنهم بالبـذور والدواب، وأن يحسنوا معاملة الزراع، حتى لا يضطروا إلى هجر مواطنهم (٦)، ويبدو أن الوزير نظام الملك استهدف من توزيعه الأراضي على رؤساء الجند كإقطاعات عدة أمور، وهي أنه أدرك أن معظم أفراد الجيش السلجوقي من قبائل مختلفة العناصر، فأراد أن يجعل تلك الجماعات تستقر في أراض تقطع لها، فترتبط بـالأرض، وتشـعر بشـعور المواطنـة، ممـا يسهل على الدولة السيطرة عليها، وتقل المنازعات فيما بينها، مما يخفف أعباء الحكومة المركزية الإدارية والحربية، إذ تصبح تلك الإقطاعيات مستقلة بتنظيم أحوالها وتستطيع الوقوف في وجه من يحاول الاعتداء عليها، كما أن سكن تلك الجماعات في أراض زراعية محددة يدفعها إلى استصلاح الأرض وزراعتها والاستفادة من خيراتها، فتزدهر الزراعة الـتي تعد من موارد الثروة (٧).

<sup>(</sup>١) آل سلجوق للبنداري، ص ٥٥. (٢) طبقات الشافعية (٤/ ٣١٧).

<sup>(</sup>٣) تجارب الأمم مسكويه (٢/٧٦، ٩٧).

<sup>(</sup>٤) العراق في العصر السلجوقي، حسين أمين، ص ٢٠٧. (٥) سياست نامه، ص ٦٩.

<sup>(</sup>٦)، (٧) نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص ١٨١.

0- عناية نظام الملك بالمنشآت المدنية: كان للوزير السلجوقي نظام الملك الطوسي اهتمام كبير بالمنشآت المدنية، خاصة دور العبادة، فبنى كثيراً من المساجد في مختلف البلاد الخاضعة للسلاجقة (۱)، كما اهتم بعمارة الحرمين الشريفين بمكة المكرمة والمدينة النبوية، وأقام العديد من الرباطات بالعراق وفارس للعباد والزهاد وأهل الصلاح والفقراء، ورتب لهم ما يحتاجون إليه من غذاء وكساء (۲)، وبنى الوزير نظام الملك مارستانًا بمدينة نيسابور (۳).

٦ - أثره في النهوض بالحركة العلمية والأدبية: بـذل الـوزير نظـام الملـك جهـداً واضحاً للنهوض بالحركة العلمية والأدبية وكان محباً لأهل العلم، كثير الإحسان إليهم، حتى إنه رتب للعلماء رواتب ثابتة تصرف لهم بانتظام (١)، وكان يقوم بصرف مرتبات ثابتة لاثنى عشر ألف رجل من رجال العلم في مختلف أنحاء الدولة الإسلامية، وكان مجلس الوزير نظام الملك يضم فحول العلماء في شتى فنون المعرفة، وقيام بإنشياء المكتبات وزودها بالكتب، فكانت سوق العلم في أيامه -كما يقول ابن الجوزي- قائمة والعلماء في عهده مرفوعي الهامة (٥)، وقام بتأسيس المدارس النظامية، وقد انتشرت في كل من بغداد والبصرة والموصل وأصفهان وآمل وطبرستان ومرو ونيسابور وهراة وبلخ (١)، وقام نظام الملك بإنشاء هذه المدارس في عهد السلطان السلجوقي ألب أرسلان(٧) وسيأتي الحديث عنها في مبحث مستقل بإذن الله تعالى. كان النظام رحمه الله يحب العلم وخصوصاً الحديث، شغوفاً به وكان يقول: إني أعلم بأني لست أهلاً للرواية ولكني أحب أن أربط في قطار (٨) نقلة حديث رسول الله (٩)، فسمع من القشيري، وأبي مسلم بن مهر بن يزيد، وأبي حامد الأزهري(١٠)، وكان حريصاً على أن تؤدي المدارس التي بناها رسالتها المنوطة بها، فعندما أرسل إليه أبـو الحسن محمد بن على الواسطي الفقيه الشافعي أبياتاً من الشعر يستحثه على المسارعة للقضاء على الفتن التي حدثت بين الحنابلة والأشاعرة فقام نظام الملك وقضى على الفتنة (١١). وكان مجلسه عامراً بالفقهاء والعلماء حيث يقضى معهم جُلّ نهاره فقيل لـه: إن

<sup>(</sup>١) دول الإسلام (١/ ٢٦٩)، نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص ١٩٧.

<sup>(</sup>٢، ٣) طبقات الشافعية (٤/ ٣١٢)، نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص ١٩٧.

<sup>(</sup>٤) آل سلجوق، للبنداري، ص٥٦. (٥) نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص١٩٠.

<sup>(</sup>٦) المدارس النظامية في بغداد، مجلة سومر ج٢، المجلد التاسع، ص ٣١٧.

<sup>(</sup>٧) نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص ١٩٠.

<sup>(</sup>٩) البداية والنهاية (١٢/ ١٥٠). (١٠) سير أعلام النبلاء (١٩/ ٩٥).

<sup>(</sup>١١) الكامل في التاريخ (٦/ ٢٧٦)، الدولة العثمانية للصَّلاَّبي، ص ٣٥.

هؤلاء شغلوك عن كثير من المصالح، فقال: هؤلاء جمال الدنيا والآخرة، ولو أجلستهم على رأسي لما استكثرت ذلك، وكان إذا دخل عليه أبو القاسم القشيري، وأبو المعالي الجويني قام لهما وأجلسهما معه في المقعد، فإن دخل أبو علي الفارندي قام وأجلسه مكانه، وجلس بين يديه، فعوتب في ذلك فقال: إنهما إذا دخلا علي قالا: أنت وأنت، يطرونني، ويعظمونني ويقولون في ما لا في ، فأزداد بهما ما هو مركوز في نفس البشر، وإذا دخل علي أبو علي الفارندي ذكرني عيوبي وظلمي، فأنكسر، فأرجع عن كثير مما أنا فيه (١).

٧- شيء من عبادته وتواضعه ومدح الشعراء له: قال عنه ابن الأثير: وأما أخباره، فإنه كان عالمًا ديناً، وجواداً عادلاً، حليماً، كثير الصفح عن المذنبين، طويل الصمت، كان مجلسه عامراً بالقراء، والفقهاء، وأئمة المسلمين، وأهل الخير والصلاح (٢٠ كان من حفظة القرآن، ختمه وله إحدى عشرة سنة واشتغل بمذهب الشافعي، وكان لا يجلس إلا على وضوء، وما توضأ إلا تنفل (٣)، وإذا سمع المؤذن أمسك عن كل ما هو فيه وتجنبه فإذا فرغ لا يبدأ بشيء قبل الصلاة، وكان إذا غفل المؤذن ودخل الوقت أمره بالأذان، وهذا قمة حال المنقطعين للعبادة في حفظ الأوقات، ولزوم الصلوات، وكانت له صلة بالله عظيمة، وكان يواظب على صيام الإثنين والخميس، وله الأوقاف الدّارة الصدقات البارة (١٤). وقال ذات مرة: رأيت في المنام إبليس فقلت له: ويحك خلقك الله وأمرك بالسجود له مشافهة فأبيت، وأنا لم يأمرني بالسجود له مشافهة وأنا أسجد له في كل يوم مرات، فأنشد يقول:

وقد أجلسه المقتدي مرة بين يديه وقال له: يا حسن رضى الله عنك رضا أمير المؤمنين عنك (٥٠).

وكان يتمنى أن يكون له مسجد يعبد الله فيه مكفول الرزق، قال في هذا المعنى: كنت أتمنى أن يكون لي رغيف كل أن يكون لي قرية خالصة، ومسجد أتفرد لعبادة ربي، ثم تمنيت بعد ذلك أن يكون لي رغيف كل يوم، ومسجد أعبد الله فيه (١)، ومن تواضعه أنه كان ليلة يأكل الطعام، وبجانبه أخوه أبو القاسم، وبالجانب الآخر عميد خُراسان، وإلى جانب العميد إنسان فقير، مقطوع اليد، فنظر نظام الملك فرأى العميد يتجنب الأكل مع المقطوع فأمره بالانتقال إلى الجانب الآخر، وقرب المقطوع إليه

(٢) الكامل في التاريخ (٦/ ٣٣٧).

(٤) البداية والنهاية (١٢٦/١٦).

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (١٦/ ١٢٩).

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء (١٩/٩٦).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (١٦/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٦) الكامل في التاريخ (٦/ ٣٣٨)، الدولة العثمانية للصَّلاَّبي، ص ٣.

مصاربي

فأكل معه. وكانت عادته أن يحضر الفقراء طعامه ويقربهم إليه ويدنيهم(١)، ومن شعره:

بعد الثمانين ليس قوة

" وينسب إليه أيضاً:

تقوس بعد طول العُمر ظهري فأمسامي فأمسامي

وداستني الليالي أيَّ دوس كيأن قوامها وتر بقوس

قد ذهبت شهوة الصبوة

موسي ولكن بلا تُبُوة (٢)

وكان يتأثر بسماع الشعر، فعندما دخل عليه أبو علي القومَسَاني في مرضة مرضها يعوده فأنشد يقول:

إذا مرضانا توينا كل صالحة نرجو الإله إذا خفنا، ونسخطه فبكى نظام الملك وقال: هو كما يقول (٣).

فإن شفينا فمنا الزيع والزّلل أ

وقد مدحه الشعراء ومما قالوا فيه:

إذا زاره العافى تهلل وجها

وبشره منه التبسم والبشر (١)

وقالوا فيه: مــــا خلــــق الله تعـــــالى وجـــــلّ

مشل وزير الروزراء الأجلل أمضى من النصل إذا ما يسل (٥)

٨- وفاته ١٨٥ه: في عام ١٨٥هـ يوم الخميس في العاشر من شهر رمضان وحان وقت الإفطار، صلّى نظام الملك المغرب، وجلس على السماط، وعنده خلق كثير من الفقهاء والقراء والصوفية، وأصحاب الحوائج فجعل يذكر شرف المكان الذي نزلوه من أراضي نهاوند، وأخبار الوقعة التي كانت بين الفرس والمسلمين، في زمان أمير المؤمنين عمر بين الخطاب في، ومن استشهد هناك من الأعيان، ويقول: طوبى لمن لحق بهم، فلما فرغ من إفطاره، خرج من مكان قاصداً مضرب حرمه فبدر إليه حدث ديلمي، كأنه مُستميح أو مستغيث، فعلق به وضربه، وحمل إلى مضرب الحرم، فيقال: إنه أول مقتول قتلته الإسماعيلية

<sup>(</sup>۱) الكامل (٦/ ٣٣٨).

<sup>(</sup>٣)، (٤)، (٥) حول الأدب في العصر السلجوقي، ص ١٢٨.

«الباطنية»، فانبث الخبر في الجيش وصاحت الأصوات، وجاء السلطان ملكشاه حين بلغه الخبر، مظهراً الحزن، والنحيب والبكاء، وجلس عند نظام الملك ساعة، وهو يجود بنفسه حتى مات، فعاش سعيداً فقيداً حميداً (۱)، وكان قاتله قد تعثر بأطناب الخيمة، فلحقه مماليك نظام الملك وقتلوه، وقال بعض خدامه: كان آخر كلام نظام الملك أن قال: لا تقتلوا قاتلي، فإني قد عفوت عنه وتشهد ومات (۲) ولما بلغ أهل بغداد موت نظام الملك حزنوا عليه وجلس الوزير والرؤساء للعزاء ثلاثة أيام، ورثاه الشعراء بقصائد منهم مقاتل بن عطية حيث قال:

كان الوزير نظام الملك لؤلؤة يتيمة صاغها الرحمن من شرف عنزت فلم تعرف الأيام قيمتها فردها غييرة منه إلى الصدف قال عنه ابن عقيل: بهر العقول سيرة النظام جوداً وكرماً وعدلاً وإحياء لمعالم الدين،

كانت أيامه دولة أهل العلم، ثم ختم له بالقتل وهو مارٌ إلى الحج في رمضان فمات ملكاً في الدنيا ملكاً في الآخرة، رحمه الله (٣)، وقيل إن قتله كان بتدبير السلطان، فلم يُمهل بعده إلا نحو شهر (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية الكبرى (٤/ ٣٢٢، ٣٢٣).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (٤/ ٣٢٣)، سير أعلام النبلاء (١٩/ ٩٥).

<sup>(</sup>٣)، (٤) سير أعلام النبلاء (١٩/٩٦).

#### المبحث السادس

# عهد التفكك والضعف وانهيار الدولة السلجوقية

بعد وفاة السلطان ملكشاه تفككت الدولة السلجوقية وبدأت عوامل الضعف والانهيار تدب في أوصالها بين أبنائه وإخوته وأحفاده، فضعفت بالتالي سيطرة الدولة على مختلف أقاليمها، ومن الأسباب التي أدت إلى هذا الضعف تنافس الأمراء على عرش السلطنة، الأمر الذي أحدث انقساماً كبيراً وبصفة خاصة بين بركيارق الابن الأكبر لملكشاه وأخيه الأصغر محمود، وكان لكل منهم مؤيدون وموازرون حين كان يؤيد بركيارق نظام الملك قبل وفاته ومن بعده أبناؤه وأتباعه وأفراد أسرته في حين أن محمود كانت أمه تركان خاتون (۱۱)، تقف الله جانبه والوزير تاج الملك الشيرازي الذي خلف نظام الملك، وانقسم السلاجقة إلى فريقين متنازعين كل منهما يجاهر بالعداء للآخر وصولاً إلى عرش السلطنة، وقد استطاعت تركان خاتون بالاتفاق والتدبير مع تاج الملك إخفاء نبأ وفاة السلطان ملكشاه حتى يتسنى لها أن ترتب أمورها وحتى تتم البيعة لابنها محمود الذي كان يبلغ من العمر وقتئذ أربع سنين وشهورًا(۲)، وكان عند وفاة أبيه في بغداد، أما بركيارق فكان في الثالثة عشرة من عمره عندما مات أبوه وكان حينئذ في أصفهان (٣).

# أولاً: اعتراف الخليفة العباسي بمحمود بن ملكشاه سلطاناً:

كانت الظروف في صالح محمود في أول الأمر، وقد بايعه العسكر لأمور أحدها أن أمه «تركان خاتون» كانت مستولية ومسيطرة على الأمور في أيام السلطان ملكشاه، وكانت مسنة للأجناد ومن ثم قدموا ولدها وبايعوه. والثاني: أنها كانت من نسل الملوك الترك، وقيل إنها من نسل أفراسياب، والثالث: أن الأموال كانت بيدها ففرقتها فيهم فبايعوه وأخذوه معهم وعادوا به إلى أصفهان (3)، وقد بعثت تركان خاتون إلى الخليفة العباسي المقتدي بأمر الله في بغداد تطلب منه أن يعهد بالسلطنة لابنها محمود بن ملكشاه وأن تكون الخطبة باسمه، ولكن الخليفة لم يجبها إلى ما طلبت ورد عليها قائلاً: إن ابنك طفل صغير وهو لا يليق بالملك. غير أن الخليفة العباسي ما لبث أن اضطر إلى الاعتراف به سلطاناً عقب وفاة

<sup>(</sup>١) هي ابنة طغراج الملك وهم من نسل أفراسياب وهم الأيلخانيون حكام بلاد ما وراء النهر وتركستان. وباشرت أمور الدولة بعد ملكشاه وكانت حازمة قادت الجيوش بنفسها.

<sup>(</sup>٢) مرآة الزمان (١/ ٢٢١)، السلاجقة في التاريخ والحضارة، ص ٤٥.

<sup>(</sup>٣)، (٤) الدولة السلجوقية في عهد السلطان سنجر، ص ٢٨.

أبيه (١)، ومما قيل في هذا الصدد أن الخليفة العباسي المقتدي بأمر الله اضطر إلى الاعتراف بسلطنة محمود، لأن ملكشاه كان يحتفظ بابنه الأمير جعفر (٢) عنده ليهدد به الخليفة، وقد كان برفقة جده السلطان ملكشاه بعد وفاة والدته خاتون وكان السلطان ملكشاه عازماً على توليته الخلافة بدلاً من أخيه المسترشد الذي ولي عهد الخليفة المقتدي بأمر الله، ولكن وفاة السلطان ملكشاه غيرت مجرى الأمور وعاد أبو الفضل جعفر إلى والده المقتدي بعد وفاة جده السلطان ملكشاه (٣). فخشي الخليفة من تكرار التجربة مع سلاطين السلاجقة ولذلك وافق على ما رأته خاتون من إنفاذ الأمير جعفر إلى بغداد لقاء اعتراف الخليفة بسلطنة ولدها محمود (١٤)، ومهما يكن من أمر، فإن الخليفة العباسي منزوع النفوذ والسلطان ولا يملك القدرة على الاعتراض.

وفي ٢٢ من شوال سنة ٤٨٥هـ، أقيمت الخطبة لمحمود في مساجد بغداد ومنحه الخليفة العباسي المقتدى بأمر الله الخلع السلطانية ولقبه «ناصر الدنيا والدين» (٥)، واشترط الخليفة العباسي على تركان خاتون أن تكون السلطنة لولدها محمود، والخطبة له، بينما يختص الأمير أز (٢) بتدبير الجيوش ورعاية البلاد، ويختص تاج الملك بجباية الأموال، وترتيب العمال، إلا أن تركان خاتون في بداية الأمر كانت غير موافقة على هذه الشروط، وكان أبو حامد الغزالي يقوم بدور الوساطة بين الخليفة العباسي وأم محمود، وبعد ذلك أقنع أبو حامد الغزالي تركان خاتون بالموافقة على شروط الخليفة، ومن ثم وافقت على تلك الشروط (٧). ثم أرسلت تركان خاتون أحد أتباعها ليقبض على بركيارق، وبالفعل تم القبض على بركيارق وإيداعه السجن من قبل أتباعها لكي لا يكون طليقاً ومن ثم يصبح محمود في مأمن منه، غير أن الأمر لم ينته عند هذا الحد الذي تخيلته تركان خاتون بأنه لو تم القبض على بركيارق لأصبحت في مأمن من كل محاولة الذي تخيلته تركان خاتون بأنه لو تم القبض على بركيارق في أصفهان تمكنوا من إخراجه من من المنازعة ابنها في الحكم، فأتباع نظام الملك ومؤيدو بركيارق في أصفهان تمكنوا من إخراجه من مبحن أصفهان ونصبوه سلطاناً في أصفهان وذلك نكاية في تركان خاتون.

وهكذا وجد سلطانان في وقت واحد: محمود في بغداد وبركيارق في أصفهان، ومن شم أصبحت المنازعة بينهما على عرش السلطنة أمراً حتمياً (^).

<sup>(</sup>١) مرآة الزمان (١/ ٢٢١، ٢٢٣).

<sup>(</sup>٢، ٣) الدولة السلجوقية في عهد السلطان سنجر، ص ٢٩.

<sup>(</sup>٤) الحياة السياسية ونظم الحكم في العراق، ص ٩٩.

<sup>(</sup>٥) المنتظم (٩/ ٦٢، ٦٣)، دولة السلاجقة، لحسنين، ص ٧٥.

<sup>(</sup>٦) هو من أمراء عسكر تركان حاتون والدة محمود.

<sup>(</sup>٨) الدولة السلجوقية في عهد السلطان سنجر، ص ٣٠.

<sup>(</sup>٧) الكامل في التاريخ (٦/ ٣٤١).

١ - القتال على عرش السلطنة بين بركيارق وتركان خاتون: كانت تركان خاتون هي البادئة بالنزاع والهجوم فسارت من بغداد إلى أصفهان مع الجيش ومعها ابنها السلطان محمود والوزير تاج الملك الشيرازي، ولما قاربت تركان خاتون أصفهان خرج منها بركيـارق ومن يؤيده من النظامية متجهين نحو الري فأرسلت تركان خاتون الجيش إلى قتال بركيــارق، والتقى الجيشان في بروجرد(١) ، وكان ذلك في أواخر ذي الحجة ٤٨٥هـ وجرت الحرب بينهم، واشتد القتال وانحاز جماعة من عسكر تركان خاتون إلى بركيارق، فلحقت الهزيمة بتركان خاتون وابنها وعادوا إلى أصفهان وتبعهم بركيارق وحاصرهم فيها (٢)، واتفق الطرفان على الصلح بشرط أن تدفع تركان خاتون خمسمائة ألف دينار لبركيارق، وأن تكون بلاده أصفهان، وبلاد فارس لتركان خاتون وابنها، أما باقي الـبلاد فتكـون لبركيـارق وهـو السلطان (٣). وفي شهر الحرم من سنة ٤٨٦هـ نشبت معركة عنيفة بين المعسكرين: المعسكر الأول لبركيارق والمعسكر الثاني لمحمود وأمه تركان خاتون، وكانت الغلبة والكفة الراجحة للمعسكر الأول بسبب مساعدة أتباع نظام الملك وبسبب انحياز جماعة من الأمراء الذين يتبعون المعسكر الثاني لتركان خاتون وابنها محمود منهم الأمير ورجحت كفة بركيارق وقوى أمره والتقى العسكران مرة أخرى وانهزم عسكر تركان خاتون وابنها، ومن ثـم هربـت إلى مدينة أصفهان وتحصنت بها، وفر الوزير تاج الملك الشيرازي هاربـاً إلا أن النظاميـة قبضـوا عليه وأخذوه وانتهى الأمر بقتله في الحرم سنة ٤٨٦هـ، وبعد أن لاذت تركان خاتون بالفرار إلى أصفهان، وقوى بركيارق بمساعدة النظامية تتبع تركان خاتون وحاصرها في أصفهان، ولكن سرعان ما عدل عن ذلك حتى يجد الفرصة سانحة للاستيلاء على أصفهان، فتوجه إلى همذان وسعى جاهداً في تكوين جيش قوي العتاد كبير العدد حتى يستطيع بـــه الاســـتيلاء على أصفهان، وقد تم له ما أراد حيث توجه بحيشه الذي أعده كما يريد إلى أصفهان وتم فتحها وقضى على تركان خاتون وأنصارها. واعترافا من بركيارق بجميل النظامية عليه اتخذ عز الملك الحسين بن نظام الملك وزيراً له (١)، وكان مقيماً في أصفهان عند وقوع هذه الأحداث (٥) ولقد اتفقت تركان خاتون مع خال بركيارق إسماعيل ياقوتي (٦)، ووعدته بالزواج على أن يتقدم لمحاربة بركيارق، وبالفعل توجه إسماعيل يــاقوتي علــى رأس جيشــه

<sup>(</sup>١) الدولة السلجوقية في عهد السلطان سنجر، ص ٣٠.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الإسلام، حسن إبراهيم حسن (٤/ ٣٨).

<sup>(</sup>٣) الدولة السلجوقية في عهد السلطان سنجر، ص ٣١.

<sup>(</sup>٤، ٥) المصدر، ص ٣٣.

<sup>(</sup>٦) العالم الإسلامي في العصر العباسي، ص ٢٠٢.

لمحاربة ابن أخته، والتقى الجيشان في رمضان ٤٨٦هـ، حيث كان النصر حليف بركيارق، أما إسماعيل ياقوتي فقد أسر وقتل في نفس السنة المذكورة (١١)، وفي سنة ٤٨٧هـ سار بركيارق إلى أصفهان، وفي بداية الأمر لم يسمح له بالدخول إليها، وبعد ذلك سمحوا له بالدخول خديعة كي يتم القبض عليه، وعندما قارب أصفهان خرج إليه محمود فلقيه ودخل البلد وأحاطوا به (١٢).

Y - وفاة محمود بن ملكشاه: ولقد حم وجدر محمود ومات في شوال من العام نفسه، وكان ذلك بمثابة الفرج بعد الشدة وجلس بركيارق للعزاء في أخيه محمود، ثم إن بركيارق جدر بعد أخيه ولكنه شفى، ولما تم شفاؤه كاتب وزيره مؤيد الملك أمراء العراق وخراسان ومن ثم عادوا إلى بركيارق، فكثر جنده وأصبح شأنه عظيماً ".

# ثانياً: انتصار بركيارق واعتراف الخليفة العباسي به سلطانا للسلاجقة سنة ٤٨٧هـ:

توجه بركيارق إلى بغداد في السابع عشر من ذي القعدة عام ٤٨٦هـ، وكان برفقته وزيره الجديد عز الملك الحسين بن نظام الملك، حيث طالب الخليفة العباسي المقتدى بأمر الله بأن يعترف به سلطاناً على السلاجقة، فما كان من الخليفة العباسي المقتدى بأمر الله إلا أن أجابه إلى طلبه واعترف به سلطاناً على السلاجقة في ١٤ عرم سنة ٤٨٧هـ، ولقبه بركن الدين (١٤)، ونودي بركيارق سلطاناً ببغداد في ١٤عرم سنة ٤٨٧هـ، وخطب له على المنابر وشاء القدر أن توفي الخليفة العباسي المقتدي بأمر الله في ١٥ عرم سنة ٤٨٧هـ، وخلفه ابنه وولي عهده أبو العباس أحمد الذي لقب المستظهر بالله الذي ما كان منه إلا أن اعترف أيضاً ببركيارق سلطاناً للسلاجقة، كما بايعه بركيارق بالخلافة، وظل بركيارق في بغداد حتى ربيع الأول من سنة ٤٨٧هـ ثم سار عنها متجهاً إلى الموصل (٥٠).

1 - النزاع بين بركيارق وعمه تتش على عرش السلطنة ١٨٨ه.: لم يقتصر النزاع بين بركيارق وأخيه الأصغر محمود فحسب بل ظهر منافس آخر له ينازعه على عرش السلطنة وهو عمه تاج الدولة تتش<sup>(٢)</sup>، الذي كان والياً على دمشيق وما جاورها من بلاد الشام، والذي ولاه البلاد أخوه السلطان ملكشاه، ولما علم بوفاة أخيه رأى أنه أحق بأمور السلطنة من أبناء أخيه لأن أكبرهم بركيارق لم يكن يزيد على الثانية عشرة من عمره، إضافة إلى النزاع بينه وبين أخيه الأصغر محمود على السلطنة، وقد بدأ تتش في السعي للسيطرة على

<sup>(</sup>١، ٢) العالم الإسلامي في العصر العباسي، ص ٢٠٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ٣٤.

<sup>(</sup>٥) الدولة السلجوقية في عهد سنجر، ص ٣٧. (٦) المصدر نة

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٣٦.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص٣٩.

السلطنة وراسل تركان خاتون أرملة أخيه قبل وفاتها واتفق معها على الزواج وتواعدا على اللقاء والتعاون، فقدمت إليه فماتت في الطريق فتفرق عساكرها وانضم أكشرهم إلى بركيارق(١ً)، ومضى تتش في مشروعه، فاستطاع أن يغتصب حلب من آق سنقر ويمد نفوذه إلى أنطاكية ويخطب لنفسه بالسلطنة فيها سنة ٤٨٦هـ، كما استطاع أن يستولى على نصيبين ويقتل من أهلها عدداً كبيراً ثم يمد نفوذه على الموصل وميا فـارقين وديــار بكــر ويتوجــه إلى أذربيجان، وكان نفوذ بركيارق في ذلك الوقت قد قوى، فسار لملاقاة عمه الثائر المغتصب، فلما التقى الجمعان، انضم آق سنقر بجيوشه إلى بركيارق كما تفرقت جيوش تتش فانهارت قوته ولم يستطع مواجهة جيوش بركيارق فقفل راجعاً إلى بلاد الشام، وقد أقام آق سنقر عند بركيارق فترة عاد بعدها إلى بلاده ليكون عيناً على تتش (٢)، ولم تهدأ نفس تتش بعد هذه الهزيمة، إذ صمم على الانتقام من آقسنقر، وقد استمر النزاع بين بركيارق وعمه تتش إلى أن تمكن بركيارق من إلحاق الهزيمة به في النهاية سنة ٨٨هـ وقيل: إن قتله كان على أيدي جماعة من أنصار آق سنقر كانوا قد أقسموا على أن يثأروا لـه <sup>(٣)</sup>. وقـد اسـتمرت الـبلاد الشـامية وأتابكية الموصل مسرحاً لحروب كثيرة بين صغار الأمراء، وبيئية صالحة لدسائس البيت السلجوقي في بغداد حتى استطاع عماد الدين زنكي ونور الدين محمود من بعده أن يوحدا هذه البلاد من جديد ويخضعاها لسلطة واحدة (٤). ويجب أن نشير هنا إلى أن هـذا التفكـك الذي حدث في قلب الدولة السلجوقية كان من أكبر عوامل نجاح الحملة الصليبية الأولى على بلاد الشام، إذ لم تكن هناك القوة الإسلامية التي تستطيع أن تقـف في وجههـا، ففضـلاً عن المنازعات التي قامت بين رضوان ودقاق ابني تتش فإن هذه البلاد كانت مسرحاً لنشاط الفاطميين في مصر (٥)، كما سيأتي بيان ذلك في محله بإذن الله. وهكذا نجد أن النزاع الـذي قام بين أفراد البيت السلجوقي في هذا الجزء من الشرق الإسلامي قد أدى إلى انتزاع الصليبين معظم بلاد الشام من المسلمين (٦).

Y- منافسة أرسلان أرغون بركيارق على السلطنة: ظهر منافس آخر للسلطان بركيارق ينازعه في أمور السلطنة وهو عمه أرسلان أرغون، الذي كان مقيماً في بغداد عند أخيه ملكشاه، ولما توفي ملكشاه وحدث نزاع بين بركيارق وأخيه الأصغر محمود على عرش

<sup>(</sup>١) سلاجقة الشام والجزيرة، ص ١٠١.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الدولة الأتابكية، ملوك الموصل، ص ٢٤، ٢٥.

<sup>(</sup>٣) الشرق الإسلامي قبيل الغزو المغولي، ص ٥٣.

<sup>(</sup>٤) تاريخ الدولة الأتابكية، ملوك الموصل، ص ٣٠ - ٣٧.

<sup>(</sup>٥)، (٦) الشرق الإسلامي قبيل الغزو المغولي، ص ٥٤.

السلطنة توجه أرسلان أرغون إلى نيسابور، وأراد أن يفرض نفوذه عليها ولكن امتنع أهلها عن تسليمها له فسار منها إلى مرو حيث قام شحنتها -حاكمها- بتسليمها له وبـذلك قـوى نفوذ أرسلان أرغون بمساعدته وتوسعت مملكته وامتد سلطانه علىي بلخ وترمـذ ونيسـابور وسائر خراسان، وكاتب أرسلان أرغون ابن أخيه السلطان بركيارق يخبره بأنه تم بسط نفوذه وسلطانه على الأقاليم التي كانت لجده داود، وأنه راض كل الرضا بما سيطر عليه من هذه الأقاليم ولن يتعداها، أو يطمع في غيرها من أقاليم أخرى، إضافةً إلى أنه لن يخرج عن طوعه وأنه منفذ لما يأمره به، وكان السلطان بركيارق آنذاك مشغولاً بأخيه محمود، فـأظهر موافقتــه على ما كاتبه به عمه أرسلان أرغون، بينما لم يكن في حقيقة الأمر موافقاً على ذلك، ومالبث أن سير عمه الآخر بوري برس بن ألب أرسلان لقتال أرسلان أرغون إلى حدود خراسان، والتقى العسكران فانهزم أرسلان أرغون وعاد إلى بلخ، حيث جمع الكثير من الأجناد وانضمت إليه حشود كبيرة من التركمان، وحينما شعر بقوته سار إلى مرو وفتحها عنوة بعد ما خرب أسوارها وقتل الكثير من أهلها، وسار إليه بـورى بـرس بقصـد قتالـه، واجتمع إليه العسكران عند مرو فانهزم بوري برس وأسره واعتقله أخوه أرسلان أرغون في ترمذ، وهناك تم قتله، وبعد ذلك استبد أرسلان أرغون في حكم خراسان فهدم كـل حصـن فيها وخرب البلاد وظلم العباد، وكان أرسلان أرغون شديد الهيبة والظلم لغلمانه، فكانوا يخافونه خوفاً شديداً، مما دفع إلى قتله سنة ٩٠هـ(١١)، وقد أرسل السلطان بركيارق جيشاً إلى خراسان لمحاربة عمه أرسلان أرغون ولم يكن قد علم بوفاة عمه على يد أحد غلمانه، وجعل أخاه معز الدين أبا الحارث سنجر بن ملكشاه على خراسان -الذي ولد بمدينة سنجر عام ٤٧٩هـ وهي إحدى مدن الجزيرة والتي سمى على اسمها على عادة الأتراك- على رأس الجيش وأرسل معه الأمير قماج ليعاونه حتى يقضيان على فتنـة عمـه. وكــان بركيــارق قــد أصدر أمراً بتولية سنجر حاكماً على خراسان حينما علم باستيلاء عمه عليها (٢)، وبعد أن حاربه عمه سار بركيارق على رأس جيش آخر إلى خراسان، وقبل أن يصل إلى خراسان علم بمقتل عمه، ومن ثم دانت له بلاد خراسان، ثم أجلس أخاه سنجر على عرش خراسان سنة ٤٩٠هـ ثم رجع إلى بغداد، وقد تولى سنجر الحكم على بـلاد خراسـان في عهـد أخيـه السلطان بركيارق لمدة عشرين عاماً وكان والياً على بلاد ما وراء النهر ومن ثـم فقـد سمـي ملك المشرق<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) تاريخ دولة آل سلجوق، ص ٢٣٨، الدولة السلجوقية في عهد السلطان سنجر، ص ٥٠.

<sup>(</sup>٢) السلاجقة في التاريخ والحضارة، ص ٤٨.

<sup>(</sup>٣) العالم الإسلامي في العصر العباسي، ص ٦١٠.

## ثَالثاً: النزاع بين بركيارق وأخويه محمد وسنجر على عرش السلطنة:

عاد النزاع على عرش السلطنة من جديد داخل البيت السلجوقي مرة أخرى بين بركيارق وأخويه محمد وسنجر، وقد استمر هذا النزاع خمس سنوات من عام ٩٢هـحتى ١٩٤هـ وليس من المهم أن نذكر أن محمداً استطاع أن يدخل بغداد وأن يقيم الخطبة لنفسه فيها سنة ٩٢هـ بموافقة الخليفة المستظهر العباسي الذي خلع عليه الخلع والهدايا، وكان بركيارق في هذه الأثناء مريضاً (۱)، ثم استمرت الحرب مع محمد طوال عهد بركيارق الذي تمكن من إعادة الخطبة لنفسه في بغداد، ومن المهم أن نذكر أن المخليفة هو الذي كان يسمح بإعادة الخطبة لكل من دخل بغداد من هذين السلطانين المتنازعين، وهذا يدلنا على مقدار ما وصلت إليه الخلافة من ضعف، ويلاحظ أن سنجر بن ملكشاه كان قد انضم إلى أخيه محمد في صراعه مع بركيارق، ويرجع السبب في ذلك لكونهما كان ولدين لأم واحدة (۱۲)، وقد انتهت الحرب بين محمد وبركيارق سنة بطاولت بينهما وعم الفساد وصارت الأموال منهوبة، والدماء مسفوكة، والبلاد غربة، والسلطنة مطموعاً فيها، وأصبح الملوك مقهورين بعد أن كانوا قادرين.. دخل العقلاء بينهما في الصلح وكتبت العهود والأيمان والمواثيق (۱۳). ولقد تقرر أن يكون للصلح قواعد نوردها فيما يلى:

- ألا يعترض بركيارق أخاه محمد في الطبل (٤).
- ألا يذكر اسم بركيارق بجانب اسم محمد في البلاد التي صارت له.
  - أن يكون الاتصال بينهما عن طريق الوزراء.
  - ألا يعترض أحد العسكرين الآخر في داخل حدود كل منهما.
- أن يمتد نصيب محمد من نهر اسبيندروذ (٥)، إلى باب الأبواب (٦)، وديار بكر والجزيرة والموصل والشام، ويكون له في العراق البلاد التي كانت تحت حكم سيف الدولة

<sup>(</sup>١) الشرق الإسلامي قبيل الغزو المغولي، ص ٥٥، وفيات الأعيان (٢/ ٦١).

<sup>(</sup>٢) تاريخ الخلفاء، ص ٢٨٣ الشرق الإسلامي قبيل الغزو المغولي، ص ٥٥.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الخلفاء، ص ٢٨٣.

<sup>(</sup>٤) كان من شعائر السلطنة أن تضرب الطبلخانات للسلطان خمس مرات في اليوم. انظر الدولة السلجوقية في عهد السلطان سنجر، ص ٦٥.

<sup>(</sup>٥) نهر اسبيندروذ: يطلق عليه النهر الأبيض وهو على بعد عدة فراسخ من همذان.

<sup>(</sup>٦) باب الأبواب: تقع في أقصى شمالى بلاد شروان وهي ميناء على بحر قزوين.

صدقة بن مزيد (١) وأرسل بركيارق إلى الخليفة العباسي المستظهر بالله الرسل حاملة شروط وقواعد الصلح بينه وبين أخيه محمد، فما كان من الخليفة إلا أن أجابه وأمر بإقامة الخطبة لبركيارق سنة ٩٧ هـ (١). وقد عين بركيارق سنجراً والياً على خراسان، لما يتمتع به من هيبة كبيرة وخبرة بقواعد وقوانين السلطنة والحكم في البلاد مما جعل حكمه يستمر واحدًا وستين عاماً، منها عشرون عاماً ملكاً على خراسان من قبل أخيه بركيارق، وواحد وأربعون عاماً سلطاناً للسلاجقة (٣)، ومن هنا يتبين أنه بعدما طالت الحروب والنزاعات من أبناء السلطان ملكشاه، وما ترتب على ذلك من ويلات لتلك الحروب من سفك الدماء، والدمار والخراب الذي عم البلاد وانتشر بسبب النزاع على عرش السلطنة، مما أدى إلى ضعف وتفكك السلاجقة -أدرك الإخوة المتصارعون ما عم البلاد من خراب فتداعوا إلى الصلح (١٠).

### رابعاً: وفاة بركيارق وتولى محمد بن ملكشاه السلطنة:

توفى السلطان بركيارق في سنة ٩٨ هـ ببروجرد (٥) على أثر مرض أصابه، وقد عين السلطان بركيارق قبيل وفاته ابنه ملكشاه ولياً لعهده، وكان طفلاً صغيراً لم يبلغ الخامسة من عمره آنذاك، ولذلك عين الأمير أياز (١)، أتابكاً له، وسار الأمير أياز وبرفقته ملكشاه بن بركيارق إلى بغداد ونال موافقة الخليفة العباسي المستظهر بالله بإقامة الخطبة له في بغداد ولقبه بلقب جلال الدولة (٧)، وكان السلطان محمد وقتذاك قد توجه إلى الموصل يخبره بأن الموصل من الأقاليم التي دانت له بعد الصلح بينه وبين أخيه السلطان بركيارق، وما كان من جكرمش إلا أن رفض تسليمها إياه مدعياً بأن ما وصل إليه من كتب السلطان بركيارق بعد الصلح تأمره ألا يسلمها إلى غيره، ولما وصل الخبر بوفاة السلطان بركيارق إلى جكرمش لم يكن أمامه مفر من أن يبذل الطاعة للسلطان محمد، وأن يسلم الموصل له (٨)، وقد أسرع السلطان محمد إلى بغداد بعد أن أقيمت الخطبة بها لملكشاه بن بركيارق ودخلها من الجانب الغربي وخطب له في مساجد هذا الجانب، بينما كانت الخطبة قائمة باسم جلال الدولة ملكشاه بن بركيارة في وقت واحد (٩)،

<sup>(</sup>١) الدولة السلجوقية في عهد السلطان سنجر، ص ٦٦.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الإسلام السياسي والديني والثقافي والاجتماعي (٤/ ٤١، ٤١).

<sup>(</sup>٣) السلاجقة في التاريخ والحضارة، ص ١١٤.

<sup>(</sup>٤) الدولة السلجوقية في عهد السلطان سنجر، ص ٦٦.

<sup>(</sup>٥) بروجرد: مدينة حسنة عرضها أكثر من طولها بنحو نصف فرسخ من مدن إقليم الجبال.

<sup>(</sup>٦) من مماليك السلطان ملكشاه وقد جعله بركيارق أتابكا لابنه.

<sup>(</sup>٧) الحياة السياسية ونظم الحكم في العراق، ص ٢٠٤. (٨) دول الإسلام، ص ٢٢٧.

<sup>(</sup>٩) الحياة السياسية ونظم الحكم في العراق، ص ٢٠٥.

واستشار الأتابك أياز أتباع السلطان ملكشاه بن بركيارق فيما يفعله مع السلطان محمد، فاستقر بهم الرأي على قتاله ومنعه من السلطنة ولكن وزيره الصفي أبا المحاسن، أشار عليه بالصلح مع السلطان محمد وتسليمه السلطنة، فأرسل أياز وزيره الصفى أبا المحاسن إلى السلطان محمد طلباً للصلح، وتسليمه السلطنة، واعتذاره عما بدر منه، وطلب العهد والأمان لملكشاه بن بركيارق ولنفسه وللأمراء الذين معه، وأجاب السلطان محمد الأمير أياز إلى ما التمسه منه (١)، وكان الذي أخذ البيعة بالصُّلح إلكيا الهراس مدرس النظامية (٢)، فهذا الفقيه لم يقف أمام تلك الصراعات الدامية التي كانت تهدد كيان الدولـة الإســــلامية آنــــذاك موقف المتفرج، وإنما كان له دور كبير في فض كثير من المنازعات القائمة بين الحكام والملوك في بعض البلدان الإسلامية حرصاً على تماسك المسلمين ووحدتهم، وقد نجح بالفعل إلى حد كبير في الصلح بين ملكشاه بن بركيارق وعمه السلطان محمد (٣)، وأصبحت السلطنة لمحمد دون منازع وخطب له في سنة ٤٩٨هـ، يقول ابن كثير فيمن توفي من الأعيان عام ٤٩٨هــ: بركيارق بن ملكشاه ركن الدولة السلجوقي، خطب له ببغداد سِتً مرات وعزل عنها ست مرات وكان عمره يوم مات أربعاً وعشرين سنة وشهوراً وقام من بعده ولده ملكشاه، فلم يتم أمره بسبب منازعة عمه محمد له (٤). وقال الذهبي: وكان بركيــارق شــاباً شــهماً شــجاعاً لعاباً، فيه كرم وحلم، وكان مدمناً للخمر، تسلطن وهو حدث، له ثلاث عشرة سنة، فكانت دولته في نكد وحروب بينه وبين أخيه محمد، يطول شـرحها وهـي مـذكورة في الحـوادث... مات بعلة السلِّ والبواسير، وكان في أواخر دولته قد توطَّد ملكه وعظم شأنه ولما احتضر، عهد بالأمر من بعده لابنه ملكشاه بمشورة الأمراء، فعقدوا له، وهو ابن خمسة أعوام(٥) وقـد تولى محمد بن ملكشاه وحكم أكثر من ثلاثة عشر عاماً عمت الفوضى في أثنائها جميع أنحاء الدولة فضعف الشرق الإسلامي أمام الصليبيين في بـلاد الشـام وأمـام القـوات الأخـرى المعادية في جوف الدولة الإسلامية وأهمها الطائفة الإسماعيلية(٢). وانقسمت الدولة السلجوقية بعد وفاة بركيارق وأصبح كل جزء من الدولة السلجوقية تابعًا لـوال مستقل، فالأجزاء الشرقية تخضع لحكم سنجر، والأجزاء الشمالية تخضع لحكم أخيه محمد، وبلاد الشام تحت سيطرة أبناء تتش، وآسيا الصغرى تحت حكم أبناء سليمان ابن قتلمش،

<sup>(</sup>١) الدولة السلجوقية في عهد السلطان سنجر، ص ٧٠.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية (١٦/ ١٨٨).

<sup>(</sup>٣) دور الفقهاء والعلماء المسلمين في الشرق الأقصى في الجهاد ضد الصليبين، ص ٨٣.

<sup>(</sup>٤) الشرق الإسلامي قبيل الغزو المغولي، ص٥٦. (٥) سير أعلام النبلاء (١٩٦/١٩).

<sup>(</sup>٦) الشرق الإسلامي قبيل الغزو المغولي، ص٥٦.

وتفككت وحدة الدولة عما كانت عليه في عهد السلاحقة العظام(١١).

١ - موعظة رهيبة بليغة يحضرها السلطان محمد بن ملكشاه: في سنة ٥٠١هـ من يوم الجمعة زار السلطان محمد بن ملكشاه السلجوقي مشهد الإمام أبي حنيفة، وكان معه الوزير أحمد نظام الملك، والبرسقي صاحب الشرطة ببغداد، وجماعة من الأمراء والأعيان، ثم أدى صلاة الجمعة، في جامع المهدي بالرصافة (٢)، وقد خطب الجمعة الشيخ أبو سعد المعمر ابن على، فكانت خطبته رهيبة وقد وجّه الكلام فيها إلى الوزير أحمد نظام الملك قال: الحمد لله ولى الإنعام، وصلى الله على من هو للأنبياء ختام، وعلى آلـه سـرج الظـلام، زينـه الله بالتقوى، وختم أعماله بالحسني، وجمع له بين خيري الآخرة والدنيا. معلوم يا صدر الإسلام أن آحاد الرعية من الأعيان، مخيَّرون في القاصد والوافد، إن شاءوا وصلوه وإن شاءوا فصَلوه، فأمَّا من توشُّح بولائه، وشرشح لآلآئه، فليس مخيراً في القاصد والوافد، لأنَّ من هو على الحقيقة أمير، فهو في الحقيقة أجير، قد باع نفسه وأخذ ثمنه، فلم يبق له من نهاره، ما يتصرف فيه على اختياره، ولا له أن يصلى نفلاً، ولا يدخل معتكفاً، دون التبتّل لتدبيرهم، والنظر في أمورهم، لأن هذا فضل، وهذا فرض لازم، وأنت يا صدر الإسلام، وإن كنت وزير الدولة، فأنت أجير الأمة، استأجرك جلال الدولة بالأجرة الوافرة، لتنوب عنه في الدنيا والآخرة، فأما في الدنيا ففي مصالح المسلمين، وأما في الآخرة فلتجب عند ربّ العالمين، فإنه سيقفه بين يديه، ويقول له: ملكتك البلاد، وقلدتك أزمّة العباد فما صنعت في إقامة البذل وإفاضة العدل؟ فلعله يقول: يا رب اخترت من دولتي شجاعاً عاقلاً حازماً، وسمّيته قـوام الدين نظام الملك، وها هو قائم في جملة الولاة، وبسطت يـده في السـوط والسـيف والقلـم، ومكنته في الدينار والدرهم فاسأله يا ربّ ماذا صنع في عبادك وبلادك؟ أفتحسن أن تقول في الجواب: نعم تقلَّدت أمور البلاد وملكت أزمَّة العباد، ودنوت من تلقائك، اتخذت الأبواب والنَّواب، والحجاب والحَجَّاب، ليصَّدوا عني القاصد، ويردُّوا عني الوافد؟ فاعُمر قبرك كما عمّرت قصرك، وانتهز الفرصة، ما دام الدهر يقبل أمرك، فلا تعتذر فما تُم من يقبل عذرك. فهذا ملك الهند، وهو عابد صَنَم، ذهب سمعه، فدخل عليه أهل مملكته يعزُّونه في سمعه فقال: ما حزني لذهاب هذه الجارحة من بدنى ولكن لصوت مظلوم كيف لا أسمعه فأغيثه! ثم قال: إن كان ذهب سمعي، فما ذهب بصرى، فليؤمر كل ذي ظلامه أن يلبس أحمر، حتى إذا رأيته عرفته وأنصفته، وأنت يا صدر الإسلام أحـق بهـذه المأثرة، وأولى بهـذه المعدلـة،

<sup>(</sup>١) الشرق الإسلامي قبيل الغزو المغولي، ص٥٦.

<sup>(</sup>٢) الدولة السلجوقية في عهد السلطان سنجر، ص ٧١.

وأحرى من أعد جواباً لتلك المسألة، فإنه الله الذي تكاد السماوات يتفطرن منه، في موقف ما فيه إلا خاشع أو خاضع أو مقنع، ينخلع فيه القلب، ويحكم فيه الرب، ويعظم الكرب، ويشيب الصغير والكبير ويُعزَل الملك والوزير ﴿ يَوْمُ يَتَذَكّرُ الإِنْسَانُ مَا سَعَى ﴾ ﴿ يَوْمَ تَجِلُهُ ويشيب الصغير والكبير ويُعزَل الملك والوزير ﴿ يَوْمُ يَتَذَكّرُ الإِنْسَانُ مَا سَعَى ﴾ ﴿ يَوْمُ تَجِلُهُ كُلُ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتُ مِنْ خَيْرٍ مُّحْضَرًا وَمَا عَمِلَتُ مِن سُوء تَوَدُّ لُو الَّن بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَدًا بَعِيدًا ﴾ . وقد استجلبت لك الدعاء وخلدت لك الثناء مع براءتي من التهمة، فليس لي في الأرض ضيعة ولا قرية، ولا بيني وبين أحد خصومه، ولا بي بحمد الله فقر ولا فاقة (١٠) فلما سمع الوزير أحمد نظام الملك هذه الموعظة بكى بكاء شديداً، وأمر له بعد الصلاة بمائة دينار، فأبى أن يأخذها الخطيب. وقال: أنا في ضيافة أمير المؤمنين الخليفة، ومن يكون في ضيافة الخليفة يقبح أن يأخذ عطاء غيره. فقال له الوزير: فضّها على الفقراء. فأجابه الشيخ الخطيب: الفقراء على بابك أكثر منهم على بابي. ولم يأخذ شيئاً (٢٠)، وبعد انتهاء الصلاة، اجتمع الفقهاء بحضرة السلطان محمد بن ملكشاه فقال لهم: هذا يوم قد انفردت فيه مع الله تعالى، فخلوا بيني وبين المكان، فصعدوا إلى أعاليه، فأمر غلمانه بغلق الأبواب وألا يمكنوا الأمراء من الدخول إليه، وقام يصلى ويدعو ويخشع وأعطاهم خسمائة دينار، وقال: اصرفوا هذه في مصالحكم وادعوا لي (٣).

Y-نصيحة الإمام الغزالي لمحمد بن ملكشاه: عندما علم الإمام أبو حامد الغزالي أن السلطان محمد بن ملكشاه تولى الحكم، أرسل له كتاباً يخاطبه فيه قائلاً: اعلم يا سلطان العالم أن بني آدم طائفتان: طائفة غفلاء نظروا إلى مشاهد حال الدنيا، وتمسكوا بتأميل العمر الطويل ولم يتفكروا في النفس الأخير، وطائفة عقلاء جعلوا النفس الأخير نصب أعينهم لينظروا إلى ماذا يكون مصيرهم وكيف يخرجون من الدنيا، ويفارقونها وإيمانهم سالم، وما الذي ينزل من الدنيا في قبورهم وما الذي يتركون لأعاديهم من بعدهم ويبقى عليهم وباله ونكاله (٤). ولا شك أنها نصيحة غالية ودرس عظيم فقد نصح الإمام الغزالي محمد بن ملكشاه بعدم الغفلة والاغترار بمباهج الدنيا ونسيان الآخرة والأعمال الصالحة التي تنفع صاحبها في آخرته ظناً منه بامتداد العمر، موضحاً له أنه من العقل ألا يتجاهل الإنسان أن الأجل قريب وأنه لا بد أن يسرع بعمل الأعمال الصالحة ويؤدي ما عليه لله تعالى حتى يخرج من الدنيا كامل الإيمان، فالإنسان لن يأخذ معه إلى قبره إلا العمل الصالح، ثم ينصحه

<sup>(</sup>١) المنتظم (٩/ ١٥٥، ٧٣ – ١٧٤)، تاريخ الأعظمية، ص ٢٦١.

<sup>(</sup>٢)، (٣) المنتظم، نقلاً عن: تاريخ الأعظميّة، ص ٢٦١.

<sup>(</sup>٤) وفيات الأعيان (٥/ ٧٢، ٧٣).

الإمام الغزالي نصيحة غير مباشرة يتفجر من كل حرف فيها الحث على جهاد الأعداء، فيخبره أن العقلاء يخططون ويدرسون ما الذي يتركون لأعدائهم من بعدهم ويبقى عليهم وباله ونكاله، أي يجب أن يتخذوا حيال أعدائهم أعمالاً من شأنها أن تظل مؤثرة فيهم حتى بعد أن يموت هؤلاء العقلاء، وتظل آثار أعمالهم في ذاكرة أعدائهم، فكان لهذه النصيحة العظيمة رد فعل كبير عند السلطان محمد بن ملكشاه، فبمجرد أن انفرد بالسلطنة بدأ في بعث حركة الجهاد الإسلامي ضد الصليبيين (١)، وسيأتي تفصيل ذلك في محله بإذن الله تعالى. وقد جاءت روايات أخرى في نصيحة الإمام الغزالي ذكر فيها: ويجب أن تعلم أن صلاح الناس في حسن سيرة الملك، فينبغي للملك أن ينظر في أمور رعيته، ويقف عنـد قليلـها وكثيرهـا وعظيمها وحقيرها، لا يشارك رعيته في الأفعال المذمومة، ويجب احترام الصالحين، وأن يثبت على الفعل الجميل، ويمنع من الفعل الرديء الوبيل، ويعاقب في ارتكاب القبيح، ولا يحـابي من أصر على القبيح، ليرغب الناس في الخيرات ويحذروا من السيئات، ومتى كان السلطان بلا سياسة وكان لا ينهى المفسد عن فساده ويتركه عن مراده، أفسد سائر أموره في بـلاده. وقال الحكماء: إن طباع الرعية نتيجة طباع الملك، لأن العوامّ إنما يبخلون، ويركبون الفساد، وتضيق أعينهم اقتداء منهم بملوكهم، فإنهم يتعلمون منهم، ويلزمون طباعهم، ألا ترى أنه قد ذُكر في التاريخ أن الوليد بن عبد الملك - من بني أمية - كان مصروف الهمة إلى العمارة والزراعة وكان سليمان بن عبد الملك همَّته في كثرة الأكل وتطيب الطعام، وقضائه الأوطار، وبلوغ الشهوات(٢)، وكانت همّة عمر بن عبد العزيز في العبادة والزهادة. قال محمد بن علي بن الفضيل: ما كنت أعلم أمور الرعية تجري على عادة ملوكها، حتى رأيت الناس في أيام الوليد بن عبد الملك قد اشتغلوا بعمارة الكرم والبساتين، واهتموا ببناء الدور، وعمارة القصور، ورأيتهم في زمان سليمان بن عبد الملك قد اهتموا بكثرة الأكل وطيب الطعام، حتى كان الرجل يسأله صاحبه: أيَّ لون اصطنعت، وما الذي أكلت؟ ورأيتهم في أيام عمر بن عبد العزيز قد اشتغلوا بالعبادة، وتفرغوا لتلاوة القرآن وأعمال الخيرات، وإعطاء الصدقات لتعلم أن في كل زمان تقتدي الرعية بالسلطان، ويعملون بأعماله، ويقتدون بأفعاله من القبيح والجميل، واتباع الشهوات، وإدراك الكمالات، كما يقال (٣).

وقد ذكر بعض المؤرخين أن كتاب الغزالي «التبر المسبوك في نصيحة الملوك» هو عبارة عن توجيهات للسلطان محمد بن ملكشاه الذي كان مستولياً في عهد المستظهر بالله العباسي،

<sup>(</sup>١) دور العلماء والفقهاء المسلمين في الشرق الأدني، ص ٨٤.

<sup>(</sup>٢) قد ناقشت ما نسبِ إلى سليمان بن عبد الملك في كتابي عن الدولة الأموية.

<sup>(</sup>٣) التبر المسبوك، نقلاً عن صلاح الأمة (٣/ ٢٠١).

خاطب فيه الغزالي السلطان محمد وذكّره بنعم الله عليه وأهم تلك النعم نعمة الإيمان، وبين له أن للإيمان عشرة أصول وعشرة فروع: أما أصول الإيمان فهي: اعلم أيها السلطان أنك مخلوق ولك خالق وهو خالق العالم وجميع الكون: اعلم أن الباري تعالى ليس له صورة ولا مثل، وأنه على كل شيء قدير، وأن علمه محيط بكل شيء، وأنه سميع بصير ويقول للشيء كن فيكون، وأمره تعالى على جميع الخلق نافذ، وأن جميع ما في العالم مخلوق له تعالى وليس معه شريك، وبعد ألموت حساب وسؤال وصراط وجنة ونار.

وجعل الله رسوله على آخر الأنبياء وأوصل نبوته إلى درجة الكمال وأمر الخلائق من الإنس والجن بطاعته (۱)، وأما فروع شجرة الإيمان فهي: العدل والإنصاف، واستماع نصيحة العلماء المخلصين، وأن يحارب الظلم من أي جهة صدر، ويبتعد عن الغضب ويميل إلى العفو والكرم والتجاوز، ويرضى لنفسه ما يرضاه للمسلمين، وقضاء حوائج المسلمين أفضل من نوافل العبادات، وأن يبتعد عن الشهوات، والرفق واللطف خير من الشدة والعنف، وكسب رضا الرعية ضمن موافقة الشرع، ألا يطلب رضا أحد بمخالفة الشرع، ومن نصائحه أن يعرف لماذا وجد الإنسان في الدنيا، وأن يعرف مصيره، ثم يحذره من الجور والفساد، وأن يبتعد عن أعمال اللهو كلعب الشطرنج والنرد وشرب الخمر وضرب الكرة والصولجان والصيد لأن ذلك يمنعه من أمور الرعية وعلى السلطان أن يعين رعيته في أوقات الأزمات الاقتصادية، وأن يكون عالي الهمة، وأن يتحلى بالحكمة، وأن يستعمل عقله. ثم ذكر شروط الوزير: أن يكون كاتباً، صالحاً عادلاً، وهو حاجة ملحة، كما يتعرض لخير الكاتب ومنها: خفة الروح، عالماً ببراية القلم، وأن يعطى كل حرف حقه. كما يتعرض لخير النساء وهي الولود الخفيفة المهر، صاحبة الديانة والعفاف والستر (۲). ويبدو أن هذا السلطان كان يصغى لنصائح الغزالي وأخذ ببعضها فقد حرص على العدل والإحسان وتقريب أهل الدين والمعرفة.

٣- محاربته للباطنية: انتهزت الباطنية الإسماعيلية فرصة الاضطرابات التي حدثت بعد وفاة ملكشاه والصراع الذي وقع بين أبناء البيت السلجوقي، فسعوا إلى التمكين لأنفسهم عن طريق الاستيلاء على مزيد من القلاع والأماكن الحصينة والتسلل إلى بلاد السلاطين وإلى جيوشهم، وكان جيش بركيارق من الجيوش التي تزايد فيها نفوذهم، وانتشر فيه دعاتهم، ويبدو أن بركيارق لم يشأ أن يصطدم معهم بسبب انشغاله في الصراعات الدائرة

<sup>(</sup>١) التبر المسبوك، نقلاً عن الحضارة الإسلامية في بغداد، ص ٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) المنتظم (٩/ ١٢١).

مع أهل بيته إلى أن اتهم بالميل إليهم، وتبين له خطرهم وأشار عليه أعوانه أن يفتك بهم قبل أن يعجز عن تلافي أمرهم، فأذن السلطان في قتلهم في عام ٤٩٤هـ فأخذوا من خيامهم، وأخرجوا إلى ميدان عام فقتلوا فيه: ولم يفلت منهم إلا من لم يعرف (١) ، ويذكر أبو الفرج بن الجوزي: أن القتلى بلغوا ثلاثمائة (٢) وسرعان ما تتبعهم أمراء الأقاليم فقد قتل «جاولي سقاوو» خلقاً كثيراً منهم بمنطقة «خوزستان» يقارب الثلاثمائة (٣) ، وأرسل بركيارق إلى الخليفة العباسي يشير عليه بتتبع الموجودين منهم في عاصمة الخلافة، فأمر بالقبض على قوم يظن فيهم ذلك «ولم يتجاسر أحد أن يشفع في أحد لئلا يظن ميله إلى ذلك المذهب (١) . وطاردهم السلطان سنجر في نفس العام ٤٩٤هـ فقتلت عساكره منهم خلقاً كثيراً، وحاصروا قلعة «طبس» وخربوا سورها وأوشكت على السقوط، فلجأ الباطنية إلى رشوة قائد العسكر الأمير «بزغش» واستنزلوه عما كان يريده منهم فرحل عنهم وتركهم فأعادوا عمارة ما انهدم من سورها وملأوها ذخائر من سلاح وأقوات وغير ذلك ثم عاودهم «بزغش» سنة ٤٩٨هـ ومعه كثير من المتطوعة إلى قلعة «طبس» مرة أخرى فخربها هي وما جاورها من القلاع والقرى، وأكثر فيهم القتل والنهب والسبي، ومع ذلك فإن أصحاب سنجر أشاروا عليه بأن والقرى، وأكثر فيهم القتل والنهب والسبي، ومع ذلك فإن أصحاب سنجر أشاروا عليه بأن يؤمنهم مقابل ألا يبنوا حصناً ولا يشتروا سلاحاً، ولا يدعوا أحداً إلى مذهبهم (٥).

وقد أثار هذا الصلح سخط كثير من الناس على سنجر، بسبب ما وقع عليهم من أذى بأيدي هذه الفئة، ولعلمهم أيضاً بأنهم لن يحترموا هذا الأمان ولا هذا الصلح، وهذا ما حدث بالفعل، ففي عام ٩٨ هد خرج جمع كبير منهم من قلعة «طريثيت» قرب مدينة بيهق وأغاروا على النواحي المجاورة لهم، وأكثروا من القتل ونهب الأموال، وسبي النساء «ولم يقفوا على الهدنة المتقدمة» (١)، وكان عام ٩٨ هد هو نهاية المرحلة التي قاوم السلاجقة فيها نفوذ الباطنية مقاومة فيها الكثير من الحذر بسبب الخلاف الذي كان محتدماً بين أفراد البيت السلجوقي، واستغلال الباطنية هذا الخلاف في التسلل إلى المراكز المهمة في بلاط السلاطين وليس أدل على وجود هذا النفوذ من موقف قائد سنجر عندما قبل رشوتهم في عام ٤٩٤هـ ورحل عنهم بعد أن أوشكت قلعتهم على السقوط، ثم عندما عقد معهم سنجر معاهدة الأمان في عام ٤٩٧هـ، بعد أن أنزل بهم عساكره خسائر فادحة، إن هذا التهاون معهم في

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ، نقلاً عن التاريخ السياسي والفكري، ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٢) المنتظم (٩/ ١٢١).

<sup>(</sup>٣) الكامل في التاريخ، نقلاً عن التاريخ السياسي والفكري، ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٤) المنتظم (٩/ ١٢١).

<sup>(</sup>٥) الكامل في التاريخ، نقلاً عن التاريخ السياسي والفكري، ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٦) دائرة المعارف الإسلامية (٣/ ٣٧٧)، مادة إسماعيلية.

هاتين الحادثتين رغم النصر الذي حققته عساكر سنجر عليهم فيه دليل على تغلغل نفوذهم داخل بلاط السلاطين، أو على الأقل فيه دليل على تخوف السلاطين وحذرهم منهم، وقد كان لهذه المقاومة الحذرة ردود فعل من جانب الباطنية بدأوها باغتيال نظام الملك عندما أرسل عسكراً قاموا بحصار الحسن بن الصباح إثر استيلائه على «ألموت» في عام ٤٨٣هـ (١)، وفي عام ٩٠٤هـ قتلوا «أرغش النظامي» مملوك نظام الملك بمدينة الري، كما قتلوا في العام ذاته الأمير «برسق» من كبار قواد طغرل بك ، وأول من تولى شِحنة بغداد، وفي عام ٩٨هـ خرجوا على قافلة الحجاج القادمة مما وراء النهر وخراسان عند مدينة الري فقتلوا من فيها، وغنموا أموالهم ودوابهم، كما قتلوا في نفس العام شيخ الشافعية بمدينة «الري» الفقيه أبا جعفر (٢٠) المشاط

\* مرحلة أخرى في محاربة الباطنية: نبهت هذه الجرائم – وأمثالها – التي ارتكبها الباطنية سلاطين السلاجقة إلى أنه لابد من مقاومة جدية لهذه الطائفة وإلا استشرى خطرها، وعم ضررها وهددت أمن الدولة ونظامها، وتميزت هذه المرحلة بأنه قد بدا فيها واضحاً حرص السلطان محمد – الذي استقرت له الأمور بعد وفاة أخيه بركيارق في عام ١٩٨ه هـ على استئصال هذا الداء، ولم يكن هذا الهدف واضحاً في المرحلة السابقة التي كانت تستهدف – فقط – الحد من خطرهم، وسنركز على عملين كبيرين – كنموذج – قام بهما السلطان محمد في مجال محاولة القضاء على هذه الفئة:

أ- إسقاطه لقلعة أصبهان «شاه دز» وقتل الـزعيم الكبير ابـن عطـاش الـذي كـان متحصناً مها.

ب- حصاره لقلعة ألموت مدة تزيد على ست سنوات.. بدأ السلطان محمد حصاره لقلعة أصبهان في عام ٥٠٠هـ بعد أن استفحل بها أمر الداعي أحمد بن عطاش، فكان يرسل أصحابه لقطع الطريق وأخذ الأموال، وقتل من قدروا على قتله.. وجعلوا له على القرى السلطانية، وأملاك الناس ضرائب يأخذونها ليكفوا عنها الأذي، فلما صفت السلطنة لمحمد ولم يبق له منازع لم يكن عنده أمر أهم من قصد الباطنية وحربهم، فرأى البداية بقلعة أصبهان لأن الأذى بها أكثر، وهي متسلطة على سرير ملكه، فخرج بنفسه فحاصرهم (٣). ولأول مرة نرى سلطاناً سلجوقياً يخرج بنفسه لقتال الباطنية، وقد تمكن من الاستيلاء على هذه القلعة في ذي القعدة من عام ٥٠٠هـ بعد حصار دام حوالي ثلاثة شهور، ووقع ابن

<sup>(</sup>١)، (٢) الكامل في التاريخ، نقلاً عن التاريخ السياسي والفكري، ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٣) الكامل في التاريخ، نقلاً عن التاريخ السياسي والفكري، ص ١٤٠.

عطاش أسيراً هو وابنه فقتلا، وحمل رأساهما إلى بغداد (۱)، لم يحصل السلطان محمد على هذا النصر في أول لقاء مباشر بينه وبين هذه الطائفة بثمن بخس، وإنما واجه كثيراً من المواقف الحرجة التي صمد أمامها حتى تحقق هدفه، ومن ذلك أنه لما عزم على حربهم في رجب من عام ٩٨ هـ استخدم المشايعون لهم في عسكره حرب الشائعات، ليصرفوه عن غايته، فأذاعوا أن قلج أرسلان سلطان سلاجقة الروم، قد ورد بغداد وملكها، وافتعلوا في ذلك مكاتبات ثم أظهروا أن خللاً حدث بخراسان، وكان هدفهم من ذلك كله إبعاد السلطان عن أصفهان حتى لا يتحقق الهدف الذي يسعى إليه، لكن السلطان توقف حتى تحقق من بطلان الشائعات فانصرف لغايته (٢).

محاولة الباطنية الإسماعلية هدم شرعية قتالهم: عندما شدد السلطان محمد بن ملكشاه الحصار عليهم لجأ الباطنية إلى الخداع، فكتبوا إلى الفقهاء السنيين يطلبون فتواهم في قوم يؤمنون بالله ورسوله، ولكن يخالفون الإمام هل يجوز للسلطان مهادنتهم ومـوادعتهم، وأن يقبل طاعتهم، ويحرسهم من كل أذى؟ وكادت اللعبة تنجح بعد أن أفتى أكثـر الفقهـاء بجواز ذلك، وتوقف البعض عن الفتوى، فجمع السلطان الفقهاء للمناظرة، فانتصر رأي الفقيه الشافعي أبي الحسن على بن عبد الرحمن السمنجاني الذي أفتي بإباحة دمائهم نظراً لرأيهم في الإمام الذي يستطيع أن يحرم عليهم ما أحل الله، ويحل لهم ما حرم الله، وتكون طاعته في هذه الحالة – حسب اعتقادهم فيه – واجبة (٣٠). كان هدف الباطنية من هذه الخطوة أن يهدموا شرعية قتِالهم، حتى يضعف السلطان وينصرف الجند والناس عنه ما دام يقاتـل قوماً مؤمنين، ولما لم تفلح هذه الخطة لجأوا إلى المطاولة وكسب الوقت، فطلبوا من السلطان أن يرسل إليهم من يناظرهم، فصعد إليهم بعض العلماء، ثم عادوا بغير طائل، وأخيراً طلبوا أن يؤمنوا ويتركوا القلعة مقابل أن يوصلهم السلطان إلى بعض قلاعهم الأخرى على دفعات، فإذا عاد إليهم من أخبرهم بوصول الدفعة الأولى إلى القلاع سالمين، نزل ابن عطاش ومن بقى معه ليوصلهم السلطان إلى الحسن الصباح في «ألموت»، ووافق السلطان محمد على ذلك، ووصل الفوج الأول إلى القلاع التي عينوها، فلما تأكد ابن عطاش أن أتباعــه وصــلوا سالمين نقض عهده، واستمر في العناد إلى أن انتهت مقاومته وسقط أسيراً (٤). وكان هذا النصر الذي حققه السلطان محمد على أحمد بن عبد الملك بن عطاش في أصفهان دافعاً إلى ملاحقة الباطنية، وخاصة في عاصمتهم «ألموت» ففي عام ٥٠٣ هـ، أرسل وزيره أحمد بن

<sup>(</sup>١)، (٢) التاريخ السياسي والفكري للمذهب السني، ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ١٤١.

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ، نقلاً عن التاريخ السياسي والفكري، ص ١٤١.

نظام الملك فحاصر هذه القلعة لكنه اضطر للرحيل عنها عند حلول الشتاء، وحاول الباطنية الانتقام من هذا الوزير في نفس العام فطعنوه بالسكاكين في أحد مساجد بغداد إلا أن الطعنات لم تكن قاتلة فبرئت جراحه (١).

- الاستمرار في محاربة الباطنية: وكرر السلطان المحاولة في عام ٥٠٥هـ وندب لقتال الحسن أحد الأمراء واسمه أنوشتكين شيركبر، فملك من الباطنية عدة قبلاع ولكنه وقع في الخطأ الذي وقع فيه سلطانه قبل ذلك، فأمن من كانوا في هذه القلاع، وسيرهم إلى ألموت ثم سار هو بعد ذلك بحصارها بعد أن ازدادت قوة ومنعة باطنية القلعة بمن توجه إليها من الباطنية، وأمده السلطان بعدد من الأمراء وانعقد عزمهم على إسقاط هذه القلعة مهما كلفهم من جهد، فبنوا المساكن حولها، وعين لكل طائفة من الأمراء - بالتناوب - أشهراً يقيمون فيها لحصارها، على أن يقيم القائد العام «أنوشتكين» إقامة دائمة، ولم يتوقف السلطان في هذه الظروف عن إمدادهم بالمؤن والذخائر والرجال حتى اشتد الأمر على الباطنية، وعدمت عندهم المؤن بسبب طول الحصار، ولم يجدوا بدًا من إنزال نسائهم يطلبن الأمان لهم، على أن يسلموا القلعة ويوسع لهم كي يمضوا إلى أي طريق شاءوا، ولكن أنوشتكين أدرك الأخطار التي ترتبت على منحهم الأمان في الماضي، وكان من أبرز هذه الأخطار أن هذه القلعة «ألموت» أضحت أكبر مركز لتجمعاتهم بعد أن وفد عليها الكثيرون من القلاع الأخرى التي سقطت قبل ذلك، لهذا رفض أن يمنحهم الأمان، وأعاد النساء إلى القلعة قصدا كبي يموت الجميع جوعاً، لكن ما أمله هذا القائد لم يتحقق بسبب وفاة السلطان محمد في عام ١١٥هـ وإصرار الأمراء والجند على الرحيل بعد سماعهم هذا النبأ. وذلك بعد أن استمر حصار القلعة ما يقرب من ست سنوات وبعد أن كان سقوطها وشيك الوقوع، ولم يبق أمام القلعة بعد وفاة السلطان غير أنوشتكين، فانتعشت آمال الباطنية، وقويت نفوسهم واضطر هذا القائد إلى الانسحاب بجنده فغنم الباطنية ما تخلف منهم (٢). وبوفاة السلطان محمد توقف تنفيذ مشروعاته للقضاء على هذه الفئة ووجد الباطنية فرصة مجددة لتقوية أنفسهم مستفيدين من الصراع على السلطة الذي أعقب وفاة السلطان محمد بين ولده محمود وعمه السلطان سنجر، وخلال الخمس عشرة سنة التي أعقبت وفاته استطاعوا بوسائلهم المتعددة أن يمدوا نفوذهم إلى بلاد الشام، وأن يستولوا فيها على بعض القلاع والحصون (٣).

٤- وفاة السلطان محمد بن سنجر: سنة ٥١١ هـ:كان السلطان محمد فحل آل

<sup>(</sup>١) التاريخ السياسي والفكري للمذهب السني، ص ١٤١. (٢) الكامل في التاريخ (٦/ ٥٣٣).

<sup>(</sup>٣) التاريخ السياسي والفكري للمذهب السني، ص ١٤٢.

سلجوق وله بر في الجملة وحسن سيرة مشوبة، فمن عدله أنه أبطل ببغداد المكْسَ والضرائب ومنع من استخدام يهودي أو نصراني، وكسا في نهار أربعمائة فقير، وقـد كـان كفَّ مماليكه عن الظلم، ودخل يوماً إلى قُبة أبى حنيفة، وأغلق على نفسه يُصلى ويلدعو، وقيل: إنه خلُّف من الذهب العين أحد عشر ألف ألف دينار ومات معـه في العـام صـاحب قسطنطينية، وصاحب القُدس بغدوين لعنهما الله (١١)، قال أحمد القرماني:.. ثم مرض زمانــأ طويلاً فقيل له: مرضك سحرى، وإنما سحرتك زوجتك، فأعضل داؤك وأبطل دواؤك! وحملوا السلطان إلى أن كحَّلها وحبسها في بيت ضيق، واعتقلها، وأخرجوا خاتم السلطان وقالوا إنه أمر بخنقها، ومن عجيب القدر أن الزوجين توفيا في ساعة واحدة، فالختون في بيتها خنقت، والسلطان على فراشه نفسه زهقت في أواخر سنة إحدى عشرة وخمسمائة وخلف خمسة بنين، وهم محمود، ومسعود، وطغرل، وسليمان وسلجق (٢)، وكلهم تولوا السلطنة سوى سلجق، ولما أيس السلطان من نفسه أحضر ولده محموداً وبكى كل منهما، وأمره أن يخرج ويجلس على سرير الملك، وينظر في أمور الناس، فقال له ولده: فـإن هـذا اليـوم غـير مبارك، فقال: صدقت، ولكن على أبيك، وأما عليك، فمبارك، فامتشل أمره وجلس على سرير الملك أبو القاسم محمود بن محمد بن ملكشاه مكان والده وأحكم قواعده، وهو يومئـذ في سن الحلم قوي المعرفة باللغة العربية (٢)، مات السلطان محمد بن ملكشاه في آخر سنة إحدى عشرة وخمسمائة بأصبهان، ودفن بمدرسة كبيرة له، وقد تزوج المقتفى بابنتـه فاطمـة، وعاش ثمانياً وثلاثين سنة (١).

### خامساً: الخليفة العباسي المستظهر بالله:

هو الإمام أمير المؤمنين، أبو العباس أحمد بن المقتدي بأمر الله أبي القاسم عبد الله بن اللّخيرة محمد بن القائم بأمر الله عبد الله بن القادر الهاشمي العباسي البغدادي (٥) استخلف عند وفاة أبيه في تاسع عشر المحرم، وله ستً عشرة سنة وثلاثة أشهر، وذلك في سنة سبع وثمانين وأربعمائة (١)، فكان أول من بايعه الوزير أبو منصور بن جهير، ثم أخذت البيعة له من الملك ركن الدولة بركيارق بن السلطان ملكشاه ثم من بقيّة الأمراء والرُؤساء وصلى على الخليفة الأمراء والوزراء، ومن العلماء حضر الغزالي والشاشي وابن عقيل وبايعوه يوم ذلك، وقد كان المستظهر بالله كريم الأخلاق حافظاً للقرآن فصيحاً

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (١٩/٥٥).

<sup>(</sup>٢)، (٣) أخبار الدول وآثار الأول (٢/ ٥٥٨، ٥٥٩).

<sup>(</sup>٥)، (٦) سير أعلام النبلاء (١٩٦/٢٩٣).

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء (١٩/٧٠٥).

بليغاً شاعراً مُطبّقا، ومن لطيف شعره قوله:

أذاب حَرُّ الجوى في القلب ما حمدا فكيف أسْلُكُ نهج الاصطبار وقد قد أخلف الوعد بدر قد شغفت به إن كنت أنقض عهدَ الحب في خلدي

يوماً مددت على رسم الوداع يدا أرى طرائق في مهوى الهوى قِددا من بعد ما قد وَفى دهراً بما وعدا من بعد هذا فلا عاينته أبدا(١)

وفوض المستظهر أمور الخلافة إلى وزيره أبي منصور عميد الدولة ابن جهير فدبّرها لـه أحسن تدبير، ومَهَّد الأمور أتم تمهيد، وساس الرّعايا، وكان مـن خيـار الـوزراء، وفي ثالـث عشر من شعبان سنة ٤٨٧هـ عزل الخليفة أبا بكر الشاشيّ عـن القضاء وفوّضه إلى أبي الحسن بن الدامغانيّ، وفي السنة نفسها وقعت فتنة بين السنة والروافض فأحرقت محال كثيرة وقتل ناس كثيرون، فإنا لله وإنا إليه راجعون (٢).

ا- قيام المستظهر للتراويح واهتمامه بالقرآن الكريم: حكى أبو طالب بن عبد السميع عن أبيه أن المستظهر بالله طلب من يُصلي به، ويُلقن أولاده، وأن يكون ضريراً، فوقع اختياره على القاضي أبي الحسن المبارك بن محمد بن الدُّواس مقرئ واسط قبل القلانسي، فكان مكرماً له، حتى إنه من كثرة إعجابه به كان أول رمضان قد شرع في التراويح، فقرأ في الرَّكعتين الأوليين آية آية، فلما سلم، قال له المستظهر: زدنا من التلاوة، فتلا آيتين آيتين، فقال له: زدنا، فلم يزل حتى كان يقوم كل ليلة بجزء، وإنه ليلة عطش، فناوله الخليفة الكُوز، فقال خادم: ادع لأمير المؤمنين، فإنه شرَّفك بمناولته إيَّاك (٢٠). وقال السلفي: قال لي أبو الخطاب بن الجرَّاح: صليت بالمستظهر في رمضان، فقرأت "إن ابنَك سُرَّق» (أي روسف: ٨١)، رواية رويناها عن الكسائي، فلما سلمت قال: هذه قراءة حسنة فيه تنزيه أولاد الأنبياء عن الكذب (٥). قال الذهبي: قلت: كيف بقولهم «فأكله الدَّئب» «وجاءوا على قميصه بدم كذب (٢٠)» وهذه لفتة جميلة من الذهبي تدل على سعة علمه وقدرته العقلية الكبيرة على النقد واستقامة موازينه العلمية.

٢- من أقوال المستظهر: قال أبو طالب بن عبد السميع: كان من ألفاظ المستظهر:

- خير ذخائر المرء لدنياه ذكر جميل، ولآخرته ثواب جزيل.

<sup>(</sup>١)، (٢) البداية والنهاية (١٤٢/١٤٢).

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء (١٩ / ٣٩٧).

<sup>(</sup>٤، ٥، ٦) سير أعلام النبلاء، (١٩/ ٣٩٧).

- شُحُّ المرء بفلسه من دناءة نفسه.
- الصبر على الشدائد ينتج الفوائد.
  - أدب السائل أنفع من الوسائل.
- بضاعة العاقل لا تخسر وربحها يظهر في المحشر (١).

٣- موقف الإمام الغزائي من المستظهر: إن خير كتاب يعطينا صورة لموقف الغزالي من الخليفة المستظهر هو كتابه «فضائح الباطنية وفضائل المستظهرية»، والغزالي ألف هذا الكتاب بناء على طلب المستظهر نفسه حتى يرد به على عقيدة الباطنية (٢)، والباب التاسع من الكتاب خصصه الغزالي بأكمله لإقامة البراهين الشرعية على أن الإمام الحتى القائم بالحق الواجب على الخلق طاعته هو الإمام المستظهر، كما بين أنه يجب على علماء الدهر الفتوى على البت والقطع بوجوب طاعته على الخلق ونفوذ أقضيته بمنهج الحتى وصحة توليته للولاة وتقليده للقضاة وأنه خليفة الله على الخلق وأن طاعته على جميع الخلق فرض (٢)، وهذا الباب يمتد من الصفحة ١٦٩ إلى الصفحة ٢٢٥، وهو من أوله إلى آخره دعوه لطاعة المستظهر وللالتفاف حول منصب الخلافة، وقد أورد صفات الإمام وواجباته السياسية والدينية (١)، ونلاحظ أن الإمام الغزالي رمى بثقله الفكري والثقافي والعقائدي يريد للعم مشروعية الخلافة العباسية وتثبيت الشرعية الفاطمية الباطنية تحت شعار الإنتساب زوراً لأهل البيت فكراً ونسباً. وعلم الغزالي أنه إذا تم هذا الأمر فإن في ذلك ضياع الدولة السنية، النبيت فكراً ونسباً. وعلم الغزالي أنه إذا تم هذا الأمر فإن في ذلك ضياع الدولة السنية، لذلك رمى بثقله للحفاظ على الشرعية السنية العباسية أمام المد الباطني.

3- علاقة المستظهر بالمرابطين: كانت الخلافة الفاطمية في مصر والسلطنة السلجوقية في إيران في تنافس مستمر من أجل السيطرة على البلاد الإسلامية، ونفوذ المستظهر الديني مرتبط بامتداد حكم السلاجقة السنين، أما في الشمال الإفريقي، فقد سيطر المرابطون على مراكش وسواحل الأطلسي ثم على بلاد الأندلس بعد معركة الزلاقة سنة ٤٧٩هـ، وتمكن يوسف بن تاشفين من إقامة دولة قوية متشعبة الأطراف، هذه الدولة رفضت أن تعطي ولاءها للخليفة الفاطمي بالقاهرة بسبب اعتناقه المذهب الشيعي وهم سنيون حريصون على انتمائهم للخلافة العباسية وهذه محمدة كبيرة تحسب للمرابطين وتفيدنا درساً مهمًا وهو أن

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء، (١٩/ ٣٩٧).

<sup>(</sup>٢) فضائح الباطنية، ص ٣.

<sup>(</sup>٤) الحضارة الإسلامية في بغداد ، ص٢٣٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ١٦٩.

الأخوة في الدين والعقيدة الإسلامية والسعى لإيجاد علاقات حمية فيها تعاون على البر والتقوى، وحرصاً على وحدة الأمة وخصوصاً في وقتنا الحاضر(١١)، لذلك أراد يوسف بـن تاشفين أن يتقرب من الخليفة العباسى، ويأخل أنه البيعة كى يتصف حكمه بالصفة الشرعية، وحتى تصبح طاعته على الكافة واجبة، وهذا الرأى أشار به فقهاء المغرب (٢)، وقبل أن يبادر أمير المرابطين إلى الاتصال بالمستظهر نفذ في بلاده عدة خطوات؛ فقد نقش المرابطون اسم الخليفة العباسي على السكة وكانت نقودهم تحمل «عبد الله» ويقصد بـ الخليفة العباسي حتى لا تتغير السكة بتغير الخلفاء العباسيين، ويدل على ذلك الرسالة التي بعث بها على بن يوسف بن تاشفين إلى المستظهر ذاكراً لفظة «عبد الله» مع أن اسم الخليفة «أحمد» وبعد أن اتسعت دولة المرابطين رأى زعماؤها أن يتخذ أميرهم يوسف بن تاشفين لقب «أمير المؤمنين»، ولكنه رفض هذا الاقتراح تقرباً إلى خلفاء بني العباس، واحتراماً لهـم وقال: حاشا لله أن نتسمى بهذا الاسم، وإنما يتسمى به خلفاء بني العباس لكونهم من تلـك السلالة الكريمة، ولأنهم ملوك الحرمين مكة والمدينة وأنا رجلهم والقائم بـدعوتهم (٣). ثـم اتخذ المرابطون السواد -شعار العباسيين- شعاراً لهم في ملابسهم وراياتهم، وخطبوا للخليفة العباسي على منابر بلادهم (٤) وبعد ذلك أرسل يوسف بن تاشفين بعثة إلى المستظهر سنة ٩٨ ٤هـ تحمل إليه البيعة والهدايا وكتاباً يذكر فيه البلاد التي فتحها وحروبه مع الفرنج، ثمم طلبت البعثة من الخليفة أن يعضد ليوسف بن تاشفين على المغرب والأندلس وما يفتحه بالمستقبل بسيف أمير المؤمنين، فأجابه المستظهر لما أراد ولقبه «بأمير المسلمين وناصر الـدين» وسير معه الخلع واللواء، وكتب له عهداً بذلك، كما أن الإمام الغزالي والقاضي الطرطوشي، أرسلا إليه خطاباً يحثانه على خدمة الإسلام ويفتيانه في ملـوك الطوائـف(٥)، وبعد وفاة يوسف بن تاشقين سنة ٥٠٠هـ، ملك ابنه على بن يوسف بن تاشفين الـذي واصل سياسة والده في موالاة الخليفة العباسي ومناصرة الشريعة الإسلامية، وفي سنة ١٢٥هـ أرسل إليه المستظهر مرسوماً، جواباً عن رسالة سابقة يطلب فيها عهداً من المستظهر، وتبدأ الرسالة بحمد الله وشكره والصلاة والسلام على محمد بن عبد الله ﷺ الذي حمل الدعوة الإسلامية، فأنقذ الأمة من الضلال وأنار القلوب وأعز الدين، ثم الصلاة على العباس عم الرسول علي وذريته، ثم يذكر مواهب الله على أمير المسلمين الذي يحكم بالعدل

<sup>(</sup>١) الحلل الموشية في ذكر الأخبار المراكشية، لابن الخطيب، ص ١٦.

<sup>(</sup>٢) مرآة الجنان لليافعي (٣/ ١٦٤). (٣) الحلل الموشية، ص ١٦.

<sup>(</sup>٤) النجوم الزاهرة (٥/ ١٩١)، الحضارة الإسلامية في بغداد، ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٥) الكامل في التاريخ، نقلاً عن الحضارة الإسلامية في بغداد، ص ١٣٢.

ويحرص على مصلحة الرعية ويرد عنها نوائب الأيام، ثم يدعو بالنصر والظفر لجيوشه على أعدائهم، يوافقه على جهاد الكفرة والتوسع في البلاد المحاذية لمملكته، ثم يأمره أن يتخذ القرآن والسنة ويتمسك بالتقوى وأن يثابر على الجهاد ضد الأعداء، وأن يدعو لأمير المؤمنين على منابر دولته أن يكون ظاهراً وظافراً ثم يختمها بالسلام عليه وعلى أهل الطاعة (۱)، وبقيت دعوة بني العباس قائمة في المغرب حتى انقطعت دولة المرابطين (۲).

0- موقف المستظهر من الحملات الصليبية: واجهت الخلافة العباسية في عهد المستظهر خطرين داهمين: الخطر الأول جاء من الشرق على يد الحركة الباطنية التي صممت على مناهضة الخلافة العباسية عسكرياً وفكرياً.

والخطر الثاني جاء من الغرب وقد أحدثته الحركة الصليبية التي استهدفت احتلال الشرق وتخليص بيت المقدس من أيدي المسلمين. حدثت الحروب الصليبية في وقت كان فيه المشرق الإسلامي يعاني من شر الانقسامات السياسية والمذهبية، فالسلطنة السلجوقية تتصارع مع الخلافة الفاطمية المصرية، وكانت بلاد الشام مسرحاً أساسياً لسباق السيطرة بين الطرفين، وأما على صعيد الدولة السلجوقية الذاتي فالأمر كان أدهى وأمر، فقد غرق سلاطين الدولة السلجوقية بعد وفاة ملكشاه في حروب مدمرة حول عرش السلطنة، وهذه الحروب أتت على الأخضر واليابس، مما ترك المجال واسعاً أمام أعداء السلطنة في المداخل والخارج، وكانت فرصة مناسبة للصليبين الذين سيطروا على سواحل بلاد الشام بدون مقاومة تذكر (٣)، هذا التفكك الذي أصاب الدولة السلجوقية كان من أكبر عوامل نجاح الحملات الصليبية في محله بإذن الله تعالى.

7 - صراع سلاطين السلاجقة وموقف المستظهر منهم: رغم العلاقة الحسنة التي كانت قائمة بين المستظهر وسلاطين السلاجقة فإنه لم يتمكن من تحقيق أي نوع من الاستقلال ولو في إدارة شئون مدينة بغداد الداخلية، كما أنه وقف متفرجاً أمام النزاعات العنيفة التي عصفت بوحدة البيت السلجوقي ولم ينتهز الفرصة السائحة كي يحقق لنفسه شيئاً من القوة والسيادة، إلا أن هيبته قويت في عهد السلطان محمد بن ملكشاه (٥)، واغتنم المستظهر فرصة الصفاء والاحترام القائمة بينه وبين السلطان محمد فأراد أن يوثق صلته أكثر فأكثر بالبيت السلجوقي، فأرسل سنة ٢٠٥هـ إلى السلطان يطلب أخته تركان خاتون

<sup>(</sup>١) الحلل الموشية لابن الخطيب، ص ٦٤، ٦٥.

<sup>(</sup>٣) الحضارة الإسلامية في بغداد، ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص ١١٦.

<sup>(</sup>٢) الحضارة الإسلامية في بغداد، ص ١٣٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ١٣٧.

الثانية بنت ملكشاه زوجةً له، فاستقبل طلبه بالترحاب وتحولت العلاقة بين السلطان محمد والخليفة إلى نوع من المحبة والمودة انعكست آثارها علي حياة الناس ببغداد، رفاهية ورخاء وازدهاراً(١).

٧- وفاة المستظهر عام ١٥ه: كان المستظهر موصوفاً بالسخاء والجود ومحبة العلماء وأهل الدين، والتفقد للمساكين، مع الفضل والنبل والبلاغة، وعلو الهمة، وحسن السيرة، وكان رضي الأفعال، سديد الأقوال (٢)، راغباً في البر والخيرات مسارعاً إلى ذلك، لا يرد سائلاً، وكان جيل المعاشرة لا يُصغى إلى أقوال الوشاة في الناس ولا يشق بالمباشرين، قد ضبط أمور الخلافة جيداً، وأحكمها وعرفها وعلمها، ولديه علم وفضل كثير وفضل كبير وتوفي عام ١٦٥هـ وقد ولي غسله الإمام ابن عقيل وابن السني وصلى عليه ولده أبو منصور الفضل، وكبر أربعاً، ودفن في حجرة كان يسكنها، والعجب أنه لما مات السلطان المبارسلان مات بعده الخليفة القائم بأمر الله، ثم لما مات السلطان ملكشاه مات بعده الخليفة المستظهر بالله، رحمهم الخليفة المستظهر بالله سادس عشر ربيع الآخر من هذه السنة -١٥هـ - وله من العمر إحدى وأربعون سنة، وثلاثة أشهر وأحد عشر يوماً (٣).

#### سادساً: سنجر والسلطنة السلجوقية:

بعد وفاة السلطان محمد بن ملكشاه عام ٥١١هـ بدأت المنازعات من جديد حول عرش السلطنة مما أحدث انقساماً كبيراً بين السلاجقة، ويرجع السبب في هذه المنازعات إلى أن السلطان محمد قبيل وفاته أمر بإسناد السلطنة إلى ابنه محمود، الذي ارتقى عرش السلطنة بعد وفاة أبيه، وكان حينئذ في الرابعة عشرة من عمره، ووافق الخليفة العباسي المستظهر بالله «٨٧٥ – ١١٥هـ» على إقامة الخطبة للسلطان محمود ببغداد في يوم الجمعة الموافق الثالث والعشرين من محرم سنة ٥١١هـ، ولكن عمه سنجر لم يرض عن تولي ابن أخيه عرش السلطنة لأنه يعتبر نفسه أحق منه بالسلطنة بعد وفاة أخيه محمد، فأعلن نفسه سلطاناً على السلاجقة فغير لقبه من ناصر الدين إلى لقب معز الدين وهو لقب أبيه ملكشاه، وأدى ذلك السلاجقة فغير لقبه من ناصر الدين إلى لقب معز الدين وهو لقب أبيه ملكشاه، وأدى ذلك إلى انقسام الدول السلجوقية (٤) واندلاع القتال بين سنجر وابن أخيه، وقد التقى محمود بعمه سنجر بالقرب من مدينة ساوة سنة ٥١٣هـ، واستعان سنجر في هذه المعركة بفرقة من الفيلة كانت السبب في انتصاره، على أن الصلح لم يلبث أن تم بين الفريقين وسار محمود إلى

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء (١٩/ ٣٩٧).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق نفسه.

<sup>(</sup>١) الحضارة الإسلامية في بغداد، ص ١٢٥، ١٢٦.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية (١٦/ ٢٣٧).

عمه سنجر فأكرمه وصفح عنه وسامحه على بدر منه، وعامله معاملة حسنة وقبل شفاعته في آخرين، واستقر الرأي على أن يبقى محمود بن محمد شهراً في خدمة عمـه السـلطان سـنجر بالري وألا يدق له البوق (١) في حالة ركوبه أو نزوله، وأن يسير مترجلاً في ركاب عمه، وأن يترك كل ما يتعلق بشعائر السلطنة ورسومها (٢). وأطاع محمود عمه السلطان سنجر ونفذ ما استقر عليه الرأي بينهما، فقرر السلطان سنجر اختياره ولياً لعهده ونائباً عنه في العراق سنة ١٣هـ، وسمح السلطان سنجر له بأن يلقب بلقب سلطان؛ وبتلك يعتبر أول من جلس على عرش سلطنة السلاجقة بالعراق هو السلطان محمود بن محمد، وأصبح سلطان العراق من الناحية الرسمية خاضعاً وتابعاً لسلطنة السلطان الأعظم سنجر في خراسان، بمعنى أن سلطنة العراق في عهد السلطان سنجر لا تكون إلا لمن ارتضاه وأقره سنجر، وكان سلاطين العراق يخضعون للسلطان سنجر ويذكرون اسمه في الخطبة قبـل أسمـائهم، وقـد اعــترف الخليفة العباسي المسترشد بالله بمحمود بن محمد سلطاناً على سلاجقة العراق رغم صغر سنه (۲)، وفي سنة ۱۶هـ خطب للسلطان سنجر وابن أخيه السلطان محمود معاً (٤)، وبذلك أصبح هناك سلطانان في آن واحد إلا أن محمودًا كان يحكم بأمر من السلطان سنجر ومن ثم فهو خاضع له خضوعاً كاملاً في جميع أمور السلطنة، وقد أعاد السلطان سنجر لابـن أخيـه محمود بن محمد جميع البلاد التي كانت تحت سلطانه وحوزته ما عدا الري الـتي كـان يراقـب منها السلطان سنجر أعمال محمود خشية أن يخرج عليه ويعصيه مرة أخرى، وفي واقع الأمر فإن سلطان محمود الفعلي كان مقصورًا على العراقين العربي والعجمي، وظل يحكم أربعة عشر عاماً حاملاً لقب سلطان حتى توفي عام ٥٢٥هـ (٥). قال عنه ابن كثير: كان من خيار الملوك وكان فيه حلم وأناة وبر وصلابة وجلسوا لعزائه ثلاثة أيام، سامحه الله (١٠).

1- بسط نفوذ سنجر على بقية اقائيم الدولة السلجوقية: وافق الخليفة العباسي المسترشد بالله في سنة ١٥هـ على تنصيب سنجر سلطاناً أعظم للسلاجقة وإقامة الخطبة باسمه بعد الخليفة في جميع أقاليم الدولة السلجوقية (٧)، وبناء على ذلك اتسع نفوذه وسلطانه وشمل بالإضافة إلى خراسان أكثر أقاليم إيران والعراق. هذا وقد أكرم سنجر بعد أن أصبح سلطاناً أعظم للدولة السلجوقية – أبناء أخيه محمد فوزع عليهم حكم مدن وأقاليم إيران والعراق، واستطاع السلطان سنجر أن يعيد بسط نفوذه وسلطانه على أراضي

<sup>(</sup>١) البوق: هي أداة مجوفة ينفخ فيها ويزمر. (٢) دول الإسلام (٢/ ٤١).

<sup>(</sup>٣) الدولة السلجوقية في عهد السلطان سنجر، ص ٩٤. (٤) دول الإسلام (٢/ ٤١).

<sup>(</sup>٥) العالم الإسلامي في العصر العباسي، ص ٦١٧. (٦) البداية والنهاية (١٦/ ٢٩٠).

<sup>(</sup>٧) الدولة السلجوقية في عهد السلطان سنجر، ص ٩٧.

ما وراء النهر بعد العملية الناجحة التي خاضها ضد محمد خان، ويعتبر السلطان سنجر من السلاطين السلاجقة الذين أبدوا اهتماماً خاصاً بمجريات الأمور في بلاد ما وراء النهر، فكان يضطر دائماً للذهاب إلى أقاليم ما وراء النهر للتأكد من استقرار سلطته على هذه الأقاليم (۱) واستطاع أن يخضع حركات التمرد في دولته، وأمر السلطان سنجر بجمع الضرائب من مدن العراق وجميع البلاد التي بسط نفوذه عليها وأصبح يلقب بالسلطان الأعظم «سلطان جميع الممالك السلجوقية» وامتد نفوذه إلى سائر البلاد حتى قيل إن الخطبة له وصلت إلى كاشغر، وأقصى بلاد اليمن ومكة والطائف ومكران وأذربيجان وغزنة وسمرقند، وخراسان وطبرستان، وكرمان، والمين ومكة والطائف ومكران والمربيء، وآرمينية، وبغداد والعراقين، والموصل، وديار بكر، وديار ربيعة (۱)، والشام والحرمين، كما كانت تضرب له السكة في هذه الأقاليم جميعها، وأصبحت جميع هذه البلدان تخضع لنفوذ السلطان سنجر آخر السلاجقة العظام لأنه استطاع أن يعيد للدولة السلجوقية هيبتها ووحدتها، وأن يجعل كل أجزائها خاضعة لأمر سلطان واحد، وأعاد بذلك عصر السلاجقة العظام (۱).

(٣) زبدة التاريخ للحسيني، ص ١٨٠.

<sup>(</sup>١) الدولة السلجوقية في عهد السلطان سنجر، ص ١٠١.

<sup>(</sup>٢) ديار ربيعة: تقع في إقليم الجزيرة بالعراق.

<sup>(</sup>٤) العالم الإسلامي في العصر العباسي، ص ٦١٧.

<sup>(</sup>٥) الدولة السلجوقية في عهد السلطان سنجر، ص ١٠٦.

أسفر اللقاء عن هزيمة جيش مسعود وجيوش بك، وأسر أبو إسماعيل الحسين بن علي الطغرائي (١)، وزير مسعود الذي قتله السلطان محمود، ثم أرسل مسعود إلى أخيه السلطان محمود يطلب منه الأمان والصفح، وجاء إليه وتعانقا وتصافيا، وأرسل السلطان محمود إلى السلطان سنجر يخبره بما فعل مع أخيه مسعود، فما كان من السلطان سنجر إلا أن سعد بتصافى الأخوين وإنهاء الخلاف والنزاع بينهما(٢).

"- البداية الفعلية للنزاع بين الخلافة العباسية والدولة السلجوقية: في سنة ١٩هـ كانت البداية الفعلية للنزاع بين الخلافة العباسية والدولة السلجوقية، عندما لجأ دبيس بن صدقة إلى طغرل بن محمد حيث حسن له الاستيلاء على العراق وطلب السلطنة، فاستجاب طغرل لإغراء دبيس له فسار الاثنان على رأس جيش كبير إلى بغداد لقتال الخليفة المسترشد بالله والسلطان محمود بن محمد، وكان سبب مسيرة دبيس بن صدقة لحرب الخليفة ما بينهما من نزاع وخلاف، بينما كان هدف طغرل هو انتزاع لقب السلطان من أخيه محمود بن محمد، وحينما بلغ الخليفة أن طغرل ودبيس بن صدقة أعدا جيشاً لقتاله، أعد هو الآخر جيشاً وخرج لصدهما إلا أن طغرل مرض فجأة ومن ثم لم يشترك في الحرب ضد الخليفة المسترشد بالله، وتقابل جيش الخليفة مع جيش دبيس بن صدقة، إلا أن دبيساً طلب العفو من الخليفة وقبل الأرض بين يديه، عا جعل الخليفة يصفح عنه "".

<sup>3</sup>- اضطراب الأحوال بين الخليفة العباسي المسترشد باللهوالسلطان محمود: وكان سبب هذا الاضطراب بينهما أن الخليفة هدد الشحنة (٤)، فاضطر إلى مغادرة بغداد خوفاً من أن يصيبه أذى فلحق بالسلطان محمود الذي أغراه بالخليفة في رجب سنة ٥٤٥هـ وحذره من الخليفة وأخبره أنه يعد العدة ضده ليمنعه من دخول بغداد، فلما علم الخليفة بذلك أرسل إليه يطلب منه تأجيل خروجه إلى حين إصلاح البلاد على أثر ما سببه دبيس وجيشه من فساد وكثرة الغلاء، ثم استعد الخليفة لإرسال المال على شرط أن يتأخر في القدوم إلى بغداد، فما كان جواب السلطان إلا أن نفذ ما قرره له الزكوى، وصمم العزم على التوجه إلى بغداد، ونزل بباب الشماسية (٥)، فلما بلغ الخبر الخليفة العباسي المسترشد بالله عبر مع أهله إلى الجانب الغربي راحلاً من بغداد، فغضب السلطان لقوله وتوجه إلى بغداد وبقي الخليفة بالجانب الغربي، وكان لخطبته في عيد الأضحى أثر كبير في نفوس الناس

<sup>(</sup>٢) دول الإسلام (٢/ ٤١).

<sup>(</sup>١) وفيات الأعيان (٢/ ١٨٥ – ١٩٠).

<sup>(</sup>٣) الدولة السلجوقية في عهد سنجر، ص ١٠٧.

<sup>(</sup>٤) الشحنة: مندوب الخليفة أو السلطان ويرأس شرطة المدينة.

<sup>(</sup>٥) الشماسية: تقع خارج بغداد وينسب إليها باب الشماسية أحد أبواب بغداد.

طبع عليهم طابع الحزن مما هم فيه، ويبدو أن خطبة الخليفة أوعزت إليهم بالاستعداد لدخول الحرب مع السلطان محمود (١١).

٥- القتال بين عماد الدين زنكي وأحد خواص الخليفة: أرسل الخليفة المسترشد عفيفاً الخادم، أحد خواصه إلى واسط ليمنع عنها نواب السلطان، فوصلها ونزل بالجانب الغربي وكان عماد الدين زنكي بن آق سنقر (٢)، بالجانب الشرقى، فأرسل عماد الدين زنكي إلى عفيف يطلب منه الرحيل فرفض، فعبر إليه عماد الدين وحدث القتال وانهزم عسكر عفيف وقتل منهم عدد كبير بالإضافة إلى الأسرى، وقد نجا عفيف من القتــل ودخــل جماعة من عسكر السلطان محمود في دار الخلافة في أول محرم سنة ٥٢١هـ ونهبوا التاج وحجر الخليفة، وخرج عليهم عسكر الخليفة العباسي المسترشـد بـالله مـن مخـابئهم وهـم منشغلون بالنهب، ونالوا من عسكر السلطان محمود وأسروا جماعة من الأمراء وقتل آخرون في الطريق (٣)، ثم عبر الخليفة إلى الجانب الشرقى ومعه ثلاثون ألف مقاتل، وخوفاً من تسلل جيش السلطان محمود إلى بغداد أمر الخليفة الجند بحفر خندق حول بغداد فسارعوا بتنفيذ ذلك ليلاً، وعندما وصل جيش السلطان صعب عليه دخول بغداد مما أدى إلى حدوث قتـال بين الجيشين، وكاد جيش الخليفة ينتصر لولا أن غــدر بهــم الأمــير أبــو الهيجــاء الكــردي<sup>(١)</sup> صاحب أربل، وانضم إلى جيش السلطان، ولعل الذي دفعه إلى هذا اعتقاده بكثرة جيش السلطان محمود خاصة بعد وصول الإمدادات العسكرية البرية والبحرية برفقة عماد الدين زنكي، هذا الموقف جعل الخليفة يفكر جدياً في الأمر خاصة بعد أن أرسل السلطان رسلا بعرض الصلح عليه، وكان السلطان يهدف من وراء ذلك إلى إرضاء الخليفة لما يتمتع به من مكانة دينية عند الناس وتفانهيم في سبيله، وترددت الرسل بينهما ثم تم الصلح بينهما في العاشر مع ربيع الآخر من السنة نفسها، وعفا السلطان محمود عن أهل بغداد وأهداه الخليفة المسترشد بالله مالاً وخيلا وسلاحاً، ونظراً للمواقف السامية التي وقفها عماد الدين زنكي مع السلطان محمود، قام السلطان بالتشاور مع رجال دولته بإضافة ولاية العراق إليه، فلقى تأييداً منهم على ذلك (٥)، ثم رحل السلطان محمود إلى همذان(١).

٦- حكمة السلطان سنجر في التعامل مع محمود ابن أخيه: أثار دبيس بن صدقة

<sup>(</sup>١) الدولة السلجوقية في عهد السلطان سنجر، ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) عماد الدين زنكي مؤسس الدولة الزنكية سوف يأتي الحديث عنه بإذن الله.

<sup>(</sup>٣، ٤) الدولة السلجوقية في عهد السلطان سنجر، ص ١١٠.

<sup>(</sup>٥، ٦) الكامل في التاريخ، نقلاً عن الدولة السلجوقية في عهد السلطان سنجر، ص ١١١.

السلطان سنجر على كل من الخليفة العباسي المسترشد بالله والسلطان محمود وأخبره أنهما اتفقا على إبعاده وأن السلطان محمود خرج عن طاعته، مما أثار نفس سنجر عليه وهنا يتضح مدى الحقدُ في نفس دبيس على الخليفة وهذا يرجع إلى سوء علاقته بالخليفة، وقد استطاع أن يؤثر على السلطان سنجر مما دفعه إلى أن يسير جيشاً إلى العراق سنة ٥٢٢هـ، ولما وصل إلى الري أرسل في طلب السلطان محمود، وهنا يأتي دور الحنكة السياسية القوية التي تربطه بالسلطان محمود، حيث إنه ابن أخيه وزوج ابنته وكذلك تأثير والدة سنجر (جـدة محمـود) عليه، كل هذا جعله يستدعى السلطان محمود من همذان كي يتثبت مما أخبره به دبيس بن صدقة وتأكد سنجر أن السلطان محمود ما زال على طاعته وأجلسه معه على التخت، وأقام محمود عند السلطان سنجر حتى آخر هذه السنة ومن هذه الحادثة أو القصة يتضح لنا دور المفسدين وأصحاب الأغراض الخبيثة في التفريق بين أمراء المسلمين، فلا بد من الحـذر من تقريب أمثال هذه النوعيات المفسدة وإبعادها عن أصحاب القرار والسعى لتقريب المصلحين من أصحاب الكفاءات العالية، لتتم الاستفادة الحقيقية من دروس التاريخ، وبعد ذلك عـاد سنجر إلى خراسان وأوصى محموداً بإعادة دبيس إلى بلده وأن يسأل الخليفة الصفح عنه، محرم سنة ٥٢٣هـ، وأعاد دبيساً إلى بلده واسترضى الخليفة فرضى عنه وطلب منه الصفح فصفح عنه (١)، مقابل بذل مائة ألف دينار نظراً لرغبة السلطان محمود في انتقال ولاية الموصل من عماد الدين زنكي إلى دبيس بن صدقة تقديراً لاهتمام عمه سنجر به (٢)، إلا أن عماد الدين زنكي أقنع السلطان محمود بأهميته في ولاية الموصل.

٧- السلطان مسعود بن محمد بن ملكشاه السلجوقي: استمر النزاع بين أبناء البيت السلجوقي بعد وفاة السلطان محمود بن محمد بن ملكشاه عام ٥٢٥هـ، فقد انقسم السلاجقة أنفسهم إلى معسكرات ثلاثة، لكل أطماعه الخاصة في السلطنة، ولكل مؤيدوه من القواد والجند؛ معسكر على رأسه داود بن السلطان محمود الذي نودي به سلطاناً عقب وفاة أبيه، ومعسكر على رأسه كل من مسعود وسلجوقشاه شقيقي السلطان المتوفى، ومع أن هذين الأخوين كانا متفقين على مبدأ عزل ابن أخيهما داود، إلا أنهما كانا مختلفين فيما بينهما، إذ كل منهما يعمل على أن تكون السلطة لنفسه بعد إسقاط عدوهما المشترك، ولذا دارت بين الفريقين حروب طويلة، واستعان مسعود في هذا النزاع بعماد الدين زنكي الذي كان قد استطاع أن يوطد سلطانه في شمال العراق وسوريا في ذلك الوقت، واستمرت الحرب سجالاً

<sup>(</sup>١) العبر في خبر من غبر (٤/ ٥٠)، الدولة السلجوقية في عهد السلطان سنجر، ص ١١٢.

<sup>(</sup>٢) الدولة السلجوقية في عهد السلطان سنجر، ص ١١٢.

بين الأخوين المتحاربين إلى أن اضطرا إلى عقد الصلح بعد أن تدخل الخليفة المسترشد العباسي بينهما، واتفق الطرفان على أن تكون السلطنة لمسعود، وأن تؤول إلى سلجوقشاه من بعده ويرجع السبب في نجاح مسعى الخليفة في هذا الصلح إلى ظهور العدو المشترك، وهو سنجر بن ملكشاه وأما المعسكر الثالث فكان يتكون من طغرل بن السلطان محمود، يناصره عمه سنجر، وقد استطاع سنجر أن يجمع من إقليم خراسان عدداً كبيراً من الجند هزم به مسعوداً وأنصاره عند مدينة همـذان، ونـادي بالسـلطنة لابـن أخيـه طغـرل (١٠). ولم يكـن مـن المعقـول أن يرضـي المعسكران الآخران عن تولية طغرل السلطنة؛ لذا تضاربت مصالح البيت السلجوقي وتعقدت، فنشبت الحروب بين هذه القوى الثلاث، وأدى ذلك كله إلى اضطراب الشرق الإسلامي في ذلك الوقت وقد انتهت أدوار النزاع بين أفراد السلاجقة بجلوس السلطان مسعود على عرش السلطنة عام ٥٢٨هـ، قال ابن خلكان عن السلطان مسعود: كان عادلاً ليناً، كبير النفس، فرق مملكته على أصحابه وما ناوأه أحد إلا وظفر به، وقتل خلقاً من كبار الأمراء... وأقبل مسعود على اللّذات والبطالة، وحدثت له علَّةُ الغثيان مدة، وجرت بينه وبين عمه سنجر منازعة ثم تصالحا(٢). كان كثير المزاح، حسن الخلق كريماً، عفيفاً عن أموال الرعية، من أحسن السلاطين سيرة وألينهم عريكة (٣). قال عنه الذهبي: أبطل مكوساً ومظالم كشيرة، وعـدل، واتسـع ملكـه، وكان يميل إلى العلماء والصالحين، ويتواضع لهم (١). ويستجيب للوعظ ففي يوم الجمعة المنتصف من ذي القعدة جلس ابن العبَّادي الواعظ، فتكلم والسلطان مسعود حاضر، وكان قـد وضع على الناس مكساً في البيع فاحشاً فقال في جملة وعظه: يـا سلطان العـالم، أنـت تطلُّق في بعض الأحيان للمُغنى إذا طربت قريباً ثمَّا وضعت على المسلمين من هذا المُكُس فهبني مغنيـاً وقـد طربت فهب لى هذا المكس شكراً لنعم الله عليك وأسقطه عن الناس، فأشار السلطان بيده أن قد فعلت فضج الناس بالـدُّعاء لـه، وكتب بـذلك سـجلات، ونـودي في البلـد بإسـقاط ذلـك المكس، ففرح الناس بذلك (٥). كان السلطان مسعود بطلاً شبجاعاً، ذا رأى وشهامة، تليق به السلطنة (٦)مات في جمادي الآخرة سنة سبع وأربعين وخمسمائة. قال عنه ابن كثير: حصل لــه مــن التمكن والسعادة شيء كثير لم يحصل لغيره، وجرت له خطوب كثيرة وحروب طويلة (٧).

- وفاة السلطان مسعود عام ٥٤٧هـ: توفي السلطان مسعود بن محمد بن ملكشاه بهمذان عام ٥٤٧هـ، وعهد إلى ابن أخيه ملكشاه بن السلطان محمود بن محمد، وخطب له

<sup>(</sup>١) الشرق الإسلامي قبيل الغزو المغولي، ص ٥٨. ﴿ ٢) سير أعلام النبلاء (٢٠/ ٣٨٥).

<sup>(</sup>٣، ٤) المصدر نفسه (٢٠/ ٣٨٥).

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية (١٦/ ٣٤٠).

<sup>(</sup>٦) سير أعلام النبلاء (٢٠/ ٣٨٥).

<sup>(</sup>٧) البداية والنهاية (١٦/ ٣٦٧).

ببلاد الجبل، وكان الغالب على البلاد والعساكر أيام السلطان مسعود خاصبك بن بلنكرى، فقام بأمر ملكشاه، ولم يمهله غير قليل حتى قبض عليه، وكتب إلى أخيه الملك محمد بن محمود، وهو بخوزستان، يستدعيه إليه ليخطب له بالسلطنة، وكان غرض خاصبك أن يقبض عليه أيضاً فيخلو وجهه من منازع من السلجوقية وحينئذ يطلب السَّلطنة لنفسه، فلما كاتب محمداً أجابه على الحضور عنده، وسار إليه وهو بهمذان، واجتمع به وخدمه خدمة عظيمة، فلما كان الغد دخل عليه خاصبك فقتله محمد، وألقى رأسه إلى أصحابه، فتفرَّقوا، واستقر محمد وثبتت قدمه، واستولى على بلاد الجبل جميعها، وكان قتل خاصبك سنة ثمان وأربعين وبقى مطروحاً حتى أكلته الكلاب<sup>(١)</sup>وذكر الوزير يحيى بن هُبيرة في كتاب «الإفصاح» أنه لما تطاول على الخليفة المقتفى أصحاب مسعود وأساءوا الأدب، ولم يمكن المجاهرة بالمحاربة، اتَّفق الرَّأي على الـدُّعاء على مسعود بن محمد شهراً، كما دعا رسول الله ﷺ على رعْل ا وذكوان(٢) وهما قبيلتان من بني سُليَم، أجابتا عامر بن الطفيل إلى قتل القراء الـدعاة الـذين بعثهم رسول الله ﷺ لأهل نجد سنة ٤هـ، وسمّوا قتلي بئر معونة (٣). واستمر الوزير يحيـي ابن هبيرة والخليفة المقتفى في الدعاء شهراً، فابتدأ هو والخليفة سيراً، كيل واحد في موضعه يدعو شهراً، من ليلة تسع وعشرين من جُمادي الأولى سنة سبع وأربعين وخمسمائة واستمر الأمر على ذلك كلُّ ليلة، فلما كان ليلة تسع وعشرين من جمادي الآخرة كان موت مسعود على سريره، لم يزد على الشهر يوماً ولا نقص يوماً.. فأزال الله يده ويد أتباعه عن العراق، وأورثنا أرضهم وديارهم، فتبارك الله رب العالمين، مجيب دعوة الدّاعين. قال: وكان الشيخ محمد بن يحيى يقول: لا أدلّ على وجود موجود أعظم من أن يُدعى فيجيب (١).

### سابعاً: الخليفة السترشد بالله العباسي:

هو أمير المؤمنين أبو منصور الفضل بن المستظهر بالله أحمد بن المقتدي بأمر الله عبد الله بن محمد بن القائم عبد الله بن القادر القرشي الهاشمي العباسي البغدادي<sup>(٥)</sup>.

1- بيعته: بويع له بالخلافة سنة ١٢هم، وخطب له على المنابر وقد كان ولي العهد من مدة ثلاث وعشرين سنة، وكان الذي أخذ البيعة له قاضي القضاة أبو الحسن الدّامغاني، ولما استقرت البيعة له هرب أخوه أبو الحسن في سفينة ومعه ثلاثة نفر، وأحسن إليه، فقلق المسترشد بالله من ذلك فراسل دُبيسًا في ذلك مع نقيب النقباء الزّيني، فهرب أخو الخليفة

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١/ ٢٨٧).

<sup>(</sup>١) كتاب الروضتين في أخبار الدولتين (١/ ٢٨٧).

<sup>(</sup>٣) سيرة ابن هشام (٣/ ١٩٣ – ١٩٩).

<sup>(</sup>٤) كتاب الروضتين في أخبار الدولتين (١/ ٢٨٨). (٥) سير أعلام النبلاء (١٩/ ٢٦١).

من دبيس فأرسل إليه جيشاً فالجأوه إلى البرّية، فلحقه عطش شديد فلقيه بدويًان فسقياه ماء وحملاه إلى بغداد، فأحضره أخوه إليه، فتعانقا وبكيا، وأنزله الخليفة داراً كان يسكنها قبل الخلافة وأحسن إليه، وطيب نفسه، وكان مُدَّة غيبته عن بغداد أحد عشر شهراً واستقرت الخلافة بلا منازعة للمسترشد (۱).

Y- من صفاته وشعره: كان له خط بديع، ونثر صنيع، ونظم جيّد، مع دين ورأي وشهامة وشجاعة، وكان خليقاً للإمامة، قليل النظير (٢)، كان يتنسك في أوَّل زمنه، ويلبس الصوف، ويتعبد، وختم القرآن، وتفقه، ولم يكن من الخلفاء من كتب أحسن منه، وكان يستدرك على كتَّابه، ويصلح أغاليط في كتبهم (٣)، وكانت أيامه مكدّرة بتشويش المخالفين، وكان يخرج بنفسه لدفع ذلك ومباشرته، إلى أن خرج، فكُسر وأسر، ثم استشهد على يد الملاحدة، وقد سمع الحديث (١)، وكان له نظم ونثر مليح ونبل رأى (٥) وكان شاعراً فمن شعره:

ق الوا تق يم وقد أحاط في أجبتهم: المرء مالم لا نِلت خيراً ما حيت الا نِلت أما حيد ومن شعره أيضاً:

أنا الأشقر الموعود بي في الملاحم

ستبلغ أرض السروم خيلي وتُنتضى وقيل: إنه قال لما أسر مستشهداً:

ولا عجباً للأسد إن ظفرت بها فحربة وحشي سقت حزة الردى

ومن علنك الندنيا بغير منزاحم

بأقصى بلاد الصّين بيض صوارمي (٦)

كلاب الأعادي من فصيح وأعجم وموت علي من حسام ابن ملجم

٣- جهود الخليفة المسترشد بالله في أرجاع هيبة الخلافة: قام الخليفة المسترشد بالله

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (١٦/ ٢٣٧).

<sup>(</sup>٣، ٤، ٥) المصدر نفسه (١٩/ ٥٦٢).

<sup>(</sup>٦) سير أعلام النبلاء (١٩/ ٥٦٢).

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء (١٩/ ٥٦١).

<sup>(</sup>۷) المصدر نفسه (۱۹/ ۵۲۳).

بأعمال إصلاحية جذبت إليه تأييد الناس، ثم دعاهم للجهاد ضد المتمردين الذين عاثوا فساداً في بغداد وما حولها وبخاصة دبيس بن صدقة صاحب الحلة ودخلت أعداد كبيرة تحت راية الخليفة الذي قادهم ضد دبيس وانتصر عليه (۱) في عام ٢٦٥هـ، وكان لهذا الانتصار أثر كبير في نفوس الناس فكسب الخليفة تأييد الرأي العام وولاءه واستطاع أن يستعيد بعض نفوذه السياسي (٢). وفي عهد الخليفة المسترشد بالله، بدأت حركة اليقظة الشعبية العامة في بغداد والتي كان من زعمائها الشيخ عبد القادر الجيلاني، وسيأتي الحديث عنه لاحقاً عند حديثنا عن الزنكيين ودورهم في الجهاد ضد الصليبين بإذن الله تعالى.

3 - حصار الخليفة المسترشد بالله للموصل: حاصر الخليفة المسترشد بالله الموصل قرابة ثلاثة شهور، ولم تجد نفعاً عروض عماد الدين زنكي بدفع الأموال للخليفة مقابل أن يفك الحصار عن هذه المدينة، ولما أدرك الخليفة عدم جدوى الحصار عاد إلى بغداد (٢)، ويظهر أن عماد الدين زنكي خشي مغبة خلافه مع الخلافة العباسية، فأراد أن يصلح ما أفسده سابقاً بعدائه لها، فأرسل في سنة ٢٥هـ إلى الخليفة المسترشد بالله أحد قضاة الموصل، ومعه التحف والهدايا والخيل والسلاح طالباً الصلح، فوافق الخليفة (٤)، وكانت موافقة الخليفة على الصلح مع عماد الدين زنكي أكبر دليل على حكمته وحنكته السياسية حيث أتباح له هذا الصلح التفرغ الكامل للسلاجقة فضلا عن كونه استطاع أن يحول عداء زنكي إلى صداقة وولاء (٥).

0-القتال بين الخليفة والسلطان مسعود ووقوعه في الأسر ومقتله: لم تنته متاعب الخليفة المسترشد بالله مع السلاجقة، فقد نقض السلطان مسعود اتفاقه مع الخليفة، فكان رد الفعل المباشر لهذا هو قطع الخطبة له في بغداد، كما أن السلطان مسعود ضعفت سلطتة ٨٥هـ بعد أن انضم معظم عسكره إلى أخيه طغرل (٢٠)، على أن الخليفة المسترشد بالله ما لبث أن دعا مسعودًا إلى القدوم إلى بغداد يعيده إلى منصبه، فلبى مسعود دعوته (٧٠)، وكان هدف الخليفة هو الاستفادة قدر الإمكان من نزاع السلاجقة لإضعافهم، ولهذا أخذ يحرض السلطان مسعود على السير لحرب أخيه طغرل. ولكن السلطان مسعودًا لم يجب طلبه (٨٠)، وتجدد الخلاف بعد ذلك بين الخليفة المسترشد بالله وبين السلطان مسعود، فقد اكتشف وزير الخليفة خطاباً أرسله طغرل إلى بعض الأمراء الموالين له في بغداد، فقبض الخليفة على

<sup>(</sup>١) سياسة الخليفة الناصر لدين الله الداخلية، أحلام النقيب، ص ١١.

<sup>(</sup>٣) مختصر الدول لابن العبري، ص ٣٥٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ١٢.

<sup>(</sup>٤) الأنباء في تاريخ الخلفاء لابن العمراني، ص ٢١٨.

<sup>(</sup>٥، ٦، ٧، ٨) نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص ٥٤.

أحدهم، بينما لجأ الباقون إلى السلطان مسعود ورفض أن يسلمهم للخليفة، فغضب الخليفة منه، وأمره بالرحيل عن بغداد فخرج منها في شهر ذي الحجة من عام ٥٢٨هــ (١). غير أن الخليفة علم بمسير طغرل على رأس جيشه إلى العراق، فاضطر إلى مصالحة السلطان مسعود ليقفا معًا في وجه عدوهما المشترك (٢)، ثم جاءت الأخبار بوفاة طغرل وهو في طريقه إلى بغداد، فسار السلطان مسعود إلى همذان، وتولى الحكم في أول عام ٢٥هـ (٣)، ولما استقرت السلطنة لمسعود في همذان، أخذ الأمراء الذين لجأوا إليه خوفاً من الخليفة يحرضونه على المسير لحرب الخليفة لإخضاعه للنفوذ السلجوقي، فانصاع السلطان مسعود إليهم، وأخذ يجهز جيشه لمهاجمة بغداد مما حمل الخليفة على قطع الخطبة له، وأخذ يعد العدة لحربه(١٤)، ثم خرج الخليفة المسترشد بالله من بغداد لقتال السلطان مسعود، ويـذكر ابـن الأثـير أن جـيش الخليفة المسترشد بالله كان سبعة آلاف جندي، بينما لم يتجاوز جيش عـدوه ألفـا وخمسمائة جندي، إلا أن السلطان مسعود لجأ إلى السياسة وأخذ يستميل أمراء الأطراف الـذين كـانوا على اتصال بالخليفة. ولكن تريث الخليفة في الطريق ساعد السلطان مسعودًا على استمالة أولئك الأمراء، وضمهم إلى جيشه، وكان الخليفة يعتقد أنه إذا خرج للقتال فسيكون النـاس إلى جانبه ضد السلاجقة (٥)، لكن الأمور لم تسر وفق ما خطط لها المسترشد بالله، بل حدث العكس، فلما التقت قواته بجيش السلطان مسعود، غدر به الأمراء الأتراك وأتباعهم فانسحبوا من جيشه، وانضموا إلى جيش السلاجقة، فانهزم جيش الخلافة، ووقع الخليفة نفسه في الأسر (٦)، مع خواصه، فحبسهم السلطان مسعود بقلعة بقرب همذان، فبلغ أهل بغداد ذلك فحثوا على رءوسهم التراب في الأسواق، وبكوا وضجّوا، وخرجت النساء حاسرات يندبن الخليفة ومنعوا الصلاة والخطبة وكسروا منابر الجوامع <sup>(٧)</sup>. قال ابن الجوزي: وزلزلت بغداد مرارأ كثيرة والناس يستغيثون فأرسل السلطان سنجر إلى ابن أخيه مسعود يقول: ساعة وقوف الولد على هذا الكتاب يدخل على أمير المؤمنين ويقبل الأرض بين يديه ويسأل العفو والصفح، فقد ظهر عندنا من الآيات السماوية والأرضية ما لا طاقة لنا بسماع مثلها فضلاً عن المشاهدة من العواصف والبروق والزلازل وتشويش العساكر وانقلاب البلدان. ولقد خفت على نفسي من جانب الله تعالى وظهـور آياتـه وامتناع النـاس مـن الصلوات في الجوامع ومنع الخطباء مما لا طاقة لى بحمله، فالله الله بتلافي أمرك وتعيـد أمـير

<sup>(</sup>۱) المنتظم (۱۰/۳۳).

<sup>(</sup>٣) نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص ٥٤.

<sup>(</sup>٥) نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص ٥٥.

<sup>(</sup>٧) أخبار الدول وآثار الأول (٢/ ١٦٩).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١٠/ ٤١).

<sup>(</sup>٤) المنتظم (١٠/ ٤٣).

<sup>(</sup>٦) المنتظم (١٠/ ٤٤ ، ٥٥).

المؤمنين إلى مقر عزه وتحمل الغاشية بين يديه (١)، كما جرت به عادة السلاطين من قبلنا، ففعل السلطان مسعود جميع ما أمر به وهم فيما هم فيه، إذ هجم سبعة عشر رجلاً من الباطنية على الخليفة وهو في خيمته، فقتلوه وقتلوا معه جماعة من أصحابه (٢)، فما شعر بهم العسكر إلا وقد فرغوا من شغلهم فأخذوهم وقتلوهم، فلما وصل الخبر إلى بغداد واشتد ذلك على الناس وخرجوا حفاة نخرقي الثياب والنساء ناشرات الشعور، يلطمن على خدودهن، ويقلن المراثي، لأن المسترشد كان محبباً فيهم (٣)، وكانت دولته سبع عشرة سنة وسبعة أشهر وعاش ستاً وأربعين سنة (١).

#### ثامناً: الخليفة الراشد بالله:

أمير المؤمنين أبو جعفر منصور بن المسترشد بالله الفضل بن أحمد العباسي، ولد سنة اثنتين وخمسمائة في رمضان، فقيل: ولد بلا مخرج ففتُق له مخرج بآلة من ذهب، وأمه أم ولد خطب له بولاية العهد سنة ثلاث عشرة وخمسمائة، واستخلف في ذي القعدة سنة تسع وعشرين (٥). وقد بايعه الأعيان ببغداد والأمراء، وخطب له على المنابر ببغداد وسائر البلاد (٦).

1- الخلاف بين السلطان مسعود والخليفة المراشد: وقع الخلاف بين الخليفة والسلطان بسبب أنه أرسل إلى الخليفة يطلب منه ما كان كتب له والده المسترشد حين أسره، التزم به بأربعمائة ألف دينار، فامتنع من أداء ذلك وقال: ليس بيننا وبينكم إلا السيف فوقع بينهما الخلاف، فاستجاش السلطان العساكر، واستنهض الخليفة الأمراء وأرسل إلى عماد الدين زنكي فجاء، والتفع عليه خلائق، وجاء في عيون ذلك السلطان داود بين محمود بين محمد بن ملكشاه، فخطب له الخليفة في بغداد وخلع عليه وبايعه على الملك، فتأكدت الوحشة بين السلطان والخليفة جدًا، وبرز الخليفة إلى ظاهر بغداد، ومشى الجيش بين يديه، كما كانوا يعاملون به أباه قبله، وخرج السلطان داود من جانب، فلما بلغهم كثرة جيوش السلطان مسعود حسن عماد الدين زنكي للخليفة أن يذهب معه إلى بلاد الموصل واتفق دخول السلطان مسعود إلى بغداد في غيبتهم، فاستحوذ على دار الخلافة بما فيها جميعه، شم استخلص من نساء الخليفة وحظاياه الحُلِيُّ والمصاغ والثياب التي للزينة، وغير ذلك (٧)،

<sup>(</sup>١) الغاشية سرج من أديم مخروزة بالذهب. (٢) أخبارالدول وآثار الأولى (٢/ ١٧٠).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٢/ ١٧٠)، النبراس في تاريخ خلفاء بني العباس، ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء (١٩/٧٦٥).

<sup>(</sup>٥،٦) سير أعلام النبلاء، (١٩/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه (١٦/ ٣٠٩).

وهذا ظلم وعسف وجور.

٢- عزل الخليفة الراشد: جمع السلطان مسعود القضاة والفقهاء وأبرز لهم خط الراشد أنه متى خرج من بغداد لقتال السلطان فقد خلع نفسه من الخلافة فأفتى الفقهاء بخلعه، فخُلع في يوم الإثنين سادس عشر من شهر ذي القعدة بحُكم الحاكم وفُتيا أكثـر الفقهـاء (١). وجاء في رواية عن خلعه:.. اجتمع الوزير أبو القاسم علي بن طراد الزينبي، وكاتب الإنشاء ابن الأنباري وصاحب المخزن أبو الفتوح طلحة يوم الإثنين سادس عشر من ذي القعدة سنة ثلاثين، وكتبوا محضراً فيه شهادة جماعة من العدول بما جرى من الراشد بالله من الظلم وأخذ الأموال، وسفك الدماء، وشرب الخمر وذكروا فسقه وعدوا أفعاله وارتكابه المحارم واستفتوا الفقهاء فيمن فعل ذلك، هل تصح إمامته أم لا؟ وهـل إذا ثبـت فسـقه بمـا ذكـر عنـه يجـوز لسلطان الوقت أن يخلعه، ويستبدل به من أهل بيته من هو خير منه طريقة وديناً؟ فأفتى الفقهاء الذين في ذلك الوقت بخلعه، وفسخ عهده، وحل عقده، والاستبدال به غيره إذا كان بهذه الصفة، وعرضت هذه الفتوى والمحضر على السلطان مسعود، فقـال: هـذا أمـر قـد قلدتكم إياه وأنا منه بريء عند الله. ثم قال: اختاروا رجلاً من هذا البيت يصلح لهذا الأمر، فوقع الاختيار بواسطة الزينبي أن يولي أبا عبد الله محمد بن المستظهر بـالله، فلمــا كــان يــوم الثلاثاء السابع عشر من ذي القعدة سنة ثلاثين وخمسمائة، حضر السلطان مسعود والجماعة الذين حضروا دار الخلافة في الدار التي على دجلة، وتعرف بالمثمنة، وأحضر أبـو عبـد الله، محمد بن المستظهر بالله ولقب بالمقتفي لأمر الله، وعاد السلطان مسعود إلى داره، ثم فتح باب الدار القائمية، بكرة يوم الأربعاء، ثامن عشر ذي القعدة، فبايعه الفقهاء والقضاة والشهود وأعيان الناس، ثم خلع الراشد وكان مقيماً بالموصل (٢). وهذه الفتـوى كـان لهـا حـظ مـن سخط السلطان مسعود على الخليفة الراشد ولولا الخلاف الذي وقع بين الخليفة والسلطان لما سمعنا بها أصلاً.

"- تتبع السلطان مسعود للراشد: كتب السلطان مسعود إلى عماد الدين زنكي أمير الموصل في القبض على الراشد وإرساله إلى بغداد، فمنعه من ذلك زين الدين أبو الحسن على بن بكتكين صاحب أربل وقال لعماد الدين: هو ضيف عندنا وفي كرامتنا وقد كان بالأمس خليفتنا، والله لاسلمناه، ولو أريقت دونه الدماء ما دامت الأرض والسماء، فاعتذر عماد الدين للسلطان مسعود وقال: إني أخرجه من ولايتنا، فأرسل إليه أنت عسكراً يقبض

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء، (١٦/ ٣٠٩).

<sup>(</sup>٢) النبراس في تاريخ خلفاء بني العباس، ص ١٤١.

عليه في غير جهتنا، وأعد له زين الدين جماعة من الأكراد، فساروا بين يديه على طريق قريبة لا يعرفها من الناس إلا آحاد أو بعض آحاد فوصل مراغة أذربيجان(١).

٤- مقتل الراشد: كان الراشد حسن السيرة، مؤثراً للعدل، فصيحاً عذب العبارة، أديبًا شاعراً، جواداً، لم تطل أيامه حتى حرج إلى الموصل ثم إلى أذربيجان، وعاد إلى أصبهان، فأقام على بابها مع السلطان داود محاصراً لها، فقتلته الملاحدة - الباطنيـة - هنــاك وكــان بعــد خروجه من بغداد مجيء السلطان مسعود بن محمد بن ملكشاه (٢)، ومن كلامه الجميل: إنــا نكره الفتن إشفاقاً على الرعيَّة ونؤثر العدل والأمن في البرية، ويأبي المقدور إلا تصعُّب الأمور واختلاط الجمهور، فنسأل الله العون على لمّ شَعَث الناس بإطفاء نـائرة البـاس (٣)، وقد أعطى الله الراشد مع الخلافة صورة يوسفية وسيرة عمرية (٤٠). وقد ذكر اللهمي في مقتله؛ بأن الراشد خرج من الموصل إلى بلاد أذربيجان إلى مراغة وكان معه جماعة فصادروا أهلها، وعاثوا ثم ذهبوا إلى همذان فقتلوا بها، وحلقوا لحي جماعة من الفقهاء، وعتوا ومضوا إلى نواحي أصبهان، فانتهبوا القُرى، وحاصروا البلد في جمع من أجناد داود بن محمد بن محمد بن ملكشاه، فمرض الراشد مرضاً أشفى منه، بلغنا أن جماعة من العجم فراشين كانوا في خدمته، اتصلوا به هناك، فدخلوا عليه في رمضان سنة اثنتين وثلاثين فقتلوه بالسكاكين، وقُتلُوا بعده كلهم. وقيل: كان قد سقي سُمًّا، ثم دفن بالمدينة العتيقة في حجرة من بناء نظام الملك وجاء الخبر إلى عمَّه المقتفي، فعقدوا له العزاء يوماً واحداً (٥). ومع مجيء عهد المقتفي يبدأ عصر جديد للدولة العباسية حيث حرص على إعادة هيبة الخلفاء بذكاء ودهاء ونجح في ذلك إلى حد كبير، كما سيأتي بيانه بإذن الله تعالى.

### تاسعاً: مظاهر السيطرة السلجوقية على الخلافة:

على الرغم من أن السلاجقة دخلوا بغداد بدعوة من الخليفة العباسي القائم فإنهم عدوا أنفسهم فاتحين ومنقذين للخلافة العباسية التي هدد زوالها النفوذ الفاطمي، وأصبح الجيش السلجوقي هو جيش الخلافة (١)، لذا لم تختلف علاقة السلاجقة مع خلفاء بني العباس عن علاقة البويهيين بالخلافة، على الرغم من اختلاف النظرة الدينية للسلاجقة إلى الخلافة، فعلى الرغم من اعترافهم بشرعية الخليفة العباسي باعتباره خليفة الله فإن هذا الأمر

<sup>(</sup>١) النبراس في تاريخ خلفاء بني العباس، ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء (١٩/ ٩٦٥).

<sup>(</sup>٣، ٤) سير أعلام النبلاء (١٩/ ٥٧٠).

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء (١٩/ ٧٧٢).

<sup>(</sup>٦) الجيش وتأثيراته في سياسة الدولة الإسلامية، ص ٢٤٣.

لم يغير من العلاقة بين السلاجقة والخلفاء العباسيين كثيراً وازداد نفوذ السلاجقة في العراق بعد أن قضى طغرل بك على حركة البساسيري، فسيطر على البلاد جميعاً وتنازل الخليفة له عن صلاحياته حيث فوض إليه الأمور، وانزوى في قصره يعيش على وارد بعض الإقطاعات التي خصصها له السلاجقة. ومن مظاهر السيطرة السلجوقية على الخلافة:

1 - نقل مقر الحكومة خارج بغداد: لم يتخذ سلاطين السلاجقة بغداد مقرا لحكمهم، بل جعلوا العراق إقليماً من أقاليم دولتهم الواسعة، وأرسلوا نواباً عسكريين ولم تعد بغداد مقر الحكومة في الإسلام (۱)، فقد تنقل السلاجقة بين مرو وأصفهان وهمذان وأنابوا عنهم في حكم العراق موظفاً سلجوقياً يعرف بالعميد وهو نائب السلطان في بغداد وموظف آخر يعرف بالشحنة وهو مسئول عن الأمن في بغداد، ووضعت تحت تصرفهما قوة من الجند السلجوقي (۲).

Y-الإصهار إلى البيت السلجوقي: ظهرت في عصر السيطرة السلجوقية مسألة إصهار السلاجقة إلى البيت العباسي وذلك لتوثيق علاقتهم بالخلفاء ولنيل الشرعية الدينية والسياسية وعلى الرغم من أن الخلفاء أرغموا على هذه المصاهرة إلا أنهم حاولوا من ورائها تحقيق مكاسب سياسية كبقائهم في الحكم وضمان سلامتهم واستمرار الدعم السلجوقي لهم، ففي سنة ٤٥٣هـ طلب طغرل بك من الخليفة القائم ابنته، فدهش الخليفة وغضب غضباً شديداً (٣)، إلا أن ضعف الخليفة وضغط السلطان وتهديده أجبره على الموافقة وتزوج الخلفاء من بنات السلاطين، فقد تزوج القائم من ابنة أخ السلطان طغرل بك من ابنة أخ السلطان طغرل بك .

٣- تفويض السلطة: تنازل الخلفاء عن سلطاتهم واكتفوا باسم الخلافة واستقبال الملوك والسلاطين وتقديم العهود والخلع وفوضوا الأمور إلى السلاطين السلاجقة، ففي سنة (٤٤٩هـ) فوض الخليفة القائم بأمر الله السلطان طغرل بك تفويضاً كاملاً بالسلطة، إذ قال عن طريق الترجمان: إن أمير المؤمنين حامد لسعيك شاكر لفضلك، آنس بقربك... وقد ولاك جميع ما ولاه الله تعالى من بلاده ورد إليك فيه مراعاة عباده فاتق الله فيما ولاك (٥). وفوض الخليفة المقتدي بأمر الله السلطان ملكشاه سنة ٤٧٩هـ، أمر البلاد والعباد (١) وبهذا التفويض

<sup>(</sup>١) الجيش وتأثيراته في سياسة الدولة الإسلامية، ص ٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) المنتظم (٨/٢١٦). (٣) المصدر نفسه (٨/١٦٩ – ١٧٠).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (٨/ ٣٢٢، ٩/ ١٥٠١٦٠،١١/ ٨٥).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (٨/ ١٨٢)، تاريخ آل سلجوق، ص ١٦.

<sup>(</sup>٦) تاريخ آل سلجوق، ص ٧٩، ٨٠.

يكون الخلفاء قد جردوا أنفسهم من كل نفوذ ومع هذا فقد أحصى السلاجقة على الخلفاء حركاتهم، ودسوا بينهم موظفين يقومون بمراقبتهم ورفع المطالعات عن تحركاتهم (١).

٤- ولاية العهد: تدخل السلاجقة في تعيين ولي العهد، فبعد أن عين الخليفة المقتدى بالله ابنه الأكبر المستظهر بالله ولياً للعهد اعترض السلطان ملكشاه، وأراد أن يكون جعفر ابن الخليفة من ابنة السلطان ملكشاه ولياً للعهد بدل المستظهر، ولما رفض المقتدي، قدم ملكشاه إلى بغداد سنة ٤٨٥هـ عازماً على خلع الخليفة حيث كتب إليه: تخرج من بغداد وتسكن أي بلد شئت، فطلب المقتدى أن يجهله شهراً، فقال ملكشاه: ولا ساعة واحدة، وبعد وساطة تاج الملك وزير ملكشاه وافق على أن يؤخره عشرة أيام (٢)، إلا أن وفاة السلطان فجأة أنقذت الخليفة (٣)، ويروي أن السلطان ملكشاه فكر في نقل مركز الخلافة إلى أصفهان، إلا أن وفاته أماتت المحاولة (١) وعلى الرغم من أن السلاجقة تدخلوا في تعيين ولي عهد الخليفة فإنهم تجاوزوا موافقته أو حتى إعلام الخليفة في حالة تعيين السلاطين لمن يخلفهم، ففي سنة ٤٥٨هـ أخذ السلطان ألب أرسلان العهود والمواثيق لولده ملكشاه وخلع على ففي سنة ٤٥٨هـ أخذ السلطان ألب أرسلان العهود والمواثيق لولده ملكشاه وخلع على ففي منع الأمراء وأمرهم بإقامة الخطبة له في جميع البلاد الخاضعة لنفوذه (٥).

0- شارات الخلافة: تظهر سلطة السلاطين ونوابهم على الخلافة من خلال استيلائهم على شاراتها وعدوها حقاً من حقوقهم لا ينازعهم فيها أحد، فقد ذكرت أسماء السلاطين في خطبة الجمعة في بغداد (٢)، وضربت أسماؤهم وألقابهم على السكة (٧). وحذا نواب السلاجقة حذو سلاطينهم، فشارك بعضهم الخليفة العباسي امتيازاته، فكانت الطبول تقرع على باب كوهرائين شحنة بغداد في أوقات الصلوات (٨)، وقرعت الطبول أمام دار الوزير السلجوقي مؤيد الملك بن نظام الملك أثناء إقامته في بغداد سنة ٤٧٥هـ وعد ذلك من منكرات الأحداث (١).

7- الألقاب: تجاوز السلاطين السلاجقة الحد في اتخاذهم الألقاب التي تعكس قوتهم وسلطانهم من جهة وضعف الخلافة من جهة أخرى، فنقشت ألقابهم على السكة وكتبت في المخاطبات فعند دخول طغرل بك بغداد لقبه الخليفة القائم بلقب ركن الدولة يمين أمير المؤمنين (١١٠)، ثم تلقب بلقب ملك المشرق والمغرب (١١١)، وتلقب السلطان ألب أرسلان

<sup>(</sup>١، ٢) المنتظم (٩/ ٦٢). (٣) تاريخ دولة آل سلجوق، ص ٧١.

<sup>(</sup>٤)، (٥)، (٦)، (٧) الكامل في التاريخ نقلاً عن الجيش وتأثيراته في سياسة الدولة، ص ٢٤٥.

<sup>(</sup>۸، ۹) المصدر نفسه، ص ۲٤٦. (۱۰) راحة الصدور، ص ١٦٩.

<sup>(</sup>١١) المنتظم (٨/ ١٨١، ١٨٣)، أخبار الدولة السلجوقية، ص ١٧، ١٨.

بلقب عضد الدولة برهان أمير المؤمنين (١)، وبعد موقعة ملاذكرد سنة ٤٦٣هـ التي انتصر فيها السلاجقة على الروم وأسروا الإمبراطور رومانوس ذكره الخليفة القائم بخطاب التهنئة (الولد السيد الأجل) المؤيد المنصور المظفر، السلطان الأعظم مالك العرب والعجم، سيد ملوك الأمم، ضياء الدين غياث المسلمين، ظهير الإيمان، كهف الأنام، عضد الدولة القاهرة، تاج الملة الباهرة، سلطان ديار المسلمين برهان أمير المؤمنين (٢)، وعرف السلطان ملكشاه بن أرسلان بلقب السلطان معز الدنيا والدين قسيم أمير المؤمنين (٣)، ثم لقب بلقب السلطان المغظم شاهنشاه ركن الإسلام معز الدنيا والدين ومولى العرب والعجم، سلطان أرض الله ركن الإسلام والمسلمين يمين أمير المؤمنين (١).

٧- إعادة تشكيل الجيش: حرمت الخلافة العباسية خلال فترة السيطرة العسكرية على مقاليد الأمور فيها من القوة العسكرية التي تدين لها بالولاء، ومنَّذ مقتل المتوكل أصبح الجند المتعددي الأجناس يدينون بولائهم إلى قادتهم أكثر من ولائهم للخليفة، وهم لا يقاتلون عن دين ولا حمية ولا غيرة على سيادة الدولة، بل تتحكم في تصرفاتهم مصالحهم الشخصية من أموال وسيطرة ونفوذ، واستمر حال الخلافة على هذا الوضع بعد أن فقدت السيطرة على الجند الذين تنقلوا من قائد إلى آخر بحثاً عن الامتيازات، ولكي يتخلص الخليفة من تدخلاتهم وتجاوزاتهم وشغبهم المتواصل للمطالبة بالأموال استحدث منصب أمير الأمراء وهو القائد العام للجيش، ومن الطبيعي أن يكون لكل أمير من الأمراء جيش خاص يـدين له بالولاء، ولفشل أمير الأمراء في السيطرة على الجيش، ازداد الاضطراب والفوضى فاستعان الخليفة بقوة البويهيين العسكرية، ولسيطرة البويهيين على الخلافة لم تعد الخلافة تملك جيشاً قائماً حتى بالشكل الذي عرفته سابقاً بعد أن أصبح الجيش البويهي هـو جـيش الخلافة وحاميها، وكذلك حذا السلاجقة حذو البويهيين بموقفهم من جيش الخلافة حيث لم يسمحوا للخليفة بتجنيد الجنود أو اتخاذ حرس خاص به وعدوا أنفسهم عسكر الخليفة (٥٠)، ومما لاشك فيه أن افتقاد الخلافة لجيش خاص بها موال لها، كان أحد الأسباب التي أدت إلى ضعفها.. وخلق حالة من الفوضى ذهبت ضحيتها الخلافة ومؤسساتها (٦). ولما كان الجيش هو أحد أركان الدولة وممثلاً لهيبتها وسيادتها على رعاياها فقد سعى المتغلبون على حرمانها من أسباب قوتها لتسهل عليهم عملية الهيمنة عليها والتحكم بأمورها، وعليه نلاحظ أن

<sup>(</sup>١) الجيش وتأثيراته في سياسة الدولة الإسلامية، ص ٢٤٦.

<sup>(</sup>٣) راحة الصدور، ص ١٧٩.

<sup>(</sup>۲) المنتظم (۸/ ۲۲۰ – ۲۲۰). (٤) الأنباء في تاريخ الخلفاء، ص ۱۹۷.

<sup>(</sup>٥)، (٦) الجيش وتأثيراته في سياسة الدولة الإسلامية، ص ٢٤٧.

بعض الخلفاء شرعوا في العمل لإعادة هيبة الخلافة وسلطتها، ففكروا في تشكيل جيش الدولة الخاص بها، لتتمكن من خوض صراعها ضد المتغلبين عليها، وبما أن الجيش يشكل خطراً على سيطرة المتغلبين، فقد سعى السلاجقة إلى حرمان الخلافة من هذه القوة، لذا امتازت الفترة من ٤٤٧هـ - ١٢٥هـ والتي حكم فيها ثلاثة من الخلفاء هم (القائم بأمر الله، والمقتدى لأمر الله، والمستظهر بالله) بالخضوع التام لسلاطين السلاجقة ونــوابهم في بغــداد حتى تقلد المسترشد بالله الخلافة سنة ١٢٥هـ (١)، فكان أول خليفة في هـذه الفـترة يتنبـه لضرورة تكوين جيش خاص بالخلافة مستغلأ ضعف السلاجقة ونزاعهم على السلطنة بعد وفاة السلطان ملكشاه (٢)، فبعد أن انفرد السلطان محمد بن ملكشاه بـالحكم ٤٩٨هـ -١١٥هـ نشب النزاع بين ورثته بعد وفاتـه، على الـرغم مـن أن الخلافـة سمحـت بالخطبـة لسلطانين في آن واحد (٣)، غير أن الخليفة المسترشد حاول أن يستفيد من الصراع القائم بـين العائلة السلجوقية على السلطنة، فاستعان في بداية الأمر بجيش السلطنة في بغداد وقوات بني عقيل ودعا إلى الجهاد لملاقاة دبيس بن صدقة المزيدي صاحب الحلة وتمكن من القضاء على نفوذه (١)، ثم استغنى عن الوزير السلجوقي وطلب نقل الشحنة من بغداد (٥)، كما استطاع الوقوف بوجه السلطان طغرل ودبيس بن صدقة وانتصر عليهما وفي هذه الأثناء كان المسترشد قد أمر وزيره بإعادة ديوان الجند، وتسجيل العرب والأكراد والأتراك في الـديوان وابتدأ في شراء المماليك الأتراك وأمر بتدريبهم على فنون القتال (٦) وعقد محالفات مع أمراء الأطراف العربية والكردية، وتقرب من العامة وأمر بإعلان النفير العام للتجنيـد (٧)، حتى بلغ جيشه سنة ٥٢٥هـ ثلاثين ألف مقاتل من أهل بغداد والسواد (٨)، وتبين من كتاب السلطان سنجر الذي أرسله إلى السلطان محمود مدى خشية السلاجقة من هذا الجيش حين كتب إليه يقول: إن الخليفة قد عزم على أن يمكر بي وبك، فإذا اتفقتما علىَّ فرغ مني وعاد إليك،...ويجب بعد هذا أن تمضي إلى بغداد ومعك العساكر فتقبض على وزير الخليفة وتقتل الأكراد الذين دونهم وتأخذ النزل الذي قـد عملـه وجميـع آلـة السـفر وتقـول: أنـا سـيفك

<sup>(</sup>١) المنتظم (٩/ ١٩٧).

<sup>(</sup>٢) الحياة السياسية في العراق في العصر العباسي الأخير، ص ٤١.

<sup>(</sup>٣) السلطان محمود والسلطان سنجر، المنتظم (٩/٢١٦).

<sup>(</sup>٤) المنتظم (٩/ ٢١٧، ٢١٨).

<sup>(</sup>٥) الجيش وتأثيراته في سياسة الدولة الإسلامية، ص ٢٤٨.

<sup>(</sup>٦) المنتظم (٩/ ٢٥٤، ٢٥٥).

<sup>(</sup>۷) المصدر نفسه (۱۰/ ۲۰۷).

<sup>(</sup>٨) الجيش وتأثيراته في سياسة الدولة الإسلامية، ص ٢٤٩.

وخادمك (١). وعندما علم المسترشد بقدوم السلطان محمود إلى بغداد عزم على مواجهته وقال: فوضنا أمورنا إلى آل سلجوق، فبغوا علينا، فطال عليهم الأمد فقست قلوبهم وكثير منهم فاسقون (٢). فاستعد الخليفة للمواجهة وعبر بالناس إلى الجانب الغربي من بغداد، ثم عبر إلى الجانب الشرقى حيث نزل السلاجقة وأرغمهم على الخروج من بغداد إلا أن الخليفة أذعن لشروط الصلح مع السلطان محمود بعد أن خذله أصحابه من الأمراء (٢)، فسلم الخليفة وقبل بشروط عدم تجهيز الجيوش وتدوين العسكر وما لبثت الأمور أن جاءت لصالح الخليفة، حيث خرج على السلطان محمود أخوه مسعود وعمه سنجر وعدد من الأمراء، فرحل السلطان محمود عن بغداد فبعث إليه المسترشد يقول له: إنك تعلم ما بيني وبينك من العهد واليمين وإني لا أخرج ولا أدون عسكراً، وإذا خرجت عاد العدو وملك الحلة وربما تجدد منه ما تعلم، فكتب إليه السلطان محمود قائلاً: متى رحلت عن العراق وجدت له حركة، وخفت على نفسك وعلى المسلمين وتجدد لي أمر مع أخي فلم أقدر على الجيء فقط نزلت عن اليمين التي بيننا، فمهما رأيت من المصلحة فافعله (١)، فشرع المسترشد بتعبئة الجند استعداداً لمد نفوذ الخلافة وخرج بنفسه يقود الجيش ويباشر القتال (٥)، واستطاع أن يصد جيوش عماد الدين زنكي ودبيس بن صدقة الذين توجهوا إلى بغداد(١٦)، وحاصر الموصل وأخضع تكريت لسلطان الخلافة (٧)، إلا أن صحوة الخلافة ونهضتها بعد طول سيطرة وتصميم على التخلص نهائياً من سيطرة السلاجقة، جعلت المسترشد أكثـر انـدفاعاً دون أن يستكمل قوته ويستغل الظروف الملائمة وكان لإصراره على الخروج من بغداد لملاقاة السلطان مسعود دون أن يلتفت لنصيحة خاصته ومستشاريه في البقـاء في بغـداد (^، أثر في تفكك جيش الخلافة بعد أن تخاذل بعض القادة الأتراك وانضموا إلى السلطان مسعود، فلم يبق مع الخليفة سوى من تبعه من أهل بغداد مما سهل على السلاجقة أسره واشترطوا عليه على مال يؤديه وألا يعود لجمع العساكر ولا يخرج من داره (٩)، ثم قتل كما بينا سابقاً. وتولى الخلافة بعد مقتل المسترشد ابنه أبـو جعفـر الملقـب بالراشـد (١٠٠)، وحـدد

<sup>(</sup>١) المنتظم (٩/ ٢٥٤، ٢٥٥).

<sup>(</sup>٢) الجيش وتأثراته في سياسة الدولة الإسلامية، ص ٢٤٩.

<sup>(</sup>٣) المنتظم (٣/١٠). (٤) المصدر نفسه (١٠/ ٢٠).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (١١/ ٥٥-٥٠). (٦) مآثر الإنافة (٢/ ٢٥، ٢٦).

<sup>(</sup>٧) الباهر لابن الأثير، ص ٤٧.

۸) ذیل تاریخ دمشق لابن القلانسی، ص ۲۵۱،۲۵۰.

<sup>(</sup>٩) الجيش وتأثيراته في سياسة الدولة الإسلامية، ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>۱۰) المنتظم (۱۰/ ۵۰).

السلطان مسعود مستوليات الخليفة بقوله: لا أريد أن يجلس إلا من لا يداخل نفسه في غسر أمور الدين ولا يجند ولا يتخذ ولا يجمع علي ولا على أهل بيتي (١)، لـذا اشـــــــرط على الخليفة الراشد ألا يقوم بتجنيد الجند أو الخروج لحرب السلطان أو أحد أصحابه ومتى فعل ذلك فقد خلع نفسه (٢)، وانتهى أمر الراشد إلى ما قد علمنا.

 ٨- بداية انتعاش الخلافة العباسية: ولى السلاجقة أبا عبد الله محمد بن المستظهر الذي تلقب بالمقتفي لأمر الله ٥٣٠هـ - ٥٥٥هـ وحرص السلطان مسعود بعد قضائه علي جيش الخلافة، أن يقضى على أسباب قوتها ونهوضها بوجه السيطرة السلجوقية، فاستولى على جميع ما كان في دار الخلافة من خيل وبغال وأثاث وذهب وفضة.. ولم يترك في الإصطبل الخاص سوى أربعة رءوس من الخيل وثلاثة من البغال برسم الماء...وبايعوا على ألا يكون عنده خيل ولا آلة سفر (٣)، كما استخلف المقتفى على ألا يشتري مملوكاً تركيّـا (١٠)، وأخذت عليه العهود بألا يلجأ إلى تجنيد الجند، وأن يحسن السيرة ولا يتعرض لمحاربة أحد (°)، وضيقوا عليه وسلبوا أمواله حتى باع عقاره (١)، كما سيطروا على دار الضرب في بغداد(٧)، ولم يكن للخليفة المقتفى في بداية حكمه إلا الاسم، فنراه يكتب إلى وزير السلطان مسعود بعد أن ضيق عليه بالأموال: وما بقى إلا أن نخرج من الدار ونسلمها (٨)، إلا أن المقتفى كان يرقب ما يدور من نزاع بـين أفـراد البيـت السـلجوقي علـي السـلطنة ومحاولـة استغلاله في محاولة لاسترجاع سلطاته (٩)، وفي سنة ٤٣هـ حاصر قسم من أمراء السلاجقة بغداد مخالفين أمر السلطان مسعود فهرب شحنتها (١٠٠)، فكتب المقتفي إلى السلطان مسعود يقول له: أما الشحنة الذي من قبلك فقد هرب هو وأمير الحج إلى تكريت وقد أحاط العسكر بالبلد، وما يمكنني أن آخذ عسكراً لأجل العهد الذي بيننا، فدبر الآن، فكتب إليه: قد برئت ذمة أمير المؤمنين من العهد الذي بيننا، وقد أذنت لـك أن تجنـد عسـكراً وتحتـاط لنفسك وللمسلمين، فجند، وأظهر السرادقات والخيم وحضر الخنادق وسد العقود(١١١).

(۸) المصدر نفسه (۱۱/ ۲۲، ۱۱۹).

(٦) المنتظم (١٠/ ٢٢).

<sup>(</sup>١)مفرج الكروب(١/ ٦١، ٦٢).

<sup>(</sup>۲) ذیل تاریخ دمشق، ص ۲۵۷، ۲۵۸.

<sup>(</sup>٣) الجيش وتأثيراته في سياسة الدولة الإسلامية، ص ٢٥١.

<sup>(</sup>٤) تاريخ دولة آل سلجوق، ص ٢١٧، الجيش وتأثيراته، ص ٢٥٢.

<sup>(</sup>٥) مفرج الكروب (١/ ١٣١).

<sup>(</sup>۷) المصدر نفسه (۱۱/۲۳).

<sup>(</sup>٩) مآثر الإنافة (٢/ ٣٧، ٣٨).

<sup>(</sup>١٠) المنتظم (١٠/ ١٣٢).

<sup>(</sup>١١) المنتظم (١٠/ ١٣٢).

وحرض وزير الخليفة أبو المظفر يحيى بن هبيرة على تجنيـد الأتـراك والعامـة في بغـداد (١)، واستمر القتال بين عساكر السلاجقة، وعساكر بغداد وأهلها إلى أن تفرق المحاصـرون وكفـوا عن القتال(٢). وبموت السلطان مسعود سنة ٤٧هـ ماتت معه سعادة البيت السلجوقي، فلم يقم له بعده راية يعتد بها ولا يلتفت إليها (٢)، فسيطر الخليفة على ما كان للشحنة في بغـداد بعد هربه إلى تكريت (٤). وجمع الرجال والعساكر وأكثر التجنيد وأعلن: إنه من تخلف من الجند ولم يحضر الديوان ليدون ويجري على عادته في إقطاعه أبيح دمه وماله (٥)، وكان لإعادة تشكيل الجيش العباسي أثر كبير في استعادة هيبة الخلافة وبسط سلطانها على الولايات المحيطة بها، ومناوأة أعدائها، فقد تمكن من تحرير الخلافة من الهيمنة الأجنبيـة بعــد طول سيطرة وخضوع، وبسطت الخلافة سيطرتها على الحلة والكوفة وواسط والبصرة (٦)، وتمكن الجيش من مقاومة الحصار السلجوقي لبغداد بقيادة محمد شاه السلجوقي في سنة ٥٥٢هـ، وأفشل محاولة دخوله إلى المدينة بعد حصار دام ثلاثة أشهر (٧)، وكان انسحابه نهاية لحكم السلاجقة في العراق فلم تنجح كل المحاولات التي قاموا بها بعد ذلك لـدخول بغـداد (^)، يقول ابن الأثير: الخليفة المقتفي: هو أول من استبد بالعراق منفرداً عـن ســلطان يكــون معه من أول أيام الديلم إلى الآن، وأول خليفة تمكن من الخلافة وحكم على عسكره وأصحابه من حيث تحكم المماليك على الخلفاء (٩). إن عودة هيبة الخلافة ونفوذها وقوتها من العوامل التي ساعدت الزنكيين في محاربة الصليبيين وتحقيق انتصارات كبيرة عليهم، كما سيأتى بيانه بإذن الله تعالى.

### عاشراً: نهاية الدولة السلجوقية وزوالها:

زال سلطان السلاجقة في فارس بوفاة آخر سلاطينهم الأقوياء وهو السلطان سنجر عام ٥٥٢هـ، قال عنه الذهبي، هو السلطان ملك خراسان، معز الدين، سنجر بن السلطان ملكشاه بن ألب أرسلان بن جغريبك بن ميكائيل بن سلجوق الغُزي التركي السلجوقي

<sup>(</sup>١) الجيش وتأثيراته في سياسة الدولة الإسلامية، ص ٢٥٣.

<sup>(</sup>٢) المنتظم (١٠/ ١٣٢، ١٣٢).

<sup>(</sup>٤) راحة الصدور، ص ٢٥٤.

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ، نقلاً عن الجيش وتأثيراته، ص ٢٥٣.

<sup>(</sup>٥) المنتظم (١٤٧/١٠)، الجيش وتأثيراته، ص ٢٥٤.

<sup>(</sup>۷)، (۸) المنتظم (۱۰/۱۷۰،۱۷۱).

 <sup>(</sup>A) الحياة السياسية في العراق في العصر العباسي الأخير، ص ٦١.

<sup>(</sup>٩) الجيش وتأثيراته في سياسة الدولة الإسلامية، ص ٢٥٤.

صاحب خراسان وغزنة وبعض ما وراء النهر، كان وقوراً حيياً، كريماً سخياً، مشفقاً، ناصحاً لرعيته كثير الصفح، جلس على سرير الملك قريباً من ستين سنة (١). كان من أعظم الملوك همّة، وأكثرهم عطاءً، ذكر أنه اصطبح خمسة أيام متوالية ذهب بها في الجود كل مذهب، فبلغ ما وهب من العين سبعمائة ألف دينار سوى الخلع والخيل (٢)، واجتمع لـ ه في خزائنـ ه من الجوهر ألف وثلاثون رطلاً، ولم يسمع بمثل هذا، ولا بما يقاربه عند أحد من الملوك واجتمع أيضاً في جملة ثيابه ألف ديباج أطلس أعطاها في يـوم واحـد. وأخـبر خازنـه أنـه اجتمـع في خزائنه من الأموال ما لم يسمع عن أحد من الأكاسرة أنه اجتمع له مثله (٣)، ولم يـزل في ازدياد إلى أن ظهرت عليه الغُزُّ في سنة ٥٤٨هـ وهي وقعة مشهورة استشهد فيها الفقيه محمد ابن يحيى، فكسروه وانحل نظام ملكه، وملكوا نيسابور، وقتلوا خلقاً كثيراً، وأخذوا السلطان، وضربوا رقاب عدة من أمرائه، ثم قبّلوا الأرض، وقالوا: أنت سلطاننًا، وبقي معهم مثـل جنديٌّ يركب أكديشا ويجوع وقتاً، وأتوا به، فدخلوا معه مـرو، فطلبهـا منـه أميرهـم بختيـار إقطاعاً، فقال: كيف يصير هذا؟ هذه دار الملك. فصفى له وضحكوا، فنزل عن الملك، ودخل إلى خانقاه مَرْو، وعملت الغُزُّ ما لا تعمله الكفار من العظائم، وانضمت العساكر، فملَّكُوا مملوك سنجر أيبَه، وجرت مصائب على خراسان، وبقي في أسـرهم ثـلاث سـنين وأربعة أشهر، ثم أفلت منهم، وعاد إلى خراسان(١٤) وزال بموته ملك بني سلجوق عن خراسان، استولى على أكثر مملكته خوارزم شاه أُتسِز بن محمد بن نوشتكين ومات أُتِسز قبل سنجر (٥)، وقد ذكر أبو شامة في كتاب «الروضتين في أخبار الدولتين النورية والصلاحية» في حوادث سنة اثنتين وخمسين وفاة السلطان سنجر عقيب خلاصه من الشـدة الـتي وقـع فيهــا والأسر الذي حصل فيه وكان قد ورد كتابه في أواخر صفر من سنة ٥٢هــ إلى نــور الــدين محمود زنكي بالتشوق إليه والإحماد لخلاله، وما ينتهي إليه من جميل أفعاله، وإعلامه مــا مــن الله عليه من خلاصه من الشدة التي وقع فيها، والأسر الذي بُلي به في أيدي الأعداء الكفرة، من ملوك تركمان، بحيلة دبرها، وسياسة أحكمها وقرَّرها، بحيث عاد إلى منصبه من السلطنة المشهورة واجتماع العساكر المتفرقة عنه إليه (٦)، ومع وفاة سنجر أخذت الدولة السلجوقية في الضعف والتضعضع ثم الانهيار وكان ذلك في عهد الخليفة الناصر لدين الله، فقد استقر رأيه على الاستعانة بعلاء المدين تكش خوارزم شاه ضد السلطان طغرل، فأرسل إلى

<sup>(</sup>١) الجيش وتأثيراته في سياسة الدولة الإسلامية (٢٠/ ٣٦٣).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (٢٠/ ٣٦٤). (٣) الشهب اللامعة، ص ٤٣٢.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء (٢٠/ ٣٦٤). (٥) المصدر نفسه (٢٠/ ٣٦٥).

<sup>(</sup>٦) كتاب الروضتين في أخبار الدولتين (١/ ٣٦٠، ٣٦٠).

خوارزمشاه شاكياً من السلطان طغرل السلجوقي، ويطلب من خوارزمشاه أن يساعده عليه، وأرفق الرسالة بمنشور يقضي بإقطاع خوارزمشاه كل البلاد التي كانت آنذاك تحت نفوذ السلاجقة (۱)، فلبى خوارزمشاه رغبة الخليفة العباسي وسار على رأس جيشه لقتال السلطان طغرل، والتقى به قريباً من الري، وذلك بمنتصف عام ٩٠هه فدارت الدائرة على الجيش السلجوقي وقتل السلطان طغرل (۲)، وهكذا زالت الدولة السلجوقية (۳).

كان سوء سياسة السلاجقة الداخلية وعدم إيجاد قانون لوراثة العرش يحترمه الجميع، من أهم العوامل التي أدت إلى انحلال دولتهم ثم زوالها، وبذلك وجدها الخوارزميون لقمة سهلة ولم يجدوا صعوبة في ابتلاعها، فورثوا ما كان للسلاجقة من سلطان، على أننا نلاحظ أن النزاع الذي قام بين الخلفاء العباسيين وبين البويهيين والسلاجقة، نلاحظ أن هذا النزاع قد استمر أيضاً بينهم وبين الخوارزميين، وقد استفحل النزاع بين الطرفين، ولم ينته إلا بانتهاء كل من الخوارزميين والخلافة العباسية بعد أن قضى المغول على القوتين الواحدة تلو الأخرى (1).

لقد تضافرت عوامل عديدة في سقوط السلطنة السلجوقية التي مهدت بدورها لسقوط الخلافة العباسية ومن هذه العوامل:

١- الصراع داخل البيت السلجوقي بين الإخوة والأعمام والأبناء والأحفاد.

٧- تدخل النساء في شئون الحكم.

٣- إذكاء نار الفتنة بين الحكام السلاجقة من قبل بعض الأمراء والوزراء والأتابك.

٤- ضعف الخلفاء العباسيين أمام القوة العسكرية السلجوقية، فلم يتورعوا عن الاعتراف بشرعية كل من يجلس على عرش السلطنة السلجوقية والخطبة لكل منتصر قوي (٥).

٥ - عجز الدولة السلجوقية عن توحيد بلاد الشام ومصر والعراق تحت راية الخلافة العباسية.

٦- الانقسام الداخلي بين السلاجقة والذي وصل إلى المواجهة العسكرية المستمرة،
 وهذا ما أنهك قوة السلاجقة حتى انهارت سلطنتهم في العراق.

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ، نقلاً عن نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٢) دولة آل سلجوق، ص ٢٧٧، ٢٧٨. (٣) نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٤) الشرق الإسلامي قبيل الغزو المغولي، ص ٦٠. (٥) السلاطين في المشرق العربي، ص ٥٠٠.

٧- المكر الباطني الخبيث بالدولة السلجوقية، وتمثل ذلك في حملة التصفيات والمحاولات المستمرة لاغتيال سلاطين السلاجقة وزعمائهم وقادتهم.

٨- الغزو الصليبي القادم من وراء البحار وصراع الدولة السلجوقية مع جحافل الغزو
 الوحشية القادمة من أوربا.. وغير ذلك من الأسباب والعوامل. إلا أن سلاطين السلاجقة
 كانت لهم أعمال جليلة من أهمها:

أ- كان لهم دور في تأخير زوال الخلافة العباسية، حوالي قرنين من الزمان حيث أوشكت قبل مجيئهم على الانقراض في ظل سيطرة البويهيين الشيعة الروافض.

ب- منعت الدولة السلجوقية الدولة العبيدية في مصر من تحقيق أغراضها الهادفة إلى
 توحيد المشرق الإسلامي تحت الراية الباطنية العبيدية الفاطمية الرافضة.

ج- كانت الجهود التي بذلتها الدولة السلجوقية تمهيداً لتوحيد المشرق الإسلامي والذي تم على يد صلاح الدين الأيوبي وتحت راية الخلافة العباسية السنية (١١).

د- قام السلاجقة بدور ملموس في النهوض بالمنطقة الخاضعة لهم علمياً وإدارياً ونشروا الأمن والاستقرار فيها.

هـ- وقفوا في وجه التحركات الصليبية من جانب الإمبراطوية البيزنطية، وقام نـوابهم بمحاربة الجحافل الصليبية التي احتلت بيت المقدس وطرابلس والرها، وجزءًا من بلاد الشام وسواحلها. ومن أبرز هؤلاء الأمراء عماد الدين زنكي.

و- رفعوا من شأن المذهب السني وعلمائه في تلك المناطق (٢)، فهذه نبذه موجزة عن سلاطين السلاجقة السنيين ودورهم في نصرة الإسلام، وإن كان للقوم أخطاء وملاحظات على سيرتهم إلا أن من الظلم والزور والبهتان أن نطلق على أولئك الأبطال كلمة الشراذم كما فعل الأستاذ نجيب زبيب في الموسوعة العامة لتاريخ المغرب والأندلس (٣)، وفي المباحث القادمة سنتكلم عن مؤسسات الدولة المهمة ودور السلاجقة الحضاري، وخصوصاً ما يتعلق بالمدارس النظامية وعلمائها وتأثيرها على عموم الأمة، ونجاحها في حسر المد الشيعي الرافضي الباطني الفاطمي وإحياء الأمة في دورها الجهادي ضد الصليبين.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) السلاطين في المشرق العربي، ص ٥١. (٢) قيام الدولة العثمانية، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٣) الموسوعة العامة لتاريخ المغرب والأندلس (٣/ ١٠).

# الفصل الثاني

# نظام الوزارة العباسية في العهد السلجوقي

في ظل نفوذ السلاجقة صار للخليفة العباسي الحق في اتخاذ وزراء له، فالخليفة القائم بأمر الله اتخذ في سنة ٤٥٣هـ أبا الفتح منصور بين أحمد بين دارست وزيرًا له (١)، إلا أن الخليفة القائم بأمر الله عزل هذا الوزير في سنة ٤٥٤هـ واستوزر بدلاً عنه فخر الدولة أبيا نصر بن جهير في نفس العام، وخلال فترة انتعاش الخلافة العباسية، انتعشت معها الوزارة بحيث أصبحت للوزير مكانة مرموقة، وظهرت عليه الأبهة والاحترام والوقار (٢)، مما دفع إلى زيادة مخاوف السلاجقة سلاطين ووزراء وتدخلهم في عزل بعض الوزراء (٣). ففي عام متزمتاً ومتشدداً، وحاول جاهداً عزله من منصب الوزارة، وبالفعيل طلب من الخليفة معزله أن، وتميز هذا العصر بوقوف وزراء بني العباس موقفاً مشرفاً ونبيلاً تجاه خلفائهم، فعزله (١)، وتميز هذا العهد بوجود وزيرين خاصة في المواقف الصعبة التي مرت بها الدولة العباسية، كما تميز هذا العهد بوجود وزيرين أحدهما للخليفة العباسي والآخر للسلطان السلجوقي، وكان الأخير أقوى نفوذاً لأنه يستمد قوته من مركز السلطان صاحب النفوذ الفعلي (٥). وفي هذا العهد بوجود في المستحداث منصب نائب الوزير، ففي سنة ٤٨١ه حرج الوزير ظهير الدين محمد بن الحسين الموشعاء وزير الخليفة المقتدى بأمر الله لأداء فريضة الحج، فأبقى ابنه ربيب الدولة الحسين بن محمد، ونقيب النقباء على بن طراد الزينبي نائباً له (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الوزارة العباسية من ٤٤٧ه / ٥٩٠٠ في العهد السلجوقي، ص ٢٩.

<sup>(</sup>٢) الحياة السياسية ونظم الحكم في العراق، فاضل الخالدي، ص ٢٩.

<sup>(</sup>٣) الوزراة العباسية من ٤٤٧ه / ٥٩٥٩، ص ٢٩.

<sup>(</sup>٤) الأنباء في تاريخ الخلفاء، ص ٢٠٢.

<sup>(</sup>٥) العالم الإسلامي في العصر العباسي، ص ٥٨٠.

<sup>(</sup>٦) الكامل في التاريخ، نقلاً عن الوزارة العباسية، ص ٣٢.

### المبحث الأول

# صفات وزير الخليفة العباسي والسلطان السلجوقي

## أولاً: صفات وزير الخليفة العباسي:

كان خلفاء بني العباس حريصين أشد الحرص على الالتزام ببعض الصفات في اختيارهم لوزرائهم، فالشخص الراغب للوصول إلى منصب الوزارة كان لا بد من أن تتوافر فيه بعض الصفات منها الصدق والأمانة وغزارة العلم (١١)، ومنها:

1 - العلم: فالوزير فخر الدولة أبو نصر محمد بن محمد بن محمد بن جهير الذي ولى الوزارة للخليفة العباسي القائم بأمر الله كان من رجال العلم رئيساً جليلاً (٢). وعرف الوزير أبي شجاع محمد بن الحسين الروذراوري وزير الخليفة المقتدى بأمر الله بغزارة علمه وثقافته، وقد عد من خيرة علماء عصره، فكان عالماً باللغة العربية، وله تصانيف منها ذيل تجارب الأمم (٣).

Y- الرأي السديد: ويشترط في الوزير أن يتصف بالرأي السديد (<sup>3)</sup>، فالوزير أبو القاسم بن الحسن بن المسلمة رئيس الرؤساء عرف بسداد الرأي ورجاحة العقل (<sup>0)</sup>. وأما الوزير شرف الدين علي بن طراد الزيني الذي وزر للخليفة المسترشد بالله والمقتفي لأمر الله، فقد عرف عنه سداد الرأي.

٣- العدل؛ ومن الصفات الواجب توافرها في الوزير العدل؛ ليكون منصفاً في حكمه وتسلم الرعية من ظلم غيره وظلمه (٦). فالوزير أبو شجاع ظهير الدين محمد بن الحسين الروذراورى عرف بعدله للرعية فكان يصلي الظهر ويجلس لكشف المظالم إلى وقت العصر (٧)، وعرف الوزير عون الدين يحيى بن هبيرة الشيباني، الذي وزر للخليفة المقتفي لأمر الله والمستنجد بالله بالعدل لذا نال مكانة مرموقة (٨) ويقال عنه إنه كان شامة بين الوزراء لعدله (٩).

<sup>(</sup>١) الأحكام السلطانية، ص ٢٢ الوزارة العباسية، ص ٣٤.

<sup>(</sup>٢) شذرات الذهب (٣/ ٣٠١). (٣) المنتظم (٩/ ٩٠، ٩١).

<sup>(</sup>٤) الأحكام السلطانية، ص ٢٢، الوزارة العباسية، ص ٣٦.

<sup>(</sup>٥) النجوم الزاهرة (٥/ ٦٤). (٦) الوزارة العباسية، ص ٣٦.

<sup>(</sup>٧) تحفة الأمراء للثعالبي، ص ٦٦. (٨) الوزارة العباسية، ص ٣٦.

<sup>(</sup>٩) النبراس في تاريخ خلفاء بني العباس، ص ١٥٧.

3- الكفاية: فضلاً عن ذلك يجب أن تتوافر بالوزير الكفاية: وهي العلم بالأعمال السلطانية، والتصرفات، ووجوه تثمير الأموال والاستخراجات فيضع الأمور في مواضعها، ويرتب الأعمال على قواعدها (١)، فقد كان الوزير رئيس الرؤساء أبو القاسم على بن الحسين بن المسلمة يمتاز بالفضل والكفاية (٢)، وقد قضى الوزير عميد الدولة بن جهير على الفوضى والاضطرابات وأدى مهامه الإدارية بنجاح (٣)، وكان الوزير أبو علي بن الحسن بن علي بن صدقة، له دراية وخبرة بأمور الحساب وأعمال السواد (١٤)، لذا نجح في إدارة أمور البلاد (٥).

0-السياسة: ويشترط بعض الفقهاء أن يكون عالماً بأمور السياسة؛ فيعرف مداراة الجند، وتأليفهم، وجمعهم، وتفريقهم ويكون خبيراً بالمكائد الحربية، والخدع، وحفظ البلاد، والثغور والقلاع (٦)، فالوزير رئيس الوزارة أبو القاسم علي بن الحسن بن المسلمة عرف عنه حسن معرفته وتدبيره لأمور السياسة (٧) ففي سنة ٤٤٥هـ ولي أبو المظفر يحيى بن هبيرة وزارة المقتفي لأمر الله (٨)، فظهرت منه عظمة كفايته السياسية عندما نزل المعسكر السلجوقي بظاهر بغداد، فاستطاع بحسن تدبيره ردهم على أعقابهم، فرغب الخليفة فيه، فاستوزره (٩).

7- الشئون الدينية؛ ومن الشروط الواجب توافرها في الوزير هي معرفته للشئون الدينية والفقه والحديث النبوي وما إلى ذلك من أمور تتعلق بالشريعة الإسلامية، وعلى هذا الأساس نال رئيس الرؤساء علي بن الحسين، الوزارة وكان عالماً وفقيهاً بارعاً وله دراية بالحديث (۱۰)، وكان الوزير أبو الفتح محمد بن منصور بن دارست وزير الخليفة القائم بأمر الله، إذا جلس في دار الوزارة حضر أئمة الفرق وفقهاؤها للمناظرات (۱۱). وكان الوزير جلال الدين أبو علي الحسن بن علي بن صدقة وزير الخليفة المسترشد بالله، حسن السيرة والسلوك، تقياً عالماً فاضلاً (۱۲)، وكان الوزير عون الدين يحيى بن هبيرة الشيباني الذي وزر

<sup>(</sup>١) شذرات الذهب (٤/ ١٩١).

<sup>(</sup>٢) راحة الصدور، ص ١٧٢، الوزارة العباسية، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية، نقلاً عن الوزارة العباسية، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٤)، (٥) الوزارة العباسية، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٦) تحفة الأمراء للثعالي، ص ٦٢،٦١. (٧) الأنباء في تاريخ الخلفاء، ص ١٨٨.

<sup>(</sup>٨) الوزارة العباسية، ص ٣٨.

<sup>(</sup>٩) دولة آل سلجوق، ص ٢٠٥، الوزارة العباسية، ص ٣٨.

<sup>(</sup>۱۰) الوزارة العباسية، ص ٣٨. (١١) دولة آل سلجوق، ص ١٩٧.

<sup>(</sup>١٢) النجوم الزاهرة (٥/ ٢٣٣)، الوزارة العباسية، ص ٣٨.

للخليفة المقتفي لأمر الله من أعيان الفقهاء الصالحين (١)، صنف كتاب الإفصاح وقرأ القرآن، والحديث وتفقه على مذهب الإمام أحمد، صنف كتباً جيدة من ذلك الإفصاح في مجلدات، شرح فيه الحديث وتكلم فيه عن مذاهب العلماء (٢). وكان عالماً في الفقه والأحاديث والقرآن الكريم وتفسيره.

٧- قوانين الوزارة: واشترط الخلفاء العباسيون وسلاطين السلاجقة في الوزير أن يكون عالماً بقوانين الوزارة، فقد كان الوزير جلال الدين أبو علي الحسن بن علي بن صدقة وزير الخليفة المسترشد بالله حافظاً لقوانين الوزارة وعالماً بأمور الرياسة (٦). وأما الوزير أبو القاسم علي بن طراد الزينبي، فكان ملماً بقوانين الوزارة عارفاً بأمور السياسة، فلما استوزره الخليفة المسترشد بالله قال له: كل من ردت إليه الوزارة شرف بها، إلا أنت فإن الوزارة شرفت بك(٤).

A-البلاغة وحسن الترسل: وفضل الخلفاء أن تتوافر بعض الصفات الأخرى كأن يكون بليغاً وحسن الترسل وأديباً وشاعراً وعالماً في النحو (٥)، فالوزير محمد بن محمد بن جهير الذي وزر للخليفتين القائم بأمر الله والمقتدي بأمر الله، عرف بتراسله البديع وأشعاره الرقيقة (١)، وكان الوزير أبو شجاع محمد بن الحسين الروذراوري كاتباً بليغاً وشاعراً مرهفاً وعرف عنه حسن نثره وروعة رسائله ومعرفته بالأدب وبراعته في رواية الأخبار (٧)، وعرف عن الوزير جلال الدين أبو علي الحسن بن علي بن صدقة فصاحة اللسان وبلاغة الكلام، بحيث طغت على كتاباته صفة البلاغة مما جعله موضع إعجاب خلفاء بني العباس (٨)، وأما الوزير أبو شروان بن خالد القاشاني الذي وزر للخليفة المسترشد بالله وللسلطان مسعود السلجوقي، فعرف عنه حبه للأدب، وإليه يعود الفضل في عمل وتطوير مقامات الحريري (٥)، وكان الوزير يحيى بن هبيرة فصيح اللسان، بليغاً، كاتباً بارعاً وعالماً بأمور النحو واللغة وشاعراً رقيقاً (١٠٠).

٩- المحبة لدى العامة والخاصة: فضل الخلفاء في الوزير أن يكون محبوباً لدى العامة

<sup>(</sup>۱) المنتظم (۱۰/۲۱۷).

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية، نقلاً عن الوزارة العباسية، ص ٣٩. (٣) الوزارة العباسية، ص ٣٩.

<sup>(</sup>٤) المنتظم (٩/ ٢٣٤)، الوزارة العباسية، ص ٣٩. (٥) الوزارة العباسية، ص ٣٩.

<sup>(</sup>٦) النجوم الزاهرة (٥/ ١٣٠)، الوزارة العباسية، ص ٤٠.

<sup>(</sup>٧) المنتظم (٩/ ٩٠، ٩١)، الوزارة العباسية، ص ٤٠.

<sup>(</sup>٨) الأنباء في تاريخ الخلفاء، ص ٢٠١ الوزارة العباسية، ص ٤٠.

<sup>(</sup>٩) تاريخ ابن الورد (٢/ ٢٩)، الوزارة العباسية، ص ٤٠.

<sup>(</sup>١٠) الأنباء في تاريخ الخلفاء، ص ٢٢٥، الوزارة العباسية، ص ٤١.

والخاصة من الناس، وهذا واضح عندما عاد الوزير فخر الدولة أبو نصر محمد بن محمد بـن جهير إلى منصب الوزارة في عهد الخليفة المقتدي بأمر الله، فرح الناس فرحاً شديداً وخرجوا لاستقباله، وقاموا بنحر الذبائح (١).

وأما الوزير الحسن بن علي بن صدقة أبو علي جلال الدين وزير الخليفة المسترشد بالله، فقد كان محبوباً لدى الخاصة والعامة مما ساعده على أداء مهماته الإدارية بنجاح (٢).

• 1- المعرفة بقواعد ديوان الخلافة: من الصفات اللازم توافرها في الوزير إلمامه بقواعد ديوان الخلافة، ونتيجة هذا الشرط عزل خلفاء بني العباس بعض الوزراء لجهلهم بقواعد ديوان الخلافة، فقد قبض الخليفة المسترشد بالله على الوزير سديد الملك أبي المعالي ابن عبد الرزاق في سنة ٤٩٦هـ بسبب جهله بقواعد ديوان الخلافة (٣).

وتجدر الإشارة إلى أن الماوردي حدد الصفات الواجب توافرها في الوزير وهي: الصدق والأمانة وغزارة العلم والفضل والرأي السديد والكفاية في تصريف الأعمال والأموال وحسن التصرف في مخاطبة الأعداء والأصدقاء (3). أما الثعالي فقد حدد الصفات الواجب توافرها في الموزير بقوله: أن تجتمع فيه الأخلاق الحميدة، والأفعال الرشيدة، والآراء السديدة، وجودة التدبير، وصواب الآراء المفيدة، فتكون فيه العدالة والنزاهة والشجاعة والسياسة، إذا كان زمان السلم والهدنة يصلح أن يكون الوزير حليما ساكناً، وإذا كان زمان الفتن والحروب يصلح أن يكون شجاعاً صارماً (٥). ومن الوزراء الذين جمعوا بين الثقافة العامة وحسن إدارته للبلاد يحيى بن هبيرة وزير الخليفتين المقتفي لأمر الله والمستنجد بالله، حيث جمع معلومات وافية عن الدولة العباسية، وله دراية في معرفة مشاكلها، مما جعل مسطرة السلاجقة (١).

## ثانياً: صفات الوزير السلجوقي:

حدد سلاطين السلاجقة بعض الصفات الواجب توافرها في الوزير ومن هذه الصفات: 
- محبة العلم والعلماء: أن يكون محباً للعلم والعلماء وفاضلاً وكريماً، فقد عرف

<sup>(</sup>١) الوزارة العباسية، ص ٤١. (٢) ذيل تاريخ دمشق، ص ٢٢٤.

<sup>(</sup>٣) الوزارة العباسية، ص ٤٢.

<sup>(</sup>٤) الأحكام السلطانية، ص ٢٢، الوزارة العباسية، ص ٤٢.

<sup>(</sup>٥) تحفة الأمراء، ص ٦١، الوزارة العباسية، ص ٤٣.

<sup>(</sup>٦) خلفاء بني العباس ووزراؤهم، ص ١٢٨، الوزارة العباسية، ص ٤٣.

عن الوزير نظام الملك أبي علي الحسن بن إسحاق الطوسي حبه للعلم والعلماء، وهذا واضح من خلال إنشائه العديد من المدارس (١).

٢- سداد الرأي: ويجب أن تتوافر في الوزير صفة سداد الرأي، فالوزير عميد الملك أبو نصر محمد بن منصور الكندري، وزير السلطان طغرل بك عرف بسداد الرأي ووفور العقل (٢).

٣- العدل: أن يكون الوزير عادلاً بعيداً عن ظلم الرعية فالوزير نظام الملك أبو علي الحسن بن إسحاق الطوسي كان رجلاً عادلاً منصفاً، حافظاً لرعيته، فيقال عنه: إذا اجتاز بضيعة فأفسدها العسكر غرم لصاحبها ما أفسدوا (٦)، وفي سنة ٥٣٣هـ نال الوزير كمال الدين محمد بن علي الخازن الرازي وزارة السلطان مسعود، فأخذ يعمل على نشر العدل وإزالة الظلم (٤).

١٤ الصلاح والفقه: يجب أن يكون الوزير صالحاً فقيهاً وسمع الحديث وقرأ القرآن وشجع علماء الدين، فالوزير نظام الملك أبو علي الحسن بن إسحاق الطوسي، اشتغل بالحديث والفقه، وكان يجب علماء الدين والفقهاء ويجزل صلاتهم، وينفق عليهم أموالاً<sup>(٥)</sup>، كما سمع الحديث وتفقه على مذهب الشافعية وقرأ القرآن واشتغل بالعلم <sup>(١)</sup>.

0- إجادة اللغتين العربية والفارسية: فيجب أن يكون الوزير أديباً بليغاً وكاتباً ناجحاً وشاعراً يجيد اللغتين العربية والفارسية بفصاحة فالوزير محمد بن منصور عميد الملك الكندري وزير السلطان طغرل بك كان مترجماً بارعاً (٧)، وكاتباً يجمع في العربية والفارسية بين الفصاحتين (٨). وكان أديباً وشاعراً ناجحاً ومن شعره:

إذا كـــان بالنــاس مــزاحمتي فألموت قد وسع الدنيا على الناس قضيت والشامت المغروريتبعني إن المينة كاس كلنا حاس (٩)

7- الكفاية: لا بد أن تتوافر في الوزير صفة الكفاية، فالوزير سعد الملك أبو المحاسن سعد بن محمد الآبيّ الذي استوزر للسلطان محمد بن ملكشاه، عرف بسداد الرأى ووفور

<sup>(</sup>۱) التاريخ الباهر، ص ۹. (۲) شذرات الذهب (۳/ ۳۰۱).

<sup>(</sup>٣) ذيل تاريخ دمشق، ص ١٦، الوزارة العباسية، ص ٤٥.

<sup>(</sup>٤) دولة آل سلجوق، ص ١٧٠، أخبار الدولة السلجوقية، ص ١٢٢.

<sup>(</sup>٥) ذيل تاريخ دمشق، ص ١٦ الوزارة العباسية، ص ٤٥.

<sup>(</sup>٦) الوزارة العباسية، ص ٤٥.

<sup>(</sup>٧) دولة آل سلجوق، ص ٣١، العالم الإسلامي في العصر العباسي، ص ٥٧٣، ٥٧٤.

<sup>(</sup>٨) دولة آل سلجوق، ص ٣١، الوزارة العباسيّة، ص ٤٥. (٩) النجوم الزاهرة (٥/ ٧٦).

العقل والكفاية العالية، فقد استطاع هذا الوزير جمع العساكر على الطاعة السلطانية، وبذلك استطاع أن يزيل الخلافات والفتن في دولة السلاجقة (١).

٧- تدبير البلاد والجيوش: ويجب أن يمتاز الوزير بحسن تدبيره للبلاد والجيوش، فقد كان الوزير نظام الملك أبو علي الحسن الطوسي عارفاً بأمور البلاد، وناجحاً في تدبيرها (٢). وكان يهتم بأمور الجيش وتفريقه وبحفظ البلاد، فلما عاد ملك شاه من محاربة عمه قاورد تطاول جند السلطان قائلين: إنّا قد ظفرنا بهذا الفتح وهزمنا جيشاً جراراً فنريد زيادة أرزاقنا وإذا لم تزد أرزاقنا وقطائعنا فسوف ندعو بالسعادة إلى قاورد. إلا أن الوزير نظام الملك أبا على الطوسي استطاع أن يخمد غضب الجند ويجددوا ولاء الطاعة للسلطان (٣).

٨- الشهامة والصبر: فهناك بعض الصفات التي لا بد أن تتوافر في الوزير السلجوقي مثل الشهامة والصبر، فقد عرف الوزير عميد الملك أبو نصر محمد بن منصور الكندري بشهامته وكرمه (³). أما أبو علي الحسن الطوسي فقد عرف عنه ثباته وصبره خاصة في الأزمات التي مرت بها الدولة السلجوقية والأزمات التي مر بها الوزير شخصياً، فكان شهماً(٥)، وكان الوزير نظام الملك محبوباً لدى الناس، وكان شديد الاحترام والنفوذ في عملكة السلطان ملكشاه (٢).

والجدير بالذكر أن سلاطين السلاجقة كانوا حريصين في اختيار وزرائهم وحددوا بعض الصفات التي تتوافر في الوزير، لأن أغلب سلاطين السلاجقة كانوا جاهلين بالعلوم والمعارف واللغة والفقه وبطبيعة المؤسسات الإدارية، وكيفية إدارة أمور البلاد، فأوكلوا هذه المهام لوزرائهم لتمشية المهام السياسية والإدارية والمالية، بينما بقيت أمور الجيش والحرب بأيدي السلاطين لأنهم بطبيعتهم رجال حرب (٧)، وعلى الرغم من ذلك فإن سلاطين السلاجقة قاموا باختيار بعض الوزراء الذين لم تتوافر فيهم صفات الوزير الجيد، وإنما كان اختيارهم بدافع حصول السلاطين على الأموال، وبحكم الظروف العصيبة والصراع الذي دار بين الأسرة السلجوقية حول كرسي السلطنة (٨).

\* \* \*

<sup>(</sup>٢) الوزارة العباسية، ص ٤٦.

<sup>(</sup>١) دولة آل سلجوق، ص ٨٨.

<sup>(</sup>٣) راحة الصدور، ص ٢٠٠.

<sup>(</sup>٤، ٥) شذرات الذهب (٣/ ٣٠١) الوزارة العباسية، ص ٤٧.

<sup>(</sup>٦) المنتظم (٨/ ٢٠٧)، الوزارة العباسية، ص ٤٧.

<sup>(</sup>٧)، (٨) الوزارة العباسية، ص ٤٨.

#### المبحث الثاني

# ميزات وخصائص ومراسيم تقليد الوزير العباسي والسلجوقي وألقابهم

## أولاً: مراسيم تقليد الوزير العباسي:

كان الخليفة العبأسي يختار وزيره بناء على معرفته للشخص المرشح للوزارة وثقته فيــه، نتيجة لما قدمه من خدمات للدولة تثبت كفايته لهـذا المنصب وعلى سبيل المثـال اسـتوزر الخليفة المقتفي لأمر الله عون الدين يحيى بن هبيرة بناء على ما بذله ابن هبيرة من جهد أثناء توليه ديوان الزمام، ولما قدمه من آراء صائبة للخليفة بشأن علاقة الخلافة العباسية بالسلطنة السلجوقية (١)، وفي بعض الأحيان كان الخليفة يستشير المقربين إليه فيمن يرونه أهلاً لتــولـي وزارته، فيشيرون عليه بتولية شخص معين لخبرته الإدارية وأمانته، فيقبل الخليفة تـزكيتهم، ويسند وزارته إلى ذلك الشخص، وهذا ما حدث عندما استوزر الخليفة القائم بـأمر الله أبـا الفتح منصور بن أحمد بن دارست سنة ٤٥٣هـ (٢). وقد يحدث أن يرشح السلطان السلجوقي شخصاً معيناً ليكون وزيراً للخليفة، فيوافق الخليفة على ترشيح السلطان أو يرفضه كما حدث عندما رفض الخليفة القائم بأمر الله ترشيح السلطان ألب أرسلان لأبى العلاء محمد بن الحسين سنة ٤٦٤هـ (٣)، بينما قبل الخليفة المسترشد بالله في سنة ١٦هـ ترشيح السلطان محمود بن محمد بن ملكشاه لأحمد بن نظام الملـك واسـتوزره الخليفـة فعـلاً (٤). وإذا استقر رأي الخليفة على إسناد منصب الوزارة إلى شخص معين، أمر باستدعائه إلى دار الخلافة، وفي اليوم المقرر لإجراء مراسيم التعيين يحضر الشخص المرشح إلى دار الخلافة ومعه كبار رجال الدولة قاضي القضاة وصاحب المخزن، وكاتب الإنشاء، وحاجب دار الخلافة فيبلغ الخليفة الشخص المرشح مشافهة باختياره وزيراً له (٥)، ويخلع عليه خلع الوزارة، وتشمل جبة وعمامة وسيفاً ومركباً وفرساً، ويسلم إليه العهد بالوزارة، ثـم يركـب الوزير من دار الخلافة إلى مقر الوزارة والناس بين يديه، ومن بينهم كبار الدولة، وعندما يجلس في دست الوزارة يقرأ كاتب الإنشاء عهد الخليفة له بالوزارة (٦).

ويختتم الحفل بقراءة ما تيسر من القرآن، وإنشاد ما نظمه الشعراء لهـذه المناسبة مـن

<sup>(</sup>١) أخبار الدولة السلجوقية، ص ١٢٠، وفيات الأعيان (٦/ ٢٣١، ٢٣٢).

<sup>(</sup>٢) تاريخ دولة آل سلجوق، ص ٢١. (٣) المصدر نفسه، ص ٤٢.

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ، نقلاً عن نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص ١٢٧.

<sup>(</sup>٥) المنتظم (١٠/ ١٢٥). (٦) وفيات الأعيان (٦/ ٢٣٣).

مدائح (۱) وقد جرت العادة أن الوزير الجديد إذا وصل إلى الديوان، وجلس في دست الوزارة أن يبادر إلى كتابة رسالة للخليفة تتضمن الدعاء والثناء له إشعاراً بتسلمه مهام منصبه (۲). وكان الخليفة العباسي إذا أراد أن يزيد من تكريم من يختاره للوزارة أو لنيابة الوزارة، أصدر توقيعاً موجزاً، يثني فيه على الشخص المرشح ويشيد فيه بصفاته الحميدة ليرفع من شأنه أمام الناس، وكانت إجراءات تعيين نائب الوزير لا تختلف كثيراً عما كان يتبع عند تعيين الوزير غير أن الخليفة كان ينيب عنه من يتولى تقليد نائب الوزير وتسليمه العهد ومنحه الخلع (۳).

### ثانياً: مراسيم تقليد الوزير السلجوقي:

يقوم السلطان السلجوقي بتحديد الشخص المراد توليه منصب الوزارة معتمداً على بعض الضوابط في اختياره لوزيره منها: مـدي ممارسـة الشـخص للمهمـات الإداريـة كـأن يكـون كاتبـاً للإنشاء أو صاحب ديوان، وفي بعض الأحيان يعتمد على استشارة بعض المقربين إليه (1)، ولذا تدرج بعض الأشخاص في المناصب الإدارية حتى وصلوا إلى منصب الوزارة، فالوزير نظام الملك أبو على الحسن الطوسي كان كاتباً للأمير تاجر صاحب بلخ (٥)، وكان يكتب لأبي على بن شاذان، إلا أن أبا علي كان يصادر نظام الملك أبا علي الحسن الطوسي لذلك هـرب نظام الملك، واتجه للعمل في دواوين السلطان داود بن ميكائيل، فأثبت للسلطان قدراته الإداريــة ونجــح في أداء مهامه الإدارية بحيث أصبحت بيده جميع الأمور، بعدها يقوم السلطان بإرسال حاجبه لاستدعاء الشخص المراد توليه منصب الوزارة ومثوله أمام حضرة السلطان، وبعد مثول الشخص أمام حضرة السلطان، تجري محادثات ومشاورات واتفاقيات بين السلطان والشخص المراد لــه نيــل الوزارة لتحديد المهمات الإدارية والسياسة والمالية، وتحديد الحقوق والواجبات لكلا الطرفين (١)، ومن المتعارف عليه أن الشخص المراد توليه منصب الوزارة، عندما يستدعى إلى حضرة السلطان ليقرأ عليه عهد السلطان بتولية منصب الوزارة، يأتي الوزير محملاً بالهدايا الثمينة بمـا فيهـا الخيــول والخيم والسيوف والذهب، فلما جاء فخر الملك أبو على عمار بـن محمـد بـن نظـام الملـك سـنة ١٢٥هـ من خراسان لنيل منصب الوزارة جاء محملاً بالهـدايا الثمينــة بمـا فيهــا الـذهب والخيــول، والسيوف والخيم والطبول، فقدمها هدية للسلطان بمناسبة تولية الوزارة (٧).

<sup>(</sup>١) وفيات الأعيان (٦/ ٢٣٣)، ذيل طبقات الحنابلة (١/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٢) مضمار الحقائق للأيوبي، ص ٢٠٥، نظام الوزارة، ص ١٢٨.

<sup>(</sup>٣) رسوم السلاجقة ونظمهم الاجتماعية، ص ٨١. (٤) المنتظم(٩/ ٦٤، ٦٥)، الوزارة العباسية، ص ٥٦.

<sup>(</sup>٥) المنتظم (٩/ ٦٤)، النجوم الزاهرة (٥/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٦) الوزارة العباسية، ص ٥٦.

## ثالثاً: ألقاب الوزير العباسي:

استمر خلفاء بني العباس في العهد السلجوقي في تلقيب وزرائهم كسابق عهدهم في عهد بني بويه، غير أنه كانت هناك فروق واضحة بين العهدين البويهي والسلجوقي بالنسبة للألقاب وتتمثل فيما يلى:

١ - كان للألقاب في العهد السلجوقي احترامها، فهي مصونة، ولاتمنح إلا لمن يستحقها(١) فعلاً من كبار رجال الدولة، وفي مقدمتهم الوزراء، وكان الخلفاء والسلاطين لا يسرفون في بذل الألقاب.

٧- يرجع تعدد الألقاب في العهد السلجوقي إلى عاملين، أولهما: أن بعض الوزراء كان يحمل لقباً قبل أن يلي الوزارة، فلما ولي هذا المنصب لقبه الخليفة لقباً ثانياً كالمتبع في تقليد الوزراء إذ ذاك. أما العامل الثاني في تعدد الألقاب، فيرجع إلى حرص الخلفاء والسلاطين على منح الوزراء الذين يبذلون جهداً كبيراً في خدمة الدولة ألقاباً تقديرًا لكفايتهم، وقد ظهر تعدد ألقاب وزراء الخلافة العباسية بشكل واضح في نزاع الخلافة مع السلطنة السلجوقية للتخلص من نفوذها.

٣- تجلت في الألقاب ظاهرة الإضافة إلى الدين بالنسبة لوزراء الخلفاء العباسيين، كظهير الدين، وجلال الدين، وعون الدين، أما بالنسبة لوزارة سلاطين السلاجقة فكان يضاف إلى القابهم الملك، مثل نظام الملك وعميد الملك وفخر الملك وتاج الملك، ويذكر السيوطي أن أول تلقيب أضيف إلى الدين كان سنة ٤٧٦هـ، عندما استوزر الخليفة العباسي المقتدي بأمر الله أبا شجاع محمد بن الحسين الروذراوري ولقّبه «ظهير الدين» (٢)، وقد تجلت ظاهرة تعدد ألقاب وزراء الخلفاء العباسيين بشكل واضح أثناء فترة نزاع الخلافة العباسية مع السلطنة السلجوقية، أما قبل ذلك فلم يتلقب بأكثر من لقب سوى الوزير محمد بن محمد بن جهير، وكان يتلقب بعميد الدولة، شرف الدين (٣)، وقيل بل لقب واحد، هو عميد الدولة (٤)، ولما ولي الخليفة المسترشد بالله الخلافة أخذ يمنح الألقاب لوزرائه، ويبدو أن الخليفة قصد من ذلك دفعهم لبذل جهد أكبر في تنفيذ سياسة الخلافة التي الطوت على التخلص من نفوذ سلاطين السلاجقة واستعادة هيبة الخلافة وسلطتها (٥)، ولما الستوزر المسترشد بالله أبا علي الحسن بن علي بن صدقة، منحه عدة ألقاب هي: جلال الدين سيد الوزراء، المسترشد بالله أبا علي الحسن بن علي بن صدقة، منحه عدة ألقاب هي: جلال الدين سيد الوزراء،

<sup>(</sup>١) الروضتين في أخبار الدولتين (١/ ٢٤).

<sup>(</sup>٢) تاريخ الخلفاء نقلاً عن نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) حسن المحاضرة (٢/ ١٩٨) نظام الوزارة، ص ١٣٣. (٢) المنتظم (٩/ ١١٨).

<sup>(</sup>٥) نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص ١٣٣. (٤) المصدر نفسه، ص ١٣٤.

صدر الشرق والغرب، صفي أمير المؤمنين<sup>(۱)</sup>، وقيل: صدر الوزراء، صفي أمير المؤمنين<sup>(۱)</sup>. هذا فضلاً عن لقبه السابق عميد الدولة<sup>(۱)</sup>، وفي سنة ٤٤٥هـ استدعى الخليفة المقتفي لأمر الله يحيى بن هبيرة إلى دار الخلافة وقلده منصب الوزارة وقد أثبت هذا الوزير كفاءته ومقدرته الإدارية العالية حتى نال ثقة الخليفة، كما كانت له اليد القوية في إنهاء النفوذ السلجوقي في بغداد، لذا لقبه الخليفة بالألقاب الرنانة منها: عون الدين، جلال الإسلام، صفي الإمام، شرف الأنام، معز الدولة، مجير الله، عماد الأمة، مصطفى الخلافة، تاج الملوك والسلاطين، صدر الشرق والغرب، سيد الوزراء<sup>(1)</sup>. إلا أن الوزير عون الدين يحيى بن هبيرة رفض مناداته بلقب سيد الوزراء وقال: لا تقولوا في ألقابي سيد الوزراء، فإن الله تعالى سمى هارون وزيراً<sup>(٥)</sup>.

### رابعاً: ألقاب الوزير السلجوقي:

وأما بالنسبة للسلطان السلجوقي فقد سار على المنوال نفسه الذي سار عليه خلفاء بني العباس في تلقيب وزرائهم بالألقاب الرنانة، فقد أخذ سلاطين السلاجقة يلقبون الوزراء ممن تتوافر فيهم صفة الكفاءة الإدارية الناجحة وما يقدمه الوزير من أعمال جليلة للسلطان بحيث يكسب ود ورضا السلطان عنه، ففي سنة ٥٥٤هم خلع السلطان طغرل بك أبو شجاع محمد بن ميكائيل بن سلجوق على وزيره عميد الملك أبي نصر محمد بن منصور الكندري وزاده في ألقابه جزاء على توصله لرضا السلطان عنه (١). وخلال هذا العصر استفحلت ظاهرة تعدد الألقاب (١) ويعتبر الوزير السلجوقي نظام الملك الطوسي أول وزير تلقب بأكثر من لقب في العهد السلجوقي، ويرجع هذا بلا شك إلى إخلاص نظام الملك في عمله، ومكافأة له على جهوده التي بذلها في إدارة الدولة السلجوقية، إذ كان اليد الموجهة لها في عهد السلطانين ألب أرسلان وابنه ملكشاه، كان لقب هذا الوزير في عهد السلطان ألب أرسلان هو: نظام الملك خواجه بزرك (١٠) ممكشاه، كان لقب مأم الله في تكريم نظام الملك فلقبه بقوام الدين والدولة، رضي أمير المؤمنين (١٠)، ويأتي المؤمنين (١٠)، ويأتي الموزير السلجوقي أحمد بن نظام الملك في المرتبة الثانية بعد والده نظام الملك في التلقب بأكثر من لقب، فكان يلقب قبل إسناد الوزارة إليه «ضياء الملك» (١١). فلما استوزره السلطان محمد بن لقب، فكان يلقب قبل إسناد الوزارة إليه «ضياء الملك» (١١). فلما استوزره السلطان محمد بن لقب، فكان يلقب قبل إسناد الوزارة إليه «ضياء الملك» (١١). فلما استوزره السلطان محمد بن

<sup>(</sup>١) نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص ١٣٤. ﴿ ٢)، (٣) الأنباء في تاريخ الخلفاء، ص ٢١٠.

<sup>(</sup>٤)، (٥) شذرات الذهب في أخبار من ذهب (٦/ ٣٢١).

<sup>(</sup>٦) المنتظم (٨/ ٢٣٠)، الوزراة العباسية، ص ٦٢. (٧) الوزارة العباسية، ص ٦٢.

<sup>(</sup>٨) المنتظم (٨/ ٤٣٥)، ذيل تاريخ دمشق، ص ١٢١.

<sup>(</sup>٩)، (١٠) البداية والنهاية نقلاً عن نظام الوزارة، ص ١٣٢.

<sup>(</sup>١١) دولة آل سلجوق، ص ٨٨، نظام الوزارة في العهد العباسي، ص ١٣٢.

ملكشاه سنة ٥٠٠هـ منحه ثلاثة ألقاب هي: قوام الدين، نظام الملك، صدر الإسلام (١). ويبدو أن السلطان محمد قد منح أحمد بن نظام الملك هذه الألقاب الثلاثة وفاء لحق والده نظام الملك وتقديراً لإخلاصه في خدمة دولة السلاجقة، كما يظهر في النص التالي: استشار السلطان فيمن يجعله وزيراً، فذكر له جماعة، فقال السلطان إن آبائي رأوا على نظام الملك البركة، وله عليهم الحق الكثير، وأولاده أغذياء نعمتنا، ولا معدل عنهم (٢).

### خامساً: امتيازات وشارات الوزير العباسي:

نال الوزير العباسي امتيازات واسعة بعد نيله دست الموزارة، ومن أول هذه الامتيازات تمليكه داراً يقيم فيها ولإنجاز مهامه الإدارية (٣)، وأصبح للوزير الحق في الجلوس في صدر الرواق، ويجلس بين يديه الحجاب والقواد، وعندما ينال الوزير دست الوزارة يقوم الخليفة العباسي بتعيين مجموعة من الحرس يقفون على بابه ويكون واجبهم هـو حمايـة الـوزير والمحافظـة عليه (٤)، وإذا حضر الوزير مجلسه فسرعان ما يحضر معه عدد من الغلمان المسلحين لحمايته، وإذا خرج الوزير فسرعان ما يخرج معه الغلمان شاهرين أسلحتهم، وقد نال وزراء العباسيين مكانة مرموقة لدى خلفائهم بحيث زادت امتيازاتهم ومنها أن الخليفة سمح لهم بأن يضرب البوق عندما يخرجون لأداء أعمالهم <sup>(ه)</sup>، ومن امتيازات الوزير أنه سُمح له حضور مجلس الخليفة في أيــام محــددة من الأسبوع أو في المناسبات وإذا حضر المجلس فإنه لابد أن يجلس في المكان المخصص لـــه، وغالبـــاً ما يكون مواجهاً للخليفة ومعه دواته<sup>(١)</sup>. أما من حيث شارات الوزير، فقد كـان الـوزير العباســى يلبس الملابس السوداء وهو اللباس الرسمي لـ لأنـ يعـبر عـن شـعار الدولـة العباسـية، فلباسـه يتكون من الجبة على العادة والفرجية والعمامة السوداء (٧)، وكان الوزير العباسي يلبس في الاحتفالات الرسمية ملابس خلعة الوزارة التي خلعها عليه الخليفة حينما ولى دست الوزارة، وهي ملابس رسمية مكونة من قباء وسيف بمنطقة وقميص وعمامة سوداء (^)، وحينما يخرج الوزير لاستقبال الوفود الآتية إلى حضرة الخليفة أو لأداء فريضة الحج كان يخـرج في موكـب فخـم ويمشى بين يديه أصحاب المناصب العالية، ففي عهد الخليفة القائم بـأمر الله عنــدما خــرج الــوزير رئيس الرؤساء أبو القاسم على بن أحمد بن المسلمة لاستقبال السلطان السلجوقي طغرل بك، خرج في موكب فخم ومعه أصحاب المناصب العالية والمراتب وقاضى القضاة والشهود

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ نقلاً عن نظام الوزارة، ص ١٣٢. (٢) المع

<sup>(</sup>٣)، (٤) الوزارة العباسية، ص ٦٥.

<sup>(</sup>٥) المنتظم (١٠/ ٢٧٣).

<sup>(</sup>٧) الأنباء في تاريخ الخلفاء، ص ٢١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ١٣٣.

<sup>(</sup>٦) الوزارة العباسية، ص ٦٦.

<sup>(</sup>٨) المنتظم (١٠/ ٢٢٢).

والجنود (١). وأما بالنسبة إلى راتب الوزير العباسي خلال هلذا العصر، فقد اتضح أن الغالبية العظمي من وزراء بني العباس الذين وصلوا إلى دست الوزارة، كانوا بالأساس من الطبقات الغنية وهذا ما دفع الكثير منهم إلى رفض رواتبهم الشهرية ففي سنة ٤٥٣هـ، نال الوزير ابن الفتح منصور بن أحمد بن دارست الوزارة حيث رفض استلام رواتبه خلال توليه الـوزارة وبـذلك فإنه خدم بغير إقطاع، علماً بأنه كان غنياً ويعمل تاجراً (٢)وعنـدما ولـي الخليفـة المقتـدي بـأمر الله الوزارة لظهير الدين أبي شجاع محمد بن الحسين الـروذراوري، كـان الـوزير يمتلـك ســــــمائة ألـف دينار، وقد أنفقها جميعاً على الفقراء والمحتاجين واليتامي والأرامل حال استلام دست الـوزارة (٣)، أما الوزير ظهير الدين أبو بكر منصور بن أبي القاسم نصر بن العطار الذي استوزر للخليفة العباسي المستضيء، كان غنياً ويعمل تاجراً في ابتداء أمره (٤)، وعلى الـرغم مـن ثـراء وزراء بـني العباسي فإن الخلفاء العباسيين أصروا على منح وزرائهم الرواتب، والمخصصات والقطائع والمنح، كبديل لما يقدمونه من خدمات وأعمال جليلة تخدم بها كيان الدولـة العباسـية، ففي سـنة ٤٧٧هـ، أقطع الخليفة المقتدي بأمر الله وزيره أبا شجاع محمد بن الحسين بن عبد الله الروذراوري: قطائع تقدر ببضعة عشر ألف دينار (٥)، وفي زمن الخليفة المقتفى لأمر الله نـال عـون الدين، يحيى بن هبيرة الوزارة، وكانت إيرادات مشاهرته في كل سنة مائة ألف دينار (١)، ولما نجح الخليفة المقتفى لأمر الله في استعادة سلطته في العراق أقطع وزيره عون الدين يحيى بن هـبيرة جميـع ما كان لوزير السلطان السلجوقي وعماله في بلاد العراق من إقطاعات (٧)، وفي بعض الأحيان كان الخليفة العباسي يعطى للوزير الرواتب العينية من أرزاق وملابس، فـالوزير فخـر الدولـة أبـو نصر محمد بن جهير وزير الخليفة المقتدى بأمر الله، كان راتبه في كل يـوم ألـف رطـل لحـم هـذا سوى الشوايا والدجاج والحلواء والفاكهة، إضافة إلى الملابس (^)، ويتضح أن راتب الوزير في العصر السلجوقي شهد زيادة ملحوظة، فبينما كان راتب الوزير البويهي خمسين ألف دينار في العام أصبح راتب وزير الخليفة في عصر السلاجقة مائة ألف دينار<sup>(٩)</sup>.

### سادساً: امتيازات وشارات الوزير السلجوقي:

من أولى امتيازات الوزير السلجوقي أن تخصص له دار يجلس فيها عند استدعائه لنيـل الـوزارة،

(٤) الفخري، ابن طباطبا، ص ٦٨.

<sup>(</sup>١) دولة آل سلجوق، ص ١٢، الوزارة العباسية، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٢) دولة آل سلجوق، ص ٢٤، الوزارة العباسية، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٣) المنتظم (٩/ ٩٠)، الوزارة العباسية، ص ٦٨.

<sup>(</sup>٥) المنتظم (٩/ ١٠)، الوزراة العباسية، ص ٦٨. (٦) الوزارة العباسية، ص ٦٨.

<sup>(</sup>٧) دولة آل سلجوق، ص ٢١٥، نظام الوزارة، ص ١٣١. (٨) رسوم السلاجقة ونظمهم الاجتماعية، ص ٨٦.

<sup>(</sup>٩) الفخرى، ابن طباطبا، ص ٢٢٧، الوزارة العباسية، ص ٦٩.

ومن امتيازات الوزير السلجوقي، أنه كان يضرب على بابه الطبول في أوقات الصلوات دلالة على فخامته وعظمة منزلته، فعندما نزل الوزير مؤيد الملك بن نظام الملك بداره في سنة ٤٧٥هـ ضرب له النوبة على بابه، وكان يحق للوزير مرافقة السلطان السلجوقي في الأعياد والمناسبات وأثناء تفقده الأقاليم والولايات، وكان يحق له حضور المجلس العام للسلطان (١١)، ويمتاز موكب الوزير أثناء خروجه مع السلطان، أو لاستقبال وفد الخليفة والدول، بالفخامة والأبهة، ويذكرالبنداري أن موكب الوزير عميد الملك الكندري أبي نصر محمد بن منصور، عندما دخل مع السلطان طغرل بك إلى بغداد سنة ٤٤٧هـ امتاز بالفخامة والهيبة بحيث لا يقل عن هيبة موكب السلطان (٢١)، ومن امتيازات الوزير السلجوقي، عندما يخرج من الديوان متجها للجامع أو للبيت كان يسير في موكب فخم بين يديه الغلمان حاملين السيوف، فعندما خرج الوزير كمال الملك أبو الحسن بن أحمد السميرمي من بغداد إلى همذان، ركب الوزير وكان بين يديه الغلمان حاملين السيوف (٣)، فضلاً عن ذلك كان للوزير السلجوقي علامة خاصة به وهي بمثابة التوقيع، فالوزير نظام الملك أبو علي الطوسي كانت علامته «الحمد لله على نعمه» (١٤). و «الحمد لله المنعم» (٥) وأما بالنسبة لراتب الوزير، فلكون هولاء الوزراء من الأغنياء فإنهم لم يكن الراتب الشهري دافعاً لهم للتطلع إلى الوزارة (١٦).

كما كان أغلب وزراء السلاجقة يقدمون الكثير من الهدايا الثمينة والأموال إلى السلطان لينالوا منصب الوزارة، فالوزير فخر الملك أبو الفتح المظفر بن نظام الملك أبو علي الطوسي، قدم الكثير من الأموال والهدايا الثمينة للسلطان بركيارق بن ملكشاه، عندما أراد الوصول إلى دست الوزارة (٧). وعلى السرغم من غنى وزراء السلاطين، فإن سلاطين السلاجقة خصصوا لوزرائهم رواتب شهرية أو منحًا مالية، حيث أخذ الوزير نظام الملك أبو علي الحسن الطوسي راتباً قدره عشر مال السلطان (٨)، كما خلع السلطان ملكشاه على الوزير نظام الملك أبي على الطوسي عندما نال الوزارة خلعاً وأعطاه عشرين ألف دينار. كما نال وزراء السلاطين الكثير من المنح والقطائع عند توليهم دست الوزارة، فقد أعطى ملكشاه وزيره نظام الملك أبا على الطوسي بلدة طوس (١).

\*\*\*

<sup>(</sup>١) رسوم السلاجقة ونظمهم الاجتماعية، ص ٨٦.

<sup>(</sup>٢) دولة آل سلجوق، ص ١٢، الوزارة العباسية، ص ٧٠. (٣) الوزارة العباسية، ص ٧٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٧٠، دولة آل سلجوق، ص ٥٩. (٥) الوزارة العباسية، ص ٧٠.

<sup>(</sup>٦) نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص ١٢٩. (٧) الوزارة العباسية، ص ٧٠.

<sup>(</sup>٨) المصدر نفسه، ص ٧١، آثار البلاد وأخبار العباد، ص ٤١٢.

٨٠ المصدر علسه، ص ٢٠١١ آنار البلاد والحبار العباد، ص ٢١٠

<sup>(</sup>٩) الوزارة العباسية، ص ٧١.

#### المبحث الثالث

## صلاحيات الوزير العباسي والسلجوقي

### أولاً: صلاحيات الوزير العباسي:

#### ١- الإداريـــة:

ازداد عدد الدواوين في العصر العباسي وكثرت واجباتها وتركبت وتعقدت تشكيلاتها الإدارية، لكي تلبي حاجة الدولة والمجتمع الكبير الذي تنظم شئونه وقد أصبح توزيع أعمال الدواوين دقيقاً بحيث لم يكن هناك مرفق من مرافق الدولة والمجتمع إلا وله ديوان يختص بشئونه ويعنى بمشاكله، ونتيجة لأهمية الدواوين فقد أوكل خلفاء بني العباس لـوزرائهم الإشراف على هذه الدواوين وخوّلوا لهم تعيين رؤساء هذه الدواوين وعزلهم (١). فضلاً عن أن الوزراء العباسيين كانوا حريصين على تنفيذ أوامر الخليفة، حيث يقوم الوزير باستدعاء القضاة إلى دار الوزارة وإبلاغهم بقرار تعيينهم أو عزلهم (٢). وفي زمن الخليفة المقتدى بأمر الله، نال الوزير عميد الدولة محمد بن محمد بن جهير منصب الوزارة، وأصبحت له مكانة عالية عند المقتدى لدرجة أن الخليفة فوضه جميع أمور الدولة<sup>(٣)</sup>، كما فوض الخليفة المستظهر بالله أمور الخلافة إلى وزيره أبي منصور عميد الدولةِ محمد بن جهـير، فأجــاد في إدارة أمــور البلاد، ونظم شئونها (٤). ولما بويع الخليفة المستنجد بالله بالخلافة سنة ٥٥٥هـ نصب عـون الدين يحيى بن هبيرة على الوزارة، وفوض إليه أمور البلاد وقال له: انهض أنت إلى الديوان لتنفيذ المهام وتثق بشمول الإنعام ولتأمر بالحاضرين بالانكفاء إلى الخدمات. وعندما استلم الوزير مهامه قبض على القاضي علي بن المرخم الـذي عـرف بسـوء تصـرفه وسـوء عدلـه وأخذ الرشاء من الرعية، وأخيراً أمر الوزير بمصادرة أموالـه <sup>(ه)</sup>، ومـن صـلاحيات الـوزير العباسي أنه كان ينوب عن الخليفة في بعض المناسبات فمنها أن الوزير كان يجلس نيابة عن الخليفة في مجلس العزاء<sup>(١)</sup>، ففي سنة ٤٨٦هـ، توفي جعفر بن الخليفة المقتدي بأمر الله فجلس الوزير عميد الدولة محمد بن جهير للعزاء به ثلاثة أيام (٧).

ومن صلاحيات الوزير أنه يجلس نيابة عن الخليفة في مجلس الهناء، فعندما ولـ للقـائم

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ، نقلاً عن الوزارة العباسية، ص ٧١.

<sup>(</sup>٢) تحفة الأمراء، ص ٨٤، الوزارة العباسية، ص ٧٣. (٣) الوزارة العباسية، ص ٧٤.

<sup>(</sup>٤) المنتظم (٩/ ٨٢)، الوزارة العباسية، ص ٧٤. (٥) المنتظم (١٩٣/١٠، ١٩٤).

<sup>(</sup>٦) الوزارة العباسية، ص ٧٥.

<sup>(</sup>٧) المنتظم (٩/ ١٦٥)، الوزارة العباسية، ص ٧٥.

ولده ذخيرة الدين أبو العباس بن القائم سنة ٤٤هـ جلس الوزير رئيس الرؤساء أبو القاسم علي بن حسن بن مسلمة ثلاثة أيام للهناء، وحضر عميد الملك أبو نصر بن منصور الكندري وجماعة الأمراء (١). فضلاً عما تم ذكره، فإن صلاحيات الوزير العباسي بدأت تزداد اتسـاعاً لدرجة أنه أخذ على عاتقه متابعة موظفيه فيما يقومون به من أعمال وعندما يثبت لديه سوء أعمال موظفيه والاشتباه بسوء نياتهم سىرعان ما يقوم بمحاسبتهم واعتقالهم ومصادرة أموالهم، كما قام باعتقال ومحاسبة الوزراء السابقين وأولادهم وموظفيهم (٢). وعلى هذا الأساس كان من المحتمل أن بقاء الوزير في منصبه يتوقف على مدى نجاحه في اختيار الموظفين والعمال الأكفاء ومراقبة أعمالهم بدقية، ولـذا عمـد بعـض الـوزراء عنـد تـوليهم الوزارة إلى عزل الموظفين السابقين، واختيار غيرهم ممن يعتقد أنهم سيتعاونون معه في القيام بأعمال الدولة الإدارية على أفضل وجه، وبذلك أصبح من صلاحيات الوزير العباسي الإشراف على الأعمال الإدارية والمالية للدولة <sup>(٣)</sup>، وتعيين وعزل ولاة الأقاليم <sup>(١)</sup>، خاصةً الأقاليم التي كانت خاضعة للنفوذ الخليفة العباسي فسرعان ما يقوم الوزير العباسي باختيار الموظفين الذين يكونون محل ثقة فيعينهم ولاة لهذه الأقاليم، لكـي يؤمنـوا وصـول جبايـات الأقاليم إلى خزانة الخلافة (٥)، وخلال العصور العباسية المتأخرة، أصبحت صلاحيات الوزير واسعة لدرجة أنه أخذ ينظر في المظالم بعد أن كانت من صلاحيات الخليفة العباسي، فالوزير أبو شجاع محمد بن الحسن الروذراوري (٦) وزير الخليفة المقتدى بأمر الله ٤٦٧هـ، كان يجلس للمظالم بعد صلاة الظهر، وكان الحجاب ينادون في الناس لرفع قصص المظالم إلى الـوزير للنظر فيها (٧)، وأنيط بالوزير العباسي مسئولية حفظ الأمن والنظام في الدولـة وكشـف المؤامرة والدسائس التي تهدد كيان الدولة العباسية، من ذلك أن الوزير رئيس الرؤساء أبا القاسم على بن حسن بن أحمد بن مسلمة أعلم الخليفة القائم بأمر الله بنوايا البساسيري (^)، ومراسلته لليازوري وزير المستنصر بالله الفاطمي بمصر مستهدفاً خلع القائم بـأمر الله، فلمــا تحقق من صحة ما نسب إلى البساسيري، حاول التخلص منه نهائياً (٩). ويقول الثعالبي إن من صلاحيات الوزير هي: يتعين على الوزير أن يمعن النظر في دقائق المملكة، وتحسينها وما يعود بقوتها، وتمكينها، ويذكي العيون، ويستعلم الأخبار، ولا يغفل عن خلل يتوهم، وفساد

<sup>(</sup>١) دولة آل سلجوق، ص ١٤، الوزارة العباسية، ص ٧٦.

<sup>(</sup>٢) الحياة السياسية في العراق، ص ١٥٨، الوزارة العباسية، ص ٧٦.

 <sup>(</sup>٣) الأحكام السلطانية، ص ٢٧، الوزارة العباسية، ص ٧٧.
 (٤) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٥)، (٦) الوزارة العباسية، ص ٧٧. (٧) النجوم الزاهرة (٥/ ١١١).

<sup>(</sup>٨) تاريخ بغداد (٩/ ٤٥٠)، الوزارة العباسية، ص ٧٨. (٩) المنتظم (٨/ ١٦٣).

يظهر، فقد قال الحكيم: لا تتهاون بصغير يحتمل الزيادة (١).

٢- السياسية: كان الوزير العباسي من صلاحياته السياسية أنه مسئول عن استقبال الوفود قبل دخولهم إلى حضرة الخليفة، ويقوم بأداء مراسيم الضيافة والتوديع (٢)، فعندما خرج السلطان السلجوقي ملكشاه من بغداد متوجهاً نحو أصفهان وكان معه وزيره نظام الملك أبو على الحسن بن إسحاق الطوسي، خرج الوزير العباسي محمد بن حسين بن عبد الله أبو شجاع لتوديعه، فودعه في النهروان (٢٦)، وكذلك عندما دخل السلطان السلجوقي مسعود بن محمد بن ملكشاه بغداد في سنة ٤٦٥هـ، خرج الوزير العباسي عون الدين يحيى بن هبيرة، وأرباب الدولة في موكب فخم لاستقباله (١٤)، فضلاً عن ذلك، فإن صلاحيات الوزراء ازدادت بحيث كانوا يتولون أخذ البيعة للخليفة عند توليه ويشرفون على المراسم الخاصة بذلك (٥)، ومن صلاحيات الوزير العباسي أنه كان يقوم بدور السفير بين الخليفة العباسي والسلطان السلجوقي حاملاً الرسائل إلى أمراء السلاطين وناقلاً إليهم آراء وأوامس الخليفة وبالعكس، فقد كان الخليفة القائم بأمر الله والخليفة المقتدي بأمر الله يوفــدان الــوزير عميد الدولة محمد بن محمد بن جهير في رسائل إلى سلاطين السلاجقة (٦). فضلاً عن ذلك أصبح الوزير له الحق أن يجلس مع الخليفة ويتشاور معه في أمور البلاد، لدرجـة أن الخليفـة المقتفى لأمر الله عندما استوزر شرف الدين علي بن طراد الزينبي، كان لا يستطيع الخليفة أن يثبت في أمر من أمور الخلافة إلا بمشورته (٧)، ونال الوزير العباسي صلاحيات واسعة حيث أخذ يكاتب ويراسل ويتفاوض مع أمراء الأطراف والإمارات المتاخمة الذين أبدوا العصيان للخليفة العباسي، فعندما نال فخر الدولة، أبو نصر محمد بن جهير منصب الوزارة، كانت بعض الأطراف المتاخمة ترفض إبداء الولاء للخليفة العباسي، إلا أن حسن مراسلة الوزير وطيب علاقته وحسن سفارته مع أمراء الأطراف، استطاع أن يعيد هذه الإمارات وأن تبدي ولاءها للخليفة العباسي (٨)، فضلاً عن ذلك فإن الوزير العباسي أخذ يحضر مجلس الخليفة، عند قدوم سلاطين السلاجقة وأمراء الأطراف، ثم يقوم بقراءة القرارات التي اتخذها الخليفة، و إبلاغها للوفود الحاضرة في مجلس الخليفة (٩).

٣- ١١٤١ إلى المالية خلال العصور العباسية المتأخرة خاصة في

<sup>(</sup>١) تحفة الأمراء، ص ٨٠، الوزارة العباسية، ص ٧٨. (٢) الحياة السياسية في العراق، ص ١٠٨٠.

<sup>(</sup>٣) المنتظم (٩/ ٣٧). (٤) الوزارة العباسية، ص ٧٩.

<sup>(</sup>٥) النظم الإسلامية، دراسة تاريخية، فاروق عمر، ص ٦٦. (٦) الوزارة العباسية، ص ٨١.

<sup>(</sup>۷) المنتظم (۱۰/ ۸۵).

<sup>(</sup>٨)، (٩) الوزارة العباسية، ص ٨٣.

ظل الوزراء الأقوياء الذين سيطروا على زمام الأمور، فقد أصبح الوزير يشرف على القطائع الخاصة بالخليفة العباسي فالوزير عميد الدولة محمد بن محمد بن جهير عندما نال دست الوزارة كسب ود الخليفة وأثبت مقدرته الإدارية، باشر هذا الوزير بالإشراف على قطائع الخليفة (1)، كما حمل الوزراء على عاتقهم مسئوليات توفير المواد الغذائية للسكان وبأسعار ثابتة – معقولة – فالوزير ظهير الدين أبو شجاع الروذراورى عندما نال الوزارة في سنة ٢٧٦هـ منع وعاقب الموظفين الذين يحاولون استغلال مناصبهم لتحقيق رغباتهم الشخصية كالاعتداء على أموال الناس وبذلك عم الرخاء، وانخفضت أسعار المواد الغذائية (1). ويذكر الثعاليي: أن من أهم الصلاحيات المالية للوزير العباسي هي السعي في عمارة البلاد، وإصلاح خللها، وتثمير الأموال والمزروعات، وبالأموال تشمخ وتكثر الأعوان (1)، فضلاً عن الإشراف على دخل الدولة من الأموال والمجوهرات والمواد النفيسة التي تضاف إلى بيت المال، ومعرفة مصروفاتها على مؤسسات الدولة، وما يصرف على بلاط الخليفة وغيرها من الأموال (1)، وأشرف الوزراء على إصلاح الأراضي الزراعية وسد البثوق وعمارة البلاد وزيادة واردات المال، كما نال الوزراء صلاحيات واسعة بينها الماوردي قائلاً: يجوز للوزير انتصرف في أموال بيت المال يقبض ما يستحق له ويدفع ما يجب فيه (٥).

3-العسكرية: نال الوزراء مكانة مرموقة لدى خلفاء بني العباس، ولذا أوكلوا إليهم قيادة الجيوش العباسية لمحاربة أي عدوان أجنبي، كما خولوا لهم الإشراف على الجيوش العباسية، فقد لعب الوزير يحيى بن هبيرة دوراً لامعاً في قيادة الجيوش العباسية التي سرعان ما هددت كيان الدولة السلجوقية والقضاء عليها في العراق (٢)، وقد شارك كثير من وزراء بني العباس خلفاءهم في قيادة الجيوش المحاربة، فعندما خرج الخليفة المسترشد بالله لقتال السلطان مسعود السلجوقي في سنة ٢٥ه م خرج الوزير على بن طراد الزينبي معه إلا أنه وقع في الأسر مع الخليفة العباسي، كما وقف الوزير علي بن الحسن بن صدقة إلى جانب الخليفة العباسي المسترشد بالله في قيادة العساكر ومقارعة السلاجقة (٧)، فضلاً عن ذلك فإن الحوزير يتولى استعراض الجيوش في المناسبات وقيادة الجيوش العباسية لقمع الفتن الخرير والاضطرابات في الأقاليم التابعة والخاضعة لنفوذ الخليفة العباسي (٨)، كما خول للوزير والاضطرابات في الأقاليم التابعة والخاضعة لنفوذ الخليفة العباسي (٨)، كما خول للوزير

<sup>(</sup>١) دولة آل سلجوق، ص ٣٧، الوزارة العباسية، ص ٨٤. (٢) وفيات الأعيان (٥/ ١٣٥، ١٣٦).

 <sup>(</sup>٣) تحفة الأمراء، ص ٦٩، الوزارة العباسية، ص ٨٥.
 (٤) الأحكام السلطانية، ص ٢٧.

<sup>(</sup>٥) الوزارة العباسية، ص ٨٦.

<sup>(</sup>٦) المنتظم (١٠/ ٢١٤). (٧) الوزارة العباسية، ص ٨٦

<sup>(</sup>٨) المنتظم (١٠/ ٢١٤)

العباسي صلاحيات تقديم المشورات العسكرية للخليفة العباسي ولما طلب السلطان محمد شاه من السلطان محمود بن الخليفة العباسي المقتفي لأمر الله، مبلغاً من المال مقداره ثلاثون الف دينار مقابل رفع الحصار عن بغداد، أشار الوزير عون الدين يحيى بن هبيرة على الخليفة بعدم دفع المبلغ المحدد للسلطان، وإن وجب صرفه لإعداد جيش جرار للخلافة يمكن من خلاله صد قوات السلطان محمد شاه فقبل الخليفة رأي الوزير عون الدين يحيى بن هبيرة، وفوض إليه إعداد هذا الجيش (۱۱)، ولذلك كان للوزير عون الدين يحيى بن هبيرة الدور الفاعل في قمع إمارة السلاجقة (۱۲)، كما أصبحت مهام الوزير مقتصرة على تسيير الجيوش وتدبير الحروب (۱۳)، ويذكر الثعالي أن من مهمات الأمور أن ينظر في أمر الأجناد فيسوسها على ما يليق بها، ويولي عليهم العراض فيكتب حلالهم وشتات خيلهم، وصفات أسلحتهم، ويثبت أقطاعهم، وأرزاقهم، ويعجل ما يستحق منها (۱۱)، ويضيف الثعالبي أن صلاحيات الوزير هي: حسن النظر في أمور الجند، فلا يؤخر عنهم العطاء، ولا يلجئهم إلى الشعب والغوغاء، ويسوسهم، ويؤلف كلمتهم (۱۰).

### ثانياً: صلاحيات الوزير السلجوقي:

1- الإدارية: أصبح الوزير السلجوقي ثاني شخصية مهمة في الدولة يأتي بعد السلطان السلجوقي حيث وكل للوزير الإشراف على جميع مرافق الدولة (٢)، فعندما دخل السلطان السلجوقي طغرل بك محمد بن ميكائيل بن سلجوق إلى بغداد في سنة ٤٤٧هـ، استقبله أصحاب المناصب العالية، وعندما استقر ببغداد أطلق يد وزيره عميد الملك أبي نصر محمد بن منصور الكندري في الحل والعقد والحبس والإطلاق والنظر في المظالم (٧)، وعندما استقر السلطان السلجوقي ألب أرسلان على عرش السلطنة في عام ٥٥٥هـ، أسند منصب الوزارة إلى الوزير نظام الملك أبي علي الحسن بن إسحاق الطوسي، فخول إليه مطلق الصلاحيات من حل وعقد، وقبض وبسط وتفويض وعزل (٨)، وبذلك سيطر الوزير السلجوقي على جميع مرافق الدولة السياسية والاقتصادية والاجتماعية، ولم يترك للسلطان سوى قيادة الجيوش (٩). وبالرغم من الصلاحيات الواسعة للوزير السلجوقي إلا أنه كان مسئولاً عن تصرفاته أمام السلطان

<sup>(</sup>١) دولة آل سلجوق، ص ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية، نقلاً عن الوزارة العباسية، ص ٨٨.

<sup>(</sup>٣) الأحكام السلطانية، ص ٢٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص ٦٩، الوزارة العباسية، ص ٨٨.

<sup>(</sup>٦) السلاجقة في التاريخ والحضارة، ص ٢١٠.

<sup>(</sup>٨) الوزارة العباسية، ص ٨٩.

<sup>(</sup>٤) تحفة الأمراء، ص ٧٩.

<sup>(</sup>٧) دولة آل سلجوق، ص ١٣.

<sup>(</sup>٩) السلاجقة في التاريخ والحضارة، ص ٢١٠.

السلجوقي، وغالباً ما كان يحذره في حالة وقوعه في بعض الأخطاء ويمنعه من تكرارها وإلا فسوف يخضع لأشد العقوبة، كما يتضح من خلال الدراسة أن الصلاحيات الإدارية للوزير السلجوقي في العصور العباسية المتأخرة كانت أقوى من صلاحيات الوزير العباسي، وذلك لأنه يستمد قوته من قوة السلطان السلجوقي صاحب النفوذ الفعلى في الدولة العباسية (١).

٧- السياسية: يعد الوزير السلجوقي أهم شخصية سياسية بعد السلطان حيث يشغل أرفع منصب في الدولة (٢)، فكان يشرف على شئون الدولة السياسية والاقتصادية والاجتماعية، خاصة إذا كان الوزير يمتلك خبرة إدارية عالية، وملماً بقوانين الوزارة كنظام الملك أبي على الحسن بـن إسحاق الطوسي، فالوزير السلجوقي نال صلاحيات سياسية واسعة، حيث كان الوزير يجلس مع السلطان ويتشاور معه لتحديد ورسم سياسة الدولة السلجوقية (٣)، وقد أصبح الوزير السلجوقي مفوضاً في تنفيذ وصية السلطان، فالوزير نظام الملك أبو علي بن الحسن الطوســي أصـبح مفوضــاً في تنفيذ وصية السلطان ألب أرسلان بجعل ابنه ملكشاه أبي شجاع محمـد وليــاً لعهـده وأن يكــون سلطاناً من بعده، فنفذ الوزير ذلك (٤)، وبذلك لعب وزراء السلاجقة الأقوياء دوراً كبيراً في تنصيب بعض الشخصيات كسلاطين لدولة السلاجقة، خاصة الوزير نظام الملك أبا على بن الحسن الطوسي وأولاده (٥). وقد نال وزراء السلاجقة صلاحيات واسعة لدرجة أنهم تحكموا بسلاطينهم، فالسلطان ملكشاه كان لا يستطيع مخالفة أوامر نظام الملك أبي على الحسن الطوسى لكثرة مماليكه ومحبة الأمراء والعساكر له (١)، وكان الوزير السلجوقي مسئولاً عن تنظيم وصول أمراء السلاجقة ودخولهم إلى حضرة الخليفة العباسي، وإعطاء نبذة عن حياة كـل أمـير، وقـد قـام بعض وزراء السلاجقة بفض النزاعات الدائرة بين سلاطين السلاجقة حول عرش السلطنة، ومـن ثم إجراء مفاوضات الصلح بينهم، مثل ما قام بذلك الوزير كمال الملك ما بين السلطان محمود وعمه سنجر، كما أدى الوزير السلجوقي مهام المترجم في ديوان الخليفة، فعندما دخل السلطان السلجوقي طغرل بك على الخليفة القائم بـأمر الله كـان مـع السـلطان وزيـره محمـد بـن منصـور الكندري الذي أخذ يترجم كلمات الخليفة العباسي من اللغة العربية إلى الفارسية وبالعكس ليفهمها السلطان السلجوقي (٧).

٣- الماثية: اتخذ سلاطين السلاجقة سياسة جديدة هي توزيع الأراضي على الأمراء وقادة

<sup>(</sup>٢) السلاجقة في التاريخ والحضارة، ص ٢١٠.

<sup>(</sup>١) الوزارة العباسية، ص ٩٤.

<sup>(</sup>٣) الوزارة العباسية، ص ٩٤.

<sup>(</sup>٤)، (٥) النجوم الزاهرة (٥/ ١٣٤)، الوزارة العباسية، ص ٩٦.

<sup>(</sup>٦) التاريخ الباهر، ص ١٠، الوزارة العباسية، ص ٩٨.

<sup>(</sup>٧) الوزارة العباسية، ص ١٠٠، المنتظم (٨/ ١٨٢).

الجيوش، وقد أوكلت هذه المهام إلى الوزير السلجوقي حيث حمل على عاتقه مراقبة القطائع وتنظيمها وتحديد قطائع الأمراء (١)، وكان الوزير مسئولاً عن خزانة السلطان الخاصة، والمكلف بجمع الأموال من الولايات الخاضعة لنفوذ السلطان السلجوقي وتأمين وصولها إلى خزائن السلطان الخاصة، وقد اتسعت صلاحيات الوزير السلجوقي لدرجة أنهم أخذوا يتصرفون بخزائن السلطنة، وقد ذكرت والدة السلطان محمود بن محمد في سنة ١٢ه هـ للسلطان سنجر، فقالت له: أدرك ابن أخيك وإلا تلف فإن الأموال قد تمزقت والبلاد أشرفت على الأخذ، وهو صبي وحوله من يلعب بالملك. فكان الوزير أبو القاسم علي بن القاسم الانسباذي (٢)، سيئ التدبير حيث أنفق ما في خزائن محمد شاه في أربعة أشهر وباع الجواهر والأثاث لصرفها على العساكر لكسبهم إلى جانبه خوفاً من مجيء السلطان سنجر شاه إلى البلاد (٢).

3- العسكرية: تميزت إمارة السلاجقة بكونها دولة حرب استطاعت أن تكون إمبراطورية عظيمة معتمدة على قوتها العسكرية، ولذا كان لا بد من توفير مستلزمات ديمومتها وبقائها من خلال توفير احتياجات الجيش الفعلية، من أرزاق ومصروفات، ولذا أوكلت هذه المهام إلى الوزير السلجوقي بحيث أصبحت من صلاحياته العسكرية، فالوزير كمال الدين محمد بن علي الخازن، كان يعطي للجيش مؤناً بقدر وحساب (3). فضلاً عن ذلك فإن الوزير السلجوقي عمل جاهداً لجباية الأموال من البلاد والإمارات الخاضعة تحت نفوذ السلطان السلجوقي، لغرض توفير الرواتب والمخصصات المالية وصرفها للجند؛ ولذا قرر لكل جندي ألف دينار في السنة (٥)، كما حاول بعض الوزراء الأقوياء كنظام الملك أبي علي الحسن الطوسي أن يحدد الأهداف للدولة السلجوقية، والعمل على تحقيقها، مما دفعه إلى الاهتمام بالجيش لتحقيق الأهداف المرسومة له ومنها التوسع في آسيا العرض إخاد الحركات التي ثارت ضد سياسة السلطان السلجوقي طوال مدة حكمهم، فعندما نشبت لغرض إخاد الحركات التي ثارت ضد سياسة السلطان السلجوقي النوزير نظام الملك أبو علي الخوس بتعبثة الكتائب وتسليحهما ومن ثم قيادة الجيش، عما أدى إلى تحقيق النصر على قتلمش (١٨) وقد اهتم وزراء السلاجقة اهتماماً كبيراً بنواحي الجيش بحيث شمل جميع مرافقها، خاصة نظام الملك أبا علي الحين بعيا الحسن بن إسحاق الطوسي الذي أعطى للجيش أهمية كبيرة (٩).

<sup>(</sup>١) العالم الإسلامي في العصر العباسي، ص ٥٨٢، ٥٨٣.

<sup>(</sup>۲) الوزارة العباسية، ص ۱۰۳ . (۳) النجوم الزاهرة (۸/ ۱۲۹).

<sup>(</sup>٤) راحة الصدور، ص ٣٣٣، الوزارة العباسية، ص ١٠٤.

<sup>(</sup>٥)، (٦) دولة آل سلجوق، ص ٦٠، الوزارة العباسية، ص ١٠٤.

<sup>(</sup>۷) الوزارة العباسية، ص ١١٠. (٨) المصدر نفسه، ص ١٠٥.

<sup>(</sup>٩) الوزارة في عهد السلاطين، ص ٣٩، الوزارة العباسية، ص ١٠٨.

## المبحث الرابع

## العزل والمصادرة لوزراء بني العباس والسلاجقة

## أولاً: العزل والمصادرة لوزراء بني العباس:

تظاهرت عدة عوامل لظاهرة العزل والمصادرة للوزراء في العصر العباسي، ويعد العامل السياسي من أهم العوامل التي دفعت خلفاء بني العباس إلى عزل وزرائهم ومصادرتهم، حيث برزت خلال هذا العصر ظاهرة وجود وزيرين في آن واحد (١)، أحدهما للخليفة العباسي والثاني للسلطان السلجوقي، فكان الاثنان في صراع مستمر للحصول على النفوذ السياسي المرموق والسيطرة، مما دفع الاثنين إلى توجيه الاتهامات السياسية لبعضهما البعض عند خلفائهم وسلاطينهم لغرض عزلهم (٢)، كما أن ظلم الوزير لرعيته من الأسباب التي دفعت الخليفة العباسي إلى عزل وزيره (٣)، ففي سنة ٥٦٣هـ نال أبو جعفر أحمد بـن محمـد بـن البلـدي، منصب الوزارة، وأصبح ظلم هذا الوزير على الكتـاب والعمـال وأولاد الـوزراء السـابقين أمـراً مألوفاً فذهب ضحية لهذه المعاملة الجائرة كل من أولاده الوزير عون الدين يحيى بن هبيرة ورئيس الرؤساء، فصادر أموالهم وسلب قطائعهم، وبذلك ساءت سمعة هذا الوزير، مما دفع الخليفة المستنجد بالله إلى عزله (٤)، ومن الأسباب في العزل، قلة خـبرة الـوزير الإداريــة وقصــور كفايته، وعجزه في إدارة أمور البلاد، مما دفع خلفاء بني العباس إلى عزل وزرائهم (٥)، ففي سنة ٤٥٤هـ عزل الخليفة القائم بأمر الله وزيره أبو الفتح محمد بن منصور بـن دارسـت مـن وزارتـه، وذلك لما ثبت قصور هذا الوزير بالحفاظ على الأموال وجمعها من عمال الولايات (٦)، ومن الأسباب في العزل عدم ولاء الوزير للخليفة وحيانته له مما دفع كثيرًا من خلفاء بني العبـاس إلى عزل وزرائهم<sup>(۷)</sup> ففي سنة ٤٦٠هـ، كتب قاضى القضاة محمد بن علي الـدامغاني محضـراً صـادراً من الخليفة العباسي القائم بأمر الله يوعز فيه بعزل وزيره فخر الدولة أبي نصـر محمـد بـن محمـد ابن جهير وذلك لما ارتكبه هذا الوزير من أخطاء في حق الخليفة (^)، ولما تبين للخليفة المقتفى لأمر الله خيانة الوزير شرف الدين على بـن طـراد الـزينبي، عزلـه ونسـب إليـه مواطـأة الأتـراك وتآمره مع السلطان السلجوقي ضد الخليفة العباسي الراشد بـالله (٩٠). حيث كتـب محضـراً وقـع

<sup>(</sup>١)، (٢) الوزارة العباسية، ص ١١٠.

<sup>(</sup>٣) قوانين الوزارة، للماوردي، ص ١٩٥، ١٩٦، ١٩٧ الوزارة العباسية، ص ١١٢.

<sup>(</sup>٤) الوزارة العباسية، ص ١١٢. (٥) قوانين الوزارة للماوردي، ص ١٢١، ١٢٢، ١٢٣.

<sup>(</sup>٦)، (٧)، (٨) الوزارة العباسية، ص ١١٣.

<sup>(</sup>٩) الأنباء في تاريخ الخلفاء، ص ٢٢٥، الوزارة العباسية، ص ١١٤.

عليه عدد من القضاة شهدوا فيه زوراً بتعدد المنكرات والكبائر التي اتهموا بها الخليفة العباسي الراشد بالله وبتأييد صريح من السلطان السلجوقي عما أدى على خلع الخليفة (١) وزيادة على ذلك كان للوشاة طريق في عزل الوزراء، حيث سخر الواشون العديد من الأساليب لعزل الوزراء، فمنهم من سخر الشعراء في تشويه سمعة الوزير والتقليل من مكانته وإثبات قصوره في إدارة شئون البلاد، عما يدفع الخليفة وعامة الناس إلى المطالبة بعزله وخير دليل على ذلك ما حدث في عام ٥٥٥هـ حيث ذهب بعض الوشاة إلى الخليفة المستنجد بالله لكي يلفقوا الكثير من الكبائر للوزير عون الدين يحيى بن هبيرة، فكتب الخليفة إلى الوزير يعلمه بما جرى في حقه من وشاية في بلاطه، فكتب الوزير للخليفة يقول:

فلا ذنب لي أن حنظلت شجراتها وما آفة الأخبار إلا رواتها سمعت نباحاً من كلاب خسأتها (٢) زرعت زروعاً تجتني ثمراتها فهم نقلوا عن الذي أمه بها يطول على مثلى بأني كلما

ومن الملاحظ أن أغلب الوزراء الذين تعرضوا لعملية العزل، لم يفلتوا من التعذيب والتنكيل والقتل والمصادرة (٢)، وبالرغم من ذلك حدثت حالات شاذة حيث عزل بعض خلفاء بني العباس بعض وزرائهم على أحسن حال، حيث انصرف هذا المعزول مع حاشيته إلى داره معززاً مكرماً، وهذا ما حدث في عام ٤٨٤هـ، حيث عزل الخليفة العباسي المقتدي بأمر الله وزيره أبو شجاع ظهير الدين محمد بن الحسين المروذراوري على أحسن حال، بحيث لم يعزل وزيراً مثله من قبل (٤). ومن الملاحظ أن العزل يحدث بطريقتين، فإما أن يصدر الخليفة العباسي قرارًا بعزله شفاهًا وإما أن يحدث العزل بتقرير خطي مكتوب من قبل الخليفة (٥)، وأما المصادرة، فغالباً ما كانت تصاحب ظاهرة العزل، وقد عمد بعض خلفاء بني العباس إذا ما اختلفوا مع وزرائهم إلى عزلهم ومن ثم مصادرة أموالهم المنقولة وغير المنقولة (٢).

## ثانياً: العزل والمصادرة لوزراء سلاطين السلاجقة:

لم تختلف ظاهرة عزل سلاطين السلاجقة لوزرائهم، عن خلفاء بني العباس من حيث أسباب العزل، فقد لعب العامل السياسي الدور المهم في العزل، خاصة بعد

<sup>(</sup>١) النجوم الزاهرة (٥/ ٢٥٨)، الوزارة العباسية، ص ١١٤.

<sup>(</sup>٢)، (٣) الوزارة العباسية، ص ١١٥.

<sup>(</sup>٤) الإسلام في حضارته ونظمه الإدارية، أنور الرفاعي، ص ١١٢.

<sup>(</sup>٥) الوزارة العاسية، ص ١١٦. (٦) الوزارة العباسية ١١٧.

ازدياد النفوذ السياسي للوزير السلجوقي مما أدى في النهاية إلى توسيع دائرة الصراع بينهما(١١)، ومن أسباب العزل أيضاً، أن بعض الوزراء عندما نالوا منصب الوزارة عجزوا عن تمشية أمور البلاد بشكل صحيح، مما دفع سلاطين السلاجقة إلى عزلهم، فالسلطان بركيارق أراد أن يرد جميل أسرة نظام الملك ومساندتهم له بتعيين أحد أبنائهم وزيـراً لــه ولذلك عين عز الملك الحسن بن نظام الملك وزيراً، إلا أن هذا الوزير كان قليل الخبرة الإدارية لذا عجز عن تمشية أمور الرعية وشئون الدولة بشكل صحيح، مما دفع السلطان بركيارق إلى عزله، واستوزر بدلاً منه أخاه مؤيد الملك عبيد الملك بن نظام الملك (٢)، ومن الأسباب في العزل أن الوزير الذي تتوافر فيه صفات النزاهة في أداء أعماله وثبوت كفاءته الإدارية، سرعان ما يكون مكروها من قبل رجال البلاط لأن نزاهة الوزير تتضارب مع مصلحة رجال البلاط الذين يرغبون في استغلال الناس لتحقيق رغباتهم الشخصية، فعندما نال الوزير، كمال الدين محمد الحسين بن الخازن وزارة السلطان مسعود بن محمد، أثبت هذا الوزير كفاءته الإدارية، وضرب على أيدى رجال البلاط المتلاعبين بقدرات الدولة، وحدد مخصصات الجند، وقطائعهم، ونتيجة لـذلك واجـه صراعًا حادًا مع رجال البلاط الذين حرضوا أمراء الولايات على التمرد، مما أدى بالنتيجة إلى عزل الوزير وقتله <sup>(٣)</sup>، ومن العوامل التي أدت إلى عــزل الــوزير الســلجوقي ظلمه للرعية، كما أسهمت الوشايات كثيراً في عزل الوزراء، ومن المعلوم أن أغلب الوزراء الذين تم عزلهم، تعرضوا لعملية التنكيل والقتل على أيدي سلاطينهم (1).

## ثَالثًا : المنافسة والمساومة على منصب الوزارة العباسية :

يعد منصب الوزارة من أرفع المناصب في الدولة العباسية، وتأتي منزلة الوزير بعد منزلة الخليفة، ولأهمية هذا المنصب أصبح محل منافسة ونزاع لدى رجال البلاط والخاصة لكي ينالوا هذا المنصب (٥) وخلال العصور العباسية المتأخرة بدأت حالات الضعف تظهر على خلفاء بني العباس من جهة وسلاطين السلاجقة من جهة أخرى، ومما دفع رجال البلاط إلى اتباع طريق الرشوة والدس وازدياد حالة المنافسة للوصول إلى كرسي الوزارة ومن العوامل التي أدت إلى زيادة حدة الصراع بين الوزير ورجال البلاط والخاصة، قوة الوزير الشخصية وثبات مقدرته الإدارية والسياسية، بحيث تضارب نفوذ الوزير مع نفوذ بعض رجال البلاط، عما أدى إلى توسيع دائرة المنافسة وحدوث التمرد، ففي زمن الخليفة القائم بأمر الله ازدادت

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ١٢١.

<sup>(</sup>١) الوزارة العباسية، ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٤) الوزارة العباسية، ص ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) دولة آل سلجوق، نقلاً عن الوزارة العباسية، ص ١٢١.

<sup>(</sup>٥) الوزارة العباسية،، ص ١٣٢.

المنافسة بين الوزير رئيس الرؤساء أبي القاسم علي بن الحسن بن مسلمة، وقائد الجيش التركي ابن الحارث أرسلان الباسسيري - الذي تأثر بالدعوة الفاطمية العبيدية - وبالنتيجة تمرد البساسيري على الخليفة القائم بأمر الله، واستطاع أن يخرج الخليفة من بغداد – ويحدث انقلاباً خطيراً - ثم إلقاء القبض على الوزير رئيس الوزراء فعذب وقتله (١). وقد أدت الأحداث السياسية والصراعات الدائرة بين الخليفة العباسي وأصحاب الولايات والأقاليم الخاضعة لنفوذ الخليفة العباسي إلى نشوء منافسة حادة بين أصحاب الولايات ووزراء الخليفة العباسي، لدرجة أنهم أخذوا يطلبون من الخليفة أن يعزل وزيره، فعندما أراد الخليفة العباسي المسترشد بالله أن يعيد العلاقة مع دبيس بن صدقة صاحب الحلة ويعقد معه الصلح اشترط دبيس على الخليفة أن يقبض على وزيره، فاستجاب الخليفة لطلبه (٢)، وكذلك فإن كالضرب على أيدي رجال البلاط الذين حاولوا اختلاس أموال الرعية، والعمل على زيادة خزانة الدولة وتحديد البلاط، جعلهم يتآمرون على الوزير لعزله، ففي سنة ٦٤هـ طبق الوزير شرف الدين أحمد بن محمد بن سعيد بن البلدي قانون الشريعة الإسلامية بقطع أيدي الموظفين الذين سرقوا أموال الرعية، إلا أنه واجهه صراع حاد من قبل رجال البلاط كأستاذ الدار وقائد الجيش قيماز التركي (٢٠)، ومن الواضح أن الوزير العباسي لم يواجمه منافسة من قبل رجال بلاط الخليفة فحسب، وإنما أخذ يواجه منافسة رجال بلاط السلطان السلجوقي ووزرائهم ويتضح من ذلك أن ظاهرة المنافسة التي واجهت الوزير العباسي جماءت نتيجمة عدة عوامل وأسباب منها سياسية واقتصادية واجتماعية تضافرت فيما بينها لتؤثر على الوزير وبالتالي على عزله (١). وأما بالنسبة للمساومات على الوزارة، فبالنظر لأهمية منصب الوزارة، وما يتمتع به الوزير من مكانة مرموقة لدى الخليفة العباسي أصبح واسع النفوذ سياسياً، واقتصادياً واجتماعياً (٥)، ولذلك حاول كثير من رجال البلاط والخاصة من ديوان الخليفة الوصول إلى منصب الوزارة بأي ثمن كان، ولذا دفعت هذه الرغبة إلى تفشي ظاهرة المساومات وبذل الأموال لنيل منصب الوزارة (١٠).

### رابعاً: المنافسة والمساومة على الوزارة السلجوقية:

ولي منصب الوزارة في العهد السلجوقي عدد كبير من الوزراء حظي بعضهم بشهرة

<sup>(</sup>١) الأنباء في تاريخ الخلفاء، ص ١٨٨. (٢) المنتظم (٩/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٣) الكامل في التاريخ، نقلاً عن الوزارة العباسية، ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٤)، (٥) الوزارة في عهد السلاجقة، عباس إقبال، ص ٤٣.

<sup>(</sup>٦) الوزارة العباسية، ص ١٣٥.

واسعة، ومكانة رفيعة، وأسهم بعضهم في توسيع نفوذ السلاجقة، ومن أولئك الوزراء عميد الملك الكندري ونظام الملك أبو على الحسين الطوسي، وقد استطاع هـؤلاء الـوزراء أن يستمروا في مناصبهم مدة طويلة بفضل ما كانوا يتمتعون بـ مـن كفايـة إداريـة وعسكرية، بالإضافة إلى ثقافتهم العالية التي أكسبتهم احترام الناس وتقديرهم (١)، وقد حدث صراع عنيف وحاد بين تركان خاتون زوجة السلطان ملكشاه والوزير نظام الملك أبي على الحسن بن إسحاق الطوسي حول تسمية ولي العهد، فتركان خان ترغب في أن يكون ولدها محمود ولياً للعهد بينما كان هوى الوزير في بركيارق -لكونه أكبر إخوته- فاحتدم الصراع بينهما، وكانت الغلبة للخاتون التي تمكنت من تعيين تاج الملك أبي الغنائم بعد مقتـل نظـام الملـك، فضلاً عن ذلك فقد أدت الوشايات إلى استفحال حدة المنافسة وأخذ الواشون يطلقون الاتهامات الباطلة ضد خصومه لغرض عزله من منصبه (٢)، ففي سنة ٤٧٦هـ وشي بـ كـل من أبي الرضا وابنه سيد الرؤساء أبي المحاسن كمال الملك اللذين كانا يشغلان منصب ديوان الرسائل والطغراء في عهد ملكشاه حيث اتهما الوزير نظام الملك بأخمذ أموال الدولة لصالحه، فطلبا من السلطان أن يسلمها إلى الوزير نظام الملك أبي على الطوسي مقابل مبلغ قدره مليون دينار تدفع للسلطان، إلا أن الوزير علم بالوشاية فجمع الغلمان بسلاحهم وأرسل للسلطان يقول: أفنيت عمري في خدمتك وخدمة أبيك وجدك ولي على هذه الدولة حق الخدمة، لقد قال الوشاة إني آخذ عشر أموال الدولة، وهذا حقّ لكني أنفقها على هؤلاء الغلمان الذين جلبتهم لخدمتك، كما أتصدق ببعض المال وأهب بعضه، وأرصـد جانبـاً منـه وقفـاً يعود ثوابه على السلطان، وإن أموالي وكل ممتلكاتي في يد مـولاي السـلطان، إن أرادهـا أخـذها، وسأتخذ لنفسي موقفاً في زاوية. فأمر السلطان بالقبض على أبي المحاسن وسمل عينيه (٣).

وتجدر الإشارة إلى أن معظم حالات المنافسة التي ظهرت بين الوزراء ورجال البلاط كانت تنتهي بمقتل الوزير، فقد حدث في سنة ١٧هـ أن بعث السلطان سنجر بطلب الوزير عثمان بن نظام الملك وزير السلطان محمود بن ملكشاه إلا أن المنافسين لهذا الوزير أوغروا صدر السلطان لقتله، فقال أبو نصر المستوفي للسلطان: متى بعث به حياً إلى عمك سنجر شاه لم تأمنه، اقتله وابعث برأسه. فبعث عنبر الخادم لقتله فقتله (3). وقد حدث أن اصطدم الوزير كمال الدين محمد بن الحسين الخازن وزير السلطان مسعود بن محمد مع رجال البلاط حول تحديد محصاتهم وقطائعهم، مما أدى إلى زيادة حدة

<sup>(</sup>١) الوزارة العباسية،، ص ١٣٦. (٢) المصدر نفسه، ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٣) الكامل في التاريخ، نقلاً عن الوزارة العباسية، ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٤) المنتظم (٩/ ٢٤٥، ١٤٦)، الوزارة العباسية، ص ١٤١.

المنافسة بين رجال البلاط والوزير كمال الدين الخازن، مما دفع رجال البلاط إلى تحريض أمراء الولايات والمطالبة بخلع الوزير، ولذلك وقعت وحشة بين الوزير وأمراء الولايات وأخذوا يطالبون بعزله (١). فكاتبوا الأتابك قره سنقر قائلين: لقد ضقنا بظلم هذا الوزير ويتسنا من الحياة. فأرسل قره سنقر رسالة للسلطان قائلاً: إذا لم ترسل إلى رأس محمد الخازن ويده، ورجحت كفة ذلك الخائن على فإني لن أذهب إلى المهمة التي كلفت بها، ومعاذ الله أن أتهم بالتمرد والعصيان (٢). وبذلك أذن السلطان بقتل الوزير (٣)، وتعد المنافسة من أهم العوامل التي أدت بأي شكل من أشكالها إلى حدوث تنازعات بين الوزراء ورجال البلاط، وبين الوزراء والسلاطين، وبالتالي انعكست على الأسرة السلجوقية، فأصابتها الانقسامات والضعف وبدا الصراع واضحاً بين سلاطين السلاجقة، مما أدى إلى إضعاف الدولة السلجوقية وانهيارها (٤)، وقد لعبت المساومة دوراً بارزاً في إيصال بعض العناصر الهزيلة إلى دست الوزارة واللذين عرف عنهم قلة كفاءتهم الإدارية وجهلهم بأمور الدولة لدرجة أنهم أصبحوا ألعوبة بيد رجال الهلاط (٥)، كما برزت المساومات واستفحلت لدرجة أن أمراء الولايات تخلصوا من منافسيهم من الوزراء، وساعدهم في ذلك حب السلطان للمال (٦)، ففي سنة ٥٢٣هـ طلب الوزير كمال الدين أبو البركات الدركزيني من السلطان سنجر أن يتوسط له لـدى السلطان محمود لنيل دست الوزارة مقابل تعهد الوزير كمال الدين الدركزيني بدفع مبلغ من المال للسلطان محمود قدره (٣٠٠٠٠٠) دينار على سبيل الرشوة، فاستجاب السلطان محمود لذلك (٧)، ولكن بالرغم من ذلك ظهرت حالات شاذة رفض فيها بعض سلاطين السلاجقة أسلوب المساومة لنيل دست الوزارة، ففي سنة ٤٧٦هـ، رفض السلطان ملكشاه مساومة أبى الرضا وابنه سيد الرؤساء أبى المحاسن كمال الملك اللذين يعملان في ديوان الرسائل والطغراء، فعمل الاثنان على إرشاء السلطان بإعطاء الكثير من الأموال مقابل عزل وزيره حيث قال أبو المحاسن للسلطان: سلم إلىّ نظام الملك أبــا علي الحسن الطوسي وأصحابه، وأنا أسلم إليك منهم ألف ألف دينار (^)، إلا أن السلطان رفض تلك المساومة وألقي القبض على أبي المحاسن وسمل عينيه (٩).

<sup>(</sup>٢،١) راحة الصدور، ص ٣٣٣، ٣٣٤ الوزارة العباسية، ص ١٤٢.

 <sup>(</sup>٣) الوزارة العباسية، ص ١٤٢.
 (٤) دولة السلاجقة، ص ١٤٠، ١٤١.

<sup>(</sup>٥) الوزارة العباسية، ص ١٤٢. (٦)، (٧) المصدر نفسه، ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٨) الكامل في التاريخ، نقلاً عن الوزارة العباسية، ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٩) الوزارة العباسية، ص ١٤٤.

#### المبحث الخامس

## أشهر وزراء الخلفاء العباسيين والسلاجقة

## أولاً: أشهر وزراء الخلفاء العباسيين:

 ١- فخر الدولة بن جهير: هو محمد بن محمد بن جهير أبو النصر فخر الدولة، ولـد بالموصل عام ٣٩٨هـ وبها نشأ، عاش بداية حياته في هذه المدينة خالياً من المال والجاه فقــراً معدماً يكد لغرض نيل العيش الرغيد، واستمرت به الأحوال هكذا لحين اتصل بـإمراطور الروم عندما مضى برسالة إليه، فمن خلالها منحه الإمبراطور مبلغاً قدره عشرون ألف دينار، وبذلك تغير أمره من فقير معدم إلى ثرى مالك (١)، وبعد ذلك اتصل الوزير فخر الدولة محمد بن جهير بصاحب ميارفارقين وديار بكر(٢)، استوزره معز الدولة بن صالح بن مرداس، بعدها نال وزارة أحمد بن مروان بن دوستك الكـردى (٣٠)، وراســل الخليفــة القــائـم بأمر الله فخر الدولة وتم تعيينه وزيرًا للخليفة القائم بأمر الله عام ٤٥٤هـ بعدما عزل الوزير أبو الفتح منصور بن أحمد بن دارست (١)، ولم تدم حالة الاستقرار عند الوزير فخر الدولة لأنه واجه صراعًا حادًا وطلب الوزير نظام الملك من القائم بأمر الله عزله، فاستجاب الخليفة لطلبه (٥)، وعلى أثر هذا الصراع قرر الوزير فخر الدولة بن جهير أن يترك بغداد ويتجه إلى الحلة ويستقر بها ليقوم بخدمة نور الدولة دبيس بن مزيد (١) وفعلاً مكث هناك مدة من الوقت (٧٠). إلا أن الخليفة القائم بأمر الله بعد مدة من الوقت أخذ يطالب بفخر الدولـة بـن جهير ويطلب منه العودة إلى بغداد لاستلام الوزارة ثانية سنة ٤٦١هـ (<sup>٨)</sup> ولما ولى المقتدى بأمر الله الخلافة سنة ٤٦٧هـ أقر فخر الدولة بن جهير على وزارته، بنــاء علــى وصــية مــن الخليفة القائم بأمر الله (٩)، وبعد أربع سنوات عزل فخر الدولة بن جهير من الوزارة للمرة الثانية تلبية لطلب الوزير السلجوقي نظام الملك الذي اتهمه بتدبير الفتنة التي قامت بسين الحنابلة والشافعية ببغداد وقتل فيها جماعة من طلاب المدرسة النظامية (١٠٠). وعلى إثر ذلـك

<sup>(</sup>١) المختصر في أخبار البشر (٢/ ١٨١). (٢) الوزارة العباسية، ص ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ١٤٧. (٤) نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص ١٤٦.

<sup>(</sup>٥) دولة آل سلجوق، ص ٥٥، الوزارة العباسية، ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٦) الوزارة العباسية، ص ١٤٨. (٧) النجوم الزاهرة (٥/ ١١).

<sup>(</sup>A) دولة آل سلجوق، ص ٣٦.

<sup>(</sup>٩) الكامل في التاريخ، نقلاً عن نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص ١٤٦.

<sup>(</sup>١٠) وفيات الأعيان (٥/ ١٢٨)، نظام الوزارة، ص ١٤٧.

لزم فخر الدولة داره، وخلفه ابنه عميد الدولة في وزارة الخليفة (١). وفي سنة ٤٧٦هـ استدعى السلطان ملكشاه فخر الدولة، وعقد له على ديار بكر، وسيره على رأس جيش كبير لانتزاعها من بني مروان وسمح السلطان لفخر الدولة بأن يخطب لنفسه بها، وينقش اسمه على السكة فسار فخر الدولة إلى ديار بكر واستولى عليها (٢). ويروى أن فخر الدولة عندما رأى احتلال دولة بني مروان اتصل بنظام الملك، ووصف له ما يوجد بديار بكر من ذخائر وأموال، وضمن له الاستيلاء عليها دون عناء، فتحدث نظام الملك مع السلطان ملكشاه في ذلك، فوافق على توجيه فخر الدولة للاستيلاء عليها (٣). وانتهت حياة فخر الدولة بن جهير بوفاته سنة ٤٨٣هـ، بمدينة الموصل (٤).

7- عميد الدولة بن جهير: وكان عميد الدولة أديباً فاضلاً بليغاً، سخياً وقائداً عسكرياً عنكاً قاد الجيوش لفتح الموصل، وكان من أعظم الوزراء وأبعدهم أثراً في سياسة الدولة وتدبيرها، فضلاً عن ذلك فقد عرف بحسن سفارته وأداء مهامه بنجاح، بحيث كسب ثقة الخلفاء وسلاطين السلاجقة، وتعد هذه الصفة من عوامل وصول عميد الدولة بن جهير إلى منصب الوزارة، ففي عام ٢٦٤هـ أرسله الخليفة القائم بأمر الله إلى الحري (٥٠). وكان الهدف من سفارته هذه هو تحقيق اتفاقية مراسيم خطبة ابنة السلطان لولي العهد المقتدي بأمر الله (١٠)، ولما أثبت عميد الدولة بن جهير حسن سفارته وأداء مهمته بنجاح، زاد من استحسان ورضا الخليفة عليه، مما دفع إلى استوزاره وتكريمه بالخلعة (٧٠)، كما نال الوزير عميد الدولة بن جهير إحسان ورضا السلطان السلجوقي، مما دفع بالسلطان إلى أن يأمر أتباعه بتقديم الهدايا الثمينة والخلع لعميد الدولة، ومن ثم توديعه بموكب فخم أثناء مروره في مدينة أصفهان (٨)، كما نال عميد الدولة رضا الوزير السلجوقي نظام الملك أبي علي الحسن الطوسي، حيث زوجه ابنته زبيدة في هذه السفرة (٩). بحيث أصبح هذا الزواج محل خير لعميد الدولة، حيث أعيد للوزارة بعد أن خلعه الخليفة العباسي (١٠٠)، ويذكر ابن

(٥) الوزارة العباسية، ص ١٥٢.

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ، نقلاً عن نظام الوزارة، ص ١٤٧.

<sup>(</sup>٢) وفيات الأعيان (٥/ ١٢٨)، نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص ١٤٧.

<sup>(</sup>٣) نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص ١٤٧.

<sup>(</sup>٤) المنتظم (٩/ ٤٥)، نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص ١٤٧.

<sup>(</sup>٦) دولة آل سلجوق، ص ٤٥، ٤٦، الوزارة العباسية، ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٧) خلفاء بني العباس ووزراؤهم في العهد السلجوقي، ص ١٢١.

<sup>(</sup>٨) دولة آل سلجوق، ص ٤٦،٤٥.

<sup>(</sup>٩) البداية والنهاية، نقلاً عن الوزارة العباسية، ص ١٥٣.

<sup>(</sup>١٠) المنتظم (٦/٩)، دولة آل سلجوق ص٣٧.

الجوزي أن الخليفة القائم بأمر الله كان معجباً بابن جهير، فقد خاطب المقتدي بقوله: يا بني قد استوزت ابن المسلمة وابن دارست وغيرهما فما رأيته مثـل ابـن جهـير (١). بقـي عميـد الدولة وزيراً للخليفة المقتدي بـأمر الله حتى عـام ٤٧٦هــ ثـم عـزل، وخلفـه أبـو شـجاع الروذراوري، فخرج عميد الدولة مع والده وأسرته من بغداد، وساروا إلى الري، حيث عقد لأبيه فخر الدولة على ديار بكر (٢). أما هو فقد سيره السلطان ملكشاه على رأس جيش كبير لفتح الموصل، ونجح عميد الدولة في إعادة الموصل إلى حظيرة الدولة السلجوقية بدون قتال <sup>(٣)</sup>. وفي سنة ٤٨٤هـ ولى عميد الدولة ابن جهير الوزارة للمرة الثانية بوساطة الـوزير نظام الملك، ويروى أن هذا الوزير وكبار أمراء السلاجقة ساروا إلى عميـد الدولـة، وهنـأوه بالوزارة (؛). ولما تولى المستظهر بالله الخلافة في سنة ٤٨٧هـ، أقر عميــد الدولــة في الــوزارة، وفوضه في تدبير أمور دولته (٥)، فظل يلي وزارته حتى عام ٩٣ ٤هـ،ثم قبض عليه الخليفة، وسجنه فتوفي في محبسه (٦). وكان عـزل هـذا الـوزير بتـدبير مـن الـوزير السـلجوقي مؤيـد الملك بن نظام الملك (٧). كان عميد الدولة بن جهير من أكفأ وزراء الخلافة العباسية في العهد السلجوقي، ويصفه المؤرخون بأنه كان حسن التدبير، كافياً في المهمات، كثر الصدقات واسع المعروف، خاصة على العلماء (^)، ويذكر ابن خلكان أن الوزير نظام الملك كان معجباً بعميد الدولة، وكان يستشيره في أهم أمور الدولة، ويقدمه على أكفأ الموظفين في الإدارة السلجوقية (٩). كما كان هذا الوزير من المهتمين بالأدب والحديث والفقه، ودرس مختلف أنواع العلوم <sup>(١٠)</sup>.

٣- الوزير أبو شجاع محمد بن الحسين الروذراوري: هـ و الـ وزير ظهـ ير الـ دين أبـ و شجاع محمد بن الحسين بن عبد الله بن إبراهيم من أهالي روذراور، ولد سنة ٤٣٧هـ، يقول ابن الجوزي إن الوزير أبا شجاع يعود أصله إلى بلدة روذراور من نواحي همذان، أحـ وازي المولد (١١١). ولي أبو شجاع الوزارة للمرة الأولى في سنة ٤٧١هـ، خلفاً للوزير فخـ و الدولة

<sup>(</sup>١) المنتظم (٩/ ١٨١)، الوزارة العباسية، ص ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الفارقي، ص ٢٠٨، نظام الوزارة العباسية، ص ١٥١.

<sup>(</sup>٣) الكامل في التاريخ نقلاً عن نظام الوزارة العباسية، ص ١٥١.

<sup>(</sup>٤) المنتظم (٩/ ٥٧)، دولة آل سلجوق، ص ٧٣.

<sup>(</sup>٥) المنتظم (٩/ ٥٨)، نظام الوزارة، ص ١٥١.

<sup>(</sup>٦) وفياتُ الأعيان (٥/ ١٣٢)، نظام الوزارة، ص ١٥١.

<sup>(</sup>۷) نظام الوزارة، ص ۱۵۱. (۸) المنتظم (۹/ ۱۱۸).

<sup>(</sup>٩) وفيات الأعيان (٥/ ١٣١)، نظام الوزارة، ص ١٥٢. ﴿١٠) نظام الوزارة، ص ١٥٢.

<sup>(</sup>١١) المنتظم (٩/ ٩٠)، الوزارة العباسية، ص ١٥٦.

بن جهير ثم عزل في السنة التالية بعد أن أصلح بنو جهير حالهم مع الوزير نظام الملك. ولما عاد بنو جهير إلى الوزارة بعث السلطان ملكشاه إلى الخليفة يطلب إخراج أبي شـجاع مـن بغداد، فسير الخليفة أبا شجاع إلى أصبهان، ومعه رسول يحمـل رسـالة بخـط الخليفـة لنظـام الملك ذكر فيها الخليفة منزلة أبي شجاع لديه وفضله ودينه، وطلب من نظام الملك عدم الاستماع لأعداء أبي شجاع. ولما اطلع نظام الملك على رسالة الخليفة، أعاد أبا شـجاع إلى بغداد (١١) ويبدو أن طلب إبعاد أبي شجاع من بغداد كان بتدبير بني جهير، خوفاً من منافسته لهم بالوزارة، خاصة أنه كان يتمتع بتقدير واحترام الخليفة، وقد صدق حدس بني جهير فقد عُزل عميد الدولة سنة ٤٧٦هـ، وخلفه أبو شجاع في الوزارة (٢). كـان الـوزير أبـو شـجاع رجلاً ديناً خيراً كثير البر والصدقات (٣)، نجح في ضبط أمور الدولة أثناء وزارته وحفظ للخلافة هيبتها واحترامها (٤). وكان شديداً في تطبيـق قـوانين الشـرع(٥)، ولم يـترك فرصـة للموظفين والعمال لاستغلال وظائفهم والاعتداء على أموال الناس (٦٦)، فعم الأمن، وزاد الرخاء، وانخفضت الأسعار  $^{(v)}$ . وكان -رحمه الله- يملك ثروة هائلة بلغت حوالي ستمائةألف دينار أنفقها على الفقراء والضعفاء والمحتاجين (٨)، يقول أبو جعفر الخرقي: كنت أنا من أحد عشر يتولون إخراج صدقاته، فحسبت ما خرج على يدي فكان مائة ألف دينار، ووقف الوقوف وبني المساجد وأكثر الإنعام على الأرامل (٩). وكان هذا الوزير محبوباً محترماً يؤيده أكثر العامة (١٠). ويصف ابن خلكان حالة الخلافة في عهده، فيقول نقلاً عن ابن الهمذاني: كانت أيامه (أبو شجاع) أوفى الأيام سعادة للدولتين (١١١)، وبركة على الرعية، وأعمها أمناً، وأشملها رخصاً، وأكملها صحة، لم يغارها (١٢) بؤس ولم تشبها (١٣) مخافة، وقامت للخلافة في نظره من الحشمة والاحترام ما أعادت سالف الأيام (١٤)، وظل أبو شجاع يلي وزارة الخليفة المقتدي بأمر الله حتى عام ٤٨٤هـ ثم عزل منها وجاء أمر العـزل وهـو في الـديوان،

(٦) طقات الشافعة (٤/ ١٣٨).

<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية (٤/ ١٣٧)، نظام الوزارة، ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٢) المنتظم (٩/٦)، نظام الوزارة، ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية نقلاً عن نظام الوزارة، ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٤) وفيات الأعيان (٥/ ١٣٥، ١٣٦)، نظام الوزارة، ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٥) نظام الوزارة في الدولة العباسيّة، ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٧) وفيات الأعيان (٥/ ١٣٥، ١٣٦)، نظام الوزارة، ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٨) الوزارة العباسية، ص ١٥٧.

<sup>(</sup>۹) المنتظم(۹/۹، ۹۱).

 <sup>(</sup>١١) يقصد بالدولتين: الخلافة العباسية والدولة السلجوقية.

<sup>(</sup>۱۲) يغارها: أي يصيبها.

<sup>(</sup>١٤) وفيات الأعيان (٥/ ١٣٥، ١٣٦).

<sup>(</sup>١٠) الوزارة العباسية، ص ١٥٨.

<sup>(</sup>۱۰) الوراره العباسية، ص ۵۸

<sup>(</sup>١٣) تشبها: أي تخالطها.

تولاها وليسس له عدو وفارقها وليس له صديق (۱)

ويذكر بعض المؤرخين عدة أسباب لعزل الوزير أبي شجاع، منها أنــه كــان يعـــارض طلبات رجال الديوان والجيش التي تتنافى مع الشرع (٢). ومنها أنه كـان شـديداً علـى أهـل الذمة، وقد ألزمهم بلبس الغبار (٣). ولما عزل أبو شجاع من الوزارة خرج إلى الجامع ماشياً، ومعه جماعة من العلماء والزهاد (٤)، فالتف الناس حول عصافحونه، ويدعون له، فقيل للخليفة إن أبا شجاع أراد بهذا التشنيع عليه، فصدر أمر الخليفة بأن يلزم أبو شجاع داره، ولا يخرج منها، فبني أبو شجاع في دهليز داره مسجداً يصلي فيه، وردت أوامر الوزير نظام الملك، بإخراج أبي شجاع من بغداد إلى بلده روذراور، فسار إليها، وأقام بها مـدة (٥)، ثـم توجه منها إلى الحج (1)، قال عنه ابن كثير: كان من خيار الوزراء كثير الصدقات والإحسان إلى العلماء والفقهاء وسمع الحديث من الشيخ أبي إسحاق الشيرازي وغيره وصنف كُتبـأ.. ووقف الوقوف الحسنة وأكثر الإنعام على الأرامل والأيتام قال له رجل: إلى جانبنا أرملة لها أربعة أيتام وهم عراة وجياع، فبعث إليهم مع رجل من خاصته نفقة وكسوة وطعاماً، ونـزع عنه ثيابه في البرد الشديد، وقال: والله لا ألبسها حتى ترجع إليَّ بخبرهم، فذهب الرجل مسرعاً فقضى حاجتهم وأوصلهم ذلك الإحسان، ثم عاد والوزير يركض من البرد فلما أخبره عنهم بما سره لبس ثيابه. وجيء إليه مرةً بقطائف سكر، فلما وضعت بين يديه تنغص عليه بمن لا يقدر عليها، فأرسلها كلها إلى المساجد وكانت كثرة جدّاً، فأطعمها الفقراء والعميان وكان لا يجلس في الديوان إلا وعنده الفقهاء فإذا وقع له أمر مشكل سألهم عنه فحكم بما يفتونه، وكان كثير التواضع مع الناس، خاصتِهم وعامَّتِهم، ثم عزل عن الوزارة فسار إلى الحج وجاور المدينة (٧). قال عنه الـذهبي: وكـان كـثير الـتلاوة والتهجـد، ويكتب مصاحف، ويجلس للمظالم، فيغتص الديوان بالسادة والكبراء ويُنادي الحُجّاب: أين أصحاب الحوائج؟ فيُنصف المظلوم، ويؤدّى عن المحبوس، وله في عدله حكايات في إنصاف الضعيف من الأمير، وخلعت عليه بنت السلطان ملكشاه حين تزوَّجت بالمقتدي، فاستعفى من لـبس

<sup>(</sup>١) وفيات الأعيان (٥/ ١٣٥)، سير أعلام النبلاء (١٩/ ٣٠).

<sup>(</sup>٢)، (٣) نظام الوزارة، ص ١٤٩، المنتظم (٩/٥٦).

<sup>(</sup>٤) المنتظم (٩/ ٦٩٥)، نظام الوزارة، ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٥) دولة آل سلجوق، ص ٧٣، نظام الوزارة، ص ١٥٠.

<sup>(</sup>٧) البداية والنهاية (١٥١/١٥١).

<sup>(</sup>٦) نظام الوزارة، ص ١٥٠.

الحرير، فنقُذت له عمامة ودبيقيَّة (۱)، بمائتين وسبعين دينار فلبسها... وكان كـاملاً في فنـون، وله يد بيضاء في البلاغة والبيان وكتابته طبقة عالية على طريقة ابن مُقلة (۲)، وزر سبع سنين وسبعة أشهر ثم عزل بأمر السلطان ملكشاه للخليفة لموجدة (۳). ثم قال الذهبي: ثم حج بعد موت النظام والسلطان والخليفة ونزل المدينة وتزهد. ومات بها ودفن بالبقيع سنة ٤٨٨هـ عن إحدى وخمسين سنة (٤). ونلاحظ من حديثنا عن الوزراء أن أهل الخير والصلاح والعدل هم الذين أثروا في الناس وبقي ذكرهم في المحافل وثناء الخلق عليهم، وما عند الله خير وأبقى، كما أن من الدروس المستفادة تغير الزمان ودوام الحال من الحال فعلى العاقل ألا يركن إلى الدنيا ويبني آماله عليها وعليه أن يحتسب في عماله ويتقي الله ما استطاع.

3- الوزير الحسن بن علي بن صدقة: نال الوزير جلال الدين أبوالرضا محمد بن أحمد بن صدقة وزارة الخليفة المسترشد بالله عام ١٣ هـ وعزل عنها في سنة ١٦ هـ. ويبدو أنه كان لهذا الوزير دور كبير في صد الغارات التي كان يشنها والي الحلة دبيس بن صدقة على بغداد، فلما تقرر الصلح بين هذا الوالي وبين الخليفة المسترشد بالله، اشترط دبيس على الخليفة أن يعزل وزيره ابن صدقة مقابل عودته إلى طاعة الحلافة فاستجاب له الخليفة، وعزل هذا الوزير (٥)، ويذكر ابن طباطبا أن عزل جلال الدين بن صدقة، كان تحقيقاً لرغبة الوزير السلجوقي عثمان بن نظام الملك (٦)، الذي كان يرغب في تولية أخيه أحمد الوزارة للخليفة المسترشد بالله، فولي أحمد بن نظام الملك وزارة الخليفة فعلاً بطلب من السلطان السلجوقي ووزيره (٧)، ولم يكتف الوزير السلجوقي بذلك، بل طلب من الخليفة أن يخرج جلال الدين بن صدقة من بغداد حتى تخلو الوزارة لأخيه، فلم يجد الخليفة بداً من إخراج وزيره المعزول من حاضره الخلافة إلى عزل أخيه أحمد بن نظام الملك، وكتب إلى جلال الدين بن صدقة يستدعيه للعودة إلى الوزارة (٩) قائلاً: أجب يا جلال الدين داعي التوفيق مع من حضر من الأصحاب لتعود في هذه الساعة إلى مستقر عزك مكرماً (١٠)، وهذا يدل على أن الخليفة الما المليفة المستور في المستقر عزك مكرماً (١٠)، وهذا يدل على أن الخليفة المن الملك، وكتب المحدد في هذه الساعة إلى مستقر عزك مكرماً (١٠)، وهذا يدل على أن الخليفة المن المنات ال

<sup>(</sup>١) سيرأعلام النبلاء (١٩/ ٢٩). والدبيقية نوع من الثياب ينتسب إلى دبيق، وهي بلدة بين الفرما وتنيس.

<sup>(</sup>٢) ابن مقلة الوزير الكاتب المشهور يضرب بحسن خطه المثل. توفي سنة ٣١٦هـ.

<sup>(</sup>٣)، (٤) سير أعلام النبلاء (١٩/ ٣٠).

<sup>(</sup>٥) المنتظم (٩/ ٢٣٣)، نظام الوزارة، ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٦) الفخري، ص ٢٢١، نظام الوزارة، ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٧)، (٨) المُنتظم (٩/ ٢٣٤)، نظام الوزارة، ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٩) المنتظم (٩/ ٢٤٥، ٢٤٦).

<sup>(</sup>١٠) المصدر نفسه (٩/ ٢٤٦)، نظام الوزارة، ص ١٥٥.

المسترشد بالله كان مكرها على عزل ابن صدقة من وزارته في السنة السابقة (۱)، وظل جلال الدين بن صدقة يلي وزارة الخليفة المسترشد بالله حتى توفي سنة ٥٥٦هـ وقد قام بدور مهم في مناهضة النفوذ السلجوقي في العراق، فقاد جيشًا لمحاربة السلطان طغرل في سنة ٥١٩هـ الذي قصد بغداد وأرغمه على العودة (٢)، فلما تولى السلطان محمود السلطنة، حذره السلطان سنجر من الوزير ابن صدقة، ونصحه بالقبض عليه إذا أراد أن يستقر له الحكم (٣)، ولما عزم السلطان سنجر على المسير إلى بغداد، وقف الوزير ابن صدقة في وجهه، وكتب إليه عنه من القدوم إليها، ويهدده بالحرب إن فعل ذلك (١). ولما مرض هذا الوزير سنة ٥٢٢هـ عاده الخليفة المسترشد بالله في بيته لما كان له من منزلة رفيعة لديه، وتوفي في العام نفسه (٥).

0- الوزير شرف الدين علي بن طراد الزينبي: أبو القاسم، وكان نقيب النقباء في أيام الخليفة المستظهر بالله وهو أول هاشمي يلي الوزارة لخلفاء بني العباس (۱۰) كانت له مكانة مرموقة ومنزلة عظيمة، وهو من أصل له حسب ونسب عظيم (۷) وقد امتاز هذا الوزير بصفات حميدة جعلته يتصدر وظائف الدولة المهمة، فقد امتاز بحسن تدبيره للأمور، وكان داهية، شجاعاً، مهيباً (۱۸) فضلاً عن ذلك كان عالماً عبًا لأهل العلم يقرأ القرآن والحديث، وكان مجلسه عامراً بالفقهاء، ويخلو بنفسه للعبادة (۹)، وكان حنفي المذهب بارعاً به (۱۰)، وقد كسب ود الخليفة العباسي المسترشد بالله، فتقرب منه، وبعد وفاة الوزير علي بن صدقة سنة ۲۲ه هم، ناب على بن طراد الوزارة من بعده ثم بعد مدة قصيرة ولاه الخليفة المسترشد بالله الوزارة (۱۱)، وعندما جلس الوزير في دست الوزارة قال له الخليفة المسترشد بالله: كل من ردت إليه الوزارة شرف بها إلا أنت فإن الوزارة شرفت بك (۱۲)، وبعد مقتل الخليفة من ردت إليه الوزارة شرف بها إلا أنت فإن الوزارة شرفت بك (۱۲)، وبعد مقتل الخليفة المسترشد بالله، الذي بويع بالخلافة سنة المسترشد السلجوقي وتولية الخلافة لأبي عبد الله بن المستظهر بالله، الذي بويع بالخلافة واسعة في وزارته حتى إن الخليفة كان لا يستطيع أن يبت في أمر من أمور الخلافة إلا بمشورته، وبلغ من نفوذه أنه عندما عين الخليفة بعض الموظفين والعمال سنة ٣٥ه هد دون أخذ رأيه، استاء من نفوذه أنه عندما عين الخليفة بعض الموظفين والعمال سنة ٥٤ه هد دون أخذ رأيه، استاء

<sup>(</sup>١)، (٢) نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) المنتظم (٩/ ٢٥٥،٢٥٤)، نظام الوزارة، ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٤) الفخر بن طباطبا، ص ٢٢٢، نظام الوزارة، ص ١٥٦.

<sup>(</sup>٥) نظام الوزارة، ص ١٥٦.

<sup>(</sup>٦) الفخر بن طباطبا، ص ٢٢٢، نظام الوزارة، ص ١٥٦.

<sup>(</sup>٧) الكامل في التاريخ، نقلاً عن نظام الوزارة، ص ١٥٦.

<sup>(</sup>۸) ذیل تاریخ دمشق، ص ۲۲۶.

<sup>(</sup>١١) المنتظم (١٠/ ٩)، الوزارة العباسية، ص ١٦٢.

<sup>(</sup>٩)، (١٠) الوزارة العباسية، ص ١٦٢.

برا، (۱۲) الوزارة العباسية، ص ١٦٣.

الوزير من ذلك، وانقطع عن العمل حتى صالحه الخليفة (۱). ولما ازداد تدخل هذا الوزير في شئون الخليفة لم يستطيع الخليفة عزله بل لجأ إلى السلطان السلجوقي مسعود يشكو له من تصرفاته، فأصدر السلطان أمراً بعزل الوزير الزيني من الوزارة (۲)، كان شرف الدين الزيني فقيها بارعاً في مذهب الإمام أبي حنيفة، وكان يتمتع بمنزلة رفيعة لدى الناس (۱۳). هذا فضلاً عما كان يتصف به من حلم وكرم مع معرفة واسعة بقوانين الوزارة ومتطلباتها (۱۵)، بقي شرف الدين الزينبي بعد عزله ملازماً داره حتى توفي 000 هـ (۵) وكان عمره ستًا وسبعين سنة (۱۱)، وقد نسب لهذا الوزير العباسي تعاونه مع الأتراك في عزل الراشد وعد هذا العامل مع عوامل أخرى دفعت بالخليفة العباسي المقتفي لأمر الله إلى عزله وبهذه المناسبة قال الخليفة المقتفي لأمر الله إلى عزله وبهذه المناسبة قال الخليفة المقتفي لأمر الله إلى عزله وبهذه المناسبة قال

7- الوزير عون الدين بن هبيرة: تدرج عون الدين يحيى بن هبيرة في المناصب الإدارية، حيث شغل أولاً منصب كاتب ديوان الزمام ببغداد عام ١٤٥هم، وفي سنة ١٤٥هم نال وزارة الخليفة المقتفي لأمر الله (١)، ونتيجة لمكانته المرموقة لدى الخليفة العباسي المقتفي لأمر الله لقبه، عون الدين (٩)، كما وزر للخليفة العباسي المستنجد بالله (١٠). وقد اشتهر الوزير يحيى بن هبيرة باطلاعه الواسع على علوم الفقه والحديث، وكان عالماً بأمور النحو، بليغاً في كتاباته (١١). شجع العلم والمعرفة من خلال مساهمته ببناء المدرسة في باب البصرة عام ٥٥٥هم، وعندما توفي الوزير ابن هبيرة دفن جثمانه في هذه المدرسة، ولشدة تمسكه بمبادئ الدين الإسلامي، رفض لبس الحرير، وكان عادلاً، يخصص جزءًا من وقته للنظر في المظالم ونصرة المظلوم (١٢). فضلاً عن ذلك فقد عرف عنه سداد الرأي وحسن التدبير (١٣)، وقد أورد المؤرخون عدة أسباب لتولي ابن هبيرة الوزارة، منها أن الخليفة أمر ابن هبيرة – وكان يتولى ديوان الزمام – أن يكتب للسلطان

<sup>(</sup>١)، (٢) المنتظم (١٠/ ٨٥) نظام الوزارة، ص ١٥٨.

<sup>(</sup>٣) النجوم الزاهرة (٥/ ٢٧٤).

<sup>(</sup>٤) نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص ١٥٨.

<sup>(</sup>٥) نظام الوزارة في الدولة العباسية، ص ١٥٨.

<sup>(</sup>٦) البداية والنهاية (١٦/ ٣٣٤).

<sup>(</sup>٧) النجوم الزاهرة (٥/ ٢٦٠)، الوزارة العباسية، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>٨) الوزارة العباسية، ص ١٦٦، تاريخ ابن الوردي (٢/ ٤٩).

<sup>(</sup>٩) الأنباء في تاريخ الخلفاء، ص ٢٢٥.

<sup>(</sup>۱۰) دولة آل سلجوق، ص ۲۰۵.

<sup>(</sup>١١) الأنباء في تاريخ الخلفاء، ص ٢٢٥.

<sup>(</sup>١٢)، (١٣) النبراس في تاريخ خلفاء بني العباس، ص ١٥٧.

السلجوقي، فكتب ابن هبيرة رسالة طويلة للسلطان السلجوقي ذكر فيها ما عرف عن سلاطين السلاجقة من حسن الطاعة، والتأدب مع الخلفاء، والحرص على الـذب عنهم ممن يحاول النيل منهم، وأشار إلى شكوى الخليفة من الشحنة. فكان لرسالته أبلغ الأثر في نفس السلطان فكتب للخليفة يعتذر ويستنكر ما فعله الشُحنة، كما أوقف الشُحنة عنـ د حده. فسرَّ الخليفة من ابن هبيرة، وزاد تقديره له، فولاه وزارته(١)، ومن المرجح أن السبب في إسناد الوزارة إليه يرجع إلى مشورته على الخليفة المقتفي لأمر الله بـألا يــؤدي أى مبلغ من المال لحمد شاه بن السلطان محمود، مقابل رفع حصاره عن بغداد، لأن هذا سيكون حافزاً للسلاجقة للمطالبة بالمزيد، وأشار بصرف المبلغ المطلوب، وقدره ثلاثـون ألف دينار في إعداد جيش للخلافة من الترك والأكراد وأهل بغداد وأعمال العراق لصد قوات محمد شاه، فقبل الخليفة رأى ابن هبيرة، وفوضه في إعداد هذا الجيش، فلم تمض أيام قليلة حتى اجتمع عسكر كثير فخرج به ابن هبيرة لقتال محمد شاه وأصحابه، فهزمهم، فلما أيقن الخليفة بحسن رأي ابن هبيرة استدعاه وولاه الوزارة سنة ٤٤٥هـ (٢) وظل ابن هبيرة وزيراً للمقتفى لأمر الله، حتى توفي هـذا الخليفـة سـنة ٥٥٥هــ وخلفـه المستنجد بالله، فأقر ابن هبيرة في الوزارة. ويذكر ابن كثير أن الخليفة المستنجد بالله، وعد ابن هبيرة بأن يظل محتفظاً بمنصبه حتى وفاته (٣)، وقد قام الوزير بـدور كـبير في تخلـيص الخلافة العباسية من النفوذ السلجوقي واستعادة سلطة الخلفاء العباسيين في الدولة، وقد استطاع بمساعدة الجيش الذي أعده تخليص العراق وجميع أعماله من سيطرة السلاجقة(١٤). ويصف المؤرخون ابن هبيرة بأنه كان عالماً فاضلاً، ذا رأى صائب، يقرب أهل العلم من الفقهاء والمحدثين والأدباء، ويبالغ في إكرامهم (٥)، وكان ينفق عليهم وعلى الفقراء كل ما يدخل عليه من مال، حتى قيل إنه لم تجب عليه زكاة قـط (٦). وقـد لاحظنا أن حركة النهوض التي قام بها نور الدين محمود ونجاحه في حرب الصليبيين من أسباب خروج مؤسسة الخلافة والوزارة من الركود والضعف إلى النشاط والحيوية والقوة، ودعمها المعنوي والمادي لنشاطات نورالدين الجهادية وكذلك صلاح الدين، كما سيأتي بيانه بإذن الله تعالى. توفي الوزير ابن هبيرة سنة ٥٦٠هـ، وكــان يــوم وفاتــه يومــاً

<sup>(</sup>١) وفيات الأعيان (٦/ ٢٣١، ٢٣٢)، نظام الوزارة، ص ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) أخبارالدول المنقطعة، ص ١٦٢، دولة أل سلجوق، ص ٢٠٢، ٢٠٣.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية، نقلاً عن نظام الوزارة، ص ١٦١.

<sup>(</sup>٤) نظام الوزارة، ص ١٦١.

<sup>(</sup>٥) وفيات الأعيان (٦/ ٣٣٣).

<sup>(</sup>٦) ذيل طبقة الحنابلة (١/ ٢٥٦)، المنتظم (١٠/ ٢١٥).

مشهوداً، فحضر جنازته خلق كثير، وأغلقت الأسواق، ودفن في المدرسة التي بناها بباب البصرة (١)، وأيد سنة وفاته ابن الجوزي، وقال: عندما غسل الوزير ابن هبيرة رأيت في وقت غسله آثاراً بوجهه وجسده تدل على أنه مسموم (٢).

#### ثانياً: من وزراء سلاطين دولة السلاجقة:

تحدثت فيما مضى من الصفحات عن الوزير عميد الملك الكندري ونظام الملك الطوسي كل في محله، ولذلك لا داعي للإعادة هنا وإنما نتحدث عن بعض الوزراء الآخرين منهم:

ا - الوزير نصير الدين أبو المحاسن سعد الآبي: سعد الملك سعد بن محمد الآبي، كان يعمل في أول الأمر مع الوزير تاج الملك أبي الغنائم، ثم ولي ديوان الاستيفاء في وزارة مؤيد الملك بن نظام الملك، وولي الوزارة إثر ذلك للسلطان محمد بن ملكشاه (٣). يعد هذا الوزير من أكفأ وزراء سلاطين السلاجقة، ومن أكثرهم نزاهة وإخلاصاً، وفهماً للأعمال الإدارية (٤) وقد لعب دوراً بارزاً في نزاع السلطان محمد مع أخيه السلطان بركيارق، ونجح في جمع العساكر حول السلطان محمد (٥)، فحفظ له السلطان تلك الخدمة، وزاد في إقطاعه، وفوضه في تدبير دولته (١)، كذلك نجح الوزير سعد الملك في قيادة عدة حملات ضد الباطنية، وفتح بحسن تدبيره، قلعتين من قلاعهم الحصينة، وهما: قلعة «شاهدز» (٧)، وقلعة «خان لنجان» بالقرب من أصفهان (٨)، أثار النفوذ الكبير الذي تمتع به الوزير سعد الملك حقد كبار موظفي الدولة عليه، فعملوا على عزله من الوزارة، وكان حاكم أصفهان من قبل السلطان معمد -ويدعى عبد الله الخطبي عزله من الموزارة، وكان حاكم أصفهان من قبل السلطان منصبه لعدم كفايته، فخشي الخطبي أن يحرم من عمله، فاتهم الوزير بالميل إلى مذهب الباطنية، وساعده في ذلك بعض خواص السلطان، فقبض السلطان على وزيره، وكان لدى الوزير سعد الملك ما يثبت اتصال الخطبيي بزعيم الباطنية، ومع ذلك لم ينج من القتل (١٠).

<sup>(</sup>١) البدية والنهاية، نقلاً عن نظام الوزارة، ص ١٦١.

<sup>(</sup>۲) المنتظم (۱۰/۲۱۷).

<sup>(</sup>٣) الكامل في التاريخ، نقلاً عن نظام الوزارة، ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٤) أخبارالدولة السلجوقية، ص ٨٣.

<sup>(</sup>٥) دولة آل سلجوق، ص ٨٣، نظام الوزارة، ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٦) الكامل في التاريخ، نقلاً عن نظام الوزارة، ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٧) شاهدز: قلعة حصينة على جبل أصفهان، كان يتحصن زعيم الباطنية بها.

<sup>(</sup>٨) دولة آل سلجوق، ص ٨٣، ٨٤، نظام الوزارة، ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٩) دولة آل سلجوق ٨٤، ٨٥، نظام الوزارة، ص ١٥٣.

ويروى أن السبب في قتله يرجع إلى اتهام السلطان محمد له بتدبير مؤامرة ضده، باتفاق مع أخيه السلطان سنجر (١١).

٢- الوزير كمال الملك السميرمي: تمتع الوزير كمال الملك بنفوذ واسع في الدولة أثناء وزارته وذلك لكفايته وحزمه وحسن إدارته، ولعلمه، فله مؤلفات في الفارسية منها: رياض ناضرة المناظرين. وضع فيه قوانين الوزارة وقواعدها (٢). عمل في أول الأمر ضمن موظفي كاتب كهرخاتون زوجة السلطان محمد بن ملكشاه ثم ناب عنه في كتابتها، واستطاع أن ينظم ديوانها من حيث المرتبات وعدد الوظائف، فارتاحت كهرخاتون له، وولته كتابتها، ثم توسطت له لدى السلطان فولاه ديوان «أشراف المملكة» فارتفعت منزلته بذلك (٣)، ولما توفي ربيب الدولة بن أبي شجاع، وزير السلطان محمود بن محمد بن ملكشاه في سنة ١٢٥هـ، ولى كمال الملك الوزارة خلفاً له (٤) وكانت الحرب في تلك الأثناء قائمة بين السلطان محمود وعمه سنجر بن ملكشاه، فعمل كمال الملك على إزالة الخلاف بينهما وقال للسلطان محمود: هذا عمك وهو في مقام والدك والكبير في البيت، والرأى موافقته (٥). وتعهد بالإصلاح بينهما فوافق السلطان محمود، وسار كمال الملك إلى السلطان سنجر، وأقنعه بقبـول الصـلح وإنهاء الحرب، فاستجاب له السلطان سنجر، وبالتالي اجتمع السلطان سنجر بـابن أخيـه محمود، وتم الصلح بينهما، ثم عاد السلطان سنجر بجيشه إلى خراسان (1). وقد قتــل الــوزير كمال الملك السميرمي في سنة ١٥٥هـ، وكان آنذاك مع السلطان محمود ببغداد، حيث وثب عليه جماعة من الباطنية وقتلوه (٧). ويسروي أن هـذا الـوزير قتـل بيـد أحــد غلمــان الــوزير السلجوقي مؤيد الدين الطغرائي (^) وكان كمال الملك قد اتهم هذا الوزير بالإلحاد، فقتل نتيجة لذلك، مما أثارحقد غلمانه على كمال الملك، فعزموا على قتله انتقاماً لسيدهم، وتم لهم ذلك سنة ١٥هـ (٩).

٣- الوزير كمال الدين محمد بن الحسين الخازن: كان من أفضل من ولى الوزارة

<sup>(</sup>١) النجوم الزاهرة (٥/ ١٩٤).

<sup>(</sup>٢) الوزارة العباسية، ص ٨٢، دولة آل سلجوق، ص ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) دولة آل سلجوق، ص ٨٤ ، ٨٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ١١٥.

<sup>(</sup>٥) أخبار الدولة السلجوقية، ص ٨٨، نظام الوزارة، ص ١٥٣.

<sup>(</sup>٦) أخبارالدولة السلجوقية، ص ٨٨ ، ٩٩.

<sup>(</sup>٧) المنتظم (٩/ ٢٤٠)، دولة آل سلجوْق، ص ١٢٣.

<sup>(</sup>٨) نظام الوزارة، ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٩) وفيات الأعيان (٢/ ١٨٩).

لسلاطين السلاجقة سيرة وتدبيراً، ولي الوزارة سنة ٥٣٣هـ، للسلطان مسعود، فأخذ يعمل على إصلاح أوضاع الدولة، وإقرار العدل، وإزالة الظلم (١١)، ونجح في ذلك، يقول البنداري عنه: وأحيا معالم للملك قد دثرت، ونظم عقوداً للمصالح انتثرت، وابتدأ بكسر الجبارين، وجبر المنكسرين (٢) كان مما ساعد هذا الوزير على القيام بكثير من الإصلاحات أثناء وزارته شجاعته وجرأته في تنفيذ الأحكام، فضلاً عن عدله (٣). ويذكر ابن الجوزي أن الوزير كمال الدين الخازن لما ألغى الضرائب والمكوس التي كانت تثقل كاهل الرعية، دخل عليه رجـلان يعرضان عليه أن يدفعا له مائة ألف دينار مقابل أن يفوضهما في استخلاص الضرائب والمكوس الملغاة، فرفع أمرهما إلى السلطان، وشهر بهما في البلد مسودي الوجوه، ثم أودعهما السجن(١)، ونجح الوزير كمال الدين في ضبط وإصلاح الحالة المالية للدولة السلجوقية، فانتظم دخل الدولة، وصارت الأموال تحمل إلى خزانة السلطان بانتظام من أماكن معينة (٥). واستطاع بذكائه كشف المساوئ المالية التي كانت تتم دون علم السلطان (٦) ومنع الأمراء من التدخل في إدارة الدولة، وقرر للجيش ما يحتاج إليه من نفقات(٧)، أثار إخلاص هذا الوزير حفيظة الأمراء وكبار الموظفين الذين حد من نفوذهم، فأخذوا يتآمرون للتخلص منه قبل أن يستفحل نفوذه فاتصلوا بالأتابك قىرا سنقر حاكم أذربيجان، وأقنعوه بأن الوزير أثار السلطان مسعود عليه، فأنفذ قراسنقر إلى السلطان مسعود يطلب منه التخلص من وزيره، ويهدده بالخروج عن طاعته إذا لم يتم ذلك، فأشار الموظفون الحاقدون على الوزير على السلطان بقتله تلافياً للفتنة، فاستمع لمشورتهم (^).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) المنتظم (١٠/ ٧٨)، دولة آل سلجوق، ص ١٧٠.

<sup>(</sup>٢) نظام الوزارة، ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٣) الكامل في التاريخ، نقلاً عن نظام الوزارة، ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٤) المنتظم (١١/ ٧٩).

<sup>(</sup>٥) دولة آل سلجوق، ص ١٧٠، نظام الوزارة، ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٦)، (٧) الكامل في التاريخ، نقلاً عن نظام الوزارة، ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٨) راحة الصدور، ص ٣٣٣، ٣٣٤ نظام الوزارة، ص ١٥٩.

#### الفصل الثالث

### النظم الحربية عند السلاجقة

# المبحث الأول أسس الإدارة العسكرية السلجوقية

يعتبر الوزير السلجوقي الشهير نظام الملك الرأس المدبر لتطوير وتدعيم البنية الإدارية في مختلف المجالات، فقد ضمَّن كتابه «سياست نامه» الكثير من هذه النظم التي قام عليها بناء الإدارة العسكرية عند السلاجقة (١)، وقد أثر فكره الإداري على قادة عصره ومن جاء بعده حتى نهاية القرن الخامس الهجري، حتى عده ريجارد كوك أعظم إداري أنجبته آسيا كلها(٢)، وقد تأثرت الدولة الزنكية والأيوبية ودولة المماليك - فيما بعد- بالنظم الحربية عند السلاجقة، والأسس الإدارية، والمدارس النظامية التي سيأتي الحديث عنهـا لاحقـاً، وهـذا يعطى مفاهيم عميقة في النهوض الحضاري للأمة، بأن التأثير في الأجيال يحتاج إلى عقود من الزمن، حتى تجنى الأمة ثمارًا يانعة للجهود التي يبذلها قادتها العسكريون والسياسيون والإداريون والمفكرون والعلماء، وقد أراد الساسة السلاجقة أن تسمر الإدارة العسكرية السلجوقية، على أسس واضحة، فقـد تطلـع نظـام الملـك إلى تثبيـت تقسـيمات الوظـائف الإدارية مدنية كانت أو عسكرية وحدّر من تعدد وتداخل الألقاب بين المدنين والعسكرين؛ ولذلك تعد وفاته حداً فاصلاً لسيطرة المدنيين على المناصب الإدارية في الدولة، وبداية لتأثير العسكريين في هذه المناصب إضافة إلى مناصبهم العسكرية، فأصبح نفوذهم كبيراً في جميع أنحاء الدولة السلجوقية مما مكنهم من توجيه الأحداث والتدخل المباشر في الصراعات بين سلاطين السلاجقة وتحديد نتائجها (٢)، ومن أهم الأسس التي قامت عليها الإدارة العسكرية السلجوقية:

## أولاً: مقومات الفكر العسكري السلجوقي:

كان لدى السلاجقة فكرهم العسكري الخاص بهم والذي ميزهم عن غيرهم وأسهم

(٣) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٤٦.

<sup>(</sup>١) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٤٥ للدكتور نائف بن حمود أبو قريحة. وهذا الكتاب مرجعي الرئيسي في هذا الفصل، فجل ما فيه مختصر منه، وأصل هذا الكتاب رسالة دكتـوراه، اختصـر لنـا بهـا الباحـث جهـودًا ضخمة، فأشرت إلى ذلك للأمانة العلمية، وفضل الله واسع لي وله ولمن شارك في هذا الجهد.

في بروزهم على مسرح الأحداث قوة عسكرية ضاربة سيطرت على مناطق واسعة بقضائها على كثير من القوى التي اصطدمت بها، فقد وصف الراوندي السلاجقة بأنهم: كانوا أناساً يتازون بالتقوى والدين واليقظة وعدم الإهمال (١)، كما وصفهم الحسيني بأنهم: أقوام نفوسهم ربطت بآداب الوغى (٢) فكانت انتصاراتهم ونجاحاتهم التي حققوها في معاركهم نتيجة مقومات وأسس اتخذها السلاجقة ركائز لفكرهم العسكري، وهذا الأمر من سنن الله التي حث الرسول على المؤمنين على الأخذ بها، فمن أخذ بالأسباب وأحسن التعامل معها بأكبر قدر ممكن وصدق في توكله على الله فإن الله ينصره ويوفقه. ومن أهمها:

1- التنشئة العسكرية للأبناء: كان اهتمام سلاطين السلاجقة بالفنون العسكرية كبيراً منذ بداية أمرهم ولذلك اهتموا بتربية أبنائهم على فنون الحرب والقتال وإتقانها، ولهذا نجد جدهم الأول سلجوق، يجتهد – قدر طاقته – في تربية وتنشئة حفيديه: طغرل بك، وجغري بك تنشئة عسكرية، آتت أكلها بعد ذلك في نجاح كل منهما في قيادة السلاجقة وإدارة معاركهم ضد أعدائهم، وقد أسهمت إلى حد ما هذه التنشئة في تولي أكثر زعماء السلاجقة للقيادة العامة للجيش بل ويقاتلون بأنفسهم في أرض المعركة نظراً للتدريب المبكر لهم على ذلك، فقد غزا ميكائيل بن سلجوق بلاد الأتراك وباشر القتال بنفسه حتى استشهد في سبيل الله (۲)، ووصف البيهقي – وهو شاهد عيان – بلاء جغري بك في أرض المعركة بقوله: يا له من فارس مغوار (٤)، وكان ألب أرسلان، يجيد الرمي بالقوس الذي لم يكن يفارقه في أي مكان (٥)، كما كان ملكشاه أرمى الناس لم يخطئ قط، وأطعن الناس برمح (١)، وكان يجيد أيضاً استعمال الأسلحة جميعها مع مهارة كبيرة في ركوب الخيل (٧). فهذه الروح العسكرية المتواجبة عند أمراء السلاجقة في حروبهم على قوادهم وجندهم وكانت – بدون شك – وراء النجاحات التي حققها السلاجقة في حروبهم وعكست مهارات عسكرية مكنتهم من قيادة الجيوش في أرض المعارك، وخوض غمارها وتحقيق النصر على الأعداء في عدد من الجبهات (٨).

٢-الجهاد في سبيل الله: أعلن السلاجقة منذ بدايتهم دفاعهم عن الإسلام والذود عنه، فشكل الجهاد أساساً من الأسس المهمة في فكرهم العسكري، فقد قام جدهم الأول سلجوق – بعد اعتناقه وقبيلته الإسلام – بحماية المسلمين سكان المناطق الجاورة له من

<sup>(</sup>١) راحة الصدور، ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) أخبار الدولة السلجوقية، ص ٨. الوغى: الحرب.

<sup>(</sup>٣) العرب والأتراك، ص ٧٤، النظم الحربية، ص ٤٨.

<sup>(</sup>٥) أخبار الدولة السلجوقية، ص ٥٤.

<sup>(</sup>٧) راحة الصدور، ص ١٩٧، النظم الحربية، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٤) تاريخ البيهقي، ص ٦٢٢.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص ٧٣.

<sup>(</sup>٨) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٤٩.

غارات بني جلدته من الكفار (١)، كما استشهد ابنه ميكائيل في جهاده ضدهم (٢)، وتنطق رسالة السلاجقة للخليفة العباسي القائم بأمر الله بالتأكيد على ذلك: ولقد اجتهدنا دائماً في غزو الكفار وإعلان الجهاد <sup>(٣)</sup>. ويذكرون فيها أيضاً «وشكراً لله على ما أفاء علينا مــن فــتـح ونصر، فنشرنا عدلنا وإنصافنا على العباد وابتعدنا عن طريق الظلم والجور والفساد ونحن نرجو أن نكون في هذا الأمر قد نهجنا وفقاً لتعاليم الدين ولأمر أمير المؤمنين»(٤) وقـد قـام السلطان طغرل بك - كما مر معنا - بغزو الروم معلناً بذلك جهاده ضدهم (٥)، والذي تميز بقوة كبيرة زرعت الهلع في قلوبهم حتى أسر بعض ملوكهم وأطلقه دون فداء<sup>(١)</sup>، كما عبر السلطان ألب أرسلان نهر جيحون (٧)، مجاهداً سنة ٤٦٥هـ، وكان قد أبلي بلاء حسناً – قبل ذلك – في جهاده ضد الروم في ملاذكرد (^)سنة ٤٦٣هـ، وتؤكد خطبته قبيل نشوب المعركة بساعات روحاً جهادية متوثبة تتوق للاستشهاد في سبيل الله أو النصر، حيث يقول: أنا أحتسب عند الله نفسي، وإن سعدت بالشهادة ففي حواصل الطيور الخضر من حواصل النسور الغبُر رمسي، وإن نصرت فما أسعدني وأنا أمسى ويومى خير من أمسى (٩)، بالإضافة إلى مشاركته السابقة مع عمه طغرل بك في عمليات الجهاد(١٠٠)، واستطاع سليمان ابن قتلمش أن يضم مدينة أنطاكية إلى أملاك السلاجقة (١١)، حيث سار على خطى أبيه الذي كان قد قام بعده بحملات جهادية على كرجستان (١٢)، وديار الروم فاستولى على كثير من قلاع الروم هناك (١٣)، وإذا كان السلاجقة قد اعتراهم الضعف بعد وفاة ملكشاه سنة خمس وثمانين وأربعمائة فإن قلج أرسلان، نجح في إحراز انتصارات باهرة على البيـزنطيين، كما كان موفقاً في معاركه مع الصليبيين (١٤)، وتابع السلطان محمد بن ملكشاه مسيرة الجهاد

<sup>(</sup>١) مالك الأبصار، للعمري، نقلاً عن: النظم الحربية، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٢) الكامل في التاريخ نقلاً عن النظم الحربية، ص٥٠.

<sup>(</sup>٣)، (٤) راحة الصدور، ص ١٦٦، ١٦٧، النظم الحربية، ص ٥٠.

<sup>(</sup>٥) المنتظم (٨/ ١٦٠)، فن الحرب الإسلامي للعسلي (٣/ ٣٤٢).

<sup>(</sup>٦) فن الحرب الإسلامي (٣/ ٣٤٤)، النظم الحربية، ص ٥٠.

<sup>(</sup>٧) جيحون: نهر يصب في بحيرة خوارزم عليه مدن عديدة ويتشعب منه عدة أنهار.

 <sup>(</sup>۸) ملاذكرد: مدينة حصينة على نهر الفرات وتكتب أيضاً:ملازكرد ومنازكرد، ومنزكرت وملاسكرد، معجم البلدان (٥/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٩) تاريخ دولة آل سلجوق، ص ٤٠.

<sup>(</sup>١٠) فن الحرب (٣/ ٣٤٣)، النظم الحربية، ص ٥١.

<sup>(</sup>١١) تاريخ الخلفاء، ص ٤٢٤، النظم الحربية، ص ٥١.

<sup>(</sup>١٢) كرجستان: الإقليم المسمى الآن جورجيا وعاصمته تفليس.

<sup>(</sup>١٣) النظم الحربية، ص ٥١. (١٤) المصدر نفسه، ص ٥٠.

ضد الصليبيين وكان مهتماً بتجهيز الجيوش مرات عديدة لهذا الغرض (١)، كما اعتبر جهاده ضد الإسماعيلية وصدهم جهاداً في سبيل الله (٢)، ولم يغفل السلطان سنجر جهاده في الشرق ضد كفار الأتراك، فقام بعدة حملات عسكرية عليهم (٣) وعلى الرغم مما تعرضت له الفكرة الجهادية من بعض الفتور أثناء الصراعات بين أفراد الأسرة السلجوقية على السلطة أو مع غيرهم من الحكام، فقد ظل الجهاد في سبيل الله لدى السلاجقة يشكل ركيزة مهمة في فكرهم العسكري (٤)، فقد كان مفهوم الجهاد واضحاً في حروب السلاجقة، وعرف ذلك عنهم معاصروهم وعلى رأسهم عدد من الفقهاء وقتذاك، يقول الإمام الجويني في وصفهم: اليس بهم (أي السلاجقة) انحصار الكفار في أقاصي الديار؟ وبهم تخفق بنود الدين على الخافقين، وبهم أقيمت دعوة الحق في الحرمين (٥)، فإذا كانوا عصاماً لـدين الإســلام ووزراً للشريعة، فما القول في أقوام بذلوا في الذب عن دين الله حشاشات الأرواح وركبوا نهايات الغرر متجردين لله تعالى في الكفاح (٦).

٣- الحرص على كسب ولاء الجيش وقادته: حرص سلاطين السلاجقة على كسب ولاء جندهم لمن يرشح من أبناء الأسرة السلجوقية لاعتلاء عرش السلطنة واهتموا بهذا الأمـر اهتمامـاً كبيراً إيماناً منهم بأهمية ذلك ودوره في كفاءة السلطان الجديد وتأييد الناس له واستقرار الأحوال في عهده ونجاحه في إدارتها، فقد كان تعيين طغـرل بـك سـلطاناً علـى السـلاجقة، وقائـداً أعلـى لجيوشهم – بالرغم من أنه لم يكن الابن الأكبر لميكائيل حيث كان أخوه جغري بك أكبر منـه سـناً - بناءً على قدرته وشخصيته الأمر الذي أدى إلى التفاف الجند والقبائـل حولـه ودعمهـم لـه (٧)، فقد كان متسامحاً معهم، وعندما أراد تولية الحكم من بعده لسليمان ابن أخيه داود وزّع على الجند سبعمائة ألف دينار وثياباً وأسلحة تساوي مائتي ألف دينار استمالة لهم ولكنهم في النهاية مالوا إلى ألب أرسلان (^)، وكلُّف السلطان ألب أرسلان بعد إصابته وإحساسه بدنو أجلـه الـوزير نظام الملك بالقيام بأخذ العهود على الجند بالتأييد والمبايعة لابنه ملكشاه (٩). وتعطينا هـذه الحادثـة تصوراً لهذه الأهمية بدليل تكليف الوزير للقيام بها بنفسه، ولم يكتف السلطان بـذلك، بـل أخـذ العهود على نظام الملك، وأوصاه به كما أوصى الجند كذلك (١٠)، تأكيداً منه على ضمان ولائهم

<sup>(</sup>٢) السلاجقة في التاريخ والحضارة، ص ٥٣.

<sup>(</sup>٤) السلاجقة في التاريخ والحضارة، ص ٥٣.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص٢٣١.

<sup>(</sup>٨) المنتظم (٨/ ٢٣١).

<sup>(</sup>١) النظم الحربية، ص ٥٢.

<sup>(</sup>٣) النظم الحربية، ص ٥٢.

<sup>(</sup>٥) غياث الأمم، ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>٧) دولة السلاجقة، حسنين، ص ٣١.

<sup>(</sup>٩) المصدر نفسه (٨/ ٢٧٩)، النظم الحربية، ص ٥٥.

<sup>(</sup>١٠) وفيات الأعيان (٥/ ٢٨٣)، أخبار الدولة السلجوقية، ص ٥٥.

لابنه ملكشاه الذي ما إن تولى الحكم سنة ٦٥هـ حتى أنفق أموالاً طائلة استمال بها قلوب أمـراء العسكر والحشم (١).

٤ - الخبرة والتجرية: يذكر الماوردي (توفي ٥٠١هـ) أن انعدام الاستفادة من هذين الجانبين من الدلالات الظاهرة على ضعف الدول(٢). وعبارة الماوردي هذه مهمة وخطيرة جداً تحتاج لتأمل من قيادة الفكر والرأي والاستفادة منها ومـن التـاريخ بشـكل عـام ومـن دروسه وعبره لمن يريد النهـوض بالأمـة في هـذا العصـر، وقـد مثلـت الاستفادة مـن قِبـل السلاجقة من الخبرة والتجربة فكر عصرهم بالفعل، ولهذا استعمل بعض سلاطين السلاجقة المشورة العسكرية في أرض المعركة للاستفادة الكاملة من الخبرات المتواجدة في الجيش السلجوقي، خاصة ممن لهم خبرة ودراية واسعة في المجال الحربي، فقد ذكر البيهقي – وهو شاهد عيان - مدى الخبرة والتدريب الموجودة لدى جند السلاجقة وقادتهم (٣)، وأظهر السلطان طغرل بك اهتماماً بالنصائح التي قُدّمت له من ذوي الخبرة والتجربة الواسعة حتى بلغ به الأمر إلى طلبها منهم بنفسه (٤)، وقد كان للسلطان ألب أرسلان في بعض معاركه مجلس حرب، وقد عقد اجتماعاً مع كبار قادته قبيل معركة ملاذكرد وناقش معهم خطة المعركة. ثم بدأ بعد ذلك بخطبته المشهورة ثم عاد مرة أخرى للاجتماع بقادته بعد انتهاء خطبته في الجند، حيث بحث معهم الوسائل لتحقيق النصر على أعدائه (٥)، كما استأنس برأي فقيهه أبي نصر محمد بن عبد الملك البخاري الذي أشار عليه بالقتال يوم الجمعة بعد الزوال والخطباء على منابرهم طلباً للنصر باعتباره يدافع عن دين الله (١)، فكانت هذه المعركة خـير مثال للاستفادة الكاملة من الخبرة والتجربة العسكرية (٧٠). وبلغ من اهتمام الوزير السلجوقى نظام الملك بالخبرة أن عقد فصلاً لهـا في كتابـه يقــول فيــه: ينبغــي تــدبر الأمــور باستشارة الحكماء المسنين وذوي التجارب والأسفار (٨)، فاستشارة ذوي الخبرة والتجربة سبيل للوصول إلى الرأي الصائب (٩)، كما يسوق احترام السلاجقة للخبرة ومعرفة قيمتها بقوله: كان من عادة الملوك اليقظين أن يرعوا حرمة المسنين الجربين جوابي الآفاق... والعارفين بشئون الحرب، بأن يجعلوا لكل منهم مقاماً ومنزلة أثيرة لـديهم... وكـان إذا جـدّ

<sup>(</sup>١) المنتظم (٨/ ٢٧٧)، أخبار الدولة السلَّجوقية، ص ٥٥.

<sup>(</sup>٢) التحفة الملوكية، ص ٨٠، النظم الحربية، ص ٥٧.

<sup>(</sup>٣) تاريخ البيهقي، ص ٧٧٤، ٦٨٣. (٤) النظم الحربية، ص ٥٨.

<sup>(</sup>٥) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٥٨. (٦) تاريخ دولة آل سلجوق، ص ٤٢.

<sup>(</sup>٧) تاريخ إيران، مكاريوس، ص ١٢٤ النظم الحربية، ص ٥٨.

<sup>(</sup>۸) سياست نامه، ص ۱۲۸. (۹) المصدر نفسه، ص ١٣٠.

طارئ عدواني وحربي يتخذون التدابير كلها مع من مارسوا الحروب، ولهم فيها خبرات وتجارب كثيرة فيأتي الأمر موافقاً للهدف المرسوم، وكانوا إذا ما نشبت الحرب يرسلون إليها من خاض غمار المعارك الكثيرة، وهزم الجيوش العديدة واحتل القلاع، وذاع اسمه في العالم باسم الرجل الشجاع، وكانوا على الرغم من كل هذا يرسلون شخصاً مسناً ممن جابوا البلاد من ذوي الخبرات لتجنب الوقوع في الخطأ (۱).

0 - الإخلاص والمتضحية: عندما أراد الخليفة العباسي القائم بأمر الله البقاء في معسكر السلطان طغرل بك والخروج معه للقتال قال السلطان: الله الله! ما هذا مما يجوز أن يكون مثله، ونحن الذي يصلح للحرب والسفر والتهجم والخطر، دون أمير المؤمنين، وإذا خرج بنفسه فأي حكم لنا وأي خدمة تقع منا، وامتنع أن يجيبه إلى ذلك (٢)، وفي ذلك دلالة على إخلاص السلطان في حماية الخليفة من خطر المعركة، كما تمتع بعض قواد السلاجقة كذلك بإخلاص نادر وصل إلى حد التضحية بأنفسهم في سبيل خدمة السلطان وحمايته فعندما هجم قاتل السلطان ألب أرسلان عليه، كان سعد الدولة كوهرائين (٣)، شحنة بغداد واقفاً في خدمة السلطان فرمى بنفسه على السلطان يريد حمايته فأصابه هو أيضاً جرح، ولكنه لم يكن مميتاً (١٤).

7-الحيطة والحذر والمتابعة: عمد السلاجقة إلى وضع الحيطة والحذر نصب أعينهم، فقد ظل طغرل بك بعد انسحابه من فراوة (٥)، أمام الغزنويين مستعداً للحرب أياماً فلم يخلع حذاءه، ولم ينزع عنه الزرد وكان يتوسد درعه حين ينام، وإذا كان حال قائد هذه الجماعة على هذا النحو فمن اليسير معرفة حال الآخرين (٢)، وعندما هزم السلاجقة جيش مسعود الغزنوي، لم يُنزل - أي داود قائد السلاجقة - عسكره ثلاثة أيام عن ظهور دوابهم لا يفارقونها إلا لما بد لهم منه من مأكول ومشروب وغير ذلك (٧)، مما يدل على اتخاذه الحذر والاحتياط من عودة العدو إليهم، وبات جند السلاجقة على ظهور خيلهم أثناء حصارهم للدينة مريم نشين في عهد السلطان ألب أرسلان (٨)، وعندما أحضر رسول ملك الروم الجزية أخذه نظام الملك معه إلى كاشغر (٩)، حيث أذن له هناك في العودة إلى بلاده وقال:

<sup>(</sup>١) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٥٩.

<sup>(</sup>٢) المنتظم (٨/ ٢٠٨) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٦٠.

<sup>(</sup>٣) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٦٠. (٤) راحة الصدور، ص ١٩١.

<sup>(</sup>٥) فراوة: مدينة في إقليم جرجان يعتقد أنها تطابق قزل أروات الحديثة.

<sup>(</sup>٦) تاريخ البيهقي، ص ٦٦٨.

<sup>(</sup>٧) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية، ص ٦١. (٨) أخبار الدولة السلجوقية، ص ٣٦.

<sup>(</sup>٩) كاشغر: مدينة في إقليم سيجون قرب بلاساغن، بلدان الخلافة، ص ٥٣٠.

أحب أن يذكر عنا في التواريخ أن ملك الروم حمل الجزية وأوصلها إلى باب كاشغر؛ لينهي إلى صاحبه سعة ملك السلطان ليعظم خوفه منه ولا يحدث نفسه بخلاف الطاعـة (١)، وهـذا احتياط من جانب الوزير السلجوقي بإظهار عظمة سلطان السلاجقة وسعة بلادهم لرسول ملك الروم (٢)، وكان السلاجقة يرون ضرورة المتابعـة لأحـوال الحـرس والخفـر والبـوابين ومعرفتهم جميعاً والاطلاع على أحوالهم سراً وعلانية، لأنهم أسرع انخداعاً بالمال والإغراء (٢)، وإذا ما شوهد بينهم غريب فينبغى السؤال عنه والتأكد منه، ويجب أن يراقبوا ويتأكد منهم ويوضعوا تحت الإشراف المباشر كل ليلة عندما يتسلمون واجباتهم، وينبغى عدم إغفال هذا الأمر ليلاً أو نهاراً لأنه دقيق جداً (١). ويرى نظام الملك الوزير السلجوقي أن على السلاطين تحري أخبار الجيش فيقول: على الملوك أن يتحروا أحوال الرعية والجيش، وكل بعيد وقريب وأن يعرفوا كل كبيرة وصغيرة في المملكة <sup>(٥)</sup>.

٧- العلاقة بين الجند وقادتهم والتدرج في الرتب العسكرية: اتخذ السلاجقة من التنظيم الدقيق للعلاقة بين الجند وقادتهم واحترام التدرج في الرتب العسكرية وربط ذلك بمبدأ الشواب والعقاب أساساً من أسس فكرهم العسكري، ويفصّل الوزير السلجوقي الشهير نظام الملك هذا التنظيم قائلاً: إن تكن للجند حاجمة ما ينبغي أن تُطلب بالسنة قادتهم ورؤسائهم؛ لأنهم إن أجيبوا إلى ذلك إجابة حسنة يكونوا قد توصلوا إلى احتياجاتهم بانفسهم ويكسبوا احترام أفرادهم؛ لأنهم طلبوا ما يحتاجون بأنفسهم فنالوه دون حاجـة إلى وسـاطة تـذهب بـاحترامهم لـو لجأوا إليها. فإذا ما تطاول جندي على قائده ولم يحترمه أو يـرع حرمتـه، بـل تجـاوز حـده يجـب أن يعاقب كيما يمتاز الرئيس عن المرءوس(٢). وهذا النظام هو القائم إلى الآن في العالم.

٨- الجمع بين الرأي والتدبير والقوة العسكرية: كان الفكر العسكري السلجوقي يعتمد على الرأي الصائب والحكم السديد بجانب استخدام القوة (٧٠)، ولـذلك يـرى بعـض المؤرخين أن السلطانين السلجوقيين الأول والثاني، طغرل بك وألب أرسلان تميزا بأنهما فاتحان عسكريان، أما خلفهما ملكشاه فمهمته كانت تنظيم إدارة الدولة، ولـدي الحاجـة إلى توسيعها كان يلجأ إلى العمليات العسكرية وإلى الوسائل الدبلوماسية أيضاً (^)، وهو أمر

(۳) سیاست نامه، ص ۱۶۸.

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية، ص ٦٢. (٢) النظم الحربية، ص ٦٢.

<sup>(</sup>٤) النظم الحربية، ص ٦٢.

<sup>(</sup>٥) سياست نامه، ص ١٠٠، النظم الحربية، ص ٦٢.

<sup>(</sup>٦) سياست نامه، ص ١٦٣، النظم الحربية، ص ٦٣.

<sup>(</sup>٧) سياست نامه، ص ٢٠٠، النظم الحربية، ص ٦٤.

<sup>(</sup>٨) الشرق الإسلامي في العصر الوسيط، ص ٣٥٦.

طبيعي في نشأة الدولة في أن يعتمد مؤسسوها على القوة والغلبة ثم يأتي خلفاؤهم، فيعتنون بالإدارة وإعادة ترتيب الأولويات فيها، مما يؤكد أن السلاجقة كانوا رجال حرب وإدارة وحسن تدبير بحق في تلك الفترة (١). وكان الوزير نظام الملك يقـول: إن المشـورة في الأمـور من قوة الرأي، خاصة إذا كانت الاستشارة لمن هم على قدر كبير من الخبرة وسعة التجربة وصولاً إلى الرأي الصائب الذي يتحتم العمل على أساسه (٢)، كما يؤكد الوزير السلجوقي أن انعدام الشوري ومناقشة الآراء المختلفة والاستبداد بالرأي من الدلالات الواضحة على ضعفه وعدم جدوي العمل به <sup>(٣)</sup>، وكانت نصيحة نظام الملـك لسـلطانه في مجـال سياسـة الأعداء أن يحارب الأعداء حرباً تترك باب الصلح مفتوحاً، وأن يصالحهم صلحاً لا يوصد باب الحرب، وأن يوطد علاقاته مع الصديق والعدو بنحو يمكنه من أن يفصم عراها، أو يعيد بناءها أتى يشاء(٤). وهي قاعدة مهمة في الفكر العسكري تنم عن رأي خبير في سياسة الحروب وإدارة الدول لا يقل حصافة وسداداً عن أي فكر حديث حصيف (٥)، والعبارة السابقة قريبة لدرجة كبيرة من القاعدة التي تقول: لا صداقات دائمة ولا عـداوات دائمـة وإنما مصالح دائمة. ونحن نوجه كلمة المصالح إلى مصالح الإسلام، وكان من بين النصائح التي قدمها الغزالي لسلطانه محمد بن ملكشاه قوله: إنه مهما أمكنك الأمور بالرفق واللطف فلا تعملها بالشدة والعنف (٦)، ويقول أيضاً: وترتيب الوزراء مهما أمكنهم أن يحاربوا بالكتب فليحاربوا فإن لم تتأت الأمور بالاحتيال والتدبير فليجتهدوا في تأتيها بعطاء الأموال وبذل الصلات والنوال (٧)، فإنه من رأيه عدم التسرع في الأمور لأنه: قد يمكن قتل الأحياء ولا يمكن إحياء القتلى (٨) فهو ينصح بالتدرج في ذلك والبدء أولاً بإعمال الـرأي والفكـر في أفضل الوسائل للعمل بها، وجعل استخدام القوة والعنف آخـر الحلـول تطبيقـاً وفي ذلـك حفاظ على قدرات الدولة من أن تهدر في أمور يمكن العمل على حلها بالرأي والتدبير دون الحاجـة إلى تسـير الجيـوش وإرهـاق الدولـة ببـاهظ تكاليفهـا (٩)، لأن الحـرب في سـائر الأحوال تفنى ذخائر الأموال وفيها تبـذل كـرائم النفـوس ومصـونات الأرواح (١٠٠. فكـان من أسس الفكر عند السلاجقة سلاطين ووزراء وعلماء الجمع بين الرأي والتدبير والتدرج في استخدام القوة العسكرية واستعمال كل منها في الموقف الذي يلائمه،

(۲) سیاست نامه، ص ۱۲۹، ۱۳۰.

<sup>(</sup>١) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٦٤.

<sup>(</sup>٣) النظم الحربية، ص ٦٥.

<sup>(</sup>٤) سياست نامه، ص ٢٩٨، ٢٩٩، النظم الحربية، ص ٦٥. (٥) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٦٥.

<sup>(</sup>٦) التبر المسبوك في نصيحة الملوك، ص ١٣٨. (٧)، (٨) المصدر نفسه، ص ٢٧٨، ٢٧٩.

<sup>(</sup>١٠) التبر المسبوك في نصيحة الملوك، ص ٢٧٨.

<sup>(</sup>٩) النظم الحربية، ص ٦٦.

#### ثانياً: الاعتماد على أجناس مختلفة:

اعتمد السلاجقة في جيشهم على أجناس مختلفة من الأتراك وجميع الطوائف المتمثلة في القبائل التركمانية والأكراد والديلم والعرب والفرس وغيرهم من الأجناس الأخرى، وكان التركمان هم العنصر المهم فيه يليهم الأكراد ثم المماليك المتمرسون على القتال وخوض المعارك (٢). ويؤكد الوزير السلجوقي نظام الملك ذلك في حديثه عن الرهائن ووجـوب أخذهم من أمراء العرب والأكراد والديالمة والروم وغيرهم (٣)، مما يؤكم حقيقة اعتماد السلاجقة على عدد كبير من الأجناس والشعوب، ويضيف أنه: ينبغى أن يؤسس الجيش من كل جنس وملَّة وأن يرابط بالقصر ألفا رجل من الديلم وخراسان يحتفظ بالموجود منهم الآن ثم يهيأ الباقي بعد ذلك. ولا ضير في أن يكون بعض هؤلاء من الكرجيين (١)، وشبانكاريي فارس (٥)، لأنهم قوم طيبون لا غبار عليهم (٦)، ويضرب مثالاً على نجاح ذلك بجيش محمود الغزنوي المكون من أجناس عدة، ففيه الـترك والخراسانيون والعرب والهنود والغوريون والديلم (٧)، ويدافع الوزير السلجوقي عن تأييده لتعدد الأجناس بـأن: اتخاذ الجيش من جنس واحد مدعاة لظهور الأخطار والتخريب والفساد، وعدم الجدية والبلاء في الحرب<sup>(۸)</sup>. وتكمن خطورة الاعتماد على جنس واحد في انعدام التنافس بين أفراد الجيش في مجال الخدمة العسكرية (٩) أما في حالة التعدد في الأجناس فإن كل جنس منهم يقاتل في المعارك والحروب، ببسالة ومضاء حفاظاً على سمعته وخوف العار والهزيمة، وكي لا يقول أحد بأن الجنود من الجنس الفلاني وهنوا في القتال وتقاعسوا، وكان كل فريـق في القتــال يُبلــي بــلاء حسناً ويبذل غاية جهده إظهاراً لقدرته وتفوقه على الآخرين، ولما كانت قاعدة اختيار المحاربين تتم على ذلك النحو، فقد كانوا جميعهم جادين مستبسلين وطلاب سمعة وشهرة، ولا جرم أنهم إذا ما هرعوا إلى السلاح لم يكونوا يتراجعون قبل أن يهزموا الجيش المعادي وينتصروا عليه (١٠). وهناك فائدة مهمة كان السلاجقة يضعونها بعين الاعتبار في اتخاذ

<sup>(</sup>٢) السلاجقة في التاريخ والحضارة، ص ٦٩.

<sup>(</sup>١) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٦٦.

<sup>(</sup>٣) سياست نامه، ص ١٤٢.

<sup>(</sup>٤) الكرجيين: نسبة إلى إقليم كرجستان في جورجيا حالياً.

<sup>(</sup>٥) شبانكاريي فارس: نسبة إلى قرية من قرى إقليم فارس.

<sup>(</sup>٦) سياست نامه، ص ١٤٠، النظم الحربية، ص ٦٩.

<sup>(</sup>۷) سیاست نامه، ص ۱٤٠. (۸) النظم الحربیة، ص ۷۰.

<sup>(</sup>٩) الحضارة الإسلامية، أحمد عبد الرازق ص ١٨٩.

<sup>(</sup>١٠) سياست نامه، ص ١٤١، ١٤١، النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٧٠.

الجيش من أجناس مختلفة وقبائل شتى وهي ألا يتهيأ لهم الاتفاق على رأي واحد في الخلاف(١).

## ثالثاً: زيادة عدد أفراد الفرق العسكرية:

كان حرص سلاطين السلاجقة واضحاً على زيادة عدد أفراد الفرق العسكرية وعدم الاستغناء عن أي فرقة منها - إلا في حالات نادرة جداً - حتى كان حجم الجيش السلجوقي الكبير عددياً مجالاً رحباً لافتخار السلاطين على أعـدائهم وتهديـدهم بـه، وقـد واجه نظام الملك الدعوة المناوئة له والتي تقول بعدم الحاجة إلى الأعداد الكبيرة للفرق العسكرية السلجوقية احتجاجاً بالتوفير وعدم قوة الأعداء متهماً من يقف وراء هذه الدعوة بالسعى لتدمير الدولة فكان مما قاله: لقد ادعى، لهذا، أن لا حاجة لأربعمائة ألف رجل لهم رواتب في الدولة، وأنه يجب أن يكتفي بسبعين ألف فارس يُدَّخرون لما قد يطرأ من أحـداث ومهام، فبهذا تسترد الدولة جرايات الجند الآخرين غير السبعين ألفاً ورواتبهم، فتؤمَّن لخزانة الدولة في كل سنة بضعة ألف ألف دينار، بالذهب والمال في مدة يسيرة <sup>(٢)</sup>. ثم يقول مخاطبـاً السلطان :.. إن يكن لديك أربعمائة ألف رجل، فليس من شك في أن تستحوذ على خراسان وما وراء النهر إلى حدود كاشغر، لقد كنت أطمح أن يكون لك سبعمائة ألف رجل بدلاً من هذه الأربعمائة ألف، فلو كان رجالك أكثر لحزت غزنين والسند والهند وكل تركستان والصين.. ولكانت لك ثمة أشياء في المغرب والشام.. ولحطت لك الروم عصا الطاعة. إن عدد ولايات كل ملك رهن بعدد جيشه، تكثر بكثرته وتقل بقلته، وكلما قبل عدد الجيش تناقص عدد الولايات، وبالعكس (٣). إن تعليمات هذا الوزير السلجوقي وفلسفته في إدارة الدولة وتركيزه على قوتها العسكرية يجعلنا نضعه باطمئنان في مصاف قادة الفكر السياسي في الحضارة الإسلامية ونظمها الحربية، بل إن نصائحه لسلطانه تـوحى لنا بأننا ننصت إلى أحد قواد، بل علماء، الحرب الحديثة (٤).

## رابعاً: التقسيم العشري:

قسم السلاجقة قادتهم العسكريين بشكل هرمي ابتداء من كبار القادة أمراء المائة مروراً بأمراء الطبلخاناه ثم العشرات فالخمسات وهي أقل من هذه الدرجات، فهناك في المصادر ما يؤكد نسبة هذا التقسيم للسلاجقة، فقد قدم الوزير السلجوقي نظام الملك للخليفة العباسي

<sup>(</sup>١) كتاب الإشارة، للمرادى، ص ١٢٥، النظم الحربية، ص ٧٠.

<sup>(</sup>٢) سياست نامه، ص ٢٠٩، النظم الحربية، ص ٧٣.

<sup>(</sup>٣) النظم الحربية، ص ٧٣. (٤) المصدر نفسه، ص ٧٥.

أمراء الجيش في عهد ملكشاه واحداً بعد الآخر قائلاً للخليفة في تقديمه لهؤلاء الأمراء: هذا العبد الخادم فلان بن فلان ولايته كذا وعسكره كذا وذلك الأمير يقبّل الأرض وكانوا أكثر من أربعين أميراً (١)، وترتبط الإمرة في هذا التقسيم بشكل وثيق بعدد الجند تحت قيادة كمل منهم فهناك:

1- أمراء المئين مقدمو الألوف: ويطلق على أحدهم أمير مائة وتقترن عادة بلقب مقدم ألف، والمقصود بهذه التسمية المركبة مرتبة واحدة يكون في خدمة حاملها مائة مملوك، ويقع تحت قيادته في الحرب ألف أو ألوف من الجند وربما زاد العدد عن ذلك، وهي أعلى مراتب الأمراء، من عهد السلاجقة إلى المماليك بمصر ومنهم أصحاب المناصب العليا في الدولة (٢).

٧- أمراء الطبلخاناه: يرتبط اسم هذه الطبقة بأن لهم الحق في دق الطبول وغيرها في المواكب الرسمية، تشريفاً لهم، كما يفعل السلطان وأمراء المئين ولكن بصورة مصغرة، ويتزعم كل منهم أربعين فارساً يزيد بعضهم على ذلك إلى سبعين وثمانين فارساً فيكون في خدمته ما يساوي هذا العدد ويطلق عليهم – نتيجة لذلك – أمراء سبعين أو ثمانين، ولا تكون هذه الرتبة لمن كانت إمرته على أقل من أربعين، وأمراء هذه الطبقة تحت قيادة أمراء المئين فكان جندهم – تبعاً لذلك – أقل منهم، وكان عدد أمراء الطبلخاناه أكثر من أمراء المئين، ومن أمراء الطبلخاناه يكون أكابر الولاة (٣).

٣- أمراء العشرات: ربما كان منهم من له أكثر عدداً من ذلك إلى أقل من الأربعين، ومع ذلك يُعد في أمراء العشرات ومنهم صغار الولاة (٤).

3- أمراء الخمسات: وكان عددهم قليلاً وأكثرهم من أولاد الأمراء المتوفين، تعطى للواحد منهم هذه الرتبة رعاية لسلفه، فكانوا يعتبرون كأكابر الأجناد (٥). أما عن أصل هذا التقسيم العشري فيبدو أن الرأي القائل بأن السلاجقة نقلوه من أوطانهم الأولى هو الأقرب (٢)، فقد كان معروفاً -فيما يبدو - لدى إحدى قبائل التركمان حيث قام زعيمها باستدعاء أصحاب المئات والعشرات استعداداً للحرب (٧)، فاستفاد السلاجقة بعد ذلك من هذا النظام فطبقوه في جيوشهم وأصبح أحد أسس تقسيماتها، شم شاع هذا التقسيم في

<sup>(</sup>١) المنتظم (٩/ ٣٥)، تاريخ دولة آل سلجوق، ص ٧٩.

<sup>(</sup>٢) الخطط (٢/ ٢١٥، ٢١٦)، جيش مصر، ص ٢٧.

<sup>(</sup>٣، ٤) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٧٧.

<sup>(</sup>٥) جيش مصر، ص ٢٧، ٢٨، تاريخ السلاجقةص ٢٩٣.

<sup>(</sup>٦)، (٧) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٧٨.

الجيوش بعدهم، فيذكر المقريزي أن جنكيز خان: رتب لعساكره أمراء وجعلهم أمراء ألـوف وأمراء مئين وأمراء عشرات (١)وعمل به المماليك في مصر بعد ذلك (١).

خامساً: الإقطاع العسكري: ينقسم الإقطاع إلى قسمين هما:

١-إقطاع تمليك.

 ٢- إقطاع استغلال (٣)، ومن هذا النوع ما أطلق عليه بعض الباحثين الإقطاع العسكري أو الحربي، وذكر الماوردي في حديثه عن إقطاع الاستغلال أن «أهل الجيش هم أخص الناس بجواز الإقطاع» (٤)، ويُعد قـدوم السـلاجقة علامـة مهمـة في تـاريخ امـتلاك الأرض نظريـاً وعملياً، فلم يصبح السلطان مجرد حاكم للناس بل أصبح يتمتع بحقوق الملكية للأراضي التي يحكمها (٥)، فقد جرت العادة أن يقوم السلطان بالصرف على شئون الدولة من الإيرادات التي ترد من الولايات التابعة لها والخاضعة لسلطانها، وكمان على رأس ذلك مصروفات الجيش والإنفاق على شئونه المختلفة فضلاً عن مرتبات الجند، فلما كان عهـد السـلطان ملكشاه قام وزيره نظام الملك بتعميم نظام الإقطاع في جميع أنحاء الدولة السلجوقية وذلك بتوزيع ولايات الدولة على شكل إقطاعات للأمراء والجند للاستفادة منها عوضاً عن إعطائهم المرتبات النقدية (١)، فكان صاحب الإقطاع يستفيد منه مادياً مقابل تجهيزه لجنده الذين يشارك بهم في الجيش السلجوقي عند الاستفار للحرب (٧)، ولم يكن هذا التنظيم يتعارض مع الملكية الفردية أو يمسها لأنه كان يتعلق بخراج الأرض دون الأرض نفسـها (^^). ويعتبر كثير من المؤرخين هذا الوزير السلجوقي أول من قــام بتوزيــع الإقطاعــات (٩)، وقــد عارض بعض المؤرخين ذلك (١٠٠)، ويبدو أنه بالإمكان الاطمئنان إلى الرأي القائل إن الإقطاع العسكري قد وجد قبل السلاجقة وأصبح عاماً شاملاً منذ مطلع العصر السلجوقي، حيث أعطاه الوزير السلجوقي نظام الملك شكله النهائي وأقامه في مناطق لم يوجـد بهـا مـن قبل (١١)، مستفيداً من تجارب الدول التي سبقته خاصة الدولة البويهية بدليل إدخالـه بعـض

(٥) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٧٩.

(٧) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٧٩.

<sup>(</sup>١) الخطط (٢/ ٢٢١)، النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٧٨.

<sup>(</sup>٢) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٧٨.

<sup>(</sup>٣) الأحكام السلطانية، ص ١٩٠ – ١٩٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ١٩٥.

<sup>(</sup>٦) تاريخ دولة آل سلجوق، ص ٦٠.

<sup>(</sup>٨) السلاجقة في التاريخ والحضارة، ص ٢٠١.

<sup>(</sup>١٠) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٨٠.

<sup>(</sup>١١) السلاجقة في التاريخ والحضارة، ص ٨٣.

<sup>(</sup>٩) أخبار الدولة السلجوقية، ص ٦٨.

الإصلاحات بهدف تجنب المساوئ التي أسفر عنها تطبيق هذا النظام في العهد البويهي (١). فكانت المحصلة النهائية لذلك أن تميَّز الإقطاع العسكري عند السلاجقة بخصائص، وضوابط خاصة جعلت له كياناً مستقلاً عن غيره من الأنظمة التي سبقته، وسنعرض لدراسة هذه الخصائص فيما يلى:

١- خصائص الإقطاع عند السلاجقة: اهتم الوزير السلجوقي نظام الملك بالإقطاع اهتماماً بالغاً يدل عليه إفراده الفصل الخامس في كتابه في المستقطعين والتحقق من معاملتهم للرعية، حيث وضع فيه القواعد المعترة في العلاقة بين صاحب الإقطاع ومن يعملون عنده، والعقوبات اللازمة في حقه في حالة قسوته عليهم، فيقول في ذلك: ليعلم المستقطعون أن لا شأن لهم على الرعايا سوى تحصيل الأموال المستحقة عليهم بالحسني على أن يكونوا بعد ذلك آمنين على أنفسهم وأموالهم ونسائهم وأبنائهم وضياعهم وما يملكون، دون أن يكون لأصحاب الإقطاعات عليهم من سبيل أو يمنعوهم من الذهاب إلى القصر، لبسط أحوالهم بأنفسهم إذا ما رغبوا في ذلك، أما من لا يلتزم بهذا، أو يتقيد، فينبغي الضرب على يده، ونزع إقطاعاته منه، ومجازاته؛ ليكون عبرة للآخرين، على أصـحاب الإقطاعـات أن يعلمـوا أيضاً، أن الملك والرعية جميعاً في حقيقة الأمر، للسلطان وعليهم وعلى الولاة، وهم رؤساء ومسئولون، أن يعاملوا الناس معاملة الملك للرعية ليحظوا بتأييده، وقبوله، ويسلموا من عقابه، وينجوا من عذاب الآخرة (٢) ويرى نظام الملك أنه يجب إطلاق أيدى أصحاب الإقطاع في إقطاعاتهم، ولكن بنظام معلوم، والتأكيد عليهم -في حالة غياب أحد الجند بوفاته أو لسبب آخر - الإعلان عن ذلك وعدم كتمانه، وهو إجراء لا يختلف كثيراً عن الأنظمة الحديثة في هذا الجال. ويذكر كذلك وجوب بث العيون والجواسيس على أصحاب الإقطاع للتعرف على أحوالهم مخافة خروجهم عن طاعة السلطان (٣)، ولـذلك ينبغي استبدال المستقطعين كل سنتين أو ثلاث قبل أن يثبتوا أقدامهم ويحصنوا أنفسهم، أو يصبحوا مبعث قلق، وحتى يحسنوا معاملة الناس وتظل الولاية عامرة (٤). وفي حالـة وصـول أخبـار عن خراب في ناحية من النواحي يرسل أحد الثقات إليها - دون علم أحد بمهمته - فيقيم فيها الفترة اللازمة لاستطلاع أحوالها والاستماع لما يقـال عـن صـاحب الإقطـاع والعـودة بحقيقة الحال للتصرف على أساسها (٥)، وذلك نوع من إحكام الرقابة الإدارية على الولاة

<sup>(</sup>۲) سیاست نامه، ص ۲۷.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٧٦.

<sup>(</sup>١) النظم الحربية، ص ٨٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ١١١.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص ١٧٤.

والقواد وهو إجراء مشهور عند العباسيين من قبل وما زالت له نظائر في الأنظمة الحديثة (١). ومن المعروف أن كبار القادة كانوا يمنحون إقطاعات بدلاً من الرواتب بصفة عامة (٢).

٢- عوامل التوسع في الإقطاع العسكري: يرى بعض المؤرخين أن الوزير السلجوقي نظام الملك في تطبيقه لنظام الإقطاع أراد توطين القبائل المختلفة العناصر التي تكون منها الجيش السلجوقي حتى تستقر وترتبط بالأرض المقطعة (٣)، ويمكن تلخيص عوامل التوسع في الإقطاع العسكري فيما يلي:

- صعوبة تحصيل الأموال من ولايات الدولة.
- كثرة الأعباء المالية على خزانة الدولة والرغبة في تخفيفها.
  - اتساع الدولة وصعوبة السيطرة عليها.
  - الرغبة في عمارة الأرض والمحافظة عليها.
  - توطين قبائل الجيش السلجوقي واستقرارها<sup>(١)</sup>.

وعندما قام الحكام والموظفون بنهب الأموال من الفلاحين اضطر هؤلاء إلى ترك أراضيهم، ذلك أن المسئولين كانوا يجمعون الضرائب قبل حصاد المحصول وليس بعده، كما هو معروف، بالإضافة إلى المعاملة السيئة التي يتعرض لها الفلاحون من قبل الإقطاعيين وممثليهم وإخضاعهم للسخرة مما اضطر نظام الملك وزير السلطان ملكشاه أن يسعى إلى إيجاد تحديد دقيق لحقوق وواجبات أصحاب الإقطاع (٥)، ويبدو أن الأمر في الاستفادة من نظام الإقطاع من عدمها يتعلق بمدى المتابعة الدقيقة له من قبل المسئولين عنه، لأن استعراض القواعد التي حددها الوزير السلجوقي نظام الملك للإقطاع في مختلف الجوانب يدل على مدى كفاءتها في تحقيق الاستفادة من هذا النظام، وهو ما حدث بالفعل في بداية تطبيق السلاجقة لنظام الإقطاع بفضل المتابعة له، ثم بدأت عوامل الفساد تدخل فيه، فبرزت سلبياته بشكل واضح حتى أصبح عبئاً على الدولة وسبباً في تفكك أجزائها(١٠).

٣- موقف العلماء من الإقطاع: أثار الخوف المتزايد على الأرض اهتمام العديد من العلماء، فعبر الغزالي عن عدم رضاه عن الفوضى في الريف، لأنه لا يمكن أن يكون تقدم دون أن يكون هناك عدل، وأن الدولة لن تزدهر في ظل الظلم والطغيان، وسيضطر الفلاحون لترك أراضيهم معطياً أمثلة عدة للازدهار الذي وجد في العصر الساساني في ظل

<sup>(</sup>١) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٨٥.

<sup>(</sup>٢) راحة الصدور، ص ٥٠١، النظم الحربية، ص ٨٥.

<sup>(</sup>٣) تاريخ العراق في العصر السلجوقي، حسين أمين، ص ٢١٠. ﴿ ٤) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٨٩.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص ٩٠.

الحكام العادلين، وأن الحكام مسئولون عن سوء تصرفات موظفيهم ضد رعاياهم (1) ويقول: عمارة البلاد بالعدل في العباد (٢) يعقد الغزالي فصلاً كاملاً عن كيفية التعامل مع الحكام الظالمين (٦) ويحذر من الدخول عليهم وأخذ الأموال منهم والتي يعتبرها حراماً لأنها مجموعة من الخراج المضروب على المسلمين (3) بالرغم من علاقته بالسلطان السلجوقي محمد بن ملكشاه حيث ألف كتابه: التبر المسبوك، وفيه يخاطب السلطان مذكراً إياه بنعم الله مضمناً إياه نصائح من أهمها الالتزام بالعدل (٥) ولم يكن الغزالي الوحيد الذي وقف في وجه الظلم ضد الفلاحين بل وافقه مجموعة من العلماء كنجم الدين الرازي والإمام السبكي من جاءوا بعده، وبإزاء ذلك كله يذكر الماوردي موقفه من إقطاع الجند بقوله عنهم: إن أهل الجيش هم أخص الناس بجواز الإقطاع، لأن لهم أرزاقاً مقدرة تصرف إليهم مصرف الجيش هم أخص الناس بجواز الإقطاع، لأن لهم أرزاقاً مقدرة تصرف إليهم مصرف الفرق بينه وبين آراء العلماء الآخرين أن موقفه يبدو مؤيداً للإقطاع العسكري بينما والفرق بينه وبين آراء العلماء الآخرين أن موقفه يبدو مؤيداً للإقطاع العسكري بينما يعارض بعض العلماء السلبيات التي أفرزها تطبيق هذا النظام (٧).

# سادساً: الرهائن:

قامت فكرة أخذ الرهائن عند السلاجقة من الأمراء بمختلف أجناسهم ومن أصحاب الإقطاع -خاصة من الداخلين في طاعة الدولة حديثاً - ضماناً للولاء والطاعة (١٠ للسلطان السلجوقي، فإذا ما حدَّث هؤلاء أنفسهم بالعصيان كان التلويح لهم بقتل رهائنهم الذين كانوا من ذوي القربي لهم، بالإضافة إلى الاستفادة من وجود هؤلاء الرهائن في القيام بمهمات البلاط السلطاني، وقد دخل هذا النظام عند السلاجقة حيّز التنفيذ منذ بداية دولتهم، كواحد من النظم التي جلبها السلاجقة معهم من أوطانهم الأولى، حيث كان هذا النظام سائداً لدى بعض القبائل التركية قبل دخولهم الإسلام، ومن خلال الدراسة لهذا الموضع في التراث السلجوقي نستنتج بعض الضوابط التي قام عليها نظام الرهائن عندهم والتي منها:

- أخذ الرهائن على الأمراء من الأجناس المختلفة ممن دخلوا في طاعة السلاجقة.
  - أن تكون الرهينة من ذوي القربي لهؤلاء الأمراء ابناً أو أخاً ومن في حكمهم.

<sup>(</sup>١) التبر المسبوك في نصيحة الملوك، ص ١٠٨ – ١٧١، ١٧١ – ٢٨١.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه، ص ۱۸٦.

<sup>(</sup>٣) (٤) إحياء علوم الدين (٢/ ١٤٢ – ١٥٢).

<sup>(</sup>٦) الأحكام السلطانية، ص ١٩٥.

<sup>(</sup>٨) المصدر نفسه، ص ٩٣.

<sup>(</sup>٥) التبر المسبوك، ص ٩٢، ٩٣، ١٠٧، ١٢٩.

<sup>(</sup>٧) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٩٣.

۲۳.

- ألا يقل عدد الرهائن عن خمسمائة.
- أن تتم عملية استبدالهم سنوياً بآخرين غيرهم.
- أن يتم الاحتفاظ بالرهائن حتى وصول البدلاء إلى القصر.
- تقديم أصحاب الإقطاع خمسمائة رجل منهم ليقيموا في البلاط السلطاني.
- اختيار ألف من أبناء التركمان غلماناً في القصر يقومون مقام الرهائن ضماناً للولاء<sup>(۱)</sup>.

### سابعاً: الإعداد المعنوي للجيش:

اعتبر السلاجقة حروبهم جهاداً في سبيل الله كما سبقت الإشارة إليه في الفكر العسكري؛ مما شكل عاملاً بارزاً في رفع الروح المعنوية لديهم، وتُعد معركة ملاذكرد خير مثال لارتفاع الروح المعنوية لدى جند السلاجقة، فقد برزت غيرتهم على الإسلام فاستماتوا في القتال بحماس شديد حتى النصر (٢). ولم يكن أثر الجانب المعنوي خافيـاً علـى الوزير السلجوقي نظام الملك فكان يعطيه حقه من الاهتمام في مواضع متعددة، فعندما خاف السلطان ألب أرسلان من قتلمش السلجوقي بعد خروجه عن طاعته ثبته الوزير نظام الملك ورفع من روحه المعنوية قائلاً: قـد جعلـت لـك مـن خراسـان جنـداً ينصـرونك ولا يخذلونك ويرمون ذلك بسهام لا تخطئ، وهم العلماء والزهاد، فقد جعلتهم بالإحسان إليهم من أعظم أعوانك (٣) وجاء في رواية ابن كثير:.. لا تخف فإني قد استدمت لك جنداً ما بارزوا عسكراً إلا كسروه كائناً ما كان.. جند يدعون لك وينصرونك بالتوجه في صلواتهم وخلواتهم وهم العلماء والفقراء والصلحاء (٤). فكان نظام الملك يرى أن الانتصار المتكرر يعمل على بث روح النصر في نفوس الجند دائماً (٥)، وينصح الغزالي سلطانه محمد بن ملكشاه بالعمل على إطلاق الأسرى من الجند من أيدي الأعداء عن طريق شرائهم بالأموال وذلك: ليسمع الجند بصنيعه فتقوى قلوبهم إذا باشروا حروبهم (١)، ولا شك أن للمدارس النظامية دوراً عظيماً في الإعداد المعنوي للجيش السلجوقي والأمة عموماً، ويأتي بيان ذلك في محله بإذن الله تعالى.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٩٦.

<sup>(</sup>٢) السلاجقة في التاريخ والحضارة، ص ٣٥.

<sup>(</sup>٣) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية، ص ٩٨.

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية، نقلاً عن النظم الحربية، ص ٩٨.

<sup>(</sup>٥) النظم الحربية، ص ٩٨.

<sup>(</sup>٦) التبر المسبوك، ص ٢٧٩.

# المبحث الثاني نظم الإدارة العسكرية عند السلاجقة

تمثلت هذه النظم بالمناصب العسكرية المتعددة عند السلاجقة التي أسهمت في تحديد المهام المنوطة بكل منصب من ناحية وإيجاد التدرج في الرتب العسكرية بشكل هرمي يضمن النجاح في تنفيذ هذه المهام من ناحية أخرى (١) وإليك تفصيل نظم الإدارة العسكرية السلجوقية.

# أولاً: المناصب القيادية:

يجسد الوزير السلجوقي نظام الملك النظر إلى كبار قادة الجيش على أنهم زينة الملك<sup>(۱)</sup>، وأن الحفاظ على ألقاب الأشخاص ومراتبهم وأقدارهم جزء من شرف المملكة<sup>(۱)</sup>، كما كان ينصح بضرورة عدم اللجوء إلى إسناد عملين لشخص واحد أو عمل واحد إلى شخصين قط<sup>(1)</sup>، فقد أراد تثبيت تقسيمات الوظائف التي ميزت عصر السلاجقة، وحذر من تداخل الألقاب بين المدنيين والعسكريين وأنها لا بد أن تتناسب مع القائمين على هذه المناصب (٥)، كما يرى الوزير السلجوقي نظام الملك وجود وضع العيون على أصحاب المناصب القيادية فهو يقول: أما أصحاب المناصب الهامة الرفيعة، فيجب أن يعين عليهم من يراقبهم سراً دون أن يعلموا ليكونوا على اطلاع دائم بأعمالهم وأحوالهم (١). وأما أهم المناصب العسكرية القيادية عند السلاجقة حسب تدرّجها فهى:

1- الأمير الحاجب الكبير: وهو من المناصب الرئيسية لدى سلاطين السلاجقة، فكان الأمير الحاجب الكبير هو الذي يسمع مشافهة السلطان ويؤديها إلى الوزير، فهو الناهي الآمر (<sup>(۷)</sup>، فكانت مهامه في البداية تنحصر في تنظيم الدركاه (باب السلطان) حيث يشرف على سير الأمور في بلاط السلطان، فكان بذلك حلقة الوصل بينه وبين رجالات الدولة والرعية (<sup>(۸)</sup>، ثم أضيفت إليه مهمة قيادة الجيوش التي يوجهها السلطان للقضاء على أعدائه (<sup>(۹)</sup>، وقد بين المؤرخون أن

<sup>(</sup>۲) سیاست نامه، ص ۲۱۶.

<sup>(</sup>١) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٢٠١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ١٩١

<sup>(</sup>٦) سياست نامه، ص ٦٦.

<sup>(</sup>٥) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٠٣.

<sup>(</sup>٧) تاريخ دولة آل سلجوق، ص ١١١.

<sup>(</sup>٨) رسوم السلاجقة، ص ٩٣، النظم الحربية، ص ١٠٥.

<sup>(</sup>٩) النظم الحربية، ص ١٠٥.

التدرج في الخدمة العسكرية يصل في النهاية إلى الحجابة وهي قمة الهرم العسكري عند السلاجقة وأسمى الألقاب التي كانت تعطي القادة عند السلطان (١) ويعتبر الحاجب هو عارض السلطان الذي يتولى أمور الجيش وقيادته وهو أعلى المناصب القيادية السلجوقية بعد السلطان والوزير، فكان في المرتبة الثالثة في مناصب الدولة (٢).

1- صفات قائد الجيش: يفضل نظام الملك أن توكل قيادات الجيش إلى الكهول الجربين لا الشبان الناشئين (٢٠)، تأكيدًا منه على أهم الشروط الواجبة في القائد وهو وجود الخبرة والتجربة فلا يتولى المناصب العليا من لم يبلغ الخامسة والثلاثين أو الأربعين من عمره (٤). حتى يتحقق له النجاح في منصبه بقوة واقتدار، ويسانده في ذلك الغزالي -وهو من علماء السلاجقة - بقوله فإن الرجل يصير رجلاً في أربعين سنة (٥). ويذكر صاحب كتاب آثار ومعرفة الرجال ورتبهم وأقدارهم وموقعه من الدولة، ويتقى أمر الحلية فلا يشتبه عليه شخص بشخص وشياة الدواب والسلاح، ولتكن له هيبة وحرمة كبيرة حتى لا يجسر أحد على التدليس ولا غيره، ويحترز عند العروض فهو الأصل في انتظام أمر الجيش (٢٠)، ويقول ابن الأزرق أربع صفات للقائد هي: الشجاعة والحزم، وحسن التدبير، والسخاء (٨)، ويقول إن من صفات نجاح قائد الجيش في منصبه معرفته بمواطن طاعة جنده (٩) ومن الصفات اللازمة لقائد الجيش أن يكون: كامل العقل ثابت القلب تام الشجاعة، وافر اليقظة كثير الخذر شديد الحزم بصيراً بأحكام الحروب ومواضع الفرص منها عارفاً بالحيل والمكايد والخداع فيها، عالما بتدبير العساكر وترتيب الجيوش خبيراً بالطرق.. عارفاً بالخيل. وأصناف السلاح (١٠).

ب- واجبات قائد الجيش: وهي الاهتمام بحماية الجيش من مفاجأة العدو له، واختيار الموقع المناسب للجيش، وإعداد ما يحتاج إليه الجيش من مؤن، ومعرفة أخبار عدوه لئلا يتعرض لمكروه، وترتيب الجيش في أرض المعركة، وتقوية عزيمة الجند وبث روح الانتصار فيهم، وأن يعدهم بثواب الله في الآخرة والغنيمة في الدنيا، ومشاورة

(٢) العرب والأتراك، ص ٩٦.

<sup>(</sup>١) النظم الحربية، ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) سياست نامه، ص ٢٢٣.

 <sup>(</sup>٥) التبر المسبوك، ص ٢٧٩، النظم الحربية، ص ١٠٩.
 (٦) الحُلا: ما يُحلي به من أدوات الزينة.

<sup>(</sup>٧) النظم الحربية، ص ١٠٩. (٨) بدائع السلك (١/ ٢٠٤، ٢٠٤).

<sup>(</sup>٩) النظم الحربية، ص ١٠٩.

<sup>(</sup>١٠) تفريج الكروب في تدبير الحروب، نقلاً عن النظم الحربية، ص١١٠.

ذوي الرأي فيما يشكل عليه لئلا يخطئ (١١).

ج-رواتب الجند: كان كبار القادة يمنحون إقطاعات بدلاً من الرواتب - كما سبق أن أشرنا إلى ذلك في حديثنا عن الإقطاع - بصفة عامة، فقد كان الأمراء الأربعون الذين قدّمهم الوزير نظام الملك تحت أيديهم أربعون ولاية على سبيل الإقطاع، وأحياناً يقطع الأمير بضع ولايات، فقد منح السلطان بركيارق الأمير أنر ولاية فارس أولاً ثم ولاية العراق وكان إيرادهما السنوي يتجاوز المليون دينار، وفي عهد السلطان محمد بن ملكشاه أقطع الأمير أحمديل ولاية أذربيجان ذات الإيراد السنوي الذي يبلغ أربعمائة ألف دينار (٢٠)، وهكذا كان الأمراء والولاة يقطعون هذه الإقطاعات بمثابة الراتب لهم، بينما كان الغلمان من ذوي الرواتب يحصلون على رواتبهم من الخزانة أربع مرات في السنة (٢٠).

Y-الأسفهسلار (3)، وهو قائد القواد أو القائد العام: وُجد هذا اللقب قبل السلاجقة، فيذكر البيهقي وجوده عند الغزنويين في عهد السلطان مسعود (6)، وكان الأسفهسلار: زمام كل زمام وإليه أمور الأجناد (7)، ويؤكد الغزالي وجود منصب الأسفهسلار عند السلاجقة (٧)، وقد أشار بعض المؤرخين إلى أن من يصل إلى مرتبة أمير الأمراء أو ملك الأمراء يكون بذلك القائد العام للجيوش السلجوقية ويطلق عليه أسفهسلار، أو بيلربي (٨)، ويمكن قبول تولي الأسفهسلار قيادة الجيش في حالة غياب الحاجب الذي يتولى إمرة الجيش وعرضه، أما في حالة وجوده في المعركة فهو القائد الأعلى للجيش ويصبح الأسفهسلار حلقة الاتصال بينه وبين قادة الفرق المقدمين (٩).

٣- أمير الحرس: كانت إمارة الحرس من المناصب المهمة في كل العصور، فكانت لها أهميتها في العصر السلجوقي؛ إذ لم يكن في البلاط أعظم وأكثر أبهة بعد الأمير الحاجب العظيم من أمير الحرس (١٠٠) ويبرر الوزير السلجوقي نظام الملك أهمية هذا المنصب بقوله: لأن عمله مختص بالعقوبات، والجميع يخشون غضب الملك وعقابه (١١٠)، فإذا غضب

(٧) التبر المسبوك، ص ١٨٢.

(٩) النظم الحربية، ص ١١٧.

<sup>(</sup>٢) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١١٣.

<sup>(</sup>١) الأحكام السلطانية، ص ٤٣.

<sup>(</sup>۳) سیاست نامه، ص ۱۳۹.

<sup>(</sup>٤) الأسفهسلار معناه مقدم العسكر، مركب من لفظين فارسي وتركي، فأسفه بالفارسية بمعنى المقدم وسلار بالتركية بمعنى العسكر.

<sup>(</sup>٥) تاريخ البيهقي، ص ٣٦٣، النظم الحربية، ص ١١٥.

<sup>(</sup>٦) الخطط (١/ ٤٠٣)، النظم الحربية، ص ١١٥.

<sup>(</sup>٨) أمير الأمراء القائد الأعلى للجيش.

<sup>(</sup>۱۰) سیاست نامه، ص ۱۷۷.

<sup>(</sup>١١) المصدر نفسه، ص ١٧٧، النظم الحربية، ص ١١٨.

<sup>746</sup> 

السلطان على شخص ما فإنه يأمر أمير الحرس بضرب العنق، أو قطع اليد والرجل، أو الشنق أو الجلد أو الزج به في السجن، أو الإلقاء في إحدى الآبار حتى كان الناس لا يترددون في افتداء أنفسهم وأرواحهم بالمال (۱)، مما يؤكد أن من المهام التنفيذية لأمير الحرس إيقاع كثيرة من العقوبات بالإضافة إلى متابعة المشرفين على الحرس واحتياجاتهم اللازمة حتى لا يتعرضوا للإغراءات من قبل من يحاول ذلك، فيتهادنوا في أداء واجباتهم المنوطة بهم، ولم يقتصر هذا المنصب على البلاط السلطاني، بل كان لكل أمير من أمراء السلاجقة حرس يخصه يرأسهم شخص يطلق عليه أمير الحرس (۱).

3- المقدم: يطلق على القادة الذين تولوا قيادة الفرق في الجيش السلجوقي، وهو ما ذهب إليه بعض المؤرخين حول هذا المنصب (٣)، وإذا كان المقدم أميراً للحرس أطلق عليه لقب جندر، وإن كان قائداً لقلعة حمل لقب دزدار (٤)، كما أطلق على قائد الأقاليم الثغرية المتاخمة للأعداء لفظ سالار(٥)، وأطلق عليه لقب غازي، وكانت الدولة تعفي الثغور من الضرائب والخراج، بل تقدم لهم المساعدات المالية والرواتب (١) حتى يكونوا على مستوى من القوة والولاء تساعدهم على الصمود.

٥-العميد: استحدث السلاجقة وظيفة العميد (٧)، الذي يعاون الشحنة في إدارة الولاية وتوجيه القوات العسكرية في حال الاضطرابات، وكانت سلطات العميد أوسع من سلطات الشحنة، فهو يشرف على العراق بأكمله بينما يشرف الشحنة على بغداد فقط (١)، ويذكر نظام الملك أن من المناصب عميد بغداد وعميد خراسان وعميد خوارزم في حصره للمناصب المهمة التي تضاف ألقابها إلى الملك، لتتضح درجة العظيم ومرتبته عما دونه (٩)، وهو ما يثبت لنا وجود هذا المنصب وأهمية صاحبه في الدولة السلجوقية (١٠). وأما عن مهام ومسؤوليات هذا المنصب فهي ضمان بغداد بمبلغ معين والنظر في أعمالها وعمارتها (١١)

(٢) دولة السلاجقة، حسنين، ص ١٤٨.

<sup>(</sup>۱) رسوم السلاجقة، ص ۱۱۲، النظم الحربية، ص ۱۱۸.

<sup>(</sup>٣) آثار الأول، نقلاً عن النظم الحربية، ص ١١٩.

<sup>(</sup>٤) العرب والأتراك، ص ٩٧.

<sup>(</sup>٥) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية، ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٦) قيام الدولة العثمانية، محمد كوبريلي ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٧) نظام الإقطاع عند السلاجقة، ص ٧٥، النظم الحربية، ص ١٢١.

<sup>(</sup>٨) السلاجقة في التاريخ والحضارة، ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٩) سياست نامه، ص ٢٠٠، النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٢٢.

<sup>(</sup>١٠) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٢٢.

<sup>(</sup>١١) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٢٢.

والمحافظة على الأمن والقضاء على الفتن في مركز الخلافة (١) والنظر في المظالم، والاهتمام بأمر الحج وتعيين الخفراء للحجيج وترتيب إقامة السلطان في بغداد (٢)، وقد تقلّص نفوذ العميد ومهامه بمرور الزمن، فأنيطت أكثر مهامه بالشحنة (٣).

7-الشحنة (1): وهو منصب جديد استحدثه السلاجقة، فقد اعتادوا منذ بداية دولتهم على تعيين الشحنة على القبائل التركمانية، وإعطائه صلاحيات خاصة، وكان عمل صاحب هذا المنصب يتلخص في حسم القضايا الخفيفة في البلد الذي يتولاه (٥)، وهو مشابه لعمل العميد فيما عدا ضمان العميد لبغداد بمبلغ من المال، ومن ثم لم يكن لعمله حدود واضحة ولكنه بعد أن تقلد نظام الملك الوزارة أصبح الشحنة بمثابة الوالي أو النائب عن السلطان، فهو المسئول عن إدارة المصالح السلجوقية وإقرار الأمن والنظام (٢)، فهو قائد الحامية العسكرية في المدينة وله صلاحيات أمنية وإدارية واسعة (٧)، وهي أشبه ما تكون بوظيفة الحاكم العسكري في عصرنا الحاصر (٨). وأما عن شروط من يعتلى هذا المنصب فتقوم على أساس قدرته على ضبط الأمور وإدارتها بدقة، بالإضافة إلى أمن السلطان في بغداد (٩)، ولذلك أعطى هذا المنصب مثل آق سنقر (١٠)، وعماد الدين زنكي (١١).

٧-الأقابك، ويذكر ابن الأثير والسيوطي أن معنى أتابك هو الأمير الوالد (١٣) بينما يذكر ابن خلكان أنه الذي يربي أولاد والسيوطي أن معنى أتابك هو الأمير الوالد (١٤)، وعبّر القلقشندي عن هذا اللفظ بقوله: الملوك، فالأتا بالتركية هو الأب وبك هو الأمير (١٤)، وعبّر القلقشندي عن هذا اللفظ بقوله: ويعبر عن صاحبها بأتابك العساكر... وأصله أطابك ومعناه الوالد الأمير، وأول من لقب بذلك نظام الملك وزير ملكشاه بن ألب أرسلان حين فوض إليه ملكشاه تدبير المملكة سنة خس وستين وأربعمائة، ولقبه بألقاب منها هذا، وقيل أطابك أمير أب والمراد أبو الأمراء

<sup>(</sup>۱) تاریخ ابن أبی الهیجاء، ص ۱۰۷.

<sup>(</sup>٢)، (٣) النظم الحربية، ص ١٢٢.

<sup>(</sup>٤) يشبه منصب المحافظ والمتصرف حالياً.

<sup>(</sup>٥) تاريخ ابن خلدون، نقلاً عن النظم الحربية، ص ١٢٣.

<sup>(</sup>٦) العرب والأتراك، ص ٩٧.

<sup>(</sup>٨) نور الدين محمود، عماد الدين خليل، ص ٧٤.

<sup>(</sup>٩) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية، ص ١٢٤.

<sup>(</sup>۱۰) تاریخ حلب، ص ۳۵۶. (۱۰) النظم الحربیة، ص ۱۲۶.

<sup>(</sup>١٢) يطلق على من يعهد إليه بتربية الأمراء ومراقبتهم وتصريف أمورهم وحمايتهم.

<sup>(</sup>١٣) تاريخ الخلفاء، ص ٤٢٢، النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٢٥.

<sup>(</sup>١٤) وفيات الأعيان (١/ ٣٦٥).

وهو أكبر الأمراء المقدمين (١).

ثم حمل لقب الأتابك العسكريون الموكول إليهم تربية الأمراء الفتيان من مختلف فروع العائلة السلجوقية، ومنذ عهد السلطان بركيارق أصبح الأتابك عسكرياً من القادة ذوي الشهرة، حيث يلعب دور الأب تماماً، فيتزوج أم الفتى عندما تصبح أرملة وبلغ الأمر بالأتابك من الناحية العملية حد توريث وظيفته حتى على مستوى امتلاك الحكم (٢)، ولا شك أن في هذا الرأي استقراء لتطور هذا اللقب عند السلاجقة وتحوله من أصحاب المناهب المدنية في البداية إلى القادة العسكريين بعد ذلك (٣).

٨- قاضي العسكر: كان القضاة هم الذين يرعون الشئون الشرعية في البلاد في عهد السلاجقة، وكانوا على قسمين: أحدهما للعساكر والآخر لعامة الناس، فكان قاضي الجيش ينظر في القضايا الخاصة التي توجد داخل الجيش (ئ)، ويذكر الوزير نظام الملك أن من شروط القاضي أن يكون عالماً أميناً زاهداً ويرى وجوب عزل كل من لا يتصف بهذه الصفات، وأن يعطى القاضي راتباً شهرياً يكفيه حتى لا تضطره الحاجة إلى الخيانة لما فيها من خطر كبير، لأن دماء المسلمين وأموالهم بيد القضاة ومعاقبتهم على أخطائهم إضافة إلى عزلهم، وأن من واجب السلطان مساعدة القاضي في أداء مهام منصبه بإجبار من يرفض الحضور إلى مجلس القضاء كي يسود العدل وينصف المظلوم (٥٠)، لأن القضاة نواب السلطان فيجب عليه أن يشد أزرهم ويحفظ لهم مكانتهم، كما يجب تحري أحوال القاضي صغيرها وكبيرها وإرسال الثقاة للقيام بذلك (٢٠)، ويرى المرادي أن من واجب اللنازعات التي تنشب بين منسوبي الجيش السلجوقي يفصل فيها قاضي العسكر (٨٠)، الذي التزم أيضاً الفصل في القضايا التي تخص الجند كقضايا الميراث والغنائم والبيح والشراء وغيرها، وبيان أحكام الشرع لهم (٩٠).

٩- الدزدار: تشير المصادر السلجوقية إلى منصب آخر هو الدزدار، فيذكر ابن بيبي أنه

<sup>(</sup>١) صبح الأعشى (٤/ ١٨)، النظم الحربية، ص ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) الشرق الإسلامي، ص ٣٦٧، النظم الحربية، ص ١٢٦.

<sup>(</sup>٣) النظم الحربية، ص ١٢٦. (٤) النظم الحربية، ص ١٢٨.

<sup>(</sup>٦) سياست نامه، ص ٨٣، النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٢٨.

<sup>(</sup>۷) تاریخ البیهقی، ص ۲۰۶، ۲۰۶.

<sup>(</sup>٨)، (٩) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٢٩.

يطلق على القائد الذي يقوم بحراسة القلعة (١)، كما يفسر البعض معناها بحاكم الحصن (٢)، وصاحب هذا المنصب مستقل في منصبه عن حاكم الإقليم كما يذكر القلقشندي وعادة ما تكون رتبته القيادية أمير طبلخاناه يتزعم أربعين وقد يصل إلى سبعين وتحت إمرته حراس يتناوبون العمل على حراسة القلعة في الليل والنهار، كما هو الحال في قلعتي دمشق وحلب على سبيل المثال (٣).

•١- سلاح دار: وتعني هنا أمير السلاح، فقد جاء مصطلح سلاح دار في كتاب سياست نامه (ئ)، وفي تاريخ البيهقي، أنه يطلق على الشخص الذي يقوم بمهمة حراسة دار السلاح أو الذي يحمل سلاح الحاكم أثناء المراسم والاحتفالات، وتحق إمرته لأشخاص أُطلق على الواحد منهم سلاح دار (٥)، ويفرق ابن كنان بين أمير السلاح الذي يجلس إلى جانب السلطان على المسيرة وهو من أكابر الأمراء وهو المختص بالسلاح خاناه (١)، وبين سلاح دار الذي يحمل آلة من آلات الحرب التي تختص بالسلطان حين القتال (٧)، والذي هو واحد ممن يتزعمهم أمير السلاح (٨).

# ثانياً : ديوان عرض الجيش :

كان هذا الديوان يرعى مهمات الجيش واحتياجاته وأسماء الجند في السجلات الموجودة في هذا الديوان، فهو يقابل وزارة الحرب في عصرنا ويسمى رئيس هذا الديوان العارض (٩)، حيث يُخبر السلطان بأحوال هذا الديوان إما بنفسه مباشرة أو بمن يرسله إليه (١٠)، ويسمى أحياناً ديوان الإقطاع (١١) ومن مهام هذا الديوان:

1- تنظيم سجلات أسماء الجند: ترصد في الجريدة السوداء (١٢) سنوياً أسماء الرجال وأنسابهم ومبالغ أرزاقهم وسائر أحوالهم وهي الأصل الذي يرجع إليه في ديوان الجيش في كل شيء، ويتم هذا الرصد تحت قياداتهم قائداً قائداً (١٣)، ويُصرح الراوندي بوجود الجرائد

<sup>(</sup>١) العرب والأتراك، ص ١٣٠، النظم الحربية، ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) صبح الأعشى (٤/ ٢٢٤، ٢٢٥).

<sup>(</sup>٤) سلاح دار: داراي ممسك، تعني الذي يحمل سلاح السلطان.

<sup>(</sup>٥) تاريخ السلاجقة، ص ٢٩٣، النظم الحربية، ص ١٣١.

<sup>(</sup>٦)، (٧)، (٨) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٣١.

<sup>(</sup>٩) دولة السلاجقة، ص ١٤٧، نظم دولة سلاطين المماليك (١/ ١٣٩).

<sup>(</sup>١٠) صبح الأعشى (١٨/٤). (١١) الحرب عند العرب، ص ٣٢٧.

<sup>(</sup>١٢) الجريدة السوداء: وهي من دفاتر ديوان الجيش تكتب فيها الأسماء.

<sup>(</sup>۱۳) تاريخ البيهقي، ص ۱۳٤.

الديوانية لدى السلاجقة في عهد السلطان ملكشاه وأنه كانت تكتب فيها أسماء الجند ويُرصد فيها توزيع الإقطاعات عليهم (١) ويعتبر تسجيل أسماء الجند في السجلات الخاصة بديوان الجيش، هو أحد مظاهر التنظيم الإداري العسكري الدقيق في عهد السلاجقة العظام (٢).

٧- عرض الجيش: كان العارض - رئيس هذا الديوان - يشرف بنفسه على عرض الجيش، فيجب عليه الحذر عند العرض: فهو الأصل في انتظام أمر الجيش (٦)، وقد اعتاد سلاطين السلاجقة - بحكم تربيتهم وميولهم العسكرية - على الاهتمام بجندهم اهتماماً بالغاً وكان من مظاهر هذا الاهتمام متابعة إعداد الجيش واستعراضه، وتفقد أحوال الجند ومدى استعدادهم للمعركة في مكان متسع قبل خوض المعارك (٤)، ويقدم لنا ابن العبري وصفاً جيداً للعرض العسكري الذي يتم بشكل يومي في عهد السلطان طغرل بك فقد اعتاد الجنود أن يتوافدوا كل يوم فوجاً ليؤدوا الطاعة لطغرل بك يتألف كل فوج من ألفي شخص، وكانوا ينحدرون عن خيلهم من بعيد ويقبلون الأرض ويقفون، ثم يشير الحاجب إليهم بأن عيتهم قد قبلت فكانوا يقبلون الأرض ثانية ويركبون وينصرفون فيأتي فوج ثان، ولم يكن يدنو منه أحد أو يحدثه (٥)، كما كان السلطان سنجر يزود قواده بضرورة استعراض جندهم أمامه، وكان من النصائح العسكرية المقدمة للسلطان مسعود بن محمد بن ملكشاه في عرض الجيش قوله: واختبرهم عند العرض ولا تثبت منهم إلا الوفي الكمي، الذي لا يعدل عن الهيجاء فإن المراد بهم قوة العدة لا كثرة العدد (١٠).

٣- تحديد المهام الموكلة إلى الجند: اهتم السلاجقة منذ بداية أمرهم بتحديد المهام الموكلة لفرسانهم وقوادهم وجندهم، فقد كلف السلطان طغرل بك الحاجب آيتكين بالمحافظة على الطرق المؤدية إلى بغداد وحراستها (٧)، ويذكر نظام الملك أهمية تحديد المهمة بدقة متناهية، وأن يصدر بها أمر من البلاط السلطاني فيقول: ينبغي ألا يرسل أي غلام ما لم تكن ثمة مهمة وألا يكون إرساله دون أمر.. لتجري الأمور على نصابها (٨)، ويقول في تعظيم الأوامر السامية والمراسيم الصادرة عن البلاط السلطاني: فإذا لم يكن ثمة أمر مهم ينبغي ألا

<sup>(</sup>١) راحة الصدور، ص ٢٠٤، ٢٠٥ النظم الحربية، ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٢)، (٣) النظم الحربية، ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٥) تاريخ الزمان، ص ٩٣، النظم الحربية، ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٦) راحة الصدور، ص ٣٤٤.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه، ص ١٧٣.

<sup>(</sup>۸) سیاست نامه، ص ۱۱۰، النظم الحربیة، ص ۱۳۸.

يصدر عن الديوان العالي أمر خطى ألبتة (١).

3- الإشراف على النواحي التموينية: كان إشراف الديوان على هذه النواحي دقيقاً في البداية عند السلاجقة، فقد اهتم بعض قادة الجيش السلجوقي بشراء المؤن لجيشهم في عهد السلطان ألب أرسلان ووضع نظام الملك حلولاً صائبة للقضاء على ما قد يعترض الجيش السلجوقي من صعوبات في مجال التموين وتجنب إرهاق الرعية ووقوع الظلم عليهم ووزع مؤن الجيش على مختلف أقاليم الدولة خاصة المناطق الواقعة على الطرق الرئيسية، وقد أسهمت حلول نظام الملك بشكل فاعل في حل مشكلة التموين للجيش، فاستطاع الديوان بهذه الطريقة أن يوفر المؤن اللازمة للجيش بكل يسر وسهولة (٢).

٥- الإشراف على النواحي المالية: أشار الغزالي إلى وجوب المحافظة على أرزاق الجند (٢) ودفعها لهم كل إنسان منهم على قدر (٤) فكان ديوان الجيش يتولى متابعة هذه الأرزاق، ويذكر ابن الأزرق أن من أسس الحكم تعجيل أرزاق الجند لهم في مواعيدها وعدم تأخيرها عليهم (٥) لما في ذلك من الأضرار البالغة على الجند أولاً وعلى الدولة ثانياً (٢) ويعبر المرادي عن ذلك بقوله: إن الجيش أعوان يكفلهم المال (٧)، في إشارة منه لأهمية الأموال للجيش وصرف مستحقات الجند في أوقاتها (٨)، وكان السلطان ملكشاه قد جعل محصات الجند ورواتبهم مقسمة على مختلف الأقاليم وأمر لهم بمخصصات في كل مكان ينزلون منه على الرعايا من إمداد الجيش السلجوقي واحتياجاته (٩)، وأما فيما بعد فقد أدت ينزلون منه على الرعايا من إمداد الجيش السلجوقي واحتياجاته (٩)، وأما فيما بعد فقد أدت العوامل التي سبق ذكرها في الإقطاع إلى الاستعاضة عن المرتبات النقدية للمحاربين بالإقطاعات من الأرض من قبل وزير ملكشاه -نظام الملك - حتى صار الإقطاع الحربي هو القاعدة، فكان ديوان عرض الجيش هو المشرف على تنظيم الرواتب والإقطاعات على حد سواء (١٠).

7- الإشراف على التسليح: ذكر ابن الجوزي أن الجيش السلجوقي في عهد السلطان طغرل بك كان يحوي – ضمن محتوياته المتعددة – النجارين القادرين على تلبية احتياجات تسليحه صناعة وصيانة، كما أنه عند مسره من بغداد سنة ثمان وأربعين وأربعمائة كان قد

<sup>(</sup>۱) النظم الحربية، ص ١٣٨. (٢) المصدر نفسه، ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٣) التبر المسبوك، ص ٢٧٩.

<sup>(</sup>۱) النبر المسبوك ص ۱۷۹.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٢٧٩. (٥)، (٦)، (٧)، (٨) النظم الحربية، ص ١٤١.

<sup>(</sup>٩) راحة الصدور، ص ٢٠٤، ٢٠٥ النظم الحربية، ص ١٤٢.

<sup>(</sup>١٠) النظم الحربية، ص ١٤٢.

انتهى من صناعة الأسلحة الثقيلة اللازمة للجيش كالعرادات والمنجنيقات (١)، ويذكر ابن الأثير أن جيش طغرل بك كان يحتوي على خزائن السلاح والمنجنيقات (٢)، ومن الطبيعي أن تحوي هذه الخزائن مختلف أنواع الأسلحة اللازمة للجند على سبيل الاحتياط إضافة إلى وجود الصناع القادرين على صنع الأسلحة وصيانتها عند الحاجة، كما أكد ابن الأثير أن عملية تأمين احتياجات الجيش من الأسلحة والعتاد تتم حتى في أثناء المعركة (١)، فكان ديوان الجيش يقوم بالإشراف على هذه النواحى (١).

٧- الإشراف على زي الجند: حافظ السلاجقة على ملابسهم الخاصة التي عرفوها في آسيا الوسطى فكانت هذه الملابس الخاصة بالأتراك سبباً في تعرف السلاجقة الأتراك – أثناء موقعة ملاذكرد – على أبناء عمومتهم من الأوزو البجناق الذين كانوا يحاربون في صفوف الجيش البيزنطي الذين انضموا لجيش السلاجقة بعد ذلك، فكانت الهزيمة على البيزنطيين (٥) وقد يكون ذلك أيضاً من خلال معرفة بعض أنواع أسلحتهم التي يتمنطقون بها وهيئتهم التي يقفون عليها، فكان من مهام الديوان الإشراف على زي الجند.

٨- ثكنات الجند: كانت إقامة الجند تتم في العنابر الملحقة بقصر السلطان السلجوقي، فكانوا بذلك قريبين من السلطان لتنفيذ أوامره، ويطلق على هذه العنابر أتاق (٦)، وحرّفت الكلمة إلى وثاق (٧)، وهذا الأمر خاص بالغلمان الذين جعلوا لخدمة السلطان خاصة بالإضافة إلى الحرس السلطاني، أما بقية الجيش فلهم ثكنات خاصة بهم في أماكن أخرى.

# ثالثاً: أقسام الجيش السلجوقي:

كان الجيش السلجوقي سبباً من الأسباب الرئيسية في نجاح السلاجقة وتفوقهم على القوة المعاصرة لهم وقد كان للجيش السلجوقي أقسام متعددة هي:

١- المقوة النظامية: والمقصود بها الجيش النظامي الثابت في خدمته للدولة بشكل دائم، وتتألف القوة النظامية من الغلمان العبيد، أو ممن نالوا حريتهم منهم للقيام بالواجبات

<sup>(</sup>١) النظم الحربية، ص ١٤٣، المنتظم (٨/١٧٣).

<sup>(</sup>٢) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية، ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٣) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية، ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٤) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٥) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٧) تاريخ البيهقي، ص ٨٠٥، النظم الحربية، ص ١٤٥.

اليومية، وطريقة الحصول على هؤلاء الغلمان الشراء، والهدايا للسلاجقة من حكام آخرين، بالإضافة إلى أسرى الحروب والرسوم المقررة على الدول الخاضعة لهم (١)، كما استفادوا بشكل كبير من العناصر التي دخلت في خدمة الدولة بعد قيامها (٢).

Y-القبائل التركمانية: كانت هذه القبائل تعيش حياة بدوية تحت قيادة زعماء العشائر سواء وجدت هذه القبائل في خدمة الدولة أم لا، كما حافظوا على أساليبهم التقليدية في القتال والمعتمدة على رماة السهام من الفرسان (٢)، وحتى النساء والأطفال كانوا يعيشون حياة عسكرية تحت زعامة رئيس القبيلة الذي يلقب بباش بوغا، وكانت القبائل التركمانية التي تعيش في الثغور أكثر أهمية وكان يطلق على صاحبها لقب سالار وهو منصب أعلى من وظيفة الشحنة الذي كان يُعين على القبائل التركمانية الأخرى، ولكن بصلاحيات خاصة - وكانت الدولة تُعفي الثغور من الضرائب والخراج بل وتقدم لهم المساعدات المالية، وتمنح الغزاة والسالارات فيها رواتب ثابتة أتقاء لخطرهم الذي السلاجقة إلى إعطاء أفراد القبائل التركمانية – أحياناً – رواتب ثابتة أتقاء لخطرهم الذي يظهر مباشرة حين توقف الدولة هذه المرتبات (٥)، وعلى أي حال فقد لعبت القبائل التركمانية الدور الأساسي في مرحلة تأسيس الدولة السلجوقية (٢). ويرى الوزير السلجوقي نظام الملك أنه: على الرغم من النفرة والملالة من التركمان وكثرة عددهم فإن لهم حقاً ثابتاً على الدولة؛ إذ أسهموا في خدمتها أبان قيامها، وتحملوا في سبيلها المتاعب والمشاق فضلاً عن أنهم من ذوي القربي (٧).

"- فرق الولايات: تشكل قوات حكام الولايات جزءاً كبيراً من القوات التي تلتحق بجيش الدولة في حالة إعلان الحرب وفقاً لما تعهد به هؤلاء الحكام خلال إسناد مهمة الولاية لهم حيث تكونت من عناصر متعددة حسب حالتها (^)، فكان لدى الحاكم قوة دائمة يحتفظ بها إضافة إلى من يستدعيه وقت الحرب (٩)، ويضاف إلى هؤلاء الفرق التابعة لأصحاب الإقطاع (١٠). والتي يختلف عددها تبعاً لعدد الأفراد الموجودين تحت إمرة صاحب الإقطاع

<sup>(</sup>١) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٥٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ١٥٠.

<sup>(</sup>٣) إمارة حلب، محمد صامن، ص ١٣٠، النظم الحربية، ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٤) النظم الحربية، ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٥) دولة السلاجقة، ص ٢٠، النظم الحربية، ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٦)، (٧) سياست نامه، ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٨) الحرب عند العرب، ص ٣٢٩.

<sup>(</sup>٩)، (١٠) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٥٧.

وإن كانوا أقل عدداً من تلك القوات التي يجلبها حكام الولايات(١).

3-قوات الأمراء: والمقصود بها تلك القوات التي تساعد الجيش السلجوقي في حروبه في حالة إعلان الحرب، ويدخل في ذلك نوعان من الأمراء، الأول: الغلمان الذين تدرجوا في المناصب حتى أصبحوا أمراء، والثاني: الأمراء العرب الذين كان لقواتهم دور فاعل في الانتصارات التي حققها جيش السلاجقة، فقد كان للأمير العربي مسلم بن قريش أثر فاعل في القضاء على حركة قاورد ضد السلطان ملكشاه، فعندما التقى الجيشان قام بالهجوم بقواته على ميسرة قاورد فهزمها (٢)، كما كان اجتماع قوات العرب من بني كلاب إلى تتش بن ألب أرسلان عندما وصل إلى الشام سبباً مهماً من أسباب قوته (٣) إلا أن توثق العلاقة بينهم وبين سلاطين السلاجقة لم يستمر طويلاً فقد قام السلطان مسعود بالقضاء على اثنى عشر أميراً كانوا قد وقعوا في أسره، منهم صدقة بن دبيس أمير العرب فأمر بقتلهم جميعاً (٤)، مما يعطي إشارة إلى تحول سلاطين السلاجقة عن الاعتماد على هؤلاء الأمراء وقواتهم (٥).

٥- قوات المدن والمتطوعة والأوباش: لم يكن الجيش السلجوقي يتكون من القوة النظامية والقبائل التركمانية وفرق الولايات وأصحاب الإقطاع وقوات الأمراء فقط، بل يوجد عدا هذه الأقسام جحافل كثيرة من القوات التي تنضم إلى الجيش من المدن القريبة من ميدان الحرب والتي تختلف أعدادها باختلاف هذه المناطق، فكانت تسمى بأسماء المدن والأقاليم التي جاءت منها، فتذكر في بعض المصادر عبارة عساكر العراق وغيرها<sup>(۱)</sup>، ويضم الجيش السلجوقي كذلك المتطوعة الذين يلتحقون بالجيش لفترة محددة، أو دائمة لتأديبة فريضة الجهاد (۷)، ويعرفهم الماوردي بأنهم الخارجون عن ديوان الجيش من أهل البادية وسكان المدن عمن انضموا للجيش حين النفرة للحرب (۸)، وهناك طوائف ذكرت في المصادر باسم أوباش ورغم إضافتها للجيش لم يكن لها تأثير يُذكر في نتيجة الحرب مثل القوى الرئيسية في الجيش السلجوقي (۹)، وهذا لا يقلل من الجهود البارزة لهاتين الطائفتين في

١٥٧. (٢) أخبار الدولة السلجوقية، ص ١٥٨.

<sup>(</sup>١) النظم الحربية، ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) ذيل تاريخ دمشق، نقلاً عن النظم الحربية، ص ١٥٨.

<sup>(</sup>٤) أخبار الدولة السلجوقية، ص ١١٠.

<sup>(</sup>٥) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٥٨.

<sup>(</sup>٦) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٧) الحرب عند العرب، ص ٣٣٠.

<sup>(</sup>٨) الأحكام السلطانية، ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٩) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٦٠.

الجيش واستفادته منهما؛ فقد كان لإخلاص المتطوعة واستماتتهم في القتال طلباً للشهادة دور فاعل في إثارة حماس الجند للقتال (١)، وعلى سبيل المثال، كيف استفاد الجيش السلجوقي في عهد السلطان ملكشاه بن ألب أرسلان من جهود الأوباش في أعمال الردم للخندق حول مدينة ترمذ، فنجح الجيش بعد ذلك في فتح المدينة وقلعتها (٢).

7-الطلائع: كانت الطلائع تسير متقدمة أثناء تحرك الجيش وتتبعها المقدمة على مسافة كافية، وكان عمل الطلائع ينحصر باستطلاع الإقليم واحتلال النقاط المهمة فيه ولم يكن واجبها خوض المعركة بل اكتشاف مكان العدو وقوته، فإذا اصطدمت بقوة صغيرة من العدو فغالباً ما تكون قوات استطلاع مماثلة (٣)، ويذكر البيهقي أن السلاجقة جعلوا في طلائع جيشهم المحاربين الممتازين (١٤)، إيماناً منهم بأهميتها ودورها الحيوي في تحقيق سلامة الحيش وتأمين سيره، يضاف إلى ذلك الدقة الكاملة في اختيار قيادة هذه الطلائع، فقد كانوا يشترطون في قائدها أن يكون رجلاً مذكوراً ثقة ناصحاً عاقلاً مدبراً جسوراً شديد الحذر (٥).

٧- البجاويشية: مفردها جاويش، وهو لفظ تركي مهمته القيام بالنداء في الجيش (١٠). وكان في الجيش فئة من الضباط برتبة جاويش كانوا يؤدون وظيفتهم ضباطاً للجند، كل حسب درجته في الجيش، وكانوا بصفة عامة يعملون على تحقيق الانضباط في الجيش إلى جانب عملهم ضباطاً، وكانوا يتقدمون موكب السلطان يفسحون له الطريق (٧)، ومراقبة الطريق أثناء سير الجيش إضافة إلى المراسلة وإيصال البريد، فكان لرجال الدولة السلجوقية جاويشية أيضاً ذكرت خدماتهم في سرعة إيصال البريد، فأطلق عليهم لفظ بيكان أي الذي يمشي بسرعة، وظلت وظيفة الجاويش حتى عند العثمانيين بمسمى جاويش الديوان السلطاني (٨).

٨-فرق المنزل: هناك تشكيلات يطلق عليها تشكيلات المنزل يكون عملها الاهتمام بإعداد المنازل التي سيمر بها الجيش على الطريق، فتقوم بإعداد ما يلزمه من مأكل ومشرب<sup>(٩)</sup>، وكان لعمل هذه الفرق أثر واضح في اختيار المواقع المناسبة لنزول الجيش

<sup>(</sup>١) النظم الحربية عند السلاجقة،، ص ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٦٠، أخبار الدولة السلجوقية، ص ٦٠، ٦١.

<sup>(</sup>٣) فن الحرب (٣/ ٤٤٢)، النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٦٠.

<sup>(</sup>٤) تاريخ البيهقي، ص ٦٢٥، ٦ ٦٢، ٦٣٣، ٦٨٧.

<sup>(</sup>٥) مختصر سياسة الحروب، ص ٤٨، النظم الحربية، ص ١٦٠.

 <sup>(</sup>٦) النوادر لابن شداد، ص ٦٢.

<sup>(</sup>٧) الدر المنتخب، لابن الشحنة، ص٢٥٨، النظم الحربية، ص ١٦٢.

<sup>(</sup>٨) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٦٢.

<sup>(</sup>٩) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٦٣.

وكيفية إقامة الخيام وتوزيعها على شكل مجموعات متناسقة فيما بينها (١). وبالإضافة إلى هذه الأقسام المحاربة يضم الجيش السلجوقي فئات أخرى غير محاربة مثل منسوبي الحرم السلطاني، والخزانة وحملة الأثقال وكتبة الجيش والعلماء، والندماء ومنسوبي المطبخ الخاص والمتعاملين في سوق الجيش وغيرهم ممن لا يشتركون في القتال (٢).

### رابعاً: عناصر الجيش:

تكُون الجيش السلجوقي من عناصر متعددة، كالترك والغز والأعاجم والكرد والـديلم والعرب وغيرهم من الأجناس. وأهم العناصر في الجيش السلجوقي:

1-الأتراك: اعتمد السلاجقة على بني جلدتهم من الأتراك، ويتضح ذلك من النصوص الواردة في بعض المصادر عن تفضيل بعض سلاطين السلاجقة لبني جنسهم، يقول السلطان ألب أرسلان مخاطباً جنده الأتراك:... لقد قلت لكم مرة ومرتين ومائة مرة: أنتم الأتراك جيش خراسان وما وراء النهر، إنكم لغرباء في هذه الديار، لقد أعز الله عز وجل الترك اليوم وسلطهم على رقاب الديالمة، لأنهم مسلمون خلّص أطهار لا يعرفون البدع والأهواء (٣). وقد صدق السلطان ألب أرسلان في هذه العبارة حيث جعل اتباع السنة والتمسك بها والابتعاد والبعد عن الأهواء سبباً في إعزاز الله لهم ونصرتهم، كما أن في قوله ذلك دلالة واضحة على تقديمه الأتراك وتفضيله لهم على بقية العناصر واعتبارهم العماد الأول لجيشه، بل كانوا العنصر الرئيسي للقوة النظامية في الجيش السلجوقي (١٤).

٧-العرب: اشتهر العنصر العربي منذ القدم بصفاته الحربية الثابتة في المعارك ومهارته العالية في ركوب الخيل فيها، وإجادتهم استخدام الرماح الطويلة (٥)، ويعد العرب أحد عناصر الجيش السلجوقي (١) وله أهميته في بعض المعارك الحاسمة (٧).

٣- الأكراد: كان الأكراد أحد العناصر التي تكون منها الجيش عند السلاجقة، فقد اجتمع إلى السلطان ألب أرسلان عشرة آلاف من العنصر الكردي في معركة ملاذكرد الشهيرة (٨)، ويتميز الأكراد بالشجاعة في القتال رجّالة وفرسانا(٩).

٤- المفرس: هم أحد العناصر التي شكلت الجيش السلجوقي بوضوح وأهم ما يميـزهم

<sup>(</sup>١)، (٢) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٦٣.

<sup>(</sup>٣)، (٤)، (٥)، (٦) المصدر نفسه، ص ١٦٥.

<sup>(</sup>٧) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٦٧، ١٦٨.

<sup>(</sup>۸) تاریخ ابن أبی الهیجاء، ص ۱۱۸، ۱۱۹.

<sup>(</sup>٩) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٦٩.

- عسكرياً - الشجاعة والصبر وإجادة الرمى بالنشاب (١).

٥- الديلم (٢): هم أحد العناصر التي دخلت في تكوين الجيش السلجوقي وهم أهل فروسية وشجاعة ويجيدون الرمى بالمزاريق (٢).

7- الأرمن: ورد ذكر الأرمن ضمن عناصر الجيش السلجوقي من خلال بعض الحوادث، ومما يدل على ذلك أنه عندما عُهد إلى سعد الدولة كوهرائين بالقضاء على قاورد — عم السلطان ملكشاه — أسند المهمة إلى أحد الأرمن الذي قام بقتله خنقاً (3)، وكان عنصر الأرمن ثابتاً في جيوش السلاجقة في هجومهم على آسيا الصغرى أو مواجهة جيوش الصليبين كفرق وجنود أيضاً (٥). هذه هي أهم العناصر التي تكون منها الجيش السلجوقي (٦).

### خامساً: فرق الجيش:

١- الرجالة: كانت الفئة المحاربة في الجيش السلجوقي تتكون - بصفة عامة - من الرجّالة (المشاة) والخيالة (الفرسان) وكانت الرجالة تتقدم على الفرسان في الجيش (٧).

Y-المضرسان: تمثل فرقة الفرسان القوة الضاربة الرئيسية للجيوش، وكانت الفئة المحاربة في الجيش السلجوقي ويمثلون الجزء الفعًال من جيش السلاجقة لما توافر لديهم من سرعة ومرونة ساعدهم عليها خفة حركتهم وسرعة عدو خيلهم وخفة أسلحتهم التي يحملونها (^^) وتتمثل في الغالب في القوس وهو السلاح الرئيسي لهم، ولكنهم كانوا يحملون أيضاً الترس والرمح والسيف والهراوة (٩)، وكان استخدامهم للسهام على ظهور الخيل مميزاً، فكانوا يطلقونها ببراعة دون الحاجة إلى التوقف أو الترجل عن خيلهم، وكانت هذه الميزة لديهم حتى في أثناء تراجعهم عن أرض المعركة فكانوا يدورون فوق السرج ليطلقوا السهام على مطارديهم بفعالية واضحة (١٠٠)، وقد مكنت خفة الأسلحة الفرسان من حملها واستعمالها بسهولة على ظهور الخيل. (١١٠)

<sup>(</sup>١) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) الديلم هم أهل طبرستان والجبال.

<sup>(</sup>٣) المزاريق: نوع من أنواع الرماح يُزرق بها. تبصرة أرباب الألباب، ص ١١.

<sup>(</sup>٤) النجوم الزاهرة (٥/ ٩٤)، النظم الحربية، ص ١٧١.

<sup>(</sup>٥)، (٦) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٧١.

<sup>(</sup>٧) مختصر سياسة الحروب، ص ٣٧، النظم الحربية، ص ١٧٣.

<sup>(</sup>٨) النظم الحربية، ص ١٧٦. (٩) الخروب الصليبية، سميل، ص ٧٧.

<sup>(</sup>١٠)، (١١) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٧٧.

٣- النشابة والنفاطيون والمجنيقيون والدبابون: النشابون هم رماة النشاب (١)، حيث أجاد السلاجقة الرمى بالنشاب حتى أصبح ميزة من مميزات الجيش السلجوقي، ويذكر أحد شهود العيان أن النشابة كانوا في مقدمة الجيش السلجوقي وأن عددهم وصل إلى عشرة آلاف من الرجالة، وفي الكثافة العددية للنشاب في المعركة دلالة قاطعة على كثرة تعداد من يقوم بإطلاقها، وكان الفرسان أيضاً يستخدمون النشاب في قتالهم كذلك، ويؤكد كثير من المؤرخين وجود النشابة في الجيش السلجوقي وفعاليتهم في معاركهم (٢). والنفاطون هم رماة النفظ لإحراق حصون الأعداء <sup>(٣)</sup>، وغيرها من العوائق التي تعوق تقدم الجـيش <sup>(١)</sup>، فمـثلاً عندما سار السلطان ألب أرسلان إلى ناحية شكى (٥)، من بلاد الأبخـاز ووجـد بهـا غياضـاً وآجاماً يحتمي بها اللصوص أمر السلطان النفاطين بإحراقها، إدراكاً منه لما تشكله هـذه المنطقة من خطورة على الجيش السلجوقي، وأما المنجنيقيون فهم رماة المنجنيق (١) التي تشبه المدفعية الميدانية الثقيلة في عصرنا الحاضر ويؤكمد كثير من المؤرخين وجودهم في الجميش واعتماد السلاجقة عليهم، وأن المنجنيقات كانت أهم أسلحة جيشهم الثقيلة (V)، وكانت الفرقة التي تقوم عليها ترافق الجيش في كثير من الميادين (٨)، وأما الدبابون فقد كانوا يدخلون داخل الدبابة وهي آلة حربية على هيئة هودج كبير، يتسع لمجموعة من المقاتلين يحتمون ويزحفون في داخلها حتى يقتربوا من السور للمدينة المحاصرة، ومن ثم يقومون بنقبه في نقاط الضعف فيه (٩).

#### سادساً: التعليم والتدريب العسكري:

حرص زعماء السلاجقة على تدريب أبنائهم وتنشئتهم على إجادة الفنون العسكرية بأنواعها المختلفة، ووصف شاهد عيان حروب السلاجقة مع الغزنويين أن لدى السلاجقة الكثير من الرجال المدربين (۱۱)، فقد كان القصر يمثل مدرسة للتدريب تتخرج منها العناصر العاملة في الجيش والتي تؤدي دوراً مهماً في حياة الدولة باعتبار مواقعهم الدائمة في الجيش وليس باعتبار وظائفهم المؤقتة في قصر الحاكم (۱۱). ومن

<sup>(</sup>١) أخبار الدولة السلجوقية، ص ٨٠.

<sup>(</sup>٢) تاريخ البيهقي، ص ٦٢٨، أخبار الدولة السلجوقية، ص ٨٠.

<sup>(</sup>٣)، (٤) الحرب عند العرب، ص ٣٣٠.

<sup>(</sup>٥) شكي: ناحية من بلاد الأبخاز.

<sup>(</sup>٦) أخبار الدولة السلجوقية، ص ٤٤، النظم الحربية، ص ١٧٩.

<sup>(</sup>٧)، (٨) النظم الحربية، ص ١٧٩.

<sup>(</sup>٩) تاريخ السلاجقة، ص ٢٧٦.

<sup>(</sup>۱۰) تاريخ البيهقي، ص ۲۷۶، ۲۸۳.

<sup>(</sup>١١) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٨١.

عيزات الجيش التركي أن أفراده كانوا يهبون أنفسهم دائماً لواجبهم العسكري، وكانوا يتخذون من العسكرية مهنة دائمة فكان أفراد الجيش يمضون أوقاتهم في التدريب العسكري وإجراء المناورات، ولهذا السبب كانوا يفتخرون بمهارتهم العسكرية بين المحاربين وانعكست حياة الجد على الألعاب التي يمارسونها في أوقات اللهو عندهم المحاربين وانعكست حياة الجد على الألعاب التي يمارسونها في أوقات اللهو عندهم والرماية وسباق الخيل إلى جانب الألعاب المختلفة الأخرى (۱۱)، ويفهم من التدرج الذي ذكره الوزير السلجوقي نظام الملك في خدمة الغلمان وطول فترة إعدادهم إلى أن يبلغوا سن الخامسة والثلاثين أو الأربعين من العمر فيولون منصباً قيادياً متقدماً أن التدريب المعسكري عند السلاجقة يعتمد على جانبين مهمين هما: الدقة في التدريب المتمثّل في تتبع أحوال الغلام بدقة متناهية، والثاني: إكسابه الخبرة العسكرية اللازمة والتي تتأتي متقدم مثل منصب الحجابة (۱۳)، رغبة في تدريبهم تدريجياً وإكسابهم الخبرة اللازمة متقدم مثل منصب الحجابة (۱۳)، رغبة في تدريبهم تدريجياً وإكسابهم الخبرة اللازمة بالتدرب ريثما يصبحون مؤهلين للوظائف العسكرية الأعلى، كما يذكر أن مهام الوزير: أن يدرب الرجال الشجعان بآلات الحرب (۱۱).

# سابعاً: حجم الجيش السلجوقي:

يذكر ابن الأزرق أن كثرة الجيش من الأمور الظاهرة المسببة للنصر  $^{(0)}$ , وتبرز المصادر التاريخية عظم الجيش السلجوقي وكثرة جنده، ويصف البيهقي – وهو شاهد عيان الحروب السلجوقية الغزنوية – السلاجقة بقوله: ومعهم جيش كبير العدد  $^{(7)}$ , وذكر الراوندي أنهم: كانوا جنوداً موفقين وأناساً كثيرين، تعدادهم كبير ومالهم وفير  $^{(V)}$ , وعندما سار السلطان طغرل بك إلى العراق كان: معه جند اهتزت الأرض لوطأتهم، واضطربت الجبال من كثرتهم  $^{(\Lambda)}$ , وذكر العطيمي أنه عندما دخل طغرل بك بغداد امتد جيشه من دار الخلافة إلى النهروان مسافة أربعة فراسخ  $^{(P)}$ , وعندما وضع السلطان ألب أرسلان لجيشه جسراً على نهر جيحون، أقام العسكر يعبر عليه شهراً  $^{(V)}$ , وفي مجال تحديد تعداد الجيش السلجوقي.

<sup>(</sup>١) دولة السلاجقة، عبد المنعم حسنين، ص ١٦٧.

<sup>(</sup>۲) سیاست نامه، ص ۱٤٤، ۱٤٥.

<sup>(</sup>٣) تاريخ البيهقي، ص ٦٨٣، النظم الحربية، ص ١٨٢.

 <sup>(</sup>٤) التبر المسبوك، ص ٢٧٩، النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٨٢.

<sup>(</sup>٥) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٨٣.

 <sup>(</sup>٦) تاريخ البيهقي، ص ٦٦، النظم الحربية، ص ١٨٣.

 <sup>(</sup>A) المصدر نفسه، ص ۱۷۵.
 (P)، (۱۰) وفيات الأعيان (٥/ ٦٩، ۷٠).

ذكر البيهقي أن عدد جيش السلاجقة عندما دخلوا سرخس كانوا عشرين ألف فارس<sup>(۱)</sup>، وذكر ابن العمراني أن جيش طغرل بك عندما ذهب إلى بغداد كان خمسين ألف فارس<sup>(۲)</sup>، وذكر الحسيني العدد نفسه لجيش ألب أرسلان سنة خمس وستين وأربعمائة أن وفي الوقت الذي ورد فيه أن جيش السلاجقة في عهد السلطان ألب أرسلان قُدر بأربعمائة ألف من الجند<sup>(۱)</sup>، يذكر ابن كثير أن جند السلطان ملكشاه بن ألب أرسلان كانوا مائتي ألف <sup>(۱)</sup>، ويذكر الوزير السلجوقي نظام الملك أن الجيش كان أربعمائة ألف رجل واقترح زيادة عدده ليصل إلى سبعمائة ألف <sup>(۱)</sup>.

# ثامناً: العيون والجواسيس:

استخدم السلاجقة نظام العيون والجواسيس وحرصوا على توافر صفات وشروط معينة فيمن يتولاه وأن تكون مهمته شاملة وذلك لتأمين وصول أخبار أعدائهم إليهم لاتخاذ التدابير اللازمة حيالها، فهو من أهم نظمهم في مواجهة الأعداء منذ بداية ظهورهم، ويدذكر بعض المؤرخين أن بث العيون في جيش الأعداء من واجبات السلطان للتعرف على أخبارهم (٧)، وكان الوزير السلجوقي نظام الملك يرى أنه يجب بعث العيون في كل الأطراف دائماً في زي تجار وسياح ومتصوفة وبائعي أدوية ودراويش لنقل كل ما يسمعون من أخبار حتى لا يظل ثمة شيء خافياً وحتى يمكن تلافي أي طارئ جديد في حينه. فما أكثر ما كان الدوائر سراً لكن الجواسيس كانوا يكتشفون ذلك ويخبرون الملك خلافاً وعصياناً ويتربصون به الدوائر سراً لكن الجواسيس كانوا يكتشفون ذلك ويخبرون الملك به فيركب من وقته، وينقض عليهم بغتة، فيحيق بهم ويجبط مآربهم ويفشل مقاصدهم... ولهذا كانوا ينهون إليه أخبار الرعية خيرها وشرها أولاً بأول، فيتعهدهم السلاطين بدورهم (٨). يقول الوزير نظام الملك أيضاً: ينبغي وضع السعاة على الطرق المعروفة دائماً وتخصيص أجور شهرية ومكافآت لهم فبهذا يهتمون بنقل ما يقع من أحداث وأخبار ليل نهار من على بعد خسين فرسخاً، وكما جرت به العادة من قبل يجب تعيين نقباء لمراقبتهم والإشراف عليهم حتى لا فرسخاً، وكما جرت به العادة من قبل يجب تعيين نقباء لمراقبتهم والإشراف عليهم حتى لا

<sup>(</sup>١) تاريخ البيهقي، ص ٦٢٤، النظم الحربية، ص ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) أخبار الدولة السلجوقية، ص ٥٣.

<sup>(</sup>٢) الأنباء في تاريخ الخلفاء، ص ١٨٩.

<sup>(</sup>٤) خطط الشام (١/ ١٤٧، ٢٣٦).

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية نقلاً، عن النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٨٦.

<sup>(</sup>٦) سياست نامه، ص ٢٠٩، النظم الحربية، ص ١٨٦.

<sup>(</sup>٧) تبصرة أرباب الألباب، ص ٢٤ النظم الحربية، ص ١٨٨.

<sup>(</sup>۸) سیاست نامه، ص ۱۱۱.

يتوانوا في أداء واجباتهم <sup>(۱)</sup>، ولا يكاد يختلف نظامهم في هذا الججال عن نظم الاستخبارات في الجيوش الحديثة <sup>(۲)</sup>.

### تاسعاً: الإسناد العسكري:

استخدم السلاجقة كل الوسائل المتاحة في عصرهم لتقديم المساندة التي يحتاجها الجيش في معاركه، حيث تمثل الإسناد العسكري عندهم في جوانب متعددة هي:

1-الإمدادات العسكرية بالجند: حرص سلاطين السلاجقة على إمداد جيشهم بقوات إضافية بالسرعة المطلوبة، حين الحاجة إليها، ففي صراع السلطان طغرل بك مع أخيه إبراهيم ينال، طلب المساعدة من أبناء أخيه داود فقام ألب أرسلان بن داود بنجدته مسرعاً، حيث قطع المسافة من سجستان إلى حدود العراق في عشرة أيام فقط سالكاً طريق الصحراء، طلباً لاختصار الوقت وطول الطريق، كما أنجدته أيضاً زوجته التي سارت مع جيش من الأتراك من بغداد متجهة إلى همذان (٣)، كما اهتموا بتأمين احتياجات جندهم للأسلحة والعتاد حتى في وسط المعارك، ففي الصراع بين السلطان بركيارق بن ملكشاه وأخيه محمد احتاج الرجالة في جيش بركيارق إلى تراس - جمع ترس- أمر السلطان بركيارق بتوزيعها مباشرة على الجند (١٤).

Y-المهندسون: ويطلق عليهم الفعلة، ومهمتهم تمهيد الطرق، وإزالة العوائق أمام الجيش، وتنظيم عبور الجيش للمضائق حيث يحملون معهم العتاد اللازم لمساعدتهم في عملهم هذا<sup>(٥)</sup>. فقد استصحب السلطان طغرل بك – عند مسيره من بغداد إلى الموصل النجارين، كما عمل المهندسون العرادات والمجانيق (٢)، حيث يمثل صانعو الأسلحة بأنواعها المختلفة وبناة الجسور جزءاً من وحدات الجيش السلجوقي عند سيره (٧)، ويدل استخدام السلاجقة للجسور لعبور الأنهار (٨)، على وجود المهندسين المهرة في الجيش السلجوقي الذين يقومون ببناء مثل هذه الجسور التي يستطيع الجيش العبور عليها، وكان الجيش الذين يقومون ببناء مثل هذه الجسور التي يستطيع الجيش العبور عليها، وكان الجيش

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص ١٢٣، النظم الحربية، ص ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٨٩.

<sup>(</sup>٣)، (٤) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٩١.

<sup>(</sup>٥) فن الحرب (٣/٤٤٣)، النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٩١.

<sup>(</sup>٦) المنتظم (٨/ ١٧٣)، النظم الحربية عند السلاحقة، ص ١٩١.

<sup>(</sup>٧) النظم الحربية عند السلاجقة ، ص ١٩١.

<sup>(</sup>٨) وفيات الأعيان (٥/ ٦٩، ٧٠)، فن الحرب (٣/ ٣٤٦).

السلجوقي قد عمل سفناً عندما وصل إلى مدينة نقجوان (١)، لحصارها في عهد السلطان ألب أرسلان كما أعد نظام الملك في حصار مدينة مريم نشين (٢)، ما يحتاج إليه الجيش ومنها السفن حتى فتحها (٢).

"- حمل الأثقال: أعطى السلاجقة اهتماماً خاصاً بالأثقال في جيشهم ممثلة في أنواع الأسلحة والأعلاف وغيرها (٤)، فقد اعتمدوا على الجمال لحمل هذه الأثقال منذ هجرة جدهم الأول سلجوق (٥)، واستمروا في اعتمادهم عليها لهذا الغرض بعد قيام دولتهم، وبالإضافة إلى الجمال فقد اعتمد السلاجقة في حمل أثقال الجيش على البغال (٢).

3-التموين: كان اهتمام السلاجةة بتوفير التموين لجيشهم كبيراً منذ بداية عهدهم، ويذكر البيهقي أن إمدادات الجيش السلجوقي دائماً معه (٧)، وعندما دخل السلاجةة نيسابور في عهد طغرل بك كان هناك تموين كاف للجيش كله، ويروي الوزير نظام الملك أن السلطان طغرل بك كان حريصاً على توفير المؤن في كل الظروف حتى كان إذا أراد السفر أمر بحمل الكثير منها على سبيل الاحتياط فكانت كثرتها تعجب الأمراء والأتراك أثناء تناولهم الطعام (٨)، ويبدو أن اهتمامه هذا قد انعكس على الجيش السلجوقي وعدم تعرضه لنقص المؤن في عهده واستمر هذا الاهتمام في عهده إلى بلد من البلدان كان ويشير ابن خلكان إلى أن دخول الجيش السلجوقي في عهده إلى بلد من البلدان كان مقروناً برخص الأسعار لما يدخل معه من مؤن كثيرة تزيد عن حاجته فترخص أسعارها، كما يحصل التجار من وجوده على مكاسب كبيرة (٩). وهي نتيجة طبيعية لكثرة تعداد الجيش وضخامته، وكانت مدينة حلب قد اتخذت – من قبل بعض السلاطين السلاجقة – مركزاً تموينياً استراتيجياً بحصلون منه على احتياجاتهم أثناء حروبهم ضد البيز نظين أطين .

<sup>(</sup>١) نقجوان: مدينة في إقليم أذربيجان.

<sup>(</sup>٢) مريم نشين: مدينة حصينة سورها من الحجر المشدود بالرصاص.

<sup>(</sup>٣) فن الحرب (٣/ ٣٤٥)، النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٩٢.

<sup>(</sup>٤)، (٥) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٩٢.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص ١٩٣.

<sup>(</sup>٧) تاريخ البيهقي، ص ٦٦٦، النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٨) سياست نامه، ص ١٦٩، النظم الحربية عند السلاجقة ١٩٤.

<sup>(</sup>٩) وفيات الأعيان (٥/ ٢٨٦)، النظم الحربية عند السلاجقة ١٩٤.

<sup>(</sup>١٠) إمارة حلب، ص ١٢٩.

### عاشراً: الإسناد الطبي:

ترجع بعض المراجع استخدام السلاجقة للمستشفى إلى وقت مبكسر من تــاريخهم (١١)، وكان يعرف في وقتهم بالبيمارستان (٢)، فكان اهتمام وزير السلطان طغرل بك عميد الملك كبيراً بتنظيم بيمارستانان بغداد سنة ٤٤٩هـ (٣)، وكان للسلطان محمد بن ملكشاه دور كبير في دعم البيمارستانات في بغداد بالأموال؛ إذ أمر بصرف مائة ألف دينار في مصالحها سنة إحدى وخمسمائة (٤)، وتدل بعض المصادر التاريخية على أن السلاجقة لم يكتفوا بـذلك بـل تجاوزوه إلى استخدام المستشفى المتنقل في حلهم وترحالهم، فكان البيمارستان (٥) المحمول(٢)، في جيش السلطان محمود بن محمد بن ملكشاه السلجوفي كبيراً جداً، بحيث كان يحتاج حمله إلى أربعين جملاً، وكان هذا البيمارستان ملازماً للجيش السلجوقي دائماً (٧)، حرصاً منهم على توفير الإسناد الطبي الدائم للجيش، وقد كان أبو الحكم عبيـد الله بـن المظفـر البـاهلي الحكيم الأديب المعروف بالمغربي طبيب هذا المستشفى، كما كان أبو الفداء يحيى بن سعيد ابن يحيى المظفر المعروف بابن المرخّم – الذي صار أقضى القضاة ببغـداد في أيــام المقتفــي – فاصداً وطبيباً فيه أيضاً (٨)، وفي معركة قطوان سنة ٥٣٦هـ ما يدل على وجود الأطباء ومصاحبتهم للجيش السلجوقي في عهد السلطان سنجر، فكان من نتائج هذه المعركة وفاة الطبيب شرف الدين محمد إيلاقي (٩)، وهو ما يؤكد اشتراكه في المعركة وعمله طبيباً في الجيش، ويدل المرض الذي أصاب السلطان مسعود بن محمد سنة ٥٤٦هـ وأدى إلى وفاته على أن الأطباء كانوا في البلاط السلطاني بشكل دائم حيث أشرفوا على تطبيب السلطان إضافة إلى من تم استدعاؤهم من أطباء العراق حيث اشتركوا جميعاً في معالجته التي لم يكتب لها النجاح لاستشراء المرض الذي أدى إلى وفاته (١٠)، وهو شاهد من الشواهد على تواجد الأطباء بالقرب من السلطان دائماً (١١).

<sup>(</sup>١) تاريخ إيران، ص ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) وفيات الأعيان (٣/ ١٢٤)، العرب والأتراك، ص ٩٧.

<sup>(</sup>٣) تاريخ البيمارستانات، ص ١٨٩.

<sup>(</sup>٤) الخدمات العامة في بغداد،، ص ٣٠٠.

<sup>(</sup>٥)، (٦) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٩٦.

<sup>(</sup>٧) وفيات الأعيان (٣/ ١٢٤)، تاريخ البيمارستانات، ص ١٤.

<sup>(</sup>٨) وفيات الأعيان (٣/ ١٢٣، ١٢٤).

<sup>(</sup>٩) السلاجقة في التاريخ والحضارة، ص ٣٩٨.

<sup>(</sup>١٠) راحة الصدور، ص ٣٥٤.

<sup>(</sup>١١) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ١٩٧.

### الحادي عشر: الخيل ودورها في الجيش السلجوقي:

كان الأتراك في مقدمة الشعوب قدرة على تـرويض الخيـل وركوبهـا، وكانـت بعض قبائلهم أقدر على ذلك من غيرها، وكان من واجبات قائد الجيش تفقد الخيـل ومدى سلامتها في جيشه، كتفقده للجند، وأن يمنع ما يصلح منها للحرب (١١)، وأما عن طرق توفير إعداد الخيل فتأتي غنائم الحروب في مقدمة تلك الطرق ثـم تربيتها عندهم، وبعد ذلك عن طريق الشراء من الأسواق المختلفة في المدن، وتأتي كذلك عن طريق الهدايا التي تقدم لهم فقد كانت الخيل في مقدمة ما يهدي لهم (٢) وقد تميزت الخيل عند السلاجقة بصغر حجمها وتوسط طول قامتها، حيث استخدموا النوع المعروف بالحصان التركماني (٣)، الذي اشتهر بسرعة العدو ورشاقة الجسم (١)، نتيجة التدريب الجيد لها، كما كان لها لباس خاص لحمايتها ووقايتها (٥). فعُملت لهـا التجفاف (٦) أو الجل أو البركستونات(٧)، وهي الدروع الواقية التي كانت تتخـذ مـن الحديد والفولاذ المبطن باللبود (٨)، حماية لها من أسلحة الأعداء في أرض المعركة (٩)، ويحرص السلاجقة على تعويد خيلهم على الجرأة وانتزاع الخوف منها تحسباً لأي طارئ في المعارك فكانوا يدربون خيلهم على معايشة الحيوانات الأخرى الأكبر حجماً منها كالجمل والفيل والدب، فإذا رأوا بعض خيلهم تخاف من أي من هذه الأنواع قاموا بتكثيف فترات وجودها مع هذا النوع حتى تتعود عليه، كما قاموا بتدريبها على الرياضات المعروفة عندهم (١٠).

# الثاني عشر: الموارد المالية للجيش السلجوقي:

اعتمد السلاجقة في مواردهم المالية على تعددها، فكانت الغنائم والجزية والخراج والمكس، وضمان المدن من أهم الإيرادات التي ساعدت سلاطين السلاجقة على الإنفاق في دولتهم خاصة في مجال استكمال النفقات الأساسية ليتمكن الجيش من أداء واجباته في المحافظة على كيان الدولة (١١) وقد استفاد السلاجقة من قتال الغزنويين في حصولهم على

<sup>(</sup>١) النظم الحربية عند السلاجقة،، ص ٢٠١. (٢) المصدر نفسه، ص ٢٠٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ٢٠٣. (٤) عالم الصليبين، يوشع براور، ص ٢١٤.

<sup>(</sup>٥) النظم الحربية عند السلاجقة ص٢٠٣.

<sup>(</sup>٦) التجفَّاف: وهو ما يجلل به الفرس من سلاح وآلة تقيه الجراح.

<sup>(</sup>٧) البركستونات: حافظ لحم الصدر. (٨) نظم دولة سلاطين المماليك (١/ ٧٧).

<sup>(</sup>٩) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٠٣. (١٠) المصدر نفسه، ص ٢٠٣.

<sup>(</sup>١١) النظم الحربية، ص ٢١٥.

غنائم وصلت قيمتها إلى خمسمائة ألف دينار (۱)، بينما ارتفعت بعد ذلك لتصل في معركة نسا إلى نحو عشرة ملايين دينار من الألبسة والأسلحة والدواب والأمتعة (۲)، كما غنموا ما لا حصر له من الذهب والفضة والملابس والدواب في معركة داندانقات (۲)، وكانت الغنائم التي حصلوا عليها بعد معركة ملاذكرد توزن بالأرطال من الذهب والفضة لكثرتها(۱) ويذكر البنداري نزول الأسعار بشكل كبير بسبب هذه الغنائم السلجوقية، وقد صاحب انتصارات الجيش السلجوقي في معاركه المختلفة بعد ذلك حصوله على الكثير من الغنائم (۵)، أما عن الجزية باعتبارها مورداً من الموارد المالية للسلاجقة، فقد ذكر بعض المؤرخين أن الروم كانوا قد اعتادوا دفع الجزية للسلاجقة سنوياً قبل هذه المعركة (۲)، كما تؤكد المصادر استمرارهم بدفعها بعد ذلك، فقد وصل رسول إمبراطور الروم ومعه الجزية سنة ٤٨٢هـ، ومما يدل على استمراره في دفعها أن السلطان ملكشاه كان يأخذ خراج ملك القسطنطينية كل سنة (۷)، وكان مقدارها ثلاثمائة ألف دينار سنوياً (۸)، وكان السلطان ألب أرسلان قد قنع من الرعايا بالخراج الأصلي يؤخذ منهم كل سنة دفعتين رفقاً بهم (۹).

## الثالث عشر: شعار السلاجقة وأعلامهم:

تشير بعض المصادر إلى أنه كان للسلاجقة نظمهم في اتخاذ الأعلام والسفارات، فقد اتخذوا منذ بدايتهم شعار القوس والسهم في رسائلهم دلالة على دولتهم، كما اتخذ السلاجقة السواد لوناً لأعلامهم في المعارك، وهو شعار الدولة العباسية (١٠٠).

\*\*

<sup>(</sup>١) العرضة لابن النظام، ص ٣٣، النظم الحربية، ص ٢١٥.

<sup>(</sup>٢) راحة الصدور، ص ١٥٦، النظم الحربية، ص ٢١٥.

<sup>(</sup>٣) تاريخ البيهقي، ص ٦٩٥، النظم الحربية، ص ٢١٥.

<sup>(</sup>٤) تاريخ دولة آل سلجوق، ص ٢١٥. (٥) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢١٥.

<sup>(</sup>٦) تاريخ الزمان، ابن العبري ص ١٠٩، النظم الحربية عند السلاحقة ٢١٦.

<sup>(</sup>٧) الباهر لابن الأثير، ص ١١. (٨) تاريخ دولة آل سلجوق، ص ٧١.

<sup>(</sup>٩) الكامل في التاريخ، نقلا عن النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢١٦.

<sup>(</sup>١٠) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢١٧، ٢١٨.

#### المبحث الثالث

# الأسلحة والتحصينات الحربية

### أولاً: الأسلحة الفردية الخفيفة:

١- الأسلحة الهجومية: ومن أهمها:

#### ٧- أسلحة الوقاية والدفاع عن النفس:

أ - الترس: وهو من أسلحة الوقاية من ضرب الوجه وما حوله، ويُسمى الجُنة وتتخذ من الحديد والجلد، وله أصناف متعددة كل صنف منها يصلح لاستعمال معين (1).

ب - الدرع: وهو جبّة من الزَّرد المنسوج يلبسه المقاتل للوقاية من السيوف والسهام ولـه أنواع متعددة (٧).

ج - البيضة: وهي خوذة من الحديد أو الفولاذ تُبطَّن بالمواد اللينة كالقطن وغيره لحماية الرأس (^^).

### ثانياً: الأسلحة الجماعية الثقيلة:

1-المنجنيق والعرادة: المنجنيق آلة من خشب لها دفّتان قائمتان بينهما سهم طويل رأسه ثقيل وذنبه خفيف، وفيه تجعل كفّة المنجنيق التي تحمل الحجر، يجذب حتى ترفع أسافله على أعاليه، ثم يرسل فيرتفع عموده الذي فيه الكفة فيخرج الحجر منه فما أصاب شيئاً إلا أهلكه (٩)، وهو من أعظم آلات الحصار فعالية ونكاية، وله أنواع وأحجام متعددة، ويرمى

<sup>(</sup>١) فصل ابن سلام في القوس وأنواعها وأسماء أجزائها في كتاب السلاح، ص ٢٢ - ٢٨.

<sup>(</sup>٢) ذكر ابن سلام أنواع السيوف وأسماءها وأجزاءها تفصيلاً.

<sup>(</sup>٣) الرمح: ذكر ابن سلام تفصيلاً للرماح وأنواعها وأسمائها في كتاب السلاح.

<sup>(</sup>٤) الطبر: وتسمى المدية وتختلف أحوالها بحسب الحاجة إليها.

<sup>(</sup>٥) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٤٨.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص ٢٤٩.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه، ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>٨) المصدر نفسه، ص ٢٥٢، الحرب عند العرب، ص ٧٤.

<sup>(</sup>٩) صبح الأعشى (٢/ ١٥٢)، النظم الحربية، ص ٢٥٤.

به الحجارة والنفظ وغيرها، ويشبه المنجنيق المدفعية الميدانية الثقيلة في عصرنا الحاضر، وقد استخدمه الجيش السلجوقي (١) وأما العرادة: فهي منجنيق لطيف أصغر حجماً من المنجنيق (٢) فما يقذف الحجارة الثقيلة، هو المنجنيق وما يقذف الحجارة الخفيفة نسبياً يقال له عرَّادة (٢).

7- المدبابة والمبرج ورأس المكبش: الدبابة آلة ساترة تتخذ من الخشب وتغلف باللبود أو الجلد المنقوع بالخل لمنع النار من أن تحرقها، وتركّب على عجل مستدير وتحرك، وربحا جعلت برجاً من الخشب فيدفعها الرجال وهي عريضة من أسفل دقيقة من أعلى على شكل مربع مضلّع تدفع إلى السور، وتكون أعلى منه فيصعد الرجال أعلاها فيسيطر به على سور المدينة (3). وكانت تلبّس بصفائح الحديد (6)، وهي من أسلحة الهجوم الجماعية، وتختلف في أحجامها كبراً وصغراً بحسب الحاجة (17)، ويستخدم في الدبابة أو البرج رأس الكبش، وهو عبارة عن عمود خشبي طوله عشرة أمتار أو أكثر يركب في نهايته مما يلي السور رأس من الحديد أو الفولاذ يشبه رأس الكبش تماماً يعلق بالبرج للأمام والخلف حتى يتأرجح، فيصطدم بالسور حيث تعاد الكرة مرات عديدة حتى تنهار أمامه حجارة السور (٧)، وتحتل فيصطدم بالسور حيث تعاد الكرة مرات عديدة حتى تنهار أمامه حجارة السور (٧)، وتحتل الثميلة المستخدمة في حصار المدن المحصنة (٩) فقد قيام السلاجقة ببناء الأبراج لإضعاف الثميلة المدن المحاصرة، وكذلك القيام من خلالها بعمليات الحراسة والمراقبة. كان ذلك في عهد طغرل بك وألب أرسلان وملكشاه (١٠).

# ثَالثاً: أسلحة العرض والزينة:

وهي الأسلحة المرصعة بالجواهر وغيرها، والتي يحتفظ بها في الخزانة ويتم إخراجها وقت الاحتفالات أو وصول رسل إلى السلطان، الذي يأمر باتخاذ مظاهر الزينة ومنها الأسلحة المحلاة بالذهب والفضة أو الجواهر(١١)، وفي عهد ملكشاه اقترح نظام الملك أن

<sup>(</sup>١) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٥٤.

<sup>(</sup>٢)، (٣) المصدر نفسه، ص ٢٥٦.

<sup>(</sup>٤) الإسلام في حضارته ونظمه، أنور الرفاعي، ص ١٩٨، النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٥٩.

<sup>(</sup>٥) النوادر لابن شداد، ص ١٤٠. (٦) تبصرة أرباب الألباب، ص ١٨.

<sup>(</sup>٧) الجيش الأيوبي، ص ٣٠٩، ٣١٢، ٣١٣، النظم الحربية ص٢٥٩.

<sup>(</sup>٨) تبصرة أرباب الألباب، ص ١٨. (٩) عالم الصليبين، ص ٢٠٣.

<sup>(</sup>١٠) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٦٠.

<sup>(</sup>١١) المصدر نفسه، ص ٢٦٠.

يكون عدد أسلحة الزينة عشرين قطعة لعشرين غلاماً يلبسون الألبسة الجميلة ويقفون بها حول سرير الملك مراعاة لهيبة السلطان وزينة مجلسه (١)، وكان من رأي نظام الملك أن تكون لأمير الحرس أحسن الوسائل وأدوات الزينة والتجمل وأبهاها (٢).

### رابعاً: نظام حماية المدن:

وهي الوسائل التي تعتمد عليها المدن في حمايتها من هجمات أعدائها، وقد استخدمت في العصر السلجوقي لحماية المدن؛ الأسوار والخنادق، والقلاع والحصون (٣).

## خامساً: وسائل الحصار:

من وسائل الحصار التي استخدمها الجيش السلجوقي، المنجنيق والعرادة والدبابة والأبراج ورأس الكبش بالإضافة إلى الجسور، وسلالم الحصار، والسفن والزوارق (٤).

### سادساً: صناعة الأسلحة وخزائنها:

اشتهر الأتراك بصناعة الأسلحة التي كانوا يحاربون بها، ومهارتهم معروفة في صنع السهام والنبال وتطويع الحديد وصناعة السلاح مثل السيوف والرماح، وغيرها (٥).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) سیاست نامه، ص ۱۳۲.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ١٧٧، النظم الحربية، ص ٢٦١.

<sup>(</sup>٣) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٦٢، ٢٦٣، ٢٦٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٢٦٦، ٢٦٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص ٢٧٠.

# المبحث الرابع **الخطط والفنون القتالية**

كان لدى السلاجقة تعبئة عسكرية محكمة تجلت في كثير من الخطط والفنون على النحو التالي: أولاً: القدرة على التحرك:

اشتهر الجيش السلجوقي بسرعة الحركة على العموم مما أتاح له المرونة اللازمة لتطبيق العديد من الفنون العسكرية التي أثرت في خططه العسكرية خلال حروب الطويلة وكان بعضها يشبه قتال سكان الصحاري المعتمد على الكر والفر، وكانت أهم مظاهر قدرة الجيش السلجوقي على التحرك (١):

1-السرعة: كانت السرعة واحدة من أبرز سمات حروب الترك، ومن أهم العوامل التي ساعدتهم على سرعة الحركة، معرفتهم للأرض شبراً شبراً بما جعلهم سريعي الحركة للتفرق والتجمع في وقت قصير (٢)، ومن ثم ساعدتهم في تحقيق انتصاراتهم فكان داود قائد جيش السلاجقة يرى أن الفارس المتخفف يصبح أكثر جرأة (٣) ويقول مخاطباً جنده: أما نحن فخفاف لا متاع لنا (٤)، وكانت سرعة الحركة في الجيش السلجوقي قد حققت له العديد من الانتصارات على جيوش البيزنطيين (٥)، كما أكسبته تميزاً واضحاً على الجيوش الصليبية، حيث اكتشفوا نقطة الضعف فيها المتمثلة في ثقلها (١١)، ويمكن إرجاع هذه السرعة التي تميز بها الجيش السلجوقي - بالإضافة إلى ما ذكرناه سابقاً من معرفتهم بالأرض وطرقها - إلى خفة الأسلحة التي يحملها فرسان الجيش السلجوقي من ناحية، والحركة السريعة للخيل المدربة (٧)، بالإضافة إلى التبديل المستمر للخيل المتعبة أثناء الحرب، بمجموعة خيل أخرى معدة بالقرب من مكان المعركة للاستعانة بها عند الحاجة (٨)، ولهذا كان الجيش يزخر بالحركة والجري المستمر (٩)، ومرونة تتيح له المواجهة أو المناورة في الوقت المناسب (١٠).

٢- استخدام الكمائن: استخدم السلاجقة الكمائن في أرض المعركة، ففي عهد

<sup>(</sup>١)، (٢) النظم الحربية عند السلاجقة،، ص ٢٨٠.

<sup>(</sup>٣) تاريخ البيهقي، ص ٦٨٣، النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٨١.

<sup>(</sup>٤)، (٥) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٨١. (٦) عالم الصليبين، ص ٢١٧.

<sup>(</sup>٧) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٨١. (٨)، (٩) تاريخ ابن أبي الهيجاء، ص ١٨٨.

<sup>(</sup>١٠) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٨٢.

السلطان طغرل بك كانت الكمائن سبباً في هزيمة العرب الذين خرجوا عن طاعته (۱)، كما كان للكمائن دورها في انتصار السلطان ألب أرسلان على البيزنطيين في معركة ملاذكرد، فقد اعتمد في حرب الكمائن على الجناحين، عندما اختبأت أجنحة اليمين واليسار في التلال الموجودة بجانب ميدان المعركة ففاجأت الجيش البيزنطي، مما أدى إلى هزيمته (۱)، حيث حدد بعض المؤرخين عددها بأربعة كمائن (۲)، وفي سنة ٤٩١هـ، استخدم القائد كربوقاالكمائن في معركته ضد الصليبيين في أنطاكية (٤١)، كما حقق السلاجقة بواسطتها انتصارات عديدة ومهمة في حروبهم الأخرى المتكررة ضد الصليبين (٥).

٣-التراجع الزائف: استخدم السلاجقة هذه الخطة وكانت أكثر وضوحاً في صراع السلاجقة مع البيزنطين، ففي عهد السلطان ألب أرسلان تظاهر جيش السلاجقة خلال معركة ملاذكرد بالفرار من أرض المعركة في محاولة ناجحة لإغراء البيزنطين بملاحقتهم (١٠) ويعبّر البنداري عن ذلك بقوله عن خيل السلاجقة: واستجرّت الروم إلى أن صار الكمين من ورائها (٧)، وفي الوقت الذي كانوا يقومون فيه بتطبيق خطة التراجع الزائف تلك كانوا يستخدمون سهامهم بمهارة فائقة (٨)، فكانت الوحدات المتقدمة في الجيش تشتبك مع العدو لفترة وجيزة، ثم تنسحب تدريجياً باتجاه الكمائن المعدة متظاهرة بالهزيمة، وحينما تتقدم وحدات العدو لتعقب تلك الوحدات المنسحبة تنقض عليها الكمائن (٩)، وطبقوا هذا التراجع الزائف – كذلك – في المعارك الأخرى التي خاضوها ضد البيزنطين بعد ملاذكرد، مثل معركة ميريو كيفالون سنة ٢٧٥هـ (١٠)، وفي حروب السلاجقة مع الصليبين كان تظاهر الجيش السلجوقي بالهرب من أرض المعركة بتطبيق خطة التراجع الزائف نحو الكمائن عاملاً مهماً في هزيمتهم للصليبين في معركة ضور يليوم تحت قيادة قلج أرسلان سنة ٤٩١هـ (١١).

٤- خطة تطويق العدو: كان السلاجقة في حربهم مع الغزنويين يفرقون قواتهم حتى يتمكنوا من محاولة تطويق جيش أعدائهم بالرغم من ضخامة جيش الغزنويين (١٢)، وقد

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٨٣. (٣) تاريخ دولة آل سلجوق، ص ٤٢.

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٨٤.

<sup>(</sup>٥) العلاقات السياسية والكنسية، ص ٨٥، النظم الحربية، ص ٢٨٤.

<sup>(</sup>٦) الصليبيون في الشرق، ص ٣٠. (٧) تاريخ دولة آل سلجوق ص٤٣.

<sup>(</sup>٨)، (٩) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٨٥.

<sup>(</sup>١٠) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٨٥. (١١) المصدر نفسه، ص ٤٨٦.

<sup>(</sup>١٢) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٨٦.

طبق السلاجقة هذا التطويق لأعدائهم في حروبهم ضد البيزنطيين، فكان انقضاض السلاجقة على أعدائهم في معركة ميريوكيفالون ٥٧٢هـ من جهات عديدة، كما كانت معركة ضور يليوم بين السلاجقة والصليبين ميداناً آخر لتطبيق هذه الخطة حيث هاجم السلاجقة أعداءهم من الصليبين وأحاطوا بهم من كل جانب (١)، ويذكر شاهد عيان لبعض حروب السلاجقة مع الصليبين أن السلاجقة لجأوا إلى محاولة تطويق عدوهم في معظم هذه المعارك (٢).

٥-المباغتة والمفاجأة: استخدم الجيش السلجوقي عنصر المباغتة والمفاجأة واعتبرها من ثوابت خططه في حربه ضد البيزنطيين (٢)، وكانوا يفاجئون المدن البيزنطية في هجماتهم مما ساعدهم على فتح كثير منها (١)، وقد عانى الصليبيون من اعتماد السلاجقة على المباغتة لمم وصف شاهد عيان هجوم السلاجقة المفاجئ وحصارهم للصليبين بقوله: نظام كهذا لم يكن معروفاً لنا (٢).

### ثانياً: الرمي بالسهام:

ارتبط تاريخ السلاجقة بإجادتهم الرمي بالسهام، فكانوا يطلقونها وهم على ظهور الخيل بإتقان دون التوقف أو الترجُّل عنها (٢) كما أثر عن سلاطينهم إجادة معظم الفنون العسكرية ومنها الرمي بالسهام (٨) وفي عهد السلطان طغرل بك كان إمطار الجيش السلجوقي مدينة قزوين سنة ٤٣٤هـ بوابل من السهام سبباً في عدم مقدرة أهلها على الوقوف على سور المدينة للدفاع عنها مما اضطرهم إلى الدخول في طاعة السلاجقة (٩) ويذكر سبط بن الجوزي أن جيش السلاجقة كان يخرج منه أثناء المعركة عشرة آلاف نشابة دفعة واحدة (١٠)، وقد وصل عدد رماة السهام في مقدمة الجيش السلجوقي إلى حوالي عشرة آلاف رجل (١١)، وهو ما يفسر ذكر بعض المصادر أن السلاجقة كانوا يمطرون أعداءهم بوابل من السهام الغزيرة (١٠)، فكانت الكثافة العددية لهذه السهام –المترتبة على كثرة تعداد

<sup>(</sup>١) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الحملة إلى القدس، ص ٤٩، ١٣٨، النظم الحربية، ص ٢٨٧.

<sup>(</sup>٣)، (٤)، (٥)، (٦) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٨٩.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه، ص ٢٩٠.

<sup>(</sup>٨) راحة الصدور، ص ١٨٦، أخبار الدولة السلجوقية، ص ٥٤، ٧٣.

<sup>(</sup>٩) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٩٠.

<sup>(</sup>١٠) مرآة الزمان (٢/ ٥٠٠). (١١) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٩١.

<sup>(</sup>۱۲) تاريخ البيهقي، ص ٦٢٨، مرآة الزمان (٢/ ٥٠٠).

من يقوم بإطلاقها أو استخدام قوس الحسبان المتعدد السهام - من أهم عوامل فعاليتها البالغة، وقد وزع السلطان ألب أرسلان أثناء حصار حلب ثمانين ألف نشابة (١)، وعندما تسلَّم السلطان مدينة حلب استعصت عليه قلعتها فأمر برشقها بالسهام دفعة واحدة فرشقها الجيش حتى كادت الشمس تحجب لكثرة السهام، فسلمت القلعة له نتيجة لذلك (٢)، وقد أثبت استخدام السلاجقة للسهام في حروبهم ضد الصليبين فعالية واضحة في إلحاق الهزائم بأعدائهم عن طريق إجادتهم استخدامها بدقة بالغة فضلاً عن غزارتها (٢)، فقد استطاع رماة النشاب في الجيش السلجوقي سنة ٥١٥هـ أن يفنوا الجيش الصليبي بكامله عندما دخل أرضاً موحلة فلم يفلت منهم أحد (١).

# ثَالثاً: الالتحام مع العدو:

يظهر أن الالتحام مع العدو عند السلاجقة يتم على مرحلتين:

1- مرحلة الالتحام الأولى: يقوم الجيش السلجوقي بالالتحام مع الأعداء في البداية لإيهام العدو ببدء المعركة، وهو ما وصفه ابن الأثير بقوله: فصبر لهم ساعة (٥)، في ذكره أحداث المعركة بين السلاجقة والعرب الذين خرجوا عن الطاعة في عهد السلطان طغرل بك (٢)، فقد التحم السلاجقة مع أعدائهم لفترة وجيزة ثم تراجعوا كالمنهزمين نحو كمائنهم، فكان هذا الالتحام المبدئي لإقناع الجانب الآخر بالبدء الفعلي للمعركة ثم الانتظار قبل بدء تطبيق خطة التراجع الزائف لإيهام الأعداء بالهزيمة ومن ثم نجاح الكمائن في مفاجأة الأعداء ومباغتتهم، وتحقيق النصر عليهم (٧).

٧- مرحلة الالتحام الكامل: لم يقتصر استخدام السلاجقة للقوس والسهم على الالتحام المبدئي فقط، بل نجد استخدام السلاجقة لها في الالتحام الكامل كذلك، فقد استخدموها بفعالية واضحة في جميع الحروب الميدانية التي خاضوها ضد أعدائهم (^) وكان السيف أحد الأسلحة الخفيفة التي يستخدمها السلاجقة في الالتحام مع العدو، بل كان من أهم الأسلحة التي استخدمها المحارب السلجوقي في التحامه مع العدو<sup>(٩)</sup>. ويصف أحد الأسلحة التي استخدمها المحارب السلجوقي في التحامه مع العدو<sup>(٩)</sup>. ويصف

<sup>(</sup>١) تاريخ بلاد الشام، ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية، ص ٢٩١.

<sup>(</sup>٣) عالم الصليبين، ص ٢١٥، النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٩٢.

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية، ص ٢٩٢. (٥) المصدر نفسه، ص ٣٩٣.

<sup>(</sup>٦)، (٧) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية ،، ص ٣٩٣.

<sup>(</sup>٨) تاريخ البيهقي، ص ٦٢٨، أخبار الدولة السلجوقية، ص ٢٩٣.

<sup>(</sup>٩) الحروب الصليبية، عزيز عطية، ص ٤٦،٤٧.

البيهقي -وهو شاهد عيان لحروب السلاجقة مع الغزنويين- ذلك بقوله: وعلت قعقعة السيوف<sup>(۱)</sup>، كما استخدمه السلطان ألب أرسلان في معركة ملاذكرد أثناء اشتباكه مع أعدائه البيزنطيين <sup>(۲)</sup>، كما وجد استخدام السيف عند السلاجقة في حروبهم مع الصليبين <sup>(۳)</sup>، كما استخدم السلاجقة الرمح والخنجر عند الالتحام <sup>(3)</sup>.

### رابعاً: الاستنزاف:

طبق السلاجقة سياسة الاستنزاف ضد أعدائهم، فكانوا يؤجلون الالتحام مع أعدائهم، حتى يتم استنزاف قوة جيش الأعداء، ويصل إلى درجة كبيرة من الإنهاك فيتسنّى لهم هزيمته، وتبدو الأهمية الكبرى للنتائج التي حققها الجيش السلجوقي من الاستنزاف لقوة الأعداء في حربهم ضد الصليبين، فكان تطبيق السلاجقة لهذا الفن الحربي سبباً في التعب والإنهاك الذي لحق بجيش الصليبين (٥)، فضلاً عن الجاعة الكبيرة التي أحدقت بهم (١٦). وسيأتي بيان ذلك في محله بإذن الله.

# خامساً: سياسة الأرض المحروقة:

أدرك السلاجقة أهمية مصادر المياه للجيوش المحاربة، ولذلك قاموا أثناء حروبهم الأولى مع الدولة الغزنوية بتدمير مصادر المياه أثناء انسحابهم كواحدة من الوسائل المستخدمة في سياسة الأرض المحروقة، ففي معركة دندانقان سنة ٤٣١هـ بادر السلاجقة على الفور بتغوير مياه آبارها وتخريبها (٧). ويصف السلطان مسعود الغزنوي ذلك بقوله: وجدنا الأعداء قد ردموا الآبار... وجعلوها قبوراً (٨)، بأن قاموا بإلقاء الجيف فيها مما حرم الجيش الغزنوي من الاستفادة من مياهها وتعرض بالتالي للعطش الشديد (٩)، وقد قاسى البيزنطيون كثيراً من الأثر التدميري الكبير الذي خلفته حملات السلاجقة على الأقاليم والمدن التي هاجموها، خاصة تلك الحملة الكبرى التي قادها السلطان طغرل بك على أرمينية والمدن التي هاجموها، في معركة ميريو كيفالون سنة ٤٤٤هـ التي انتصر فيها السلاجقة أن تخريب المناطق التي يحرون بها قبل لقائهم معهم في معركة ميريو كيفالون سنة ٤٧٥هـ التي انتصر فيها السلاجقة (١١)،

<sup>(</sup>١) تاريخ البيهقي، ص ٦٣٥. (٢) أخبار الدولة السلجوقية، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٣)، (٤) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٩٤. (٥) المصدر نفسه، ص ٢٩٧.

 <sup>(</sup>٦) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٩٨.
 (٧) تاريخ الروق م ٢٩٨. ٩٦٠ ما ترايخ الروق م ٢٩٨.

<sup>(</sup>٧) تاريخ البيهقي، ص ٦٨٨، ٦٩٩، راحة الصدور، ص ١٦٣. (٨) تاريخ البيهقي، ص ٦٩٩.

<sup>(</sup>٩) راحة الصدور، ص ١٦٣، النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٩٨.

<sup>(</sup>١٠) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٢٩٩.

<sup>(</sup>١١) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٣٠٠.

وعندما دمّر السلاجقة الآبار ومجاري المياه التي طالتها أيـديهم عـانى الصـليبيون ودوابهـم الكثير من العطش خاصة مع حرارة الصيف واشتداد الحاجة إلى المـاء(١)، وفي المقابـل كـانوا عند انسحابهم يأتون على كل ما يمكن أن يستفيد منه عدوهم حرقاً وهدماً وتخريباً (٢).

## سادساً: التأثير على جيش العدو:

حاول السلاجقة التأثير على جيش أعدائهم بمكاتبة بعض قادته وجنده لاستمالتهم وإرسال المرجفين لتفرقة كلمتهم فينشغلون عن الاستعداد الأمثل للمعركة، وقد استهدفوا العناصر التركية بالتأثير، وقد تعدى نشاط السلاجقة في تحقيق ذلك حدود الجند في أرض المعركة إلى شراء ولاء عيون الأعداء وجواسيسهم، فقد ذكر أحد المرافقين للجيش الغزنوي في حربه ضد السلاجقة قوله: وكان جواسيسنا قد كذبوا كثيراً في هذا الشأن، وقد أغرتهم الرشوة وتبين اليوم أن كل ما قالوه كان بهتاناً وزوراً (٢٠). ويذكر ابن الأثير أن السلاجقة نجحوا في مراسلتهم لقائد الجيش الغزنوي نفسه؛ فاستمالوه ورغبوه فنفس عنهم وتراخى في تتبعهم (١٤)، وفي معركة ملاذكرد نجح السلاجقة في استقطاب أبناء عمومتهم من الأوزو البجناق الذين كانوا يحاربون مع الجيش البيزنطي إلى جانبهم في الوقت الحاسم من المعركة بدافع العصبية لهم، ويذكر بعض المؤرخين أن انضمامهم كان سبباً مباشراً في انتصار السلاجقة على البيزنطيين في هذه المعركة (٥).

### سابعاً: السيطرة على الطرق:

أدرك السلاجقة أهمية الدراية الواسعة بمعرفة الأرض معرفة كاملة تشمل المناطق التي يعيشون فيها  $^{(1)}$ , ففي حربهم مع الغزنويين في معركة دنقدانقان كان السلاجقة قد استولوا على الطرق وسيطروا على الجبال والمرتفعات  $^{(V)}$ , حيث وضعوا الحراس فوقها لمراقبة جيش العدو  $^{(\Lambda)}$ , وبذلك سيطر السلاجقة على الطرق المحيطة بأرض المعركة وحاولوا قطع خطوط الإمداد والتموين للجيش الغزنوي  $^{(P)}$ , وفي سنة ست وخمسين وأربعمائة جهز السلطان ألب

<sup>(</sup>١)، (٢) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) تاريخ البيهقي، ص ٦٢٧، النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٣٠١.

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٣٠١.

<sup>(</sup>٥) بناء الجبهة الإسلامية، ص ٢٣.

<sup>(</sup>٦) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٣٠٣.

<sup>(</sup>٧) زين الأخبار، ص ٣٣١، النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٣٠٣.

<sup>(</sup>٨) تاريخ البيهقي، ص ٦٦٦، النظم الحربية عند السلاجقة ٣٠٣.

<sup>(</sup>٩) تاريخ البيهقي ٦٢٨، ٦٣٤ النظم الحربية، ص ٣٠٣.

أرسلان جيشاً للقضاء على قطاع الطرق الأكراد<sup>(۱)</sup> وسيطر السلاجقة على معظم الطرق في آسيا الصغرى أثناء صراعهم مع البيزنطيين، حتى وصف بعض معاصريهم هذا الوضع بقوله إنه لم يوجد طريق لم يحتلوه<sup>(۱)</sup>، فكانت سيطرتهم على كل الطرق، والخطوط الرئيسية المهمة، ولهذا كانوا في مركز يؤهلهم للنجاح في التقدم في آسيا الصغرى <sup>(۱)</sup>، كما يؤمنون هذه السيطرة على الطرق بحراستها وإشعال نيران المراقبة فوق المرتفعات ليلاً <sup>(1)</sup>.

# ثَّامناً: السيطرة على موارد الياه:

أدرك السلاجقة أهمية المياه للجيوش المحاربة فكان اهتمامهم كبيراً بالسيطرة على الموارد المائية قرب أرض المعركة، ففي المعارك التي خاضها السلاجقة ضد الجيوش الغزنوية، يقول البيهقي – وهو شاهد عين – بعد معركة سرخس: إن السلاجقة كانوا يعملون على تحويل مجرى هذا النهر الذي نقيم على شاطئه (٥)، ثم يقول بعد ذلك: إذا بماء هذا النهر ينقطع جريانه... وبعد عنا الماء الجاري واضطررنا إلى التعويل على مياه الآبار (١). ويؤكد بعض المؤرخين أن جيش السلطان مسعود الغزنوي عانى من قلة المياه في ملاحقته لجيش السلاجقة وأن ذلك كان سبباً مباشراً في انتصار السلاجقة عليه في المعركة التي حدثت في الصحراء الواقعة بين سرخس ومرو في مكان يُعرف بدندانقان سنة ٤٣١ه.

### تاسعاً: التأمين العسكري:

ذكر قائد جيش السلاجقة في بداية دولة جغري بك داود أن الأحمال الثقيلة هي نقطة الضعف الوحيدة في جيش الغزنويين لارتباطهم بها، فكانت سبباً في هزائمهم المتكررة من قبل السلاجقة (٧)، وتبعاً لما أكدته الرسائل التي بعث بها جواسيس الجيش الغزنوي إلى السلطان مسعود فقد اعتبر السلاجقة خلو جيشهم من الأثقال والأمتعة التي تعوق تحركاته من تقاليدهم الحربية التي يجب المحافظة عليها (٨)، ويذكر البيهقي أن السلاجقة جعلوا أثقالهم خلفهم على بعد ثلاثين فرسخا (٩) (تسعين ميلاً) فكانوا حينما يشعرون بالخطر يرسلون عيالهم وأمتعتهم وأثقالهم إلى مخابئ آمنة في الصحراء يعرفونها بواسطة جزء من فرسانهم لحراستها، حتى يتهيأ لهم القتال بحرية أكبر، وهو ما

<sup>(</sup>١) أخبار الدولة السلجوقية، ص ٣٤، ٣٥، النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٣٠٤.

<sup>(</sup>٢)، (٣) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٣٠٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٣٠٥.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص ٦٣٤.

<sup>(</sup>٥) تاريخ البيهقي، ص ٦٣٣.(٧) المصدر نفسه، ص ٦٢٤، ٦٢٥.

<sup>(</sup>٨) المصدر نفسه، ص ٦٣٣.

<sup>(</sup>٩) المصدر نفسه، ص ٦٢٥، النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٣٠٧.

أكدته كثير من المصادر التاريخية وذلك رغبة منهم في تأمينها بعيداً عن متناول يـد العـدو في أرض المعركة (١)، ففي اعتقادهم العسكرية أن الفارس المتخفف يصبح أكثر جرأة، كما يقول قائد الجيش السلجوقي داود (٢). وظل السلاجقة على نظرتهم تلـك للأثقـال حتى إن السلطان ألب أرسـلان عنـدما أراد ملاقـاة البيـزنطيين في ملاذكـرد أمـر بإبعـاد الأثقال مع زوجته ووزيره نظام الملك إلى همذان وسار بجيشه نحو المعركة (٣).

# عاشراً: المهام الخاصة الطارئة:

اهتم السلاجقة اهتماماً كبيراً بالمهام الطارئة منذ بداية أمرهم فأعدوا العدة لها، ، واهتموا بتحديد المهام الموكلة لفرسانهم وقوادهم وجندهم، فاهتم رجالات الدولة بهذه المهام حتى كان من رأي الوزير السلجوقي نظام الملك أنه ينبغي أن تسجل في الديوان باستمرار أسماء أربعة آلاف رجل من كل الأجناس احتياطاً، ألف للملك خاصة، وثلاثة آلاف لأفواج الأمراء وقادة الجيش للاستعانة بهم في الملمات وحين الحاجة (3)، وتشمل تطبيقات السلاجقة لهذه المهام الخاصة عدة جوانب أهمها:

1-المهام الحربية (العسكرية)؛ ففي قتال السلطان طغرل بك للبساسيري أرسل السلطان سرية من الجيش بقيادة خمارتكين عن طريق الكوفة لإشغاله عن الذهاب إلى الشام (٥)، كما عهد إلى فرقة مكونة من عشرين فارساً بإخضاع دير كمّول فقاموا بتنفيذ هذه المهمة (١) وعندما خرج السلطان ألب أرسلان لقتال الإمبراطور البيزنطي رومانوس عام ٤٦٣ هـ وأرسل في البداية وحدة عسكرية من المماليك تحت قيادة أحد الحجّاب استطاعت أن تهزم قوة بيزنطية مكونة من عشرة آلاف شخص، وحينما أعيد الإمبراطور بعد أسره في موقعة ملاذكرد إلى بلاده أمر السلطان بأن ترافقه وحدة عسكرية من الغلمان تتكون من مائة غلام تحت قيادة حاجبين (٧)، وفي سنة تسعين وأربعمائة كلف السلطان بركيارق فرقة من الجيش السلجوقي بمفاجأة أمير أميران الذي خرج عن طاعته فقامت بتنفيذ هذه المهمة على أكمل وجه وعادت به أسيراً بعد قتال يسير (٨). وقد أبدى السلاطين السلاجقة اهتماماً بالغاً

<sup>(</sup>١) تاريخ بخاري، ص ١٢٩، ١٣٢، النظم الحربية، ص ٣٠٧.

<sup>(</sup>۲) تاریخ البیهقی، ص ۲۸۳.

<sup>(</sup>٣) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية، ص ٣٠٧.

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية، ص ٣٠٧.

<sup>(</sup>٥) المنتظم (٨/ ٨٠٪، ٢٠٩)، تاريخ ابن أبي الهيجاء، ص ٩

<sup>(</sup>٦) تاريخ الزمان، ص ١٠١.

<sup>(</sup>٧) بنو مرداس، ص ١٧٨، النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٣١٥.

<sup>(</sup>٨) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٣١٥.

بتجهيز العوامل وتهيئة الظروف المناسبة لتمكين قادتهم من تحقيق المهام الحربية المنوطة بهم، كاختيار المواقع العسكرية الإستراتيجية المناسبة وإسناد المهام الكبرى إلى القادة الأكفاء. وفي مواجهة السلاجقة لخطر الذين هددوا المصالح السلجوقية في آسيا الصغرى وسوريا نجد اهتمام السلاجقة بالموصل لموقعها المهم فاتخذوها – بمرور الزمن – قاعدة لانطلاق القوات السلجوقية لمواجهة الصليبين، كما عينوا عليها أهم قوادهم مثل كربوقا وجاولي سقاوة، والأمير مودود وآق سنقر البرسقي وعماد الدين زنكي، كما وضعوا تحت تصرفهم عدداً كبيراً من الجيوش ليتمكنوا من تحقيق المهام التي كلفوا بها فأبلوا بلاءً حسناً في قتال الصليبين (۱).

7- مهام الحراسة: تدخل الحراسة كجانب من جوانب المهام الخاصة الطارئة عند السلاجقة، وتزداد أهميتها في حالة دخولهم معركة من المعارك، يقول شاهد عيان في وصفه حراس الجبال عند السلاجقة: كان الحراس (الديدبانات) المعينون فوق الجبل يجري بعضهم إلى بعض ويقولون إن السلطان مسعود الغزنوى قد جاء وأبلغ الخبر إلى طغرل وداود (١). وهو ما يحمل معنى متقدماً من أن السلاجقة لم يكتفوا بحراسة الطرق بل تجاوزوا ذلك إلى مراقبة العدو وحراسته للتعرف على اتجاه سيره لأخذ الاحتياطات اللازمة لذلك، وتتبوأ الحراسة العسكرية ليلاً مكانة مهمة في تأمين الجيش (١)، فقد ساعدت سيطرة السلاجقة على المرتفعات والجبال على سهولة الحراسة والمراقبة، فكانوا يشعلون النبران عليها ليلاً لهذا الغرض (١).

### الحادي عشر: نظام التعبنة:

تؤكد كثير من المصادر التاريخية أن كثيراً من سلاطين السلاجقة استخدموا نظام التعبئة القائم على توزيع الجيش إلى مقدمة وميمنة وقلب وميسرة وساقة (٥). هذه هي أهم الخطط والفنون القتالية التي استخدمها السلاجقة.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) السياسة السلجوقية في العراق، فاضل مهدي بيان، ص ١١٥.

<sup>(</sup>٢) تاريخ البيهقي، ص ٦٦٦، النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٣١٦.

<sup>(</sup>٣) بدائع السلك في طبائع الملك لابن الأزرق (١/ ١٦٨).

<sup>(</sup>٤) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٣١٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص ٣١٩.

#### المحث الخامس

# أثر نظم السلاجقة في الدولة الزنكية والأيوبية والمماليك

## أولاً: الدولة الزنكية:

أحدث السلاجقة تأثيراً واضحاً في الدول التي حلت محلهم أو جاءت بعدهم في مختلف الجوانب العسكرية، فيذكر ابن الأثير أن ديوان زنكى كان يشبه إلى حمد كبير دواويس السلاجقة في نظمه من كثرة الحاشية وجمال الزينة ونفاذ الأمر (١)، وهذا – بدون شك – من آثار نظم السلاجقة الواضحة في أتابكتهم الذين ترسموا خطاهم فساروا عليها في جميع أحوالهم، وبهذا كان الزنكيون أول من طبق النظم السلجوقية وعلى رأسها النظم العسكرية<sup>(٢)</sup>، فكان عماد الدين زنكي (ت ٥٤١هـ) رجلاً عسكريا اعتنى بجيشه وبتنظيماتـه فجعل ديواناً خاصاً يعنى بطعامهم ومرتباتهم وأسلحتهم، وكـان يتـولى أمـور الجـيش أمـير حاجب يرجع للسلطان مباشرة (٣)، وكل هذه التنظيمات قد وجدت عند السلاجقة. وجاء من بعده ابنه سيف الدين غازي (ت٤٤٥هـ) الذي تربّى في بلاط السلاجقة، فكان لهذا تأثير كبير في سياسته واطلاعه على أمور الحرب وإدارة الدواوين فكان يقلد سلاطين السلاجقة في زيه وركوبه وإظهار قوته (٤)، ونظراً للاتصال الكبير بين السلاجقة وعماد الدين فقد تأثر بكثير بما وجد لدى السلاجقة، فكان يشارك السلطان محمود السلجوقي في لعب الكرة على ظهور الخيل وسار أولاده على نهجه (٥)، حتى كان نور الدين محمود يداوم على اللعب بالكرة تدريباً للخيل ومنعاً لبدانتها حتى أتقن اللعب بها تماماً (٦)، وكان يأمر قواده أن يلعبوا بالكرة مع أفراد الجيش كل يوم بعد صلاة العصر خشية أن يركن الجيش إلى الكسل (٧)، وهذا يدل على تأثر الزنكيين بالنظم السلجوقية الفكرية والثقافية والعلمية كما سيأتى بيانــه ىإذن الله.

# ثانياً: الأيوبيون والماليك:

أشار القلقشندي إلى أن أهم الدول والإمارات التي قامت في المنطقة كانت تستمد نظمها من السلاجقة في معظم الأحيان، وذكر بعض المؤرخين أن بعض تلك الدول قد حذت حذو

<sup>(</sup>١) الباهر، ص ٨٣.

<sup>(</sup>٣) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٣٤٠.

<sup>(</sup>٦) الباهر، ص ١٦٨، ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الموصل، سعيد الديوه حي، ص ٢٨٣.

<sup>(</sup>٤)، (٥) المصدر نفسه، ص ٣٤٠.

<sup>(</sup>٧) تاريخ الموصل، ص ٤٤٦.

السلاجقة في كل شيء كالدولة الأيوبية (١) فقد اعتاد الجيش المصاحب لشيركوه على الأنظمة المتوارثة عن السلاجقة، فكانت أنظمتها العسكرية وسياستها الحربية مستمدة من الأنظمة السلجوقية التي عايشها الأيوبيون الأوائل عندما كانوا في كنف عماد الدين زنكي، بـل كـان مجيء صلاح الدين إلى مصر في جيش من جيوش نور الدين بن عماد الدين زنكي، فقد اعتمد نور الدين محمود نفس النظم التي كان السلاجقة قد أرسوا قواعدها والـتي كــان أبــوه زنكي قد اعتمدها- من قبل – وأفاد منها إلى حد كبير وجاء الأيوبيون والمماليك في أعقابهم ليسيروا بهذه النظم نحو مزيد من النضج والشمول (٢)، حيث يذكر القلقشندي أن المماليك تأثروا في نظمهم بالسلاجقة بفعل ما أخذوه عن الأيوبيين الذين نقلوه بدورهم عن السلاجقة عن طريق أتابكتهم (٣)، ومن هنا يؤيد عماد الدين خليل الرأي القائل بأن المنطقة كلها قد تأثرت في هذه المرحلة التاريخية بشكل كبير، أو صغير، بما أنشأه السلاجقة من نظم حربية مختلفة (٤) ويذكر حسن حبشي أن السلاجقة كانوا من أسباب التأثير الحضاري غير المباشر للشرق على الغرب والذي نجم عن الاحتكاك العسكري عبر الحروب الصليبية (٥)، كما تأثرت الأجهزة المدنية والعسكرية في الدولة العثمانية بما وجـد لـدى السـلاجقة حتى اعتبرت امتداداً لتلك التنظيمات (٦)، ليس بحكم أصل النشأة، فالجميع أتراك، وإنما بتأثير الامتداد والتعاقب الحضاري، ويمكن محاولة تتبع هذه التأثيرات السلجوقية بدراسة الجالات العسكرية المتنوعة والتي منها:

1- أجناس وعناصر الجند: قام السلطان صلاح الدين بإعادة تنظيم الجيش بعد فتحه لمصر، فصار مكوناً من الأكراد والأتراك والتركمان بشكل رئيسي (٧)، وفي هذا التغيير دلالة على ثقته الكبيرة في هذه العناصر العسكرية من خلال المعرفة السابقة لها في جيش نور الدين وإقصاء العناصر التي كان يتألف منها الجيش الفاطمي، وما زالت متأثرة بالولاء للدولة الفاطمية (٨)، ويذكر المقريزي التزام المماليك بعد الأيوبين في الاعتماد على هذه العناصر بقوله إنه بعد زوال دولتهم بقيام عبيدهم المماليك الأتراك فحذوا حذو مواليهم بني أيوب واقتصروا على الأتراك وشيء من الأكراد واستجدوا من المماليك التي تجلب من بلاد الترك شيئاً كثيراً (٩).

<sup>(</sup>١) نور الدين محمود، عماد الدين خليل، ص ٦٧، النظم الحربية، ص ٣٤١.

<sup>(</sup>٢) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٣٤٢. (٣) صبح الأعشى (٤/ ٣،٤).

<sup>(</sup>٤) نور الدين محمود، عماد الدين خليل، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٥) السلاجقة، مجلة الرسالة، عدد ٦٦٣، ص ٣٠٢. (٦) قيام الدولة العثمانية، ص ١٧١.

<sup>(</sup>٧) الصليبيون في الشرق، ص ١٨٩، النظم الحربية، ص ٣٤٣.

<sup>(</sup>٨) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٣٤٣. (٩) الخطط للمقريزي (١/ ٩٥).

٧- تكوين الجيش: تكون الجيش الأيوبي من فرق كانت تعرض أمام السلطان فرقة بعد فرقة وموكباً بعد موكب، بلغ عددها مائة وسبعة وستين فرقة، وكانت تعرف وقتذاك باسم طلب يتكون ما بين مائتي فارس إلى مائة إلى سبعين فارساً (۱)، وكانت عملية جمع الجيش الأيوبي للقيام بالحملات الكبرى مشابهة في أساسها ومضمونها لما عند السلاجقة، فيتم استدعاء فرق الأمراء الذين أقطعوا المدن والأقاليم للمشاركة بجيوشهم في هذه الحملات (۱).

٣- فرق الجيش: كان في الجيش الأيوبي فرقة النشابين الذين يرمون بالنشاب وفرقة النفاطين وهم الذين يرمون النفط لإحراق حصون الأعداء، والمنجنيقيين وهم رماة المنجنيق والعيارين رماة الحجارة كانوا عملأون مخالي (١) الخيل بها (١) كذلك أتباع العسكر أو الأوباش والرعاع ويسمون سوقة أو حواش (٥) ويذكر المقريزي أن الجاويشية قد وجدوا عند المماليك وكانت مهمتهم تنظيم سير مواكب سلاطينهم (١) ، وهذه كلها تنظيمات وفرق مشهورة في الجيش السلجوقي ووجودها عند الأيوبين والمماليك يدل دلالة واضحة على التأثير السلجوقي في الجيش الأيوبي والمملوكي (١).

3- الخطط والفنون القتالية: استعمل الأيوبيون في قتالهم طريقة المصاف، بتقسيم الجيش إلى ميمنة وميسرة وقلب بالإضافة إلى المقدمة والساقة، فيصف شاهد عيان كيف قسم السلطان صلاح الدين جيشه إلى ميمنة وميسرة وقلب استعداداً للقتال (^)، كما استخدم التقسيم في معركة الرملة كذلك (^)، وهو من الأساليب التي اتخذها السلاجقة في قتالهم، ومعلوم أن هذا التقسيم نظام قديم ومعروف ولكن التشابه في استخدامه يشير إلى التأثير السلجوقي على الأيوبيين كجانب من جوانب التأثير لديهم (١) وعندما نأتي لدراسة عهد الدولة الأيوبية -بإذن الله تعالىسوف نرى الخطط والفنون القتالية التي تأثر بها الأيوبيون بالسلاجقة، كالحرب الخاطفة والمباغتة، وتطويق العدو، والكمائن، واستدراج العدو، ومحاولة تحديد مكان المعركة (١١)، وغير ذلك.

٥- وسائل نقل الأخبار ووسائل الاتصال: تأثرت وسائل الاتصال الأيوبية في عهد

<sup>(</sup>١) الخطط (١/ ٨٦)، جيش مصر، نظير سعداوي، ص ٩.

<sup>(</sup>٢) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٣٤٤.

<sup>(</sup>٣) ما يجعل على ظهر الخيل من جلد أو غيره يوضع بها ما يراد حمله على الخيل.

<sup>(</sup>٤) جيش مصر، ص ٢٠.

<sup>(</sup>٦) الخطط (٢/ ٢٠٩). (٧) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٣٤٥.

<sup>(</sup>٨) النوادر لابن شداد، ص ٣٤، النظم الحربية، ص ٣٤٥.

<sup>(</sup>٩) النوادر، ص ٥٣، النظم الحربية، ص ٣٤٥. (١٠) النظم الحربية، ص ٣٤٥.

<sup>(</sup>۱۱)المصدر نفسه، ص ۳۵۱.

صلاح الدين بما وجد لدى سيده نور الدين محمود في مجال استخدام الحمام الزاجل الذي كانت تعلق فيه الكتب حيث تعود بها إلى أوكارها فيوصل المسئول عنها الكتاب إلى من وجه إليه، ونسب بعض الباحثين إلى عماد الدين زنكي استخدام الحمام الزاجل قبل ابنه نور الدين (١)، ويعتبر عماد الدين من ولاة السلاجقة، وقد أظهر الخليفة العباسي الناصر في العصر السلجوقي العناية بالحمام وتربيته (٢)، واستخدمه الفاطميون وبالغوا في الاهتمام به عتى أفردوا له ديواناً بأنسابه (٣)، فاستفاد صلاح الدين من الحمام وإيصاله لأخبار العدو إليه، حتى كان بعض الجند يتخذ هاماً يدربه تدريجياً على الطيران من مسافات بعيدة، وعمل له الأبراج الخشبية قرب خيمته حيثما نزل، كما استفاد منه في التعرف على أخبار مدينة عكا وحصار الصليبيين لها والتنسيق مع أهلها لمقاومته (١)، وأسهم استخدام الحمام في مباغتة صلاح الدين للصليبين أثناء محاولتهم الاستيلاء على الإسكندرية ودمياط نتيجة موصول أخبارهم إليه مباشرة بهذه الوسيلة (٥)، وكان تأثر الصليبين بهذه الوسيلة في نقل لوصول أخبارهم إليه مباشرة بهذه الوسيلة (٥)، وكان تأثر الصليبين بهذه الوسيلة في نقل الأخبار كبيرًا، فأعجبوا بها ونقلوها إلى بلدانهم (١)، وقد استخدم الحمام الزاجل بعد ذلك في عصر المماليك فأطلق على المشرف على أبراجه برًاج (٧).

7- الإقطاع العسكري: يقول المقريزي بعد حديثه عن الوزير نظام الملك والإقطاع موضحاً التأثير السلجوقي في هذا المجال على من جاء بعدهم: واقتدى بفعله من جاء بعده من الملوك من أعوام بضع وثمانين وأربعمائة إلى يومنا هذا (^^). هذا كما وجد عند الأيوبيين كناحية من نواحي التأثير المتعددة للسلاجقة على الدولة الأيوبية، ويرى بعض المؤرخين أن الإقطاع ذا الصبغة العسكرية في عهد صلاح الدين كان استمراراً لوجوده السابق عند السلاجقة وأتابكتهم (^)، ووجد الإقطاع أيضاً عند المماليك بعد ذلك بينما احتفظ العثمانيون بما كان متبعاً لدى السلاجقة في مجال الإقطاع (^)، وفي ذلك كله دلالة واضحة على التأثير الذي أحدثه نظام الإقطاع

<sup>(</sup>١) النظم الحربية، ص ٣٥١.

<sup>(</sup>٢) صبح الأعشى (١٤/ ٤٣٥، ٣٤٦)، النظم الحربية، ص ٣٥١

<sup>(</sup>٣) صبح الأعشى، نقلاً عن النظم الحربية، ص ٣٥١.

<sup>(</sup>٤) الحرب عند العرب، ص ٣٣٧، النظم الحربية، ص ٣٥١.

<sup>(</sup>٥)، (٦) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٣٥١.

<sup>(</sup>٧) الإسلام في حضارته ونظمه، ص ١٤٥، النظم الحربية، ص ٣٥٢.

<sup>(</sup>A) الخطط (1/ 90)، النظم الحربية، ص ٣٥٥.

<sup>(</sup>٩) الجيش الأيوبي، محسن محمد، ص ١٢٩، النظم الحربية، ص ٣٥٥.

<sup>(</sup>١٠) قيام الدولة العثمانية، محمد فؤاد، ص ١٧٠، ١٧١.

العسكري السلجوقي لدى الدول التي جاءت بعد السلاجقة (١١).

٧-التقسيم العشري: اتبع السلاجقة التقسيم القائم على تقسيم القادة العسكريين ابتداءً من كبار القادة أمراء المائة ومروراً بأمراء الطبلخاناه ثم العشرات فالخمسات، وهي أقل هذه الدرجات، وهي من التنظيمات المهمة في عصر السلاجقة، وكان لها تأثيرها البالغ في بعض من جاء بعدهم من الدول، فكان عماد الدين زنكي قد اتبع هذا النظيم العسكري، ثم اتخذ أساساً لتنظيمات الأيوبيين في هذا المجال (٢)، وبلغ أوج استقراره ونضجه لدى المماليك بعد ذلك (٣).

#### ٨- الألقاب العسكرية:

1- الأتابك: كانت بداية هذا اللقب عند السلاجقة، وتطور حتى وصل بالأتابك من الناحية العملية بعد ذلك إلى حد توريث وظيفته حتى على مستوى امتلاك الحكم، فكان صلاح الدين قد تدرّع بكونه أتابكاً للملك الصالح إسماعيل بن نور الدين، وعن هذا الطريق ضم سوريا – كما سيأتي بيانه عند حديثنا عن صلاح الدين في الدولة الأيوبية بإذن الله حما ظلً هذا اللقب حرفة مستقلة كذلك حتى عهد المماليك(1).

ب- الأسفهسلار: وكانت مهمته الإشراف على الجند في العصر السلجوقي، ثم انتقل اللقب عن طريق الدولة النورية إلى الدولة الأيوبية (٥)،

ج- اللباس العسكري: يفصل القلقشندي التأثيرات السلجوقية في هذا الجال على الأيوبيين عن طريق أتابكتهم، فكان اللباس العسكري الأيوبي مماثلاً، سواء في ذلك القادة أو الجند، فكانوا يلبسون الكلوتات (٦) الصفر على رءوسهم مكشوفة بغير عمائم، وذوائب شعورهم مرخاة تحتها، سواء في ذلك المماليك والأمراء وغيرهم (٧)، ويوافقه محسن محمد على ذلك حتى إن التغييرات التي أحدثها بعض الأتابكة، كسيف الدين غازي بن عماد الدين زنكي ثاني أتابكة الموصل (٤٤٥هـ) حينما استحدث حمل السنجق (٨)، على رأسه،

<sup>(</sup>١)، (٢) النظم الحربية، ص ٣٥٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ٥٥٦، الخطط (٢/ ٢١٥ – ٢١٩).

<sup>(</sup>٤) النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٣٥٧.

<sup>(</sup>٥) الألقاب الإسلامية، حسن الباشا، ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٦) الكلوتات نوع من اللباس يوضع على الرأس.

<sup>(</sup>٧) النظم الحربية، ص ٣٥٨، صبح الأعشى (٤/٥، ٤١).

<sup>(</sup>A) السنجق لفظ تركي يطلق في الأصل على الرمح، والجمع سناجق، وهي رايات صفر صغار يحملها السنجقدار في موكب السلطان.

وألزم الجند بشد السيوف في أوساطهم، وجعل الدبابيس تحت ركبهم عند الركوب، قام السلطان صلاح الدين بتطبيق ذلك (۱)، ويؤكد ذلك القلقشندي بقوله عن صلاح الدين إنه: جرى على هذا النهج أو ما قاربه (۲)، ومعلوم أن اللباس عند الأتابكة قبل تعديلات سيف الدين غازي هو بذاته لباس السلاجقة، وبذلك يكون التأثير السلجوقي قد انتقل بواسطة أتابكتهم، وكان من عادة السلاجقة استخدام الجاليش في مقدمة الجيش السلجوقي وهو عبارة عن خصلة من شعر الحصان توضع في أعلى الراية أمام الجيش ثم انتقلت على مقدمة الجيش، وقد انتقلت هذه العادة إلى الأيوبيين (۳)، فهذه بعض الإشارات العابرة حول أثر نظم السلاجقة في الدول الأخرى.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الجيش الأيوبي، ص ١٢٢، ١٢٣.

<sup>(</sup>٢) صبح الأعشى (٦/٤)، النظم الحربية عند السلاجقة، ص ٣٥٨.

<sup>(</sup>٣) التاريخ العباسي، إبراهيم الأيوب ص ١٩٦.

# المبحث السادس المرأة في العهد السلجوقي

رغماً مما وجد في العصر السلجوقي من فكر عن ضعف المرأة تمثّل في نظرة كبار رجالات الدولة وبعض علمائها فإنه كان لبعضهن دور كبير في الميادين العسكرية والسياسية والاجتماعية، ويرى الوزير نظام الملك أن النساء: محجبات مستورات، ناقصات العقول، الغاية منهن الإنجاب لحفظ النسل (۱۱)، ويعقد الغزالي للنساء بابا خاصاً في كتابه التبر المسبوك يرى فيه: أن المرأة أسيرة الرجل، ويجب على الرجال مداراة النساء لمنقص عقولهن، وبسبب عقولهن لا يجوز لأحد أن يتدبر بآرائهن ولا يلتفت إلى أقوالهن، ومن اعتمد على آرائهن ودبر نفسه بمشورتهن خسر (۲) فهو يتفق مع الوزير السلجوقي نظام الملك في مقصوده وهو وجوب إبعاد النساء عن التدخل في شئون الدولة ويبين الوزير رأيه هذا على شكل استقراء تاريخي يقول فيه: لقد اختط الملوك وأولو العزم من الرجال لأنفسهم طرقاً، وعاشوا حياة لم يكن يقول فيه: لقد اختط الملوك وأولو العزم من الرجال لأنفسهم طرقاً، وعاشوا حياة لم يكن وأهوائهن وأوامرهن ولم يقعوا تحت ربقة نيرهن قط (۲۲)، ويحذر من نتائج وصولهن إلى مواقع السلطة بقوله: إن كل من يجعل النساء قيمات على الرجال يستحمل وحده جرم أي خطأ أو الملطة بقوله: إن كل من يجعل النساء قيمات على الرجال يستحمل وحده جرم أي خطأ أو الخراف، لأنه هو الذي سمح بذلك وتخطى العادة المتبعة (٤). ولكن على الرغم من هذا الرأي فقد شاركت المرأة في العصر السلجوقي، في النشاط العسكري والسياسي والاجتماعي، واللك بعض الأمثلة:

# أولاً: زوجة طغرل بك:

كانت زوجة السلطان طغرل بك -كما يقول ابن تغري بردي-: صاحبة رأي وتدبير وحزم وعزم، وكان زوجها السلطان طغرل بك سامعاً لها ومطيعاً، والأمور مردودة إلى عقلها، وكانت تسير بالعساكر وتنجده وتقاتل أعداءه (٥)، فقد سارت نجدة لزوجها السلطان طغرل بك في صراعه مع أخيه إبراهيم ينال متخطية آراء المعارضين لها في هذا العمل

<sup>(</sup>۱) سیاست نامه، ص ۲۲۶.

<sup>(</sup>٢) التبر المسبوك، ص ٣٨١.

<sup>(</sup>۳) سیاست نامه، ص ۲۲۷.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٢٣١.

<sup>(</sup>٥) النجوم الزاهرة (٥/ ١٠١).

العسكري (۱). كما كلف السلطان ألب أرسلان قبل معركة ملاذكرد سنة ٤٦٣هـ زوجته بالمسير مع الوزير نظام الملك لإيصال أثقال الجيش إلى همذان (۲)، وعندما صادر الوزير السلجوقي نظام الملك أموال كوهر خاتون عمة السلطان السلجوقي ملكشاه حاولت التحرك بجمع الجيوش لقتال الوزير الذي أشار على السلطان بقتلها فقتلها سنة ٤٧٦هـ، وقضى بذلك على حركتها(٢).

# ثانياً: تركان خاتون زوجة السلطان ملكشاه:

عندما توفي زوجها استولت على السلطة بعده وساست الأمور سياسة عظيمة، وأنفقت الأموال التي كانت تزيد على عشرين مليون دينار، فأرضت بها العسكر واتفقت مع الخليفة على ترتيب ولدها محمود في السلطنة وعمره يومئذ خس سنين وعشرة شهور، وخطب له على منابر الحضرة وترتب لوزارته تاج الملك أبو الغنائم المرزبان بن خسرو، وجاء عميد الدولة بخلع من الخليفة، فأفاضها على محمود ودخل إلى أمه فعزاها وهنأها عن الخليفة، شم خرجت إلى أصفهان (ئ)، وكان ينافس ابنها أخوه بركيارق، فجرت بين عساكر الطرفين معارك انتصر فيها بركيارق، بعد أن قتل تاج الملك، وعندما فشلت في مواجهة بركيارق، أثارت ضده خاله إسماعيل بن ياقوتي أمير أذربيجان ولكنه هزم أمام قوات بركيارق، وكانت مصممة على الاتصال بتاج الدولة تتش بن ألب أرسلان حين وافتها المنية سنة وكانت مصممة على الاتصال بتاج الدولة تتش بن ألب أرسلان حين وافتها المنية سنة الحروب ودبرت الجيوش وقادت العساكر وبموتها انحل أمر ابنها محمود وعقد الأمر لبركيارق بن ملكشاه (۱۰).

# ثالثاً: خاتون بنت ملكشاه الثانية زوجة المستظهر:

في سنة ٢٠٥هـ تزوج المستظهر خاتون بنت ملكشاه، وقد جرى عقد الزواج في مدينة أصفهان، عاصمة الدولة السلجوقية وفي سنة ٢٠٥هـ بعث الخليفة زين الإسلام أبا سعد محمد نصر الهروي إلى أصفهان لاستدعاء زوجته الخاتون فدخلت بغداد ونزلت بدار المملكة عند أخيها السلطان محمد، وزينت بغداد ونقل جهازها في رمضان، فكان على مائة واثنين

<sup>(</sup>۱) تاریخ بغداد (۹/ ٤٠٠، ٤٠١).

<sup>(</sup>٢) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية، ص ٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) النجوم الزاهرة (٥/ ١٠١).

<sup>(</sup>٤) المنتظم (٩/ ٦٢).

<sup>(</sup>٥) الكامل في التاريخ، نقلاً عن النظم الحربية، ص ٢٢٨.

<sup>(</sup>٦) الحضارة الإسلامية في بغداد ١٧٢.

وستين جملاً وسبعة وعشرين بغلاً، وجاءت النجائب والمهـور والجـواري والمزينــات وغلقــت الأسواق ونصبت القباب وتشاغل الناس بالفرح، وكان الزفاف في ليلة العاشر من رمضان، وكانت ليلة زفافها من ليالي السرور العظيمة (١)، وفي سنة ١٧هـ، أمر المسترشد بعمارة السور على بغداد الشرقية، وقد تناوب على العمارة أهل كل محلة لمدة أسبوع، وكانوا يخرجون بالطبول والملاهي وعزم الخليفة على ختان أولاده، وزينت بغداد وعمل الناس القباب وعملت خاتون زوجة المستظهر قبة بباب النوبى وعلقت عليها من الثياب والجواهر والديباج ما أدهش الناس وعملت قبة في درب الدواب وعليها غرائب منحوتة مع الحلل ونصب عليها سترات من الديباج الرومي (٢)وفي سنة ٥٣٠هـ حصلت لها محمدة، وذلك حين حاصر السلطان مسعود <sup>(٣)</sup>، الخليفة الراشد بن المسترشد وخاف أهل بغداد فحمل كثير منهم أموالهم إلى دار الخليفة ودار الخاتون ثم خرج الراشد من بغداد بعمد أن سلم دار الخلافة ومفاتيحها إلى خاتون فأخرجت أصحابها لحفظ باب النوبي وهو باب من أبواب دار الخلافة وترك الراشد نساءه وأولاده عند الخاتون أيضاً، ودخل مسعود بغداد واستولى على ممتلكات الراشد، فذهبت إليه خاتون وردت إلى أهل الراشد كل ما أخذه تقريباً وهكذا عظمت منزلتها كثيراً (٤). وقد لعبت هذه السيدة دوراً مهماً في الأحداث الكبرى، يقول عنها ابن الساعى: كانت رئيسة جليلة من أعقل النساء، وأشدهن حزماً وسداداً، وأنشأت مدرسة بشارع سوق العسكر ووقفتها على أصحاب الإمام أبي حنيفة وليس في الدنيا مدرسة أكبر منها<sup>(٥)</sup>.

# رابعاً: قهرمانة المقتدي:

ومن النساء اللواتي كان لهن التأثير المباشر في وصول المستظهر إلى مركز الخلافة قهرمانة المقتدي التي كانت تتمتع بنفوذ كبير فهي تنفذ مهام الدار العزيزة كما ينفذ الوزير مهام الديوان العزيز، وحين قدمت الطبق للمقتدي كان عنده جارية صغيرة، فمات فجأة، فأغلقت باب الحجرة ووكلت بالباب من يحرسه وأرسلت إلى الوزير، وتعاهدت وإياه على تأمين مصلحة أصحابها وأصحابه، وعندما أخذت منه اليمين قالت: أحسن الله عزاءك في أمير المؤمنين، فقط زممت أمر الدار، فزم أنت أمر البلد، ثم أدخلته على ولي العهد المستظهر، وأخبره بموت المقتدى وخلافته بعده، ومضى الوزير إلى السلطان بركيارق وتدارس معه

<sup>(</sup>۱) المنتظم (۹/ ۱۰۹، ۱۲۰، ۱۲۰، ۲۲۱).

<sup>(</sup>٢) الحضارة الإسلامية في بغداد، ص ١٧٣.

<sup>(</sup>۳) المصدر نفسه، ص ۱۷۶. (۵) المناز (۱۸ مر) المار الما

<sup>(</sup>٤) المنتظم (١٠/ ٢٧)، الحضارة الإسلامية، ص ١٧٥.

<sup>(</sup>٥) نساء الخلفاء، ص ١٠٨، ١٠٩، الحضارة الإسلامية، ص ١٧٥.

الأمر ثم عاد وأجلس المستظهر وأشاع موت المقتدى، كل ذلك كان بتدبير القهرمانة(١).

### خامساً: خاتون السفرية:

كانت حظية ملكشاه ومن جواريه فولدت له محمداً وسنجر، وكانت تتدين، وتبعث حمال السبيل إلى طريق مكة ولما حصلت على الملك بحثت عن أهلها وأمها وأخواتها حتى عرفت مكانهم ثم بذلت الأموال لمن يأتيها بهم، فلما وصلوا إليها ودخلت أمها كانت قد فارقتها منذ أربعين سنة، فجلست البنت بين جوار يقاربنها في الشبه حتى تنظر هل تعرفها أم لا، فلما سمعت الأم صوتها نهضت إليها فقبلتها وأسلمت الأم، فلما توفيت خاتون قعد لها السلطان محمود في العزاء (٢).

# سادساً: عالمات وزاهدات وواعظات في العهد السلجوقي:

وأما على الصعيد العلمي فقد اشتهر عدد من النساء منهن:

١- دلال بنت أبى الفضل محمد بن عبد العزيز بن المهتدي، سمعت أباها، توفيت سنة ٥٠٨هـ.

٢- رابعة بنت أبي الحكم بن أبي عبد الله الحيري، سمعت من الجوهري وابن المسلمة وابن المسلمة وابن المسلمة وابن النقور وغيرهم، وحدثت وروى عنها ولدها وكانت خيرة (٣).

٣- الحرانية وبنت الجنيد وبنت الغراد: تتلمذ عليهن في الزهد أبو الوفاء علي بن عقيل وهو فريد دهره وإمام عصره، وبنت الغراد كانت منقطعة إلى قعر بيتها لم تصعد قط، ولها كلام في الورع<sup>(1)</sup>.

٤ - فاطمة بنت عبد الله الخيري الفرضي: سمعت الحديث وحدثت به. وأما في ميدان
 الزهد والتعبد فقد اشتهرت ببغداد:

٥- السيدة فاطمة بنت الحسين بن الحسن بن فضلويه الرازي، كانت واعظة متعبدة لها رباط تجتمع فيه الزاهدات، سمعت أبا جعفر بن المسلمة وأبا بكر الخطيب وسمع منها صاحب المنتظم بقراءة شيخه أبي الفضل بن ناصر كتاب ذم الغيبة لإبراهيم الحربي، وروت مسند الشافعي (٥).

<sup>(</sup>١) الحضارة الإسلامية في بغداد، ص ١٧٦.

<sup>(</sup>٢) المنتظم (١٠/ ٨٨، ٨٨).

<sup>(</sup>٣) الحضارة الإسلامية في بغداد، ص ١٧٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ١٧٧.

<sup>(</sup>٥) المنتظم (٩/ ٢١٢، ٢٢٩)، الحضارة الإسلامية في بغداد، ص ١٧٧.

### سابعاً: اختلاط النساء بالرجال:

لم يكن المجتمع البغدادي يستسيغ الاختلاط بين النساء والرجال في الطرق، وكان النساء المحتسب لا يسمح حتى للزوجين أن يجتمعا في طريق خال من المارة، وكان يفصل بين النساء والرجال أثناء ركوب الزوارق عند عبور دجلة، ولم يكتف المحتسب بذلك بل أصدر أمره سنة ٢٠٥هـ بمنع النساء من العبور مع الرجال في نفس الزورق، وصدر التشديد على النساء من المستظهر سنة ٩٤٤هـ حين أمر المحتسب بمنعهن من الحروج ليلا للتفرج عند افتتاح جامع القصر، ومع عناية المستظهر بحفظ أخلاق الناس، كانت تقع حوادث فيها مخالفة للقوانين الشرعية فبعضها يفلت من مراقبة الحكومة والبعض الآخر تتمكن من التعرف عليه (١١) وكان بعض الناس يخرجون على القيم الاجتماعية، فكان الرجال يلتقون بالنساء خفية في الليل ولكن ذلك كان من قبيل المغامرة إذ إنهم بمحاولتهم الالتقاء بالنساء فيها رجلاً غريباً عند أخته فما كان منه إلا أن أسرع إلى قتل ذلك الرجل، وقد يقوم بمهمة القتل هذه زوج المرأة إذا علم باتصالها برجل آخر ولا يعباً بالنتائج المترتبة على هذا القتل بسبب الغيرة على العرض (٢٠).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الحضارة الإسلامية في بغداد، ص ١٧٨.

<sup>(</sup>٢) المنتظم (٩/ ١٢٣، ١٤٨، ١٥٧، ١٥٩)، الحضارة الإسلامية في بغداد، ص ١٧٨.

# الفصل الرابع المدارس النظامية في عهد السلاجقة

# المبحث الأول نشأة المدارس وأهدافها

# أولاً: نشأتها:

اختلف المؤرخون وأهل العلم حول بداية نشأة المدارس الإسلامية، فمنهم من قال إنها ظهرت في عهد نظام الملك الذي أنشأ المدرسة النظامية سنة ٥٩هـــ ومنهم من قــال إنهــا كانت قد ظهرت قبل ذلك بكثير، ولكن بالرجوع إلى المصادر والكتب المتخصصة نجد أن أول ظهور للمدرسة كان في أواخر القرن الثاني وأوائل القرن الثالث الهجري، وهذه المدرسة هي مدرسة الإمام أبي حفص الفقيه البخاري «١٥٠هـ - ٢١٧هـــ» ويبـدو مـن نسبتها إلى مؤسسها أنها قد أسست أثناء حياته، وأبو حفص البخاري من الفقهاء الذين تزعموا الحركة الفكرية في مدينة بخارى، ثم نشطت حركة إنشاء المدارس في بلاد المشرق بعد هذا التاريخ، فقد تم إنشاء مدرسة بنيسابور منذ بداية القرن الرابع الهجري (١) أنشأها الإمام أبو حاتم محمد بن حبان التميمي الشافعي (٢٧٠ - ٣٥٤هـ). وقد كانت المدارس التي أسست في ذلك الوقت مدارس أحادية المذهب تفردت بتدريس مذهب واحد، ذلك لأن التنافس المذهبي الذي كأنت تعيشه بغداد حاضرة الخلافة قد امتد إلى بـلاد مـا وراء النهـر (٢)، ومـن الجـدير بالذكر أن المدارس كانت قد ظهرت في دمشق قبل ظهورها في بغداد، فقد تم إنشاء أول مدرسة فيها عام ٣٩١هـ وهذه المدرسة هي المدرسة الصادرية المنسوبة إلى منشئها، صادر بن عبد الله، وتبعه بعد ذلك مقرئ دمشق «رشأ بن نضيف» حيث قام بتأسيس المدرسة الرشائية في حدود الأربعمائة، وإلى هذه المدارس خرج الطلبة من الحلق التي كانت تعقد في المسجد إلى مكان يختص بتلقى علم معين فيوقف عليهم وعلى شيوخهم المال وتوفر لهم أسباب التعليم (٣)، وفيما يلى ذكر لبعض المدارس التي أنشئت قبل المدرسة النظامية وهبي حسب التسلسل الزمني لظهورها وعلى سبيل المثال لا الحصر:

<sup>(</sup>١) الإدارة التربوية في المدارس في العصر العباسي، ص ٩٤.

<sup>(</sup>٢) المدرسة مع التركيز على النظاميات للسامرائي، ص ٣٣٦، ٣٣٧.

<sup>(</sup>٣) نظم التعليم عند المسلمين، عارف عبد الغني، ص ٨٩، الإدارة التربوية في المدارس في العصر العباسي، ص ٩٥.

١- مدرسة الإمام أبي حفص الفقيه البخاري (١٥٠هـ - ٢١٧هـ).

٢- مدرسة ابن حيان، في بداية القرن الرابع الهجري وفي حوالي سنة ٣٠٥هـ شيد أبـو
 حاتم بن حيان البستى داراً في بلده بست وجعل فيها خزانة كتب وبيوتاً للطلبة.

٣- مدرسة أبي الوليد، قبل سنة (٣٤٩هـ) أنشئت مدرسة أبي الوليد حسان بـن أحمـد النيسابوري الشافعي (ت ٣٤٩هـ) ويذكر أنه كان كثير الملازمة لها.

٤ - مدرسة محمد بن عبد الله بن حماد (ت ٣٨٨هـ) الذي وصفه السبكي بأنه كان إلى
 أن خرج من دار الدنيا وهو ملازم لمسجده ومدرسته.

٥ المدرسة الصادرية التي أنشأها الأمير شجاع الدولة صادر بن عبد الله سنة ٣٩١هـ
 ف مدينة دمشق.

٦- المدرسة البيهقية بنيسابور والتي أنشئت قبل أن يولد نظام الملك -وقـد ولـد سـنة
 ٢٠٨هـ فتكون هذه المدرسة أنشئت قبل هذا التاريخ.

٧- مدرسة أبي بكر البستي (ت٤٢٩هـ) والتي بناها لأهل العلم بنيسابور على بـاب
 داره ووقف جملة من ماله عليها وكان هذا الرجل من كبار المدرسين والناظرين بنيسابور.

٨- مدرسة الإمام أبي حنيفة التي أنشئت بجوار مشهد أبي حنيفة وأسسها أبو سعد ابن المستوفي حيث تم افتتاحها قبل افتتاح المدرسة النظامية بخمسة شهور (١). وقد ذكر بعض المورخين أن الغزنويين اهتموا بالمدارس من خلال بعض أمرائهم، كالنصر بن سبكتكين حينما كان والياً على نيسابور وسماها السعدية (٢)، وجاء نظام الملك فوجد أمامه هذه النماذج العديدة من المدارس، ورأى الفاطميين قد سبقوه إلى تشييد الأزهر، والاعتماد عليه في دعوتهم ودراسة مذهبهم فكانت هذه مصادر إيحاء وتحفيز للقيام بإنشاء مجموعة من المدارس وليست مدرسة واحدة لتشارك المجاهدين في حربهم ضد المبتدعين بنفس السلاح (٣)، لقد تسربت الباطنية في سوريا وفارس والعراق وأخذت بفضل إغراء الدعاة وإثارتهم فطاف ناصر خسرو ومن بعده حسن الصباح يدعوان للمذهب الباطني الإسماعيلي الشيعي الرافضي، وقام إبراهيم ينال ثم البساسيري في الموصل وبغداد بثورتين عنيفتين كادتا تقضيان على الخلفاء السلاجقة جميعاً، وكان لدار الحكمة والأزهر اللذين أسسهما الفاطميون في الموال المعاعيلي ونشر الحكم على الخلفاء السلاجة جميعاً، وكان لدار الحكمة والأزهر اللذين أسسهما الفاطميون في الموسل المجري بالقاهرة الفضل الأكبر في بث مبادئ التشيع الإسماعيلي ونشر الحكم القرن العاشر الهجري بالقاهرة الفضل الأكبر في بث مبادئ التشيع الإسماعيلي ونشر الحكم

<sup>(</sup>١) التعليم الإسلامي بين الأصالة والتجديد، ص ٣٥١.

<sup>(</sup>٢)، (٣) نظام الملك، ص ٣٦٥.

الفاطمي (١)، ولم يكن إيقاف حركة الباطنية هذه -فضلاً عن القضاء عليها- بالأمر الهيّن، فجذورها قد تغلغلت في جسم البلد الإسلامي الكبير بحيث لم يبق عضو منه سليماً وبخاصة إقليم خراسان فإنه كان موطن المغذين لها بالآراء الفلسفية والبراهين المنطقية إن لم يكن من المؤسسين لها، وقد اتخذ هؤلاء وسيلتهم الإقناع والحجة عن طريق الحوار والمناقشة (٢)، لقد بدأ التفكير الفعلى في إنشاء هذه المدارس النظامية للوقوف أمام المد الشيعى الإمامي والإسماعيلي الباطني عقب اعتلاء السلطان ألب أرسلان عرش السلاجقة في عام ٥٥٥هـ، فقد استوزر هذا السلطان رجلاً قديراً وسنياً متحمساً هو الحسن بن على بن إسحاق الطوسي، الملقب بنظام الملك، فرأى هذا الوزير أن الاقتصار على مقاومة الشيعة الإمامية والإسماعيلية الباطنية سياسياً لن يكتب لـ النجـاح إلا إذا وازى هـذه المقاومـة السياسـية مقاومة فكرية، ذلك أن الشيعة -إمامية كانوا أو إسماعيلية- نشطوا في هذه الفترة وما قبلها إلى الدعوة لمذهبهم بوسائل فكرية متعددة، وهذا النشاط الفكرى ما كان ينجح في مقاومته إلا نشاط سني مماثل يتصدى له بالحجة والبرهان، خاصة أن السلاجقة ورثوا في فارس والعراق نفوذ بني بويه الشيعيين، وهؤلاء لم يألوا جهداً في تشجيع الإمامية على نشر فكرهم، كما غضوا الطرف عن نشاط دعاة الإسماعيلية في فارس والعراق وترتب على ذلك كله تزايد نفوذ الشيعة فيهما، خاصة بعد أن لجأ الشيعة إلى إنشاء مؤسسات تعليمية تتولى الترويج لعقائدهم، وتعمل على نشرها، فقد أنشاء أبو على بن سِوار الكاتب أحد رجال عضد الدولة (ت ٣٧٢هـ) دار كتب في مدينة البصرة وأخرى في مدينة رام هرمز وجعل فيها إجراء على من قصدهما، ولزم القراءة والنسخ وكان في الأولى منهما شيخ يدرس عليه علم الكلام على مذهب المعتزلة (٢)، كما أسس أبو نصر سابور بن أرد شير وزير بهاء الدولة (ت ١٦هـ) داراً للعمل في الكرخ في عام ٣٨٣هـ، ووقف فيها كتبًا كثيرة، ذكر ابن الأثـير أنهـا بلغت عشرة آلاف وأربعمائة مجلد في أصناف العلوم، وأسند النظر في أمرها ورعايتها إلى رجلين من العلويين يعاونهما أحد القضاة (٤)، وبعد وفاة سابور آلت مراعاة هذه الدار إلى الشريف الرضى نقيب الطالبيين (٥) كذلك اتخذ الشريف الرضى (ت ٤٠٦هـ) الشاعر الإمامي المشهور دارًا أسماها دار العلم، وفتحها لطلاب العلم، وعين لهم جميع ما يحتاجون

<sup>(</sup>١) نظام الملك، ص ٣٥٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٣٥٣، ٣٥٤.

<sup>(</sup>٣) تاريخ التربية عند الإمامية، عبد الله فياض، ص ٨٧ - ٨٩.

<sup>(</sup>٤) المنتظم (٨/ ٢٠٥)، الحضارة الإسلامية في القرن الرابع (١/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٥) التاريخ السياسي والفكري د. عبد المجيد أبو الفتوح، ص ١٧٧.

إليه (١). ويدل مجرد اسم هذه المؤسسات على الفرق بينها وبين دور الكتب القديمة، فكانت دار الكتب تسمى قديماً خزانة الحكمة، وهي خزانة كتب ليس غير، أما المؤسسات الجديدة فتسمى دور العلم، وخزانة الكتب جزء منها(٢). وهذا يشير إلى أن هذه الدور الجديدة كانت لها وظيفة تعليمية أيضاً (٣)، وإلى جانب دور العلم هذه كان كثير من أئمة الشيعة الإمامية يقومون بالدعوة إلى مذهبهم ونشر عقائدهم في بيوتهم الخاصة، أو في مشاهدهم وأعنى بها المساجد التي دفن فيها أئمتهم – على حد قولهم لأن بعضها لا يثبت- والتي عرفت عندهم بالعتبات المقدسة (٤): فقد كان الشيخ المفيد محمد بن محمد النعمان، شيخ الإمامية المتوفي في عام ١٣ ٤هـ يعقد مجلس نظر بدار يحضره جميع العلماء وكانت له منزلة عند أمراء الأطراف يميلهم إلى مذهبه (°) وأما أبو جعفر الطوسي محمد بن الحسن فقيه الإمامية (ت ٤٦٠هـ)، فقد فر إلى النجف بعد أن هوجمت داره في بغداد، ونهبت محتوياتها في عام ٤٤٨هـ في حملة الضغط التي تعرض لها الشيعة في بغداد عقب دخول السلاجقة إليها وتمكن الطوسي في مقره الجديد من مواصلة نشاطه العلمي والتعليمي فألف مجموعة من الكتب في الفقه والحديث على منذهب الإمامية احتلت مكاناً بارزاً في الدراسات الشبعية الإمامية، كالتهذيب والاستبصار، وهما من الكتب الأربعة المعول عليها عندهم والتي تحفل بالروايات الضعيفة والموضوعة والتي لا وزن لها في الميزان العلمي الصحيح، كما أملى الطوسسي – في مشهد النجف – على طلبته كثيراً من الدروس جمعها في كتاب سماه الأمالي(٦). هذه بعض الجهود التي قام بها الإمامية للترويج لمذهبهم والدعاية له، أما الإسماعيلية، فكانوا أساتذة هذا الميدان ولهم القدم الراسخة فيه إذ حازوا قصب السبق في إنشاء المؤسسات التعليمية، وتوجيهها وجهة مذهبية. (٧) بدأ الفاطميون نشاطهم في هذا الجال منذ قيام دولتهم في الشمال الإفريقي، وكان عهدهم الذهبي بإنشاء الجامع الأزهر عام ٣٥٩هـ وجعلوا منه مؤسسة تعليمية تعنى بنشر مذهبهم في عام ٣٧٨هـ عندما سأل الوزير يعقوب بن كلس الخليفة العزيز في صلة رزق جماعة من الفقهاء فأطلق لهم ما يكفي كل واحد منهم، وأمر لهم بشراء دار وبنائها فبنيت بجانب الجامع الأزهر، فإذا كان يـوم الجمعـة حضـروا إلى الجـامع وتحلقوا فيه بعد الصلاة إلى أن تصلى العصر، وكان لهم من مال الوزير صلة في كل سنة. ثم

<sup>(</sup>١) تاريخ التربية الإسلامية، د. أحمد شلى ص ١٣٩ .

<sup>(</sup>٢)، (٣) التاريخ السياسي والفكري د. عبد الجيد أبو الفتوح، ص ١٧٧.

<sup>(</sup>٤)، (٥) المنتظم (٨/ ١١)، التاريخ السياسي والفكري، ص ١٧٨.

<sup>(</sup>٦) تاريخ التربية عند الإمامية، ص ٢٧٥، ٢٧٦.

<sup>(</sup>٧) التاريخ السياسي والفكري، عبد الجيد أبو الفتوح، ص ١٧٨.

أنشأ الحاكم بأمر الله دار العلم «دار الحكمة» للغرض ذاته في عام ٣٩٥هـ وحملت الكتب إليها من خزائن القصور، ومن خزائن مقر الدولة الفاطمية، وأجرى الأرزاق على من رسم له بالجلوس فيها، والخدمة لها من فقيه وغيره، وحضرها الناس على طبقاتهم فمنهم من يحضر لقراءة الكتب ومنهم من يحضر للنسخ، ومنهم من يحضر للتعلم وجعل فيها ما يحتــاج الناس إليه من الحبر والأقلام والورق والمحابر (١١)، هذا بالإضافة إلى الـبرامج التعليميــة الــتي كانت تعد بعناية خاصة في عاصمة الخلافة الفاطمية لإعداد الدعاة، وتثقيفهم ثقافة مذهبية واسعة قبل إرسالهم إلى البلاد الإسلامية لنشر المذهب الإسماعيلي، وكان لذلك أثره في رواج هذا المذهب في بعض مناطق الشرق الإسلامي نتيجة لهذه الجهود المنظمة المستمرة في نشر هذه الدعوة<sup>(٢)</sup>، لذلك كله فكر نظام الملك في أن يقاوم النفوذ الشيعي بنفس الأسلوب الذي ينتشر به، ومعنى ذلك أنه رأى أن يقرن المقاومة السياسية للشيعة بمقاومة فكرية أيضاً (٣)، وتربية الأمة على كتاب الله وسنة رسوله علي وعقيدة أهل السنة والجماعة المستمدة من الوحى الإلهي. ومن هنا كان تفكيره في إنشاء المدارس النظامية التي نسبت إليه، لأنه الذي جد في إنشائها وخطط لها، وأوقف عليها الأوقاف الواسعة، واختار لها الأكفاء من الأساتذة فكان من الطبيعي أن تنسب إليه من دون السلاجقة (٤). لقد كان نظام الملك شافعياً سنياً حريصاً على الإسلام الصحيح وقد عاصرته آراء وأفكار متباينــة مختلفــة كانــت منتشرة في العالم الإسلامي كالمعتزلة والباطينة وبقايا القرامطة وغيرهم من أصحاب الملـل والنحل. وكان نظام الملك يرمي بدرجة كبيرة إلى توجيه الرعية وجهة تخدم مصلحة الدولة وتبعث على الاستقرار والسكينة والأمن، لذا كان هم نظام الملك التأكيد في مواضع الدراسة على إفهام الناس عامة ومنتسبي النظامية خاصة أصول الدين الصحيحة، ولما كان نظام الملك شافعياً، كان يرى أن يدرس الفقه والأصول المستمدة من أفكار وآراء الشافعية، وكان من شروط النظامية أن يكون المدرس من الشافعية أصلاً وفرعاً (٥).

إن من الأخطار العظيمة التي تواجه الأمة اليوم المد الباطني في أنحاء المعمورة، وقد استهدف عقيدة الأمة وكتاب ربها وسنة نبيها وتاريخها وعظماءها، والكثير من رموز الأمة الإسلامية في عالم السياسة والفكر والعلم والتاريخ والثقافة في حالة استرخاء وفتور، والبراكين المدمرة تجري من تحتهم، فهلا نستلهم الدرس، ونستخرج العبرة، ونعمل بالسنن

<sup>(</sup>١) خطط المقريزي (٢/ ٢٧٢)، التاريخ السياسي والفكري عبد الجيد أبو الفتوح، ص ١٧٨.

<sup>(</sup>٢)، (٣)، (٤) التاريخ السياسي والفكّري، ص ٩٧٩.

<sup>(</sup>٥) بحوث في تاريخ الحضارة الإسلامية، ص ١٠٥.

والقوانين الإلهية في الدعوة إلى الإسلام الصحيح الذي جاء به محمد على فيكون من حكامنا، مثل ألب أرسلان في غيرته، ومن وزرائنا كنظام الملك في همته، ومن علمائنا كالجويني والغزالي، وابن عقيل والبغوي وغيرهم في دفاعهم عن الكتاب والسنة والصحابة، وقضايا الفكر، ونوظف الوسائل الحديثة في بث عقائد الإسلام الصحيحة وتاريخه الموثق وفكره البديع من خلال الفضائيات والإنترنت والمطابع والجرائد والمجلات والكتب والندوات والمؤتمرات والمناهج والمدارس والجامعات ووسائل الدعوة بأنواعها، نريد بذلك وجه الله وأجره ومثوبته ومرافقة النبين والصديقين والشهداء والصالحين.

# ثَانياً: الأهداف التعليمية للمدارس الإسلامية وخصوصاً النظامية:

إن من أبرز الأهداف التي عملت المدارس على تحقيقها في بداية ظهورها:

١- تحقيق العبودية الخالصة لله تعالى، وذلك بأن يكون العبد يعبد ربّا واحدًا. وأن تستقيم وتنتظم حياة البشر ضمن هذه الغاية، ولا يتوصل إلى المعرفة الحقة والعبودية الخالصة لله إلا بوجود دوائر تعمل على تحقيق هذه الغاية، ولذلك كانت المدرسة التي عملت وسعت لتحقق وتوضح هذا الهدف في نفوس طلابها، قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنْ وَالْإِنْسَ إِلاَ لَيُعْبُدُونَ ﴾ [الذاريات: ٥٦].

٢- الأداء الأمثل للتكاليف الشرعية المختلفة، وذلك لأن معالم الشريعة لا تكون واضحة ولا تعرف أحكام الدين إلا عن طريق التعليم الإسلامي القويم، والتعليم الصحيح هو الطريق الأمثل للوصول إلى مراد الشارع سبحانه وتعالى إذ يقول في كتابه الكريم: ﴿وَنَزْلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ [النحل: ٨٩]. إذ إن العبادات كافة التي شرعت ما كانت إلا لعبادة الله سبحانه وتعالى، التي يترتب عليها الهداية والرحمة.

٣- ويترتب على الهدف السابق هدف آخر هو إعداد الإنسان الصالح بنفسه المصلح لغيره، ولذلك اعتبر هذا الهدف مهماً من وجهة نظر التعليم الإسلامي، فالتعليم الإسلامي يعد الفرد لكي يكون آمراً بالمعروف معيناً عليه وعلى فعله، وناهياً عن المنكر داعياً إلى تركه بعد أن يكون هو نفسه قد امتثل هذا الأمر أو النهى (١).

٤- توفير جو علمي، تهدف المدرسة الإسلامية إلى توفير جو علمي يساعد الأساتذة والمعلمين على أن يفكروا ويؤلفوا ويبتكروا، فيضيفوا كل جديد إلى العلوم المختلفة بصفة مستمرة.

<sup>(</sup>١) الإدارة التربوية للمدارس في العصر العباسي، ص ١٠٩.

0- العمل على توسيع الأفق الفكري لدى الطلاب، فالمدرسة لا تكتفي بتنمية الخبرات، بل تعمل على أن تكسب الطالب الخبرات الجديدة الناتجة عن تجارب الأمم السابقة والمعاصرة، وهذا ما يسمى عند علماء التربية الإسلامية «نقل التراث» (١)، وهذا يكون من خلال إطلاع الطلبة على التراث الحضاري والفكري لدى الأمة مما يؤدي إلى توسيع الأفق لديهم نتيجة لإطلاعهم على تلك الخبرات (٢).

7- إعداد الكوادر الفنية، تهدف المدرسة من وراء تعليمها للطلبة إلى إعداد الكوادر الفنية المؤهلة لممارسة الأعمال المختلفة سواء في الجهاز الحكومي أو في غيره، خصوصاً أن الوظائف قد تشعبت وكثرت وتضخمت، ولذلك قامت المدرسة بتخريج الأفراد الذين عملوا على تحمل مسئولياتهم في تلك الوظائف (٣) فهذه الأهداف للمدارس الإسلامية تشترك فيها المدارس النظامية بالإضافة إلى:

- نشر الفكر السني ليواجه تحديات الفكر الشيعي ويعمل على تقليص نفوذه.
- إيجاد طائفة من المعلمين السنيين المؤهلين لتدريس المذهب السني ونشره في الأقاليم المختلفة.
- خلق طائفة من الموظفين السنيين ليشاركوا في تسيير مؤسسات الدولة وإدارة دواوينها، وبخاصة في مجال القضاء والإدارة (٤).

### ثَالثاً ؛ وسائل نظام الملك في تحقيق الأهداف وحله للمشاكل :

أبدى نظام الملك اهتماماً كبيراً بوسائل تحقيق أهداف المدارس النظامية؛ فاختار الموقع الجغرافي الذي يمكن أن تثمر فيه والمدرسين الممتازين، وأظهر ذكاء ملحوظاً في تحديد المنهج العلمي الذي ستسير عليه، ثم بذل أقصى جهوده لتوفير الإمكانات المادية التي تعين هذه المدارس على العطاء الفكري السخي (٥).

۱-الأماكن: فمن ناحية الأماكن التي أنشئت النظاميات فيها يقول السبكي عن نظام الملك: إنه بنى مدرسة ببغداد ومدرسة ببلخ، ومدرسة بنيسابور، ومدرسة بهراة، ومدرسة بأصفهان، ومدرسة بالبصرة، ومدرسة بمرو، ومدرسة بآمل طبرستان ومدرسة بالموصل (١٠).

<sup>(</sup>١) أصول التربية الإسلامية وأساليبها للنحلاوي، ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٢) الإدارة التربوية للمدارس، ص ١١٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ١١١.

<sup>(</sup>٤)، (٥) التاريخ السياسي والفكري، ص ١٧٩.

<sup>(</sup>٦) طبقات الشافعية، ص ١٨٠.

هذه إذن هي أمهات المدارس النظامية التي أنشئت في المشرق الإسلامي، ويتضح من توزيعها الجغرافي أن معظمها أنشئ إما في بعض المدن التي تحتل مركز القيادة والتوجيه الفكري، كبغداد وأصفهان، حيث كانت الأولى عاصمة للخلافة العباسية السنية، ويتركز فيها عدد كبير من المفكرين السنيين أيضاً. والثانية كانت عاصمة للسلطنة السلجوقية في عهد ألب أرسلان وملكشاه (عصر نظام الملك)، وإما في بعض المناطق التي كانت مركزاً لتجمع شيعي في تلك الفترة كالبصرة ونيسابور، وطبرستان، وخوزستان، والجزيرة الفراتية (١). إن هذا التوزيع الجغرافي يشير بوضوح إلى أن وضع المدارس النظامية في الأماكن السابقة لم يأت اعتباطاً، وإنما كان أمراً مقصوداً ومدروساً حتى تقوم بدورها في محاربة الفكر الشيعي في هذه المناطق، وتفتح الطريق أمام غلبة المذهب السني.

٢- اختيار الأساتذة والعلماء: وإلى جانب الاختيار المدروس لأماكن المدارس النظامية فإنه تم اختيار أساتذتها بعناية تامة بحيث كانوا أعلام عصرهم في علوم الشريعة، ويشير العماد الأصفهاني إلى دقة نظام الملك في هذه الناحية فيقول عنه: وكان بابه مجمع الفضلاء، وملجأ العلماء، وكان نافذا بصيراً ينقب عن أحوال كل منهم، فمن تفرس فيه صلاحية الولاية ولاه.. ومن رأى الانتفاع بعلمه أغناه، ورتب له ما يكفيه حتى ينقطع إلى إفادة العلم ونشره وتدريسه، وربما سيره إلى إقليم خال من العلم ليحلِّي بـ عاطلـ ويحيي بـ حقـ ه، ويميت به باطله (٢). وفي كثير من الأحيان كان نظام الملك لا يعين الواحد منهم إلا بعد أن يستمع إليه ويثق في كفاءته، حدث ذلك مع الإمام الغزالي الـذي كـان يتفقـه علـى إمـام الحرمين في نظامية نيسابور، فلما مات أستاذه في عام ٤٧٨هـ قصد مجلس نظام الملك، وكان مجمع أهل العلم وملاذهم، فناظر الأئمة العلماء في مجلسه، وقهر الخصوم، وظهر كلامه عليهم واعترفوا بفضله وتولاه الصاحب «نظام الملك» بالتعظيم والتبجيـل وولاه تــدريس مدرسته ببغداد (٣). وفعل مثل ذلك مع أبي بكر محمـد بـن ثابـت الخُـجنـدي (ت ٩٦٦هــ) الذي سمعه نظام الملك وهو يعظ بمرو، فأعجب به وعرف محله من الفقه والعلم، فحمله إلى أصفهان وعينه مدرساً بمدرستها فنال جاها عريضاً (٤). كما استدعى الشريف العلوى الدبوسي (ت ٤٨٣هـ)، ليدرس بنظامية بغداد، لأنه كان بارعاً في الفقه والجدل (٥٠). وفي بعض الأحيان كان نظام الملك يكتشف الأستاذ أولاً فيبني له مدرسة باسمه، حدث هذا مع

<sup>(</sup>١) التاريخ السياسي والفكري، ص ١٨٠.

<sup>(</sup>٢) تاريخ آل سلجوق، ص ٥٦، ٥٧. (٣) طبقات الشافعية (١٠٣/٤).

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ، نقلاً عن التاريخ السياسي والفكري، ص ١٨١.

<sup>(</sup>٥) المنتظم (٩/ ٢٧، ٥٠)، التاريخ السياسي والفكري، ص ١٨١.

الشيخ أبي إسحاق الشيرازي (ت ٤٧٦هـ) الذي بنى له نظامية بغداد، ومع إمام الحرمين الذي بنى له نظامية نيسابور، وكان نظام الملك يحوط هؤلاء العلماء برعايته، ويمدهم بتأييده، حتى احتلوا منزلة عليا في البلاد التي حلوا بها، وصار لبعضهم وجاهة في بلاط السلطان كأبي إسحاق الشيرازي الذي اختاره الخليفة المقتدي في عام ٤٧٥هـ، ليحمل شكواه من عميد العراق أبي الفتح بن أبي الليث إلى السلطان ملكشاه ووزيره نظام الملك، فأكرماه وأجيب إلى جميع ما التمسه، وجرت بينه وبين إمام الحرمين مدرس نظامية نيسابور مناظرة، بحضرة نظام الملك، ولما عاد أبو إسحاق إلى بغداد أهين العميد، ورفعت يده على جميع ما يتعلق بالخليفة (١).

٣- تحديد منهج الدراسة: كما عنى نظام الملك باختيار الأساتذة الأكفاء لمدارسه، فإنه حدد منهج الدراسة الذي ستسير عليه هذه المدارس، ويتضح هذا المنهج مما ورد في وثيقة وقفية نظامية ببغداد من أنها: وقف على أصحاب الشافعي أصلاً وفرعاً، وكـذلك شـرط في المدرس الذي يكون بها والواعظ الذي يعظ بها، ومتولى الكتب (٢). وينقل الأستاذ سعيد نفيسي عن المفروخي، مؤلف كتاب محاسن أصفهان قوله: إن نظام الملك أمر بابتناء مدرسة تجاور جامع أصفهان للفقهاء الشافعية: فابتنيت كأحسن ما رئي هيئة وهيكلاً وصنعة وعملاً ومحلاً ومنزلاً (٣)، ومما لا شك فيه أن تراث الإمام الشافعي في الفقـه والأصـول والعقائـد وسيرته الذاتية كان لها أثر على تلك المدارس، وليس في الفقه فقط المتعلق بالأحكام الشرعية العملية، وقد اعتاد بعض الباحثين القول بـأن معظـم الشـافعية -في هـذه الفـترة - يتبعـون أصول مذهب الإمام الأشعري، كما أن أبا الحسن الأشعري في مجال الاعتقاد مر بـأطوار واستقر في آخر حياته على مذهب السلف، والأشاعرة من أهـل السَّنة والجماعـة، ولـذلك سنبين -بإذن الله تعالى- شيئًا من سيرة الإمامين الشافعي وأبي الحسن الأشعري اللذين على تراثهما العلمي قامت المدارس النظامية التي كانت تخرج العلماء الذين يتبنون عقيدة الدولة السلجوقية، كان اهتمام المدارس النظامية قد انصرف إلى التركيز على مادتين أساسيتين هما: الفقه على المذهب الشافعي، وأصول العقيدة على مذهب الأشعري، وإلى جانب ذلك كانت تدرس بعض المواد كالحديث، والنحو، وعلمي اللغة والأدب، ويشير ابن الجوزي إلى أن وقفية نظام الملك الخاصة بمدرسة بغـداد نصـت علـى أن يكـون في المدرسـة نحـوي يــدرس العربية (٤)، وقام بتدريس الأدب في نظامية بغداد أبو زكريا التبريزي، شارح ديوان الحماسة

<sup>(</sup>۱) طبقات الشافعية (۳/ ۹۱ ، ۹۲). (۲) المنتظم (۹/ ۲۶).

<sup>(</sup>٣) التاريخ السياسي والفكري، ص ١٨٣. (٤) المنتظم (٩/ ٦٦).

(ت ٢٠٥هـ) ثم خلف في التدريس العالم اللغوي المشهور أبو منصور الجواليقي (ت ٥٤٠هـ)، كانت المدرسة الأشعرية السنية مؤهلة لمواجهة الشيعة فكرياً، وهم الذين تسلحوا بدراسة الفلسفات المختلفة واستخدموا الجدل في الدفاع عن عقائدهم، وأخذوا عن المعتزلة معظم أصولهم فأصبحت تشكل لبنات مهمة في منهجهم الكلامي، لقد كانت من الفئات القادرة على الجهاد الدعوي في هذا الميدان الفكري وهم الذين استوعبوا تراث أبي الحسن الأشعري ولذلك نقول: إن نظام الملك وفق تماماً في اختيار المنهج الملائم لتحقيق الهدف الذي سعى إليه (١). ويأتي تفصيل ذلك في محله بإذن الله.

 ٤- توفير الإمكانات المادية: لم يبخل نظام الملك بتوفير الإمكانات المادية التي تعين هذه المدارس على النهوض برسالتها على أكمل وجه، ولذا نراه ينفق عليها بسخاء ويخصص لها الأوقاف الواسعة، فيذكر ابن الجوزي أن نظام الملـك وقـف علـى مدرسـته ببغـداد ضـياعاً وأملاكاً، وسوقاً بنيت على بابها وأنه فرض لكل مـدرس وعامـل بهـا قسـطًا مـن الوقـف، وأجرى للمتفقهة (الطلاب) أربعة أرطال خبـز يوميـاً لكـل واحـد مـنهم (٢)، أمـا مدرسـة أصفهان فقدرت نفقاتها وقيمة أوقافها بعشرة آلاف دينار، وكان للمدرسة النظامية في نيسابور أوقاف عظيمة (٣)، وقد اهتم نظام الملك بتوفير السكن للطلاب داخل هذه المدارس، ويفهم من بعض الروايات التاريخية أن كل طالب كانت لـ غرفـة خاصـة بـ اذ روي أن واحداً من طلابها ويدعى يعقوب الخطاط توفي في عام ٤٧٥هـ وكانت له غرفـة في النظامية، فحضر متولي التركات، وختم على غرفته في المدرسة (٤)،كما حرص نظام الملك على توفير الحياة المعيشية الكريمة لطلاب مدارسه، فإنه حرص أيضاً على تهيئة المناخ العلمي الذي يساعدهم على الدراسة والبحث فاهتم اهتماماً كبيراً بتوفير المراجع العلمية داخل هذه المدارس، فكانت في كل مدرسة مكتبة عامرة يتولى أمرها قوام على شئونها، وأشار ابن الجوزي إلى أن وقفية نظامية بغداد نصت على أن يكون متولي الكتب بها أيضاً شافعياً، كما أشارت إلى أن نظام الملك وقف على هذه المدرسة كثيراً من الكتب (٥)، وكــان نظــام الملــك يتفقد هذه المدارس خاصة نظامية بغداد- ففي المحـرم مـن عـام ٤٨٠هـــ زار هــذه المدرســة وجلس في خزانة كتبها، وقرأ بها كتباً، ثم شارك في التدريس، فقرأ الفقهاء عليه شيئاً من

<sup>(</sup>١) التاريخ السياسي والفكري، ص ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) المنتظم (٨/ ٢٤٧)، (١٦ التاريخ السياسي والفكري، ص ١٨٥.

 <sup>(</sup>٣) التاريخ السياسي والفكري، ص ١٨٥.

<sup>(</sup>٤) المنتظم (١٠/ ١٤٦).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (٩/ ٦٦)، التاريخ السياسي والفكري، ص ١٨٦.

الحديث الشريف، وأملى عليهم بعضاً منه (۱)، وكان من الطبيعي أن تؤدي هذه الجهود التي بذلها نظام الملك في تشييد هذه المدارس وتيسير سبل العلم فيها، وتوفير الحياة الكريمة بداخلها، إلى رواج سوق العلم بها، فأقبل عليها طلاب العلم والجاه حتى بلغ عددهم في نظامية بغداد سنة ٤٨٨هـ ثلاثمائة طالب كانوا يتفقهون على الإمام الغزالي (۱)، أما نظامية نيسابور فكان يقعد بين يدي إمام الحرمين كل يوم نحو من ثلاثمائة رجل من الأئمة ومن الطلبة (۳).

٥- تطلع الأساتذة إلى التدريس بالنظامية: ولم يكن الإقبال على هذه المدارس مقصوراً على الطلاب فقط، بل شمل أيضاً الأساتذة الذين تطلعوا إلى التدريس بها حتى وصل الأمر ببعضهم إلى أن يضحي في سبيل هذه الغاية بالتخلي عن مذهبه في عصر كان التعصب المذهبي سمة من سماته البارزة، ومن هؤلاء: أبو الفتح أحمد بن علي بن تركان المعروف بابن الحمامي (ت ٥١٨هـ)، كان حنبلياً، فانتقل إلى مذهب الشافعي، وتفقه على أبي بكر الشاشي والغزالي، فجعله أصحاب الشافعي مدرساً بالنظامية (ئ)، ويبدو أن انتقال الحنابلة إلى مذهب الشافعي في هذه الفترة كان أمراً كثير الحدوث بدرجة أزعجت أحد أثمتهم وهو أبو الوفاء بن عقيل (ت ١٣٥هـ) حيث ينقل عنه أبو الفرج بن الجوزي قوله: أثمتهم وهو أبو الوفاء بن عقيل (ت ١٣٥هـ) حيث الله أي أن معظم الناس لا يبتغون بأعمالهم وجه الله، وإنما يحاولون التقرب بها إلى ذوي النفوذ والجاه طمعاً في متاع الدنيا، وقد ضرب أبو الوفاء المثل على ذلك بما حدث عندما جاءت دولة نظام الملك، وعظم شأن ضرب أبو الوفاء المثل على ذلك بما حدث عندما جاءت دولة نظام الملك، وعظم شأن الأشعري والشافعي طمعاً في العز والجرايات (٥٠).

7- حله للمشاكل: كان النظام حريصاً على أن تؤدي المدارس التي بناها رسالتها المنوطة بها، فعندما أرسل إليه أبو الحسن محمد بن علي الواسطي الفقيه الشافعي أبياتاً من الشعر يستحثه على المسارعة للقضاء على الفتن التي حدثت بين الحنابلة والأشاعرة قام نظام الملك وقضى على الفتنة، ومما قاله أبو الحسن الواسطى من الشعر:

يا نظام الملك قد حل ببغ داد النظام

<sup>(</sup>١) المنتظم (٣٦/٩)، الكامل في التاريخ نقلاً عن التاريخ السياسي والفكري، ص ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) التاريخ السياسي والفكري، ص ١٨٦.

<sup>(</sup>٣) طبقات الشافعية (٣/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٤) المنتظم (٩/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (٩/ ٩٣).

وابنـــك القـــاطن فيهــا
وبهـــا أودى لقتلــــى
والــــذي مـــنهم تبقـــى
يـــا قـــوام الــــدين لم
عظـــم الخطــب وللحــرب
فمتـــى لم تحســم الــــداء
ويكـــــــــــ ف القـــوم في
فعلــــــى مدرســـة فيهـــا
واعتصـــــام بحـــريم

وكانت سياسة نظام الملك تجنب الانحياز إلى جانب دون الآخر من عقائد أهل السنة، وكان يعمل على شد أزر رجال الدين لا العمل على إدخال الخلاف والشقاق في صفوفهم، وأعلن استحالة تغيير أي شيء من عقائد أصحاب مذهب سني (٢) وقال إنه لا يمكن تغيير المذاهب ولا نقل أهلها عنها وصرح بأن الغالب على تلك الناحية مذهب أحمد ويأن محله معروف عند الأئمة وقدره معلوم عند السنة (٣)، وسر الحنابلة بهذا المتوجه الحكيم (١٠). وأول صراع وخلاف حاد بين الحنابلة والأشاعرة كان في عهد نظام الملك، وتعرف هذه المحنة بفتتة ابن القشيري (٥).

## رابعاً: تنظيم الهيئة التبريسية:

تعد الهيئة التدريسية على درجة كبيرة من الأهمية في أي مدرسة كانت، وذلك لأن نجاح أي مدرسة مقرون بنجاح المدرسين فيها وأدائهم لمهماتهم على أفضل وجه (٢)، وإليك بعض الأمور المتعلقة بتنظيم الهيئة التدريسية وهي:

١- تعيين الأساتدة وقصلهم: كان اختيار الأساتذة للتعليم في النظاميات يجري وفق

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ (٦/ ٢٧٦).

<sup>(</sup>٢) شرح اللُّمع لأبي إسحاق الشيرازي (١/ ٤٣).

<sup>(</sup>٣)، (٤) المصدر نفسه (١/ ٤١).

<sup>(</sup>٥) ابن الحنبلي وكتابه الرسالة الواضحة، ص٠٥.

<sup>(</sup>٦) الإدارة التربوية في المدارس في العصر العباسي، ص ١٣٢.

تقاليد تشبه أرقى الجامعات الحديثة، فقد كان «النظام» يختبر معلوماتهم خلال المناظرات التي كان يعقدها في المناسبات المختلفة، ويلقى عليهم أسئلة كان قد فكّر وأعدها، فإذا لمس في أحدهم علماً وذكاء وجهه إلى المسلك الذي يريده، فالذين يكونون أهلا للتعليم عيّنهم أساتذة في الحال وأسّس لهم مدرسة ومكتبة أو يوفدهم إلى ولاية سكانها جهلاء (۱۱)، وإذا صدر الأمر بالتعيين سار المدرس إلى الجهة التي اختير لها، فإذا كان إلى بغداد مثلاً توجه إلى دار الخلافة عند وصوله حيث يوافق على التعيين، ثم يخلع عليه طرحة زرقاء وأهبة سوداء (۱۲)، ويحتفل به في المدرسة حين يقدم لأول مرة ويحضر درسه كبار رجال الدولة والأساتذة والشعراء، وحين ينتهي من درسه تلقى الخطب والقصائد في الترحيب به والثناء عليه (۳). وإذا ما أريد فصل مدرس لسبب ما استدعى من قبل ممثل «نظام الملك» وغالباً ما كان أحد أولاده، وينزع منه كسوته (١٤).

Y- مراتب التدريس: وقد جرى العرف أنه إذا تم تعيين من تتوافر فيه شرائط القدم والشهرة أن يبقى في منصبه طوال حياته، فإذا دنت منه الوفاة فغالباً ما يوصي بمن يخلفه من كبار أبنائه أو المتفوقين من طلابه، إلا في مدارس «النظام» فقد خرجت على هذا المتعارف لأسباب سياسية بعد أن خضعت هذه المدارس لحكم وإرادة مؤسسها، وقد يتناوب مدرسان على كرسى واحد خلافاً للمألوف.

أ- المدرس: كان هذا اللفظ لا يطلق إلا على المختص بتدريس الفقه، وإلقاء الـدروس التي لا يقصد بها في العادة سوى مواضيع الفقه فإذا بلغ المدرس مرحلة عالية من الشهرة في الاطلاع والتأليف صار أستاذاً وأصبح له كرسي المادة دون منازع فيه.

ب- النائب: وهو المكلف بالقيام بتدريس الموضوع نيابة عن المدرس إذا كان مشغولاً
 بعمل إداري أو قضائي أو لمرض أو سدّ الشاغر في فترة لا يوجد فيها مدرس (٥).

ج- المعيد: يختار المدرس من بين طلبته معيدين لدروسه وقد يكتفي بواحد حسب حاجته، ومهمته أن يلقي الدرس على الطلبة وأن يساعدهم في فهمه، لذلك فهو يحتاج إلى لباقة واطلاع، لذا كان من هؤلاء المعيدين مدرسون في مكان آخر (١٠).

٣- مرتبة الصدر: وصاحب هذه المرتبة له الصدارة المطلقة في المدرسة، ويشغلها من

<sup>(</sup>١) تاريخ آل سلجوق، ص ٤٥، نظام الملك، ص ٣٥٦.

<sup>(</sup>٢) الأهبَّة: البزة الرسمية، كما في تاريخ المماليك، أو السلاح التام.

<sup>(</sup>٣)، (٤)، (٥) نظام الملك، ص ٣٥٧.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص ٣٥٨.

كان يطلق عليه لفظ الصدر، والظاهر أن الصدر هو إمام العصر في الفقه أو الحديث أو التفسير، أو في أي علم من العلوم، أو هو من أكبر الأئمة في عصره، وأكثرهم تمكناً من مادته العلمية، وعلى يديه يتخرج الكثير من نوابغ المدرسين، وإليه يذهب الملوك والأمراء والوزراء والفضلاء لسماعه والإفادة منه، وليس من الضروري أن يكون في كل مدرسة صدر، فأولئك قلة، ومن حسن حظ المدرسة وكمال شهرتها أن يتصدر للتدريس بها أحدهم (۱).

4- مراتب المتعلمين: لعل أولى درجات الدارس أن يطلق عليه اسم تلميذ أو طالب ثمّ بعد أن يصل إلى المرحلة العالية في المعرفة يقال له: مثقف ثم فقيه؛ فإذا أكمل دراسة منهجه وبقي ملازماً لأستاذه ليستكمل علومه يسمى بالصاحب، وقد يعتمد عليه أستاذه فيعينه معيداً لدروسه، وناسخاً لمؤلفاته تحت إشرافه (٢).

٥-الكتاب المدرسي: كان التأليف من الاعتبارات التي تراعي عند اختيار أساتذة النظامية، وكانت الدرجات العلمية التي تمنح لهم أو يعينون بها أو ينتقلون بموجبها إنما تعتمد على هذا الأساس في الغالب، وكان الكتاب المدرسي الذي يضم مجموعة محاضرات الأستاذ سرعان ما ينتشر فما إن يمله على طلبته ويسمعوا عنه حتى يستنسخوه ويتبادلوا النسخ المصحّحة أو المجازة من قبل مؤلفها، ولا تمر فترة قصيرة حتى يتدارسه المعنيون بموضوعه، وقد يطلق على مجموعة تقريرات الأستاذ في الفقه اسم التعليقة، فيحفظها الطلبة ويتناقلونها، ومن هذه التعليقات ما يبلغ بضعة مجلدات، وكلما كانت التعليقة أكثر أصالة كانت أكثر انتشاراً وتدارساً من قبل المعنيين وكان من عادات الأساتذة إذا ختموا كتاباً احتفلوا لذلك، ومما يروى بهذا الشأن أن الإمام الجويني عندما أثم تصنيف كتابه – نهاية المطلب في دراسة المذهب – وكان قد درسه للخواص من تلاميذه، عقد مجلساً حضره الأثمة الكبار، وختم الكتاب على رسم الإملاء والاستملاء، ودعا له الجماعة (٣).

7-القبول والمتخرج: ليست هناك سن محددة للقبول في هذه المدارس فقد يدخلها الطالب وهو ابن الثلاثين أو أكثر إلا أنه لا يقل عن العشرين في العادة حيث قضاها في التعليم بين المسجد والكتاتيب، فإذا انتمى لإحدى النظاميات وانتظم في سلك طلبتها وتلقى دروسها، فليست هناك سنّ معينة تمنع من سماعها فقد يحضرها وهو في سنّ الثمانين، وليس

<sup>(</sup>١) الإدارة التربوية في المدارس في العصر العباسي، ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٢) نظام الملك، ص ٣٥٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ٣٥٩.

هناك وقت محدد للمادة التي يستغرقها الدرس أو عدد الدروس اليومية فقد يستمر ساعة أو ساعتين وهناك نص يمكننا الاستفادة منه في تحديد أقبل مدة يصل فيها الطالب مرحلة الاعتماد على نفسه، والاستغناء عن الجلوس بين يدي أستاذه حيث ذكر ابن الجوزي في ثنايا ترجمته لأبي على الفارقي أحد تلاميذ أبي إسحاق الشيرازي أنها أربع سنوات (١).

٧-الإجازة: (شهادة التخرج): هي الوثيقة المدرسية، وكان الاستماع للمحاضرات من شرائطها، لأنها لا تفي بالقصد من الدراسة والغرض من التعلم إذا لم يصحبها حضور، وهذا ما علّل به الماوردي عدم صحة حمل الإجازة والرواية بها فقال: ولو جازت لبطلت الرحلة (٢). وقد يمنح الطالب عدة شهادات من شيوخ متعددين، والحصول عليها في العادة يكون بناء على طلب يتقدم به لمدرسه بعد أن ينهى دراسته، وقد أصبحت هذه ضرورة بعد تأسيس النظاميات وانتشار المدارس، فإذا نال إجازته فقد أصبح مهيأ لأن يشغل أحد مناصب القضاء، أو الإفتاء، أو التدريس، أو المناظرة، وقد يحظى بأكثر من واحدة منها فيكون قاضياً ومفتياً ومدرساً في آن واحد، أو أن يكون حرًا، فيعمل ليكون محدثاً أو متكلماً أو واعظاً أو خطيباً في أحد المساجد (٣).

## خامساً: أثر المدارس النظامية في العالم الإسلامي:

وفق الله تعالى النظام توفيقاً قبل نظيره في التباريخ السياسي والعلمي والديني، فقد عاشت مدارسه أمداً طويلاً وعلى الخصوص نظامية بغداد التي طاولت الزمن زهاء أربعة قرون، إذ كان آخر من عرفنا عمن درس فيها صاحب القاموس الفيروز آبادي المتوفي ١٨٨٨ حيث زالت في نهاية القرن التاسع الهجري<sup>(1)</sup>. وأدت رسالتها من تخريج العلماء على المذهب السني الشافعي وزودت الجهاز الحكومي بالموظفين ردحاً من الزمن وبخاصة دوائس القضاء والحسبة والاستفتاء، وهي أهم وظائف الدولة في ذلك العصر، وانتشر هؤلاء في العالم الإسلامي حتى اخترقوا حدود الباطنية (٥) في مصر وبلغوا الشمال الإفريقي ودعموا الوجود السني بها، لقد تخرج في هذه المدارس جيل تحقق على يديه معظم الأهداف التي رسمها نظام الملك فوجدنا كثيراً من الذين تخرجوا فيها يرحلون إلى أقاليم أخرى ليقوموا بتدريس الفقه الشافعي والحديث الشريف، وينشروا عقيدة أهل السنة في الأمصار التي انتقلوا إليها أو يتولوا بعالس القضاء والفتيا، أو يتولوا بعض الوظائف الإدارية المهمة في انتقلوا إليها أو يتولوا إليها أو يتولوا بالهمة في التقلوا إليها أو يتولوا المها المهمة في التقلوا إليها أو يتولوا المها أو يتولوا الهمة في التهمة في التهمة في التقلوا إليها أو يتولوا المها أو يولوا المها أو يتولوا المها أو يتولوا المها أو يولوا المها أولوا المها أولوا

<sup>(</sup>١) طبقات السبكي (٤/ ٢٠٩)، المنتظم- حوادث سنة ٢٨هـ.

<sup>(</sup>٢)، (٣) نظام الملك، ص ٣٦٤.

<sup>(</sup>٤)، (٥) المصدر نفسه، ص ٤٠١.

دواوين الدولة، وينقل السبكي عن أبي إسحاق الشيرازي - أول مدرس بنظامية بغداد قوله: خرجت إلى خراسان فما بلغت بلدة ولا قرية إلا وكان قاضيها أو مفتيها أو خطيبها تلميذي أو من أصحابي (١) وقد أسهمت هذا المدارس في إعادة دور منهج السنة في حياة الأمة بقوة، وكان من أبرز آثارها أيضاً تقلص نفوذ الفكر الشيعي خاصة بعد أن خرجت المؤلفات المناهضة له من هذا المدارس، وكان الإمام الغزالي على قمة المفكرين الذين شنوا حرباً شعواء على الشيعة وخاصة الباطنية الإسماعيلية فقد ألف كتباً عدة، أشهرها فضائح الباطنية الذي كلف بتأليفه عام ٧٨٤هـ من قبل الخليفة المستظهر (٢)، وسيأتي الحديث عن مؤلفاته عند الحديث عن ترجمته بإذن الله. هذا وقد نجحت المدارس النظامية في نشر مذهب الإمام الشافعي وقوى عوده، ودخل مناطق جديدة وبدأ يشق له طريقاً في العراق وفي المشرق الإسلامي بعد أن كانت السيادة في هذه الأقاليم – عدا بغداد – من أتباعه (٣) وقد صارت النظاميات مدعاة لبناء المدارس ومثاراً للتنافس بقدر ما أصبحت نموذجاً يحتذيه مؤسسو المعاهد منذ بداية تشييدها إلى ما بعد ذلك بعصور طويلة (١٤)، وقد مهدت المدارس النظامية بتراثها ورجالها وعلمائها السبيل ويسرته أمام نور الدين زنكي والأيوبين كي يكملوا المسيرة التي من أجلها أنشئت النظاميات، وتتمثل في العمل على سيادة الإسلام الصحيح، خاصة في المناطق التي كانت موطناً لنفوذ الشيعة (٥)، في تلك المرحلة كالشام ومصر وغيرها.

لقد كانت المدارس من خير ما اهتدى إليه العقل البشري للتفرغ للعلم وفق معطيات ذلك العصر، وكانت «النظاميات» من أفضل الوسائل لنشره وتعميمه وتحقيق الأهداف التي رسمها نظام الملك من سيادة الكتاب والسنة وعقيدة أهل السنة والجماعة على الدولة والأمة الإسلامية ودحر المد الشيعي الباطني الرافضي الذي كانت الدولة الفاطمية بمصر تدعمه.

\*\*\*

<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية (٣/ ٨٩)، التاريخ السياسي والفكري، ص ١٩٠.

<sup>(</sup>٢) التاريخ السياسي والفكري، ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ١٩٩.

<sup>(</sup>٤) نظام الملك، ص ٤٠١.

<sup>(</sup>٥) التاريخ السياسي والفكري، ص ٢٠٣.

#### المبحث الثاني

# الإمام الشافعي وأثره في المدارس النظامية

قامت المدارس النظامية على فقه الإهم الشافعي وتراثه في الأصول والفقه، كما كان لتراثه تأثير كبير في المدارس النظامية، ولذلك رأيت من المناسب أن نعرف بهذا الإمام الكبير الذي يعتبر من أقرب الأثمة الأربعة لبيت رسول الله على فهو قرشي، ولربما كان من أسباب اختيار نظام الملك للمذهب الشافعي قربه من النسب النبوي حيث إن من أهداف المدارس النظامية تقويض المذهب الشيعي الباطني الذي تبنته الدولة الفاطمية والتي ينزعم مؤسسوها أنهم من أهل البيت وأنهم أحق بالخلافة من غيرهم كما أن لمكانة الإمام الشافعي في المذهب السني سبباً في اختيار تراثه وفقهه حيث إن المالكية يفتخرون به لكونه من تلاميذ في المذهب السنية سبباً في اختيار تراثه وفقهه حيث إن المالكية يفتخرون به لكونه من تلاميذ الإمام مالك والإمام أحمد بن حنبل يجله ويحترمه ويعتبره من شيوخه، كما أن الشافعي تتلمذ على يدي محمد بن الحسن الشيباني تلميذ أبي حنيفة فهو واسطة العقد بين المذاهب السنية الأربعة الشهيرة، كما أن نزعته النقلية وانتصاره للدليل، وحدة ذكائه واستخدامه للعقل في إقامة الحجة على الخصوم وما تميزت به كتابته في أصول الفقه وبيان الخاص والعام والمطلق والمقيد والمجمل والمفصل. إلخ ربما كانت من أسباب اعتماد تراثه في المدارس النظامية.

### أولاً : اسمه ونسبه وشيء من سيرته :

1- اسمه ونسبه: هو محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان بن شافع بن السائب بن عبيد بن هاشم بن المطلب بن عبد مناف بن قصي بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي بن غالب أبو عبد الله القرشي الشافعي المكي؛ نسيب رسول الله على وابن عمه (۱). قال النووي رحمه الله: الشافعي هي قرشي مطلبي بإجماع أهل النقل من جميع الطوائف وأمه أزدية (۱). وينسب إلى جده شافع بن السائب صحابي صغير لقي النبي على وهو شاب مترعرع، ويروى أن النبي كل كان ذات يوم في فسطاط إذ جاءه السائب بن عبيد ومعه ابنه – يعني شافع بن السائب – فنظر النبي على إليه فقال: «من سعادة المرء أن يشبه أباه» (۱).

٢- ثقبه: يلقب -رحمه الله- بناصر الحديث وذلك لما اشتهر عنه من نصرته للحديث وحرصه على اتباعه.

<sup>(</sup>١) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ١٩.

<sup>(</sup>٢) تهذيب الأسماء واللّغات (١/ ١٤٤).

<sup>(</sup>٣) الإصابة (٢/ ١١)، ضعفه الألباني في ضعيف الجامع رقم ٥٣٠١.

٣- مولده ونشأته: اتفق المؤرخون على أنه ولد عام ١٥٠هـ وهو العام الذي توفي فيه الإمام أبو حنيفة رحمه الله (١).

3- مكان ولادته: اختلفت الروايات في مكان ولادته فأشهرها أنه ولد بغزة وقيل بعسقلان وقيل باليمن (٢). وقد قال ابن حجر في ذلك: إنه لا مخالفة بين الأقوال لأن عسقلان هي الأصل في قديم الزمان وهي وغزة متقاربتان وعسقلان هي المدينة، فحيث قال الشافعي غزة أراد القرية وحيث قال عسقلان أراد المدينة. والذي يجمع بين الأقوال أنه ولد بغزة عسقلان، ولما بلغ سنتين حولته أمه إلى الحجاز ودخلت به إلى قومها وهم من أهل اليمن لأنها كانت أزدية فنزلت عندهم، فلما بلغ عشراً خافت على نسبه الشريف أن ينسى ويضيع فحولته إلى مكة (٣)، وبهذا الجمع يذهب اللبس في اختلاف الروايات، والله أعلم (١٠).

٥- نشأته وطلبه للعلم: قال الشافعي: كنت يتيماً في حجر أمي ولم يكن معها ما تعطي المعلم فرضي مني أن أخلفه إذا قام فلما ختمت القرآن دخلت المسجد فكنت أجالس العلماء فأحفظ الحديث أو المسألة وكانت دارنا في شعب الخيف فكنت أكتب في العظم، فإذا كثر طرحته في جرة عظيمة (٥). وقد واظب الإمام الشافعي على طلب العلم، فحفظ القرآن وهو ابن سبع سنين وحفظ الموطأ وهو ابن عشر، وأفتى وهو ابن خمس عشرة سنة وقيل ابن ثماني عشرة، أذن له شيخه مسلم بن خالد الزنجي، وعنى بالشعر واللغة وحفظ شعر الهذليين وأقام عندهم نحوًا من عشر سنين وقيل عشرين سنة فتعلم منهم لغات العرب وفصاحتها وسمع الحديث الكثير على جماعة المشايخ والأئمة وقرأ بنفسه الموطأ على مالك من حفظه فأعجبته قراءته وهمته وأخذ عنه علم الحجازيين بعد أخذه عن مسلم بن خالد الزنجي، وروى عن خلق كثير وقرأ القرآن على إسماعيل بن قسطنطين عن شبل عن ابن كثير عن مجاهد عن ابن عباس عن أبي بن كعب عن رسول الله علي (١٠).

وأما اهتمامه بالفقه فيروى أن الذي أشار عليه بتعلم الفقه هو شيخه مسلم بـن خالـد الزنجي، فقد قال الشافعي: خرجت أطلب النحو والأدب فلقيني مسلم بن خالـد فقـال: يـا فتى من أين أنت؟ قلت: من أهل مكة، قال: وأين منزلك بها؟ قلت: بشعب الخيـف، قـال: من أي قبيلة أنت؟ قلت: من ولد عبد مناف، قال: بخ بخ لقد شرفك الله في الدنيا والآخرة

<sup>(</sup>١)، (٢) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٢١.

<sup>(</sup>٣) توالى التأسيس، ص ٢،٥١ بتصرف.

<sup>(</sup>٤) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٢٣.

<sup>(</sup>٥) توالي التأسيس، ص ٥٤.

<sup>(</sup>٦) البداية والنهاية (١٠/ ٢٦٣)، منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٢٤.

ألا جعلت فهمك هذا في الفقه فكان أحسن بك (١). فالشافعي بعد أن حفظ القرآن رحل إلى هذيل ومنازلها في أطراف مكة ثم بعد أن حفظ أشعارهم ولغتهم حول همته إلى الفقه وتتلمذ على مفتي مكة مسلم بن خالد الزنجي، فلما أتقن ما عنده رحل رحلته الأولى إلى المدينة (١).

٦- رحلته إلى المدينة ولقاؤه بالإمام مالك: يحكى الشافعي قصة ذهايه إلى مالك فيقول: خرجت من مكة فلزمت هُذيلاً في البادية أتعلم كلامها وآخذ بلغتها وكانت أفصح العرب، فأقمت معهم أرحل برحيلهم وأنزل بنزولهم، فلما رجعت إلى مكة جعلت أنشد الأشعار وأذكر أيام الناس فمر بي رجل من الزهريين فقال لي: يا أبا عبد الله، عز علمي ألا تكون في العلم والفقه هذه الفصاحة والبلاغة. قلت: من بقى بمن يقصد؟ فقال: مالـك بـن أنس سيد المسلمين قال: فوقع ذلك في قلبي فعمدت إلى الموطأ فاستعرته من رجل بمكة وحفظته ثم دخلت على والى مكة فأخذت كتابه إلى والى المدينة وإلى مالك بن أنس فقدمت المدينة فبلغت الكتاب، فلما قرأ والى المدينة الكتاب قال: يا بني إن مشيي من جوف المدينة إلى جوف مكة حَافياً راجلاً أهون على من المشي إلى باب مالك فإني لست أرى الـذل حتى أقف على بابه. فقلت: إن رأى الأمير أن يوجه إليه ليحضر، فقال: هيهات. ليت أنبي إن ركبت أنا ومن معي وأصابنا تراب العقيق يقضي حاجتنا. فواعدته العصر وقصدناه فتقدم رجل وقرع الباب، فخرجت إلينا جارية سوداء فقال لها الأمير: قولي لمولاك إنني بالباب، فدخلت فأبطأت ثم خرجت فقالت: إن مولاي يقول: إن كانت مسألة فارفعها إلى في رقعة حتى يخرج إليك الجواب، وإن كان للحديث فقد عرفت يوم الجلس فانصرف. فقال لها: قولى له إن معى كتاب والى مكة في مهم، فدخلت ثم خرجت وفي يـدها كرســى فوضـعته فإذا بمالك شيخ طوال قد خرج وعليه المهابة وهو متطليس فدفع إليه الوالى الكتاب فبلغ إلى قوله: إن هذا الرجل شريف من أمره وحاله فتحدثه. فرمي الكتاب من يده وقال: يا سبحان الله قد صار علم رسول الله ﷺ يؤخذ بالوسائل، قال: فرأيت الوالي وهو يهابه أن يكلمه فتقدمت إليه فقلت: أصلحك الله إني رجل مطلبي من حالي وقصتي، فلما أن سمع كلامي نظر إليّ ساعة وكانت لمالك فراسة فقال لي: ما اسمك؟ فقلت: محمد قال: يا محمد اتـق الله واجتنب المعاصي فإنه سيكون لك شأن من الشأن. فقلت: نعم وكرامة. فقال إذا كـان غـدا تجيء من يقرأ لك الموطأ. فقلت: إنى أقرأه ظاهراً. قال فغدوت إليه وابتدأت فكلما تهيبت مالكاً وأردت أن أقطع أعجبه حسن قراءتي وإعرابي. يقول: يا فتي زد، حتى قرأته عليه في

<sup>(</sup>۱) مناقب البيهقي (۱/ ۹۷). (۲) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٢٦.

أيام يسيرة ثم قمت بالمدينة إلى أن توفي مالك بن أنس الله ثم ذكر خروجه إلى اليمن (١). وفي نصيحة الرجل الزهري للإمام الشافعي دروس وعبر منها: أهمية النصيحة في تغيير مسار الإنسان نحو الأفضل وكم كان لأثر هذه النصيحة على الشافعي والأمة الإسلامية.

٧- رحلته إلى اليمن: لما ولي بعض الطالبين اليمن مشت أمه إلى بني عمه ليكلموه ليصحبه معه إلى اليمن فوافق ولم يكن عندها ما تعطيه فرهنت دارها بستة عشر ديناراً وأعطته إياها (٢)، يقول الشافعي عن ذهابه إلى اليمن: فتحملت بها معه فلما قدمنا اليمن استعملني على عمل فُحُمِدت فيه فزاد في عملي وقدم العمال مكة في رجب فأثنوا علي وصار لي بذلك ذكر، فقدمت من اليمن فلقيت ابن أبي يحيى وقد كنت أجالسه فسلمت عليه فو بخني وقال: تجالسوننا وتضعون فإذا شرع لأحدكم شيء دخل فيه أو نحو هذا من الكلام. قال: فتركته، ثم لقيت سفيان بن عيينة فسلمت عليه فرحب بي وقال: قد بلغني ولايتك فما أحسن ما انتشر عنك وما أديت كل الذي لله تعالى عليك ولا تعد قال: فجاءت موعظة سفيان إياي أبلغ مما صنع ابن أبي يحيى، ثم ذكر رجوعه إلى اليمن وذكر بعض أعماله وحرصه على الساس لم أن يحدث انقسامًا في الدولة وربما حسده لذلك أهل الدنيا أو خافوا من ميل الناس لمه أن يحدث انقسامًا في الدولة ولذلك كتب بعض قواد هارون الرشيد إلى هارون كتابا يخوفونه فيه من شأن العلويين وأن عندهم رجلاً يقال له محمد بن إدريس يعمل بلسانه ما لا يعمل المقاتل بسيفه فإن كانت لك بالحجاز حاجة فاحملهم منها، فحمل مقيداً إلى العراق مع بعض العلويين (٢).

٨- محنته: جاء في بعض الروايات عند ابن عبد البر قال: دخل الشافعي ومن معه من العلويين على الرشيد وكان دخولهم واحداً واحداً يكلم أحدهم وهم يسمعون من خلف الستر. قال الشافعي: إلى أن بقي حدث علوي من أهل المدينة وأنا، فقال للعلوي: أأنت الخارج علينا والزاعم أني لا أصلح للخلافة؟ فقال العلوي: أعوذ ببالله أن أدعي ذلك أو أقوله قال: فأمر بضرب عنقه فقال له العلوي إن كان لابد من قتلي فأنظرني أكتب إلى أمي بالمدينة فهي عجوز لم تعلم بخبري فأمر بقتله فقتل ثم قدمت ومحمد بن الحسن جالس معه فقال لي مثل ما قال للفتى فقلت: يا أمير المؤمنين لست بطالبي ولا علوي وإنما دخلت في القوم بغياً علي وإنما أنا رجل من بني المطلب بن عبد مناف من قصي ولي مع ذلك حظ من

<sup>(</sup>١) المناقب للبيهقي (١/ ١٠٢، ٣٠١)، توالى التأسيس، ص ٥٣ – ٥٦.

<sup>(</sup>٢) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٢٩.

<sup>(</sup>٣) المناقب للبيهقي (١/ ١٠٥ - ١٠٠)، منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٣٠.

العلم والفقه والقاضي يعرف ذلك، أنا محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان بن شافع بن السائب بن عبيد بن عبد يزيد بن هاشم بن المطلب بن عبد مناف. فقال لي: أنت محمد بن إدريس؟ قلت: نعم يا أمير المؤمنين قال: ما ذكرك لي محمد بن الحسن. ثم عطف على محمد ابن الحسن فقال: يا محمد، ما يقول هذا هو كما يقوله؟ قال: بلى وله من العلم محل كبير وليس الذي رفع عليه من شأنه. قال: فخذه إليك حتى أنظر في أمره (۱). قال ابن كثير: فحمل الشافعي على بغل في قيد إلى بغداد فدخلها في سنة أربع وثمانين ومائة وعمره أربع وثلاثون سنة فاجتمع بالرشيد فتناظر هو ومحمد بن الحسن بين يدي الرشيد وأحسن القول فيه محمد بن الحسن وتبين للرشيد براءته مما نسب إليه وأنزله محمد بن الحسن عنده، وكان أبو يوسف قد مات قبل ذلك بسنة أو سنتين وأكرمه محمد بن الحسن وكتب الشافعي عنه من مناظرات وخلافات مشهورة بين المذهبين فالشافعي حرهمه الله- على مذهب أهل من مناظرات وخلافات مشهورة بين المذهبين فالشافعي حرهمه الله- على مذهب أهل الرأي ومعلوم ما بين المذهبين من الحديث ومحمد بن الحسن - رحمه الله- على مذهب أهل الرأي ومعلوم ما بين المذهبين من اختلاف (۱) ومع هذا يقول الشافعي عن محمد بن الحسن: ما رأيت أحدًا يسأل عن مسألة فيها نظر إلا رأيت الكراهة في وجهه إلا محمد بن الحسن: ما رأيت أحدًا يسأل عن مسألة فيها نظر إلا رأيت الكراهة في وجهه إلا محمد بن الحسن: ما رأيت أحدًا يسأل عن مسألة فيها نظر إلا رأيت الكراهة في وجهه إلا محمد بن الحسن (۱).

٩- رجوعه إلى مكة وحضور الإمام أحمد إلى مجالسه: بعدما حصل الشافعي على ما استطاع من علم العراق وعلم الحجاز شعر أن الوقت حان لنشر ما عنده من علم فقرر العودة إلى مكة بعد أن ذاع ذكره واشتهر أمره وعلا قدره وبدأ يلقي دروسه في الحرم المكي، وكان الحجاج من ديار الإسلام قد سمعوا عن فتى من قريش قد بهر الناس علمه وفقهه فكانوا يحرصون على السماع منه فشاع بذلك ذكره في البلاد (٥) والتقى به في هذه المدة كثير من العلماء وكانوا يعجبون بسعة اطلاعه واستحضاره للدليل وحرصه على متابعة السنة وعظم فقهه واستنباطه وكانوا يعجبون من أصوله التي أصلها وقواعده التي قعدها وكلها مأخوذة من الكتاب والسنة وأكثرها لم يسمع به من قبل، ومن أشهر من سمع منه هذه المرة الإمام أحمد بن حنبل حرحمه الله- الذي وفد حاجاً إلى مكة ودخل المسجد الحرام للالتقاء بكبار العلماء والمحدثين وكان أشهرهم سفيان بن عيينة شيخ الإمام الشافعي لكنه وجد شيئاً في حلقة الشافعي لم يجده عند غيره لذلك بدأ الإمام بالاقتراب من حلقة الإمام الشافعي

<sup>(</sup>١) الانتقاء، ص ٩٧، منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٣٣.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية، نقلاً عن منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٣٣.

<sup>(</sup>٣) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٣٣. (٤) مناقب البيهقي (١/١٥٩).

<sup>(</sup>٥) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٣٥.

فرأى منه شيئاً جديداً غير رواية الأحاديث رأى فيه فقها وفهما ثاقبين وقواعد لم يكن سمعها من قبل فبدأ بحضور حلقته وترك من أجل ذلك حلقات كبار المشايخ، قال محمد بن الفضل الفراء: سمعت أبي يقول: حججت مع أحمد بن حنبل، فنزلت في مكان واحد معه فخرج باكراً وخرجت معه فدرت في المسجد فلم أره في مجلس ابن عيينة ولا غيره حتى وجدته جالساً مع أعرابي (1). فقلت: يا أبا عبد الله تركت ابن عيينة وجئت إلى هذا! فقال لي: اسكت إنك إن فاتك حديث بعلو وجدته بنزول وإن فاتك عقل هذا أخاف ألا تجده، ما رأيت أحدًا أفقه في كتاب الله من هذا الفتى، قلت: من هذا؟ قال: محمد بن إدريس (7) عيناك مثله، فأراني الشافعي قال: كنت مع أحمد بمكة فقال لي: تعال حتى أريك رجلاً لم تر عيناك مثله، فأراني الشافعي فقال: لقد كان يذب عن الأثار (3)، وبسنده عن عبد الله بن أحمد بن ابن حنبل ذكر الشافعي فقال لنا الشافعي: إذا صح عندكم الحديث عن النبي عند الله بن أحمد بن أخيب إليه أنه وبسنده عن أحمد بن أبي عثمان قال: سمعت أحمد بن أبي وبسنده عن أحمد بن أبي عثمان قال: سمعت أحمد بن منبل يقول: كان إذا سمع الخبر لم يكن عنده قال به وترك قوله (1).

-- رحلته الثانية إلى العراق: رحل الشافعي إلى العراق عام ١٩٥ه هـ فقد روى البيهقي بسنده عن أبي ثور قال: لما ورد الشافعي العراق جاءني حسين الكرابيسي وكان يختلف معي إلى أصحاب الرأي فقال: قد ورد رجل من أصحاب الحديث يتفقه قسم بنا نسخر منه، فقام وذهبنا حتى دخلنا عليه، فسأله الحسين عن مسألة فلم يزل الشافعي يقول: قال الله عز وجل وقال رسول الله بي حتى أظلم علينا البيت فتركنا بدعتنا واتبعناه، وهناك التقي به أحمد بن حنبل وكان قد التقى به قبل ذلك وأخذ عنه وأثنى عليه وقال: كانت أقضيتنا أصحاب الحديث في أيدي أصحاب أبي حنيفة ما تنزع حتى رأينا الشافعي، وكان أفقه الناس في كتاب الله وسنة رسوله الله ي ما كان يكفيه قليل الطلب في الحديث (٥) وعن الحسن بن محمد الزعفراني قال: كان أصحاب الحديث رقوداً حتى أيقظهم وعن الحسن بن محمد الزعفراني قال: كان أصحاب الحديث رقوداً حتى أيقظهم الشافعي بغداد وفي المسجد الجامع

<sup>(</sup>١) شبه الشافعي بالأعرابي لأنه كان يلبس لباسهم لإقامته بينهم أو لفصاحته وحفظه كلامهم. والله أعلم. (٢) ته الى التأسيس، ص ٥٦.

<sup>(</sup>٢) توالي التأسيس، ص ٥٦. (٤) المناقب للبيهقي (١/ ٤٧١).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (١/ ٤٧٦).

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه (١/ ٤٧٦)، منهج الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٤٣.

<sup>(</sup>٧)، (٨) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٣٧.

الغربي عشرون حلقة لأصحاب الرأي فلما كان في الجمعة الثانية لم يثبت منها إلا ثلاث حلقات أو أربع حلقات، ولم تكن إقامته في العراق مستمرة بل كان يتردد بينها وبين مكة، قال الحسن بن محمد الزعفراني: قدم علينا الشافعي سنة خمس وتسعين ومائة فأقام عندنا سنتين ثم خرج إلى مكة ثم قدم علينا سنة ثمان وتسعين ومائة فأقام عندنا أشهراً ثم خرج إلى مصر (۱).

١١-رحلته إلى مصر: كانت نفسه تتوق إلى مصر رغماً عنها، وكان لا يـدري حقيقـة هذه الرغبة ولكنه استسلم أخيراً لقضاء الله وخرج من العراق إلى مصر وفي ذلك يقول:

لقد أصبحت نفسي تتوق إلى مصر ومن دونها أرض المهامه والقفر في القامة والقفر في القامة والقفر أساق إلى القبر (٢)

وحين قدم الشافعي -رحمه الله- مصر ذهب إلى جامع عمرو بن العاص وتحدث به لأول مرة فأحبه الناس وتعلقوا به (٣). قال هارون بن سعيد الأيلي: ما رأيت مثل الشافعي قدم علينا مصر فقيل قدم رجل من قريش فجئناه وهو يصلي فما رأينا أحسن صلاة منه ولا أحسن وجها منه فلما تكلم ما رأينا أحسن كلاماً منه فافتتنا به (١٤)، وهناك برز للناس علم الشافعي وسعة اطلاعه واستفاد هو من رحلاته وعمد إلى كتبه التي كتبها من قبل يراجعها ويصحح ما أخطأ فيه ورجع عن كثير من أقواله وأظهر مذهبه الجديد وأعاد تأليف كتبه ولازمه كثير من العلماء الذين أثر فيهم علم الشافعي ومنهجه وحرصه على متابعة السنة (٥).

- \* في نصيحة الرجل الزهري خير عظيم ترتب عليه للشافعي والأمة، فتظهر أهمية النصح الصادق لخير الأمة، وأهمية الاستجابة لهذا النصح الكريم.
- \* في والدة الشافعي نموذج للأم الصالحة التي تستحق الاقتداء بها وتقديرها، فرغم فقرها وحاجتها فإننا نرى كيف تبذل وتضحي في سبيل تعليم ابنها وقد أقر الله عينها، فرأت ثمار تعبها في هذا الإمام العظيم.
- \* التلطف وحسن الخلق في النصح وحسن المدخل عندما قال الرجل الزهـري: يــا أبــا عبد الله يعز على ألا تكون في العلم والفقه هذه الفصاحة.

<sup>(</sup>١) توالي التأسيس، ص ٧٢، منهج الإمام الشافعي، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٢) ديوان الشافعي، ص ٤٧. (٣) مناقب البيهقي (١/ ٤٦٣).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (٢/ ٢٨٤). (٥) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٣٩٠.

17- وفاته: مكث الشافعي آخر عمره مشتغلاً بنشر العلم والتصنيف في مصر حتى أضر ذلك بجسده، فأصيب بالبواسير التي كانت تسبب له خروج الدم ولكن حبه للعلم جعله يؤثر طلبه ونشره والتصنيف فيه على نفسه، واستمر هكذا حتى وافته منية ألموت في آخر شهر رجب سنة ٢٠٤هـ رحمه الله رحمةً واسعة (١). وقال المزني: دخلت على الشافعي -رحمه الله- في مرضه الذي مات فيه فقلت له: كيف أصبحت يا أستاذ؟ فقال: أصبحت من الدنيا راحلاً، ولإخواني مفارقاً، ولكأس المنية شارباً، وعلى الله وارداً، ولسوء عملي ملاقياً ما أدري أروحي إلى الجنة فأهنيها، أم إلى النار فأعزيها؟ ثم رمى بطرفه إلى السماء واستعبر وأنشد:

وإن كنت باذا المن والجود مجرما جعلت الرجامي لعفوك سلما بعفوك ربسي كان عفوك أعظما تجسود وتعفو منه وتكرما فكيف وقد أغوى صفيك آدما ظلوم غشوم ما يزايل مأثما وعفوك يا ذا العفو أعلى وأجسما (٢)

إليك إله الخلق أرفع رغبتي ولما قسا قلبي وضاقت منذاهبي تعاظمني ذنبي فلما قرنته وما زلت ذا عفو عن الذنب لم تزل فلولاك لم يصمد لإبليس عابد فإن تعف عن متمرد وإن تنتقم مني فلست بايس فجرمي عظيم من قديم وحادث فجرمي عظيم من قديم وحادث

سار الإمام الشافعي على منهج أهل السنة في إثبات العقيدة، ومن أهم أصول الشافعي في هذا الجال:

الأصل الأول: الالتزام بالكتاب والسنة وتقديمهما على العقل: والأخذ بظاهر الكتاب والسنة أول أصل من أصول أهل السنة والجماعة وذلك لأنهما المصدران الوحيدان لتلقي العقيدة الإسلامية ولا يجوز للمسلم أن يستبدل بهما غيرهما فما أثبتاه وجب أن يثبته المسلم وما نفياه وجب على المسلم نفيه، ولا هدى ولا صلاح إلا بالتمسك بهما ". قال

<sup>(</sup>١) المناقب للبيهقى (٢/ ٢٩١)، منهج الإمام الشافعي، ص ٣٩.

<sup>(</sup>٢) ديوان الشافعي، ص ٧٨، آداب الشافعي ومناقبه، ص ٧٧.

<sup>(</sup>٣) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٨٠.

تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلاَ مُؤْمِنَة إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْجَيَرةُ مِن أَمْ وِهَا اللهِ الإيمان عمن أبى وتكبر عن الاحزاب: ٣٦]. وهذا شأن المؤمنين بالله ورسوله ولذلك نفى الله الإيمان عمن أبى وتكبر عن متابعة النبي على فقال سبحانه: ﴿فَلاَ وَرَبُّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمًا قَصَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ [النساء: ٢٥]. وأمر الله المؤمنين عند التنازع بأن يردوا ما تنازعوا فيه إليهما فإن فيهما حلاً لكل ما تنازع فيه الناس فقال تعالى: ﴿فَرُدُوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ ثُوْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيُومِ الآخِوِ ذَلِكَ حَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُولِلاً ﴾ [النساء: ٥٩] والشافعي الله وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ أَوْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيُومِ الآخِو ذَلِكَ حَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُولِلاً ﴾ [النساء: ٥٩] والشافعي الله وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ أَوْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيُومِ الآخِو ذَلِكَ حَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُولِلاً ﴾ [النساء: ٥٩] والشافعي الله وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ أَوْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيُومِ الآخِو ذَلِكَ حَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُولِلاً ﴾ [النساء: ٥٩] والشافعي الله والساف الصالح فهو يرى أن الكتاب والسنة هما مصدر التشريع وإليهما يرجع المفتي ولذلك تراه عند إثبات مفردات الكتاب والسنة ويحتج بما جاء بهما على المحالف، ولم نسمع أنه تعرض حرحه الله و إلى تأويلها وإلى ردها بشيء من حجج المحالف، ولم نسمع أنه تعرض حرحه الله إلى الكلام (١٠).

ويرى الإمام الشافعي -رحمه الله- أن السنة مثل القرآن في التشريع فما ثبت في السنة كالذي حرم في القرآن، والسبب السنة كالذي حرم في القرآن، والسبب في ذلك أنهما جميعاً من الله (٢)، وبين -رحمه الله- أن سنة النبي على هي الحكمة التي قرنها الله مع كتابه في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فيهِمْ رَسُولاً مِّنْ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فيهِمْ رَسُولاً مِّنْ الله عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فيهِمْ رَسُولاً مِّنْ الله عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي صَلال مُبِينِ ﴾ [آل عمران: ١٦٤].

ومنها ما أتى الكتاب على غاية البيان في فرضه، وافترض طاعة رسوله فبين رسول الله عن الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله

ومنها: ما بينه عن سنة نبيه بلا نص كتاب ولكل شيء منها بيان في كتاب الله. فكل من

<sup>(</sup>١) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٨١. (٢) المصدر نفسه، ص ٨٦.

قبل عن الله فرائضه في كتابه قبل عن رسول الله ﷺ سننه بفرض الله طاعة رسوله على خلقه وأن ينتهوا إلى حكمه، ومن قبل عن رسول الله فعن الله قبل، لما افترض الله من طاعته (۱) ثم ذكر الأدلة على حجية السنة، ومما لا شك فيه أن هذا الأصل قد درّس في المدارس النظامية والتي كان من نظم مناهجها كتب الإمام الشافعي.

متواتر.متواتر.

والمتواتر: ما رواه عدد كبير تحيل العادة تواطؤهم على الكذب عن مثلهم وأسندوه إلى شيء محسوس. والآحاد: هو ما فقد شروط المتواتر أو أحدها<sup>(٢)</sup>. وهو من حيث القبول والرد على أقسام، فمنه المقبول ومنه المردود على حسب حال رواته من حيث العدالة وعدمها وغير ذلك من شروط قبول الرواية، وقد ذكر الشافعي رحمه الله هذا التقسيم وسماه عامة وعلم خاصة. فقال: قال لي قائل: ما العلم وما يجب على الناس في العلم؟ فقلت له: العلم علمان: علم عامة لا يسع بالغاً غير مغلوب على عقله جهله، قال: مشل ماذا؟ قلت مثل الصلوات الخمس وأن لله على الناس صوم شهر رمضان وحج البيت إذا استطاعوه وزكاة في أموالهم وأنه حرم الزنا والقتل والسرقة والخمر وما كان في معنى هذا مما منه وهذا الصنف موجود نصاً في كتاب الله وموجود عاماً عند أهل الإسلام ينقله عوامهم عمن مضى من عوامهم يحكونه عن رسول الله عليه ولا يتنازعون في حكايته ولا وجوبه عليهم وهذا العلم العام الذي لا يمكن فيه الغلط من الخبر ولا التأويل ولا يجوز فيه التنازع. قال: فما الوجه الثاني؟ قلت له: ما ينوب العباد من فروع الفرائض وما يخص به من قال: فما ليس فيه نص كتاب ولا في أكثره نص سنة وإن كانت في شيء منه سنة فإنا كانت في شيء منه سنة فإنا هي من أخبار الخاصة لا أخبار العامة وما كان منه يحمّل التأويل ويستدرك قياساً (٣).

#### شروط صحة الحديث وقبوله عند الشافعي:

وضع الإمام الشافعي في كتابه «الرسالة» شروطاً في قبول الحديث هـي أصـل الشـروط التي وضعها علماء المصطلح وهي:

<sup>(</sup>١) الرسالة، ص ٣٢، ٣٣.

<sup>(</sup>٢) نخبة الفكر، ص ٤ - ٨، الإحكام للآمدي (٢/ ٣١). (٣) الرسالة، ص ٣٥٧ - ٣٥٩.

- أ- اتصال السند. ب عدالة الرواة. ج أن يكون الراوى ضابطا.
  - د سلامته من الشذوذ وهو مخالفة الراوى لمن هو أوثق منه.
    - هـ سلامته من العلة القادحة  $^{(1)}$ .

وهذه الشروط ذكرها الإمام الشافعي في كتابه «الرسالة» وإن لم يرتبها كما رتبها علماء الحديث بعده مما يدل على عظم فهمه لعلم الحديث ولذلك فقد ملأ كتبه بالأدلة على حجية السنة والرد على من أنكر حجيتها أو احتج ببعضها وأنكر حجية البعض الآخر(٢).

العمل بخبر الواحد: أجمع الصحابة رضي الله عنهم ومن بعدهم من التابعين وسلف الأمة على وجوب العمل بخبر الواحد سواء من قال: إنه يفيد العلم أو يفيد الظن، ولم يخالف في هذا إلا من لا اعتبار بخلافه كبعض المعتزلة والرافضة (٢٠). وقد نصر الإمام الشافعي رحمه الله مذهب السلف في العمل بخبر الواحد في جميع مسائل الدين ويدخل في ذلك أمور العقيدة، ولم يرد عنه أنه فرق بين أمور العقيدة وبقية المسائل بل روي عنه أنه قال في حديث الرؤية لما سأله سعيد بن أسد: ما تقول في حديث الرؤية؟ فقال لي: يا بن أسد أقضى علي الرؤية لما سأله سعيد بن أسد: ما تقول في حديث الرؤية؟ فإني أقول به وإن لم يبلغني (٤٠).

#### الأصل الثالث: تعظيمه لفهم الصحابة وإتباعه لهم ﷺ:

وقال في ذلك: ما كان الكتاب والسنة موجودين فالعذر عمن سمعهما مقطوع إلا باتباعهما فإذا لم يكن صرنا إلى أقاويل أصحاب رسول الله على أو واحد منهم ثم كان قول الأئمة أبي بكر أو عمر أو عثمان إذا صرنا فيه إلى التقليد أحب إلينا<sup>(ه)</sup>. إلى أن قال: والعلم طبقات شتى الأولى: الكتاب والسنة إذا ثبتت السنة. الثانية: الإجماع فيما ليس فيه كتاب ولا سنة.

الثالثة: أن يقول بعض أصحاب النبي ولا نعلم له مخالفاً منهم. الرابعة: اختلاف أصحاب النبي صلى الله وسلم في ذلك.

الخامسة: القياس على بعض الطبقات ولا يصار إلى شيء غير الكتاب والسنة وهما موجودان وإنما يؤخذ العلم من أعلى (٦). ومما يدل على اتباعه للصحابة رضي الله عنهم وتعظيمه لفهمهم ما ذكره البيهقي من كلام الشافعي – رحمه الله – في الرسالة القديمة برواية

<sup>(</sup>١)، (٢) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) إرشاد الفحول، ص ٤٩،٤٨. (٤) المناقب للبيهقي (١/ ٤٢١).

<sup>(</sup>٥) الأم (٧/ ٢٦٥)، منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٦) الأم (٧/ ٥٢٧).

الحسن بن محمد الزعفواني حيث يقول الشافعي: وقد أثنى الله تبارك وتعالى على أصحاب رسول الله على القرآن والتوراة والإنجيل وسبق لهم على السان رسول الله على من الفضل ما ليس لأحد بعدهم فرحهم الله وهنّاهم بما آتاهم من ذلك بيلوغ أعلى منازل الصديقين والشهداء والصالحين هم أدوا إلينا سنن رسول الله على والرشادا وعرفوا من سنته ما عرفنا فعلموا ما أراد رسول الله على عاماً وخاصاً وعزماً وإرشاداً وعرفوا من سنته ما عرفنا وجهلنا وهم فوقنا في كل علم واجتهاد وورع وعقل وأمر استدرك به علم واستنبط به وآراؤهم لنا أحمد وأولى بنا من آرائنا عندنا لأنفسنا(۱).

#### الأصل الرابع: مجانبة أهل الأهواء والبدع والكلام وذمهم:

حذر السلف – رحمهم الله – من مجالسة أهل البدع والأهواء وأوجبوا هجرهم وأخرجوهم من مجالسهم، وسار على هذا النهج الإمام الشاقعي، وقد روي أن سبب تركمه بغداد وهجرته إلى مصر ظهور المعتزلة ببدعهم وتسلطهم على الناس وقد كانت الدولة خاضعة لهم، ومن أقواله رحمه الله في هجر المبتدعة قوله: ما ناظرت أحداً علمت أنـه مقـيم على بدعة (٢٠). قال البيهقي: وهذا لأن المقيم على البدعة قلما يرجع بالمناظرة عن بدعته وإنما كان يناظر من يرجو رجوعه إلى الحق إذا بينه له وبالله التوفيق <sup>(٣)</sup>، وقد جعل الشافعي رحمه الله علامة الإيمان متابعة السنة وعلامة البدعة مخالفة السنة ولم ينظر إلى ما ســوى ذلــك مما يدلس به المبتدعة على الناس بما يظهرونه من شعوذة ويدجل ويسمونه كرامة (٢) فعن يونس بن عبد الأعلى قال: قلت لحمد بن إدريس الشافعي: قال صاحبنا الليث بن سعد: لو رأيت صاحب هوى يمشى على الماء ما قبلته. فقال الشافعي: أما إنه قصر، لو رأيته يمشى في الهواء ما قبلته (ه). وقد ذم الإمام الشافعي علم الكلام فقال فيه: لقد اطلعت من أهل الكلام على شيء والله ما توهمته قط ولأن يبتلي المرِّ بجميع ما نهى الله عنه ما خــلا الشــرك بــالله. خير من أن يبتليه الله بالكلام (١٠). وقال: حكمي في أهل الكلام أن يضربوا بالجريب والنصال ويجعلوا على الإبل ويطاف بهم في العشائر والقبائل ويتادي عليهم، هذا جزاء من ترك الإمام الشافعي وكتب عنها ولا شك أن المذارس النظامية اعتمدتها في مدارسها.

(٦) المصدر نفسه (١/ ٤٥٤).

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين(١/ ٨٠)، منهج الشافعي في إثبات العقيدة، ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) مناقب البيهقي (١/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (١/ ١٧٥)، منهج الشافعي في إثبات العقيدة، ص ١٣٨.

 <sup>(</sup>٤) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٧) شرح السنة، للبغوي (١١٨/١١).

## ثالثاً: عقيدته في الإيمان ومنهجه في إثباتها:

١- حقيقة الإيمان ودخول الأعمال في مسماه: اتفق أهل السنة والجماعة على أن الإيمان اعتقاد بالجنان ونطق باللسان وعمل بالأركان يزيد بالطاعات وينقص بالمعاصي كما استفاض ذلك في كتبهم (١)، ومن تتبع ما روى لنا عن الإمام الشافعي رحمه الله ومــا حكـــاه لنا الأئمة في كتبهم من أقواله نجد مذهبه مطابقاً لمذهب السلف - رحمهم الله - تمام المطابقة فهو يقول إن الإيمان قول وعمل ويزيد وينقص (٢)، قال الحافظ اللالكائي: قال الشافعي في كتاب الأم في باب النية في الصلاة: نحتج بأنه لا يجزئ صلاة إلا بنية لحديث عمر بن الخطاب ر عن النبي ﷺ: «إنما الأعمال بالنيات». ثم قال: وكان الإجماع من الصحابة والتابعين من الصحابة والتابعين من بعدهم ممن أدركناهم: أن الإيمان: قول وعمل ونية ولا يجزئ واحد من الثلاثة إلا بالآخر (٣). وروى أبو نعيم في كتابة «الحلية» بسنده عن الربيع بن سليمان قال: سأل رجل من أهل بلخ الشافعي عن الإيمان فقال للرجل: فما تقول أنت فيه؟ قال: أقول: إن الإيمان قول. قال ومن أين قلت؟ قال: من قول الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُـوا وَعَملُـوا الصَّـالحَاتِ ﴾ [البقرة: ٢٧٧]. فصارت الواو فصلاً بين الإيمان والعمل فالإيمان قول والأعمال شرائعه. فقال الشافعي: وعندك الواو فصل؟ قال: نعم، قال: فإذا كنت تعبد إلهين إلها في المشرق وإلها في المغرب لأن الله تعالى يقول: ﴿رَبُّ الْمَشْرِقَيْنِ وَرَبُّ الْمَغْرِبَيْنِ﴾ [الرحن: ١٧] فغضب الرجل وقال: سبحان الله أجعلتني وثنياً؟! فقال الشافعي: بل أنت جعلت نفسك كذلك قال: كيف؟ قال بزعمك أن الواو فصل، فقال الرجل: فإني أستغفر الله مما قلت بل لا أعبد إلا رباً واحداً ولا أقـول بعد اليوم إن الواو فصل بل أقول إن الإيمان قول وعمل ويزيد وينقص، قال الربيع: فأنفق على باب الشافعي مالاً عظيماً وجمع كتب الشافعي وخرج من مصر سُنياً (٤).

٧- زيادة الإيمان ونقصائه: قال الربيع: سمعت الشافعي يقول: الإيمان قول وعمل ويزيد وينقص، يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية، ثم تلا هذه الآية: ﴿وَيَوْدَادَ اللّذِينَ آمَنُوا إِيمَانًا﴾ [المدثر: ٣١] (٥) وممن نقل القول عن الإمام الشافعي -رحمه الله - بالزيادة والنقصان ابن أبي حاتم، والحافظ اللالكائي، والنووي، وابن تيمية والذهبي وابن القيم وابن حجر -رحمهم الله كلهم - نقل عن الإمام الشافعي القول بزيادة الإيمان ونقصانه، بل نقل بعضهم أن الشافعي حكى الإجماع على ذلك من السلف، كابن تيمية وابن رجب (٢).

<sup>(</sup>١) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ١٥٥. (٢) فتح الباري (١/٧١).

<sup>(</sup>٣) شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة (٥/ ٨٨٦).

<sup>(</sup>٤) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ١٦٤. (٥) الحلية (٩/ ١١٥).

<sup>(</sup>٦) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ١٧٣.

٣- حكم مرتكب الكبيرة: يرى الإمام الشافعي أن مرتكب الكبيرة لا يخرج من الإسلام بذنبه وأنه إن تساب الله عليه وإن أقسيم عليه، الحد فهو كفارة له، وإن مات مصراً على ذنبه فهو إلى الله إن شاء غفر له، وإن شاء عذبه، إلا أنه لا يخلد في النار (١) والله أعلم.

### رابعاً: توحيد الألوهية:

يرى الإمام الشافعي أن توحيد الألوهية هو إفراد الله بالعبادة وهو حقيقة التوحيد فمن أتى به فقد أدى حق الله تبارك وتعالى عليه لأنه متضمن للإقرار بربوبية الله على خلقه وللإيمان بأسمائه وصفاته، ويرى أن هذا النوع هو الذي قاتل النبي ويلي الناس من أجله ولو لا أنه حقيقة دين الإسلام لما قاتل النبي يلي وهم يقرون بربوبية الله سبحانه وتعالى على خلقه (٢) ولهذا لما جاء رجل إلى المزني وهو من كبار تلاميذ الإمام الشافعي وسأله عن شيء من الكلام قال له: إني أكره هذا بل أنهى عنه كما نهى عنه الإمام الشافعي، لقد سمعت الشافعي يقول: سئل مالك عن الكلام والتوحيد فقال: محال أن نظن بالنبي على أنه علم أمته الاستنجاء ولم يعلمهم التوحيد (٢). والتوحيد ما قاله النبي على المسرت أن أقاتسل على يقولوا: لا إله إلا الله (٤)، فما عصم به الدم والمال حقيقة التوحيد (٥).

1-الحكمة من خلق الجن والإنس: قال الشافعي: قال الله تبارك وتعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ اللّٰهِ تَبَارِكُ وَتَعَالَى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ اللّٰهِ الْجِنَّ وَالإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦] قال الشافعي: خلق الله الخلق لعبادته (١ وقال في موضع آخر: وأنزل الله عز وجل فيما يثبّته به إذا ضاق من أذاهم - المشركين - ﴿وَلَقَدْ نَعْلَمُ اللّٰكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ فَسَبّح بِحَمْدِ رَبّك وَكُن مِّنَ السَّاجِدِينَ ﴾ ففرض عليه إبلاغهم وعبادته. وأبان ذلك في غير آية من كتابه ولم يأمره بعزلتهم (٧)، وأنزل عليه: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴿ لاَ أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴾ [الكافرون: ٢،١]. فيتبين من كلام الشافعي أن الحكمة من خلق الجن والإنس وإرسال الرسل إفراد الله سبحانه بالعبادة (٨) وقال في تفسير قول ه تعالى: ﴿ أَيْحُسَبُ الإِنْسَانُ أَن يُتْرَكَ سُدًى ﴾ [القيامة: ٣٦] قال: لم يختلف أهل العلم بالقرآن فيما علمت أن السدى الذي لا يؤمر ولا ينهى (٩).

<sup>(</sup>١) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٤) مسلم ۲۱، ۲۲.

<sup>(</sup>٦) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٢٤٣.

<sup>(</sup>٨) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٢٤٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ٢٤٢.

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء (١٠/٢٦).

<sup>(</sup>٧) الأم (٤/ ١٥٩ ،١٦١).

<sup>(</sup>٩) الرسالة، ص ٢٥.

٢- تسوية القبر: قال الإمام الشافعي: وأحب ألا يزاد في القبر من غيره، وليس بأن يكون فيه تراب من غيره بأس إذا زيد فيه تراب من غيره ارتفع جداً وإنما أحب أن يشخص على وجه الأرض شبراً أو نحوه (١)، وهذا الذي ذكره الإمام الشافعي رحمه الله هـ و السـنة وقد دلت النصوص على تحريم رفع القبر، منها حديث أبي الهياج الأســـدي قـــال: قـــال لـــي علي بن أبي طالب: ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله ﷺ ألا تدع تمشالاً إلا طمسته ولا قبراً إلا سويته<sup>(٢)</sup>.

٣- البناء على القبور وتجصيصها: قال الشافعي: وأحب ألا يبني ولا يجصص، فإن ذلك يشبه الزينة والخيلاء وليس ألموت موضع واحد منها ولم أر قبور المهـاجرين والأنصـار مجصصة.. وقد رأيت من الولاة من يهدم بمكة ما يبنى فيها فلم أر الفقهاء يعيبون ذلك. قال: وأكره وطء القبر والجلوس والاتكاء عليه (٢)، ثم ساق بسنده عن أبي هريـرة ﷺ قــال: لأن أجلس على جمرة فتحرق ردائي ثم قميصي ثم إزاري ثم تفضي إلى جلدي أحب إلي من أن أجلس على قبر امرئ مسلم» (٤).

٤- بناء المساجد على القبور: قال الإمام الشافعي: وأكره أن يُبنى على القبر مسجد وأن يسوى أو يصلى عليه وهو غير مسوى أو يصلى إليه وإن صلى إليه أجزأه وقد أســاء<sup>(ه)</sup> أخبرنا مالك أن رسول الله ﷺ قـال: «قاتل الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد، لا يبقى دينان في جزيرة العرب» <sup>(٦)</sup>. هذا رأي الإمام الشافعي في مسألة بناء المساجد على القبــور فهو يكره ذلك والكراهة هنا – والله أعلم – للتحريم وهو ما دلت عليه النصوص الصريحة التي لعنت من فعل ذلك وقد علل سبب ذلك بثبوت النهي عن ذلك وإلى الخوف من تعظيم القبور مما قد يقع بسبب المعظم إلى الغلو المؤدي إلى الشرك، ثم تكلم عن حكم الصلاة على القبور فكرهها وعلل ذلك بنجاسة المقابر (٧).

٥- زيارة القبور: قال الشافعي: ولا بأس بزيارة القبور. وساق بسنده عن أبي سعيد الخدري أن رسول الله ﷺ قال: «تهيتكم عن زيارة القبور فزوروها ولا تقولوا هجراً»(^). قال: ولكن لا يقال عندها هجر من القول وذلك بالدعاء بالويل والثبور والنياحة، فأمـا إذا زرت

(٣) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٢٥٨. (٥) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٢٦١.

<sup>(</sup>۱) شرح النووي على مسلم (۲/۲۳۲).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (٢/ ٣٣٥). (٤) صحيح مسلم (١/ ٦٦٧).

<sup>(</sup>٦) موطأ مالك (٢/ ٨٩٢) مرسلاً.

<sup>(</sup>۸) مسلم (۲/ ۲۷۲).

<sup>(</sup>٧) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٢٦١.

تستغفر للميت ويرق قلبك وتذكر أمور الآخرة فهذا مما لا أكرهه (١).

٦-رأى الإمام الشافعي في الحلف بغير الله: يمكن تلخيص رأي الإمام الشافعي في الحلف عا يأتى:

- كراهية الحلف مطلقاً وقد دل على ذلك الكتاب والسنة.
- أن من حلف بالله أو باسم من أسمائه فحنث فعليه الكفارة.
  - أن الحلف بغير الله مكروه.
- أن من حلف بغير الله فحنث فلا كفارة عليه لأنها ليست يميناً.
- جواز الحلف بالله واستحبابه إذا كان في طاعة كالجهاد ونحوه. سواء فهمت الكراهـة
   على التنزيه أو على التحريم، فقد كره الإمام الشافعي الحلف بغير الله. (٢)

### خامساً: طريقة الشافعي في الاستدلال على وجود الله:

روى أبو نعيم بسنده مناظرة حدثت بينه وبين بشر المريسي بحضرة هارون الرشيد. قال بشر: أخبرني ما الدليل على أن الله تعالى واحد؟ فقال الشافعي: يا بشر ما تدري من لسان الخواص فأكلمك على لسانهم (٣)، إلا أنه لا بد لي أن أجيبك على مقدارك من حيث أنت الدليل عليه به ومنه وإليه واختلاف الأصوات من المصوت إذا كان المحرك واحداً واختلاف الصور دليل على أنه واحد (٤) وعدم الضد في الكل على الدوام دليل على أنه واحد (٥)، وأربع نيران مختلفات في جسد واحد متفقات الدوام على تركيبه في استقامة الشكل دليل

<sup>(</sup>١) الأم (١/ ٨٧٢).

<sup>(</sup>٢) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٢٧٢، ٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) الخواص عند الإمام الشافعي هم علماء السنة أهل الحديث والأثر وليس علماء الكلام، فإن بشراً المريسي من أهل الكلام ويعرف لسانهم ولكن الذي لا يعلمه بشر هو طريقة السلف في الاستدلال لذلك ذكر له دليل الآيات المشهور.

<sup>(</sup>٤) يعني أن آلات الصوت والكلام في الإنسان من لسان وأسنان وشفتين وحلق وحنجرة وحبال صوتية وقوة دافعة للهواء واحدة في كل بني آدم ومع ظلك تجد بين الأفراد اختلافاً كبيراً بل نجد الاختلاف في ذلك بين الوالد وأبنائه فمن الذي فرق بين الأصوات بهذا الشكل الدقيق الذي لا نجد اثنين مهما كانت قرابتهما متفقين في صوتهما ! فهذا يدل على وجود الله ووحدانيته في الربوبية.

<sup>(</sup>٥) قوله وعدم الضد في الكل على الدوام معناه أن الإنسان مع ما فيه من تغير وتبدّل من حال إلى حال فهو قـد كان نطفة ثم علقة ثم تطور إلى أن خرج وصار طفلاً ثم شاباً ثم كهلاً ثم شيخاً ومع ما يعتريه في حياته من مرض وصحة وسمن وهزال ومع ذلك فالإنسان هو هو لم يتغير صوته ولم تتغير صورته.

على أن الله تعالى واحد(١١)، وأربع طبائع مختلفات في الخافقين أضداد غير أشكال مؤتلفـات على صلاح الأحوال دليل على أن الله واحد (٢). قال تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْق السَّمَاوَات وَالأَرْض وَاخْتلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَلْزَلَ اللَّهُ منَ السَّمَاء من مَّاء فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِن كُلُّ دَابَّة وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ الْسَّـــمَاءً وَالْأَرْضِ لَأَيَاتٍ لِلْقَوْمِ يَعْقِلُونَ﴾ [البقرة: ١٦٤]. ورُوي عن الشافعي أنه قال: استقبلني سبعة عشــر زنديقاً في طريق غزة فقالوا: ما الدليل على الصانع؟ فقلت لهم: إن ذكرت دليلاً شافياً هل تؤمنون؟ قالوا: نعم، قلت ورق الفرصاد (٣٠ طعمها ولونها وريحها سواء فيأكلها دود القـز فيخرج من جوفها الإبريسم ويأكلها النحل فيخرج من جوفها العسل، وتأكلها الشاة فيخرج من جوفها البعر فالطبع واحد وإن كان موجباً عندك فيجب أن يوجب شيئاً واحداً لأن الحقيقية الواحدة لا توجب إلا شيئاً واحداً ولا توجب متضادات متنافرة، ومن جوز هذا كان عن المنقول خارجاً وفي التيه والجاً، فانظر كيف تغيرت الحالات عليها فعرفت أنه فعـل صانع عالم قادر يحول عليها الأحوال ويغير التيارات، قال: فبهتوا ثم قالوا: لقد أتيت بالعجب فآمنوا وحسن إيمانهم. وقال الشافعي لقد أتيت قلعة حصينة ملساء ولا فرجة فيها ظاهرها كالفضة وباطنها كالذهب وجدرانها حصينة محكمة ثم رأيت الجدار ينشق فيخرج من القلعة حيوان سميع بصير مصوت، فعلمت ضرورة أن الطبيعة لا تقدر على ذلك وأنــه فعل صانع حكيم، فالقلعة هي البيضة والحيوان هو الدجاجة (٤). وكان -رحمه الله- كثيراً ما يتمثل بهذه الأبيات:

فياعجباً كيف يعصى الإله أم كيف يجحده الجاحد ولله في كسل تحريك قصص وتسكينة أبداً شاهد وفي كسل شيء له آية تدل على أنه واحد (٥)

<sup>(</sup>١) وتفسيره أن في البدن نيرانا أربعًا إحداها: نار الشهوة وثانيتها حرارة الغضب، وثالثتها الحرارة القائمة بأعضاء الغذاء ورابعتها الحرارة الغريزية المتولدة في قلبه وهي الحرارة المؤثرة التي يتم بها أمر الحياة، فهذه الأنواع الأربعة من الحرارة نيران مختلفة بالماهية ثم إنها اجتمعت في بدن الإنسان تبقى كل واحدة منها على صفتها المخصوصة وطبيعتها المخصوصة وهي كامنة في بدن الإنسان لا تظهر إلا عند الحاجة إليها شم إنها معا اختلافها وتبيانها متوافقة على تحصيل مصلحة الإنسان وموجبة لاستقامة سلامة ذلك الجسد.

 <sup>(</sup>۲) وتفسيره أن أبدان الحيوانات على قول الأطباء متولدة من الأرض والماء والهواء والنار ثم إنها أضداد متغايرة متنافرة متعاندة بطبائعها فاجتماعها في البدن الواحد لا بد أن يكون بقدرة قادر وتدبير مدبر قدير.

<sup>(</sup>٣) الفرصاد: التوت. انظر: لسان العرب (٣/ ٣٣٣).

<sup>(</sup>٤)، (٥) مفيد العلوم للقزويني، ص ٢٥، ٢٦.

#### سادساً: توحيد الأسماء والصفات:

قال الشافعي في أول خطبة الرسالة: الحمد لله الذي هو كما وصف به نفسه وفوق ما يصفه به خلقه (١)، فينَ رحمه الله – أن الله موصوف بما وصف به نفسه في كتابه وعلى لسان رسوله ﷺ (٢)، ومن هذا النص وغيره نعرف مذهب الشافعي فقد ذكر أبو يعلى بسنده عن يونس بن عبد الأعلى المصري قال: سمعت أبا عبد الله محمد بن إدريس الشافعي يقول وقد سئل عن صفات الله وما ينبغي أن يؤمن به فقال: لله تبارك وتعالى أسماء وصفات جاء بهـا كتابه وأخبر بها نبيه عليه أمته لا يسع أحداً قامت عليه الحجة ردها لأن القرآن نزل بها وصح عن رسول الله عليه القول بها فيما رَوى عنه العدل، فإن خالف ذلك بعد ثبوت الحجة عليه فهو بالله كافر، فأما قبل ثبوت الحجة عليه من جهة الخبرة فمعذور بالجهل لأن علم ذلك لا يدرك بالعقل ولا بالرؤية والفكر.. فإن هذه المعانى التي وصف الله بهـا نفسـه ووصـفه بهـا رسوله ﷺ مما لا تدرك حقيقته بالفكر والرؤية فلا يكفر بالجهل بها أحد إلا بعد انتهاء الخبر إليه بها، فإن كان الوارد بذلك خبراً يقوم في الفهم مقام المشاهدة في السماع وجبت الدينونة على سامعه بحقيقته والشهادة عليه كما عاين وسمع من رسول الله ﷺ، ولكن يثبت هـذه الصفات وينفي التشبيه كما نفى ذلك عن نفسه تعالى ذكره فقال: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلُه شَكِيٌّ وَهُلُو السَّميعُ الْبَصيرُ﴾ [الشورى: ١١]. وقال ابن كثير وقد روي عن الربيع وغير واحــد مــن رءوس أصحابه ما يدل على أنه كان يمر بآيات الصفات وأحاديثها كما جاءت من غير تكييف ولا تشبيه ولا تعطيل ولا تحريف على طريقة السلف (٣)، ومما سبق يتضح لنا مـذهب الشـافعي رحمه الله في الباب ويتخلص في القواعد الآتية:

الأولى: يثبت لله جميع الأسماء والصفات التي نطق بها القرآن أو دلت عليها السنة الصحيحة إثباتاً بلا تشبيه وتنزيها بلا تعطيل على حد قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾.

الثانية: ينزه الله سبحانه وتعالى عن مشابهة خلقه مع إثبات حقيقة هذه الصفات.

الثالثة: التوقف عن الخوض فيما لا مجال للعقل فيه من اليأس وقطع الطمع عن إدراك كيفية هذه الصفات كما روى ابن أبي حاتم بسنده عن أبي إسحاق بن محمد قال: سمعت الشافعي يقول: إن للعقل حداً ينتهي إليه كما أن للبصر حداً ينتهي إليه (٤).

<sup>(</sup>۱) المناقب للبيهقي (۲/ ۱۰۹). (۲) الرسالة، ص ۷، ۸.

<sup>(</sup>٣) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٣٣٥.

<sup>(</sup>٤) آداب الشافعي ومناقبه، ص ٢٧١.

إن الإمام الشافعي يؤمن بجميع ما وصف الله سبحانه وتعلل به نفسه أو وصفه به رسوله على مذهب السلف وأنه كان يمر بآيات الصفات كما جاءت من غير تكييف ولا تشبيه ولا تعطيل ولا تحريف (۱). قال الربيع بن سليمان: سألت الشافعي رحمه الله عن صفات الله تعالى فقال: حرام على العقول أن تمثل الله تعالى وعلى الأوهام أن تحده وعلى الظنون أن تقطع وعلى النفوس أن تفكر وعلى الضمائر أن تعمق وعلى الخواطر أن تحيط وعلى العقول أن تعقل إلا ما وصف به نفسه أو على لسان نبيه عليه الصلاة والسلام (۱) قال رحمه الله: آمنت بالله ويما جاء عن الله على مراد الله وآمنت برسول الله ويما جاء عن الله على مراد رسول الله على عرب اله على مراد رسول الله على مراد رسول الله على اله عرب الله على مراد رسول الله على اله عرب الله عرب اله عر

## سابعاً: عقيدته في الصحابة:

قال الشافعي رحمه الله: وقد أثنى الله تبارك وتعالى على أصحاب رسول الله ﷺ في القرآن والتوراة والإنجيل - يشير إلى قوله تعالى: ﴿مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِــدَّاءُ عَلَــى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّنَ اللهِ وَرِضْوَانًا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنْ أَتَــــرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثْلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثْلُهُمْ فِي الإِلْجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتُوى عَلَىَ سُوقِهِ يُغْجِبُ الزُّرَّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللَّهُ أَلَّذَينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْــرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح: ٢٩] وسبق لهم على لسان رسول الله ﷺ من الفضل ما ليس لأحـد بعـدهم، فرحمهم الله وهنَّاهم بما آتاهم من ذلك أعلى منازل الصديقين والشهداء والصالحين، هم أدوا إلينا سنن رسول الله ﷺ وشاهدوه والوحي ينزل عليه فعملوا ما أراد رســول الله ﷺ عامــاً وخاصاً وعزماً وإرشاداً، وعرفوا من سنته ما عرفنا وجهلنا، وهم فوقنا في كل علم واجتهاد وورع وعقل وأمر استدرك به علم واستنبط به، وآراؤهم لنا أحمد وأولى بنا من آرائنا عندنا لأنفسنا، ومن أدركنا ممن نرضى أو حكي لنا عنه ببلدنا، وما صاروا فيما لم يعلموا لرسول الله ﷺ فيه سنة إلى قولهم أن اجتمعوا وقول بعضهم أن تفرقوا فهكذا نقـول ولم تخـرج مـن أقاويلهم وإن قال واحد منهم ولا يخالفه أحد غيره أخذنا بقوله (١٤)، وفي هذا الـنص تعظـيم عظيم للصحابة ومعرفته لحقهم ولعلو منزلتهم في الإسلام وهو ما يعتقده كـل أهـل السـنة والجماعة(٥). وقال رحمه الله: ما أرى أن النـاس ابتلـوا بشـتم أصـحاب رسـول الله ﷺ إلا ليزيدهم الله -أي الصحابة- بذلك ثوابا عند انقطاع عملهم، وفي رواية الربيع بمعناه وقال:

<sup>(</sup>١) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٣٨٧.

<sup>(</sup>٢)، (٣) مجموع الفتاوي نقلاً عن منهج الإمام الشافعي، ص ٣٨٨.

<sup>(</sup>٤) مناقب الشافعي (١/ ٤٤ ١٤ ٤٤ ٤٤).

<sup>(</sup>٥) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٤٤٦.

إلا ليجزي الله عز وجل لهم الحسنات وهم أموات (١)، ولا شك أن هذا حاصل لهم بإذن الله لأن الله توعد من اغتاب المسلمين أو سبهم بالأخذ من حسناته إلى من سبهم كما في حديث المفلس وفيه: إن رسول الله عَلَيْ سأل أصحابه عن الفلس فقالوا: المفلس فينا من لا دينار له ولا درهم فقال ﷺ: «المفلس من يأتي يوم القيامة بصلاة وصيام، كأمثال الجبال ويأتي وقد شتم هذا وضرب هذا وأخذ مال هذا هذا هن حسناته وهذا من حسناته ثم يلقي في الليو» (١)، فإذا كان هذا ثابتاً لعامة المسلمين فثبوته لمصفوتهم وخيرهم وأفضلهم من باب أولى (١).

1- فضل الخلفاء الراشدين ودرجتهم بين الصحابة: قال رحمه الله في فضل الخلفاء الراشدين ودرجتهم بين الصحابة: أفضل الناس بعد رسول الله والله والمراثم عمر ثم عثمان ثم علي رضوان الله عليهم (3)، وقال: التفضيل يبدأ بأبي بكر وعمر، وعثمان وعلي (٥)، وقال الربيع بن سليمان: سمعت الشافعي يقول في التفضيل: أبو بكر وعمر وعثمان وعلي (٦).

٧- سكوته عما شجربين الصحابة: ومن اعتقاده -رحمه الله- في أصحاب رسول الله سكوته عن كل ما شجر بينهم رضي الله عنهم، وروى رحمه الله بسنده أن عمر بن عبد العزيز سئل عن قتلى صفين فقال: تلك دماء طهر الله منها يدي فلا أحب أن أخضب لساني بها. قال الشافعي رحمه الله معلقاً على هذا القول: هذا حسن جميل لأن سكوت الإنسان عما لا يعنيه هو الصواب (٧)، وكان رحمه الله يقول للربيع: اقبل مني ثلاثة أشياء: لا تخف في أصحاب النبي فإن خصمك النبي في يوم القيامة، ولا تشتغل بالكلام فإني اطلعت من أهل الكلام على أمر عظيم، ولا تشتغل بالنجوم فإنه يجر إلى التعطيل (٨).

٣- موقفه من اصحاب الفرق البدعية والشيعة الرافضة: قال البويطي: سألت الشافعي: أصلى خلف الرافضي؟ قال: لا تصل خلف الرافضي ولا القدري ولا المرجئ. قلت: صفهم لنا. قال: من قال الإيمان قول فهو مرجئ، ومن قال: إن أبا بكر وعمر ليسا بإمامين رافضي، ومن جعل المشيئة إلى نفسه فهو قدري (٩)، وقال أبو حاتم: سمعت يونس

<sup>(</sup>١) مناقب البيهقي (١/ ٤٤١)، منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٤٤٦.

<sup>(</sup>٢) مسلم، كتاب البر (٤/ ١٩٩٧).

<sup>(</sup>٣) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٤٤٧.

<sup>(</sup>٤) مناقب البيهلي (١/ ٣٣٣). (٥) (٦) المصدر نفسه (١/ ٤٣٢).

<sup>(</sup>٧) مناقب ابن إبي حاتم، ص ٢١٤، منهج الإمام الشافعي، ص ٤٥٣.

<sup>(</sup>٨) توالي التأسيس، ص ٧٣.

<sup>(</sup>٩) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٤٨٠.

ابن عبد الأعلى يقول: سمعت الشافعي يقول: أجيز شهادة أهل الأهواء كلهم إلا الرافضة فإنهم يشهد بعضهم لبعض (1)، وكان الشافعي إذا ذكر الرافضة عابهم أشد العيب فيقول: شر عصابة (۲)، وقال: لم أر أحداً أشهد بالزور من الرافضة. وقال في الرافضي: يحضر الوقعة ولا يعطى من الفيء شيئاً لأن الله تعالى ذكر آية الفيء ثم قال: ﴿وَالَّذِينَ جَاءُوا مِن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونًا بِالإِيمَانِ الله المند: ١٠٩]، فمن لم يقل بها لم يستحق. قال القرطبي: هذه الآية دليل على وجوب محبة الصحابة لأنه جعل لمن بعدهم حظاً من الفيء ما أقاموا على محبتهم وموالاتهم والاستغفار لهم، وأن من سبهم أو واحداً منهم أو اعتقد فيهم شراً أنه لا حق له في الفيء، روي ذلك عن مالك وغيره قال مالك: من كان يبغض أحداً من أصحاب محمد على أو كان في قلبه عليهم غل فليس له حق في فيء المسلمين، يغض أحداً من أصحاب محمد على أو كان في قلبه عليهم غل فليس له حق في فيء المسلمين، عوا أَذِينَ جَاءُوا مِن بَعْدِهِمْ (٢). ولعل الإمام الشافعي -رحمه الله- أخذ هذا القول عن الإمام مالك فهو شيخه كما هو معلوم (٤).

3- الشافعي واتهامه بمذهب الشيعة الرافضة: ومع هذا الوضوح في عقيدة الإمام الشافعي وبعده عن مذهب الشيعة الرافضة وتبديعه لهم ورده لشهادتهم ومنعه من الصلاة خلفهم نجد من يتهم الإمام بالتشيع، وهذا من أعجب العجب؛ فمن صدرت منه كل هذه الأقوال في حق الشيعة كيف يتهم بالتشيع؟! وقد مر بنا موقفه من الصحابة عموماً وموقفه من الخلفاء الراشدين وموافقته لأهل السنة في ترتيب الخلفاء فكيف ينسب إلى التشيع؟! (٥). قال البيهقي: ومما حكي عن أبي داود السجستاني أن أحمد بن حنبل أخبر أن يحيى بن معين ينسب الشافعي إلى التشيع فقال أحمد: تقول هذا لإمام المسلمين!! قال يحيى: إني نظرت في ينسب الشافعي إلى التشيع فقال أحمد: تقول هذا لإمام المسلمين!! قال يحيى: إني نظرت في كتابه في قتال أهل البغي، فإذا قد احتج من أوله إلى آخره بعلي هم، فقال أحمد: عجباً لك، فمن كان يحتج الشافعي في قتال أهل البغي وأول من ابتلى من هذه الأمة بقتال أهل البغي علي بن أبي طالب؟! وهو الذي سن قتالهم وأحكامهم، وليس عن النبي علي ولا عن الخلفاء غيره فيه سنة فبمن كان يستن؟! فخجل يحيى من ذلك (٢)، وروى البيهقي بسنده عن أبي عبد الله أحمد بن حنبل وسئل عن محمد بن إدريس الشافعي قال أحمد: لقد من الله علينا به، عبد الله أحمد بن حنبل وسئل عن محمد بن إدريس الشافعي قال أحمد: لقد من الله علينا به، لقد كنا تعلمنا كلام القوم وكتبنا كتبهم حتى قدم علينا الشافعي، فلما سمعنا كلامه علمنا أنه أعلم من غيره وقد جالسناه الأيام والليالي، فما رأينا معه إلا كل خيرًا ورحمة الله عليه -

<sup>(</sup>١) آداب الشافعي ومناقبه، ص ١٨٩. (٢) مناقب البيهقي (١/ ٦٦٤).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي (١٨/ ٣٢).

<sup>(</sup>٤)، (٥) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٤٨٧.

<sup>(</sup>٦) مناقب البيهقي (١/ ٥٥١ – ٥٤١).

فقال له رجل: يا أبا عبد الله فإن يحيى بن معين وأبا عبيد لا يرضيانه -يعني في نسبتهما إياه إلى التشيع- فقال أحمد لمن حوله: اعلموا -رحمكم الله تعالى- أن الرجل من أهل العلم إذا منحه الله شيئاً من العلم وحرمه قرناؤه وأشكاله حسدوه فرموه بما ليس فيه. وبئست الخصلة في أهل العلم (۱). وقال ابن كثير بعد ذكر بعض النصوص من عقيدة الإمام الشافعي في الخلفاء: وفيها موافقته لأهل السنة في ذلك فهذه أسانيد صحيحة، ونصوص صريحة عن الإمام أبي عبد الله الشافعي في مذهب أهل السنة والجماعة سلفاً وخلفاً (۱). فتبين لهذا قول أحمد بن عبد الله العجلي في الشافعي أنه شيعي وهذا القول من العجلي مجازفة بلا علم وإنما غرة في ذلك ما قدمناه من أن أهل البمن لما رموه في جملة أولئك القرشيين وحمل معهم إلى الرشيد وكان فيهم تشيع اعتقد من لا يعلم أن الشافعي إذ ذاك على مذهبهم وإلا فالإمام الشافعي أعظم محلاً وأجل قدراً من أن يرى رأي الشيعة الرافضة وهو ذو الفهم التام والذكاء الزائد والحفظ الخارق والفكر الصحيح والعقل الرجيح، ثم ذكر الأدلة على متابعته لذهب السلف من الصحابة... ثم ذكر الأبيات الموهمة لتشيعه وهي:

يا راكبا قف بالمحصب من منى واهتف بقاعد خيفها والناهض سحراً إذا فاض الحجيج إلى منى فيضا كملتطم الفرات الفائض إن كان رفضاً حب آل محمد فليشهد الثقلان أنى رافضي (٣)

ثم قال: قلت: ليس برفض حب آل محمد، وكل أهل السنة يحبون آل محمد ولي ويجب عليهم ذلك كما يجب عليهم حب أصحاب رسول الله ولي أجمعين، ومع حب الآل يقدم أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي كل نص عليه الشافعي وأئمة الإسلام (ئ). وكما رد ابن كثير هذه التهمة فقد ردها الذهبي حيث يقول: من زعم أن الشافعي يتشيع فهو مفتر لا يدري ما يقول. وقال: لو كان شيعياً -وحاشاه من ذلك- لما قال: الخلفاء الراشدون خمسة بدأ بالصديق وختم بعمر بن عبد العزيز (٥)، والصحيح أن خامس الخلفاء الراشدين الحسن بن علي ، وقد بينت ذلك في كتابي عن الحسن بن علي في ونقلت أقوال أهل العلم في ذلك. ومما يشهد للشافعي على سلامته من عقيدة الشيعة غير ما سبق رده على زعم الشيعة أن النبي مولاه فعلي مولاه الله العلم في أن النبي معلى نص على إمامة على في قوله: «من كنت مولاه فعلي مولاه» (١)، فقال: يعني

<sup>(</sup>١) مناقب البيهقي (٢/ ٢٥٩).

<sup>(</sup>٢) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٤٩٢. (٣) طبقات السبكي (٢٩٩/١).

<sup>(</sup>٤) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٤٩٣. (٥) السير (١٠/٥٨، ٥٩).

<sup>(</sup>٦) مسند أحمد (١/ ٨٤)، إسناده صحيح، صحيح الجامع رقم ٦٣٩٩.

بذلك ولاء الإسلام، وذلك قول الله تعـالى: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَ مَوْلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَأَنَّ الْكَـــافِرينَ لاَ مَوْلَى لَهُمْ﴾ [محمد: ١١]. وبهذا يتبين لنا براءة الإمام الشافعي مما اتهم به من التشيع وبعده عن ذلك، وموافقته لمذهب أهل السنة والجماعة (١). قال الإمام سحنون: لم يكن في الشافعي بدعة، فصدق –والله- فرحم الله الشافعي وأيـن مثـل الشـافعي –والله- في صـدقه وشـرفه ونبله وسعة علمه وفرط ذكائه ونصره للحق وكثرة مناقبه رحمه الله تعالى (٢). إن تراث الإمام الشافعي في العقائد تلقته الأمة بالقبول لموافقته منهج أهل السنة والجماعة، واستفادت منه المدارس النظامية في عهد السلاجقة وأسهم في البعث الحضاري للأمة، وكان من اللبنات التي أسست البناء الشامخ لأهل السنة والذي أسهم في صد المد الباطني الرافضي الذي كانت تدعمه الدولة الفاطمية، وكان فكر الإمام الشافعي وتراثه الفقهي من الأسس المهمة التي بنى عليها مشروع النهوض والتصدي للصليبيين في عهد الزنكيين والأيـوبيين والمماليـك. ومـن الدروس المهمة التي نستخرجها أهمية التراث الفكري والعقائدي للعلماء في بناء النهوض الحضاري، فلربما يسهم تراث بعض المصلحين في نهضة الأمة بعد وفاته بقرون، كالذي نراه في دراستنا الحالية لسيرة الإمام الشافعي، ولذلك اعتبره بعض الباحثين من الجددين لكون كتبه وآثاره ذائعة مشهورة، وأحدث نقلة نوعية في حياة الناس، فلعل أحـداً مـن الجـددين لم يبلغ الإمام الشافعي في ذلك، فقد ذاع صيته، وطارت شهرته في الآفاق، وتناقل العلماء وطلبة العلم كتبه، ورحل إليه أهل الحديث والفقه من شتى أطراف العالم الإسلامي ليأخذو عنه العلم، وظلت كتبه وآثاره محجة للأجيال التي جاءت من بعده وإلى يوم الناس هذا (٣).

#### ثامناً: عناصر المنهج في فقه الإمام الشافعي:

يسير البحث عند الإمام الشافعي -رحمه الله- في الموضوعات والمسائل الفقهية بطريقـة منتظمة وفق الخطوات التالية:

- ١ استقراء آيات الكتاب الحكيم.
- ٢- استقراء السنة المطهرة، والآثار عن الصحابة رضوان الله عليهم.
  - ٣- الاعتماد على اللغة العربية في فهم النصوص.
    - ٤- تطبيق القواعد الأصولية.
    - ٥- الاستدلال بالمعقول ومظاهره.
  - ٦- ضبط المسائل والأحكام المستنبطة بالقواعد والضوابط الفقهية.

<sup>(</sup>١) منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، ص ٤٩٤. (٢) سير أعلام النبلاء (١٠/ ٩٣ – ٩٥) بتصرف.

<sup>(</sup>٣) التجديد في الفكر الإسلامي، ص ٩٥.

٧- التوضيح بالفروق الفقهية. فهذه أهم عناصر المنهج في فقه الإمام الشافعي (١)، وقد تحدث عنها وشرحها بالتفصيل الدكتور عبد الوهاب إبراهيم أبو سليمان في كتابه «منهجية الإمام محمد بن إدريس الشافعي في الفقه وأصوله - تأصيل وتحليل».

### تاسعاً: هل الإمام الشافعي من المجددين؟

توافرت في الإمام الشافعي مآثر وصفات رفعته إلى مصاف المجددين، ولعل من أبرزها: ١- دفاعه عن عقيدة النبي ﷺ واصحابه وحربه للمنحرفين عنها.

٢- تدوينه علم أصول الفقه: ويعد الشافعي أول من صنّف في أصول الفقه، وأرسى
 قواعده بلا اختلاف ولا ارتياب، وذلك في كتابه «الرسالة».

٣- نصرته للسنة: وقد برزت نصرته للسنة في عدة ميادين:

1- وضعه لقواعد أصول الحديث: يقول أحمد شاكر: وليس كتاب الرسالة أول كتاب الفي علم أصول الفقه، بل هو أول كتاب في علم أصول الحديث، لأن ما عرض له الشافعي في كتاب الرسالة من بيان لحجية خبر الواحد، وشروط صحة الحديث، وعدالة الرواة، وردّ الخبر المرسل والمنقطع إلى غير ذلك، هو أدق وأغلى ما كتب العلماء في أصول الحديث، بل إن المتفقه في علوم الحديث يعرف أن ما كتب بعده، إنما هو فروع منه وعالة عليه، وأنه جمع ذلك وصنفه على غير مثال سبق (٢).

ب- تعظيم السنة ورد شبهات المنكرين لحجيتها أو حجية بعضها.

جـ جمعه بين رواية السنة ودرايتها: فقد كان أصحاب الحديث يعنون بالرواية والنقل، أكثر من عنايتهم بالفقه والاستنباط مما جعلهم عاجزين عن المناظرة والمجادلة، وغير قادرين على تزيين طريق أصحاب الرأي، فجاء الإمام الشافعي، فأقام توازناً بين الفقه والحديث، وبين الرواية والدراية، من غير غلو ولا شطط، وأعاد الناس إلى منهج الاعتدال والوسطية؛ لذلك فرح أصحاب الحديث بالشافعي فرحاً شديداً وأثنوا عليه ثناء حاراً، وسموه ناصر السنة (٣)، وقال إبراهيم الحربي: سألت أبا عبد الله عن الشافعي فقال: حديث صحيح ورأي صحيح (١). وقال محمد بن الحسن: إن تكلم أصحاب الحديث يوماً فبلسان الشافعي، يعني لما وضع من كتبه (٥)، وقال أحمد: ما كان أصحاب الحديث يعرفون معاني

<sup>(</sup>١) منهجية الإمام محمد بن إدريس الشافعي، ص ٣١.

<sup>(</sup>٢) تحقيقات كتاب الرسالة للإمام الشافعي، أحمد شاكر، ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) التجديد في الفكر الإسلامي، ص ٩٣. (٤) سير أعلام النبلاء (٨/ ٣٩٥).

<sup>(</sup>٥) تهذيب الأسماء واللغات (١/ ٧١).

أحاديث رسول الله ﷺ فبيَّنها لهم(١).

د- إنصافه ورجوعه إلى الدليل وعدم تعصبه: فقد قال: إذا صح عندكم الحديث عن رسول الله على فقولوا به ودعوا قولي، فإني أقول به وإن لم تسمعوا مني وفي رواية: فلا تقلدوني. وفي رواية: فاضربوا بقولي عُرض الحائط، فلا قول لي مع رسول الله على (٢)، وقال الحميدي: روى الشافعي يوماً حديثاً فقلت: أتاخذ به؟ فقال: رأيتني خرجت من كنيسة أو علي زنار حتى إذا سمعت عن رسول الله حديثاً لا آخذ به؟! (٣). وكان يقول لأحمد: يا أبا عبد الله إذا صح عندكم الحديث، فأعلمني به أذهب إليه حجازياً كان أو شامياً، أو عراقياً أو يمنياً (١).

ه - عموم علمه ونفعه أهل الإسلام: ومن خلال ما مضى عن سيرة الإمام الشافعي يتضح لنا أن اختيار نظام الملك لتراث الإمام الشافعي وفقهه في مناهج المدارس النظامية كان صحيحاً، وقد كانت جهود الوزير نظام الملك في نصرة المذهب الشافعي ذات أثر بالغ الأهمية في تثبيت دعائمه في المشرق، وتزامنت هذه الجهود مع وفرة عدد من كبار فقهاء الشافعية المتبحرين من الذين رسخت أقدامهم في العلم، وليس أدل على المكانة المرموقة التي حظي بها الوزير نظام الملك عند علماء الشافعية من تصنيف إمام الحرمين الجويني – وهو من أكابر الشافعية – كتاباً في أحكام الشريعة وجهه لنظام الملك وسماه بالنظامي، ثم تصنيفه لكتاب الغياثي، والمسمى أيضاً غياث الأمم في التياث الظلم، وهو في أحكام السياسة الشرعية كذلك، حيث جعل قسماً كبيراً منه موجهاً للوزير نظام الملك، بعد أن أثنى عليه في مقدمة الكتاب ثناء حسناً ومدحه ببعض أبيات الشعر (٥).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) تهذيب الأسماء واللغات (١/ ٨٠).

<sup>(</sup>٢)، (٣) البداية والنهاية، نقلاً عن التجديد في الفكر الإسلامي، ص ٩٤.

<sup>(</sup>٤) تهذيب الأسماء واللغات (١/ ٨٣).

<sup>(</sup>٥) المدخل إلى مذهب الشافعي، ص ٣٥٦، الغياثي، ص ١٠ – ١٢.

#### المبحث الثالث الامار أبر الحريث الأثر

# الإمام أبوالحسن الأشعري

أسهم الإمام أبو الحسن الأشعري بتراثه وأفكاره التي وضعها في كتبه وبواسطة تلاميذه في نشاط المدارس النظامية التي اعتمدت ما وصل إليه من بحوث في عقائد أهل السنة والردود على المعتزلة والمخالفين لأصول أهل السنة والجماعة.

### أولاً: اسمه ونسبه وموطنه ومولده ومكانته العلمية:

٧- موطنه ومولده: ولد أبو الحسن الأشعري في البصرة، وبعد خروجه على الاعتزال غادرها وسكن بغداد، ولهذا يقولون عنه: بصري سكن بغداد (٦)، وأما عن مولده فقد اختلف المؤرخون في تحديد ولادة الأشعري: فابن عساكر يذكر عن أبي بكر الوزان رواية مفادها: أنه وُلد سنة ستين ومائتين ثم يؤكد ابن عساكر صحة هذه الرواية بقوله: لا أعلم لقائل هذا القول في تاريخ مولده مخالفاً (٤). وأما ابن خلكان فيرى أن مولد الأشعري كان سنة سبعين ومائتين (٥) ولهذا قال الذهبي رحمه الله: مولده سنة ستين ومائتين، وقيل: بل ولد سنة سبعين (٦)، والمقريزي يذكر أن مولده كان سنة ست وستين ومائتين، وقيل سنة سبعين (١٠) ولكن أكثر المصادر التاريخية التي ترجمت للأشعري تذكر أنه ولد سنة ستين ومائة (٨).

٣- مكانته العلمية وثناء العلماء عليه: كان الأشعري -رحمه الله- من العلماء الذين حملوا لواء العلم في كل ميادينه وصنوفه، ويعد من العلماء الذين جمعوا بين شتى المعارف

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (١٥/٨٦).

<sup>(</sup>٢) شعبة العقيدة بين أبي الحسن الأشعري والمنتسبين إليه، ص ٢٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) تبيين كذب المفتري، ص ٣٦.

<sup>(</sup>٦) سير أعلام النبلاء (١٥/ ٨٥).

<sup>(</sup>٥) وفيات الأعيان (٣/ ٣٠٧).

<sup>(</sup>٧) الخطط للمقريزي (٣/ ٣٠٧).

<sup>(</sup>٨) شعبة العقيدة بين أبي الحسن الأشعري والمنتسبين إليه، ص ٢١.

والعلوم والفنون (١). قال الخطيب اللغنادي: أبو الحسن الأشعري المتكلم، صاحب التصانيف في الرد على الملاحدة وغيرهم من المعترِّلة والرافضة والجهمينة والخدوارج وساثر أصناف المبتدعة (٢). وقال الذهبي عنه: العلامة إمام المتكلمين أبو الحسن.. وكان عجباً في المنكاء وتقوة الفهم، ولما برع في معرفة الاحتزال، كرهه وتبرأ منه، وصعد اللناس، فتاب إلى الله تعالى منه، ثم أخذ يود على المعتزلة ويهتك عوارهم. قال الفقيه أبو بكر الصيرفي: كانت المعتزلة قد رفعوا رءوسبهم حتى نشأ الأشعري فحجزهم في اقماع السمسم. وعن ابن الياقلاني قال: أفضل أحوالي أن أفهم كلام الأشعري (٢)، وذكر الذهبي عنه أيضاً: ولأبي الحسن ذكاء مفرط، وتبحر في العلم، ويقول: رأيت لأبي الحسن أربعة تواليف في الأصول يذكر فيها قواعد مذهب السلف في الصفات وقال فيها: تمر كما جاءت، ثم قال: وبذلك أقول وبه أدين، ولا تؤول (٤) وقال عنه القاضي عياض: وصنف لأهل السنة التصانيف، وأقام الحجج على إثبات السنة وما نفاه أهل البدع من صفات الله تعالى ورؤيته وقدم كلامه وقدرته، وأمور السمع الواردة من الصراط، والميزان، والشفاعة، والحوض وفتنة القبر الـتي نفتها المعتزلة، وغير ذلك من ملااهب أهل السنة والحديث، فأقام الحجج الواضحة عليها من الكتاب والسنة والدلائل الواضحة العقلية، ودفع شبه المبتدعة ومن بعدهم من الملحدة والرافضة، وصنف في ذلك التصانيف المبسوطة التي نفع الله بها الأمة (٥)، وأما ابـن عســـاكر فقد أفرد كتاباً في الدفاع عنه، ومدحه كثيراً، وجعله من المجددين، وذكر الروايات الـواردة في مدح قومه وأسرته (٦) وكذلك السبكي في طبقـات الشـافعية، وكــان ممــا قــال فيــه: شــيخنا وقدوتنا إلى الله تعالى الشيخ أبو الحسن الأشعري البصري شيخ طريقة أهل السنة والجماعة، وإمام المتكلمين، وناصر سنة سيد المرسلين والذاب عن الدين، والساعي في حفظ عقائد المسلمين، سعياً يبقى أثره إلى يوم يقوم الناس لرب العالمين، إمام حبر، وتقي برّ، حمى جناب الشرع من الحديث المفترى، وقام في نصرة الإسلام فنصرها نصراً مؤزراً (٧). وغيرهم من العلماء الذين مدحوه وأثنوا على ما قام به من نصر السنة والرد على المبتدعة من المعتزلة وغيرهم (^).

# ثانياً: المراحل التي مربها:

مر أبو الحسن الأشعري بأطوار ثلاثة في حياته الاعتقادية:

(٣)، (٤) سير أعلام النبلاء (١٥/ ٨٦).

<sup>(</sup>١) شعبة العقيدة بين أبي الحسن الأشعري والمنتسبين إليه، ص ٢٢.

<sup>(</sup>۲) تاریخ بغداد (۱۱/۳٤۷).

<sup>(</sup>٦) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (١/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٥) ترتيب المدارك (٥/ ٢٤).

 <sup>(</sup>٨) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (١/ ٣٤٠).

<sup>(</sup>٧) طبقات السبكي (٣/ ٣٤٧).

الطور الأول: تكاد تجمع كل المصادر التي ترجمت للأشعري على أنه عاش طوره الأول في ظل المعتزلة والاعتزال وأنه بقي فيه ملازماً شيخه وزوج أمه الجبائي حتى بلغ أربعين سنة من عمره (١).

الطور الثاني: بعد خروجه على المعتزلة، سلك طريق عبد الله بن سعيد بن كلاب البصرى (٢)، وبدأ يرد على المعتزلة معتمداً على القوانين والقضايا التي قالها عبد الله بن كلاب (٣)، يقول ابن تيمية رحمه الله: وكان أبو الحسن الأشعري لما رجع عن الاعتزال سلك طريق أبي محمد بن كلاب (٤)، وهذا الطور يمثله كتاب اللمع في الرد على أهل الزيغ والبدع(٥) وكان ابن كلاب يرد على المعتزلة والجهمية ومن تبعهم بطريقة يميل فيها إلى مذهب أهل السنة والحديث، ولكن لما كثر جداله معهم ورده عليهم ومناظرته لهـم بـالطرق القياسية، سلَّمَ لهم أصولاً هم واضعوها، فمن هنا دخلت البدعة في طريقته (٦)، وكــان ابــن كلاب قد أحدث مذهباً جديداً، فيه ما يوافق السلف وفيه ما يوافق المعتزلة والجهمية (٧)، وفي هذا يقول ابن تيمية رحمه الله: كان الناس قبل أبي محمد بن كلاب صنفين: فأهل السنة والجماعة يُثبتون ما يقوم بالله تعمالي من الصفات والأفعمال التي يشاؤها ويقدر عليهما، والجهمية من المعتزلة وغيرهم تنكر هذا وهذا، فأثبت ابن كلاب قيام الصفات اللازمة بـ ه، ونفي أن يقوم به ما يتعلق بمشيئته وقدرته من الأفعال وغيرهــا(^)، ووافقــه علــي ذلــك أبــو العباس القلانسي وأبو الحسن الأشعري(٩)، وهذا الأصل الذي أحدثه ابن كلاب دفع الإمام أحمد بن حنبل وغيره من أئمة السلف إلى أن يجذروا منه ومـن أتباعـه الكلابيـة (١٠)، وهــذه الطريقة التي أحدثها ابن كلاب البصري لم يسبقه إليها غيره، ووافقه عليها الأشعري وردُّ من خلالها على الجهمية والمعتزلة (١١).

المطور الثالث: مكث الأشعري زمناً على طريقة ابن كلاب يرد على المعتزلة وغيرهم من خلال ما اعتقده في هذه الطريقة ولكن الله تعالى مَنَّ عليه بالحق فنوَّر بصيرته وذلك

<sup>(</sup>١) شعبة العقيدة بين أبي الحسن والمنتسبين إليه، ص ٣٩. (٢) سير أعلام النبلاء (١١/ ١٧٤).

<sup>(</sup>٣) شعبة العقيدة بين أبي الحسن والمنتسبين إليه، ص ٤٢. (٤) الفتاوي (٣/ ١٠٣) (٥٠ ٢٥٥).

<sup>(</sup>٥) شعبة العقيدة بين أبي الحسن الأشعري والمنتسبين إليه، ص ٤٢.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص ٤٣.

<sup>(</sup>۸) الفتاوی (۱۳/ ۱۳۱ – ۱۵۶).

<sup>(</sup>٩) موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول- على هامش منهاج السنة (٢/٤،٥).

<sup>(</sup>۱۰) مجموع الفتاوي (۱۲/ ۳۲۸).

<sup>(</sup>١١) شعبة العقيدة بين أبي الحسن الأشعري والمنتسبين إليه، ص ٤٥.

بالرجوع التام إلى مذهب أهل السنة والجماعة، والتزام طريقتهم، واتباع منهجهم ومسلكهم، وكان هذا الذي أراد أن يلقى الله تعالى عليه، متبرئاً من المذاهب التي عاشها، وداعياً إلى طريقة السلف ومذهبهم، ومنتسباً إلى الإمام أحمد بن حنبل -رحمه الله- وهذا الطور نظراً لأهميته في الجال الاعتقادي فقد أثبتناه له – بعد توفيق الله- بثلاثة وجوه: (١)

الوجه الأول: أقوال العلماء: لقد شهد كثير من العلماء والأئمة برجوع الأشعري الرجوع التام إلى مذهب السلف الصالح، وهؤلاء الأئمة ما قالوا هذه الشهادة إلا بعد أن سبروا حياته وعرفوا ما كان عليه وما استقر عليه، ومن هؤلاء العلماء (٢):

- \* شيخ الإسلام ابن تيمية (٣).
- \* تلميذه الحافظ ابن القيم (٤).
- \* الحافظ ابن كثير، وقد قال رحمه الله: ذكروا للشيخ أبي الحسن الأشعري ثلاثة أحوال:

أولها: حال الاعتزال التي رجع عنها لا محالة.

الحال الثاني: إثبات الصفات العقلية السبع: وهي الحياة والعلم والقدرة والإرادة والإسمع والبصر والكلام.وتأويل الخبرية، كالوجه واليدين والقدم والساق ونحو ذلك.

الحال الثالث: إثبات ذلك كله من غير تكييف ولا تشبيه جرياً على منوال السلف، وهي طريقته في الإبانة التي صنفها آخراً (٥٠).

- \* الشيخ نعمان الآلوسي (١).
- الشيخ أبو المعالي محمود الألوسي (٧).
- \* العلامة محب الدين الخطيب. وقال رحمه الله في بيان أطوار الأشعري ورجوعه التام إلى مذهب السلف: أبو الحسن الأشعري علي بن إسماعيل من كبار أئمة الكلام في الإسلام، نشأ أول أمره على الاعتزال، وتتلمذ فيه على الجبائي. ثم أيقظ الله بصيرته وهو في منتصف عمره وبداية نضجه، فأعلن رجوعه عن ضلالة الاعتزال، ومضى في هذا الطور نشيطاً يؤلف ويناظر ويُلقي الدروس في الرد على المعتزلة، سالكاً طريقاً وسطاً بين طريقة الجدل والتأويل، وطريقة السلف، ثم محض طريقته وأخلصها لله بالرجوع الكامل إلى طريقة السلف في إثبات

<sup>(</sup>١، ٢) شعبة العقيدة بين أبي الحسن الأشعري والمنتسبين إليه، ص ٤٧.

<sup>(</sup>٣) الفتاوي (٦/ ٥٣). (٤) اجتماع الجيوش الإسلامية، ص ١١٢.

<sup>(</sup>٥) إتحاف السادة المتقين للمرتضى الزبيدي، ص ٤٨. (٦) جلاء العينين، ص ٢١٣.

<sup>(</sup>٧) غاية الأماني في الرد على النبهاني (٢/ ٤٠٨).

كل ما ثبت بالنص من أمور الغيب التي أوجب الله على عباده إخلاص الإيمان بها. وكتب بذلك كتبه الأخيرة ومنها في أيدي الناس كتاب «الإبانة» وقد نص مترجموه على أنه آخر كتبه، وهذا ما أراد أن يلقى الله عليه، وكل ما خالف ذلك مما يُنسب إليه، أو صارت تقول به الأشعرية، فإن الأشعري رجع عنه إلى ما في كتاب الإبانة وأمثاله (١).

الوجه الثاني: التقاؤه بالحافظ زكريا الساجي: بعد خروجه من الاعتزال والتخلص من طريقة ابن كلاب لجأ إلى الأثمة من أهل الحديث ممن عُرفوا بسلامة عقيدتهم وصفاء منهجهم ليأخذ منهم مقالة السلف وأصحاب الحديث، ومن أشهرهم الحافظ الثبت محدث البصرة زكريا الساجي (٢)، يقول ابن تيمية عن الأشعري: وأخذ عن زكريا الساجي أصول الحديث بالبصرة، ثم لما قدم بغداد أخذ عن حنبلية بغداد أموراً أخرى، وذلك آخر أمره، كما ذكره هو وأصحابه في كتبهم (٣)، وقال الذهبي عندما ترجم للحافظ الساجي: وعنه أخذ أبو الحسن الأشعري الأصولي تحرير مقالة أهل الحديث والسلف (٤)، وقال في مكان آخر عن الساجي: أخذ عنه أبو الحسن الأشعري الأشعري مقالة السلف في الصفات واعتمد عليها أبو الحسن في عدة تآليف (٥)، ومن الذين أثبتوا للأشعري هذا اللقاء مع المحدث الحافظ زكريا الساجي، وجعلوه نقطة تحول كبيرة عند الأشعري (١)؛ الإمامان: ابن القيم (٧)وابن كثير (٨)، وغيرهما(٩).

الوجه الثالث: تأليفه كتاب الإبانة وإثباته له. إن آخر الكتب التي ألفها الأشعري رحمه الله هو كتاب الإبانة، وقد ذكر في هذا الكتاب انتسابه للإمام أحمد رحمه الله، والتزامه بعقيدة السلف الصالح، واتباع أئمة الحديث، وذكر بعد هذا عقيدة السلف الصالح في أمور الدين، ولقد أثبت هذا الكتاب للأشعري جمع كثير من الأثمة، من المتقدمين والمتأخرين (١٠٠) وأقرب العلماء زمناً بزمن الأشعري هو ابن النديم (ت ٣٨٥هـ) فقد ذكر في كتابه «الفهرست» ترجمة للأشعري وذكر جملة من كتبه التي ألفها، ومنها كتاب «التبيين عن أصول الدين» وجاء بعده ابن عساكر وانتصر للأشعري، وأثبت له كتاب «الإبانة» ونقل منه كثيراً

<sup>(</sup>١) انظر المنتقى للذهبي، تعليق محب الدين رقم ٣، ص ٤١.

<sup>(</sup>٢) شعبة العقيدة بين أبي الحسن الأشعري والمنتسبين إليه، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٣) الفتاوي (٣/ ٢٨٨). (٤) تذكرة الحافظ الذهبي (٢/ ٢٠٩).

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء (١٩٨/١٤).

<sup>(</sup>٦) شعبة العقيدة بين أبي الحسن الأشعري والمنتسبين إليه، ص٥٠.

<sup>(</sup>٧) اجتماع الجيوش الإسلامية، ص ٩٧. (٨) البداية والنهاية (١١/١٣١).

<sup>(</sup>٩) شعبة العقيدة بين أبي الحسن الأشعري والمنتسبين إليه، ص ٥٠.

<sup>(</sup>١٠) كتب الشيخ حماد الأنصاري رسالة أثبت فيها رجوع الأشعري إلى مذهب السلف.

في كتابه التبيين «للإشادة بحسن عقيدة الأشعري» قال ابن عساكر عن الأشعري: وتصانفه بين أهل العلم مشهورة معروفة، بالإجادة والإصابة للتحقيق عند المحققين موصوفة، ومين وقف على كتابه المسمى «الإبانة»، عرف موضوعه من العلم والديانة (١). ثم جاء ابن ورباس (ت ٢٥٩هـ)، وألف كتاباً في الذب عن الأشعري وأثبت له كتاب الإبانة. وقال: أما بعد.. فاعلموا معشر الإخوان وفقنا الله وإياكم للدين القويم وهدانا جميعاً للصراط المستقيم بأن كتاب «الإبانة عن أصول الديانة» الذي ألف الإمام أبو الحسن على بن إسماعيل الأشعري، هو الذي استقر عليه أمره فيما كان يعتقده، وبما كان يدين الله سبحانه وتعالى بعد رجوعه عن الاعتزال لمنّ الله ولطفه، وكل مقالة تنسب إليه الآن مما يخالف ما فيه، فقد رجع عنها، وتبرأ إلى الله سبحانه منها، كيف وقد نصَّ فيه على أنه ديانته التي يدين لله سبحانه بها. وروى وأثبت ديانة الصحابة والتابعين وأئمة الحديث الماضين، وقول أحمد بن حنبــل رضــى الله عنهم أجمعين: وأنه ما دل عليه كتاب الله وسنة رسوله، فهل يسوغ أن يُقال: إنه رجع إلى غيره؟ فإلي ماذا يرجع تراه، يرجع عن كتاب الله وسنة نبي الله، خلاف ما كان عليه الصحابة والتابعون، وأئمة الحديث الماضون، وقد علم أنه مذهبهم ورواه عنهم. هذا لعمري ما لا يليق نسبته إلى عوام المسلمين كيف بأئمة الدين؟! وقد ذكر هذا الكتاب، واعتمد عليه وأثبته عن الإمام أبي الحسن رحمه الله وأثني عليه بما ذكره فيه، وبرأه مـن كـل بدعـة نسـبت إليـه، ونقل منه إلى تصنيفه جماعة من الأئمة الأعلام من فقهاء الإسلام، وأثمة القراء وحفاظ الحديث وغيرهم (٢) ثم ذكر -رحمه الله- جماعة من هؤلاء الأئمة الذين أثبتوا كتاب «الإبانة» للأشعري ومنهم:

- إمام القراء أبو علي الحسن بن علي بن إبراهيم الفاسي (ت ٤٤٦هـ).
  - الحافظ أبو عثمان الصابوني (ت ٤٤٩هـ).
  - الفقيه الحافظ أبو بكر البيهقي (ت ٤٥٨هـ).
  - الإمام الفقيه أبو الفتح نصرالمقدسي (ت ٤٩٠هـ).
- الفقيه أبو المعالي مجلي صاحب كتاب الذخائر في الفقه (ت ٥٥٠هـ) <sup>(٣)</sup>.

وهناك جمع كثير من العلماء ممن أثبت كتاب «الإبانة» للأشعري، غير الذين ذكرهم ابن درباس ومنهم.

<sup>(</sup>۱) تبيين كذب المفترى، ص ۲۸.

<sup>(</sup>٢) رسالة الذب عن أبي الحسن الأشعري لابن درباس، ص ١٠٧.

<sup>(</sup>٣) شعبة العقيدة بين أبي الحسن الأشعري والمنتسبين إليه، ص ٥٢.

- الإمام ابن تيمية رحمه الله (ت ٧٢٨هـ).
- الحافظ الذهبي (ت ٧٤٨هـ) وقال: وكتاب الإبانة من أشهر تصانيف أبي الحسن، شهره الحافظ ابن عساكر واعتمد عليه ونسخه بخطة الإمام محيى الدين النووي(١).
  - الإمام ابن القيم (ت ٧١هـ).
  - الحافظ ابن كثير (ت ٧٧٤هـ).
- العلامة ابن فرحون المالكي (ت ٧٩٩هـ) (٢). وهناك جمع كثير لا يُحصى عـددهم من العلماء والأئمة الذين أثبتوا كتاب الإبانة للأشعري وأنه آخر ما صنف (٣).

وقد ذكر المؤرخون مجموعة من الأسباب في سبب رجوع أبي الحسن إلى مـذهب أهـل السنة وترك الاعتزال، وأهمها رحمة الله به وهدايته له.

## ثَالثاً: سر عظمة الأشعري في التاريخ:

نهض أبو الحسن الأشعري بعد هذا التحول العظيم، يدعو إلى عقيدة أهل السنة، ويدافع عنها في حماسة وإيمان، ويرد على المعتزلة ويتتبعهم في مجالسهم ومراكزهم يحاول إقناعهم بما اقتنع به أخيراً من عقائد أهل السنة، ومذاهب السلف، وكان نشاطه في ذلك أعظم من نشاطه في السابق، وكان يقصدهم بنفسه يناظرهم، فكلم في ذلك وقيل له: كيف تخالط أهل البدع وتقصدهم بنفسك وقد أمرت بهجرهم؟ فقال: هم أولو رياسة، منهم الوالي والقاضي، ولرياستهم لا ينزلون إليّ، فإذا كانوا هم لا ينزلون إلي، ولا أسير أنا إليهم، فكيف يظهر الحق، ويعلمون أن لأهل السنة ناصراً بالحجة (١٤)؟ وهذه الجهود العظيمة والمثابرة الصابرة في مناصرة مذهب أهل السنة تستحق الثناء والتقدير.

وكان أبو الحسن الأشعري مستواه العقلي أعلى من مستوى معاصريه وأقرائه، وكان صاحب نبوغ وابتكار في العقليات، وكان يرد على حُجج المعتزلة وعقائدهم في سهولة وينقُضها بمقدرة وثقة، كما يرد الأستاذ الكبير على شبه تلاميذه، ويحل مشاكلهم، وقد كان أبو الحسن الأشعري إماماً مجتهداً في علم الكلام، وأحد مؤسسيه، وقد خضع كلُّ من جاء بعده من المتكلمين لعبقريته، وعمق كلامه، ودقة نظره وإصابة فكره (٥).

<sup>(</sup>١) مختصر العلو، ص ٢٣٩.

<sup>(</sup>٢) الديباج المذهب، ص ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) شعبة العقيدة بين أبي الحسن الأشعري والمنتسبين إليه، ص ٥٣.

<sup>(</sup>٤) تبيين كذب المفترى، ص ١١٦.

<sup>(</sup>٥) رجال الفكر والدعوة في الإسلام (١/١٤٣، ١٤٤).

1- أبو الحسن الأشعري يشرح عقيدته التي يدين بها: فيقول: وقولنا الذي نقول به، وديانتنا التي ندين بها، التمسك بكتاب ربنا عز وجل، وبسنة نبينا عليه السلام، وما رُوي عن الصحابة والتابعين وأئمة الحديث، ونحن بذلك معتصمون، وبما كان يقول به أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل — نضر الله وجهه، ورفع درجته، وأجزل مثوبته — قائلون، ولما خالف قوله غالفون؛ لأنه الإمام الفاضل، والرئيس الكامل الذي أبان الله به الحق، ورفع به الضلال، وأوضح به المنهاج، وقمع به بدع المبتدعين، وزيغ الزائغين، وشك الشاكين، فرحمة الله عليه من إمام مُقدم، وخليل معظم مضخم. ولم تقتصر خدمة الأشعري على تأييد عقائد أهل السنة والسلف تأييداً إجالياً، فقد كان الحنابلة والمحدثون قائمين به غير مقصرين فيه، إن عبقريته والسلف تأييداً إجالياً، فقد كان الحنابلة والمحدثون قائمين به غير مقصرين فيه، إن عبقريته والمنفسفة عقيدة عقيدة، وذلك كله في لغة يفهمونها، وأسلوب يألفونه ويُجلونه، وبذلك أثبت أن هذا الدين وعقيدته الواضحة مؤيّدان بالعقل، وأن العقل الصحيح يؤيد الدين الصريح، ولا صراع بينهما (۱) ولا تناقض.

Y-مصدر العقيدة عن أبي الحسن الأشعري: كان الأشعري مؤمناً بأن مصدر العقيدة والمسائل التي تتصل بالإلهيات وما وراء الطبيعية هو الكتاب والسنة وما جاء به الأنبياء، وليس العقل المجرد والمقياس والميتافيزيقا اليونانية، ولكنه لم يكن يرى السكوت والإعراض عن المباحث التي حدثت بتطورات الزمان، واختلاط هذه الأمة بالأمم والديانات والفلسفات الأجنبية، حتى تكونت على أساسها فرق ونحل، وكان يرى أن السكوت عن هذه المباحث يضر بالإسلام، ويُفقد مهابة السنة ويحمل على ذلك ضعف السنة العلمي والعقلي، وعجز علماء الدين وممثليه عن مواجهة هذه التيارات ومقاومة هذه الهجمات، ويهتبله أهل الفرق الضالة، فينفذون في أهل السنة والعقيدة الصحيحة، فينفشون سمومهم فيهم، ويزرعون الشكوك، ويستميلون شبابهم الذكي المثقف إلى أنفسهم، وكان الأشعري فيهم، ويزرعون الشكوك، ويستميلون شبابهم الذكي المثقف إلى أنفسهم، وكان الأشعري مؤمناً بأن مصدر العقيدة هو الوحي والنبوة المحمدية، والطريق إلى معرفته هو الكتاب والسنة وما ثبت عن الصحابة رضي الله عنهم، وهذا مُفترق الطريق بينه وبين المعتزلة، فإنه يتجه في ذلك اتجاهاً معارضاً لاتجاه المعتزلة، ولكنه رغم ذلك يعتقد مخلصاً أن الدفاع عن هذه العقيدة السليمة، وغرسها في قلب الجيل الإسلامي الجديد، يحتاج إلى الحديث بلغة العصر العلمية السائدة، واستعمال المصطلحات العلمية، ومناقشة المعارضين بأسلوبهم العقلي، ولم يكن يسوغ ذلك، بل يَعدُّه أفضل الجهاد وأعظم القربات في ذلك العصر، وهذا مفترق الطرق بينه يسوغ ذلك، بل يَعدُّه أفضل الجهاد وأعظم القربات في ذلك العصر، وهذا مفترق الطرق بينه

<sup>(</sup>١) رجال الفكر والدعوة في الإسلام، ص ٥.

وبين – بعض – من الحنابلة والمحدثين الذين كانوا يتأثمون ويتحرجون من النزول إلى هـذا المستوى (١).

٣- الملاقة بين العقليات والحسيّات والعقيدة والديانات: كان يعتقد أن المباحث التي تتصل بالعقليات والحسيات لا صلة لها في الحقيقة بالعقيدة والديانات، ولكنَّ المعتزلة والفلاسفة مزجوا البحث فيها بالبحث في العقيدة، بل جعلوها بذلاقة لسانهم وذكائهم مقدمات للبحث في الدين، بل فارقاً بين الحق والباطل، وكان الأشعري يعتقد أن الفرار من البحث فيها، بحجة أنها لا تتصل بالدين والعقيدة لا يصح، بل بالعكس من ذلك، يجب على من قام لنُصرة السنة أن يواجههم فيها ويثبت مذهب أهل الحق، وكـان يعتقـد أن الـنبي ﷺ وأصحابه لم يسكتوا عن هذه المسائل جهلاً، بل لأن هذه المسائل ما نشأت في عصرهم، ولم تمسَّ الحاجة إلى البحث فيها شأن الفقه والجزئيات الكثيرة التي حدثت بعد عصرهم فتأمل فيها الفقهاء والمجتهدون، وأبدوا رأيهم فيها، واستنبطوا وفرُّعوا وحلوا المشكلات الجديـدة، وبذلك عصموا الأمة والجيل الجديد عن الإلحاد والفوضى في العمل والتعطل، كذلك يجب على حراس الشريعة، ومتكلمي أهل السنة، أن يُواجهوا الأسئلة الجديدة التي أثارها المعتزلة والمتفلسفة في موضوع الإلهيات، ويُجيبوا عن الاعتراضات والمطاعن التي يوجهونها إلى أهل السنة ومُطابقتها للعقل والمنطق، وقد ألف في هذا الموضوع رسالة أسماها: استحسان الخوض في الكلام، وقد سار الأشعري في طريقه مجاهداً، ومناضلاً، منتجاً، معرضاً عن سخط – المعارضين – لا يعبأ بما يقال فيه مؤمناً بأنه هو الذي ينفع الدين في عصره ويرد إلى الشريعة الإسلامية مهابتها وكرامتها ويحرس للناشئة دينها وعقيدتها، حتى استطاع بعمله المتواصل، وشخصيته القوية وعقله الكبر، وإخلاصه النادر، أن يردُّ سيل الاعتزال والتفلسف الجارف الذي كان يتهدد الدين، ويثبت كثيراً من الذين تزلزلت أقدامهم، واضطربت عقولهم وعقيدتهم، وأن يوجد في أهـل السـنة ثقـة جديـدة بعقيـدتهم، ونشــاطأً جديداً في دعوتهم، وزالت سطوة المعتزلة على العقول والأفكار، واشتغلوا بالدفاع عن الهجوم، وتعرضت حركة الاعتزال ودعوتها للخطر، وقد خمدوا وانطفأوا بمعارضة إمام كبير، كأبي الحسن الأشعري (٢).

3- اجتماع أهل السنة على المعتزلة وأهل البدع: دخل أهل السنة والجماعة في صراع جدلي عنيف في القرنين الثاني والثالث مع المخالفين الذين شذوا عن منهج الحق، وقد اشتهر أهل السنة آنذاك بالانتساب إلى الحديث النبوي، فكانوا يسمّون «أهل الحديث»، ولما

<sup>(</sup>٢) رجال الفكر والدعوة (١/ ١٤٩).

<sup>(</sup>١) رجال الفكر والدعوة (١٤٨/١).

برز الإمام أحمد بن حنبل في الدفاع عن السنة نُسب أهل السنة إليه فكانوا يسمُّون «الحنابلة»، وقد ظلت المعارك الجدلية قائمة بين علماء السنة ومخالفيهم من المعتزلة والجهمية وتقوى علماء السنة بانضمام أبي الحسن الأشعري ،إليهم وكان دفاعه عن الكتاب والسنة وردُّه القوي على المعتزلة والجهمية سببًا في مكانته المرموقة عند أهل الحديث وقد سُمي أتباع أبسي الحسن الأشعري بالأشاعرة وظل الوئام بين أهل الحديث وبين الأشاعرة، وأصبحوا جميعاً ضد المعتزلة ونحوهم (١)وفي ذلك يقول الإمام ابن تيمية: والأشعرية فيما يثبتونه من السنة فرع على الحنبلية، كما أن متكلمة الحنبلية فيما يحتجون من القياس العقلي فرع عليهم، وإنما وقعت الفرقة بسبب فتنة القشيري (٢)، وكان من أكبر المنظرين لطريقة أبي الحسن الأشعري فيمن بعده أبو بكر الباقلاني، الإمام العلامة، أوحد المتكلمين، مقدم الأصوليين، القاضي أبو بكر، محمد بن الطيب الباقلاني، صاحب التصانيف، وكان يضرب المثل بفهمه وذكائه (٣)، وكان ثقة إماماً بارعاً، صنّف في الرَّد على الرافضة والمعتزلة والخوارج والجهمية والكرَّامية وانتصر لطريقة أبى الحسن الأشعري، وقد يخالفه في مضائق فإنه من نظرائه، وقد أخذ علم النظر عن أصحابه (١)، وقد ذكره القاضي عياض في طبقات المالكية، فقال: هو الملقب بسيف السنة، ولسان الأمة، المتكلم على لسان أهل الحديث، وطريق أبى الحسن، وإليه انتهت رئاسة المالكية في وقته، وكان له بجامع البصرة حلقة عظيمة <sup>(ه)</sup>، وقد ســـار القاضــــى رســـولاً عن أمير المؤمنين إلى طاغية الروم، وجرت له أمور، منها أن الملك أدخله عليه من باب خوخة ليدخل راكعاً للملك ففطِن لها القاضي ودخل بظهره (١٦)، ومنها أنه قال لراهبهم: كيف الأهل والأولاد؟ فقال الملك: مه، أما علمت أنّ الراهب يتنزه عن هذا؟ فقال: تُنزُّهونه عن هذا، ولا تُنزّهون ربّ العالمين عن الصاحبة والولد؟! (٧)، وقيل: إنّ الطاغية سأله: كيف جرى لزوجة نبيكم - يقصد توبيخاً - فقال: كما جرى لمريم بنت عمران، وبراهما الله، لكنَّ عائشة لم تأت بولد، فأفحمه (^)، وكان الحافظ الدارقطني يحترمه ويقدره، فعـن أبـي ذر الهروي قال: إني كنت ماشياً ببغداد مع الحافظ الدارقطني، فلقينا أبا بكر بن الطيب فالتزمـه الشيخ أبو الحسن وقبَّل وجهه وعينيه، فلما فارقناه، قلت له: من هذا الذي صنعت بـه مـا لم اعتقد أنَّك تصنعه وأنت إمام وقتك؟ فقال: هذا إمام المسلمين، والـدَّاب عـن الَـدّين، هـذا القاضي أبو بكر محمد بن الطيب (٩). قال الذهبي: هو الذي كان ببغداد يناظر عن السنة

<sup>(</sup>١) الرسائل الشمولية، د. عبد العزيز الحميدي، ص ٦٤.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي (٦/ ٥٣)، والقشيري هو أبو نصر عبد الرحيم.

<sup>(</sup>٣)، (٤) سير أعلام النبلاء (١٧/ ١٩٠). (٥، ٦) المصدر نفسه (١٩١/ ١٩١).

<sup>(</sup>٩) المصدر نفسه (١٧/ ٥٥٨).

<sup>(</sup>۷، ۸) المصدر نفسه (۱۹۲/۱۹۲).

وطريقة الحديث بالجدل والبرهان وبالحضرة رءوس المعتزلة والرافضة والقدريَّة وألوان البدع، ولهم دولة وظهور بالدولة البويهية، وكان يردُّ على الكرّامية، وينصر الحنابلة عليهم، وبينه وبين أهل الحديث عامِرٌ، وإن كانوا قد يختلفون في مسائل دقيقة فلهذا عامله الدارقطني بالاحترام، وقد ألف كتاباً سمَّاه الإبانة، يقول فيه: فإن قيل: فما الدليل على أن لله وجها ويداً؟ قال: قوله ﴿وَيَبْقَى وَجُهُ رَبِّكَ﴾ [الرحن: ٢٧] وقوله: ﴿مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدُ لَمَا حَلَقْت بيكتي ﴾ [ص: ٢٥] فأثبت تعالى لنفسه وجها ويداً. إلى أن قال: فإن قيل: فهل تقولون: إنه في كل مكان؟ قيل: معاذ الله، بل هو مستو على عرشه كما أخبر في كتابه. إلى أن قال: وصفات ذاته التي لم يزل ولا يزال موصوفاً بها: ألحياة والعلم والقدرة والسمع والبصر والكلام والإرادة والوجه واليدان والعينان والغضب والرضا. فهذا نص كلامه (١). وقال نحوه في كتاب «التمهيد» له، وفي كتاب «الدبّ عن الأشعريّ». وقال: قد بَيّنًا دين الأمة وأهل السنة أن هذه الصفات تمر كما جاءت بغير تكييف ولا تحديد ولا تجنيس ولا تصوير (٢). قال الذهبي: فهذا المنهج هو طريقة السلف، وهو الذي أوضحه أبو الحسن وأصحابه، وهو النهائي، ثم زمن الشيخ أبي حامد – يقصد الغزالي – فوقع اختلاف وألوان نسأل الله العفو (١).

ومن الدروس المستفادة معاملة الدارقطبي للباقلاني، وأهمية وجود الأذكياء المناظرين لمنهج أهل السنة المستوعبين لشبهات وحجج المخالفين والذين يملكون القدرات الكافية عقلاً وفصاحة وتأليفاً وعلماً والنية الصادقة للدفاع عن دين الله تعالى وسنة رسوله على ولا يخلو عصر من أهل الضلال، ولابد من وجود أهل الحق المدافعين عن عقيدة الأمة، ولا بد من إعطاء من يقوم بهذا الدور قدره من الاحترام والتقدير والحبة والنصرة لكونهم على ثغر كبير يحتاج من يسده. وقد مات الإمام أبو بكر الباقلاني عام ٢٠٤هـ وصلى عليه ابنه حسن وكانت جنازته مشهودة وكان سيفاً على المعتزلة والرافضة والمشبهة وغالب قواعده على السنة، وقد أمر شيخ الحنابلة أبو الفضل التميميُّ منادياً يقول بين يدي جنازته: هذا ناصر السنة والدين والذاب عن الشريعة (٤).

٥- اتجاهات أهل السنة عن بداية القرن الرابع: بعد ظهور أبي الحسن الأشعري وأبي منصور الماتريدي في بداية القرن الرابع صار أهل السنة على اتجاهين، الأول: التمسك بظاهر النصوص الشرعية وذلك في إثبات معاني الصفات مع تنزيه الله تعالى عن مشابهة المخلوقين، وقد سُمى هؤلاء أهل الحديث ثم غلبت عليهم التسمية بألحنابلة.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (١٧/ ١٩٣).

<sup>(</sup>١)، (٢)، (٣) سير أعلام النبلاء (١٧/ ٥٥٩).

والثاني: التمسك بظاهر النصوص في بعض الصفات مع تنزيه الله تعالى عن مشابهة المخلوقين وتأويل بعضها الآخر لأنه في نظرهم يـوهم التشـبيه، وقـد اشـتهر بهـذا المـذهب الأشاعرة والماتريدية، وكان هؤلاء مقبولين عند أهل الحديث من بداية القرن الرابع إلى ما بعد منتصف القرن الخامس، لدفاعهم عن السنة ووقوفهم القوي ضد الجهمية والمعتزلة، ولم يتجاوز الخلاف بينهم حدود الحوار العلمي مع التورع عـن الاتهـام في العقيـدة والحكـم بالضلال أو البدعة، وإنما كانوا يعتمدون على مبدأ الحكم بالخطأ على المخالف إذا كان من أهل الاجتهاد، إلى أن ظهر ابن القشيري وكان متعصباً لمذهبه إلى حد الغلو والتشدد، فحول الخلاف الدائر بين طائفتين من أهل السنة إلى شقاق ونزاع (١١)، ولخص ابن رجب هذه الفتنة بعد أن ذكر ما قام به الحنابلة من إنكار المنكرات عام أربعة وستين وأربعمائة: ومضمون ذلك أن أبا نصر القشيري ورد بغداد سنة تسع وستين وأربعمائة، وجلس في النظامية، وأخذ يذم الحنابلة وينسبهم إلى التجسيم، وكان المتعصب له أبو سعد الصوفي، ومال إلى نصره أبو إسحاق الشيرازي، وكتب إلى نظام الملك الوزير يشكو الحنابلة ويسأله المعونة، فاتفق جماعة من أتباعه على الهجوم على الشريف أبي جعفر في مسجده، والإيقاع بـه، فرتب الشريف جماعة أعدهم لرد الخصومة إن وقعت، فلما وصل أولئك إلى بــاب المســجد رمــاهم هــؤلاء بالآجر، فوقعت الفتنة، وقتل من أولئك رجل من العامـة وجـرح آخـرون وأخــذت ثيــاب، وأغلق أتباع ابن القشيري أبواب سوق مدرسة النظام وصاحوا: المستنصر بالله يا منصور – يعنون العبيدي الفاطمي صاحب مصر – وقصدوا بذلك التشنيع على الخليفة العباسي وأنه ممالئ للحنابلة، ولاسيما والشريف أبو جعفر ابن عمه (٢٠)...إلخ وللأسف أن يصل بهــؤلاء الخلاف إلى حد إظهار الاستعانة بالباطني على الخليفة الشرعي. ومن ذلك الوقت كان الصراع العنيف يظهر على فترات من التاريخ وأصبح الحكم على المخالفين يتسم بالاتهام بالضلال والبدعة وبالكفر أحياناً، وفي العصر الحديث بلغ الصراع العقدي أشده بين بعيض علماء الطرفين وتبادل بعضهم الاتهامات بالضلال والبدعة، خصوصاً من طلاب العلم، والمنهج الحق أن تتسع صدور الفريقين للنقد الهادف وأن تكون هناك حوارات علميـة تقـوم على اعتبار قواعد الأخوة الإسلامية والأدب العلمي، مع استبعاد قضية البراءة من المخالفين ووصفهم بالابتداع والضلال فضلاً عن الفسق والكفر<sup>(٣)</sup>.

٦- ميادين الصراع الفكري في العصر الحديث: إن هذا الصراع الفكري بين علماء

<sup>(</sup>١) الرسائل الشمولية، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٢) ذيل طبقة الحنابلة (١/ ١٩ - ٢١)، الرسائل الشمولية، ص ٦٥.

<sup>(</sup>٣) الرسائل الشمولية، ص ٦٧.

المسلمين قد شغلهم عن ميادين المعركة الحقيقية مع المخالفين من الأعداء أو المنتسبين للإسلام، وإن من أهم علامات نجاح الداعية أن يدرس واقع الجاهلية المعاصرة لـ بتمعن وتعمق مع فهم واقع المسلمين الفكري والسلوكي، ثم يركز دعوته على محاربة المخالفات السائدة في عصره، فهذا يجاهد في ميدانه الحقيقي الحيوي (١). هذا، ومن أبـرز الأمثلـة علـي النجاح في هذا الجال دعوة شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله- فإنه قد نجح نجاحاً بـاهراً، حيث قام بتشخيص المخالفات المعاصرة له، فقام بالرد على المخالفين بعلم راسخ وهدوء وروية أحياناً، وبشدة أحياناً أخرى حينما يقتضي المقام ذلك، فاستطاع أن يشد طلاب العلم إلى الكتاب والسنة، وأن يقلص من الآثار الفكرية البعيدة عن هذا المنهج، ولكن ليس من الحكمة ولا من الدعوة أن نعيد المعارك العلمية التي خاضها ابن تيمية في هـذا العصـر، لأن لكل عصر مخالفات متميزة وصوراً للجاهلية تختص بـه، كـذلك فـإن مـن أبـرز أمثلـة هـذا النجاح دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب، فإنه قد نجح في دعوته نجاحاً كبيراً، فهو قد قرأ كتب ابن تيمية واستفاد منها، ولكنه لم يسر على منهاجـه، وإنمـا قـام بتشـخيص المخالفـات المعاصرة له، ثم قام بتركيز دعوته على تصحيح المفاهيم الإسلامية حول تلك المظاهر، فنجده مثلاً في كتابه المتميز الذي يعتبر أهم كتبه وهو كتاب «التوحيد الذي هو حق الله على العبيد» يركز في جُلّ أبوابه على تصحيح المفاهيم حول توحيد الألوهية، وذلك بعد دراسة المخالفات في عصره وعلاجها في ضوء الكتاب والسنة، بينما لم يعقد للحكم بما أنزل الله إلا باباً واحداً، وذلك لأن الحيط الذي يعيش فيه لا يحتاج إلى ذلـك، حيـث إن الأحكـام تقـوم على المحاكم الشرعية، كما أننا نجده لم يعقد للأسماء والصفات إلا باباً واحداً، لأن المخالفات السائدة في محيطه ليست في هذا الجال، فكان ذلك من أسباب نجاحه في تصحيح المفاهيم السائدة في مجتمعه وإقامة دولة إسلامية كبيرة (٢)، ولو أنه طبق منهج ابن تيمية بالكامل فشغل نفسه بالردود على المخالفين من أصحاب المناهج العقلية والباطنيـة وغـلاة الصـوفية ونحوهم لوافاه الأجل ولم يصنع شيئاً سوى إضافة كتب حول هـذه الموضـوعات إلى المكتبـة الإسلامية (٣)، وقد تغيرت الأوضاع في عصرنا الحاضر، فظهرت صور للجاهلية لم توجد من قبل كالمذاهب الفكرية المنبثقة من الشيوعية والحضارة الغربية وتضخم وجود بعض الصور التي كانت ضئيلة في الماضي كالحكم بغير ما أنزل الله تعالى، وتوجيه السياسة على غير منهج الإسلام، وحصر مفاهيم الإسلام في نطاق ضيق، وتضاءلت في بعض البلاد صور انحرافات كانت كبيرة في العصور الماضية، كعبادة الأموات والأشجار والأحجار، فليس المطلوب من

<sup>(</sup>١) الرسائل الشمولية، ص ٦٨.

<sup>(</sup>٣،٢) المصدر نفسه، ص ٦٩.

الدعاة أن يركزوا على دراسة صور من الجاهليات القديمة، ولا أن يعيدوا دراسة المباحث الكلامية في مجالات النقد والردود على المخالفين بالمنهج نفسه الذي سار عليه المصلحون السابقون، وإنما لكل عصر دولة ورجال، والبراعة كل البراعة في دراسة الأوضاع المعاصرة دراسة دقيقة عميقة، ثم تسليط الأضواء عليها من خلال الكتاب والسنة، مع الاستفادة من اجتهادات أعلام الدعوة السابقين في دراستهم أوضاع مجتمعاتهم والقيام بالدعوة في تصحيح المفاهيم الخاطئة وتوجيه الأمة على هدى الإسلام الحنيف (۱).

٧- بعض مؤلفات أبي الحسن الأشعري: لم يقتصر أبو الحسن الأشعري على المناظرة والمعارضة، بل خلّف مكتبة كثيرة من مؤلفاته في الدفاع عن السنة، وشرح العقيدة الحسنة، وقد ألّف تفسيراً للقرآن، أقل ما قيل في أجزائه إنه في ثلاثين مجلداً، وقد ذكر بعض المؤلفين أن مؤلفاته تبلغ ثلاثمائة مؤلف (٢)، أكثرها في الرد على المعتزلة، وبعضها في الرد على مذاهب وفرق أخرى، ومنها كتاب «الفصول» الذي رد فيه على الفلاسفة والطبيعيين، والمدهرية، والبراهمة، واليهود، والنصاري، والمجوس، وهو كتاب كبير مجتوي على اثني عشر كتاباً، وقد ذكر ابن خلكان من مؤلفاته كتاب «اللمع» و إيضاح البرهان» (والتبيين عن أصول الدين» و «الشرح والتفصيل في الرد على أهل الإفك والتضليل». وله – عدا العلوم العقلية والكلام – مؤلفات في علوم الشريعة منها: «كتاب القياس»، و «كتاب الاجتهاد»، و «نجبر الواحد» وكتاب في الرد على ابن الراونديّ في إنكاره للتواتر، وقد ذكر في كتابه «العمد» مؤلفاته التي فرغ منها سنة ٢٦٠هـ، يعنى قبل وفاته بأربع سنوات، وهي ثمانية وسنون مؤلفاته التي فرغ منها سنة ٢٠٣هـ، يعنى قبل وفاته بأربع سنوات، وهي ثمانية ويدل كتابه «مقالات الإسلاميين» على أنه لم يكن متكلماً، فحسب، بل كان مؤرّخاً أميناً لعلم العقائد، وقد اعترف بدقته وأمانته وتحرّيه للصدق في النقل المستشرقون (٢)، وكتب لعلم العقائد، وقد اعترف بدقته وأمانته ودقته في النقل (١٤).

٨- اجتهاده في العبادة: لم يكن أبو الحسن الأشعري رجل علم وعقل وبحث ونظر فحسب، بل كان – مع وصوله إلى درجة الإمامة والاجتهاد في العلم والعقل – مجتهداً في العبادات متحلياً بالأخلاق الفاضلة، وذلك ما يمتاز به العلماء الأقدمون؛ فإن اشتغالهم بالعلم لم يكن مانعاً عن الاجتهاد في العبادات والحرص على الطاعات، وكانوا يجمعون بين الدراسة والإفادة والعبادة والزهادة. قال أحمد بن على الفقيه: خدمت الإمام أبا الحسن

(٢) تبين كذب المفترى، ص ١٣٦.

<sup>(</sup>١) الرسائل الشمولية، ص ٧٠.

<sup>(</sup>٣)، (٤) رجال الفكر والدعوة (١/ ١٥٠).

بالبصرة سنين، وعاشرته ببغداد إلى أن توفي -رحمه الله- فلم أجد أورع منه، وأغض ً طرفاً، ولم أر شيخاً أكثر حياءً منه في أمور الدنيا، ولا أنشط منه في أمور الآخرة (۱) ويحكي أبو الحسين السروي من عبادته في الليل واشتغاله، ما يدل على حرصه وقوته في العبادة (۲)، قال ابن خلكان: وكان يأكل من غَلة ضيعة وقفها بلال بن أبي بردة بن أبي موسى على عقبه، وكانت نفقته في كل يوم سبعة عشر درهماً، هكذا قاله الخطيب (۱).

### رابعاً: عقيدة أبي الحسن الأشعري التي مات عليها:

قال أبو الحسن الأشعري: هذه حكاية جملة ما عليه أهل الحديث والسنة:

١ – الإقرار بالله وملائكته ورسله وأن محمداً عبده ورسوله.

٧- وأن الجنة حق وأن النار حق وأن الساعة آتية لا ريب فيها وأن الله يبعث من في القبور.

٣- وأن الله سبحانه وتعالى على عرشه كما قال: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾ [طه: ٥].

٤ - وأن له يدين بلا كيف كما قال: ﴿ خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ﴾ [طه: ٧٥].

٥- وأن له عينين بلا كيف كما قال: ﴿تَجْرِي بِأَعْيِنَا﴾ [القمر: ١٤].

٦ - وأن له وجهاً كما قال: ﴿وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلاَلِ وَالْإِكْرَامِ﴾ [الرحن: ٢٧].

٧- وأن أسماء الله لا يقال إنها غير الله كما قالت المعتزلة والخوارج.

٨- وأقروا أن لله سبحانه علماً كما قال: ﴿ أَلْزَلَكُ بِعِلْمِكِ ﴾ [النساء: ١٦٦] وقال: ﴿ وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَلْنَى وَلاَ تَضَعُ إِلاَ بِعلْمِهِ ﴾ [فاطر: ١١].

٩- وأثبتوا السمع والبصر ولم ينفوا ذلك عن الله كما نفته المعتزلة.

١٠ وأثبتوا لله القوة كما قال: ﴿ أُولَمْ يَرَوْا أَنَّ اللهَ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُمْ قُوَّةً ﴾
 ١٠ وأثبتوا لله القوة كما قال: ﴿ أُولَمْ يَرَوْا أَنَّ اللهَ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُمْ قُوَّةً ﴾

١١ – وقالوا: إنه لا يكون في الأرض من خير ولا شر إلا ما شاء الله.

١٢ - وأن الأشياء تكون بمشيئة الله، كما قال عز وجل: ﴿وَمَا تَشَاءُونَ إِلاَّ أَن يَشَاءُ الله ﴾
 [التكوير: ٢٩]. وكما قال المسلمون: ما شاء الله كان وما لا يشاء لا يكون.

١٣ - وقالوا: إن أحداً لا يستطيع أن يفعل شيئاً قبل أن يفعله أو يفعل شيئاً علم الله أنه لا يفعله.

<sup>(</sup>۱) تبيين كذب المفتري، ص ١٤١.

<sup>(</sup>٣) وفيات الأعيان (١/ ٤١٢).

<sup>(</sup>٢) رجال الفكر والدعوة (١/ ١٥١).

١٤ - وأقروا أنه لا خالق إلا الله، وأن سيئات العباد يخلقها الله، وأن أعمال العباد يخلقها الله عز وجل، وأن العباد لا يقدرون أن يخلقوا شيئاً.

١٥- ويقولون إن القرآن كلام الله غير مخلوق.

17 - والكلام في الوقف واللفظ، ومن قال باللفظ أو الوقف فهو مبتدع عندهم لا يقال اللفظ بالقرآن مخلوق أو غير مخلوق.

۱۷ - ويقولون إن الله سبحانه يُرى بالأبصار يوم القيامة كما يُرى القمر ليلة البدر، يراه المؤمنون ولا يراه الكافرون لأنهم عن الله محجوبون، قال الله عز وجل: ﴿كَلاَ إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَئِذ لَمَحْجُوبُونَ﴾ [المطففين: ١٥] وأن موسى عليه السلام سأل الله سبحانه الرؤية في الدنيا وأن الله سبحانه على الآخرة.

١٨ - ولا يكفرون أحداً من أهل القبلة بذنب يرتكبه كنحو الزنا والسرقة وما أشبه ذلك من الكبائر.

١٩ - والإيمان عندهم هو الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله وبالقدر خيره وشره حلوه
 ومره، وأن ما أخطأهم لم يكن ليصيبهم وما أصابهم لم يكن ليخطئهم.

• ٢ - والإسلام هو أن يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله على ما جاء في الحديث، والإسلام عندهم غير الإيمان.

٢١- ويقرون بأن الله سبحانه مقلب القلوب.

٢٢ - ويقرون بشفاعة رسول الله ﷺ وأنها لأهل الكبائر من أمته، وبعذاب القبر، وأن الحوض حق والصراط حق، والبعث بعد ألموت حق.

٣٣ – والمحاسبة من الله عز وجل للعباد حق والوقوف بين يدي الله حق.

٢٤- ويقرون بأن الإيمان قول وعمل يزيد وينقص، ولا يقولون مخلوق ولا غير مخلوق.

٢٥ - ويقولون: أسماء الله هي الله.

٣٦- ولا يشهدون على أحد من أهل الكبائر بالنار ولايحكمون بالجنة لأحد من الموحدين، حتى يكون الله سبحانه ينزلهم حيث شاء، ويقولون: أمرهم إلى الله إن شاء عذبهم وإن شاء غفر لهم، ويؤمنون بأن الله سبحانه يخرج قوماً من الموحدين من النار على ما جاءت به الروايات عن رسول الله.

٧٧- وينكرون الجدال والمراء في الدين، والخصومة في القدر، والمناظرة فيما يتناظر فيــه

أهل الجدل ويتنازعون فيه من دينهم بالتسليم للروايات الصحيحة، والآثـار الـتي رواهـا الثقات عدلاً عن عدل حتى ينتهي ذلك إلى رسول الله ﷺ.

۲۸ ویقولون: إن الله لم یأمر بالشر بل نهی عنه وأمر بالخیر ولم یرض بالشر وإن كان مریداً له.

٢٩ ويعرفون حق الذين اختارهم الله سبحانه لصحبة نبيه ويأخذون بفضائلهم
 ويمسكون عما شجر بينهم صغيرهم وكبيرهم.

• ٣- ويقدمون أبا بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علياً رضوان الله عليهم.

٣١- ويقرون أنهم الخلفاء الراشدون المهديون أفضل الناس كلهم بعد النبي ﷺ.

٣٢ - ويصدقون بالأحاديث التي جاءت عن رسول الله ﷺ: «إن الله سبحانه يسترل إلى السماء الدنيا فيقول هل من مستغفر؟» كما جاء الحديث عن رسول الله.

٣٣ - ويأخذون بالكتاب والسنة كما قال الله عز وجل: ﴿فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى الله وَالرَّسُول﴾.

٣٤- ويرون اتباع من سلف من أئمة الدين لا يبتدعون في دينهم ما لم يأذن به الله.

٣٥- ويقرون أن الله سبحانه يجيء يوم القيامة، كما قـال: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَــكُ صَــفًا صَـفًا ﴾ [الفجر: ٢٢].

٣٦- وأن الله يقرب من خلقه كيف شاء، كما قال: ﴿وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ﴾ [ق: ١٦].

٣٧- ويرون العيد والجماعة خلف كل إمام بر وفاجر.

٣٨- ويثبتون المسح على الخفين سُنة ويرونه في الحضر والسفر.

٣٩- ويثبتون فرض الجهاد للمشركين منذ بعث الله نبيه ﷺ إلى آخر عصابة تقاتل الدجال وبعد ذلك.

 ٤٠ ويرون الدعاء لأئمة المسلمين بالصلاح وألا يخرجوا عليهم بالسيف وألا يقاتلوا في الفتنة.

١ ٤ - ويصدقون بخروج الدجال وأن عيسى بن مريم يقتله.

٤٢ – ويؤمنون بمنكر ونكير والمعراج والرؤيا في المنام.

- ٤٣ وأن الدعاء لموتى المسلمين والصدقة عنهم بعد موتهم تصل إليهم.
- ٤٤ ويصدقون بأن في الدنيا سحرة وأن الساحر كافر كما قال الله، وأن السحر كائن موجود في الدنيا.
  - ٥٥ ويرون الصلاة على كل من مات من أهل القبلة، برهم وفاجرهم، وموارثتهم.
    - ٤٦- ويقرون أن الجنة والنار مخلوقتان.
    - ٤٧ وأن من مات مات بأجله وكذلك من قتل قتل بأجله.
    - ٤٨ وأن الأرزاق من قبل الله سبحانه يرزقها عباده حلالاً كانت أم حراماً.
      - ٤٩ وأن الشيطان يوسوس للإنسان ويشككه ويخبطه.
      - ٥ وأن الصالحين قد يجوز أن يخصهم الله بآيات تظهر عليهم.
        - ١٥- وأن السنة لا تنسخ القرآن (١).
    - ٥٢ وأن الأطفال أمرهم إلى الله إن شاء عذبهم وإن شاء فعل بهم ما أراد.
    - ٥٣ وأن الله عالم ما العباد عاملون وكتب أن ذلك يكون وأن الأمور بيد الله.
- ٥٤ ويرون الصبر على حكم الله والأخذ بما أمر الله بـ والانتهاء عما نهى عنه، وإخلاص العمل والنصيحة للمسلمين، ويدينون بعبادة الله في العابدين والنصيحة لجماعة المسلمين، واجتناب الكبائر والزنا وقول الزور والعصبية والفخر والكبر والإزراء على الناس والعجب.
  - ٥٥- ويرون مجانبة كل داع إلى بدعة.
- ٥٦ ويرون التشاغل بقراءة القرآن وكتابة الآثار والنظر في الفقه مع التواضع وحسن الخلق وبذل المعروف وكف الأذى وترك الغيبة والنميمة والسعاية وتفقد المأكل والمشرب.

فهذه جملة ما يأمرون به ويستعملونه ويرونه. وبكل ما ذكر من قولهم نقول وإليه نذهب وما توفيقنا إلا بالله وهو حسبنا ونعم الوكيل وبه نستعين وعليه نتوكل وإليه المصير<sup>(۱)</sup>. هـذه عقيدة الإمام الأشعري التي استقر عليها وصرح بها، وهي من الآثار التي تركها بعـد وفاتـه، وقد أسهمت بلا شك في توعية الأمة وتربيتها على أصول أهـل السـنة والجماعـة سـواء في

<sup>(</sup>١) مسألة فيها خلاف يطول عند أهل السنة.

 <sup>(</sup>٢) اعتقاد أهل السنة أصحاب الحديث، شرح جملة ما حكاه عنهم أبـو الحسـن الأشـعري وقـرّره في مقالاتـه د.
 محمد عبد الرحمن الخميس، ص ١١ إلى ١٧١ وقد قام الدكتور بشرح هذه الأصول.

المدارس النظامية في عهد السلاجقة أوفى عهد الزنكيين والأيوبيين والمماليك والعثمانيين وإلى يومنا هذا، ومن الإنصاف العلمي القول بأن المذهب الأشعري لم يستقر على ما مات عليه الإمام أبو الحسن الأشعري، بل حدث تطور في المذهب الأشعري بحيث إن أقوال الأشاعرة تعددت واختلفت في مسائل عديدة، ومن أشهر الذين اجتهدوا وخالفوا أبا الحسن الأشعري، في بعض المسائل، أبو بكر الباقلاني وابن فورك وعبد القاهر البغدادي، والبيهقي والقشيري، والجويني والغزالي وغيرهم على درجات متفاوتة بينهم في ذلك، وقد قام الدكتور عبد الرحمن بن صالح بن صالح المحمود بتتبع هذا التطور بنوع من التفصيل في كتابه القيم «موقف ابن تيمية من الأشاعرة».

- وفاته: وكانت وفاته سنة ٣٢٤هـ ودفن ببغداد في مشرعة الروايـا (١)، ونـودي على جنازته: اليوم مات ناصر السنة (٢).

### خامسا: جهود الأشاعرة في الدفاع عن الكتاب والسنة:

كانت للأشاعرة جهود مشكورة في الدفاع عن كتاب الله وسنة رسوله ﷺ وقد أشار إلى هذه الجهود ابن تيمية في كتبه حيث:

١- وصفهم بأنهم من أهل السنة في مقابل المعتزلة والرافضة: يقول أبن تيمية: وإن كان في كلامهم من الأدلة الصحيحة وموافقة السنة ما لا يوجد في كلام عامة الطوائف، فإنهم أقرب طوائف أهل الكلام إلى السنة والجماعة والحديث، وهم يعدون من أهل السنة والجماعة عند النظر إلى مثل المعتزلة والرافضة وغيرهم، بـل هـم أهـل السـنة والجماعـة في البلاد التي يكون أهل البدع فيها هم المعتزلة والرافضة ونحوهم (٣)، ويلاحظ وصفه لهم بأنهم هم أهل السنة في البلاد التي يغلب فيها أهل البدعة من الرافضة والمعتزلة، وهذا منتهى الإنصاف والاعتراف (٢٠). وذكر عنهم ابن تيمية بأنهم من المتكلمين المنتسبين إلى السنة (٥٠). ويصنفهم مع بقية أهل السنة (٦).

٢- ردودهم على الباطنية والملاحدة وغيرهم: فالباطنية لما استفحل أمرهم كان لهم علماء أهل السنة بالمرصاد، ومن أبرز علماء السنة الـذين فضـحوهم علمـاء الأشـاعرة (٧)، يقول ابن تيمية: وكانت الرافضة والقرامطة – علماؤها وأمراؤها – قد استظهرت في أوائـل

<sup>(</sup>١) وفيات الأعيان (١/ ٤١٢).

<sup>(</sup>٣)، (٤) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٢/ ٧٠٣).

<sup>(</sup>٥) الجواب الصحيح (١/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه (٢/ ٧٠٥).

<sup>(</sup>٢) رجال الفكر والدعوة (١/ ١٥١).

<sup>(</sup>٦) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٢/٣٠٧).

الدولة السلجوقية، حتى غلبت على الشام والعراق، وأخرجت الخليفة القائم ببغداد إلى تكريت وحبسوه بها في فتنة البساسيري المشهورة، فجاءت بعد ذلك السلجوقية حتى هزموهم وفتحوا الشام والعراق وقهروهم بخراسان وحجروهم بمصر، وكان في وقتهم من الوزراء مثل «نظام الملك»، ومن العلماء مثل أبي المعالي الجويني، فصاروا بما يقيمونه من السنة ويردونه من بدعة هؤلاء ونحوهم لهم من المكانة عند الأمة بحسب ذلك، وكذلك المتأخرون من أصحاب مالك الذين وافقوه كأبي الوليد الباجي، والقاضي أبي بكر بن العربي ونحوهما لا يعظمون إلا بموافقة السنة، والحديث (۱)، والوزير نظام الملك هو صاحبنا الذي تحدثنا عنه فيما مضى، ويعتبر من أبرز من نصر مذهب الأشعري من خلال المدارس النظامية التي أنشأها في أنحاء متفرقة من العراق وخراسان، وهو يذكر فضله فيما قام به من دعم للسلاجقة السنة في مقابل البويهيين الشيعة (۲). والدولة الفاطمية العبيدية ودعاتها.

٣- دفاعهم عن السنة وردودهم على الها البدع: يقول ابن تيمية بعد كلام طويل عن الأشاعرة: ثم إنه ما من هؤلاء إلا له في الإسلام مساع مشكورة، وحسنات مبرورة، وله في الرد على كثير من أهل الإلحاد والبدع، والانتصار لكثير من أهل السنة والدين ما لا يخفى على من عرف من أحوالهم، وتكلم فيهم بعلم وصدق وعدل وإنصاف، لكن لما التبس عليهم هذا الأصل المأخوذ ابتداء من المعتزلة، وهم فضلاء عقلاء، احتاجوا إلى طرده والتزام لوازمه فلزمهم بسبب ذلك من الأقوال ما أنكره المسلمون من أهل العلم والدين، وصار الناس بسبب ذلك: منهم من يعظمهم لما لهم من المحاسن والفضائل، ومنهم من يذمهم لما وقع في كلامهم من البدع والباطل، وخير الأمور أوساطها، وهذا ليس مخصوصاً بهؤلاء، بل مثل هذا وقع لطوائف من أهل العلم والدين، والله يتقبل من جميع عباده المؤمنين الحسنات ويتجاوز لهم عن السيئات ﴿رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا اللّذِينَ سَبَقُونًا بالإِيمَانِ وَلاَ تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلاً مَن حَمِيع عباده المؤمنين الحسنات ويتجاوز لهم عن السيئات ﴿رَبَّنَا إلَّكَ رَوُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ [الحشر: ١٠]. وفي موضع آخر يذكر ما لهؤلاء من حسنات، فإنها إما موافقة لأهل السنة، أو رد على أهل البدعة. (١٤) فيقول: ولم يتبع أحد مندهب الأشعري ونحوه إلا لأحد هذين الوصفين أو كليهما، وكل من أحبه وانتصر له من المسلمين وعلمائهم فإنه يجبه وينتصر له بذلك، فالمصنف في مناقبه، الدافع للطعن واللعن عله حه المسلمين وعلمائهم فإنه يجبه وينتصر له بذلك، فالمصنف في مناقبه، الدافع للطعن واللعن عالمعن عالم عله عله عله عه المنات عليه عله المنات والله عن عله عله المنات عليه المؤلك المنات عليه المنات عليه المنات عليه المنات عليه المنات عليه المنات عليه المنات المات عليه المنات عليه المنات عليه المنات عليه المنات عليه المنات عليه المنات عليه المولك المنات عليه المنات عليه المؤلك المنات عليه المنات عليه المنات عليه المؤلك المنات عليه المؤلك المنات عليه المنات عليات المنات عليه المنات عليه المنات علية المنات عليه المنات عليه المنات علية المنات عليه المنات عليه المنات عليه المنات علية المنات المنات علية المنات عليه المنات عليه المنات عليه المنات عليه المنات المنات عليه المنات المنات المنات علية المنات علية المنات ال

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۸/٤).

<sup>(</sup>٢) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٢/ ٧٠٥).

<sup>(</sup>٣) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٢/ ٧٠٥)، درء التعارض (٢/ ٢٠٣،١٠٢).

<sup>(</sup>٤) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٢/ ٧٠٨).

من أقوال أهل السنة والحديث، أو بما رد من أقوال مخالفيهم. لا يحتجون له عند الأمة وعلمائها وأمرائها إلا بهذين الوصفين، ولولا أنه كان من أقرب بني جنسه إلى ذلك لألحقوه بطبقته الذين لم يكونوا كشيخه الأول أبي علي، وولده أبي هاشم، لكن كان له من موافقة مذهب السنة والحديث في الصفات والقدر، والإمامة، والفضائل، والشفاعة، والحوض، والصراط والميزان، وله من الردود على المعتزلة والقدرية، والرافضة، والجهمية، وبيان تناقضهم ما أوجب أن يمتاز بذلك عن أولئك، ويعرف له حقه وقدره ﴿قَدْ جَعَلَ الله لَكُلِّ شَيْء لَعُلُلُ شَيْء الطلاق: ٣]. وبما وافق فيه السنة والحديث صار من القبول والاتباع ما صار، لكن الموافقة التي فيها قهر المخالف وإظهار فساد قوله هي من جنس المجاهد المنتصر، فالراد على أهل البدع مجاهد (١).

3-جهودهم في كسر سورة المعتزلة والجهمية: وللأشاعرة جهود في كسر سورة المعتزلة والجهمية، يقول ابن تيمية عن أعلامهم كابن مجاهد والباقلاني والإسفراييني وابن فورك: وصار هؤلاء يردون على المعتزلة ما رده عليهم ابن كلاب والقلانسي، والأشعري وغيرهم من مثبتة الصفات، فيبينون فساد قولهم بأن القرآن مخلوق وغير ذلك، وكان في هذا من كسر سورة المعتزلة والجهمية ما فيه ظهور شعار السنة، وهو القول بأن القرآن كلام الله غير مخلوق، وأن الله يُدى في الآخرة، وإثبات الصفات والقدر وغير ذلك من أصول السنة (۲)، وفي موضع آخر يذكر ما رده الأشعرية من بدع المعتزلة والرافضة والجهمية وغيرهم، وبينوا تناقضهم، وعظموا الحديث والسنة ومذهب الجماعة، فحصل بما قالوه من بيان تناقض أصحاب البدع الكبار وردهم ما انتفع به خلق كثير (۳)، وكان ابن تيمية حرهه الله- يرى أن لهم حسنات وفضائل وسعياً مشكوراً وخطؤهم بعد الاجتهاد مغفور (١٠).

٥- إنصاف ابن تيمية لأعلام الأشاعرة يرحمهم الله جميعاً: أنصف ابن تيمية أعلام الأشاعرة، وعلى الرغم من مناقشاته الشديدة لهم إلا أنه ذكر ما عندهم من إيجابية وما لهم من جهود عظيمة في خدمة الإسلام والدفاع عنه، ويعتمد منهج ابن تيمية في ذلك على أمرين:

أحدهما: أن القاعدة عنده التي يطبقها على الأشاعرة وغيرهم هي التفريق بين العقيدة المسيطرة في الكتب وبين أصحابها، فهو يحكم على ما هو مدون أو منقول من عقائد هؤلاء

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱/ ۱۲، ۱۳). (۲) مجموع الفتاوي (٥/ ٥٥٧ – ٥٥٨).

<sup>(</sup>٣) المصدّر نفسه (١٣/ ٩٩).

<sup>(</sup>٤) النبوات، ص ٢٢٠، موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٢/ ٧٠٩).

وأدلتهم ومناقشاتهم، ويبين ما في ذلك من خطأ أو صواب، فإذا ما وصل في الحديث إلى الشخص نفسه صاحب العقيدة، فإنه ينظر إليه نظرة أخرى مبنية على أنه قد يكون صادقاً في خدمته للإسلام، ولا يحمل غشاً لأهله، ولذلك فهو لا يتعمد الكذب والافتراء، وأنه مجتهد، وأن هذا الذي قاله هو مبلغ علمه، أو أنه كان مقلداً لغيره في هذه المسائل.

وأنه ربما ما مات على هذا الظلم، فقد يكون ممن رجع وتاب، وصرح بذلك، أو أنه في آخر عمره رضى مسلك أهل الحديث.

والثاني: أن لهؤلاء الأعلام – على أخطائهم – جهودًا لا تنكر في الجهاد في سبيل الله، والدفاع عن العقيدة، والرد على أعدائها من الملاحدة والمتفلسفة والرافضة وغيرهم، وهي جهود تكون في موازينهم يوم القيامة ولا يحرمون أجرها عند الله تعالى (١).

أ- موقف ابن تيمية من أبى الحسن الأشعري: دافع أبن تيمية عن شيوخ الأشاعرة - وعلى رأسهم ابن كلاب - وكثيراً ما يقرن الأشعري بابن كلاب والكلابية، فيقول مثلاً: لهذا كان المتكلمة الصفاتية كابن كلاب والأشعري وابن كرام خيراً وأصح طريقاً في العقليات والسمعيات من المعتزلة، والمعتزلة خيراً وأصح طريقاً في العقليات والسمعيات من المتفلسفة، وإن كان في قول كل من هؤلاء ما ينكر عليه وما خالف فيه العقل والسمع، ولكن من كان أكثر صواباً وأقوم قيلاً كان أحق بأن يقدم على من هو دونه تنزيلاً وتفصيلاً (٢). وأما كلامه عن أبي الحسن الأشعري فقد دافع عنه وذكر أنه: ابتلى بطائفتين، طائفة تبغضه وطائفة تحبه، كل منهما يكذب عليه، ويقول: إنما صنف هذه الكتب تقية وإظهاراً لموافقة أهل الحديث والسنة من الحنبلية وغيرهم، وهذا كذب على الرجل، فإنه لم يوجد له قول باطن يخالف الأقوال التي أظهرها، ولا نقل أحد من خـواص أصـحابه ولا غيرهم عنه ما يناقض هذه الأقوال الموجودة في مصنفاته، فدعوى المدعي أنه كان يبطن خلاف ما يظهر دعوى مردودة شرعاً وعقالاً، بيل من تدبر كلامه في هنذا الباب - في مواضع- تبين له قطعاً أنه كان ينصر ما أظهره، ولكن الـذين يجبونـه ويخالفونـه في إثبات الصفات الخبرية، يقصدون نفى ذلك عنه لئلا يقال: إنهم خالفوه، مع كون ما ذهبوا إليه من السنة قد اقتدوا فيه بحجته التي على ذكرها يعولون، وعليها يعتمدون، والفريق الآخر دافعوا عنه لكونهم رأوا المنتسبين إليه لا يظهرون إلا خلاف هذا القول، ولكونهم اتهمـوه بالتقيـة، وليس كذلك، بل هو انتصر للمسائل المشهورة عند أهل السنة التي خالفهم فيها المعتزلة كمسألة الرؤية، والكلام، وإثبات الصفات، ونحو ذلك، لكن كانت خبرته بالكلام مفصلة،

<sup>(</sup>١) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٥/ ٧١٠).

<sup>(</sup>٢) شرح الأصفهانية، ص ٥٥.

وخبرته بالسنة مجملة (١)، كما ذكر أن الأشعري كان ينتسب إلى الإمام أحمد، وأنه أقرب إليه من بعض الحنابلة، يقول: وكان الأشعرى أقرب إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل وأهل السنة من كثير من المتأخرين المنتسبين إلى أحمد الذين مالوا إلى بعض كلام المعتزلة كابن عقيل وصدقة بن الحسين، وابن الجوزي وغيرهم (٢). ويقول: والأشعري كان من أجل المتكلمين المنتسبين إلى الإمام أحمد - رحمه الله - المنتصرين لطريقه، كما يذكر الأشعري ذلك في كتبه.. ثم يقول: وأما الأشعري فهو أقرب إلى أصول أحمد من ابن عقيل وأتبع لها، فإنه كلما كان عهد الإنسان بالسلف أقرب كان أعلم بالمعقول والمنقول.. ويقول: ولما أظهرت كلام الأشعري – ورآه الحنابلة – قالوا: هذا خير من كلام الشيخ الموفق... (٣). ويـذكر أيضـاً أن الأشعري أخذ مذهب أهل الحديث والسنة من شيخه المشهور زكريا بـن يحيـى السـاجي(١٠)، كما ذكر ما تميز به الأشعري من حرص على نصرة مذهب أهل الحديث بقولـ عنه: وهـ و دائماً ينصر في المسائل التي فيها النزاع بين أهل الحديث وغيرهم قول أهل الحديث<sup>(٥)</sup>، وذكر أنه بين طريقة السلف في أصول الدين، واستغناءها عن الطريقة الكلامية، كطريقة الإعراض ونحوها، وإن القرآن نبه على الأدلة، ليس دلالته - كما يظنه بعض أهل الكلام - من جهـة الخبر فقط، وأين هذا من أهل الكلام الذين يقولون: إن الكتاب والسنة لا يـدلان على أصول الدين بحال، وإن أصول الدين تستفاد بقياس العقل المعلوم من غيرهما (٦)، ويذكر ابن تيمية أن الأشعري من مثبتة الصفات الخبرية، ويرد على الذين يزعمون أن لـ فيهـا قولين؛ يقول: وأما الأشعرى نفسه وأئمة أصحابه فلم يختلف قولهم في إثبات الصفات الخبرية، وفي الرد على من يتأولها، كمن يقول: استوى بمعنى استولى، وهذا مذكور في كتبه كلها كالموجز الكبير والمقالات الصغيرة، والكبيرة، والإبانة، وغير ذلك، وهكذا نقل سائر الناس عنه، حتى المتأخرون كالرازي والآمدي، ينقلـون عنـه إثبـات الصـفات الخبريـة، ولا يحكون عنه في ذلك قولين. فمن قال: إن الأشعري كان ينفيها، وإن له في تأويلها قولين فقد افترى عليه ولكن هذا فعل طائفة من متأخري أصحابه كأبي المعالي ونحوه، فإن هؤلاء أدخلوا في مذهبه أشياء من أصول المعتزلة (V). كما دافع عن الأشعري فيما نسب إليه من أنه يقول: إن الله لم يكن قادراً على الفعل في الأزل. وبين ابن تيمية أن من يبغض الأشعري

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (۱۲/ ۲۰۶).

<sup>(</sup>٢) درء التعارض (١/ ٢٧٠)، شرح الأصفهانية، ص ٧٨.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٣/ ٢٢٦ ، ٢٢٧). (٤) مجموع الفتاوي (٥/ ٣٨٦).

<sup>(</sup>٥) الإيمان، ص ١١٥، موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٢/٧١٣).

<sup>(</sup>۲) الاستقامة (۱/٦).(۷) مجموع الفتاوی (۱۲/۳۰۳).

ينسب إليه هذا لتنفر عنه قلوب الناس <sup>(۱)</sup>، وكثيراً ما يشير ابن تيمية إلى أنه أقرب إلى السلف من كثير ممن أتى بعده <sup>(۲)</sup>. وكثيراً ما ينقل من كتب الأشعري ويستشهد بأقواله <sup>(۳)</sup>.

ب- موقف ابن تيمية من الباقلاني: يسرى ابن تيمية أن الباقلاني فحل الطائفة الأشعرية، ويقول عنه: إنه أفضل المتكلمين المنتسبين إلى الأشعري، ليس فيهم مثله، ولا قبله ولا بعده (٤)، ويذكر عنه أنه: أكثر إثباتاً بعد الأشعري في الإبانة (٥)، وقد امتدحه كثيراً في ردوده على الباطنية، ومواقفه العظيمة من النصارى (١).

ج- موقف ابن تيمية من الجويني: وأما الجويني فيدافع عنه على الرغم من كونه ممن مال إلى المعتزلة أكثر ممن سبقه من الأشاعرة، وبعد أن نقل عنه الأقوال في الكلام ونسبته إلى أهل السنة ما ليس من مذهبهم (٧)، رد عليه ابن تيمية وقال: وأبو المعالي وأمثاله أجل من أن يتعمد الكذب، لكن القول المحكي قد سمع من قائل لم يضبطه، وقد يكون القائل نفسه لم يحرر قولهم (٨). ويحتج بأقواله ويصححها في معرض ردوده على الجهمية (٩)، وابن رشد (١٠).

د- ثناء ابن تيمية على الغزالي: ومع أن ابن تيمية نقد الغزالي كثيراً وفي مناسبات مختلفة، ونقل ردود العلماء عليه، فإنه أنصفه ومدحه وذلك من خلال:

\* بيانه أن الغزالي لا يتعمد الكذب، ولذلك لما نسب إلى الإمام أحمد أنه يقول بالتأويل رد عليه ابن تيمية بأن: نقله عن المجهول لا يعرف، وذلك المجهول أرسله إرسالاً عن أحمد، ولا يتنازع من يعرف أحمد وكلامه أن هذا كذب مفترى عليه، ونصوصه المنقولة عنه بنقل الثقات الأثبات والمتواتر عنه يرد هذا الهذيان الذي نقله عنه، بل إذا كان أبو حامد ينقل عن رسول الله على وعن الصحابة والتابعين من الأكاذيب ما لا يحصيه إلا الله، فكيف ما ينقله عن مثل أحمد. ثم يعقب ابن تيمية مدافعاً عن الغزالي: ولم يكن ممن يتعمد الكذب، فإنه كان أجل قدراً من ذلك، وكان من أعظم الناس ذكاء، وطلباً للعلم وبحثاً عن الأمور، وكان من أعظم الناس قصداً للحق، وله من الكلام الحسن المقبول أشياء عظيمة بليغة، ومن حسن أعظم الناس قالترتيب ما هو به من أحسن المصنفين، لكن كونه لم يصل إلى ما جاء به الرسول من التقسيم والترتيب ما هو به من أحسن المصنفين، لكن كونه لم يصل إلى ما جاء به الرسول من

درء التعارض (۲/ ۲٦٤).

<sup>(</sup>٢) شرح الأصفهانية، ص ٧٧ ، ٧٨، درء التعارض (٢/ ٣٠٨).

<sup>(</sup>٣) القاعدة المراكشية، ص ٦٧ -٧١، درء التعارض (١/٢٥٦ - ٢٦١).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (٥/ ٥٢).

 <sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى (٥/ ٩٨).
 (٢) منهاج السنة (٢/ ٣٩).

<sup>(</sup>۸) درء التعارض (۲/ ۳۱۰).

<sup>(</sup>٧) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٢/ ٧١٥).

<sup>(</sup>۱۰) المصدر نفسه (۹/ ۱۱۰ – ۱۱۲).

<sup>(</sup>٩) المصدر نفسه (٥/ ١٨٦ –١٩٠).

الطرق الصحيحة كان ينقل ذلك بحسب ما بلغه لا سيما مع هذا الأصل، إذ جعل النبوات فرعاً على غيرها (١).

\* يعترف للغزالي بجهوده في ردوده على الفلاسفة: ويمتدحه كثيراً في ذلك، ولما احتج الفلاسفة على نفي الصفات بالتركيب وما يلزم، رد عليهم الغزالي ووافقه ابن تيمية فقال: ما ذكره أبو حامد مستقيم مبطل لقول الفلاسفة، وما ذكره ابن رشد إنما نشأ من جهة ما في اللفظ من الإجمال والاشتراك (٢). ثم قال مناقشاً ابن رشد: وهذه الطريق التي سلكها أبو حامد عن احتجاجهم بلفظ المركب جواب صحيح (٢)، ويقول ابن تيمية عن ابن رشد: وقد رد على أبي حامد في «تهافت التهافت» رداً أخطأ في كثير منه، والصواب مع أبي حامد... وقد تكلمت على ذلك وبينت تحقيق ما قاله أبو حامد في ذلك من الصواب الموافق لأصول الإسلام، وخطأ ما خالفه من كلام ابن رشد وغيره من الفلاسفة، وإن ما قالوه من الحق الموافق للكتاب والسنة لا يرد، بل يقبل، وما قصر فيه أبو حامد من إفساد أقوالهم الفاسدة، فيمكن رده بطريق أخرى يعان بها أبو حامد على قصده الصحيح (١)، كما امتدح ابن تيمية ردود الغزالي على الفلاسفة في معقباً: وهذا الوجه الذي ذكره أبو حامد أحسن فيه، وكنت قد كتبت على توحيد الفلاسفة ونفيهم الصفات كلاماً بينت فيه فساد كلامهم في طريقة التركيب قبل أن أقف على كلام أبي ونفيهم الصفات كلاماً بينت فيه فساد كلامهم في طريقة التركيب قبل أن أقف على كلام أبي حامد، ثم رأيت أبا حامد قد تكلم بما يوافق ذلك الذي كتبته (٥).

\* ذكره لرجوعه في آخر عمره إلى الحديث وأنه مات وهو يشتغل بالبخاري ومسلم (١)، ويذكر أنه رجع واستقر أمره على التلقي من طريقة أهل الحديث، بعد أن أيس من نيل مطلوبه من طريقة المتكلمين والمتفلسفة والمتصوفة أيضاً (٧). هذه بعض مواقف ابن تيمية الإيجابية من الأشاعرة وفيها من بيان الحق والإنصاف ما يشهد له بالأمانة، وكان -رحمه الله يناقش الأشاعرة، ويبين لمن أخطأ منهم خطأه بعلم وإنصاف.

ومن الفائدة أن نقول: إن كان تراث الإمام الشافعي وأبي الحسن الأشعري قامت على أسسه المدارس النظامية في العهد السلجوقي، فإن تراث ابن تيمية قامت عليه حركة الشيخ محمد بن عبد الوهاب، وتأثرت به كثير من الحركات المعاصرة والعلماء وطلاب العلم والدعاة

<sup>(</sup>١) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٢/ ٢١٦).

<sup>(</sup>٢) درء التعارض (٣/ ٤٠٢). (٣) المصدر نفسه (٣/ ٤٣٨).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (٣/ ٢٥٣،٢٥٢). (٥) المصدر نفسه (٨/ ١٥٦)

<sup>(</sup>٦) الصفدية (١/ ٢١٢)، درء التعارض (١/ ١٦٢).

<sup>(</sup>٧) درء التعارض (٦/ ٢١٠)، موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٢/ ٧١٧).

# المبحث الرابع أشهر علماء المدارس النظامية في العهد السلجوقي

أولاً: أبوإسحاق الشيرازي: هو الشيخ، الإمام، القدوة، المجتهد، شيخ الإسلام، أبو إسحاق، إبراهيم بن علي بن يوسف الفيروز آبادي، الشيرازي، الشافعي، نزيل بغداد، قيل: لقبه جمال الدين (١)، كان مولده سنة ثلاث وتسعين وثلاثمائة (٢).

1- شيوخه وتلاميده: تفقه على أبي عبد الله البيضاوي، وعبد الوهاب بن رامين بشيراز، وأخذ بالبصرة عن الخرزي، وقدم بغداد سنة خس عشرة وأربعمائة، فلزم أبا الطيب الطبري، وبرع وصار مُعيده، وكان يُضرب المثلُ بفصاحته وقوة مناظرته، وسمع من أبي علي بن شاذان، وأبي بكر البرقاني ومحمد بن عبيد الله الخرجُوشي، وحدث عنه: الخطيب، وأبو الوليد الباجي، والحميديُّ، وإسماعيل بن السمرقندي، والزاهد يوسف بن أيوب، وأبو نضر أحمد بن محمد الطوسي، وأبو الحسن بن عبد السلام، وأحمد بن نصر بن حِمّان الهمذاني خاتمة من روى عنه (٣).

٧- مكانته وثناء الناس عليه: قال السمعاني: هو إمام الشافعية ومدرس النظامية، وشيخ العصر، رحل الناس إليه من البلاد وقصدوه، وتفرد بالعلم الوافر مع السيرة الجميلة والطريقة المرضيّة، جاءته الدنيا صاغرة، فأباها، واقتصر على خشونة العيش أيام حياته، صنف في الأصول والفروع والخلاف والمذهب، وكان زاهداً، ورعاً، متواضعاً، ظريفاً، كريماً، جواداً، طلق الوجه، دائم البشر، مليح المحاورة (٤). وقال أبو بكر الشاشي: أبو إسحاق حجة الله على أثمة العصر (٥)، وقال الموفق الحنفي: أبو إسحاق أمير المؤمنين في الفقهاء (٦). ولما قدم أبو إسحاق نيسابور رسولاً تلقّوه، وحمل إمام الحرمين غاشيته، ومشى بين يديه وقال: أفتخر بهذا (٧). وكان عامة المدرسين بالعراق والجبال تلامذته وأتباعه – وكفاهم بذلك فخراً – وكان ينشد الأشعار المليحة، ويوردها، ويحفظ منها الكثير (٨). وكان الوزير ابن جهير كثيراً ما يقول: الإمام أبو إسحاق وحيد عصره، وفريد دهره، ومستجاب الدعوة (٩). وأثنى

<sup>(</sup>١)، (٢) سير أعلام النبلاء (١٨/ ٤٥٣).

<sup>(</sup>٣)، (٤) المصدر نفسه (١٨/ ٤٥٤).

<sup>(</sup>٥)، (٦) طبقات السبكي (٤/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٧) المنتظم (٩/ ٨)، طبقات السبكي (٤/ ٢٢٢).

<sup>(</sup>٨) تهذيب الأسماء واللغات (٢/ ١٧٣).

<sup>(</sup>٩) طبقات السبكي (٤/ ٢٢٧).

نظام الملك على أبي إسحاق، وقال: كيف حالي مع رجل لا يُفرّق بيني وبين نهروز الفَرّاش في المخاطبة؟ قال لي: بارك الله فيك، وقال له لما صبَّ عليه كذلك (١). وقال محمد بـن عبــد الملك الهمذاني: حكى أبي قال: حضرت مع قاضي القضاة أبي الحسن الماوردي عزاءً، فتكلم الشيخ أبو إسحاق واجلاً، فلما خرجنا قال الماوردي: ما رأيت كأبي إسحاق، لـو رآه الشافعي لتجمَّل به (٢)، وقال السلفي: سألت شجاعاً الدُّهلي عن أبي إسحاق فقال: إمام أصحاب الشافعي والمقدم عليهم في وقته ببغداد، كان ثقة، ورعاً، صالحاً، عالماً بالخلاف علماً لا يشاركه فيه أحد (٣)، قال محمد بن عبد الملك: ندب المقتدى بالله أبا إسحاق للرسلية إلى المعسكر، فتوجُّه في آخر سنة خمس وسبعين، فكان يخرج إليه أهل البلـد بنسـائهم وأولادهـم يمسحون أردانه<sup>(١)</sup>، ويأخذون تراب نعليه يستشفون به، وخرج الخبَّازون ونثروا الخبز، وهــو ينهاهم، ولا ينتهون، وخرج أصحاب الفاكهة والحلواء، ونشروا على الأساكفة، وعملوا مداسات صغاراً ونثروها، وهي تقع على رءوس الناس، والشيخ يعجب، وقال لنا: رأيتم النَّثار، وما وصل إليكم منه؟ فقالوا: يا سيدي وأنت أيُّ شيء كان حظك منه؟ قال: أنا غطَّيت نفسى بالحَفَّة <sup>(٥)</sup>. وهذا الأثر يدل على محبة الناس له ومكانته في قلوبهم، وقد حــاول الشيخ أن ينهاهم عن هذه التصرفات، وهذه هي أخلاق العلماء، ولكنّ العوام تصدر منهم مثل هذه الأمور نتيجة العاطفة وإن كان فيها بعض التجاوزات. وقال شـيرويه الـدّيلمي في تاريخ همذان: أبو إسحاق إمام عصره قدم علينا رسولاً إلى السلطان ملكشاه، سمعت منه، وكان ثقة زاهداً في الدنيا على التحقيق، أوحد زمانه (٦)، وقال الذهبي عنه: درّس بهــا – أي المدرسة النّظامية – بعد تمنع، ولم يتناول جَامِكية (٧)، أصلاً، وكان يقتّصر على عمامة صغيرة وثوب قطني، ويقنع بالقوت، وكان الفقيه رافع الحمال رفيقه في الاشتغال، فيحمل شطر نهاره بالأَجرة، وينفق على نفسه وعلى أبي إسحاق، ثم إن رافعاً حجَّ وجاور، وصار فقيـه الحرم في حدود الأربعين وأربعمائة (^).

٣- مؤلفاته وشيء من شعره: قال الشيخ أبو إسحاق: كنت أُعيد كل قياس ألف مرة، فإذا كان في المسألة فإذا فرغت أُخذت قياساً آخر على هذا، وكنت أُعيد كل درس ألف مرة، فإذا كان في المسألة

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (١٨/ ٤٥٩).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١٨/ ٤٥٩)، طبقات السبكي (٤/ ٢٢٧). (٣) سير أعلام النبلاء (١٨/ ٤٦٠).

<sup>(</sup>٤) الأردان: جمع رُدن وهو أصل الكُم. وفي طَبقات السبكي: أركانه.

<sup>(</sup>٥) طبقات السبكي (٤/ ٢٢٠)، سير أعلام النبلاء (١٨/ ٢٦٠).

<sup>(</sup>٦) سير أعلام النبلاء (١٨/ ٤٦٠). (٧) الجامكية: رواتب خدم الدولة.

<sup>(</sup>٨) سير أعلام النبلاء (١٨/ ٤٦١).

بيت يُستشهد به حفظت القصيدة التي فيها البيت (۱). وكان يصلى عند فراغ كل فصل من المهذب (۲)، وكان إماماً في الفقه والأصول والحديث وفنون كثيرة، وله المصنفات الكثيرة النافعة (۳)، وبحسن نيته في العلم اشتهرت تصانيفه في الدنيا (۱)، كالمهدّب في المذهب، والتنبيه، والنكت في الحلاف، واللمع في أصول الفقه، والتبصرة والمعونة، وطبقات الفقهاء وغير ذلك (۵)، ومن شعره الذي نظمه:

أحِبُ الكأس من غير المدام وما خبّ لكام وما حبّ والكن وما الكرين وقال:

سالت الناس عن خيل وفي

تمسك إن ظفرت يودد حرب

وألهو بالحساب بسلا حسرام رأيت الحسب أخسلاق الكرام

فقالوا: ما إلى هذا سبيل في الدنيا قليل (٦)

وقال: ولسو أنّــي جُعِلـــتُ أمــير جــيش لأنّ النـــــاس ينهزمــــون منـــــه

لمسا قاتلست إلا بالسُسوَال وقد ثبتوا لأطراف العوالي (٧)

وقد امتدحه الشعراء في حياته، ومنهم عاصم بن الحسن حيث قال فيه:

تراه من الدَّكاء نَحيفَ جسم عليه من توقِّده دليل الله على النحيل (۱۸) إذا كان الفتى ضخم المعاني فليس يضيره الجسم النحيل (۱۸)

3-وفاته: توفي ليلة الحادي والعشرين من جمادي الآخرة سنة ست وسبعين وأربعمائة ببغداد، وغسَّله أبو الوفا بن عقيل الحنبليُّ، وصُلى عليه بباب الفردوس من دار الخلافة وشهد الصلاة عليه المقتدي بأمر الله، وتقدم للصلاة عليه أبو الفتح المظفَّرُ ابن رئيس الرُّؤساء، وكان نائب الوزارة، ثم صُلى عليه مرة ثانية بجامع القصر ودُفن بباب أبرز في تُربة مجاورة للناحية، رحمه الله تعالى (٩)، وعمل العزاء بالنّظامية، ثم رَبَّب، المؤيد ابن نظام الملك

<sup>(</sup>١) صفة الصفوة (٤/ ٦٦)، تهذيب الأسماء واللغات (٢/ ١٧٣).

<sup>(</sup>٢) طبقات السبكي (٤/ ٢١٧).

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء (١٨/ ٢٦٢).

<sup>(</sup>٦) سير أعلام النبلاء (١٨/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٨) وفيات الأعيان (١/ ٣٠).

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية (١٦/ ٨٧).

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية (٦٦/ ٨٧).

<sup>(</sup>۷) المصدر نفسه (۱۸/ ٤٦٤).

<sup>(</sup>٩) البداية والنهاية (١٦/ ٨٧).

بعده في تدريس النظامية أبا سعد المتولي، فلما بلغ ذلك النظام، كتب بإنكار ذلك، وقال: كان من الواجب أن تُغلق المدرسة سنة من أجل الشيخ، وعاب على من تولَّى، وأمر أن يُدرِّس الإمام أبو نصر عبد السيد بن الصباغ بها (١). وممن رثاه أبو القاسم بن ناقياء الأديب الشاع, حث قال:

أجرى المدامع بالدم المهراق خطب أقام قيامة الآماق خطب شَامَة الآماق خطب شَامَة الآماق بين التراقي ما لها من راق ما لليالي لا تُؤلف شملها بعد ابن بجدتها (٢) أبي إسحاق إن قيل مات فلم يمت مَن ذكرُه حيٌّ على مر الليالي باق(٢)

ومات أبو إسحاق، ولم يخلف درهماً ولا عليه درهم، وكذا فليكن الزهد، وما تزوج فيما أعلم (٤)، ولم يمت إلا بعد أن ترك أثراً نافعاً خلف من المصنفات والعلماء والخطباء والقضاة، فعن أبي إسحاق قال: خرجت إلى خراسان فما دخلت بلدة إلا كان قاضيها أو خطيبها أو مفتيها من أصحابي (٥).

## ثانياً: إمام الحرمين عبد الملك الجويني:

الإمام الكبير، شيخ الشافعية، إمام الحرمين، أبو المعالي، عبدُ الملك، ابن الإمام أبي عبد الله بن يوسف بن محمد بن حَيويه الجُويني، ثـم النيسابوري، ضياء الدين الشافعي صاحب التصانيف، ولد في أول سنة تسع عشرة وأربعمائة (٢).

1- شيوخه: دأب إمام الحرمين منذ صغره على تحصيل العلم، وبذل من أجل ذلك جهدًا عظيماً، فكان يصل الليل بالنهار (٧)، تلقياً عن كبار علماء ومشايخ عصره، واستمر الجويني في ذلك حتى بعد أن قعد للتدريس في مجلس والده (٨)، ومن أشهر شيوخه والده أبو محمد الجويني، وأبو القاسم الإسفراييني، وكان من رؤساء متكلمي الأشاعرة، وأعيان الشافعية، والمعروفين في الفتوى، وكان يميل إلى الزهد والورع، وله قدم في النظر والتدريس مع ميل إلى طريق السلف، وتتلمذ على الشيخ أبي إسحاق الشيرازي، وكان إمام الحرمين،

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء (١٨/ ٢٦١).

<sup>(</sup>٢) البجدة: دِحلة الأمر وباطنه، يقال للعالم بالشيء ابن بجدتها.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء (١٨/ ٢٦٤). (٤) المصدر نفسه (١٨/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (١٨/ ٤٦٣).

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه (١٨/ ٤٦٨).

<sup>(</sup>٧) طبقات الشافعية (٥/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٨) العقيدة النظامية لإمام الحرمين عبد الله الجويني، ص ٨١.

يلازمه ويقرأ عليه الأصول حتى تخرج بطريقتـه (١)، ومـن شـيوخه أبـو عبـد الله الخبـازي، اختص بالقراءة حتى أصبح شيخ القراء في عصره، وكان إمام الحرمين يبكر كل يـوم قبـل الاشتغال بالتدريس إلى مجلس الخبازي ويقرأ عليه القرآن (٢)، ومن شيوخه القاضي حسين بن محمد بن أحمد، أبو علي المروذي، كان فقيه خراسان في عصره وشيخاً للشافعية، ويقال حبر الأمة تفقه على إمام الحرمين وكان يقول فيه: إنه حبر المذهب على الحقيقة (٣)، ومن شيوخه أبو نعيم الأصفهاني الحافظ، وكان من كبار الصوفية والمحدثين الحفاظ الثقات، والفقهاء الكبار، وأتقن الحديث دراية ورواية، من تصانيفه المشهورة: حلية الأولياء، ودلائل النبوة، وتاريخ أصبهان، ومعرفة الصحابة، والمستخرج على البخاري ومسلم، أخذ عنه إمام الحرمين وحصل على الإجازة منه (٤)، ومن شيوخه أبو القاسم الفوراني، اشتغل بالفقه وأصوله، وله مصنفات كثيرة في المذهب والأصول والخلاف والجدل والملل والنحل، كان الجويني يحضر درسه وهو شاب بمرو (٥)، ومن شيوخه أبـو الحسـن الجاشـعي الـذي اشـتهر بالنحو لذا يقال له: النحوي، صنّف العوامل والهوامل، وشرح عنوان الإعراب، والإشارة في تحسين العبارة(٢٠)، ومن شيوخه أبو سعيد الميهني وكان من أهل التصـوف، لــه أحــوال وكرامــات، نقده الذهبي وتكلم فيه ابن حزم الأندلسي ودافع عنه السبكي وقـال: وكـان صـحيح الاعتقـاد حسن الطريقة أحواله تبهر العقول (٧) .. روى عنه إمام الحرمين، ويمكن أن تكون نفحة الصوفية التي لازمت إمام الحرمين بفعل أبي سعيد الميهني (^)، وغير أولئك من المشايخ.

٧- تلامذته: لا خلاف بين أصحاب التراجم، بأن الجويني قد أصبح في نيسابور محط أنظار العلماء والتلامذة، لذا رحل إليه الطلبة والمشايخ من مختلف الأرجاء، وثابروا على حضور مجالسه العلمية، وحلقات درسه، فتخرج على يديه كثير من العلماء، ومما أسهم في كثرة تلامذة إمام الحرمين؛ تسلمه عمادة أمر النظامية التي بنيت في نيسابور والتدريس بها، واستمر على هذا الحال زهاء عشرين عاماً وكان يجلس في حلقات درسه كل يوم نحو ثلاثمائة رجل من الطلبة والأئمة (٩) وفي السنة التي توفي بها الجويني، كان عدد تلامذته في النظامية قريباً من أربعمائة طالب علم، وتلامذة الجويني في أغلبهم لم يكونوا من العلماء

<sup>(</sup>١) العقيدة النظامية لإمام الحرمين عبد الله الجويني، ص ٨٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٨٣، تذكرة الحفاظ (٣/ ٢٧).

<sup>(</sup>٣) العقيدة النّظامية، ص ٨٣، تاريخ الإسلام حوادث ٤٦١ -٤٧٠هـ، ص ٦٢.

<sup>(</sup>٤) العقيدة النظامية، ص ٨٤، وفيات الأعيان (١/ ٩١).

<sup>(</sup>٥) العقيدة النظامية، ص ٨٤، سير أعلام النبلاء (١٨/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٦) العقيدة النظامية، ص ٨٥، المنتظم (٩/ ٣٣).

<sup>(</sup>٧)، (٨) العقيدة النظامية، ص ٨٥، سير أعلام النبلاء (١٧/ ٢٢٢).

<sup>(</sup>٩) طبقات الشافعية (١/ ٢٥٥، ٢٥٦).

المغمورين، وإنما قد اشتهر كثير منهم، وذاع صيته، وأصبح علماً للعلم في ميدانه، ومن هؤلاء التلامذة (١):

أ- الإمام الغزالي. ب- أبو نصر القشيري. ج- الكياهراس(٢).

٣- ثناء العلماء عليه: عاش إمام الحرمين في عصر كثر فيه العلماء الأعلام من مختلف المذاهب العامة، والأقطاب الشافعية، ففي وقت قصير نسبياً، تمكّن بواسع علمه، وعمق ثقافته، من دفع أقرانه من الشافعية والأشاعرة على حد سواء، إلى الاعتراف بعلو مكانته، وأقروا له بزعامتهم ورئاستهم، إذ "قُلَّد زعامة الأصحاب ورياسة الطائفة (٣)، كـذلك تـولى الجويني مناصب أخرى، كان أغلب معاصريه يحرصون على توليها، ومن هذه المناصب: أمور الأوقاف، والمحراب والمنبر، ومجلس التذكير يـوم الجمعـة، والخطابـة (٤)، ومما يؤكـد المكانـة العالية التي تبوأها هذا الإمام، أنه عندما بُنيت نظامية نيسابور، طلب إليه تولى إدارتها، والتدريس بها، والخطابة، والمناظرة بها <sup>(ه)</sup>، وكان لتولى الجويني أمر هذه النظاميـة دور كـبير في نجاحها، وإقبال الطلبة عليها من كل حدب وصوب، ويذكر المؤرخون أن عدد الطلبة في هذه المدرسة أيام إمام الحرمين كان يصل إلى نحو من أربعمائة رجل من الأئمة والطلبة (<sup>1)</sup>. وقال عنه أبو محمد الجرجاني: إمام عصره، ونسيج وحده، ونادرة دهره، عديم المثل في حفظ لسانه (٧). وقال سعيد السَّمعاني: كان أبو المعالى، إمام الأئمة على الإطلاق، مُجمعاً على إمامته شرقاً وغرباً، لم تر العيون مثله، تفقُّه على والده، وتُتوفي أبوه ولأبـي المعـالي عشــرون ســنة فــدرس مكانه، وكان يتردَّدُ إلى مدرسة البيهقي، وأحكم الأصول على أبي القاسم الإسفراييني الإسكاف. وكان ينفق من ميراثه ومن معلوم له، إلى أن ظهـر التعصـب بـين الفـريقين، واضـطربت الأحـوال فاضطر إلى السفر عن نيسابور، فذهب إلى المعسكر، ثم إلى بغداد وصحب الوزير أبا نصر الكندري مدة يطوف معه، ويلتقي في حضرته بكبار العلماء، ويناظرهم، فتحنَّك بهم، وتهـدُّب، وشاع ذكره، ثم حُجَّ وجاور أربع سنين يدرِّس ويفتي، ويجمع طرق المذهب، إلى أن رجع إلى بلـده بعد مُضيّ نوبة التعصب، فدرّس بنظامية نيسابور، واستقام الأمر، وبقى على ذلك ثلاثين سنة غير مزاحم ولا مدافع، مُسلمًا له المحراب والمنبر والخطبة والتدريس، ومجلس الـوعظ يـوم الجمعـة، وظهرت تصانيفه وحضر درسه الأكابر والجمع العظيم من الطلبة، كـان يقعـد بـين يديــه نحــو مــن ثلاثمائة، وتفقه به أئمة<sup>(۸)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ، (۲) العقيدة النظامية، ص ۸۷ – ۸۹. (۳) طبقات الشافعية (٥/ ١٧٧).

<sup>(</sup>٦) طبقات الشافعية للإسنوي (١/٩٩١).

<sup>(</sup>٨) سير أعلام النبلاء (١٨/ ٤٧٠).

 <sup>(</sup>٤)، (٥) وفيات الأعيان (٣/ ١٦٨).

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه (٥/ ١٧٣).

٤- من أخلاقه وصفاته: حباه الله صفات عالية وأخلاقاً سامية هيأت لـ قلك المنزلـة الـ قي شغلها بين العلماء، وجعلته جديراً بالمكانة التي اعتلاها بين الحكماء، ومن هذه الأخلاق:

1- التواضع: فقد ذكروا أنه كان من التواضع لكل أحد بمحل يتخيل منه الاستهزاء لمبالغته فيه، وما كان يستصغر أحداً حتى يسمع كلامه، ولا يستنكف أن يعزو الفائدة المستفادة إلى قائلها، ويقول: هذه الفائدة مما استفدته من فلان (۱). وكان يتعلم من تلاميذه بعضد الفنون التي ينبغون فيها، ولا يجد في ذلك حرجًا ولا غضاضة، وجاء في ترجمة الإمام عبد الرحيم، ابن الإمام أبي القاسم القشيري: تخرج على إمام الحرمين.. وواظب على درسه، وصحبه ليلاً ونهاراً... وكان الإمام يعتد به ويستفرغ أكثر أيامه معه مستفيداً منه بعض مسائل الحساب في الفرائض، والدور، والوصية (۲). وكان يُعنى بأقواله في الفقه، قال السبكي عن ذلك: وأعظم ما عظم به الإمام عبد الرحيم أن إمام الحرمين نقل عنه في كتاب الوصية، وهذه مرتبة رفيعة (۱).

ب- حرائراي والضمير: كان حر الرأي والضمير لا يقلد أحداً، فمنذ شبابه رفض أن يقلد والله وأصحابه، وأخذ في التحقيق (٤). وفي هذا الجال لم يكن يحابي أحداً ولو كان أباه، أو أحد الأئمة المشهورين. قال في اعتراض عن والده: وهذه زلة من الشيخ رحمه الله (٥).

ج- قوة الداكرة: كان يتمتع بذاكرة نادرة وحافظة لاقطة. رووا عنه أنه كان يذكر دروساً يقع كل واحد منها في عدة أوراق ولا يتلعثم في كلمة منها ولا يحتاج إلى إبدال كلمة منها مكان غيرها، بل يمر فيها مراً كالبرق الخاطف بصوت مطابق كالرعد القاصف<sup>(1)</sup>.

د- صبره في طلب العلم: تميز -رحمه الله- بصبر ودأب نادرين في طلب العلم والبحث، فمع أنه قعد للتدريس مكان أبيه لم يشغله ذلك عن البحث والدرس، فكان يبكر قبل الاشتغال بدرس نفسه إلى مسجد الأستاذ أبي عبد الله الخبازي يقرأ عليه القراءات ويقتبس من كل نوع من العلوم (٧)، وعن أبي الحسن بن أبي عبد الله بن أبي الحسين: سمعت إمام الحرمين في أثناء كلام له يقول: أنا لا أنام، ولا آكل عادة، وإنما أنام إذا غلبني

<sup>(</sup>١) فقه إمام الحرمين، د. عبد العظيم الديب، ص٥٦.

<sup>(</sup>٢) طبقات الشافعية (٧/ ١٦٥)، فقه إمام الحرمين، ص ٥٧.

<sup>(</sup>٣) النهاية لإمام الحرمين (٢٦/٤)، نقلاً عن فقه إمام الحرمين، ص ٥٧.

<sup>(</sup>٤) فقه إمام الحرمين، ص ٥٧.

<sup>(</sup>٥) شذرات الذهب، نقلاً عن فقه إمام الحرمين، ص ٥٧. (٦) وفيات الأعيان (٢/ ٣٤١).

<sup>(</sup>٧) كذب المفترى، نقلاً عن فقه إمام الحرمين، ص ٥٨.

النوم ليلاً أو نهاراً، وآكل إذا اشتهيت الطعام أيَّ وقت كان... ثم يقول أبو الحسن: كان لذته ولهوه وتفننه في مذاكرة العلم، وطلب الفائدة من أي نوع كان (١)، قال عنه الجاشعي النحوي: ما رأيت عاشقاً للعلم مثل هذا الإمام (٢).

ه- رقة القلب وخشوعه: رزقه الله رقة القلب وخشوعه، وشفافية نادرة، قالوا: ومن رقة قلبه أنه كان يبكي إذا سمع بيناً أو تفكر في نفسه ساعة، وإذا شرع في حكاية الأحوال، خاصة في علوم الصوفية، في فصول مجالسه بالغدوات أبكى الحاضرين ببكائه، وقطر الدماء من الجفون بزعقاته وإشاراته لاحتراقه في نفسه، وتحققه مما يجري من دقائق الأسرار (٣). ويصور السبكي هذا قائلاً: وإذا وعظ ألبس الأنفس من الخشية ثوباً جديداً، ونادته القلوب: إننا بشر فأسجح فلسنا بالجبال ولا الحديد (٤). إن التصوف في حقيقته هو التزكية وحفظ الجوارح من المعاصي، وتطهير النفوس من أمراضها، والزهد في الدنيا، والتعلق بالله وحده، مع الخلو من البدع والانحرافات والخرافات والغلو التي ما أنزل الله بها من سلطان، وهو في جوهره جزء من الإسلام، لأنه عبارة عن تربية النفس لتوثيق صلتها بالله تعالى، وتعميق مراقبتها له في كل لحظة، واستمرار القلب واللسان في ذكر الله تعالى، وكان العلماء في سلف هذه الأمة يهتمون بتزكية نفوسهم والإكثار من الذكر والأوراد، ويحاسبون أنفسهم قبل أن يحاسبوا، إلا أن طريق التصوف في وقتنا الحالي يحتاج إلى تنقية وعرض تراثه على كتاب الله وسنة رسوله على المناد الله على المناد والإسلام، فقلم التزكية له أصوله من عهد الرسول على والصحابة الكرام والتابعين بإحسان، من أمثال الحسري ومالك بن دينار ومحمد بن واسع وعبد الله بن المبارك وغيرهم كثير.

و- كرمه وجوده: وأما كرمه وسخاؤه، فقد كان مضرب المثل، لم يشغل بمال يثمره، ولا براتب يدخره، فقد كان ينفق على طلبة العلم، ويبحث عمن يدرس الفقه لينفق عليهم (٥). هذه بعض صفاته التي ذكرها المؤرخون.

٥- القيمة العلمية لكتاب الإمام الجويني غياث الأمم: من مقدمة كتاب «غياث الأمم في التياث الظلم» يمكن الاستنتاج بأن هذا الكتاب قد وضع أصلاً لتبيان حقيقة الدين الإسلامي في أمور الإمامة والولاية وجملة الشريعة وفق اجتهاده، والخطاب فيه موجه إلى وزير الدولة نظام الملك، فقد حاول تبيان أهمية الدور الذي لعبه الوزير نظام الملك في تثبيت أركان المذهب السنى وإعزاز

<sup>(</sup>١)، (٢) كذب المفترى، نقلاً عن فقه إمام الحرمين، ص ٥٨. ﴿ ٣) فقه إمام الحرمين، ص ٥٩.

<sup>(</sup>٤) طبقات الشافعية، نقلاً عن فقه إمام الحرمين، ص ٥٩.

<sup>(</sup>٥) الإمام الجويني، ص ٢٠٨، طبقات الشافعية (٥/ ١٧٠، ١٧٥).

مكانته في الدولة السلجوقية، وقد بالغ في وصفه في مقدمة الكتاب حيث قال: سيد الـورى وموصـل الدين والدنيا، وملاذ الأمم، مستخدم السيف والقلم، ومن ظَـل ظـل الملـك بـيمن مسـاعيه ممـدوداً، ولواء النصر معقوداً، فكم باشر أوار الحرب، وأدار رحى الطعن والضرب (١١)، الخ.

إن كتاب «غياث الأمم في التياث الظلم» كتاب شامل في مسائل الإمامة وما يتصل بها من أمور، وهي شمولية لا تتصف بها كتب السابقين وخصوصاً كتاب «الأحكام السلطانية»، كما أنه لا يقوم على الاجتهاد المحض كما هو الأمر لدى الماوردي، بل على الأدلة الشرعية التي تخص المسألة المطروحة للبحث (٢)، والبنية الأساسية لموضوع الكتـاب هي الرد على المخالفين لأهل السنة وعلى الأخص الفرق الإسلامية من الشيعة في موضوع الإمامة، ولذا أصبح مرجعاً في هذا الشأن، كما يعد كتاب غياث الأمم في التياث الظلم أوسع كتاب ظهر في الفكر السياسي الإسلامي في مسائل الإمامة إذا قارناه بالأحكام السلطانية للماوردي، والسياسة الشرعية لابن تيمية، وتحرير الأحكام لابن جماعة، إضافة إلى المنهج النقدى الذي اتبعه إمام الحرمين في دراسته، إذ لا يكتفي بعرض الموضوع من الناحية الشرعية فقط وآراء الفقهاء السابقين عليه حوله، بل يُمحص هذه الآراء ويفنّد الخاطئة منها، وهذا أمر قلّ حدوثه في المؤلفات الإسلامية في حقل السياسة (٣)، وقد ناقش الإمام الجويني في كتابه غياث الأمم، نظرية الإمامة وما يدور حولها، كوجوب نصب الأئمة وقادة الأمة، والجهات التي تعين الإمامة وتوجب الزعامة، وصفات أهل الحل والعقد واعتبار العدد فيمن إليه العهد، وصفات الإمام القوام على أهل الإسلام، والطوارئ التي توجب الخلع والانخلاع، وإمامة المفضول، ونصب إمامين، وتفصيل ما إلى الأئمة والولاة (٤). وكتاب غياث الأمم والتياث الظلم يعطى صورة واضحة عن الفكر السياسي السني في ظل الـذروة التي وصل إليها المذهب السني على يد السلاجقة واستقرار الأمن الفكري على يـد الـوزير نظام الملك<sup>(ه)</sup>.

إن شخصية الإمام الجويني -رحمه الله- تتميز بالاستقلالية، والإضافة، والأمانة - بالنسبة لكتابته - وهذه الأمور الثلاثة هي أكثر ما نحتاج إليه في البحوث الإسلامية المعاصرة، إنه لم يكن يرضى بتقليد والده مع أنه كان إماماً في عصره، وكان لا يستنكف أن يعزو الفائدة المستفادة إلى قائلها ويقول: إن هذه الفائدة مما استفدته من فلان، وأخيراً فإن هناك ثلاثة كتب تعد من أنفع

<sup>(</sup>١) غياث الأمم، ص ٩، ١٠.

<sup>(</sup>٢) دراسة في السياسة الشرعية عند فقهاء أهل السنة للبغدادي، ص ١٨٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ١٨٣. (٤) المصدر نفسه، ص ١٨٤.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص ١٧٩.

كتب التراث للاقتصاديين المسلمين، وهي: الغياثي لإمام الحرمين وهو أسبقها، وقواعد الأحكام لسلطان العلماء وهو أمتعها، ومقدمة ابن خلدون وهو أشملها (١).

### ٦- عودته إلى مذهب السلف ورجوعه عن علم الكلام:

يعتبر الجويني إمام الحرمين من أعظم أعلام الأشاعرة، ولا يكاد يذكر المذهب الأشعري إلا يسبق إلى الذهن هذا الإمام المشهور كأحد من يتمثل هذا المذهب في أقواله وكتبه، وقد قام إمام الحرمين باجتهادات داخل المذهب الأشعري، فالجويني وإن تبنى أقوال شيوخه السابقين ونقلها إلا أنه رد أو ناقش منها ما يرى أنه يستحق الرد والمناقشة (٢)، ولما كان الجويني ممن خاض في مسائل علم الكلام أكثر ممن سبقه وما تميزت به شخصيته من استقلال واعتداد، بحيث لا يرى غضاضة في مخالفة شيوخه ولو كانوا أعلاماً كالأشعري والباقلاني وابن فورك وأبي إسحاق الإسفراييني وغيرهم، فقد برز في كتبه ما يدل على تراجعه على بعض أقواله ويمكن عرض الشواهد التالية:

1- حيرته في مسأله العلو: وسئل عن قوله: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَـرْشِ اسْتَوَى ﴾ [طه: ٥] فقال: كان الله ولا عرش. وهو الآن على ما كان عليه، فرد عليه أحد العارفين، لكن الضرورة في قلوبنا تطلب العلو ولا نلتفت يمنة ولا يسرة، وما قال عارف قط يا رباه إلا وسبقه نظره إلى فوق، فما كان من إمام الحرمين إلا أن ضرب بكمه السرير، وصاح بالحيرة والدهشة (٣)، وجاء في رواية الذهبي: أخبرني أبو جعفر الحافظ، سمعت أبا المعالي وسئل عن قوله: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾ [طه: ٥٠] فقال: كان الله ولا عرش. وجعل يتخبّط، فقلت: هل عندك للضرورات من حيلة؟ فقال: ما معنى هذه الإشارة؟ قلت: ما قال عارف قط: يا رباه إلا قبل أن يتحرك لسانه قام من باطنه قصد لا يلتفت يمنة ولا يسرة – يقصد الفوق – فهل لهذا القصد الضروري عندك من حيلة؛ فتنبئنا نتخلص من الفوق والتحت؟ وبكيت وبكى الخلق، فضرب بكمه على السرير، وصاح الحيرة، ومَرَق ما كان عليه، وصارت قيامة في المسجد، ونزل يقول: يا حبيبي: الحيرة الحيرة والدهشة (١٤)، وجاء في رواية وصارت قيامة في المسجد، ونزل يقول: يا حبيبي: الحيرة الحيرة والدهشة (١٤)، وجاء في رواية خيرني الهمذاني (٥).

ب- عودته إلى مذهب السلف في الصفات: قال أبو المعالى في كتاب الرسالة النظامية:

<sup>(</sup>١) الفكر الاقتصادي عند إمام الحرمين الجويني للدكتور رفيق يونس، ص ٨٧، ٨٨.

<sup>(</sup>٢) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٢/ ٦٠٢).

<sup>(</sup>٣) طبقات الشافعية (٥/ ١٩٠)، العقيدة النّظامية، ص ٧٨.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء (١٨/ ٤٧)، العلو للذهبي، ص ١٨.

<sup>(</sup>٥) مختصر العلو للألباني، ص ٢٧٧، إسناد هذه القصة صحيح مسلسل بالحفاظ.

اختلفت مسالك العلماء في الظواهر التي وردت في الكتاب والسنة، وامتنع على أهــل الحــقّ فحواها (١)، فرأى بعضهم تأويلها والتزم ذلك في القرآن، وما يصح من السُّنن، وذهب أئمة السلف إلى الانكفاف عن التأويل وإجراء الظواهر على مواردها، وتفويض معانيها إلى الرب تعالى، والذي نرتضيه رأياً، وندين لله به عقداً اتباع سلف الأُمَّة، فالأولى الاتباع، وتىرك الابتداع (٢)، والدليل السمعي القاطع في ذلك أن إجماع الأمة حجة متبعة، وهو مستند معظم الشريعة، وقد درج صحبُ الرسول ﷺ على ترك التعرض لمعانيها ودرك ما فيها وهم صفوة الإسلام المستقلون بأعباء الشريعة، وكانوا لا يألون جهداً في ضبط قواعــد الملــة والتواصــي بحفظها وتعليم الناس ما يحتاجون إليه منها، فلو كان تأويل هذه الظواهر مسوغاً أو مختوماً؛ لأوشك أن يكون اهتمامهم بها فوق اهتمامهم بفروع الشريعة، فإذا تصرم عصرهم وعصر التابعين على الإضراب عن التأويل؛ كان ذلك قاطعاً بأنه الوجه المتبع، فحقَّ على ذي الدين أن يعتقد تنزُّه الباري عن صفات المُحدَثين، ولا يخوض في تأويل المشكلات، ويَكِل معناهــا إلى الرب، فليُجْر آية الاستواء والجيء – أي ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَـفًا صَـفًا﴾ [الفجر: ٢٢] وقوله: ﴿لَمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ﴾ [ص: ٧٥] و﴿وَيَبْقَى وَجْهُ رَبُّكَ ﴾ [الـرحمن: ٢٧]، و﴿تَجْرِي بَأَعْيُننَــا ﴾ [القمر: ١٤]- وما صح من أخبار الرسول كخبر النزول وغيره على ما ذكرناه (٣). وحكى الفقيه أبو عبد الله الحسن بن العباس الرُّستمي قال: حكمي لنا أبـو الفـتح الطـبري الفقيـه قال: دخلت على أبي المعالى في مرضه، فقال: اشهدوا عليَّ أني قد رجعت عن كل مقالة الذي ألفه بعد النظامية فهو من آخر كتبه- موصياً مغيث الدولة الذي هو نظام الملك قـائلاً: والذي أذكره الآن لائقاً بمقصود هذا الكتاب أن الذي يحرص الإمام عليه جمع عامة الخلق على مذاهب السلف السابقين، قبل أن نبغت الأهواء وزاغت الآراء، وكانوا – رضى الله عنهم - ينهون عن التعرض للغوامض والتعمق في المشكلات، والإمعان في ملابسة المعضلات، والاعتناء بجميع الشبهات، وتكلف الأجوبة عما لم يقع من السؤالات، ويسرون صرف العناية إلى الاستحثاث على البر والتقوى، وكف الأذى، والقيام بالطاعة حسب الاستطاعة، وما كانوا ينكفون – رضى الله عنهم – عما تعرض لـه المتأخرون عـن وعـى وحصر، وتبلد في القرائح، هيهات، قد كانوا أذكى الخلائق أذهاناً، وأرجحهم بياناً (٥٠).

<sup>(</sup>١) في النظامية المطبوعة بتحقيق العلامة الكوثري، ص ٢٣ بعد هذه العبارة مـا نصــه: وإجراؤهـا علــى موجــب تبرزه أفهام أرباب اللسان.

<sup>(</sup>٢) العقيدة النظامية، ص ٧٤.

<sup>(</sup>٣)، (٤) سير أعلام النبلاء (١٨/ ٤٧٤). (٥) غياث الأمم، ص (١٩١،١٩٠).

ج- نهيه أصحابه عن علم الكلام: فقد رجع عن علم الكلام وهو من الأمور المشهورة عنه، ومن أقوله ما رواه الفقيه غانم الموشلي: سمعت الإمام أبا المعالي يقول: لو استقبلت من أمري ما استدبرت ما اشتغلت بالكلام (۱) وروي عنه أنه قال: قرأت خمسين ألفاً في خمسين، ثم خليت أهل الإسلام بإسلامهم فيها وعلومهم الظاهرة، وركبت البحر الخضم، وغصت في الذي نهى أهل الإسلام، كل ذلك في طلب الحق، وكنت أهرب في سالف الدهر من التقليد، والآن فقد رجعت إلى كلمة الحق، عليكم بدين العجائز، فإن لم يدركني الحق بلطيف بره فأموت على دين العجائز، ويختم عاقبة أمري عند الرحيل على كلمة الإخلاص: لا إله إلا الله، فالويل لابن الجويني (۱).

٧- مؤلفاته: ترك الإمام الجويني -رحمه الله- ثروة هائلة من الكتب والمصنفات، ومن أهم مؤلفاته:

#### \* في العقيدة:

- لمع الأدلة في قواعد أهل السنة.
- الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد.
  - الشامل في أصول الدين.
- شفاء الغليل في بيان ما وقع في التوراة والإنجيل من التبديل.
  - رسالة في أصول الدين.
  - مسائل الإمام عبد الحق الصقلي وأجوبتها.
  - مختصر الإرشاد للباقلاني. العقيدة النظامية.
  - كتاب النفس. كتاب الكرامات.
    - مدارك العقول.

#### \* كتبه في الفقه وأصوله:

- نهایة المطلب فی درایة المذهب.
   ختصر النهایة.
  - البرهان في أصول الفقه.
     الورقات.
    - التلخيص في أصول الفقه.

#### \* مؤلفات في الخلاف والجدل والسياسة:

- مغيث الخلق في اختيار الأحق. الأساليب في الخلاف.
  - الدرة المعنية فيما وقع من خلاف بين الشافعية والحنفية.

(١)سير أعلام النبلاء (١٨/ ٤٧٤). (٢) المنتظم (٩/ ١٩)، موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٢/ ٢٢٠).

- غياث الأمم في التياث الظلم (١). ومن أراد التوسع فليراجع مقدمة كتاب العقيدة النظامية. فقد أفاض محقق الكتاب الدكتور محمد الزبيدي في سيرة الجويني وآثاره، وكذلك كتاب فقه إمام الحرمين للدكتور عبد العظيم الديب، وكتاب الإمام الجويني إمام الحرمين للدكتور محمد الزحيلي.

٨- وهاته: أصيب الجويني قبل وفاته بمرض اليرقان عدة أيام، انقطع خلالها عن الجالس وحلقات التدريس بالنظامية ثم تعافى من المرض ورجع إلى التدريس والمناظرة، وأضفى ذلك سروراً بالغاً على تلامذته ومحبيه، لكن المرض عاوده من جديد واشتد عليه، فزاد ضعفه، ولم يقو على مزاولة أعماله، ثم نقل إلى بلدة بشتقان إحدى قرى نيسابور، وكانت معروفة باعتدال هوائها. إلا أن المرض تمكن منه وبدت عليه أحوال ألموت، ثم توفي في هذه البلدة وقت صلاة العشاء في الخامس والعشرين شهر ربيع الآخر سنة ثمان وسبعين وأربعمائة للهجرة، وكان عمره تسعاً وخسين سنة (٢)، ثم نقل جثمان الجويني في تلك الليلة أي نيسابور، وحمل في يوم الأربعاء بين الصلاتين إلى ميدان الحسين في المدينة وصلى عليه ثم أعيد إلى داره ودفن فيها، لكن جثمانه نقل فيما بعد إلى مقبرة الحسين في نيسابور ودفن إلى جانب والده (٢). وكان لوفاة الجويني وقع شديد على أهالي نيسابور والبلاد المجاورة بعامة، وعلى تلامذته ومحبيه بخاصة (٤)، فقد كسروا منبره، وغلقت الأسواق، ورثي بقصائد، وكان له نحو من أربعمائة تلميذ، كسروا محابرهم وأقلامهم، وأقاموا حولاً، ووضعت المناديل عن الرءوس عاماً، بحيث ما اجترأ أحد على ستر رأسه، وكان الطلبة يطوفون في البلد نائحين عليه، مبالغين في الصياح والجزع (٥). وقد على الذهبي على ذلك فقال: هذا كان من زي الأعاجم لا من فعل العلماء المتبعين (١)، وها رثي به:

وأيسام السورى شسبه الليسالي وأيسام المسالي (٧)

قلوب العالمين على المقالي أيثمر غصن أهل العلم يوما

\* \* \*

<sup>(</sup>١) العقيدة النظامية، ص ٩٣ - ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) طبقات الشافعية للإسنوي (٥/ ١٨٧)، العقيدة النظامية، ص ٧٩.

<sup>(</sup>٣) وفيات الأعيان (٣/ ١٦٩).

 <sup>(</sup>٤) العقيدة النّظامية، ص ٨٠.
 (٧) وفيات الأعيان (٣/ ١٧٠).

<sup>(</sup>٥)، (٦) سير أعلام النبلاء (١٨/ ٢٧٦).

#### المبحث الخامس

# الإمام الفزالي، من كبار علماء المدارس النّظامية

### أولاً: اسمه ونسبه ونشاته:

1-اسمه ونسبه: الشيخ الإمام البحر، حجة الإسلام، أعجوبة الزمان، زين العابدين، أبو حامد بن محمد بن محمد بن أحمد الطوسي، الشافعي، الغزالي، صاحب التصانيف والذكاء المفرط<sup>(۱)</sup>. وقد نسبه البعض إلى غزالة – بتخفيف الزاي – وهي بلدته التي ولد فيها، وهي نسبة صحيحة من حيث اللغة، والبعض نسبه إلى: الغزّالي – بتشديد الزاي –نسبة إلى الغزال حرفة والده التي كانت يكتسب منها وهي نسبة صحيحة أيضاً من حيث اللغة.

٢- نشأته ومولده: ولد "بطوس" (٢)، سنة خمسين وأربعمائة هجرية، وأما والده فقد كان فقيراً صالحاً لا يأكل إلا من كسب يده حيث كان يغزل الصوف ويبيعه في دكانه بطوس، وكان يختلف في أوقات فراغه إلى مجالسة العلماء ويطوف عليهم ويتوفر على خدمتهم، ويجد في الإحسان إليهم والتفقه بما يمكنه عليهم، وكان إذا سمع كلامهم بكى وتضرع إلى الله أن يرزقه ابنا يجعله فقيها وواعظاً، فرزقه الله بولدين هما أبو حامد وأخوه أحمد (٢)، غير أن الأقدار لم تمهله حتى يرى رجاءه قد تحقق ودعوته قد استجيبت، فقد توفي وما يزال أبو حامد صغيراً لم يبلغ سن الرشد. أما أم (أبي حامد) فقد عاشت حتى شهدت بزوغ شمس ابنها في سماء المجد وتبوأه أكبر مركز علمي في ذلك العهد (١)، وكان والده قد أوصى به وبأخيه إلى صديق له متصوف من أهل الخير وقال له: إن لي لتأسفاً عظيماً على تعلم الخط، وأشتهي استدراك ما فاتني في ولديّ هذين، فعلمهما ولا عليك أن تنفذ في ذلك جميع ما أخلفه بهما، فلما مات أقبل الصوفي على تعليمهما إلا أنه ما فتئ أن نفد ذلك النزر اليسير عليكما ما كان لكما، وأنا رجل من الفقر والتجريد لا مال لي فأواسيكما به، وأصلح ما عليكما ما كان لكما، وأنا رجل من الفقر والتجريد لا مال لي فأواسيكما به، وأصلح ما قوت يعينكما على قوتكما، ففعلا ذلك، وكان هو السبب في سعادتهما وعلو درجتهما، وكان الغزالي يمكي

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (١٨/ ٣٢٣، ٣٢٣).

<sup>(</sup>٢) مدينة بخراسان تقع شمال شرق إيران وتسمى الآن بشهر.

<sup>(</sup>٣) وفيات الأعيان(١/ ٢٠٧)، التصوف بين الغزالي وابن تيمية، ص ٤٦.

<sup>(</sup>٤) طبقات الشافعية (٦/ ١٩٤، ١٩٤) بتصرف.

هذا ويقول: طلبنا العلم لغير الله، فأبى أن يكون إلا الله<sup>(١)</sup>.

٣-اجتهاده في طلب العلم: قرأ في صباه طرفاً من الفقه ببلده طوس على أستاذه أحمد بن محمد الرازكاني (٢)، وكان أستاذه الأول بها (يوسف النساج)، وبعد تناول الغزالي هذا القدر اليسير من الفقه في بلدته يشد الرحال إلى جرجان، حيث التقى بأستاذه أبي نصر الإسماعيلي ويدون ما يسمعه منه كمرحلة أولى من التلقي والتعليم، شم يرجع إلى طوس وفي أثناء رجوعه حدث له ما جعله يحفظ ما كتب ويفهم ما علم، وفي هذا يقول: قطعت علينا الطريق وأخذ العيارون جميع ما معي، ومضوا فتبعتهم، فالتفت إلى مقدمهم وقال: ارجع ويحك وإلا هلكت، قلت له: أسألك بالذي ترجو السلامة منه أن ترد على تعليقتي فقط فما هي بشيء تنتفعون به، فقال لي: وما هي تعليقتك؟ فقلت: كتب في تلك المخلاة هاجرت لسماعها وكتابتها ومعرفة علمها، فضحك، وقال: كيف تدعى أنك عرفت علمها، وقد أخذناها منك، فتجردت من معرفتها وبقيت بلا علم؟ ثم أمر بعض أصحابه فسلم إلى المخلاة. قال الغزالي: هذا منطق أنطقه الله ليرشد به أمرى، فلما وافيت طوس أقبلت على المخلاة. قال الغزالي: هذا منطق أنطقه الله ليرشد به أمرى، فلما وافيت طوس أقبلت على الاشتغال ثلاث سنين حتى حفظت جميع ما علقته، وصرت بحيث لو قطع على الطريق لم أمر علمي (٣).

3- ملازمته إمام الحرمين: قدم الغزالي نيسابور – وهي عاصمة السلجوقيين، ومدينة العلم بعد بغداد – ولازم إمام الحرمين – وهو من عرفنا شخصيته وجلالته في العلم والتدريس – وجد واجتهد حتى برع في المذهب والخلاف والجدل والأصول، وكانت العلوم السائدة في عصره، وأعجب بذكائه وغوصه على المعاني الدقيقة واتساع معلوماته إمام الحرمين، فكان يقول: الغزالي بحر مغدق (١٠). وفاق أقرانه –وهم أربعمائة – حتى أصبح معيداً لأستاذه ونائباً عنه (٥)، وقيل إنه ألف المنخول، فرآه أبو المعالي، فقال: دفتتني وأنا حيّ، فهلا صبرت الآن، كتابك غطى على كتابي (١).

٥- تعيينه مدرساً على نظامية بغداد: ولما مات إمام الحرمين عام ٤٧٨هـ خرج الغزالي إلى المعسكر قاصداً الوزير نظام الملك، وهو لم يتجاوز الثامنة والعشرين من سِنّه، وقد ظهر فضله وذاع صيته، وكان مجلس الوزير مجمع أهل العلم وملاذهم، وكانت المجالس

<sup>(</sup>١) الإمام الغزالي، صالح الشامي، ص ١٩.

<sup>(</sup>٢) الرازكاني: نسبة إلى بلدة صغيرة بنواحي طوس.

<sup>(</sup>٣) الإمام الغزالي، صالح أحمد الشامي.

<sup>(</sup>٤) طبقات الشافعية (٦/ ١٩٥)، التصوف بين الغزالي وابن تيمية، ص ٤٧.

<sup>(</sup>٥) رجال الفكر والدعوة (١/ ١٧٢). (٦) سير أعلام النبلاء (١٩ ٥٣٣).

حتى المآتم لا تخلو من المناظرات الفقهية والمطارحات الكلامية، فناظر الغزاليُّ الأئمة العلماء في مجلس نظام الملك، وقهر الخصوم، وظهر كلامه عليهم، واعترفوا بفضله، وتلقَّاه الصاحب بالتعظيم والتبجيل، وولاه تدريس مدرسته النظامية ببغداد، وكان ذلك غاية ما يطمح إليــه العلماء ويتنافسون فيه، فقدم بغداد في سنة أربع وثمانين وأربعمائـة ولم يتجـاوز الرابعـة والثلاثين من عمره، وقلَّما تقلَّد هذا المنصب الرفيع عالم وهو في هذه السـن، درَّس الغزالـي بالنظامية، وأعجب الخلق حسن كلامه، وكمال فضله، وفصاحة لسانه، ونُكتهُ الدقيقة، وإشاراته اللطيفة، وأحبُّوه (١). قال معاصره عبد الغافر الفارسي: وعلت حشمته ودرجته في بغداد حتى كانت تغلب حشمة الأكابر والأمراء ودار الخلافة (٢)، وكان يقرأ عليه جمٌّ غفير من الطلبة المحصلين: يقول في «المنقذ من الضلال» في وصف حاله والنظامية: وأنا مهتم بالتدريس والإفادة لثلاثمائة نفس من الطلبة ببغداد (٣). وأخذ في تأليف الأصول والفقه والكلام والحكمة (١).

٦- من أسباب نبوغ الغزالي وشهرته: تجمعت عدة عوامل كانت سبباً في نبوغ الغزالي وشهرته منها:

- نشأته العلمية، فقد كان شغوفاً بالعلم باحثاً عن اليقين، وعن حقائق الأمور، ودرس علوم عصره ونبغ فيها وفاق أقرانه.
  - ما كان يتمتع به من حافظة قوية.
- ما كان يتمتع به من شدة الذكاء، فقد كان شديد الذكاء سديد النظر، مفرط الإدراك، بعيد الغور، غواصاً على المعانى الدقيقة.
- تدريسه بالمدرسة النظامية التي أنشأها السلاجقة لتعليم مبادئ أهل السنة، فقد كان ذلك من أسباب شهرته <sup>(ه)</sup>.

٧- التحول الكبير الذي غير مجرى حياته: بلغ الغزالي في تلك الأيام قمة الجد، وأتته الدنيا خاضعة ذليلة، أتته بالمال والشهرة وذيـوع الاسـم، كمـا أتتـه بالجـاه ونفـوذ الكلمـة، واستمتع بذلك كله، ومع ذلك لم ينقطع عن طلب العلم، فطالع العلوم الدقيقة والكتب المصنفة فيها. ثما كان له كبير الأثر في التحول الكبير الذي غير مجرى حياته فيما بعد (١)،

<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية (٤/ ١٠٦).

<sup>(</sup>٣) المنقذ من الضلال، ص ٨٥.

<sup>(</sup>٥) التصوف بين الغزالي وابن تيمية، ص ٥٠.

<sup>(</sup>٦) الإمام الغزالي، صالح الشامي، ص ٢٣.

<sup>(</sup>٢) رجال الفكر والدعوة (١/ ١٧٣).

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء (١٩٣/١٧٣).

ولنترك للإمام الغزالي الحديث، فهو خير من يشرح لنا قصته في هذا التحول: ابتدأت بمطالعة كتبهم مثل «قوت القلوب» لأبي طالب المكي رحمه الله، وكتب الحارث المحاسبي، والمتفرقات المأثورة عن الجنيد.. فعلمت يقيناً أنهم أرباب الأحوال لا أصحاب الأقوال، وأن ما يمكن تحصيله بطريق العلم فقد حصلته ولم يبق إلا ما لا سبيل إليه بالسماع والتعليم، بـل بالذوق والسلوك، وكان قد ظهر عندي أنه لا مطمع في سعادة الآخرة إلا بـالتقوى، وكـفّ النفس عن الهوى، وأن رأس ذلك كله قطع علاقة القلب عن الدنيا، بالتجافي عن دار الغرور، والإنابة إلى دار الخلود، والإقبال بكنه الهمة على الله تعالى، وأن ذلك لا يتم إلا بالإعراض عن الجاه والمال، والهرب من الشواغل والعلائق، ثم لاحظت أحـوالي، فـإذا أنــا منغمس في العلائق، وقد أحدقت بي من الجوانب، ولاحظت أعمالي -وأحسنها التـدريس والتعليم – فإذا أنا فيها مقبل على علوم غير مهمة ولا نافعة في طريق الآخرة، ثم تفكرت في نيتي في التدريس، فإذا هي غير صالحة لوجه الله تعالى، بـل باعثهـا ومحركهـا طلب الجـاه، وانتشار الصيت، فتيقنت أنى على شفا جرف هار، وأنى أشفيت على النار، إن لم أشتغل بتلافي الأحوال، فلم أزل أفكر فيه مدة، وأنا بعد على مقام الاختيار، أصمم العزم على الخروج من بغداد ومفارقة تلك الأحوال يوماً، وأحل العزم يوماً، وأقدم فيه رجلاً، وأؤخر عنه أخرى، لا تصدق لي رغبة في طلب الآخرة بكرة، إلا وتحمل عليها جنود الشهوة جملة فتفترها عشية، فصارت شهوات الدنيا تجاذبني سلاسلها إلى المقام، ومنادي الإيمان ينادي: الرحيل الرحيل، فلم يبق من العمر إلا القليل، وبين يديك السفر الطويل، وجميع ما أنت فيه من العلم والعمل رياء وتخييل، فإن لم تستعد الآن للآخرة، فمتى تستعد؟ وإن لم تقطع هــذه العوائق فمتى تقطع؟ فعند ذلك تنبعث الداعية، وينجزم العزم على الهرب والفرار، ثم يعود الشبطان ويقول: هذه الحال عارضة، إياك أن تطاوعها، فإنها سريعة الزوال، فإن أذعنت لها وتركت هذا الجاه العريض والشأن المنظوم الخالي عن التكدير والتنغيص، والأمن المسلم الصافي عن منازعة الخصوم، ربما التفتت إليك نفسك ولا يتيسر لك المعاودة، فلم أزل أتردد بين تجاذب شهوات الدنيا، ودواعي الآخرة، قريباً من ستة أشهر، أولها رجب سنة ثمان وثمانين وأربعمائة، وفي هذا الشهر جاوز الأمر حد الاختيار إلى الاضطرار، إذ قفل الله على لساني حتى اعتقل عن التدريس، فكنت أجاهد نفسي أن أدرس يوماً واحداً تطييباً للقلـوب المختلفة إليَّ، فكان لساني لا ينطق بكلمة واحدة، ولا أستطيعها ألبتـة... ثــم لما أحسسـت بعجزي، وسقط بالكلية اختياري، التجأت إلى الله تعالى، التجاء المضطر، الذي لاحيلة لـه، فأجابني الذي يجيب المضطر إذا دعاه، وسهل على قلبي الإعراض عن الجاه والـمال والأولاد

والأصحاب (۱). وغادر الغزالي بغداد في شهر ذي القعدة سنة ثمان وثمانين، فحج وتوجه إلى الشام، فأقام بها عشر سنين، قضى بعضها في بيت المقدس، وكان غالب وقته فيها عزلة وخلوة، ورياضة ومجاهدة للنفس، واشتغالاً بتزكيتها، وتصفية القلب لذكر الله تعالى، وكان يعتكف في منارة مسجد دمشق طول النهار (۱)، ويصف معاصره عبد الغافر انقلابه هذا فيقول: وسلك طريق الزهد والتأله، وطرح ما نال من الدرجة للاشتغال بأسباب التقوى وزاد الآخرة، فخرج عما كان فيه.. وأخذ في مجاهدة النفس وتغيير الأخلاق، وتحسين الشمائل، فانقلب شيطان الرعونة وطلب الرياسة والجاه والتخلق بالأخلاق الذميمة إلى سكون النفس، وكرم الأخلاق، والفراغ عن الرسوم والترتيبات، وتزيا بزي الصالحين، وقصر الأمل..والاستعداد للرحيل إلى الدار الباقية (۱) وأخذ في التصانيف المشهورة مثل إحياء علوم الدين والكتب المختصرة منه، مثل الأربعين وغيرها من الرسائل، التي من تأملها علم محل الرجل من فنون العلم (١).

٨- عودته للتصدي للتعليم: ثم عاد بعد تلك العزلة التي استمرت عشر سنوات إلى الماه طوس، ليتابع عزلته سنة أخرى وتحت إلحاح الولاة وتكرار طلبهم بالخروج إلى الناس. خرج إلى نيسابور ليدرس بالمدرسة النظامية فيها، وكان ذلك في شهر ذي القعدة سنة ٩٩ هـ وقال في ذلك: ويسر الله الحركة إلى نيسابور للقيام بهذا المهم في ذي القعدة سنة تسع وتسعين وأربعمائة، وبلغت مدة العزلة إحدى عشرة سنة "ه، ويشرح لنا الغزالي عودته إلى التعليم، وأنها كانت بأسلوب جديد، ونية جديدة، وهدف جديد يختلف كل الاختلاف عما كان عليه سابقاً، فيقول: وأنا أعلم أني وإن رجعت إلى نشر العلم، فما رجعت، فإن الرجوع عود إلى مكان. وكنت في الزمان أنشر العلم الذي به يكسب الجاه وأدعو إليه بقولي وعملي، وكان ذلك قصدي ونيتي، وأما الآن فأدعو إلى العلم الذي به يترك الجاه ويعرف به سقوط رتبة الجاه، هذا هو الآن نيتي وقصدي وأمنيتي يعلم الله ذلك مني، وأنا أبغي أن أصلح نفسي وغيري، ولكني أؤمن إيمان يقين ومشاهدة أنه لا حول ولا قوة إلا بالله العظيم، وأني لم أعمل لكنه استعملني، فأسأله أن يصلحني أولاً، ثم يصلح بي، أخرك لكنه حركني، وأن يريني الحق حقاً ويرزقني اتباعه، ويريني الباطل باطلاً ويرزقني اجتنابه (٢)، ولم تطل إقامته في نيسابور وكانت المدة التي درسها في النظامية فيها يسيرة، شم اجتنابه (٢)، ولم تطل إقامته في نيسابور وكانت المدة التي درسها في النظامية فيها يسيرة، شم

<sup>(</sup>٢) الإمام الغزالي للشامي، ص ٢٥.

<sup>(</sup>١) المنقذ من الضلال، ص ١٣٩ - ١٤٣.

<sup>(</sup>٣)، (٤) المصدر نفسه، ص ٢٦.

<sup>(</sup>٥) المنقذ من الضلال، ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٦) المنقذ من الضلال، ص ١٥٩ – ١٦٠.

ترك ذلك، وعاد إلى بيته في طوس، واتخذ في جواره مدرسة للطلبة، وخانقاه للصوفية، ووزَّع أوقاته على وظائف: من ختم القرآن، ومجالسة ذوي القلوب، والقعود للتدريس، حتى توفي بعد مقاساة لأنواع من القصد، والمناوأة من الخصوم والسعي فيه إلى الملوك، وحفظ الله له عن نوش أيدي النكبات (١). وكانت خاتمة أمره إقباله على طلب الجديث ومجالسة أهله، ومطالعة الصحيحين، ولو عاش، لسبق الكل في ذلك الفن بيسير من الأيام، وهذا توفيق من الله تعالى كبير للإمام الغزالي أن جعل خاتمته على الحديث والسنة، ونحسب أن الله تعالى وفقه لهذه النهاية بكرم وفضل منه ومنة. ولم يتفق له أن يروي، ولم يعقب إلا البنات وكان له من الأسباب إرثا وكسباً ما يقوم بكفايته، وقد عُرضت عليه أموال فما قبلها (٢). ومما كان يعترض به عليه وقوع خلل من جهة النحو في أثناء كلامه، وروجع فيه فأنصف، واعترف أنه ما مارسه واكتفى بما كان يحتاج إليه في كلامه، مع أنه كان يُؤلف الخُطب، ويشرح الكتب بالعبارة التي يعجز الأدباء والفصحاء عن أمثالها (٣).

#### ٩-الترتيب الزمني لمؤلفات الغزاليي المقطوع بصحة نسبتها إليه حسب تاريخ تأليفها:

- \* المرحلة الأولى: من ٤٦٥هـ ٤٧٨هـ: أي قبل وفاة شيخه أبي المعالي الجويني:
  - التعليقة في فروع المذهب، وهي التي أخذها منه قطاع الطرق ثم ردوها إليه.
    - المنخول في أصول الفقه.
    - \* المرحلة الثانية: من ٤٧٨هـ ٤٨٨هـ:
    - البسيط في فروع المذهب. قال فيه ابن خلكان: ما صنف في الإسلام مثله.
      - الوسيط (ملخص من البسيط).
        - الوجيز.
      - خلاصة المختصر ونقاوة المعتصر، أو الخلاصة في الفقه الشافعي.
        - المنتحل في علم الجدل (في المناظرة والخلاف).
          - مآخذ الخلاف.
          - تحصين المآخذ (في علم الخلاف).
          - المبادئ والغايات (في أصول الفقه).
          - شفاء الغليل (في القياس والتعليل).
        - فتوى لابن تاشفين (من جملة فتاوى الغزالي).

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (١٩/ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٢)، (٣) المصدر نفسه (١٩/ ٣٢٦).

- الفتوى اليزيدية (في حكم من كفريزيد بن معاوية).
  - مقاصد الفلاسفة (بيان مبادئ الفلسفة).
    - تهافت الفلاسفة.
- معيار العلم. بعد التهافت وقبل سفره إلى دمشق (۱).
  - معيار العقول.
- محك النظر في المنطق. ويذكر الذهبي أنه ألفه بدمشق.
  - ميزان العقل.
  - المستظهري وهو رد على الباطنية.
  - حجة الحق، كذلك بيان فساد مذهب الباطنية.
    - قواصم الباطنية؛ يرد فيه على شبههم.
      - الاقتصاد في الاعتقاد.
      - الرسالة القدسية في العقائد.
      - المعارف العقلية والأسرار الإلهية.
        - هذه أهم كتبه في هذه المرحلة
- \* المرحلة الثالثة: من ٨٨٤هـ ٤٩٩هـ: وكتب هذه المرحلة كثيرة أهمها:
  - إحياء علوم الدين.
  - \* المرحلة الرابعة (بين ٩٩ ٤هـ ٥٠٣هـ) وأهم كتب هذه المرحلة:
    - المنقذ من الضلال.
    - المستصفى في علم الأصول.
    - \* السنوات الأخيرة من ٥٠٣هـ ٥٠٥هـ:
    - منهاج العابدين في الزهد والأخلاق والعبادات.
- إلجام العوام عن علم الكلام. وهو آخر كتبه التي ألفها عام ٥٠٥هـ وقبيل موته بأيام. جرى على مذهب السلف ونسب ما دونه من المذاهب إلى البدعة (٢).

### ثانياً: موقف الغزالى من الشيعة الباطنية:

إذا كانت إحدى ثمرات المدارس النظامية أنها مهدت الطريق لسيادة المذهب السني الأشعري، فإنه كان من أبرز آثارها أيضاً تقلص نفوذ الفكر الشيعي، خاصة بعد أن خرجت المؤلفات المناهضة له من هذه المدارس، وكان الإمام الغزالي – العالم السني – على قمة

<sup>(</sup>١)، (٢) أبو حامد الغزالي والتصوف، عبد الرحمن دمشقية، ص ٣٥-٤٠.

المفكرين الذين شنوا حرباً شعواء على الشيعة خاصة الباطنية الإسماعيلية إذ يذكر هو أنه ألف في ذلك كتباً عدة: أشهرها فضائح الباطنية الذي كلف بتأليفه في ١٨٧هـ من قبل الخليفة المستظهر (١)، على أن الشيء المثير للإعجاب هو شجاعة الغزالي في حملته على الإسماعيلية الباطنية التي جاءت في وقت انتشر فيه دعاتهم في فارس، وتزايد خطرهم حتى أقاموا الحصون والقلاع، وهددوا أمن الناس وسلامتهم، وقاموا بالاغتيالات على نطاق واسع فشملت كثيراً من الساسة والمفكرين وعلى رأسهم نظام الملك نفسه، والغزالي قام بهذه الحملة بتوجيه من السلطة، مع رغبة الغزالي العالم السني في القيام بواجبه في الدفاع عن الإسلام الحقيقي (١)، وهذا شيء جميل أن تلتقي جهود السلطة السياسية مع علمائها في تحقيق أهداف الإسلام من خلال مؤسسات نافعة للمجتمعات والدول والحضارات، كالذي قامت به المدارس النظامية في مقاومة الفكر والنفوذ الشيعي الباطني. كانت الدولة الفاطمية قد تدرعت بالفلسفة وظهرت في مظهر ديني سياسي، فكانت حكما يقول الأستاذ أبو الحسن بعيداً عن الشعب والجمهور (١)، وأما الباطنية، فكانت تتسرب إلى المجتمع وتنفث سمومها بعيداً عن الشعب والجمهور (١)، وأما الباطنية، فكانت تتسرب إلى المجتمع وتنفث سمومها فيه، وكانت لها الإغراءات المادية القوية، ولم يكن في العالم الإسلامي في آخر القرن الخامس فيه، وكانت للهار عليه دعوتها، من الغزالي.

1- بنية كتاب «فضائح الباطنية»: الكتاب قسمان: القسم الأول خصصه الغزالي لإظهار «فضائح الباطنية»، وخصّص القسم الثاني لإثبات شرعية خلافة المستظهر بالله. ويمكن أن نتبين تقسيماً داخلياً للقسم الأول يحتوي على أكثر من عشرة فصول، مشروعية الرد عليهم، بيان صفاتهم، منشؤهم، أغراضهم، أتباعهم، مذهبهم ويشمل الإلهيات والنبوة والإمامة والحشر والنشر، استدلالهم بالأعداد والحروف، الكشف عن فتوى الشرع في حقهم من التكفير وسفك الدماء، أحكام من قضي بكفر منهم، في قبول توبتهم أو ردها، العهد معهم كيف يبطل ومتى.. (3) إلخ.

فالغزالي بدأ حديثه بمشروعية الرد على الباطنية ذاكراً أن التأليف في الرد عليهم هو فرض عين (٥)، ثم عمد فيما بعد إلى الخوض في المسائل العملية محدداً من منهم يستحق

<sup>(</sup>١) التاريخ السياسي والفكري، عبد الجيد بدوي، ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) رجال الفكر والدعوة (١/ ٢٠٤)، الغزالي للقرضاوي، ص ٥٧.

<sup>(</sup>٣) الجهاد من الهجرة إلى الدعوة والدولة، محمد الرحموني، ص ١٤٧.

<sup>(</sup>٤) الجهاد من الهجرة إلى الدعوة والدولة، محمد الرحموني، ص ١٤٧.

<sup>(</sup>٥) فضائح الباطنية، ص ٤، الجهاد للرجموني، ص ١٤٧.

التكفير ومن منهم يستحق التبديع، ومتى تقبل توبتهم ومتى ترد. إلخ.

فالغزالي لا يواجه كفّاراً مقطوعاً بكفرهم وإنما يواجه مجموعة ما فتئت تؤكد من خلال أفكارها وعقائدها وممارساتها أنها من داخل الأمة بل هي تقدم نفسها على أنها تروم تطهير الدين من الضلالات كما يقول إخوان الصفا، لذلك كان عليه أن يجتهد في إخراج هذه الجماعة من حظيرة الإسلام حتى يكون جهادها مشروعاً، ولا يتسنى له ذلك إلا بالكشف عن أصولها وأتباعها وعقائدها وغايتها القريبة والبعيدة، وحينما يتم ذلك تصبح معاملتهم معاملة الكفّار «أي جهادهم» أمراً مشروعاً ويجري عليهم حينئذ ما يجري على الكفّار من شروط وأحكام وطرائق (١).

٢- مضمون الكتاب: منذ فاتحة الكتاب وإلى نهاية القسم الأول يطالعنا الغزالي بحرصه الشديد على الربط بين مذهب الباطنية والكفر.

1- فهُم كفاري نشاتهم: ولكن تشاور جماعة من الجوس والمزدكية وشرذمة من النوية الملحدين وطائفة كبيرة من ملحدة الفلاسفة المتقدمين وضربوا سهام الرأي في استنباط تدبير يخفّف عنهم ما نابهم من استيلاء أهل الدين وينفس عنهم ما دهاهم من أمر المسلمين (٢).

ب- وهم كفارية صفاتهم: لا يرجون لله وقاراً، ولو خاطبهم دعاة الحق ليلاً ونهاراً لم يزدهم دعاؤهم إلا فراراً، فإذا أطّل عليهم سيف أهل الحق آثروا الحق إيشاراً، وإذا انقشع عنهم ظلّه أصروا واستكبروا استكبارا (٣).

ج-وهم ايضاً كفار إذ غرضهم الأقصى إبطال الشرائع: ففي مستوى الإلهيات هم يقولون بإلهين قديمين لا أول لوجودهما من حيث الزمان (١٤)، وهم بذلك يلتقون مع الثنوية والمجوس، وفي مستوى النبوات «رؤيتهم للنبي والنبوة» هم يرون أن النبي عبارة عن شخص فاضت عليه من السابق «الإله الأول» بواسطة التالي (الإله الثاني) قوة قدسية صافية مهيأة لأن تنتقش عند الاتصال بالنفس الكلية بما فيها من الجزئيات (٥٠).

د- اما القرآن في مفهومهم فهو تعبير عن المعارف التي فاضت على الرسول من العقل

<sup>(</sup>١) الجهاد من الهجرة إلى الدعوة إلى الدولة، ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٢) فضائح الباطنية، ص ٢٨.

<sup>(</sup>٣) فضائح الباطنية، نقلاً عن الجهاد من الهجرة إلى الدعوة إلى الدولة، ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٤، ٥) فضائح الباطنية، ص ٣٧.

الذي هو المراد باسم جبريل (١).

هـ أما عن الإمامة، فقد اتفقوا على أن الإمام يساوي النبي في العصمة والاطّلاع على حقائق الحق في كل الأمور، إلا أنه لا ينزل إليه الوحي وإنما يتلقى ذلك من النبي خليفته وبإزاء منزلته (٢).

و-واما القيامة والمعاد فقد أنكروهما وأولوهما على أنهما مجرد رمز خروج الإمام وقيام قائم الزمان (٣).

ز-وأما موقفهم من التكاليف الشرعية، فينبني على استباحة المحظورات واستحلالها وإنكار الشرائع(٢٠). إن هـذه الصـفات والمعتقـدات تسـوى الباطنيـة بالكفـار إلا أن الكفّـار يهددون الإسلام من الخارج، في حين أن الباطنية يهددونه من الداخل، فهم عنصر مخرب من داخل العقيدة ذاتها بما أنهم ينتسبون إلى الإسلام ويستظلون برايته ويدعون أنهم حماته والمعبرون عنه بصدق، لذلك فإن طريقة التعامل معهم يجب أن تكون أشد وأقسى من تلـك التي يعامل بها الكفار (٥)، كان لكتابات الغزالي أثر قوى في مجال الرد على الباطنية، فقد استطاع بفكره القوى وبما نال من شهرة أن يكون ذا تأثير قوى في مقاومة الباطنية، وأن يناصر المذهب السني، فقد استطاع توظيف العلوم الشرعية، والعلوم العقلية، من الفلسفة والمنطق والكلام، في نسف جذور المذهب الباطني، وقـال فـيهم كلمتـه الـتي سـارت مسـير الأمثال: ظاهرهم الرفض وباطنهم الكفر المحض، فهم يتسترون بالتشيع وما هم من الشيعة في شيء، وإنما هو قناع يخفون وراءه كيدهم لأهل الإسلام (١٠)، ومما يذكر للغزالي: استمراره على نقد هذه الطائفة، وكشف اللثام عن تناقض أفكارها، وفضائح أعمالها، وسوء نواياها، برغم ما كان معلوماً في ذلك الوقت أن هذا النقد قد يكلفه حياته، وقد رأى بنفسه مصرع رجل الدولة الكبير، الوزير نظام الملك وفخر الملك ابن نظام الملك أيضاً، فلم يجد بـدًا أمـام ضغطه من الإذعان، وكان الباطنية يهددون كل من يرونه خطراً عليهم -من رجال الملك من الأساليب التي أتقنوها ونفذوها بكـل دقـة، وهـذا إن دل علـي شـيء فإنمـا يـدل علـي شجاعة الغزالي في صدعه بالحق، ومواجهة الباطل، مهما تكن النتيجة ولن يصيبه

<sup>(</sup>٢)، (٣) المصدر نفسه، ص ٤٢.

<sup>(</sup>١) فضائح الباطنية، ص ٤١

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٤٤.

<sup>(</sup>٥) الجهاد من الهجرة إلى الدعوة إلى الدولة، ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٦) الإمام الغزالي بين مادحيه وناقديه للقرضاوي، ص ٦٠.

إلا ما كتب الله له (١). وهذا درس وتذكير للعلماء المعاصرين أن يصدقوا الله في مقاومة الباطنيين الجدد، وقد رأيت بعض المحسوبين على العلماء يخشونهم، ويخافون من القتل والاغتيال أو تهمة الوهم بالطائفية أو وقوعهم تحت إبر التخدير الباطنية، أو نتيجة مجاملات لا وزن لها في ميزان الشريعة أو حسابات دنيوية زائلة، ولذلك تركوهم يعبثون بعقائد الأمة ومقدساتها، وأسهم بعض علماء الأمة في تخدير الجمهور العريض من أبناء المسلمين مع علم هؤلاء العلماء بخطر هؤلاء القوم على عقائد الأمة وأخلاقها، أما يخشى هؤلاء الناس من يوم تتقلب فيه القلوب والأبصار ويسأل الله فيه الصادقين عن صدقهم؟!.

٣- البعد السياسي في كتابات الغزالي: يعتبر الغزالي المنظر الكبير للدولة السلجوقية السنية، ولم يكن يعيش بعيداً عن الأحداث وصراعات السلاجقة مع خصومهم الفاطميين الإسماعيليين، فقد كان قبل عزلته وتركه للنظامية «فيلسوف الدولة» الذي عاش في كنفها، بالمعنى الإيديولوجي الكامل لكلمة «فيلسوف». لقد انخرط في سلك حاشية الوزير السلجوقي نظام الملك منذ الثامنة والعشرين من عمره، وباستثناء كتابين في الفقه (التعليق والمنخول)، فإن جميع ما كتبه الغزالي كتبه بعد انخراطه في سلك كبار رجال الدولة السلجوقية، وكما هو معروف فلقد كان الخصم الأساسي والخطير لهذه الدولة الإسماعيلية الباطنية - إسماعيلية «ألموت»- بزعامة الحسن بن الصباح. وقد ركزت الإسماعيلية آنذاك في دعوتها السياسية على القول بضرورة «المعلم» أي الإمام، وكما هو معروف فقد كتب الغزالي في الرد على الباطنية، وقد كتبه كما صـرح هـو بنفسـه بـأمر مـن الخليفـة العباسـي المستظهر بالله، فأهداه إليه وسمى الكتاب أيضاً «المستظهري»، ومذهب الإسماعيلية مذهب ديني فلسفي سياسي، وإبطال آرائهم السياسية والدينية يتطلب أيضاً إبطال فلسفتهم، ولم تكن فلسفتهم شيئاً آخر غير الفلسفة التي كان يلتقي عندها في المشــرق فلاســفة العصــر يومئــذ<sup>(٢)</sup> أعنى الأفلاطونية المحدثة في صيغتها المشرقية الهرمسية. ومن هنا كان هجوم الغزالي على الفلسفة (٣) وعندما نفحص كتاب فضائح الباطنية، نتبين بوضوح كيف أن التهافت قد كتب فعلاً من أجل فضائح الباطنية، إذ هناك أمور تفهم بقراءة الفضائح، في مقدمة تلـك الأمـور الدافع إلى الهجوم على الفلاسفة والذي هـو دافع عقائدي واضح، لأن الفلاسفة يمـدون الباطنية بالجانب التنظيري لمذهبهم، فقد كان الفلاسفة نصيراً قوياً ومعيناً لهم من ذلك، مثلاً عقيدتهم في المعاد، فالملاحظ -كما يقول الغزالي- أن مذهبهم في المعاد هو بعينه مذهب

<sup>(</sup>١)الإمام الغزالي بين مادحيه وناقديه للقرضاوي، ص ٦٢.

<sup>(</sup>٢) أبو حامد الغرالي، دراسات في فكره وعصره وتأثيره، ص ٦٨.

الفلاسفة، وإنما شاع فيهم لما انتدب لنصرة مذهبهم جماعة من الثنوية والفلاسفة، فكل واحد نصر مذهبهم طمعاً في أموالهم وخلعهم واستظهارًا بأتباعهم لما كان قد ألفه في مذهبه، فصار أكثر مذهبهم موافقاً للثنوية والفلاسفة في الباطن، وللروافض والشيعة في الظاهر (١١)، فقد انتشر مذهب الباطنية عندما انتصر لـه الفلاسفة، وانتصر لـه الفلاسفة طمعاً في أموالهم وصلاتهم، والنتيجة وجود المصلحة المتبادلة التي ينتج عنها توافق في القول بـين الفلاسـفة والباطنية (٢) ولذلك كان الهجوم الكبير من الغزالي على الفلاسفة، واستطاع تحويـل المعركة التي كانت تدور فيما سبق بين الأشاعرة والمعتزلة إلى معركة بين الأشاعرة والفلاسفة، وكتاب تهافت الفلاسفة ألفه الغزالي في المرحلة التي كان فيها أستاذ المدرسة النظامية دون منازع (٣)، وأما الجانب الآخر فهو أن دعوى «المعلم» و«التعليم» التي ركزت عليها الإسماعيلية يومئذ هناك من يقول إنه لا سبيل إلى إبطالها إلا بطرح بديل؟ والبديل- عند الغزالي- هو المنطق، وبالتالي فإلحاح الغزالي على ضرورة اصطناع المنطق منهجاً وحيداً في تحصيل العلم لم يكن من أجل المنطق ذاته، بل كان ضد نظرية «التعليم» العرفانية الإسماعيلية الباطنية، ومن أجل تقوية المذهب الأشعري الذي كانت الدولة السلجوقية قائمة على أسسه الفكرية والعقائدية، وبالتالي كان هـذا البعـد يعتـبر توجيه ضربة قوية لخصوم السلاجقة كالدولة الفاطمية الإسماعيلية ودعاتها في مرتكزاتها الفكرية. ويبقى الجانب الثالث وهو الدعوة إلى التصوف، والتصوف -كما هو معروف-كان الأساس الإيديولوجي والتنظيمي لكيان الدولة السلجوقية، وإذن فموقف الغزاليي من هذه الناحية مفهوم ومبرر، ليس هذا فحسب، بل إن الغزالي من هذه الناحية قد أدرك بوضوح أن الجانب الروحي في العرفان الشيعي عامة لا يمكن تعويضه باصطناع المنطق، فلم يبق إذن إلا تجريد التصوف الباطني من طابعه السياسي الذي طبعته به الشيعة الإمامية والإسماعيلية، ومحاولة توظيفه توظيفاً سنياً، وقد فعل الغزالي ذلك انطلاقًا من التراث السنى العظيم.. إذن فالأطراف الثلاثة: الدعوة إلى التصوف، ومهاجمة الفلاسفة، والدعوة إلى اصطناع المنطق ربما تجسم فعلاً تناقضاً واضحاً، ولكن فقط على صعيد الفكر المجرد، أما على صعيد السياسة والإيديولوجيا، فقد كانت -في وقتها- أسلحة ثلاثة متكاملة موجهة نحو خصم واحد (٤).

<sup>(</sup>١، ٢) أبو حامد الغزالي، دراسة في فكره وعصره وتأثيره، ص ٩١

<sup>(</sup>٣) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٢/ ٦٣٠).

<sup>(</sup>٤) أبو حامد الغزالي، دراسة في فكره وعصره وتأثيره، ص ٦٨.

# ثَالثاً: موقف الغزالي من الفلاسفة والفلسفة:

يمتاز الغزالي عن كل من سبقه في محاربة الفلسفة، أنهم اتخذوا موقف الدفاع عن الإسلام وعقائده، والاعتذار عن الدين الإسلامي، فكانت الفلسفة تهاجم الإسلام، وهؤلاء يدافعون عن الإسلام وينفون التهم الموجهة إليه، ويحاولون أن يبرروا موقفه، ويلتمسوا العذر لعقائده ونظرياته، فكانَّ علم الكلام كان جُنَّة تتلقَّى هجمات الفلسفة وتُحصّن العقيدة الإسلامية، ولم يجترئ أحد من المتكلمين أن يُهاجم الفلسفة ويغزوها في عقر دارها، لعدم تعمقهم في الفلسفة وتضلعهم من أصولها وفروعها، ولعدم تسلحهم بالأسلحة التي يُواجهون بها الفلسفة ويوسعونها جرحاً ونقداً؛ فكان موقفهم موقف الدفاع عن قضية، وموقف الدفاع دائماً ضعيف، أما الغزالي، فقد هاجم الفلسفة وتناولها بالفحص والنقد، وهجم عليها هجوماً عنيفاً مبنياً على الدراسة والبحث العلمي، حجة مثل حجة الفلسفة، وعقل مثل عقل الفلاسفة الكبار، ومدوّني الفلسفة، وألجأ الفلسفة إلى أن تقف موقف المدين والفلسفة، وألجأ الفلسفة إلى نفوس أتباعها والمؤمنين والفلسفة، وكان انتصاراً عظيماً للعقيدة الإسلامية عادت به الثقة إلى نفوس أتباعها والمؤمنين بها وزالت عنهم مهابة الفلسفة وسيطرتها العلمية (۱).

1- دراسته للفلسفة: لم يتهور الغزالي في الهجوم على الفلسفة، وإنما درس الفلسفة أولاً كما حكى هو بنفسه في «المنقذ من الضلال» وكان يؤمن بأنه: لا يقف على فساد نوع من العلوم من لا يقف على منتهى ذلك العلم، حتى يساوي أعلمهم في أصل ذلك العلم، من العلوم من لا يقف على منتهى ذلك العلم، حتى يساوي أعلمهم في أصل ذلك العلم، ثم يزيد عليه ويجاوز درجته. فجد واجتهد في دراستها ومعرفة حقيقتها وأغوارها، حتى اطلع على منتهى علومهم، ثم لم يستعجل كذلك ولم يبدأ بالهجوم، بل رأى أن المباحث الفلسفية لا تزال غامضة معقدة ليست في متناول الأوساط من الناس، وأن الكتب الفلسفية قد اللفت في لغة رمزية وفي أسلوب غير واضح وكأن مؤلفيها قد تعمدوا ذلك ليقيموا سياجاً حول الفلسفة يحوطها من تناول العامة، أولم يكونوا يُحسنون التأليف، فرأى أن يؤلف كتاباً يذكر فيه المباحث الفلسفية ونظريات الفلسفة ومسائلها في لغة سهلة واضحة، وفي أسلوب مشرق، وقد رُزق الغزالي قدرة عجيبة في تبسيط المسائل العلمية وإيضاحها، فكسر ذلك السياج، ورفع الاحتكار العلمي، وألف كتاب «مقاصد الفلاسفة» (٢) وذكر فيه المصطلحات الفلسفية، وبحوث الفلسفة، وعرضها أحسن عرض، الأمر الذي لم يحسنه رجال الفلسفة، وذلك دون أن ينتقدها أو يعلق عليها، وقد برهن الدكتور سليمان دنيا في مقدمته الثانية وذلك دون أن ينتقدها أو يعلق عليها، وقد برهن الدكتور سليمان دنيا في مقدمته الثانية

<sup>(</sup>١)، (٢) رجال الفكر والدعوة (١/ ٩٦٩).

لكتاب «تهافت الفلاسفة» على أن عرض الغزالي لمسائل الفلسفة كان أحسن من عرض الفلاسفة أنفسهم لهذه المسائل، عندما قارن في بعض المسائل بين أسلوب الغزالي، وأسلوب ابن سينا، وخلص إلى القول بأن منهج الغزالي أوضح وأدق (١). وبطرح كتاب «مقاصد الفلاسفة» استطاع الغزالي أن يحقق أموراً مهمة ساعدته على كسب المعركة القادمة منها أنه:

- أزال الهالة الكبيرة عن الفلسفة وجعلها في المتناول.
- اعترف له الجميع بمن فيهم الفلاسفة بالأستاذية في هذا الفين كما هو شانه؛ الأمر الذي مهد له السبيل إلى أن يقول كلمته فيما بعد... فيجد من يستمع إليها، وقد ظن الفلاسفة يومئذ أنهم كسبوا إلى صفهم علماً جديداً من أساطين الفلسفة.
- حدد الغزالي ما ينبغي الوقوف عنده من الفلسفة حين أرجعها إلى ستة أصول، وأن أكثر هذه الأصول لا تتعارض مع الدين، فألقى الأضواء بذلك على مكان المعركة المرتقب.

وقد بين الإمام الغزالي في كتابه (المنقذ من الضلال) أن الفلسفة انتصرت ووقفت على رجليها بآفتين إحداهما نابعة من جهل المندفعين في الدفاع عن الإسلام بإنكار الفلسفة كلياً (٢). وقال في بيان هاتين الآفتين: الأولى أن من ينظر فيها «أي في الرياضيات التي هي من الفلسفة يومئذ» يتعجب من دقائقها، ومن ظهور براهينها، فيحسن بسبب ذلك اعتقاده في الفلاسفة، فيحسب أن جميع علومهم – في الوضوح، وفي وثاقة البرهان - كهذا العلم، ثم يكون قد سمع من كفرهم، وتعطيلهم، وتهاونهم بالشرع، ما تداولته الألسنة، فيكفر بالتقليد المحض، ويقول: لو كان الدين حقاً لما اختفى على هؤلاء مع تدقيقهم في هذا العلم.. فهذه آفة عظيمة. والآفة الثانية: نشأت من صديق للإسلام جاهل، ظن أن الدين ينبغي أن ينتصر بإنكار كل علم منسوب إليهم، فأنكر جميع علومهم وادعى جهلهم فيها، عنبغي أن ينتصر بإنكار كل علم منسوب إليهم، فأنكر جميع علومهم وادعى جهلهم فيها، حتى أنكر قولهم في الكسوف والخسوف وزعم أن ما قالوه على خلاف الشرع، فلما قرع على الجهل، وإنكار البرهان القاطع، فازداد للفلسفة حباً، وللإسلام بغضاً، ولقد عظمت على الدين جناية من ظن أن الإسلام ينصر بإنكار هذه العلوم، وليس في الشرع تعرض لهذه على مالذي والإثبات، ولا في هذه العلوم بالنفي والإثبات، ولا في هذه العلوم تعرض للأمور الدينية (٢).

٧- ضرية قاصمة: وبعد أن أخذ الغزالي مكانته في المجتمع كفيلسوف يشهد له الجميع..

<sup>(</sup>١) تهافت الفلاسفة، تحقيق سليمان دنيا، ص ٢٣، ٢٩.

<sup>(</sup>٢) الإمام الغزالي للشامي، ص ٨١. (٣) المنقذ من الضلال، ص ١١٥، ١١٥.

ألف كتابه «تهافت الفلاسفة» الذي قيل عنه: إنه طعن الفلسفة طعنة لم تقم لها بعد في الشرق قائمة (١)، يقول الدكتور سليمان دنيا: واختار له اسم (تهافت الفلاسفة) وعني بهذا الاسم - فوق دلالته على الكتاب - التشهير بالفلاسفة، والإعلان عنهم بأنهم متهافتون، فحسب من يقرأ عنوان الكتاب فقط، أو حتى يسمع به، أن يعرف أنه محاولة لإثبات تهافت الفلاسفة، وعنى بالتهافت ما أوضحه في المقدمة الأولى من الكتاب نفسه بقوله:.. فلنقتصر على إظهار التناقض في رأي مقدمهم الذي هو الفيلسوف المطلق والمعلم الأول. فالتهافت الذي اختاره مضافاً إلى الفلاسفة، معناه التناقض، أي تناقض الفلاسفة، يعني تناقض أفكارهم وتعارضها وتساقطها، وليس كالتناقض اسم يؤدي ما يؤديه من دلالة على هـوان الفكر الموصوف به، وسخفه وحقارته، فكان الغزالي أقسى ما يكون على الفلاسفة بهذه التسمية (٢). يقول الشيخ الأستاذ أبو الحسن الندوي في وصف الكتاب: ويتسم هذا الكتاب بقوة التعبير، وسلامة العبارة، وسهولة الأسلوب، بخلاف عامة الكتب التي أُلفت في الموضوع، ويدل على أن مؤلفه تمتلئ بالإيمان والثقة بدينه، والاعتداد بشخصيته وتفكيره. ينظر إلى الفلاسفة القدماء كأقران وزملاء، ورجال من مستواه العقلي والفكري، يناقشهم ويباحثهم بحرية، ويقرع الحجة بالحجة، وكان المسلمون في حاجة شديدة إلى هذا الطراز من المؤلفين، والباحثين، الذي يواجه الفلسفة بإيمان وثقة، وعقل حر، وشجاعة علمية، يكفر بعصمة الفلاسفة وقدسيتهم وعبقريتهم وكونهم فوق مستوى البشر في العقل والتفكير. وبهذه الصفة يتجلى الغزالي في كتابه (تهافت الفلاسفة) فجاء في أوانه وقضى حاجة زمانه (٣). ويشرع الغزالي - بعد أربع مقدمات ذكر فيها منهاجه - في البحث، وشرح حال الفلاسفة، وفرق علومهم التي تصادم الشريعة، والتي لا تصادمها، ونىاقش الفلاسفة في شـرائعهم ومقدماتهم للبحوث الإلهية، وبعد هذا كله يشرع الغزالي في بيان مسائل الفلاسفة ومناقشتهم في ذلك في ضوء البحث العلمي والحجة العقلية، وهي ست عشرة مسألة في الإلهيات وما بعـ د الطبيعيات، وأربع في الطبيعيات، ويبين فيها ضعف استدلالهم وتناقضهم واختلافهم وتهافت عقيدتهم (١٤). وقد ساعد الغزالي على نجاحه في تسديد هذه الضربة القاصمة أمور منها:

### التمهيد لها كما رأينا.

- تحديد ميدان المعركة وهو الجانب الإلهي من الفلسفة، واستبعاد الجوانب الأخرى

<sup>(</sup>١)، (٢) تهافت الفلاسفة، تحقيق د. سليمان دنيا، ص ١٥.

<sup>(</sup>٣) رجال الفكر والدعوة (١/ ٢٠١، ٢٠٢).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (١/ ٢٠١).

من رياضيات ومنطق.

- مكانة الإمام الغزالي وعلمه بدقائق الفلسفة، كما يعلمها كبار الفلاسفة.
- استعماله كل الأسلحة التي توافرت لديه، فهو يقول في حديثه عن ذلك: ليعلم أن المقصود تنبيه من حسن اعتقاده في الفلاسفة وظن أن مسالكهم نقية عن التناقض، ببيان وجوه تهافتهم، فلذلك أنا لا أدخل في الاعتراض عليهم ما اعتقدوه مقطوعاً بإلزامات مختلفة، فألزمهم تارة مذهب المعتزلة، وأخرى مذهب الكرامية، وطوراً مـذهب الفـرق إلبـاً واحداً عليهم، فإن سائر الفرق ربما خالفونا في التفصيل، وهؤلاء يتعرضون لأصول الدين فلنتظاهر عليهم، فعند الشدائد تذهب الأحقاد (١١).

وقد كان الغزالي واثقاً من انتصاره بعد أن أحكم الوسائل وخطط للمعركة التخطيط السديد، ولذلك نجده - وقد نزل إلى ساحة المعركة- غير مبال بخصمه، ساخرا منه، مستهزئاً بعقله الذي يتبجُّح به. ولننظر إلى بعض النصوص التي أوردها في كتابه «تهافت الفلاسـفة» وهــو يستعمل سلاح السخرية(٢) قلنا: ما ذكرتموه تحكمات، وهي على التحقيق ظلمات فوق ظلمات، لو حكاها الإنسان عن منام رآه لاستدل به على سوء مزاجه (٣). وقال ذلك في مقام الحديث عن نشأة الكائن الأول الواحد عن الإله ونشأة ثلاثة كائنات عن هذا الكائن الأول الواحد. وقال: فلست أدرى كيف يقنع الجنون من نفسه بمثل هذه الأوضاع، فضلاً عن العقلاء الذين يشقون الشعر - بزعمهم- في المعقولات (٤). وعما دفعه إلى هذا الأسلوب موقفهم المشابه من الإسلام والمسلمين وإلا فالغزالي يحترم العلم ويقدر أهله ولكن هؤلاء جاهروا بالكفر وترفعوا على الناس وظنوا بأنفسهم الفطنة - كما يقول في المقدمة - فاستحقوا هـذا الأسـلوب. وفي مقدمة الكتاب هجوم عنيف، فيصبح عاجزاً عن تـدارك أمـره، وكـان هـذا الهجـوم في نـص أدبي رائع في معناه ومبناه (٥). وعلق الإمام الغزالي على بحثهم واجب الوجود، وأنَّه يعقـل نفسه ولا يعقل غيره بكلمته اللاذعة القوية: فقد انتهى بهم التعمق في الفطنة، إلى أن أبطلـوا كـل ما يُفهم من العظمة، وقربوا حاله تعالى في حال الميت الذي لا خبر له بما يجري في العالم، إلا أنــه فارق الميت في شعوره بنفسه فقط، وهكذا يفعل الله سبحانه بالزَّائغين عن سبيله، والنَّـاكبين عـن طريق الهدى، المنكرين لقول على ﴿ مَا أَشْهَا لَهُمْ خَلْقَ السَّمَاوَات وَالأَرْض وَلا خَلْقَ أَلْفُسِهِمْ ﴾ [الكهف: ٥١]، ﴿ الظَّالِّينَ بِاللهِ ظَنَّ السَّوْءِ ﴾ [الفتح: ٦] المعتقدين أن أمور الربوبية، تستولي

<sup>(</sup>١) تهافت الفلاسفة، ص ٨٢. (٢) الإمام الغزالي، للشامي، ص ٨٥.

<sup>(</sup>٣) تهافت الفلاسفة، تحقيق سليمان دنيا ص ١٤٦. (٤) المصدر نفسه، ص ١٥٣.

<sup>(</sup>٥) الإمام الغزالي، ص ٨٦.

على كُنهها القوى البشرية، المغرورين بعقلهم زاعمين أن فيها مندوحة عن تقليد الرسول - صلوات الله عليهم وسلامه - وأتباعهم - رضوان الله عليهم - فلا جرم اضطروا إلى الاعتراف بأن لباب معقولاتهم رجع إلى ما لوحكي في منام لتعجّب منه (1). وهكذا يستمر الغزالي في نقد الفلاسفة وتشريحهم إلى آخر الكتاب، حتى يأتي على جميع المسائل التي تكفّل الرّد عليها، وهي عشرون مسألة، أكثرها في الإلهيات، وكفّرهم في ثلاث مسائل، إحداها: مسألة قدم العالم، وقولهم أن الجواهر كلها قديمة، والثانية: قولهم إن الله تعالى لا يُحيط علماً بالجزئيات الحادثة في الأشخاص. والثالثة: إنكارهم بعث الأجساد وحشوها. قال: فهذه المسائل الثلاثة، لا تلائم الإسلام بوجه، ومعتقدها معتقد كذب الأنبياء - صلوات الله عليهم وسلامه - وأنهم ذكروا ما ذكروه على سبيل المصلحة، تمثيلاً لجماهير الخلق وتفهيماً، وهذا هو الكفر الصراح الذي لم يعتقده أحد من فرق المسلمين (٢).

٣- تأثير كتاب تهافت الفلاسفة: ليست أهمية الكتاب في تكفير الفلاسفة، بـل إن غاية الكتاب هو إسقاط قيمة الفلسفة العلمية، والحطُّ من مكانتها، وإثبات أنها مجموع أفكار وتخيلات، وقياسات وتخمينات، وبذلك خدم الغزالي الدين خدمة باهرة، وخلَّف الفلسفة التي كانت وَتُحلُّ من نفوسهم محلَّ القدسية والإجلال، خلفها الغزالي بضرباته الموجعة وهجماته العنيفة إلى الوراء، أو وقفها على الأقل وشغلها بنفسها والدفاع عن نفسها، ولم تستطع الأوساط الفلسفية أن تُقدم كتاباً قوياً جديراً بالذكر يرد على «تهافت الفلاسفة» (٣)، يقول علماء الإفرنج: إن الغزالي طعن الفلسفة في الشرق العربي طعنة قاضية، وكاد يكون نصيبها في الغرب كذلك، لو لم تلق في ابن رشد حامياً لها أحياها قرناً من الزمان (١٤).

٤- خلاصة عمل الغزالي في ميدان الفلسفة: نستطيع تلخيص عمل الغزالي في ميدان الفلسفة عمل الغزالي في ميدان الفلسفة على المين الفلسفة على المين الفلسفة على المين المين

- \* حاربها دفاعاً عن الإسلام وخدمة لدينه، وقد كانت الفلسفة حرباً على الدين.
  - \* لم يحارب الفلسفة كلها، إنما حدد معركته مع الفلسفة الإلهية الإغريقية.
- \* أبعد عن الفلسفة العلوم الأخرى التي كانت منضوية تحت لوائها، فجعلها وحيدة بعيدة عن جنودها الذين كانت تستخدمهم كسياج في الدفاع عنها، وقد أصبحت هذه العلوم

<sup>(</sup>١) المنقذ من الضلال، ص ١١٨.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه، ص ۳۱۳ – ۳۱۵.

<sup>(</sup>٣) رجال الفكر والدعوة (١/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (١/ ٢٠٤).

فيما بعد مستقلة قائمة بذاتها مثل: الرياضيات، والطبيعة الفيزياء- والمنطق، وعلم الأخلاق، والسياسة.

\* رفع الحصانة عنها، وأزال تلك الهالة التي كانت تضفي عليها التقديس والاحترام وأثبت أنها مجموعة أفكار، وتخيلات وقياسات وتخمينات. وهكذا لم ير الغزالي فيها بعد تعريتها ما يصلح أن يكون «علماً»، ولذلك عندما تحدث في كتابه «الإحياء» عن العلوم لم يعد الفلسفة علماً، وأوضح ذلك بقوله: «وأما الفلسفة فليست علماً برأسها بل هي أربعة أجزاء:

أحدها: الهندسة والحساب.

الثاني: المنطق: وهو بحث عن وجه الدليل وشروطه.

الثالث: الإلهيات.. وكما أن الاعتزال ليس علماً برأسه بل أصحابه طائفة من المتكلمين.. فكذلك الفلاسفة.

الرابع: الطبيعيات: وبعضها مخالف للشرع. وبعضها بحث عن صفات الأجسام (١١). ويعطينا خلاصة رأيه في كتابه المنقذ من الضلال فيقول: ثم إني لما فرغت من علم الفلسفة، وتحصيله، وتفهيمه وتزييف ما يزيف منه، علمت أن ذلك أيضاً غير واف بكمال الغرض، وأن العقل ليس مستقلاً بالإحاطة بجميع المطالب، ولا كاشفاً للغطاء عن جميع المعضلات (٢٠).

٥- موقف الغزالي بين العقل والنقل: يؤكد الغزالي هنا مبدأ مهماً — عمقه ووسعه ابن تيمية فيما بعد في كتابه الكبير درء تعارض العقل والنقل – على اختلاف بينهما في تطبيقه — وهو أن العقل والشرع لا يتعارضان تعارضاً حقيقياً من الناحية النظرية لأن كليهما نور من عند الله، فيلا ينقض أحدهما الآخر، ولا من الناحية العملية، فلم يثبت أن اصطدمت حقيقة دينية بحقيقة عقلية، بل يرى الغزالي أن أحدهما يؤيد الآخر ويصدقه (٣) بل نراه في (المستصفى) وهو من أواخر ما صنف، يعتبر العقل قاضياً، والشرع شاهداً، حيث يقول بعد الديباجة: أما بعد فقد تناطق قاضي العقل، وهو الحاكم الذي لا يعزل ولا يبدل، وشاهد الشرع، وهو الشاهد المزكى المعدل بأن الدنيا دار غرور لا دار سرور.. ومحل تجارة، لا مسكن عمارة، ومتجر بضاعتها الطاعة، والطاعة طاعتان؛ عمل وعلم، والعلم أنجحها وأربحها فإنه أيضاً من العمل، ولكنه عمل القلب الذي هو أعز الأعضاء، وسعى العقل

<sup>(</sup>١) الإمام الغزالي للشامي، ص ٨٧، إحياء علوم الدين (١/ ٢٢).

<sup>(</sup>٢) المنقذ من الضلال، ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) الغزالي بين مادحيه وناقديه، ص ٤٣، ٤٤.

الذي هو أشرف الأشياء لأنه مركب الديانة، وحامل الأمانة، إذ عرضت على الأرض والجبال والسماء، فأشفقن من حملها وأبين أن يحملنها غاية الإباء (۱). وها هو في الإحياء نراه يدعو إلى المزج بين العلوم العقلية والعلوم الدينية ويبين الحاجة إلى كل منهما، ويقرر أنه لا غنى بالعقل عن السمع، ولا غنى بالسمع عن العقل. فالداعي إلى محض التقليد مع عزل العقل بالكلية جاهل، والمكتفي بمجرد العقل عن أنوار القرآن والسنة مغرور، فإياك أن تكون من أحد الفريقين، وكن جامعاً بين الأصلين، فإن العلوم العقلية كالأغذية والعلوم السرعية كالأدوية، والشخص المريض يستضر بالغذاء متى فاته الدواء، فكذلك أمراض القلوب، لا يكن علاجها إلا بالأدوية المستفادة من الشريعة (۱). ثم يحمل الغزالي بقوة على من يظن أن يكل علاجها إلا بالأدوية المستفادة من الشريعة وظن صادر عن عمى في عين البصيرة نعوذ للعلوم الشرعية وأن الجمع بينهما غير بمكن، هو ظن صادر عن عمى في عين البصيرة نعوذ بالله منه، بل هذا القائل ربما يناقض عنده بعض العلوم الشرعية لبعض فيعز عن الجمع بينهما، فيظن أنه تناقض في الدين، فيتحير به، فينسل من الدين، انسلال الشعرة من العجين، بإنه ذلك لأن عجزه في نفسه خيل إليه نقصاً في الدين وهيهات (۱).

7- انتصار الفكر السني في العهد السلجوقي: إن المعارك الفكرية ليست بأقل خطراً في حياة الأمة من المعارك العسكرية، ذلك أن الغزو الفكري أسوا وأشد خطراً على الأمة من الغزو العسكري. ولقد انتصر الغزالي في معركته مع الفلسفة دفاعاً عن الإسلام، فاستطاع في أقل التقديرات أن يرد الفلسفة، فيجعلها في موقع الدفاع بعد أن كانت في موقع المفجوم، واستحق بجدارة أن يلقب بحجة الإسلام، وانفرد بهذا اللقب الذي بين مكانة الرجل في تاريخ الفكر (3). إن الأمة اليوم في أشد الحاجة لحجة إسلام جديد يفضح المناهج الغربية والدساتير الوضعية، والشعارات البراقة في بجال الحريات، والعدل، وحقوق الإنسان والمرأة، ونظام الحكم، وعاسبة الحكام، وغير ذلك من الشعارات والمبادئ الزائفة، فيقدم البدائل الصحيحة من خلال كتاب الله وسنة رسوله وعقيدة الأمة وتراثها، فينتصر للإسلام في المعركة الفكرية الخطيرة التي تدار رحاها بين الثقافات والحضارات، فيبين عوار مناهج الخصوم، ويستفيد من الحق الذي معه ويطرح المشروع الفكري الإسلامي في أبهى حلة، مع جمال الألفاظ في العرض، وعمق المعاني في الأسلوب مؤيداً لأفكاره بالحجج الدامغة والراهين الساطعة والأدلة الواضحة.

<sup>(</sup>۱) المستصفى (۳/۱). (۲) الإحياء (۳/۱).

<sup>(</sup>٣) الإحياء (٣/ ١٧٩)، الإمام الغزالي بين مادحيه وناقديه، ص ٤٦.

<sup>(</sup>٤) الإمام الغزالي للشامي، ص ٨٨.

## رابعاً: الغزالي وعلم الكلام:

ما من شك أن الغزالي ألف كتباً في علم الكلام، ونترك الغزالي يجدثنا عما استقر رأيه في هذا العلم فقد قال: إني ابتدأت بعلم الكلام، فحصلته، وعقلته، وطالعت كتب المحققين منهم، وصنفت فيه ما أردت أن أصنف، فصادفته علماً وفياً بمقصوده، غير واف بمقصودي. وإنما مقصوده، حفظ عقيدة أهل السنة، وحراستها من تشويش أهل البدعة، فقد ألقى الله تعالى إلى عباده على لسان رسوله عقيدة هي الحق، على ما فيه صلاح دينهم ودنياهم، كما نطق بمعرفته القرآن والأخبار، ثم ألقى الشـيطان في وســاوس المبتدعــة أمــوراً مخالفة للسنة، فلهجُوا بها، وكادوا يشوشون عقيدة الحق على أهلها، فأنشأ الله طائفة المتكلمين، وحرك دواعيهم لنصر السنة بكلام مرتب، يكشف عن تلبيسات أهل البدعة المحدثة، فمنه نشأ علم الكلام وأهله (١). هكذا نشأ علم الكلام وصَرّح الغزالي أنه لم يف بحاجته عند الفحص، ووجده قاصراً عن أداء المهمة الموكلة إليها، خاصة أن أصحابه قلد أكثروا الخوض فيه، وخاضوا في البحث عن الجوهر والأعراض وأحكامها.. ولم يحصل من علمهم ما يمحو ظلمات الحيرة (٢). ولهذا لما تحدث الغزالي في كتابه (الإحياء) عن العلوم قال: اعلم أن حاصل ما يشتمل عليه علم الكلام من الأدلة التي ينتفع بها، فالقرآن والأخبار مشتملة عليه، وما خرج عنهما فهو إما مجادلة مذمومة وهمي من البدع.. وإما مشاغبة بالتعلق بمناقضات الفرق لها، وتطويل بنقل لمقالات أكثرها ترهات وهذيانات، تزدريها الطباع وتمجها الأسماع، وبعضها خوض فيما لا يتعلق بالدين (٣). ثم بين أن ذلـك لم يكن في الصحابة فقال:.. فلقمد قبض رسول الله ﷺ عن آلاف من الصحابة -رضى الله عنهم- كلهم علماء بالله أثنى عليهم رسول الله ﷺ ولم يكن فيهم أحد يحسن صنعة الكلام (١٠). وقد بين الغزالي أن بعض الفرق ضلت بسلوكها طريق علم الكلام، ولفت النظر إلى أن القرن الأول لم يسلكوا هذا المسلك فقال: ولكنه عميت بصيرته، فلم يلتفت إلى القرن الأول، فإن النبي ﷺ شهد لهم بأنهم خير الخلق، وأنهم قـد أدركـوا كـثيراً مـن أهـل البـدع والهوى، فما جعلوا أعمارهم ودينهم عرضاً للخصومات والمجادلات..وإذا رأوا مصراً على ضلالته هجروه وأعرضوا عنه وأبغضوه في الله ولم يلزموا الملاحاة معمه طول العمر، بـل قالوا: إن الحق هو الدعوة إلى السنة، ومن السنة تـرك الجـدل في الـدعوة إلى السـنة، إذ روى أبو أمامة الباهلي عن النبي ﷺ أنه قـال: «ما ضل قوم قط بعد هدى كانوا عليه أوتوا الجدل» (٥٠).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ١٠١.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (١/ ٢٣).

<sup>(</sup>١) المنقذ من الضلال، ص ٩٦ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) إحياء علوم الدين (١/ ٢٢).

<sup>(</sup>٥) سنن الترمذي، قال الترمذي: حسن صحيح.

ثم إنهم رأوا رسول الله ﷺ وقد بعث إلى كل أهل الملل، فلم يقعد معهم في مجلس مجادلة لإلزام وإفحام وتحقيق حجة، ودفع سؤال وإيراد إلزام، فما جادلهم إلا بتلاوة القرآن المنزل عليهم، ولم يزد في المجادلة عليه، لأن ذلك يشوش القلوب (١).

وبين الغزالي الغلط في إطلاق لفظ «التوحيد» على علم الكلام فقال: لفظ التوحيد: وقد جعل الآن عبارة عن صناعة الكلام، ومعرفة طريق المجادلة، والإحاطة الآن عبارة عن صناعة الكلام، ومعرفة طريق المجادلة، والإحاطة بطرق مناقضات الخصوم والقدرة على التشدق فيها. حتى لقب طوائف منهم أنفسهم بأهل العدل والتوحيد، وسمى المتكلمون: العلماء بالتوحيد، مع جميع ما هو خاصة هذه الصناعة، لم يكن يعرف منها شيء في العصر الأول، بل كان يشتد منهم النكير على من كان يفتح باباً من الجدل والمماراة، فأما ما يشتمل عليه القرآن من الأدلة الظاهرة التي تسبق الأذهان إلى قبولها في أول السماع، فلقد كان ذلك معلوماً للكل، وكان العلم بالقرآن هو العلم كله، وكان التوحيد عندهم عبارة عن أمر آخر، لا يفهمه أكثر المتكلمين، وإن فهموه لم يتصفوا به، وهو أن يـرى الأمـور كلـها مـن الله عـز وجل (٢). وأنكر الغزالي على عوام الناس ان يشتغلوا بعلم الكلام. وقال: إن دين عوام الناس ينبغي أن يكون صافياً نقياً بعيداً عن تعقيدات الجدليين المتكلمين؛ ولهذا ينبغي إلجام العوام عن علم الكلام (٣). ثم بين الإمام الغزالي أن إيمان العوام الحاصل لهم بتواتر السماع إنما يقوى بكثرة العبادة والذكر فيقول: والإيمان الراسخ على الحقيقة هو إيمان العوام الحاصل على قلوبهم من الصبا بتواتر السماع، وتمام تأكيده بلزوم العبادة والذكر، فإن من تمادت بـــه العبادة إلى حقيقة التقوى وتطهير القلب من كدرات الـدنيا وملازمـة ذكـر الله دائمـاً تجلـت أنوار المعرفة وصارت الأمور – التي كان قد أخـذها تقليـداً – عنـده كالمعاينـة والمشـاهدة.. والكلام المستفاد من الدليل الكلامي ضعيف جداً مشرف على الزوال بكل شبهة (١). وقال: لست أنكر أنه يجوز أن يكون ذكر أدلة المتكلمين أحد أسباب الإيمان في حق بعض الناس، لكن ليس ذلك بمقصور عليه وهو أيضاً نادر، بل الأنفع الكلام الجاري في معرض الوعظ كما يشتمل عليه القرآن. فأما الكلام الحُّور على رسم المتكلمين، فإنه يُشعر نفوس المستمعين بأن فيه صنعة وجدلاً، ليعجز عنه العاميّ، لا لكونه حقاً في نفسه؛ وربمــا يكــون ذلــك ســبباً لرسوخ العناد في قلبه، ولذلك لا ترى مجلس مناظرة للمتكلمين ولا للفقهاء ينكشف عن واحد انتقل من الاعتزال أو بدعة إلى غيره، ولا عن مذهب الشافعي إلى مذهب أبي حنيفة،

إحياء علوم الدين (٣/ ٣٩٤ – ٣٩٥).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١/ ٣٣).

<sup>(</sup>٤) فيصل التفرقة للإمام الغزالي، ص ٢٠٤.

<sup>(</sup>٣) إلجام العوام عن علم الكلام، ص ٣٨.

ولا على العكس، وتجري هذه الانتقالات بأسباب أخرى حتى في القتال بالسيف، ولذلك لم تجر عادة السلف بالدعوة لهذه المجادلات، بل شددوا القول على من يخوض في الكلام ويشتغل بالبحث والسؤال (۱). وازداد الغزالي – مع الأيام، وبعد التجارب العلمية – اقتناعاً بأن أسلوب القرآن في الإقناع أبلغ وأنفع وأعم وأشمل للطبقات والمستويات الفكرية المختلفة، وبأن علم الكلام علاج مؤقت ومختص بمن نشأ عنده شكوك وشبهات ولا حاجة للطبائع السليمة والعقول المستقيمة له. أما القرآن فكان الغذاء الصالح، والماء السائغ، يحتاج اليهما كل إنسان وينتفع، ولا ضرر فيه ولا خطر. يقول في كتابه «إلجام العوام عن علم الكلام» الذي هو من آخر مؤلفاته (۱): فأدلة القرآن مثلُ الغذاء، ينتفع به كل إنسان، وأدلة المتكلمين مثل الدواء، ينتفع به آحاد الناس، ويستضر به الأكثرون؛ بل أدلة القرآن كالماء الذي ينتفع به الحبي الرضيع، والرَّجل القوي، وسائر الأدلة كالأطعمة التي ينتفع بها الأقوياء مرة، ويمرضون بها أخرى، ولا ينتفع بها الصبيان أصلاً (۱). ويذكر تجربته ومشاهدته كشاهد على ذلك: والدليل على تضرر الخلق به، المشاهد والعيان والتجربة، وما ثار من الشر منذ نبغ المتكلمون وفشت صناعة الكلام، مع سلامة العنصر الأول من الصحابة عن مثل ذلك (١٠).

وهكذا تتجلى شخصية الغزالي في نقد الفلسفة وعلم الكلام شخصية فريدة مستقلة التفكير، قوية التأثير تمتاز بسلامة الفكر، واتزان العقل، وحصافة الرأي، وعمق النظر، والثقة بالنفس، له منهج خاص في نقد الفلسفة، وعلم الكلام، وإثبات العقيدة الإسلامية، وهو ممن توفرت عنده أدوات الاجتهاد في هذا الموضوع، فكان من أئمة هذا الفن المجتهدين، ومن كبار المؤلفين المنتجين (٥).

# خامساً: الغزالي والتصوف:

كان التصوف أحد العلوم الشرعية الحادثة في الملة، وأصله العكوف على العبادة والانقطاع إلى الله تعالى، والإعراض عن زخارف الدنيا وزينتها، والانفراد عن الخلق وهذه الصفات كانت عامة في الصحابة والسلف، ولما فشا الإقبال على الدنيا في القرن الثاني وما بعده اختص المقبلون على العبادة باسم الصوفية والمتصوفة (٦). ويغلب على الظن أن هذا

<sup>(</sup>١) فيصل التفرقة، ص ٦٩ - ٧٠.

<sup>(</sup>٣) إلجام العوام عن علم الكلام، ص ٢٠.

<sup>(</sup>٥) رجال الفكر والدعوة (١/ ٢١١).

<sup>(</sup>٦) الإمام الغزالي للشامي، ص ٩٩ نقلاً عن مقدمة ابن خلدون.

<sup>(</sup>٢) رجال الفكر والدعوة (١/ ٢١١).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٢٠.

المصطلح كان إفرازاً أنتجه الواقع عندما بدأت تخصصات العلوم تأخذ أبعادها، فقد كانت كلمة «الفقه» تشمل كل ما انضوى تحت كلمة التصوف، فلما اقتصر مفهوم كلمة الفقه على فقه العبادات وفقه المعاملات في جانبها الظاهر، واستبعدت منه بحوث الأخلاق والسلوك، كان لا بد لهذه الجوانب المستبعدة من الاستقلال والانضواء تحت عنوان يمثلها، فكان التصوف ومن السهل تعداد ما يشتمل عليه هذا العنوان: فالأخلاق الكريمة هي الأساس والزهد الذي يعني الترفع عن الدنيا ولا يعني ذلك أن الفقر هو الطريق، وكثرة العبـادة هـي وسيلة القرب إلى الله تعالى، وبتطبيق العلم مع الإخلاص تكون النجاة (١)، يقول الغزالي في رسالته «أيها الولد»: ينبغي لك أن يكون قولك وفعلك موافقاً للشرع، إذ العلم والعمل بلا اقتداء الشرع ضلالة، وينبغى لك ألا تغتر بشطح الصوفية وطاماتهم، لأن سلوك هذا الطريق يكون بالمجاهدة وقطع شهوة النفس، لا بالطامات والترهات (٢). تلك هي العناصر التي انضوت تحت هذا العنوان.. ثم تبعتها فضوليات ليست في الإسلام في شيء وهي التي أشار إليها الغزالي بالطامات والترهات، وظهرت مصطلحات أخرى مشل «أهل الإرادة» و «أرباب السلوك» التي استعملها ابن القيم رحمه الله. ولكنها لم تنتشر انتشار المصطلح الأول، ومن غير الصواب أن ينظر إلى الفضوليات التي أدخلت على التصوف على أنهـا الأصـل، وتنسى العناصر الأصيلة، فيحارب التصوف كله بما فيه من حق وباطل وهو المسلك الـذي سلكه ابن تيمية (٣) رحمه الله حيث قال في شأن الصوفية عندما علق على كلام أبى القاسم القشيري: والثابت الصحيح عن أكابر المشايخ (الصوفية) يوافق ما كان عليه السلف. وهذا هو الذي كان يجب أن يذكر، فإن في الصحيح الصريح المحفوظ عن أكابر المشايخ مثل الفضيل بن عياض، وأبى سليمان الداراني، ويوسف بن أسباط، وحذيفة المرعشي، ومعروف الكرخي إلى الجنيد بن محمد، وسهل بن عبد الله التستري، وأمثال هـؤلاء مـا بـين حقيقة مقالات المشايخ، وقد جمع المشايخ إما بلفظه أو بما فهمه هــو – أي القشــيري – غــير واحد، فصنف أبو بكر محمد بن إسحاق الكلاباذي كتاب «التعرف لمذاهب التصوف» وهـو أجود مما ذكره أبو القاسم وأصوب، وأقرب إلى مذهب سلف الأمة وأثمتها وأكابر مشايخها، وكذلك معمر بن زياد الأصفهاني شيخ الصوفية، وأبو عبد الرحمن السلمي جامع كلام الصوفية، هما في ذلك أعلى درجة وأبعد عن البدعة والهوى من أبي القاسم، وكذلك عامة المشايخ الذين سماهم أبو القاسم في «رسالته» لا يعرف عن شيخ منهم أنه كان ينصر طريقة

<sup>(</sup>١) الإمام الغزالي، ص ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) أيها الولد للغزالي نقلاً عن الإمام الغزالي للشامي، ص ١٠٠.

<sup>(</sup>٣) الإمام الغزالي، ص ١٠١.

الكلابية (1)، وبعد أن أثنى ابن تيمية على عقيدة هؤلاء المشايخ من الصوفية، عتب على أبي القاسم القشيري أنه لم يذكر في رسالته الأولياء الكاملين الذين كانوا في القرون الثلاثة الأولى (٢)، فقال: وما ذكره أبو القاسم في رسالته في اعتقادهم وأخلاقهم وطريقتهم، فيه من الخير والحق والدين أشياء كثيرة، ولكن فيه نقص عن طريقة أكثر أولياء الله الكاملين، وهم نقاوة القرون الثلاثة ومن سلك سبيلهم، ولم يذكر في كتابه أئمة المشايخ من القرون الثلاثة (٢).

وهكذا نرى أن ابن تيمية لم ينكر طريقة الصوفية في أصلها بل أثنى على مشايخها الذين استقاموا على الطريق، ولم يعدهم خارجين على طريق السلف (ئ)، وقد نقل كلام القشيري التالي: اعلموا أن شيوخ هذه الطائفة بنوا قواعد أمرهم على أصول صحيحة في التوحيد، صانوا بها عقائدهم عن البدع، ودانوا بما وجدوا عليه السلف وأهل السنة من توحيد، ليس فيه تمثيل ولا تعطيل. ثم قال ابن تيمية: قلت: هذا كلام صحيح، فإن كلام أثمة المشايخ الذين لهم في الأمة لسان صدق، كانوا على ما كان عليه السلف وأهل السنة، من توحيد ليس فيه تمثيل ولا تعطيل، وهذه الجملة يتفق على إطلاقها عامة الطوائف المنتسبين إلى السنة، وإن تنازعوا في مواضع (٥٠). وهكذا يثني ابن تيمية على الصوفية - السليمة - بأن اهتمامهم بالعمل أكثر من اهتمامهم بالقول. ولا بد من هذه التوطئة عند الحديث عن الغزالي والصوفية ولا ندعي العصمة للغزالي ولا غيره لأن العصمة للأنبياء والمرسلين أما غيرهم من الناس فيخطئ ويصيب.

1- بدء طريق المتصوف عند الغزالي: قد تحدثت فيما مضى عن التحول الكبير الذي حدث للغزالي، وكيف استطاع أن يتغلب على أمراض النفس من حب الصيت والجاه والمنصب والشهرة بعد أن أعانه الله على ذلك، ويبدو أن الغزالي اختار طريق الصوفية بعد جهد جهيد وهو بنفسه يوضح لنا كيف سلك الطريق فقد قال: ثم إني أقبلت بهمتي على طريق الصوفية، وعلمت أن طريقتهم إنما تتم بعلم وعمل، وكان حاصل عملهم، قطع عقبات النفس، والتنزه عن أخلاقها المذمومة، وصفاتها الخبيثة، حتى يتوصل بها إلى تخلية القلب عن غير الله تعالى، وتحليته بذكر الله. وكان العلم أيسر عليً من العمل، فابتدأت بتحصيل علمهم من مطالعة كتبهم، مثل «قوت القلوب» لأبي طالب المكي، رحمه الله، وكتب الحارث المحاسبي، والمتفرقات المأثورة عن الجنيد، والشبلي، وأبي يزيد البسطامي،

الاستقامة (١/ ٨٢ - ٨٤).

<sup>(</sup>٣) الاستقامة (١/ ٨٩).

<sup>(</sup>٥) الاستقامة (١/ ٩٠-٩١).

<sup>(</sup>٢) الإمام الغزالي للشامي، ص ١٣.

<sup>(</sup>٤) الإمام الغزالي للشامي، ص ١٣.

قدس الله أرواحهم، وغير ذلك من كلام مشايخهم، حتى اطلعت على كنه مقاصدهم العلمية وحصلت ما يمكن أن يحصل من طريقهم بالتعليم والسماع، فظهر لي أن أخص خواصهم: ما لا يمكن الوصول إليه بالتعلم، بل بالذوق، والحال وتبدل الصفات. ثم قال: وكم من الفرق بين أن يعلم حد الصحة وحد الشبع، وأسبابهما، وشروطهما، وبين أن يكون صحيحاً وشبعان وبين أن يعرف حد السكر.. وبين أن يكون سكران بل السكران لا يعرف حد السكر، والصاحي يعرف حد السكر وأركانه، وما معه من السكر شيء. والطبيب في حالة المرض – يعرف حد الصحة وأسبابها، وأدويتها، وهو فاقد الصحة، وكذلك فرق بين أن تعرف حقيقة الزهد وشروطها، وأسبابها، وبين أن يكون حالك «الزهد» وعزوف النفس عن الدنيا. ثم تحدث عن خلاصة ما توصل إليه بشأن المتصوفة، فقال: فعلمت –يقيناً – أنهم أرباب «الأحوال» لا أصحاب «الأقوال» وأن ما يمكن تحصيله من طريق العلم، فقد حصلته، ولم يبق إلا ما لا سبيل إليه بالسماع والتعلم، بل بالذوق والسلوك (١٠).

٢- نتائج الدراسة: كان من نتائج دراسة الغزالي للتصوف أنه نظر في نفسه وتفحص ما هو فيه، فإذا به يرى غروراً كاذباً، وحياة غلبت عليها المظاهر، ففقدت روحها وهويتها وقاس نفسه بمقاييس الإسلام الحقة، فأشفق على نفسه. لقد تبين له من نفسه:

أنه كان جل اهتمامه بالجانب النظري من العلم دون الجانب العملي وأن ما كان يعده عملاً يتقرب إلى الله تعالى به من التدريس والتعليم، كان فاقداً لشرط القبول وهو النية..وإذا به فجأة يجد نفسه بلا رصيد في مقياس الآخرة.

وأنه يفتقد عنصراً مهماً في ميداني النظر والعمل وهو «الإخلاص».

فاكتشف من نفسه ما دفعه إلى الخوف، وإلى الحرص على الوقت فيما تبقى من عمره أن يصرف في مرضاة الله (٢). وانتهى به المطاف إلى طريق الصوفية، فعلم يقيناً — كما يقول هو – أنهم هم السالكون لطريق الله تعالى خاصة، وأن سيرتهم أحسن السير، وطريقهم أصوب الطرق، وأخلاقهم أزكى الأخلاق، بل لو جمع عقل العقلاء، وحكم الحكماء الواقفين على أسرار الشرع من العلماء، ليغيروا شيئاً من سيرهم وأخلاقهم، ويبدلوه بما هو خير منه، لم يجدوا إلى ذلك سبيلاً.. وأن جميع حركاتهم وسكناتهم في ظاهرهم وباطنهم مقتبسة من نور النبوة، وليس على وجه الأرض نور يستضاء به (٣). وبالجملة فماذا يقول القائلون في طريقة طهارتها — وهي أول شروطها — تطهير القلب بالكلية عما سوى الله تعالى.. ومفتاحها

<sup>(</sup>٢) الإمام الغزالي للشامي، ص ١٠٦.

<sup>(</sup>١) المنقذ من الضلال، ص ١٣٩ - ١٤١.

<sup>(</sup>٣) الغزالي بين مادحيه وناقديه، ص ١١٨.

الجاري منها مجرى التحريم من الصلاة – استغراق القلب بالكلية بذكر الله، وآخرها الفناء بالكلية في الله؟. وهذا الآخر بالإضافة إلى ما يدخل تحت الاختبار والكسب ولكن الترقي مستمر حتى ينتهي إلى درجات يضيق عنها نطاق النطق، ولا يحاول معبر أن يعبر عنها إلا اشتمل لفظه على خطأ صريح، لا يمكن الاحتراز عنه، قال: وعلى الجملة: ينتهي الأمر إلى قرب يكاد يتخيل منه طائفة «الحلول» وطائفة «الاتحاد» وطائفة «الموصل».. وكل ذلك خطأ ويأخذ على الغزالي دخوله إلى التصوف. وقد كان دخول المحب العاشق لا دخول الفاحص ويأخذ على ينظر إلى علوم الصوفية وتراثهم بعين النقد التي نظر بها إلى علوم الفلسفة والمتكلمين والباطنية بل بعين الرضا والحب:

وعين الرضاعن كل عيب كليلة كما أن عين السخط تبدي المساويا وقال الشاعر:

وإذا الحبيب أتسي بذنب واحد جاءت محاسنه بالف شفيع

لقد تعامل مع التصوف بقلبه قبل عقله، وبذوقه قبل فقهه، وهذا ما جعله يقبل أشياء مما أخذ على القوم في الفكر، وفي السلوك دون أن يعرضها على قانون الفقه أو منطق العقل، ومن أجل هذا أنكر عليه العلامة ابن الجوزي وغيره من الناقدين قوله لكثير من أفكار الصوفية وأعمالهم وأحوالهم، وهي مخالفة لقانون الشرع، منحرفة عن الكتاب والسنة الصحيحة. وربما اعتذر أبو حامد في بعض الأحيان عن تجاوزات بعض القوم باعتذارات لا يقبلها منه الفقهاء، كقوله بعد حكاية الصوفي الذي عرفه الناس بالإصلاح في محله، فخاف على نفسه الفتنة، فدخل الحمام، وسرق بعض الثياب الفاخرة، ولبسها وخرج.. فلحقه الناس وأخذوا منه الثياب وصفعوه... وصار يعرف بعد ذلك (لص الحمام)؟ فسر بذلك وسكنت نفسه (۱). قال أبو حامد: فهكذا كانوا يروضون أنفسهم، حتى يخلصهم الله من النظر إلى الخلق، ثم من الفقيه، مهما رأوا صلاح قلوبهم، ثم يتداركون ما فرط منهم من صورة التقصير (۱)، وابن الجوزي شدد النكير على أبي حامد في حكاية هذا وأمثاله من صورة التقصير (۲)، وابن الجوزي شدد النكير على أبي حامد في حكاية هذا وأمثاله واستحسانه وتريه (۳).

<sup>(</sup>١) الغزالي بين مادحيه وناقديه، ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) تلبيس إبليس، ص ٣٥٤، ٣٥٥، الإحياء (٣/ ٢٨٨).

<sup>(</sup>٣) الغزالي بين مادحيه وناقديه، ص ١٢١.

٣- تصوف بغير شيخ: بدأ الغزالي تصوفه في شهر رجب عام ٤٨٨هـ - كما ذكر في المنقذ – حيث التجاذب في نفسه بين شهوات الدنيا ودواعي الآخرة، فلم يــزل يقــدم رجــلاً ويؤخر أخرى، وتصدق رغبته بكرة وتضعف عشية حتى صمم أخيراً على سلوك طريق الآخرة، واستمر هذا التردد قرابة ستة أشهر – كما قال – وما طول هذه المدة إلا لأن الأمـر الذي يقدم عليه هي الخطوة الأولى في هذه النقلة البعيدة المدى مادياً ونفسياً، ولم يكن هناك من يستشيره في هذا الأمر، فيكون في مشـورته مسـاعدة علـى البـت فيـه، إنمــا كــان تصــرفاً شخصياً، كان الباعث عليه وقوفه على علم التصوف الذي أيقظ فيه حساب نفسه وتدبر أمره. وأما ما تذكره بعض المصادر من أنه تتلمذ على الفارمدي وأخذ منه استفتاح الطريقة، وامتثل ما كان يشير به عليه من القيام بوظائف العبادات والإمعان في النوافل (١)، فذلك أمر فيه نظر ذلك أن «الفارمدي» توفي عام ٤٧٧هـ والغزالي لم يبدأ مشوار التصوف إلا في أواخر عام ٤٨٨هـ أي بعد أكثر من عشر سنوات من وفاة الرجل، ولعله كان مرشداً في علم التصوف لا في التطبيق، ذلك أن عام ٤٧٧هـ وما قبله كانت الفترة التي سيطر فيها على الغزالي التطلع على الجاه والمنزلة.. الأمر الذي يتعارض مع مفهوم التصوف. نستطيع القول إذن بأن الغزالي قطع طريق التصوف بمجاهدته الشخصية دون الاعتماد على شيخ تتوافر فيه المواصفات اللازمة المهمة وليس هذا بمستغرب على الغزالي، فقد كان له من الهمة والعزم ما تصغر معه عظائم الأمور (٢).

3- نقد الغزالي للصوفية: على الرغم من أن الغزالي يزكي طريقة الصوفية؛ لأنها تتضمن العلم والعمل معاً، وأنه انحاز إلى طريقتهم الذوقية في نهاية الأمر، بعد التجربة والممارسة وإتقان العلم، فإنه لم يتوان عن نقد معظم فرق الصوفية التي سادت في عصره وما قبله، نقداً شديداً (٣)، وسلط الأضواء على أخطاء وانحرافات بعض المتصوفة.

i- قلة المتصوفين: يرى الغزالي أن التصوف غير موجود، وذلك لعدم وجود من يسلك الطريق، وإذا وجد السالكون، فهم غير منضبطين مع ما يتطلبه الطريق من سلوك. يقول: والأمور الدينية كلها قد فسدت وضعفت، إلا التصوف، فإنه قد انمحق بالكلية وبطل لأن العلوم لم تندرس بعد والعالم – وإن كان عالم سوء – فإنما فساده في سيرته لا في علمه، فيبقى عالماً غير عامل بعلمه والعمل غير العلم. وأما التصوف فهو عبارة عن تجرد القلب لله تعالى، واستحقار ما سوى الله، وحاصله يرجع إلى عمل القلب والجوارح، ومهما فسد

<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية للسبكي (١/٩٠٤).

<sup>(</sup>٢) الإمام الغزالي، ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) مسألة المعرفة ومنهج البحث عند الغزالي، د. أنور الزعبي، ص ١٨٧.

العمل فات الأصل (١). ويوضح أن المشايخ الذين يقتدى بهم لا وجود لهم فيقول: وقد خلت البلاد الآن عن شيخ يقتدى به في علمه وسيرته (٢). ويبين لنا سبب هذا الفقدان للمتصوفة فيقول:.. إن القلوب كلها مريضة إلا ما شاء الله. ومرض القلب مما لا يعرفه صاحبه فلذلك يغفل عنه، وإن عرفه صعب عليه الصبر على مرارة دوائه، فإن دواءه مخالفة الشهوات، وهو نزع الروح، فإن وجد من نفسه قوة الصبر عليه، لم يجد طبيباً حاذقاً يعالجه، فإن الأطباء هم العلماء، وقد استولى عليهم المرض، فالطبيب المريض، قلما يلتفت إلى علاجه، فلهذا صار الداء عضالاً، والمرض مزمناً، واندرس هذا العلم، وأنكر طب القلوب، وأنكر مرضها (١). وإذا كان الشيخ المربي مفقوداً والسالك غير موجود، حلَّ مكانهما المنتفعون واللصقاء، وهنا كان على الغزالي أن يبين الأخطاء ويظهر الانحرافات حتى لا يساء فهم الدين (١).

ب- فساد المتصوفة: ويعطينا الغزالي صورة عما آل إليه أمر المتصوفة من فساد فيقول:... إن أكثر متصوفة هذه الأعصار – لما خلت بواطنهم عن لطائف الأفكار، ودقائق الأعمال، ولم يحصل لهم أنس بالله تعالى وبذكره في الخلوة، وكانوا بطالين غير محترفين ولا مشغولين – قد ألفوا البطالة، واستثقلوا العمل، واستوعروا طريق الكسب، واستلانوا جانب السؤال والكدية، واستطابوا الرباطات المبنية لهم في البلاد، واستسخروا الخدم المنتصبين للقيام بخدمة القوم، واستخفوا عقولهم وأديانهم، من حيث لم يكن قصدهم من الخدمة إلا الرياء والسمعة، وانتشار العبث، واقتناص الأموال بطريق السؤال، تعللاً بكثرة الأتباع، لم يكن لهم في الخانقاهات حكم فاقد.. فلبسوا المرقعات، واتخذوا في الخانقاهات منتزهات.. ويحسبون أنهم يحسنون صنعاً ويعتقدون أن كل سواد تمرة.. فهؤلاء بغضاء الله (٥٠).

ج-الغرور والجهل: ويرى الغزالي أن الغرور قد هيمن على كثير من المتصوفة، وقد عد نماذج كثيرة من غرورهم ثم قال: وأنواع الغرور في طريق السلوك إلى الله تعالى لا تحصى في مجلدات، ولا تستقصى، ثم بين أن مصدر ذلك كله الجهل وعدم سلوك الطريق بشكل صحيح بحيث يكون بعد العلم، فالكثير منهم جهلة، ومع ذلك ادعوا المعرفة، بترديد كلمات هي طامات، ويظن أنه أوتي علم الأولين والآخرين، فهو ينظر إلى الفقهاء والمفسرين والمحدثين وأصناف العلماء بعين الازدراء فضلاً عن العوام (1). وكل ذلك بناءً على أغاليط

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (٢/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٤) الإمام الغزالي للشامي، ص ١١٨.

<sup>(</sup>٦) الإمام الغزالي، ص ١٢٠.

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين (٢/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٣/ ٦٣).

<sup>(</sup>٥) إحياء علوم الدين (٢/ ٢٥٠).

ووساوسٌ، يخدعهم الشيطان بها، لاشتغالهم بالمجاهدة قبل إحكام العلم، ومـن غـير اقتـداء بشيخ متقن في الدين والعلم، صالح للاقتداء به (١).

د- سقوط التكاليف: ويحدثنا الغزالي عن انحراف آخر لبعض الصوفية، لعلم من أسوأ انحرافاتهم، ذلك أن بعضهم وقع في الإباحة، وطووا بساط الشرع ورفضوا الأحكام، وسووا بين الحلال والحرام.. وهم فئات (٢). ومن هؤلاء طائفة ظنت أن المقصود من العبادات المجاهدة حتى يصل العبد بها إلى معرفة الله تعالى، فإذا حصلت المعرفة فقد وصل وبعد الوصول يستغنى عن الوسيلة والحيلة، فتركوا السعي والعبادة، وزعموا أنه ارتفع عن محلهم في معرفة الله سبحانه عن أن يمتهنوا بالتكاليف، وإنما التكاليف على عوام الخلق (٣). وحكم الغزالي على هذه الفئات بأنها مذاهب باطلة وضلالات هائلة (٤).

إن الغزالي لم يقبل التصوف بعجره وبجره، بل رفض في حزم تصوف أهل الحُلـول والاتحـاد كالحلاج وأشباهه ولم يقبل إلا التصوف السنى القائم على الكتاب والسنة، واجتهد أن يـرد كــل فكرة أو خلق أو سلوك أو حال، مما يقول بـه المتصوفة إلى أصول إسلامية وأن يستدل عليهـا بالقرآن والحديث والأثر (°)، وقد حاول أن يخفف من غلـواء القـوم في فهمهـم للتوكـل والزهـد ونحوهما وإن أصابه شيء من رذاذهم (٢)، ونقول ما قاله الذهبي: فرحم الله أبا حامد، فأين مثلـه في علومه، ولكن لا ندّعي عصمته من الغلط والخطأ (٧).

 ه- أثر الغزائي في التصوف: أثر الغزالي أثرٌ كبيرٌ في التصوف ولا زال هذا الأثر إلى يومنا الحاضر، فقد استطاع أن يصنع معالم لطريق التصوف ومقاييس له، تكشف الزيف وتظهر الخطأ، الأمر الذي يساعد على الإصلاح ويسهل طريقه. ومما يذكر له في هذا المدان:

أ- ضرورة العلم الشرعي: نبّه الغزالي على ضرورة العلم الشرعي لسالك طريق الآخرة، خلافاً لما كان شائعاً بين كثير من الصوفية أن العلم حجاب، وقد جعل أول كتـاب من كتب «الإحياء» الأربعين كتاب العلم، وأول عقبة يجب أن يجتازها «العابد» هي العلم كما في منهاج العابدين. وأكد في مواضع لا تحصر: أن السعادة لا تنال إلا بالعلم والعمل

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (٣/ ٤٠٥). (١) إحياء علوم الدين (٣/ ٤٠٤ – ٤٠٧).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٣/ ٤٠٥).

<sup>(</sup>٤) الإمام الغزالي للشامي، ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص ١٢١. (٥) الغزالي بين مادحيه وناقديه، ص ١٢١.

<sup>(</sup>٧) الغزالي بين مادحيه وناقديه، ص ١٢١، ١٢٢.

وقال في رسالة «أيها الولد»: إن العلم بدون عمل جنون، والعمل بدون علم لا يكون، والإحياء هو الكتاب الذي وضعه لسالكي الطريق. إذن فهو ينكر كل الإنكار أن تكون المجاهدة ورياضات النفس قبل العلم. ويرى الغزالي أن نظرة العالم أدق وأصوب من نظرة الصوفي (١١). ولذلك قال:.. ونور العلم إذا أشرق أحاط بالكل وكشف الغطاء ورفع الاختلاف(١).

ب-رفض الغزالي للتأويلات الباطنية التي تخرج بالنصوص الشرعية عن مقتضى ظواهرها بغير اعتصام فيه بنقل عن صاحب الشرع، ومن غير ضرورة تدعو إليه من دليل العقل، فإن هذا يقتضي بطلان الثقة بالألفاظ، وتسقط من منفعة كلام الرُّسول ﷺ، فإن ما يسبق إلى الفهم لا يوثق به، والباطن لا ضابط له، ومثل لذلك بقول بعضهم في قوله تعالى: ﴿ الْهُ مَا يَوْكُمُ اللهُ طَعَى ﴾: أي إشارة إلى قلبه. وقوله ﴿ وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ ﴾ أي ما يتوكا عليه ويعتمده مما سوى الله فينبغي أن يلقيه، ومثله حديث: «تسحروا فإن في السحور بركة» وتأويله بأنه الاستغفار في الأسحار، وبهذا الطريق توصل الباطنية إلى هدم جميع الشريعة بتأويل ظواهرها (٣).

ج - جعل من التصوف علمًا اخلاقيًا عمليًا: فقد نقله من مجرد الذوق والتحليق والشطح والتهويل إلى علم أخلاقي عملي يعالج أمراض القلوب وآفات النفوس ويزكيها بمكارم الأخلاق. ومن نظر إلى (الإحياء) عرف أن لبابه وغايته في نصفه الأخير وهو يتكون من ربعين: ربع (المهلكات) وربع (المنجيات) وكل من هذه وتلك عشرة كاملة وكلها تدور حول «الأخلاق»، فهو - كما ذكر في مقدمة الكتاب - يذكر في (المهلكات) كل خلق مذموم ورد القرآن بإماطته وتزكية النفس عنه وتطهير القلب منه. ويذكر في (المنجيات) كل خلق عمود، وخصلة مرغوب فيها، من خصال المقربين والصديقين التي بها يتقرب العبد من رب العالمين (أع). كما أخذ عليهم من الناحية العلمية عدم دقتهم في تعريفاتهم لأعمال القلوب، لغلبة أحوالهم الذاتية والآنية عليهم. ومن تتبع الإحياء وغيره من كتب الغزالي، بإنصاف، وجد أنه حاول كبح جماح القوم، والوقوف بهم عند الحدود والحواجز الشرعية، وضبط أقوالهم وأعمالهم، بتقييد مطلقها، وتحديد مبهمها، وإعطائها معنى مقبولاً، ونجح في ذلك إلى

<sup>(</sup>٢) إحياء علوم الدين (٢/ ٢٤٢، ٢٤٣).

<sup>(</sup>١) الإمام الغزالي للشامي، ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٣) إحياء علوم الدين (١/ ٢٧).

<sup>(</sup>٤) الإحياء (١/٣)، الغزالي بين مادحيه وناقديه، ص ١٢٣.

<sup>(</sup>٥) الغزالي بين مادحيه وناقديه، ص ١٧٤.

د- تصحيح مفهوم الزهد: الزهد أصل كبير من أصول التصوف، نتج عنه الإعراض عن الدنيا، وهو المسلك الذي يجاهد الصوفية نفوسهم من أجله كمرحلة أولى من طريقهم، ولكن بعضهم بالغ في هذا، بل وعلى حد تعبير الغزالي: أضلهم الشيطان في الإعراض عنها (۱). وقد ساق لنا نموذجًا من هذا الإعراض، وبين خطأهم، ثم بين لنا السلوك الصحيح في هذا الموضوع بقوله:.. وإنما الناجي منها فرقة واحدة وهي السالكة ما كان عليه رسول الله وأصحابه وهو: أن لا يترك الدنيا بالكلية، ولا يقمع الشهوات بالكلية. أما الدنيا: فيأخذ منها قدر الزاد. وأما الشهوات فيقمع منها ما يخرج عن طاعة الشرع والعقل، ولا يتبع كل شهوة، ولا يترك كل شيء من الدنيا، ولا يطلب كل شيء من الدنيا بل يعلم مقصود كل ما خلق من الدنيا ويحفظه على حد مقصوده:

فيأخذ من القوت ما يقوى به البدن على العبادة، ومن المسكن ما يحفظ عن اللصوص، والحر والبرد.

ومن الكسوة كذلك حتى إذا فرغ القلب من شغل البدن، أقبل على الله تعالى بكنه همته، واشتغل بالذكر والفكر طوال العمر. وبقي ملازماً لسياسة الشهوات، ومراقباً لها، حتى لا يجاوز حدود الورع والتقوى، ولا يعلم ذلك إلا بالاقتداء بالفرقة الناجية، وهم الصحابة وقد كانوا على النهج القاصد، وعلى السبيل الواضح،.. فإنهم ما كانوا يأخذون الدنيا للدنيا، بل للدين، وما كانوا يترهبون ويهجرون الدنيا بالكلية، وما كان لهم في الأمور تفريط ولا إفراط بل كان أمرهم بين ذلك قواماً وذلك هو العدل والوسط بين الطرفين، وهو أحب الأمور إلى الله تعالى... والله أعلم (٢).

والخلاصة: أنه مما لا شك فيه أن أثر الغزالي كان كبيراً على التصوف، إذ أراده تصوفاً سنياً، على طريقة الجنيد، وقد أفلح إلى حد كبير في الإصلاح في هذا الميدان ولا يمكن تقدير ذلك إلا بالمقارنة بين ما كان عليه التصوف قبل الغزالي وما آل إليه بعده (٣). ومن عرف كيف كان التصوف قبل الغزالي، ثم كيف صار بعده عرف فضل الغزالي على التصوف وأهله، وما ترك فيه من أمر واضح، يشهد به المتخصصون في علم هذا الجانب من جوانب الثقافة والحياة الإسلامية، وهذا ما اعترف به وقرره الذين عنوا بدراسة التصوف ورجاله وتاريخه (٤)، ومهما يكن من أمر في هذا الباب الخطير، فالغزالي إمام كبير،

إحياء علوم الدين (٣/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٢) إحياء علم الدين (٣/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٤) الغزالي بين مادحيه وناقديه، ص ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) الغزالي للشامي، ص ١٤٠.

وما من شرط العالم أنه لا يخطئ (١).

## سادساً: دور أبي حامد الغزالي في الإصلاح:

١- منهج الغزالي في الإصلاح: ذكر الدكتور ماجد عرسان الكيلاني أن القواعد التي قام عليها منهج الغزالي في الإصلاح والتجديد ثلاث قواعد:

القاعدة الأولى: إن الأساس في وجود الأمة المسلمة هو إخراجها لحمل رسالة الإسلام إلى العالم كله، وحين قعد المسلمون عن تبليغ الرسالة امتلأت الأرض بالفتنة والفساد الكبير، وأصبح المسلمون وغيرهم ضحايا هذا القعود.

القاعدة الثانية: وترتبط القاعدة الثانية بالأولى ارتباطاً متلاحماً، فما دام المسلمون مسئولين عن حمل رسالة الإصلاح إلى العالم، وما داموا قاعدين عن حمل هذه الرسالة، فإنه من الواجب أن يجري البحث في أسباب هذا القعود من داخل المسلمين أنفسهم.

القاعدة الثالثة: فقد جاءت مكملة للقاعدة الثانية، فما دامت الحاجة ماسة إلى تلمس أسباب القعود، فإن الغاية من هذا التلمس يجب أن تستهدف التشخيص وتقديم العلاج لا مجرد تواترات «سلبية» تقوم على التلاوم وتبادل الاتهام (٢).

٢- صفات منهج الغزالي في الإصلاح: تميز منهج الغزالي في الإصلاح بصفات
 عدة منها:

الصفة الأولى: خلو كتاباته من تحريض المسلمين على جهاد الصليبيين، وخلوها من التنديد بوحشيتهم، وجرائمهم التي كانوا يقترفونها في أطراف العالم الإسلامي.

الصفة الثانية: هي اعتماد النقد الذاتي، ولذلك لم يلجأ إلى تلمس التبريرات وإلقاء المسئولية على القوى المهاجمة التي جذبتها عوامل الضعف وقابلية الهزيمة من الخارج، وهذا منهج في البحث يتفق مع المبدأ الإسلامي القائل: ﴿وَمَا أَصَابَكُم مِّن مُصِيبَة فَبِمَسا كَسَبَتْ أَيْدِيكُم ﴾ [الشورى: ٣٠] فكان الغزالي يحاول أن يعالج قابلية الهزيمة، فالمشكلة حسب تصور الغزالي في فساد المحتويات الفكرية والنفسية عند المسلمين في أمور العقيدة والاجتماع وما سوى ذلك هي مضاعفات تزول بزوال المرض الأساسي (٣).

الصفة الثالثة: التي اتصف بها منهج الغزالي في الإصلاح هي انطلاقه من منطلق

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (١٩/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٢) هكذا ظهر جيل صلاح الدين وهكذا عادت القدس، ص ١٠٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ١٠٧.

إسلامي أصيل، فاهتم بجانب الإصلاح الفكري والنفسي. وهذا مبدأ قرآني واضح ﴿إِنَّ اللهَ لاَ يُعَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُعَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِم ﴾ [الرعد: ١١] وبدأ الغزالي بخاصة نفسه أولاً، ثم أخذ بتغيير ما بأنفس الآخرين، واستمر أصحابه وتلامذته في تطبيق هذا المنهاج (١)، فأسهمت هذا الجهود مع جهود أخرى في ظهور جيل نور الدين زنكي وصلاح الدين الأيوبي كما سنرى في مكانه.

الصفة الرابعة: إن الغزالي لم يعالج قضايا المسلمين باعتبارهم قومية منفصلة تصارع قوميات أخرى، وإنما باعتبار هذه القضايا بعض مضاعفات قعود المسلمين وعجزهم عن مل واجبهم في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر (٢).

#### ٣- تشخيص الغزالي لأمراض المجتمع الإسلامي:

أ- فساد رسالة العلماء: ركز الغزالي في مواقع جمة على نقد العلماء المنتسبين إلى الدين وهم في الحقيقة علماء الدنيا، وهو يحملهم مسئولية كبيرة في فساد الملوك والحكام وفساد العوام، ويرى أن الداء العضال فقد الطبيب، والأطباء هم العلماء، وهم أنفسهم مرضوا مرضاً شديداً (٣)، فتحدث عما وقع فيه أهل العلم ورجال الدين من طلب الجاه والرياسة، ونيل الحظوة عند أهل الحكم والسياسة، والجدل الفارغ والنقاش الحاد، والاكتفاء بمسائل الفروع والأحكام والانصراف عن علم الآخرة، وتهذيب النفس، وحقيقة ما فيه المنتدبون للإصلاح والدعوة من الكلام المزخرف، واللفظ المسجع، والقصص المُلهية، ورأى عموم الفساد، وغفلة الناس، وسكوت العلماء، وفقدان النذير(١٤) فالغزالي يرى أن أدلة الطريق هم العلماء الذين هم ورثة الأنبياء، وقد شغر منهم الزمان ولم يبق إلا المتمرسون، وقد استحوذ على أكثرهم الشيطان، واستهواهم الطغيان، وأصبح كل واحد بعاجل حظه مشغوفاً؛ فصار يرى المعروف منكراً والمنكر معروفاً حتى ظل علم الدين مندرسـاً، ومنــار الهــدى في منطقــة الأرض منطمساً، ولقد خيَّلوا إلى الخلق أن لا علم إلا فتوى حكومة تستعين به القضاة على فصل الخصام عند تهاوش الطغام، أو الجدل يتذرع به طالب المباهاة إلى الغلبة والإفحام، أو سجع مزخرف يتوسَّل به الواعظ إلى استدراج العوام إذا لم يروا ما سوى هذه الثلاثة مصيدة للحرام، وشبكة للحطام. فأمًّا علم طريق الآخرة، ما درج عليه السلف الصالح مما سماه الله سبحانه في كتابه فقهاً وحكمة، وعلماً وضياء ونوراً، وهداية ورشداً، فقد أصبح بين الخلق

<sup>(</sup>١) هكذا ظهر جيل صلاح الدين وهكذا عادت القدس، ص ١٠٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ١٠٧. (٣) الغزالي بين مادحيه وناقديه، ص ٧٩.

<sup>(</sup>٤) رجال الفكر والدعوة (١/ ٢١٤).

مطوياً، وصار نسياً منسياً، ولما كان هذا ثلماً في الدين مُلمًا، وخطباً مُدهمًا، رأيت الاشتغال بتحرير هذا الكتاب مُهمًّا لإحياء الدين، وكشفاً عن مناهج الأثمة المتقدمين، وإيضاحاً لمناحي العلوم النافعة عند النبيين والسلف الصالحين (۱). ويعتقد الغزالي أن التبعة الكبرى في هذا الفساد الشامل، والضَّعف في الدين والانحلال في الأخلاق، تقع على العلماء، ورجال الدين، وهم السبب الأول في فساد الأوضاع؛ لأنهم ملح الأمة، وإذا فسد الملح فما الذي يُصلحه؟ ويتمثل الغزالي ببيت خوطب فيه العلماء:

يا معشر القراء يا ملح البلد ما يصلح الملح إذا الملح فسد

ويذكر كيف مرضت قلوب الناس، واشتدت الغفلة عن المعاد ويذكر أسباب ذلك، فيذكر منها مرض العلماء واعتلالهم، وهم أطباء القلوب فيقول: والثالثة: وهو الداء العضال.. فقد الطبيب، فإن الأطباء هم العلماء، وقد مرضوا في هذه الأعصار مرضاً شديداً، وعجزوا عن علاجه. ويقول في موضع آخر: فإن الأطباء هم العلماء وقد استولى عليهم المرض، فالطبيب المريض قلما يلتفت إلى علاجه، فلهذا صار الدَّاء عُضالاً، والمرض مزمناً، واندرس هذا العلم، وأنكر بالكلية طبُّ القلوب، وأنكر مرضها، وأقبل الخلق على حب الدنيا، وعلى أعمال ظاهرها عبادات وباطنها مُراءاة (٢). ويردُّ الغزالي فساد الملوك والأمراء إلى ضعف العلماء وإهمالهم لواجبهم يقول: بالجملة إنما فسدت الرعية بفساد الملوك، وفساد الملوك لفساد العلماء، فلولا القضاة السوء والعلماء السوء لقل فساد الملوك، خوفاً من إنكارهم (٢٠). ويلوم الغزالي العلماء على تقاعدهم عن فريضة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وكلمة الحق عند سلطان جاثر ويعلل ذلك بوقوع العلماء في شباك الأمراء، وحبهم للدنيا وطلبهم للجاه (٤). ولاحظ الغزالي - وقد مضى مدة طويلة في التدريس والإفتاء، وعاش بين العلماء وخبر سيرتهم - أنه قيد شيغل النياس بالجَزئيات الفقهية، والمسائل الخلافية، ووقع الاكتفاء بعلم الفقه والفتيا، وانصرف بذلك العلماء وطلبة العلم عن العلوم النافعة، والأشغال المفيدة الأخرى، وشُغلوا عن العلم الذي يُصلحون به نفوسهم، وينالون به سعادة الدنيا والآخرة (٥). وقد ترتب عن فساد رسالة العلماء وانتشار الشكلية الدينيـة في المجتمع الإسلامي آثار من أهمها:

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين (١/٣).

<sup>(</sup>٢) إحياء علوم الدين (٣/ ٥٤). (٣) المصدر نفسه (٢/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٤) رجال الفكر والدعوة (١/ ٢١٧) نقلاً عن إحياء علوم الدين.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (١/ ٢١٨).

- البعد عن قضايا الجتمع والاشتغال بقضايا هامشية لا طائل تحتها.
  - التعصب المذهبي واختفاء الفضائل العلمية.
  - تفتيت وحدة الأمة وظهور الجماعات والمذاهب.
- انتشار التدين السطحي والفئات التي مثلته، كفئة العلماء وفئة أصحاب العبادة والعمل والمغرورين، وفئة المتصوفة، وفئة أرباب المال، وقد فصل الإمام الغزالي في الحديث عن هذه الفئات في كتابه إحياء علوم الدين (١).

ب-انحراف الألفاظ عن مدلولاتها: وقد فطن الغزالي - لذكائه الباهر وتجربته العلمية - أن من أسباب الالتباس وانخداع الناس بالمظاهر، وبُعدهم عن الحقائق، هو أنه قد فشا في هذا العصر استعمال كلمات القرآن والحديث في غير محلها، وفي غير معناها الأصيل القديم، وصار يُفهم منها مالم يكن يفهم في العصر الأول، يعقد في كتاب «الإحياء» فصلاً خاصاً في بيان ما بُدِّلُ من الفاظ العلوم ويقول في مُفتتجه: اعلم أن منشأ التباس العلوم المذمومة بالعلوم الشرعية تحريف الأسامي المحمودة، وتبديلها ونقلها، بالأعراض الفاسدة إلى معان غير ما أراده السلف الصالح والقرن الأول وهي خسة ألفاظ: الفقه، والعلم، والتوحيد، والتذكير، والحكمة، فهذه أسام محمودة، والمتصفون بها أرباب المناصب في الدين ولكنها تقلت الآن إلى معان مذمومة، فصارت القلوب تنصر عن مذمة بمعانيها لشيوع إطلاق هذه الأسامي عليهم (٢)، ثم شرح الألفاظ المذكورة:

- فالفقه: كان يطلق في العصر الأول على علم طريق الآخرة ومعرفة دقائق آفات النفوس، ومفسدات الأعمال وقوة الإحاطة بحقارة الدنيا، وشدة التطلع إلى نعيم الآخرة، واستيلاء الخوف على القلب، فخصص في هذا العصر بمعرفة الفروع الغريبة في الفتاوى، والوقوف على دقائق عِللها، واستكثار الكلام فيها، وحفظ المقالات المتعلقة بها.
- العلم: وكان لفظ العلم يُطلق على العلم بالله تعالى، وبآياته وبأفعاله في عباده وخلقه، وتصرف فيه أهل الزمان بالتخصيص، حتى شهروه في الأكثر بمن يشتغل بالمناظرة مع الخصوم في المسائل الفقهية وغيرها.
- التوحيد: وكان التوحيد عند الأولين، وهو أن يرى الإنسان الأمور كُلها من الله عز وجل رؤية تقطع التفاته عن الأسباب والوسائط، فلا يَرى الخير والشرَّ كله إلا منه جلّ جلاله، وقد جعل الآن عبارة عن صناعة الكلام، ومعرفة طريق المجادلة والإحاطة بطرق

<sup>(</sup>١) هكذا ظهر جيل صلاح الدين، ص ١١٣- ١٣٢ وقد أخذ الكثير من الأفكار من إحياء علوم الدين.

<sup>(</sup>٢) الإحياء (١/ ٢٨).

مناقضات الخصوم، والقدرة على التشدق فيها، بتكثير الأسئلة وإثارة الشبهات، وتأليف الإلزامات، حتى لقّب طوائف منهم أنفسهم بأهل العدل والتوحيد، وتسمَّى المتكلمون العلماء بالتوحيد.

- التنكير: والتذكير هو الذي عناه الله سبحانه وتعالى، فنقل ذلك إلى ما ترى أكشر الوعاظ في هذا الإيمان يواظبون عليه، وهو القصص والأشعار، والشَّطح والطامات.
- والحكمة: والحكمة هي التي أثنى الله عز وجل عليها فقال: ﴿ يُؤْتِي الْحِكْمَةَ مَن يَشَاءُ وَمَن يُثَاءُ وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ [البقرة: ٢٦٩]. فصار اسم الحكيم يُطلق على الطبيب والشاعر والمنجم؛ حتى على الذي يُدحرج القرْعة على أكف السَّوادية في شوارع الطرق (١١).

وبعد هذه المقارنة بين معاني هذه الألفاظ القديمة ومحل استعمالها وبين معانيها المحدثة ومحل استعمالها وبيان التحريف الذي وقع في إطلاق هذه الكلمات وتفسيرها يقول: فقد عرفت كيف صرف الشيطان دواعي الخلق عن العلوم المحمودة إلى المذمومة، فكل ذلك من تلبيس عُلماء السوء بتبدُّل الأسامي، فإن اتبعت هؤلاء اعتماداً على الاسم المشهور من غير التفات إلى ما عُرف في العصر الأول، كنت كمن طلب الشرف بالحكمة باتباع ما يُسمى حكماً؛ فإن اسم الحكيم صار يُطلق على الطبيب والشاعر والمنجم في هذا العصر، وذلك بالغفلة عن تبديل الألفاظ (٢٠). وهكذا يهيب الغزالي بالعلماء، في قوة وصراحة وشجاعة وإخلاص وعمق وتحليل علمي، ويثير فيهم الغيرة والشعور، ويستحثهم على الرجوع إلى مركزهم في الأمة، وهو خلافة الأنبياء والوصاية الدينية والخلقية على المجتمع الإسلامي والحسبة على الحكومة والحكام، والخواص والعوام، معتقداً بأنهم حجر الزاوية في إصلاح المجتمع، وبصلاح العالم، وبفسادهم فساد العالم، ثم يلتفت إلى السلاطين والأمراء، لأنهم الركن الثاني في إصلاح النوع الإنساني (٢٠).

ج- نقد السلاطين الظلمة: لم يكن نقد الغزالي ولا نصحه موجها للجمهور فحسب ولا للعلماء والمتصوفة ونحوهم من الطبقات فحسب، بل شمل نصحه وتوجيهه السلاطين والوزراء، الذين بأيديهم أمر المسلمين وطالما ذكر أن صلاح الأمة لا يتم إلا بصلاح هاتين الفئتين: أهل العلم والفكر، وأهل السياسة والسلطة، فهما الصنفان اللذان إذا صلحا صلح

<sup>(</sup>١) الإحياء (١/ ٢٨ – ٣٤)، رجال الفكر والدعوة (١/ ٢٢١). مفهوم التوكل: الأخذ بالأسباب والتعلق بالله سبحانه وتعالى دون الاعتماد عليها.

<sup>(</sup>٢) رجال الفكر والدعوة في الإسلام (١/ ٢٢٢).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (١/ ٢٢٢).

الناس، وإذا فسدا فسد الناس، وطالما حكى قول بعض السلف: لو كان لي دعوة مستجابة لدعوتها للسلطان، فإن الله يصلح بصلاحه خلقاً كثيراً والناس يمنعهم من إسداء النصح وقول الحق المر أمران: الخوف والطمع. وهو في حياته الجديدة ليس عنده ما يخاف عليه، وليس عندهم ما يطمع فيه، وقد خبت في قلبه جمرة الحرص، وحب المال والجاه، بعد أن جعل الدنيا طريقاً لسفره لا محلا لإقامته واتخذ منها قنطرة يعبرها ولا يعمرها؛ زاره وزير الخليفة أنوشروان في بيته تكريماً له، وإقراراً بمنزلته وفضله، وما كان ليحدث من هؤلاء الكبراء إلا لمثل الغزالي، ولكن أبا حامد قال له: زمانك محسوب عليك وأنت كالمستأجر للأمة، فتوفرك على ذلك أولى من زيارتي (۱). وقد أدرك الغزالي ببصيرته وثقافته الواسعة أن أول ما نقص من عُرى الإسلام ما يتعلق بالحكم والسياسة، وأن أبرز ما انحرف فيه الحكم عن صراط الإسلام كان في سياسة المال، ولهذا شدد النكير على السياسة المالية للسلاطين، وشده على العلماء في الدخول عليهم أو مخالطتهم، أو قبول الهدايا منهم لأنها رشوة على الدين، ولأن أموالهم جلها سحت (۲)، وإليك آراء الغزالي في هذا الجال:

- تحريم التعامل مع السلاطين الظلمة.
- تحريم التجارة في الأسواق التي بناها السلاطين الظلمة.
- تحريم التعامل مع قضاة السلاطين الظلمة وخدمهم وشرطتهم.
- تحريم الانتفاع بالمرافق والمؤسسات التي بناها السلاطين الظلمة. وقد فصل هذه الأمور في كتابه أحياء علم الدين (٣). وقد تحدث الغزالي عن سلاطين عصره فقال:.. فلا تسمح نفوس السلاطين بعطية إلا لمن طمحوا في استخدامهم والتكثر بهم، والاستعانة بهم على أغراضهم، والتجمُّل بغشيان مجالسهم، وتكليفهم المواظبة على الدعاء والثناء والتزكية والإطراء في حضورهم ومغيبهم، فلو لم يُذل الآخذ نفسه بالسؤال أولاً وبالتردد في الخدمة ثانية، وبالثناء والدعاء ثالثاً، وبالمساعدة له على أغراضه عند الاستعانة رابعاً، وبتكبير جعه في مجلسه وموكبه خامساً، وبإظهار الحب والموالاة والمناصرة له على أعدائه سادساً، وبالستر على ظلمه ومقابحه ومساوئ أعماله سابعاً، لم ينعم عليه بدرهم واحد ولو كان في فضل على ظلمه ومقابحه ومساوئ أعماله سابعاً، لم ينعم عليه بدرهم واحد ولو كان في فضل الشافعي رحمه الله مثلاً؛ فإذا لا يجوز أن يؤخذ منهم في هذا الزمان ما يُعلم أنه حلال لإفضائه إلى هذه المعاني فكيف ما يُعلم أنه حرام أو يشك فيه، فمن استجرأ على أموالهم، وشبّه نفسه بالصحابة والتابعين، فقد قاس الملائكة بالحدادين (٤). وقيمة هذه الكلمة الجريئة

<sup>(</sup>١) المنتظم لابن الجوزي (٩/ ١٧٠).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ٨٩.

<sup>(</sup>٢) الغزالي بين مادحيه وناقديه، ص ٨٩.

<sup>(</sup>٤) إحياء علوم الدين (١/ ١٢٢، ١٢٣).

لا تُعرف إلا في جوّ الحكومات الشخصية الرهيبة التي كانت كلمة واحدة تصدر من عالم أو مؤلف في نقد ملك أو حاكم تطيح بحياته (1). ولم يقتصر الغزالي على إبداء آرائه في السلاطين الجائرين في مؤلفاته، بل أبدى رأيه وجهر بالحق والنصيحة أمام الملوك كلمًا سنحت له فرصة، وقد قال للسلطان "سنجر بن ملك شاه السَّلجوقي" الذي كان يحكم خراسان من أقصاها إلى أقصاها: إن رقاب المسلمين كادت تنقض بالمصائب والضرائب، ورقاب خيلك كادت تنقض بالأطواق الذهبية (٢)، وقد كتب إلى أخيه الأكبر محمد بن ملك شاه – وكان أكبر ملوك عصره – رسالة ذكره فيها بمسئوليته، وحذره من عقاب الله وغضبه، ولفت نظره إلى إصلاح المملكة (٣). وكتب إلى وزراء المملكة رسائل مستفيضة، ولفت نظرهم بكل جرأة وصراحة إلى فساد الأوضاع، وجور الحكام وابتزازهم للأموال، وما كان يعانيه الشعب من حيف الأمراء، وغفلة المسئولين، وطمع الموظفين، وحذرهم عقاب الله يعانيه الشعب من حيف الأمراء، وغفلة المسئولين، وطمع الموظفين، وحذرهم على إصلاح الجهاز وبطشه، وذكرهم بمصير الوزراء السابقين، والحكام الظالمين، وحنهم على إصلاح الجهاز الإداري، وتنظيم الحكومة والضرب على يد الظلمة، ورسائله الفارسية التي وجهها في هذا المعنى إلى الوزراء مثال الشجاعة والصرع بالحق، ومثال لقوة الإنشاء وبلاغة التعبير، كالتي المعنى إلى الوزراء مثال الشجاعة والصرع بالحق، ومثال لقوة الإنشاء وبلاغة التعبير، كالتي أرسلها إلى فخر الملك، ومجير الدين (٤).

ولم يقتصر الغزالي على بذل النصيحة لملوك عصره ووزرائهم وتوجيههم الدين، وتحذيرهم من سخط الله، بل كان يبحث العلو همته وحرصه على إقامة الدين وإسعاد المسلمين عن دولة فتية تقوم على أساس ديني متين، وفكر سليم، وقد قامت في عصره دولة نشيطة بريئة من كثير من علل الحكومات الإسلامية التي عاصرها، وهي دولة المرابطين بالمغرب، كان على رأسها رجل هو أقوى ملوك المسلمين في عصره وأنشطهم، هو يوسف بن تاشفين، صاحب مراكش، ويحدثنا ابن خلكان، أن الغزالي قصده لعله يتعاون معه على توجيه الحكومة (٥)، يقول ابن خلكان: وبلغني أن الإمام حجة الإسلام، أبا حامد الغزالي تغمده الله تعالى برحمته الما سمع ما هو عليه من الأوصاف الحميدة، وميله إلى أهل العلم، عزم على التوجه إليه، فوصل إلى الإسكندرية، وشرع في تجهيز ما يحتاج إليه، فوصله خبر وفاته، فرجع عن ذلك العزم (١).

د- نقده للبدع والمنكرات التي حدثت في المجتمع: لم يكن نقد الغزالي مقتصرًا على

<sup>(</sup>١) رجال الفكر والدعوة (١/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (١/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (١/ ٢٢٥، ٢٢٦).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (١/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٦) وفيات الأعيان نقلاً عن رجال الفكر والدعوة (١/٢٢٧).

العلماء والسلاطين والأمراء، بل إنه استعرض المجتمع الإسلامي المعاصر كُلُّه، فذكر ما انتشر فيه من بدع ومنكرات وأوهام ومغالطات، ويدل كتاب الإحياء على أنه – وإن كان نشأ نشأة علمية وعاش بين الكتب والتلاميذ - كان متصلاً بالمجتمع اتصالاً وثيقاً، وقد درسه دراسة عميقة، وكان واسع الإطلاع على المدنيَّة في عصره، وأساليب الحياة، وأجواء الطبقات. وأن ما ذكره من أخلاق مختلف الطبقات وعللها ليدل دلالة واضحة على قـوة ملاحظته، ودقُّـة نظره. وقد عقد في كتابه بابًا مستقلاً في المنكرات المألوفة في العادات والتقاليد التي ألِفها الناس، فلا يشعر كل واحد بأنها منكرات دخيلة على الحياة الدينية، وقد دقِّق فيها واستوعبها استيعاباً لا يقدر عليه إلا من عاشر الناس معاشرة طويلة، وخبر الحياة ودرسها دراسة واسعة عميقة ذكر فيها منكرات المساجد ومنكرات الأسواق ومنكرات الشوارع ومنكرات الحمامات، ومنكرات الضيافة والمنكرات العامة (١١). وخصَّص الغزالي جزءاً من الكتاب بذم الغُرور، ذكر فيه أصناف المغترين وفرق كل صنف، ذكر منهم المغترين من أهـل العلم وفِرَقهم، والمغترين من المتصوفة، والمغترين من أرباب الأموال وفرقهم، وقد ذكر منافذ الشيطان ومداخل النفس في هذه الطبقات وأصنافها، وذكر في أفكارهم ومزالقهم وعقدهم النفسية مالا يطُّلع عليها إلا عالم كبير من علماء النفس، ومصلح اجتماعي ذكي لــه تجــارب طويلة ونظر نافذ (٢٠). وقد انتقد العلماء والمشتغلين بالعلم في غُلوهم في الإكثار من الجزئيات الفقهية، والخلافيات، والكلام والجدل، والتعمق في العلوم الآلية: كالنحو، واللغة، والشُّعر، والغريب، والانهماك به، وانتقد الصوفية بالاكتفاء بحفظ أقوال المشائخ وأخبـارهم... وذكـر من التباسات الصوفية ومبالغاتهم شيئاً كثيراً يدل على إنصافه وتدقيقه (٣). وقد ذكر عن المغترين من أرباب الأموال طرائف وحقائق تدل على النظر العميق، والفهم الديني الصحيح يقول: ربما يحرصون على إنفاق المال في الحبج، فيحجُّون مرة بعد أخرى، وربما تركوا جيرانهم جياعاً (٤). ويقول: وفرقة أخرى من أرباب الأموال اشتغلوا بها، يحفظون الأموال ويمسكونها بحكم البُخل، ثم يشتغلون بالعبادات البدنية التي لا تحتاج فيها إلى نفقها، كصيام النهار وقيام الليل، وختم القرآن وهم مغرورون لأن البخل المهلك قد استولى على بواطنهم، فهو يحتاج إلى قمعه بإخراج المال، وقد اشتغل بطلب فضائل هو مستغن عنها، ومثال مثال من دخل في ثوبه حية وقد أشرف على الهلاك وهـو مشـغول بطـبخ السَّكنجين يسـكن بـه الصَّفراء، ومن قتلته الحية متى يحتاج إلى السكنجين؟ ولذلك قيل لبشر الحافي: إن فلاناً الغنى كثير الصوم والصلاة؟ فقال: المسكين؛ ترك حاله، ودخل في حال غيره، وإنما حال هذا إطعام

<sup>(</sup>٢) رجال الفكر والدعوة (١/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (٣/ ٣٥١).

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين (٢/ ٢٩٤ – ٣٠٠).

الطعام للجياع، والإنفاق على المساكين، فهذا أفضل له من تجويعه نفسه، ومن صلاته لنفسه مع جمعه للدينار ومنعه للفقراء (١)، وقد تحدث الغزالي عن صور كثيرة من الأخطاء والبدع التي وقعت في المجتمع واستطاع تصويرها بريشته البارعة، فصور مخايل، وقسمات وجه ذلك المجتمع، وجسم دقائقه وتجاعيده، ويظهر في ذلك كله ذكاؤه، وسعة إطلاعه، ودقة ملاحظته وبراعة تصويره، وسلامة تفكيره (٢).

3- ميادين الإصلاح عند الغزالي: لم يكتف الغزالي بتشخيص الأدواء التي ضربت المجتمع في زمانه وإنما جعل هذا التشخيص مقدمة لاستخلاص ميادين العلاج، وكذلك يمكن القول إن ميادين الإصلاح عند الغزالي اشتملت على الميادين التالية (٣):

1- العمل على إيجاد جيل جديد من العلماء والمربين: يرى الغزالي أهمية العلماء الربانيين في الإصلاح، ولذلك خلص إلى وجوب هذا النوع من العلماء وتحديد وظيفتهم وعلاقاتهم بالسلاطين (ئ): فالعلماء هم أطباء الدين عليهم أن يطلبوا مرضى العقول والنفوس لعلاجهم لأنهم ورثة الأنبياء، والأنبياء ما تركوا الناس على جهلهم بل كانوا ينادونهم في مجامعهم، ويدورون على أبواب دورهم في الابتداء ويطلبونهم واحداً واحداً فيرشدونهم. فإن مرضى القلوب لا يعرفون مرضهم... وهذا فرض عين على العلماء، فيرشدونهم. فإن مرضى القلوب لا يعرفون مرضهم... وهذا فرض عين على العلماء، وعلى السلاطين كافة أن يرتبوا في كل قرية ومن كل محلة فقيهاً متديناً يعلم الناس دينهم، فإن الخلف لا يولدون إلا جهالاً فلا بد من تبليغ الدعوة إليهم في الأصل والفرع، والدنيا دار المرضى إذ ليس في بطن الأرض إلا ميت ولا على ظهرها إلا سقيم، ومرضى القلوب أكثر من مرضى الأبدان، والعلماء أطباء، والسلاطين قوام دار المرضى، فكل مريض لم يقبل العلاج بمداواة العالم يسلم إلى السلطان ليكف شره كما يسلم الطبيب المريض الذي لا يحتمي أو الذي غلب عليه الجنون إلى القيم ليقيده بالسلاسل والأغلال ويكف شره عن نفسه وعن سائر الناس (٥). وللعلماء الذين يقومون بوظيفة تطبيب الناس من مرض الدنيا شوط وصفات حددها الغزالي فيما يلي:

- أن لا يطلب العالم الدنيا بعلمه.
- أن تكون عناية العالم بتحصيل العلم النافع في الآخرة المرغب في الطاعات مجتنبا

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين (٣/ ٣٥٢)، رجال الفكر والدعوة (١/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٢)رجال الفكر والدعوة (١/ ٢٣١).

<sup>(</sup>٣) هكذا ظهر جيل صلاح الدين، ص ١٣٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٥) إحياء علوم الدين (٤/ ٥٠).

- العلوم التي يقل نفعها ويكثر فيها الجدل والقيل والقال.
- أن يكون العالم غير مائل للترف في المطعم والمشرب والملبس والأثاث بل يـؤثر الاقتصاد في جميع ذلك.
  - أن يكون العالم مستقصياً عن السلاطين محترزاً عن مخالطتهم.
  - أن لا يكون مسارعاً إلى الفُتيا بل يحترز في ذلك ما وجد إلى الخلاص سبيلاً.
    - أن يكون شديد العناية بتوبة اليقين.
- أن يكون أكثر بحثه في علم الأعمال وعما يفسدها ويشوش الشكوك ويثير الشر(١). ولقد أسهب الغزالي في تحديد صفات العلماء المطلوبين لحمل رسالة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وميز بين علماء الآخرة وبين علماء الدنيا أو علماء السوء. وأطنب في التمييز بين أخلاق الطرفين العلمية والاجتماعية ونوع علاقاتهم مع السلاطين والعوام والأغنياء والفقراء، وميز بين أساليب الطرفين في الإرشاد والوعظ والمناقشة، كل ذلك في ضوء الوظيفة الأساسية التي حددها الإسلام للعلماء (١).

ب- وضع منهاج جديد للتربية والتعليم: امتاز المنهاج الذي وضعه الغزالي عن المناهج المعاصرة بأنه تخطى الجزئية التي أفرزتها المذهبية، فلم يقتصر ذلك المنهاج على علوم الفقه التي حددها المذهب، وإنما تكاملت فيه العلوم الدينية كلها كالتوحيد، والتصوف والفقه، كذلك تكاملت فيه العلوم الدينية والمهن الدنيوية، لأن العلوم – حسب مفهوم العزالي – كلها إسلامية ولكنها تنقسم إلى قسمين: شرعية وغير شرعية، فالشرعية ما استفيد من الأنبياء، وغير الشرعية ما أرشد إليها العقل كالطب والحساب، والعلوم الشرعية فرض كفاية فلو خلا بلد منها سارع إلى الهلاك (٣). ومن يقتصر على العلوم الدنيوية دون الشرعية يضيع عمره فيما لا ينفعه في الآخرة (١). وتدل مؤلفات الغزالي التي درسها لطلابه أنه قد صنفها لتغطى الميادين الآتية:

- بناء العقيدة الإسلامية: والهدف منه تكوين عقيدة واضحة حية تكون بمثابة الأيديولوجية التي تحدد مسار السياسات المختلفة وتوجهها، وأوضح الكتب التي مثلت ميدان بناء العقيدة هو كتاب «الحكمة من مخلوقات الله عز وجل»، ومن يطالع الكتاب يخال

إحياء علوم الدين (٤/ ٥٨ – ٧٦).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (٤/ ٧٥ – ٧٦)، هكذا ظهر جيل صلاح الدين، ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) إحياء علوم الدين (١٧/١).

<sup>(</sup>٤) أيها الولد للغزالي، ص ٢٢، هكذا ظهر جيل صلاح الدين، ص ١٣٨.

نفسه أمام طبيب مختص بالتشريح، أو فلكي عالم بالفضاء. فقد اشتمل على أبواب معنوية بـ «التفكير في خلق السماء وفي هذا العالم» و«في حكمة الشمس» و«حكمة القمر والكواكب» «وحكمة خلق الأرض» والبحر والماء والهواء والنار والإنسان وتشكيل أجسام كل من الإنسان والبهائم والطيور والنحل والنبات وغير ذلك من المخلوقات. ولقد عرض الغزالي هذه الموضوعات بأسلوب قائم على تشريح الأجسام وتحليل عمل الأجرام وبيان تناسق وظائف كل عضو وإبراز دقة الخليقة وحكمتها (۱).

- ميدان تهذيب النفس والإرادة: وهدفه الارتقاء بالإنسان عن مستوى الخضوع للشهوات والأهواء إلى مقام العبودية لله حيث يتحرر الفرد من الخضوع للشهوات ألخوف، ويتصرف طبقاً لمراد الله سبحانه وتعالى عن قناعة ورضا، ولتحديد متطلبات هذا الميدان ووسائله وضع الغزالي أبحاثاً مطولة في التحليل النفسي ومراتب تطور النفس وأحوالها والمؤثرات التي يجب أن يمر بها المتعلم، ولقد استقى الغزالي مكونات هذا المنهج من القرآن والسنة ومصادر تراث السلف وأوائل الصوفية التي تتسق مع الكتاب والسنة. ولقد طبق الغزالي هذا المنهج السلف وأوائل الصوفية التي تتسق مع الكتاب والسنة. ولقد طبق الغزالي هذا المنهج في تهذيب النفس – على نفسه عندما هجر التدريس في النظامية وهجر الأهل والموطن والجاه أحد عشر عاماً حتى صفت نفسه، ثم طبقه على تلاميذه عندما عاد لبلده ليشتغل بتعليم الآخرين وتهذيبهم (٢).

- ميدان دراسة العلوم الفقهية وما اشتملت عليه من أنظمة ومبادئ تتطلبها المعاملات الجارية والقضايا الحياتية القائمة والمتجددة، ولقد كانت دراسات هذا الميدان متحررة من التقليد المذهبي متصلة اتصالاً مباشراً بالقرآن (٣).

- ميدان الحكمة والإعداد الوظيفي. ولقد أدرج الغزالي تحت هذا الميدان جميع السياسات والإدارات والمهن التي يحتاجها المجتمع وكيفية توزيع الأفراد حسب استعداداتهم وقدراتهم، وأشار إشارة صريحة إلى أن علوم هذا الميدان لا تقتصر على ما عرفه الإنسان وإنما سيبرز الكثير منها في المستقبل بسبب تطور هذه الحياة وتجدد الحاجات(3)، ومن جهود الغزالي في هذا المجال كتاب «التبر المسبوك في نصيحة الملوك» الذي أورد فيه أخباراً تظهر أهمية العدل، وسياسة السلطان، وسياسة الوزراء مستشهداً بتاريخ الحكومات في فارس

<sup>(</sup>١) هكذا ظهر جيل صلاح الدين، ص ١٣٩ نقلاً عن الحكمة من مخلوقـات الله عـز وجـل في مجموعـة: رســائل الفوائد.

<sup>(</sup>٢، ٣، ٤) هكذا ظهر جيل صلاح الدين، ص ١٣٩.

والروم وبتاريخ الخلفاء. وهكذا الكتاب يشكل منطلقات معينة لتحديد مفهوم الإدارة المحكومية كما يتصورها الغزالي (1). وتكشف أبحاث الغزالي في هذا الميدان عن اطلاع واسع وخبرات عميقة في ميدان الإدارة والسياسة والآثار التي تترتب على حسن الإدارة أو سوئها، كذلك بحث الغزالي في تقدم العلوم وتجددها، وفي نظريات التعلم وفي التطور الثقافي والتطور الذي يصيب المجتمعات عبر الزمان والمكان وغير ذلك من أصول التربية سواء منها الاجتماعية أو العقائدية أو التربوية (1). ولقد طبق الغزالي هذه الآراء التربوية في مدرسته التي أنشأها واستقل بالتدريس بها هو وبعض أصحابه، وكان لها أكبر الأثر في تخريج أنماط جديدة من الرجال أسهموا فيما بعد في الحركة الإصلاحية إسهاماً فعالاً (1)، وأصبح منهاج مدرسة الغزالي نموذجاً احتذته المدارس الخاصة التي نشأت متأثرة بدعوته وأهمها المدرسة القادرية في بغداد التي لعبت دوراً رئيسياً (1) في نهوض الأمة ودعم حركة الجهاد في عهد نور الدين زنكي، وصلاح الدين الأيوبي.

ج-إحياء رسالة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر – عند الغزالي – دوائر بعضها أوسع من بعض أولها: أن يبدأ الفرد بنفسه ليضع منها نموذج المؤمن المطلوب: فكن أحد رجلين إما مشغولاً بنفسك، وإما متفرغاً لغيرك بعد الفراغ من نفسك، وإياك أن تشتغل بما بصلح غيرك قبل إصلاح نفسك (٥). وثانيها: أن يعلم أهل بيته. وثالثها: أن يدعو جيرانه. ورابعها: أهل محلته. وخامسها: أهل بلده. وسادسها: أهل المناطق الحضرية في البلاد عامة. وسابعها: أهل البوادي: وثامنها: الإنسانية كلها. وفي ذلك يقول الغزالي: فحق على كل مسلم أن يبدأ بنفسه فيصلحها بالمواظبة على الفرائض وترك الحرمات، ثم يعلم أهل بيته، ثم يتعدى بعد الفراغ منهم إلى جيرانه، ثم إلى أهل محلته، ثم إلى أهل بلده، ثم إلى أهل السواد المكتنف ببلده، ثم إلى أهـل البوادي من الأكراد والعرب وغيرهم. وهكذا إلى أقصى العالم. فإن قام به الأدنى سقط عن الأبعد، ولا حرج به على كل قادر عليه قريباً كان أو بعيداً، ولا يسقط الحرج ما دام يبقى على وجه الأرض جاهل بفرض من فروض دينه (١). على أن الغزالي في هذه الدوائر خص السلاطين ببحث أسماه «باب من فروض دينه (١). على أن الغزالي في هذه الدوائر خص السلاطين ببحث أسماه «باب أمر الأمراء بالمعروف ونهيهم عن المنكر» وكان الغزالي عنيفاً في تحريض العلماء على

<sup>(</sup>١) هكذا ظهر جيل صلاح الدين، ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٢) تطور مفهوم النظرية التربوية الإسلامية، ماجد عرسان، ص ١٥٢ – ١٧٤.

<sup>(</sup>٣) هكذا ظهر جيل صلاح الدين، ص ١٤٠. (٤) المصدر نفسه، ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٥) إحياء علوم الدين (١/ ٣٩).

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق (٢/ ٣٣٦).

الوقوف من الأمراء موقف الآمر الناهي مستهدفاً بذلك إرساء القاعدة التي يؤمن بهـا وهـي أن «السياسة تدور في فلك العقيدة» وليس العكس. ولقد حشد في سبيل ذلك الأدلة الكثيرة من القرآن والسنة، وأطنب في سرد قصص علماء السلف مع الخلفاء الراشدين والأمويين وأوائل العهد العباسي (١). وهكذا في عشرات الأمثلة إلى أن خلص من ذلك كله إلى القول: إن واجب العالم أن يُقَرّع السلطان الظالم كقوله: يا ظالم، يا من لا يخاف اللهِ وما يجري مجراه. فذلك أن لا يحرك فتنة يتعدى شرها إلى غيره لم يجز، وإن كان لا يخاف إلا على نفســه فهــو جائز بل مندوب<sup>(٢)</sup>. ويكرر الغزالي هذا المعنى في أكثر من موضع: للمحتسب، بل يستحب له، أن يعرض نفسه للضرب والقتل إن كان لحسبته تـأثير في رفـع المنكـر أو في كسـر جــاه الفاسق وفي تقوية قلوب أهل الدين (٣). ولقد اعتبر الغزالي أن المسلمين مسئولون عن النهوض لمواجهة المنكر والأمر بالمعروف، وأن التقاعس ذنب ومعصية، ومما قالـه في هـذا الجال: اعلم أن كل قاعد في بيته أينما كان فليس خالياً من هذا الزمان من منكر من حيث التقاعد عن إرشاد الناس وتعليمهم وحملهم على المعروف. فأكثر الناس جاهلون الشرع في شروط الصلاة في البلاد، فكيف في القرى والبوادي ومنهم الأعراب والأكراد والتركمانية، وسائر أصناف الخلق. وواجب أن يكون في كل مسجد ومحلة من البلـد فقيـه يعلـم النـاس دينهم وكذا في كل قرية، وواجب كل فقيه فرغ من فرض عينـه وتفـرغ لفـرض الكفايـة أن يخرج إلى من يجاور بلده من أهل السواد ومن العرب والأكراد وغيرهم. ويعلمهم دينهم وفرائض شرعهم، ويستصحب مع نفسه زاداً يأكله ولا يأكل من أطعمتهم فإن أكثرها مغصوب (١٤). وللأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مراحل: أولها: التعريف بالتعليم، وثانيها: الوعظ، وثالثها: الزجر، ورابعها: المنع بالقهر<sup>(ه)</sup>.

د- نقد السلاطين الظلمة: اعتبر الغزالي السلاطين والأمراء في عصره ظلمة متعدين لحدود الله، يحرم على العلماء المخلصين الاختلاط بهم أو التعامل معهم حتى يفيئوا إلى شرع الله (1). وقد تحدثنا عن ذلك فيما مضى.

ه- محاربة المادية المجارفة والسلبية الدينية، وتصحيح التصور السائد عن الدنيا والآخرة: عالج الغزالي المادية والسلبية الدينية اللتين جرفتا العالم الإسلامي في زمانه بروح

<sup>(</sup>١) هكذا ظهر جيل صلاح الدين، ص ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) إحياء علوم الدين (٢/ ٣٣٧).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٣١٦/٢) هكذا ظهر جيل صلاح الدين، ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٤) إحياء علوم الدين (٢/ ٣١٦). (٥) هكذا ظهر جيل صلاح الدين، ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص ١٤٧.

الفقيه بأمر الدنيا والآخرة، لذلك لجأ إلى الأسلوب الهادئ التحليلي الذي يخاطب العقل ويستهدف الإقناع وتجنب لهجة الخطيب الواعظ الذي تشغله ظواهر الأمور وأعراض المرض الثانوية فيجنح إلى إثارة العواطف ودغدغة المشاعر.. وقد عمل الغزالي على تبصير الناس محقيقة الدنيا والصورة التي يجب أن يكون عليها الإنسان بها(١)، وحث الناس على الاقتداء بعهد النبوة وجيل الصحابة في حل هذه الإشكاليات من مادية جارفة، وتصور مغلوط عن الدنيا والآخرة (٢).

و- الدعوة للعدالة الاجتماعية: ركز الغزالي على الدعوة للعدالة الاجتماعية بالقدر الذي ركز على أمور العقيدة والدعوة للإصلاح. وأساس آرائه في هذا الجال أن المال آلـة صبها الله في أيدي عباده لتكون آلة لدفع حاجاتهم ووسيلة ليتفرغوا لطاعته. فمنهم مـن أكثـر مالــه فتنــة وبليــة فأقحمه في الخطر، ومنهم من حماه وأحبه وفرغه لعبادته وساق إليه حاجته على أيدي الأغنياء، ولذلك عليه أن يأخذ بقدر الحاجة (٣٠). وقد فصل الغزالي في أنماط الحيـاة الاجتماعيـة الـتي تحقـق العدالة الاجتماعية المطلوبة، فقد صنف كتاباً في «آداب الكسب والمعاش» ضمنه آراءه في الحث على العمل وتبيان فضيلته، والبيع وأركانه وشـروطه وسـائر مظـاهر المعـاملات التجاريـة والحيـاة الاقتصادية (٤)، كذلك وضع كتاب «الحلال والحرام» في الإحياء وأراد منه تحديد أنماط الحياة الاجتماعية وكيف ينقى المجتمع من العادات المخالفة للإسلام في أساليب المعيشـة والتكامـل (٥)، ومحاربة الاحتكار والكنز لأن: الاحتكار ظلم في المعاملة، وبائع الطعام الذي يحتكـر الطعـام ينتظـر غلاء الأسعار، هو ظلم عام وصاحبه مذموم في الشرع يبرأ منه الله تعالى <sup>(١)</sup>. وأفرد الغزالـي كتابــأ خاصاً في «حقوق الأخوة والصحبة» (٧) فذكر أن هناك حقاً في المال وحقاً في الإعانة بالنفس. ولقد فسّر قوله تعالى: ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ﴾ [الشورى: ٣٨] أي خلطاء من الأموال لا يميز بعضهم رحله عن بعض (٨). وكان الغزالي يرى: أن في المال حقًا سوى الزكاة، لذلك يجب على الأغنياء مهما وجدوا الفقراء في حاجة أن يزيلوا حاجتهم. ومهما أرهقت الفقير حاجته كانت إزالتها فرض كفاية إذ لا يجوز تضييع المسلم (٩).

ز- محاربة التيارات الفكرية المنحرفة؛ لم يغفل الغزالي التيارات الفكرية المضادة التي

<sup>(</sup>١) هكذا ظهر جيل صلاح الدين، ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ١٥٤، ١٥٥، ١٥٦.

<sup>(</sup>٤) إحياء علوم الدين (٢/ ٦٢ – ٨٩).

<sup>(</sup>٥) إحياء علوم الدين (٢/ ٨٩ – ١٣٣).

<sup>(</sup>۷) المصدر نفسه (۲/ ۱۷۰ – ۱۹۰).

<sup>(</sup>٩) المصدر نفسه (١/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٣) إحياء علوم الدين (١/ ٢٢٣ – ٢٢٤).

<sup>0- (0 - -)</sup> 

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه (٢/ ٧٤).

<sup>(</sup>۸) المصدر نفسه (۲/ ۱۷۱).

استهدفت العقيدة الإسلامية من أصولها، والتي تمثلت بتيارين هما: الباطنية والفلاسفة، وقد بينا موقف الغزالي من كليهما. وفي مجابهته له ذين التيارين لم يلجأ الغزالي إلى الشتائم والقذف وإنما اعتمد الأسلوب العلمي القائم على الدراسة والاطلاع اطلاعاً يتفوق على أصحاب الفكر نفسه (۱)، ولقد ركز الغزالي في تفنيده لهذين التيارين على الأصول الأساسية لكل منهما، وبذلك اقتلعهما من جذورهما حتى آل أمرهما إلى البوار والانحسار، ولنا أن نقدر للغزالي هذه الجرأة الفكرية خصوصاً إذا تذكرنا الإرهاب الفكري الذي أشاعته الباطنية وهي تغتال كل معارض أو منتقد حتى سقط نتيجة لهذا الإرهاب مئات العلماء والأعيان (۲). ولقد ترتب على جهود الغزالي انحسار للتيارات الفكرية المنحرفة التي مثلها الباطنية والفلاسفة، وركدت سوقهما بين الجماهير وآل أمرهما فيما بعد إلى البوار والسقوط (۱).

ح- الإصلاح في ميدان الفكر: اجتهد الغزالي في إيقاظ الوعي في المجتمع الإسلامي وذلك بتحرير العقل من رق التقليد، وبالعودة إلى منابع الإسلام الأصيلة من كتاب وسنة، والتأكيد على النظرة الكلية الشاملة للمنهج الإسلامي (٤).. وإليك شيء من التفصيل:

- دور العقل: قرر الغزالي بأنه لا تعارض بين العقل والشرع وفي ذلك يقول: فلا غنى بالعقل عن السماع، ولا غنى بالسماع عن العقل، فالداعي إلى محض التقليد مع عزل العقل بالكلية جاهل، والمكتفي بمجرد العقل عن أنوار القرآن والسنة مغرور، فإياك أن تكون من أحد الفريقين، كن جامعاً بين الأصلين، فإن العلوم العقلية كالأغذية والعلوم الشرعية كالأدوية (٥). ثم يقرر بناء على هذا عدم تعارض العلوم العقلية مع العلوم الشرعية فيقول: وظن من يظن أن العلوم العقلية مناقضة للعلوم الشرعية، وأن الجمع بينهما غير ممكن هو ظن صادر عن عمى في عين البصيرة نعوذ بالله منه، بل هذا القائل ربما يناقض عنده بعض العلوم لبعض فيعجز عن الجمع بينهما فيظن أنه تناقض في الدين، فيتحير به، فينسل من الدين انسلال الشعرة من العجين، وإنما ذلك لأن عجزه في نفسه خيل إليه نقصاً في الدين وهيهات (١).

- رفض التقليد: يرى الغزالي - بعد أن حدد مصدر التلقي - أن العالِم ينبغي أن لا

<sup>(</sup>١) المنقذ من الضلال، ص ٦ - ٩.

<sup>(</sup>٢) هكذا ظهر جيل صلاح الدين ص١٦٣، ١٦٤.

<sup>(</sup>٤) الإمام الغزالي، صالح الشامي، ص ١٩٧.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه (٣/ ١٧).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ١٧٣، ١٧٤.

<sup>(</sup>٥) إحياء علوم الدين (٣/ ١٧).

يكون مقلداً. ويشرح لنا ذلك عندما تحدث عن صفات علماء الآخرة فيقول: ومنها: يكون اعتماده في علومه على بصيرته وإدراكه بصفاء المقلِّد (١)، صاحب الشرع صلوات الله عليه وسلامه فيما أمر به وقاله. وإنما يقلُّد الصحابة – رضى الله عنهم – من حيث إن فعلهم يدل على سماعه من رسول الله ﷺ. ثم إن العالم عليه أن يعمل عقله في تفهم أسرار أقواله ﷺ وأفعاله، لأنها لا تخلو من أسرار، واكتشاف ذلك هو مهمة العالم.. قال: ثم إذا قلد صاحب الشرع ﷺ في تلقى أقواله وأفعاله بالقبول، فينبغي أن يكون حريصاً على فهم أسراره، فإن المقلد إنما يفعل الفعل لأن صاحب الشرع ﷺ فعله، وفعله لا بـد أن يكـون لسـر فيـه، فينبغـي أن يكـون شـديد البحث عن أسرار الأعمال والأقوال، فإنه إن اكتفى بحفظ ما يقال كان وعاءً للعلم ولا يكون عالماً. ولذلك كان يقال: فلان من أوعية العلم، فبلا يسمى عالماً إذا كبان شبأنه الحفظ من غير اطلاع على الحكم والأسرار.. ولذلك قال ابن عباس رضى الله عنهما: ما من أحد إلا يؤخـذ مـن علمه ويترك إلا رسول الله ﷺ (٢). وينبغي للعالم أن يعرف الحق، وبه يُعرف الرجال، وإلى هـذا يوجهه الغزالي: فاعلم إن عُرف الحق بالرجال، حَار في متاهات الضلال، فاعرف الحق تعرف أهله إن كنت سالكاً طريق الحق (٣)، ويتحدث الغزالي عن الحجب التي تحول دون الفهم فيذكر منها التقليد، فيقول: ومنها: أن يكون مقلداً لمذهب سمعه بالتقليد، وجمد عليه، وثبت في نفسه التعصب له، بمجرد الاتباع للمسموع، من غير وصول إليه ببصيرة ومشاهدة. فهـذا شـخص قيـده معتقده عن أن يجاوزه فلا يمكن أن يخطر بباله غير معتقده، فصار نظره موقوفاً على مسموعه، فإن لمع برق على بُعد، وبدله معنى من المعانى التي تباين مسموعه، حمل عليه شيطان التقليد حملة وقال: كيف يخطر هذا ببالك، وهـو خـلاف معتقـد آبائـك، فـيرى أن ذلـك غـرور مـن الشـيطان فيتباعد منه ويحترز عن مثله (٢). وتحدث الغزالي عن التقليد وبين أن النظر ليس حفظ الدليل، وإنما هو البحث وأعمال الفكر للوصول إلى الدليل الذي بـه تكـون قناعـة العقـل. وبهـذا المنطـق يدعو الغزالي إلى تحرر العقل من رقّ التقليد، وذلك بإعمال عقولهم وعندها يمكنهم أن يؤدوا دورهم في أداء واجبهم. ولعل الدافع للغزالي إلى هذا الموقف من التقليد، إنما كان بفعـل مـا رآه من جمود علماء عصره على مذاهب أثمتهم - سواء أكان ذلك في الفقه أو الاعتقاد - وتعطيل عقولهم، بحيث لا يخالفونهم حتى ولو كان الدليل مؤيداً لغير ما ذهبوا إليه (٥٠).

- الدعوة إلى الكتاب والسنة: قال الغزالي في رسالته «أيها الولد»: اعلم أن الطاعة

<sup>(</sup>١) المقصود بالتقليد هنا: الاتباع.

<sup>(</sup>٢) إحياء علوم الدين (١/ ٧٨).

<sup>(</sup>٣) إحياء علوم الدين (١/ ٢٣).

<sup>(</sup>٥) الإمام الغزالي للشامي، ص ٢٠٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (١/ ٢٨٤).

والعبادة، متابعة الشرع في الأوامر والنواهي، بالقول والفعل. يعني: كل ما تقول وتفعل، وتترك قوله وفعله، يكون باقتداء الشرع وقال: أيها الولد، ينبغي لك أن يكون قولك وفعلك موافقاً للشرع، إذ العلم والعمل بلا اقتداء بالشرع ضلالة (۱)، ويقول في «ميزان العمل»: اعلم أن سالك سبيل الله تعالى قليل، والمدعي فيه كثير، ونحن نعرفك علامتين له، العلامة الأولى: أن تكون جميع أفعاله الاختيارية موزونة بميزان الشرع، موقوفة على حد توقيفاته، وإيراداً وإصداراً، وإقداماً وإحجاماً، إذ لا يمكن سلوك هذا السبيل إلا بعد التلبس بمكارم الشريعة كلها (۲).

أ- الالتزام بمنهج السلف: ويؤكد الغزالي على الحرص على معرفة سيرة الصحابة والتزام نهجهم: فتقليد الصحابة رضى الله عنهم إنما كان من حيث إن فعلهم يدل على سماعهم من رسول الله ﷺ (٣٠). فالمقلد لهم إنما هو – في الحقيقة – متبع للرسول ﷺ. وبهذا كان للصحابة ميزة على غيرهم من الناس، فالغزالي ينصح من أراد التقليد أن يلتزم بهم فيقول: وإن قنعت بالتقليد والنظر إلى ما اشتهر من درجات الفضل بين الناس، فلا تغفل عن الصحابة وعلو منصبهم، فقد أجمع على تقدمهم، وأنهم لا يدرك في الدين شأوهم ولايشق غبارهم (١٤)، ولذا ينبغي أن يكون الصحابة هم المقياس الذي يقاس بهم العلماء، فمن كان أشبه بهم فهو الأقرب إلى منهج الحق وطريق السلف، واعلم تحقيقاً أن أعلم أهـل الزمان وأقربهم للحق، أشبههم بالصحابة، وأعرفهم بطريق السلف، فمنهم أخذ الدين (٥٠).. وبعد أن عرُّف بالعلم المحمود والعلم المذموم يقول: وإليك الخيرة في أن تنظر لنفسك فتقتدى بالسلف، أو تتدلى بحبل الغرور وتتشبه بالخلف، فكل ما ارتضاه السلف من العلوم قد اندرس وما أكب الناس عليه فأكثره مبتدع ومحدث (٦). وإذا كان الأمر كذلك فينبغي عـدم الاغترار بما أحدث ولو أجمع عليه الناس، وينبغى البحث عما كان عليه الصحابة. وتلك صفة من صفات علماء الآخرة، ومنها أن يكون شديد التوقى من محدثات الأمور، وإن اتفق عليها الجمهور، فلا يغرَّنه إطباق الخلق على ما أحدث بعد الصحابة رضى الله عنهم. وليكن حريصاً على التفتيش على أحوال الصحابة وسيرتهم وأعمالهم (٧). ويؤكد الغزالي على هذا الأمر، لما يترتب عليه من انحراف في الأمة، وتطابق أكثر الناس على أمر لا يعني صوابه،

<sup>(</sup>١) الإمام الغزالي للشامي، ص ٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) الغزالي للشرباصي، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>٣) إحياء علوم الدين (١/ ٧٨).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (١/ ٢٣).

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه (١/ ٧٩).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (١/ ٢٣).

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه (١/ ٣٨).

ويبرهن على ذلك ببرهان واقعي، وهو أن صنعة الكلام التي تواضع الناس عليها.. لم تكن في السلف (۱)، فيقول:.. ودع عنك ما تطابق أكثر الناس عليه، وعلى تضخيمه وتعظيمه، لأسباب ودواع يطول تفصيلها، فلقد قبض رسول الله عن آلاف من الصحابة رضي الله عنهم، كلهم علماء بالله، أثنى عليهم رسول الله على ولم يكن فيهم أحد يحسن صنعة الكلام (۱). فهذه صيحة الغزالي التي دعا فيها إلى إعمال العقل، ونبذ التقليد والتزام منهج السلف، هي حلقة من سلسلة صيحات دوى بها المجتمع الإسلامي من قبل رجال الإصلاح في كل عصر (۱)، وقد كانت دعوة الغزالي في أواخر القرن الخامس الهجري قد أثرت تأثير كبيراً في عصره والذي بعده.

## سابعاً: الغزالي وعلم الحديث:

من أهم ما أخذ على الغزالي تقصيره في علم الحديث، وإن شئنا الدقة قلنا في علوم الحديث، وقد رأينا ابن الجوزي يصفه بأنه في الحديث «حاطب ليل» أي يأخذ كل ما وجده دون تحيص ولا انتقاء، ويرجع هذا إلى أن المدرسة التي نشأ فيها الغزالي، وتكونت في حلقاتها شخصيته العلمية – مدرسة إمام الحرمين خاصة – كان يغلب عليها الطابع العقلي الجدلي، وكان أهم ما يدرس فيها علوم الكلام والأصول والفقه والمنطق والجدل، ولم تكن لها عناية كافية بالحديث وعلومه، وقلما يسلم المرء من تأثير بيئته، وقد عيب على شيخه إمام الحرمين بعض ما عيب عليه في ذلك، ولكن الغزالي زاد على أستاذه في هذا كثيراً، لأن الموضوعات التي عالجها - في التصوف والسلوك – تتسع للضعيف من الحديث أكثر مما يتسع الفقه الذي يتعلق بالأحكام وبيان الحلال والحرام، ومثل ذلك علم «الأصولين»: أصول الدين، وأصول الفقه، وهي التي اشتهر بها شيخه (٤٠).

ومن الإنصاف أن نبين أن الغزالي لم يكن هو وحده الذي سقط في أحابيل الأحاديث الواهية والموضوعة، فقد سقط في ذلك المتصوفة من قبله، وهو أخذ ما في كتبهم وأبقاه في كتبه، والمتصوفة معروفون بالتساهل في ذلك؛ لأن مجالهم «الرقائق» (٥)، بل إن الفقهاء لم ينجوا من الوقوع فيما وقع فيه الصوفية، فكثيراً ما ذكروا في كتبهم أحاديث معلقة غير مسندة ولا ثابتة، وكتب التفسير حشيت بما لا يصح ولا يثبت من الحديث والإسرائيليات (١). والذي

<sup>(</sup>١) الإمام الغزالي للشامي، ص ٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) إحياء علوم الدين (١/ ٢٣).

<sup>(</sup>٣) الإمام الغزالي للشامي، ص ٢٠٩.

<sup>(</sup>٤) الإمام الغزالي بين مادحيه وناقديه للقرضاوي، ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٥)، (٦) المصدر نفسه، ص ١٣٧.

يعرف الصحيح من السقيم والمقبول من المردود، الخبراء الذين آتــاهم الله المعرفــة بالحــديث رواية ودراية، ولم يكن الغزالي منهم بحكم بيئته العلمية وما غلب عليها مـن ثقافتـه، وهـذه نقطة ضعف عند الغزالي وكذلك عند كثير من الصوفية: أنه لم يتعمق في العلوم المنقولة من التفسير الأثرى والحديث وآثار السلف التي هي أساس العلوم الشرعية، وقد اعترف في كتابه «قانون التأويل» بأن بضاعته في علم الحديث مزجاة، فهذا جعله يستدل بأحاديث ضعيفة أو لا أصل لها، أو موضوعة مختلفة، كما يغفل عن أحاديث صحيحة، أو متفق عليها، في موضوعه، كان يجب أن يذكرها، وربما لو عرفها لغيرت من مسار تفكيره (١). وقد ذكر ابن تيمية أن الغزالي في أواخر عمره قطع بأن كلام الفلاسفة لا يفيد علماً ولا يقيناً، بل وكذلك قطع في كلام المتكلمين (٢)، قال: وآخر ما اشتغل به النظر في صحيحي البخاري ومسلم، ومات وهو مشتغل بذلك <sup>(٣)</sup>. وقد اعتذر مجموعة من العلماء عن الغزالي عن استناده للأحاديث الضعيفة وخاصة في الأحياء بأن الكتاب في الرقائق والترغيب وفضائل الأعمال، والعلماء أجازوا رواية الضعيف في هذا الجال، وممن اعتذر بذلك للغزالي ابـن كـثير حيث قال عن الإحياء: وهو كتاب عجيب، يشتمل على علوم كثيرة من الشرعيات، وممزوج بأشياء لطيفة من التصوف وأعمال القلوب، لكن فيه أحاديث كثيرة غرائب ومنكرات وموضوعات كما يوجد في غيره من كتب الفروع التي يستدل بها على الحلال والحرام، فالكتاب الموضوع للرقائق والترغيب والترهيب أسهل أمراً من غيره (١٤). ومما ينبغي ذكره هنا أن الحافظ زين الدين العراقي، قد خدم الكتاب خدمة جليلة بتخريجه الموجز لأحاديثه المطبوع معه في حاشيته، والمسمى «المغنى عن حمل الأسفار، بتخريج ما في الإحياء من الأحاديث والأخبار» فعلى كل قارئ للإحياء يجب مراجعة تخريج العراقي ليعرف منه درجة الحديث، وإن كان فيه ما يتعقب، ولكنه مهم ونافع على كل حال (٥٠).

# ثامناً: كتاب إحياء علوم الدين:

كتاب إحياء علوم الدين لأبي حامد الغزالي من الكتب التي تباينت فيها الأنظار، فمن مادح له مطلقاً ساكت عن محاسنه، والأئمة الراسخون في العلم توسطوا فيه فأعطوه حقه من المدح والقدح، وأنزلوه منزلته التي

<sup>(</sup>١) الإمام الغزالي بين مادحيه وناقديه للقرضاوي، ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية (١٦/٢١٤).

<sup>(</sup>٥) الإمام الغزالي بين مادحيه وناقديه، ص ١٤٣.

يستحقها بدون غلو أو جفاء (١)، قال ابن تيمية في معرض تقويمه لكتابي: إحياء علوم الدين وقوت القلوب لأبي طالب المكي: أمّا كتاب قوت القلوب وكتاب الإحياء تبع له فيما يذكره من أعمال القلوب: مثل الصبر، والشكر، والحب، والتوكيل، والتوحيد ونحو ذلك، وأبو طالب أعلم بالحديث والأثر وكلام أهل علوم القلوب من الصوفية من أبي حامد الغزالي، وكلامه أسُّد وأجود تحقيقاً، وأبعد عن البدعة، مع أنَّ في قـوت القلـوب: أحاديـث ضـعيفة وموضوعة وأشياء كثيرة مردودة. وأمّا ما في الإحياء من الكلام في المهلكات مشل: الكلام على الكبر، والعُجب والرياء والحسد ونحو ذلك، فغالبه منقول من كلام الحارث المحاسبي في الرعاية، ومنه ما هو مردود، ومنه ما هو متنازع فيه والإحياء فيه فوائد كثيرة لكن فيــه مــواد مذمومة، فإن فيه مواد فاسدة من كلام الفلاسفة تتعلق بالتوحيد والنبوة والمعاد، فإذا ذكر معارف الصوفية كان بمنزلة من أخذ عدوًا للمسلمين ألبسه ثياب المسلمين. وقد أنكر أئمة الدين على أبي حامد هذا في كتبه وقالوا: مرّضه الشفاء يعني: شفاء ابن سينا في الفلسفة وفيه أحاديث وآثار ضعيفة، بل موضوعة كثيرة، وفيه أشياء من أغاليط الصوفية وتُرّهاتهم، وفيه -مع ذلك - من كلام مشايخ الصوفية العارفين المستقيمين في أعمال القلوب الموافق للكتاب والسنَّة ومن غير ذلك من العبادات والأدب ما هو موافق للكتاب والسنَّة، ما هـو أكشر مَّــا يرد منه، فلهذا اختلف فيه اجتهاد الناس وتنازعوا فيه (٢). وقال أيضاً: والغزالي في كلامـه مادة فلسفية كبيرة بسبب كلام ابن سينا في الشفا وغيره، ورسائل إخوان الصفا، وكلام أبى حيان التوحيدي، وأما المادة المعتزلية في كلامه فقليلة أو معدومة، كما أن المادة الفلسفية في كلام ابن عقيل قليلة أو معروفة، وكلامه في الإحياء غالبه جيد، لكن فيه مواد فاسدة: مادة فلسفية، ومادة كلامية ومادة من ترهات الصوفية، ومادة من الأحاديث الموضوعة (٣). وقال الذهبي: وأما الإحياء ففيه من الأحاديث الباطلة جملة وفيه خير كثير، لولا ما فيه من آداب ورسوم وزهد من طرائق الحكماء ومُنحرفي الصوفية، نسأل الله علماً نافعاً، تدري ما العلم النافع؟ هو ما نـزل بـه القـرآن، وفسّره الرسول ﷺ قولاً وفعلاً، ولم يأت نهي عنه، قال عليه السلام: «من رغب عن سنتي، فليس مني» (٤٠)، فعليك يا أخبى بتبدير كتباب الله، وبإدميان النظر في «الصحيحين»، وسنن النسائي، ورياض النووي وأذكاره، تُفلح وتُنجِح (٥). وقال الذهبي: الغزالي إمام كبير وما

(٤) البخاري رقم ٦٣ ٥٠، مسلم رقم ١٤٠١.

<sup>(</sup>١) منهج أهل السنة في تقويم الرجال ومؤلفاتهم للصويات، ص ١٤٣.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۱۰/ ۵۰)، الفتاوي الكبري (۲/ ۱۹٤).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى (٦/ ٥٤ – ٥٥).

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء (١٩/ ٣٤٠).

من شرط العالم أنه لا يخطئ (١). وقـال أيضـاً: فـرحم الله أبـا حامـد فـأين مثلـه في علومـه وفضائله ولكن لا ندعى عصمته من الغلط والخطأ ولا تقليد في الأصول (٢٠). وقـال الشـيخ محمد الخضر حسين شيخ الأزهر: وإذا وجد العلماء في كتاب الإحياء مآخذ معدودة، فإنه من صنع بشر غير معصوم من الزلل، وكفي كتاب الإحياء فضلاً وسمو منزلة: أن تكون درر فوائده فوق ما يتناول العد، وأن يظفر منه طلاب العلم وعشاق الفضيلة بما لا يظفرون به في كتاب غيره (٣٠). وقال الدكتور القرضاوي: وكم أتمني أن يختصر من الكتــاب -أعــني: الأحياء - «منتقى» يبقى على روحه وحرارته كما يبقى على فوائده العلمية والتربوية -وهي كثيرة وفيرة - ويحذف التجاوزات والمبالغات، والأحاديث الضعيفة أو الشديدة الضعف على الأقل، وبهذا تقدم للثقافة الإسلامية خدمة جليلة (١). وقال العلاّمة أبو الحسن الندوى: ويدلُّ كتاب الإحياء على مكانته العالية بين علماء الأخلاق، وقد بحث عن الأخلاق ودوافعها ومنشئها وأصنافها بحثاً دقيقاً عميقاً، وتكلم في أمراض القلب وأسبابها وعلاجها كلاماً يجمع بين الحكمة والعلم والتجربة والتربية، وإنَّ من يقرأ بحثه المستفيض في بيان سبب كون الجاه محبوباً بالطبع، حتى لا يخلو عنه قلب إلا بشديد المجاهدة، ليخضع ويقر بذكائه ودراسته للطبيعة البشرية، وتحليله العلمي وعقله الكبير (٥)، وقــد اسـتحقُّ الغزالــي ببحوثه العميقة في الأخلاق، وبتأليفه العظيم «إحياء علوم الدين» أن يوضع في الصف الأول من علماء الأخلاق، وأن يكون موضع دراسة وعناية من الباحثين في علم الأخلاق، وعلم النفس، والمؤرخين لهذا الموضوع. ويرى الندوي أن كتاب الإحياء كتــاب ترغيـب وتهــذيب وأن من أشَّد أجزاء الكتاب تأثيراً في النفس، ما يشمل على الترغيب والترهيب، ويُصُّور الغزالي غرور الدنيا وخلود الآخرة، والحاجة إلى الإيمان والعمل الصالح وتهذيب النفس، ويدافع عنها، ويعتذر كأحسن ما يعتذر صديق محب، ومحام بارع، ثم يجيب عن ذلك ويُقسيم عليها الحجة كأحسن ما يفعل ذلك قاض نابغة، ومُشرع بصير، ثم يُرقق القول ويَصف العلاج، كأحسن ما يفعل طبيب حاذق، ومُرب عطوف، ويجيء بالعجب العُجاب، ويسحر الألباب، ويُدمع العيون، ويُرقق القلوب، وقد أثَّرت هذه المواعظ الحكيمة الرقيقة في قلوب الألوف، وأحدثت في حياتهم انقلاباً وتحولاً عظيماً، ومن شاء فليقرأ المرابطة السادسة في توبيخ النفس ومعاتبتها (٦). وقد أصبح كتاب الإحياء بذلك كُلَّه كتاب إصلاح وتربية، وكأنَّ

سر أعلام النبلاء (١٩/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه (۱۹/۳٤٦).

<sup>(</sup>٤) الغزالي بين مادحيه وناقديه، ص ١٥٨.

<sup>(</sup>٦) إحياء علوم الدين (٤/ ٣٥٦ – ٣٥٨).

<sup>(</sup>٣) الإمام الغزالي للشامي، ص ١٦٠.

 <sup>(</sup>٥) رجال الفكر والدعوة (٣/ ٢٤١ – ٢٤٤).

المصنف حاول أن يكون هذا الكتاب - كمرشد ومرب - مغنياً عن غيره، قائماً مقام المكتبة الإسلامية؛ لذلك جعله يحتوى على العقائد، والفقه وتزكية النفس، وتهذيب الأخلاق، والحصول على مرتبة الإحسان (١). ولكن مما يُلاحظ أن كثيراً ممن يقتصر على مطالعة هذا الكتاب، أو يكثر من قراءته ويشغف به، ينشأ عنده غُلُو في الزهد والتقشف، ومخالفة النفس في المباحات، والكراهة للحياة، والإكثار من الرياضات والمجاهدات؛ حتى تتأثر بذلك صِحَّته وعقله، خصوصاً في هذا العصر الذي ضَعُفت فيه القِوى والأجسام، لـذلك يَمنعُ بعض المربين الحكماء عن مطالعة هذا الكتاب في بداية الحال، خصوصاً الذين عنـدهم تـأثُّر قـويٌّ وانفعال سريع، لعل السبب في ذلك أن الغزالي صنَّفه في حالة قد غلب عليه فيها الخوف والهيبة، وكان متأثراً شديد التأثر، فجاء كلامه صورة نفسيَّته وتأثره، وقد جمع فيه أقوالاً كثيرة في الزهد وقهر النفس وعصيانها، لا تخلو من المبالغة والإسراف، والحق أن السيرة النبوية -ويدخل فيها الحديث الصحيح – على صاحبها الصلاة والتحية – هي المدرسة الوحيدة التي تربى تلاميذها على الاعتدال الكامل والتوازن الصحيح. و «كل يؤخذ من قولـه ويـرد إلا صاحب هذا القبر»(٢)، ويُمثل ذلك بعض التمثيل قدوة دينية تجمع بين العلم الراسخ، والسيرة المستقيمة، والقلب الحي النابض قد تشرب السيرة وتذوق السنة، وذاق حلاوة الإيمان، وحاز اليقين، ولم يزل ولا يزال الدين يؤخذ من الأحياء ويقوم بالأحياء، ولم يكن الإنسان في دور من الأدوار غنياً عن القدوة والصحبة (٣)، ورغم ما تُعقب على الغزالي في الإحياء من إيراد أحاديث ضعيفة بل موضوعة في كثير من الأحيان، وأشياء من كلام الصوفية الممعِنة في الغلو، وهضم النفس وترك المباحات وقد لا يتفق مع أصول الدين، ومع ما ورد فيه من مواد كلام الفلاسفة.. إلى غير ذلك من مآخذ تعقبها العلامة الحافظ ابن الجوزي(١٤) وشيخ الإسلام ابن تيمية، مع اعترافهما بفضل الكتاب فإن كتاب الإحياء في مقدمة الكتب الإسلامية، التي انتفع بها خلائق لا تحصى في كل عصر وجيل، وأثرت في النفوس تأثيراً لا يُعرف إلا عن كتب معدودة، ولا يزال الكتاب الذي يكثر قراؤه والمعجبون به والمتأثرون به في أكثر البلاد، ولا يزال ثروة زاخرة في الدين، ومصدراً قويـاً مـن مصــادر الإصلاح والتربية. (٥) وخلاصة القول في كتاب الإحياء أنه من صنع البشر، ولا يعيبه وجود

<sup>(</sup>١) رجال الفكر والدعوة (١/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>٢) من كلام الإمام مالك.. رجال الفكر والدعوة (١/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٣) رجال الفكر والدعوة (١/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٤) المنتظم (٩/ ١٦٩ – ١٧٠).

<sup>(</sup>٥) رجال الفكر والدعوة (١/ ٢٣٤).

مآخذ معدودة عليه. ونضيف إلى ذلك: أن كتاب الإحياء موسوعة علمية ضخمة وليس هـو الكتاب المحتاب الكتاب في الكتاب في نقاط:

- استشهاده بالأحاديث الضعيفة والموضوعة.
- \* وجود بعض الأحكام التي بنيت على هذه الأحاديث.
- \* ذكر كثير من القصص التي تحمل المبالغات في السلوك الصوفي.
- الحديث عن الكشف والمكاشفة التي يتحدث عنها في الإحياء (١)
  - \* بعض المواضع التي ذكر فيها مواد فلسفية.

قال الدكتور القرضاوي: على أن من أخطر ما يؤخذ على الغزالي – بالنسبة إلى التصوف – هو قضية «الكشف» أو «المكاشفة» التي يحصل الصوفي على علومها وأنوارها بعد الرياضة والتصفية الروحية، وبعد الترقي في مدارج السالكين ومنازل السائرين، وقد صرح الغزالي أن «علم المكاشفة» مما لا يجوز أن يودع الكتب (٢)، ومهما يكن من أمر فإن الغزالي كما قال الذهبي: إمام كبير، وما من شرط العالم أنه لا يخطئ (٣).

## تاسعاً: موقف الغزالي من الاحتلال الصليبي:

مع بجيء السلاجقة بدأ الوعي بالجهاد يدبّ من جديد في نفوس المسلمين، ولقد استطاع السلاجقة في الفترة الممتدة من دخولهم بغداد إلى سنة ٩٠ هـ تاريخ بداية الهجمة الصليبية على الشام، استرجاع شمال الشام كله، من أيدي البيزنطيين، بل دخلوا آسيا الصغرى وتمكنوا من أسر الإمبراطور البيزنطي في معركة ملاذكرد الشهيرة، وهو أمر يحدث لأول مرة في تاريخ الحروب الإسلامية البيزنطية. إلا أنه ابتداء من ٩٠ هـ ستتخذ هذه الحروب منعرجاً جديداً إذ ستتحول إلى حرب صليبية (١٤)، وقد احتل الصليبيون عدداً من بلاد الإسلام لاسيما بيت المقدس، الذي دخلوه غازين، وأسالوا فيه الدماء أنهاراً، وقتلوا من أهله نحو ستين الفاً، وتفككت الأمة أمام هذه الغارات الوحشية (٥٠)، إلا أننا لم نسمع صوتاً للغزالي، وهو صاحب الكلمة المسموعة، والصيت المدوي، والبيان المؤثر، والحجة

<sup>(</sup>١) الإمام الغزالي للشامي، ص ١٨١.

<sup>(</sup>٢) الإمام الغزالي بين مادحيه وناقديه للقرضاوي، ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء (١٩/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٤) الجهاد من الهجرة إلى الدعوة إلى الدولة، ص ٧٦.

<sup>(</sup>٥) الإمام الغزالي بين مادحيه وناقديه، ص ١٥٤.

البالغة، ما له لا يتحدث عن الجهاد؟ وما له لا يحرك الجماهير، كما فعل شيخ الإسلام من بعده ابن تيمية؟ ما سر هذه السلبية، والحق أن هذا موقف محير من أبي حامد – رحمه الله ومثله لا يجهل ما يجب أن يقال، وما يجب أن يعمل في زمن الإغارة على أهل الإسلام، وقد سجل حكم الجهاد في مثل هذه الحالة، وأنه فرض عين في كتبه الفقهية، وربما يقال إن هذه الأحداث الكبيرة إنما برزت وتفاقمت في العالم الإسلامي في نفس الوقت الذي اتجه فيه الغزالي إلى حياة العزلة والتصوف سنة ٨٨٨ه وهجر الدنيا بما فيها من صراع البقاء أو صراع الفناء، فكان محور تفكيره حينذاك إنقاذ نفسه من النار ونقلها من المهلكات إلى المنجيات، فقد غزا الصليبون أنطاكية سنة ١٩١ه مراجتاحوا البلاد كلها يقتلون ويدمرون، السنة حتى قالوا: إنهم قتلوا فيها مائة ألف، ثم اجتاحوا البلاد كلها يقتلون ويدمرون، واقتحموا القدس سنة ٢٩١هه وذبحوا من ذبحوا مما يذكره التاريخ ولا ينساه، وكان الغزالي لا يزال في عزلته، إذ لم يفارقها إلا في سنة ٩٩١هه ولكنه بعد ترك العزلة والعودة إلى حياة الإفادة والتدريس والدعوة لم يَبْدُ منه ما يدل على عنايته بهذا الأمر، الذي يتعلق بمصير الأمة، وسيادتها (١٠).

#### آراء بعض المعاصرين في سكوت الغزالي عن الحروب الصليبية:

1-الدكتورزكي مبارك: يعتبر الدكتور زكي مبارك أحد أبرز النقاد المعاصرين الذين كتبوا عن الغزالي وله كتاب «الأخلاق عند الغزالي» تعرض فيه لمسائل كثيرة عنه، وقد وقف وقفة وجيزة عند الغزالي والحروب الصليبية قال فيها: أتدري لماذا ذكرت لك هذه الكلمة عن الحروب الصليبية؟ لتعرف أنه بينما كان بطرس الناسك يقضي ليله ونهاره في إعداد الخطب وتحبير الرسائل لحث أهل أوربا على امتلاك أقطار المسلمين، كان الغزالي (حجة الإسلام) غارقاً في خلوته، منكباً على أوراده، لا يعرف ما يجب عليه من الدعوة والجهاد (٢).

Y-الدكتور عمر فروخ: أما الدكتور عمر فروخ فقد التمس العذر في سكوته عما جرى في القدس قائلاً: كان الصوفية يعتقدون بأن الحروب الصليبية كانت عقاباً للمسلمين على ما سلف لهم من الذنوب والمعاصي، ولعل الغزالي قد شارك سائر الصوفية في هذا الاعتقاد (٣). وغير صحيح تعميم القول بأن الصوفية لا يشاركون في الجهاد، بل مشاركة كثير من الصوفية

<sup>(</sup>١) الغزالي بين مادحيه وناقديه، ص ١٥٦.

<sup>(</sup>٢) الأخلاق عند الغزالي، ص ٢٥.

<sup>(</sup>٣) أبو حامد الغزالي والتصوف، دمشقية، ص ٣٥٢.

في حركة الجهاد ضد الصليبين أثبتته الحقائق التاريخية في عهد السلاجقة والزنكيين والأيوبيين والمماليك والعثمانيين، وفي العصر الحديث فعبد القادر الجزائري الذي قاد حركة الجهاد الأولى ضد الاستعمار الفرنسي في الجزائر من كبار المتصوفة، والسنوسيون في ليبيا وعلى رأسهم محمد المهدي السنوسي مات مرابطاً في أحد الثغور أثناء قتاله لفرنسا في تشاد وأحمد الشريف السنوسي وعمر المختار من زعماء حركة الجهاد في ليبيا من الصوفية، كما شارك بعض الصوفية في الجهاد حالياً ضد الغزو الأمريكي للعراق، فإطلاق القول بأن الصوفية لا تشترك في الجهاد على العموم غير صحيح. وتحقيق المسألة أن من يقوم بالجهاد من الصوفية هم أتباع التصوف السني والذي يقوم على أصول أهل السنة عقيدة ومنهجاً مع الإكثار من العبادة والذكر والزهد، وقد لا يخلو الأمر من بعض الأخطاء. أما التصوف المنحرف القائم على الاستغاثة بألموتي والغلو في الأشخاص وترويج البدع والتواكل وبث روح الانهزامية فهم عادة هم مطية للاستعمار والغزاة. ونجد للدكتور فروخ رأياً آخر في كتابه التصوف في الإسلام (۱) يقول فيه: ألا يعجب القارئ إذا علم أن حجة الإسلام – أبا حامد – الذي وقف بنفسه وعلمه في خدمة الدين لحفظ الإيمان على العامة، شهد القدس تسقط في أيدي الإفرنج بنفسه وعلمه في خدمة الدين لحفظ الإيمان على العامة، شهد القدس تسقط في أيدي الإفرنج الصليبين وعاش اثنتي عشرة سنة بعد ذلك ولم يُشر إلى هذا الحادث العظيم (۱).

٣- الدكتوريوسف القرضاوي: حيث قال: والحق أن هذا الموقف محير من أبي حامد ومثله لا يجهل ما يجب أن يقال إلى أن قال:..ولعل عذر الإمام الجليل أن شغله الشاغل كان الإصلاح من الداخل أولاً، وأن الفساد الداخلي هو الذي يمهد للغزو الخارجي، كما تدل على ذلك أوائل سورة الإسراء، فإن بني إسرائيل كلما أفسدوا في الأرض، سلط عليهم عدوهم، وكلما أحسنوا وأصلحوا ردت لهم الكرة عليهم، لقد وجه أكبر همه إلى إصلاح الفرد، الذي هو نواة المجتمع وإصلاح الفرد إنما يكون بإصلاح قلبه وفكره، وبذلك يصلح عمله وسلوكه وتصلح حياته كلها، وهذا هو أساس التغيير الاجتماعي وهو ما أرشد إليه القرآن الكريم: ﴿إِنَّ اللهُ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ الرعد: ١١]. ويدخل في ذلك إصلاح الحكام بحسن توجيههم والنصيحة لهم والله أعلم بحقيقة عذره (٣).

3- الدكتور ماجد عرسان الكيلاني: حيث قال:.. بالنسبة لموضوع الجهاد يلاحظ أن الغزالي تناول محتواه واسمه ضمن موضوع «الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر» حيث اعتبره في أكثر من موضع أحد أشكال الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.. والأمثلة على ذلك كثيرة

<sup>(</sup>١) أبو حامد الغزالي والتصوف، دمشقية، ص ٣٥٢. (٢) التصوف في الإسلام، ص ٩٠.

<sup>(</sup>٣) الغزالي بين مادحيه وناقديه، ص ١٥٦.

قوله: أفلا ينبغي أن يبالي بلوازم الأمر بالمعروف ومنتهاه تجنيد الجنود في رضا الله ودفع معاصيه. ونحن نجوز للآحاد من الغزاة أن يجتمعوا ويقاتلوا من أرادوا من فرق الكفار قمعاً لأهل الكفر، فكذلك قمع أهل الفساد جائز لأن الكافر لا بأس بقتله، والمسلم إن قتل فهو شهيد، فكذلك الفاسق المناضل عن فسقه لا بأس بقتله، والمحتسب الحق إن قتل مظلوماً فهو شهيد وكذلك قوله: الشرط الخامس «من شروط المحتسب»: كونه قادراً ولا يخفى أن العاجز ليس عليه حسبه إلا بقلبه إذ كل من أحب الله يكره معاصيه وينكرها. وقال ابن مسعود شهنا جاهدوا الكفار بأيديكم فإن لم تستطيعوا إلا أن تكفهروا في وجوههم فافعلوا (۱). وكذلك قوله: فنقول: وهل لشارب الخمر أن يغزو الكفار ويحتسب عليهم بالمنع من الكفر؟ فإن قالوا: لا، خرقوا الإجماع إذ جنود المسلمين لم تزل مشتملة على البر والفاجر وشارب الخمر وظالم الأيتام ولم يمنعوا من الغزو ولا في عصر رسول الله على ولا بعده (۱)... والذي يبدو من معاجة الغزالي للقضايا الاجتماعية المختلفة أن موقفه من الجهاد اتصف بأمرين اثنين:

الأول: إن مفهوم الجهاد عند الغزالي ليس دفاعاً عن أقوام وأوطان وممتلكات، بل هو وسيلة لحمل رسالة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر التي هي السبب الحقيقي لإخراج الأمة المسلمة إلى الوجود، ومادام المجتمع الذي عاصره الغزالي قد توقف عن حمل هذه الرسالة وفسح للمنكر أن يشيع فيه واستساغت أذواقه هذا المنكر... وانتهت جماهيره عند الملبس والمأكل والمنكح كما وصفهم المؤرخ أبو شامة، فإن أية دعوة للجهاد العسكري لن تكون ذات فائدة إلا إذا سبقه جهاد نفسي يبدل ما بأنفس القوم ويجعلهم يتذوقون معنى التضحية بالأنفس والأموال في سبيل الله.

الأمرالثاني: إن الغزالي كان واعياً بمفهوم الجهاد الشامل والمراحل التي تطبق فيها مظاهرة. فالجهاد له مظاهر ثلاثة هي: الجهاد التربوي، والجهاد التنظيمي، والجهاد العسكري. والفهم الصائب لهذه المظاهر الثلاثة وحسن ترتيبها وتوقيتها هو أحد مظاهر الحكمة التي جعلها الله أولى طرق الدعوة إليه حين قال: ﴿ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥]. فالدعوة إلى الجهاد العسكري وندب العامة له في أمة متوفاة يدور فيها «الأفكار والأشخاص» في فلك «الأشياء» ستكون بمثابة استنفار الأموات الذين في القبور (٣). إلى أن قال: ... لعل هذا الاستعراض يتضمن الجواب عن الاعتراض

<sup>(</sup>١) الغزالي بين مادحيه وناقديه (٢/ ١٤٤)، هكذا ظهر جيل صلاح الدين، ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) هكذا ظهر جيل صلاح الدين، ص ١٤٤، إحياء علوم الدين (٢/ ٣٠٩).

<sup>(</sup>٣) هكذا ظهر جيل صلاح الدين، ص ١٤٦.

الذي يتهم الغزالي بالعزلة عن قضايا العالم الإسلامي.. ولعل الميادين الأربعة التالية التي تضمنتها ميادين الإصلاح عند الغزالي دليل واضح على أن الرجل اختار البدء بالجهاد التربوي في أمة ضربها الخور والتثاقل، وشاع فيها التنكر للقيم الإسلامية تمهيداً لإخراج «الحكماء السياسيين والعسكريين» الذين يقودون الجهاد التنظيمي والعسكري الذي يرفع لواء الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والإيمان بالله، وهذه الميادين هي: نقد السلاطين الظلمة، ومحاربة المادية الجارفة، والدعوة للعدالة الاجتماعية، ومحاربة التيارات الفكرية المنحرفة (1).

- \* كتاب الجام العوام في آخر عمره: يعتبر كتاب «إلجام العوام عن علم الكلام» من آخر مصنفات الإمام الغزالي على الإطلاق وفي هذا الكتاب تظهر أمور مهمة فيما وصل إليه الغزالي في مسيرته للبحث عن الحقيقة، ومن هذه الأمور:
- أنه انتصر في هذا الكتاب لعقيدة السلف منبهًا على أن الحق هو مذهب السلف، وأن من خالفهم في ذلك هو مبتدع (٢).
- أنه نهى عن التأويل أشد النهي، داعياً إلى إثبات صفات الله، وعدم تأويلها بما يـؤدي بها إلى التعطيل قائلاً بأن: علاج وهم التشبيه أسهل من علاج التعطيل. إذ يكفي أن يقال مع هذه الظواهر «ليس كمثله شيء»، (٣) وقال: الدليل على أن مذهب السلف هـو الحـق: أن تصنيفه بدعة، والبدعة مذمومة وضلالة، والخوض من جهة العوام في التأويل والخوض بهم من جهة العلماء بدعة مذمومة. وكان نقيضه وهو الكـف عـن ذلـك سنة محمودة (١). وذكر بأن: الصحابة والتابعين في طول عصرهم إلى آخر أعمارهم ما دعوا الخلق إلى البحث والتفتيش والتفسير والتأويل والتعرض لمثل هذه الأمور، بل بالغوا في زجر من خاض فيه وسأل عنه وتكلم به. فلو كان ذلك من الدين أو من مدارك الـدين لأقبلوا عليه ليلاً ونهاراً، ودعوا إليه أولادهم وأهليهم وتشمروا عن ساق الجـد في تأسيس أصـوله، وشـرح ونهاراً، ودعوا إليه أولادهم وأهليهم وتشمروا عن ساق الجـد في تأسيس أصـوله، وشـرح الناس قري، ثم الذين يلوهم ثم الذين يلوهم» (٥). فمـن النتائج الـتي بالقطع من هذه الأصول أن الحق ما قالوه. والصـواب مـا رأوه لاسـيما وقـد أثنـي عليهم رسول الله ﷺ وقـال: «خير الناس قري، ثم الذين يلوهم ثم الذين يلوهم» (٥). فمـن النتائج الـتي

<sup>(</sup>١) هكذا ظهر جيل صلاح الدين،، ص ١٤٧، ١٤٧.

<sup>(</sup>٢) إلجام العوام، ص ٦٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ١٠٨، أبو حامد الغزالي والتصوف، ص ٣٦٠.

<sup>(</sup>٤) إلجام العوام، ص ٩٦، أبو حامد الغزالي والتصوف، ص ٣٦٠.

<sup>(</sup>٥) مسلم رقم ١٩٦٧، البخاري، كتاب الشهادات (٣/ ١٥١).

وصل إليها الغزالي في حياته العلمية هي اعتماد مرجعية الصحابة في علمهم وسيرتهم وسلوكهم ويعتبرهم حجة على من بعدهم، وأنهم معيار لصحة الاعتقاد والسلوك، وهذا صحيح ويعني ضرورة اهتمامنا بمعرفة سيرهم وسلوكهم وعبادتهم وجهادهم وخصوصاً الخلفاء الراشدين الذين حثنا رسول الله على التمسك بسنتهم.

\* شد النكير على المتكلمين: حيث قال: والدليل على تضرر الخلق به: المشاهدة والعيان والتجربة، وما ثار من الشر منذ نبغ المتكلمون وفشت صناعة الكلام مع نهي العصر الأول من الصحابة عن مثل ذلك، ويدل عليه أيضاً أن رسول الله على والصحابة بأجمعهم ما سلكوا في المحاجة مسلك المتكلمين في تقسيماتهم وتدقيقاتهم. لا لعجز منهم عن ذلك، فلو علموا أن ذلك نافع لأطنبوا فيه، ولخاضوا في تحرير الأدلة خوضاً يزيد على خوضهم في مسائل الفرائض (۱). وأشار إلى مسألة مهمة وهي: أن الصحابة رضي الله عنهم كانوا محتاجين إلى محاجة اليهود والنصارى في إثبات نبوة محمد على، فما زادوا على أدلة القرآن شيئاً، وما ركبوا ظهر اللجاج في وضع المقاييس العقلية وترتيب المقدمات، كل ذلك لعلمهم بأن ذلك مثار الفتن ومنبع التشويش، ومن لا يقنعه أدلة القرآن لا يقمعه إلا السيف والسنان، فما بعد بيان الله بيان (۱).

\* توسع في النهي عن البدعة والابتداع في مواضع كثيرة من هذا الكتاب حيث يقول: وكذلك العوام إذا طلبوا بالسؤال عن هذه المعاني يجب زجرهم ومنعهم، وضربهم بالدرة كما كان يفعل عمر شي بكل من سأل عن الآيات المتشابهات، وكما فعله رسول الله في الإنكار على قوم رآهم خاضوا في مسألة القدر وسألوا عنه فقال عليه السلام: فبهذا أمرقم؟ وقال: إنما هلك من كان قبلكم بكثرة السؤال("). ويضيف قائلاً: ولذلك أقول: يحرم على الوعاظ على رؤوس المنابر الجواب عن هذه الأسئلة بالخوض في التأويل والتفصيل بىل الواجب عليهم الاقتصار على ما ذكرناه وذكره السلف(١٤).

\* إقبال الغزالي على القرآن الكريم وصحاح الأحاديث: فقد عرف عنه -رحمه الله-أنه أقبل في أواخر عمره على الأحاديث الصحاح، فاتخذ لنفسه معلمين يحفظ عليهم الصحيحين، وكان يسمع في آخر حياته صحيح البخاري من أبي سهيل محمد بن عبد الله

<sup>(</sup>١) إلجام العوام، ص ٨٨، ٨٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٨٩، ٩٠.

<sup>(</sup>٣) مسلم رقم ٢٦٦٦ بلفظ آخر.

<sup>(</sup>٤) إلجام العوام، ص ٧٠، هذا إذا سألوا عن الكيفية كقول القائل لمالك: كيف استوي؟

الحفصي، وسنن أبي داود من القاضي أبي الفتح الحاكمي الطوسي (١). وهذا الأمر يلفت النظر إلى ميزة كبيرة في شخصية الغزالي حيث تواضعه في طلب العلم وعدم استكباره في الأخذ على أيدي العلماء وهو في هذه السن والمكانة والعلم. ويحكي تلميذه – عبد الغافر الفارسي – آخر مراحل حياته قائلاً: وكانت خاتمة أمره إقباله على حديث المصطفى ومجالسة أهله، ومطالعة الصحيحين – البخاري ومسلم – اللذين هما حجة الإسلام. ولو عاش لسبق الكل في ذلك الفن بيسير من الأيام يستفرغه في تحصيله، ولا شك أنه سمع الأحاديث في الأيام الماضية، واشتغل آخر عمره بسماعها (٢). وقد كان ابن تيمية –رحمه الله – بمن يذكرون بهذه المرحلة الأخيرة التي تعرض لها الغزالي، ومكرراً ذلك في غالب كتبه مؤكداً على أن الغزالي مال أخيراً إلى أهل الحديث، ومات وصحيح البخاري على صدره (٣)، وذكر ابن كثير ترجمة وجيزة عن الغزالي قال في آخرها: ثم عاد إلى بلده طوس فأقام بها وابتنى رباطاً، واتخذ داراً حسنًا، وغرس فيها بستانا أنيقاً، وأقبل على تلاوة القرآن، وحفظ الأحاديث الصحاح (١٠).

\* وفاته: توفي الإمام الغزالي يوم الاثنين الرابع عشر من جمادي الآخرة من هذه السنة، ودفن بطوس -رحمه الله تعالى- وقد سأله بعض أصحابه وهو في السياق فقال: أوصني! فقال له: عليك بالإخلاص، فلم يزل يُكرِّرُها حتى مات، رحمه الله (٥). قال أخوه أحمد: لما كان يوم الاثنين وقت الصبح توضأ أخي أبو حامد، وصلى، وقال: عليّ بالكفن، فأخذه وقبّله، وتركه على عينيه، وقال: سمعاً وطاعة للدخول على الملك، ثم مد رجليه، واستقبل القبلة ومات قبل الإسفار (٢)، ورثاه الأبيوري الشاعر المشهور، بأبيات فائية من جملتها:

مضى وأعظم مفقود فُجعتُ به من لا نظير له في الناس يخلفه (٧)

فرحمة الله على الغزالي فقد قام بجهد كبير في سبيل التنظير لأهل السنة في العهد السلجوقي، والذي ساهم بجهاده الفكري والعلمي في تقوية الخلافة العباسية، ومقاومة الخطر الباطني الصاعد آنذاك، وهو الخطر الرئيسي الذي كان يتهدد الخلافة، وقد ظل الغزالي طوال

<sup>(</sup>١) طبقات السكى (٤/ ١١٠).

<sup>(</sup>٢) طبقات السبكي (٤/ ١٠٩ - ١١١)، سير أعلام النبلاء (١٩ / ٣٢٣ - ٣٢٤).

<sup>(</sup>٣) أبو حامد الغزالي والتصوف، ص ٣٦٧.

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية (٢١٥/٢١٥).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (١٦/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٦) سكب العبرات للموت والقبر والسكرات (١/ ٢٨٢).

<sup>(</sup>٧) وفيات الأعيان (٤/ ٢١٩).

حياته ومن خلال مؤلفاته يدعو إلى محاربة الباطنية بكل الوسائل الممكنة، وقد اقترح على الخليفة فيما اقترحه تعين قائم بالحق في كل قطر وصقع لمقاومة دعاة المبتدعة (۱). لقد كانت الباطنية تشكل خطراً عظيماً على الإسلام فهم حسب رأيه: عنصر مقلق للعقيدة من داخلها(۱) شأنهم شأن الفلاسفة شن عليهم الغزالي حملة عنيفة (۱)، ولقد قام رحمه الله بجهود إصلاحية ضخمة في إحياء فقه القدوم على الله وتقوية الجانب الروحي، وتهذيب النفوس، وتنوير العقول، وإصلاح النوايا ومحاربة الأمراض القلبية وإحياء المعاني الإيمانية، وأخلاقيات التضحية والورع، والصبر، والإنابة والاستعانة بالله تعالى. ولقد ساهمت جهوده في توعية الأمة، وتلقف بعض المصلحين الكبار، كعبد القادر الجيلاني شيئًا من منهجه التربوي وأقام مدرسة شعبية كبيرة ساهمت في توعية عوام المسلمين، ودعم حركة الجهاد التي قادها نور الدين وصلاح الدين فيما بعد، فالمدارس النظامية، والتي من كبار مدرسيها الإمام الغزالي ساهمت في حركة الإصلاح التي تتابعت حلقاتها حتى انتهت بدحر الغزاة الصليبين واسترجاع الأرض فيما بعد، فالمدارس النظامية، والتي مراع رهيب، يبن دور علماء أهل السنة في توعية الأمة ورص الصفوف، وكشف الانحراف، وتبيين الحقائق وبذل الغالي والرخيص حتى تكون كلمة ورص العفوف، وكشف الانحراف، وتبيين الحقائق وبذل الغالي والرخيص حتى تكون كلمة العليا.

## عاشراً: الإمام البغوي وجهوده في خدمة الكتاب والسنة في العهد السلجوقي:

يعتبر الإمام البغوي من العلماء الذين ساهموا في إحياء المشروع السني ومحاربة المبتدعة من خلال التدريس والتعليم والتأليف، وكانت لجهوده الأثر الكبير في تعلق الناس بكتاب الله وفهمه وتفسيره، وهدي سنة رسول الله ﷺ، ولذلك رأيت الترجمة له لكونه من علماء العهد السلجوقي.

هو الإمام العلامة القدوة الحافظ، شيخ الإسلام، محيى السنة، أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد الفراء البغوي المفسر، صاحب التصانيف، كشرح السنة، ومعالم التنزيل، والمصابيح (٤) وغيرها من التصانيف، توفي عام ١٦٥هـ، وقد عاصر الإمام البغوي من ملوك الدولة السلجوقية، طغرل بك، وألب أرسلان، وملكشاه، والسلطان محمود، وبركياروق، وملكشاه الثاني، وغياث الدين أبو شجاع محمد (٥)، وحظي الإمام البغوي بثناء وتقدير

<sup>(</sup>١) الجهاد من الهجرة إلى الدعوة إلى الدولة، ص ٨١، ٨٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٨٢.

<sup>(</sup>٣) الاقتصاد في الاعتقاد، ص ٨.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء (١٩/ ٤٣٩).

<sup>(</sup>٥) البغوي ومنهجه في التفسير، عفاف عبد الغفور، ص ١٤، ١٥.

العلماء، بما اتصف به من ورع، وزهد، وكثرة مصنفات أتحف بها المكتبة الإسلامية، وأضحى بسببها علماً من أعلام الأمة الإسلامية (١)، وقد وضع الله لكتبه القبول، وبارك الله له في تصانيفه، ورزق فيها القبول التام، لحسن قصده، وصدق نيته، وتنافس العلماء في تحصيلها؛ قال فيه الذهبي: وكان البغوي يلقب بمحيى السنة وبركن الدين، وكان سيداً إماماً، عالماً، زاهد قانعاً باليسير، كان يأكل الخبز وحده، فعذل في ذلك، فصار يأتدم بزيت، وكان أبوه يعمل الفراء ويبيعها، بورك له في تصانيفه، ورُزق فيها القبول التام، لحسن قصده، وصدق نيته، وتنافس العلماء في تحصيلها، وكان لا يلقي الدرس إلا على طهارة وكان مقتصداً في لباسه، له ثوب خام، وعمامة صغيرة على منهاج السلف حالاً وعقداً، وله القدم الراسخة في التفسير، والباع المديد في الفقه -رحمه الله (٢) -، ومن أشهر كتبه التي وضع الله لها القبول والانتشار وتنافس العلماء في تحصيلها وأثرت في عصره والأجيال التي بعدها:

(۱) معالم التنزيل في المتفسير: قال عنه ابن تيمية: صان تفسيره من الأحاديث الموضوعة والآراء البدعية (۲۳)، وقد سار البغوي في منهجه للتفسير على اعتماده على الكتاب والسنة، فيفسر القرآن بالقرآن، والقرآن بالسنة، وبعده عن البدع، وقلة الإسرائيليات والموضوعات، وعنايته باللغة والنحو والقراءات، والجوانب النحوية والصرفية وذكره قضايا العقيدة والأحكام الفقهية (٤)، واهتم بمباحث علوم القرآن في تفسيره، كالمكي والمدني، وأسباب النزول، والناسخ والمنسوخ (٥)، وقد أثنى العلماء عليه وذكروا بالتقدير والاستحسان تفسيره معالم التزيل (٢)، قال الذهبي: وله القدم الراسخة في التفسير (٧)، وقال السبكي: وقدره عال في الدين والتفسير (٨) ويقول السيوطي: وكان إماماً في التفسير وقد تلقى العلماء تفسيره بالقبول والإعجاب وكان نصيبه الرواج والانتشار، فاعتمدوا عليه واعتنوا به، وألفوا عليه التفاسير المفصلة والمختصرة (٩)، وقال الإمام الخازن في مقدمة تفسيره عن تفسير البغوي: من أجل المصنفات في علم التفسير، وأعلاها وأنبلها وأسناها، جامعاً للصحيح من الأقاويل، عارياً عن الشبه والتصحيف والتبديل، محلى بالأحاديث النبوية مطرزاً بالأحكام الشرعية، موشى بالقصص الغريبة وأخبار الماضين العجيبة، موصعاً النبوية مطرزاً بالأحكام الشرعية، موشى بالقصص الغريبة وأخبار الماضين العجيبة، موصعاً

<sup>(</sup>١) جهود علماء السلف في القرن السادس الهجري في الرد على الصوفية، ص ٥٦٨.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء (١٩/ ٤٤١). (٣) الفتاوي (١٣/ ٣٥٤).

<sup>(</sup>٤) البغوى ومنهجه في التفسير، ص ٧٤ إلى ١٢٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص ١٣٩ إلى ١٣٤.

<sup>(</sup>٧) سير أعلام النبلاء (١٩/ ٤٤١).

<sup>(</sup>٩) البغوي ومنهجه في التفسير، ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٨) طبقات الشافعية (٧ /٧٦).

بأحسن الإشارات، مخرجاً بأوضح العبارات، مفرعاً في قالب الجمال بأفصح مقال (١)، وقد انتفع الإمام برهان الدين الزركشي في «البرهان» ببعض آراء الإمام البغوي خاصة فيما له صلة بمباحث علوم القرآن، كما أثنى عليه ابن تيمية، وامتدح تفسيره وفضله على غيره من التفاسير وجعله أقرب التفاسير إلى الكتاب والسنة وأبعدها وأسلمها من البدعة والأحاديث الضعيفة (٢)، ويعتبر معالم التنزيل من التفاسير المتوسطة المعتمدة على الكتاب والسنة في المقام الأول، والمأثور من أقوال الصحابة والتابعين بالدرجة الثانية (٣)، ولتفسير البغوي مزايا وقيمة علمية مهمة منها:

١ - جاء تفسير البغوي جامعاً شاملاً لجوانب متعددة واتجاهات مختلفة، مما جعله مفيـداً
 لأعداد كبيرة من القراء والمهتمين بفهم كتاب الله وتدبره على الوجه الأمثل.

٢- اختصر الإمام البغوي في تفسيره حذف الأسانيد التي تروى بها أقوال الصحابة،
 وآراء التابعين وتفاسير من تبعهم من المفسرين أمثال قتادة، وعكرمة، ومقاتل وغيرهم وذلك لذكره طرقه وأسانيده في مقدمة التفاسير.

٣- تجنب البغوي في تفسيره ذكر التفصيلات الدقيقة في المسائل التي تتعلق باللغة والنحو، كما تجرد تفسيره من الاصطلاحات العلمية الخاصة بعلوم العربية والفقه والعقيدة مما جعله سهل الفهم واضحاً لدى سائر الدارسين والقراء.

٤ لم يكن البغوي خلال تفسيره ناقلاً ذاكراً لـالآراء المأثورة عن الصحابة والتابعين وتفاسير القرن الثاني فحسب، بل كان يوجه التفسير ويسوقه بالطريقة المناسبة، كما يختار في بعض الأحيان الرأي الأدنى للصواب بين الأقوال التي يسوقها خاصة إن كان فيها خلاف.

٥- استخدامه لأسلوب السؤال في حل الإشكالات، وهو أسلوب حسن لتحقيق الفهم وإيضاح المسائل، ففي مستهل سورة الفاتحة وبعد أن يذكر معنى البسملة يقول: فإن قيل ما معنى التسمية من الله؟ قيل: هو تعليم العباد كيف يستفتحون القراءة.

٦- اهتم الإمام البغوي في تفسيره بالقراءات «القرآنية»، فكان ينب إليها ويوضحها
 ويبين ما يترتب عليها من المعانى والفوائد.

٧- لم يغفل البغوي خلال التفسير الإشارة إلى المسائل البلاغية بصورة سريعة تعين على
 فهم معنى الآيات دون تعمق وتوسع وذكر للاصطلاحات، بل يكتفى في ذلك بمقدار ما

<sup>(</sup>١) لباب التأويل (١/٣).

 <sup>(</sup>۲) مقدمة أصول التفسير، ص ٧٦.
 (۳) البغوي ومنهجه في التفسير، ص ٧٦.

يكشف عن معنى الآية في السياق القرآني للكشف عن دقة التعبير وبيان الأسلوب الرائع المعجز خاصة وهو يقرر أن أسلوب كتاب الله في الطبقة الأولى من البلاغة وحسن النظم والتأليف (١)، يقول البغوي: والقرآن معجز في النظم والتأليف والإخبار عن الغيوب وهو كلام في أعلى طبقات البلاغة لا يشبهه كلام الخلق لأنه غير مخلوق، ولو كان مخلوقاً لأتوا بمثله (٢). وأما الأمور البلاغية التي يشير إليها البغوي خلال التفسير، فأنواع الاستفهام في القرآن الكريم، من الإنكاري، والتقريري أو التضخيم، وذلك في مواضع مختلفة من تفسيره (٣). هذه بعض مزايا تفسير البغوي، ويعتبر هذا التفسير من أشهر التفاسير في العهد السلجوقي وقد تنافس العلماء في تحصيله.

#### (٢) شرح السنة للحافظ البغوي:

- موضوع الكتاب: أفصح عن ذلك مؤلفه في مقدمته فقال: أما بعد فهذا كتاب في شرح السنة يتضمن -إن شاء الله سبحانه وتعالى - كثيراً من علوم الحديث، وفوائد الأخبار المروية عن رسول الله على من حل مشكلها، وتفسير غريبها، وبيان أحكامها، وما يترتب عليه من الفقه واختلاف العلماء جمل لا يستغنى عن معرفتها المرجوع إليه في الأحكام، والمعول عليه في دين الإسلام، ولم أودع هذا الكتاب من الأحاديث إلا ما اعتمده أئمة السلف الذين هم أهل الصنعة المسلم لهم بالأمر من أهل عصرهم، وما أودعوه كتبهم، فأما ما أعرضوا عنه من المقلوب والموضوع والمجهول واتفقوا على تركه فقد صنت الكتاب عنها، وما لم أذكر أسانيدها من الأحاديث فأكثرها مسموعة، وعامتها في كتب الأئمة غير أني تركت أسانيدها حذراً من الأطالة، واعتماداً على نقل الأئمة (3).

- سبب تأليفه ثهذا الكتاب: أوضح ذلك - رحمه الله - في المقدمة فقال: والمقصود بهذا الجمع - مع وقوع الكفاية فيما عملوه وحصول الغنية فيما فعلوه - الاقتداء بأفعالهم والانتظام في سلك أحد طرفيه متصل بصدر النبوة، والدخول في غمار قوم جدوا في إقامة الدين واجتهدوا في إحياء السنة، شغفاً بهم، وحباً لطريقتهم، وإن قصرت في العمل عن مبلغ سعيهم - طمعاً في موعود الله سبحانه وتعالى على لسان رسوله على أن: «المرء مع من أحب» ولأني رأيت أعلام الدين عادت إلى الدروس، وغلب على أهل الزمان هوى النفوس فلم يبق من الدين إلا الرسم، ولا من العلم إلا الاسم حتى تصور الباطل عند أكثر أهل الزمان بصورة الحق، والجهل بصورة

<sup>(</sup>١) البغوي ومنهجه في التفسير، ص ١٦٨ إلى ١٧٤.

<sup>(</sup>٢، ٣) المصدر نفسه، ص ١٧٥.

<sup>(</sup>٥) البخاري رقم ٦١٦٨ – ٦١٧١.

<sup>(</sup>٤) شرح السنة عن مقدمة المؤلف (١/٢ - ٤).

العلم، وظهر فيهم تحقيق قول الرسول ﷺ: «إن الله لا يقبض العلم انتزاعاً ينتزعه من العباد، ولكن يقبض العلم بقبض العلماء حتى إذا لم يبق عالمًا، اتخذوا رؤساء جهالاً، فسئلوا فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا» (١). ولما كان الأمر على ما وصفته لك، أردت أن أجدد لأمر العلم ذكراً لعلمه نشط فيم راغب متنبه، أو ينبعث له واقف متشبط (٢).

#### (٣) مصابيح السنة:

- موضوعه وسبب تأليفه: قال رحمه الله -: أما بعد، فهذه ألفاظ صدرت عن صدر النبوة، وسنن سارت عن معدن الرسالة، وأحاديث جاءت عن سيد المرسلين وخاتم النبيين، هن مصابيح الدجى، خرجت عن مشكاة التقوى، مما أوردها الأئمة في كتبهم جمعتها للمنقطعين إلى العبادة لتكون لهم بعد كتاب الله تعالى حظاً من السنن، وعونًا على ما فيه من الطاعة (٣).
- عناية العلماء بمصابيح السنة: تقبل الناس هذا الكتاب بالقبول الحسن، فعكفوا عليه رواية ونسخاً وقراءة وحفظاً، ثم ألفوا حوله الشروح والمختصرات والتخريجات، وقد ذكر حاجي خليفة وبروكلمان أكثر من اثنين وأربعين شرحاً ومختصراً وتخريجاً لهذا الكتاب<sup>(3)</sup>، إلا أن مشكاة المصابيح لأبي عبد الله محمد بن عبد الله الخطيب التبريزي ت ٧٤هه<sup>(٥)</sup> فاق جميع الشروح والتخريجات الأخرى، ولذلك عكف الناس عليه، وشرحوه واختصروه وخدموه، إذ ألف عليه تسعة شروح ومختصرات (١).
- وفاته: اختلفت المصادر التي ترجمت للإمام البغوي في سنة وفاته على ثلاثة أقوال وهي سنة ١٥هـ، وسنة ١٥هـ، وسنة ١٦هـ، وسنة ١٦هـ ولكن هذه المصادر تكاد تجمع على أن وفاته كانت في شهر شوال سنة ست عشرة وخمسمائة وهو القول الراجح لاختياره عند أكثر المصادر (٧)، وكانت وفاته في مرو الروذن ودفن عند شيخه القاضي حسين بمقبرة الطالقان، وقبره مشهور هنالك (٨)، وقالوا إنه عاش ثلاثاً وثمانين سنة، ويرى البعض أنه قد عاش بضعاً وسبعين سنة (٩)، كما يرى آخرون أنه أشرف على التسعين وذلك لعدم تحديدهم سنة

<sup>(</sup>١) البخاري رقم ١٠٠. (٢) شرح السنة (١/ ٢ – ٤) مقدمة المؤلف.

<sup>(</sup>٣) مصابيح السنة (١/ ١٠٩ -١١٠).

<sup>(</sup>٤) كشف الظنون، ص ١٦٩٨، تاريخ الأدب العربي (٦/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٥) طبع كتابه مشكاة المصابيح بتحقيق ناصر الدين الألباني.

<sup>(</sup>٦) تدوين السنة النبوية د. محمد مطر الزهراني، ص ٢١٩. (٧) البغوي ومنهجه في التفسير ٢٦.

<sup>(</sup>٨) المصدر نفسه، ص ٢٧، البداية والنهاية (١٦/٢٦٢). (٩) سير أعلام النبلاء (١٩/٤٤٢).

ميلاده وإن كان الأرجح أنه جاوز الثمانين (١). قال ابن كثير: صاحب التفسير وشرح السنة والتهذيب في الفقه والجمع بين الصحيحين و المصابيح في الصحاح والحسان وغير ذلك، اشتغل على القاضي حسين، وبرع في هذه العلوم وكان علاّمة زمنه فيها، وكان ديناً ورعاً زاهداً عابداً صالحاً (٢).

فالبغوي رحمه الله كان ممن أكرمهم الله تعالى بنشر مذهب أهل السنة وتربية الناس على تعاليمه في العهد السلجوقي، ووضع الله لكتبه القبول والانتشار وساهمت في بلورة المشروع السني الكبير الذي توج بانتصار الإسلام وتقليص النفوذ الباطني ودحره، وتحرير البلاد الإسلامية من أيدي الصليبيين فيما بعد.

#### الحادي عشر: شيخ الإسلام أبو إسماعيل الأنصاري الهروي:

الإمام القدوة، الحافظ الكبير، أبو إسماعيل، عبد الله بن محمد بن علي الأنصاري مصنف كتاب «ذم الكلام»، وشيخ خراسان من ذرية صاحب النبي على أبي أبوب الأنصاري، مولده في سنة ست وتسعين وثلاثمائة (٦). كان رحمه الله: آية في لسان التذكير والتصوف من سلاطين العلماء، سمع ببغداد من أبي محمد الخلال وغيره يروي في مجالس وعظه الأحاديث بالإسناد، وينهي عن تعليقها وكان بارعاً في اللغة، حافظاً للحديث قرأ عليه السلفي كتاب ذم الكلام، وكان يدخل على الأمراء والجبابرة فما يبالي، ويرى الغريب من المحديث، فيبالغ في إكرامه (٤)، وكان شيخ الإسلام أثريا قُحّاً، ينال من المتكلمة (٥).

- اعتزازه بالمذهب الحنبلي: قال محمد بن طاهر: سمعت أبا إسماعيل الأنصاري يقول: إذا ذكرت التفسير، فإنما أذكره من مائة وسبعة تفاسير وسمعته ينشد على منبره:

أنا حنبلي ما حيت وإن أمُت فوصيتي للناس أن يتحنبلوا وقال في قصيدته النونية:

أنا حنبلي ما حييت وإن أمن فوصيتي ذاكر ما للإخوان إذ دين دين وديني دينه ما كنت إمعة له دينان (٦)

- كتابه منازل السائرين والمحن التي تعرض لها: قال الـذهبي: ولقــد بـالغ أبــو

<sup>(</sup>١) تذكرة الحفاظ (٤/ ١٢٥٨)، البغوي ومنهجه في التفسير، ص ٢٧.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية (١٦/ ٢٦٢).

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء (١٨/ ٥٠٣).

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه (۱۸/۲۰۰).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (١٨/ ٥٠٧).

إسماعيل في ذمّ الكلام على الاتباع فأجاد، ولكنه له نفس عجيب لا يشبه نفس أئمة السلف في كتابه «منازل السائرين»، ففيه أشياء مطربة وفيه أشياء مشكلة، ومن تأمله لاح ما أشرت إليه، والسُّنة المحمدية صَلفَة، ولا ينهض الذوق والوجد إلا على تأسيس الكتاب والسنة. وقد كان هذا الرجل سيفاً مسلولاً على المتكلمين، له صولة وهيبة واستيلاء على النفوس ببلده يُعظمونه، ويتغالون فيه، ويبذلون أرواحهم فيما يأمر به. كان عندهم أطوع وأرفع من السلطان بكثير، وكان طوداً راسياً في السنة لا يتزلزل ولا يَلين، لولا ما كدر كتابه «الفاروق في الصفات» يذكر أحاديث باطلة يجب بيانها وهتكها، والله يغفر له بحسن قصده، وصنف «الأربعين» في التوحيد، و «الأربعين» في السنة. وقد امتحن مرات وأوذي، ونفى من بلده، قال ابن طاهر: سمعته يقول: عُرضت على السيف خمس مرات، لا يقال لى: ارجع عن مذهبك. لكن يقال لي: اسكت عمن خالفك، فأقول: لا أسكت وسمعته يقول: أحفظ اثني عشر ألف حديث أسردها سرداً (١). وكان شيخ الإسلام أبو إسماعيل بكر الزمان وواسطة عقد المعانى وصورة الإقبال في فنون الفضائل وأنواع المحاسن منها نصرة الدين والسنة، من غير مداهنة ولا مراقبة لسلطان ولا وزير. وقد قاسى بـذلك قصـد الحسـاد في كـل وقـت، وسعوا في رُوحه مراراً وعمدوا إلى إهلاكه أطواراً، فوقاه الله شرهم، وجعل قصدهم أقـوى سبب لارتفاع شأنه (٢). قال الذهبي: قد انتفع به خلق، وجهل آخرون، فإن طائفة من صوفية الفلسفة والاتحاد يخضعون لكلامه في «منازل السائرين» وينتحلونه، ويزعمون أنه موافقهم. كلا، بل هو رجل أثري لهج بإثبات نصوص الصفات منافر للكلام وفي منازله إشارات إلى المحو والفناء، وإنما مراده بذلك الفناء هو الغيبة عن شُهود السُّوي، ولم يُسرد محو السـوى في الخارج ويا ليته لا صنَّف ذلك، فما أحلى تصوف الصحابة والتابعين ما خاضوا في هـذه الخطرات والوساوس، بل عبدوا الله، وذلُّوا له وتوكُّلوا عليه وهم من خشيته مشفقون، ولأعدائه مجاهدون، وفي الطاعة مسارعون، وعن اللغو معرضون، والله يهدي مـن يشـاء إلى صراط مستقيم (٣).

- من مكائد خصومه: لما قدم السلطان ألب أرسلان هَراةً في بعض زياراته، اجتمع مشايخ البلد ورؤساؤه، ودخلوا على أبي إسماعيل، وسلموا عليه، وقالوا: ورد السُّلطان ونحن على عزم أن نخرج ونسلم عليه، فأحببنا أن نبدأ بالسلام عليك وكانوا قد تواطأوا على أن حملوا معهم صنماً من نُحاس صغيراً وجعلوه في المحراب تحت سجادة الشيخ، وخرجوا،

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه (۱۸/ ۵۱۰).

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (١٨/ ٥٠٩).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (۱۸/ ۱۰).

وقام الشيخ إلى خلوته، ودخلوا على السلطان، واستغاثوا من الأنصاري وأنه مُجَسِّمُ، وأنه يترك في محرابه صنماً يزعم أن الله تعالى على صُورته، وإن بعث السلطان الآن يجده، فعظم ذلك على السلطان، وبعث غلاماً وجماعة، فدخلوا وقصدوا المحراب فأخذوا الصنم، فألفى الغلام الصنم، فبعث السلطان من أحضر الأنصاري، فأتى فرأى الصنم والعلماء وقد اشتد غضب السلطان، فقال له السلطان: ما هذا؟ قال: صنم يعمل من الصُّفر شبه اللعبة. قال: لست عن ذا أسألك قال: فعمَّ يسألني السلطان؟ قال: إن هؤلاء يزعمون أنك تعبد هذا، وأنك تقول: إن الله على صورته. فقال شيخ الإسلام بصولة وصوت جهوري: سبحانك هذا بهتان عظيم، فوقع في قلب السلطان أنهم كذبوا عليه، فأمر به فأخرج إلى داره مُكرَّماً وقال لهم: اصدقوني وهَدَّدهُم، فقالوا: نحن في يد هذا في بَليَّة من استيلائه علينا بالعامَّة، فأردنا نقطع شره عنا، فأمر بهم، ووكَّل بهم وصادرهم، وأخذ منهم وأهانهم (۱).

- دعاء الإمام الجويني له: قال أبو الوقت السجزي: دخلت نيسابور، وحضرت عند الأستاذ أبي المعالي الجويني، فقال: من أنت؟ قلت: خادم الشيخ أبي إسماعيل الأنصاري، فقال: . قال الذهبي: اسمع إلى عقل هذا الإمام، ودع سَبَّ الطغام، إن هم إلا كالأنعام (٢٠).

- تقديمه لكتاب أبي عيسي الترمذي على البخاري ومسلم: قال أبو إسماعيل الأنصاري: كتاب أبي عيسى الترمذي عندي أفيد من كتاب البخاري ومسلم. قال ابن طاهر قلت: ولم؟ قال: لأنهما لا يصل إلى الفائدة منهما إلا من يكون من أهل المعرفة التامة، وهذا كتاب قد شرح أحاديثه وبيَّنها فيصل إلى فائدته كل فقيه وكل مُحدث (٣).

- ي مجلس نظام الملك: قال ابن طاهر: حكى لي أصحابنا أن السلطان ألب أرسلان قدم هراة ومعه وزيره نظام الملك فاجتمع إليه أئمة الحنفية وأئمة الشافعية للشكوى من الأنصاري ومطالبته بالمناظرة، فاستدعاه الوزير، فلما حضر، قال: إن هؤلاء قد اجتمعوا لمناظرتك، فإن يكن الحق معك؛ رجعوا على مذهبك، وإن يكن الحق معهم، رجعت أو تسكت عنهم، فوثب الأنصاري، وقال: أناظر على ما في كُمِّي. قال: وما في كُمِّك؟ قال: كتاب الله – وأشار إلى كُمه اليمين – وسنة رسول الله – وأشار إلى كمه اليسار – وكان فيه «الصحيحان» فنظر الوزير إليهم مستفهماً، فلم يكن فيهم من ناظره من هذا الطريق (٤٠).

- مصدر رزقه: كان أبو إسماعيل الأنصاري على حظ تام من معرفة العربية والحديث والتواريخ والأنساب، إماماً كاملاً في التفسير، وحسن السيرة في التصوف، غير مشتغل

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١٨/ ١١٥).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (۱۸/۱۸).

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (١٨/ ١١٥).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (١٨/ ١١٥).

بكسب، مكتفياً بما يُباسطُ به المريدين والأتباع من أهل مجلسه في العام مّرة أو مرتين على رأس الملأ فيحصل على ألوف من الدنانير وأعداد من الثياب والحُليّ، فيأخذها، ويُفرِّقُها على اللَّحَام والخباز، وينفق منها، ولا يأخذ من السلطان ولا من أركان الدولة شيئاً، وقلَّ ما يُراعيهم ولا يدخل عليهم، ولا يُبالي بهم، فبقي عزيزاً مقبولاً قبولاً أتم من المَلِك، مطاع الأمر نحواً من ستين سنة من غير مزاحمة، وكان إذا حضر المجلس لبس الثياب الفاخرة، وركب الدَّواب الثمينة ويقول: إنما أفعل هذا إعزازاً للدين، ورغماً لأعدائه، حتى ينظروا إلى عربي وتجمّلى، فيرغبوا في الإسلام ثم إذا انصرف إلى بيته، عاد إلى المُرقَّعة والقعود مع الصوفية في الخانقاه يأكل معهم، ولا يتميز بحال، وعنه أخذ أهل هراة التبكير بالفجر، وتسمية الأولاد غالباً بعبد المضاف إلى أسماء الله تعالى (١).

- سنة وفاته: توفي شيخ الإسلام في ذي الحجة سنة إحدى وثمانين وأربعة مائة، عن أربع وثمانين سنة وأشهر (٢٠). وكان كثير السهر بالليل وروى الحديث وصنف وكانت وفاته بهراة (٣). ونلاحظ في فصل المدارس النظامية الدور الكبير الذي قام به نظام الملك في تأسيسها وتحديد أهدافها وبرامجها، وتعيين النوابغ المبدعين من العلماء بها كالجويني وأبي إسحاق الشيرازي والغزالي الذين تفرغوا لتعليم طلاب العلم والكتابة لمناصرة منهج أهل السنة والتصدي للفكر الشيعي الباطني الإسماعيلي، فكانت لجهودهم آثار ملموسة في نصرة الإسلام وإن كانت الدولة السلجوقية قامت بدعم مؤسسات المدارس النظامية لمناصرة الكتاب والسنة، إلا أن مجموعة من علماء أهل السنة لم يكونوا من ضمن مشايخ المدارس النظامية قاموا بتنشيط الدعوة الإسلامية بالوعظ والإرشاد والتعليم والتربية والتصنيف، كالبغوي، وأبي إسماعيل الأنصاري وهم على سبيل المثال لا الحصر، ومن الدروس الكبيرة في هذا الفصل أن البعد العقدي والفكري لا بد منه لأي مشروع سياسي أو عسكري أو حضاري، يراد له النجاح في أوساط المسلمين، وأن من عوامل نهوض الحضارة، أن تكون القيادة السياسية مبدعة في التفكير، وفي تحديد الأهداف، صادقة في الانتماء لعقيدة الأمة وتراثها ودينها وتاريخها وقادرة على توظيف الطاقات العلمية وتحويلها من أعمال فردية إلى أعمال جماعية، عاملة على وحدة الصف ومحاربة الانشقاق، كما أن قدرة العلماء على النزول بأفكارهم وعلمهم للجمهور الإسلامي العريض من عوامل نهوض الحضارة.

\* \* \*

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه (۱۸/ ۱۵).

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (١٨/١٤٥).

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية (١١٢/١٦).

# الفصل الخامس **الحروب الصليبية في العهد السلجوقي**

# المبحث الأول الجذور التاريخية للحروب الصليبية واستمرارها إلى يومنا هذا

إن مما يجدر ذكره أن الحرب الصليبية والصراع بين أهل الإيمان وأهل الكفر من النصارى الغربيين وغيرهم، الذين عبدوا عيسى عليه السلام، واتخذوه إلها من دون الله، وقالوا: هو الله وابن الله وثالث ثلاثة، لم تبدأ في نهاية القرن الخامس الهجري ولم تنته في القرن السابع الهجري، بل هذه الحملات هي سلسلة في هذا الصراع الطويل، الذي بدأ بظهور الإسلام (۱۱)، واستمر بصيغ دورية متعاقبة كادت تغطي المدى الزمني بين ظهور الإسلام والعصر الحديث، ويمكن تقسيمه على ستة من المحاور التي استمر عليها هذا الصراع، ولم يكن أوار الصراع على كل واحد من هذه المحاور يفتر قليلاً حتى يشب ثانية في عور جديد لا يقل عنه ضراوة وعنفاً واستزافاً للطاقات الإسلامية في مساحات واسعة من الأرض وهذه المحاور (۱) هي:

## أولاً: البيزنطيون:

ترجع بدايات التحرك البيزنطي المضاد للإسلام إلى عصر الرسالة نفسه، فمنذ العام الخامس للهجرة وعبر معارك دومة الجندل، وذات السلاسل، ومؤتة، وتبوك، وانتهاء بحملة أسامة بن زيد رضي الله عن الصحابة أجمعين، كان المعسكر البيزنطي يتحسس الخطر الإسلامي الجديد القادم من الجنوب، لاسيما بعد ما تمكنت الدولة الناشئة من فك ارتباط العديد من القبائل العربية شمالي الجزيرة من سادتهم القدماء الروم، وسواء كان البيزنطيون يتحركون ضد القوات الإسلامية بفعلهم ابتداء، أو كرد فعل لتحرك إسلامي، فإن الحصلة الأخيرة هي أن هذا المعسكر بدأ يدرك أكثر فأكثر حجم التحدي الجديد، ويعد العدة لوقفه، الأخيرة هي أن هذه العدة لم تكن – أحياناً – بالحجم المطلوب، ربما بسبب عدم دقة المعلومات التي كانت القيادة البيزنطية تبني عليها مواقفها، إلا أن النتيجة هي أن النار اشتعلت عبر هذا

<sup>(</sup>١) دروس وتأملات في الحروب الصليبية لأبي فارس، ص ٣٠.

<sup>(</sup>٢) هجمات مضادة في التاريخ الإسلامي، د. عماد الدين، ص ٢٦.

المحور، وازدادت اشتعالاً بُعيد وفاة الرسول علي وتدفق القوات الإسلامية في البلاد التي يسيطر عليها البيزنطيون (١)، وبعد إخراج البيزنطيين من ممتلكاتهم في آسيا وأجزاء من إفريقيا على يدي القيادة الراشدة، التي شهدت المراحل التالية من العصر الراشدي، محاولات النفاق، ردود أفعال عديدة وهجمات مضادة نفذها هذا المعسكر في البّر والبحر، ولكنها آلت في معظمها إلى الخسران، ثم مالبث البيزنطيون أن انحسروا عبر العقود التالية، وبفضل الملاحقة الدؤوبة التي قام بها الأمويون (٢)- ابتداء من معاوية الله مؤسس الدولة الأموية وعهد عبد الملك وبنيه خصوصاً الوليد وسليمان – وقد تم شـرح ذلـك وتفصـيله في كتــابي الدولة الأموية عوامل الازدهار وتداعيات الانهيار- واستمرت الملاحقة النشطة للبيـزنطيين بعد الأمويين في الشام ومصر وشمالي إفريقيا، وانحسروا بالكلية عن الشمال الإفريقي، ومساحات واسعة من البحر المتوسط، وانزووا هناك في شبه جزيرة الأناضول، فضلاً عن ممتلكاتهم في أوربا نفسها، وهكذا، وبمرور الوقت، أصبح خطر هجماتهم المضادة محــدوداً لأنها تركزت عند خط الثغور في الأناضول والجزيرة الفراتية دون أن تتعـداه إلى العمـق إلا نادراً بسبب من يقظة القيادات الإسلامية وتحصينها خط الحدود من جهة، وقيامها بهجمات مستمرة ضد الدولة البيزنطية، وتوغلها في العمق باتجاه القسطنطينية نفسها من جهة أخرى، الأمر الذي لم يدع للإمبراطور البيزنطي – في معظم الأحيان – أن يأخــذ زمــام المبــادرة وأن يوسع نطاق هجومه المضاد اللهم إلا عند مطلع القرن الرابع الهجري حيث كانت الدولة العباسية قد ضعفت إلا أنه حل محلها هناك، ذلك الكيان الإقليمي «الحمداني» الذي تشكل في حلب قريباً من خط الثغور، ووقف بالمرصاد لهـذه المحاولـة، واستطاع أن يكسـر حـدتها وأن يمتص الكثير من اندافاعها، رغم انها وصلت في أحد اندفاعاتها إلى حلب نفسها وتوغلت في الجزيرة الفراتية وشمالي الشام، ثم كانت وقعة ملاذكرد التي حقق فيها السلاجقة عام ٢٦٣هـ في قلب الأناضول نجاحاً ساحقاً ضد العمود الفقري للقوات البيزنطية بمثابة نهاية لتحديات الدولة البيزنطية وهجومها المضاد، واستمر على تلك الحال حتى سقوطها بعد عدة قرون على يد العثمانيين (٢٣). وقد فصلت ذلك في كتابي الدولة العثمانية عوامل النهوض وأسباب السقوط (١٠).

## ثانياً: الإسبان:

شهدت الساحة الأندلسية، منذ بدايات مبكرة هجمات مضادة متواصلة قادمة من

<sup>(</sup>١)هجمات مضادة في التاريخ الإسلامي د. عماد الدين ، ص ٢٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٢٦، ٢٧. و (٣) المصدر نفسه، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٤) الدولة العثمانية عوامل النهوض وأسباب السقوط،، ص ١٢٥ -١٤٠.

الشمال حيث يتحصن الإسبان في المناطق الأشد وعورة، ولقد تمخضت هذه الهجمات عن صراع مرير قدرت القيادة الأموية عبره أن تجابه الهجوم المضاد لمدى ما يقرب من القرون الثلاثة، وأن تحتويه وترغمه على الانحسار في الجيوب الشمالية لشبه الجزيرة الإيبرية، ثـم جاءت دفقة الحيوية الإسلامية الجديدة مرتين إحداهما على يد المرابطين القادمين من المغرب(١١)، الذين سجلوا لنا في صفحات المجد انتصارهم العظيم في معركة الزلاقة على النصاري الإسبان في عام ٤٧٩هـ (٢)، والأخرى على أيدى الموحدين الذين جاءوا من بعدهم الذين حققوا انتصاراً ساحقاً على النصاري في معركة الأرّك عام ٩١هـ التي سجلت على صفحات الزمان بماء الذهب الصافي (٣) وبذلك مَّكن الإسلام في الأندلس من الصمود بمواجهة التحدي ومقارعة الهجوم الإسباني المضاد بسلاح شبه متكافيء لمدى يقرب من القرون الأربعة (٤). لكن المسلمين هناك مالبثوا أخيراً أن استنزفوا، وزادهم ضعفاً انقسامهم على أنفسهم وصراعهم الدموي الطاحن فيما بينهم، الأمر الذي حول الميزان لصالح القيادة النصرانية التي تمكُّنت في نهاية المطاف من إسقاط آخر كيان إسلامي هناك؛ مملكة غرناطة عام ٨٩٧هـ لكي ما تلبث -تحت زعامة فردينانـ د وايـزابيلا- أن تنفـذ أبشـع مجزرة رهيبة في التاريخ البشري، اشتركت فيها السلطة والكنيسة ومحاكم التحقيق، وقدرت -بأساليبها التي تتجاوز البداهات والقيم الإنسانية، فضلاً عن الدينيـة- على تـدمير الوجـود الإسلامي في الأندلس وإزالته من الخارطـة الإسـبانية، ودمـج الجماعـات الإسـلامية قسـراً بالمجتمع النصراني ديناً وثقافة وسلوكاً (٥). ومما يستحق أن يفهم أن الصراع المذهبي والحضاري ذا الطابع المصيري الذي حكم علاقات آسيا بأوربا عبر التاريخ، هو الذي جعل أوربا تتشـنج إزاء امتداد الإسلام إلى أراضيها، غرباً في الأندلس وجنوبي فرنسا، وشرقاً في جهاتها الجنوبية الشرقية، وتبذل جهوداً مريرة ومحاولات متواصلة من أجل إزاحة الوجود الإسلامي من هناك بأي أسلوب، وبأية صيغة حتى لو تنافت مع أبسط قواعد التعامل الشريف مع الجماعات والأديان، من أجل التفرد بحكم القارة، ومجابهة التحدي الإسلامي فيما وراء الحدود (١٠).

## ثالثاً: الحركة الصليبية:

إن الحركة الصليبية هي رد الفعل المسيحي تجاه الإسلام، تمتد جذورها إلى بداية ظهوره،

<sup>(</sup>١) هجمات مضادة في التاريخ الإسلامي، ص ٢٨.

<sup>(</sup>٢) تاريخ دولتي المرابطين والموحدين للصَّلاُّبي، ص ١٠١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ٣٨٣، ٣٨٤. (٤) هجمات مضادة، ص ٢٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص ٢٨ من أراد التفصيل. نهاية الأندلس محمد عنان.

<sup>(</sup>٦) هجمات مضادة في التاريخ الإسلامي، ص ٢٩.

وخروج المسلمين من جزيرتهم العربية واصطدامهم بالدولة البيزنطية، وأن هذه الحركة تطورت كالكائن الحي على مدى القرون ما تكاد تخرج من طور إلا لتدخل في طور جديد، وما كانت الفترة الزمنية الممتدة بين سنتي (٤٨٨هـ - ١٩٥هـ/ ١٠٩٥ – ١٢٩١م) إلا أحد أطوارها فقط، وأن بروز هذا الطور بهذا الشكل الذي كاد يطغى على باقي أطوارها يعود إلى عوامل عديدة معقدة ومتشابكة يستطيع الباحث أن يتلمسها في الدوافع والأسباب التي أدت إلى إطلاق الموجة الصليبية العاتية من عقالها في هذه الفترة (١)، وسيأتي بيان هذه العوامل والأسباب بإذن الله تعالى.

وقد تصالح المؤرخون على إطلاق الحروب الصليبية على الحركة الاستعمارية الصليبية التي ولدت في غرب أوربا واتخذت شكل هجوم مسلح على بلاد المسلمين في الشام والعراق والأناضول، ومصر وتونس لاستئصال شأفة الإسلام والمسلمين والقضاء عليهم، واسترجاع بيت المقدس وقبر المسيح، وجذور هـذه الحركـة نـابع مـن الأوضـاع الدينيـة والاجتماعيـة والفكرية والاقتصادية والسياسية التي سرت في غرب أوربا في القرن الحادي عشر، واتخـذت من الدين وقوداً لتحقيق أهدافها (٢). لقد كانت تكاليف حقبة الحروب الصليبية باهظة بمعنى الكلمة، واستنزفت من الطرفين الكثير من الإمكانات والقدرات، ولعبت دوراً خطيراً في عرقلة مسيرة الحضارة الإسلامية ومع ذلك فإن التحديات التي صنعتها الهجمات الصليبية والقيم التي صاغها المسلمون وهم يتصدون للغزاة تمثل لا ريب رصيداً كبيراً يضاف إلى ما يتضمنه تاريخنا الطويل من تجارب وخبرات (٣)، لقـد كانـت الحروب الصـليبية حلقـة مـن سلسلة طويلة في صراع الإسلام والباطل سبقتها حلقات على الطريـق الطويـل، وأعقبتهـا حلقات (٤)... فالغزو الصليبي ليس أمراً جديـداً، ولا ظـاهرة غريبـة أو اسـتثنائية وإنمـا هـو القاعدة وغيره الاستثناء (٥)، ولذلك نقول: إن التحديد الزمني للحركة الصليبية بـين سـنتي ٨٨٤هـ - ٢٩٠هـ هو تحديد خاطئ كما يقول الأستاذ الدكتور سعيد عاشور: لا يقوم على أساس سليم ولا يعتمد على دراسة الحركة الصليبية دراسة شاملة، وإنما يكتفي بعلاج مبتور يشمل جزءاً من تلك الحركة ولا يعبر عن جذورها وأصولها من ناحية، ولا عن ذيولها ويقاياها من ناحية أخرى (٦).

لقد كانت المقاومة الإسلامية لهذا الغزو تعبيراً فذًا عن استمرار تيار العقيدة في نفوس

<sup>(</sup>١) الحروب الصليبية في شمال إفريقية وأثرها الحضاري، ص١٠.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الحروب الصليبية، محمود سعيد عمران، ص ١٥، من أجل فلسطين، حسني أدهم جرار، ص ٢٩.

<sup>(</sup>٣) هجمات مضادة، ص ٣١. (٥) المصدر نفسه، ص ٣٢.

<sup>(</sup>٦) الحركة الصليبية، سعيد عاشور (١/ ٢٦).

المسلمين، على مستوى القمة حيناً، وعلى مستوى القواعد معظم الأحيان، لقد صنعت الحقبة مجاهدين على درجة كبيرة من الفاعلية والقدرة، وقد انتشر هؤلاء المجاهدون في كل الجبهات وقاموا بمقاومة الغزاة في كل الفترات، وعلى مدى قرنين من الزمن لم يضعفوا ولم يستكينوا أو يضعوا السلاح، كانوا على استعداد في كل لحظة لركوب خيولهم والانطلاق سراعاً إلى الأهداف، والجهاد لا تصنعه النظريات والأماني، والمجاهد لا يتحرك في الفراغ، ولكنها التحديات التاريخية الكبيرة هي التي تصنع الجهاد وتبعث المجاهدين وتنفخ في المقاتل المسلم روح البطولة والتضحية والاستشهاد. لقد كانت الحروب الصليبية تحدياً كبيراً، لكن المسلمين عرفوا كيف يستجيبون له ويكونون «مجاهدين» كما أراد لهم الله ورسوله أن يكونوا وليس الجهاد عملاً سريعاً وانتظاراً لقطاف سريع، إنه صبر طويل وممارسة دائمة وتضحية بالغالي والرخيص، وزهد في المغانم القريبة والمنافع العاجلة، وقدرة على تعليق الرغبة بالتعجلة بحلول النتائج وربطها بقدر الله ومشيئته (۱).

إن أجيالاً من الجاهدين قد تنطوي قبل أن تنكشف النتائج، وقبل أن يطالب أحد منهم بقبض الثمن أو رؤية النتيجة الحاسمة، فمصائر الصراع تبقى دائماً بيد الله، قد يكشفها على المدى القريب وقد يطول السرى ويلتوي الطريق. لقد استغرقت الحروب الصليبية مائتين من السنين، لكن هـذا المـدى الطويـل للعـدوان لم يـدفع رجـال المقاومـة الجاهـدين إلى اليـأس والتشاؤم وإلقاء السلاح، ظلوا يقارعونه بالنفس القوي ذاته، وتسلم الأجيال منهم الرايـة للأجيال حتى أذن الله بزوال العدوان وجلاء آخر غاز صليبي عن أرض الإسلام. هل كــان أحد يتصور – في بدايات الحقبة المريرة – أنها ستدوم قُرنين؟ ومن كان يتصور – أيضاً – أن إمارات ثلاثاً ومملكة كبيرة ستطوي الواحدة تلو الأخرى من صفحة الوجود، والحق أن طول أمد العدوان وامتداده على مسافة قرنين من النزمن، لم يكن بسبب من نقص القدرات البشرية والاقتصادية لعالم الإسلام أو ضعف في التزام الجماهير العقائدي وروحه الجهاديـة، وإنما في غياب القيادة الموحدة المؤمنة الملتزمة الواعية عـبر مســاحات مــن الصــراع الطويــل، ويوم كانت تبرز قيادات كهذه كانت تتحقق الإنجازات الكبيرة، وكانت النتائج الحاسمة تختزل حيثيات الزمن والمكان، وتحقق من المعطيات ما شهد به الغربيون أنفسهم (٢). إن زمن قيادة رجل كمودود ونور الدين محمود والناصر صلاح المدين لهـو الـزمن الـذي تلقـي فيــه الصليبيون أقسى الضربات، وتمكن المجاهدون خلاله من تحقيق أكبر الإنجازات، ولكن كم من هؤلاء القادة برزوا عبر الحقبة الطويلة؟ إن قيادة المقاومة لو أتبيح لهـا أن تتواصــل كمــا

<sup>(</sup>١) هجمات مضادة في التاريخ الإسلامي، ص ٣.

تواصلت - مثلاً - بين نور الدين وصلاح الدين، لما طال العدوان، ولاختزلت أيام المحنة والاستنزاف.. يقيناً. ومع غياب القيادة المؤمنة في مراحل شتى من الصراع، كانت القيادات السياسية والعسكرية تتطاحن فيما بينها فتستنزف الكثير من قدراتها من جهة، وتدير ظهرها للغزاة من جهة أخرى، وإلى جانب هذا فعدد غير قليل من الأمراء المحسوبين على عالم الإسلام مارسوا أنماطاً من الخيانة وصنوفاً من الغدر من أجل منافعهم ومصالحهم العاجلة لعبت دورها في عرقلة حركة المقاومة ووضع العراقيل والحواجز في طريقها، وكثيراً ما كان موركة المقاومة القاضية في أشد المراحل حساسية وخطورة، فجلبوا بذلك على حركة المقاومة الكوارث والويلات، ورغم أن قيادات المجاهدين ما كانت تأبه للغدر فإنها كانت تحتاج دوماً لزمن إضافي كي تجدد القدرة على مواصلة الطريق، وفضلاً عن هذا وذاك، كانت تحتاج دوماً لأمراء المجاهدين بدور «الرجل الأول» الذي يدين له العالم الإسلامي من فإن القصاه، والذي يستطيع من خلال مركزه القيادي الشامل أن يوظف جل الطاقات والقدرات الإسلامية من أجل المعركة ضد الغزاة. لقد كان الخليفة مجرد ظل سياسي وعسكري، ولكن تربعه قمة الهرم، وتردّده في العمل في كثير من الأحيان، أعاق مهمة احتواء التحدي من قبل رجل قيادي كبير يقف القمة شكلاً ومضموناً.

إن الخليفة إما أن يكون قادرًا على الفعل التاريخي، والتحرك الشمولي أو ألا يكون على الإطلاق. لأنه في حالة ضعفه وتهافته وعدم أخذه زمام المبادرة وحضوره الكامل في قلب الحدث، لن ينسحب بشكل نهائي لكي يتيح الجال لظهور القيادة القمة التي تمارس الحضور التاريخي، وسيبقى ظله يحجب بشكل أو آخر - تحقق هذا الهدف الكبير، صحيح أن رجلاً كنور الدين محمود أو الناصر صلاح الدين أديا دورهما كاملاً ومارسا حضوراً تاريخياً فذاً، كما سيأتي تفصيل ذلك - بإذن الله - ولكن ماذا لو أن نور الدين نفسه أو صلاح الدين نفسه كان خليفة المسلمين؟

لقد انتهت الحروب الصليبية، وطهرت الأرض الإسلامية من آخر جيب للغزاة بعد قرنين من الزمن، واستطاعت حركة المقاومة أن تحقق هدفها وتطرد المعتدين عن آخرهم في نهاية المطاف، ومعنى هذا أن «الاستعمار» – أيًا كانت الصيغ التي يعتمدها والأردية التي يتزي بها والأهداف التي يسعى لتحقيقها، لن يكون – مهما طال به الأمد – بأكثر من ظاهرة عرضية موقوتة لن تقدر على مد جذورها في الأرض والتحقق بالاستمرارية والدوام، إنه أشبه بالجسم الغريب الذي يزرع في كيان غير متجانس مع مكوناته وعناصره، إن هذا الكيان

سيلفظه إذ ليس ثمة ما يحقق التوافق المطلوب الذي يربط بين الطرفين ويوحّد تجربتهما ويختم على مصيرهما. إن الأجسام الغريبة محكوم عليها بالطرد، ولن تكون الأرض التي تسطو عليها وطناً لها في يوم من الأيام. تلك هي حتمية التاريخ والقرآن الكريم يقولها بوضوح: ﴿وَتِلْكَ الأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ﴾ [آل عمران: ١٤٠] فليس ثمة أمة أو جماعة أو دولة أو قوة في الأرض بقادرة على تجاوز حتمية التاريخ.. إنما لكلمات ثلاث ولكنها تلخص التاريخ البشري كله وتمنحه قيمته وحيويته وقدرته على الحركة في الوقت نفسه (۱۱). وسنمضي بإذن الله تعالى قدماً لدراسة الحروب الصليبية من عهد السلاجقة إلى الزنكيين ثم المماليك لنرى العبرة ونستلهم الدروس، ونستخرج سنن وقوانين الصراع لكي نوظفها لنصرة كتاب الله وسنة رسوله على .

## رابعاً: حركة التفاف الصليبيين:

ما لبثت أوربا بعد سحق الوجود الإسلامي في إسبانيا، أن بدأت بقيادة إسبانيا والبرتغال، ومن بعدهما بريطانيا وهولندا وفرنسا، عملية الالتفاف التاريخيـة المعروفـة على عالم الإسلام عبر خطوطه الخلفية في إفريقيا وآسيا، والتي كانت بمثابة حركة الاستعمار القديم التي ابتلي بها العالم الإسلامي فيما بعد، والتي استمرت حتى العقود التي أعقبت سقوط الخلافة العثمانية، كان المماليك في مصر والشام قـد بلغـوا مرحلـة الإعيـاء، وكـان اكتشاف الطريق البحري الجديد حول رأس الرجاء الصالح قد وجّه لتجارتهم -التي هي بمثابة العمود الفقري لمقدراتهم المادية- ضربة قاصمة، أما العثمانيون فكان جهدهم منصبًا على اختراق أوربا من الشرق، ولم تكن لديهم الجسور الجغرافية التي تمكنهم من وقف محاولة الالتفاف تلك في بداياتها الأولى، ولكنهم ما لبثوا بعد عدة عقود أن تحركوا لحجابهـة الموقف ومع ذلك فقد دافعت الشعوب والقيادات الإسلامية المحلية في المناطق الـتي ابتليـت بـالغزو دفاعاً مستميتاً، وضربت مثلاً صلباً في مقاومتها المتطاولة للعدوان، وألحقت بـالغزاة خسـائر فادحة على طول الجهات والمواقع الساحلية التي سعى هؤلاء إلى أن يجدوا فيها مـوطئ قـدم لهم (٢). يقول جورج كيرك: لقد كان هدف هنري الملاح هو استمرار الصليبيين بواسطة التغلب على دار الإسلام حربياً وتجارياً، وانتزاع تجارة الذهب وغيره من أيدي المسلمين والاتصال في جنوبي الصحراء بجون (حنا) نجاشي الحبشة للتعاون معه على مهاجمة المسلمين من الجنوب، ومن هنا بدأت في أوائل القرن التاسع الهجري «الخامس عشر الميلادي» وخلال القرن العاشر حركة يقودها البرتغاليون والإسبانيون في الاستيلاء على موانئ شاطئ إفريقيا

<sup>(</sup>١) هجمات مضادة في التاريخ الإسلامي، ص ٣٦. (٢) المصدر نفسه، ص ٣٧.

(مراكش والجزائر) سبتة وطنجة ومليلة والمرسى الكبير، ثم اتصلت هذه المحاولات باحتلال البرتغاليين للبحرين ومسقط بقصد محاصرة الأساطيل العربية في البحر الأحمر والخليج (١). وكان البرتغاليون قد وصلوا إلى رأس الرجاء الصالح عام ١٤٨٧هـ واستطاع ألفونسو البوكرك إقامة دولة في الشرق واستولى على مدينة هرمز. ثم سيطر البرتغاليون على الخليج العربي خلال القرن السادس عشر، أو أبحر فاسكودي جاما إلى موزمبيق، وفي عــام ١٥٠٢م سيطر على زنجيبار، وعام ١٥٠٥م خرج من البرتغال أسطول تعداده عشرون سفينة فاحتلوا سفالة وكلوة وممباسا وبلغوا مسقط وهرمز عام ١٥٠٩م، وفي عام ١٥١٩م احتلوا السواحل الإفريقية وانتزعوها من أيدي المسلمين (٢). غير أن هذه الحركة لم تصل إلى ما كانت تطمع فيه فقد أوقفتها القوة الإسلامية العثمانية النامية التي استطاعت أن تقضي عليها، فقـد ظهـر العثمانيون في مياه الخليج ١٥٨٥م وقابلهم أهل الساحل بحماس شديد، كما دخلت دولة الماليك مع البرتغال في حروب بحرية، ثم خلف الفرنسيون والهولنديون والإنجليز والبرتغال وإسبانيا وخطوا خطوات واسعة كان أبرزها استيلاء هولندا على أرخبيـل الملايــو، وفرنســا وانجلترا على إفريقيا واستأثرت إنجلترا بالهند، كما ناهض الإنجليز البرتغاليين وأرسلوا سفنهم إلى بلاد فارس عام ١٦١٦م، وقد استطاع العثمانيون إنقاذ العالم الإسلامي من الغزو البرتغالي الإسباني الذي استهدف خنق التجارة الإسلامية، وحين حاولوا السيطرة على ساحل المغرب الإسلامي للإغارة عليه وضربه، سارع العثمانيون بالسيطرة على المغرب كله ما عدا مراكش واستطاعوا مواجهة الإسبان في حوض المتوسط وجزائره وسواحله، وأدالـوا منهم، وبذلك استطاعت القوة البحرية العثمانية أن تحفظ شاطئ البحر المتوسط للإسلام والمسلمين، واستطاع العثمانيون أن يسيطروا على ساحل شرق إفريقيا وشمال المحيط الهندي في مطلع القرن الثامن عشر فأرهب ذلك الأوربيين. واستطاع أحمد بـن سـعيد ١٧٤٠هــ أن يقف في وجههم في عمان حيث فقد البرتغاليون الأمل في استرداد هذه المنطقة، وقـد كانـت عمان بعد سقوط الأندلس أكبر قوة عربية ودامت نهضتها من عام ١٠٠٠هـ إلى ١٢٥٠هـ وقد استولت على ثغور البحر الأحمر والمحيط الهندي والخليج، فإفريقيا الشرقية إلى رأس الرجاء الصالح، وفي بضعة أجيال صار أهل عمان سادة هذه البحار العظمي الثلاثة، وصار لهم أسطول ضخم هاجم الأسطول البرتغالي وأجلاه عن جميع الثغور الهندية والفارسية والإفريقية.. ولم يصبر الإنجليز على هذه الدولة البحرية التي كانت تهـددهم في أملاكهـم في آسيا وإفريقيا؛ فعملوا على مدى ثمانين عاماً على إضعافها والقضاء عليها وضرب

<sup>(</sup>١) هجمات مضادة في التاريخ الإسلامي، ص ٣٨.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه، ص ۳۸.

#### خامساً: الاستعمار:

وجاءت الموجة الأوربية المضادة التالية على يد القوات الاستعمارية التى دفعتها الشورة الصناعية إلى البحث عن مجالاتها الحيوية في القارات القديمة لتصريف بضائعها والحصول على الخامات الضرورية، وتسخير الطاقات البشرية (الرخيصة) المستعبدة في إفريقيا عن طريق نقلها بالقوة فيما يعرف بحركة تهجير العبيد التي كانت بمثابة إحدى العلامات السوداء في تاريخ الصراع بين أوربا والشرق، والتي ذهب ضحيتها عـدد كـبير مـن أبنـاء الشـعوب الإسلامية في إفريقيا، واستمرت هذه الموجة التي قادتها بريطانيا وفرنسا وهولنـدا وبلجيكـا وإيطاليا وألمانيا إلى حدٍ ما، حتى العقود الأولى من القرن العشرين وكان العالم الإسلامي فريستها الأولى بل إنه كان فريستها الوحيدة، إذا استثنينا مساحات محدودة قطنتها أكثريات غير إسلامية، وكانت رغم أهدافها الاقتصادية تتحرك على خلفية صليبية عبّرت عن نفسها في أكثر من واقعة، وقدمت عبر التاريخ أكثر من دليل، إن «غلادستون» رئيس الوزراء البريطاني يقولها بصراحة أمام مجلس العموم البريطاني وهو يمسك بالمصحف الشريف: ما دام هذا في عقول المصريين وقلوبهم فلن نقدر عليهم أبداً (٢) وعندما دخل القائد البريطاني الصليبي القدس بعد الحرب العالمية منتشيأ وحلفاء بريطانيا يستقبلونه بحفاوة وتكريم إلا أنــه لم يخف حقده الصليبي على الإسلام والمسلمين، وأظهر سروره وحبوره كقائد صليبي منتصر فتح القـدس وفلسـطين تحـت الانتـداب البريطـاني الصـليبي فقـال: الآن انتهـت الحـروب الصليبية. (٣) يزعم بهذه العبارة أن هدف الحروب الصليبية باحتلال القدس وفرض السيادة الصليبية عليها وعلى فلسطين قـد تحقـق، وهـو بهـذا يشـير إلى أن الحـروب الصـليبية الـتى استمرت قرنين من الزمان واحتلت القدس وفلسطين سنة ٤٩٢هـ وحررها المسلمون في عام ٥٨٣هـ لم تحقق هدفها، أما الحرب العالمية الأولى فقد حققت فيها الصليبية هدفها واستولت على فلسطين والقدس وكانت السيادة لها. وأما القائد الصليبي الفرنسي فقـد ذهـب إلى قـبر صلاح الدين في دمشق وقال عند القبر: ها نحن عدنا يا صلاح الدين (١٤). واستمرت الحرب الصليبية فلم تتوقف فقامت بريطانيا بإعطاء وطن لليهود على أرض فلسطين وإقامة دولة يهودية، واتخذت من القرارات والإجراءات الإدارية والعسكرية ما تقيم هذه الدولة،

<sup>(</sup>١) الإسلام وحركة التاريخ، أنور الجندي، ص ٣٩٢ – ٣٩٣.

<sup>(</sup>٢) هجمات مضادة في التاريخ الإسلامي، ص ٤٠.

<sup>(</sup>٣، ٤) دروس وتأملات في الحروب الصليبية، ص ٣٥.

بتدريب اليهود على السلاح وفنون القتال وتوفير السلاح لهم، بـل إعطاء بعـض أسـلحة الجيش البريطاني لهم، وبخاصة عندما أعلنت بريطانيا انتهاء الانتداب البريطاني على فلسطين في ١٥/٥/١٩٤٨م بل سلمت كثيرًا من المدن والقرى الفلسطينية إلى اليهود ليعلنوا إقامة دولة يهودية عليها، وفي الوقت ذاته قد حرمت على الفلسطينيين المسلمين التدريب على السلاح واقتناء السلاح، وشنت عقوبات ظالمة على كل فلسطيني يقتني السلاح أو العتاد، فكانت عقوبة الإعدام هي الشائعة، ولقد علق من المجاهدين المسلمين على أعواد مشانق الصليبيين الإنجليز في تلك الفترة آلاف الشهداء، وزج في غياهب السجون عشرات الألوف (١). هذا وقد تزامنت الحركة الاستعمارية وارتبطت عضوياً بحركة التبشير النصرانية، بجانبيها الكاثوليكي والبروتستانتي، والتي انتشرت مراكزها في طول بلاد الإسلام وعرضها تمهد للاستعمار بأنشطتها المختلفة، وتفتح أمامه الطريق وتحظى تحت سلطانه بـالكثير مـن المساعدات والميزات<sup>(٢)</sup>، إلا أن هذا الهجوم الاستعماري الصليبي المضاد لم يحف بسلام ولم تركع الشعوب الإسلامية أمام إرادة القوة التي اعتمدها الغزاة، بل شمروا عن ساعد الجد واستجاشوا قدرات الإيمان الدافقة ووازنوا بتضحياتهم، وعشقهم ألموت، وركضهم إلى الشهادة، نقص إمكانياتهم العسكرية والمادية ووضعوا بذلك الأعاجيب التي أذهلت الغربيين وعرقلة استمرارية حركتهم، ألحقت بهم الهزائم والويلات ووضعت في طريقهم الأسلاك الشائكة والألغام، ليس هذا فحسب، بل إن الاستجابة للتحدي الاستعماري النصراني بعث حركات إسلامية أصيلة تخلُّقت في مناخ جهادي قاس، واستهدفت مقارعة العدوان وتحريـر الأرض والعقيدة والإنسان، وقدمت نماذج من أعمال المقاومة تحدث بها الغربيون قبل الشرقيين وملأت صفحات ناصعة بيضاء في معطيات التاريخ (٣)، ونحن نـذكر على سبيل المثال لا الحصر(٤) مقاومة كل من: محمد عبد الكريم الخطابي بالمغرب وعبد القادر الجزائري وجمعية علماء المسلمين بالجزائر التي قادها عبد الحميد بن باديس ومحمد البشير الإبراهيمي، وعمر المختار بليبيا، وغير ذلك من حركات التحرر التي تحتاج إلى أقلام صادقة لبحثها وكتابتها والأمة في أشد الحاجة إلى مثل هذه الدراسات الجادة.

إن الحرب الصليبية لم تنته ولن تنتهي، وما يحدث في أفغانستان والعراق من احتلال دليل على ما نقول، ومن أهم دوافع هذه الحروب أبعاد دينية وسياسية وعسكرية واقتصادية يطول شرحها.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٤١.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٤٣.

<sup>(</sup>١) هجمات مضادة في التاريخ، ص ٤١

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ٤٢.

## المبحث الثاني

# أهم أسباب ودوافع الصليبيين

كان المجتمع الأوربي الغربي في هذه الفترة تسوده المنازعات والحروب المحلية بين الأمراء الإقطاعيين مما يساعد على ازدياد سوء الأحوال الاقتصادية والاجتماعية في الغرب الأوربي(١)، كما كان للصراعات القائمة بين رأسي العالم المسيحي الغربسي حينـذاك، وهمـا البابا والأمبراطور أثر كبير في مجريات الأحداث الأوربية، فلقد بلغت البابوية درجة عظيمة من القوة واتساع النفوذ في هذه الفترة، مما فتح أمامها الجال لكي تصبح القوة العالمية بمعنى أن يكون البابا هو الزعيم الروحي لجميع المسيحيين في الشرق والغرب على حد سواء (٢)، بجانب الخلافات المستمرة الموجودة بين الكنيستين الأرثو ذكسية الشرقية والكاثو ليكية الغربية، إذ أصرت كل منهما على أن تسود وجهة نظرها، وأن تكون لها الأولوية على الأخرى، ولهذا السبب عندما عرضت فكرة الحرب المقدسة على البايا أوربان الثاني (٤٧١ -٤٩١هـ) (١٠٧٨ – ١٠٩٧م) وجد في تنفيذها فرصة كبيرة لإنهاء الخلاف بين الكنيستين والسيطرة على الكنسية الأرثوذكسية الشرقية وإدماجها في الكنسية الغربية تحت زعامته، على أن يتم ذلك كله تحت ستار محاربة المسلمين وحماية البيزنطيين واسترداد الأراضي المقدسة في فلسطين (٣)، هذا بالإضافة إلى أغراض أخرى عديدة كانت البابوية ترغب في تحقيقها من وراء تمسكها بفكرة الحرب المقدسة، منها التخلص من نفوذ كبار رجال الإقطاع في الغرب، وإنهاء الحروب المستمرة عن طريق توجيه هذه الطاقات واستغلالها في الحرب المقدسة، علها تفتح لهم بذلك منفذا لحياة أفضل في الشرق بـدون منازعـات<sup>(٤)</sup>. وقـد اختلفـت الآراء في تفســر طبيعة الحركة الصليبية والدوافع الكامنة وراءها؛ فمنها ما هو مادي والبعض يرى أنها وليدة الحماس أو التعصب الديني الذي عرفت به أوربا في العصور الوسطى، وأن الباعث الحقيقي لتلك الحروب كان في الواقع هو الهوس الديني الممزوج بأغراض أخـرى كالميـل إلى تأسـيس ممالك جديدة والحصول على الثروات الطائلة، وقد اعتبر غالبية المؤرخين القدامي والمحـدثين تلك الحروب أنها حروب دينية، وأن العامل الديني كان الدافع الأساسي وراءها من أجل استعادة قبر المسيح والأراضي المقدسة من أيدي المسلمين. والآخرون يعتبرونها أحد مظاهر

<sup>(</sup>١) الحروب الصليبية، أرنست باكر ص ٢١، ٢٤.

<sup>(</sup>٢) الحروب الصليبية، سعيد عاشور (١/ ٣٢).

<sup>(</sup>٣) دور الفقهاء والعلماء في الجهاد ضد الصليبيين في آسيا، ص ٣٢.

<sup>(</sup>٤) مملكة بيت المقدس الصليبية، عمر كمال توفيق، ص ١٨، ١٩، ٣٣، ٣٣.

التوسع الاقتصادي الاستعماري في العصور الوسطى. وحقيقة الأمر، أن الحروب الصليبية كانت نتيجة لتفاعل هذه العوامل مجتمعة، لأنها قامت لأسباب سياسية واقتصادية واجتماعية، واتخذت الدين وقوداً أو وسيلة لإخفاء أغراضها المذكورة (١١)، ولا يمكن التقليل من الدافع الديني في تلك الحروب بأي وجه من الوجوه وإليك تفصيل تلك الدوافع والأسباب:

# أولاً : الدافع الديني :

كان الدافع الديني من الأسباب الرئيسية التي دفعت بالجموع الصليبية إلى قلب المعركة، ومما يظهر أهمية الجانب الديني أنهم قد وضعوا إشارة الصليب على أسلحتهم والأمتعة الخاصة بهم وقصدوا فلسطين بالذات (٢)، وقد كانت حركة الإحياء الديني قد ظهرت في غرب أوربا في القرن العاشر الميلادي، وبلغت أشدها في القرن الحادي عشر، وقد أدت إلى تقوية مركز البابوية، وإثارة الحماسة الدينية في نفوس الناس، هذه الحماسة استغلتها الكنيسة في متنفس خارجي، وعندما ظهرت فكرة الحرب الصليبية اتخذت الكنائس الغرب الأوروبى ميداناً واسعاً لاستغلال نشاطه المكبوت وحماسته المنطلقة (٣)، وكمان ذلك باسم تخليص القدس من أيدي المسلمين (٤)، ومن أشهر من تبنى الدعوة إلى الحروب الصليبية هو «أوربان الثاني» والذي يعتبر المسئول الأول عن الترويج لحرب المسلمين والتحريض على إرسال الحملة الأولى إلى بلاد الشام، وكانت الظروف مهيأة، فسارع إلى عقد اجتماع في مدينة «كليرمنت» في فرنسا، واستمر المؤتمر عشرة أيام حضره أكثر من ثلاثمائة من رجال الكنيسة (٥)، كما حضره أمراء من مختلف أنحاء أوربا، ومندوبون عن الإمبراطور البيزنطي، وممثلون عن المدن الإيطالية.. واستطاع البابا أن يثير حماس السامعين في «خطابه» فتجاوب في أرجاء المجتمع هتاف بترديد عبارة «هكذا أراد الله»، وبادر الحاضرون إلى اتخاذ الصليب شارة لهم(٦)، كما أن البابا أشار إلى ما أسماه بالخطر الإسلامي المحدق بأوربا من جهة القسطنطينية، وأعلن أن الناس في المشرق يعانون من ظلم المسلمين، وأن الكنائس والأديرة قـد أصابها

<sup>(</sup>١) العدوان الصليبي على العالم الإسلامي صلاح الدين نوار، ص ٢٢.

<sup>(</sup>٢) الحروب الصليبيَّة والأسرة الزنكية، شَاكر أحمد أبو زيد، ص ١٧.

<sup>(</sup>٣) الحركة الصليبية، سعيد عاشور (١/ ٢٠)، الجهاد والتجديد في القرن السادس الهجري، محمد حامد الناصر، ص ٨٠.

<sup>(</sup>٤) الجهاد والتجديد، محمد حامد، ص ٨٠.

<sup>(</sup>٥) أثر الشرق الإسلامي في الفكر الأوربي خلال الحروب الصليبية، ص ٨١.

<sup>(</sup>٦) الشرق الأدني، السيد الباز العريني، ص ١٤،١٣.

الدمار، وحث الحاضرين على الانتقام من المسلمين (١)، والحقيقة إن ما أثماره البابا من تعرض نصارى المشرق إلى اضطهاد هو ادعاء باطل، لا يتفق وروح الإسلام وطبيعة الدعوة إليه، وما أحاط النصارى به، من رعاية وعناية (٢).

وكان من الشعارات التي رفعت في هذه الحرب أن الحجاج من النصاري كانوا يتعرضون للاضطهاد والعدوان وهم في طريقهم إلى بيت المقدس – قبيل الحروب الصليبية- وهـذا ادعاء باطل كذلك <sup>(٣)</sup>، يقول أحد كبار المؤرخين الأوربيين: إن حالات الاضطهاد الفردية التي تعـرض لها المسيحيون في البلدان الإسلامية في الشرق الأدنى في القرن العاشر الميلادي بالذات لا يصح أن تتخذ بأى حال سبباً حقيقياً للحركة الصليبية، لأن المسيحيين بوجمه عمام تمتعموا بقسط وافـر من الحرية الدينية وغير الدينية في ظل الحكم الإسلامي، فلم يسمح لهم فقط بالاحتفاظ بكنائسهم القديمة، وإنما سمح لهم أيضاً بتشييد كنائس وأديرة جديدة جمعوا في مكتباتها كتبًا دينية متنوعة في اللاهوت (٤). كما أن الادعاء بتخريب الكنائس وهدم الأديرة أو مصادرتها لم يقم عليه دليل، وإنما هي شائعات ربما أدى إليه تصرف بعينه في قرية بعينها، لا يمكن بحال من الأحوال أن يعتبر هو الأصل في معاملة المسلمين للمسيحيين وكنائسهم في الـبلاد الإسـلامية (٥). ويقرر أكثر من مؤرخ منصف أن النصاري الذين خضعوا لحكـم الســلاجقة، كــانوا أســعد حــالاً من إخوانهم الذين عاشوا في قلب الإمبراطورية البيزنطية ذاتها، وما وجد أي دليل على اضطهاد السلاجقة للنصارى في المشرق (٦). إلا أن صيحات البابا كانت محمومة حاقدة لا تعقل ولا تفكر في العواقب الوخيمة(٧). وقد وعد البابا الجموع المشاركين بـالحرب، برفـع العقوبـات عن المذنبين منهم، وبإعفائهم من الضرائب، كما وعدهم برعاية الكنسية لأسرهم مدة غيابهم (٨)، ولعل ما يدخل ضمن الـدافع الـديني أيضاً أنـه ذاعـت في الغـرب أخبـار الكرامـات والمعجزات التي بثتها الكنيسة، وساد الاعتقاد بأن نزول المسيح ثانيـة إلى الأرض أصـبح وشـيكاً، ولا بد من المضي في الاستغفار وعمل الخير، قبل هبوطه، كما ساد تصور مفاده أنه ينبغي استرداد الأرض قبل عودة المسيح<sup>(٩)</sup>. وقد أدرك البابا أن فورة الحماس الديني لن تستمر طويلاً، فدعا إلى القسم وبأن تؤدي الصلاة في كنيسة القيامة، وأشاع أن اللعنة والنقمة، ستحل على كـل

<sup>(</sup>۱) قصة الحضارة (۱۲/۶). (۲) الجهاد والتجديد، ص ۸۱.

<sup>(</sup>٣) الغزو الصليبي والعالم الإسلامي د. علي عبد الحليم محمود، ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٤) الحركة الصليبية، سعيد عاشور (١/ ٣٠). (٥) الغزو الصليبي والعالم الإسلامي، ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٦) الحركة الصليبية (١/ ٢٦– ٢٨).

<sup>(</sup>٧) التاريخ الإسلامي والحضارة الإسلامية، د. أحمد شلى (٥/ ٤٣٨).

<sup>(</sup>٨) أثر السَّرق الإسلامي في الفكر الأوربي، ص ٢٦.

<sup>(</sup>٩) الوسيط في تاريخ فلسطين في العصر الإسلامي الوسيط، ص ١٥٢.

من يستولي عليه الجبن والضعف أو نكص على عقبيه، وهدد بأن يتعرض كل مـن لا يلبي نــداء الكنيسة بالتوجه صوب الديار الإسلامية بالحرمان من الكنيسة (١). لقد أثرت الكنيسة -لما لها من سلطان على قلوب الناس في غرب أوربا في تلك العصور- على الدعوة بهذه الغزوة، وترتب على دعوة الكنيسة خروج الناس أفواجاً في حملات صليبية ضخمة متلاحقة إلى المشرق الإسلامي (٢). ولا ننسى الحقد الصليبي على الإسلام وأهله، فقد انتزع من أيديهم أرضاً كانت تحت سلطتهم، وحرر منهم عبيداً كان يرزحون تحت وطأتهم، واستلب منهم ملكاً كان في قبضتهم، فغلت مراجل الحقد في صدورهم، وتأججت نار العداوة في قلوبهم، وأخذوا يتحينون الفرص يستردون ما فقدوا وانتقموا لأنفسهم ممن نكبوهم، ومزقوا مملكتهم (٣)، وهـذا المستشـرق المشهور الأمير ليون كايتاني (١٨٦٩م – ١٩٢٦م) الذي بذل معظم أمواله ليــؤرخ لحركــة الفــتح الإسلامي في كتابه المعروف: «حوليات الإسلام» يوضح لنا سر الحقد على الإسلام والمسلمين في مقدمة كتابه حيث يقول: إنه يريد أن يفهم من عمله ذاك سر المصيبة الإسلامية (كانا ستروفيكا إسلاميكا) التي انتزعت من الدين المسيحي ملايين مـن الأتبـاع في شـتى أنحـاء الأرض ما يزالون يدينون برسالة محمد ﷺ ويؤمنون به نبياً ورسولاً (١٤)، قال تعالى: ﴿وَلَنْ تَرْضَـــى عَنـــكَ الْيَهُودُ وَلاَ النَّصَارَى حَتَّى تَتَّبِعَ ملَّتَهُمْ قُلْ إِنَّ هُدَى الله هُوَ الْهُدَى وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ بَعْدَ الَّذي جَـــاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ اللهِ مِن وَلِيٌّ وَلاَ نَصِيرٍ ﴾ [البقرة:١٢٠]، وقال تعالَى: ﴿وَلاَ يَزَالُونَ يُقَــاتُلُونَكُمْ حَتَّــى يَرُدُّوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِن اسْتَطَاعُوا وَمَن يَرْتَدَدْ مِنْكُمْ عَن دينه فَيَمُتْ وَهُوَ كَافَرٌ فَأُولَئكَ حَبطَتْ أَعْمَالُهُمْ في الدُّنْيَا وَالْآخِرَةُ وَأُولَتِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٧].

### ثانياً: الدافع السياسي:

كان الملوك والأمراء الذين أسهموا في الحركة الصليبية يسعون وراء أطماع سياسية لم يستطيعوا إخفاءها، سواء قبل وصولهم الشام وفلسطين أو بعد استقرارهم فيهما. والمعروف أن النظام الإقطاعي ارتبط دائماً بالأرض وبقدر ما يكون الإقطاع كبيراً والأرض واسعة بقدر ما تكون مكانة الأمير سامية في المجتمع، وفي ظل هذا النظام كانت المشكلة الكبرى التي يمكن أن تواجه الأمير والفارس هي عدم وجود إقطاع أو أرض له، مما يجعله عديم الأهمية مسلوب النفوذ، وأدى هذا إلى بقاء عدد كبير من الفرسان والأمراء بدون أرض، لأن من القواعد الأساسية في هذا النظام أن الابن الأكبر وحده هو الذي يرث الإقطاع فإذا مات

<sup>(</sup>١) الوسيط في تاريخ فلسطين في العصر الإسلامي الوسيط، ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الوطن العربي والغزو الصليبي، ص ٢٢.

<sup>(</sup>٣) أسباب الضعف في الأمة الإسلامية للوكيل، ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٤) الغزو الصليبي والعالم الإسلامي، ص ١١٠.

صاحب الإقطاع انتقل الإقطاع بأكمله إلى أكبر أبنائه (١)، وهذا يعني بقاء بقية الأبناء دون أرض، وهو وضع ممقوت في المجتمع الإقطاعي، الأمر الذي جعل الفرسان والأمراء المحرومين من الأرض يتحايلون للتغلب على هذه العقبة عن طريق الـزواج من وريثة إقطاع، أو الالتجاء إلى العدوان والحرب للحصول على إقطاع. وكان أن ظهرت الحركة الصليبية لتفتح باباً جديداً أمام ذلك النفر من الأمراء والفرسان، فلبوا نداء البابوية، وأسرعوا إلى الإسهام في تلك الحركة لعلهم ينجحون في تأسيس إمارات لأنفسهم في الشرق، تعوضهم ما فاتهم في الغرب. أما الأمراء والفرسان الذين كانوا يمتلكون إقطاعات فقد وجدوا في المشاركة في الحركة الصليبية فرصة طيبة لتحقيق مجد أكبر والحصول على جاه أعظم. وبدارستنا لمراجع الحروب الصليبية نرى أن أطماع أمراء الحملة الأولى تجلت في عدة مظاهر سياسية، فقد أخذوا يقسمون الغنيمة وهم في الطريق أي قبل أن يستولوا على الغنيمة فعلاً، وسوف نرى -بإذن الله تعالى- كيف استحكم النزاع فيما بينهم أمام أنطاكية لرغبة كل واحد منهم في الفوز بها وكيف من استطاع منهم أن يحقق لنفسه كسباً في الطريق قنع به وتخلى عن مشاركة بقية الصليبيين في الزحف على البيت المقدس، وهو الهدف الأساسي للحملة، وكثيراً مادب الخلاف بينهم - بعد استقرارهم - حول إمارة أو الفوز بمدينة، وعبثاً حاولت البابوية أن تتدخل لفض المنازعات بين الأمراء وتحذرهم بأن المسلمين يحيطون بهم، وأن الواجب الصليبي يستدعي تضامنهم لدفع الخطر عن أنفسهم، ولكن تلك الصيحات ذهبت أدراج الرياح، لأن هدف الأمراء كان ذاتياً سياسياً، ولم يكن يهمهم كثيراً رضا البابا أو سخطه، بل إن بعض الأمراء لم يحجموا عن مخالطة القوى الإسلامية المجاورة ضد إخوانهم الصليبيين مما يدل على أن الوازع الديني كثيراً ما ضعف عند أولئك الأمراء أمام مصالحهم السياسية (٢)، أما بالنسبة للإمبراطور البيزنطي (الكسيوس) فإنه لم يعترض على أهداف أمراء الحملة، لأنه إذا تسنى للدولة البيزنطية استرداد ما كان لها من أملاك قبل غارات الأتراك عليها، جاز أن تقوم في تخومها إمارات مسيحية حاجزة، لها حق السيادة عليها، ولضمان الحصول على ذلك حرص الإمبراطور على الحصول على يمين الولاء من أمراء الغرب، وبذلك توافقت مصالح كلا الجانبين المسيحيين في القيام بالحرب والعدوان على الأرض الإسلامية. والواقع أنه من العسير الفصل بين العوامل المادية والعوامل المعنوية التي دفعت المسيحيين إلى الحروب الصليبية، فالفقر والرغبة في الكسب، وروح المغـامرة كانـت عوامـل هيـأت الجـو المناسـب للحروب، غير أن هذه العوامل لم تظهر إلا بما نجم عن فكرة للحرب «المقدسة» وتخليص

<sup>(</sup>١) أوربا في العصور الوسطى (٢/ ٤٩)، الوسيط في تاريخ فلسطين، ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٢) الوسيط في تاريخ فلسطين، ص ١٥٥.

الأرض، من حماس ديني، والواضح أن فكرة الحرب نبعت من السياسة البابوية، وسياسة الدولة البيزنطية والحروب الإسبانية الإسلامية، فمما سهل أمر إعلان الحرب على المشرق الإسلامي، ما درج عليه الإسبان والفرنسيون في قتال المسلمين في بلاد الأندلس، حيث اتخذ هذا القتال صفة الحرب المقدسة، سواء من جهة المسلمين، حيث أثار «المرابطون» في المغرب الإسلامي الجهاد الديني، أو من جهة المسيحيين في الحالة النفسية التي اقترنت بتوجيه الحرب الصليبية إلى الشرق، حتى إن المؤرخ الكبير (ابن الأثير) نظر إلى الخطر الخارجي نظرة شمولية، واعتبر أي عدوان على طرف من أطراف العالم الإسلامي - سواء في الشرق والغرب – رافدًا يصب في النهر الأكبر، وهو الغزو الأجنبي المنظم على أكبر قوة حضارية في العصور الوسطى، وهي الدولة الإسلامية (١)؛ الأندلس، صقلية، الشام - فلسطين «والتي تكمن في الفرقة، والأطماع الذاتية، وفقدان الروح الوثابة التي تميـز بهـا الحكـام والمسـلمون الأوائل بناة الدولة الإسلامية (٢). هذا وقد كان واضحًا للعيان أن الكنيسة الغربية كانت محمومة لتوسيع رقعتها الإقطاعية، والسيطرة على الكنائس الشرقية، إضافة إلى رغبتها في حرب المسلمين، ومن حقائق التعصب الديني، وجود الجماعات الدينية التي كانت ترتبط بالكنيسة مباشرة وكانت ذات أثر فعال في تلك الحروب، منها فرسان الاسبتارية الذين كانوا ملتزمين بالدفاع عن ممتلكات الصليبيين في المشرق، وحماية الأماكن المقدسة، وكانوا يرتبطون بالبابا مباشرة، وكانت كنائس بيت المقدس قـد خصصـت عشـر دخلـها لمساعدتهم في أداء رسالتهم الدينية المزعومة، وهناك هيئة الفرسان الداوية التي اتخذت مقرها في جزء من هيكل سليمان عليه السلام في المسجد الأقصى، وسميت باسم: فرسان المعبد، ثم حرفت إلى اسم الداوية (٣). هذا وقد كانت للبابوية ورجال الكنيسة القدرة على التأثير والضغط والتهديم بالنسبة لمن لا ينفذ رغبة الكنيسة بإصدار قرارات الحرمان التي تقضى بالحرمان من النعيم في الآخرة ونبذ طاعته في الدنيا (١) على حد زعمهم.

### تُالثاً: الدافع الاجتماعي:

ساد المجتمع الأوربي -في العصور الوسطى- تمايز طبقي كبير، فقد سادت فيه طبقة رجال الدين وطبقة المحاربين من النبلاء والفرسان (٥)، وكانت طبقة الفلاحين تمثل الطبقة الأكبر المغلوبة على أمرها، والتي كان أفرادها يكدحون، ليسدوا حاجة الطبقتين الأولىين.

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ نقلاً عن الوسيط في تاريخ فلسطين، ص ١٥٦.

<sup>(</sup>٢، ٣) الوسيط في تاريخ فلسطين، ص ١٥٦.

<sup>(</sup>٤) جهاد المسلمين في الحروب الصليبية، فايد حماد عاشور، ص ٨٦.

<sup>(</sup>٥) تاريخ الوطن العربي والغزو الصليبي، ص ٢٤.

كان الفلاح الأوربي مغلوباً على أمره، وكان مطالباً بالتزامات عديدة لأصحاب الإقطاع، وكان البابا على دراية بأحوال الفلاحين الكادحين، فوعدهم بإلغاء التزاماتهم نحو أسيادهم، وأغراهم بخيرات الشرق الإسلامي، كان آلاف الفلاحين يعيشون عيشة منحطة في نظام الإقطاع، حيث شيدوا لأنفسهم أكواخاً من جذوع الأشجار وفروعها وغطيت سقوفها بالطين والقش، دون أن يكون لها نوافذ، ولا يوجد داخلها أثاث بل كان ما يجمعه الفلاح يعتبر ملكاً خاصاً للسيد الإقطاعي، كما يعتبر محرومًا من الملكية الشخصية (۱۱)، وكانوا مثقلين بالالتزامات من منتجاتهم. وبذلك يظهر مدى التعاسة والبؤس الذي كان يعيشه غالبية شعوب أوربا في القرن الحادي عشر الميلادي وهكذا لما ظهرت الدعوة الصليبية، وجدت هذه الغالبية العظمى فرصتها للخلاص من حياتها الشاقة المليئة بالذل والهوان، ونظروا إلى أخطار الاشتراك في هذا الغزو نظرة هيئة أمام ما كانوا يعيشون فيه، فإن ماتوا في هذه الحرب كان لهم الخلاص، وإن نجوا كانت لهم حياة جديدة أفضل مما كانوا عليه (۱۲)، ولقد عرفت الكنيسة كيف تلعب بعقول هؤلاء، وتوغر صدورهم ضد الإسلام وأهله، وخدعتهم بأنهم سيحررون بيت المقدس والقبر المقدس، يباركهم الرب، والبابا، لذلك لم يردعهم رادع عن الذبح والقتل، بل كان قتل المسلم مرضاة ينال عليها الصليبي ثواباً يوم الدينونة (۱۳).

### رابعاً: الدافع الاقتصادي:

يعتبر التطلع إلى خيرات المشرق الإسلامي، من أقوى دوافع الحروب الصليبية بعد الدوافع الدينية، وقد عبر البابا (أوربان) نفسه في خطابه عن أهمية العامل الاقتصادي بالنسبة لواقع أوربا آنذاك فقال: لا تدعوا شيئاً يقعد بكم.. ذلك أن الأرض التي تسكنونها الآن -والتي تحيط بها البحار وتلل الجبال- ضيقة على سكانها الكثيرين، وتكاد تعجز عن كفايتهم من الطعام، ومن أجل هذا يذبح بعضكم بعضاً، ويلتهم بعضكم بعضاً.. إن أورشليم أرض لا نظير لها في ثمارها بل هي فردوس المباهج (٤). وإن جميع الوثائق تشير إلى سوء الأحوال الاقتصادية في غرب أوربا في أواخر القرن الحادي عشر، وكانت فرنسا بالذات تعاني من مجاعة شاملة قبيل الحملة الصليبية الأولى، ولذلك كانت نسبة المشاركين منها تفوق نسبة الآخرين، فقد كانت الأزمة طاحنة حيث ألجأت الناس إلى أكل الحشائش والأعشاب، وبذلك جاءت هذه الحرب لتفتح أمام أولئك الجائعين بابا جديدًا للخلاص من أوضاعهم الصعبة وهذا ما يفسر أعمال السلب والنهب للحملة الأولى ضد الشعوب النصرانية التي

<sup>(</sup>١)الجهاد والتجديد، ص ٨٤.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الوطن العربي والغزو الصليبي، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٣) أثر الشرق الإسلامي د. عبد الله الربيعي، ص ١٣٨. (٤) المصدر نفسه، ص ٣٤.

مروا في أراضيها (١) كذلك اشترك عدد كبير من تجار المدن الإيطالية والفرنسية والإسبانية في الحروب الصليبية بغرض استغلالي بحت من أجل السيطرة على الطرق التجارية للسلع الشرقية التي أصبحت مصدر ثراء للمشتغلين بها، لذلك قامت أساطيلهم بدور فعال في الاستيلاء على المراكز الرئيسية في الشام، فساعد الجنوية الفرنج في الاستيلاء على أنطاكية سنة ٩٠٤هـ - ١٩٧٧م، وأسهم البنادقة بعد ذلك بعامين في استيلاء اللاتين على بيت المقدس، وكان هدف هذه الجاليات الأول والأخير هو الربح الكسب المادي، ولم يكن يعنيها الباعث الديني إلا بالقدر الذي يحقق مصالحها، ويكفي أن نعرف أن شعار البنادقة الذين عرفوا به وقتذاك كان: لنكن أولاً بنادقة ثم لنكن بعد ذلك مسيحيين (١)، ولذلك قامت جمهوريات إيطاليا (جنوة – بيزا – البندقية) بعقد معاهدات مع أمراء الصليبين بالمشرق حصلت بمقتضاها على امتيازات اقتصادية مهمة (٣).

### خامساً: تبدل ميزان القوى في حوض البحر المتوسط:

أصبح ميزان القوى منذ أواسط القرن الخامس الهجري (الحادي عشر للميلاد) لصالح الغرب الأوربي مركز الحركة الصلبية، فضعف الدولة البيزنطية وترنجها تحت ضربات السلاجقة القوية جعلها تسارع إلى الاستنجاد بأوربا الغربية من ناحية، شم اختلال أوضاع المسلمين في الجناح الغربي من العالم الإسلامي خاصة في الأندلس وصقلية، وما قابل ذلك من تيسير أسباب القوة والظهور لدى أعدائهم، مما جعل الغرب الأوربي يرفد النصارى الإسبان بشتى صنوف الدعم والمساندة في صراعهم مع مسلمي الأندلس، وتسليط النورمان على صقلية، الأمر الذي أجبر مسلمي الأندلس على الاستنجاد بالمرابطين، ومسلمي صقلية على الاستنجاد بإفريقية من ناحية ثانية. كل ذلك أدى إلى دخول الحركة الصليبية في طورها الجديد الذي اتخذ صفة العالمية (٤٠). وكانت البابوية تدعم هذه الحرب بالموافقة والتوجيه والدعاية والدعم المعنوي، فهذه حروب صليبية متقدمة على إعلان البابا أوربان الثاني بدء الزحف الصليبي إلى المشرق سنة الصليبي، فقد كانت الجبهة الإفريقية بمدلولها التاريخي أحد هذه الميادين في الصراع الصليبي، فقد كانت الجبهة الإفريقية ميدانا نشطت فيه قوى العدوان الصليبي لعدة قوون، يتمثل ذلك في حملات عديدة وجهت إليها الواحدة تلو الأخرى، ولم تفتر قرون، يتمثل ذلك في حملات عديدة وجهت إليها الواحدة تلو الأخرى، ولم تفتر

<sup>(</sup>١) الحركة الصليبية، د. سعيد عاشور (١/ ٣٠-٣٢).

<sup>(</sup>٢) الحروب الصليبية، المقدمات السياسية، د. علية الجنزوري، ص ٢٤٩.

<sup>(</sup>٣) الجهاد والتجديد، محمد حامد الناصر، ص ٨٣.

<sup>(</sup>٤) الحروب الصَّليبية في شمال إفريقية، ص ١١- ١٣. (٥) المصدر نفسه، ص ١٢.

للصليبيين في ذلك همة، ولم يوهن الفشل لهم عزيمة، فكما أن بلدان المغرب الإسلامي كانت أول من اكتوى من البلاد الإسلامية بنار الاستعمار الأوربي الحديث، كانت بلدان الجناح الغربي من العالم الإسلامي ومن ضمنها إفريقية هي التي تلقت الضربات الأولى للصليبيين، والسبب في ذلك يعود إلى عدة اعتبارات جغرافية وتاريخية من أهمها قربها الشديد من غرب أوربا مركز الحركة الصليبية، ومعرفة الأوربيين الواسعة نسبياً لأوضاع المسلمين في هذه المنطقة سياسياً واقتصادياً واجتماعياً لسهولة الاتصال بين الطرفين، ثم الحقد الشديد الذي كان يكنه الأوربيون للمسلمين المغاربة (١)، وبالذات لكونهم هم الذين تولوا عبء الجهاد في أوربا أكثر من غيرهم من المسلمين، وما كان يشعر به الأوربيون من خطر هؤلاء إذ تهيأت لهم الوحدة والقيادة المخلصة، لكل ذلك كانت أوربا تتربص بمسلمي هذه المنطقة الدوائر، وتتحفز للوثوب عليهم منتظرة الفرصة المناسبة، وأخذت هـذه الفرصة التي طالما انتظرها محركو قوى العدوان الصليبي تتهيأ منـذ أواسـط القـرن الخـامس الهجري (الحادي عشر للميلاد)، إذ أصاب الجناح الغربي من العالم الإسلامي من التمزق ما جعله يسير بخطى حثيثة نحو التردي إلى الهاوية، ولم يكن وضع إخوانهم في المشرق بأحسـن حالاً منهم، فكان هذا التمزق وافتراق الكلمة هو السبب الأهم في البلاء الذي نزل بالمسلمين في المشرق والمغرب على حد سواء، وما أشبه اليوم بالأمس، لقد كان ولا يزال تفرق العرب والمسلمين هو الباب الواسع الذي يدخل إليهم أعداؤهم منه لضربهم في عقر ديارهم، فكان أن انطلقت القوى الصليبية في موجة عاتية تضرب المسلمين في ثلاث جبهات في آن واحد في الأندلس وصقلية وإفريقية (٢).

أ-الأندلس: فقد شهدت الجبهة الأندلسية منذ أواسط ذلك القرن نشاطاً ملحوظاً تمثل في شن هجوم قوي مستمر من قبل النصارى الإسبان بزعامة مملكة قشتالة على مسلمي الأندلس، حيث أخذت المدن والمعاقل الإسلامية تسقط في أيديهم تباعاً، وأحرزوا النصر على المسلمين في معارك عديدة، وتوجت تلك الانتصارات بسقوط مدينة طليطلة سنة ٤٧٨هـ في يد ألفونسو السادس ملك قشتالة، تلك الكارثة التي روعت العالم الإسلامي بأسره. وحيال هذا الضغط المتواصل من النصارى الإسبان اضطر مسلمو الأندلس إلى الاستنجاد بالمرابطين من العدوة المغربية، فكانوا يرسلون الاستغاثة تلو الأخرى لهذه القوة الفتية، حتى إذا ما قضى أميرها يوسف ابن تاشفين على جيوب المقاومة لدولته في المغرب عبر البحر إلى الأندلس مجموع غفيرة حيث

<sup>(</sup>١)كلمة المغاربة كانت تطلق على سكان المغرب الإسلامي بأسره، والذي كان يضم الأندلس والجزر الإسلامية غرب المتوسط إلى جانب أقطار المغرب العربي، وليس كما درج في العصر الحديث بقصرها على أهل المغرب الأقصى. (٢) الحروب الصليبية في شمال إفريقيا، ص ١٣.

التقى بألفونسو السادس في معركة الزلاقة سنة ٤٧٩هـ التي سطر المرابطون ومن ساعدهم من الأندلسيين بانتصارهم الرائع فيها صفحة مشرقة في تاريخ الجهاد الإسلامي، وانتصار المسلمين في تلك المعركة أوقف المد المسيحى الإسباني حتى تهيأت له ظروف أخرى فيما بعد.

ب-صقلية: وأما الجبهة الصقلية فقد أدى ظهور النورمان كقوة جديدة في ميدان السياسة الدولية إلى تغير ميزان القوى في غرب المتوسط لصالح القوى النصرانية، إذ ما كاد هؤلاء القادمون الجدد يجدون موطئ قدم لهم في جنوب إيطاليا ويحصل جيسكارد أكبر زعمائهم على اعتراف البابا نقولا الثاني به في مؤتمر ملفي سنة ١٠٥٩م، وأعلن عن مشروعه في توجيه قواه ضد مسلمي صقلية إرضاء للبابوية التي كانت ترى في ذلك تحقيقاً لأهدافها الصليبية من ناحية وإبعاداً للخطر النورماني عن ممتلكاتها من ناحية أخرى، فشجعت هذا المشروع، وكدليل على موافقتها وتشجيعها أرسل البابا إلى جيسكارد راية مقدسة لينال هو وجنده ببركتها النصر على المسلمين، وأصر على أن الفتوحات المرتقبة من أجل المسيح عليه السلام هي أكثر أهمية من إرسال الهدايا إلى روما (۱)، وتم الاستيلاء على الجزيرة في سنة ٤٨٤هـ في عهد رجار الأول ثم وثبت قواته على مالطة في العام التالي واحتلتها وأخذ يتحين الفرصة للانقضاض على إفريقية (۲).

ج- إفريقية: وأما الجبهة الإفريقية، فقد نالت حظها هي الأخرى من العدوان الصليبي في تلك الآونة بفعل قوة ناشئة هي المدن البحرية الإيطالية، فقد استغلت هذه المدن غياب القوى البحرية القديمة المتمثلة في الأسطولين الإسلامي والبيزنطي عن مياه البحر الأبيض المتوسط منذ أوائل ذلك القرن لانشغال كلا الطرفين بمشاكله الداخلية، وأخذت أساطيلها تمخر مياه ذلك البحر القريبة من الشواطئ الأوربية أولاً خوفاً من أسطول مجاهد العامري صاحب دانية الذي استطاع تجميد نشاطها لفترة من الوقت حتى إذا ما تمكنت من إزالة ذلك الخطر بدأت منذ أواسط القرن المذكور تجوب مياه البحر الأبيض المتوسط شرقاً وغرباً، وقد وضعت هذه المدن قوتها البحرية في خدمة الأهداف الصليبية منذ البداية لتحقيق مكاسب خاصة بها، فبتشجيع البابا لاون التاسع استولى تحالف من جنوة وبيزا على جزيرة سردينيا الإسلامية سنة ٤٤١هـ عبروب الجبهة الصقلية اشتركت في حروب الجبهة الأندلسية، الشتركت هذه الأساطيل في حروب الجبهة الصقلية اشتركت في حروب الجبهة الأندلسية، فأسهمت في مطاردات المسلمين الأندلسيين عن طريق البحر وأخذت نصيبها من الغنيمة، وفرضت حصاراً بحرياً على المرية حتى دفعت لها تلك المدينة فدية ضخمة تقدر بمبلغ ١١٣ وفرضت حصاراً بحرياً على المرية حتى دفعت لها تلك المدينة فدية ضخمة تقدر بمبلغ ١١٣

<sup>(</sup>١) الحروب الصليبية في شمال إفريقية، ص ١٤. (٢) المصدر نفسه، ص ١٥.

ألف دينار ذهبي، كما أجبرت بلنسية على دفع إتاوة مماثلة تقدر بمبلغ ٢٠ ألف دينار ذهبي لتفتدي نفسها بذلك من النهب والسلب (١)، وهاجمت الجزائر الشرقية (جزر البليار) عدة مرات. ونتيجة لذلك، أصبحت القوة البحرية الإيطالية هي المتحكمة في مياه البحر الأبيض المتوسط مما دفعها إلى مزيد من المغامرة، فوجهت نشاطها إلى إفريقية التي كانت لا تزال تحقيظ بقوة بحرية بمد يد المساعدة لإخوانهم في صقلية أو غيرها من ناحية ثانية، ثم لتحقيق أهداف الحركة الصليبية في إفريقية من ناحية ثالثة، فقامت قوة بحرية ضخمة مكونة من أسطولي جنوة وبيزا مدعومة بفرق من مدينة أمالفي وقوة عسكرية أخرى أمدهما بها البابا بمهاجمة مدينة المهدية ٨٠٤هـ/ ١٨٠٧م أي بعد الاستيلاء على طليطلة بعامين وقبيل الاستيلاء الكامل على صقلية واستولت عليها باستثناء قلعتها، وظلت في يدها إلى أن دفع صاحبها تميم بن المعز للقوى المتحالفة فدية مالية ضخمة وعقد مع الغزاة معاهدة نص أحد بنودها على تعهد تميم بعدم التعرض للسفن الإيطالية في المياه الإفريقية، ومنحهم امتيازات بجارية في بلاده، كما سيذكر في موضعه.

ومما تقدم يتضح أن هذا الهجوم الصلبي على القسم الغربي من العالم الإسلامي منذ أواسط القرن الخامس الهجري (الحادي عشر للميلاد) والذي كانت تدير دفته البابوية قد احتدم في ثلاث جبهات كانت إفريقية إحداها، ولا شك أن هذا الهجوم كان وجهاً من أوجه الحركة الصليبية، وهذا يؤكد أن الحروب الصليبية بدأت في إفريقية قبل الزحف الصلبي إلى المشرق، ويؤكد هذه الحقيقة ما ذكره ابن الأثير في حوادث سنة ٤٩١هـ إذ يفهم من النص الذي أورده أن تلك الحوادث كانت مترابطة يحركها محرك واحد وأنها كانت بداية لموجة الحروب الصليبية في ذلك الطور من أطوار الحركة الصليبية إذ يقول: كان ابتداء ظهور دولة الفرنج واشتداد أمرهم وخروجهم إلى بلاد الإسلام واستيلائهم على بعضها سنة ثمان الفرنج واشتداد أمرهم وخروجهم إلى بلاد الإسلام واستيلائهم على بعضها سنة ثمان وابعمائة جزيرة صقلية وملكوا طليطلة وغيرها من بلاد الأندلس.. ثم قصدوا سنة أربعة وثمانين وأربعمائة جزيرة صقلية وملكوها.. وتطرقوا إلى إفريقيا فملكوا منها شيئاً وأخذ منهم – ثم ملكوا غيره على ما تراه – فلما كان سنة تسعين وأربعمائة خرجوا إلى بلاد الشام (٢)، وعلى ملكوا غيره على ما تراه – فلما كان سنة تسعين وأربعمائة خرجوا إلى بلاد الشام (٢)، وعلى الرغم من اتجاه معظم قوى الحركة الصليبية إلى المشرق، إلا أن ذلك لم يمنع من بقاء فكرة الحتلال إفريقية ماثلة في أذهان ذوي الأفكار الصليبية، وبقي تطلع النورمان للاستيلاء عليها احتلال إفريقية ماثلة في أذهان ذوي الأفكار الصليبية، وبقي معظم سواحلها من طرابلس قائماً حتى تم لهم ذلك في عهد رجار الثاني حيث استولى على معظم سواحلها من طرابلس

<sup>(</sup>١) القوى البحرية والتجارية في البحر المتوسط، اريبالد لويس، ص ٣٧٢.

<sup>(</sup>٢) الكامل في التاريخ نقلاً عن الحروب الصليبية في شمال إفريقيا، ص ١٧.

شرقاً إلى مدينة تونس غرباً في سنة ٥٤٣هـ/ ١١٤٨م، فكانت الحرب الصليبية مشتعلة في الجبهة الإفريقية أثناء احتدامها في جبهة المشرق، وبقي الوجود النورماني ماثلاً فيها حتى قام عبد المؤمن بن علي زعيم دولة الموحدين بطردهم من المهدية آخر معاقلهم فيها سنة ٥٥٥هـ/ ١٦٠٠م (١)، وعندما حدث نوع من تبدل ميزان القوى في المغرب الإسلامي نجد ذلك ساهم في جبهة المقاومة الإسلامية في المشرق في عهد نور الدين محمود زنكي وصلاح الدين الأيوبي، كما سيأتي بيانه بإذن الله في دراستنا عن الزنكيين والأيوبيين.

## سادساً: استنجاد إمبراطور بيزنطة بالبابا أوربان الثاني:

استنجاد الإمبراطور الكسيوس كومنين (١٠٨١ –١١١٨م) ضد السلاجقة، لم يكن في الحقيقة الأول من نوعه بل سبقه استنجاد الإمبراطور (ميخائيل السابع) بالبابــا (جريجــوري السابع) عقب موقعه ملاذكرد ٦٣ ٤هـ السالفة الذكر، فالمعروف أن الحرب على الترك كانت من الأغراض التي تنطوي عليها الدعوة البيزنطية، فالأناضول يعتبر أكثر أهمية من بيت المقدس عند الدولة البيزنطية (٢)، ولذلك لما أصبحت عاصمة البيزنطيين مهددة من قبل السلاجقة كان لزاماً على الإمبراطور أن يستنجد بالغرب في مقابل اتحاد الكنيستين الشرقية والغربية، وقد أرسل البابا جريجوري السابع إلى الإمبراطور ميخائيل السابع رداً مرضياً بدافع العاطفة المسيحية من جهة، وبدافع سياسي من جهة أخرى، فما يحشده من جيش سوف يقضي على الانشقاق بين الكنيستين، ويزيد من نفوذ البابوية في الشرق مثلما زاد في الغرب. غير أن الحرب التي نشبت بين (جريجوري السابع) والامبراطور (هنـرى الرابـع) منعتـه في المضى في مشروعه ولما خلف الإمبراطور (الكسيوس كومنين) الإمبراطور ميخائيل السابع، بعث برسالة إلى البابا أوربان الثاني وإلى كبار رجال الإقطاع سنة ٤٨٧هـ يدعوهم لإرسال المساعدات لنجدة إخوانهم في الشرق وحماية القسطنطينية ضد الخطر السلجوقي (٣)، ولقد كان (الكسيوس) يرغب في أن يبعث له الغرب ببعض الجند المرتزقة ولكن الباب أوربان لم يشأ أن يجعل نفسه في خدمة الدولة البيزنطية، بل أراد أن تتولى البابوية تقديم المساعدة للمسيحيين في الشرق، وهذا التغيير في الفكرة يؤدي إلى أن يحشد العالم المسيحي اللاتيني جيشاً ضخماً، لا أن يبعث بجنود مرتزقة تخضع لأهواء الأمراء، وأشار هـذا الاخـتلاف في التفكير إلى المتاعب منذ البداية مما أساء العلاقات بين البيزنطيين والصليبيين. والثابت تاريخياً أن المسئول الأول عن قيام الحركة الصليبية هو البابا أوربان الثاني، فهو الذي أنذر بقيام تلك

<sup>(</sup>١) الحروب الصليبية في شمال إفريقية، ص ١٨.

<sup>(</sup>٢) الحروب الصليبية، د. علية الجنزوري، ص ٢٥٣. (٣) العرب والروم اللاتين (١/ ١٥٠).

الحروب (١) يؤيده في دعواه الجهاز الكنسي في الغرب، وينسب إليه جميع المؤرخين اللاتين المعاصرين له، الدور الرئيسي في تحقيق هذه الفكرة (٢).

# سابعاً: شخصية البابا أوربان الثاني ومشروعه الشامل للغزو الصليبي:

ولد أوربان الثاني عام ٤٢٧هـ/ ١٠٣٥م في شاتيون سير مارن واسمه أودو، وقد درس على يدي القديس برنو الذي أسس نظام الكارسوسيين، وفي عام ٤٦١هـ/١٠٦٨م أصبح راهباً في دير علوني بالقرب من ماكون، وقد التحق بخدمة البابا المتسلط المؤمن إيماناً راسـخاً بتفوق البابوية على الإمبراطورية ونعني بــه جريحــوري الســابع وتم تعيينــه كاردينــالا أســقفأ لاوستياً في عام ٤٧٣هـ/ ١٠٨٠م، وخدم الكنيسة في المانيا خلال المرحلة من ٤٧٧هـ/ ١٠٨٤م، وقد ساند على نحو شرعى البابا جريجوري السابع في خلال صراعه مع الإمبراطور هنري الرابع، وقد ارتبط أوربان الثاني بسينودس (مجمع كنس) في ساكسوني الذي عقد عام (٤٧٨هـ/ ١٠٨٥م)، وعند وفاة البابا فيكتور الثالث في ١٦ سبتمبر ١٠٨٧م في مونت كاسينو تمت السيطرة على روما عن طريق كايمنت الثالث، وتم انتخاب أوربان الثاني بعد تأخير طويل في تراكينا إلى الجنوب من روما بالقرب من جايثا وحمل اسم أوربــان الثاني (٤٨١ - ٤٩٣هـ/ ١٠٨٨ - ١٠٩٩م) (٣). ونلاحظ من خلال سيرة هذا الرجل أنه اتسم بالنشاط الوافر، وإحكام سيطرته على كل مناطق نفوذ الكنسية الأم، ولعل موقفه من إسبانيا يمثل لنا بعدًا مهمًا، فقد أيد ذلك البابا الحرب ضد المسلمين وعندما أمكن للإسبان إخضاع بعض المناطق التي كانت من قبل تحت سيادة أعدائهم سارع البابا بجعلها ضمن نفوذ كنيسة روما. ولا شك أن أوربان الثاني في دعمه الحرب ضد المسلمين هناك كان يسير على خطى وهدى البابا ألكسندر الثاني، وهذا يؤكد لنا على حقيقة محورية وهي وجود استراتيجية عليا للبابوية في روما تتجه نحوها وتنفذها بحرص في القرن الحادي عشر الميلادي/ الخامس الهجري على نحو خاص بغض النظر عن تغير وتقلب البابوات، وأهم ملامح هذه الاستراتيجية هي توسيع نفوذ كنيسة روما، وتوحيد الكنائس، ومحاربة الإسلام أينما وجد باعتباره العدو اللدود الذي لا مناص من مواجهته ومحاولة الانتصار عليـه بـأي ثمن (1)، ومن الملاحظ أن من خلال الاستغاثات البيزنطية المتعددة، وانشغال من سبق أوربان الثاني بأمور متعددة، جاءت الفرصة السانحة لهذا البابا، وفي مجمع بياكنزا بإيطاليـا في

<sup>(</sup>١) الحروب الصليبية، علية الجنزوري، ص ٢٥٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٢٥٤، العرب والروم اللاتين (١/ ٥٦).

<sup>(</sup>٣) الحرب الصليبية.. العلاقات بين الشرق والغرب، محمد مؤنس، ص ٦٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ص ٦٥.

مارس ١٠٩٥م- ٤٨٨هـ اتجه إلى الاستجابة لدعوة الإمبراطور الكسيوس الأول كومنيونوس (٤٧٤ - ١٠٨١هـ) (١٠٨١ - ١١١٨م) غير أن مجمع بياكنزا أخفق فيه البابا في الدعوة لشن حرب صليبية ضد المسلمين في الشرق (١).

ا- أوريان الثاني يعقد مجمعاً كنسياً في جنوب فرنسا: إن إخفاق مجمع بياكنزا لم يثن ذلك البابا العنيد الطموح عن تحقيق هدفه بكل الوسائل المكنة، وقد اتجه إلى بلاده الأصلية فرنسا من أجل معاونته على نجاح مشروعه المرتقب، وقد دل ذلك الاختيار على ذكائه خاصة أن جنوب فرنسا التقليدي المحافظ كان بمثابة منطقة تماس مع الحرب التي شنها الإسبان ضد المسلمين في إسبانيا، بالإضافة إلى أن مجرد طرح الفكرة على الأرض الفرنسية كان من الممكن أن يحقق نجاحاً فورياً من خلال أنها الموطن الأصلي للبابا، وهو أدرى بشعابها، خاصة أنها - في نفس الحين - ذات تاريخ خاص مع الإسلام خلال معركة بواتيه المعروفة لدى المسلمين بمعركة بلاط الشهداء عام (١١٤هـ - ٢٣٢م) والتي هزم فيها المسلمون وتم وقف المد الإسلامي وإعاقته عن الامتداد فيما وراء جبال البرانس، وسوف ندرك من خلال تحليل خطاب البابا في مجمع كليرمونت أن كل تلك الزوايا، لم تغب عن ندرك من خلال الحاد الذكاء، القوي الإرادة منذ أن تربى في أحضان حركة الكارسوسيان ذهن ذلك الرجل الحاد الذكاء، القوي الإرادة منذ أن تربى في أحضان حركة الكارسوسيان وعقد مجمعاً كنسياً هناك، وفي اليوم العاشر عقد المجمع الذي تناول فيه العديد من القضايا التي تهم الكنيسة: ألقى البابا على مستمعيه خطاباً بالغ الأهمية والخطورة وذلك في يوم ٢٧ نومبر ١٩٥٥ (٢٠).

ب- الخطبة التي القاها أوربان الثاني: كان للخطبة التي ألقاها البابا أوربان الثاني في المجمع الديني الذي انعقد في كليرمونت عام ٤٨٨هـ / ١٠٩٥م أثرها البالغ في نفوس المسيحيين المجتمعين في هذا المجتمع فقد ألهبت حماسهم وأصابتهم بحالة عبر عنها المؤرخ جوستان لوبون في كتابه (حضارة العرب): بأنها نوبة حادة من الجنون (٣)، إذ قال البابا: يا شعب الفرنجة، يا شعب الله المحبوب المختار، لقد جاءت من تخوم فلسطين، ومن مدينة القسطنطينية أنباء محزنة تعلن أن جنساً لعيناً أبعد ما يكون عن الله قد طغى وبغى في تلك البلاد، وبلاد المسيحيين في الشرق، وقلب موائد القرابين المقدسة، ونهب الكنائس وخربها

<sup>(</sup>١) الحروب الصليبية، العلاقات بين الشرق والغرب د. محمد مؤنس، ص ٦٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٦٦.

<sup>(</sup>٣) حضارة العرب نقلاً عن دور الفقهاء والعلماء المسلمين في الشرق الأدني.

وأحرقها، وساقوا بعض الأسرى إلى بلادهم، وقتلوا بعضهم الآخر بعد أن عـذبوهم أشـنع تعذيب، ودنسوا الأماكن المقدسة برجسهم، وقطعوا أوصال الإمبراطورية البيزنطية، وانتزعوا منها أقاليم بلغ من سعتها أن المسافر فيها لا يستطيع اجتيازها في شهرين كاملين. على من أذن تقع تبعة الانتقام لهذه المظالم، واستعادة تلك الأصقاع إذا لم تقع عليكم أنتم؟ أنتم يا من حباكم الله أكثر من أي قوم آخرين بالمجد في القتال، وبالبسالة العظيمـة وبالقـدرة على إذلال رؤوس من يقفون في وجوهكم؟ ألا فليكن من أعمال أسلافكم ما يقوي قلوبكم - أمجاد شارلمان وعظمته، وأمجاد غيره من ملوككم وعظمتهم، فليثر همتكم ضريح المسيح المقدس ربنا ومنقذنا – الضريح الذي تمتلكه الآن أمـم نجسـة، وغـيره مـن الأمـاكن المقدسة التي لوثت ودنست - لا تدعوا شيئا يقعد بكم من أملاككم أو من شئون أسركم، ذلك بأن هذه الأرض التي تسكنونها الآن والتي تحيط بها من جميع جوانبها البحار، وتلل الجبال، ضيقة لا تتسع لسكانها الكثيرين، تكاد تعجز عن أن تجود بما يكفيكم من الطعام، ومن أجل هذا يـذبح بعضكم بعضاً، وتتحاربون، ويهلـك الكثيرون منكم في الحروب الداخلية. طهروا قلوبكم إذن من الحقد، واقضوا على ما بينكم من نزاع، واتخـذوا طـريقكم إلى الضريح المقدس، وانتزعوا هذه الأرض من ذلك الجنس الخبيث وتملكوها أنتم، إن أورشليم أرض لا نظير لها في ثمارها، هي فردوس المباهج. إن المدينة العظمي القائمة في وسط العالم تستغيث بكم أن هبوا لإنقاذها. فقوموا بهذه الرحلة راغبين متحمسين تتخلصوا من ذنوبكم، وثقوا بأنكم ستنالون من أجل ذلك مجداً لا يفنى في ملكوت السموات(١). وهكذا كان لهذه الكلمات الحماسية التي ألقاها البابا أوربان الثاني أثرها البالغ في نفوس المسيحيين المجتمعين فبعد أن أنهى البابا خطبته مباشرة صاح المجتمعون صيحة رجل واحد قائلين: هكذا أراد الله (٢٠). ولم يكد البابا أوربان الثاني ينتهي من خطابه هذا، حتى نهض إليه الأسقف أدهمير دى مونتيل، وركع أمام قدمي البابا، والتمس منه الإذن بأن يلحقه بالحملة المقدسة، وأمام هذا الموقف المؤثر تحركت مشاعر المجتمعين وتدافعوا بالمئات يركعون أمام البابا مثل أدهمير في حماس منقطع النظير وحملوا الصلبان وحلفوا جميعاً على تخليص المدينة المقدسة، ويعقب المؤرخ المعاصر للأحداث وهو -روبرت الراهب - فيقول: ياله من عدد كبير من الناس، من كل الأعمار ومن مختلف المستويات الذين تقلدوا الصلبان خلال مجمع كليرمونت، وقد حلفوا على

<sup>(</sup>١) قصة الحضارة (١٥/ ١٥، ١٦)، وثائق الحروب الصليبية، ص ٩٩ - ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) دور الفقهاء والعلماء المسلمين في الشرق الأدنى، ص ٢٣٧.

تخليص المدينة المقدسة. وقد وصل عددهم إلى ٣٠٠ ألف<sup>(١)</sup>. وإزاء هذا الموقف من المتحمسين لأدهمير عينه البابا أوربان الثاني ممثلاً شخصياً ونائباً عنه ليوضح للجميع أن الحملة تحت إشراف الكنيسة، بل تحت إشرافه هو مباشرة (٢).

ج - ما يستنتج من خطاب البابا أوربان الثاني؟ قام الدكتور محمد مؤنس عوض بدراسة واعية للحروب الصليبية واستفاد من مراجعهم وقام بتحليل لخطاب البابا من خلال أربعة نصوص لأربعة من المؤرخين المعاصرين، هم فوشيه الشارترى، وروبير الراهب، وجوبرت النوجتي، ويودريك الدولى، وهناك تصور بأن فوشيه الشارترى كان من بين الذين حضروا مجمع كليرمنت، وبصفة عامة، من الممكن عقد مقارنة بين النصوص الواردة في مؤلفات المؤرخين الأربعة من أجل التوصل إلى حقيقة ما أعلنه البابا في خطبته الشهيرة، وعند مقارنة تلك النصوص يمكن استنتاج الآتي:

- وجه البابا حديثه إلى جنس الفرنجة من أجل التركيز على البعد الإثني أو العرقي، وأوضح أن الله قد ميزهم بموقع بلادهم، وبعقيدتهم الكاثوليكية، وعمل على تذكيرهم بالبعد التاريخي من خلال أمجاد شارل مارتل وشارلمان وما قدماه للمسيحية من خدمات جليلة، على نحو عكس أهمية حافز «الذاكرة التاريخية» في تشكيل تلك الظاهرة التاريخية الكبرى (٣).
- أشار البابا إلى أن هناك أخباراً مؤسفة ومزعجة قدمت من الشرق مفادها أن جنساً ملعوناً وهم عرق ملعون غريب تماماً عن الله وهم حقاً جيل لم يتوجه بقلبه أو يعهد بروحه إلى الله (3)، ويقصد بذلك الأتراك السلاجقة، ذبحوا المسيحيين الشرقيين، وحولوا الكنائس إلى أسطبلات لخيولهم وأن دماء أولئك المسيحيين تنادي مسيحيي الغرب من أجل إنقاذهم من براثن أعدائهم الكفار.
- عمل البابا على إثارة مطامع سامعيه في ثروات الشرق فأوضح أن الأرض في الغرب الأوربي ولاسيما في فرنسا ضاقت بسكانها، وطلب من الناس الذهاب إلى الشرق حيث أرض كنعان التي تفيض لبناً وعسلاً وفي ذلك الدليل الجلي الذي لا يقبل ارتياب مرتاب على أن البعد الاقتصادي للحركة الصليبية، قد تم الإعلان عنه بصراحة كاملة منذ اللحظات الأولى لميلادها.

<sup>(</sup>١) دور الفقهاء والعلماء المسلمين في الشرق الأدني، ص ٢٣٧.

<sup>(</sup>٢) الحرب الصليبية، حسن حبشي، ص ٥١ دور الفقهاء، ص ٢٣٨.

<sup>(</sup>٣) الحروب الصليبية.. العلاقات بين الشرق والغرب، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٤) الحروب المقدسة. الحملات الصليبية وأثرها على العالمُ اليوم، كارين أرمسترونغ، ص ٣٥.

- وعد البابا كل من يحمل السلاح ويتجه إلى الشرق بأن تغفر ذنوبه وآثامه وبمعنى آخر قدم لهم الغفران الكنسي، أما إذا استشهد المرء في سبيل تحقيق هدفه فإنه يعد شهيداً من شهداء المسيحية الأبرار، وجميعها مغريات مهمة في عصر سادته ظاهرة الهوس الدينى العاطفي في العالم المسيحي الأوربي.
- اتجه البابا إلى الإشارة إلى بيت المقدس، وهي الجنة الأرضية قلب العالم، التي شهدت ميلاد السيد المسيح وطهرها بموته، وذكر لمستمعيه أنها تناديكم من أجل تخليصها من براثن محتليها من الكفار، وأود أن أقرر هنا أن تلك المدينة مثلت محوراً على قدر عظيم من الأهمية من أجل إثارة الشعور الديني لدى مستمعي البابا، وفي أغلب النصوص التي وردت إلينا بشأن الخطاب المذكور نجد أن بيت المقدس تحتل مكاناً بارزاً ومحورياً، وهو أمر منطقي تماماً من خلال مكانتها وقداستها الدينية، كذلك أنها مثلت الحلم الجماعي الخاص بالحج المسيحى في ذلك العصر.
- حرص البابا على تدعيم خطابه بعدد من النصوص المواردة في الكتاب المقدس من أجل إثارة الشعور الديني لمستمعيه، أو ربما من أجل أن يعطي لخطابه قداسة خاصة مشل عبارات ذلك الكتاب في العقل الجمعي الأوربي في ذلك العصر، ومن أمثلة ذلك العبارة الواردة في إنجيل متى وهي: من أحب أباً وأمًّا أكثر منى فلا يستحقني، ومن أحب ابناً أو ابنة أكثر منى فلا يستحقني، ومن أحب ابناً أو ابنة أكثر منى فلا يستحقني (۱). كذلك العبارة القائلة: من لا يأخذ صليبه ويتبعني فلا يستحقنى (۱). والتي وردت في نفس الأنجيل المذكور.
- ترتيب الأولويات عند البابا اوربان الثاني: كان البابا أوربان الثاني بارعاً في عرض أفكاره وكذلك في إخفاء بعضها، وقد ركز على أمر بيت المقدس حتى يقدم طريقاً واحداً على الغرب الأوربي السير فيه دون تردد ويخلق لمعاصريه (وحدة الهدف) من خلال وحدة المؤسسة الدينية الداعية له في صورة البابوية، وعلى هذا الأساس، لم يرد في الخطاب المذكور أية عبارات عن رغبته العارمة في توحيد الكنائس وإخضاع كنيسة القسطنطينية لسيطرة الكنيسة الأم في روما، كذلك لم يرد فيه ما يدل على الهدف التنصيري وهو هدف محوري للبابوية من خلال المشروع المرتقب، وتعليل ذلك الإخفاء يكمن في أن البابوية أدركت أن للبابوية ما يدل على المدف العلم المسيحي تتطلب عدم تنهيب الأهداف وطرحها حتى لا يغيب الأمر منذ اللحظات الأولى، ويلاحظ هنا أن لغة تشعيب الأهداف وطرحها حتى لا يغيب الأمر منذ اللحظات الأولى، ويلاحظ هنا أن لغة

<sup>(</sup>١) الحروب الصليبية.. العلاقات بين الشرق والغرب، ص ٦٨.

<sup>(</sup>٢) الكتاب المقدس العهد الجديد، متى، الإصحاح م ١٠، ٢٧، ٢٨.

البابوية في الخطاب ذات طابع متكتم في عرض الأهداف الأخرى لها، أما فيما بعد نجاح المشروع والاستيلاء على الرمز الديني المسيحي في صورة بيت المقدس، وجدنا – والأمثلة هنا أكثر من أن تحصى – الإفصاح عن الأهداف الأخرى بوضوح وصراحة كـاملتين، وفي هـذا دليل واضح على أن تلك المؤسسة الدينية ذات التأثير الفعال رأت تحقيق أهدافها جزءاً جزءاً وليس دفعة واحدة، وهو أخطر ما في المشروع برمته، وفي تقديري (١) أن البابا أوربان الشاني لم يغب عن تفكيره ذلك الجانب بحكم أنه المهندس الأول للمشروع والداعي الأصلي لفكرته، وفي واقع الأمر: أن الخطاب الذي القاه البابا في مجمع كليرمونت يعد على جانب كبير من الأهمية التاريخية، فلم نسمع من قبل في تاريخ أوربا القرون الوسطى أن خطاباً كان معبراً عن عصره بمثل هذه الصورة كما لم نسمع عن خطاب حرك الجماهير الأوربية الغفيرة عن مواطنها الأصلية إلى الشرق بمثل تلك الدرجة التي تحدثنا بها المصادر التاريخية المعاصرة، ولذلك لا ننظر إليه على أنه مجرد خطاب عادى، بل أنه إعلان ما يشبه «الحرب العالمية» في العصور الوسطى من جانب الغرب الأوربي ضد الشرق الإسلامي، وذلك دونما مبالغة قولية أو اعتساف في الأحكام، بل من خلال شواهد التاريخ التي وقعت في أعقابه. ويلاحظ أنه في أعقاب إلقاء البابا لخطابه صاح الحاضرون صيحة واحدة وهي: الله يريد ذلك، وكانت صيحة المسيحية لمحاربة الإسلام وأهله، وأتخذوا الصليب شعاراً، ومن هنا كانت تسميتهم بالصليبين (٢).

- قدرة البابا أوربان الثاني على تقديم مشروع عام: استطاع أوربان الثاني أن يوحد شعوب الغرب في مشروع عام على الرغم من أن لغات هذه الشعوب وعاداتها الحلية، واهتمامات أبنائها كانت تختلف اختلافاً بيناً. ولكن الفكرة الصليبية التي جمعت جماهير الغرب الأوربي لم تكن لتنجح لو لم تكن متوافقة مع حركة المجتمع، هذا التوافق بين الفكر والواقع، بين التبرير الأخلاقي للحرب، وحركة المجتمع هو الذي خلق الإيديولوجية التي تحركت الجماهير الأوربية في إطارها، فعلى المستوى الشعبي كان تفكير الناس في أوربا الغربية في القرن الحادي عشر يتوازى مع السياسة البابوية وفكرة الحرب المقدسة إلى حد ما، إذ أن أوربا كانت قد بدأت حركة إحياء دينية مع مشرق شمس القرن الحادي عشر. ومع اقتراب الألف الأولى بعد المسيح من اكتمالها سرت موجة بالإحساس بالذنب والرغبة في التوبة في غرب أوربا، فقد تعمق لدى الإنسان الغربي الشعور بالخطيئة والإحساس بالذنب، والحقيقة أن من أوربا، فقد تعرف القرن الحادي عشر في غرب أوربا لا يمكن أن يغفل إصرار الناس في ذلك

<sup>(</sup>١) الحروب الصليبية.. العلاقات بين الشرق والغرب، ص ٦٨.

الزمان على أن يضمنوا لأنفسهم غفران خطاياهم، وكان هذا نتاجاً للمشاعر الألفية والأخروية التي ملكت على الناس وجدانهم وعقولهم مع توقعاتهم لجع الدينونـة، وانتشـر الوعاظ الجوالون في كل أنحاء الغرب الأوربي يحثون الناس على الزهد والتوبـــة والتشــبه بحيـــاة الفقر التي عاشها الحواريون. وفي غمرة هذا التدين العاطفي الذي حكم تصرفات المجتمعات الغربية سادت مشاعر الكراهية والتعصب ضد أتباع الديانات الأخرى، بل وضد من يعتنقون مذهباً غير المذهب الكاثوليكي. وثمة دليل قوى على هذا في طيات الملحمة الصليبية المعروفة باسم «أنشودة أنطاكية» التي تعكس، بشكل أمين، روح الانتقام التي سرت في المجتمع الكاثوليكي ضد «الوثنيين المخذولين» - على حد زعمهم - كما أن القصيدة لا تعتبر أن الأمة المعادية للمسيح هم المسلمون فقط، وإنما يصدق هذا الوصف أيضاً على كل من لا يعترفون بعقيدة الكنيسة الكاثوليكية، وهي بهذا تجسد التفكير الشعبي في أوربا القرن الحادي عشر، هذا التفكير الشعبي كان هو الآخر واحداً من ملامح الإيديولوجية العامة التي أفرزت الحركة الصليبية. لقد تمثل نجاح أوربان الثاني في أن خطبته التي دعا فيها إلى الحملة الصليبية كانت بمثابة بؤرة تجمعت فيها كل الأفكار التي مثلت الإطار الإيديولوجي لحركة المجتمع الغربي آنذاك على الرغم من الاختلافات اللغوية والعادات والتقاليد، وهكذا لم تكن استجابة جماهير المستمعين إلى البابا في كليرمونت مجرد رد فعل لبلاغة كلماته، وإنما كانت هذه الاستجابة تعبيراً عن فرحة أولئك المستمعين بالمشروع الـذي مـس أوتــار الآمــال الــتي كانــت تداعب كلاً منهم تقريباً، وجاءت الحرب المقدسة ستاراً مدهشاً يمكن للجميع أن يتحركوا من خلاله لضمان تحقيق أحلامهم الدنيوية وخلاصهم الأخروي، وبوسعنا أن نورد عشرات التعبيرات الواردة في المصادر التاريخية والحوليات المعاصرة تصف الصليبيين بأنهم «فرسان المسيح» و «رجال المسيح» أولئك الذين يكونون «جيش المسيح» و «الشعب المقدس» و «شعب الرب» وهي كلها تعبيرات تشير بأن فكرة الحرب الصليبية كانت قد رسخت في الأذهان بحيث كان الناس على اقتناع كامل بأنهم حين يشاركون في هذه الحملة لا يفعلون ذلك استجابة لأوامر أي مخلوق، ولا حتى البابا نفسه، وإنما هم يطيعون الرب(١).

- الاجتماع الاستشاري للبابا بعد خطابه: كان البابا أوربان الثاني يجتمع مع رجال الدين النصراني ويستشيرهم في حشد الطاقات الرسمية والشعبية لغزو المسلمين، فقد اجتمع مع أساقفته وبعد هذا الاجتماع الاستشاري خرجوا بالقرارات الآتية:

١ - كل من ارتكب جرماً يعاقب عليه، يصبح في حل من العقوبة إذا اشترك

<sup>(</sup>١) الخلفية الإيديولوجية للحروب الصليبية، د. قاسم عبد الله، ص ٢٤، ٢٥.

في هذه الحرب المقدسة.

٢ - كل مال من عقار أو متاع يتركه المحارب الذاهب إلى الأرض المقدسة يكون تحت
 حماية الكنيسة أثناء غيابه.. وترده كاملاً حين يعود المحارب إلى وطنه.

٣- ينبغى لكل مشترك في الحملة أن يحمل علامة الصليب.

٤ على كل من اتخذ الصليب أن يفي بالوعد بالمسير إلى بيت المقدس، فإذا رجع عن
 عزمه طرد من الكنيسة.

٥- كل بلد يخلص من أيدي الكفار «المسلمين» يجب أن يرد للكنيسة.

٦- ينبغي أن يكون كل فرد جاهزاً لمغادرة وطنه في عيد العذراء.

٧- ينبغي أن تلتقي الجيوش في القسطنطينية. ولقد قام البابا هذا فأرسل أساقفته بهذه القرارات لتبليغها لملوك العالم المسيحى وأمرائه في الغرب (١١).

- حملة الدعاية الصليبية: افتتح خطاب البابا أوربان الثاني مرحلة على جانب كبير من الأهمية في صورة الدعاية الصليبية وهي دعاية قامت على أساس الانتقال الشخصي للعديد من المواقع، ومخاطبة قطاعات مختلفة من البشر، وقد كان لها دورها الفعال من أجل إنجاح ذلك المشروع، ومن الممكن ملاحظة أن الحملة الصليبية الأولى – على نحو خاص – تم الإعداد الدعائي لها بمنتهى البراعة والاتقان منذ الخطاب المذكور وفي هذا الصدد تم حشد جيش من الدعاة من أجل مخاطبة كل قطاعات المجتمع الأوربي كل على قدر تصوره، وقد قام البابا أوربان الثاني بعد عقد مجمع كليرمونت بالانتقال إلى مدن تور، وبوردو، ونمييز ومكث تسعة أشهر داعياً لمشروعه الجديد (٢)، كذلك فإنه قام بإرسال العديد من الخطابات، من أجل الدعوة لمشروعه الصلبي، ومن ذلك الرسائل التي أرسلها لجميع المؤمنين بالمسيحية في القلاندروز، وكذلك إلى بولونا وقالوا مبروز وكذلك إلى كونتات سردانيا وروسيللون، وبيسالون وامبورياس، ويلاحظ أن الخطابات المذكورة لا يمكن فصلها عن دور البابا في وبيسالون وامبورياس، ويلاحظ أن الخطابات المذكورة الا يمكن فصلها عن دور البابا في معمع كليرمنت فهي تكملة ومواصلة حقيقية لدوره الدعائي للحروب الصليبية (٣).

- العقلية التنظيمية لأوربان الثاني: ويلاحظ أن الخطابات التي أرسلها البابا من أجل مشروعه الصليبي، تقدم لنا عدداً من التفصيلات التي لم ترد في خطاب كليرمونت ومن بينها تقريره بدور المندوب البابوي أدهيمار أسقف لي بوى، ويـذكر ضرورة طاعـة أوامره

<sup>(</sup>١) دروس وتأملات في الحروب الصليبية، ص ١٨.

<sup>(</sup>٢) الحروب الصليبية.. العلاقات بين الشرق والغرب، ص ٦٩. (٣) المصدر نفسه، ص ٧٠.

كأنها صادرة من البابا شخصياً، كذلك قرر أنه لا يسمح للرهبان أو القساوسة بالاتجاه إلى الشرق إلا بعد الحصول على إذن من أساقفتهم، وكذلك مقدمو الأديرة تجنباً للتمرد والفوضى، وينبغي أن ندرك أن تلك المصادر الوثائقية التي بأيدينا تكشف لنا عن العقلية التنظيمية الدقيقة لأوربان الثاني، ولذلك نراه امتلك رؤية شاملة للمشروع الصليي – في تلك المرحلة المبكرة على الأقل – وقد حرص الحرص أجمعه على نصيحة من سيشاركون في الرحلة إلى الشرق بضرورة الطاعة العمياء لأوامره، وكذلك أوامر رؤسائهم المباشرين، كما نستشعر أن البابا ألح على فكرة وحدة العالم المسيحي، وكأن ما حدث في الشرق للمسيحيين ستشعر أن البابا ألح على فكرة وحدة العالم المسيحي، وكأن ما حدث في الشرق للمسيحيين الأوربي، وأن مساعدة الفرنجة وغيرهم للمسيحيين الشرقيين هو جزء رئيسي من واجباتهم كمسيحيين (۱۱)، على أية حال، فإن الثمرة الطبيعية للدور التنظيمي والتخطيطي والدعائي الذي قام به البابا وكبار رجال الكنيسة الذين معه هي قيام الحرب الصليبية ومما ساعدهم على ذلك اختيار التوقيت المناسب للحرب.

- بطرس المناسك: تأثر بطرس الناسك بخطاب البابا أوربان الشاني وكان له تأثير شديد على كل من يستمع إليه، كان يركب حماراً ينتقل به من بلد إلى آخر، وكان يسير حافي القدمين ويرتدي ملابس رثة، ويتحدث المؤرخ روبرت الراهب عنه فيقول: إن بطرس هذا هو رائد الحرب الصليبية، وإنه كان يفوق في ورعه القسيسين والأساقفة، وكان ممتنعاً عن تناول الخبز واللحم بل جعل غذاءه السمك، وكان لا يسمح لنفسه إلا بقليل من النبيذ وبعض الطعام الغليظ (۲). وعلى الرغم من مظهر بطرس الناسك وحالته الرثة إلا أنه كانت له قوة غريبة تثير حماس الرجال والنساء وتجذب الجماهير إليه، فاستطاع أن يجذب وراءه شديد على الرغم من أن غالبيتهم كانوا لا يدرون شيئاً عن استعمال السلاح أو الفروسية، شديد على الرغم من أن غالبيتهم كانوا لا يدرون شيئاً عن استعمال السلاح أو الفروسية، بل لم يشتركوا في أي حرب من قبل إلا أن تأثرهم بكلمات بطرس الناسك الحماسية ومظهره جعلهم يندفعون في حماس جارف وراءه دون التفكير في أي احتمالات أخرى، فلقد كانت خطبه نارية ممزوجة بالبكاء والعويل وصب اللعنات على الكافرين، وبوعد الرب كانت خطبه نارية ممزوجة بالبكاء والعويل وصب اللعنات على الكافرين، وبوعد الرب كانت خطبه نارية ممزوجة بالبكاء والعويل وصب اللعنات على الكافرين، وبوعد الرب كانت خطبه نارية ممزوجة بالبكاء والعويل وصب اللعنات على الكافرين، وبوعد الرب كانت خطبه نارية ممزوجة بالبكاء والعويل وصب اللعنات على الكافرين، وبوعد الرب كانت خطبه نارية عمزوجة بالبكاء والعويل وطب اللعنات على الكافرين، وبوعد الرب كانت خطبه نارية عمزوجة بالبكاء والعويل وطب اللعنات على الكافرين، وبوعد الرب المدين إلى الموابد ورعائل لبطرس الناسك في المدين الموابد ورعائل الموابد ورعائل الموابد ورعائل الموابد والموابد و

<sup>(</sup>١) الحروب الصليبية.. العلاقات بين الشرق والغرب، ص ٧٠.

<sup>(</sup>٢) دور الفقهاء والعلماء ِالمسلمين في الشرق الأدنى في الجهاد ضد الصليبيين خلال الحركة الصليبية، ص ٢٣٩.

<sup>(</sup>٣) حضارة العرب نقلاً عن دور الفقهاء والعلماء، ص ٢٣٩.

التبشير بالحروب الصليبية والدعاية لها إنما كانوا يعدون بالمئات والآلاف<sup>(۱)</sup>، وقد تأثر الناس بهؤلاء الوعاظ. ويصف المؤرخ بودري بوصفه معاصراً لأحداث هذه الفترة الزمنية أن بعض العامة من المسيحيين كانوا يرسمون على صدورهم علامة الصليب بواسطة الحديد الحمي على النار ليتباهوا بإظهار حماسهم وليوهموا الآخرين بأن هذه العلامات إنما جاءتهم عن طريق معجزة (۱). وهكذا انطلق الجميع يتجهزون للذهاب للأراضي المقدسة بالشام بعد تلك الكلمات التي سمعوها، وكان معظمهم يبيعون ما يملكون ليجهزوا أنفسهم للرحيل طمعاً في محو ذنوبهم ورضاء الله عنهم، وكان الآباء سعداء برؤية أولادهم يرحلون، كما كانت الزوجات في غاية الفرح لدى رؤيتهن لأزواجهن وهم يتأهبون للرحيل، فحماس الجميع كان منقطع النظير، واقتناعهم بهذا العمل كان شديداً (۱)، وعلى قدر الفرحة الكبيرة التي شعر بها أولئك الذين غادروا بلادهم للالتحاق بالحملة الصليبية الأولى كان الأسى والحزن يخيم على أولئك الذين لم يخرجوا في تلك الحملة (١).

- غفلة المسلمين عما يدبر الهم: كانت الدولة الإسلامية في العهد الأموي مثلاً لها جهاز استخبارات اخترق البلاط البيزنطي، وقد بينت ذلك في كتابي عن الدولة الأموية، وأما بالنسبة لعهد الدولة العباسية فإننا لم نعثر في المصادر الإسلامية على أية خطبة حماسية لأي من الخليفتين العباسي أو الفاطمي كرد فعل على خطبة البابا أوربان الثاني أو على الأقبل نشعر من أن المسلمين علموا بما جرى في مؤتمر كليرمونت. ولعل السبب في ذلك يرجع إلى انشغال كل من الدولتين العباسية والفاطمية بالتنازع فيما بينهما ومحاولة كل منهما التغلب على الأخرى لتكون لها السيادة، فظلوا في سبات عميق حتى وصلت الحملة الصليبية الأولى بالفعل إلى بلاد الشام (٥٠) ولعل ما يؤكد هذا ما جاء في كتابات ابن القلانسي من أن أخبار الصليبيين لم تصل للمسلمين في بلاد الشام إلا في سنة ٩٠٠ هـ/ ١٩٠٧م، فيقول في ذلك: وتواصلت الأخبار بهذه النوبة المسبشعة في حق الإسلام فعظم القلق وزاد الخوف والفرق (١١)، ومع ذلك فإن رد الفعل الإسلامي الوحيد الذي ظهر قبيل وصول الحملة الصليبية الأولى في بلاد الشام، كان من جهة السلاجقة في آسيا الصغرى عندما استطاعوا القضاء بكل سهولة على القسم الأول من القوات الصليبية المعروفة باسم «حملة العامة» فضلاً عما قاموا به من عمليات دفاعية عن عملكاتهم في آسيا الصغرى (٧٠) باسم «حملة العامة» فضلاً عما قاموا به من عمليات دفاعية عن عملكاتهم في آسيا الصغرى (٧٠) كما سيأتي بيانه بإذن الله تعالى.

<sup>(</sup>١) دراسات في تاريخ العلاقات بين الشرق والغرب، ص ٢١.

<sup>(</sup>۲، ۳، ٤) دور الفقهاء والعلماء، ص ٢٤٠. (٥)، (٦) المصدر نفسه، ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه، ص ٢٤١.

#### المبحث الثالث

### بدء الحرب الصليبية الأولى

بعد خطبة البابا أوربان الثاني في كليرمونت بفرنسا التي دعا فيها إلى الحرب الصليبية، طلب من رجال الكنيسة أن يعودوا إلى بلادهم، كيما يبشروا بالحرب، واجتهد رجال الكنيسة في ذلك وكانت الثمرة الطبيعية للدور الدعائي الكبير الذي قام به البابا ومن وثق فيهم، قيام الحرب الصليبية الأولى والتي انقسمت إلى قسمين، حملة العامة، والثانية حملة الأمراء، واحتلت الحملة الصليبية الأولى بشقيها اهتماماً كبيراً لا نظير له من جانب المؤرخين المحدثين المعاصرين سواء اللاتين أو البيزنطيون أو المسلمون وكذلك من جانب المؤرخين المحدثين الذين تخصصوا في دراسة الحروب الصليبية، ولعل مرجع ذلك يكمن في النتائج الخطيرة التي نتجت عن تلك الحملة على نحو خاص، حيث أدت إلى تأسيس إمارات صليبية في الشرق طال عمر بعضها إلى قرنين من الزمان (١).

#### أولاً: حملة العامة الغوغاء:

على إثر دعوة البابا، قامت حركة شعبية ضخمة ارتبطت باسم «بطرس الناسك» الذي بدأ يتجول غرب أوربا، بثيابه الرثة وقدميه العاريتين وحماره الأعرج، يدعو العامة والدهماء، وقد استجابوا له في سرعة غريبة، استجاب له الفلاحون والمعدمون بسبب الظروف القاسية التي كانوا يعيشون فيها، فلا داعي للخوف لديهم من ألموت، وهم في حال أقرب إلى ألموت البطئ فعلاً، ومن ثم ظهر زعيم آخر من زعماء العامة هو «والتر المفلس» وسرعان ما قاد أتباعه عبر «هنغاريا» ثم أراضي الدولة البيزنطية. وفي الطريق إلى بلاد المشرق الإسلامي، اخترقت تلك الجموع الصليبية بلاداً نصرانية فأخذوا ينهبون ويسلبون ويعتدون على الأهالي الآمنين. ورغم كل ذلك فقد رحب الحكام البيزنطيون في أول الأمر في البلقان بتلك الجموع الهائمة، رغم مظهرها الرث، وتنظيمها السيئ وجهل أفرادها بأبسط مبادئ القتال، وشق حملة الصليب طريقهم إلى صوفيا وأدنة حتى بلغوا القسطنطينية في يوليه سنة ١٩٩١م وهناك سمح لهم إمبراطور بيزنطة بالانتظار خارج أسوار العاصمة حتى وصول بطرس وهناك سمح لهم إمبراطور بيزنطة بالانتظار خارج أسوار العاصمة حتى وصول بطرس الناسك، أما بطرس الناسك فقد غادر كولونيا في أبريل عام ١٩٩١م على رأس جمع غفير غنرقاً ألمانيا وهنغاريا، وقد أحدثوا مذبحة بين أهالي هنغاريا في بلدة «سملين» أسفرت عن

<sup>(</sup>١) دور الفقهاء والعلماء، ص ٢٤١.

مقتل أربعة آلاف من أهلها الأبرياء وذلك بسبب الحصول على الميرة اللازمة لهم.. واستمر الغوغاء من أتباع بطرس الناسك، في طريقهم إلى البوسفور ينهبون ويسلبون كل ما يصل إلى أيديهم، حتى وصلوا إلى أسوار القسطنطينية، حيث وجدوا والتر المفلس وجموعه في الانتظار، وهكذا أحس الإمبراطور البيزنطي وشعبه بخيبة أمل واضحة بوصول آلاف الدهماء هؤلاء إلى بلاده، ليحصلوا على الغذاء والكساء، إن لم يكن بالطرق السلمية، فليكن عن طريق السلب والاعتداء على الرعايا الآمنين، ولذلك بدأ الإمبراطور بنقل تلك الجموع إلى الشاطئ الآسيوي للبوسفور، وأشار عليهم بالانتظار قرب البوسفور حتى تصل الجيوش النظامية من الغرب (١١)، ونظراً إلى ما اتصفت به الحملة منذ البداية من عدم وجود قيادة موحدة، يُفسّر ما حدث عقب الانتقال مباشرة إلى آسيا الصغرى، إذ أن جموع الألمان والايطاليين والفرنسيين راحت تتسابق وتتنافس في شـن الغـارات علـى المنـاطق الزراعيـة، فسلبوا سكان القرى دون تفرقة بين المسلمين والنصارى، واقتربوا من مدينة نيقية عاصمة قلج أرسلان، كما أنهم لم يستجيبوا لنصيحة الأمبراطور البيزنطي بوجوب البقاء في قلعة كيفتوت حيث المعسكر الصليبي وعدم القيام بأي تجرك قبل وصول الحملة النظامية (٢)، وقد ابتدأت الاصطدامات الأولى بين الجموع الصليبية والسلاجقة عندما قُرر الصليبيون الزحف باتجاه نيقية، وتجاوز رينالد النورماني هذه المدينة ووصل إلى قلعة أكسيريجون واستولى عليها، واتخذ منها قاعدة انطلاق للإغارة على الأراضي الزراعية الجاورة للقرى القريبة (٣). وقد أثارت هذه التعديات حفيظة قلج أرسلان، فأرسل القائد إيلخانوس على رأس جيش كبير لاسترداد القلعة، فضرب الحصار عليها، فاستبد اليأس بالمحاصرين (١)، وقرَّر رينالـد أن يستسلم ففتح أبواب القلعة للجيش السلجوقي بعد أن حصل على وعد من قائده بالإبقاء على حياته إذا اعتنق الإسلام، وسيق رينالد وأتباعه ممن اعتنقوا الإسلام إلى أنطاكية وحلب وخراسان، وقُتل من بقى على نصرانيته (٥). بلغت أنباء استيلاء النورمان على القلعة مسامع الصليبيين في كيفيتوت، ولجأ السلاجقة إلى خطة ذكية كي يستدرجوهم إلى كمين سبق إعداده، فأشاعوا نبأ استيلاء القوات النورمانية على نيقية، وأنهم بصدد اقتسام الغنائم (١)، فاشتد الاضطراب في المعسكر، وطلب الجنود السماح لهم بالزحف إلى نيقية ليشاركوا النورمان حصصهم من الغنيمة، وهكذا راحت جموع الصليبيين تتوغل عبر آسيا الصغرى في

<sup>(</sup>١) الجهاد والتجديد في القرن السادس الهجري، ص ٩٠.

<sup>(</sup>٢) تاريخ سلاجقة الروم في آسيا الصغرى، ص ٨٠. (٣) المصدر نفسه، ص ٨١.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٨١.

<sup>(</sup>٦) تاريخ سلاجقة الروم في آسيا، ص ٨١.

الطريق إلى نيقية وهم على غير تعبئة ودون تقدير لمقدرتهم القتالية، إلى أن جرى اكتشاف صدق ما حاق برينالد، فتحولت الإثارة إلى ذعر<sup>(۱)</sup>، وما إن اقتربت هذه الجموع البالغ عددها نحو عشرين ألفاً، من رافد نهر داركون، حتى تلقَّفتهم القوات السلجوقية وأبادتهم ولم ينج منهم سوى ثلاثة آلاف <sup>(۲)</sup>، وعندما سمع الإمبراطور البيزنطي بنباً الكارثة بادر إلى إرسال بعض السفن نقلت الناجين إلى القسطنطينية <sup>(۳)</sup>.

وبهذا تأكد الإخفاق الكامل لحملة العامة التي هي بمثابة التجربة الأولى للصليبيين في قتال السلاجقة ولا مراء في أن النتائج التي تمخضت عن حملة العامة كانت على درجة كبيرة من الأهمية في تاريخ الحروب الصليبية منها:

أ- تأكد للغرب الأوربي أن الاندفاع العاطفي والنوعيات غير المدربة عسكرياً لا تجدي مع الفروسية السلجوقية.

ب- لا بد من بديل عسكري فروسي منظم من أجل تحقيق أية مكاسب عسكرية مستقبلية.

جـ- أدى الفتك بالآلاف من الصليبيين إلى اعتقاد عناصر عديـدة في الغـرب الأوربـي بمسئولية الإمبراطورية البيزنطية عن تلك الكارثة على الرغم من أن الإمبراطـور الكسـيوس كوميتي أوصى جحافل العامة بضرورة التريث دون جدوى.

د- نلاحظ أن الإمبراطوية البيزنطية ستكون بمثابة الجهة التي سيحملها الغرب الأوربي كل فشل يحل بأية حملة صليبية تصل إلى المنطقة والعجز عن تحقيق أهدافها لأسباب عديدة وفق الظروف التاريخية المختلفة والتي قد لا يكون لبيزنطة مسئولية عنها بالضرورة.

هـ- ومن الملاحظ أن فشل حملة العامة كانت رصيداً إضافياً لميراث الكراهية والحقد السذي نشياً بمين الغيرب الأوربي وبيزنطية، وسيتصاعد الأمر عند حدوث كارثة ١٢٠٤م/ ٢٠٢هـ والتي ستسقط من خلالها العاصمة البيزنطية تحت أقدام الصليبين.

و- زد على ذلك، أن من نتائج حملة العامة أن ظهر الإصرار من جانب الغرب الأوربي على قيام حملة جديدة هي حملة الأمراء التي ستتمكن من تحقيق نجاحات كبيرة في الشرق ستقلب موازين القوى العسكرية وبالتالي السياسية لصالح الصليبين إلى حد كبير (1).

<sup>(</sup>١، ٢، ٣) تاريخ سلاجقة الروم في آسيا، ص ٨١.

<sup>(</sup>٤) الحروب الصليبية.. العلاقات بين الشرق والغرب، ص ٧٢.

#### ثانياً: حملة الأمراء:

كانت هذه الحملة أكثر تنظيماً من حملة العامة؛ إذ بدت فيها الروح الإقطاعية واضحة، وتولى زعامتها عدد من الأمراء، لكل منهم اتجاهاته وجنده وسياسته الخاصة، مما جعل تلك الحملة في حقيقتها عبارة عن عدة حملات، ربحا عملت أحياناً في اتجاهات متعارضة (۱۱) ويمكن تقسيم حملة الأمراء إلى أربع مجموعات، اعتمد تنظيمها على التقسيمات الجغرافية، وكذلك الوضع الجنسي، واللغوي للعناصر المشاركة فيها، أما الجموعة الأولى فكان على رأسها جود فرد البويوني وأخوه بلدوين وقد قادا جيش القلاندرز، واللورين، وشمال غرب فرنسا، وبالنسبة للمجموعة الثانية: كان على رأسها بوهيمند النورماني وهو ابن روبرت جويسكارد الزعيم النورماني البارز وقد قام بقيادة النورمان الإيطاليين، وكذلك ابن اخته تانكرد، ثم نجد المجموعة الثالثة على رأسها ريموند كونت تولوز ومعه المندوب البابوي أهيمار، وقد قادا جيوش جنوب فرنسا والبروفنسال، أما المجموعة المذكورة فعكست الثقل العسكري لصليبية الأمراء، وفي نفس الحين حملت عناصر القوة والضعف في آن واحد، نظراً للتنافس والتناحر الذي توافر لدى القيادات العسكرية وهو الأمر الذي سينعكس نظراً للتنافس والتناحر الذي توافر لدى القيادات العسكرية وهو الأمر الذي سينعكس بدوره على أحداث تلك الحملة الصلسة.

1- موقف اليهود من الحروب الصليبية: ومن الزوايا المهمة التي ينبغي التعرض لها: أمر اليهود في الغرب الأوروبي عشية قيام الحروب الصليبية، حيث نلاحظ أنهم مثلوا قوة اقتصادية ذات شأن كبير، واستقروا في المدن الكبرى لاسيما تلك الواقعة على خطوط التجارة العالمية ومن أمثلتها حوض الراين بألمانيا، ونجد أن التجار اليهود قد حرصوا على إقراض من اتجه للاشتراك في الحملة الصليبية الأولى بفوائد باهظة من خلال انتشار ظاهرة الربا حينذاك، ولا نغفل أن اليهود منذ بداية المشروع الصليبي توجسوا منه خيفة على مصالحهم التجارية مع تجارة الشرق، ويذكر البعض أن اليهود الألمان في مناطق مثل مينز، وكولونيا جمعوا الأموال، وحاولوا تقديمها لجودفرى البويوني من أجل إثنائه عن عزمه عن المشاركة في أحداث تلك الحملة خوفاً من تهديد مصالح اليهود التجارية في الشرق (٢٠). زد على ذلك أن اليهود في الغرب الأوربي نظرت إليهم الدوائر الكنسية – صاحبة النفوذ الكبير في تشكيل عقلية ذلك العصر – نظرة عداء وارتياب دائمين من خلال مواقفهم العدائية من المسيحية في تاريخها الباكر، ثم أن اليهود عاشوا في المدن التي أقاموا فيها في أحياء خاصة بهم المسيحية في تاريخها الباكر، ثم أن اليهود عاشوا في المدن التي أقاموا فيها في أحياء خاصة بهم

<sup>(</sup>١) الحروب الصليبية الأولى، د. حسن حبشي، ص ٦٥.

<sup>(</sup>٢) العلاقات بين الشرق والغرب، أحمد رمضان، ص ١٠٧.

أو ما عرف بالجيتو اليهودي، ومثلوا كيانات منعزلة ومتقوقعة ترفض الاندماج في المجتمعات الأوربية الحكية الأكبر على نحو أدى إلى توافر نظرة عدائية عميقة تجاههم تزايدت مع تعاقب السنين، مع ملاحظة أن اليهود أنفسهم لم يعملوا من جانبهم على تغير تلك النظرة العدائية لدى خصومهم، والواقع أننا لا نورد كل تلك الاعتبارات كتبرير للمذابح التي اقترفها الصليبيون ضد اليهود في حوض الراين كما حدث في مدن سياير وكولونيا ويراين وغيرها ألى وكان الصليبيون يخيرون اليهود بين الارتداد عن دينهم واعتناق المسيحية أو ألموت، وقد ظهر عدد من القادة الذين قادوا هذه المذابح ضد اليهود من أمثال فولكمار، وجوتشوك واميخو، وقد سقط المئات قتلى، على نحو عكس روح التعصب العارمة التي سادت صفوف الصليبين وعدم قدرة المسيحية على أيدي أبنائها المتعصبين على التجاور مع أهل الأديان الأحرى سواءً على أرض القارة الأوروبية ذاتها أو في بلاد الشام ومصر عندما تصل إليها أقدام الصليبين، ولا نغفل أن مثل تلك الحوادث دعمت لدى العقل الجمعي اليهودي فكرة الاضطهاد، بل ومعاداة السامية، واستغلوا – فيما بعد – مثل تلك الأحداث من أجل استمرار المكاسب السياسية تكفيراً عن الذنوب التي اقترفت في الماضي (٢٠).

٢- موقف الإمبراطور البيزنطي من حملة الأصراء: تقدمت الجماعات الأربع المذكورة نحو الشرق، وكانت أولى الجماعات التي وصلت إلى الأراضي البيزنطية تلك التي كانت بقيادة جودفري البويوني وشقيقه بلدوين، ويلاحظ أن الإمبراطور البيزنطي الكسيوس كومنين أرسل رسله إلى جودفري البويوني للاتفاق على ألا تتعرض بلاده للسلب والنهب مثلما كان الأمر مع حملة العامة، وفي المقابل قدم للصليبيين المؤن والإمدادات إلى أن يصلوا إلى مناطق السلاجقة، غير أن قوات جودفرى لم تلتزم بذلك واستباحت أحد المواقع البيزنطية في صورة مدينة سليمبريا، وقد طلب الإمبراطور البيزنطي من جودفرى أن يقسم له يمين الولاء والطاعة واستخدام سلاح قطع المؤن والإمدادات عن قواته إلى أن أرغمه على أن يقسم له ذلك القسم وذلك في أبريل من عام ١٠٩٧م/ ٤٩١هـ وتعهد بأن يرد للامبراطورية البيزنطية ما فقد منها من مناطق، وتم نقل قوات جودفرى بويون بالسفن البيزنطية إلى آسيا الصغرى. وأما فيما يتعلق بالمجموعة التي بقيادة بوهيمند بن روبرت جويسكارد، فقد كانت الإمبراطورية البيزنطية على جانب كبير من الخوف منها، خاصة أن النورمان مثلوا لها أقوى أعدائها وأخطرهم، ولا نغفل أن أطماع النورمان في أملاك الإمبراطورية في جنوب إيطاليا أعدائها وأخطرهم، ولا نغفل أن أطماع النورمان في أملاك الإمبراطورية في جنوب إيطاليا

<sup>(</sup>١) الحروب الصليبية.. العلاقات بين الشرق والغرب، ص ٧٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٧٤.

وسقوط بارى آخر أملاك بيزنطة هناك عام ١٠٧١م/ ١٤٤ه... كل ذلك لم يغب عن أذهان المسئولين البيزنطيين البتة وهم يتعاملون مع المجموعة المذكورة، وبصفة عامة وافق بوهيمند على أن يقسم قسم الولاء للإمبراطور الكسيوس مع ملاحظة أن البعض الآخر مثل تنكرد ابن أخت بوهيمند لم يقسموا ذلك القسم وبالنسبة للمجموعة التي على رأسها ريموند الرابع كونت تولوز: فنعرف أن تلك القيادة الصليبية لم تقسم يمين الولاء للإمبراطور، غير أنها وافقت على القسم باحترام حياته وعدم الإساءة إليه، وفيما يتعلق بالمجموعة التي على مضيق البسفور إلى آسيا الصغرى، شأنها في ذلك شأن المجموعات الأخرى وعلى أية حال فإن المكسب الأكبر – الظاهري – الذي حققه الكسيوس من تعامله مع تلك المجموعات الطرف الصليبية: أنه عقد معهم اتفاقية القسطنطينية عام ١٩٩٧م/ ١٩١ههـ (١)، والتي تعهد فيها الطرف الصليبي بأن يعيد لبيزنطة كل المواقع التي كانت لها من قبل اجتياح السلاجقة الأراضيها، ومن المنطقي تصور أن أنطاكية حاضرة نهر العاصي الكبرى دخلت ضمن ذلك الاتفاقية التي تصورت الإمبراطورية البيزنطية أنه من المكن إلزامهم بها دون يلتزموا بتلك الاتفاقية التي تصورت الإمبراطورية البيزنطية أنه من المكن إلزامهم بها دون علي عدوى (٢).

٣- سقوط نيقية: اندفعت الجيوش الصليبية بعد العبور، باتجاه نيقية للاستيلاء عليها نظراً لموقعها الجغرافي، إذ لو بقيت بأيدي السلاجقة لشكل ذلك خطراً على خطوط مواصلاتهم مع بلاد الشام، وتوحَّدت أهدافهم وأهداف بيزنطية في هذه القضية (٣) وعندما وصلت القوات الصليبية عاصمة دولة سلاجقة الروم، كان قلج أرسلان السلجوقي متغيباً عنها، وفرض الصليبيون الحصار عليها، وتمكنوا من إلحاق الهزيمة بالسلاجقة، وهو الانتصار الأول لهم، وقد اتجهت الحامية السلجوقية للمدينة، إلى الاستسلام، واتصلت بصورة سرية بالبيزنطيين وتم الاتفاق على الاستسلام في مقابل ألا يتعرض أحد للسلب والنهب، وبالفعل فوجئ الجميع بارتفاع الأعسلم البيزنطيت ترتفع فوق أسوار نيقية وذلك في يونيو ناسلام في مقابل المنظلة ترتفع فوق أسوار نيقية وذلك في يونيو ناسلاجقة لها، وأضحى بوسع الإمبراطورية التنفس بحرية بعد إجلاء السلاجقة فما، وأضحى بوسع الإمبراطورية التنفس بحرية بعد إجلاء السلاجقة

<sup>(</sup>١، ٢، ٣، ٤) الحروب الصليبية.. العلاقات بين الشرق والغرب، ص ٧٦.

عن هذا المعقل الأمامي الحصين (١).

توجه قلج أرسلان بعد سقوط عاصمته، نحو قونية، واتخذها عاصمة جديدة لسلطنته، وقاعدة عسكرية للانطلاق منها والدفاع عن أراضيه، ثم أجرى مفاوضات مع الأمير الدانشمندي من أجل تجميد خلافاتهما، والتعاون لمواجهة الغزو الصلبي الذي يهددهما معًا. لقد زاد سقوط نيقية من خوفه على المستقبل، كما أن ضياع أمواله وكنوزه كان أمراً سيئاً (۲)، وأسفرت المفاوضات بين البيتين التركيين، السلجوقي والداشمندي، عن عقد هدنة بينهما، كما أتحدا للتصدي للزحف الصلبي الذي وصل إلى كبادوكية، وتناسيا -مؤقتاً- بينهما بشأن ملطية، وهكذا اتحد جميع الأتراك في آسيا الصغرى للتصدي للصليبين في سهول دور يليوم (۳)، ومما يحسب للإمبراطور البيزنطي تنفيذه للاتفاق المبرم بين الإمبراطور وأهل نيقية، فقد خرج الأتراك من المدينة مع عائلاتهم وأمتعتهم تحت حراسة مشددة إلى القسطنطينية أو إلى المعسكر البيزنطي في بيلكانوم ومن بينهم أخت السلطان وزوجته وأولاده، ولم يلبث الإمبراطور أن أعادهم إلى الزعيم السلجوقي دون فدية (۱).

3- معركة دوريليوم: استأنف الصليبيون سيرهم بعد استراحة أسبوع على سقوط نيقية، عبر فريجيا متخذين الطريق الروماني الذي يمر في دور يليوم وفيلوميليوم وقونية وصولاً إلى طرسوس وصحبتهم سرية من القوات البيزنطية بقيادة تاتيكيوس المشهور بخبرته وتجربته (٥)، ثم توقفوا في قرية لويكي حيث عقدوا مجلساً عسكرياً حدَّدوا خلاله خطة الزحف، وتقرر تقسيم الجيش إلى قسمين لتسهيل عملية التموين أثناء الزحف، والقضاء على المقاومة السلجوقية في أكبر مساحة ممكنة (٦)، وتقدم الجيش الصليبي بقسميه إلى منطقة السهول التي يسقيها أحد روافد نهر سنغاريوس حيث الأتراك يتربَّصون بهم، ويُعد هذا المكان مناسباً لممارسة فرسانهم تكتيكهم العسكري، فانطلقوا عبر السهل بخيولهم الخفيفة وراحوا يلتفون حول القسم الأول المتقدم دون أن يصطدموا به، وحرص الصليبيون من جانبهم على ألا يفرقهم الأتراك أو يفاجئوهم بخوض معركة لم يستعدوا لها، لذلك عسكروا في ٢٠ رجب / ٣٠ حزيران قرب خرائب مدينة دور يليوم (٧)، وظهر الأتراك في صبيحة اليوم التالي وباشروا فوراً تطويق الصليبين والضغط عليهم. وجرى اشتباك بين الطرفين اليوم التالي وباشروا فوراً تطويق الصليبين والضغط عليهم. وجرى اشتباك بين الطرفين

<sup>(</sup>١، ٢، ٣) تاريخ سلاجقة الروم في آسيا الصغرى، ص ٨٦.

<sup>(</sup>٤) تاريخ سلاجقة الروم، ص ٨٥.

<sup>(</sup>٥) تاريخ سلاجقة الروم، ص ٨٦.

<sup>(</sup>٦، ٧) الصدر نفسه، ص ٨٧.

أسفر عن انتصار الصليبين، ورجحت كفة الأتراك في بداية المعركة التي استمرت عدة ساعات قبل أن يصل القسم الثاني ويشترك في القتال، وانسحب قلج أرسلان إلى داخل هضبة الأناضول، وبلغت الخسائر في الأرواح أقل مما توقع أي من الطرفين، وعانى الأتراك في آخر عشر دقائق من المعركة عندما حاصر الصليبيون جناحهم الأيسر، وأصيب بوهيموند بجراح، واستولى الصليبيون على المدينة (۱).

٥ - نتائج معركة دوريليوم: كان لمعركة دوريليوم تأثير بالغ السوء على أوضاع السلاجقة. إذ بهزيمتهم خسروا بعض ما كسبوه خلال أكثر من عشرين عاماً، إلا أنهم كسبوا احترام الصليبيين وإعجابهم بما تحلوا به من شجاعة، وبما اتبعوه من أساليب علمية في فنون الحرب. وأدرك قلج أرسلان أن لا جدوى من المحاولة لوقف الزحف الصليبي فلجأ مع أتباعه إلى التلال بعد أن خربوا القرى لحرمان الصليبيين من الاستفادة من خيراتها، ولم يعد قلج أرسلان يجرؤ بعد ذلك على مواجهة الصليبيين منفرداً وجهاً لوجه.

\* ظهور قوة جديدة على مسرح الأحداث في الشرق الأدنى هي قوة الصليبيين الغربيين الذين أثبتوا تفوقهم العسكري على القوة التي طالما عجزت أمامها الجيوش البيزنطية، ألا وهي قوة السلاجقة في بلاد الروم.

\* شكّل سقوط نيقية وخسارة دوريليوم طعنة قاتلة لهيبة تلك الأسرة السلجوقية ومكانتها في الأناضول، وكانتا نقطة تحول في الشئون السلجوقية بسبب أن الخسارة التي تكبدوها في الأرواح أو في الممتلكات، كانت فادحة.

\* فتحت هذه المعركة الطريق للصليبين إلى بلاد الشام، وكفلت لهم سلامة المرور عبر آسيا الصغرى.

\* نجحت بيزنطة في استرداد الجزء الغربي من الأناضول التي خسرته بعد سقوط نيقية بأيدي السلاجقة في عام (٤٧٤هـ/ ١٠٨١م).

\* أدّت عملية الاسترداد إلى تغيير مهم في خريطة الأراضي، إذ بينما كانت الحدود السلجوقية البيزنطية تمر في عام ٤٧٨هـ/ ١٠٨٥م في مدينتي نيقية ونيقوميدية على مسافة قصيرة من بحر مرمرة ومضيق البوسفور، نرى أن هذه الحدود قد تغيّرت بعد أن تم طرد الأتراك من بيثينيا وأيونيا وفيريجيا، ومن ثم عادت هذه المقاطعات بيزنطية، وبذلك تكون الإمبراطورية قد ثأرت لنفسها مما حلّ بها على أيدي السلاجقة منذ معركة ملاذكرد.

<sup>(</sup>١) تاريخ سلاجقة الروم، ص ٨٧.

\* حرمت الخسارة السلاجقة من امتلاك هرقلة وقيصرية بالإضافة إلى أن مملكة بلدوين التي أسسها الصليبيون في الرها، ومملكة غودفري في فلسطين، وضعتا حداً لتوسعهم شرقاً، كما أن وجود قوة نورمانية على شاطئ البحر المتوسط، حرمهم من الاستفادة من الشواطئ الجنوبية الغربية، وإذا كان عليهم أن يستمروا فإنهم لا بد أن يعيدوا سيطرتهم على الأناضول ويصبحوا أسياده مجدداً (١).

\* بالإضافة إلى تراجع قوة السلاجقة، فقد ساءت علاقتهم بسلاجقة الشرق، لأن قلج أرسلان لم يعترف لهم بالسيادة إلا أنه كان أمامه بصيص أمل، فعرف كيف يستغل استمرار تدفق المهاجرين من الأتراك إلى آسيا الصغرى، بأعداد متزايدة، فجنّدهم في صفوف جيشه، وخلق منهم جيلاً محارباً قوياً مدرّباً ومنظّما (٢). ولا مراء في أن معركة دوريليوم احتلت مكاناً بارزاً في تاريخ الحملة الصليبية الأولى فهي أول صدام عسكري كبير بين الصليبين والسلاجقة، وتحقق الانتصار للأولين على نحو كان فاتحة توسعات صليبية غير مسبوقة، وقد أفاد الصليبين في ذلك كثرتهم العددية وحسن تنظيمهم ناهيك عن استبسالهم في القتال (٣).

7- سقوط قونية وهرقلة: على أية حال: اتجه الصليبيون بعد دوريليوم إلى قونية في أغسطس عام ١٠٩٧م / ٩١٤هـ وساروا من بعدها إلى هرقلة وتمكنوا من السيطرة عليها هي الأخرى بعد إلحاق الهزيمة بالأتراك السلاجقة، وعندما بلغت القوات الصليبية أرمينية الصغرى رحب بهم الأرمن وقدموا لهم كل مساعدة، ومن بعد ذلك صار هدف الغزاة يتجه نحو مدينة أنطاكية (٤).

٧- إمارة الرها: استمر الزحف الصلبي نحو بلاد الشام، إذ كانت جيوشهم كالجراد المنتشر، وقد بلغوا قرابة مليون مقاتل، فاحتلوا الرها وأنطاكية، وتوجهوا نحو بيت المقدس، ولم يجدوا مقاومة تذكر نظراً للتمزق السياسي والخراب الاقتصادي في تلك المرحلة، كان معظم سكان الجزيرة الفراتية من نصارى الأرمن الخاضعين لحكم السلاجقة، وخاصة في تل باشر، ومرعش والراوندان (٥)، فقد رحب الأرمن بالغزاة، واعتبروهم منقذين لهم، وحماة للنصرانية في تلك الجهات (٦)، وسار الأعوان والمرشدون من رجال الأرمن، حتى يسهلوا مهمة الزحف أمام قادة الغزو الصليى «بلدوين وتنكرد» وقد تمكن الغزاة من احتلال

<sup>(</sup>١) تاريخ سلاجقة الروم في آسيا الصغرى، ص ٨٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٩٨.

<sup>(</sup>٣) الحروب الصليبية بين الشرق والغرب، ص ٧٧.

<sup>(</sup>٥) الجهاد والتجديد، محمد الناصر، ص ٩٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٧٨.

<sup>(</sup>٦) النجوم الزاهرة (٥/ ١٤٦).

طرسوس والمصيحة، وتل باشر والرواندان وهي قلاع حصينة في شمالي الجزيرة، وذلك بفضل مساعدة أهلها من الأرمن وثورتهم ضد الحاميات التركية، ثـم أرسـل حـاكم مدينـة الرها ثوروس الأرمني إلى القائد الصليبي - بلدوين - يدعوه للحضور إلى الرها لمساعدته في تسليم المدينة إليه عام ١٠٩٨م لأنه خشى أن يحتلها أمير الموصل من قبل السلاجقة، فأسرع بلدوين على رأس قوة صغيرة استقبلت من قبل أهالي المدينة وحاكمها استقبالاً حافلاً، ومن ثم ثار أهالي الرها ضد حاكمهم، مما أدى إلى قتله، وانتقال مقاليد الأمور إلى بلدوين البولوني، الذي اتهم بأنه كان وراء هذه الثورة ولم يقم بواجبه في حمايته (١)، وقد تمكن بلدوين من السيطرة على الرها في أعالى الفرات، وأسس هناك إمارة صليبية من أجل أن تكون بمثابة دولة حاجزة، بين سلاجقة آسيا الصغرى وسلاجقة العراق وكذلك بلاد فارس، وكي تكون بمثابة محطة إنذار مبكر للصليبيين في مواجهة أية أخطار عسكرية قادمة لهم من الشرق، وفي هذا دليل واضح أن الغزاة الجدد كانوا يدركون أهمية زرع كياناتهم في مواقع جغرافية ذات أهمية استراتيجية خاصة، ويلاحظ هنا أن إمارة الرها - على نحو خاص -ستتعرض للعديد من الضربات من جانب المسلمين (٢)، وقد توسع بلدوين، فاستولى على تل باشر والراوندان وسميساط وسروج (٣)، بالإضافة إلى كثير من المواقع والمدن في شمـالى الجزيرة الفراتية، فامتدت رقعة هذه الإمارة الصليبية فوق مساحة من الأرض تقع شرق نهر الفرات وغربه، وجاورت إمارة الموصل، وهددت مدن ديار بكر، مثل نصيبين وماردين (؟)، وحران، بل شمالي العراق كله، كما سيطرت على الطريق المؤدية إلى حلب والموصل، وقد كانت هذه الإمارة من أوسع الإمارات الصليبية وأشدها أذى للمسلمين بسبب أطماع حكَّامها النورمان واجتهادهم في الحروب والغارات، ولكنها كانت مع ذلك أضعف هذه الإمارات بسبب توسطها بلاد المسلمين، وتعرُّضها بالضرورة لردود أفعالهم بالإضافة إلى عدم تلقيها دعم الحجاج المسيحيين، ولا إمدادات التجار الإيطاليين (٥).

۸- إمارة انطاكية: بعد أن انتصر الصليبيون على السلاجقة في آسيا الصغرى، واستولوا على عاصمتهم نيقية واصلوا تقدمهم ونجحوا في تأسيس أول أمارة لهم بالشرق في الرها، دون أن تقابلهم أية صعوبات تذكر، ثم واصلوا تقدمهم بعد ذلك إلى أنطاكية (١٠). كانت أنطاكية من أقوى مدن ذلك العصر تحصيناً، وكان لها أهميتها الكبرى لدى النصارى،

<sup>(</sup>١) الحركة الصليبية (٢/ ١٤٣ - ١٤٧).

<sup>(</sup>٢) الحروب الصليبية.. العلاقات بين الشرق والغرب، ص ٨٦.

<sup>(</sup>٣، ٤، ٥) تاريخ سلاجقة الروم في آسيا، ص ٩٢.

<sup>(</sup>٦) دور الفقهاء والعلماء المسلمين في الشرق الأدنى، ص ٢٤١.

ويكفي أنها كانت ثالث مدن العالم في عصر الإمبراطورية الرومانية، وقد أسس القديس بطرس فيها أول أسقفية للنصارى وقد أحدث وصول الجيش الصليبي إلى مشارف أنطاكية هلعاً كبيراً في نفوس الأهالي بسبب كثرة أعدادهم وطبيعة زحفهم (١١)، وعبر عن ذلك ابن القلانسي بقوله: وصلوا في عالم لا يحصى عدده كثرة، وتتابعت الأنباء بذلك، فقلق الناس لسماعها، وانزعجوا لاشتهارها (١٠).

- موقف المندوب البابوي: عندما اقترب الجيش الصليبي من أنطاكية اندفع المندوب أدهيمر بحماس شديد محاولاً حث الصليبين على ضرورة التمسك بوحدتهم والوقوف صفاً واحداً كي يتحقق لهم النصر والاستيلاء على أنطاكية، فألقى فيهم الكلمات التالية: إخوتي وأبنائي الأعزاء، نحن نقترب من أنطاكية وهي مدينة محصنة بأسوار عالية يعجز الحديد والحجر عن تدميرها.. فلنحترس ولنحرص على الوحدة، ولنوجه جهودنا نحو الهدف المشترك (٣)، وكان لهذه الكلمات أثر كبير في حماس الجند عندما فرضوا حصارهم حول المدينة في أواخر ذي القعدة عام ٩٠٤هـ أواخر أكتوبر ١٩٧٧م ولكن ما أن طال الحصار بسبب مناعة المدينة انتاب الصليبيين اليأس وتدهورت حالتهم المعنوية، وفكر الكثير منهم في العودة إلى بلادهم أو على الأقل الابتعاد عن هذه المنطقة واللجوء إلى مكان آخر يكون أكثر أمنا ويجدون فيه ما يقتاتون به (١٠).

- العربة المقدسة: انتاب اكثر الصليبين حالة من اليأس وعندئذ حاول بعض رجال الدين المسيحي انتزاع اليأس والخوف من قلوب الصليبين المحاصرين لأنطاكية ورفع روحهم المعنوية لمواصلة القتال والمصابرة فيه، وذلك عندما صدقوا الرؤيا التي اختلقها أحد صغار الصليبيين ويدعى بطرس بارثليميو الذي أخبرهم بأنه رأى في رؤياه أحد القديسيين يخبره بأن الحربة التي طعن بها المسيح في جنبه، مدفونة في كنيسة القديس بطرس بأنطاكية، وأنهم إذا أخرجوا هذه الحربة وحملوها أمام جيش الصليبيين فسيحصل لهم النصر (٥)، فكان لتصديق هذه الرؤيا وظهور الحربة المقدسة تأثيره البالغ في ازدياد حماس الصليبيين واندفاعهم لقتال المسلمين، وقام الأسقف أدهيمر يخطب في الصليبيين ويحثهم على القتال بكل شجاعة محاولاً نزع الخوف من قلوبهم، قائلاً لهم: أنتم الآن متطهرون

<sup>(</sup>١) الجهاد والتجديد، محمد حامد الناصر، ص ٩٧.

<sup>(</sup>۲) ذیل تاریخ دمشق، ص ۱۳۶.

<sup>(</sup>٣) دور الفقهاء والعلماء المسلمين في الشرق الأدنى، ص ٢٤٢.

<sup>(</sup>٤، ٥) المصدر نفسه، ص ٢٤٢.

وتائبون لله، فمن أي شيء تخافون؟ إن من يموت منكم سيكون أسعد ممن عاش، لأنه سيغادر هذه الحياة الفانية إلى ملكوت الخلود، أما من سيعيش فسوف ينتصر على أعدائه، وسيغتني من غنائمهم، فلتتشجعوا فإن القادر المقتدر سيرسل لكم كتائب من السماء لتنتقم من أعدائكم، وسوف ترون هذه الكتائب بأعينكم، فلا تخشوا الأصوات الرهيبة التي سوف تحدثها حولكم، إنها جاءت لنجدتنا بعدما أحدق بنا الخطر، انظروا إلى أعدائكم وهم يتطلعون إليكم في رعب من يسوع المسيح، وليكن القادر على كل شيء معنا (١١)، ويضيف صاحب كتاب أعمال الفرنجة أن الأساقفة والقسس والكهنة والرهبان قد ارتدوا حللهم المقدسة وخرجوا حاملين الصلبان محجدين الرب، ومبتهلين إليه أن ينقذهم من كل شر، بينما اعتلى آخرون الباب رافعين الصليب في أيديهم، ورسموا عليهم علامة الصليب وباركوهم، ولما تجهزوا وتدرعوا بالصليب خرجوا لقتال (١٢). ونتيجة لهذا الدور الحماسي الذي قام به رجال الدين المسيحي في تشجيع الصليبين بأنطاكية ازداد الصليبيون ثقة في أنفسهم (٢).

- جهود ياغي سيان والي انطاكية للدفاع عن المدينة: كان والي أنطاكية "ياغي سيان" من التركمان، ويتمتع بدرجة عالية من الكفاية، إلا أن الخلافات والحروب التي كانت بين الأخوين دقاق ورضوان ابني تتش بالشام، وانحياز ياغي سيان إلى هذا مرة وذاك مرة أخرى حرمه من مساعدة أمير حلب، عندما داهمه الغزاة، وقد حاول ياغي سيان آنذاك الحصول على مساعدة جيرانه المسلمين: دقاق ملك دمشق، وجناح الدولة أمير حمص، وكربوقا أتابك الموصل، إلا أن التمزق السياسي، والمطامع الشخصية حالت دون تقديم المساعدات المرجوة، كما أنه طلب النجدة من الخليفة العباسي والسلطان السلجوقي في فارس ولكن دون جدوى إلا أن ياغي سيان كان قد أعد عدته لحصار فشحن القلاع بالجند والمقاتلين، واختزن المؤن الكافية، وقد استمر الحصار مدة تسعة أشهر، حتى كاد شبح المجاعة يهدد الفرنجة، ولم تكفهم المعونة المتقطعة التي كانت تأتيهم من قبرص والغرب، حتى صار بعض الجند يفرون من المعركة أن وتجمعت قرب "شيزر" نجدة إسلامية لإنقاذ أنطاكية كان على رأسها: دقاق ملك دمشق، وأمير حمص جناح بن ملاعب، ودارت معركة بينهم وبين على رأسها: دقاق ملك دمشق، وأمير حمص جناح بن ملاعب، ودارت معركة بينهم وبين الفرنجة، وتفوق فيها المسلمون، وقتلوا من الصليبين جماعة كبيرة عند ضفاف نهر العاصي (٥٠). وكان عمن ساهم بالدفاع عن المدينة جماعة من المسلمين يعرفون باسم المطوعة، العاصي (٥٠).

<sup>(</sup>١) دور الفقهاء والعلماء المسلمين في الشرق الأدنى، ص ٢٤٣.

<sup>(</sup>٢، ٣) المصدر نفسه، ص ٢٤٣.

<sup>(</sup>٤) الحركة الصليبية (١/ ١٥٠ – ١٥٣)، الجهاد والتجديد، ص ٩٨.

<sup>(</sup>٥) الجهاد والتجديد، ص ٩٨.

ظلت تدافع عن أنطاكية رغم قلة عددهم حتى بعد اشتداد هجمات الصليبين عليها – بعد عثورهم على الحربة المقدسة – وبعد أن تفرق شمل العسكر التركماني عن حاكم المدينة مما أدى في النهاية إلى استشهادهم جميعاً (١١).

- الروح البرجماتية لدى قادة الحركة الصليبية: وينبغي ألا نغفل زاوية مهمة، وهي أن بوهيمند -الذي تاقت نفسه للسيطرة على المدينة هدَّد - في إحدى المراحل الحرجة من الحصار - بالانسحاب، مالم يوافق الصليبيون على أن يجعلوا المدينة له من بعد سقوطها، وعندما رضوا بذلك قرر بوهيمند البقاء ومواصلة العمليات الحربية ولا شك أن ذلك يثبت لنا أنه أمام أسوار أنطاكية وخلال تلك المرحلة المبكرة من بدايات الغزو الصليبي لبلاد الشام ظهرت الروح البرجماتية لدى قادة الحركة الصليبية على نحو عكس أن من زعم أنه كان من جند المسيح كانوا شرهين للسلطة والنفوذ والمال (٢).

- سقوط المدينة بيد الصليبيين (٤٩١ه): رغم حصانة المدينة وكفاءة واليها ودفاع الجند عنها، إلا أن الإمدادات كانست تتوالى على الصليبين عن طريق ميناء «السويدية» لمحاصرة أنطاكية، وقد طال الحصار وظهر من شجاعة ياغي سيان وجودة رأيه وحزمه واحتياطه مالم يشاهد عند غيره، فقد هلك أكثر الفرنج موتاً وجوعاً، ولما طال مقام الفرنج على أنطاكية، ظهرت الخيانة، إذ راسلوا أحد المشرفين على الأبراج وهو رجل نصراني أرمني تمسلم، وبذلوا له مالاً وإقطاعاً، وعند الفجر بعد أن تعب الناس من طول السهر والحراسة، فتح لهم شباك البرج الذي يحرسه، واستيقظ سيان على دخول الفرنجة المدينة فداخله الرعب وفتح باب البلد وخرج هارباً في ثلاثين غلاماً على وجهه وخرج نائبه من باب آخر (")، ثم دخل الصليبيون المدينة وأباحوها أياماً للسلب والنهب والقتل والاغتصاب، وكشرت ثم دخل الصليبيون المدينة وأباحوها أياماً للسلب والنهب والقتل والاغتصاب، وكشرت الصليبيون إزاء سكان إنطاكية المغلوبين على أمرهم بهمجية معهودة لهم، لا حدود لها، وبذلك عكسوا وبوضوح الروح العدائية وسالت الدماء أنهاراً وقتل من الناس ما لا يدركه حصر (٥)، عكسوا وبوضوح الروح العدائية وسالت الدماء أنهاراً وقتل من الناس ما لا يدركه حصر (٥)، وقال أحد كبار القساوسة: ما من جريمة فظيعة وما من نهب مريع وما من فعلة مخجلة إلا

<sup>(</sup>١) دور الفقهاء والعلماء المسلمين في الشرق الأدنى، ص ٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) الحروب الصليبية.. العلاقات بين الشرق والغرب، ص ٨٠.

<sup>(</sup>٣) الجهاد والتجديد، ص ٩٨.

<sup>(</sup>٤) الحروب الصليبية.. العلاقات بين الشرق والغرب، ص ٨٠.

<sup>(</sup>٥) إمارة أنطاكية دراسة في علاقتها السياسية بالقوى الإسلامية، ص ١٢٤.

ارتكبوها (١)، يقول لوبون: يدل سلوك الصليبيون في جميع المعارك على أنهم من أشد الوحوش حماقة (٢)، وقد هرع السريان والأرمن من أهل أنطاكية يساعدون الغزاة في التعرف على خفاياها وقتل من فيها من المسلمين (٣).

نهاية ياغي سيان والي أنطاكية: أما ياغي سيان، فإنه لما طلع عليه النهار، رجع إليه عقله، فرأى نفسه وقد بَعُدَ عدة فراسخ فقال لمن معه: أين أنا؟ فقيل له: على بعد أربعة فراسخ من أنطاكية، فندم كيف خلص سالماً، ولم يقاتل حتى يزيل العدو عن البلد، أو يقتل. وجعل يتلهف ويسترجع على ترك أهله وأولاده والمسلمين ولشدة ما لحقه، سقط عن فرسه مغشياً عليه، وعندما أراد أصحابه أن يُركبوه على الفرس، لم يكن به مسكة وقد قارب ألموت، فتركوه وساروا عنه، واجتاز به حطاب أرمني، وهو بآخر رمق فقتله، وأخذ رأسه وحمله إلى الفرنج بأنطاكية (٤).

- من نتائج سقوط أنطاكية: تأكدت قدرة الصليبين على تغيير الخريطة السياسية لشمال الشام، على الأقل لصالحهم، فها هي أنطاكية تسقط على نحو يجعل حلب مهددة إلى الشرق منها، ويجعل الصليبين يخضعون موقعاً استراتيجياً مهما خاصة قرب أنطاكية من ميناء السويدية (حوالي ٢٠كم) على نحو يجعل إمكانية الاتصال بأوربا أمراً ميسوراً ومدعماً للصليبين إلى حد كبير، وبصفة عامة أدى استيلاؤهم على تلك المدينة إلى فتح الطريق إلى بيت المقدس.

- أثبت سقوط أنطاكية بجلاء أن الصليبيين ما نجحوا إلا من خلال فرقة المسلمين، فقد تعاملوا مع كل كيان صغير على حدة، وغابت عن المسلمين فكرة المشروع الوحدوي والمصير الواحد، ولم يتناسوا خلافاتهم فكان مصيرهم المحتوم تحت سنابك خيل الصليبيين وسيوفهم البتارة، بالإضافة إلى استبسالهم في قتال المسلمين وهي حقيقة لابد من الاعتراف بها<sup>(٥)</sup>.

- تحدد مصير إنطاكية بإحكام السيادة الصليبية عليها خاصة بعد اخفاق كربوغا أتابك الموصل في أمر الدفاع عنها، ومن قبل عندما قتل ياغي سيان حاكمها (٦).

<sup>(</sup>١) إمارة أنطاكية دراسة في علاقتها السياسية بالقوى الإسلامية، ص ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) حضارة العرب نقلاً عن إمارة أنطاكية، ص ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) الجهاد والتجديد، ص ٩٨.

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ نقلاً عن الجهاد والتجديد، ص ٩٩.

<sup>(</sup>٥) الحروب الصليبية العلاقات بين الشرق والغرب، ص ٨١.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص ٨٢.

- شجع سقوط أنطاكية الصليبيين على استئناف نشاطهم العسكري ضد المناطق المحيطة بحلب على شكل غارات صغيرة (١).

٩- مذبحة معرة النعمان: اشتدت المنازعات الداخلية بين الصليبين حول إمارة أنطاكية، على أن كثرة القتلى والجيف في ساحة المدينة نتج عنه انتشار وباء في معسكر الفرنجة، ذهب ضحيته بضعة آلاف منهم، من بينهم المندوب البابوي (أدهيمسر) وقد دفع ذلك الوضع الغزاة هؤلاء إلى القيام بغزوات وجولات خارج أنطاكية، حتى يبتعـدوا عـن منطقة الوباء، فكان غزوهم لمعرة النعمان، فاستغاث أهلها بصاحب حلب (رضوان) وصاحب حمص (جناح الدولة) فلم ينجدهم أحد (٢)، ولم يكن لدى أهلها من الإمكانات، ما يمكنهم من المقاومة طويلاً فاضطروا إلى الاستسلام، إلا أن الصليبيين كعادتهم لم يحترموا الأمان الذي أعطوه لأهل المعرة (٣)، وإنما غدروا بهم، ورفعوا الصلبان فوق البلد.. ونهبوا ما وجدوه، وطالبوا الناس بما لا طاقة لهم به (٤). وقد قدر عدد القتلى من المسلمين في معركة معرة النعمان، أكثر من عشرين ألف رجل وامرأة وصبي في حين قدرهم ابن الأثير بما يزيد عن مائة ألف، ويصف تلك المذبحة بقولـه: ســار الفــرنج إلى معــرة النعمــان، فنازلوهـــا وحاصروها، وقاتلهم أهلها قتالاً شديداً، ورأى الفرنج منهم شدة ونكاية في قتالهم.. شم دخلوا المدينة ووضعوا في أهلها السيف ثلاثة أيام قتلوا فيها ما يزيد على مائة ألـف، وســبوا السبى الكثير وملكوه، وأقاموا أربعين يوماً (٥). وقد ذكر (رنسيمان) في تاريخه أن الصليبيين عنـدما دخلـوا المدينـة. أمعنـوا في قتـل كـل مـن يصـادفهم، واقتحمـوا الـدور ونهبوهــا وأحرقوها<sup>(١)</sup>، وقد رثاها الشاعر وجيه بن عبد الله التنوخي بأبيات حزينة باكية، تأسف على موت أهلها، وضياع دورها فقال:

هــذه بلــدة قضــى الله يــا صــاح فقــف العيسَــى وقفــة وابــك مــن واعتـــبر إن دخلـــت يومـــاً إليهـــا

عليها كما ترى بالخراب كان بها من شيوخها والشباب فهي كانت منازل الأحباب

<sup>(</sup>١) تاريخ السلاجقة في بلاد الشام، ص ٢٠٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٢٠٧.

<sup>(</sup>٣) زبدة الحلب في تاريخ حلب لابن العديم (٢/ ١٤١ – ١٤٢).

<sup>(</sup>٤) ذيل تاريخ دمشق لابن القلانسي، ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٥) الكامل في التاريخ نقلاً عن الجهاد والتجديد، ص ١٠٢.

<sup>(</sup>٦) تاريخ الحروب الصليبية (١/ ٣٦٩).

وأخيراً خرج الصليبيون من معرة النعمان على رأس جيش يقوده «ريموند» نحو بيت المقدس، أما «بوهيموند» فاختار البقاء في أنطاكية، وأسس فيها إمارة له. فتحولت الحملة الصليبية الأولى نحو بيت المقدس بعد أن ظلت قرابة خمسة عشر شهراً في شمالي بلاد الشام (١)، تصول وتجول، ولا نجد من يردها إلى ديارها خائبة صاغرة.

### ثالثاً: تاسيس مملكة بيت المقدس:

استغل الفاطميون فرصة ضعف الأتراك السلاجقة وتخاذل أمرائهم إثر اندحارهم إمام الصليبيين عند أنطاكية، ومقتل عدد كبير منهم فسار أمير الجيوش المصرية الأفضل بن بدر الجمالي في شعبان سنة ٤٩١هـ / ١٠٩٨م على رأس قواته إلى القدس، وأعتقد الأراتقة حكام بيت المقدس التابعون للسلاجقة بأن تحصينات القدس العظيمة، والمقدرة الحربية لقبائلهم التركمانية ستمكنهم من الصمود حتى تأتيهم النجدة من دقاق حاكم دمشق، وكان في القدس آنذاك معظم بني أرتق وهم سقمان وإيلغازي وابن عمهما سونج وابـن أخيهمـا ياقوتي (٢)، وجماعة من أقاربهما ورجالهما وخلق كبير من الأتراك، وحاول الأفضل في البداية أن يتبع الأساليب السليمة لتحقيق أغراضه فراسل كل من سقمان وايلغازي يلتمس منهما تسليم القدس من غير حرب ولا سفك دماء، فلم يجيباه إلى ذلك(٢)، وعنـد ذاك بـدأ بقتـال البلد، ونصب عليه نيفا وأربعين منجنيقاً فهدمت مواضع من سوره، وقاتلهم أهل البلد واستمر القتال والحصار نيفاً وأربعين يوماً (؛)، ويظهر أنَّ الأخوين إيلغازي وسقمان كانـا واثقين بجيشهما ومساندة عشرتهما من التركمان إلا أن الفاطميين العبيديين استطاعوا تضييق الحصار وفتحت المدينة بالأمان عام ٤٩١هـ، وسار سقمان وإيلغازي ومن معهما إلى دمشق سنة ٤٩١هـ / ١٠٩٨م، ثم غادروا دمشق (٥). إن الدولة العبيدية الفاطمية ساهمت في احتلال الصليبيين للمنطقة، فبدلاً أن تقف مع السلاجقة ضد الصليبيين راسلتهم وطلبت منهم الصلح، فقد كان الأفضل بن بدر الجمالي صاحب السلطة الفعلية في مصر، عندما سمع بأن الصليبيين، الذين وصلوا إلى بلاد الشام، اشتبكوا مع الأتـراك الســـلاجقة، أعـــداء الدولة الفاطمية العبيدية، فكّر في عقد تحالف معهم ضد هـؤلاء، فأرسـل سـفارة اجتمعـت بزعمائهم أمام أنطاكية في شهر صفر ٤٩١هـ/ كانون الثاني ١٠٩٨م وعرضت عليهم مشروع التحالف الذي تضمن البنود التالية:

<sup>(</sup>١) الجهاد والتجديد للناصر، ص ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) القدس عشية الغزو الصليبي ص١٠٩.

<sup>(</sup>۳، ٤) المصدر نفسه، ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص ١١٠.

- ينفرد الصليبيون بحكم أنطاكية وشمال بلاد الشام.
  - تحتفظ مصر ببيت المقدس وجنوب بلاد الشام.
- يسمح للصليبين بزيارة الأماكن المقدسة في فلسطين، وتكون لهم الحرية الكاملة في أداء شعائرهم الدينية، على ألا تزيد مدة إقامتهم فيها على شهر واحد، وألا يدخلوها بسيوفهم.
  - يتعاون الطرفان في القضاء على السلاجقة (١١).

على أن سفارة الأفضل إلى الصليبين، على الرغم من الحفاوة التي استقبلت بها، لم تؤد إلا إلى نتيجة واحدة، وهي وقوف الصليبين على مدى الخلاف السائد بين الفاطميين والسلاجقة في بلاد الشام، ومن ثمَّ استقَّر رأيهم بعد استيلائهم على أنطاكية على إرسال ملة للاستيلاء على بيت المقدس (٢).

إن المتتبع لدراسة التاريخ في مرحلة اغتصاب أوربا لبلاد الشام وبيت المقدس في بداية القرن الخامس الهجري ونهاية العاشر الميلادي والانفراد بالمسلمين، ومحاولة القضاء عليهم سبقتها عدة أمور منها:

- زرع دولة شيعية مؤسسها يهودي أو مجوسي، سمّى نفسه المهدي، ترفع شعار الإسلام، بادعاء انتسابها إلى فأطمة بنت رسول الله على ورضي الله عن فاطمة تهدف إلى عزل دول الشمال الإفريقي، وخاصة مصر عن بقية بلاد الشام أثناء تعرضه للغزو الصليبي. هذه الدولة كانت لها مراسلات وسفارات مع الأوروبيين الصليبين الذين عادوا لاغتصاب بيت المقدس، وأرض الشام ومصر، وعرضوا التعاون معهم ضد السلاجقة، وسنرى بإذن الله في دراستنا المستقبلية طلبهم من الصليبيين المعاونة ضد نور الدين زنكي وأسد الدين شيركوه وصلاح الدين.
- أن حكام هذه الدولة حرصوا على هدم الخلافة العباسية، التي كانت تحتاج إلى من يدعمها ويساندها ويأخذ بيدها بدلاً من الحرص على هدمها، لأن الخلافة هي السياج الحامي بعد الله لبلاد المسلمين من كيد أعدائها.
- ظهور الباطنية القرامطة ومؤسسها أبو سعيد الجنابي رأس القرامطة سنة خمس وثمانين ومائة هجرية الذين يدعون انتسابهم إلى علي بن أبي طالب الله والذين عملوا على

<sup>(</sup>١) تاريخ الفاطميين في شمال إفريقية، محمد طقوش، ص ٤٢٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٤٢٨.

هدم الخلافة العباسية، وإفساد عقيدة الأمة. العجيب أنهم قصدوا دمشق في جحفل عظيم، فقاتلهم نائبها فهزموه عدة مرات، وكان ذلك بقيادة يحيى بن زكرويه الذي ادعى عند القرامطة أنه محمد بن عبد الله بن إسماعيل بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي ابن أبى طالب، وقد كذب في ذلك.

- حرص حكام الدولة التي تسمى زوراً وبهتاناً بالدولة الفاطمية على إفساد عقيدة السلف، بفرض عقيدة الرافضة بالقوة على الأمة، وقتل أهل السنة والجماعة، وعلمائهم وفقهائهم، وسب الخلفاء الراشدين وصحابة رسول الله رضوان الله عليهم على المنابر، كما أن بعض حكامهم قد ادعوا الألوهية.
- عزل مسلمي مصر عن إخوانهم في بلاد الشام والشمال الإفريقي وأثناء العزل جرى القضاء على المقاومة الإسلامية ببيت المقدس وبلاد الشام والاستيلاء عليها (١).

لم يكن نجاح النصارى في انتراع بيت المقدس من أيدي الفاطميين مصادفة بلا خلفيات، لا.. بل الذي يدرس تاريخ الروافض، بل إن الذي يدرس تاريخ الشيعة الروافض الباطنيين ويتعرف على هويتهم المشبوهة يسهل عليه استيعاب حقيقة الأمر الذي سارت عليه الأحداث، فالدولة الفاطمية الرافضة كانت إحدى الحركات الباطنية التي أعملت معاول الهدم في صرح الأمة الإسلامية، وكانت أيضاً سبباً في ضعف دولة الخلافة العباسية والتضحية بالأرض المقدسة، وتعامى الطرفان عن الخطر الصليبي منشغلين بالصراع بينهما. وما أشبه الليلة بالبارحة عندما انشغل العرب والترك بالنزاع بينهما حتى استلب النصارى الإنجليز أرض فلسطين ثم أسلموها إلى اليهود ولا تزال الليالي تشبه البارحات، لقد بلغ من عمالة الفاطميين أو بالأحرى الباطنيين العبيديين الروافض – أن استعانوا بالصليبيين للقضاء على السلاجقة الأتراك، وفي الوقت الذي كان الصليبيون في طريقهم إلى القدس، وكانت مدن الشام تتساقط تحت أقدامهم، كان الفاطميون والسلاجقة يتناوبون التنازع على المدينة المقدسة متجاهلين خطر الجيش النصراني، ولم يحرك قائد الفاطميين ساكناً إلا عندما جاء الخبر بحصار الصليبيين للقدس (٢)، ولاحت الفرصة الذهبية لأهل الصليب لكي ينفثوا أحقاد قرون خلت في جسد الأمة الإسلامية، ولكى يحققوا حلماً دينياً، وهــدفاً سياسـياً، ومغنمـاً اقتصادياً لا تعوض فرصته خاصة أن الوقت كان في بداية الألفية الثانية التي اعتقدت طوائف كثيرة من النصاري أن المسيح عيسى ابن مريم سيعود فيها إلى الأرض ليحكمها كلها من

<sup>(</sup>١) أخطاء يجب أن تصحح في التاريخ. الطريق إلى بيت المقدس، ص ٦٩.

<sup>(</sup>٢) قبل الكارثة نذير ونفير، ص ١٢٩.

القدس، انطلاقاً مما يسمي بالعقيدة الألفية التي كانت سبباً في عصرنا هذا أيضاً لتعاون النصارى مع اليهود في السيطرة على بيت المقدس كله استعداداً لمقدم الألفية الثالثة، ألفية المسيح (١).

١- مقدمات الاحتلال: ما أن استولى الصليبيون على نيقية في حزيران عام ١٠٩٧م بعد حصار دام شهراً، حتى زحفوا إلى أسكى شهر التي سقطت بأيديهم في أول تموز/ يوليو مـن العام نفسه، ثم إلى مدينة الرها، ثم وصلوا إلى أنطاكية، فاحتلوها بعد حصار طويل كما مر معنا، واتجه الصليبيون بعد ذلك جنوباً فاحتلوا معرة النعمان ثم أخلوها بعد أن أحرقوها وقتلوا من أهلها «ما يزيد على مائة ألف» (٢)، ثم احتلوا «حصن الأكراد» ثـم انطرطـوس وهي طرطوس الحالية «بعدد من الأدلاء والجنود» (٣٠). وفي ١٦ آيــار/ مــايو ١٠٩٩م غــادر الصليبيون طرابلس وتـابعوا تقـدمهم جنوبـأ فاجتـازوا الـبترون وجبيـل ووصـلوا في ١٩ آيار/ مايو إلى الحدود الفاطمية على نهر الكلب، ولم يكن للفاطميين عساكر في ممتلكاتهم الشمالية، باستثناء بعض الحاميات في بعض المدن الساحلية (٤)، مما أتاح للصليبيين التقدم بسهولة وبلا مقاومة، فدخلوا بيروت بلا قتال، ثم تقدموا نحو صيدا فبلغوها في ٢٠ آيــار ١٠٩٩م، ولكنهم لقوا مقاومة عنيفة من حاميتها، إلا أنهم استطاعوا التغلب عليها وتــابعوا تقدمهم نحو صور حيث بقيت حامية صور خلف الأسوار لم تناجزهم العداء (٥). وتابع الصليبيون تقدمهم بعد أن غادروا صور بتاريخ ٢٣ آيار ١٠٩٩م، فبلغوا ضواحي عكا في ٢٤ آيار دون أن يلقوا مقاومة تذكر، ثم وصلوا إلى حيفًا، فقيسارية حيث أقاموا أربعــة أيــام استأنفوا بعدها، تقدمهم نحو الرملة فبلغوها في ٣ حزيـران ١٠٩٩م، وفي ٦ حزيـران تـابع الصليبيون تقدمهم نحو بيت المقدس فبلغوا أسوارها مساء ٧ حزيران حيث عسكروا (١٠).

#### ٢- القوى المتواجهة:

- المقوات المصليبية: بلغ عدد القوات الصليبية التي وصلت إلى أسوار القدس وتمركزت حولها وبدأت بمحاصرتها نحو أربعين ألفاً من مختلف الأعمار ذكوراً وإناثاً، وكان عدد الرجال المقاتلين منهم نحو عشرين ألفاً، وقد انتشر الصليبيون حول القدس، على امتداد

<sup>(</sup>١) قبل الكارثة نذير ونفير، ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) حروب القدس في التاريخ الإسلامي والعربي، ص ٥٤.

<sup>(</sup>٣، ٤) المصدر نفسه، ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) الحروب الصليبية (١/ ٤١١).

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه (١/ ٤١١ – ٤١٤).

بعض أسوارها، وليس كلها، وذلك بسبب نقص عدد قواتهم (۱)، ورغم أن القوات الصليبية كانت مزودة بأحدث الأسلحة وآلات الحصار والتدمير، فإنها وجدت نفسها عاجزة عن تنفيذ حصار كامل ومطبق حول المدينة بسبب نقص كبير في عدد المقاتلين من جهة وبسبب نقص في آلات الحصار من جهة أخرى، كما أن إطالة أمد الحصار حول القدس سوف يؤثر سلباً على معنويات الجند الذين هم آتون من بلاد باردة إلى أرض قاحلة لا ظل فيها ولا أشجار، وفي صيف حار لاهب لن يستطيع أولئك الجند تحمل حرارته، لذا قرر القادة أن يعدوا لهجوم عاجل على المدينة (۱).

i- قوات المسلمين: كان المسلمون في داخل أسوار مدينة القدس، في وضع دفاعي متين، فالمدينة -بحد ذاتها- تعتبر من أضخم المعاقل والحصون في ذلك الزمان، فأسوارها التي يقف الصليبيون قبالتها، تكاد تكون عصية على الاختراق أو الاجتياز، إضافة إلى ذلك تظل القدس عصية على أي هجوم من جهاتها الثلاث: من الشرق والجنوب الشرقي حيث يلفها وادي قدرون أو وادي جهنم، ومن الجنوب حيث يلفها وادي هنوم أو وادي الربابة، ومن الغرب حيث يلفها وادي الروث أو وادي تيروبيون، فهي إذن محصنة، من هـذه الجهـات بتحصينات طبيعية، إضافة إلى ما تمنحها أسوارها وحصن داود الواقع في منتصف السور الغربي، والذي يسيطر على جزء كبير من محيط المدينة، من مناعة وقوة (٣). يضاف إلى ذلك الخنادق التي حفرها المدافعون خارج الأسوار، في الزاويتين الشمالية الشرقية والشمالية الغربية، وفي الجهة الشمالية من السور، لكي تعيـق تقـدم المهـاجمين، وهكـذا، لم يكـن ممكنـاً مهاجمة المدينة إلا من الجهتين: الشمالية، والشمالية الغربية فقط، وهـى الجهـات الـتي ركـز الصليبيون، في حصارهم عليها(٤). وكان في المدينة حامية مؤلفة من مصريين وسودانيين تقدر بألف مقاتل بينما تداعت أعداد كبيرة من الحصون القائمة في المناطق الجاورة ومن الريف للدفاع عن المدينة، فبلغ عدد المدافعين عنها نحو أربعين ألف محارب شـجاع مجهـزين تجهيـزاً رائعاً بحسب قول الصوري (٥). والصوري لا يؤكد ذلك بل يقول: وذكرت إحدى الروايات ونعتقد أن هذا العدد مبالغ فيه كثيراً (٦).

- قائد الحامية: كان قائد تلك الحامية هو الحاكم الفاطمي نفسه (افتخار الدولة) الذي

<sup>(</sup>١) حروب القدس في التاريخ الإسلامي والعربي، ص ٥٥.

<sup>(</sup>٢، ٤،٣) المصدر نفسه، ص ٥٧.

<sup>(</sup>٥) حروب القدس في التاريخ الإسلامي والعربي، ص ٥٩.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص ٥٩.

ما إن علم باقتراب الصليبيين من أسوار المدينة، حتى باشر باتخاذ التدابير اللازمة لحمايتها، فطمر كل الينابيع والآبار الواقعة خارج المدينة كي يحرم المهاجمين من التزود بمياهها، وأخرج منها المسيحيين أهلها، خيشة أن يتعاطف هؤلاء مع أبناء دينهم المهاجمين، فيوقعوا الاضطراب والفوضى في المدينة، ورغبة منه في توفير ما يمكن أن ينفقوه من زاد وغذاء للمسلمين المحاصرين (١).

- أسلحة المدافعين عن المدينة: وأما أسلحة المسلمين المدافعين عن المدينة، فإنها كانت محسب زعم رنسيمان والصوري تضاهي أسلحة الصليبيين نوعية وتفوقها عدداً، خصوصاً وأنهم -أي المسلمين- كانوا قد احتاطوا لهذا الأمر، فجمعوا الأخشاب اللازمة لصنع الآلات الحربية الملائمة للدفاع عن المدينة المحاصرة كالمجانيق وسواها، وأنشأوا داخل الأسوار آلات حربية معادلة في ارتفاعها لارتفاع آلات الصليبين، وبينما كان الصليبيون يجهدون بدورهم، لإعداد آلات الحصار التي تنقصهم من سلالم ومجانيق، كان المسلمون لا يفتأون يراقبون تصرفاتهم بواسطة حراس يقظين كانوا قائمين على الأسوار باستمرار، شم يضاهونهم في صنع آلات مماثلة (٢)، ويقول الصوري في ذلك: كانت الآلات الحربية التي يصنعونها تصنع من مواد أفضل من المواد التي صنعت آلاتنا منها، وقد قاموا بهذه الحماسة المثلى، حتى لاتكون آلات حربهم أدنى من آلاتنا في الإنشاء أو في المادة. وكان الحراس يراقبون -من على الأسوار والبروج- كل ما أنجز في جيشنا، وبشكل خاص ما تعلق بالوسائل التي ارتبطت بآلات الحرب، حيث نقلوا على الفور، جميع تفاصيل ما راقبوه إلى الرجال الرئيسيين للقدس، الذين تنافسوا بمهارة، وكافحوا في سبيل محاكاة أعمال المسيحين (٢).

٣-الحصار: ركَّز الصليبون كل قواتهم على الأماكن التي تقربهم من الأسوار، وذلك لعدم توافر العدد الكافي من المقاتلين لفرض حصار على المدينة بكاملها، فاتخذ روبرت النورماندي موضعه على امتداد السور الشمالي، في حين حاصر كل من جودفري وتانكرد المدينة من الناحية الغربية، وتمركز ريموند الضجلي إلى الجنوب من موضعهما حيث أقام على جبل صهيون، أما القطاعان الشرقي والجنوبي الشرقي فكانا مكشوفين لم يحرسهما أحد. واجهت المحاصرين، في بادئ الأمر، عدة مشكلات حالت بينهم وبين الاستيلاء على المدينة فوراً لعل أهمها:

<sup>(</sup>١) الحروب الصليبية (١/ ٤٢١).

<sup>(</sup>٢) حروب القدس في التاريخ الإسلامي والعربي، ص ٦٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ٦١.

\* مقاومة الحامية الفاطمية، إذ توافر لافتخار الدولة المؤن والماء والأسلحة التي تفوَّقت على أسلحة الصليبيين، وأمل أن يصمد في وجه الحصار المدة الكافية لوصول النجدة التي طلبها من القاهرة.

\* تأمين الماء نتيجة ما اتخذه افتخار الدولة من تدابير كانت ناجعة وقوية الأثر، وللحصول على الماء كان لابد للصليبين أن يسيروا ستة أميال أو أكثر، مما يعرضهم لهجمات المسلمين كما أخذت مؤنهم في النفاد.

\* الحرارة المرتفعة وقسوتها عليهم.

\* تجدد النزاع بينهم حول مصير بيت المقدس، وملكية بعض المراكز المهمة الأخرى مثل بيت لحم.

\* انتشار إشاعة بينهم أن جيشاً فاطمياً كبيراً قد خرج من القاهرة، وهو في طريقه لإنقاذ المدينة (١). وتبين لهم أنهم لن يستطيعوا الصمود لحصار طويل، وينبغي عليهم أن يبادروا بالهجوم على المدينة والاستيلاء عليها (٢).

3-الهجوم الأول للقوات الصليبية: قرر القادة الصليبيون شن هجومهم على المدينة في فجر اليوم السادس للحصار (أي في فجر ١٣ حزيران/يونيو)، وأعطيت الأوامر للقوات بالاستعداد للهجوم بالعتاد الكامل، وبجماية دروعهم، وأذيعت تلك الأوامر «بصوت المنادي» وعلى الجميع من أدناهم على أعلاهم في اليوم السابق للهجوم، أي اليوم الخامس للحصار (٣). وفي الساعة المحددة، انطلق الصليبيون باتجاه السور بكل ما يدخرون من حماسة. وهاجموا السور الخارجي للمدينة من الجهة الشمالية واستمر القتال ضاريًا بين الفريقين من الفجر الباكر وحتى حوالي الساعة السابعة من النهار، حين استطاع المهاجمون أن يدمروا القسم الخارجي من السور الشمالي وأن يتغلبوا على حامية السور التي انكفأت إلى الداخل لتدافع عن الأسوار الداخلية، وأصبح السور الخارجي تحت سيطرة المهاجمين، لولا أن هؤلاء افتقدوا الوسائل اللازمة لتسلق السور الذي احتلوه، من سلالم وأوهاق، وحاولوا تسلقه جاهدين، ولكن دون جدوى فعادوا أدراجهم إلى مراكزهم الأساسية، بعد خسارة لا يستهان بها في الرجال (٤).

٥- العودة إلى الاستعداد للقتال: تدارس القادة الصليبيون الوضع، بعد فشل

<sup>(</sup>١) تاريخ الفاطميين، ص ٤٣٥. (٢) المصدر نفسه، ص ٤٣٥.

<sup>(</sup>٣) حروب القدس في التاريخ الإسلامي والعربي، ص ٦١.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٦٢.

هجومهم على المدينة في اجتماع عقد لهذه الغاية بتاريخ ١٥ حزيران، فقــرروا التوقــف عــن تنفيذ أي هجوم ريثما يتم الإعداد العسكري للمعركة الحاسمة، وكان هذا الإعداد يقتضى الإسراع في إنشاء ما يحتاجه الجيش من آلات التـدمير والاقتحـام، وأهمهـا الجـانيق وســلالم التسلق، وكانوا يفتقرون إلى المواد اللازمة لصنع هذه الآلات، وأهمهما الأخشباب والحبيال والمسامير والأقفال، ولكنهم دبروا أمر الأخشاب من المناطق البعيدة عن القدس حيث تكثر الأشجار، واستطاع تنكرد والكونت روبرت كونت النور ماندي، وكونت الفلاندر الحصول على كميات من هذه الأخشاب التي نقلت إلى المعسكرات على ظهور الإبل والعربات والأسرى المسلمين، بينما تدبروا أمر الحبال والمسامير والأقفال من سفينتين مبحرتين من جنوى رستا في ميناء يافا، وكان المسلمون قد أخلوا المدينة وهمي تحمل لهم مؤناً وأسلحة ومعدات للحصار. ونشط العمال الحرفيون من حدادين ونجارين، بإشراف غودفروا وريموند دي سان جيل في إعداد آلات الحرب اللازمة من مجانيق وعرّادات وأوهاق وكباش دك وآلات أخرى، كما صنعوا أبراجاً خشبية تطل على السور وتشرف عليه وهي برج غودفروا وريموند، وبرج تانكرد (١). في هذه الأثناء، وبينما كان الاستعداد للهجوم الحاسم يجري بطيئاً في معسكرات الصليبيين، كانت معاناة هؤلاء من افتقارهم إلى الماء والزاد تزداد، فقد وصلوا، في بحثهم عن الماء حتى نهر الأردن، وكانت الأغنام والأبقار المعدة لإطعام الجند تنفق، بدورها، جوعاً وعطشاً، ومن شدة الحر، وذلك رغم مساعدة المسيحيين من أهل البلاد أولئك الذين أظهروا الـولاء للصـليبيين، فأضـحوا أدلاء يرشـدونهم إلى الينـابيع والغابـات الواقعة من الجهات المجاورة (٢)، ومع ذلك، فقد كان عليهم أن يدفعوا عن مواقعهم غارات المسلمين وكمائنهم، وسهام حامية المدينة وقذائفها. وفوق ذلك كله، فقد دب الخـلاف بـين قادة الحملة، وخصوصاً بين تانكرد الذي كان قد استولى على بيت لحم ورفع لـواءه فـوق كنيسة المهد، مما أغضب باقي القادة، كما دبّ الخلاف بينهم حول مسألة مستقبل القدس بعد احتلالها، هذا بالإضافة إلى المعاناة اليومية للجند، حيث كان يموت العديد منهم، يومياً، ظمأ وحراً وجوعاً، مما دفع بالكثيرين إلى التخلي عن الحملة ومحاولة العودة إلى بلادهم (٣).

ويتحدث كل من «غروسيه» و «الصوري» و «رنسيمان» عن الوسائل التي استخدمها القادة الصليبيون لرفع معنويات جندهم التي انهارت إلى حد كبير، وخصوصاً عندما سرت في صفوفهم إشاعة عن تحرك جيش من مصر باتجاه القدس لتخليصها من حصار الفرنجة لها،

<sup>(</sup>١) حروب القدس في التاريخ الإسلامي والعربي، ص ٦٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٦٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ٦٣.

وكان ذلك في أول تموز/ يوليو، فعمدوا يـوم ٨ تمـوز إلى إعـلان الصـوم الكامـل، والحـج، وجماعة، إلى جبل الزيتون، بقيادة رجال الدين والقادة العسكريين، وسار الصليبيون جميعاً إلى «الجبل المقدس»، وخرج الجند المسلمون إلى الأسواق يشاهدونهم وهـم يسخرون. وعلى الجبل ألقى كل من القديس بطرس الناسك وريمونـد أجيـل قسيس ريمونـد وأرنولـف روز قسيس روبرت النورماندي عظة ألهب بها عواطف الجند والقادة وحماستهم، فعادوا وقد نسوا، جميعهم، ما كان بينهم من مشاحنات، ليعملوا يداً واحدة في سبيل «تحرير» بيت المقدس (۱).

٦- الهجوم الحاسم: بدأ الصليبيون هجومهم على القدس ليل ١٣ – ١٤ تموز/ يوليو ١٠ م على محورين:

المحور الأول: شمال - جنوب بقيادة غود فروا دي بويون ومعه روبرت كونت الفلاندر وروبرت كونت النورماندي، وتانكرد، وهو من باب الساهرة باتجاه الحرم الشريف.

المحور الثاني: جنوب - شمال، بقيادة ريموند دي سان جيل كونت تولوز ومعه بعض النبلاء والقادة، وهو من جبل صهيون «قبالة باب صهيون»، باتجاه القلعة أو حصن داود. ووفقاً لما ذكره المؤرخ ريموند آغيلرز، وهو شاهد عيان للمعركة، بلغ عدد المهاجمين ١٢ ألف مقاتل من المشاه أو ١٣ ألف مقاتل (٢). إلا أن المهاجمين لم يتمكنوا من إحراز أي تقدم طيلة اليوم الأول ١٤ تموز، إذ إنهم كانوا يجابهون بما ترميه عليهم آلات الحرب ومعدات القذف من نبال وقسي وسهام وقذائف حجرية وخرق مبللة بالزيت ومشتعلة وقوارير ملتهبة ونار إغريقية، بينما كانت حجارتهم تسقط على أسوار المدينة وتحصينات المسلمين بلا أية فعالية تذكر، نظراً لأن المسلمين حصنوا تلك الأسوار والتحصينات «بأكياس مليئة بالقش والـتبن» وبالحبال والمنسوجات والعوارض الخشبية الضخمة والفرش المحشوة بـالحرير، وكانت هذه وتشكل -بطراوتها وليونتها - عازلاً بين الحجارة المقذوفة وتلك الأسوار والتحصينات، إلا أنه في صباح اليوم التالي اعتمد المهاجمون أسلوباً آخر في القتال (٣).

- عمليات المحور الأول «المحور الشمالي»: بدأت عمليات هذا المحور، بقيادة غودفروا دي بويون، ليل ١٣ – ١٤ تموز/ يوليو، بمحاولة تقدم من جهة باب الساهرة نحو السور، يصحبها طمر الخندق العريض، والعميق المحفور حوله من الخارج بغية دفع آلات الحرب

<sup>(</sup>١) حروب القدس في التاريخ الإسلامي والعربي، ص ٦٤.

<sup>(</sup>۲، ۳) المصدر نفسه، ص ٦٦.

والبروج المتنقلة نحوه، ولكن الرمايات الكثيفة التي نفذتها حامية المدينة، على هـذا المحـور، بمختلف أنواع الأسلحة، أعاقت تقدم المهاجمين إلى حد كبير، فبينما كان المهاجمون يجهدون لدفع بروجهم وآلات حربهم نحو السور بغية السيطرة عليه وعلى التحصينات القائمة خلفه، كان المدافعون يجهدون في عرقلة أعمال المهاجمين هذه برميهم بالقذائف المشتعلة، والنبال المحملة بالكبريت الملتهب والإسفلت والزيت، أو أي شيء آخر يزود ألسنة الـنيران بـالوقود بالإضافة إلى ما كانت ترميه الجانيق وآلات الحرب الأخرى من نبال وسهام وحجارة ضخمة. وكان المهاجمون ينشطون في إطفاء الحرائق التي كانت تشتعل، من جراء ذلك، في آلاتهم الحربية. وهكذا انقضى اليوم كله دون أن يحقق المهاجمون تقدماً يـذكر، خصوصـاً أن رماياتهم على سور المدينة وتحصينات حاميتها لم تكن فعالـة بالقـدر الكـافي، وذلـك بسب التدابير التي اتخذها المدافعون عن ذلك السور وتلك التحصينات. وما أن بدأ الليل يقترب حتى بدأ النزاع يخُف ورمايات الفريقين تقُل تدريجياً، دون أن يتخلى أي منهما عن حـذره وسلاحه، ومر ليل ١٤ – ١٥ والفريقان على حذرهما وسلاحهما، يرقب كل منهما تحركات خصمه لمنع وقوع أي ضرر عليه، فبينما كان المدافعون حذرين كي لا يتسلل العدو إلى داخل المدينة عن طريق إحداث ثغرة في الصور، أو تسلق التحصينات (١)، لـذا كـان الخوف والحذر مستمرين ومتبادلين بين الفريقين طيلة ليـل ١٤ – ١٥ تمـوز/ يوليـو، إلا أن القتال مالبث أن استؤنف صباح يوم ١٥ تمـوز، وذلـك عنـدما اسـتأنف غـودفروا هجومـه بعنف، على السور، محاولاً أن يقترب منه ببرجه المتحرك وآلات حربه، وكان الـبرج مغطَّى بجلود الحيوانات المسلوخة حديثاً وذلك لحماية الجسور من النار الإغريقية (٢)، والتي يرميها المسلمون، واستطاع غودفروا، بعد جهد ومشقة، أن يصل ببرجه إلى حافة السور، وأن يمـد، عند ظهر ذلك اليوم، جسراً من البرج إلى السور، عند باب الساهرة، وكان «غودفروا» وأخوه «يوستاس» في الطابق العلوي من البرج، عندما تقدم اثنان من مقاتليه «وهما ليتولـد وجبلبرت من تورناي، واقتحما السور، فتبعهما كل من غودفروا وأخيه، فكانوا أول من دخل مدينة القدس من المقاتلين الصليبيين صبيحة يوم ١٥ تموز، يوليو ١٠٩٩م. وما لبث، بعد ذلك، أن تدافع المهاجمون نحو السور يتسلقونه بسلالمهم وأوهاقهم، على رأسهم روبرت كونت الفلاندر وروبرت كونت النورماندي وتانكرد، مما جعل المدافعين يتراجعون، مذعورين، نحو الحرم الشريف لكي يحتموا به ولكن المهاجمين تبعموهم إلى المسجد الأقصى حيث جرت -كما يذكر مؤرخ «صليبي» مجهول- «مجزرة» كان من نتيجتها أن «مشي رجالنا

<sup>(</sup>١) حروب القدس في التاريخ الإسلامي والعربي، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٦٨.

في الدم حتى كعوب أقدامهم (١). بعد ذلك، وزع غوفروا المهام على قادة الفرق، فأرسل منهم من يفتح «باب العمود» للقوى التي كانت لا تزال خارج المدينة، كما أرسل فرقة اقتحمت المدينة من الشرق، من باب يهوشافاط. أما تانكرد فتقدم، من تلقاء نفسه، نحو «الحرم الشريف» حيث كانت «قبة الصخرة» بما تزخر به من ثروة. ذكر ابن الأثير أنها كانت نيفاً وأربعين قنديلاً من الفضة، وزن كل قنديل وورت الدرهم، وتنوراً لا مصباحاً كبيراً «من فضة وزنه أربعون رطلاً بالشامي، ومن القناديل الصغار وورا قنديلاً نقرة، ومن النهب فضة وزنه أربعون تديلاً» فغنمها كلها وغنم الصليبيون من المسجد الأقصى، كما يذكر ابن الأثير أيضاً ما لا يقع عليه الإحصاء (١)، وكان قد لجأ إلى سطح المسجد مئات من المسلمين أعطاهم «تانكرد» الأمان وأعطاهم رايته ضماناً لهم، إلا أنهم، في اليوم التالي، ذبحوا جميعاً، ذبح النعاج، على أيدي جنود صليبين دخلوا الحرم الشريف وقتلوهم جميعاً بلا استثناء لولد أو شيخ أو امرأة، غير عابئين بالأمان الذي أعطاهم إياه تانكرد، ولا برايته التي رفعوها اعتقاداً منهم أنها ستحميهم (٣).

- عمليات المحور الثاني «المحور الجنوبي»: بدأ ريمون، كونت تولوز، يعد للهجوم قبل ثلاثة أيام من بدئه، أي من تاريخ ١٢ تموز/يوليو، حيث كان عليه أن يطمر خندقاً عريضاً وعميقاً يفصل بين السور من الخارج وبين مواقعه، ويجعل وصوله إلى السور، مع برجه وآلات حربه، صعباً إن لم يكن مستحيلاً، وقد لاقى ريموند مشقة كبيرة في أداء هذه المهمة، خصوصاً أن نيران الحامية «ومنها النار الإغريقية» التي كانت تقذف عليه من داخل السور، ومن حصن داود أو القلعة لم تكن لتوفر له الراحة والأمان لبلوغ المهمة، ومع ذلك فإن ريموند استطاع مساء ١٤ تموز/يوليو، أن يدفع ببرجه المتنقل فوق الخندق، وفي ليل ١٤ - ١٥ تموز بدأ ريموند وقواته محاولة صعبة للتقدم من جبل صهيون قبالة باب النبي داود باتجاه القلعة أو حصن داود. وقد لقي المهاجمون، على هذا المحور، مقاومة أشد من تلك التي لقيها المهاجمون على المحور الأول، خصوصاً أن حاكم المدينة أو قائد حاميتها (افتخار الدولة) كان يقود الجبهة المواجهة لريموند وقواته. واستمر القتال طيلة ظهر ١٥ تموز، وفي هذه الأثناء، كان غودفروا قد احتل الجهة الشمالية وتوغل في المدينة دون أن يعلم ريموند بالأمر، ولا خصمه افتخار الدولة، الذي كان يقاتل في مواجهته إلا أن صرخات الجنود المنتصرين خصمه افتخار الدولة، الذي كان يقاتل في مواجهته إلا أن صرخات الجنود المنتصرين

<sup>(</sup>١) حروب القدس في التاريخ الإسلامي والعربي، ص ٦٨.

<sup>(</sup>٢) الكامل في التاريخ (٨/ ٤٠٥).

<sup>(</sup>٣) حروب القدس في التاريخ الإسلامي والعربي، ص ٦٩.

وصيحات الرعب والفزع التي كانت تصدر عن المسلمين الهاربين من وجه المهاجمين أيقظت افتخار الدولة على الحقيقة المرة، كما نبهت ريموند إلى انتصار حلفائه في الجهة الشمالية، فانكفأ افتخار الدولة برجاله نحو القلعة أو حصن داود ليعتصم فيها، بينما تقدم ريموند إلى السور فأنزل الجسر عليه من برجه المتنقل بدون مقاومة، ورفع سلالمه إلى الأسوار، ودخل المدينة من دون أدنى إعاقة (۱) من قبل المسلمين الذين كانوا قد تخلوا نهائياً عن القتال، وفتح ريموند الباب الجنوبي (باب النبي داود عليه السلام) لمقاتليه فدخلوا المدينة منتصرين. أما افتخار الدولة فقد طلب من ريموند الأمان لكي يخرج ورجاله من القلعة ويغادروا المدينة، فأمنه ريموند، وخرج افتخار الدولة ورجاله إلى عسقلان حيث انضموا إلى ما تبقى في فلسطين من جيوش تابعة للدولة الفاطمية. وهكذا سقطت القدس كلها، بيد الغزاة الصليبيين، يوم الجمعة الخامس عشر من تموز عام ١٩٩٩م الموافق الثالث والعشرين من شعبان عام ١٩٩٤هـ، وذلك بعد حصار دام ٣٩ يوماً من ٧ حزيران/ يونيو (٢).

٧- وحشية الحضارة الغربية الصليبية: يذكر ابن الأثير أن الصليبين قتلوا في المسجد الأقصى ما يزيد على سبعين ألفاً منهم جاعة كثيرة من أئمة المسلمين وعلمائهم وعبادهم ورهادهم (٣). أما من كان في القدس من اليهود، في هذه الأثناء -وكان افتخار الدولة قد سمح لهم بالبقاء في المدينة بينما أمر المسيحيين بالخروج منها خشية أن يتعاطفوا مع أبناء دينهم - فقد لجأوا إلى كنيسهم إلا أن المقاتلين الصليبيين حشروهم جميعاً في معبدهم الكبير حيث لجأوا، وأحرقوا المعبد، وهم بداخله، فقضوا جميعهم حتفهم حرقاً بحجة أنهم ساعدوا المسلمين (١). ويقول ابن القلانسي في ذلك، وهو قد عاش هذه الفترة وزمانها: وقتل خلق كبير وجمع اليهود في الكنيسة وأحرقوها عليهم (٥)، ويذكر رنسيمان أن مذبحة القدس تركت أثراً عميقاً في جميع العالم، وأن عدد ضحاياها ليس معروفاً بالضبط. وأن القدس خلت بعد هذه المذبحة من سكانها المسلمين واليهود، وأنه «لم يثر التعصب الإسلامي، من جديد، إلا التعصب المسيحي الذي دل عليه ما لجأ إليه الصليبيون من سفك الدماء» (١)، ويصف الأسقف وليم الصوري هذه المذبحة وصفاً تقشعر له الأبدان، إذ يقول: بات من المحال النظر المكانه، المهتولين دون هلع، فقد انتشرت أشلاء الجثث البشرية في كل مكان،

<sup>(</sup>١) حروب القدس في التاريخ الإسلامي والعربي،، ص ٧٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٧٠. (٣) الكامل في التاريخ (٨/ ٤٠٥).

<sup>(</sup>٤) حروب القدس في التاريخ الإسلامي والعربي، ص ٧٠.

<sup>(</sup>٥) ذيل تاريخ دمشق، ص ٢٢٢.

<sup>(</sup>٦) حروب القدس في التاريخ الإسلامي والعربي، ص ٧١.

وكانت الأرض ذاتها مغطاة بدم القتلى، ولم يكن مشهد الجثث التي فصلت الرؤوس عنها، والأضلاع المبتورة المتناثرة في جميع الاتجاهات، هو وحده الذي أثار الرعب في كل من نظر إليها، فقد كان الأرهب من ذلك هو النظر إلى المنتصرين أنفسهم وهم ملطخون بالدم من رؤوسهم إلى أقدامهم.. ويروى أنه هلك داخل حرم الهيكل فقط، قرابة عشرة آلاف من الكفرة بالإضافة إلى القتلى المطروحين في كل مكان من المدينة، في الشوارع والساحات، حيث قدّر عددهم أنه كان مساوياً لعدد القتلى داخل حرم الهيكل، وطاف بقية الجنود خلال المدينة بحثاً عن التعساء الباقين على قيد الحياة، والذين يمكنهم أن يكونوا مختبئين في مداخل ضيقة وطرق فرعية للنجاة من ألموت، وسحب هؤلاء على مرأى الجميع وذبحوا كالأغنام، وأطفالهم وجميع أسرهم، وقتلت هذه الضحايا أو قذفت من مكان مرتفع حيث هلكت بشكل مأساوي (۱).

ووصف شاهد عيان أفرنجي المذبحة التي أحدثها الصليبيون بالقدس بقوله: شاهدنا أشياء عجيبة إذ قطعت رؤوس عدد كبير من المسلمين، وقتل غيرهم رمياً بالسهام أو أرغموا على أن يلقوا بأنفسهم من فوق الأبراج.. وكنا نرى في الشوارع أكوام الرؤوس والأيدي والأقدام (٢). ووصف ذلك أفرنجي آخر كان مرافقاً للصليبين: كان رجالنا يخوضون حتى كعوبهم في دماء القتلى (٣)، وقد انطلق الصليبيون في جميع أنحاء المدينة يستولون على الذهب والفضة من داخل المساجد والدور، واستمر الصليبيون في القتل والنهب لمدة أسبوع (٤). وإصدر قادة الصليبين أمراً بطرح جثث المسلمين خارج المدينة التي امتلأت بالجثث، فقام بهذه المهمة العدد القليل من المسلمين الذين وقعوا أسرى بيد الصليبين ولم يقتلوا، وفقراء الجيش الصليبي مقابل راتب يومي وألقوهم أمام أبواب المدينة وتعالت أكوامهم حتى حاذت البيوت ارتفاعاً وما تسنى لأحد قط أن سمع أو رأى مذبحة مثل هذه المذبحة الصليبية. لقد رأينا، في كل شوارع المدينة وأحيائها، تلالاً من الرؤوس والأيدي والأرجل. لقد كان الناس عشون علنا وبهدوء على جثث الرجال والخيل. ويستطرد: إنني لا أقدم -في وصف هذا عشون علنا وبهدوء على جثث الرجال والخيل. ويستطرد: إنني لا أقدم -في وصف هذا عشوى القليل من الرعب الذي شاهدته، وإذا أنا وصفت كل ما شاهدته فلن تصدقوني (٥).

<sup>(</sup>١) حروب القدس في التاريخ الإسلامي والعربي، ص ٧١.

<sup>(</sup>٢) قصة الحضارة (٤/ ٢٥).

<sup>(</sup>٣) أعمال الفرنجة، ص ١١٨، القدس عشية الغزو الصليبي، ص ١٢٢.

<sup>(</sup>٤) القدس عشية الغزو الصليبي ص١٢٣.

<sup>(</sup>٥) حروب القدس في التاريخ الإسلامي والعربي، ص ٧٣.

وإننا لنستذكر، أمام وحشية الحضارة الغربية وهمجية الروح الصليبية هذه ما قاله المفكر الفرنسي غوستاف لوبون في كتابه حضارة العرب: لم يعرف التاريخ فاتحاً أرحم من العرب<sup>(۱)</sup>. ولا شك أن رجال الدين المسيحي لهم دور أساسي في هذه المذبحة، فقد كانوا يحفزون الصليبين للانتقام للسيد المسيح ابتداء بالبابا أوربان الثاني وانتهاء برجال الدين المرافقين للحملة الصليبية (۲).

٨- دور رجال الدين المسيحي في سقوط القدس: ويظهر دور رجال الدين المسيحى في سقوط القدس بصورة جلية، فبعد أن اشتدت مقاومة المسلمين لهم، مع اشتداد درجة حرارة الجو عليهم، وانعدام مياه الشرب، شعر رجال الدين المسيحي بالإحباط والوهن الذي أصاب الصليبين، وقد قام أحد القساوسة وأشاع بأنه رأى الأسقف أدهيم في منامه يأمره أن ينبه الصليبيين بالكف عن أنانيتهم، وأن يصدقوا النية في أداء المهمة التي خرجوا من أجلها، وأن يتجهوا بقلوب صافية إلى الله، وأكد لهم أن النصر سيتم لهم خلال أيام قلائل، على أن يخرجوا حفاة في موكب يسيرون به حول أسوار بيت المقدس (٣). وعلى الفور عقد قادة الحملة الصليبية الأولى اجتماعاً يدرسون فيه كيفية تنفيذ ما طلبه أدهيمر في هذه الرؤيا. ويصف المؤرخ اللاتيني توديبود – أحد المشاركين في هـذه الأحـداث- فيقـول: عقـد قادتنــا اجتماعاً أوصاهم فيه المطران والقساوسة بالسير حول أسوار بيت المقدس حفاة الأقدام، يرتدون ملابس الكهنوت المقدسة، يحملون في أيديهم الصلبان، ينشدون المزامير، ويدعون السيد عيسى المسيح لتخليص المدينة المقدسة، والقبر المقدس من أيدي الكفرة، وأن يضعوها بين أيادي المسيحيين حتى يتمكنوا من أداء طقوسهم المقدسة.. وكان جميع رجال الدين يرتدون نفس الملابس ويحيط بهم جميعاً على الجانبين الفرسان وتابعوهم بكل عدتهم وعتادهم (٤)، وعندما رأى المسلمون موكب الصليبيين الحفاة وهم يطوفون حول أسوار بيت المقدس، وقفوا على طول أسوار المدينة يحملون المصاحف المغطاة بالقماش على أسنة الرماح وينفرد توديبود -كشاهد عيان - بهذا الوصف الدقيق لرد فعل المسلمين على مسيرة الصليبيين حول بيت المقدس، فأوضح أن المسلمين عندما رأوا ذلك المشهد، ساروا على نفس الطريقة على طول أسوار المدينة يحملون رماحًا مغطاة بقماش مرسوم عليه اسم الرسول على وصل المسيحيون عند كنيسة القديس ستيفن، بينما وقف المسلمون

<sup>(</sup>١) حروب القدس في التاريخ الإسلامي والعربي، ص ٧٣.

<sup>(</sup>٢) القدس عشية الغزو الصليبي ص١٢٣.

<sup>(</sup>٣) دور الفقهاء والعلماء المسلّمين في الشرق الأدني في الجهاد ضد الصليبيين، ص ٢٤٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٢٤٥.

يصيحون ويهتفون فوق الأسوار، ويدقون طبولهم في ضجيج وصخب وجعلوا المسيحيين عرضة لكل ما يستطيعون ويقدرون عليه من سخرية واستهزاء (۱)، ويستكمل توديبود وصفه قائلاً: وكان أسوأ ما في الأمر أن المسلمين أقدموا على تحطيم الصليب المقدس بقطعة من الخشب أمام أعين المسيحيين جميعاً.. ذلك الصليب النذي أراق المسيح دمه عليه وافتدى بذلك خلاص البشرية جميعاً.. وإمعاناً في أذية المسيحيين فقد قذفوا بحطامه من فوق الأسوار وهم يصيحون استهزاء بالصليب (۱)، وعندئد ازداد حماس الصليبين فقاموا بهجوم شامل على بيت المقدس في اليوم التالي للمسيرة، وسقطت المدينة في أيديهم على الرغم من المقاومة العنيفة التي قام بها المسلمون لصد الصليبين عن مدينتهم، ولما دخل الصليبين المدينة قاموا بعمل مذبحة رهيبة لكل من وجدوه بالمدينة (۳).

وهكذا يتضح لنا كيف كان رجال الدين المسيحي يستغلون قوة تأثير العامل الديني على عقول المسيحيين فيقومون بترويج الشائعات والأساطير ذات الطابع الديني لإثارة مشاعر المقاتلين ارتفاعاً والتفاني في القتال حتى ينتصروا ويحققوا أغراضهم وأطماعهم الاستعمارية في الأراضي المقدسة، هذا في الوقت الذي لم نعثر فيه في بطون المصادر الإسلامية ما يفيد عن دور جدي للفقهاء والعلماء في تلك الفترة الزمنية يعتمد على إلقاء الخطب الحماسية التي تذكر المقاتلين بأمجاد المسلمين الأول وانتصاراتهم أيام الرسول ﷺ والخلفاء الراشـدين – رضـوان الله عليهم – من بعده فتزداد حماستهم وترتفع روحهم المعنوية؛ مما يساعد على مواصلة القتال والانتصارات على أعداء الدين، وتحرير بلادهم من براثن الاستعمار الصليي، ولعل ذلك مرجعه إلى هول المفاجأة التي أصابت العالم الإسلامي وقتئـذ بالعـدوان الصـلببي علـى المنطقـة فضلاً عن انصراف العلماء والفقهاء لفض بعض المنازعات القائمة بين أقطاب العالم الإسلامي حينئذ وهم العباسيون والفاطميون والسلاجقة، والعمل على توحيـد جهـودهم لمواجهـة العـدو الصليبي. ومن ناحية أخرى ربما يكون أولئك الفقهاء لم يدركوا أهمية المناطق التي استولى عليها الصليبيون مثل الرها وأنطاكية، ولكن عندما فقدوا بيت المقدس أفاقوا من هول الصدمة وبــدأوا يتحركون ويباشرون جهودهم، فقام كثير من الفقهاء والعلماء والقضاة في بلاد الشام بـدور كـبير في توعية الناس في كل مكان بهذا الخطر الفظيع، وبضرورة الوقـوف صـفاً واحـداً لصـد هـذا العدوان الغاشم، فخرجت جماعات كثيرة من مسلمي بلاد الشام وبصحبتهم الكثير من العلماء والفقهاء، واتجهوا إلى بغداد واستغاثوا بالخليفة العباسي وبالسلطان السلجوقي، واجتمعوا بالناس في المساجد وأعلموا الجميع بما لاقاه المسلمون من مـذابح بشـعة علـى أيـدي الصـليبيين،

<sup>(</sup>١، ٢، ٣) دور الفقهاء والعلماء المسلمين في الشرق الأدنى في الجهاد ضد الصليبيين، ص ٢٤٦.

والقوا الشعر في ديوان الخليفة في بغداد يحثون فيه أولي الأمر على سرعة إنجاد أهل الشام حماية للدين وللمحارم، فاضطر الخليفة إلى الاستجابة وقام بندب الفقهاء للخروج إلى البلاد لتحريض الملوك على الجهاد. وعلى الرغم من قيام الفقهاء بالمهمة على الوجه الأكمل، فإن ذلك لم يأت بطائل ولم يحرك ساكنا، فعاد الفقهاء إلى بغداد (١١)، وجدير بالذكر أن المؤرخ ابن الأثير قام بالتعقيب على حالة التفكك التي أصابت العالم الإسلامي في تلك الفترة، والتي أدت إلى ضياع صرخات واستغاثات المسلمين بلا استجابة من قبل أولى الأمر، فأرجعها إلى اشتغال الحكام والملوك المسلمين وعساكر الإسلام بقتال بعضهم بعضاً، مما ساعد على تفرق المسلمين واختلاف الأهواء وتمزق الأموال (٢).

٩- فشل الضاطميين في استعادة بيت المقدس: كان سقوط بيت المقدس في أيدي الصليبيين بمثابة الضربة القاصمة التي وجهت إلى العالم الإسلامي بصفة عامة، وإلى الدولة الفاطمية بصفة خاصة، وبرز صراع على المصالح بين الفاطميين والصليبيين، فأخمذ الوزير الفاطمي الأفضل بن بدر الجمالي يفكر جدياً في استعادة هذا الجزء من الأراضي الإسلامية، فأخرج من مصر ثلاث حملات حربية في الفترة الممتدة من ٤٩٥ – ٤٩٩هـ/ ١١٠١ – ١١٠٥م موجهة ضد القوات الصليبية الموجودة في فلسطين لكبي يثبت للصليبيين مدى يقظة الدولة الفاطمية وغيرتهم على كل شبر من الأراضي التابعة لهم، ولكن باءت هذه المحاولات الثلاث بالفشل، ولم تحقق الهدف المنشود لها وهو استعادة بيت المقدس. وفي أثناء محاولـة الصــليبيين صـــد هذه الحملات الثلاث بقيادة بلدوين الأول ملك بيت المقدس، قام بعض رجال الدين المسيحي بأدوار بارزة لحث الصليبين على الشجاعة والوقوف بصلابة في مواجهة الجيوش الفاطمية، مستخدمين في ذلك كل الوسائل كالمشاركة في حمل السلاح للقتال، والوعظ والخطب في جموع الصليبيين، وحمل الصلبان أمام الجيوش لتحميس الصليبيين على القتال بشجاعة، ومن تلك المواقف التي سجلت لرجال الدين المسيحي موقف رئيس الشمامسة – أرنول مالكورن – اللذي خطب خطبة حماسية لإثارة مشاعر المقاتلين لصد حملة المصريين على الرملة سنة ٩٥٤هـ/ ١٠١١م، وكذلك ما قام به المندوب البابوي موريس من تلاوة نصوص لإدخال الطمأنينة في نفوس المقاتلين بعد أن انتابهم الرعب عندما رأوا ضخامة القوات الفاطمية، ثم قام الملك بلدوين بعد ذلك بحمل الصليب المقدس أمام المقاتلين الصليبيين ليدخل الطمأنينة في نفوسهم، وخطب في المقاتلين خطبة دينية أعاد لهم الثقة بأنفسهم وتمسكهم بالأمل في النصـر (٣).

<sup>(</sup>١) دور الفقهاء والعلماء المسلمين في الشرق الأدنى، ص ٢٤٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه نقلا عن الكامل في التاريخ، ص ٢٤٨.

<sup>(</sup>٣) دور الفقهاء والعلماء المسلمين في الشرق الأدنى، نقلا عن الكامل في التاريخ، ص ٢٤٩.

وكان لهذه الخطبة بالفعل أثرها الكبير على الصليبين، فعادت إليهم الثقة والشجاعة وهتفوا بصوت عال قائلين: ساعدنا يارب، ساعدنا يارب. ثم قبلوا الصليب المقدس وقاموا بالصلاة لله حتى ينصرهم في تلك المعركة، وفي الوقت نفسه وصلت معونات من غرب أوربا لتعزيز هذه القوات فساعدت على زيادة قوة وشجاعة الصليبين، وتحقق بذلك النصر على المسلمين في حلة الرملة الأولى عام ٤٩٥هـ/ ١٠١١م، وكذلك برز دور روبرت روان – مطران مدينة الرملة - أثناء الحملة الفاطمية الثانية على الرملة سنة ٤٩٥هـ/ ١١٠٢م حيث تذكر بعض المصادر اللاتينية المعاصرة لتلك الأحداث، أن هذا المطران عقد اجتماعاً مع كبار أهالي المدينة للتشاور معاً، عقب استيلاء المسلمين عليها، وتقرر في هذا الاجتماع ضرورة إرسال مندوب عنهم إلى الملك بلدوين الأول بيافا لطلب النجدة منه (۱۱)، وهكذا نجد رجل الدين الغربي يقوم أحياناً على حاكم المدينة في التصدي لقوات العدو عند أي هجوم مفاجئ على المدن الصليبية، وهذا ما نلمسه بالنسبة لوضع الفقهاء والعلماء داخل مدنهم. وقد انتهى الصراع عند مدينة الرملة بانتصار الفاطمين انتصاراً كبيراً نتج عنه إبادة كل أفراد الجيش الصلبي باستثناء بلدوين الذي تمكن من الفرار إلى يافا (۲).

وأما بالنسبة للحملة الثالثة التي أرسلها الوزير الفاطمي الأفضل إلى الرملة سنة وأما بالنسبة للحملة الثاءها أفريمار بطريك بيت المقدس دوراً مهمًا وخطيراً، فعندما تقابل الجيشان الفاطمي والصليبي في مفترق الطرق عند الرملة خشى الملك بلدوين من التفوق العددي للقوات الفاطمية فأرسل مندوباً عنه برسالة إلى أفريمار يطلب منه أن يتفرغ إلى الله هو والعامة من الشعب وأن يكثروا من الصلاة والصوم والزكاة ليكون هذا بمثابة فدية أو قربان إلى الله لمساعدة الفرنج حتى النصر، وليحمي الله الفرنج من أية هزيمة قد تلحق بهم. كما طلب منه الملك بلدوين أيضاً أن يعظ الناس ويحثهم على ضرورة التطوع لحمل السلاح والإسراع إلى ميدان القتال للانضمام لإخوانهم لمساندتهم في حروبهم ضد المسلمين (٢٦)، وفي الحال أمر أفريمار بدق أجراس الكنائس، فاجتمع الناس جميعاً عنده، فخطب فيهم قائلاً: يا أصدقائي... يا خدم المسيح لقد حضر هذا المبعوث من قبل الملك بلدوين ليخبرنا أن المعركة ستبدأ مع المسلمين عند الرملة. ومن أجل تحقيق النصر يتحتم علينا التضرع إلى الله، وكثرة الصلاة، وأخبرنا هذا المندوب الملكي بأن الملك قد أخر بدء علينا التضرع إلى الله، وكثرة الصلاة، وأخبرنا هذا المندوب الملكي بأن الملك قد أخر بدء المعركة إلى الغد حتى يوافق هذا اليوم عيد القيامة المجيد، ولذلك فإنني أطلب منكم جميعاً المعركة إلى الغد حتى يوافق هذا اليوم عيد القيامة المجيد، ولذلك فإنني أطلب منكم جميعاً

<sup>(</sup>١) دور الفقهاء والعلماء المسلمين في الشرق الأدنى، ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ٢٥١.

إقامة الصلوات والتعبد طوال هذه الليلة، وعند بزوغ فجر الغد توجهوا حفاة إلى الأماكن المقدسة بالمدينة، تاركين وراءكم كل شهواتكم، منذللين أنفسكم، متضرعين إلى الله بكـل التقوى والإيمان لينقذنا من أيدي الأعداء، ولينصرنا عليهم. أما عن نفسي فإنني ذاهب في الحال للوقوف بجوار الملك.. واعلموا جيداً بأنني سوف أحث جميع القادرين منكم على حمل السلاح على أن يأتوا معي لسد حاجة الملك من المقاتلين (١)، وكان لهذا النداء صدى كبير لدى كثير من المسيحيين الموجودين في القدس، فسرعان ما تقدم أكثر من مائة وخمسين مقاتلاً أبدوا رغبتهم في الانضمام إلى المعسكر الصليبي بالرملة لمناصرة زملائهم. وفي صباح اليوم التالي ذهب برفقة هؤلاء المتطوعين كثير من القساوسة وعلى رأسهم أفريمار بطريرك بيت المقدس حاملاً الصليب المقدس، وقد وصلت هذه الجموع برئاسته إلى الملك بلدوين، وكان أفريمار قد أحضر الصليب المقدس معه حتى تتم البركة به، وعند وصولهم استقبلهم الملك بفرح وسرور عظيمين، وارتفعت الروح المعنوية لدى المقاتلين الصليبيين، وقاموا جميعاً بأداء صلاة الشكر والدعاء لله قبل أن تبدأ المعركة (٢). وعند طلوع فجر يوم المعركة -يوم الأحــد ١٤ ذي الحجة ٩٨ هـ - ٢٧ أغسطس ١١٠٥م- ركب حصانه وأخذ يغدو ويروح أمام صفوف الصليبيين ويباركهم، ليرفع من روحهم المعنوية ويشجعهم على القتال بنفوس مطمئنة بأن النصر سيكون حليفهم (٣)، فكان لهذه الجهود جميعها تأثير كبير وشديد في زيادة حماس المقاتلين الصليبيين تحت قيادة الملك بلدوين، فلم يبالوا بقلة عددهم أمام أعداد المسلمين الهائلة، وكان النصر للجيش الصليبي في نهاية هذه المعركة. وبهذا النصر الصليبي انتهت المحاولات الكبرى التي قامت بها الخلافة الفاطمية لاستعادة فلسطين من قبضة الصليبيين (٢). وجدير بالذكر أنه على الرغم من كثرة ما كتبه المؤرخون اللاتين القدامي عن بطولات رجال الدين المسيحي أثناء حملات الرملة الثلاث، فإننا لم نجد في كتابات المؤرخين المسلمين الذين تناولوا الكتابة عن تلك الفترة أية إشارات توضح لنا دور علماء الدين الإسلامي وفقهائه في تلك الأحداث، وربما يرجع السبب في ذلك إلى أنهم كانوا يسجلون تاريخهم على منهج الحوليات، فيركزون على أهم الأحداث دون كتابة التفاصيل الدقيقة المصاحبة لهذه الأحداث، ولهذا لم نعثر من قريب أو بعيد على معلومات توضح لنا موقف علماء وفقهاء المسلمين من هذه الحملات (٥).

<sup>(</sup>١) دور الفقهاء والعلماء المسلمين في الشرق الأدنى، ص ٢٥١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٢٥٢. (٣) المصدر نفسه، ص ٢٥٢.

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ (٨/ ٤٧٩)، دور الفقهاء، ص ٢٥٣.

<sup>(</sup>٥) دور الفقهاء والعلماء، ص ٢٥٣.

### رابعاً: سقوط المدن الساحلية لبلاد الشام:

١- سقوط طرابلس: ففي عام ٤٩٢هـ/ ١٠٩٩م عندما اقتربت جحافل العدو الصليبي من أسوار طرابلس أسرع حاكمها فخر الملك بن عمار إلى مهادنتهم بتقديم الأموال والهدايا وبعض الجياد لهم، لإحساسه بعدم استعداده لمواجهتهم بعد حتى لا يعرض نفسه والمسلمين وإمارته للإبادة على أيديهم. ونحن لا نستبعد أن الدافع وراء انتهاج القاضي فخر الملك بـن عمار وغيره من حكام المدن الإسلامية لسياسة المهادنة مع الصليبيين في ذلك الوقت، هـو تمزق شمل المسلمين وعدم وجود قوة إسلامية كبرى تستطيع الوقوف في وجــه هــذا الخطــر الصليي، خاصة بعد أن انكشف أمر الاتفاق الذي تم بين الفاطميين والصليبيين، وما ترتب عليه من هزيمة السلاجقة في أنطاكية، وهو أن يقف الفرنج عند أنطاكية ويستولى الفاطميون على بيت المقدس ويساعدوا الصليبين ضد السلاجقة. على أية حالة لم تفلح سياسة المهادنة التي اتبعها ابن عمار مع الفرنجة إذ قام ريموند الضجلي بالهجوم على طرابلس وفرض عليها حصاراً شديداً سنة ٤٩٥هـ/ ١٠١١م حيث كان يطمع في تأسيس إمارة مستقلة بها أسوة برفاقه من القادة الصليبيين في كل من الرها وأنطاكية وبيت المقدس. ولما شعر فخر الملك بحرج موقفه اضطر إلى طلب النجدة من حمص ودمشق غير أنه لم يظفر بطائل وانهزم أمام الصليبيين، فاضطر القاضي ابن عمار إلى مهادنة الصليبيين مرة أخرى على مال وخيل فوافقوا ورحلوا عن طرابلس إلى انطرسوس واستولوا عليها في جمادي الآخرة من السنة نفسها(۱)، ولكن ريموند أعاد الكرة مرة أخرى وهاجم مدينة طرابلس منتهزاً فرصة وصول أسطول جنوي إلى اللاذقية في سنة ٤٩٧هـ/ شتاء ١١٠٣م ولكنه فشل هذه المرة أيضاً بفضل شجاعة القاضي فخر الملك بن عمار وصبره وعدم يأسه وتشجيعه لأهل طرابلس على مواصلة المقاومة لدفع الأعداء عن بلدهم، فاضطر ريموند إلى أن يتجه بالأسطول الجنوي في العام نفسه لمهاجمة ثغر جبيل التابع لابن عمار فاستولوا عليه وغدروا بأهله (٢). وهكنذا أصبح القاضي فخر الملك بن عمار معزولاً تماماً عن المدن الجاورة بعد أن جرد الصليبيون طرابلس من جميع المدن التابعة لها، ولم يبق أمامه سوى الاستيلاء على مدينة طرابلس نفسها بوصفها العاصمة الطبيعية للإمارة التي يحلم بتكوينها، ولذلك بني ريموند قلعة على الجبال المواجهة لطرابلس عرفت باسم قلعة صنجيل، ليتخذها قاعدة يسيطر بها على طرابلس، فقام القاضي ابن عمار بجهود كبيرة مع أهالي طرابلس لهدم هذه القلعة وإحراقها مما ترتب عليه

<sup>(</sup>٢) تاريخ العظيمي، ص ٣٧٧.

موت ريموند الضجلي متأثراً بحروقه التي أصيب بها أثناء حريق هذه القلعة في جمادي الأولى سنة ٤٩٨هـ/ فبراير ١١٠٥م، ولكن الفرنج كانوا قـد صـمموا بعـد ذلـك علـي اسـتئناف الحصار البري حول مدينة طرابلس عن طريق قلعة صنجيل فاضطر القاضي ابن عمار إلى طلب نجدة عاجلة من سقمان بن أرتق التركماني، صاحب حصن كيفا<sup>(١)</sup>، فلم يدخر وسعاً في التحرك تجاه طرابلس، ولكنه توفي في الطريق، فانقطع بـذلك آخـر أمـل لابـن عمـار في الحصول على مساعدة خارجية تمكنهم من إنقاذ طرابلس (٢) فاضطر القاضي ابن عمار إلى أن يعتمد على أهالي المدينة فأخذ يعد العدة استعداداً لمواجهة الصليبيين بقدر الإمكانيات المتاحة في المدينة، فقام بجمع الأموال من بعض التجار الأغنياء من سكان طرابلس ووزعها على الجاهدين ليسد العجز الناتج عن كثرة ما سبق أن قدمه للصليبيين من أموال وذهب عندما عقد الهدنة معهم، وعلى الرغم من أن هذا المسلك الذي اتبعه القاضي ابن عمار مع التجار يعتبر تصرفاً ضرورياً شرعياً لاستكمال العدة وتجهيز الجيش بما يلزمه من معـدات لمواجهة العدو <sup>(٣)</sup>، فإنه لم يقم بذلك من فراغ وإنما من واقع مسئوليته التي تحتم عليه كحاكم للبلاد أن يستعين بأموال الرعية أو الاقتراض من التجار والأغنياء لسد هـذا العجـز في الأموال الموجودة بالبلد لمصلحة الإسلام والمسلمين. وعلى الرغم من كل ذلك فـإن هـؤلاء التجار المسلمين قد خرجوا إلى الصليبين وقالوا لهم: إن صاحبنا صادرنا فخرجنا إليكم لنكون معكم (٤)، ولم يكتفوا بذلك التصرف المشين، وإنما كشفوا للصليبيين عن الأماكن التي ترد منها الميرة والمؤن لابن عمار. فعلوا هذا بدلاً من أن ينفقوا أمـوالهم في سـبيل الله عمـلاً بقوله تعالى: ﴿يَا أَنِّهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلْ أَذُلُّكُمْ عَلَى تِجَارَةِ تُنْجِيكُم مِّنْ عَذَاب أليم ﴿ تُؤْمِنُــونَ بِــاللهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [الصف: ١٠ ، ١١]. وعلى الفور قام الصليبيون بتشديد الحصار على هذه الأماكن التي كشفها أولئك التجار حتى يمنعوا دخول أي شيء إلى البلد، فيضطر ابن عمار وأهل طرابلس للاستسلام لهم، ولكن على الرغم من ذلك فقد استمرت المدينة في مقاومتها للحصار ثـالاث سنوات أخرى بفضل الله ثم بعزيمة ابن عمار وقوة إيمان أهل طرابلس ورفضهم الاستسلام من ناحية، وافتقار الصليبيين إلى أسطول بحري يحكم الحصار على طرابلس من جهة البحر من

<sup>(</sup>۱) هي بلدة وقلعة عظيمة مشرفة على نهر دجلة بين آمد وجزيرة ابن عمر من ديار بكر وهي لصاحب آمد من ولد داود بن سقمان بن أرتق.

<sup>(</sup>٢) ذيل تاريخ دمشق، ص ١٤٦ – ١٤٧، وفيات الأعيان (١/ ١٩١).

<sup>(</sup>٣) دور الفقهاء والعلماء والمسلمين في الشرق الأدنى، ص ٨٨.

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ (٨/ ٤٩١).

ناحية أخرى، ولكن لما استبد اليأس من فك هذا الحصار وضاقت الأقوات وقلت بطرابلس، اضطر القاضى فخر الملك بن عمار إلى ترك طرابلس والخروج إلى بغداد في رمضان سنة ٥٠١هـ/ مارس ١١٠٨م، لطلب النجدة من زعيمي العالم الإسلامي في المشرق آنذاك وهما الخليفة العباسي المستظهر بالله والسلطان السلجوقي محمد بن ملكشاه السلجوقي ٩٩٤هـ -٩٠هـ/ ١١٠٥ – ١١١٥م. وقبل أن يترك فخر الملك طرابلس استناب بها ابـن عمـه أبـا المناقب فعصى فيها، فقبض عليه أصحاب فخر الملك وتولوا الأمور بطرابلس (١)، ومكث القاضي فخر الملك ببغداد أربعة شهور أكرمه فيها كل من الخليفة والسلطان أحســن إكــرام. ويصف ابن الأثير الحفاوة التي قوبل بها قائلاً: وسير الخليفة خواصه وجماعة أرباب المناصب فلقوه، وأنزله الخليفة وأجرى عليه الجراية العظيمة، وكذلك فعل السلطان وفعل معه مالم يفعل مع الملوك الذين معهم أمثاله. وهذا جميعه ثمرة الجهاد في الدنيا ولأجـر الآخـرة أكـبر (٢). ومع ذلك فإن فخر الملك لم يظفر بطائل من الخليفة والسلطان. وعاد إلى دمشق في محرم ٥٠٢هـ/ ١١٠٩م، وهنالك علم بأن طرابلس أصبحت تابعة للفاطميين إذ أن أهلها قد ضاق بهم الحصار الصليبي المضروب عليهم، فراسلوا الوزير الأفضل الفاطمي يطلبون منه أن يبعث إليهم والياً من قبله يتولى إدارة المدينة ويرسل لهم الغلة والميرة، فاستجاب لهم الأفضل وأرسل إليهم من قبله شرف الدولة بن أبي الطيب والياً على طرابلس (٣)، وهكذا عاد القاضي فخر الملك بن عمار من بغداد ليجد نفسه بـلا وطن وبـلا أهـل، إذ أن الـوالي الفاطمي قبض على أهل بيته وأصحابه وذخائره وآلاته وأثاثـه، وحمـل الجميـع إلى مصـر في البحر (٤). ولذلك أقام فخر الملك بن عمار في دمشق عند أتابك طغتكين، الذي أقطعة الزبداني وأعمالها (٥)، ثم ما لبثت طرابلس أن سقطت بأيدي الصليبين في ذي الحجة ٥٠٢هـ/ ١١٠٩م، واستمر الحال بفخر الملك على هذا الوضع حتى خرج في سنة ١٦٥هـ/١١٢٢م إلى مصر حيث يقيم أهله. وهناك قرر له الخليفة الفاطمي الآمر ٤٩٦ -٥٢٤هـ/ ١١٠٢ - ١١٢٩م داراً أعدت له وقرر له راتباً في كل شهر (١)، ويمكن أجمال أسباب سقوط طرابلس في النقاط الآتية:

<sup>(</sup>١) ذيل تاريخ دمشق لابن القلانسي، ص ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) الكامل في التاريخ (٨/ ١٧ ٥، ١٨٥).

<sup>(</sup>٣) ذيل تاريخ دمشق لابن القلانسي، ص ١٦١.

<sup>(</sup>٤) دور الفقهاء والعلماء المسلمين في الشرق الأدني، ص ٩٠.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه نقلاً عن ذيل تاريخ دمشق، ص ١٦٥.

<sup>(</sup>٦) طرابلس الشام في التاريخ الإسلامي، ص ١٢٢ -١٣٠.

- \* ضعف الجبهة الإسلامية.
- \* استهتار الفاطميين بالموقف في طرابلس.
  - \* مساعدة الجنوية والمردة للصليبيين.
- \* استيلاء الصليبين على المدن المحيطة بطرابلس (١١).

وقد حدد أبو المحاسن يوسف بن تغري بردي ثلاثة أسباب لسقوط طرابلس وهي: تقاعس الفاطميين عن المسير إليها تلك المدة الطويلة، ثانيًا: ضعف العسكر الذي أرسلوه مع أسطول مصر، ولو كان لعسكر الأسطول قوة لدفع الفرنج من البحر عن البلد حسب الحال، ثالثاً: عدم خروج الأفضل بنفسه على رأس العساكر المصرية، هذا مع قوتهم من العساكر والأموال والأسلحة (٢). وقد استسلمت طرابلس للغزاة بشرط عدم الاعتداء على الأهالي والممتلكات، لكنهم كالعادة لم يفوا بشروط الأمان، فنهبوا الأموال، وأسروا الرجال وسبوا النساء والأطفال، وغنموا من الأمتعة وكتب العلم الموقوفة ما لا يحصى (٣)، وأكمل الصليبيون احتلال بقية مدن إمارة طرابلس فاستولوا على بانياس وجبلة، وحصن الأكراد، وبدأت إمارة طرابلس في النمو، وصار تاريخها مرتبطاً بتاريخ إمارة أنطاكية من جهة، وتاريخ علكة بيت المقدس من جهة أخرى (١٠).

٧- سقوط بيروت: تهيأ للملك بلدوين الحرية ليواصل توسيع حدود مملكته وتطلع إلى المدن الساحلية مثل عسقلان في الجنوب، وصور وصيدا وبيروت في الشمال. والمعروف أن كلاً من عسقلان وصور تُعد من الحصون المنيعة وتنزل فيها حاميات عسكرية قوية، وبالتالي يقتضي إخضاعها استعدادات عسكرية قوية وبعد أن سقطت كل من جبيل وعرقة وطرابلس بيد الصليبين، وفرت هذه الأخيرة قاعدة مناسبة لهم، فوجّهوا اهتمامهم للاستيلاء على بيروت، فحاصرها بلدوين براً وبحراً، ولما لم يتمكّن من اقتحامها طلب مساعدة من صليبي طرابلس وغيرهم من الشمال، ومن نصارى لبنان، فاستجاب لطلبه برتراند صاحب طرابلس، وجوسلين صاحب تل باشر، كما اجتمع بأمراء النصارى في جبيل، وشنَّ الحلفاء غارة مفاجئة على بلاد وقرى الغرب المحيطة ببيروت، فنهبوها وأحرقوها، وقتلوا وأسروا كل من وجدوه من أهلها (٥)، ثم حاصروا بيروت، ووضعوا أبراجاً لينصبوها على أسوارها، لكنهم جوبهوا بمقاومة شديدة من جانب سكانها بقيادة حاكمها عضد الدولة التنوخي، وفي

(٢) الكامل في التاريخ (٨/ ٥٣٤).

<sup>(</sup>١) النجوم الزاهرة (٥/ ١٧٩ – ١٨٠).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٨/ ٥٣٤).

<sup>(</sup>٤) الحركة الصليبية (١/ ٢٩٧).

<sup>(</sup>٥) أخبار الأعيان في جبل لبنان، للشدياق (٢/٥٠٦، ٥٠٠).

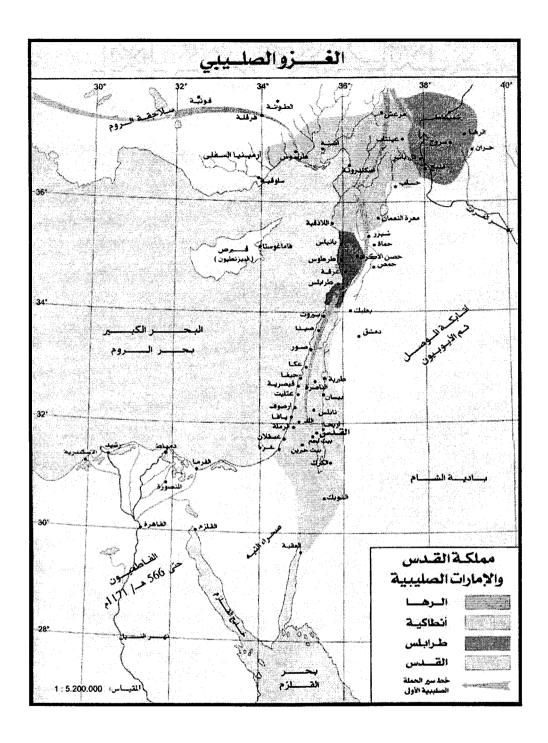
الوقت الذي كان فيه القتال دائراً وصل أسطول فاطمي يتألف من تسع عشرة سفينة، فاصطدم بالأسطول الصلبي المحاصر للمدينة، وتغلّب عليه، وأسر بعض قطعه وتمكّن الأسطول الفاطمي من دخول الميناء، وهو يحمل الغلال والميرة، مما أعطى السكان الأمل والصمود والدفاع عن مدينتهم، تجاه هذا الوضع العسكري. استنجد بلدوين بالجنوية، فأمذُوه بأربعين سفينة مشحونة بالمقاتلين، فتقوى بهم، وضيّق الحصار على بيروت، وهاجها بكل قواته البرية والبحرية يوم الجمعة (٢١ شوال ٥٠٠هـ/ ١٣ نيسان ١١١٠م) فاشتد القتال بين الطرفين، وقتل قائد الأسطول الفاطمي وخلق كثير من المسلمين، ولم ير الإفرنج من تقدم وتأخر أشد من حرب هذا، لدرجة أن القتال استمر بشكل متواصل ليل نهار، حتى ملك الصليبيون المدينة بالسيف. وفشلت السفن الفاطمية التي قدمت من صور وصيدا في كسر الطوق البحري، وحاول عضد الدولة التنوخي الهرب مع جماعة من أعوانه، لكنه وقع كسر الطوق البحري، وحاول عضد الدولة التنوخي من كان فيها، وبلغ عدد القتلى عشرين في الأسر، وقتله الصليبيون، ونهبت بيروت، وسبي من كان فيها، وبلغ عدد القتلى عشرين قي كمين نصبه الصليبيون عند نهر الأردن (٢٠).

٣-سقوط صيدا: اهتم الفاطميون والسلاجقة الذين تناوبوا على حكم صيدا بتحصينها، فقد قام الوالي الفاطمي سعد الدولة الأفضلي بعمارة برج فيها في (٤٩١هـ/ ١٠١٨م)، وحصنها أميرها مجد الدولة التنوخي في عام ٤٩٤هـ/ ١١١١م مما جعلها تقوى على الصمود في وجه الصليبين لبعض الوقت (٦)، وجرت عدة محاولات صليبة للاستيلاء عليها، وفي أوائل عام ١٩٠ههـ/ صيف ١١١٠م وصل إلى عطا سبعون مركباً مجمل عشرة آلاف مقاتل نرويجي بقيادة سيجورد، أحد ملوك النرويج. وما إن علم بلدوين بوصولهم حتى سارع لاستقبالهم، وأظهر الختباطه بقدومهم وأحاطهم بكل مظاهر الحفاوة والتشريف، وأقنع الملك النرويجي بمشاركته في الاستيلاء على صيدا، كما استدعى برتراند حاكم طرابلس، فجاء بقواته وانضم إليهما، وبدأ الحلفاء في فرض حصار بري وبحري على صيدا في ١٣ ربيع الآخر/ ١٩ تشرين الأول، وقطعوا طرق الإمدادات إليها، ومع ذلك قام أسطول فاطمي أبحر من ثغر صور بمهاجمة السفن النرويجية، كاد يبيدها كلها، لولا أن وصل في الوقت المناسب أسطول بندقي يقوده دوق البندقية أورديلافو فاليري، فاشترك مع الأسطول النرويجي في حصار المدينة، ومهاجمتها من جهة البحر، وعجزت فاليري، فاشترك مع الأسطول النرويجي في حصار المدينة، ومهاجمتها من جهة البحر، وعجزت

<sup>(</sup>١) تاريخ الفاطميين د. محمد طقّوش، ص ٤٥٥.

<sup>(</sup>۲) ذیل تاریخ دمشق، ص ۲٦٩.

<sup>(</sup>٣) أخبار الأعيان في جبل لبنان (٢/ ٥٠٦ – ٥٠٠).



السفن الفاطمية أن تمد أهل صيدا بما يحتاجون إليه من سلاح وعتاد ومقاتلة ومؤن (۱). ولما ضاق الحال بأهل صيدا من شدة الحصار الصلبي المفروض حول المدينة براً وبحراً، وفشلت جميع عاولاتهم لإنقاذ المدينة من الوقوع في براثن الصليبين ويئسوا من وصول أي نجدة إليهم، لم يجدوا بداً من التسليم بالتفاوض مع الملك بلدوين، فخرج قاضي صيدا ومعه جماعة من شيوخها إلى الملك بلدوين للتفاوض معه من أجل الأمان، فأمنهم بلدوين على أنفسهم وأموالهم وعساكرهم، وترك لهم حرية الاختيار إما البقاء بصيدا آمنين، وإما المسير إلى أي مكان يرغبونه دون أن يجنعهم أحد، وحلف لهم على ذلك (۲)، ثم سلمت المدينة للصليبيين في ۲۰ جمادي الأولى ٤٠٥هـ/٤ ديسمبر ١١٥، وخرج الأهالي في جماعات غفيرة إلى دمشق وبقي فيها من أراد البقاء (۳).

وقد قام الدكتور محمد مؤنس عوض بدراسة عن الحملة الصليبية النرويجية التي قادها الملك سيجورد ودوره في دعم الحركة الصليبية وظهر بالنتائج الآتية:

- توافرت عدة دوافع مجتمعة دفعت بالنرويج في عهد سيجورد وأخويه أيستين وأولاف للمشاركة في المشروع الصلبي من خلال الحملة الصلبية النرويجية التي قادها الملك النرويجي سيجورد، وكانت المملكة الصلبية في أشد الحاجة إلى الدعم البشري، والبحري لمواصلة إسقاط المدن الاستراتيجية الهامة على الساحل.
- أفادت المصادر التاريخية النرويجية في تسليط الضوء على رحلة الملك النرويجي وكذلك تعاونه مع الصليبين، كما قدمت المصادر التاريخية الصليبية الأخرى تفاصيل هامة عن الدعم العسكرى النرويجي للمملكة الصليبية.
- أثبتت فعاليات تلك الحملة الصليبية النرويجية أن الحركة الصليبية ظاهرة أوروبية عامة اشتركت فيها كل الشعوب الأوروبية بصورة أو بأخرى، ولم يحل الموقع الجغرافي النائي دون مشاركة النرويجيين في أحداثها، وعلى ذلك لم يكن الأمر مقصورًا على فرنسا، وإنجلترا، وألمانيا، وإيطاليا، بل إن النرويج كانت لها بصمتها هي الأخرى، مع ملاحظة أن الدور النرويجي لم يكن بنفس الحجم الكبير الذي كان للدور الفرنسي والإنجليزي وكذلك فعاليات المدن التجارية الإيطالية.
- أثبتت فعاليات الحملة الصليبية النرويجية أن الوجود الصليبي في بلاد الشام لم يكن يستطيع الاعتماد على إمكاناته الذاتية في مواجهة المحيط الإسلامي العام هناك، خاصة خلال

<sup>(</sup>١) ذيل تاريخ دمشق، ص ٢٧٣، تاريخ الفاطميين، ص ٤٥٧.

<sup>(</sup>٢) ذيل تاريخ دمشق، ص ١٧١.

<sup>(</sup>٣) دور الفقهاء والعلماء المسلمين في الشرق الأدني، ص ٩١.

المرحلة المبكرة من تاريخ الصليبين في المنطقة. وجاءت أحداث تلك الحملة لتكون حلقة في سلسلة طويلة من النجدات، والحملات الأوربية القادمة من الغرب الأوربي، ومن الضروري بمكان ملاحظة أن تلك الحملة النرويجية هي جزء لا يتجزأ من المشروع الصليبي العام الذي لم يتوقف طول تلك المرحلة، وهذا يؤدي بنا إلى تصور دراسة تاريخ الحروب الصليبية في بلاد الشام على اعتبار عدد الحملات الرئيسية المعروفة والتي استهدفت الشام ومصر وتونس، من الممكن أن يجعلنا نغفل أهمية حملات صليبية أخرى فرعية مثل الحملة الصليبية النرويجية وغيرها من الحملات الأخرى التي لم تحظ بذات الاهتمام الذي وجه للحملات الرئيسية، وبالتالي فمن الإنصاف القول بأن رؤية المشروع الصليبي كمشروع واحد عام من الممكن أن تجنبنا الرؤية المجزأة والتي قد لا تقدر أهمية الحملات الفرعية التي ساهمت بدورها هي الأخرى في تكوين جسد المشروع الصليبي ككل، وقد كان دعم الملك النرويجي سيجورد للحركة الفرنجية الصليبية خلال المرحلة من ١١٠٧ –١١١٠م / ٥٠١ النرويجي سيجورد للحركة الفرنجية الصليبية خلال المرحلة من ١١٠٠ – ١١٠٠م / ٥٠١ مولايا.

تقول الكاتبة كارين ارمسترونغ .... إن الحملات الصليبية لم تكن مجرد حركة هامشية في العصور الوسطى، بل كانت حركة محورية بالنسبة للهوية الغربية التي كانت قيد التبلور في ذلك الحين وهي ما فتئت مستمرة إلى يومنا هذا، ناهيك عن أنها أظهرت الدين في أشنع صوره (٢٠).. خلال عام ١٩٨٣م أمضيت بعض الوقت في إسرائيل لإجراء أبحاث وإعداد سلسلة تلفزيونية عن المسيحية المبكرة للقناة البريطانية الرابعة، وأثناء وجودي هناك، وجدت نفسي المرة تلو المرة وجهاً لوجه مع الحملات الصليبية. وأنت في إنكلترا قد تمر بضعة شهور من غير أن تتبادر إلى ذهنك الحملات الصليبية حتى ولو مرة واحدة، لكن ذلك مستحيل بساطة وأنت موجود في إسرائيل، ففيها تطالعك باستمرار كنائس وقلاع ومدن بأكملها بناها الصليبيون. ولأول مرة، أصبحت الروح الصليبية حقيقة تاريخية ملموسة بالنسبة لي، فقلت لنفسي: هذه ليست أساطير غامضة، فإنه منذ ما يقرب من ألف عام، حين كانت أوربا لا لنفسي: هذه ليست أساطير غامضة، فإنه منذ ما يقرب من ألف عام، حين كانت أوربا لا غو الشرق الأوسط، وأنشأوا دولاً وممالك هناك، وكانت تلك أولى مستعمراتنا، ومجرد حدوث ذلك ليبدو للمرء أمراً غير عادي البتة. ولعل ما سحرني بنوع خاص، قلاع حدوث ذلك ليبدو للمرء أمراً غير عادي البتة. ولعل ما سحرني بنوع خاص، قلاء الصليبين وحصونهم الضخمة، واكتشافي أنها بنيت على امتداد حدود دويلاتهم، فثمة الصليبين وحصونهم الضخمة، واكتشافي أنها بنيت على امتداد حدود دويلاتهم، فثمة

<sup>(</sup>١) الحروب الصليبية دراسات تاريخية ونقدية، محمد مؤنس عوض، ص ٤١.

<sup>(</sup>٢) الحرب المقدسة، ص ١١.

سلسلة من القلاع الصليبية في إسرائيل، ولبنان، وسوريا والأردن، ولا عجب إذن أن يكون الإسرائيليون والفلسطينيون كلاهما على معرفة جيدة بالحملات الصليبية بأدق تفاصيلها، فالاسرائيليون لا يخفون أن مشاريع الاستيطان الضخمة التي ينفذونها على المتلال المحيطة بمدينة القدس إنما تشبه الحصون الصليبية شبها بيّناً؛ فالناس الذين يقطنون تلك الجمعات السكنية يرون أنفسهم حُماة لأورشليم اليهودية من العرب. فلكي يهاجم القدس، سيجد الجيش العربي الغازي أنه مضطر إلى شق طريقه عبر تلك المستوطنات المدنية الكثيفة السكان في خط النار، كما اكتشفت أن الدراسات الصليبية مزدهرة في الجامعة العبرية بالقدس، وهذا مالم يُفاجئني أبداً. فأطلال وأوابد القلاع الصليبية قمينة بتذكير المرء بأن ثمة دولة غربية أخرى قد زرعت نفسها في عالم إسلامي معاد لها، وأنها كانت قلقة على ما يبدو بشأن أمنها القومي، تماماً كقلق دولة إسرائيل اليوم، ولم يكن قد خطر لي في السابق قط أن أقرن المشروع الصليبي الغربي والملتبس جداً في القرون الوسطى، بالنزاع القائم حالياً في الشرق الأوسط، لكن سرعان ما بدا الأمر غاية في السهولة حين كنت في إسرائيل (1).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الحرب المقدسة، ص ١٥.

# المبحث الرابع أسباب نجاح الحملة الصليبية الأولى

نجحت الحملة الصليبية إلى حد كبير في تثبيت وتأسيس أربع إمارات لاتينية: الأولى في أعالي الفرات وهي الرها، والثانية في أعالي الشام وهي أنطاكية، والثالثة على الساحل الشامي وهي طرابلس، أما الرابعة فكانت في قلب فلسطين وهي بيت المقدس (۱)، إضافة إلى أربع بارونيات كبرى هي: صيدا وياف وعسقلان والجليل، واثنى عشر إقطاعاً تسلمها أصحابها من الملك الصليبي مقابل تقديم فروض الولاء والطاعة له وتتمثل في: أرسوف، حبرون، الداروم، قيسرية، نابلس، بيسان، حيفا، تبنين بانياس، كيفا، الله، وبيروت (۱). وجدير بالذكر أن هذا النجاح الذي حققه يرجع إلى عدة عوامل وأسباب ساهمت فيه منها:

## أولاً: انعدام الوحدة السياسية في العالم الإسلامي:

بدأ الضعف يتسرب إلى جسم الدولة العباسية المترامية الأطراف في العقود الأخيرة من القرن الثاني للهجرة (الثامن الميلادي) عندما بدأت بعض الولايات البعيدة عن مركز الدولة في بغداد، تنفصل مكونة دولاً مستقلة وتعجز الخلافة عن إعادتها للسيطرة المركزية، فقد تأسست دولة الإدارسة في أقصى المغرب عام ١٧٢هـ – ١٨٨م (٣)، كما تأسست دولة الأغالبة في الأغالبة في تونس ١٨٤هـ – ١٨٠م، ثم قامت الدولة الفاطمية على أنقاض دولة الأغالبة في تونس عام ١٩٧هه/ ٩٠٩م، وفي مصر قامت الدولة الطولونية عام ١٥٢هـ/ ١٩٨٨م، أعقبتها الدولة الإخشيدية عام ٣٢٣هـ/ ٩٠٩م، وفي عام ١٨٥ههـ/ ٩٦٩م استولى الفاطميون على مصر وجعلوا القاهرة عاصمة دولتهم، وهكذا خرج المغرب الإسلامي ومصر بشكل تدريجي من العالم الإسلامي وتسعى للسيطرة على النصف الشرقي الذي أصابه ما النصف الغربي من العالم الإسلامي وتسعى للسيطرة على النصف الشرقي الذي أصابه ما أصاب النصف الأول من حيث قيام الدول المستقلة، فقد قامت الدولة الطاهرية في خراسان عام ٢٠٠هـ/ ١٨٨م، ثم غلبت على المنطقة على ١٨٥هـ/ ١٨٨م، ثم غلبت على المنطقة على النطقة على النصف على المنطقة على النصف على المنطقة على النصف الدولة العالمية على النطقة على النصف المولة على المنطقة على النطقة على النصف الأول من حيث قيام الدول المستقلة، فقد قامت الدولة الطاهرية في خراسان على المنطقة على ١٨٥٩م، ثم غلبت على المنطقة على النصف الأول من حيث قيام الدولة الصفارية عام ٢٠٥هـ/ ١٨٨م، ثم غلبت على المنطقة على النطقة المولة المولة المولة المولة العالمية على المنطقة على المولة المولة

<sup>(</sup>١) دور الفقهاء والعلماء في الشرق الأدنى، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٣) دور نور الدين محمود في نهضة الأمة، ص ٢٤.

السامانية التي تأسست عام ٢٠٤هـ/ ١٩٩٨م في بلاد ما وراء النهر، ثم امتد نفوذها لتشمل جميع البلاد التي كانت تتبع الدولة الصفارية، وكان نفوذ الخلافة العباسية يتحول من سلطة سياسية إدارية روحية إلى سلطة روحية فقط، ولم يبق للخليفة سـوى ذكـر اسمـه في خطـب الجمعة متبوعاً باسم السلطان الغالب على البلاد، ويعود السبب الرئيسي في ضعف الخلافة العباسية وتلاشى سلطتها (١) إلى أسباب كثيرة ليس هنا مجال بحثها، وقد تمكن الأتراك في عهد المعتصم (٢١٨ - ٢٢٧هـ) وكانت لهم حظوة في عهده وقربهم وأسند لهم المناصب العليا في مركز الدولة والولايات، واعتمد عليهم في حراسة قصره، حتى تطاولوا على الناس وكثرت شكاوي الناس من ظلمهم في بغداد، فبني لهم المعتصم مدينة سامراء وجعلها عاصمة لهم ومن حوله حاشيته من الأتراك، فزاد نفوذهم وصاروا وحدهم المتسلطين على أمور الخلافة والدولة حتى صاروا هم الذين ينتخبون الخليفة الذي يريدون، ويعزلون من لا يوافق رغباتهم وأهواءهم. وفي عام ٣٣٤هـ/ ٩٤٥م استولى البويهيون الشيعة على العراق وأضافوه إلى دولتهم التي تأسست قبل ذلك في فارس وصاروا هم المتسلطين على شئون الخلافة وتعسفوا في معاملة الخليفة حتى إنهم عذبوا بعض الخلفاء وسجنوا بعضهم وقتلوا البعض الآخر، وكان بإمكانهم إنهاء الخلافة العباسية والدعوة للخلافة الفاطمية في العراق وباقي المشرق الإسلامي، خاصة بعد استيلاء الفاطميين على مصر، لكنهم لم يفعلوا ذلك، ليس حفاظاً على الخلافة العباسية، بل حفاظاً على سلطانهم ودولتهم من أن تزول لصالح الفاطميين، الذين تمكنوا من بسط سيطرتهم على بلاد الشام وشبه جزيرة العرب، وأخذوا يبثون دعاتهم في العراق لإنهاء الخلافة العباسية وضم باقى المشرق الإسلامي لدولتهم. وفي عام ٤٤٧هـ/ ١٠٥٥م استغل أحد دعاتهم ضعف سلطة البويهيين وأثار فتنة في بغداد تمكن خلالها مع مؤيديه من إلقاء القبض على الخليفة وحبسه، فاستنجد الخليفة بالسلطان طغرل بك سلطان السلاجقة الذين كانوا قد أسسوا دولتهم عام ٤٢٧هـ/١٠٣٧م في بعض مناطق خراسان، ثم توسعوا جنوبا وغرباً في أراضي الدولة البويهية التي كانت قد ضعفت، كما تقدم وسارع سلطان السلاجقة إلى استغلال الفرصة فتوجه إلى العراق وقضى على الفتنة، وعلى الدولة البويهية وأعاد للخليفة اعتباره، ولكن البساسيري الذي تأثر بدعوة الفاطميين استولى على بغداد بعد أن غادرها طغرل بك ٤٥٠هـ/١٠٥٨م وأقام الدعوة فيها للخليفة الفاطمي المستنصر بالله، إلا أن طغرل بك عاد إلى بغداد من جديد وقضى على داعية الفاطميين، واستقرت الأوضاع في العراق لصالح دولة السلاجقة السنيين، الـذين أظهـروا

<sup>(</sup>١) دور نور الدين محمود في نهضة الأمة، ص ٢٥.

قدراً كبيراً من الاحترام للخليفة، ولكنهم أبقوه رمزاً دينياً بدون قوة وصلاحيات، وعندما اجتاح الصليبيون بلاد الشام عام ٤٩٢هـ/ ١٠٩٩م كانت الخلافة العباسية عاجزة تماماً عن القيام بأي رد فعل سوى توجيه الرسل إلى سلاطين السلاجقة لمعالجة الأمر (١١).

## ثانياً: الصراع على السلطنة في داخل البيت السلجوقي:

خلف السلطان ألب أرسلان السلجوقي عند وفاته سنة ٤٦٥هـ/ ١٠٧٢م دولة متحدة الأركان قوية الجانب يحكمها ولداه السلطان ملكشاه بن ألب أرسلان الأكبر في المشرق والعراق، وتاج الدولة تتش بن ألب أرسلان الأصغر في بـلاد الشـام كتـابع لأخيـه الأكـبر. واستمر هذا الاستقرار زمن السلطان ملكشاه (٢٥٥هــ - ٤٨٥هــ/ ١٠٧٢ -١٠٩٢م) لاتباعه سياسة والده ووزيره نظام الملك الذي توفي سنة (٤٨٥هـ/ ١٠٩٢م) ثم تبعه ملكشاه ووزيره في السنة المذكورة مما أدى إلى خلق فراغ سياسي في صفوف العالم الإسلامي عامة والسلاجقة خاصة، وكانت سبباً حقيقياً في تفكيك وحدة السلاجقة الـذين أصبحوا ثـلاث قوى تتصارع فيما بينها، قوة السلاجقة بزعامة قلج أرسلان الأول في آسيا الصغرى، وقوة سلاجقة الشام بزعامة تاج الدولة تتش، وقوة سلاجقة فارس والعراق بزعامة السلطان بركياروق بن ملكشاه ومن ينازعه من إخوته (٢)، وقد تحدثت بنوع من التفصيل عما جرى من الحوادث بين السلاجقة عامة بعد وفاة السلطان ملكشاه، علماً بأن النزاعات والحروب لم تقتصر على سلاطين وأمراء السلاجقة بل اشترك فيها أمراء بني مزيد في العراق والخليفة العباسي المسترشد (٥١٢ -٥٢٩هـ)، وقد أدى هذا الصراع إلى استنزاف إمكانيات دولة السلاجقة وانشغال سلاطينها وولاتها عن الخطر الفرنجى الـداهم إلا مـن بعـض الجهـود الثانوية التي تم توجيهها لمقاومة الفرنجة تحت ضغط الرأي العام الإسلامي الذي أخذ يتبلـور على أيدي بعض رجال الدين من العلماء والقضاة الذين كان لهم الفضل الأكبر بعد الله في يقظة الأمة وإعادتها إلى جادة الصواب، وإثارة الهمم لمقاومة العدوان الفرنجي، وبعد أن تطور الرأي العام في المشرق الإسلامي خاصة في بغداد إلى غضب وانتفاضة شعبية اضطر السلطان محمد لتوجيه والى الموصل الأمير مودود بن التونتكين لجهاد الفرنجة، ومن بعده قام بعض ولاة الموصل والجزيرة بجهود طيبة للحد من توسع الفرنجة في بـلاد الشـام والجزيـرة، لكنها كانت جهوداً فردية غير منتظمة ولم تلـق مـن ســلاطين الســلاجقة الاهتمــام والــدعم المطلوبين، الأمر الذي مكن الفرنجة من الاستيلاء على أغلب بلاد الشام بالإضافة لمنطقة

<sup>(</sup>١) دور نور الدين محمود في نهضة الأمة، ص ٢٧.

<sup>(</sup>٢) الجهاد ضد الصليبين في الشرق الإسلامي، ص ٣٥.

الرها في الجزيرة، وظل الوضع على هذا الحال حتى تأسست الدولة «الزنكية» بالموصل عام ٥٢١هـ/١١٧٧م على يد عماد الدين زنكي والد نور الدين محمود زنكي، عندها انتظم أمر الجهاد ضد الفرنجة (١)، واستمرت الحلقات المباركة في عهد نور الدين وصلاح الدين و دولة الماليك.

## ثالثاً: الدولة الفاطمية:

الفاطميون لا صلة لهم ببيت النبوة، والدولة الفاطمية هي دولة باطنية، وهذا رأي أكثر علماء الأمة الذين حققوا نسبهم وعلموا بواطنهم وأسرارهم. وقد سأل الشريف ابن طباطبا ملكهم المعز العبيدي الذي فتح مصر عن نسبه فسّل سيفه، وقال: هذا نسبي، ونشر الـذهب، وقال: هذا حسبي (٢)، فهم أولاد ميمون القداح بن ديصان اليهودي، قال أبو سامة عن عبيد الله المهدي مؤسس الدولة الفاطمية: كان زنديقاً خبيثاً عـدواً للإسـلام، متظـاهراً بالتشـيع، حريصاً على إزالة الملة الإسلامية، قتل من الفقهاء والمحدثين والصالحين جماعة كثيرة (٣). قال الذهبي: وقد أجمع علماء المغرب على محاربة آل عبيد، لما شهدوه من الكفر الصراح الذي لا حيلة فيه، وقد رأيت في ذلك تواريخ عدة لصدق بعضها بعضاً، وخرج كثير من العلماء والعباد مع أبي يزيد الخارجي لقتال القائم بن عبيد الله وقالوا: نكون مع أهل القبلة ضد من ليس من أهل القبلة <sup>(٤)</sup>، وخرب الفاطميون القيروان سنة ٤٤٩هـ، وجـلا علماؤهـا إلى الأقطار ومات منهم كثير (٥). وصلتهم بالقرامطة الملاحدة صلة أكيدة ودعوتهم دعوة واحدة (٢)، يقول ابن خلكان: كان العاضد شديد التشيع متغالياً في سب الصحابة، وإذا رأى سنياً استحل دمه (٧). قال الإمام الشاطي: أما الـدّجالون فمنهم معـد مـن العبيديـة الـذين ملكوا إفريقية، فقد حكى عنه أنه جعل المؤذن يقول: أشهد أن معداً رسول الله، فهم المسلمون بقتله «أي المؤذن» ثم رفعوه إلى معد ليروا هل هذا عن أمره، فلما انتهى كلامه إليه قال: اردد عليهم أذانهم لعنهم الله (٨)، وكل الإرهاب الذي زرعه الحشاشون في العالم الإسلامي، إنما هو ثمرة من ثمار الدعوة الإسماعيلية العبيدية في مصر، وحسن الصباح زعيم قلعة ألموت الذي أرسل رجاله يقتلون العلماء والأمراء المجاهدين، وقد تلقى الدعوة على أيدي أصحابها في مصر، والدروز في بلاد الشام من آثار دعوة الدولة العبيدية،

<sup>(</sup>٢) وفيات الأعيان (٢/ ٨٠).

<sup>(</sup>١) دور نور الدين محمود في نهضة الأمة، ص ٣٤. (٣) الروضتين في أخبار الدولتين، ص ٢٠١.

<sup>(</sup>٤) السير (١٥٤/١٥٥).

<sup>(</sup>٦) واقدساه (١/ ٢٦٠). (٥) الفكر السامى في تاريخ الفقه الإسلامي (٢/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٧) وفيات الأعيان (٣/ ١١٠).

<sup>(</sup>٨) الاعتصام للشاطي (٢١/ ٩٧).

وهم يؤلهون الحاكم العبيدي، وعلاقتهم بإسرائيل علاقة جيدة (١)، وفي عهد المستعلى والآمر: تولى الوزارة الأفضل بن بدر الجمالي وفي عهده تولى يهـودي شــئون قصــر أم الخليفــة فاشتد نفوذه وأسند مناصب الدولة لليهود، والأفضل هذا كان في أيامه نكبة القدس(٢)، فعندما وصلته أخبار الزحف الفرنجي من آسيا الصغرى باتجاه بلاد الشام وانشغال السلاجقة بمواجهتهم في منطقتي أنطاكية والجزيرة والرها، اعتبر الأفضل أن الفرصة سانحة لاستعادة المناطق الداخلية من بلاد الشام، فأرسل وفداً إلى قادة الحملة الفرنجية وهم يحاصرون أنطاكية ليتفق معهم على اقتسام بلاد الشام بحيث يكون شمالها للفرنجة وجنوبها للفاطميين، واستقبل قادة الحملة الفرنجية الوفد الفاطمي بالترحيب وأظهروا الرغبة في التعاون مع الفاطميين ولكنهم لم يفصحوا عن حقيقة نواياهم حول القدس ولم يحصل الوفد الفاطمي منهم على جواب <sup>(٣)</sup> واضح إلا أن الأفضل بدأ بتنفيذ خطته التي كان محورهــا اسـتعادة القــدس ودمشــق مستغلاً انشغال السلاجقة بالمواجهة مع الفرنجة، فسار بجيشه إلى فلسطين وحاصر القدس في الوقت الذي كان الفرنجة يحاصرون أنطاكية، وبعد قتال شديد على الأسوار وفي المدينة استولى الفاطميون على القدس في شعبان ٤٩١هـ/١٠٩٨م، وأرسل الأفضل وفداً آخر إلى قادة الحملة الفرنجية بعد أن توغلوا جنوباً باتجاه القدس، يعرض عليهم ما سبق عرضه الوفد الأول بالإضافة إلى السماح لهم بالحج إلى القدس بكل حرية بشرط أن يكونوا بدون سلاح، ولكن الفرنجة كانوا في هذه المرة واضحين في ردهم. سندخل القدس بسلاحنا دون إذن من خليفة القاهرة (٤)، وهذا ما تم. ووصف الذهبي عموم جيوشهم بأنهم أهل شر وزعارة لاسيما من تزندق منهم، وقد ذاق المسلمون منهم من القتل والنهب والسبي حتى أن أهل صور استنجدوا بالنصاري الروم من ظلمهم وجورهم وأخذهم النساء من الحمامات والطرق<sup>(٥)</sup>. وقد وصف ابن كثير ملوك الدولة العبيدية: بأنهم من أنجس الملوك سيرة، وأخبثهم سريرة، وقد ظهرت في دولتهم البدع والمنكرات، وكثر أهل الفساد، وقل عندهم الصالحون من العلماء، وكثر بـأرض الشام الدرزية والحشيشية، وتغلُّب الفرنج على الساحل(١٠). فهؤلاء ما دافعوا عن القـدس لما حاصرها الصليبيون مقاومة تذكر (٧). قال ابن خلكان معلقاً: ولو كانت في يد الأرتقية «أمراء الشام من الأتراك» لكان أصلح للمسلمين (٨)، ولو لم يكن لهؤلاء الباطينة إلا قتلهم للصالحين

واقدساه (۱/ ۲۲۰).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١/ ٢٦٢).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ص ٣٦.

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء (١٦/ ٢٦).

<sup>(</sup>٧) واقدساه، ص ٢٦٢.

<sup>(</sup>٨) وفيات الأعيان (١/ ١٧٩).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (١/ ٢٦٢).

<sup>(</sup>٦) البداية والنهاية نقلاً عن واقدساه، ص ٢٦٢.

لكفى.. وقبل احتلال الصليبين للقدس، قتل الباطنية عام ٤٨٥هـ الوزير نظام الملك، وفي التاريخ عظة وعبرة: أنه ما ضعف المسلمون إلا في عهود دول البدع والزنادقة، وكل هوان وذل حلّ بديار المسلمين إنما هو من آثار البعد عن دين الله عز وجل، وتفشي البدع والواقع خبر شاهد (۱).

### رابعاً: سقوط الخلافة الأموية بالأندلس:

ففي سنة ٤٢٢هـ سقطت الخلافة الأموية في الأندلس ودخلت البلاد في فترة جديدة عرفت بعصر ملوك الطوائف، امتدت من ٤٢٢هـ إلى ٤٨٤هـ وتسمية هـذا العصر كفيلة للدلالة على ما وصلت إليه الدولة من تخاذل وتفرق واضطراب وتناحر، حتى أنه حكم في النصف الأول من القرن الخامس الهجري نحو عشرين أسرة مستقلة في عشرين مدينة أو مقاطعة، ويسمى هؤلاء بملوك الطوائف ومن أشهرهم بنو عباد بإشبيلية وبنو حمود الأدارسة بمالقة والجزيرة، وبنو زيري بغرناطة وبنو هود بسرقسطة، وكان أقواهم بني ذي النون الـذين ملكوا طليطلة وحكموا بلنسية ومرسية والمرية (٢)، وكان هؤلاء الملوك يدفعون الأتاوات لملك إسبانيا المسيحي الذي استطاع أن ينتزع من أيـديهم كـثيراً مـن المـدن والمقاطعـات، لـذلك استنجد ملوك الطوائف بيوسف بن تاشفين أمير المرابطين بمــراكش، ولم تحــل ســنة ٤٩٥هـــ حتى استطاع يوسف بن تاشفين أن يضم الأندلس لدولة المرابطين. وقد فصلت ذلك في كتابي عن دولة المرابطين. وحينما قامت الدعوة للحروب الصليبية في مؤتمر كلبرمونت سنة ١٠٩٥م كانت الحرب على أشدها بين المسيحيين والمسلمين في شبه جزيرة أيبيريا (٣)، وأصبح ميزان القوى متأرجحاً بين الفريقين دون أن يتمكن أحدهما من إحراز نصر حاسم على الآخر، ولهذه الأسباب لم تكن إسبانيا في حالة تسمح لها بالاشتراك الفعلى في حروب خارج أراضيها سواء من جانب المسلمين أو المسيحيين، فقد كانت إسبانيا مسرحاً لحرب صليبية غربية أو بمعنى آخر حركة استرداد قام بها المسيحيون الغربيون ضد مسلمي إسبانيا، وحينما استولى الصليبيون على بيت المقدس، أعلن البابا «باسكال الثاني» الحرب الصليبية في إسبانيا ضد المسلمين، لذلك بدأ الإسبان المسيحيون يشهرون الحرب الصليبية في إسبانيا ذاتها، وحاصروا سرقسطة لمدة قصيرة سنة ٤٩٤هـ ولكن الفرصة لم تكن سانحة لتحقيق هذا المشروع لأن المرابطين استعادوا بلنسية بعد ذلك بقليل، ومن شم اضطر النصاري إلى فلك

<sup>(</sup>١) واقدساه، ص ٢٦٣.

<sup>(</sup>٢) الحروب الصليبيّة. المقدمات السياسية، ص ٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ٢٨٣.

الحصار (١)، وهكذا لم يكن مسلمو إسبانيا في حالة تسمح لهم بأن يرسلوا أي نجدة ضد الصليبيين في الشرق ذلك لأنهم كانوا مشغولين بالصراع ضد مسيحيي إسبانيا، هذا إلى جانب النزاع فيما بينهم (١).

### خامساً: دور النصاري الذين كانوا يعيشون في بلاد الشام:

كان المسيحيون يشكلون عنصراً مهماً من العناصر السكانية في بـلاد الشـام، وكـانوا ينقسمون في بلاد الشام إلى عناصر مختلفة، فمنهم المسيحيون السوريون، والأرمن واليونان، أما المسيحيون السوريون فقد قاموا بدور ملحوظ بالنسبة للحملة الصليبية الأولى، فقد تعاونوا مع الصليبيين في انتزاع بيت المقدس من المسلمين. ولتوضيح موقف مسيحي الشام من الحملة الصليبية الأولى نذكر أنه كان لمساعدة مسيحيي «ارتباح» أثـر كـبير في اسـتيلاء الفرنج عليها سنة ٩٠٤هــ/ ١٠٩٧م، حيث قام سكان البلـد المسيحيون بـذبح الحاميـة الموجودة في «ارتاح» (٣). وعندما اقترب الصليبيون من أنطاكية لم يجدوا صعوبة في التماس الأصدقاء في داخل المدينة، ذلك أنه انضم إلى المعسكر الصليبي عدد كبير من المسيحيين من سكان أنطاكية الذين دأبوا على الاتصال بأقاربهم في داخل المدينة من خلال باب القديس جورج في الغرب، فتيسر للصليبيين الوقوف على ما يحدث داخل أنطاكية <sup>(١)</sup>، وقد قاسى الصليبيون من الجاعة التي لحقت بهم أثناء حصار أنطاكية حتى إنه كان يموت شخص من بين كل سبعة أشخاص، ولذلك سارع النصاري والأرمن بتقديم كل ما استطاعوا جمعه إلى المعسكر الصليبي (٥)، وكان للنصاري أيضاً دور ملحوظ في استيلاء الفرنج على معرة النعمان ٤٩١هـ- ١٠٩٨م وعندما اشتد الجوع والعطش بالصليبيين المحاصرين لبيت المقدس سنة ٤٩٢هـ قام النصاري بدور المرشدين إلى مناطق الغابات والينابيع، كما أنهم ساعدوا صنجيل الفرنجي في حصار طرابلس سنة ٤٩٥هـ(١)، وأما الأرمن فيتضح موقفهم عندما وصل الصليبيون إلى منطقة أرمينية في جبال طوروس فقد مد لهم سكانها من الأرمن المسيحيين يد المساعدة وأحسنوا استقبالهم ومعاملتهم، وزودوهم بكل ما كانوا يحتاجون إليه من مؤن وأقوات، ولولا ذلك لأخفق الفرنج في مواصلة الزحف ولألحق بهم السلاجقة هزيمة منكرة، ولكن هذه المساعدات التي تلقوها من الأرمن هيأت لهم الجو لمواصلة العدوان

<sup>(</sup>١، ٢، ٣) الحروب الصليبية. المقدمات السياسية، ص ٢٨٤.

<sup>(</sup>٤) الشرق الأوسط والحروب الصليبية للعريني (١/ ٢٣٧).

<sup>(</sup>٥) الحروب الصليبية، المقدمات السياسية، ص ٢٦٩.

<sup>(</sup>٦) الكامل في التاريخ (٨/ ٤٤٦).

المسلح والتوغل في الشرق الإسلامي (١).

### سادساً: موقف بعض الإمارات العربية من الغزو الصليبى:

عندما توجه الصليبيون نحو بيت المقدس بعد احتلال أنطاكية، وجعلوا طريقهم على الساحل، بدأت الاتصالات بينهم وبين أمراء المدن الشامية، الذين رأوا في زوال قوة السلاجقة فرصتهم للاستقلال ببعض المدن مثل حمص، وطرابلس وشيزر، تاركين المصلحة العامة للإسلام والمسلمين خلف ظهورهم، وقد قبل هؤلاء أن يدخلوا في طاعة الصليبيين، والنزول على شروطهم وتقديم المعونة والأدلاء لهم (٢). وقد فرح بنو منقذ أصحاب شيزر، وبنو عمار أصحاب طرابلس -وهم من البيوتات العربية العريقة- بهزيمة السلاجقة، وأقبلوا يمدون المعونة للغزاة من الصليبيين <sup>(٣)</sup>، ومن الوقائع الغريبة والمواقف المريبـة أن الأمــير عــز الدين أبو العساكر سلطان بن منقذ صاحب شيزر، أجرى اتصالات مع ريموند عندما كان الأخير في كفر طاب، وتعهد له بألا يعترض طريق الصليبيين عند اختراقهم إقليم شيزر، وأن يقدم لهم ما يحتاجون إليه من غذاء فضلاً عن أنه أرسل دليلين في ١٧ يناير، ليرشدا الصليبيين في عبور إقليم نهر العاصي، وقد تم فعلاً تنفيذ تلك الاتفاقية (٢٠)، وعندما وصلت طلائع الغزو الصليي مدينة مصياف خرج إليهم أميرها، وعقد معهم اتفاقية اتجه بعدها نحو سهل البقاع، وسروا بما وجدوه فيه من خيرات، ثم توجهوا نحو حصن الأكراد وحاصروه حتى سقط في أيديهم في ٢٩ يناير ١٠٩٩م (٥)، ويذكر ابن الأثير أن الصليبيين ساروا إلى حمص وحصروها فصالحهم صاحبها جناح الدولة (١)، وهكذا كان أمراء المدن الشامية متفككي الكلمة في ذلك الوقت، وكل منهم يحاول فقط أن يحتفظ بإمارته دون النظر إلى الهدف العام وهو الوقوف في وجه العدو الغاشم، ولما كان كل واحد منهم لايستطيع بمفرده أن يقف في وجه الصليبين، لذلك نجد أن معظمهم أخذ الأمان له ولسكان إمارته في مقابل بعض المساعدات للصليبين، وهذا يدل على تغلل أسباب الضعف المعنوي في نفوس أولئك الأمراء والتي منها:

 « ضعف الوازع الديني عند كثير من الأمراء.

<sup>(</sup>١) الحروب الصليبية – المقدمات السياسية، ص ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) جهاد المسلمين في الحروب الصليبية، ص ١٠٨، ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) نور الدين محمود، حسين مؤنس، ص ٨٥.

<sup>(</sup>٤) الحركة الصليبية، د. سعيد عاشور (١/ ١٧٩).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (١/ ١٠٨).

<sup>(</sup>٦) الكامل في التاريخ (٥/ ٤٠١).

- \* الأنانية وحب الذات.
- \* الجبن والخور الذي أصاب كثيراً من الناس.
  - \* الحرص على المصالح الدنيوية.
    - \* ضعف عقيدة الولاء والبراء.

### سابعًا: دور الباطنية الإسماعيلية الرافضة في عرقلة الجهاد ضد الصليبيين:

شهدت بلاد الشام ظهور فرقة الإسماعيلية أو الباطنية التي أدت إلى زيادة تفكك القوى الإسلامية في بلاد الشام والجزيرة، ويمكن القول إن وجود الإسماعيلية الباطنية بحلب واتساع نفوذهم في بلاد الشام قد أدى إلى ظهور عامل جديد من عوامل تفكك وحدة المسلمين عامة والسلاجقة خاصة، ذلك التفكك الذي تعرضت له بلاد الشام في عصر الحروب الصليبية، الأمر الذي أدى بهذه الفرقة إلى مساعدة الصليبين في الاستيلاء على بعض معاقل المسلمين، أو تهيئة المناخ المناسب لسقوطها بيد الصليبين، كما حدث في أفاميه سنة ٥٠٥هـ/ ١١٠٧م (١)، وقد لعبت هذه الفرقة دوراً خبيثاً شريراً في عرقلة الجهاد في مرحلة الصراع مع الغزاة، إذ كانت خناجر غادرة تطعن قادة الأمة، من فقهاء ووزراء، وكان تاريخها صفحات سوداء ملطخة بدماء الأبرياء من أهل السنة (٢).

1- تعاونهم مع الصليبيين: كان أول ظهور للحشاشين في بلاد الشام عام 84 هـ عندما أرسل الحسن بن الصباح داعيتهم الحكيم المنجم، الذي تمكن من إفساد ما بين الأخوين دقاق حاكم دمشق، ورضوان صاحب حلب، ثم تحالف مع رضوان، واستماله إلى نحلتهم، وأقام داراً للدعوة الإسماعيلية في حلب، وبعد هلاك رضوان فتك خلفه ألب أرسلان الأخرس بالباطنية وقتل مقدمهم «أبا طاهر الصائغ» وقتل أعيانهم وحبس الباقين، وهرب آخرون منهم قاصدين بلاد الإفرنج وتفرقوا في البلاد (٣)، واشتد نفوذهم في حلب ثانية أيام داعيتهم «بهرام» وعظم أمره، وهو في غاية التستر، وأخذ يدعو أوباش الناس، فتبعه الجهال وسفهاء العوام، وانتقل إلى دمشق، ودعا إلى مذهبهم، وأظهر شخصيته، وأعانه على ذلك وزير طغتكين «أبو طاهر المزدقاني» فعظم شره.. وخاف من أهل دمشق فطلب من طغتكين حصناً يأوى إليه هو وأتباعه، فأشار عليه المزدقاني بتسليمه قلعة «بانياس» الواقعة غربي دمشق، فاستلمها وتجمع فيها أصحابه (١٠). ويعتبر ابن الأثير أن تسليمهم هذا

<sup>(</sup>١) الجهاد ضد الصليبيين في الشرق الإسلامي، ص ٥٩.

<sup>(</sup>٢) الجهاد والتجديد، محمد الناصر، ص ١٤٠. (٣) المصدر نفسه، ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ١٤١.

الحصن كان كارثة على البلاد، إذ عظم خطب بهرام، وصار يدعو أوباش الناس وطغامهم إلى مذهبهم، فحلت المحنة بظهوره، واشتد الحال على الفقهاء والعلماء وأهل الدين، ولاسيما أهل السنة، إلا أنهم لا يقدرون أن ينطقوا بحرف واحد خوفاً من سلطانهم طغتكين أولا، ومن شر الإسماعيلية ثانياً (1). وأفاق طغتكين على شرورهم، لكنه هلك قبل أن يفعل ضدهم شيئاً، وعندما خلفه ابنه تاج الملك بوري في حكم دمشق، أفرط الوزير المزدقاني في حاية الباطنية، والعطف عليهم، ثم تآمر مع الصليبين، فعرض عليهم أن يسلمهم مدينة دمشق مقابل إعطائه هو والباطنيين مدينة صور بدلاً منها، وأبرمت الاتفاقية، وحدد أحد أيام الجمعة لتنفيذها، بينما يكون المسلمون في المساجد، فتفتح أبواب دمشق للفرنجة بسهولة، ولكن المؤامرة كشفت قبل موعد تنفيذها، فقتل بوري وزيره الخائن، وأحرق جثته، وعلق رأسه على باب القلعة، ونادى بقتل الباطنية، فقتل منهم ستة آلاف نفس، واستمر أهل دمشق يذبحون فيهم، فأفنوهم تقطيعاً بالسيوف وذبحاً بالخناجر في منتصف رمضان من عام دمشق يذبحون فيهم، فأفنوهم تقطيعاً بالسيوف وذبحاً بالخناجر في منتصف رمضان من عام وأصحابه، وعرض عليهم مقابل ذلك تسليم بانياس إليهم، وتسلل الباطنية إلى البلدان وأصحابه، وعرض عليهم مقابل ذلك تسليم بانياس إليهم، وتسلل الباطنية إلى البلدان المجاورة، بعد أن سلموا المدينة لهم (1).

Y- اغتيال المقادة المسلمين: كان الاغتيال من الأسلحة الرهيبة التي استخدمها الباطنيون لتنفيذ أغراضهم، والتخلص من خصومهم، وظلت حركة الحشاشين الباطنية إسفيناً في قلب المجتمع الإسلامي، ساهمت في تمزيقه ونشر الرعب في أرجائه، مما ساهم في احتلال بلاده (ئ)، فقد كانت حركة الحشاشين مصدراً للانحلال السياسي والاجتماعي طيلة عصر الحروب الصليبية.. وأصبحت عصابة سرية فريدة من نوعها ومدربة على أساليب القتل المنظم.. فذهب ضحية إجرام الباطنيين عدد كبير من قادة الجهاد الإسلامي وخيرة رجاله ولم يسلم من بطشهم المخلصون في المجتمع الإسلامي (٥). وكان أول ضحايا الاغتيال والغدر الوزير السلطان محمود الملك عام ٤٨٥هه، كما قتلوا عدداً من الوزراء منهم أبو طالب السميرمي وزير السلطان محمود السلجوقي، ذبحوه ومثلوا به نيفاً وثلاثين جراحة، كما قتلوا وزير السلطان سنجر معين الملك أحمد ابن الفضل (٢)، وقتلوا الوزير فخر الملك ولد نظام الملك، قتلوه وهو صائم يوم عاشوراء، جاءه

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ نقلاً عن الجهاد والتجديد، ص ١٤١.

<sup>(</sup>٢) الكامل في التاريخ (٨/ ٦٦٨، ٦٦٩).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٨/ ٦٦٩). (٤) الجهاد والتجديد، ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٥) أثر الحركات الباطنية في عرقلة الجهاد، ص١٨٣ - ١٨٨.

<sup>(</sup>٦) ذيل تاريخ دمشق، ابن القلانسي، ص ٣٢٤.

صى «وهو خارج من داره» يصيح: ذهب المسلمون ولم يبق من يكشف مظلمة ولا يأخذ بيد ملهوف، فاستمع إليه رحمة به، فطعنه الباطني بسكين وقتله(١). واغتالوا عدداً مـن الـولاة والأمـراء منهم جناح الدولة حسين صاحب حمص، صهر رضوان صاحب حلب، قتلوه عندما نزل من القلعة ليصلى الجمعة في المسجد الكبير، هجم عليه ثلاثة من الحشاشين في لباس الدراويش وقتلوه عام ٤٩٥هـ، وكان وقتها يتهيأ لقتال الصليبيين، وينتقـد رضـوان لتهاونـه في قتـالهم، فتـآمر على اغتيال زوج أمه (٢)، وكــان رحمـه الله أمــيراً مجاهــداً يباشــر الحــروب بنفســه (٢)، ومــن جــرائم الحشاشين قتلهم القائد المجاهد الأمير مودود بن النوكتين في ساحة المسجد الأمـوي عـام ٥٠٧هـ، وقد هزم الصليبيين في أكثر من موقعة، وكان رحمه الله صائماً رفض أن يفطر (١٤)، كما قتلـوا والـي الموصل، آق سنقر البرسقي عام ٥٢٠هـ، هجموا عليه وهو يصلي الجمعة في جامع الموصل، وثب عليه بضعة عشر نفراً من الفدائيين، وطعنوه بخناجرهم، وقتل -رحمه الله- بعد أن جرح ثلاثة منهم بيده، وكان رجلاً عادلاً عابداً متهجداً قاد الجيوش ضد الصليبين مراراً (٥٠)، ولم يتورع الباطنيون عن قتل من تمكنوا من الوصول إليه من خلفاء الدولة العباسية، ومن هؤلاء الخليفة المسترشد، وكان -رحمه الله- عالماً تقياً فاضلاً بليغاً، عارفاً بالفتوى، هجموا عليه في خيمته واغتالوه ومثلوا به -قاتلهم الله- وكان ذلك عـام ٢٩هــ (١)، كمـا اغتـالوا ولـده الخليفـة الراشد في أصبهان عام ٥٣٢هـ ودفن فيهـا رحمـه الله، قتلـه الباطنيـة وكـانوا في خدمتـه، ودفـن في ظاهر أصفهان(٧).

وأما العلماء والفقهاء: فقد اغتالوا عدداً منهم، نذكر على سبيل المثال، أبو القاسم بمن إمام الحرمين، قتله الباطنية غدراً عام ٤٩٢هـ، والفقيه أحمد بن الحسين البلخي قتله الباطنية غدراً عام ٤٩٤هـ، والفقيه عبد اللطيف بمن الخجندي قتله الباطنية غدراً عام ٢٠٥هـ، والفاضي أبو العلاء مساعد والفقيه أبو المحاسن الروياني قتله الباطنية غدراً عام ٢٠٥هـ، والقاضي أبو العلاء مساعد النيسابوري قتله الباطنية بجامع أصبهان ٤٩١هـ، والقاضي عبيد الله بمن علي الخطبي قتله الباطنية بالجامع وهو يؤدي صلاة الجمعة عام ٢٠٥هـ، والقاضي صاعد بمن عبد الرحمن أبو العلاء قتله الباطنية يوم عيد الفطر بنيسابور عام ٢٠٥هـ، والقاضي أبو سعد محمد بمن نصر الهروي هجم عليه قوم من الباطنية في جامع همذان وقتلوه عام ١٨٥هـ، والواعظ

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ، نقلاً عن الجهاد والتجديد، ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) الجهاد والتجديد، ص ١٤٥. (٣) النجوم الزاهرة (٥/ ١٦٨).

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية نقلاً عن الجهاد والتجديد، ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٥) الكامل في التاريخ نقلاً عن الجهاد والتجديد، ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٦) الكاملُ في التاريخ (٨/ ٧١٣، ٧١٣). (٧) الروضتين لأبي شامة (١/ ٣١).

أبو جعفر بن المشاط كان يدرس للناس في الجامع ولما نزل من على كرسيه وثب عليه باطني وقتله عام ٤٩٨هـ، والواعظ أبو المظفر الخجندي وكان يدرس للناس في الجامع، ولما نزل من على كرسيه وثب عليه باطني وقتله (١). وقد قام محمد حامد الناصر بعمل جدول أسماء القادة والعلماء الذين اغتيلوا بيد الباطنية (٢)، وعلق بعد ذلك بقوله: يتبين لنا ضخامة الدور البشع لتلك الحركات في القضاء على فاعلية الأمة وحيويتها في الصراع الدائر بين المسلمين والغزاة الصليبين ويتضح لنا من سلسلة الاغتيالات وتوقيتها، ونوع شخصياتها ملاحظات في غاية الأهمية منها:

- أن الذين قتلوا على يد الباطنيين، كانوا يمثلون مراكز القيادة والتوجيه في ميادين السياسة والفكر والجهاد في سبيل الله.
- وأن تصفية هؤلاء كان خدمة متعمدة لخدمة الصليبيين من جهـة ولقيـادة المـذهب الإلحادي الخبيث من جهة أخرى.
- أن كثيرًا من ضحايا الاغتيال قتل وهو صائم، أو في وقت تأديـة صـــلاة الجمعــة أو خلال مجلس للوعظ الديني والإفتاء في بيوت الله.
- أن أكثرهم كان يشهد لهم بالصلاح والتقوى والصيام والتهجد والمحافظة على الصلوات مع جماعة المسلمين والإثخان في جيوش الصليبيين (٣).

٣- إشاعة الرعب والخوف في المجتمع الإسلامي: لم يقتصر دور الباطنيين على اغتيال القادة، ولا على التعاون مع الصليبيين، وإنما كانوا ينشرون الرعب بين الناس بشتى السبل، كانوا يقطعون الطريق ويعتدون على سكان القرى المجاورة لهم فيذبحونهم ويستولون على ما لديهم من مال ومتاع، ولم تسلم القوافل المارة بجوار قلاعهم من القتل والنهب، فأصبح الناس لا يأمنون على أنفسهم، ولا على أولادهم وأموالهم، وبلغت جرأتهم أنهم كانوا يخطفون الناس من الشوارع والحارات بأغرب الوسائل، وكان الرجل إذا تأخر عن بيته عن الوقت المعتاد، تيقن أهله من قتله، وقعدوا للعزاء به، وحذر الناس، حتى صاروا لا ينفرد أحدهم في مسيره، وقد أخذ الباطنية مؤذناً، عن طريق جار له باطني، فقام أهله للنياحة عليه، فأصعده الباطنية إلى سطح داره، وأروه أهله كيف يلطمون ويبكون، وهو لا يقدر أن يتكلم خوفاً منهم (3)، واشتد الخوف والرعب من جرائمهم حتى إذا جاء الليل أخفوا جميع ما

<sup>(</sup>١) الجهاد والتجديد، ص ١٤٨، ١٤٩.

<sup>(</sup>۲، ۳) المصدر نفسه، ص ۱۵۹، ۱۵۰.

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ نقلاً عن الجهاد والتجديد، ص ١٥١.

لديهم من مال ومتاع في أماكن مجهولة غير معروفة خوفاً من هجماتهم وأخذهم إياها، فإذا أصبحوا أخرجوها ثانية (١)، ولم يسلم الحُجاج من بطش الباطنيين ففي عام ٤٩٨هـ تجمعت قوافل الحجاج مما وراء النهر وخراسان والهند، فوصلوا خوار الري، وهي قرية من أعمال بيهق من نواحي نيسابور، فباغتهم الباطنية وقت السحر، ووضعوا فيهم السيوف، وقتلوهم، وغنموا أموالهم ودوابهم، ولم يتركوا شيئاً إلا أخذوه (١)، وفعلوا مثل ذلك عام ٥٥٢هـ في حجاج خراسان فقتلوهم جميعاً، ولم يبق منهم إلا العدد اليسير، وكان فيهم الأثمة والعلماء والزهاد والصلحاء، وفي الصباح طلع على القتلى والجرحي أحد الباطنية، وهو ينادي: يا مسلمون! ذهبت الملاحدة، فمن أراد الماء سقيته، فكان كلما رفع جريح رأسه وتكلم بكلمة أجهز عليه ذلك الباطني وقتله، حتى لم يبق الخبيث منهم أحداً (٣). ونتيجة لهذا الوضع، أصبح الناس غير آمنين، فكأنهم غرباء عن بعضهم، فقطعت الأرحام، وتفككت الروابط، وزادت الفرقة بين الناس وازداد الخوف بين الناس، حتى صار كثير من العلماء والكتاب لا يتحدثون عنهم إلا بالتلميح والتورية كي لا تنالهم أيدي الباطنية، من هؤلاء مؤرخ الدولة يتحدثون عنهم إلا بالتلميح والتورية كي لا تنالهم أيدي الباطنية، من هؤلاء مؤرخ الدولة وها هو التاريخ يعيد نفسه فهل من متعظ؟ (١)

٤- فتوى ابن تيمية في الحركات الباطنية: سئل شيخ الإسلام عن الإسماعيلية وما تفرع عنها من حشاشين وقرامطة ومحمرة أو خرمية، وما شابههم فأجاب -رحمه الله-:

إن هؤلاء وسائر أصناف القرامطة الباطنية أكفر من اليهود والنصارى، بل وأكفر من كثير من المشركين، وضررهم على أمة محمد على أعظم من ضرر الكفار المحارين، مثل كفار التتار والفرنج وغيرهم، فإن هؤلاء يتظاهرون عند جهال المسلمين بالتشيع، وموالاة أهل البيت، وهم في الحقيقة لا يؤمنون بالله ولا برسوله ولا بكتابه، ولا بأمر ولا نهي، ولا ثواب، ولا عقاب، ولا جنة ولا نار، ولا بأحد من المرسلين، قبل محمد على الله ولا بالله عمد على المناب الله عمد المناب الله على المرسلين، قبل محمد المناب الله المناب الله المناب الله المناب المناب

ثم بيَّن رحمه الله أخطارهم على المسلمين فقال: إذا كانت لهم مُكنة سفكوا دماء المسلمين، كما قتلوا مرة الحجاج وألقوهم في بئر زمزم، وأخذوا الحجر الأسود، وبقي

<sup>(</sup>١) الجهاد والتجديد، ص ١٥١.

<sup>(</sup>٢)، (٣) الكامل في التاريخ نقلاً عن الجهاد والتجديد، ص ١٥١.

<sup>(</sup>٤) أثر الحركات الباطنية في عرقلة الجهاد، ص ٢١٠. ﴿ ٥) المصدر نفسه، ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٦) الجهاد والتجديد، ص ١٥٢. (٧) فتاوي ابن تيمية (٣٥/ ١٤٩).

عندهم مدة وقتلوا من علماء المسلمين ومشايخهم مالا يحصى عدده إلا الله تعالى (۱). ثم بين حرحه الله و تواطؤهم مع الصليبين فقال: ومن المعلوم عندنا أن السواحل الشامية، إنما استولى عليها النصارى من جهتهم، وهم دائماً مع كل عدو للمسلمين، فهم مع النصارى على المسلمين، ومن أعظم المصائب عندهم فتح المسلمين للسواحل، وانقهار النصارى، بل ومن أعظم المصائب عندهم انتصار المسلمين على التتار (۲).

وأشار - رحمه الله- إلى مهادنة العبيديين والفاطميين للصليبيين وتفريطهم في بيت المقدس فقال: فهو لاء المحادون لله ورسوله، كثروا حينتذ بالسواحل وغيرها، فاستولى النصارى على الساحل، ثم بسببهم استولوا على القدس الشريف وغيره (٣).

وبيَّن تعاونهم مع المغول فقال: ثم إن التتار مادخلوا بلاد الإسلام وقتلوا خليفة بغداد وغيره من ملوك المسلمين إلا بمعاونتهم ومؤازرتهم فإن منجِّم هولاكو الـذي كـان وزيـرهم وهو «النصير الطوسي» كان وزيـراً للحشاشـين في ألمـوت وهـو الـذي أمـر بقتـل الخليفة وبولاية هؤلاء (1).

ويين -رحمه الله- حكم التعامل معهم فقال:.. وأمّا استخدام هولاء في ثغور المسلمين، أو حصونهم، أو جندهم، فإنه من الكبائر، وهو بمنزلة من يستخدم الذئاب لرعي الغنم، فإنهم من أغش الناس للمسلمين، ولولاة أمورهم (٥)، ولا يجوز استخدامهم للحراسة والبوابة والحفاظ، ويجب قتل علمائهم وصلحائهم لئلا يضلوا غيرهم، ويحرم النوم معهم في بيوتهم ورفقتهم والمشي معهم، وتشييع جنائزهم (١).

### ثامناً: انتشار الفكر الشيعي الرافضي والباطني:

هل كان يتصور أن يصمد المسلمون أمام الصليبيين وقد تفشى الرفض وانتشرت البدع وقامت للمبتدعة دول. فالعبيدون الفاطميون بحصر (٢٩٧ – ٢٥٥هـ)، والبويهيون قد تملكوا مقاليد الأمور في بغداد وأهانوا الخلفاء أسوأ إهانة، والقرامطة وما فعلوه بالحجيج سنة ٣١٧هـ، بل بأهل دمشق سنة ٣٦٠هـ فقد أوقعوا بأهلها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت، ومحاولتهم إضعاف الدولة العباسية، وبنو حمدان (٣١٧ –٣٩٤هـ) بحلب، والأسديون في الحلة (٣٠٠ عـ ٥٤٥هـ) لم يكتفوا بإماراتهم بل شاركوا في أحداث الدولة العباسية من إثارة الفتن على الخليفة، فهذا دبيس أميرهم يرغم على الجلاء عن الحلة فيذهب إلى الشام ويساعد

<sup>(</sup>۱) فتاوی ابن تیمیة، ص (۳٥/ ١٥٠).

<sup>(</sup>٣، ٤) المصدر نفسه (٣٥/ ١٥١ - ١٥٢).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (٣٥/ ١٥١).

<sup>(</sup>٥)، (٦) المصدر نفسه (٣٥/ ١٥٥ – ١٦٢).

الروم في حصار حلب على شرط أن يتملكها بعد الانتصار على المسلمين، ولكن الحملة تفشل ويعود دبيس إلى الحلة فيقتل من قبل السلطان مسعود السلجوقي. ولقد تعاون الأسديون مع أرسلان البساسيري الداعي إلى طاعة العبيديين في مصر، فالأسديون لتشيعهم ساعدوا هذا المارق، كما ساعدوا الروم ضد المسلمين (۱) فانتشار الفكر الشيعي الرافضي والباطني كان من العوامل التي ساعدت على احتلال الصليبين لبلاد الشام في الحملة الصليبية الأولى.

### تاسعاً: تدهور الحياة الاقتصادية قبل الغزو الصليبي:

تجمعت الأموال في يد حفنة قليلة لا تعرف معروفاً ولا تنكر منكراً، وتركوا البلاد قاعاً صفصفاً يعانون شظف العيش بدون تأنيب ضمير أو حس (٢)، ولعلنا نستطيع إيجاد أبرز مظاهر هذا الخراب الاقتصادي وما تبعه من مفاسد فيما يلي:

الإسراف والتبذير: عند علية القوم، إذ أصبح تكديس الأموال عندهم أمراً شائعاً، والنهب من أموال الدولة أمراً عادياً وإليك بعض الأمثلة:

- وجد في قصور العاضد آخر خلفاء الفاطميين: من الحواصل والأمتعة والملابس والمفارش شيء باهر، ومن ذلك سبعمائة يتيمة من الجوهر، عدا الزمرد والياقوت، واستمر بيع محتويات القصر نحوًا من عشر سنين (٣).
- والوزير الفاطمي بدر الجمالي كان قد خلف ثروة وجدت بعد وفاته منها: ستمائة ألف دينار عينًا، ومائتا وخمسون إردب دراهم، وخمسة وسبعون ألف ثـوب أطلسي، وثلاثون راحلة أحقاب ذهب عراقي، ودواة ذهب فيها جوهر قيمته اثنا عشر ألف دينار (أ). ولما قتل ولده الأفضل وزير الفاطمية بعد أبيه بدر الجمالي، عام ١٥هـ ثقل من أمواله بأمر الخليفة مالا يعلمه إلا الله تعالى، ووجد من الأعلاق النفسية والأشـياء الغريبة مالا يوجد مثله (٥).
- ويصف ابن كثير جانباً من حياة أبي نصر أحمد بن مروان الكردي والي بـلاد بكـر وميافارقين المتوفى (٤٥٣هـ) فيقول: ملك هـذه الـبلاد اثنـتين وخمسـين سـنة، وكـان عنـده

<sup>(</sup>١) واقدساه (١/ ٣٥٧).

<sup>(</sup>٢) الجهاد والتجديد، ص ٧١.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية نقلاً عن الجهاد والتجديد، ص ٧١.

<sup>(</sup>٤) وفيات الأعيان (٢/ ١٦٠ -١٦٢).

<sup>(</sup>٥) الكامل في التاريخ نقلاً عن الجهاد والتجديد، ص ٧٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص٧٧.

خمسمائة سرية سوى من يخدمهن، وعنده خمسمائة خادم، وكان عنده من المغنيات شيء كثير، كل واحدة مشتراها بخمسة آلاف دينار، وكان يحضر مجلسه من آلات اللهو والأواني ما يساوي مائتي ألف دينار (١).

- ويصف كذلك جهاز زواج ابنة السلطان ملكشاه عام ٤٨٠هـ فيقول: في المحرم من هذا العام نقل جهاز ابنة السلطان ملكشاه إلى دار الخلافة على مائة وثلاثين جملاً مجللة بالديباج الروحي، غالبها أواني الذهب والفضة، وعلى أربعة وسبعين بغلة مجللة بأنواع الديباج الملكي وأجراسها وقلائدها من الذهب والفضة، وكان على ستة منها اثنا عشر صندوقاً من الفضة، فيها أنواع من الجواهر والحلى (٢).
- وقلد الجند والأمراء والوزراء في الجشع والنهب، فكانوا إذا نشبت فتنة بين السلاطين والملوك أو بين أمرائهم، استغلوا الفرصة ونهبوا المدن والمحلات التجارية والبيوت وتفنن التجار في رفع الأسعار، وخاصة خلال ندرة الأقوات والحاجات، وكانت عساكر السلاطين تعيث فساداً في أموال الناس وقرى الفلاحين (٣). هذا وصف موجز لحال الأمراء والوزراء بينما كان الأمر مختلفاً تماماً عند العلماء والأدباء وعامة الناس (١٤).
- غلاء الأسعار وانتشار المجاعات: كثرت الضرائب على المواطنين وتفننت الدولة في طرق الابتزاز حتى إن الحجاج كانوا يدفعون الكثير من الضرائب للبلد الذي يمرون فيه، كما كان يفعل الفاطميون مع حجاج المغرب في مصر، ومن عجز عن الأداء حبس، وربما فاته الوقوف بعرفة، حتى أسقط السلطان صلاح الدين المكوس والضرائب عن الحجاج بمكة (٥). وغلت الأسعار بشكل مذهل، فقد روى ابن تغري بردي: أن رجلاً باع داراً بالقاهرة، كان اشتراها قبل ذلك بتسعمائة دينار، بعشرين رطل دقيق، وبيعت البيضة بدينار وذلك عام المتراها قبل ذلك بتسعمائة دينار، والشام كذلك وسائر أرجاء العالم الإسلامي، فكان الناس يأكلون الميتة من الحيوانات، وينبشون قبور ألموتى من البشر، أما الأغنياء، فكانوا يشترون الرمانة والسفر جلة بدينار، كان ذلك ما بين ٤٨٤ ٩٨٩هـ(١)، ويصف ابن كثير الحالة العامة من غلاء الأسعار والمجاعات لعام ٢٦٤هـ ومن غرائب ذلك قوله: بأنه قد نزل الوزير في مصر يوماً عن بغلته، فغفل عنها لضعفه من الجوع، فأخذها ثلاثة نفر فذبحوها الوزير في مصر يوماً عن بغلته، فغفل عنها لضعفه من الجوع، فأخذها ثلاثة نفر فذبحوها

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ نقلاً عن الجهاد والتجديد، ص ٧٢.

<sup>(</sup>٣) هكذا ظهر جيل صلاح الدين، ص ٢٢.

 <sup>(</sup>۲) البداية والنهاية (۱۱/ ۱۰۷).
 (٤) الجهاد والتجديد، ص ۷۳.

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية نقلاً عن الجهاد والتجديد، ص ٧٤. (٦) النجوم الزاهرة (٥/ ١٥ – ١٧).

وأكلوها، فأخذوا وصُلبوا، وما أصبحوا إلا وعظامهم بادية، قد أخذ الناس لحومهم فأكلوها وكان لا يجسر أحد أن يدفن ميتة نهاراً، وإنما يدفنه ليلاً خفية، لئلا ينبش فيؤكل (١).

- اضطراب الأمن وإهمال المصالح العامة: أصبحت الصفة العامة للحياة الاجتماعية الشغب واضطراب حبل الأمن، ولطالما تمرد اللصوص حتى في قلب العاصمة بغداد، ولربما احتلوا بعض الأماكن وفي غمرة هذه الفوضى انصرف المجتمع إلى الانشغال بقضاياه اليومية الصغيرة، فكانوا كأهل الجاهلية همة أحدهم بطنه وفرجه لا يعرف معروفاً ولا ينكر منكراً (٢)، فما أشبه الليلة بالبارحة، وكانت الخلافة العبيدية تقدم الهبات لشيوخ القبائل، فإذا انقطعت الأموال، شقت القبائل عصا الطاعة، فتشن الغارات المدمرة على مختلف بلدان الشام ومدنها (٣). يضاف إلى ذلك قطع الطرق على قوافل التجار، ونهب أصحابها، وكان التركمان يشتركون في مثل هذه الغارات (١٤). وقد أهملت شئون الزراعة والري، فكثرت الفيضانات، في دجلة والفرات، وأهلكت المرافق العامة، كما أهملت الطرق، وشئون الأمن، ونهبت المحلات التجارية والبيوتات من قبل اللصوص (٥)، وأضف الى ذلك غارات الأعراب على الريف ونهب المحاصيل، ونتيجة لكل ذلك كانت المجاعات، رغم كثرة الخيرات وخصوبة الأراضى لو وجدت لها حافظاً وسلمت من أيدي العابثين (١٠).

### عاشراً: ضعف الدولة البيزنطية:

تعرضت الدولة البيزنطية في أواخر القرن الخامس الهجري إلى ضغط شديد من قبل السلاجقة، على إقاليمها الآسيوية، كما تعرضت في الوقت ذاته لخطر النورمان وضغطهم على أقاليمها الأوروبية، الأمر الذي أدى إلى ضعفها، وبالتالي تراجعها أمام هذين الضغطين، فتراجعت أمام السلاجقة بعد هزيمتها في معركة ملاذكرد معهم، كما تراجعت أمام الذين انتزعوا منها آخر معاقلهم في إيطاليا، ووجهوا أنظارهم نحو الشاطئ الشرقي للبحر الأدرياتي، وخاصة بعد أن انتزعوا صقلية من المسلمين، بل لقد طمعوا في القسطنطينية نفسها، وأخذ النورمان بعد ذلك يحلمون بمواصلة الحرب ضد المسلمين في الشرق، فاتجه فريق من المغامرين منهم نحو الدولة البيزنطية، واشتبكوا مع البيزنطيين في مواقع كثيرة، كما زحف روبرت النورماني على القسطنطينة نفسها لكنه اضطر إلى العودة إلى

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية نقلاً عن الجهاد والتجديد، ص ٧٥.

<sup>(</sup>٢) الروضتين لأبي شامة (١/٧).

<sup>(</sup>٤) هكذا ظهر جبل صلاح الدين، ص ٥٤.

<sup>(</sup>٦) الجهاد والتجديد، ص ٧٥.

<sup>(</sup>٣) الجهاد والتجديد، ص ٧٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص ٥٤.

إيطاليا وترك قواته في بلاد البلقان لابنه بوهيمند الذي صار فيما بعد بطلاً من أبطال الحملة الصليبية الأولى، وكان النورمان قد أوقعوا في الإمبراطورية القسطنطينية خسائر كثيرة، حتى كادت تسقط بأيديهم قبل الغزو الصليبي، الأمر الذي فتح لهم طريق الشرق ويسر زحف الصليبين في هذه الديار (١).

## الحادي عشر: تمرس فرسان الإفرنج على الحرب والإمدادات الأوربية المستمرة لهم:

ويجب ألا يغرب عن البال تمرس فرسان الإفرنج بالحرب في بلادهم، فالعصر عصر إقطاع وفروسية، ونشأة الفارس منذ الصغر على الفروسية ويذكر المؤرخون المعاصرون أنه كانت لفرسان الإفرنج حملة مشهورة كان المسلمون يفسحون لهم الطريق أو يتظاهرون بالانهزام ليتفرق الفرسان وينفصلوا عن المشاة فيتمكن المسلمون من مهاجمتهم من الجوانب والخلف، واعتمد المسلمون في حربهم معهم على القوس والسهام كثيراً، وماذا تفعل السهام بهذه الكتل الحديدية المتحركة، فالفارس والحصان تغطيهما الدروع، ومع الزمن اكتسب المسلمون خبرة في حربهم فكان ذلك سبباً من أسباب انتصارهم عليهم. ويجب عند ذكر قوة الصليبين أن لا ننسى الإمدادات الأوربية لهم من سفن وحجاج وفرسان تأتي إليهم كل عام (٢).

وبعد هذا، فقد لاحظنا من خلال ما مر ذكره في أحوال الأمة قبل الهزائم التاريخية الكبرى عند هجوم الصليبين على العالم الإسلامي أن الفرقة حفرت بين دوله خنادق بعيدة القاع فأمسى بعضها يتربص بالبعض الآخر، ويتمنى له الدمار، فالدولة الفاطمية في الشمال الإفريقي ومصر تغير على الدولة العباسية في العراق والشام والحجاز، والدولة الأموية في الأندلس تتمنى البوار للفريفين، كي يؤول إليها الميراث الدسم. والفرقاء المشاكسون محصورون في أحقادهم لا يحسون بالزحف الصليبي القادم من الغرب، ولا الزحف التناري القادم من الشرق، أيرضى الإسلام عن هذه الضغائن الخسيسة، أو ينتظر من أصحابها أن يخدموا عقائده وشرائعه (٣٠). ولاحظنا أن الخلفاء العباسيين في غاية الضعف والهوان، فقد هرب الخليفة العباسي «القائم بأمر الله» بعدما سقطت بغداد في أيدي الفاطميين واعتقله أحد البدو، ولكن الملك السلجوقي «طغرل بك» استنقذه وردّه إلى عاصمة ملكه، فكافأه الخليفة على حسن صنيعه ولقبه ملك المشرق والمغرب، وأطلق يده في إدارة الدولة واضطر الخليفة على حسن صنيعه ولقبه ملك المسلجوقي فورثه ابنه ألب أرسلان، ومات الخليفة إلى تزويجه بابنته رغم أنفه، ومات الملك السلجوقي فورثه ابنه ألب أرسلان، ومات الخليفة

<sup>(</sup>٢) الحروب الصليبية والأسرة الزنكية، ص ٢٢.

<sup>(</sup>١) الوطن العربي والغزو الصليبي، ص ٣٠.

<sup>(</sup>٣) هموم داعية، محمد الغزالي، ص ٤٠.

العباسي وورثه عباسي آخر لقب نفسه «بالمقتدي» وكان شاباً في التاسعة عشرة من عمره ولم يكن الشاب الشريف النسب قديراً على الإدارة فتولاها عنه سلجوقي آخر يدعى «ملكشاه» وهو ابن ألب أرسلان الذي توفي بعد حياة عامرة بالجهاد، وقد استبد «ملكشاه» بالسلطة – بعد وفاة نظام الملك الوزير الصالح – وازدرى الخليفة، وبلغ من احتقاره لـــه أن أمــره بــترك بغداد، وتضرع الخليفة إليه أن يمهله شهراً فأبى بعد إلحاح إلاَّ أن يمهله عشرة أيام وحسب، وشاء الله أن يموت «ملكشاه» قبل انقضاء الأجل المضروب وتكتمت زوجته نبأ موته، وذهبت إلى الخليفة المهدد طالبة أن يولى ابنه مكانه، وكان الولـد لا يبلـغ مـن العمـر خمـس سنين، ولكنَّ الخليفة المقتدي ولاَّه ومنحه لقب ناصر الدين والدنيا. أرأيت هذا الهـزل كلـه؟ إنّها مساخر يحار المرء كيف تقع باسم الإسلام في عاصمة الإسلام!! ومتى يحدث هذا السخف في دفة الحكم؟ يحدث وملوك أوربا وبابا الفاتيكان ورجال الكنيسة يصرخون بضرورة الثأر من المسلمين والإجهاز على دين محمد ﷺ، لكن هذه الصيحات لا يبلغ صداها رجال السياسة العليا في بلادنا، إنَّهم ينادون من مكان بعيد، إنَّهم غرقي في شهواتهم الشخصية، ومطامعهم العرقية، لقد فهموا من الإسلام شيئاً واحداً، أنَّ الوحي الأعلى نــزل ليخص أفراد أسرتهم بمكنة ممتازة، فبعد ستة قرون أو أقل أو أكثر من شروق الإسلام يسرى شاب مسكين من ولد العباس أنّه جدير بقيادة العالم الإسلامي أو يرى نظير له من بني أميـة أنَّ المسلمين على شاطئ الأطلسي يجب أن يدينوا له بالطاعة، ألم يكن أجداده الأمجاد عُمُـداً في بطحاء مكَّة قديماً؟! ولو انتقل الإسلام إلى غـرب الأطلسـي واعتنقـه سـكان الأمـريكتين فينبغى أن يدخلوا في سلطانه، إن أي عباسي أو فاطمي عديم الكفاية يغنيـه هـذا الانتسـاب ليطلب أمراً لا يعرف له رأسا من ذنب، والغريب أن صاحب الرسالة قال لابنته فاطمة: «يا فاطمة بنت محمد - على النفسك لا أغني عنك من الله شيئًا» ثم جاء بعد ذلك من ينتسب إلى فاطمة بالحق أو الباطل ليتذرع بهذا النسب إلى قيادة المسلمين (١)!!

الحق أن الأجهزة العليا للدولة الإسلامية لحقها عطب مبكر من جراء هذه الدعاوي، وأن غلبة التافهين على مناصب الخلافة العباسية أو الفاطمية أصاب الأُمّة الإسلامية بجرح غائر، ما زال ينزف حتى أفقدها الحياة، ومكن منها الأعداء، ثم كان سبباً في أن ناساً من أهل الطموح والقدرة رأوا العجز الفاضح لأبناء هذه الأسر، فنحوهم عن السلطة، واحتازوها لأنفسهم، ولما كان التطلع والادّعاء شائعين بين الناس، فقد تهارش على الحكم طامعون كثيرون، وأصبح الاستيلاء على مقاليد الحكم مطلباً ميسوراً لكل من يملك سيف المعز

<sup>(</sup>١) هموم داعية، ص ٤١.

وذهبه وبديه أن يستخفي في هذا الجو ذوو المروءة والشرف والعفاف والتقى، فماذا يصنعون؟ وبأيّ سلاح يقاتلون؟ لنطو هذا التعليق السريع، ولنعد أدراجنا إلى بلاد الشام قبيل الحملة الصليبية الأولى، عندما كأن أولاد العباس، والدولة الفاطمية العبيدية، وأولاد أمية في الأندلس يتنافسون على مقاليد الحكم في العالم الإسلامي. وفي مقدمة جيدة كتبها الشيخ على محمد يوسف، المدرس بكلية الشريعة بجامعة قطر، عن ابن الجوزي جاءت هذه العبارات في وصف المسلمين قبيل الهجوم الصلبي: بينما هم في غمرة انقسامهم على أنفسهم إذ برز عدو يرفع شعار الصليب يريد القضاء عليهم واقتلاع الإسلام من جذوره.

وقد قدمت أولى الحملات الصليبية سنة ٩٢ هـ وقال عنها ابن الجوزي: وردت الأخبار بأنَّ الإفرنج ملكوا أنطاكية ثم جاءوا معرة النعمان فحاصروها، وقتلوا ونهبوا وقيل: إنهم قتلوا ببيت المقدس سبعين ألف نفس وكانوا قد خرجوا في ألف ألف ألف ألف ألف ألف عند عبارة ابن الجوزي، قيل: إنهم قتلوا سبعين ألفاً!! الأمر عنده، وعند سكّان بغداد، وفي مركز الخلافة الإسلامية لا يعدو أن يكون إشاعة، إنَّ دار الخلافة آخر من يعلم، وأتى لها العلم ورجال الدولة في شغل بصيد المتع ونشدان الملذات والتقاتل على السلطة.. كان الحكم مغنماً يستحق المخاطرة. أبلغ أولئك الخلفاء والسلاطين أن عمر بن الخطاب أن يحاسب واحد منهم الخلافة عن ابنه ضناً عليه بمتاعبها ومغارمها قائلاً: بحسب آل الخطاب أن يحاسب واحد منهم عن المسلمين، كانت الخلافة أيام الرجل الكبير عبئاً ومغرماً، ثم جاءت أيام الملك العضوض فأصبحت بقرة حلوباً، فلما هجم الصليبيون على فلسطين كان التقطع في كيان الأمة الكبيرة قد بلغ مداه، ولولا أن مذبحة بيت المقدس طمَّت وعمّت واستحال حصر أبنائها لبقي قد بلغ مداه، ولولا أن مذبحة بيت المقدس طمَّت وعمّت واستحال حصر أبنائها لبقي وجعلوها خبراً كان، ولم تغن عنها الألقاب الخادعة من مسترشد بالله، ومقتف لأمر الله، ومستنجد بالله، وناصر لدين الله... إلخ. إن الظن لا يغني من الحق شيئاً فكيف بالكذب ومستنجد بالله، وناصر لدين الله فلا يلومون إلا أنفسهم (٢٠).

- أثر الاستبداد على الدين والحياة: قد يقال: أين جهاد العلماء في مقاومة هذه الفوضى؟ والجواب يقتضينا شيئاً من التفصيل، فإنَّ أصحاب العقول الكبيرة والهمم البعيدة حاربهم الاستبداد السياسي وفض مجامعهم، فضاقت الدائرة التي يعملون فيها، وتضاءل الأثر الذي يُرتقب منهم، والمرء لا يسعه إلاَّ الحزن لمصاير قادة الفكر الديني الذين قتلوا أو أهينوا وحيل بينهم وبين نفع الجماهير، مع غياب هؤلاء انفسح المجال لعارضي الأحاديث

<sup>(</sup>١) هموم داعية، ص ٤٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٤٣.

الذين يخبطون في السنة الشريفة خبط عشواء، ولفقهاء الفروع الذين خدعوا العوام بسلعهم وأوهموهم أنهم يشرحون لباب الدين وشعب الإيمان الكبرى، وهم في الحقيقة يذكرون تفاصيل ثانوية يكثر فيها الأخذ والرد ولا تمس جوهر العقيدة أو الشريعة. إن الأحاديث الشريفة – بعد تمحيص سندها – تحتاج إلى الفقيه الذي يضعها موضعها في الإطار العام للإسلام الحنيف (۱).

- معارك في فقه الفروع: أما فقهاء الفروع فقد زادوا الطين بلَّة وزحموا أوقات الناس بصور من الأحكام تكتفها التهاويل المزعجة، مع أنها لا تستحق هذا الجهد ولا هذا الوقت، ثم أعلنوا حرباً غير شريفة على من يخالفهم في تلك الأحكام الجزئية. روى ابن الجوزي عن الشيخ ابن عقيل، قال: رأيت الناس لا يعصمهم من الظلم إلا العجز!! لا أقول: العوام، بل العلماء. كانت أيدي بعض الحنابلة مبسوطة في أيام ابن يوسف – الحاكم السابق – فكانوا يتسلطون بالبغي على أصحاب الشافعي في الفروع – التي يخالفونهم فيها – حتى لا يمكنوهم من الجهر بالقنوت، وهي مسألة اجتهادية – يعنى لا حرج في الاختلاف فيها – فلما جاءت أيام النظام ومات ابن يوسف، وزالت شوكة الحنابلة استطال عليهم أصحاب الشافعي استطالة السلاطين الظلمة فاستعدوا عليهم وآذوا عامتهم بالسعايات، والفقهاء بالنبذ والاتهام بالتجسيم. قال ابن عقيل: فتدبرت أمر الفريقين فإذا هم لم تعمل فيهم آداب العلم، وهل هذه إلا أفعال العسكر؟ يصولون في دولتهم ويلزمون المساجد في بطالتهم (٢).

وذكر ابن الجوزي عن أبي نصر القشيري – الواعظ بالنظامية – أنه كان يذم الحنابلة وينسبهم إلى التجسيم، فرموه بالحجارة حتى وصلت إلى حاجب الباب، وتقاتل القوم مرة بسببه حتى وقع بينهم قتلى وجرحى وحرق ونهب إلى أن أرسل الخليفة من أخمد الفتنة. يحدث هذا التمزق في الأمة الإسلامية والعالم الصلبي يحترق شوقاً إلى ضرب الإسلام في عقر داره ومحو أعيانه وآثاره. وعلام الخلف والتظالم؟ على قضايا تركها كفعلها، أو فعلها كتركها لا يخدش إيمانا ولا يجرح المروءة وهل في قنوت الفجر إن فعلناه أو تركناه ما يضير؟

إن العُرْي عن الأخلاق، وإبطان الكره للآخرين، والعجب بالنفس هو الجريمة التي ارتكبها نفر من فقهاء الفروع، غرّتهم بضاعتهم فقدموها للناس مقرونة بالغلو، ولم يبالوا بما تتركه من فرقة، وفساد المتدينين من أهل الكتاب صدر عن هذا المنبع، زوّقوا الشعارات وخرّبوا القلوب فقال الله فيهم: ﴿وَمَا احْتَلَفَ فِيه إِلاَّ الَّذِينَ أُوتُوهُ مِن بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيّنَاتُ بَعْيًا بَعْنَاهُم الله فيهم: ﴿ وَمَا الشّقاق وعوج الصفوف واضطراب الحكم وحب الرياسة بَيْنَهُم ﴾ [البقرة: ٢١٣]. وكانت عقبى الشقاق وعوج الصفوف واضطراب الحكم وحب الرياسة

<sup>(</sup>١)هموم داعية، ص ٤٤. (٢) المصدر نفسه، ص ٤٥.

أن اقتحم الصليبيون والتتار حدود الأمّة المختلفة وفعلوا بها الأفاعيل (١)، ما أشبه الليلة بالبارحة لأني (٢) أرى العلل القديمة تتجمع، ونذر العاصفة المدمرة تبدو في الأفق البعيد، بل إلى الأعداء شرعوا في الهجوم، والأرض الإسلامية تُنتقص من أطرافها، والخطط توضع لضرب القلب بعد قص الأجنحة!! نجح الصليبيون في تنصير أربعة أخماس الفلين ثم اتجهوا إلى جزر أندونيسيا يحملون الخطة ذاتها، وقد محوا المعالم الإسلامية من «سنغافورة»، وهم الآن يبعثرون طلائعهم في شرق وجنوب آسيا، والكاثوليكية تسعي وترى ضرورة إزالة الإسلام من إفريقية، وبابا الفاتيكان يتنقل بين أقطار شتى ليطمئن إلى نجاح الخطّة المرسومة ويزيدها ضراوة!! كيف لا يقشعر جلد المؤمن وهو يطالع هذه الأنباء؟ كيف يطيب له منام والجاليات المسلمة في أوربا وكندا وأمريكا وتواصلهم مع الأقليات في البلدان الإسلامية، والمسلمون في العالم فالمشاريع الغربية الصليبية والباطنية المفسدة تنخر في هذه الأمة العظيمة، والمسلمون في العالم أجمع ينتظرون من علمائهم ومفكريهم بلورة مشروع إسلامي عقائدي سياسي على أصول الإسلام الصحيح للوقوف أمام هذين الخطين العظيمية.

وها هي الأمَّة الإسلامية أحسَّت الخطر المحدق وهبّت لتحيا، وعلائم الصحو تنتشر بسرعة مع اقتراب الفزع واكفهرار الجو، وإني لمؤمِّل الخير من وراء هذا الصحو الشامل، بيد أني أحذر من الأمراض القديمة، من فساد السياسة بالفرقة، وفساد الثقافة بالجهل والهوى، ومن الناحية العلمية يجب أن نتعاون في المتفق عليه، ونتسامح في المختلف فيه، ونتساند صفاً واحداً في مواجهة الهجمة الجديدة على ديننا وأرضنا حتى نردها على أعقابها. وعلى أهل المسئولية الإسراع في جمع القوى، وسد الثغرات وحشد كل شيء لاستنقاذ وجودنا المهدد، إنّ أي امرئ يشغل المسلمين بغير ذلك إمًّا منافق يمالئ العدو ويعينه على هزيمتنا، وإمَّا أحق عثل دور الصديق الجاهل، ويخذل أمته من حيث لا يدري، وكلا الشخصين ينبغي الحذر منه وتنبيه الأمَّة إلى شره (٤٠).

ولا بد من الالتزام بعوامل النهوض والأخذ بأسباب النصر والتي منها، صفاء العقيدة، ووضوح المنهج، وتحكيم شرع الله في الدولة، ووجود القيادة الربانية التي تنظر بنور الله، وقدرتها في التعامل مع سنن الله في تربية الأمم، وبناء الدول وسقوطها، ومعرفة علل المجتمعات، وأطوار الأمم، وأسرار التاريخ، ومخططات الأعداء من الصليبيين والملاحدة

(٢) المصدر نفسه، ص ٤٦.

<sup>(</sup>١) هموم داعية، ص ٤٦.

<sup>(</sup>٣، ٤) المصدر نفسه، ص ٤٧.

والفرق الباطنية، والمبتدعة، وإعطاء كل عامل حقه الطبيعي في التعامل معه، فقضايا فقه النهوض والمشاريع النهضوية البعيدة المدى متداخلة متشابكة لا يستطيع استيعابها إلا من فهم كتاب الله عز وجل وسنة رسوله والله وارتبط بالفقه الراشدي المحفوظ عن سلفنا العظيم، فعلم معالمه وخصائصه وأسباب وجوده وعوامل زواله، واستفاد من التاريخ الإسلامي وتجارب النهوض، فأيقن بأن هذه الأمة ما فقدت الصدارة قط وهي وفية لربها ونبيها والمحيحة وعلم بأن الهزائم العسكرية عرض يزول، أما الهزائم الثقافية فجرح عميت والثقافة الصحيحة تبني الإنسان المسلم، والأسرة المسلمة، والمجتمع المسلم، والدولة المسلمة، على قواعدها المتينة من كتاب الله وسنة رسوله، وهدى الخلفاء الراشدين ومن سار على نهجهم، وعبقرية البناء الحضاري الصحيح هي التي أبقت صرح الإسلام إلى يومنا هذا بعد توفيق الله وحفظه.

دروس بالغة وعبر مفيدة: لماذا الحديث عن مآسينا في التاريخ وعن هذه الذكريات الفظيعة الآن؟ لأنّ التاريخ يعيد نفسه، والهجوم على الأرض الإسلامية يتجدُّد في هـذا العصر، فالمطلوب منّا طال الزمان أو قصر أن نرتد عن ديننا وأن نتنازل عن بلادنا، وأحوال المسلمين صورة قريبة الملامح من صورتهم قبل الهجوم الصليبي الأوّل، والفجوات الواقعة بين شتَّى الحكومات هي هي، وكذلك البعـد عـن تعـاليم الـدين، واتخـاذ القـرآن مهجـوراً ونسيان محمد وسيرته وسنته. والسؤال الذي يبحث عن إجابة: ماذا كان موقف الفقهاء من الحكام الذين جلبوا هذه الهزائم وأحلُّوا قـومهم دار البـوار؟ لا أعنى محاكمـة نـاس مـاتوا، وانتقلوا إلى دار أخرى يلقون فيها جزاءهم، إنما أعنى: كيف بلي المسلمون بأولئك الرؤساء؟ كيف وصلوا إلى مناصبهم؟ هل ناقش الفقهاء الطرق التي وصلوا بها إلى الحكم؟ هل كانـت هناك أجهزة تشير عليهم وتضبط أعمالهم؟ وإذا فقدت الدولة هذه الأجهزة فهل اقترح وجودها وضمن بقاؤها؟ هناك حكام ارتدوا بتعاونهم مع الصليبين، فهل أعلن ارتدادهم؟ وكيف تمر خيانة عظمى بهذه السهولة؟ وهناك حكَّام أضعفوا الجبهة الداخلية بمظالمهم ومآثمهم، فكيف تركوا يمهدون لسقوط البلاد بين أيدي أعدائها؟ إن المسلمين الذين جاء في وصفهم أنهم جسد واحد، صعقهم شلل رهيب، فكان كل عضو يقطع ويمزق وبقية الجسد لا يدري أو لا يحس، كيف حدث هذا؟ ومن المسئول؟ ترى ماذا يشغل فقهاءنا ومفكرينا إذا كانت حياة الدين كله في مهب العواصف؟ ما هي القضايا الأهم التي تشد انتباههم ويبدؤون فيها ويعيدون؟ وإذا كان المسلمون حملة دعوة عالميَّة، فهل درسوا العالم حـولهم وعرفـوا مـا يسوده من ملل ونحل؟ وهل عرفوا العدو والصَّديق؟ وإذا قيل لهم في كتابهم عن المتربصين بهم: ﴿ وَلاَ يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِن اسْتَطَاعُوا ﴾ [البقرة: ٢١٧]. فهل فتحوا

عيونهم على مكامن الخطر واتَّخذوا أسباب الحيطة؟ كيف بوغتوا بالهجوم الصلبي؟ وبعدما بوغتوا به، كيف تقاعسوا عن رده؟ ما الملذات وأنواع الترف التي فتنتهم عن دينهم؟ وهل جفَّت منابعها أم بقيت تجعل الحكم مغنما لا مغرماً؟ وتجعل المناصب العليا مصيدة للحرام لا خدمة للصالح العام؟ إن فساد نفر من الحكام جرّ على ديننا وأمتنا بلايا غليظة، إن الخونة الذين مهدوا لسقوط أنطاكية والقدس وغيرهما نسلوا في عصرنا هذا من يمهد لضياع عواصم الإسلام كلها(١)، والسكوت لا يجوز. في القارات الخمس تعطى الشعوب الحق في أن تستبقى الحاكم الذي تحب، وتستبعد الحاكم الذي تكره، فما الذي يجعل الأمَّة الإسلامية تشذ عن هذه القاعدة في أغلب أقطارها. وارتقت أجهزة الشورى ارتقاءً عظيماً، وتطورت محاسبة الحكام تطوراً جندريا، فكيف تبقى لحاكم في بلادنا عصمة؟ وكيف يبقى فوق المساءلة؟ وظفر الفرد في أرجاء الدنيا بضمانات لصون دمه وماله وعرضه، ومثوله أمام قضاء عادل حصين إذا بدر منه خطأ، فلماذا يحرم الفرد عندنا مما توفر لغيره من خلق الله؟ وعجبت (٢) لمتحدثين في الإسلام يسكتون عن هذه القضايا ويستمرئون الثرثرة في قضايا أخرى لا تمس الحاضر ولا المستقبل، وإنما تشغل الفراغ وتقتل الوقت وحسب، وكل شيء بأذهانهم إلا قضايا الحرية الفكرية والسياسية وحقوق الأفراد والشعوب مع أن هناك من الحاكمين من يرفض علانية الولاء للإسلام، ومن يطوح بنصف أصوله العلمية في التراب، ومن يأبي باستهانة تنفيذ شرائعه، ومن يفخر بتحلله من روابط العقيدة، ومن لا يرى بأساً بتحليل الحرام وتحريم الحلال، ومن لا يبالي بقتل الألوف المؤلفة من الناس توطيداً لسلطاته!! كيف يصح الرضا عن هؤلاء؟ ونريد - والإسلام يتعرض لمحنة كبرى - أن نحدد المواقف.. إن أعداءنا لم يكتموا من نيَّاتهم شيئاً لأنهم لم يروا أمامهم ما يبعث الكتمان أو الحذر. اليهود يقولون: لا قيمة لإسرائيل بدون القدس، ولا قيمة للقدس بدون الهيكل. والمعنى واضح يقولون: خلقت إسرائيل لتبقى.. بل يهددون بنسف هيئة الأمم، إذا اتخذت قراراً بفصل إسرائيل!! هل بقى غموض حول أوضاعنا بعد تصريحات الفريقين؟

إن المعركة -في حقيقتها - ليست حشد بضعة ملايين من اليهود في فلسطين لسبب أو لآخر.. إن المعركة حول الوجود الإسلامي كله، وتساؤل القوم هو: لماذا يبقى الإسلام أكثر مما بقي؟ واليهود والنصارى معاً يؤمنون بالعهد القديم، ويرون أن إسرائيل حقيقة دينية لا تقاوم، ولا يجوز تركها، فإذا تحدد موقف أعداء الإسلام على ما رسموا هم فما هو موقفنا؟

<sup>(</sup>۱) هموم داعية، ص ٥٤. (۲) المصدر نفسه، ص ٥٤.

أنستسلم للفناء، وندع ديننا ورسالتنا للجزارين الجدد أم ماذا؟(١)

- معالم المنهج للصحوة الإسلامية: إن العالم الإسلامي لا يبيع دينه، ويؤثر أن يهلك دونه، ولا يغض من موقفه نفر شذاذ من الخونة والجبناء، فقدوا الدين والشرف، ونشدوا العيش على أي حاجة، وبأي ثمن!! ولكي نحسن الوقوف أمام عدو الله وعدونا يجب أن تتوافر لجبهتنا العناصر الآتية:

يعود الولاء للإسلام: ويستعلن الانتماء إليه، وفي حرب تعلن علينا باسم الدين لا مجال لإطفائها بالتنكر لديننا (٢)، ولا بد أن يكون المنهج الذي كان عليه رسول الله وأصحابه وخلفاؤه الراشدون واضحاً لا لبس فيه حتى نخرج من أوحال البدع ومستنقعات الخرافة والأوهام التي تبث في الأمة باسم الإسلام الحبيب العزيز.

إننا نرى الآن في صراع المسلمين مع خصوم الإسلام في بعض دياره يغيب الإسلام، ويضخم البعد الوطني القطري على حسب الدين والعقيدة، وربما يتبنى هذا الطرح بعض الحسوبين على طلاب العالم أو علمائه، وهذا هو الانتحار، وطريق الدمار بل هو قرة عين الأعداء سواء من الداخل أو الخارج.

- المولاء الشكلي للإسلام مخادعة محقورة ويجب أن تعود المروح لعقائدنا وشعائرنا وشرائعنا، والمسلم الذي يستحي من طرح عقيدته ومنهجه وتاريخه بينما يستعلن الباطنيون الجدد ببدعهم وخرافاتهم، ولا يستحي اليهودي من عقيدته وشعائره في أرقى العواصم، فهذه هزيمة تحتاج لعلاج عظيم وإلا إذا استمر هذا الحال ببعض المسلمين فيكون نصر الله بعيداً عنهم حتى يأتي من يستعلي بعقيدته ودينه وأخلاق الإسلام وفرائضه وسننه. إلخ فسيتحقق نصر الله.
- يُقصى من ميدان التدين العلماء الذين يحرقون البخور بين أيدي الساسة المنحرفين، ويزينون لهم مجونهم ونكوصهم، والعلماء الذين يشغلون الناس بقضايا نظرية عفى عليها الزمن، أو خلافات فرعية لا يجوز أن تصدع الشمل أو تمزق الأهل، والعلماء الذين يظلمون الإسلام بسوء الفهم، ويرونه في سياسة الحكم والمال ظهيراً للاستبداد والاستغلال وإضاعة الشعوب. إن المسلمين في المشارق والمغارب مهيأون ليقظة عامة تحمي كيانهم وتستبقي إسلامهم، وهم كارهون أشد الكره لأن تكون الأحوال المعاصرة صورة طبق الأصل لما كان عليه المسلمون قبل الهجوم الصليبي في العصور الوسطى (٣).

<sup>(</sup>۱) هموم داعية، ص ٥٥. (٢) المصدر نفسه، ص ٥٦.

<sup>(</sup>٣) هموم داعية، ص٥٦.

إن سنن الله تعالى تقتص من المستضعفين المفرطين، كما تقتص من المجرمين المعتدين، إن عوامل الهدم وإبر التنويم تعمل في هذه الأمة المثخنة من الداخل والخارج حتى يتم الإجهاز الكامل عليها، وقد استطاع الاستعمار الثقافي والفكر الباطني خلق جيل مهزوز الإيمان والفقه، ضعيف الثقة بربه، ومنهجه ودينه، وأمته ونفسه، فهو يعطي الدنية في دينه غير مبال بعواقب الأمور، إننا بحاجة إلى يقظة عامة تتناول أوضاعنا كلها حتى نحسن الدفاع عن وجودنا ورسالتنا في عالم لا تسمع فيه إلا أصوات الجبارين من أصحاب المشاريع الشيطانية، ومن ثم نتمكن من الهجوم على أعدائنا في الداخل والخارج في عقائدهم، وأفكارهم وثقافتهم وهويتهم.

## الثاني عشر:استراتيجية الحملة الصليبية بعد الاحتلال:

يهمنا هنا أن نشير إلى أن القوى الفرنجية المحتلة والتي قُدر وخُطط لها أن تعيش في بيئة غريبة كان لابد لها من اتباع مجموعة من الاستراتيجيات القابلة للتطوير تهدف في مجملها إلى الإبقاء على صبغة الاحتلال لأمد طويل، ومن هذه الاستراتيجيات:

- المحافظة بقدر الإمكان وبمختلف الوسائل على أهم سبب من أسباب نجاحها ألا وهو العمل على إبقاء المحيط الإسلامي مشتتاً بقدر الإمكان، لأن ذلك يلغي إمكانية مواجهتها بقوة واحدة مقتدرة، وفي سبيل ذلك عملت بدءاً وباستمرار على احتلال مناطق ذات أهمية استراتيجية تخدم غرض عزل مناطق القوة الإسلامية عن إمكانية التلاقي والتوحد، وكان سبيلها في ذلك احتلال الرها لتمنع أو تعيق الاتصال بين العراق وبلاد الشام، كما هو الحال لاحقاً بالسيطرة على مناطق جنوبي بلاد الشام الكرك والشوبك بهدف إعاقة أو تعطيل الاتصال ما بين مصر وبلاد الشام، هذا على صعيد الجغرافيا الطبيعية. أما على صعيد الجغرافيا البشرية، فقد حرصت القوى الصليبية على إدامة الصراع العرقي والمذهبي بين أطراف المحيط الإسلامي، وقد اتبعت في ذلك وسائل ترغيب وترهيب، وسياسة تحالف مع قوى ضد أخرى، وقد ساعدها في ذلك إلى حدود معينة العداء ما بين طرفي الصراع الإسلامي الشيعة والسنة، كما ساعدها وجود أقلية مسيحية أمكن لها استغلال بعض قواها للتحالف معها، والتآمر على محيطها العربي.

- ركزت القوى الصليبية في احتلالها على مناطق تؤمن لها الاتصال بمركز انطلاقها في الغرب الأوربي، ولذلك ركزت على احتلال سواحل بلاد الشام ضماناً لذلك، وابتعدت قدر الإمكان عن السيطرة على المناطق الداخلية خشية فقدانها لهذه الميزة، وحتى لا تكون محصورة بين قوى إسلامية على افتراض الخوف من توحيد هذه القوى

لاحقاً بما يلحق بها ضرراً يؤدي إلى زوالها.

- عملت القوى الصليبية على إيجاد تحالفات مع قوى يمكن أن تمدها بالمساعدة في مراحل مختلفة، إما لعداء هذه القوى للمحيط الإسلامي، رغبة في تحقيق امتيازات اقتصادية، وفي هذا الصدد يمكن ملاحظة تحالفها بدءاً مع بيزنطة ثم مع المدن الإيطالية أو بعضها، وأخيراً إمكانية التحالف مع القوى المغولية (١) التي كانت فيما بعد أخطر قوة تهدد كيانات المنطقة الإسلامية.

- حرصت القوى الصليبية منذ بداية تأسيس كياناتها في الشرق الإسلامي على معالجة المشكلة السكانية التي عانت منها نقصاً مقابل الكثافة الإسلامية، وقد تعاملت القوى الصليبية مع هذه المشكلة على صُعد مختلفة وبوسائل متعددة كانت قابلة للتطوير بحسب مقتضيات الأحوال وتطوراتها، ومن ذلك أنها اتبعت سياسة التقتيل والتهجير للمسلمين من مناطق احتلالها، ثم عدلت ذلك في فترات لاحقة ضمن إطار إبقاء العناصر السكانية إذا كان ذلك يخدم مصالحها، كما عملت في نفس السياق على استقطاب مهاجرين إلى مناطق السيطرة الصليبية سواء أكان ذلك من الغرب الأوربي أو من مناطق أرمينيا أو من نصارى المنطقة الإسلامية، كما أنها لجأت إلى عسكرة المجتمع الصليبي ليكون المجتمع بكل فئاته وطبقاته قادراً على أداء الخدمة العسكرية لعلاج مشكلة النقص السكاني، ولا أدل على ذلك من أن الجماعات الدينية في المجتمع الصليبي كانت في مراحل من التواجد الصليبي أكثر ذلك من أن الجماعات الدينية في المجتمع الصليبي كانت في مراحل من التواجد الصليبي أكثر الفئات تطرفاً في المجال العسكري مثل جماعات الداوية، والاسبتارية (٢٠).

- ركزت القوى الصليبية على بناء تحصينات عسكرية بخبراتها الذاتية أو تقليداً للخبرات التي وجدتها في المنطقة الإسلامية، وروعي في هذه التحصينات أن تكون أشبه بمحطات إنذار مبكر تكون قادرة على رصد التحركات الإسلامية، ولذا روعي في اختيار مواقعها أن تكون في مقابلة التجمعات الإسلامية المهمة أو على مناطق تهدد مصالح إسلامية كتلك التي أقيمت على مقربة من الطرق التجارية.

- اعتمدت القوى الصليبية وبناء على تجارب حروبها مع الطرف الإسلامي أسلوب الحرب السريعة الخاطفة، هذه الحرب التي لا تحتاج إلى قوات كبيرة، وبنفس القدر يُخطط لها أن تختار أهدافاً منتقاة ضمن معايير زمنية نضج المحاصيل مما لا يكلفها قوة عسكرية كبيرة ولكنها بنفس الوقت تكون قادرة وفق هذا الأسلوب على إلحاق أذى كبير بالطرف الإسلامي.

<sup>(</sup>١) دراسات في تاريخ الأيوبيين والمماليك، ص ٢٧.

<sup>(</sup>٢) دراسات في تاريخ الأيوبيين والمماليك، ص ٢٨.

- لجأت القوى الصليبية إلى سياسة عقد الهدن وتقديم بعض التنازلات لبعض الأطراف الإسلامية في سبيل التفرغ لقوى إسلامية أخرى، وكانت هذه الإستراتيجية ناجحة في فترة التفكك الإسلامي، بل وقادها ذلك إلى حد التدخل إلى جانب طرف ضد آخر إما بعرض صليبي على هذا الطرف أو باستدعاء وطلب من بعض الأطراف الإسلامية.
- عملت القوى الصليبية وبمختلف الوسائل على إبقاء روح الحروب الصليبية قوية في الغرب الأوروبي لضمان استمرار الحملات الصليبية واستمرار تقديم المساعدات للكيانات الصليبية في الشرق.
- ركزت القوى الصليبية مع مرور الزمن على تبني استراتيجية مفادها: أن ضمان وجودها في بلاد الشام يقتضي السيطرة على مصر أو إخراجها من ساحة الصراع بأي شكل من الأشكال، وعلى ذلك نجد أن الحملات الصليبية اللاحقة كان جزء منها موجهاً بدرجة رئيسية إلى مصر. والمتتبع لتاريخ الحركة الصليبية يدرك أن الصليبيين حققوا بعض النجاحات في هذا الصدد مستغلين حالات عداء كانت تثور بين حكام مصر وبعض مناطق بلاد الشام.
- لجأت بعض الأطراف الصليبية إلى القيام بحملات عسكرية تهدف إلى ضرب المعنويات الإسلامية وتهديد المسلمين في مقدساتهم، كما حصل حين غامرت بعض هذه القوى مثل أمير الكرك والشوبك بالتعدي على الأماكن المقدسة في الحجاز، كما لجأت إلى ضرب بعض المقومات الاقتصادية والدينية مثل تهديد طرق التجارة وقوافل الحج، وقامت بهذا الدور في مراحل معينة إمارة الكرك والشوبك الصليبية التي كانت تتبع لمملكة بيت المقدس الصليبية.
- لم تغفل الإمارات الصليبية والبابوية الداعمة لها وبعض رجال الدين والمفكرين أن يطوروا استراتيجية جاءت نتيجة لفشل الإستراتيجيات العسكرية، هذه الإستراتيجية التي تدعو إلى محاولة السيطرة بطرق بعيدة عن الأسلوب العسكري وإنما عن طريق التنصير والدعوة لزيادة عمليات التبشير بالدين المسيحي بين المسلمين، ونحن هنا لا نناقش إمكانية نجاح وفشل هذه الاستراتيجية بقدر ما يهمنا الإشارة إلى أن ذلك كان أحد البدائل التي سعى الفرنجة لاستخدامها لتحقيق أغراضهم.
- صورت القوى الصليبية نفسها على أنها المدافعة عن المسيحية في بلاد الشرق بغض النظر عن اختلافاتهم المذهبية، حيث صُورت الحركة الصليبية على أنها جاءت لنجدة بيزنطة ضد الخطر الإسلامي السلجوقي، كما صورت زحفها على أراضي المنطقة الإسلامية بأنه

يهدف إلى تحرير المسيحيين الشرقيين من نير السيطرة الإسلامية، وضمنت من وراء ذلك مساعدات من الطوائف الأرمنية والسريانية في بدايات سيطرتها على المناطق الإسلامية، ولكن هذه الاستراتيجية المرحلية بدأت تتلاشى مع مرور الزمن (١).

إن هذه الاستراتيجيات وإن كانت عامة تخص جميع الصليبين، إلا أن ذلك لم يمنع ممن استخدام استراتيجيات مرحلية وخاصة بكل إمارة حسب ظروفها، مما يعني أن بعض هذه الإمارات ربما اتخذ وتبني سياسة تخالف هذه المبادئ العامة. ومن استعراض هذه الاستراتيجيات يبدو لنا أن القوة الإسلامية يقاس نجاحها في مقاومة هذا الخطر الصليبي بمدى تبنيها استراتيجيات واتباعها وسائل تحد من خطر هذه الاستراتيجيات الصليبية، إما عن طريق تبني استراتيجيات مضادة أو منع الطرف الصليبي من تطبيق استراتيجياته على أرض الواقع، وهذا يمكن أن نلمحه من خلال تطورات ردود الفعل الإسلامية على التحدي الصليبي بدءاً من عهد عماد الدين ونور الدين زنكي وصولاً إلى مرحلة صلاح الدين الأيوبي واستكمالاً لما تم في عهد الدولة المملوكية، على أن لا يُفهم من ذلك أن هذا التطور في رد الفعل الإسلامي في العهود الزنكية والأيوبية والمملوكية كان دائماً في الإطار الإيجابي، بل إن ما حصل أحياناً هو أن الطرف الإسلامي أو بعض قواه أو أفراده ساعد في نجاح الاستراتيجيات الصليبية (٢)، وهذا ما سيأتي بيانه في دراساتنا بإذن الله تعالى عن الزنكيين والمماليك.

\* \* 4

<sup>(</sup>١) دراسات في تاريخ الأيوبيين والمماليك، ص ٣١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٣١.

#### المحث الخامس

# حركة المقاومة الإسلامية في العهد السلجوقي ما بين الغزو الصليبي وظهور عماد الدين زنكي

### أولاً: الفقهاء والقضاة واستجابتهم لقاومة الغزو الصليبي:

أيقظت صدمة سقوط القدس غفوة العديد من الفقهاء والقضاة، وأدركوا حقيقة ذلك الغزو بعد أن هدد وجودهم ومكانتهم في مدن تلك البلاد فضلاً عن الأرض والعقيدة الإسلامية. ولذلك بادر فقهاء وقضاة الشام من دمشق وحلب وطرابلس للاستنجاد بالسلطة المركزية ببغداد، والإمارات المحلية باعتبارها تملك القوة العسكرية القادرة على مواجهة ذلك الغزو<sup>(۱)</sup>.

1- استنجاد فقهاء وقضاة دمشق بخلافة بغداد: لم تكن دمشق في البداية هدفاً لذلك الغزو، ولكن فقهاءها وقضاتها أدركوا خطورته على مدينتهم التي كانت لا تختلف عن القدس، فهي ملتقى لطلاب العلم والفقهاء والقضاة من أقاليم الخلافة الإسلامية كافة، وخاصة عندما عرفوا ما حل برفاقهم هناك، ولذلك اتفقوا على إرسال وفد من قبلهم (عام وخاصة عندما عرفوا ما حل برفاقهم هناك، ولذلك اتفقوا على إرسال وفد من قبلهم (عام ١٩٥هـ) إلى مركز الخلافة الشرعية بغداد، وكان اختياره إشارة واضحة لضخامة المخاوف والآمال التي كانت تجول بأذهان فقهاء الشام وقضاتها (٢)، وقد استقبله الخليفة العباسي المستظهر بالله (٨٦٤ - ١٥٥هـ / ١٠٩١ - ١١٨٨م) مع جماعته، وأورد في الديوان كلاماً في حال المسلمين في القدس والشام، والتهديدات الصليبية لوجودهم، ولكن دون جدوى، ولذلك فكر القاضي الهروي في خطة ذكية لإثارة السكان في بغداد كوسيلة للضغط على مركز الرأي العام الإسلامي هناك، وهذه هي المرحلة الثانية (٣) من مهمتهم، وقال ابن الأثير موزد المستفرون من الشام في رمضان إلى بغداد - صحبة القاضي أبي سعد الهروي في ذلك: وورد المستفرون من الشام في رمضان إلى بغداد - صحبة القاضي أبي سعد الهروي في ذلك: وورد المستفرون من الشام في رمضان إلى بغداد - صحبة القاضي أبي سعد الهروي في ذلك والدوا في الديوان كلاماً أبكي العيون وأوجع القلوب، وقاموا بالجامع يوم الجمع، وفاردوا في الديوان كلاماً أبكي العيون وأوجع القلوب، وقاموا بالجامع يوم الجمع،

<sup>(</sup>١) موقف فقهاء الشام وقضاتها من الغزو الصليبي، ص ٦٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٦٨، المنتظم (٩/ ١٩٥ – ٢٢٤).

<sup>(</sup>٣) موقف فقهاء الشام وقضاتها من الغزو الصليبي، ص ٦٨.

فاستغاثوا، وبكوا وأبكوا، وذكروا ما داهم المسلمين بذلك البلد الشريف المعظم من قتل الرجال، وسبى الحريم والأولاد، ونهب الأموال، فلشدة ما أصابهم أفطروا فـأمر الخليفـة أن يسير القاضى أبو محمد الدامغاني، وأبو بكر الشاشي، وأبو القاسم الزنجاني، وأبو الوفاء بن عقيل، وأبو سعد الحلواني (١) إلى السلطان السلجوقي بركياروق في أصفهان مقر السلطة السياسية والعسكرية الفعلية لمساعدة فقهاء دمشق في طلبهم، ولكبي يتخلص من عبئهم، ويحمله مسئولية تلك المهمة حتى أن اختياره لأولئك الفقهاء كان ذكياً هو الآخر، لأن البعض منهم تشير ألقابهم إلى أن أصولهم من مناطق فارس وبلاد ما وراء النهر – دامغان – ميافارقين – زنجان، وأنهم لربما بإمكانهم التأثير في سلاجقة فارس، لإمدادهم بالقوة العسكرية، فالدامغاني ولى قضاء نيسابور، والشاشي ولد بميافارقين، ودامغان لم تبعـد كـثيراً من أصفهان ولكن هدف الوفد كان بعيداً عن التحقيق، وعند وصول ذلك الوفد إلى مدينة حلوان علم بمقتل الوزير السلجوقي مجد الملك البلاساني، واختلاف سلاطين السلاجقة ببلاد فارس حول حكم المنطقة، وبذلك عاد الوفد من بغداد دون أن يكمل نجاحاً (٢)، وعاد القاضي ورفقته بغير نجدة ولا قوة إلا بالله (٣)، ودافعت دمشق عن نفسها ما استطاعت إلى ذلك سبيلاً كما سيأتي بيانه بإذن الله. وفي عام ١٦٥هـ/ ١١٢٠م عندما حاصر الصليبيون دمشق أرسل أميرها وفداً آخر للخلافة العباسية في بغداد لطلب نجدتها مرة أخرى. وترأس هذا الوفد القاضي عبد الوهاب بن عبد الواحد الشيرازي الدمشقى -الذي كان آنذاك شيخ الحنابلة بالشام- إلى الخليفة المسترشد بالله (٥١٢-٥٢٩هـ) وذلك لمكانة العائلة الشيرازية بدمشق آنذاك لكونها تحتل زعامة الفقه الحنبلي في تلك المدينة، وتدير العديد من المؤسسات الدينية في القضاء والوعظ والتدريس، وإمامة الجوامع وعلى الرغم من أن القاضى الشيرازي قد تمكن من مقابلة الخليفة العباسي في بغداد الذي خلع عليه ووعده بالإنجاد إلا أن مهمته لم تؤت بالشيء الجديد كما هي الحال بالنسبة لمهمة زميله الهروي، ويبدو أن الخلافة العباسية كانت عاجزة لا تملك شيئاً غير الوعود بالمساعدة. ولعل القاضي الشيرازي أدرك هو الآخر عجز السلطة السياسية والشرعية في بغداد فلجأ للاعتماد على النفس والعودة إلى دمشق وتعبئة سكانها للدفاع عنها، حيث كان له مجلس يعظ فيه للجهاد، ويلقى تأييداً من حكام المدينة حتى وفاته عام ٥٣٦هـ (١).

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ (٨/٨).

<sup>(</sup>٢) موقف فقهاء الشَّام وقضاتها من الغزو الصليبي، ص ٧٠.

<sup>(</sup>٣) ذيل تاريخ دمشق، ص ٢٣٣، ٢٣٤، موقف فقهاء الشام وقضاتها من الغزو الصليبي، ص ٧٠.

<sup>(</sup>٤) الذيل على طبقات الحنابلة لابن رجب (٢/ ٨٩ – ١٩٩).

٢- القاضي الأمير فخر الملك بن عمار والاستنجاد بالإمارات المحلية وخلافة بغداد: في بداية الغزو الصليبي لبلاد الشام هادن فخر الملك الغزاة وأمدهم بالمال والمرشدين ليبعدهم عنه، لكن ما أن تحقق هدفهم في أخل بيت المقدس حتى تفرغوا لـ وحاصروا طرابلس. وتوجه ابن عمار في طلب النجدة من الإمارات المحلية في ممدن الشام والجزيرة، واستطاع أن يقاوم الحصار، وراسل السلطان السلجوقي محمد بن ملكشاه شارحاً لـه حالـة طرابلس وأحوال بلاد الشام أمام مخاطر ذلك الغزو(١١). وتتابعت المكاتبات إلى السلطان محمد بن ملكشاه من فخر الملك بن عمار صاحب طرابلس بعظيم ما ارتكبه الإفرنج من الفساد في البلاد، وتملك المعاقل والحصون بالشام والساحل والفتك في المسلمين، ومضايقة طرابلس، والاستغاثة إليه والاستصراخ والحض على تدارك الناس بالمعونة، ولم يكن من أمر ذلك السلطان إلا أن يبادر بالكتابة إلى أميريه في الحلة حيث الأمير سيف بن صدقة، وجكرمش أمير الموصل وحثهما على نجدة ابن عمار وتقويته بالمال والرجال على الجهاد، وأنه سيمنحهما منطقتي الرحبة وما على الفرات إن هما ساعداه (٢)، وأرسل السلطان محمد حملة بقيادة «جاولي سقاوة» بحجة أنها متجهة لنجدة ابن عمار في طرابلس، فاستولى على الموصل بدلاً من نجدة طرابلس، التي لم يتوجه إليها إطلاقاً (٣). وأدرك القاضي ابن عمار عجز القوى الإسلامية المحلية كلها عن نجدته، وقرر التوجه بنفسه إلى بغداد مقر الخلافة العباسية، ووصل الأمير محملاً بالهدايا والتحف الثمينة (٤)، ورغم الحفاوة التي استقبل بها في بغداد إلا أن رحلته لم تحقق نجاحاً في الأهداف التي سعى من أجلها، كما هو الحال لمدينة دمشق وقاضييها الهروى والشيرازي<sup>(ه)</sup>.

٣- استنجاد فقهاء وقضاة حلب بخلافة بغداد: وكان لعائلة ابن أبي جرادة الدينية المتولية أمر القضاء والإمامة بحلب دور تحمل تلك المهمة في طلب نجدة من بغداد، عندما تعرضت حلب هي الأخرى بحكم موقعها الاستراتيجي لخطر الغزو الصلبي عام (٤٠٥هـ/ ١١١١م) فقد أرسلت وفداً من الفقهاء وأعيان البلد، والذي يبدو كان برئاسة قاضي حلب أبي غانم هبة بن أبي جرادة إلى بغداد، وكان يعتقد بتحقيق هدفه في نجدتها، لأن وجوده بحلب كان بسبب علاقته الوطيدة بالسلطة الشرعية ببغداد (١)، وأمام فشل ذلك القاضي وجماعته في عدم التمكن من مقابلة الخليفة العباسي المستظهر بالله أدركوا حقيقة

<sup>(</sup>١، ٢، ٣) موقف فقهاء الشام وقضاتها من الغزو الصليبي ص٧٦.

<sup>(</sup>٤، ٥) المصدر نفسه، ص ٧٧.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص ٧٨.

ضعف ذلك الخليفة عن قرب، وأن السلطة الفعلية ليست بيده بل بيد السلطان السلجوقي، لذا بدأوا به أولاً بإثارة السكان ضده، حيث دخلوا الجامع الذي يقرب من داره يوم الجمعة، فأنزلوا الخطيب عن المنبر وكسروه.. وصاحوا لما لحق الإسلام من الإفرنج. وشرحوا للناس ما حل بإخوانهم المسلمين في حلب وأعماله ومدن بلاد الشام من تدمير وخراب على أيدي الغزاة الصليبين، مما أدى إلى استجابة الناس وشحذ هممهم؛ لكنهم لم يستطيعوا الوصول إلى مقر السلطان بركيارق، الذي منعهم حّراسه من مقابلته. غير أنه أوعز إلى حراسه ليبلغوهم أنه سيرسل قواته لإنجادهم (١٠). وقرّر فقهاء حلب التوجه مرة أخـري إلى الخليفـة المسـتظهر بالله نفسه، فاندفعوا إلى دار الخليفة بعد أن دخلوا جامع القصر، ومنعوا الناس من الصلاة وشرحوا أمرهم لهم، فثار الناس من حولهم(٢)، وكان ذلك الأمر قد أجبر الخليفة العباسي على ضرورة مقابلتهم وقولهم له: أما تتقى الله أن يكون ملك الروم أكثر حمية منك للإسلام حتى أرسل إليك في جهادهم (٣). وهنا يشير النص السالف الذكر إلى أن وجود فقهاء حلب ببغداد عام ٥٠٤هـ/ ١١١١م قد تزامن مع وصول وفـد الدولـة البيزنطيـة إلى بغـداد أيضـاً؛ للتفاهم مع الخليفة العباسي والسلطان السلجوقي حول إمكانية توحيد جهودهما لمواجهة الخطر الصليبي لبلاد الشام، مؤكداً للجانب الإسلامي بأن الإمبراطور البيزنطي الكسيوس كومنيوس قد منعهم من العبور إلى بلاد المسلمين وحاربهم(١٠). ويفهم من هذه الرواية أن الجانب البيزنطي أراد الاستعانة بالجانب الإسلامي لمواجهة ذلك الخطر الصليبي، خاصة بعدما نقض الصليبيون الاتفاقية المبرمة مع البيزنطيين (عام ٤٩٠هـ/١٠٩٦م) والتي تضمنت إرجاع الممتلكات البيزنطية في بلاد الشام في حالة استعادتها من الجانب الإسلامي. على أية حالة لم يكن فقهاء حلب أوفر حظاً مع خلافة بغداد عن بقية وفود المدن الشامية الأخرى، رغم ما أشار إليه ابن كثير أن فقهاء بغداد وعلى رأسهم الفقيه «ابن الدغواني» قد استجابوا لفقهاء حلب، وقرروا الخروج معهم لجهاد الصليبيين في بلاد الشام، ولما علموا بما آلت إليه تلك المدن من وقوعها تحت الغزو الصليبي رجعوا إلى بغداد ولم يفعلوا شيئاً <sup>(ه)</sup>، ومهما يكن من أمر تلك الرواية يبدو أن فقهاء حلب قد سئموا من نجدة الخلافة في بغداد، وتوجهوا للاستغاثة بالإمارات المحلية لنجدتهم (٦).

<sup>(</sup>١) ذيل تاريخ دمشق، ص ٢٧٦. (٢) موقف فقهاء الشام، ص ٧٩.

<sup>(</sup>٣) الكامل في التاريخ (٨/ ٥٤١).

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ نِقلاً عن موقف فقهاء الشام وقضاتها، ص ٨٠.

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية نقلاً عن موقف فقهاء الشام وقضاتها، ص ٨٠.

<sup>(</sup>٦) موقف فقهاء الشام وقضاتها، ص ٩١.

٤- دور الفقهاء والقضاة في التحريض على الجهاد بالكتابة والتأليف: لم تكن الاستجابة من قبل الفقهاء والقضاة في بـلاد الشـام ضـد الغـزو الصـليبيين مقتصـرة علـى الاستغاثة وطلب النجدة، بل تعدت إلى العديد من الوسائل الأخرى التي من بينها الكتابـة والتأليف في الجهاد ضد ذلك الغزو، لتهيئة الأجواء الفكرية، وتثقيف المسلمين عامة، حيث نالت اهتماماً كبيراً من جملة الفقهاء والعلماء قبل وأثناء الغزو الصليبي، فقد أصبحت حاجة العصر للتعبئة الفكرية، ونشر الثقافة الإسلامية من الأمور الأساسية آنـذاك في وقـت كانـت بلاد الشام تخوض صراعاً سياسياً، ومذهبياً عسكرياً انعكس على تدوين التاريخ في الشرق العربي، وظهور العديد من المصنفات والتراجم حول سير السلاطين والملوك والأسر الحاكمة وأحداث القتال، والصراع ضد الصليبيين. ولذلك اندفعت فئة الفقهاء والقضاة إلى تنـوير مجتمعاتها الإسلامية، الذي جاء مجسداً عبر مؤلفاتهم وكتبهم خلال مجموعتين: الأولى ركزت على التأليف والوعظ بصورة تقليدية؛ وتوضيح أمور وأركان الدين الحنيف للناس، والثانية التي توجهت للتحريض والتأليف في الجهاد، وحث المسلمين عليه، لأنها أدركت الضعف العام في إيمان المسلمين عليه وتركهم لأمور دينهم، لذلك كتبت الكثير من المصنفات قبل وأثناء الغزو الصليي في بلاد الشام. والذي يهمنا هنا المؤلفات التي حرضت على الجهاد الإسلامي وتعبئة المسلمين بأمور دينهم للوقوف بوجـه ذلـك الغـزو(١).. ومـن أبـرز أولئك الفقهاء:

-الفقيه على بن طاهر السلمي (٣٦١ - ٥٠٠ه / ١٠٣٩ - ١١٠٦م): هو علي بن طاهر ابن جعفر القيسي السلمي الدمشقي الشافعي، كان من علماء ببلاد الشام وعلى إثر مجئ ذلك الغزو تحول إلى واعظ ومحرض على الجهاد، بإلقائه الخطب والدروس في المساجد التي تنقل فيها عبر مدن بلاد الشام وفلسطين، حيث جسد ذلك في كتابه الجهاد، الذي جاء عقب سقوط بيت المقدس عام ٤٩١هه/ ١٩٨٨م. وذلك من خلال إحدى خطبه التي حث فيها المسلمين على الجهاد ضد الغزو: فإن المجاهدين لهذه الطائفة الظافرين بهم الموفقين في إخراجهم من بيت المقدس وغيرها من هذه البلاد (٢٦)، وركز السلمي في أبوابه الأولى من كتابه الجهاد على العديد من القضايا والأفكار المهمة التي كانت عليها بلاد الشام، والعالم الإسلامي آنذاك؛ مبتدئاً بسياسة صليبية عامة استهدفت الأندلس وصقلية وبلاد الشام. إذ أنه أول من نبه إلى وحدة أهداف الحروب الصليبية سواء في الأندلس، أو في صقلية أو في بلاد الشام، تلك الفكرة التي أخذها المؤرخون فيما بعد، وطوروها فقد ذكر ابن الأثير: وكان

<sup>(</sup>١، ٢) موقف فقهاء الشام وقضاتها من الغزو الصَّليبي، ص ٩٣.

ابتداء دولة الإفرنج واشتداد أمرهم وخروجهم إلى بلاد الإسلام، واستيلائهم على بعضها سنة ثمان وسبعين وأربعمائة، فملكوا مدينة طليطلة، وغيرها من بلاد الأندلس.. ثم قصدوا سنة أربع وثمانية وأربعمائة جزيرة صقلية وملكوها.. فلما كانت سنة تسعين وأربعمائة خرجوا إلى بلاد الشام (١). وأدرك أن ضعف العالم الإسلامي، وتشرذمه وتجزئته هو العامل الرئيسي وراء نجاح الغزو الصليبي في المشرق أو المغرب الإسلاميين وليس قوة الصليبيين أنفسهم. وركز على التجزئة السياسية لبلاد الشام بصورة خاصة، لأنه عاش وأحس بالمعاناة هناك، وتثاقل السكان عن جهادهم (٢)، وذكّر السلمي المسلمين بفكرة استمرارية الجهاد سواء في الحرب أو السلم كجزء من سياسة عامة يجب على الأمراء والخلفاء المسلمين القيام بها كشرط أساسي للمواجهة الناجحة، ففي كل عام يجب على الأمير المسلم القيام بحملة خارج ديار الإسلام لا لطمع، أو لغنيمة يبتغيها، وإنما للمحافظة على دار الإسلام من عدوان غير المسلمين، وإشعارهم بالرهبة وقوة المسلمين بالاستمرار تجسيداً للرأى القائل في العصر الحاضر بضرورة نقل المعارك إلى أرض العدو دوماً (٣)، وذكر السلمى الأمراء المسلمين بأن ذلك الغزو لم يكن هدفه الأرض والعقيدة فقط وإنما هدف هو إزالتهم من سلطانهم، وإخراجهم من البلاد التي تحت أيديهم، وذلك بهدف إثارة حميتهم، وحثهم على الجهاد(١٤)، وطلب من عامة الناس مساندة أمرائهم وقادتهم المجاهدين الذين يتبعون السلف الصالح لمواجهة تلك المحنة، وطرد الصليبيين (٥). والقارئ لكتاب السلمي في الجهاد يـدرك مباشرة عمق المعاناة التي كان يعانيها السلمي وهو الفقيه الذي يرى بيت المقدس تنتهك حرمته، وتداس قدسيته، ولذلك أول ما حث عليه هو تخليص بيت المقدس من أيدي أولئك الغزاة (1): فاجتهدوا -رحمكم الله- في هذا الجهاد لعلكم تكونوا الظافرين بمزية هذا الفتح العظيم (٧)، ويعتبر السلمي أول من أدرك ضرورة الوحدة الجهادية بين بلاد الشام والعراق، ومدن آسيا الصغرى، قبل عصر الوحدة الإسلامية ضد الصليبيين بقيادة آل زنكى والأيوبيين (^)، ويعتبر في هذا الجال من الرّواد؛ ودعا السلمي المسلمين إلى تطهير النفـوس وإصلاحها، فهي في الأساس وحدة إسلامية لعقد العزم والإصرار على مجاهدة ذلك الغزو: وقدموا جهاد أنفسكم على جهاد أعدائكم فإن النفوس أعدى لكم منهم، وأردعوها عما

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ (٨/ ٣٩٧).

<sup>(</sup>٢) موقف فقهاء الشَّام وقضاتها من الغزو الصليبي، ص ٩٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ٩٥.

<sup>(</sup>٤) موقف فقهاء الشام وقضاتها من الغزو الصليبي، ص ٩٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص ٩٦.

هي عليه من عصيان خالقها سبحانه تظفروا بما تؤملونه من النصرة عليهم (١).

إن الغزو الصليبي لبلاد الشام من وجهة نظر السلمي لم يأت من فراغ وإنما أدرك ضعف المسلمين لعدم تمسكهم بدين الله الحنيف، ولذلك اجتهد في نصحهم بالعودة إلى الله وتطهير النفوس؛ بالرجوع إلى كتاب الله، والإقلال عما تقدم منهم، والنهوض إلى قرع باب الجهاد: وليكن قصدكم بجهادكم هذا إرضاء ربكم، والذب عن أنفسكم، وعن غيركم من إخوانكم ليمحض لكم ثواب غزوكم (٢)، ولا يكون ذلك أمام تقدم الغزو الصليبي، وأخذه لمدن عديدة إلا المبادرة إليهم، والمرابطة على المدن التي لم تحصل في أيديهم (٣)، فإن النفير إليهم وقصدهم في البلاد التي قد تملكوها علينا إنما هو حرب يقصد بها الدفاع عن النفوس، والأولاد والأهل والأموال، والحراسة لما بقى في أيدينا من البلاد (١٤).

وأكد السلمي: إن لم يتناس الحكام المسلمون أحقادهم وخلافاتهم فإنهم ما زالوا على جاهلية غير مقتدين بالمثل النابع من التراث: عند الشدائد تذهب الأحقاد (٥)، واستمر السلمي في مواضع عديدة من كتاب الجهاد يحث ويحرض ويعظ وينبه، ويعلم الحكام عامة ضرورة الجهاد بخطبه ودروسه التي ألقاها في الجامع الأموي بدمشق، وفي مدن بدلاد الشام وفلسطين في اثنين وثلاثين بابا(١٠)، ولم يترك شاردة ولا واردة في الجهاد إلا وتطرق إليها(١٧). ونلاحظ أن السلمي في كتابه الجهاد تطرق إلى توضيح التجزئة والتشرذم في المشرق الإسلامي، وخاصة في بلاد الشام من ضعف القوى الإسلامية، وتفككها مع ضعف الإيمان بفرض الجهاد، وهي نقطة استغلها الغزاة، ولكنه عالج ذلك الخلل بطرحه قضية تطهير النفوس، والعودة إلى التمسك بدين الله الحنيف؛ وإصلاح الأمر فيما بينهم، والاقدام على الجهاد لمواجهة ذلك الغزو، وأنه لا يتم ذلك إلا بوحدة القوى الإسلامية، لذا جاء كتابه الجهاد عاماً، لم يخصصه لسلطة سياسية معينة أو لفئة من المسلمين من بلاد الشام مثلاً، وفق والمغازي، والتفاسير وربط موضوعاتها بالخطر الصلبي على بلاد الشام، وهذا دليل على والمغازي، والتفاسير وربط موضوعاتها بالخطر الصلبي على بلاد الشام، وهذا دليل على مدى إطلاعه وفكره الثاقب في جمع المعلومات وتسخيرها في مكانها المناسب (٨). ونلاحظ من حالل البحث بأن الدعوة الأولى للجهاد لم تصدر عن مجالس الحكام بل صدرت من محافل خلال البحث بأن الدعوة الأولى للجهاد لم تصدر عن مجالس الحكام بل صدرت من عافل

<sup>(</sup>١، ٢، ٣، ٤) موقف فقهاء الشام وقضاتها من الغزو الصليبي، ص ٩٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص ٩٨.

<sup>(</sup>٦)، (٧) موقف فقهاء الشام وقضاتها من الغزو الصليبي، ص ٩٨.

<sup>(</sup>٨) المصدر نفسه، ص ٩٩.

الفقهاء والعلماء المسلمين من أساتذة وعلماء وفقهاء وكتاب، ويعتبر السلمي من أوائل من حث على الجهاد، ومن ضمن تيار الرفض العام الإسلامي المدعوم من قبل الفقهاء والقضاة (۱). لقد كتب السلمي كتابه في فترة مبكرة من تلك الحروب وهذا دليل على ذكائه وفطنته في إدراكه لمشاكل بلاد الشام المعقدة، ولكن إن لم تتوافر الظروف العامة لإنجاح دعوته للجهاد في تلك الفترة المبكرة ذاتها، فهو قد ساهم في كتابه للتمهيد لمرحلة الزنكيين والأيوبيين. ولقد قام الأستاذ رمضان حسن الشاوش بدراسة وتحقيق كتاب الجهاد للسلمي وقدمه كرسالة ماجستير لجامعة الفاتح بطرابلس الغرب عام ١٩٩٢م (٢).

٥- المشاركة الفعلية للفقهاء والقضاة في ساحات الجهاد: إن من أبرز الأمثلة على مشاركة أولئك الفقهاء للعساكر النظامية في ساحات القتال للتعبير عن حالة الإيمان المثالية بالجهاد، والدفاع عن الأرض والنفس كانت حالة القاضي أبو محمد عبـد الله بـن منصور المعروف بابن صليحة قاضي حصن جبلة، الذي تولى إمارة وقضاء ذلك الحصن بعد وفاة أبيه منصور عام ٤٩٤هـ/ ١١٠٠م، وكان ذا خبرة عسكرية جيدة لأنه أحب الجندية واختار الجند فظهرت شهامته (٣)، وقد برزت مواهب ذلك الأمير القاضى عنــد محاصرة الإفرنج حصن جبلة للاستيلاء عليه عام (٩٤هـ/١١٠٠م) واستخدامه لما يسمى اليوم بالحرب النفسية أولاً؛ وذلك عندما خطط بدهاء، لنشر الذعر بين صفوف قوات الفرنج، حيث أظهر أن السلطان بركيارق قد توجه إلى الشام (١) لمساعدته، مما أثار القلق بين عسكر الفرنجة، ورحيلهم فيما بعد. وعندما أدرك الفرنجة حقيقة تلك الخدعة، عادوا فحاصروا المدينة مرة أخرى، ولكن كرر ذلك القاضى تلك الحيلة بصورة أخرى، ونشر بين صفوف الصليبين: أن المصريين قد توجهوا لحربهم ومساعدته هذه المرة ولذلك تركوا محاصرة ذلك الحصن، ويبدو أن الفرنجة لم يكن لديهم المعلومات الكافية عن حالة الحصن، ولا عن عدد قوات ذلك القاضى، وإلا لما تركوا محاصرة ذلك الحصن في المرتين السابقتين، ولكن سرعان ما فطن الإفرنجة لتلك الحرب النفسية وأهدافها، فعادوا لمحاصرة الحصن للمرة الثالثة في شهر شعبان عام ٤٩٤هـ، إلا أن ذلك القاضي أدرك أن الفرنجة قد عرفوا أساليبه القديمة، ولذلك لجأ إلى أسلوب جديد لمواجهة أولئك الفرنجة بأن اتفق مع النصاري الذين معه على إرسال وفد منهم إلى الفرنجة للتفاهم حول

<sup>(</sup>١) موقف فقهاء الشام وقضاتها من الغزو الصليبي، ص ٩٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٩٣.

<sup>(</sup>٣) الكامل في التاريخ نقلاً عن موقف فقهاء الشام، ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٤) موقف فقهاء الشام وقضاتها من الغزو الصليبي، ص ١٢٠.

تسليم الحصن وإرسال مجموعة من فرسانهم لاستلام الحصن، وأن يبعثوا ثلاثمائة رجل من أعيانهم وشجعانهم، فوافق الفرنجة على ذلك ويبدو أن القاضي ابن صليحة قد نصب الكمين لهم (١) فلم يزالوا يرقون في الحبال واحدًا بعد واحد وكلما صار عند ابن صليحة، وهو على السور رجل منهم قتله إلى أن قتلهم أجمعين، فلما أصبحوا رمى الرؤوس إليهم (٢)، ورغم ذلك لم يستسلم الصليبيون للطعم والفخ الذي نصبه لهم قاضي جبلة، وتحقيق ذلك النجاح. ولذا قرروا أخذها منه بأية وسيلة، ونصبوا على البلد برجًا خشبيًا، وهدموا أبراجاً من أبراجه. ولكن ما يملكه ذلك القاضي من المدهاء والحيلة جعله يفطن لذلك الخطر المحدق به، حيث لم يركن للهدوء والاستسلام، وإنما بادر إلى وضع خطة ذكية على غرار تلك الخطط الناجحة التي كبدت ذلك الغزو الخسائر والفشل أكثر من مرة. ولذلك عمل هذه المرة على استدراج الصليبين في كمين آخر وضعه لهم بخطة محكمة حيث أحدث ثقوباً في أسوار المدينة. ويبدو أنـه كـان السـور الخلفي، وذلك لتسهيل مهمة خروج مجموعة من جيشه ونقب في السور نقباً (٣)، وعندما خرج القاضي ابن صليحة وجيشه من الأبواب لقتالهم تظاهر بالهزيمة أمامهم بحيث انطلت الحيلة على أولئك الغزاة الذين لم يفطنوا لها، وبادروا إلى مطاردته حتى أبواب المدينة في الوقت الذي استغل فيه جنده الفرصة في الخروج من تلك الثقـوب، والتفوا من حولهم، فأتوا الفرنج من ظهورهم فولوا منهزمين(١٤). إن القاضي ابن صليحة لابد أنه أطلع على فنون الحرب، وبعض الأساليب العسكرية الإسلامية، فأسلوب الحرب النفسية ليس جديد على التراث العسكري الإسلامي في الفترة الصليبية، إذ استخدم الرسول الكريم على ذلك الأسلوب في غزوة الخندق من العام الخامس للهجرة عندما حفر الخندق وهزم جيوش الأحزاب، وكذلك معركة مؤتة في السنة الثامنة للهجرة عندما حول القائد خالد بن الوليد المعركة من الهزيمة إلى النصر على الروم، وذلك باستخدامه الحرب النفسية عن طريق تكثيف الغبار بفرسانه حتى ظن أولئك الروم بوصول الإمدادات إلى المسلمين فولوا منهزمين، وانسحب الجيش الإسلامي من أرض المعركة دون أية خسائر أخرى، وقد طبقت تلك الحرب النفسية في العديـد من المعارك الأخرى، والتي من بينها معركة اليرموك عام ١٣هـ عندما عمل على تقسيم

<sup>(</sup>١) موقف فقهاء الشام وقضاتها من الغزو الصليبي،، ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ١٢١.

<sup>(</sup>٣) موقف فقهاء الشام وقضاتها من الغزو الصَّليبي، ص ١٢١.

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ (٨/ ٤٢٥).

قواته، بحيث جعل الميمنة ميسرة والخلف إلى الأمام وبهذا الأسلوب العسكري التكتيكي أرهب جيوش الروم الكبيرة العدد وأوقع بهم الهزائم (١١).

7- تحريض الفقهاء والقضاة على القتال في ساحات المعارك: تبرز شخصية القاضي أبو الفضل بن الخشاب قاضي حلب المعروف في هذا المجال، فعندما اشتد الحصار الصليبي على حلب عام (١٦٥هـ/ ١١١٩م) أقبل القاضي ابن الخشاب يحرض الناس على القتال وهو راكب على حجر وبيده رمح حيث ألقى فيهم خطبة بليغة، استنهض بها هممهم وألهب مشاعرهم، فأبكى الناس وعظم في أعينهم، حتى أقدموا على قتال الغزاة (٢)، ورغم تمكن الحلبيين من تخليص مدينتهم في ذلك العام لم يتردد الصليبيون من محاولة أخرى لأخذ حلب عام ١٨٥هـ/ ١١٢٤م وذلك عندما قاموا بتخريب كل القرى المجاورة لحلب، حتى لا يقدموا المساعدة لمدينة حلب، ونزل الفرنج حران ثم حلب من ناحية مشهد الجف من يقدموا المساعدة لمدينة حلب، ونزل الفرنج حران ثم حلب من ناحية مشهد الجف من الشمال، وكان للقاضي ابن الخشاب دور في التحريض على صد ذلك الغزو، بل كان له دور في تحريض الأمير آق سنقر البرسقي أمير الموصل، وسيأتي في بيان ذلك بإذن الله عند الحديث عن دور أمراء السلاجقة في الموصل ودمشق وغيرها في صد هجمات الصليبين.

### ثانياً: الشعراء ودورهم في حركة القاومة:

قام بعض الشعراء بدور كبير في تحريض المسلمين ووصف أحوال الأمة وطبيعة الغزو الصليبي الذي احتل البلاد وهتك الأعراض، ومن أشهر هؤلاء ما قاله القاضي الهروي وقيل: لأبى المظفر الأبيوردي القصيدة التي أولها:

مزجنا دماءً بالمدموع السواجم

وشـــر ســــلاح المـــرء دمـــع يفيضــــه

فلم يبق منا عرضة للمراجم (٣)

إذا الحرب شُبّت نارها بالصوارم (١)

إنه، في هذا المطلع، يصرح ببكاء الناس بكاءً أنزل الدم من العيون لشدته واستمراره، وأنهم بكوا حتى لم يبق فيهم مجال للذم، ولكنه لا يلبث أن يفطن إلى أن البكاء على شدته، لن يغني شيئًا في معركة لا يسعّر نيرانها إلا السيوف القواطع، ومنها:

فإيهـــا بـــني الإســـلام إن وراءكـــم أتهويمــــةً في ظــــل أمــــن وغبطـــة

وقائع يلحقن الثرا بالمناسم وعيش كنّوار الخميلة ناعم (٥)

<sup>(</sup>١) موقف فقهاء الشام وقضاتها، ص ١٢٢. (٢) المصدر نفسه، ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٣) المراجم: جمع مرجم وهو القبيح من الكلام. ﴿ ٤) شُبَّت: سُعُرت واشتدت.

<sup>(</sup>٥) الهوم: النوم الخفيف. نوار: زهر. الخميلة: الشجر الملتف.

وكيف تنام العين ملء جفونها وإخوانكم بالشام يُضحي مقيلهم تسومهم السروم الهوان، وأنتم

على هفوات أيقظت كلَّ نسائم ظهور المذاكي أوبطون القشاعم (١)

تجرون ذيـل الخفـض، فعـل المسـالم (٢)

وهنا يستصرخ الشاعر المتخلفين عن القتال مع إخوانهم المسلمين في بلاد الشام، فيبدأ هذه المقطوعة بتوجيه نداء حار للمسلمين: إيهاً بني الإسلام أن اصُحوا من نومكم فما دهمكم من الغزو يجعل أعزتكم أذلة. ثم يعجب لهم ولنومهم، إذ كيف ينامون ملء عيونهم ويعيشون ناعمين آمنين وغير بعيد منهم تجري فظائع الأمور التي تقع على رؤوس إخوانهم من أهل الشام، فلا يجدون وقتاً قصيراً ينامون فيه في بيوتهم، فجل أوقاتهم على صهوات خيولهم يحاربون أو تكتب لهم الشهادة فتتخطفهم نسور الجو ولا من يدفن جشهم، وربحا يقعون تحت إذلال أعدائهم من الفرنجة، أما أنتم فيبدو عليكم التقلب في ثبات النعمة كما أنكم مسالمون أو متحالفون مع الأعداء، ومنها:

وكم من دماء قد أبيحت ومن دمى عيث السيوف البيض محمرة الظبا وبين اختلاس الطعن والضرب وقفة وتلك حروب من يغب عن غمارها سللن بأيدي المشتركين قواصناً يكاد لهن المستجن بطيبة

تواري حياءً حسنها بالمعاصم (٣) وسمر العوالي دامياتُ اللَّهاذم (٤) تظل لها الولدان شيب القوادم ليسلم يقرع بعدها سنَّ نادم ستُغمد منهم في الطُلا والجماجم (٥) ينادي، بأعلى الصوت، يا آل هاشم

وفي هذه الأبيات يصور شراسة المعارك التي وقعت بين المسلمين وأعدائهم من الفرنجة، فقد أبيحت فيها دماء كثيرة من المسلمين، ولقد اقتحم فيها على النساء خدورهن وما وجدن ما يدفعن به عن أجسامهن المصونة غير معاصمهن المشتبكة حياءً وخوفاً، وقد اشتدت هذه الحروب واستحر فيها القتل حتى بدت أسنّة السيوف والرماح حمراء لاهبة، وحتى إن الصبيان ربما يظهر في شعرهم الشيب لما فيها من هول الطعن والضرب. ثم يعود لتنبيه

<sup>(</sup>١) المذاكي: مذكيه وهي الفرس قشاعم: جمع قشعم وهو النسر المسن.

<sup>(</sup>٢) الخفض: الغني.

<sup>(</sup>٣) نصوص من أدب عصر الحروب الصليبية، عمر الساريس، ص ٢٦.

<sup>(</sup>٤، ٥) المصدر نفسه، ص ٢٦.

المتخلفين بأنهم سوف يندمون على تخلفهم عن الاشتراك في هذه الحروب، التي يعود ليتحدث عن أخطارها فيهون من شأن الأعداء وأسلحتهم فما استلوه من سيوف قاطعة تعود إلى نحورهم وجماجمهم. وفي آخر الآبيات يؤكد فظاعة هذه الحروب بأن الرسول رضي في ضريحه الطاهر في المدينة المنورة يستنجد على الأعداء، بالعرب والمسلمين وليس بآل هاشم فحسب (۱).

أرى أمستي لا يشسرعون إلى العسدا ويجتنبون النار خوفاً من السردى أترضى صناديد الأعاريب بالأذى فليستهم إذ لم يسندودوا حميسة وإن زهدوا في الأجر، إذ حمي الوغى

رماحهم، والدين واهي الدعائم ولا يحسبون العار ضربة لازم ويغضي على ذل كماة الأعاجم (٢)؟ عن الدين، ضنوا غيره بالحارم فهللا أتوه رغبة في الغنائم؟

ويرى الشاعر قعود بعض بني قومه عن الجهاد فيتألم لذلك ألماً يصور معه واقعهم المتخاذل عن نصرة دينهم الذي يحاول الأعداء إضعافه، جبناً وخوفاً وغفلة عما يلحق بهم من العار في حالة الهزيمة، ويعجب لشجعان المسلمين، من عرب ومن عجم، كيف يقبلون بهذا كله، ثم يقلب لهم أسباب الدفاع عن الدين وعن البيضة تقليباً منطقياً، فيه الألم الذي يعصر قلبه، والتبكيت الذي يهز أحاسيسهم من الأعماق، فيطالبهم بالدفاع عن الدين أولاً فإن لم ينهضوا له فليحموا محارمهم من النساء والبلدان والعقار، وهذا أضعف الإيمان، أن يهتموا بالدنيا وعَرضها من غنائم وأسلاب إن فقدوا الثأر للدين والخروج ونيل الشهادة!! وفي نهاية القصيدة يبلغ به الألم مبلغاً أشد فعلاً وتأثيراً، فيكشف لهم عن مستقبل أيامهم وما يلاقون فيه من إذلال وصغار في أيام أبنائهم الوارثين للخنوع إن قبلوا باحتلال الأعداء لبلادهم، ثم يهددهم بعار تسليم النساء للأعداء إن هم ظلوا على ما هم عليه من الخنوع والجبن والقعود عن الجهاد، ولم يزل الشاعر يستصرخهم والحرب مستعرة، ليغيروا على المعتدين غارة شعواء تلقي الفرنجة درساً قاسياً، كما تعودوا في كل مرة يهاجون فيها بلاد الإسلام:

لئن أذعنت تلك الخياشيم للبرى فلاعطست إلا بأجدع رغم (٦)

<sup>(</sup>١) نصوص من أدب عصر الحروب الصليبية، عمر الساريس، ص ٢٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٢٦، الصنديد: المقاتل الشديد، والكماة: جمع كمي، وهو لابس السلاح.

 <sup>(</sup>٣) الخيشوم: أقصى الأنف، البُري: جمع بُرة وهي حلقة من صفر أو غيره توضع في أحد جانبي البعير للتذليل أو في أنف المرأة للزينة.

دعوناكم والحرب تدعو ملحة تراقب فيناغسارة عربية فان أنتم لم تغضبوا بعد هذه

وقال شاعر آخر في الغزو الصليبي لبيت المقدس:

أحــلُّ الكفــر بالإســلام ضــيماً فحـــــقٌ ضــــائع وحمــــى مبــــاح وكـــم مـــن مســـلم أمســـى ســـليباً وكـــم مـــن مســـجد جعلـــوه ديـــراً دم الخنزيــــر فيــــه لهــــم خَلـــوقٌ أمـــور لــو تأملـهن طفــل أتسبى المسلمات بكل ثغر أما لله والإسالم حسق فقل لذوى البصائر حيث كانوا

إلينا بألحاظ النسور القشاعم (١) تطيل عليها الروم غكض الأباهم رمينا إلى أعدائنا بالجرائم (٢)

يطول عليه للدين النحيب وسيف قاطع ودم صيب (٣) ومسلمة لها حرم سليب على محرابه تصب الصليب وتحريف المصاحف فيمه طيب (١) لطفُّ ل في عوارضه المسيب (٥) وعيش المسلمين إذن يطيب؟ يدافع عنه شبان وشيب؟ أجيبوا الله، ويحكم، أجيبوا(٢)

ويبدو للمتأمل في هذه الأشعار أنها تسجل مشاعر الإنسان المسلم في مرحلة غزو الأفرنج وظفرهم من مراحل الحروب الصليبية وأبرز هذه المشاعر:

الشعور الديني: فالأبيوردي يستصرخ بني الإسلام «فإيهاً بني الإسلام» لأن الأعداء مشركون «سللن بأيدي المشركين» «فهو بعد نداء المسلمين عامة يؤمل ألا يقبل بهذا الغزو لا صناديد الأعاريب ولا كماة الأعاجم، كما أنه يرى أن الرسول - عليه السلام - يستفظع هذا الغزو ويدعو قومه لدرئه؛ وفي الوقت الذي يدعوهم للصمود والثبات في وجه الغزاة

<sup>(</sup>١) القشاعم: جمع قشعم وهو النسر المسن.

<sup>(</sup>٢) الكامل في التاريخ (٨/ ٤٠٧).

<sup>(</sup>٣) صبيب: أي سائل.

<sup>(</sup>٤) الخلوق والخلاق: ضرب من الطيب أعظم أجزائه الزعفران.

<sup>(</sup>٥) أي برز وظهر، والعارضان: جانبا الوجه.

<sup>(</sup>٦) البصائر جميع بصيرة: وهي قوة الإدراك والفطنة، النجوم الزاهرة (٥/ ١٥١).

يقلب لهم أسباب هذا الصمود وعوامله فيطالبهم بأن يتذكروا أولاً، ثواب الله في الآخرة عليه، فإن تناسوا هذه، فيطالبهم بأن يذبوا عن محارمهم على الأقل وربما كان هذا الشعور الديني في القصيدة البائية أكثر بروزاً ووضوحاً من سابقتها، فمنذ الكلمة الأولى يطلعنا الشاعر على أن الضيم قد حل أولاً بالإسلام، ثم أخذ يعدد ألوان هذا الضيم المتعددة مهتماً با حدث للمساجد من تحويل إلى أديرة، وبما ارتفع على محاريبها من صلبان، وبما أخذ يفوح فيها من رائحة لحم الخنزير أو المصاحف المحروقة، وإنه ليربط ربطاً محكماً بين ما يكاد يقشعر له شعر رأسه من سبي النساء وبين العيش الهنيء للمسلمين المتخلفين عن الجهاد، ويتجمع الحس الإسلامي عند هذا الشاعر المؤمن المجاهد، فيصرخ في وجه القعدة المتخاذلين صرخة تهز أعماقهم أما لله والإسلام حق؟ إن هذا هو الأساس الثابت وراء هذا الأدب الإسلامي الملتزم بقضايا الأمة وهمومها؛ إن كل الحروب بما فيها رد للغزو أو نفير للجهاد: أجيبوا الله ويحكم أجيبوا»، والويل والثبور لمن يتخلف عن تلبية نداء هذا الداعي.

أما مكانة القدس في قلوب المسلمين في ذلك العهد وفي كل عهد فهي مما يكمل هذا الشعور ويؤكد عليه؛ فبعد الانتصار على حاكم مملكة أنطاكية النصراني، وبعد فتح مصر ثم توحيدها مع الشام تحت القبضة الإسلامية، وبعد فتح حلب، بعد هذا كله لم يكن النداء التالي إلا الشروع في العمل لتخليص القدس والمسجد الأقصى من أسر المشركين وتطهيره من مظاهر الشرك والدنس (۱).

الشعور الاجتماعي: ويتبع الإحساس بما حاق بالدين إحساس بالهوان الذي ألم بالمسلمين أنفسهم «تسومهم الروم الهوان»، وهم إما على صهوات الخيل وإما في بطون طيور الجو، وكم من دماء قد أبيحت، فحق ضائع وحمى مباح «وكم من مسلم أمسى سليباً»، وإنه شعور بالضياع والهزيمة أمام هذه الزحوف الغازية في حالة تقاعس بعض المسلمين عن شد أزر بعض في ساعات العسرة.

أرى أمتى لا يشرعون إلى العدا رماحهم والدين واهيى الدعائم

ومما يثقل كاهل الإنسان المسلم، الذي يعيش هذه الآلام، ما يحيق بنساء المسلمين في المجتمع الإسلامي، من سبي وقهر واغتصاب، فما عسى النساء الجميلات أن يدفعن عن أنفسهن إذا دُخلت عليهن خدورهن من أقطارها؟ وما عسى المعاصم النسائية التي تشابكت لتواري النفس من الخجل ولئلا تقع عيون علوج الأعداء المهاجمين في عيونهم، ما عساها أن

<sup>(</sup>١) نصوص من أدب عصر الحروب الصليبية، ص ٣٢.

تدفع عنهن من الشرور المقتحمة؟ وغاية ما يهدد به هذا الشاعر المتألم بني قومه أن يخلي بين النساء وسائر المحرمات وبين الأعداء إذا هم ظلوا متخاذلين عن المساركة في الجهاد لدفع عدوان أعداء الله (۱). وجما يدلل على عمق تأثير هذا الشعور في النفس المسلمة أن شاعر القصيدة البائية عدد أصناف الشقاء التي حاقت بالمسلمين، إثر الغزو الصلبي، بألم، حتى إذا ما وصل إلى صورة سبي النساء المسلمات صرخ بأعلى صوته، ومن أعماق إحساسه، بسؤال يهز أعماق السامعين أتسبي المسلمات بكل ثغر؟! وذلك مقابل مالا يليق لدى الطرف الثاني من اهتمام المسلمين "وعيش المسلمين إذن يطيب؟» ويتبع هذه الأسئلة سؤال آخر يضرب في أعماق هذه المشاعر كلها، وهو ما ذكرنا من شعور ديني متألم "أما لله والإسلام حق». فالله سبحانه، لا يرضى أن تسبي المسلمات وهو القائل: ﴿أَذِنَ للَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِألَهُمْ ظُلُمُ وا وَإِنَّ اللهُ في هذا الإلهاع على الألم الشديد مما حاق بنساء المسلمين إثر هذه الحروب، بقايا من في هذا الإحساس القبلي بعار العشيرة، إذا أضيمت نساؤها؟ لو سلمنا بوجوده بإننا نلمح في الوقت نفسه، أن الإسلام طالب بالدفاع عن الحمى والحرمات، والنساء أولى هذه المحميات في الإسلام (۲).

الشعور النفسي: وإذا كان الشعور الاجتماعي يتسع أفقه لحمل مموم المجتمع الإسلامي بجميع أفراده بأن الفرد المسلم، على النطاق الفردي، قد أخذ يحس بجموعة من الأحاسيس الطاحنة تحت وطأة هذا الغزو الغاشم من جهة، وتخلف الكثرين من أبناء الإسلام من جهة أخرى، وأول مشاعر الفرد في هذا الجو، هو الحزن الشلبد الذي لف نفوس جميع الأفراد لفاً، فأول ما نطقت به كلمات الأبيوردي هو البكاء الذي لم يذرف الدموع، فحسب ولكنه استنزال الدم من العيون بعد أن جفت الدموع!! وسرعان ما يزداد هذا الحزن حينما يفتح الشاعر عينيه على الحقيقة المرة: ما نفع الدموع في معركة لا تتكلم فيها إلا السيوف المواضي؟ وهنا تحدق الشرور بنفسية هذا الشاعر، ومن هذا الإحساس فيها إلا السيوف المواضي؟ وهنا تحدق الشرور بنفسية هذا الشاعر، ومن هذا الإحساس العاصف ينبت استنجاد الشاعر بأهله من المسلمين، للنهوض والرد على هذا الخطر المحدق وغرج بمثل هذا الحزن العاصف حينما نقرأ القصيدة البائية ونحس بخفقان قلب صاحبها وغرج بمثل هذا الحزن العاصف حينما نقرأ القصيدة البائية ونحس بخفقان قلب صاحبها المضطرب، لكثرة ما رأى وأحس وعاش من الأخطار التي تهددت وجوده ووجود أهله، فحقوقهم ضائعة ودماؤهم سائلة، ورجالهم كنسائهم في السبى والنهب، وبالادهم مباحة،

<sup>(</sup>١)، (٢) نصوص من أدب عصر الحروب الصُّليبية، ص ٣٣.

ومساجدهم غدت أديرة، وجدران صلبان، وحينما يبلغ الحزن مبلغ هز الأعماق تخرج الصرخات والاستنجاد والتذكر بحقوق الله في الجهاد والذب عن الحياض. ونكاد نلمح مثل هذه المشاعر الفردية الحزينة حينما يأخذ الشعراء في تزيين فتح القدس للقادة الفاتحين بمختلف ضروب الإقناع، فقد كان هذا الأمل يداعب نفوس المسلمين، جميع المسلمين، منذ أن فتحوا عيونهم على قبلتهم الأولى فوجدوها في أيدي أعداء الله.

تصوير الحروب: وتكاد قصيدة الأبيوردي تنفرد بتصوير ما وقع بين المسلمين وبين أعدائهم المهاجين من حروب، قبل استيلاء الصليبين على مقدساتهم، وهذه مأثرة إيجابية تحسب لها، فالغدس لم يستول عليها الأعداء دون قتال، وإلا لكان هذا دليلاً على الضعف والخور، فهذه الحروب تسعرها السيوف القاطعة، وحينما كان الهجوم صمد لهم أبناء الشام الأبطال حتى يظل الواحد منهم على صهوة جواده ليل نهار حتى تختلف رجلاه على عنق فرسه فتتخطفهم سباع الأرض أو نسور الجو، كما قال أحد خطباء العصر الأموي، كما أن النساء اللواتي اقتحمت عليهن خدورهن دافعن بعد أن استحر القتال بين رجالهن وبين الأعداء:

بحيث السيوف محمرة الظبا وسمر العوالي داميات اللهاذم وبين اختلاس الطعن والضرب وقفة تظل لها الولدان شيب القوادم

إنها صدمات تصير لها الولدان شيباً، كما ورد في القرآن الكريم عن أهوال يوم القيامة؛ انها حروب يستل فيها المشركون سيوفاً قاطعة لكن المدافعين عن حرمات الإسلام يردون هذه السيوف لمعتدية إلى نحور أصحابها ورؤوسهم، أجل إن المقاومة الإسلامية قد هبت في وجوه المعتدين منذ أن وطئت أقدامهم النجسة أراضي المسلمين في سواحل بلاد الشام الشمالية، وظت راية الجهاد مرفوعة لرد المعتدين، حتى خرج آخر صليبي معتد من هذه الديار الإسلابية، بعد قرنين من الصراع المستمر (۱).

الدعوات إلى الجهاد: إن أحزان الشعراء والأفراد وشعورهم بالضياع أمام ما رأت أعينهم من مصير الدين الذي صار -بهذا الغزو الصليبي - واهي الدعائم، ومن فظائع شتت شمل أهلهم لسلمين وسبت نساءهم وأذلت رجالهم، بعد القتال الشديد، وحولت مساجدهم إلى كنائس إن هذا الحزن الجارف لم يقعد بهؤلاء الشعراء عند مرحلة البكاء وذرف الدمور وتصوير ما حاق بالناس من مصائب، إنه حملهم على أن يسلكوا السبيل

<sup>(</sup>١) نصوص في دب عصر الحروب الصليبية، ص ٣٥.

الأصوب في مثل هذه المواقف، فقد أصبح الشاعر نذيراً لأمته بالشرور التي ستطبق عليهم في الدنيا، وبغضب الله في الآخرة إذا هم ظلوا متقاعدين عن الجهاد لدرء الأخطار، فلقد قال الشاعر لأهله: إن الدموع لا تغني في حروب السيوف، فدعاهم للتجمع والرد فوراءهم ما يذل الأعزة، ويبكتهم على تقاعدهم ليهبوا للجهاد:

أتهويمة في ظل أمن وغبطة وعيش كنوار الخميلة ناعم

وقابل لهم بين الصورتين غير المتوازنتين؛ قتال فريق من المسلمين وتقاعد الفريق الآخر، وما أفعل قوله وأشد تأثيره: أرى أمتي لا يشرعون إلى العدا... إلخ البيت. فقوله: أمتي، فيها الإيجاز والتأثير ومنطق النداء والدعوة، مرة يمدحهم بالشجاعة والنخوة ويذكرهم بهما ليهبوا للجهاد، ومرة يناقشهم في أسباب الدفاع والصمود، أما حينما يخامره الشك في أن يستمعوا إلى نداءاته هذه كلمها يلجأ للتأثير عليهم من جهة أخرى، هي جهة التذكير بالنساء والأعراض واحتمال وقوعها تحت أيدي الأعداء المهاجمين، وكذلك يفعل الشاعر الجهول، فبعد أن يصور لهم ما حاق بأهاليهم من شقاء وهوان يدعوهم، بصريح العبارة، إلى تلبية نداء الله بالجهاد والثأر للكرامة الإسلامية، ديناً ومتدينين وبلاداً ومسلمين (١).

الشاعر ابن الخياط: أبو عبد الله أحمد بن محمد بن الخياط: فقد حاول هذا الشاعر تحريك همة عضد الدولة زعيم الجيوش في دمشق فقال قصيدة طويلة يحثه على إعداد العدة للجهاد مطلعها قوله:

فدتك الصّواهل قبّا وجرداً وذلت لأسيافك البيض قضباً إلى أن يقول:

وإنسي لمهدد إليك القريض إلى كسم وقد زخر المشركون وقد جَاشَ من أرض إفرنجة أنوماً على مثل هدد الصفاة وكيف تنامون عن أعين

وشُــــمُ القبائـــل شــــيباً ومـــرداً ومـــرداً ودانــت لأرماحـك السُــمر مُلْــدا (٢)

يُطوى على النُّصح والنصح يُهدَى بسيل يُهال له السيل سداً بسيل يُهال له السيل سداً جيوش كمثال جبال تردا وهاز لا وقد أصبح الأمر جدًا وتارخ فأسهر تموهن عقداً

<sup>(</sup>١) نصوص من أدب عصر الحروب الصّليبية، ص ٣٦.

<sup>(</sup>٢) ديوان ابن الخياط، ص ١٨٢.

ولا يعرفون مع الجور قصداً ولا يتركون من الفتك جُهداً تعدق من الفتك جُهداً وخداً حسراً وخداً حسرا ولا ذقن في الليل بسرداً تنذوب وتتلف حزناً ووجدا

بنو الشرك لا يُنكرون الفساد ولا يردعون عن القتل نفساً فكم من فتاة بهم أصبحت وأم عواتق ما إن عرفن تكاد عليهن مسن خفية

وبعد أن وصف الشاعر حال المشركين وقسوتهم، وحال المسلمين معهم بدأ يحرض عضد الدولة على الجهاد فقال:

محاماة من لا يسرى ألمسوت فقداً فمن حق ثغر بكم أن يُسَدًا فسلا تغفلوها قطافًا وحصداً ولابد من ركنهم أن يُهَدًا (١) فحاموا عن دينكم والحريم وسُدُوا الثغور بطعن النحور فقد أينعت أرؤس المشركين فلابد من حدهم أن يُفال

وكانت لجهود العلماء والفقهاء والقضاة والأدباء والشعراء أثر في تقوية حركة المقاومة المسلحة والتي قادها أمراء السلاجقة، والتي سيأتي الحديث عنها بإذن الله في الصفحات القادمة.

## ثَالثاً ؛ قادة الجهاد من السلاجقة قبل عماد الدين زنكي :

من الحقائق المسلم بها في تاريخ الحركة الصليبية، أن حركة الجهاد الإسلامي ضد الصليبين انبعثت لأول مرة في بلاد المشرق الإسلامي من منطقة الجزيرة، وهي تقع بين دجلة والفرات مجاورة لبلاد الشام، وتشتمل على ديار مضر وديار بكر، وسميت الجزيرة لوقوعها بين نهري دجلة والفرات، وتمتاز منطقة الجزيرة بأنها صحية الهواء جيدة الريع والنماء، واسعة الخيرات، بها مدن جليلة وحصون منيعة وقلاع كثيرة (٢)، ومن الأسباب التي جعلت حركة المقاومة نبعت من منطقة الجزيرة هي:

إن منطقة الجزيرة أول اقطار المسلمين في المشرق الإسلامي أكتـوت بنـار الخطـر

<sup>(</sup>١) ديوان ابن الخياط، ص ١٨٢ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) الجهاد ضد الصليبيين في الشرق الإسلامي، ص ١٣٥، نور الدين محمود والصليبيون، حسن حبشي، ص١١.

الصليبي عندما استولى الصليبيون على الرها وتأسست بها أولى الإمارات الصليبية سنة 9٠ هـ/ ١٠٩٧م، فأدرك السكان خطر توغل الصليبين في بلادهم، مما بعث المسلمين على التفكير الجدى في المبادرة إلى مهاجمة الصليبين.

- أن منطقة الجزيرة قد ظهرت شخصيتها منذ عصر صدر الإسلام بسبب مجاورتها لأطراف الدولة البيزنطية، مما نشأ عنه خطر شديد على المسلمين أيام الأمويين والعباسيين فأصبحت خط الدفاع الأول عن ثغور المسلمين ضد الروم، وبعد الغزو الصليبي أصبحت منطقة الجزيرة تواجه إمارة الرها الصليبية التي شكلت أكبر خطر على الخلافة العباسية في بغداد.

- شهدت منطقة الجزيرة خلال النصف الثاني من القرن الخامس الهجري/ الحادي عشر الميلادي دخول الأتراك السلاجقة إليها مع ما اشتهروا به من حبهم لتربية الخيول والمغامرة مع حماسهم للإسلام بسبب قرب عهدهم به، وانتمائهم للمذهب السني، وأمد السلاجقة التركمان منطقة الجزيرة بدماء جديدة شديدة التحمس إلى الجهاد في سبيل الله، وبعكس القوى الإسلامية الأخرى في بلاد الشرق الإسلامي التي خبت جذوة الحماس الديني في نفوسها وخدت روح القتال لديها (۱).

- الثروات الضخمة والموارد الكبيرة التي حوتها منطقة الجزيرة بسبب توافر مصادر المياه، وخصوبة الأرض؛ وسعة الرقعة الزراعية، وكثرة المراعي اللازمة للخيل والماشية، الأمر الذي مكنها من مد الجاهدين بمصدر لا ينفذ من المؤن والعتاد.

هذا فضلاً عن الحصانة الطبيعية التي تمتعت بها كبرى مدن وقلاع الجزيرة التي انطلقت منها حركة الجهاد الإسلامي ضد الصليبيين مثل الموصل وآمد وماردين وحصن كيفا وغيرها، إذ أن تلك المدن التي امتازت بحصانة جغرافية فريدة جعلت اقتحامها عنوة أمراً بالغ الصعوبة، وبالتالي أصبحت في مأمن من الهجمات الصليبية المضادة، ولا يستبعد أن يكون قد اختمر في نفوس زعماء حركة بعث فكرة الجهاد الإسلامي ما يمثله وجود إمارة الرها الصليبية في منطقة الجزيرة من خطورة بالغة على مركزه بالإضافة إلى خوفهم من تقدم الصليبين جنوباً للقضاء على الخلافة العباسية في بغداد (٢٠). ومن هنا فلا غرو أن تبعث فكرة الجهاد الإسلامي منطقة الجزيرة بقصد انتزاع الرها من أيدي الصليبين (٣).

<sup>(</sup>١) الإمارات الأرتقية في الشام والجزيرة، ص ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) الجهاد ضد الصليبين في الشرق الإسلامي، ص ١٣٧.

<sup>(</sup>٣) الجهاد ضد الصليبيين في الشرق الإسلامي، ص ٣٨.

١- جهاد قوام الدولة كربوقا صاحب الموصل: وقد اتخذت فكرة المقاومة الإسلامية مظهرها العملي منذ سنة ٤٩١هـ/ ١٠٩٧م حيث قام قوام الدولة كربوقا صاحب الموصل بجمع ما استطاع جمعه من العساكر بقصد منع أنطاكية من السقوط بيد الصليبيين، ولكن كربوقا لم يلبث أن توقف في الطريق حيث حاصر الرها لمدة ثلاثة أسابيع فأعطى بذلك فرصة كبيرة للصليبيين جدوا فيها لفتح أنطاكية، وقد تم لهم ذلك، ولو أن كربوقا أنفذ إلى أنطاكية مباشرة لأسلمه ياغي سيان مدينة أنطاكية، وتغيرت ظروف المحاصرين(١)، ولكن كربوقا رفع الحصار عن الرها حين سمع بسقوط أنطاكية بيد الصليبيين، وعبر الفرات إلى الشام وأقام بمرج دابق حيث اجتمع هناك دقاق بن تتش صاحب دمشق وظهير اللدين طغتكين أتابك دقاق، وجناح الدولة حسين صاحب حمص، وأرسلان تاشي صاحب سنجار، وسقمان بن أرتق صاحب بيت المقدس، وغيرهم من الأمراء ممن ليس مثلهم في القدوة والكفاية على حد قول ابن الأثير (٢). وانضم الأمراء جميعاً تحت قيادة كربوقـا وســـار بهــم صــوب أنطاكية في سنة ٤٩١هـ/١٠٩٧م التي كانت قلعتها لا تنزال في أيدي المسلمين، فاقتربوا منها وشددوا عليها الحصار حتى تغير موقف الصليبين وساءت حالتهم، إذ وجدوا أنفسهم محاصرين من الداخل والخارج، فتعرضوا لأزمة قاسية بسبب قلة الغذاء مما اضطرهم إلى أكل الجيف وأوراق الشجر(٢)، ودفع ذلك الصليبيين إلى إرسال وفد إلى كربوقا يطلبون منه الأمان ليخرجوا من أنطاكية، غير أن كربوقًا رفض طلبهم وقال لهم: لا تخرجون إلا بالسيف(٤)، وهذا ما دفع أحد رجال الدين المسيحيين واسمه بطرس «بوشلميوا» إلى اختلاق قصة الحربة المقدسة التي أدت إلى رفع معنويات الصليبيين والتفافهم حول زعمائهم، فقويت نفوسهم على الاندفاع تجاه المسلمين والخروج من الباب جماعات متفرقة حتى تكامل خروجهم، فزحفوا على المسلمين وهم في غاية من القوة والكثرة فكسروا المسلمين وفرقوا جموعهم (٥)، وهكذا فشل كربوقا في قيادة التحالف الإسلامي الذي أراد من ورائه منع سقوط أنطاكية في أيدي الصليبيين سنة ٤٩١هـ/١٠٩٧م.

وقد ذكر المؤرخون أسباب فشل كربوقا في منع سقوط أنطاكية في أيـدي الصـليبيين في

<sup>(</sup>١) الجهاد ضد الصليبين في الشرق الإسلامي، ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٢) الكامل في في التاريخ (٨/ ٤٠٠).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٨/ ٤٠٠)، الجهاد ضد الصليبين، ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ (٨/ ٤٠٠). (٥) المصدر نفسه (٨/ ٤٠٠).

الوقت الذي كان فيه الصليبيون قد وصلوا إلى درجة من الضعف والتدهور داخل أنطاكية ومن هذه الأسباب:

- ما ذكره مؤرخ أعمال الفرنجة من أن كربوقا صاحب الموصل قد أضاع ثلاثة أسابيع في حصار الرها؛ مما مكن الصليبيين من الاستيلاء على أنطاكية، والاحتياط بما عسى أن يطرأ لهم من هجوم مباغت سواء من المسلمين الذين كانوا داخل قلعة أنطاكية أو من إخوانهم في بلاد الشام وغيرها (۱).
- عدم وجود تجانس بين قوات كربوقا التي تكونت من العرب والترك وغيرهم، ثم ما قام به رضوان صاحب دمشق من بث روح الشقاق بين العرب والترك.
- عدم وجود خطة عسكرية واضحة أمام كربوقا، ولعل أبرز ما يوضح ذلك هو عدم رغبة كربوقا في السماح لرجاله بتوجيه الضربة القاضية للصليبيين وهم يخرجون جماعات متفرقة من أنطاكية. وهذا يعود إلى أن كربوقا كان يخشى على ما يبدو من أنه إذا فعل ذلك فسوف لا يقضى إلا على مقدمة الصليبين (٢).
- سوء معاملة كربوقا لمن معه من الأمراء، كان سبباً من أسباب هزيمته وفشله، فقد شرع بنوع من الاستعلاء عليهم، ظناً منه أنهم يقيمون معه على هذا الحال، مما أدى إلى استيائهم من تصرفاته (٣).
- ارتفاع الروح المعنوية عند الصليبين بعد اختلاق قصة الحربة المقدسة، بالإضافة إلى ما قام به زعماء الصليبين قبل وصول كربوقا إلى أنطاكية من مراسلة دقاق صاحب دمشق وإخباره أن مطامعهم لا تتعدى الاستيلاء على ما كان بيد الإمبراطور البيزنطي في شمال الشام (3)، لا يمنع هذا من القول بأن محاولة كربوقا منع أنطاكية من السقوط بيد الصليبين كانت نقطة انطلاق في بعث فكرة الجهاد الإسلامي ضد الصليبين، وكشفت للصليبين عن مدى قوة المسلمين في حالة اتحادهم، كما أنها رسمت الطريق الصحيح لمن أتى بعده من زعماء المسلمين الذين أخذوا على عواتقهم حمل لواء الجهاد الإسلامي ليكملوا المسيرة من بعده، وتتمثل هذه الحقيقة إذا علمنا أن عماد الدين زنكي قد عاش في كنف كربوقا بعد موت والده (٥)، على أن كربوقا صاحب الموصل قد وافته المنية عند مدينة خوى بأذربيجان سنة ٩٤هه/ ١٩٠٤م أثناء النزاع بين السلطان بركيارق بن ملكشاه وأخوه محمد بن

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (٢/ ٣٥٠).

<sup>(</sup>١) تاريخ الحروب الصليبية (٢/ ٣٢٨).

<sup>(</sup>٣) الجهاد ضد الصليبين، ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٤) الجهاد ضد الصليبين ص ١٤٠ .

<sup>(</sup>٥) دول الإسلام للذهبي (٢/ ٢٥).

ملكشاه، فخلت الموصل من أحد الزعماء الذين لم يشغلهم النزاع القائم بين السلاجقة عن مواصلة العمل على بعث فكرة الجهاد الإسلامي ضد الصليبيين (١).

٧- جهاد جكرمش صاحب الموصل وسقمان بن أرتق صاحب ماردين وديار بكر: جعلت وفاة أتابك الموصل كربوقا الموقف مائعاً وأدت إلى إثارة الحرب الأهلية، ذلك أن كربوقا أوصى بالولاية من بعده إلى سنقرجه، وهو أحد أمرائه، وأمر الأتراك بطاعته لكن نازعه موسى التركماني نائبه في حصن كيفا، بعد أن استدعاه أعيان الموصل، واستطاع أن يقتل منافسه ويفوز بحكم الموصل بوصفه نائباً عن السلطان بركيارق (٢)، واستغل شمس الدولة جكرمش صاحب جزيرة ابن عمر فرصة الاضطرابات، ليتدخل في النزاعات الداخلية، فزحف إلى نصيبين واستولى عليها، فهرب موسى إلى الموصل وتحصن بها، وهناك حاصره جكرمش مدة طويلة واضطر موسى إلى الاستعانة بسقمان الأرتقي في ديار بكر، فعرض عليه إعطاءه حصن كيفا ومنحه عشرة آلاف دينار، مقابل مساعدته، فقبل سقمان فعرض عليه إعطاءه حصن كيفا ومنحه عشرة آلاف دينار، مقابل مساعدته، فقبل سقمان خرج موسى لاستقبال سقمان، قتله بعض غلمانه في الطريق فتشتّت جيشه، وعاد سقمان مسرعاً إلى حصن كيفا، فاستولى عليه بينما تقدم جَكَرمش إلى الموصل ودخلها وسط ترحيب مسكانها (٣).

تولى جكرمش إمارة الموصل عام ٤٩٥هـ - ٠٠٥هـ/ ١١٠١ - ١١٠٦م وعقد تحالفًا مع سقمان بن أرتق أمير الأراتقة في ديار بكر، استهدف التصدي لتقدم الصليبين شرقاً باتجاه قلب الجزيرة، إذ كان للانتصارات السريعة التي أحرزها الصليبيون، واعتزامهم الاستيلاء على حران الواقعة مفرق الطرق إلى العراق والجزيرة والشام، مستغلين فرصة الصراع بين الأمراء المسلمين، فضلاً عما يعنيه الاستيلاء على حران من قطع الصلة بين المسلمين في بلاد فارس والعراق والجزيرة والشام، وإعطاء الصليبين فرصة لمهاجمة الموصل، وتأمين الرها، والسيطرة على إقليم الجزيرة، كان لهذه العوامل جميعاً الأثر الحاسم في تناسي كل من جكرمش وسقمان خلافاتهما القديمة، والعمل معًا لإيقاف تقدم الصليبيين (١٤).

i - معركة البليخ وانتصار المسلمين على الصليبيين «وتسمى معركة حران»: أرسل كل من جكرمش وسقمان إلى صاحبه يدعوه إلى الاجتماع لتلاقي أمر حران ويعلمه أنه قد بذل نفسه لله تعالى وثوابه فأجاب كل منهما صاحبه، واجتمعا على الخابور عند رأس

<sup>(</sup>١) تاريخ الزنكيين في الموصل وبلاد الشام، ص ٦٢. ﴿ (٢)، (٣) المصدر نفسه، ص ٦٣.

<sup>(</sup>٤) المقاومة الإسلامية للغزو الصليبي، عماد الدين خليل، ص ٩٥ .

العين، حيث عززا تحالفهما وتوجها على رأس عشرة آلاف فارس من الترك والعرب والأكراد لمنازلة الرها قبل أن يتعرضا للهجوم، وعندما سمع بلدوين الثاني أمير الرها نبأ احتشادهم في رأس العين أرسل إلى جوسلين وبوهمند يستنجد بهما، واقترح عليهما أن يحولا وجهة الهجوم بأن يقوما بمحاولة لمنازلة حران، وبعد أن أبقى بلدوين حامية صغيرة في الرها اتخذ طريقه إلى حران على رأس جماعة صغيرة من الفرسان والأرمن، وانحاز إليه بالقرب من حران كل من جوسلين أمير تل باشر وبوهمند أمير أنطاكية، وابن أخته تــانكرد، وبطريرك إنطاكية، وجيش ضم فرسان الصليبيين وأمراءهم وعدداً كبيراً من الأرمن ورجال الدين، بلغ عدده نحو ثلاثة آلاف فارس، ونحو ثلاثة أمثال هذا العدد من الرجالة، والواقع أن هذا الجيش عثل القوة الضاربة الكاملة لدى صليبيي شمالي الشام، عدا حاميات الحصون، وعندما احتشد هذا الجيش أمام حران كان جكرمش وحليف لا يـزالان يزحفان نحو «الرها» (١). كاد الصليبيون أن يستولوا على حران، بعد وقت قصير من فرض الحصار عليها، إلا أن الخلاف الذي نشب بين بلدوين لي بور، وبوهمند، وإصرار كل منهما على رفع رايته على المدينة بعد الاستيلاء عليها، ساعد على صمود حران، وأتاح للمسلمين فرصة التحرك لقتال الصليبيين قبل سقوط هذا الموقع بأيديهم، وتم اللقاء بين الطرفين على نهر البليخ في التاسع من شعبان، حيث أظهر المسلمون الهزيمة، فتبعهم الصليبيون نحواً من فرسخين، فأعاد المسلمون الكرة عليهم، وأبادوا معظم قواتهم (٢)، وغنموا مقادير كبيرة من الأموال والممتلكات (٣)، وكان بوهمند أمر أنطاكية وابن أخته تانكر، قد كمنا خلف أحد المرتفعات لينقضًا على المسلمين من مؤخرتهم حين يشتد القتال، فلما خرجا شاهدا هزيمة رفاقهم ونهب معسكراتهم، فأقاما في أماكنهما إلى الليل، ومن ثم تسللا هاربين، فتبعهما المسلمون وقتلوا وأسروا من أصحابها عدداً كبيراً، بينما تمكّنا هما من الفرار إلى الرها. أما بلدوين وجوسلين فقد تم أسرهما. وكان بلدوين قد انهزم مع جماعة من قواده وخاضوا نهر البليخ، إلا ان الأوحال أعاقت تحرُّكهم السريع؛ فلحقهم قائد تركماني من أصحاب سقمان وتمكن من أسرهم؛ حيث حمل بلدوين إلى سيده سقمان (١٤).

ب- الخلاف بين جكرمش وسقمان: وعندما رأى أصحاب جكرمش أنّ قوات سقمان قد استولت على حصة الأسد من غنائم الصليبيين قالوا لسيدهم: أي منزلة تكون لنا عند الناس وعند التركمان إذا انصرفوا بالغنائم دوننا؟ وحسنوا له اختطاف بلدوين، فأرسل

<sup>(</sup>١) الحروب الصليبية، رنسمان (٢/ ٧١ – ٧٢)، المقاومة الإسلامية للغزو الصليبي ص٩٦.

<sup>(</sup>٢)، (٣) المقاومة الإسلامية للغزو الصليبي، ص ٩٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٩٧.

جكرمش بعض أصحابه، حيث تمكنوا من اختطاف بلدوين، من معسكر سقمان. فلما علم هذا بما حدث، وكان خلال ذلك غائبًا عن مقره، شق عليه الأمر، وتهيأ أصحابه للقتال، إلا أنه مالبث أن ردّهم وقال لهم: لا أوثر شفاء غيظي بشماتة الأعداء بالمسلمين (۱)، ومن شم تقدم على رأس قواته، وأخذ سلاح الصليبين وراياتهم، وألبس أصحابه ملابسهم وأركبهم خيلهم وجعل يأتي حصون إقليم شبختان من ديار بكر، فيخرج الصليبيون منها ظناً منهم أن أصحابهم قد انتصروا فيجابههم سقمان ويقضي عليهم ويقتحم حصونهم، وتمكن بذلك من وضع يده على عدد من حصون المنطقة، وقفل عائداً إلى مقر إمارته في ديار بكر (۲).

ج- هزيمة جكرمش: قرر جكرمش المضى في القتال بعد عودة حليفه، وقام باقتحام قلاع الصليبيين في إقليم شبختان الممتد إلى شرق الرها، ليحمى مؤخَّرته، ومن ثـم واصـل السير إلى الرها نفسها، إذ أدى تمهل الصليبين من قبل إلى الإبقاء على حران بأيدي المسلمين، فقد أبقى الرها للمسيحيين ما حدث من تمهل المسلمين إذ توافر لتانكرد من الوقت ما يكفى لإصلاح وسائل الدفاع، وبذا استطاع أن يردُّ أول هجوم قام به جكرمش، ويرجع ذلك إلى حد كبير إلى ما أظهره الأرمن والمحليون من الولاء والبسالة غير أن ما أحس به تانكر د من ضغط شديد، حمله على المبادرة بالاستنجاد ببوهمند، ومع أن هذا كان يواجه مشاكل عديدة، إلاّ أنه رأى ضرورة جعل الأسبقية لدرء الخطر عن الرها، فنهض لمساندة ابن أخته، غير أنه عطله ما كانت عليه الطرق من أحوال سيئة. واستبد اليأس بتانكرد فأمر رجال الحامية بأن يتخذوا أماكنهم للهجوم قبل بزوغ الفجر، وتحت جنح الظلام انقضَّ رجاله على الأتراك الذين استغرقوا في نومهم مطمئنين، واكتمل الانتصار الصليبي بوصول بوهمند، فهرب جكرمش مذعوراً، وخلف من ورائه معسكره الزاخر بالثروة، فانتقم الفرنج من هزيمة حران، وتم احتفاظهم بالرها (٣)، وكان من بين الأسرى الذي وقعوا في يـدي تـانكرد أمـيرة سلجوقية من عقائل بيت جكرمش الذي بلغ من تقديره لهذه السيدة أنه بادر لافتدائها مقابل مبلغ كبير من المال «١٥ ألف بيزنت»، أو مبادلتها بالكونت بلدوين نفسه، وبلغت بيت المقدس أنباء هذا العرض، فأسرع الملك بلدوين بالكتابة إلى بوهمند بألا يجعل هذه الفرصة تفلت حتى يتم إطلاق سراح بلدوين. غير أن بوهمند وتانكرد احتاجا إلى المال على حين أن عودة بلدوين سوف تخرج تانكرد من وظيفته الحالية - كمسئول على الرها - ليعود إلى أنطاكية ولذا ردًا على رسالة الملك: إنه ليس من الدبلوماسية في شيء أن يظهرا لهفتهما

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ (٨/ ٤٦٦).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (٨/ ٤٦٦)، المقاومة الإسلامية للغزو الصليبي، ص ٩٧.

<sup>(</sup>٣) الحروب الصليبية، ص ٩٨.

الشديدة على قبول العرض، على حين أنهما إذا ترددا في القبول ربما لجأ جكرمش إلى زيادة الفدية. غير أنه في تلك الأثناء تم اتفاقهما مع جكرمش على قبول عرضه النقدي، وبذا بقي بلدوين في الأسر(١).

- د- نتائج معركة البليخ أو حرّان: كانت لمعركة البليخ نتائج بالغة الأهمية على الصعيدين الإسلامي والصليبين، لعل أهمها:
- أوقفت تقدم الصليبين وتوسعهم باتجاه الشرق على حساب المسلمين، وقضت على آمالهم في التقدم نحو العراق وإتمام سيطرتهم على إقليم الجزيرة.
- تلاشت أحلام بوهمند في السيطرة على حلب، وتحويل إمارة إنطاكية إلى دولة كبيرة، وقضت على آمال الصليبيين بقطع الاتصال بين القوى الإسلامية في الشام والجزيرة وآسيا الصغرى عن طريق الاستيلاء على حلب.
- قرَّرت مصير إقليم الرها. ذلك أن هذه الإمارة تعرضت لكثير من المتاعب الداخلية التي أضعفتها وبخاصة من جانب الأرمن الذين سرعان ما أبدوا تـذمراً مـن الحكم اللاتـيني بفعل تعسف هؤلاء مع الكنيسة الأرمينية، واضطهاد رجالها مما دفع الأرمـن إلى الاتصال بالأتراك وأضحى احتمال سقوطها في أيدي المسلمين وشيكاً (٢).
- أتاحت للمسلمين فرصة استعادة الأملاك التي خسروها في السابق، وضمَّت إلى إمارة أنطاكية.
- أضحى تانكُرد، بعد أسر بلدوين، وصياً على إمارة الرها، كما أصبح بوهمند أقوى الأمراء الصليبيين في الشمال.
- أدَّت ظروف الانتصار إلى زيادة التقارب بين القوى الإسلامية والبيزنطيين ضد عدوهم المشترك. وأوضح ابن القلانسي خطورة النتائج بقوله: وكان نصراً حسناً للمسلمين، لم يتهيأ مثله، وبه ضعفت نفوس الإفرنج، وقلَّت عدتهم، وفلتَّ شوكتهم، وقويت نفوس المسلمين، وأرهفت عزائمهم في نصرة الدين، ومجاهدة الملحدين، وتباشر الناس بالنصر عليهم، وأيقنوا بالنكاية فيهم والإدالة منهم.
  - حطمت أسطورة أن الصليبيين لا يقهرون <sup>(٣)</sup>.
- استغل الإمبراطور البيزنطي الكسيوس فرصة ضعف مركز بوهمنـد إثـر تعرضـه

<sup>(</sup>١) المقاومة الإسلامية للغزو الصليبي، ص ٩٩.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الزنكيين في الموصل وبلاد الشام، ص ٦٥.(٣) المصدر نفسه، ص ٩٥.

للانتقاد بسبب عدم افتدائه لرفيقه بلدوين، فضلاً عن التزامه بالمعاهدات التي كان عقدها مع الإمبراطور الذي راح يشجع الانتفاضات التي قام بها سكان قليقية ضد حكامهم النورمان، كما أوعز إلى قواته بالاستيلاء على عدد من المدن والمواقع التي كان تانكرد قد استولى عليها من قبل، واشترك الأسطول البيزنطي في السيطرة على بعض المدن الساحلية بين اللاذقية وطرطوس، يضاف إلى ذلك أن البيزنطيين تمكنوا من استغلال قواعدهم البحرية في قبرص لتقديم المساعدات لريموند الضجلي – عدو بوهمند اللدود – الذي كان يسعى لتأسيس إمارة حول طرابلس تحاذي أنطاكية من الجنوب، في الوقت الذي لم يتقدم فيه أحد من القدس لنصرة بوهمند ومساعدته في هذه المحنة (١).

وهكذا قدر لجكرمش، بتحالفه مع سقمان، أن يلعب دوراً خطيراً في تاريخ الحروب الصليبية، وأن يقدم وحليفه للعالم الإسلامي أول نصر حاسم على الصليبين، فتح به الطريق لظهور قيادات وأحلاف إسلامية وجهت الضربات المتتالية للقوى الصليبية، تلك القيادات التي بدأت بمودود حاكم الموصل السلجوقي، وانتهت بصلاح الدين، عبر إيلغازي وبلك الأرتقيين، وآق سنقر البرسقي، ثم عماد الدين ونور الدين الزنكيين (٢).

هـ- مواصلة جكرمش للجهاد ورغم بعض البوادر السلبية التي أعقبت انتصار المسلمين في البليخ فإن جكرمش ظل يطمح لتحقيق انتصارات أخرى في هذا الميدان، وبعد أقل من سنتين أتيح له ذلك عندما تلقى في أواخر عام ٩٩٤هـ - ١١٠٦م أمراً من السلطان محمد بالقيام بحملة جديدة لمهاجمة الصليبين، فاتصل بأمراء المنطقة، وتمكن من تشكيل حلف يضم رضوان أمير حلب وإيلغازي الأرتقي أمير ماردين وألبي تمرتاش صاحب سنجار والأصبهبذ صاوا أحد كبار أمراء فارس إلا أن ما طرحه إيلغازي على الأمراء المذكورين، أعاق تنفيذ الخطة المقترحة؛ إذ طلب منهم أن يبدأوا حملتهم ضد جكرمش بقصد الاستيلاء على الموصل لكسب رضا السلطان محمد الذي كان يحقد على حاكم الموصل بعض تصرفاته، فضلاً عن إمكانية الاستفادة المباشرة من ميزان الموصل وإمكانياتها المالية والعسكرية ضد الصليبين، فوافقه زملاؤه على ذلك ومضوا معًا لمهاجمة نصيبين التابعة والعسكرية ضد الصليبين، فوافقه زملاؤه على ذلك ومضوا معًا لمهاجمة في الموصل - في إثارة النزاع والكراهية بين رضوان وإيلغازي، فاغتنم رضوان فرصة إقامة وليمة أمام أسوار نصيبين وقام باختطاف إيلغازي وتكبيله واعتقاله، إلا أن أتباعه من التركمان تمكنوا من تخليصه، وقاموا بهجوم مباغت على معسكر رضوان أرغمه على الانسحاب والعودة إلى تغليصه، وقاموا بهجوم مباغت على معسكر رضوان أرغمه على الانسحاب والعودة إلى

<sup>(</sup>١) المقاومة الإسلامية للغزو الصليبي، ص ١٠٠. (٢) المصدر نفسه، ص ١٠٢.

حلب، وبذا تمزق هذا التحالف قبل أن يخطو خطوة واحدة صوب هدفه الأساسي في قتال الصليبيين (١)، إلا أن ذلك كله لم يثن جكرمش عن عزمه على مهاجمة أعدائه الحقيقيين، إذ إنه ما أن تمكن من إحباط مساعى الأمراء المتحالفين ضده حتى بادر بشن الهجوم على الرها، إلا أنه مالبث أن عاد إلى الموصل ليواجه متاعب جديدة تجاه السلاجقة بعد أن نجح في التغلب على هجوم قامت به عساكر ريتشارد (سالرنو) الذي كان يحكم الرها آنذاك نيابة عن بلدوين المأسور. ولم يمض وقت قصير على ذلك حتى تحرك قلج أرسلان، سلطان سلاجقة الروم، لمهاجمة الرها، فانتهز نواب جكرمش الفرصة وأرسلوا إليه يستدعونه ليسلموا إليه البلد، فتقدم قلج أرسلان إلى هناك ودخل حران، وفرح به الناس لأجل جهاد الفرنج (٢)، وأقام هناك أياماً اضطر بعدها للعودة إلى بلده بسبب مرض شديد ألم به تاركاً في حران جماعة من أصحابه لحمايتها (٣)، ويبدو أن شخصية قلج أرسلان بدأت تطغى بما تمتع به من قوة واستقلال ونفوذ، على شخصيات رفاقه من الأمراء المسلمين في المنطقة بسبب خلافاتهم المستمرة، وتطاحنهم الدائم من أجل تحقيق مكاسب إقليمية محدودة فضلاً عن أن المشاكل التي جابهت جكرمش في الموصل، وتدهور علاقته مع السلاجقة صرفت اهتمامه كلية عن ساحة الجهاد ضد الصليبيين، الأمر الذي أدّى إلى أن يستقطب قلج أرسلان اهتمام نواب جكرمش في حران فاستدعوه وسلموه البلد، مما يفسر لنا - كذلك - ما حدث بعد قليل من استدعاء قلج أرسلان من قبل أهالي الموصل كي يتولى حكمهم، إثر مقتل حاكمهم السابق جکر مش <sup>(٤)</sup>.

٣- قلج أرسلان وجهاده الكبير في آسيا الصغرى: لم يكد الغرب الأوربي يعلم بنبأ النجاح الذي حققته الجموع الصليبية في بلاد الشام وفلسطين حتى تحمَّس كثير من الأمراء الذين لم يشاركوا من قبل في الذهاب إلى الشرق، تدفعهم مطامع شخصية دنيوية وهي الحصول على الغنائم والضياع فضلاً عن مطامع دينية وهي الحصول على الثواب والغفران، ويُذكر بأن الصليبين في الشرق كانوا بحاجة ماستة إلى محاربين ومستعمرين بهدف:

- مواصلة الحرب ضد المسلمين.
  - استئناف عملية التوسع.
- حراسة ما حققوه من مكاسب.

<sup>(</sup>١، ٢) المقاومة الإسلامية للغزو الصليبي، ص ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) الكامل في التاريخ نقلاً عن المقاومة الإسلامية، ص ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) المقاومة الإسلامية للغزو الصليبي، ص ١٠٤.

- المحافظة على هذه الحقوق ضد أي محاولة استرداد من جانب المسلمين.

استجاب المجتمع الغربي لهذه الظاهرة، وانبعثت منه صحوة صليبية أسفرت عن تدفق جموع صليبية أخرى إلى الشرق. وشكّل اللمبارديون أول تلك الجموع، فغادروا إيطاليا في عام ٤٩٤هـ/ ١٠١١م بقيادة أنسلم بوي رئيس أساقفة ميلان، وصحبه عدد من الأمراء من بينهم ألبرت كونت بينادرات، جيوبرت كونت بارما، وهيوكونت مونتيبلو<sup>(١)</sup>، ويبدو أن هذه المجموعة اللمباردية على الرغم من وفرة عدد المشتركين فيها، لم تكن تختلف كـثيراً مـن حيث النوعية عن جموع العامة السابقة، بدليل أنها لم تضم سـوى عـدد قليـل مـن الفرسـان الحماربين، تألفت غالبيتها العظمى من العامة الذين لا يحسنون القتال، ويفتقـرون إلى النظـام، ولما وصلوا إلى ضواحي القسطنطينية ارتكبوا أعمال السلب والنهب مما حمل الأمبراطور البيزنطي على الإسراع بنقلهم إلى آسيا الصغرى، وذلك في جمادي الأولى/ آذار، واستقروا في نيقوميدية بانتظار وصول جموع أخرى (٢)، وفعلاً لم تلبث أن وصلت مجموعة أخرى من الفرنسيين بقيادة ستيفن بلو، وانضم إليه عدد من الأمراء أمثال ستيفن كونت برجنديا وهيوكونت بروي، وبلدوين كونت جرانبريه، وهيوبيبرفون أسقف سواسون بالإضافة إلى سرية ألمانية، وعبرت هذه المجموعة البوسفور، وعسكر أفرادها عند نيقية على مقربة من المعسكر اللمباردي، وبلغ عدد أفراد المجموعتين بين مائتين وثلاثمائـة ألـف مقاتـل، وعـين الإمبراطور البيزنطي ألكسيوس كومنين صديقه ريموند تولوز، قائداً عاماً عليهم، وألحق بهم جماعة من الجنود البيزنطيين بقيادة تسيتاس <sup>(٣)</sup>.

معركة مرسيفان: تحرك الجيش الصلبي الضخم من نيقوميدية إلى دور يليوم بهدف الوصول إلى الأراضي المقدسة، على أن يعيد أثناء زحف فتح الطريق الذي يجتاز آسيا الصغرى، لذلك أوصى الإمبراطور ستيفن بلو بأن يسلك الجيش الطريق الذي سلكته الجموع الصليبية السابقة التي تجتاز دوريليوم وقونية، غير أن اللمبارديين رفضوا التوجه إلى الأراضي المقدسة إلا بعد فك أسر بوهمند الذي اتخذوه مثلاً يُحتذى وبطلاً لهم، والحارب الوحيد الذي يثقون به ليقودهم إلى النصر، وأصروا بأن تتوجه الحملة إلى كمبادوكية ويذكر ابن الأثير أن هدف تلك الجموع الصليبية كان تخليص بوهمند من الأسر (٤) وعلى الرغم من احتجاج بعض القادة الأمراء لقلج أرسلان، فإنهم استولوا عليها وتابعوا طريقهم الرغم من احتجاج بعض القادة الأمراء لقلج أرسلان، فإنهم استولوا عليها وتابعوا طريقهم

<sup>(</sup>١) تاريخ سلاجقة الروم في آسيا، ص ٩٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٩٦.

<sup>(</sup>٣) الكامل في التاريخ نقلاً عن تاريخ سلاجقة الروم، ص ٩٧.

<sup>(</sup>٤) تاريخ سلاجقة الروم في آسيا، ص ٩٧.

إلى كنغري الواقعة في جنوب بافلاجونيا كي يسلكوا الطريق الرئيسي المؤدي إلى أماسية ونيكسار، وحتى يعرقل التقدم الصليبي، ائبع أسلوب البدو بتخريب البلاد أثناء انسحابه وحرق كل ما يمكن أن يستفيد الصليبيون منه وبخاصة مواد التموين وفي الوقت نفسه، أخذت القوى التركية تتجمّع في تحالف جديد لمواجهة الخطر الصليبي، فبادر كمشتكين أحمد الدانشمند بتجديد تحالفه مع قلج أرسلان، كما حثّ رضوان صاحب حلب على أن يرسل عدداً من الجنود (۱). وصل الصليبيون إلى كنغري فألفوا الأتراك فيها بكامل قوتهم، واستعصت عليهم المدينة لمناعتها، فاضطروا إلى متابعة سيرهم بعد أن نهبوا القرى الجاورة لكن التعب بدأ يظهر عليهم بسبب النقص في المؤن، وشدة الحرارة، ومضايقة الأتراك، واقترح ريموند - حتى يجنب الجيش الدمار المخيف- أن يتوجه صوب الشمال الشرقي إلى قسطموني، ومنها إلى إحدى المدن البيزنطية على ساحل البحر الأسود، على أن الرحلة إلى قسطموني كانت بطيئة وشاقة بسبب نفاد المؤن وتدمير الأتراك للمحاصيل الزراعية، وردمهم للآبار، وتعرض الصليبيون لهجوم تركي مفاجئ فتفرقوا لا يلوون على شيء قبل أن يعيد ريموند ثم شعثهم، ولما وصلوا إلى أطراف قسطموني، كان على ريموند أن يشق طريقاً بين الجموع التركية إلى الساحل، على أن اللمباردين أصروا مجدداً على التوجه إلى الشرق، بين الجموع التركية إلى الساحل، على أن اللمباردين أصروا مجدداً على التوجه إلى الشرق، ونزل باقي الأطراف على رأيهم مرغمين (۱).

واجتاز الجيش الصلبي نهر هاليس إلى بلاد الدانشمدين ووصل أفراده إلى مدينة مرسيفان الواقعة في منتصف الطريق بين النهر وأماسية (٣). وعندما أدرك الأتراك أن القوة الصليبية أصبحت منهكة تقدموا نحوها واصطدموا بها، ولم يمض وقت طويل حتى تضعضع الصليبيون وفرُّوا من أرض المعركة تحت ضغط القتال مخلفين وراءهم نساءهم ورهبانهم، ولجأ ريموند إلى تل صغير احتمى به إلى أن أنجده الفرنسيون والألمان، ثم هرب خلال الليل بعدما يئس من إحراز أي نصر، وترك وراءه المعسكر الصلبي ومن كان به من غير المحاربين ليقع غنيمة في أيدي الأتراك (١٤). تلت المعركة عملية مطاردة لم ينج منها إلا الفرسان، وبلغت خسائر الصليبين أربعة أخماس الجيش (٥)، واستولى الأتراك على كميات كبيرة من الأسلحة، وغنموا كثيراً من الأسرى بيعوا رقيقاً، ولم يلبث ريموند أن وصل إلى بافرا، الميناء البيزنطى الصغير على البحر الأسود قرب سينوب، وأقلته من هناك سفينة

<sup>(</sup>١) الحروب الصليبية، رنسيمان (٢/ ٤٣).

<sup>(</sup>٢) تاريخ سلاجقة الروم في آسيا الصغرى، ص ٩٨. (٣) المصدر نفسه، ص ٩٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٩٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص ٩٨.

بيزنطية إلى القسطنطينية (١)، ويشير المؤرخ اللاتيني ألبرت أوف أكس إلى أن ريموند تلقى رشوة من الأتراك كي يقود الجيش إلى قسطموني، وهذا مستبعد، لأن من يتتبع سير الحملة وما رافقها من أحداث يلمس مدى ما بذله ريموند من جهد في إقناع اللمبارديين بعدم التوجه إلى بلاد الدانشمنديين أولاً، ثم محاولته إخراج الجيش من المأزق الذي أوقع نفسه فيه ثانياً، وما اختياره للطريق إلى قسطموني إلا نتيجة لما تعرض له الجيش من متاعب، وأما فراره من أرض المعركة، فناتج عن إدراكه بعدم جدوى متابعة القتال بعد أن ولى اللمبارديون الأدبار وتبعهم البجناك المرتزقة (٢).

ب- معركة هرقلة الأولى: محت الكارثة -التي حلّت بالصليبين في مرسيفان-الشهرة، التي اكتسبها هؤلاء نتيجة انتصارهم في دوريليوم، وزاد من أثرها أنها لم تكن الكارثة الأخيرة. إذ -في الوقت الذي غادر فيه اللمبارديون مدينة نيقوميدية - وصل إلى القسطنطينية جيش فرنسي بقيادة وليم كونت نيفر على رأس خسة عشر الفًا من الفرسان والمشاة، وحرص وليم على اللحاق باللمبارديين على وجه السرعة، فغادر القسطنطينية إلى نيوقوميدية، وعلم فيها أن الجموع الصليبية مضت في طريقها إلى أنقرة فسار إلى هذه المدينة ووصل إليها بسهولة. لكن لم يكن أحد يعلم بالجهة التي سارت إليها هذه الجموع، لذلك لم يَسَعُ الكونت إلا أن توجه نحو قونية، ولما وصل إليها ضرب الحصار عليها، وتولت حامية تركية سلجوقية الدفاع عنها، وما قام به من محاولات للاستيلاء عليها باءت بالفشل فتركها أنكن السلاجقة وحلفاؤهم قد فرغوا، في غضون ذلك، من إبادة الجموع فتركها أنك ما زالت تغمرهما حرارة الانتصار، سارا نحو الجنوب، وسبقا وليم إلى هرقلة، وسارت عساكر نيفر ببطء من قونية متوجهين نحو الشرق، ولما وصلوا إلى مكان قريب من هرقلة، عساكر نيفر ببطء من قونية متوجهين نحو الشرق، ولما وصلوا إلى مكان قريب من هرقلة، وكان التعب قد استبد بهم، هاجهم الأتراك، فانهارت مقاومتهم بعد معركة لم تستمر طويلاً، ولقي الجيش الفرنسي بأسره مصرعه، باستثناء الكونت وستة من أتباعه (أ).

ج- معركة هرقلة الثانية: في الوقت الذي كانت فيه حملة نيفر تجوس آسيا الصغرى، وصلت الدفعة الأخيرة من تلك الجموع الصليبية إلى القسطنطينية، وتألَّفت من فرنسيين وألمان بقيادة وليم التاسع دوق أكويتين، وولف الرابع دوق بافاريا، وبلغ عدد أفرادها ستين

<sup>(</sup>١) تاريخ سلاجقة الروم في آسيا الصغرى، ص ٩٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٩٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ٩٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٩٩، ١٠٠.

الف مقاتل. خرجت هذه الجموع من القسطنطينية باتجاه قونية، وسلكت الطريق نفسه الذي سلكه بوهمند، من قبل، وانتهج الأتراك تجاهها الخطط نفسها التي طبَّقوها من قبل، باحراق الغلال وإتلاف المؤن وطمر الآبار، ولما وصل أفراد هذه المجموعة إلى قونية وجدوا المدينة خاوية، وكانت الحامية السلجوقية قد أخلتها بعد أن قاومت حملة نيفر، وحملت معها كل ما كان فيها من مؤن، كما جردت البساتين والحدائق من كل ما يمكن أن يفيد الصليبين (۱۱). ولم يمكث الصليبيون في قونية وغادروها إلى هرقلة عن طريق يبلغ طوله خمسة وخمسين ميلاً، فعانوا من المتاعب الكثيرة حتى اشتد بهم الجوع والعطش، وكان الأتراك يتخطفونهم بالقتل بين الحين والآخر، ولما دخلوا إلى المدينة وجدوها مهجورة (۲۱)، تربَّص المسلمون في هذا الوقت بالصليبين، وكمنوا لهم في الغابات المحيطة بهرقلة، وباغتوهم وهم يشربون من ماء ذلك النهر المتفجر وراء المدينة، وعندما اضطرب نظامهم، انقض عليهم الأتراك وأبادوهم عن آخرهم، باستثناء قلة قليلة استطاعت النجاة بصعوبة، من بينهم وليم التاسع وولف الرابع وتوجها إلى طرسوس ومنها إلى أنطاكية (۲۰).

- د- نتائج معارك قلج أرسلان السابقة: انتهت كل مجموعة من المجموعات الثلاث، نهاية محزنة أثرت نتائجها في سير الحركة الصليبية من جهة، وفي الأتراك بعامة والسلاجقة بخاصة من جهة أخرى.. وأهم هذه النتائج هي:
- ثأر السلاجقة لما حلَّ بهم في دوريليوم، فلن يجري بعدئذ طردهم من الأناضول كما رفعت الانتصارات المتتالية روحهم المعنوية.
- ظل الطريق الذي يجتاز آسيا الصغرى إلى بلاد الشام غير آمن للجيوش الصليبية والبيزنطية على السواء، على الرغم من نجاح المجموعات الصليبية الأولى في اقتحامه، فخشي المهاجرون الصليبيون سلوك هذا الطريق البري الذي يجتاز القسطنطينية إلى إيسوس، مالم يكونوا في جيوش ضخمة، ولم يعد بوسعهم القدوم إلا بحراً مع ما يتطلّب ذلك من مصاريف إضافية لم يتمكن من دفعها إلا القليل. وظل هذا الطريق البري مغلقاً في وجه الصليبين عدة أعوام (٤).
- ألقى الصليبيون اللوم على البيزنطيين بما حلّ بهم من مصائب وحملوهم مسئولية ما حدث. وتردّدت الشائعة بينهم أن ريموند كان يُنفذ تعاليم الإمبراطور عندما أخرج الجيش

<sup>(</sup>١) تاريخ سلاجقة الروم في آسيا الصغرى، ص ١٠٠.

<sup>(</sup>۳،۲) المصدر نفسه، ص ۱۰۰.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ١٠١.

الذي يقوده عن طريق المرسوم ليلقى أفراده حتفهم في كمين سبق إعداده، والواقع أن اللاتين أرادوا التماس كبش فداء يتحمَّل مسئولية أخطائهم، فألقوا اللوم على البيزنطيين، وعدُّوهم مسئولين عما حلَّ بهم من كوارث (١٠).

- لم يلبث قلج أرسلان أن ازداد افتخاراً بعد هذه الانتصارات، وشاركه سائر أتراك الأناضول، وأضحى بوسعه أن يعيد سيطرته على جوف الهضبة، ثم أقام في عاصمته قونية الواقعة على الطريق الرئيسي الذي يربط القسطنطينية ببلاد الشام (٢).
- استأنف الدانشمنديون فتوحهم في وادي الفرات دون عائق وبلغوا أطراف إمارة الرها، كما فتحوا ملطية وأسروا حاكمها في ٢٣ ذي الحجة ٤٩٥هـ/ ١٨ أيلول ١١٠٢م.
- أعاد رحيل الصليبين إلى بالاد الشام الخصومة والتنافس بين السلاجقة والدانشمندين، وتنازع البيتان التركيان الكبيران حول امتلاك ملكية وفدية بوهمند، فتفككت بذلك جبهة الأتراك في المنطقة (٣).
- أشروفاة قلج أرسلان: راسل زنكي بن جكرمش قلج أرسلان الأول يستنجد به وكان آنذاك في ملطية، ووعده بتسليمه الموصل والأعمال التابعة لها، واستغل السلطان قلج السلجوقي هذه الفرصة للتوسع على حساب الأمراء المتنازعين، فأسرع لنجدة زنكي، ولما علم جاولي بمسيره، انسحب من المدينة، لا سيما وقد توفي بحرمش فجأة وهو في الأسر، وكان ينوي اتخاذه أداة للمساومة، هذا من جهة، ومن جهة أخرى، فإنه أدرك أن لقلج أرسلان الأول من القوة ما لايستطيع مجابهته في معركة سافرة، لذلك قرر تكوين حلف مناهض له حتى يدعم موقفه (أ)، لكن قلج أرسلان الأول تمكن من دخول الموصل وسط ترحيب السكان، وقد وعدهم باحترام حرياتهم، وأجرى فيها بعض الترتيبات الإدارية (٥)، وأما جاولي، فقد انسحب إلى سنجار، وأجرى مباحثات مع كل من إيلغازي الأرتقي ورضوان صاحب حلب، واتفق في نهايتها على طرد قلج أرسلان الأول من الموصل، والتوجه بعد ذلك لمهاجمة أنطاكية وانتهت الحرب ضد قلج أرسلان الأول بهزيمته وغرقه في نهرالخابور (١) في عام ٥٠٠هه/ ١١٠٧م (٧)، ويعتبر قلج أرسلان الأول من الشخصيات الفلدة التي أنجبتها عام ٥٠٠هه/ ١١٠٧م (٧)، ويعتبر قلج أرسلان الأول من الشخصيات الفلدة التي أنجبتها عام ٥٠٠هه/ ١١٠٩٠ م (١)، ويعتبر قلج أرسلان الأول من الشخصيات الفلةة التي أنجبتها عام ٥٠٠هه/ ١١٠٩٠ م (١)، ويعتبر قلج أرسلان الأول من الشخصيات الفلةة التي أنجبتها عام ٥٠٥هه/ ١١٠٩٠ م (١)، ويعتبر قلج أرسلان الأول من الشخصيات الفلةة التي أنجبتها

<sup>(</sup>١، ٢، ٣) تاريخ سلاجقة الروم في آسيا الصغرى،، ص ١٠١.

<sup>(</sup>٤)، (٥) تاريخ الزنكيين في الموصل وبلاد الشام، ص ٦٨.

<sup>(</sup>٦) نهر الخابور: نهر كبير بين رأس عين والفرات من أرض الجزيرة.

<sup>(</sup>٧) الكامل في التاريخ (٨/ ٥٠٢).

سلاجقة الروم، وتأثر الشرق الأدنى بمختلف فئاته بموته.

- فسلاجقة الروم الذين لم يظهر بينهم زعيم قوي يحل محل قلج أرسلان تعرَّضوا لضغظ متزايد من جانب الإمبراطورية البيزنيطية التي جدَّدت تدخلها في شئونهم الداخلية، واستطاع الكسيوس كومنين أن يعيد، باطمئنان، سيطرته على المناطق الغربية لآسيا الصغرى وعلى امتداد ساحلها الجنوبي.
- أطالت وفاة قلج أرسلان من عمر دولة السلاجقة العظام، ما يقرب من مائة عام. ذلك أن الانقسامات الحادة داخل الدولة بين السلاطين والأمراء للسيطرة على العرش، وكثرة الحروب الداخلية بينهم بالإضافة إلى الأخطار الخارجية التي أحاقت بهم، كخطر الحشيشية والخطر الصليبي، وتدخل قلج أرسلان في شئون الشرق للسيطرة على مقاليد الحكم، وليوحد من جديد كل القوى السلجوقية في المشرق، وكانت باستطاعته تحقيق حلمه هذا، فالظروف السياسية الداخلية والخارجية مواتية غير أن وفاته أنقذت دولة السلاجقة العظام من الزوال وأطالت أمد عمرها.
- تُعدُّ وفاة قلج أرسلان مرحلة بالغة الأهمية في انفصال سلاجقة الروم عن سلاجقة المشرق. ذلك أن الأخطار الداخلية والخارجية التي أحاقت بدولة السلاجقة العظام حالت بينهم وبين التدخُّل في شؤون الفروع السلجوقية الأخرى وبخاصة في بلاد الشام وآسيا الصغرى، والجدير بالذكر أن دولة سلاجقة الروم كانت لا تزال حتى ذلك الوقت تابعة اسمياً للسلاجقة العظام، ولم تستقل تماماً إلا في عام ١١٥٧/٥٥٢م (١).
- حرم موت قلج أرسلان سلاجقة الشام من قوة كانت كفيلة بإقامة الوحدة بينهم، ذلك أن السيادة السلجوقية في بلاد الشام، أخذت تتقلص سريعاً، لأن ابنى تتُش، رضوان ودقاق لم يتمتعا بالمقدرة السياسية التي تمكنهما من مواجهة الأوضاع القلقة التي عاشتها بلاد الشام في أواخر القرن الخامس الهجري، الحادي عشر الميلادي، وأوائل القرن التالي، ولعل أكبر مظهر لانحلال سلطان السلاجقة في بلاد الشام والعراق وغيرهما، هو ظهور عدد كبير من البيوت الحاكمة التي تجمعها رابطة الاتصال بالبيت السلجوقي وظهرت من تلك البيوت وحدات سياسية أطلق عليها اسم الأتابكيات وعلى أصحابها اسم الأتابك.

<sup>(</sup>١) تاريخ سلاجقة الروم في آسيا الصغرى، ص ١١١.

<sup>(</sup>٢) تاريخ سلاجقة الروم في آسيا الصغرى، ص ١١١.

- أزالت وفاة قلج أرسلان خطراً شديداً عن صدر الإمبراطورية البيزنطية في وقت حرج، إذ كان بوهمند يستعد لمهاجمة بلاد البلقان في عام ٥٠١هـ/١١٠٧م انطلاقاً من حصن دورازو المنيع، وقد ضحى الكسيوس كومنين بحدود بلاده الجنوبية الشرقية من أجل إنقاذ دورازو، فعقد معاهدة مع قلج أرسلان حصل بموجبها منه على مساعدة عسكرية، إلا أن وفاته المفاجئة، وعدم وجود شخصية قوية تحل محله، أعطاه الفرصة ليتفرغ وهو مطمئن، لمواجهة خطر بوهمند، الذي انهزم أمامه عام ١٠٠٨هـ/١٠٨٠م (١٠).
- جعلت وفاة قلج أرسلان الموقف في آسيا الصغرى مائعاً إذ أن أكبر أولاده الأربعة وهو ملكشاه أضحى أسيراً في يد السلطان محمَّد بعد معركة الخابور، بينما استولت أرملته على ملطية والأقاليم الشرقية بمساعدة الأمير أيدبر الذي اعترف بسيادة طغرل أرسلان، أصغر أولاد قلج أرسلان، على بلاد الروم، أما الأخوان الآخران، وهما مسعود وعرب، فقد عاش الأول في بلاد الدانشمنديين في حين استقر الثاني في قونية (٢).
- لم يكن انهيار الحكم المركزي لسلاجقة الروم لصالح البيزنطيين، لأن أولئك استمروا في شن الغارات على أراضي الإمبراطورية على بعض الحصون في المناطق الحدودية (٢)، على أنه لم يشأ أن يغامر بالقيام إلى قيليقية أو إلى بلاد الشام، وكان هذا التصرف منه لصالح السلاجقة الذين تفرغوا لمعالجة مشكلاتهم الداخلية (١).
- 3- جاولي سقاوة: بعد وفاة قلج أرسلان وغرقه في نهر الخابور عام ٠٠٥هـ/١١٠٨ أضحى بوسع جاولي أن يدخل الموصل، غير أن ما اقترن به حكمه من الوحشية لم يلبث أن جعله مكروها عند الناس، كما أنه لم يزد عن جكرمش فيما أظهره من الاعتراف بسلطة السلطان محمد على الرغم من أنه خطب باسمه في الموصل (٥)، إذ أعلن استقلاله وقطع كل صلة به، مما دفع السلطان محمدًا لأن يعهد في شهر ذي القعدة عام ١٠٥هـ/ شهر حزيران عام ١١٠٨م إلى أحد رجاله، وهو مودود بن التونتكين بطرد جاولي من الموصل والحلول مكانه في حكمها (٦)، وهكذا اضطر جاولي إلى الفرار مجدَّداً من الموصل، وذهب إلى الجزيرة حيث التفع حوله جميع أعداء الدولة السلجوقية وعلى رأسهم قبيلة بني مزيد العربية، كما لم يتردد في محالفة القوى الصليبية المجاورة، فأطلق سراح بلدوين الثاني دي بورج أمير الرها،

<sup>(</sup>١، ٢) تاريخ السلاجقة الروم في آسيا الصغرى، ص ١١٢.

<sup>(</sup>٣، ٤) المصدر نفسه، ص ١١٢.

<sup>(</sup>٥)، (٦) الكامل في التاريخ نقلاً عن تاريخ الزنكيين في الموصل وبلاد الشام، ص ٦٨.

وعقد معه تحالفاً ضد السلاجقة (١). ودخل مودود الموصل وسط ترحيب السكان في شهر صفر عام ٥٠٢هـ/ شهر أيلول عام ١١٠٨م (٢).

٥- شرف الدولة مودود بن التونتكين ١٥٠١هـ - ١١٠٨م-١١١٨م : يحتل مودود مكانة خاصة في تاريخ الجهاد ضد الصليبين، وقد أسهمت في تكوين هذه المكانة عوامل عدة أهمها - لا ريب - الفترة المبكرة التي ظهر فيها، والطابع الإسلامي العميق لشخصيته المتفانية في سبيل أهداف المسلمين الكبرى، وسياسته الداخلية العادلة السمحة وقدرته - بناء على ذلك كله - على تزعم حركة الجهاد وإيجاد نوع من التنسيق، ربما لأول مرة، بين كل القوى الإسلامية في ساحات الجهاد، الأمر الذي لن نجده متبلوراً وناضجاً إلا في عهد الأراتقة وزنكي فيما بعد.. وأخيراً نجاحه في وضع الصليبين في موضع الدفاع، وتحقيقه عدداً من الانتصارات، جاء أحدها عند مرتفعات طبرية في قلب فلسطين، بعيداً عن الساحة التي درج عليها الصراع بين ولاة الموصل السابقين وأعدائهم... ثم جاء مقتله السريع، إثر ذلك، في جامع دمشق على أيدي الشيعة الباطنية الأعداء الشرسين لحركة الجهاد والمقاومة، والحزن العميق الذي شمل جماهير المسلمين بعيد اغتياله والكلمات المخلصة التي فاه بها قبيل استشهاده... جاء ذلك كله لكي يؤكد مكانة مودود الإسلامية كبطل من أبطال الحروب الصليبية ورائد من رواد الجهاد الأولين (٢).

1- حملة مودود الأولى ضد الرها: في عام ٥٠ هـ - ١١٠٩ بعد أشهر قليلة من استباب الأمر له في الموصل وبعد أن تلقَّى أمراً من السلطان السلجوقي محمد بن ملكشاه بالتحرك لقتال الصليبين، فبدأ مودود بتشكيل تحالف إسلامي ضم الأمير إيلغازي الأرتقي أمير ماردين بعساكره من التركمان، وسقمان القطبي أمير أرمينية المعروف باسم شاه الأرمن، وعددًا كبيرًا من المتطوعين (٤). وكانت هذه أول مرة يجتمع فيها هذا العدد من الأمراء المسلمين لقتال الصليبين، ولهذا تعد هذه الحملة فاتحة عهد جديد من النضال ضد الصليبين، ونقطة تحول مهمة من التفرق والتخاذل إلى التجمع والهجوم (٥). وما إن علم الصليبيون في الرها بحشود المسلمين حتى أنفذ بلدوين دي بورج رسولاً إلى بيت المقدس يلتمس النجدة العاجلة من الملك بلدوين، متجاهلاً الاستعانة بـ «تانكرد»صاحب أنطاكية، إذ

<sup>(</sup>١) تاريخ الزنكيين في الموصل وبلاد الشام، ص ٦٨.

<sup>(</sup>٢) الباهر لابن الأثير، ص ١٧.

<sup>(</sup>٣) المقاومة الإسلامية للغزو الصليبي، ص ١١٢.

<sup>(</sup>٤) المقاومة الإسلامية للغزو الصليبي، ص ١١٣، تاريخ الزنكيين في الموصل، ص ٦٩.

<sup>(</sup>٥) نور الدين محمود، حسين مؤنس، ص ١٢٣.

كان يشك في نواياه، وباتفاقه مع المسلمين ضد الرها، وكان الملك بلدوين آنذاك يحاصر مدينة بيروت، ولم يتحرك إلا بعد أن استولى عليها، فأسرع بالمسير نحو الشمال، وصحبه برترام أمير طرابلس، وانضم إليه قرب سميساط، بعض زعماء الأرمن وعلى رأسهم كوغ باسيل، فوصل إلى الرها في آخر شهر ذي الحجة/أواخر شهر تموز، وظل الأتابك مودود يحاصر الرها مدة شهرين دون أن يتمكن من اختراق استحكاماتها، فلما تراءى له جيش بيت المقدس، رفع الحصار عنها وتراجع إلى حران وفق خطة عسكرية محكمة، وانضم إليه طغتكين أتابك دمشق (۱۱)، وقرر الملك بلدوين مطاردة الجيوش الإسلامية، إلا أنه كان عليه أن يوحد كلمة الصليبين قبل أن يقوم بهذا العمل، فاستدعى تانكُر وصاحب أنطاكية، ونجح في تحقيق المصالحة بينه وبين أمير الرها (۱۲)، وكان مودود قد أمعن في انسحابه لاستدراج في تحقيق المصالحة بينه وبين أمير الرها (۱۲)، وكان مودود قد أمعن في انسحابه لاستدراج عملية المطاردة توقفت فجأة، وانفرط عقد التحالف الصليبي، لأنه تضافرت عدة دوافع عملية المطارية يتوقفون عن المطاردة ويتراجعون عن المنطقة لعل من أهمها:

- قد تلقّى الملك بلدوين تحذيراً مبكراً بخطة مودود، ففك الحصار عن قلعة شناو التي تقع إلى الشمال الغربي من حران، كما تلقّى إنذاراً من بيت المقدس بتحرك فاطمي ضد بيروت، فقرر التخلى عن الحملة (٣).
- راجت شائعات، في الأوساط الصليبية، بأن رضوان صاحب حلب يستعد لمهاجمة أنطاكية في ظل غياب أميرها، فاضطر تانكرد إلى التخلي عن الحملة.
- وبناء على نصيحة الملك بأن لا جدوى من محاولة حماية الجهات الواقعة شرقي نهر الفرات، أوعز بلدوين إلى السكان بالجلاء إلى الجهات الواقعة على الضفة اليمنى، واحتفظ بحاميات عسكرية في حصني الرها وسروج الكبيرين، وبعض القلاع الصغيرة، مع تدعيم الإمكانات الدفاعية لها. أما مودود فقد اكتفى بمهاجمة مؤخرة الصليبيين العابرين وعاد إلى الموصل (٤٠).

ب- حملة مودود الثانية ضد الرها: جاءت الجولة الثانية بعد أقبل من سنتين، إثر الاستنفار الذي دعا إليه وفد من أهالي حلب قدم إلى بغداد للدعوة إلى الجهاد، بعدما رأوا من تمادي رضوان في إذعانه للصليبين، والهزائم المتتالية التي مُني بها مسلمو الشام والتي يسقط على أثرها عدد من المواقع بأيدي الأعداء. وقد استفز نداء الوفد الحلبي جماهير بغداد

<sup>(</sup>١) ذيل تاريخ دمشق، ابن القلانسي ، ص ٢٧١.

<sup>(</sup>٢، ٣، ٤) تاريخ الزنكيين في الموصل وبلاد الشام، ص ٧٠.

وفقهاءها، فقاموا بتظاهرة واسعة طالبوا المسئولين خلالها، خلفاء وسلاطين، بضرورة إعلان الجهاد وتسيير الجيوش لوقف الزحف الصلبيي.. وقد أسرع الخليفة بإعلام السلطان السلجوقي بما جرى، وطلب منه الاهتمام بالأمر والإسراع بالاستجابة لنداءات المسلمين، فأصدر هذا أوامره على الفور إلى واليه على الموصل الأمير مودود بتشكيل تحالف إسلامي جديد جاعلاً القيادة الإسلامية لابنه الملك مسعود (١١)، واجتمع تحت قيادة مودود، حاكم الموصل، جميع حكام الأقاليم في دولة السلاجقة، سقمان القبطى صاحب خلاط (٢)، وتبريز (٣)، وبعض ديار بكر، وإيلغازي الأرتقى الذي أناب عنه ابنه أياز، والأميران الكرديان أحمديل صاحب مراغة (١)، وأبو الهيبجاء صاحب إربل، فضلا عن بعض أمراء فارس بزعامة الأميرين أيلنكي وزنكي ابني بُرسُق أمير همذان (٥). بدأت قوات التحالف عملياتها العسكرية في شهر محرم عام ٥٠٥هـ -شهر تموز عام ١١١١م بفتح عدة مواقع صليبية شرقي الفرات، ثم اتجه أفرادها لحصار الرها، أثارت الحملة الذعر بين السكان، لكن في الحقيقة لم تغيّر الموقف فيها، فقد أعيت المسلمين بسبب مناعتها وصمود أهلها، عندئذ رأى مودود أن يعبر الفرات لمهاجمة تل باشر (٦)، فتحولت قوات المسلمين إليها كي يجروا أعداءهم إلى عبور الفرات فيتمكنوا منهم إلا أن هذا كان خطأً من قادة المسلمين، لأن الصليبيين تمكنوا لـدى عبورهم الفرات من نقل مقادير كبيرة من الميرة والأعتدة والأقوات إلى الرها، فقويت من بعد ضعف كاد يوقعها بأيدي المسلمين لو استمروا على حصارهم لها(٧). ومالبث جوسلين صاحب تل باشر، الذي تعرض لضغط القوات الإسلامية، أن تمكن من رشوة القائد الكردي أحمديل الذي كان الجزء الأكبر من قوات المسلمين بمعيته، فانسحب متراجعاً بالرغم من معارضة سائر الأمراء (٨). ولم يمض وقت طويل حتى استنجد رضوان بمودود واستدعى قواته للقدوم إلى حلب كي يعملوا معًا من هناك ضد المواقع الصليبية، فغادر مودود تل باشر متجهاً إلى حلب على رأس قواته، وما أن ابتعدوا عن تل باشر حتى خرج إليهم جوسلين، على رأس قوة من فرسانه، وتمكن من مهاجمة مؤخرتهم، وقتل ما يقرب من ألف رجل منهم، وعاد إلى بلده مثقلاً بالغنائم، ولم تكن دعوة رضوان لمودود صادقة، فلم تكد القوات

<sup>(</sup>١) المقاومة الإسلامية للغزو الصليبي، نقلاً عن الكامل في التاريخ، ص ١١٥.

<sup>(</sup>٢) قصة أرمينية الوسطى. (٣) تبريز: من أشهر مدن أذربيجان.

<sup>(</sup>٤) مراغة: أعظم وأشهر بلاد أذربيجان.

<sup>(</sup>٥) ذيل تاريخ دمشق، ص ۲۷۸ ، ۲۷۹.

<sup>(</sup>٦) تاريخ الزنكيين في الموصل وبلاد الشام، ص ٧٣.

<sup>(</sup>٧) نهر الذهب للغزي (٣/ ٨٢).

<sup>(</sup>٨) مرآة الزمان (٨/ ٣٥ ، ٣٦)، المقاومة الإسلامية للغزو الصليبي، ص ١١٦.

الإسلامية تقترب من حلب حتى أقفل رضوان بوجهها الأبواب، واتخذ من إجراءات الحيطة لمنع المظاهرات فأمر باعتقال عدد كبير من أعيان المدينة واتخذهم رهائن، ولم يسع مـودود إلا أن يتحرك بجيشه جنوباً إلى شيزر بعد أن أغار على عدد من المواقع الصليبية في الشمال. وفي شيزر اجتمع به طغتكين الذي كان قد توجه إلى بغداد طالبا المساعدة لاستعادة طرابلس، إلا أنه خاف أن تؤخذ منه دمشق فشرع في مهادنة الصليبيين سرا. وأما تانكرد الذي عسكر أمام شيزر فإنه تراجع إلى أفامية، وأرسل إلى الملك بلدوين يستنجد به، فاستجاب له هـذا وبعـث إلى سائر الفرسان في الشرق الصليى ليلحقوا به، فانضم إليه عدد كبير منهم، كما قام تانكرد باستدعاء أتباعه من سائر جهات أنطاكية. وأما مودود فقد تحصن خلف أسوار شيزر قبل أن يكتمل حشد الصليبين الذين بلغ عددهم نحو ستة عشرة ألف مقاتل كان على رأسهم ملك بيت المقدس، وأمراء الرها وأنطاكية وطرابلس، ورفض مودود أن يجروه أعـداءه إلى معركـة حاسمة. إلا أن الأمور لم تجر على نحو طيب في جيشه، إذ إن طغتكين لم يشأ أن يبذل له المساعدة إلا بعد أن تعهد مودود بالمضى في حملته إلى الجنوب لقتال الصليبيين في فلسطين، رغم خطورة هذه المحاولة من الناحية العسكرية. وأما برسق الكردي فأصابه المرض وأراد أن يعود إلى بلاده، ومات سقمان القطبي فجأة فانسحبت عساكره صوب الشمال حاملة جثمانه، وبادر أحمديل إلى الانسحاب بعساكره محاولاً انتزاع جانب من ممتلكات سقمان، ولم يعمد بوسع مودود القيام بالهجوم نظراً لتناقص قواته يوماً بعد يوم، كما أنه لم يكن راغباً في أن يقضي الشتاء بعيداً عن الموصل، فقفل عائداً إليها (١). كان لتلك البوادر السيئة من قبل بعض الأمراء أثرها المباشر على إمكان تحقيق أي نصر حاسم ضد الصليبين، كذلك الذي حققه جكرمش وسقمان في معركة البليخ. وقد أظهرت هذه الأحداث مدى تفكُّك القيادات الإسلامية وعدم وحدتها، في الوقت الذي تجمعت فيه القوى الصليبية في شمالي الشام وجنوبه، وحققت لبلدوين ملك بيت المقدس نوعاً من الزعامة على سائر أمراء الصليبين (٢). كانت سياسة رضوان في إمارة حلب شرأ كلها، فقد هادن الإسماعيلية والصليبين، وحالفهم ضد خصومهم من المسلمين، إذ انضم إلى صاحب أنطاكية الصليبي ضد صاحب الموصل جاولي عام ٥٠١هـ، وعندما هاجم الأمير مودود صاحب الموصل أنطاكية وتل باشر، رفض رضوان مساعدته وأغلق مدينة حلب في وجهه بل تحالف مع «تانكرد» الصليبي صاحب أنطاكية ضد المجاهدين، وبقيت أبواب المدينة مغلقة سبع عشرة ليلة في وجه الجيش الإسلامي (٣)، ولم يحفظ له الصليبيون هذه المواقف، فحاصروا حلب عام ٥٠٤هـ واشتد

(٢) المقاومة الإسلامية للغزو الصليبي، ص ١١٨.

<sup>(</sup>١) مرآة الزمان (٨/ ٣٥ ، ٣٦).

<sup>(</sup>٣) زبدة الحلب (٢/ ١٥٩).

الحصار، حتى أكل الناس الميتات وورق الشجر، وفرضوا على رضوان مبلغاً من المال كان يحمله إليهم سنوياً (١)، وحصل الإسماعيلية الباطنية الرافضية على مكانة مرموقة في حلب، بفضل تشيع رضوان لآرائهم، ومساعدته لهم، ومن ثم صار يستخدمهم في اغتيال خصومه السياسيين (٢)، وكان يميل إلى الفاطميين، فخطب للمستعلي في بلاده، ولوزيره الأفضل، ودامت الخطبة لهما عامين في حلب وكان ذميم السيرة، قرب الباطنية، وعمل لهم دار دعوة في حلب فكثروا، وهلك سنة ٧٠٥هـ (٣)، وصفه المؤرخ أبو المحاسن فقال: كان شحيحاً بخيلاً قبيح السيرة، وليس في قلبه رحمة للرعية، وكانت الفرنج تغير وتسبي.. ولا يخرج إليهم (١)، خلفه ابنه ألب أرسلان المعروف بالأخرس، فنكب الإسماعيلية وقتل زعيمهم أبا طاهر الصائغ، وبقية زعماء تلك الطائفة.

ج- حملة مودود الثالثة ضد الرها: ومع أن مودوداً وجد نفسه وحيداً في حركة الجهاد إلا أنه قام في شهر ذي القعدة ٥٠٥هـ/ شهر آيار ١١٢م، بمهاجمة الرها فجأة، وحاصرها لكن المدينة صمدت في وجه الحصار، فرأى عندئذ أن يترك حولها قوة عسكرية ويهاجم سروج في شهر محرم عام ٥٠٠هـ/ شهر تموز عام ١١١٢م بوصفها المعقل الثاني للصليبين شرقي الفرات. وبهذه الخطة العسكرية يكون مودود قد قسم قواته وأضعفها متخلياً عن حذره في مواجهة الصليبين، وكانت النتيجة أن لحق به جوسلين صاحب تل باشر وهزمه وقتل عدداً كبيراً من رجاله، فلم يسعه عند ذلك إلا التراجع نحو الرها، لكن جوسلين سبقه إليها لمساعدة بلدوين دي بورج في الدفاع عنها، وفي الوقت الذي كانت تدور فيه هذه الأحداث، تآمر الأرمن في الرها ضد بلدوين، واتصلوا بمودود ليخلصهم من حكم الصليبيين، وجرى الاتفاق على أن يساعدوه في الاستيلاء على قلعة تسيطر على القطاع الشرقي من المدينة، مما يمكنه بعد ذلك من الاستيلاء على بقية المدينة بسهولة، لكن وصول جوسلين السريع حال دون تنفيذ الاتفاق وردً المسلمون على أعقابهم، فلم يتمكنوا من انتزاع المدينة من أيدي الصليبين (٥).

د- حملة مودود ضد إمارة بيت المقدس (معركة الصنبرة): (٦) ظل مودود متمسكاً بفكرة جهاد الصليبين وهي المهمة التي عهد إليه بها السلطان محمد السلجوقي، بوصفه ممثله

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ (٨/ ٥٤٤). (٢) الجهاد والتجديد، ص ١١٩.

<sup>(</sup>٣) الكامل في التاريخ (٨/ ٥٥٢) سير أعلام النبلاء (١٩/ ٣١٥).

<sup>(</sup>٤) النجوم الزاهرة (٥/ ٢٠٥).

<sup>(</sup>٥) تاريخ الزنكيين عن الموصل وبلاد الشام، ص ٧٦.

<sup>(</sup>٦) الصنبرة: موضع بالأردن مقابل لعقبة أفيق، بينه وبين طبرية ثلاثة أميال.

في إقليم الجزيرة وبلاد الشام، فتحرك في مطلع عام ٥٠٧هـ/ شهر حزيران عام ١١١٣م على رأس تحالف إسلامي لقتال الصليبيين في بيت المقدس بناءً على استنجاد طغتكين أتابك دمشق به، بعد أن تعرضت إمارته لهجمات شديدة من صليبيي بيت المقدس، الـذين نفـذوا من وادي التيم إلى البقاع، ووصلوا إلى بعلبك، وانضم تميرك صاحب سنجار، وأباز بن إيلغازي أمير ماردين إلى هذا التحالف (١)، وكان هدف المسلمين منطقة فلسطين، فنجحوا في استدراج الملك بلدوين إلى أراضي دمشق حتى جسر الصنبرة، الواقع في الجرى الأعلى لنهر الأردن، وفي الثالث عشر من شهر محرم حدث اللقاء الـذي انتهى بانتصار المسلمين، ونزلت بالصليبيين هزيمة ساحقة، فارتد ملك بيت المقدس إلى طبرية (٢)، ولم يلبث أن وصل لنجدته روجر أمير أنطاكية، وبونز أمير طرابلس، في حين لم يستطع أمير الرهــا الحضــور لأن إمارته كانت بحاجة إلى حماية دائمة (٢)، ومضى المسلمون في زحفهم، بعد المعركة، حتى بلغوا طبرية، غير أنهم لم يغامروا فقرروا الانسحاب إلى دمشق (١٤). وكان ذلك أول مرة تتعاون الموصل ودمشق في حرب الصليبيين في مملكة بيت المقدس. وتكمن أهمية الأتابك مودود في أنه أعاد للمسلمين الثقة بأنفسهم، فتحولوا من الدفاع إلى الهجوم في علاقاتهم مع الصليبيين وبلور فكرة الاتحاد بين المسلمين، وأعطاها بُعداً سياسياً وعسكرياً، فأضحى أمراؤهم على استعداد للتعاون المثمر بنوايا صادقة (٥).

ه- مقتل مودود: سيَّر مودود وحليف رسولا إلى السلطان السلجوقي في أصفهان يبشرانه بما تم على أيديهما من فتح وبعثا مع الرسول بعض ما غنماه، وعدداً من أسرى الفرنج ورؤوسهم إلا أن بُعد المسلمين عن بلادهم، وانقطاع الإمداد والتموين عنهم، واشتداد البرد عليهم، اضطرهم إلى وقف عملياتهم في المنطقة والعودة إلى دمشق في الحادي والعشرين من ربيع الأول على أمل الرجوع ثانية لقتال الصليبيين عند حلول الربيع، وبعــد أن يتلقى مودود جواب السلطان على رسالته، والتعليمات التي سيصدرها بهـذا الصـدد<sup>(١)</sup>. ودخل جامع دمشق يوم الجمعة في ربيع الأول، ليصلى فيه، وطغتكين، فلما فرغوا من الصلاة وخرج إلى صحن الجامع ويده في يد طغتكين، وثب عليه باطني فضربه فجرحه أربع جراحات وقتل الباطني، وأخذ رأسه، فلم يعرفه أحد فأحرق، وكان مودود صائماً، فحمل إلى دار طغتكين، واجتهد به ليفطر فلم يفعل وقال: لا لقيت الله إلا صائماً، فمات من يومه

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ (٨/ ٥٥٠).

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه (۸/ ۵۰۰).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٢٩٧.

<sup>(</sup>٣) ذيل تاريخ دمشق، ص ٢٩٤ – ٢٩٧.

<sup>(</sup>٥) تاريخ الزنكيين في الموصل وبلاد الشام، ص ٧٧.

<sup>(</sup>٦) المقاومة الإسلامية للغزو الصليي، ص ١٢٢.

رحمه الله (١)، وتأثر المسلمون لمصرع بطل من أبطال الجهاد، اشتهر بإخلاصه وتفانيه وجرأته، وحزنوا عليه حزناً عميقاً لاختفائه السريع، بعد الانتصار العظيم الذي حققه مع حليفه في قلب البلاد الصليبية، وبعد الخطط التي كان يعتزم تنفيذها هناك؛ وقد عبرت جماهير دمشق عن حزنها وغضبها، حيث شهدت المدينة اضطرابا لم تشهد له مثيلاً منذ فترات بعيدة، ولم يهدئ من روع الناس سوى أملهم بنجاة القائد من الجراح التي أثخنته، لكنهم ما أن سمعوا نبأ استشهاده بعد ساعات قلائل، حتى عادوا - ثانية - إلى ما كانوا عليه (٢). وكتب ملك الفرنج في بيت المقدس كتاباً إلى طغتكين جاء فيه: إن أمة قتلت عميدها، يوم عيدها، في بيت معبودها، لحقيق على الله أن يبيدها!! (٣). غير أن ملك الفرنج وغيره من أمراء الصليبيين تجاهلوا أو تعمدو التجاهل آنـذاك، أن ما هو أكثر عوناً لهم وأشد خطراً على كل محاولة إسلامية لقتالهم، ليست هي الأمة التي ظنوا أنها قتلت عميدها في بيت معبودها. فقد عرفنا موقف هذه الأمة من مقتل بطلها الجاهد، إنما هي تلك الفرقة الباطنية- الرافضة - التي قامت على مذهب جديد، شديد الميل إلى التدمير كان قد أنشأه في بلاد فارس، شخص يدعى الحسن بن الصباح، وقد تحدثنا عنه وقد دعمته الدولة الفاطمية الرافضية الباطنية ولم تكن كراهية الحشاشين هؤلاء للمسيحيين تزيد على بغضهم للمسلمين السنيين(؟)، وما نشاهده اليوم خير دليل على ذلك.

و- هل يصح اتهام طغتكين حاكم دمشق بقتل مودود؟ بعد استشهاد مودود انتشرت شائعات تقول: إن طغتكين هو الذي حرض على قتل مودود لحرصه على الاحتفاظ باستقلاله في دمشق، ولما ساوره القلق على بقاء القائد العام لجند السلطان في دمشق، وما يترتب على ذلك من تهديد لاستقلاله (٥)، ولم يحد من هذه الشائعات قيام طغتكين بقتل الجاني تبرئة لنفسه، إذ اعتبره الرأي العام هو الجاني، غير أنهم التمسوا له العذر بما دبره مودود من خطط للاستيلاء على دمشق (١)، إلا أن كلاً من ابن القلانسي، وسبط بن الجوزي – اللذين يميلان بعض الميل لأتابكة دمشق – ينفيان هذه التهمة عن طغتكين أشد النفى، فيقول أولهما: فقلق أتابك طغتكين لوفاته على هذه القضية وتزايد حزنه وأسفه،

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ (٨/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٢) تاريخ دمشق لابن القلانسي، ص ١٨٨ ، ١٨٨.

<sup>(</sup>٤) المقاومة الإسلامية للغزو الصليبي، ص ١٢٤.

<sup>(</sup>٦) المقاومة الإسلامية للغزو الصليبي، ص ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) الكامل في التاريخ (٨/ ٥٥١).

<sup>(</sup>٥) آل سلجوق للأصفهاني، ص ١٥٨، ١٥٩.

٩٢٥

وكذلك سائر الأجناد والرعية (١)، ويقول ثانيهما: وقلق طغتكين لوفاة مودود على هذا الشكل وحزن حزناً شديداً وكذا سائر الناس. وذكر بعضهم أن طغتكين خاف منه فوضع عليه مَنْ قتله، وليس بصحيح، فإن طغتكين كان أحب الناس إليه، وحزن عليه حزناً لم يجزنه على أحد، وشقَّ ثوبه عليه، وجلس في عزائه سبعة أيام، وتصدق عنه بمال جزيـل (٢)، وقـد رجح الدكتور عماد الدين خليل رواية المذكورين لأنهما من سكان الشام وبسب قربهما الزمني أو المكاني من الأحداث المذكورة واطلاعهما الشامل على دقائق العصر، الـذي يتكلمان عنه. وقال عن روايات ابن الأثر والذين نقلوا عنه والمؤرخين الغربيين: لا تعدو أن تكون استنتاجاً وتخميناً، لاسيما أن هذه ليست أول ولا آخر مرة يتصدى فيها الباطنية لاغتيال زعماء الجهاد الإسلامي؛ فضلاً عن أن انتصار مودود وحليفه في فلسطين يعود بالنفع على إمارة دمشق قبل غيرها، بما يحدثه في صفوف قوات بيت المقدس من إرباك وبما يقدمه لأتابكية دمشق وأراضيها من حماية (٣)، وإلى ما ذهب إليه الدكتور عماد الدين خليل أميل. ودافع الدكتور السيد عبد العزيز سالم وابنته الدكتورة سحر عبد العزيز دفاعاً مسـتميتاً عن براءة طغتكين في كتابهما «تاريخ مصر الإسلامية حتى نهاية العصر الفاطمي»(٤). ولقد كان ظهير الدين طغتكين من أمراء السلطان تتش بن ألب أرسلان السلجوقي الـندي زوجـه بأم ولده دُقاق، وبعد مقتل تتش تولى ابنه دقاق، وصار طغتكين مقدم عسكره، ثم تملك بعد دقاق، وكان شهماً شجاعاً مهيباً مجاهداً في الفرنج، مؤثراً للعدل(٥٠). ولولا أن الله أقام طغتكين للإسلام بإزاء الفرنج، (٦) لكانوا غلبوا على دمشق، فقد هزمهم غير مرة، وأنجده عسكر الموصل مع مودود، ومع البرسقي، وكان قد سار إلى بغداد في خدمة السلطان محمد بن ملكشاه، فبالغ في احترامه (٧)، ولقد واجه طغتكين الصليبيين للدفاع عن إمارته أكشر من مرة، ونازلهم في أكثر من موقع، فقد استرد بصرى وصرخد/ ٤٩٨هـ، وحاصر حصن (علعال) قرب طبرية وهدمه وقتل حاميته / ٤٩٩هـ، وخرج إلى طبرية وأسر صاحبها، وقتله في دمشق/ ٥٠٠هـ (٨)، وانضم عام ٥٠٦هـ إلى قوات شرف الدولة مودود صاحب الموصل،

<sup>(</sup>۱) تاریخ دمشق، ص ۱۸۷ ، ۱۸۸. (۲) مرآة الزمان (۸/ ۵۱).

<sup>(</sup>٣) المقاومة الإسلامية للغزو الصليبي، ص ١٢٣.

<sup>(</sup>٤) تاريخ مصر الإسلامية حتى نهاية العصر الفاطمي، ص ٤٧٣ إلى ٤٧٥.

<sup>(</sup>٥) الجهاد والتجديد في القرن السادس الهجري، ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٧) سير أعلام النبلاء (١٩/١٩).

<sup>(</sup>٨) الجهاد والتجديد، نقلاً عن الكامل في التاريخ، ص ١٢١ .

فحققا نصراً في طبرية، عام ٥٠٧هـ، إلا أن مقتل مودود في دمشق، أثار السلطان محمد بن ملكشاه عليه.. ولذلك بدأ طغتكين يتحالف مع الصليبيين للوقـوف في وجـه القـوات الـتي أرسلها السلطان محمد إليه سنة ٥٠٨هـ، بقيادة برسق صاحب همذان (١)، ثم عقد هدنة مع ملك بيت المقدس – بلدوين الأول – بسبب نزاعه مع جيرانه المسلمين في وقت كان ملك بيت المقدس لا يرجو أكثر من مسالمة أهالي دمشق <sup>(٢)</sup>، واتفـق الطرفـان علـى عقـد هدنـة، مدتها بضع سنوات على أن يقتسم الطرفان أرض السواد، بحيث يكون ثلث دخلها للفرنج، والثلث الثاني لسلاجقة الشام، والثلث الأخير للفلاحين المسلمين<sup>(٣)</sup>. ويبـدو أن تمسـك صاحب دمشق بإمارته، وخوفه من ضياعها، كان هاجساً قوياً دفعه إلى هذه المواقف المتناقضة، وشأنه شأن غيره من أمراء الأقاليم آنذاك(؛). وقد وصف الإمام الـذهبي سياسـته بقوله: وكان طغتكين سيفاً مسلولاً على الفرنج، ولكن له خرمة، من ذلك إيواؤه لبهرام داعي الإسماعيلية في دمشق، بعد أن كان متخفياً، فأكرمه وبالغ في إكرامه اتقاء لشره، حتى اتبعه الغوغاء والسفهاء، ثم أعطاه قلعة بانياس سنة ٥٢٠هـ، فعظم الخطب وتوجع أهل الخير، وتستروا مِن سبّهم، إلى أن كشف خياناتهم وخيانة الوزير المتواطىء معهم – المزدقاني - ابنه تاج الملوك بوري، فقتل الوزير ووضع جنده السيف في الملاحدة الإسماعيلية، وقتلوا نحواً من ستة آلاف نفس، وذلك في عام ٥٢٣هـ، إلا أن الرجل له حسنات منها مـد العـون لزعماء حركة بعث فكرة الجهاد الإسلامي في الجزيرة وشمال الشام، وقام بمساعدة الفاطميين وغيرهم من حكام المسلمين في بلاد الشام لوقف الزحف الصليبي على كثير من بلاد الشام، وواجه الصليبيين وجها لوجه للدفاع عن أملاكه مستغلاً في ذلـك قواتــه أحيانــا أخرى (٥). وعلى أية حال فإن ظهير الدين طغتكين لم يعمر طويلاً فقد توفي سنة ٥٢٢هـ/ ١١٢٨م بعد أن بذل كل ما أمكنه بذله في صد الصليبيين عن دمشق وغيرها من بلاد الشام، مع ما كان عليه من حسن السيرة وإثاره العدل في الرعية، بعد أن استخلف على دمشق ابنه تاج الملوك بوري (١٦). وبالجملة فسيرة الرجل جيدة فقد نجح في المحافظة على دمشق من السقوط بيد الصليبين، بالإضافة إلى تكوين جبهة إسلامية متحدة تتكون من الموصل وحلب ودمشق، وذلك بما أبداه من تعاون صادق مع أولئك الرجال للوقوف صـفاً

<sup>(</sup>٢) الجهاد والتجديد، ص ١٢١.

<sup>(</sup>١) الاعتبار لأسامة بن منقذ، ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٣) الكامل في التاريخ (٨/ ٥٢٧، ٥٢٨).

<sup>(</sup>٤) الجهاد والتجديد، ص ١٢٢.

<sup>(</sup>٥) الجهاد ضد الصليبين في الشرق الإسلامي، ص ١٦٦.

<sup>(</sup>٦) النجوم الزاهرة (٥/ ٢٣٤)، الجهاد ضد الصليبين، ص ١٧٢.

واحداً في وجه الصليبين، مما ساعد على بلورة فكر الجهاد الإسلامي وتوحيد الجبهة الإسلامية في أذهان بعض قادة المسلمين وعلى رأسهم عماد الدين زنكي (١) وقال ابن الجوزي متحدثاً عن طغتكين بأنه: كان شهماً عادلاً حزن عليه أهل دمشق حين وفاته، فلم تبق محلة ولا سوق إلا والمآتم قائمة فيه لعدله وحسن سيرته، حكم الشام خساً وثلاثين سنة ما بين (٤٩٧ - ٢٢ ٥هـ) وسار بسيرته ابنه، فترة، ثم تغير وظلم (٢).

ز- ما ترتب على حملات بطل الإسلام مودود من نتائج: وعلى الرغم من الإخفاق الذي حل مجملات بطل الإسلام مودود إلا أنها تمخضت عن عدد من النتائج المهمة في مسار تاريخ حركة الجهاد الإسلامي ضد الصليبين، ويمكن إجمالها في الآتى:

- إن إمارة مودود – على قصر مدتها – تعد نقطة تحول في تاريخ الصراع الإسلامي – الصليبي خلال تلك المرحلة المبكرة، فقد صارت فكرة الجهاد حقيقة واقعة (٢٦)، ووجدت فارسها المخلص الذي حمل لواءها ما يقرب من نصف المدة التي تولى فيها أمر إمارة الموصل (٤٠).

- يمكن اعتبار حملات مودود مقدمة لحملات عماد الدين زنكي مع عدم إغفال الفارق الزمني في صورة الثلاثة عقود الفاصلة بين إنجاز كل منهما، والتي أدت إلى سقوط إمارة الرها الصليبية عام ٥٣٩هـ/ ١١٤٤م حيث إن مودوداً وجه حملاته الأولى إلى الرها وتل باشر، وعمل على إرهاق أهلها على نحو نصفه بأنه المقدمة الأولى لجهود زنكي ضدها، على اعتبار أن قافلة الجهاد متصلة قائداً من بعد قائد.

- كشفت حملات مودود عن الضعف الذي كانت عليه القوى الإسلامية في بلاد الشام والجزيرة وعدم إخلاص بعضها لقضية الجهاد ضد الغزاة الصليبيين (٥).

وعلى الرغم من الدور الرائد الذي قام به مودود؛ إلا أننا نجد البعض يسرى أن عماد الدين زنكي هو الذي وضع أساس حركة الجهاد ضد الصليبيين (١)، وفي هذا إجحاف بدور تلك القيادة السلجوقية. وواقع الأمر أن المؤرخين الذين أرخوا لتلك المرحلة من تاريخ الصراع الإسلامي الصليبي انبهروا بحجم الإنجاز الكبير الذي قام به عماد الدين زنكي من حيث إسقاط أول إمارة صليبية أقيمت في المنطقة، فتصوروا أن المراحل السابقة عليه ليست

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء (١٩/ ٥١٥ ، ٥٢٠).

<sup>(</sup>١) الجهاد ضد الصليبين، ص ١٧٢.

<sup>(</sup>٣) شرف الدين مودود، عبد الغني رمضان، ص ١٥٠.

<sup>(</sup>٤) الحروب الصليبية بين الشرق والغرب، ص ١٥٦.

<sup>(</sup>٦) الحروب الصليبية بين الشرق والغرب، ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص ١٥٦.

ذات قيمة كبيرة على الرغم من أنها كانت المهدة الحقيقية لإنجاز عام ٥٣٩هـ / ١١٤٤م. لا نغفل أيضاً أن الدعاية السياسية الناجحة والفعالة التي قدمها المؤرخ العراقي الفذ ابن الأثير من خلال كتابه «الباهر» لمؤسس البيت الزنكي قد جعلت المؤرخين يتأثرون بها بصورة أو بأخرى، على نحو جعل سابقي عماد الدين زنكي في مثل ذلك الموقف من حيث تقويم دورهم التاريخي، ويكفى مودود فخراً أنه نجح في ضرب الوجود الصليى في الجليل، وهي منطقة لم تصل إليها فعاليات المسلمين منذ قرابة عقدين من الزمان، ويكفيه أنه ألحق الهزيمة بمؤسس مملكة بيت المقدس الصليبية، ونستطيع أن نصل إلى رؤية محددة من خلال أن قادة الجهاد الإسلامي كل يكمل الآخر، ولا خصومة بينهم، وما قام به مودود أفاد - فما بعد -القائد العظيم صلاح الدين الأيوبي، ولذا فبالإمكان القول؛ اليوم الصنبرة وغداً حطين؛ وهذا ما أثبته السياق العام لتاريخ تلك المنطقة في القرن السادس الهجري، الشاني عشر الميلادي(١). وعلى أية حالة عند مقارنة جهد مودود بسابقيه في صورة كربوقا، وجكرمش، وجاولي سقاوة سيتضح لنا أنها أدوار متدرجة ومتصارعة، فكربوقا انحصر أمره في نجدة أنطاكية، وجكرمش زاد الأمر من خلال تحالف مع سقمان بن أرتبق على نحو أدى إلى الانتصار في معركة حران ٤٩٨هـ/ ١١٠٤م، أما مودود فإن دوره أكثر تعاظماً على نحو أدى إلى هزيمة الصليبيين في معركة الصنبرة عام ٥٠٧هـ/ ١١١٣م، وهو أمر يثبت لنــا أنــه خـــلال نحو تسعة أعوام فقط تم إلحاق هزيمتين كبيرتين بالصليبيين، غير أن العقبة القائمة تمثلت في عدم الإفادة من كل من الانتصارين في اجتياح مناطق الأعداء، وتحقيق انتصار سريع خاطف يصعب على الصليبيين تعويض خسائرهم من جرائه غير أن بقايا ظاهرة التشرذم السياسي، والتباغض بين القيادات الإسلامية كان عائقاً دون تحقيق ذلك (٢).

7- نجم الدين إيلغازي صاحب ماردين: ارتبطت حركة الجهاد الإسلامي ضد الصليبين ارتباطاً شديداً بزعماء الموصل الذين كانوا تحت طاعة السلاجقة، وأدت وفاة السلطان محمد بن ملكشاه سنة ٢١٥هـ/ ١١١٧م إلى ازدياد تدهور أحوال السلاجقة في العراق، فسعى السلطان محمود بن محمد ملكشاه إلى استدعاء آق سنقر من الموصل لتوليته شحنكية بغداد (٣)، الأمر الذي أفقد الموصل مكانتها القيادية في بعث حركة الجهاد الإسلامي ضد الصليبين مؤقتاً، وانتقال هذه القيادة إلى نجم الدين إيلغازي صاحب ماردين، واستهل إيلغازي أعماله بالاستيلاء على حلب سنة ١١٥هـ/ ١١١٧م، لأهميتها بالنسبة لأية قيادة

<sup>(</sup>١) الحروب الصليبية بين الشرق والغرب،، ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ١٥٨.

<sup>(</sup>٣) الوافي بالوفيات (٩/ ٣١٠)، النجوم الزاهرة (٥/ ٢١٤).

عسكرية وسياسية تسعى لمجابهة الصليبيين، وذلك لما كانت تتمتع به من مركـز اسـتراتيجي حيوي من النواحي البشرية والعسكرية والسياسية والاقتصادية، وكانت حلب تقع بين إمارتين صليبيتين هما الرها وأنطاكية، وفي نفس الوقت يمكنها الاتصال بالقوى الإسلامية التركمانية المنتشرة في منطقة الجزيرة. لذا كان الاستيلاء عليها بمثابة فتح الطريق لقيادة حركة الجهاد، وذلك ما حدث فعلاً بالنسبة لنجم الدين إيلغازي وابن أخيه بلك بن بهرام ومن بعدهما آق سنقر البرسقي وعماد الدين زنكي ونور الدين محمود فيما بعد (١). وأما عن تفاصيل استيلاء نجم الدين إيلغازي على حلب سنة ١١٥هـ/١١١م فقد تجدد بها من الحوادث ما أطمع الصليبين في الاستيلاء عليها حيث بلغت حداً من الضعف والضائقة الاقتصادية مما أعجز أهلها عن تقديم القوت لدوابهم، ولكن خوف أهلها من أن تسقط بيد الصليبيين قد أخبرهم على استدعاء نجم الدين إيلغازي وتسليمه حلب في السنة المذكورة، واستهل إيلغازي أعماله بحلب بفرض سيطرته على بعض المواقع التابعة لها كبالس، ومصادرة بعض رجال حلب للحصول منهم على مال يهادن به الصليبين، فاستوحش منه أهل حلب وجندها - على حد قول ابن العديم - مما اضطره إلى مغادرتها إلى ماردين بعد أن استخلف في بالس موجة الغلاء التي مروا بها في نفس السنة ٥١١هـ/١١١م، فأرسـلوا إلى الصليبيين ليسلموها إليهم فاضطر إيلغازي إلى العودة على رأس قوة من التركمان إلى حلب، فلما شعر الصليبيون بالخطر، انسحبوا عنها فتسلمها ايلغازي للمرة الثانية، وعاد إلى ماردين بعد أن عقد معهم هدنة بعدم اعتداء أي منهما على ممتلكات الطرف الآخر (٢).

- نقض الصليبيين للهدنة؛ ولكن الصليبين وجدوا الفرصة سانحة بعد خروج إيلغازي وأغاروا على عزاز وشددوا الحصار عليها حتى اضطر من بها من المسلمين إلى التسليم، واضطر أهل حلب إلى مراسلة الصليبيين وطلبوا منهم التمسك بالهدنة التي كان قد عقدها معهم إيلغازي، وأن يسلموهم -أي أهل حلب- تل هراق ويؤدون لهم القطيعة المقررة على حلب عن أربعة أشهر، ومقدارها ألف دينار، ويكون لهم من حلب شمالاً وغرباً (٣). وغضب نجم الدين إيلغازي لما وصلت إليه أخبار حلب، ولكنه لم يستطع العودة إليها وإنقاذها مما هي فيه لقلة عساكرها، فاتجه إلى شرق منطقة الجزيرة بقصد جمع العساكر في الوقت الذي أبلغ فيه ظهير الدين طغتكين عن رغبته في الاجتماع به سنة ١٢٥هه/ ١١١٨، واجتمعا على قلعة دوسر بهدف القيام بدفع الصليبين عن حلب ولكن ذلك لم يتيسر لهما،

<sup>(</sup>١) الإمارات الأرتقية في بلاد الشام والجزيرة، ص ٢٣٥،٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) زبدة الحلب (٢/ ١٨٠)، الجهاد ضد الصليبيين في الشرق الإسلامي، ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٣) زبدة الحلب (٢/ ١٨٥ – ١٨٦).

الأمر الذي دفع الصليبين إلى إحكام السيطرة على مداخل حلب بعد أن استولوا على بزاغة، فتردت الأحوال بحلب حتى بلغت حد التلف على حد قول ابن العديم (١)، ولم يجد أهل حلب بدًا من الاستعانة بالخلافة العباسية والدولة السلجوقية في بغداد، إلا أنهم لم يغاثوا نظراً لانشغال السلاجقة بالمنازعات الأسرية فيما بينهم من جهة وضعف الخلافة العباسية من جهة أخرى.

- إعلان النفير ضد الصليبيين: لم يتيسر لنجم الدين إيلغازي لقاء الصليبين، فقد فارق طغتكين وعاد إلى ماردين لجمع العساكر تمهيداً للعودة للجهاد والالتقاء مع الصليبين في معركة حاسمة (۲). وفي ماردين حشد نجم الدين إيلغازي ما يزيد على عشرين ألفاً من التركمان (۳)، بقصد قتال الصليبين الذين ضيقوا على حلب حتى كادت أن تعدم القوت. وأرسل إيلغازي رسله إلى بغداد لإعلان النفير ضد الصليبيين وإعلام الخليفة العباسي المسترشد بالله والسلطان السلجوقي محمود بن محمد بن ملكشاه بما فعله الصليبيون بالديار الجزرية وأنهم ملكوا قلعة عند الرها وقتلوا صاحبها بن عطير (٤) وكان نجم الدين إيلغازي قد تواعد مع ظهير الدين طغتكين في سنة ١١٥هـ/١١٨ على ملاقاة الصليبين في شهر صفر من السنة التالية ٣١٥هـ/١١٩ مبالشام. وتوجه إلى مصالحته، لقاء تنازهم عن الأسرى المسلمين الموجودين بها، فأجابهم إيلغازي وشرط عليهم عدم التوجه لمساعدة أمير أنطاكية في حالة حدوث قتال معه فأجابوه. وقد كانت عليهم عدم التوجه لمساعدة أمير أنطاكية في حالة حدوث قتال معه فأجابوه. وقد كانت هذه خطوة صائبة من إيلغازي تمكن بموجبها من عزل إحدى قوى الصليبيين عن مد العون للقوى الأخرى. وهذا دليل واضح على خضوع الصليبيين في منطقة الجزيرة إلى العون للقوى الأخرى. وهذا دليل واضح على خضوع الصليبين في منطقة الجزيرة إلى مطالب الأمراء المسلمين (٥).

- معركة ساحة الدم: وبعد أن أطمأن إيلغازي إلى أنه لن يتعرض إلى طعنة الصليبيين من الخلف، توجه إلى بلاد الشام وقد انضم إليه أسامة بن المبارك بن شبل الكلابي، والأمير طغان أرسلان صاحب بدليس وارزن، وواصل سيره حتى بلغ قريباً من الإثارب بأرض سرمدا في ربيع الأول سنة ١٣٥هـ/ ١١١٩م وهناك انتظر وصول ظهير الدين طغتكين. وكان الصليبيون بقيادة روجر صاحب أنطاكية قد نزلوا بتل عقرين

<sup>(</sup>١) زيدة الحلب (٢/ ١٨٥ - ١٨٦).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (٢/ ١٨٦). (٣) المصدر نفسه (٢/ ١٨٦).

<sup>(</sup>٤) الجهاد ضد الصليبيين في الشرق الإسلامي، ص ١٥٣.

<sup>(</sup>٥) الإمارات الأرتقية في بلاد الشام والجزيرة، عماد الدين خليل، ص ٢٤١.

وشرعوا في بناء حصن لهم هناك، ولم يدر بخلدهم أن نجم الدين إيلغازي سيباغتهم هناك لضيق الطريق، ثم لتوهمهم أن المسلمين سينالون الإثارب أو زردنا، حتى أن الغرور قد أصابهم لاعتقادهم بحصانة موقعهم، فأرسلوا إلى إيلغازي يقولون له: لا تتعب نفسك بالمسير إلينا فنحن واصلون إليك (١). ولما طال انتظار إيلغازي لوصول حليفه، لبي رغبة الأمراء الذين كانوا معه في التعجيل بمباغتة الصليبيين، فما شعر الصليبيون إلا ورايــات المسلمين قد أقبلوا وأحاطوا بهم من كل جانب. وذلك يوم الجمعة السادس عشر من ربيع الأول من السنة ١٣٥هـ/ ١١١٩م. وخرج قاضي حلب أبـو الفضـل بـن الخشـاب وخطب في المسلمين خطبة بليغة استنهض فيها عزائم المسلمين على الجهاد، فحمل المسلمون على الصليبين حملة واحدة من جميع الجهات، فكانت السهام على الصليبيين كالجراد في الوقت الذي أخذتهم السيوف من سائر نواحيهم، فلم يفلت منهم غير يسير، بينما كان الباقون بين قتيل وجريح، وكان ضمن القتلى روجـر صـاحب أنطاكيـة الـذي كان قد تعجل لقاء المسلمين قبل وصول قوات بيت المقدس وطرابلس وغيرها، ووقع في الأسر نيف وسبعون من فرسان الصليبيين ومقدميهم، وحاولوا أن يفتدوا نفوسهم بمبلغ ثلاثمائة ألف دينار فلم يقبل منهم نجم الدين إيلغازي بـل أمـر بقتلـهم جميعـاً (٢)، وقـد عرفت هذه الوقعة عند المؤرخين اللاتينيين، ومن نقل عنهم من المؤرخين المحدثين باسم ساحة الدم لكثرة ما قتل فيها من الصليبيين والتي لم يقتل فيها من المسلمين سوى العدد القليل (٣).

- الابعاد التي حققها الانتصار على الصليبيين في معركة ساحة الدم: إن أهمية ما حل بالصليبيين لم يقف عند حد النصر العسكري الذي حققه نجم الدين إيلغازي عليهم، بل تعداه إلى أنه قد صاحب هذا النصر قيام جبهة إسلامية متحدة من الأمراء المسلمين في الشام والجزيرة إضافة إلى أنها جعلت حلب بمنأى عن أخطار الصليبيين خصوصاً بعد استيلاء نجم الدين إيلغازي على حصن قريب من الإثارب في السنة نفسها، فضلا عن أنها كانت كارثة فادحة حرمت أنطاكية من زعيمها روجر مما جعل السريان والأرمن بأنطاكية يتشككون في موقعهم إلى جانب الصليبين، وهذا على ما يبدو ما دفعهم إلى التآمر للخلاص من الصليبين الغربيين فيما بعد (3)، وذكر ابن العديم أن نجم الدين إيلغازي نزل بعد انتهاء من الصليبين الغربيين فيما بعد (3)، وذكر ابن العديم أن نجم الدين إيلغازي نزل بعد انتهاء

<sup>(</sup>١) زبدة الحلب (٢/ ١٩٠)، الجهاد ضد الصليبين، ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٢) الجهاد ضد الصليبين، نقلاً عن الكامل في التاريخ، ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) الشرق الأوسط والحروب الصليبية (١/ ٤٧٣)، الإمارات الأرتقية، ص ٢٤٢.

<sup>(</sup>٤) الاعتبار، ص ٤٠، ٤١، الحركة الصليبية (١/ ٤٩٢).

المعركة إلى خيمة روجر ليسلم إليه المسلمون الغنائم التي حصلوا عليها، ولكنه رد جميع الغنائم للمقاتلين ولم يأخذ منهم إلا سلاحاً يهديه لملوك الإسلام ليبعث في نفوسهم حب الجهاد الإسلامي ضد الصليبين (١). واستطاع إيلغازي أن يحقق سلسلة من الانتصارات في شمال الشام هيأت للمسلمين جوًّا من الهدوء والاستقرار. فقد استطاع المسلمون أن يلحقوا بالنجدة الصليبية التي أتت بزعامة بلدوين ملك بيت المقدس لنجدة روجر صاحب أنطاكية هزيمة ساحقة (٢)، ولم يكتف نجم الدين إيلغازي بهذا بل اجتمع في أرتاح بحليف طغتكين واتفقا على مهاجمة الإثارب وزردنا، فاستطاعا الاستيلاء عليهما من الصليبيين، ثـم سـار إيلغازي إلى دانيث بنفر قليل من المسلمين والتقى ببلدوين ملك بيت المقدس وروبرت صاحب زردنا، ودارت بين الطرفين معركة في جمادي الأولى مـن السـنة ١٣٥هــ/١١٩م أسفرت عن انتصار نجم الدين إيلغازي وهزيمة الصليبيين الذين احتموا بحصن هاب بعد مطاردة نجم الدين لهم (٣). ثم عاد نجم الدين إيلغازي إلى حلب بينما التقى رجاله في طريق عودتهم بصاحب زردنا روبرت الأبرص وبصحبته قوة من الصليبيين فهاجمتهم قوة إيلغازي مما اضطر من سلم من الصليبين إلى العودة إلى حصن هاب، في الوقت الذين وقع فيه الأبرص أسيراً في أيدي المسلمين فحملوه إلى إيلغازي بحلب، وأنفذه بدوره إلى طغتكين بدمشق حيث قتله صبرًا (١)، وفي أواخر جمادي الأولى سنة ١٣٥هـ/ ١١١٩م غادر إيلغــازي حلب إلى ماردين بسبب الضائقة المالية التي مر بها إضافة إلى أن حلب كانت من الضعف بحيث جعلته لا يستطيع البقاء فيها(٥).

- حصار أنطاكية وعقد الهدئة مع ملك بيت المقدس: وبالرغم من انشغال نجم الدين إيلغازي ببعض الأمور الإدارية في ماردين، فقد جمع جيشاً من التركمان عبر بهم الفرات إلى بلاد الشام في سنة ١٥هـ/ ١١٢٠م، واجتمع بطغتكين وسارا إلى أنطاكية حيث ضربا عليها حصاراً، فلم يتمكنا منها، فدخلا إلى قنسرين، وحاصراها يوماً وليلة، ولم ينالا منها شيئاً، وعندها أشار ظهير الدين طغتكين على صاحبه برفع الحصار عنها وأن يعود كل منهما إلى بلده، فقبل نجم الدين إيلغازي مشورة صاحبه، وتفرق عساكره من التركمان، واضطر إيلغازي إلى عقد هدنة مع ملك بيت المقدس بلدوين الثاني على أن يكون للصليبين المعرة وكفر طاب والبارة وضياع من

<sup>(</sup>١) زبدة الحلب (٢/ ١٩٠)، الجهاد ضد الصليبين، ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) الجهاد ضد الصليبين، ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) زيدة الحلب (٢/ ١٩٠)، الجهاد ضد الصليبين، ص ١٥٦.

<sup>(</sup>٤) الجهاد ضد الصليبين، ص ١٥٦. (٥) المصدر نفسه، ص ١٥٦.

جبل السماق، وعلى أن يكون أمد هذه الهدنة نهاية السنة <sup>(١)</sup>.

- نقض الهدنة: لم يتقيد الصليبيون بهذه المعاهدة، فقد أغار جوسلين صاحب تىل باشر في السنة نفسها ١٩٥هـ/ ١١٢٠م على بعض البلاد التابعة لحلب، مما اضطر أهل حلب إلى إرسال احتجاج شديد اللهجة إلى بلدوين الثاني ملك بيت المقدس يخبرونه فيه باعتداءات جوسلين على المسلمين، ولكنه رد عليهم بقوله: مالي على جوسلين ييد (٢٠). ولم يقف الصليبيون عند هذا الحد بل أغار الصليبيون بأنطاكية على بلد شيزر، وأسروا جماعة من المسلمين وطالبوا أمير شيزر العربي أبو العساكر سلطان بن منقذ ببعض المطالب التعسفية مما اضطره إلى مصالحتهم على مال يدفعه إليهم (٣). وبالإضافة إلى ذلك فقد استغل الصليبيون فرصة خلو حلب من إيلغازي فشنوا في صفر من سنة ٥١٥هـ/ ١٦١١م هجوماً على الإثارب وأغار على حلب نفسها، وفرض عليها حصاراً شديداً أدى إلى وقوع خسين أسيراً من أهلها في يده، ونجح الحلبيون في استنقاذ إخوانهم وأجبروه على التراجع عنها إلى من أهلها في يده، ونجح الحلبيون في استنقاذ إخوانهم وأجبروه على التراجع عنها إلى الوقت مما دعاه إلى مراسلة ولده سليمان بن إيلغازي النائب عنه في حلب يأمره بعقد صلح الوقت مما دعاه إلى مراسلة ولده سليمان بن إيلغازي النائب عنه في حلب يأمره بعقد صلح الحيطة بحلب، والإثارب (٥).

- تمرد سليمان بن إيلغازي على أبيه: وعلى الرغم من أن الصلح الذي عقده سليمان بن إيلغازي لم يكن في صالحه فإنه لم يسع إلى علاج ما استجد بحلب من الفوضى والاضطراب، بل أعلن عصيانه على والده وأعلن استقلاله بحلب، وقد شجعت هذه الخطوة من قبل سليمان الصليبين على مضايقة حلب والاستيلاء على بعض المواقع المحيطة بها في جمادي الآخرة من سنة ١٥هـ/ ١٢١١م، ومطالبة صاحبها سليمان بالتنازل عن الإثارب لبلدوين الثاني ملك بيت المقدس، ولكن سكان الإثارب من المسلمين رفضوا الخضوع للصليبين، الأمر الذي أجبر بلدوين على التراجع إلى أنطاكية ومنها إلى بيت المقدس (١).

- القضاء على التمرد: أما نجم الدين إيلغازي، فإنه ما أن سمع بعصيان ابنه بحلب

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص ١٥٦.

<sup>(</sup>١) الجهاد ضد الصليبين، ص ١٥٦، ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٤) زيدة الحلب (٢/ ١٩٩)، الجهاد ضد الصليبين، ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٥) زبدة الحلب (١٩٩/٢ – ٢٠٥)، الجهاد ضد الصليبين، ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٦) زيدة الحلب (١٩٩/)، الجهاد ضد الصليبين، ص ١٥٧.

حتى قدم إليها على وجه السرعة، فعاقب من كان وراء عصيان ابنه، فلما رأى سليمان ما حل بأعوانه، من عقاب شديد خاف على نفسه وهرب إلى دمشق، وطلب من صاحبها طغتكين حق اللجوء، ولما تم لإيلغازي القضاء على الفتنة بحلب استناب بها ابن أخيه بدر الدولة سليمان بن عبد الجبار بن أرتق، وعقد هدنة جديدة مع الصليبيين لمدة سنة كاملة، وكان هدف إيلغازي من عقد تلك الهدنة مع الصليبيين هو كسب الوقت حتى يتمكن من العودة إلى ديار بكر، وحشد ما يمكن حشده من قوات ليعيد الكرة على الصليبين، إضافة إلى خوفه من قيام الصليبين بغارة على حلب فلا يستطيع ابن أخيه صدهم (۱). وفي ماردين استطاع نجم الدين إيلغازي أن يحشد أكبر عدد من التركمان ثم سار بهم إلى بلاد الشام في شهر ربيع الآخر سنة ٢١٥هـ/ ١١٢٢م، مستغلاً في ذلك الشقاق الذي حصل بين بلدوين ملك بيت المقدس ويونز صاحب طرابلس، ولكن نجم الدين إيلغازي لم يستطع أن يحقق نصراً حاسماً على الصليبيين، وبالرغم من انضمام بلك بن بهرام بن أرتق وظهير الدين طغتكين إلى جانبه غير أنه لم يمكن الصليبيين بأن يمدوا نفوذهم وسيطرتهم على حلب (۱).

وفاة إيلفازي وأشرذك على المسلمين: في شهر رمضان من سنة ما ١٦٥هـ/ ١٦٢٦م أحس إيلغازي بتدهور صحته، فعاد إلى ميافارقين حيث وافته منيته هناك، وبقدر ما كانت وفاة نجم الدين إيلغازي خسارة فادحة للمسلمين في بلاد الشام والجزيرة عامة فإن المصيبة كانت أعظم على أهل حلب الذين عظمت عليهم وفاته، لأن نجم الدين إيلغازي كان قد قطع أمل زعماء الصليبين في الاستيلاء عليها، ولم تصنف أهمية وفاة نجم الدين إيلغازي إلى هذا الحد، بل أدت إلى أن إمارته قد تفككت وقسمت بين أولاده حسام الدين تمرتاش الذي حصل على ماردين، وابنه سليمان الذي حصل على ميافارقين، بينما بقيت حلب من نصيب ابن أخيه سليمان بن عبد الجبار بن أرتق، واحتفظ بلك بن بهرام بن أرتق بقلعة خرتبرت وضم إليها حران فيما بعد (٢)، ويضاف إلى ذلك أن حلب التي كانت تعتمد على عساكر التركمان الذين كان يحشدهم إيلغازي من شمال الجزيرة قد افتقرت هذا العنصر البشري الذي رجح كفة المسلمين على الصليبين في عهد إيلغازي مما جعلها عرضة لغارات الصليبين، وضعف مركز صاحبها سليمان بن عبد الجبار بن أرتق عن دفع الصليبين الذين استغلوا وفاة نجم الدين وأغاروا بقيادة بلدوين الثاني ملك بيت المقدس على بزاعة وبالس على نهر الفرات، ولم يقف الأمر عند هذا الحد، بـل استطاع الملك

<sup>(</sup>١) الإمارات الأرتقية، ص ٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) زيدة الحلب (٢/ ٢٠٥)، الجهاد ضد الصليبين، ص ١٥٨.

<sup>(</sup>٣) الشرق الأوسط والحروب الصليبية (١/ ٤٨٠ – ٤٨١).

الصليبي الاستيلاء على قلعة البيرة، حتى أصبحت حلب محاطة بالصليبيين من جميع الجهات، مما حتم على سليمان بن عبد الجبار أن يعقد مع الصليبيين صلحاً سنة ١١٥٨هـ/١١٢٣م تنازل بموجبه لهم عن حصن الإثارب(١).

٧- بلك بن بهرام بن أرتق يأسر ملوك الصليبيين: بلك بن بهرام صاحب قلعة (خرتبرت) تسلم راية الجهاد بعد عمه «إيلغازي - صاحب ماردين».. كان خصماً عنيداً للصليبيين وكان يتطلع للقضاء عليهم لا في منطقة الجزيرة فقط بــل وفي بــلاد الشــام، وقــد استهل أعماله العسكرية أثناء مرض عمه نجم الدين إيلغازي في رجب سنة ١٦٥هـ/ ١١٢٢م بحصار الرها، ولكنه لم يستطع النيل منها بعد فترة طويلة من الحصار، مما اضطره إلى الانسحاب عنها، لذا رأى الصليبيون الذين بالرها أنه لا بد من الاستعانة بجوسلين صاحب الأطماع الكثيرة وخصم المسلمين العنيد، الذي كان وقتذاك مع بلدوين ملك بيـت المقـدس بالبيرة مستغلين في ذلك تفرق عساكر بلك بن بهرام بن أرتق عقب عودته من الرها، إلا أن بلك بن بهرام استطاع أن ينصب لجوسلين ومن معه من الصليبيين كميناً عند سروج بأرض موحلة ومشبعة بمياه الأمطار، فلم تتمكن خيولهم من الإسراع بسبب هذا الوحل، في الوقت الذي سلط عليهم بلك ورجاله الذين لا يتجاوز عددهم أربعمائة فارس وابلاً من السهام فلم يفلت منهم إلا القليل، وأسر جوسلين وابن خالته جاليران صاحب البيرة في سنة ٥١٦هـ/ ١١٢٢م. وقد ترتب على هذا الانتصار الذي حققه بلك بن بهرام على الصليبيين ضياع قوة الصليبيين المعنوية في بلاد الشام وازدياد حماسة المسلمين وتطلعهم إلى الوثـوب على الصليبيين من كل ناحية (٢). وحاول بلك بن بهرام بن أرتق أن يحصل من جوسلين ومن معه من الصليبيين الذين وقعوا في الأسر على تنازل منهم عـن الرهـا، مقابـل إطـلاق سراحهم ولكنهم رفضوا قائلين: نحن والبلاد كالجمال، متى عقر جمل حول رحله إلى آخـر، والذي بأيدينا قد صار بيد غيرنا(٣) عندها حمل بلك بن بهرام أسراه إلى قلعة خرتبرت ووكل بهم من يحرسهم، وتوجه سنة ١٧ ٥هـ/ ١١٢٣م إلى حصن كركر التابع لإمارة الرهــا بقصــد الاستيلاء عليه (٤). وأدرك بلدوين ملك بيت المقدس –الذي أصبح وصياً على الرها مضافاً إلى وصايته على أنطاكية- أن من واجبه التحرك لتخليص جوسلين من الأسر، ومنع كركـر من السقوط بيد بلك بن بهرام وإفهام المسلمين بأن قوة الصليبيين لا زالت قوية باطشة،

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ (٨/ ٦٣٢).

<sup>(</sup>٢) نور الدين محمود والصليبيون، حسن حبشي، ص ٢٠.

<sup>(</sup>٣) الجهاد ضد الصليبيين في الشرق الإسلامي، ص ١٦٠.

<sup>(</sup>٤) زبدة الحلب (٢٠٦/٢)، الجهاد ضد الصليبيين في الشرق الإسلامي، ص ١٦٠.

وخرج بلدوين على رأس جيشه حتى وصل عند الضفة الشرقية لنهر سنجه أحد روافد الفرات تجاه معسكر بلك بن بهرام الذي كان قد رفع الحصار عن كركر وعاد لمواجهة بلدوين الثاني ملك بيت المقدس، ودار القتال بين الطرفين في التاسع عشر من شهر صفر سنة ١٥هه/ ١١٣٣م، وانهزم الصليبيون بالرغم من قلة قوات المسلمين، ولم تقف أهمية الوقعة عند حد انتصار بلك بن بهرام، بل تعدته إلى أن بلدوين ملك بيت المقدس قد وقع في أسر بلك في بن بهرام بالإضافة إلى استيلائه على حصن كركر، وحمل بلك أسيره الجديد إلى خرتبرت وضمه إلى جوسلين ومن معه من زعماء الصليبين وفرسانهم (١٠). وهكذا خلت إمارات الصليبين: الرها، وأنطاكية، ومملكة بيت المقدس من زعمائها الذابين عنها، مما أدى إلى اضطراب وضع الصليبين في الجزيرة وبلاد الشام، ولكن القوى الإسلامية في بلاد الشام لم تستطع وقتذاك أن تهتبل هذه الفرصة والانقضاض على إماراتهم والقضاء على شأفة الصليبين (٢).

- محاصرة الصليبيين لحلب: أما بلك بن بهرام بن أرتق فإنه بعد أن جمع أسراه في قلعة خرتبرت توجه إلى حران للاستيلاء عليها في ربيع الأول من سنة ١٥هـ/١١٢٩، بهدف التقوي بها، فتم له ذلك، وكان بلك بن بهرام يطمع في الاستيلاء على حلب من سليمان بن عبد الجبار عقب استيلائه على حران لأنه كان يدرك أهمية حلب الاستراتيجية، وأنه لن يحقق أية نتيجة حاسمة على الصليبين ما لم يضم حلب إلى إمارته كي تكون له قاعدة في بلاد الشام، يستطيع من خلالها التحرك في ميدان فسيح، وليتفرغ لقت المالصليبين أن لذلك فرض بلك بن بهرام على حلب الحصار حتى اضطر من بها إلى تسليمها المسليبين أن لذلك فرض بلك بن بهرام على حلب الحصار حتى اضطر من بها إلى تسليمها إليه في صباح يوم الثلاثاء غرة جمادي الأولى سنة ١١٥هـ/ ١١٢٣ (١٠). إلا أن بلك بن بهرام من الأسر بمعونة جماعة من الأرمن الذين كان بلك بن بهرام قد أحسن إليهم بخرتبرت، فعاد على وجه السرعة إلى خرتبرت في رجب من نفس السنة ١١٥هـ/ ١١٣٩م، واستطاع إعادة الأمن بها ونقل الأسرى المتبقين فيها إلى حران بعد معاقبة الأرمن الذين كانوا بها (٥). وأما جوسلين صاحب الرها الذي هرب من الأسر فقد استطاع تكوين جيش من صليبيي بيت

<sup>(</sup>١) نور الدين محمود والصليبيون، ص ٢٠.

<sup>(</sup>٢) الجهاد ضد الصليبيين في الشرق الإسلامي، ص ١٦٠.

<sup>(</sup>٣) الإمارات الأرتقية، ص ٢٦٨.

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ (٨/ ٦٣٢، ٦٣٣)

<sup>(</sup>٥) الجهاد ضد الصليبين في الشرق الإسلامي، ص ١٦١.

المقدس وأنطاكية، واتجه به صوب حلب وضيق على من بها من المسلمين، ولم يكتف بهـذا، بل أقدم على نبش قبور ألموتى من المسلمين في البلاد المحيطة بها، وظل محاصراً لها حتى شهر رمضان من السنة نفسها ٥١٧هـ/ ١١٢٣م، ولما لم يستطع النيل منها عاد إلى تل باشر، على أن حلب لم تسلم من حصار الصليبيين بعد عودة جوسلين إلى تل باشر، بل تعرضت لحصار آخر من صليبيي أنطاكية، أدى إلى قطع الصلة بينهما وبين غيرها من البلاد الإسلامية في الشام، تلك البلاد التي كانت تزودها بالمؤن(١). وجد بلك بن بهرام بن أرتـق أنـه لابـد مـن الاستعانة بآق سنقر البرسقي صاحب الموصل وبظهير الدين طغتكين صاحب دمشق لرفع الظلم عن أهل حلب ولإنزال ضربة بالصليبين يستطيع بعدها بلك بـن بهـرام العـودة إلى حلب وإقرار الأوضاع بها، فوصل إليه سنة ٥١٧هـ/١٦٣م كل من صاحب الموصـل آق سنقر البرسقي وصاحب دمشق طغتكين على رأس قوتهما فعبر بهم الفرات ونزلوا على عزاز، ولكن الصليبيين الذين كانوا قد تجمعوا بها تمكنوا من طرد المسلمين، فعاد كـل مـنهم إلى بلده، ودخل بلك بن بهرام حلب في سنة ١١٥هـ/ ١١٢٤م وتخلص من بعض المناوئين له وقضى على فوضى قطاع الطرق، وتزوج بإحمدى بنات رضوان بن تتش لتوثيق صلته بالسلاجقة، واتخذ من حلب عاصمة له من بلاد الشام، وقاعدة انطلاق لتوجيـه الضـربات ضد الصليبيين، ولم يكتف بهذا بل نقل إليها أسراه من حران واعتقلهم في قلعة حلب، ويبدو أن ما قام به بلك بن بهرام من نقل أسراه إلى حلب إنما كان بقصد الاطمئنان عليهم من أية محاولة لإنقاذهم أثناء بعده عنهم، والدليل على ذلك أنه حين جهز فرقة عسكرية في صفر من سنة ١٨ ٥هـ / ١٦٢٤م لقتال الصليبيين بعزاز، لم يخرج معهم خوفاً من أن يغدر به بعض سكان حلب المعارضين له ويطلقوا سراح أسراه (٢).

- مقتل بلك بن بهرام: لم يمهل الأجل بلك بن بهرام، وبينما كان يحاصر الفرنجة عند قلعة منبح وافته المنية بسهم طائش أصابه فقتله لا يدري من رماه، واضطرب عسكره، وتفرقوا، وبمقتله فقد المسلمون فيه رجلاً أثبتت أعماله أنه زعيم وقائد حاول جمع كلمة المسلمين في الشام والجزيرة ضد الصليبين، ويمكن القول إنه بمقتل بلك بن بهرام سنة المسلمين في الشام والجزيرة قيادة الأراتقة لحركة الجهاد الإسلامي ضد الصليبين، على الرغم من أن حسام الدين تمرتاش بن إيلغازي قد استطاع الاستيلاء على حلب عقب مقتل بلك بن بهرام إلا أن حلب لم تتمتع في أيامه بأوضاع مستقرة، بل فسدت أحوالها وضعف بلك بن بهرام إلا أن حلب لم تتمتع في أيامه بأوضاع مستقرة، بل فسدت أحوالها وضعف

<sup>(</sup>١) الجهاد ضد الصليبيين في الشرق الإسلامي، ص ١٦١.

<sup>(</sup>٢) زبدة الحلب (٢/ ٢١٦ - ٢١٧)، الجهاد ضد الصليبين، ص ١٦٤

أمر المسلمين بها حيث، ألهاه الصبا واللعب عن التشمير والجد والنظر في أمور الملك. ولم يقف حسام الدين عند هذا الحد من الخمول وعدم المبالاة بجهاد الصليبيين، بل قبل وساطة أبي العساكر سلطان بن منقذ صاحب شيزر في إطلاق سراح بلدوين ملك بيت المقدس، الذي كان في أسر بلك بن بهرام (۱)، الأمر الذي أدى إلى ازدياد حماس الصليبيين في النيل من المسلمين، وهذا بالطبع كان له أثر كبير في تصدي الصليبيين بصلابة لحركة بعث فكرة الجهاد الإسلامي في المرحلة التالية التي قادها كل من آق سنقر البرسقي صاحب الموصل وظهير الدين صاحب دمشق (۲).

#### ٨- جهاد أمير الموصل آق سُنقُر البرسقي لإنقاذ حلب:

1- حلب تتصدى للصليبيين: تعرضت حلب لضغط الصليبين وهجماتهم مراراً عديدة بدأت مع فجر الغزو الصلبي لبلاد الجزيرة والشام، وكان أبرزها وأخطرها ولاريب حصار عام ١٨ هم، وقد أدرك هؤلاء الغزاة الأهمية البالغة لهذه المدينة وما كانت تتمتع به من مركز استراتيجي حيوي من النواحي البشرية والعسكرية والسياسية والاقتصادية وخطوط المواصلات، فهي تقع في مركز وسط حصين بين إمارتين صليبيتين، هما: الرها شرقاً في الجزيرة الفراتية، وأنطاكية غرباً على البحر المتوسط. في نفس الوقت الذي يمكنها الاتصال بالقوى الإسلامية التركمانية المنتشرة في الجزيرة والفرات والأناضول وشمالي الشام، مما يعد أساساً حيوياً لاستمرار حركة الجهاد وتحقيق أهداف حاسمة ضد الصليبين، وفي المقابل فإن إسقاط حلب وضمها إلى الكيان الصلبي سوف يؤمن المواصلات بين الرها وأنطاكية، ويعجل إقامة وحدة سياسية وعسكرية بينهما، كانت ستلعب ولا شك دوراً خطيراً لصالح الغزاة (٣).

وإذ أدرك الحلبيون عدم جدوى بقاء حلب على هذه الأوضاع القلقة، وضرورة تسليمها لأمير قوي، أرسلوا إلى إيلغازي الأرتقي حاكم ديار بكر يطلبون منه القدوم لتسليمها إياه، فتقدم هذا إلى حلب عام ٥١١هم، وتولَّى مقاليد الأمور فيها، وفرض سيطرته على المواقع التابعة لها، ولكن انشغال الرجل بأمور ولايته في ديار بكر كان يضطره في كثير من الأحيان إلى الغياب عن حلب وإدارة ظهره لمشاكلها، وكان الصليبيون يستغلون ذلك ويشددون هجماتهم على حلب والمناطق المحيطة بها، حتى إذا توفي الرجل في رمضان عام ويشددون هجماتهم على حلب والمناطق المحيطة بها، حتى إذا توفي الرجل في رمضان عام ويشددون هجماتهم على حلب والمناطق وانقسام إمارته بين أبنائه، وانعزال حلب عن

١. (٢) المصدر نفسه، ص ١٦٣.

<sup>(</sup>١) الجهاد ضد الصليبيين، ص ١٦٢، ١٦٣.

<sup>(</sup>٣) دراسات تاریخیة، ص ۱۲، ۱۳.

القوى المقاتلة في ديار بكر لتحقيق انتصارات سريعة في شمال الشام، ولكن ظهور ابن أخيه بلك بن بهرام وتوليه قيادة حركة الجهاد ضد الغزاة؛ قطع الطريق على هؤلاء، وأنقذ حلب من خطر محقق، غير أن مقتل بلك بعد سنتين من توليه الحكم وانتقال إمارته إلى ابن عمه حسام الدين تمرتاش الذي تميز بالضعف والانهزامية، فتح الطريق ثانية أمام الصليبيين لكي يشددوا النكير على حلب ويحققوا حلمهم بالسيطرة عليها، ويصف المؤرخ ابن العديم كيف تدهورت الأوضاع في حلب إثر تولي تمرتاش الحكم، ويقول: فأما تمرتاش فإنه لما ملك حلب، ألهاه الصبا واللعب عن التشمير والجد والنظر في أمور الملك، ففسدت الأحوال وضعف أمر المسلمين بذلك (۱). وقد بدأ تمرتاش ولايته بإطلاق سراح بلدوين الثاني ملك بيت المقدس الذي كان بلك قد أسره في إحدى معاركه ضد الغزاة، وذلك لقاء مبلغ تافه من المال، وقد أطلقه تمرتاش من معتقله وأحضره إلى مجلسه، فأكلا وتشاربا وخلع عليه تمرتاش قباءً ملكياً، وأعيد إليه الحصان الذي كان قد أخذه منه بلك يوم أسره (۲). ولم يلبث تمرتاش حبعدها – أن انسحب إلى ولايته في ديار بكر لكي يتبع سياسة انعزالية فلا يرمي بسهم ضد الغزاة، وبهذا أتيحت لهؤلاء الفرصة – كرة أخرى – لتضييق الحناق على حلب والسعي لتحقيق هدفهم الذي عجزوا عنه في السنين السابقة، وهكذا شهدت حلب في عام ١٨٥هـ حصاراً من أخطر ما تعرضت له في تاريخ الحروب الصليبية الطويل (۱).

ب- خيانة دبيس بن صدقة المزيدي أمير المحلة: بدأت المحاولة له بخيانة تقدم بها أحد الأمراء العرب: دبيس بن صدقة المزيدي أمير الحلة الواقعة جنوبي بغداد، والهارب من وجه الخلافة العباسية والسلطنة السلجوقية بسبب استفزاره المستمر لهما وتآمره عليهما، قال للصليبين بأن له أنصاراً في حلب، وأنهم متى رأوه على رؤوس المهاجمين سلموا إليه البلد، وبما قاله للصليبين: إن أهلها شيعة وهم يميلون إليّ لأجل المذهب، فمتى رأوني سلموا البلد إليّ، وبذل لهم على مساعدته بذولاً كثيرة (أ). ووعد بلدوين أمير أنطاكية وجوسلين أمير الرها بأنه سيقدم لهما الكثير لقاء مساعدتهما له، وقال لهما: إنني أكون في حلب نائباً عنكم مطيعاً لكم (٥). وتمكن -أخيراً - من التوصل مع الصليبين إلى اتفاق تكون حلب بموجبه له، أما الأموال فتكون لهم، فضلاً عن بعض المواقع القريبة من حلب (١)، وتقدم بلدوين على رأس قواته ونزل على نهر قويق قريباً من حلب، وأفسد المناطق الزراعية المحيطة به، ثم رحل إلى حلب فنزل

<sup>(</sup>۱) زبدة الحلب (۲/ ۲۲۰). (۲) الاعتبار، ص ۱۲۰، ۱۲۰ – ۱۲۱.

<sup>(</sup>٣) دراسات تاريخية، د. عماد الدين خليل، ص ١٤. (٤) الكامل في التاريخ (٨/ ٦٤٢).

<sup>(</sup>٥) ذيل تاريخ دمشق، ص ٢١٢.

<sup>(</sup>٦) الاعتبار، ص ١٠٣، زبدة الحلب (٢/ ٢٢٢ – ٢٢٣).

عليها في أواخر شعبان ١٨٥هـ، وتقدم جوسلين أمير الرها بصحبة دبيس بن صدقة (١) - وكان دبيس شيعياً كآبائه (٢) - صوب ناحية أخرى من أعمال حلب، وقاما بتدمير مزروعاتها، وقدرت الخسائر بما يقرب من مائة ألف دينار، ومن ثم رحلا ونزلا مع بلدوين على حلب، واجتمع بهم هناك خونة، آخرون من أجل تطمين مصالحهم واقتسام الغنائم في حالة سقوط حلب: سلطان شاه بن رضوان السلجوقي، عيسى بن سالم بن مالك العقيلي، ياغي سيان بن عبد الجبار الأرتقي.. وفرضوا جميعاً الحصار على حلب من شتى جهاتها (٣). ووطنوا أنفسهم على المقام الطويل، وأنهم لا يغادرونها حتى يملكوها، وبنوا البيوت لأجل البرد والحر(١٤)، فضلا عن ثلاثمائة من الخيام، بينما لم يكن في حلب يومها سوى خسمائة فارس (٥).

ج- اعمال استفزازية صليبية ضد أهائي حلب: بدأ الغزاة بشن هجماتهم الدورية على حلب، وقطعوا أشجارها، وأفسدوا بساتينها وزروعها في محاولة لتدمير اقتصادياتها التي تعتمد على الزراعة بالدرجة الأولى، كما قاموا بتخريب مشاهد المسلمين ونبشوا قبور موتاهم، وسلبوا أكفانهم، وجعلوا من توابيتهم أوعية يتناولون بها طعامهم، وعمدوا إلى من لم تتقطع أوصاله منهم فربطوا في أرجلهم الحبال وسحبوهم أمام أنظار المسلمين المحاصرين في حلب، وجعلوا يصيحون: هذا نبيكم محمد!! وأخذت جماعة منهم مصحفاً من المشاهد المحيطة بحلب وصاحوا: يا مسلمون أبصروا كتابكم!! ثم ثقبه أحدهم بيده ثم شده بخيطين وربطه بأسفل برذون قريب فراح هذا يروث عليه.. وكلما أبصر صاحبه الروث يتساقط على المصحف الشريف صفق بيديه وضحك عجباً وزهواً (٢).

د-المقاومة الحلبية الشعبية: لم يكتف الصليبيون بهذا، بل راحوا عثلون بكل من يقع بأيديهم من المسلمين، فاضطر هؤلاء إلى مجاراتهم بالمشل، وكان يقود المقاومة الإسلامية القاضي أبو الفضل بن الخشاب الذي كان قد تمرّس في أعمال الدفاع منذ بداية العقد، وكان علك شعبية واسعة في حلب فأصدر أوامره بتوجيه ضربات مباشرة في قلب معسكرات الغزاة، فكانت جماعة من مقاتلي حلب تخرج سراً لتغير على هذه المعسكرات، فتقتل وتأسر وتقفل عائدة من حيث أتت... وفي الوقت نفسه كانت الرسل تتردد بين الطرفين للتوصل إلى

<sup>(</sup>١) دراسات تاريخية، د. عماد الدين خليل، ص ١٥.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء (١٩/٦١٣).

<sup>(</sup>٣) زبدة الحلب (٢/ ٢٢٥ – ٢٢٦). (٤) الكامل في التاريخ (٨/ ٦٤٢).

<sup>(</sup>٥) زبدة الحلب (٢/ ٢٢٤ – ٢٢٥)، دراسات تاريخية، ص ١٥.

<sup>(</sup>٦) دراسات تاریخیة، ص ۱٥.

اتفاق ولكن دون جدوي (١).

ه - استنجاد أهالي حلب بأمير ديار بكر: ضاق الأمر بالمسلمين في حلب واعتصرهم الإرهاق والجوع، فاتفق أميرهم بدر الدين الأرتقي وجماعة من كبار المسئولين على إرسال وفد من زعماء حلب إلى ديار بكر للاستنجاد بأميرها حسام الدين تمرتاش، وتسلّل أعضاء الوفد الثلاثة ليلاً ومضوا إلى ماردين – قاعدة ديار بكر – ليستغيثوا بأميرها علّه يولي اهتماماً لما تعانيه حلب من ويلات. وعندما وصلوا إلى هناك كان حسام الدين منهمكاً في الاستيلاء على بلاد أخيه سليمان الذي كان توفي في تلك السنة، الأمر الذي دفعه إلى إهمال شئون حلب وعدم الاستجابة لمطالب وفدها، وقد بقي أعضاء هذا الوفد فترة من الوقت في ماردين يحثون حسام الدين على التوجه إلى حلب الإنقاذها من الحصار، وهو يعدهم ويمنيهم ماردين يحثون حسام الدين على التوجه إلى حلب الإنقاذها من الحصار، وهو يعدهم ويمنيهم والحليون يكفونه أمر الغزاة (٢) إلا أن مساعيهم فشلت، وفي نهاية المطاف تمكن الوفد من والحليون يكفونه أمر الغزاة (٢) إلا أن مساعيهم ختى لا يغادروا ماردين للاستنجاد بأمير الخلاص من مراقبة حسام الدين التي فرضها عليهم حتى لا يغادروا ماردين للاستنجاد بأمير آخر، خوفاً من ازدياد ضعف مركزه وفقدانه مدينة حلب، واستطاع الوفد الاتصال بوالي الموصل السلجوقي آق سنقر البرسقى (٢).

و- آق سنقر البرسقى واستجابته لاستغاثة أهل حلب: كان البرسقي حينذاك مريضاً، وكان الضعف قد بلغ منه مبلغاً عظيماً، فمنع الناس من الدخول عليه إلا الأطباء ووصل إلى دبيس من أخبره بذلك، فأعلن البشائر في عسكره وارتفع عنده التكبير والتهليل، ونادى بعض أصحابه أهل حلب: قد مات من أملتم نصره؛ فكادت أنفس الحلبيين تزهق (٤)، وعندما استؤذن للوفد الحلبي بالدخول أذن البرسقي لهم، فدخلوا عليه واستغاثوا به. وشرحوا له الأخطار التي تحيق بحلب ومدى الصعوبات التي يعانيها أهل المدينة، فأجابهم الرجل: إنكم ترون ما أنا الآن فيه من المرض، ولكني قد جعلت لله عليَّ نذراً لئن عافاني من مرضي هذا لأبذلن جهدي في أمركم والذب عن بلدكم وقتال أعدائكم، ولم تمض ثلاثة أيام على مقابلته تلك حتى فارقته الحمى، وتماثل للشفاء، وسرعان ما ضرب خيمته بظاهر الموصل، ونادى قواته لأن تتأهب لقتال الصليبين وإنقاذ حلب، وفي غضون أيام معدودات غدا جيشه على أهبة الاستعداد، فغادر الموصل متجهاً إلى الرحبة، وأرسل من هناك إلى

<sup>(</sup>۱) دراسات تاریخیة، ص ۱٦، ذیل تاریخ دمشق، ص ۲۱۲.

<sup>(</sup>۲) دراسات تاریخیة، ص ۱٦.

<sup>(</sup>٣) زبدة الحلب (٢/ ٢٢٧)، دراسات تاريخية، ص ١٧.

<sup>(</sup>٤) دراسات تاریخیة، ص ۱۷.

طغتكين أمير دمشق وخير خان أمير حمص يطلب منهما مساعدته في إنجاز مهمته، فلبي هذان الأميران دعوته وبعثا عساكرهما للانضمام إلى جيش البرسقي الذي كان قد تحرك آنذاك صوب بالس القريبة من حلب، وأرسل من هناك إلى مسئوليها وشرط عليهم تسليم قلعة حلب لنوابه لكي يحتمى بها في حالة انهزامه أمام الصليبين فأجابوه إلى طلبه، وما أن استتب الأمر لهؤلاء النواب وأطمأن الرجال إلى وجود حماية أمنية في حال تراجعه، حتى بدأ زحف صوب مواقع القوات الصليبية التي تطوق حلب (١). وصلت قوات طلائع البرسقي حلب يوم الخميس الثاني والعشرين من ذي الحجة من سنة ١٨٥هـ وما أن اقترب البرسقى بقواته المنظمة حتى أسرع الصليبيون في التحول إلى منطقة أفضل من الناحية الدفاعية، فعسكروا في جبل جوسن على الطريق إلى أنطاكية، وهكذا غدوا في حالة الدفاع بعد أن كانوا مهاجمين، وخرج الحلبيون إلى خيامهم فنالوا منها ما أرادوا، بنيما اتحه قسم آخر منهم لاستقبال البرسقي والاحتفاء به لدى وصوله، وقد أدرك الرجل ما يرمي إليه الصليبيون بانسحابهم واتخاذهم موقفاً دفاعياً، فلم يتسرع بمهاجمتهم قبل أن يعيد تنظيم قواته من جديد، خوفاً من نزول هزيمة فادحة بعساكره قد تعرض حلب للسقوط، وأرسل طلائعه الكشفية لرد القوات المتقدمة إلى معسكراتها في حلب، وقال موضحاً خطته هـذه: مـا يؤمننـا أن يرجعـوا علينـا ويهلك المسلمون؟ ولكن قد كفي الله شرهم، فلندخل إلى البلد ونقويه وننظر إلى مصالحه، ونجمع لهم إن شاء الله، ثم نخرج بعد ذلك إليهم. ومن ثم دخل البرسقي حلب، وبدأ بحل مشاكلها ورفع مستواها الاقتصادي والاجتماعي، فنشر العدل، وأصدر مرسوماً برفع المكوس والمظالم المالية وإلغاء صادرات، وعمَّت عدالته الحلبيين جميعاً بعدما منوا به من الظلم والمصادرات، وتحكم المتسلطين طيلة فترة الحصار الصليبي(٢)، ولم يكتف البرسقي بذلك، بل قام بنشاط واسع بجلب المؤن والغلال إلى المدينة كي يخفف من حدة الغلاء، ويقضي على الضائقة التي يعانيها الحلبيون، وما لبث النشاط الزراعي في منطقة حلب أن عاد إلى حالته الطبيعية، حيث استأنف المزارعون العمل في الأراضي التي شردوا منها، كما عاد النشاط التجاري إلى سابق عهده اعتماداً على ما تمتعت به المنطقة من أمن واستقرار  $^{(7)}$ . وهكذا استطاع البرسقي أن يحطم الطوق الذي أحاط به الصليبيون حلب، وأن يخلص هذا الموقع الهام من أخطر محنة جابهته طيلة الحروب الصليبية ويوحده مع الموصل لأول مرة منذ بدء هذه الحروب، الأمر الذي أتاح لهذا القائد ولعماد الدين زنكي من بعده أن يفيد من هذه

<sup>(</sup>١) نهر الذهب للغزي (٣/ ٨٦ -٨٧)، دراسات تاريخية، ص ١٨.

<sup>(</sup>٢) زيدة الحلب (٢/ ٢٢٩ - ٢٣٠)، دراسات تاريخية، ص ١٩.

<sup>(</sup>٣) دراسات تاريخية، ص ١٩. (٤) المصدر نفسه، ص ٢٠.

الوحدة لتحقيق انتصارات عديدة ضد الغزاة (١). يقول المؤرخ الإنكليزي المعاصر ستيفن رنسيمان:... سرعان ما غدت الإمارة التي شكلها البرسقي نواة لما قام بعدئذ بالشام من دولة إسلامية متحدة زمن الزنكيين والأيوبيين والمماليك، ولم يكن الصليبيون الذين وحد بينهم نظام الملكية في بيت المقدس، يواجهون قبل ذلك جبهات متحدة، وما حدث – إذن – من توحيد حلب مع الموصل يعتبر بدء توحيد الجبهة الإسلامية التي قدر لها أن تقضي في يوم من الأيام على قوة الصليبيين في الشام (١).

ز- مقتل البرسقي: في سنة ٢٠٥هـ ثامن ذي القعدة، قتل قسيم الدولة آق سنقر البرسقي صاحب الموصل، قتلته الباطنية بمدينة الموصل يوم جمعة بالجامع وكان يصلي الجمعة مع العامة، وكان قد رأى تلك الليلة في منامه أن عدة من الكلاب ثاروا به، فقتل بعضها، ونال منه الباقي ما أذاه، فقص رؤياه على أصحابه، فأشاروا عليه بترك الخروج من داره عدة أيام فقال: لا أترك الجمعة لشيء أبداً، فغلبوا على رأيه، ومنعوه من قصد الجمعة، فعزم على ذلك، فأخذ المصحف يقرأ فيه، فأول ما قرأ ﴿وَكَانَ أَمْسرُ الله قَدرًا مَقْدُورًا له فعزم على ذلك، فأخذ المصحف يقرأ فيه، فأول ما قرأ ﴿وَكَانَ أَمْسرُ الله قَدرًا مَقْدُورًا لله بضعة عشر نفساً عدة الكلاب التي رآها، فجرحوه بالسكاكين، فجرح هو بيده منهم ثلاثة وقتل رحمه الله، وكان مملوكاً تركياً خيراً، يحب أهل العلم والصالحين، ويرى العدل ويفعله، وكان من خير الولاة، يحافظ على الصلوات في أوقاتها، ويصلي من الليل متهجداً (٣).

ح-الباطنية من أخطر معوقات حركة الجهاد: أثبت الباطنية عداءهم الكامل لقادة الجهاد الإسلامي في ذلك العصر، وكأن خناجرهم المسمومة كانت تشق للصليبين طريقاً نحو تثبيت أقدامهم في بلاد الشام والجزيرة على حساب المسلمين، وهكذا أثبتت وقائع التاريخ كيف التقى قادة الجهاد الإسلامي في ذلك العصر في بعض الأحيان – في الشهادة – فمن قبل اغتيل شرف الدين مودود، والآن نجد آق سنقر البرسقي يلقى نفس المصير، وقد عكس ذلك كله: أن مسلك الإسماعيلية النزارية في ذلك الحين كان من أخطر معوقات حركة الجهاد ضد الغزاة نظراً لوجود عدوين في وقت واحد أمام القيادات المسلمة السنية على نحو عكس المشاق البالغة التي واجهت أولئك القادة (١٤) في الدفاع عن عقيدة الأمة ودينها وأعراضها.

<sup>(</sup>١) الشرق الأوسط والحروب الصليبية (١/ ٣٤٥، ٤٨٥ – ٤٨٦).

<sup>(</sup>٢) الكامل في التاريخ (٨/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٣) الحروب الصليبية - العلاقات بين الشرق والغرب، ص ١٦١.

هذا وإن كان آق سنقر البرسقي قد استشهد فإن قائمة المجاهدين عامرة ومتأهبة للقتال في سبيل الله، ففي ربيع الآخر من عام ٥٦١هـ/١٩٧٩م عهد السلطان محمود إمارة الموصل إلى عماد الدين زنكي وبظهوره على مسرح الأحداث بدأت صفحة جديدة في ميزان القوى بين المسلمين والصليبيين (١)، وقد بدأ عماد الدين بتكوين جبهة إسلامية متحدة ضد الصليبيين، فسيطر على القلاع القريبة منه مثل جزيرة ابن عمر ونصيبين وسنجار وبلاد الخابور وحران، ثم اتجه تفكيره بعد ذلك للاستيلاء على حلب، أكبر المراكز الإسلامية بشمال الشام، وواتته الفرصة عندما علم باضطراب الأحوال بها وتهديد كل من جوسلين الثاني صاحب الرها بوهمند الثاني صاحب أنطاكية لها، فسارع عماد الدين زنكي إليها فلقيه الثاني صاحب الرها بوهمند الثاني عاحب أنطاكية لها، فسارع عماد الدين زنكي إليها فلقيه واستولى عليه ورتب أموره وأقطع أعماله الجنود والأمراء، ويؤكد ابن الأثير على أهمية هذا الفتح بقوله: ولولا أن الله تعالى من على المسلمين بولاية الشهيد لكان الفرنج استولوا على الشام جميعه (٣). وسوف يأتي الحديث عن عماد الدين والأسرة الزنكية في كتابنا القادم بإذن الله تعالى عن الحروب الصليبية في عهد الزنكيين وسيرة نور الدين محمود الشهيد الملك العادل.

#### وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

<sup>(</sup>١) دور الفقهاء والعلماء المسلمين في الشرق الأدنى في الجهاد ضد الصليبيين خلال الحركة الصليبية ص٤٨. (٢) الكامل في التاريخ (٨/٦٦٣).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٨/ ٦٦٤).

## جدول بأسماء القادة والعلماء الذين اغتيلوا بيد الباطنية (١)

| كيفية وقوع حادث الاغتيال                          | السنة  | اسمالفتال                         | ۸ |
|---------------------------------------------------|--------|-----------------------------------|---|
| هجم عليه بضعة عشر من الباطنية                     | ۹۲٥هـ  | الخليفة المسترشد بالله العباسي    | ١ |
| وطعنوه بالخناجر، ثم مثلوا به.                     |        |                                   |   |
| اغتيل غدراً في أصبهان.                            | ۲۳۵هـ  | الخليفة الراشد العباسي            | ۲ |
| تقدم إليه باطني في صورة مستغيث و لما              | ٥٨٥هـ  | الوزير نظام الملك السلجوقي        | ٣ |
| اقترب منه طعنه بسكين وقتله.                       |        |                                   |   |
| وثب عليه جماعة من الباطنية وهـو                   | ۵۰۳ هـ | الوزير نظام الملك (أبو نصر)       | ٤ |
| يؤدي الصلاة في الجامع وجرحوه عـدة                 |        |                                   |   |
| جراحات.                                           | ٥٩٥هـ  | الوزير أبـو المحاسـن عبـد الجليـل | 0 |
| عدا عليه شاب باطني وجرحه عدة<br>جراحات مات بعدها. |        | الدهستاني                         |   |
| وثب عليه الباطنية وهو سائر في طريـق               | ۱۲٥هـ  | الوزير الكمال أبو طالب            | ٦ |
| ضيق وقتلوه.                                       |        | السميرمي                          |   |
| وثب عليه بـاطني وهـو غافـل مطمـئن                 | ١٢٥هـ  | الوزير معين الملك (أبو نصر)       | ٧ |
| فقتله، وكان هذا الباطني يعمـل سائســاً            |        |                                   |   |
| لخيل معين الملك ليصل إلى هدفه.                    |        |                                   |   |
| تقدم إليه جماعة من الباطنيـة في صــورة            | ۳۷۰هـ  | الوزير عضد الدين أبو الفرج بن     | ٨ |
| فقراء ومعهم رقاع وهـو في طريقـه إلى               |        | رئيس الرؤساء                      |   |
| الحج، فتقدم إليه أحدهم وضربه                      |        |                                   |   |
| بسكين وتبعه ثان وثالث حتى قتلوه.                  |        | الوزير نظام الملك مسعود بـن       | 9 |
| قتله الباطنية غدراً.                              | ۹۲ مـ  | على                               |   |
|                                                   |        | 9                                 |   |
|                                                   |        |                                   |   |

<sup>(</sup>١) الكامل: (٨/ ٢٠٠)، الكامل (٨/ ٣١٩)، وهذا الجدول نُقل من كتاب الجهاد والتجديد ص ١٤٦، ١٤٧.

| كيفية وقرع حادث الاغتيال                | السنة    | المرافقال                       | A  |
|-----------------------------------------|----------|---------------------------------|----|
| تقدم إليه شاب من الباطنية وهو يتظلم     | ۰۰۰هـ    | الوزير فخر الملك أبو المظفر علي | ١. |
| وفي يـده رقعـة، وبينما كـان يقرؤهـا     |          | ابن نظام الملك                  |    |
| الوزير وثب عليه ذلك الشاب بخنجر         |          |                                 |    |
| كان معه وقتله.                          |          |                                 |    |
| طعنه الباطنية بسكاكينهم غدراً فقتلوه.   | ٩٣ ع هــ | الأمير بلكابك سرمز              | 11 |
| وثب عليه الباطنية بعد فراغـه مـن أداء   | ۰۷هـ     | الأمير مودود                    | ۱۲ |
| صلاة الجمعة في جامع دمشق وقتلوه.        |          |                                 |    |
| تقدم إليه رجل من الباطنية وهو يتظلم     | ۱۰هـ     | الأمير أحمد بن إبراهيم الروادي  | ١٣ |
| ويبكي ومد إليه رقعة سأله أن يوصلها      |          |                                 |    |
| له إلى السلطان، فلما أخذها منه وثب      |          |                                 |    |
| عليه ذلك الرجل على الفور بسكينه         |          |                                 |    |
| وقتله.                                  |          |                                 |    |
| هجم عليه بضعة عشر نفراً من الباطنية     | ٥٢٠هـ    | الأمير قسيم الدولة أق سنقر      | ١٤ |
| في الجامع وهو يؤدي صلاة الجمعة          |          | البرسقي                         |    |
| فقتلوه.                                 |          |                                 |    |
| هجم عليه اثنان من الباطنيـة وحـاولا     | ٥٢٥هـ    | الأمير تماج الملوك بموري بسن    | 10 |
| قتله، لكنه برئ من جراحه فيمـا بعـد،     |          | طغتكين                          |    |
| ولكنه توفي في السنة التي بعـدها متـأثرا |          |                                 |    |
| بأحد تلك الجراح.                        |          |                                 |    |
| قتله الباطنية غدراً.                    | ۲۷٥هـ    | الأمير آق سنقر الأحمديلي        | ١٦ |
| قتله الباطنية غدراً.                    | ٦١٤هـ    | الأمير أغلمش                    | ۱۷ |
| قتله الباطنيـة غـدراً وخوفـاً منـه ومـن | ۲۰۲هـ    | الأمير شهاب الدين الغوري        | ١٨ |
| بطشه.                                   |          |                                 |    |
| قتله الباطنية غدراً.                    | ۲٦٤هـ    | أمير من أمراء جـلال الـدين بـن  | 19 |
|                                         |          | خوارزم شاه                      |    |

| كيفية وقوع حادث الاغتيال             | السنة | اسرالفتال                     | A   |
|--------------------------------------|-------|-------------------------------|-----|
| وثب عليه ثلاثة من الباطنية في الجامع | ٥٩٥هـ | الأمير جناح الدولة حسين       | ۲٠  |
| بعبد فراغمه من أداء صلاة الجمعة      |       |                               |     |
| وقتلوه.                              |       |                               |     |
| قتله الباطنية غدراً.                 | ٤٩٩هـ | الأمير خلف بن ملاعب           | 71  |
| قتله الباطنية غدراً.                 | ۲۹مـ  | الأمير شمس الملوك إسماعيل بـن | 77  |
|                                      |       | بوري                          |     |
| قتله الباطنية غدراً.                 | ۹۰ هـ | الأمير بوسق الكبير            | 74  |
| قتله الباطنية غدراً.                 | ۷٤٥ھـ | الأمير سيف الدين أخو علاء     | 7 8 |
|                                      |       | الدين الغوري                  |     |
| قتله الباطنية غدراً.                 | ۸۳۵هـ | السلطان داود بن السلطان محمود | 70  |
| تقدم إليه وفد من الباطنية في زي      | ۸۹٥هـ | السلطان بكتمر                 | 77  |
| الصوفية، وقدم إليه أحدهم قصة         |       |                               |     |
| فأخذها وضربه بسكين على الفور         |       |                               |     |
| وقتله.                               |       |                               |     |
| حاولوا قتلمه داخل معسكر جيشه         | ۰۷۰هـ | السلطان صلاح الدين الأيوبي    | 77  |
| لكنهم فشلوا                          |       |                               |     |
| حاولوا قتله وهو محاصر لحلب لكنهم     | ۱۷۰هـ | السلطان صلاح الدين الأيوبي    | 7.  |
| فشلوا.                               |       |                               |     |
| قتله الباطنية غدراً.                 | ۲۶٥هـ | النائب نصر خان بن أرسلان      | 79  |
|                                      |       | خان محمد                      |     |
| تعرض إليه جماعة من الباطنية في زي    | ۷٤٥هـ | المقرب جوهر                   | ٣٠  |
| نساء واستغثن به، فوقف يسمع           |       |                               |     |
| كلامهم، فوثبوا عليه وقتلوه.          |       |                               |     |
| وثب عليه جماعة من الباطنية في الجامع | ۵۷۳هـ | أبو صالح بن العجمي            | 71  |
| وقتلوه.                              |       |                               |     |

| كيفية وقوع حادث الاغتيال             | السنة   | اسم الفتال                      | Α  |
|--------------------------------------|---------|---------------------------------|----|
| وثبوا عليه بمنى أيام الحج وقتلوه.    | ۸۰۲هـ   | أخو الأمير قتادة أمير مكة       | 44 |
| قتله الباطنية غدراً.                 | ٤٩٢هـ   | أبو القاسم ابن إمام الحرمين     | ٣٣ |
| قتله الباطنية غدراً.                 | ٤٩٤هـ   | الفقيه أحمد بن الحسين البلخي    | ٣٤ |
| قتله الباطنية غدراً.                 | ۳۲۰هـ   | الفقيه عبد اللطيف بن الخجندي    | ٣٥ |
| قتله الباطنية غدراً.                 | ۲۰٥ھـ   | الفقيه أبو المحاسن الروياني     | ٣٦ |
| قتله الباطنية بجامع أصبهان.          | 993هـ   | القاضي أبو العلاء مساعد         | ٣٧ |
|                                      |         | النيسابوري                      |    |
| قتله الباطنية بالجامع وهو يؤدي صلاة  | ٥٠٢هـ   | القاضي عبيد الله بن علي الخطيبي | ٣٨ |
| الجمعة.                              |         |                                 |    |
| قتله الباطنية يوم عيد الفطر بنيسابور | ۲۰۰۸هـ  | القاضي صاعد بن عبد الرحمن       | ٣٩ |
|                                      |         | أبو العلاء                      |    |
| هجم عليه قوم من الباطنية في جامع     | ۱۸٥هـ   | القاضي أبو سعد محمد بـن نصـر    | ٤٠ |
| همذان وقتلوه.                        |         | الهروي                          |    |
| كان يدرس للناس في الجامع ولما نــزل  | ۹۸ ٤ هـ | الواعظ أبو جعفر ابن المشاط      | ٤١ |
| من على كرسيه وثب عليه باطني          |         |                                 |    |
| وقتله.                               |         |                                 |    |
| وكان يدرس للناس في الجامع ولما نــزل | ٤٩٦هـ   | الواعظ أبو المظفر الخجندي       | ٤٢ |
| من على كرسيه وثب عليه باطني          |         |                                 |    |
| وقتله.                               |         |                                 |    |

- وبعد الإطلاع على الجدول السابق، يتبين لنا ضخامة الدور البشع لتلك الحركات في القضاء على فاعلية الأمة وحيوتيها، في الصراع الدائر بين المسلمين والغُزاة الصليبين.
- ويتضح لنا من سلسلة الاغتيالات وتوقيتها، ونوع شخصياتها ملاحظات في غاية الأهمية منها:

- ١- أن الذين قتلوا على يد الباطنيين، كانوا يمثلون مراكز القيادة والتوجيه في ميادين السياسة والفكر والجهاد في سبيل الله.
- ٢- أن تصفية هؤلاء، كان خدمة متعمدة لخدمة الصليبيين من جهة ولقيادة المذهب الإلحادى الخبيث من جهة أخرى.
- ٣- أن كثيرًا من ضحايا الاغتيال قتل وهو صائم، أو في وقت تأدية صلاة الجمعة أو خلال مجلس للوعظ الديني والإفتاء في بيوت الله (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) التجديد والجهاد في القرن السادس الهجري، ص ١٥٠.

#### الخاتمسية

وبعد فهذا ما يسره الله لي من جمع وترتيب وتحليل تضمنتها فصول هذا الكتاب الذي سميته «دولة السلاجقة وبروز مشروع إسلامي لمقاومة التغلغل الباطني والغزو الصلبي»، فما كان فيه من صواب فهو محض فضل الله علي فله الحمد كما ينبغي لجلاله وله الثناء كما يليق بكماله، وله المجد كما تستدعيه عظمته وكبرياؤه، وما كان في هذا الكتاب من خطأ فأستغفر الله تعالى وأتوب إليه، والله ورسوله بريء منه، وحسبي أني كنت حريصاً ألا أقع في الخطأ، وعسى ألا أحرم من الأجر، وأدعو الله تعالى أن ينفع بهذا الكتاب إخواني المسلمين، وأن يذكرني من يقرؤه في دعائه، فإن دعوة الأخ لأخيه في ظهر الغيب مستجابة إن شاء الله تعالى. وأختم هذا الكتاب بقول الله تعالى: ﴿وَالّذِينَ جَاءُوا مِن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبُّنَا اغْفُرُ لَنَا وَلاّ نَعْدِهُمْ يَقُولُونَ رَبُّنَا اغْفُرُ لَنَا وَلا إلله تعالى: ﴿وَالّذِينَ آمَنُوا رَبُّنَا إِلّكَ رَوُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾

فهذا الكتاب تحدث عن حقبة مهمة من تاريخنا في العراق والشام، فقد قاوم أجدادنا البواسل التغلغل الباطني في الأمة وتصدوا للغزو الخارجي، ولا يزال الصراع مستمراً والغلبة بإذن الله تعالى للإسلام والمسلمين في نهاية المطاف، كما أننا على يقين برجوع العراق إلى أحفاد الصحابة ونور الدين وصلاح الدين وصالحي أهل العراق، كما أن فلسطين سوف ترجع بإذن الله تعالى لأمتنا الإسلامية مهما طال الزمن، وأختم هذا الكتاب بقول الشاعر أحمد بن عقيلان:

سيتؤول دوليتهم إلى أيدينا ما دام عرق الدين ينبض فينا اسال به كسرى وقسطنطينا واسأل صلاح الدين عن حطينا

أنا مؤمن أن اليهود وإن طغوا والله لسن يحظوا بنوم هانئ إسلامنا لا يقبل استسلامنا واسأل عماد الدين عن حصن الرها

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

#### فهرس المصادر والمراجع

- ابن الحنبلي وكتابة الرسالة الواضحة في الرد على الأشاعرة، دراسة وتحقيق: علي بن عبد العزيز ابن علي الشبل، مجموعة التحف والنفائس الدُّولية للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى
   ٢٠٠١م.
- ٢- أبو حامد الغزالي دراسات في فكره وعصره وتأثيره، منشورات كلية الآداب والعلوم
   الإنسانية بالرباط سلسلة: ندوات ومناظرات رقم ٩.
  - ٣- أبو حامد الغزالي والتصوف، عبد الرحمن دمشية، دار طيبة، الرياض، الطبعة الثانية.
- إتحاف السادة المتقين بشرح إحياء علوم الدين للمرتضى الزبيدي، طبع دار الفكر، بدون تاريخ.
- ٥- اتعاظ الحنفا بأخبار الأئمة الفاطميين الخلفا، أحمد بن علي المقريزي، تحقيق الشيال، طبع
   ف القاهرة عام ١٣٨٧هـ.
- ٦- أثر الحركات الباطنية في عرقلة الجهاد ضد الصليبين، إعداد الطالب يوسف إبراهيم
   الزاملي رسالة ماجستير جامعة أم القرى مكة المكرمة ١٤٠٧هـ.
- ٧- أثر الشرق الإسلامي في الفكر الأوروبي خلال الحروب، د. عبد الله بن عبد الرحمن الربيعي، الرياض، ١٤١٥هـ.
- اجتماع الجيوش الإسلامية على غزو المعطلة والجهمية لابن القيم، نشر المكتبة السلفية بالمدينة.
- ٩- الأحكام السلطانية والولايات الدينية للماوردي، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان،
   ١٩٨٢م.
  - ١٠- الأحكام في أصول الأحكام، سيف الدين علي بن محمد الآمدي، دار الفكر ١٤٠١هـ.
- ١١ الأحوال السياسية والدينية في بلاد العراق والمشرق الإسلامي في عهد الخليفة القائم بـأمر
   الله العباسي، محمود عرفه محمود، الحولية العاشرة، كلية الآداب، الكويت.
  - ١٢- إحياء علوم الدين، أبو حامد محمد الغزالي، دار الندوة الجديدة، بيروت لبنان.
- ١٣- أخبار الأعيان في جبل لبنان، الشيخ طنوس بن يوسف الشدياق، بيروت، لبنان، ١٩٥٤م.
- 18- أخبار الدول المنقطعة، أبو الحسن علي بن منصور بن حسين الأزدي، مؤسسة حمادة للخدمات والدراسات الجامعية الأردن، ١٩٩٩م.
- ١٥- أخبار الدول وآثار الأول في التاريخ، أحمد يوسف القرماني، عالم الكتب، بـيروت، لبنــان،

- ط۱، ۱۶۱۲هم، ۱۹۹۲م.
- ١٦- أخبار الدولة السلجوقية، تصحيح محمد إقبال، لاهور ١٩٣٣م.
- ١٧ أخطاء يجب أن تصحح في التاريخ الطريق إلى بيت المقدس، د. جمال عبد الهادي محمد
   د. وفاء محمد رفعت، دار التوزيع والنشر الإسلامية، الطبعة الثانية ٢٠٠١م.
- ١٨ آداب الشافعي ومناقبه، الإمام عبد الرحمن بن أبي حاتم الرازي، تحقيق د. عبد الغني عبد
   الخالق.
- ١٩ الإدارة التربوية في المدارس في العصر العباسي، محمد علي الرجوب، مؤسسة حمادة
   للدراسات الجامعية والنشر والتوزيع، الأردن أربد.
- ٢٠ إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، محمد بن علي الشوكاني، دار المعرفة بروت ١٣٩٩هـ.
- ٢١- أسباب الضعف في الأمة الإسلامية، د. محمد سيد الوكيل، دار المجتمع، جدة، ط١، على ١٤١٤.
  - ٢٢- الاستقامة، لابن تيمية، تحقيق محمد رشاد سالم، ط الأولى ١٤٠٣هـ/ ١٩٨٣م.
- ٢٣ الإسلام في حضارته ونظمه الإدارية والسياسية والأدبية والعلمية والاجتماعية
   والاقتصادية والفنية، أنور الرفاعي، دار الفكر؛ دمشق ١٤٠٢هـ/ ١٩٨٢م.
  - ٢٤- الإسلام وحركة التاريخ، أنور الجندي.
  - ٢٥- الإسماعيلية المعاصرة، محمد أحمد الجوير، دار طيبة الرياض، الطبعة الثانية.
  - ٢٦- الإصابة في تمييز الصحابة للحافظ ابن حجر، دار إحياء التراث العربي، الطبعة الأولى.
  - ٢٧- أصول الإسماعيلية د. سليمان عبد الله السّلومي، دار الفضيلة، الرياض، ط١، ٢٠٠١م.
    - ٢٨- أصول التربية الإسلامية وأساليبها للنحلاوي.
- ٢٩ أصول الدين للبغدادي، لأبي منصور عبد القاهر التميمي البغدادي، دار الكتب العلمية،
   بيروت ط ٢، ٢٠٠٠هـ ١٩٨٠م.
  - ٣٠ الاعتبار لأسامة بن منقذ، حرره فيليب حتى، مكتبة الثقافة الدينية.
- ٣١- الاعتصام للشاطبي، ضبطه وصححه أحمد عبد الشافي، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان،
   ط۲، عام ١٤١١هـ ١٩٩١م.
- ٣٢- اعتقاد أهل السنة والحديث شرح جملة ما حكاه عنهم أبو الحسن الأشعري وقرره في مقالاته د. محمد عبد الرحمن الخميس.
  - ٣٣- إعلام الموقعين عن رب العالمين لابن القيم الجوزية، مطابع الإسلام القاهرة ١٤٠٠هـ.

- ٣٤- أعيان الشيعة، محمد الأمين العاملي، مطبعة الإنصاف بيروت ١٩٥٠م.
- ٣٥- إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان، شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر ابن القيم، تحقيق: محمد الفقي، مطبعة الحلبي عام ١٣٥٧هـ.
  - ٣٦- إلجام العوام عن علم الكلام، لأبي حامد الغزالي.
  - ٣٧- الألقاب الإسلامية في التاريخ والوثائق والآثار، حسن الباشا، القاهرة، ١٩٧٨م.
    - ٣٨- الأم، للإمام الشافعي، دار المعرفة بيروت.
    - ٣٩- الإمارات الأرتقية في الشام والجزيرة، عماد الدين خليل.
- ٤- إمارة أنطاكية دراسة في علاقتها السياسية بالقوى الإسلامية، طلب صبار محل الجنابي، جامعة بغداد، كلية التربية، رسالة دكتوراه لم تطبع.
  - ٤١ إمارة حلب في ظل الحكم السلجوقي، محمد ضامن، دار أسامة، دمشق، بيروت ١٩٩٠م.
    - ٤٢- الإمام الغزالي، صالح الشامي، دار القلم، دمشق، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.
  - ٤٣- الأنباء في تاريخ الخلفاء، ابن العمراني محمد بن علي بن محمد، تحقيق: قامس السامرائي.
- ٤٤- الإنسان في فكر إخوان الصفا، د. عبد اللطيف محمد، مكتبة الأنجلو المصرية دار العلم للطباعة – القاهرة.
  - ٥٤- أوربا في العصور الوسطى، سعيد عبد الفتاح عاشور.
- ٤٦- الأوضاع الحضارية في بلاد الشام في القرنين الثاني عشر والثالث عشر الميلاديين، محمـد الحويري، دار المعارف القاهرة، ١٩٧٩م.
  - ٤٧ أيعيد التاريخ نفسه، محمد العبده، المنتدى الإسلامي.
- ٤٨- بدائع السلك في طبائع الملك، محمد بن علي الأزرق، تحقيق: علي سامي النشار،
   منشورات وزارة الإعلام، بغداد ١٩٧٧م.
  - ٩٤ البداية والنهاية، لابن كثير، مركز البحوث والدراسات بدار هجر مصر، ط١، ١٤١٩هـ.
- ۰۵- بغداد مدینة السلام، ریجارد کوك، ترجمة فؤاد جمیل ومصطفی جواد، جامعة بغداد ۱۹۲۲م.
- ٥١- البغوي ومنهجه في التفسير، عفاف عبد الغفور، الفرقـان للنشــر والتوزيــع، عمــان، ط١، ١٩٨٢م.
- ٥٢- بناء الجبهة الإسلامية المتحدة وأثرها في التصدي للصليبيين، محمد الحويري، دار المعارف ١٩٩٢م.
- ٥٣- بنو مرداس الكلابيون في حلب وشمال الشام وسياستهم الخارجية مع دولتي الفواطم

- والروم، محمد أحمد عبد المولى، دار المعرفة الجامعية الإسكندرية ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م.
- ٥٤- تاريخ ابن أبي الهيجاء، عز الدين محمد بن أبي الهيجاء الأربلي، تحقيق: صبحي عبد المنعم أحمد، الطبعة الأولى، القاهرة ١٤١٣هـ/١٩٩٣م.
  - ٥٥- تاريخ الأدب العربي، كارل بروكلمان.
  - ٥٦- تاريخ الإسلام، حسن إبراهيم حسن، مكتبة النهضة المصرية ١٩٨٢م، ط٢.
    - ٥٧- التاريخ الإسلامي والحضارة الإسلامية د. أحمد شلبي.
    - ٥٨- التاريخ الإسلامي، الدولة العباسية، محمود شاكر، المكتب الإسلامي.
- ٥٩ تاريخ الأعظمية، مدينة الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان، تأليف الخطاط وليد الأعظمي،
   دار البشائر الإسلامية، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى ١٤٢٠هـ/ ١٩٩٩م.
- -٦٠ تاريخ الأمم والملوك للطبري، محمد بن جرير الطبري، دمشـق، دار الفكـر، ١٣٩٩هـ -١٩٧٩م.
- ٦١ التاريخ الباهر في الدولة الأتابكية، تحقيق: عبد القادر أحمد طليمات، دار الكتب الحديثة بالقاهرة ومكتبة المثنى بغداد، ١٣٨٢هـ/١٩٦٣م.
- ٦٢- تاريخ البيمارستانات في الإسلام، أحمد عيسى، دار الرائد العربي، بيروت، لبنان ١٩٨١م.
- ٦٣ تاريخ البيهقي، أبو الفضل، محمد حسين، ترجمة يحيى الخشاب، وصادق نشأت، دار
   النهضة العربية، بيروت ١٩٨٢م.
  - ٦٤- تاريخ التربية الإسلامية، أحمد شلبي، مكتبة النهضة المصرية القاهرة.
- 70- تاريخ التربية عند الإمامية، وأسلافهم من الشيعة بين عهدي: الصادق والطوسي، عبد الله فياض، مطبعة أسعد بغداد ١٩٧٢م.
- 77- تاريخ الترك في آسيا الوسطى، ترجمة أحمد العيد للسيد بارتولد، مطبعة الأنجلو المصرية 190٨م.
  - ٦٧ تاريخ الحركات السرية، محمد عنان.
- ٦٨- تاريخ الحروب الصليبية، محمود سعيد عمران، دار النهضة العربية، بـيروت، ط٢،
   ١٩٩٩م.
- 79- تاريخ الحملة إلى القدس، فوشيه الشارترى، ترجمة زياد العسلي، دار الشروق، عمان ١٩٩٠م.
- ٧٠- تاريخ الخلفاء، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر، تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد.
  - ٧١- تاريخ الدعوة الإسماعيلية، مصطفى غالب.

- ٧٢- تاريخ الدولة الفاطمية، د. محمد طقوش، دار النفائس.
- ٧٣- تاريخ الزمان، أبو الفرج جمال الدين بن هارون، ترجمة إسحاق رملة، دار المشرق، بروت.
- ٧٤- تاريخ الزنكيين في الموصل وبـلاد الشـام، د. محمـد سـهيل طقـوش، دار النفـائس، ط١، ١٩٩٩م.
- ٧٥- تاريخ السلاجقة في بـلاد الشـام، محمـد سـهيل طقـوش، دار النفـائس، بـيروت، ط١،
   ٢٠٠٢م.
- ٧٦- التاريخ السياسي والفكري، د. عبد الجيد أبو الفتوح، دار الوفاء، المنصورة بمصر، ط٢، ١٩٨٨م.
  - ٧٧- التاريخ العباسي، إبراهيم أيوب، الشركة العالمية للكتب بيروت، ١٩٨٩م.
  - ٧٨- تاريخ العراق في العصر السلجوقي، حسين أمين، مطبعة الإرشاد ١٣٨٥هـ/ ١٩٦٥م.
- ٧٩- تاريخ الفارقي، أحمد بن يوسف بن علي الفارقي، حققه وقدم له بـدوي عبـد اللطيـفعوض، دار الكتاب اللبناني، بيروت ١٩٧٤م.
  - · ٨- تاريخ الفاطميين في شمال إفريقية، محمد طقوش، دار النفائس، بيروت، لبنان.
  - ٨١- تاريخ الموصل، سعيد الديوه جي، مطبوعات المجمع العلمي العراقي ١٤٠٢هـ/١٩٨٢م.
- ۸۲- تاريخ الوطن العربي والغزو الصليبي، د. خاشع المعاضيدي، د. سوادي محمد دريــد عبــد القادر نوري، الطبعة الثانية ۱۹۸٦م.
  - ٨٣- تاريخ إيران، شاهين مكاريوس، مطبعة المقتطف، القاهرة، ١٨٩٨م.
- ۸۶ تاریخ بخاری منذ أقدم العصور، للنرشخي، أبو بكر محمد بن جعفر، عربه عن الفارسية،
   وحققه د. أمين بدوي نصر الله الطرازي، دار المعارف، القاهرة ط٣.
  - ٨٥- تاريخ بخارى، أرمينوس فامبري، نهضة الشرق، القاهرة، ١٩٨٧م.
  - ٨٦- تاريخ بغداد، للخطيب البغدادي، دار الكتاب الغربي بيروت، بدون تاريخ.
- ٨٧- تاريخ بلاد الشام في العصر العباسي ١٣٢هـ ٦٣٤هـ، أحمد علي إسماعيل دار دمشـق ١٩٨٤م.
  - ٨٨- تاريخ حلب، محمد علي العظيمي، تحقيق إبراهيم زعرور، دمشق، ١٩٨٤م.
- ۸۹ تاريخ دولة آل سلجوق، محمد بن محمد بن حامد الأصفهاني، اختصار الشيخ الإمام الفتح بن علي بن محمد البداري الأصفهاني، دار الآفاق الجديدة، بيروت، الطبعة الثالثة الثالثة ١٤٠٠هـ/ ١٩٨٠م.

- ٩٠ تاريخ دولتي المرابطين والموحدين للصَّلاَّبي، دار المعرفة، بيروت لبنان، الطبعة الأولى ٢٠٠٥م.
- 91- تاريخ سلاجقة الروم في آسيا الصغرى، د. محمد سهيل طقّوش، دار النفائس، بـيروت، ط١، ٢٠٠٢م.
  - ٩٢ تاريخ طرابلس، د. السيد عبد العزيز سالم.
  - ٩٣ تاريخ فلاسفة الإسلام في الشرق والغرب، محمد لطفي جمعه.
- 98- تاريخ مصر الإسلامية حتى نهاية العصر الفاطمي، د. السيد عبد العزيز سالم، د. سحر السيد عبد العزيز سالم، مؤسسة شباب الجامعة الإسكندرية.
  - ٩٥ تاريخنا بين تزوير الأعداء وغفلة الأبناء، يوسف العظم، دار القلم دمشق، ط١، ١٩٩٨م.
  - ٩٦- التبر المسبوك في نصيحة الملوك، الغزالي، تحقيق محمد أحمد دمج، ط١، بيروت، ١٩٨٧م.
- 9٧- تبصرة أرباب الألباب في كيفية النجاة في الحروب من الأسواء ونشر اعلام الأعلام في العدد والآلات المعينة على لقاء الأعداء، مرضي بن علي بن مرضي الطرسوسي، تحقيق: كلود كاهن.
- ٩٨- تبيين كذب المفتري، لابن عساكر، أبو القاسم علي بن الحسن، دار الكتاب العربي، بروت، ١٣٩٩هـ.
  - ٩٩- التجديد في الفكر الإسلامي، د. عدنان محمد أسامة، دار ابن الجوزي، ط١، ١٤٢٤هـ.
- ١٠٠ التحفة الملوكية في الدولة التركية، بيبرس المنصوري، تاريخ دولة المماليك البحرية في الفترة من ٢٤٨ ٧١١ هـ، نشر عبد الحميد صالح حمدان، الدار المصرية، الطبعة الأولى ١٩٨٧م.
  - ١٠١ تدوين السنة النبوية، د. محمد مطر الزهراني، دار الخضيري، ط٢، ١٤١٩هـ.
- ١٠٢ تذكرة الحفاظ للذهبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد، نشر دار إحياء التراث العربي، بيروت.
  - ١٠٣ التسلل الباطني في العراق، مكى خليل، رسالة جامعية نوقشت بالعراق.
- ١٠٤ التصوف الإسلامي في مراحل تطوره، د. عبد المحسن سلطان، دار الآفاق العربية ٢٠٠٣م.
- ١٠٥ التصوف بين الغزالي وابن تيمية، د. عبد الفتاح محمد سيد أحمـد، دار الوفـاء، المنصـورة، الطبعة الأولى ١٤٢٠هـ - ٢٠٠٠م.
  - ١٠٦ تطور مفهوم النظرية التربوية الإسلامية، ماجد عرسان، دار القلم، دبي الإمارات.
- ١٠٧ تطورات الأحداث السياسية بين العباسيين والفاطميين، بتول إبراهيم العباسي، جامعة

- بغداد، جزء من متطلبات درجة الماجستير لم تُطبع.
- ١٠٨ التعليم الإسلامي بين الأصالة والتجديد، فاروق السامرائي، رسالة دكتوراه في الدعوة والتربية الإسلامية، الجامعة الإسلامية ١٩٨٩م.
- ١٠٩ تفريج الكروب في تدبير الحروب، مؤلف مجهول، مؤلفه ألف الملك الناصر فرج بن برقوق.
  - ١١٠- تفسير القرطبي لأبي عبد الله القرطبي.
- ١١١- تلبيس إبليس، أو نقد العلم والعلماء لابن الجوزي، صححه وعلق عليه محمد منير الدمشقى، إدارة الطباعة المنبرية، القاهرة.
  - ١١٢ تهافت الفلاسفة، لأبي حامد الغزالي، تحقيق: سليمان دنيا.
- ١١٣ تهذيب الأسماء واللغات لأبي زكريا محيى الدين بن شرف النووي، إدارة الطباعة المنبرية.
- ١١٤ توالي التأسيس، لمعالي محمد بن إدريس، للحافظ ابن حَجر، حققه أبـو الفـداء عبـد الله القاضى، دار الكتب العلمية بيروت ط ١،٢٠٦هـ.
- ١١٥ جلاء العينين في محاكمة الأحمدين: لابن الآلوسي البغـدادي، نشـر دار الكتـب العلميـة، بيروت.
- ١١٦ جهاد المسلمين في الحروب الصليبية، د. فايد حماد عاشور، مؤسسة الرسالة، بيروت،
- ١١٧- الجهاد ضد الصليبيين في الشرق الإسلامي، مسفر بن سالم بن عريج الغامدي، دار المطبوعات الحديثة، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- ١١٨- الجهاد من الهجرة إلى الـدعوة والدولـة، محمـد الرحمـوني، دار الطليعـة، بـيروت، ط١، ٢٠٠٢م.
- ١١٩- الجهاد والتجديد في القرن السادس، محمد حامد الناصـر، مكتبـة الكـوثر الريـاض، ط١، ١٩٩٨م.
- ١٢٠ جهود علماء السلف في القرن السادس الهجري في الرد على الصوفية، د. محمد أحمد بـن
   على الجوير، مكتبة الرشد، الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م.
- ١٢١- الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح، لابن تيمية، أشرف على طبعه، علي الصبح المدني، مطبعة المدني.

- ١٢٢- الجيش الأيوبي في عهد صلاح الدين، محسن محمد حسين، مؤسسة الرسالة، بيروت ١٢٢- الجيش الأيوبي في عهد صلاح الدين،
  - ١٢٣ جيش مصر في أيام صلاح الدين، مكتبة النهضة المصرية، ١٩٥٩م.
  - ١٢٤ جيش مصر في أيام صلاح الدين، نظير سعداوي، مكتبة النهضة المصرية ١٩٥٩م.
    - ١٢٥ الجيش وتأثيراته في سياسة الدولة الإسلامية منذ تأسيسها وحتى سقوط بغداد.
      - ١٢٦ الحرب الصليبية الأولى، د. حسن حبشى، طبعة القاهرة ١٩٤٧م.
        - ١٢٧ الحرب الصليبية العلاقات بين الشرق، محمد مؤنس.
- ١٢٨ الحرب المقدسة الحملات الصليبية وأثرها على العالم اليـوم، كـارين أرمسـترونغ، دار الكتاب العربي، بيروت لبنان، ترجمة سامي الكعكي.
  - ١٢٩ الحرب عند العرب، إبراهيم مصطفى المحمود، دار القلم، دمشق، ١٩٨٥م.
  - ١٣٠- الحرب عند العرب، إبراهيم مصطفى المحمود، دار القلم، دمشق، ١٩٨٥م.
- ١٣١ الحركات الباطنية في العالم الإسلامي، د. محمد أحمد الخطيب، دار عالم الكتب، ط١، ١٣٨ الحركات الباطنية في العالم الإسلامي، د. محمد أحمد الخطيب، دار عالم الكتب، ط١،
  - ١٣٢ حركة الحشاشين، محمد عثمان.
  - ١٣٣ الحركة الصليبية، سعيد عاشور، مكتبة الأنجلو المصرية، الطبعة الرابعة ١٩٨٦م.
- ١٣٤ الحروب الصليبية العلاقات بـين الشـرق والغـرب، دكتـور محمـد مـؤنس عـوض، عـين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، الطبعة الأولى ١٩٩٩م/ ٢٠٠٠م.
- ١٣٥ الحروب الصليبية المقدمات السياسية، د. علية الجنزوري، الهيئة العامة المصرية العامة للكتاب.
- ١٣٦ الحروب الصليبية دراسات تاريخية ونقدية، محمد مؤنس، الطبعة الأولى ١٩٩٩م، الشرق للدعاية والإعلان، عمان، الأردن.
- ۱۳۷ الحروب الصليبية في شمال إفريقية وأثرها الحضاري، الدكتور ممدوح حسين، دار عمــار، الأردن، عمان، الطبعة الأولى ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- ١٣٨ الحروب الصليبية والأسرة الزنكية، شاكر أحمد أبو زيد، الجامعة اللبنانية كلية الآداب والعلوم الإنسانية.
  - ١٣٩ الحروب الصليبية، أرنست باكر، ترجمة الدكتور السيد الباز العربني، دار النهضة العربية، بيروت.
- ١٤ الحروب الصليبية، سميل، ترجمة سامي هاشم، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ١٩٨٢م.

- ١٤١ الحروب الصليبية، سهيل زكار، دار حسان، دمشق ١٤٠٤هـ/ ١٩٨٤م.
- ١٤٢ حروب القدس في التاريخ الإسلامي والعربي، اللواء الركن د. ياسين سويد، دار الملتقى، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى ١٩٩٧م.
- ١٤٣ الحضارة الإسلامية في بغداد في النصف الثاني من القرن الخامس الهجري ٤٦٧هـ ١٤٣ هـ. ١٢ هه، دار النفائس، ١٤٠٤هـ/ ١٩٨٤م.
  - ١٤٤ الحضارة الإسلامية، في العصور الوسطى، أحمد عبد الرزاق أحمد.
- 180- حضارة العرب، غوستاف لوبون، ترجمة عادل زعيتر، نشر إحياء الكتب العربية القاهرة، 180
  - ١٤٦ الحقيقة في نظر الغزالي، د. سليمان دنيا، دار المعارف، الطبعة الخامسة.
- ١٤٧ حول الأدب في العصر السلجوقي، د. محمد التونجي مكتبة قورينا، بنغازي، طبعة سنة ١٩٧٤ م.
- ١٤٨ الحياة العلمية في العراق خلال العصر البويهي، د. رشاد عباس معتوق، جامعة أم القرى، معهد البحوث وإحياء التراث الإسلامية، مكة المكرمة طبعة ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
  - ١٤٩ الخدمات العامة في بغداد، عبد الحسين مهدي الرحيم، وزارة الأوقاف، بغداد ١٩٨٧م.
    - ١٥ خطط الشام، محمد كرد على، مكتبة النورى، دمشق ١٤٠٣هـ/ ١٩٨٣م.
- ١٥١- الخلافة العباسية السقوط والانهيار، فاروق عمر فوزي، دار الشروق، طبعة عام ١٩٩٨م.
- ١٥٢ خلفاء بني العباس ووزراؤهم في شـعر العصـر السـلجوقي، علـي جـواد الطـاهر، مجلـة الاستاذ، كلية التربية، جامعة بغداد المجلد الثامن، عام ١٩٦٠م.
- ١٥٣ الخلفية الأيديولوجية للحروب الصليبية، د. قاسم عبد الله، عين للدراسات والبحوث الإنسانية، الطبعة الأولى ١٩٩٩م.
  - ١٥٤ دخول الترك الغز إلى الشام، د. شاكر مصطفى.
- ١٥٥ الدر المنتخب في تاريخ مملكة حلب، قاضي القضاة أبي الفضل محمد ابن الشحنة، دمشـق ١٩٨٤ م.
- ١٥٦ درء التعارض بين العقل والنقل، لابن تيمية، تحقيق: محمد رشاد سالم، جامعة الإمام محمد بن سعود ١٩٨٠م.
  - ١٥٧ دراسات تاریخیة، د. عماد الدین خلیل، دار ابن کثیر، دمشق، بیروت، ١٤٢٦هـ ٢٠٠٥.

- ١٥٨ دراسات في تاريخ الأيوبيين والمماليك، د. نعمان محمود جبران، د. محمد حسن العمادي، مؤسسة حمادة للخدمات والدراسات الجامعية، الأردن، الطبعة الأولى ٢٠٠٠م.
- ١٥٩ دراسات في تاريخ العلاقات بين الشرق والغرب في العصور الوسطى، جوزيف نسيم يوسف، مؤسسة الشباب الجامعية الإسكندرية.
  - ١٦٠ دراسات في تاريخ العلاقات بين الشرق والغرب.
- ١٦١ دراسة في السياسة الشرعية عند فقهاء أهل السنة للبغدادي، أحمد مبارك البغدادي، مكتبة الفلاح، الكويت، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ ١٩٨٧م.
  - ١٦٢ دراسة في الفرق في تاريخ المسلمين والخوارج والشيعة، د. أحمد محمد جلي.
- ١٦٣ دروس وتأملات في الحروب الصليبية لأبي فـارس، دار جهينــة، الأردن، عمــان، ط١، ٢٠٠٢م.
- ١٦٤ دور الفقهاء والعلماء في الجهاد ضد الصليبيين، د. آسيا نقلي، مكتبة العبيكان الرياض، ط١٠٢٠م.
- ١٦٥ دور نور الدين محمود في نهضة الأمة، عبد القاد أحمد أبو صيني، معهد التاريخ العربي والتراث العلمي بالعراق.
- ١٦٦ دول الإسلام للإمام شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، مؤسسة الرسالة، ط٧ -١٩٩ م.
  - ١٦٧ دول الإسلام، للذهبي.
- ١٦٨ دولة الإسماعيلية في إيران، محمد السعيد جمال الدين، الدار الثقافية، القاهرة، ط١، ١٩٩٩م.
  - ١٦٩ دولة السلاجقة، حسنين عبد المنعم محمد، مكتبة الأنجلو المصرية، ١٩٧٥م.
- ١٧٠ الدولة السلجوقية في عهد السلطان سنجر، د. يحيى حمزة عبد القادر الوزنة، مكتبة الثقافة
   الدينية، القاهرة، الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ ٢٠٠٤م.
- ۱۷۱ الدولة السلجوقية منذ قيامها، سميرة الجبوري، رسالة علمية نوقشت بجامعة بغداد، وهي جزء من متطلبات درجة الدكتوراه في التاريخ الإسلامي، عام ١٩٩٥م.
- ۱۷۲ الدولة العثمانية عوامل النهوض وأسباب السقوط، د. علي محمد الصَّـلاَّبي، دار المعرفة ط١، ٢٠٠٥م.
  - ١٧٣ الدولة العثمانية والشرق العربي، محمد أنيس، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة.

- ١٧٤ الدويلات الإسلامية في الشرق، محمد علي حيدر، عالم الكتب، القاهرة ١٩٧٤م.
- ١٧٥ الديباج المذهب لابن فرحون المالكي، برهان الدين إبراهيم بن علي، دار الكتب العلمية، بيروت، بدون تاريخ.
  - ١٧٦ ديوان ابن الخياط.
  - ١٧٧ ديوان الشافعي، جمع محمد عفيف الزغبي، مكتبة المعرفة ط٣، ١٣٩٢هـ.
- ۱۷۸ رائد نصر المسلمين على الصليبين.. نور الدين محمود سيرة مؤمن صادق، حسين مؤنس، الدار السعودية ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٧م.
- ١٧٩ راحة الصدور، وآية السرور في تاريخ الدولة السلجوقية، ترجمة إبراهيم أمين الشـواربي، وعبد المنعم محمد حسنين وفؤاد عبد المعطي الصياد، دار القلم، القاهرة ١٣٧٩هـ.
  - ١٨٠ رجال الفكر والدعوة في الإسلام، لأبي الحسن الندوي، دار ابن كثير.
  - ١٨١ الرسائل الشمولية، د. عبد العزيز الحميدي، دار عيون المعرفة، دار الدعوة، الإسكندرية.
- ١٨٢ رسالة في الذب عن أبي الحسن الأشعري لابن درباس، أبو القاسم عبد الملك بن عيسى، تحقيق الدكتور علي ناصر الفقهي، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٤هـ.
- ١٨٣ الرسالة للإمام الشافعي، تحقيق وشرح: أحمد شاكر، ط٢، ١٣٩٩هـ مكتبة دار التراث بالقاهرة.
- ١٨٤ رسوم السلاجقة ونظمهم الاجتماعية، محمد محمود إدريس، دار الثقافة للطباعة ١٩٨٣م. ١٨٥ - الروضتين في أخبار الدولتين.
- ١٨٦ زبدة الحلب في تاريخ حلب، كمال الدين عمر بن أحمد بن هبة الله، تحقيق سامي دهان، ط دمشق ١٣٧٠هـ/ ١٩٥١م.
  - ١٨٧ سراج الملوك للطرطوشي.
- ۱۸۸ سكب العبرات للموت والقبر والسكرات، سيد حسين العفاني، مكتبة معـاذ بـن جبـل، ط١، ٢٠٠٠م.
- ۱۸۹ سلاجقة الشام والجزيرة في الفترة مـا بـين ٤٣٥ ٥٧٠، د. رشــيد يوســف، طبعــة عــام ۱۹۸۸م.
- ١٩ السلاجقة في التاريخ والحضارة، د.أحمد كمال الدين حلمي، دار السلاسل الكويت، ١٩٨٦م.
- ١٩١ السلاطين في المشرق العربي، د. عصام محمد شبارو، طبعة ١٩٩٤م، دار النهضة العربية، لبنان.

- ١٩٢ سنن الترمذي، طبعة عبد الوهاب عبد اللطيف، الطبعة الأولى.
- ١٩٣ سياسة الخليفة الناصر لدين الله الداخلية، أحلام النقيب، رسالة علمية، نوقشت في العراق، لم تطبع.
- ١٩٤- السياسة السلجوقية في العراق، فاضل مهدي بيان، مجلة المؤرخ العربي العدد الثامن عشر ١٩٨١م.
  - ١٩٥ سياسة الفاطميين الخارجية، جمال سرور، دار الفكر المعاصر.
- ١٩٦- سياست نامة، أو سير الملوك، نظام الملك الحسن بن علي بـن اسـحاق الطوسـي، ترجمـة يوسف حسين بكار، دار الثقافة، قطر ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
  - ١٩٧ سير أعلام النبلاء، شمس الدين الذهبي، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط٧.
- ١٩٨- شذرات الذهب في أخبار من ذهب، لابن العماد الحنبلي، ط مصورة، المكتب التجاري، بروت.
- ١٩٩ شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، أبو القاسم هبة الله بن الحسن بن منصور الالكائي، تحقيق د/ أحمد بن سعد الغامدي، دار طيبة الرياض.
- ٢٠٠ شرح السنة لأبي محمد الحسين بن مسعود الفراء البغوي، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، المكتب الإسلامي دمشق، ١٤٠٠هـ.
- ٢٠١ شرح السنة: أبو محمد الحسن بن مسعود البغوي ت ٥١٦ هـ، تحقيق شعيب الأرناؤوط،
   محمد زهير الشاويشي، ط. المكتب الإسلامي، بيروت ١٩٧١م.
  - ٢٠٢- شرح النووي على مسلم ، دار إحياء التراث العربي بيروت.
    - ٢٠٣ شرف الدين مودود، عبد الغني رمضان.
- ٢٠٤ الشرق الأدنى في العصور الوسطى «الأيوبيون»، د. السيد الباز العربي دار النهضة العربية للطباعة والنشر ١٩٦٧م.
- ٢٠٥ الشرق الإسلامي في العصر الوسيط، نيكيتا ايليسف، ترجمة منصور أبو الحسن، دار
   الكتاب الحديث.
  - ٢٠٦ الشرق الإسلامي قبيل الغزو المغولي، د. حافظ أحمد حمدي، دار الفكر العربي، القاهرة.
  - ٢٠٧- الشرق الأوسط والحروب الصليبية، السيد الباز العريني، ط القاهرة ١٣٨٣هـ/ ١٩٦٣م.
- ٢٠٨ شعبة العقيدة بين أبي الحسن الأشعري والمنتسبين إليه في العقيدة، لأبي بكر خليل إبراهيم الموصلي، دار الكتاب العربي لبنان، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ ١٩٩٠م.

- ٢٠٩ صبح الأعشى في صناعة الإنشا، القلقشندي، شرحه محمد حسين شمس الدين، دار
   الفكر، بيروت، ط١، ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م.
- ٠٢١- صحيح البخاري، لأبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري، دار الفكر، ط١،
- ٢١١- صحيح مسلم، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط٢، ١٩٩٢م.
  - ٢١٢- صفة الصفوة لابن الجوزي، توزيع مكتبة الباز، مكة المكرمة ط٢، ١٣٩٩هـ.
- ٢١٣- الصفدية، لابن تيمية، تحقيق محمد رشاد سالم، ط ١٣٩٦هـ/١٩٧٦م، مطابع حنيفة، الرياض.
- ٢١٤- الصليبيون في المشرق، ميخائيل زابوروف، ترجمة إليّاس شـاهين، دار التقـدم، موسـكو، ١٩٨٦م.
  - ٢١٥ ضعيف الجامع الصغير، محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي.
  - ٢١٦- طبقات الشافعية للسبكي، طبع بمطبعة عيسى البابي الحلبي ط١، ١٣٨٤ هـ.
- ٢١٧ طبقات الشافعية، جمال الدين عبد الرحيم الأسنوي تحقيق عبد الله الجبوري، دار العلوم ١٤٠١ هـ.
- ٢١٨ طرابلس الشام في التاريخ الإسلامي، الدكتور السيد عبد العزيز سالم، مؤسسة شباب الجامعة.
- ٢١٩ العالم الإسلامي في العصر العباسي، د. حسن أحمد محمود، د. أحمد إبراهيم الشريف، دار الفكر العربي.
- ۲۲- عالم الصليبيين، يوشع براور، ترجمة: قاسم عبده قاسم ومحمد خليفة حسـن، دار المعـارف ١٩٨١م.
- ٢٢١- العدوان الصليبي على العالم الإسلامي، صلاح الدين نـوار، دار الـدعوة للطبـع والنشـر والتوزيع.
- ٢٢٢ العراضة في الحكاية السلجوقية لابن النظام، محمد بن محمد بن عبد الله، ترجمة عبد النعيم
   محمد حسنين، وحسين أمين، مطبعة جامعة بغداد ١٩٧٩م.
- ٣٢٣ العرب والأتراك، عبد الكريم غرايبة، دراسة لتطور العلاقة بين الأمتين خلال ألف سنة، جامعة دمشق ١٩٦١م.
- ٢٢٤- العرب والروم اللاتين في الحرب الصليبية الأولى، دكتمور جوزيـف نسـيم يوسـف، دار

- النهضة العربية، بيروت، طبعة ثالثة ١٩٨١م.
- ٢٢٥- العصر العباسي، د. خالد عزام، دار أسامة الأردن، عمان، الطبعة الأولى ٢٠٠٣م.
- ٣٢٦- العقيدة النّظامية لإمام الحرمين عبد الملك الجويني، دراسة وتحقيق الدكتور محمد الزُّبيـدي دار سبيل الرشاد، بيروت، دار النفائس بيروت طبعة ١٤٢٤هـ.
- ۲۲۷ العلاقات السياسية والكنسية بين الشرق البيزنطي والغرب اللاتيني في العصور الوسطى،
   عادل زيتون، دار دمشق، ١٤٠٠هـ/ ١٩٨٠م.
- ٢٢٨ العلو للعلي الغفار في صحيح الأخبار وسقيمها للـذهبي، صححه/ عبـد الـرحمن محمـد
   عثمان، ط الثانية، ١٣٨٨هـ/ ١٩٦٨م، الناشر المكتبة السلفية في المدينة المنورة.
- ٢٢٩ عيون التواريخ للكتبي، محمد بن شاكر الكتبي، تحقيق: فيصل السامر ونبيلة عبد المنعم،
   دار الحرية للطباعة، بغداد ١٩٧٧م.
- ٢٣٠ غاية الأماني في الرد على النبهاني، لأبي المعالي محمود شكري الآلوسي، المطبعة العربية
   بلاهور سنة ١٤٠٣هـ.
  - ٣٣١- الغزالي بين مادحيه وناقديه، د. يوسف القرضاوي، الطبعة الثالثة ١٤١٣هـ ١٩٩٢م.
    - ٢٣٢ الغزالي للشرباصي.
- ٣٣٣- الغزو الصليبي والعالم الإسلامي، د. علمي عبـد الحلـيم محمـود، دار التوزيـع والنشـر الإسلامية، الطبعة الأولى ١٤١٤هـ ١٩٩٣م.
- ٢٣٤ غياث الأمم في التياث الظلم، المشهور بالغياثي، إمام الحرمين، أبو المعالي عبد الملك ابن عبد الله، تحقيق: مصطفى حلمي وفؤاد عبد المنعم أحمد، دار الدعوة، الإسكندرية، ١٩٧٩م.
  - ٢٣٥- فتح الباري، الحافظ ابن حجر، المكتبة السلفية.
- ٣٣٦- الفتح القسى في الفتح القدسي، للعماد الأصفهاني، أبو عبد الله محمد بن صفي الدين، تحقيق: محمد محمود صبح، الدار القومية للطباعة والنشر.
- ٢٣٧- الفتوح الإسلامية عبر العصور، د. عبد العزيز بـن إبـراهيم العُمـري، مركـز الدراسـات والإعلام.
  - ٢٣٨- فتوح البلدان للبلاذري.
- ٢٣٩- الفخري في الآداب السلطانية والدول الإسلامية، محمد بن علي طباطب المعروف بـأبن الطقطقي المطبعة الرحمانية، مصر ١٩٢٧م.
- ٠ ٢٤ الفرق بين الفرق للبغدادي، أبو منصور، عبد القاهر بن طاهر البغدادي، طه عبد

- الرؤوف سعد، طبعة مؤسسة الحلبي وشركاه بالقاهرة.
  - ٢٤١ فرق معاصرة، غالب العواجي.
- ٢٤٢- فضائح الباطنية للإمام أبي حامد الغزالي، اعتنى به وراجعه محمد على القطب، المكتبة العصرية، صيدا بيروت، الطبعة الأولى ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- ٣٤٣ فقه إمام الحرمين، للدكتور عبد العظيم الديب، دار الوفاء، الطبعة الثانية ٢٠٩هـ ١٩٨٨م.
  - ٢٤٤- الفكر الاقتصادي عند إمام الحرمين الجويني، د. رفيق يونس.
    - ٢٤٥ الفكر السامى في تاريخ الفقه الإسلامي.
    - ٢٤٦ الفكر السامي في تاريخ الفكر الإسلامي للحجوي.
  - ٣٤٧ فن الحرب الإسلامي، بسام العسلي، دار الفكر، بيروت، لبنان، ١٤٠٩هـ، ١٩٨٨م.
    - ٢٤٨ في التاريخ الشامى، شاكر مصطفى.
      - ٢٤٩ فيصل التفرقة للإمام الغزالي.
- ٢٥- القاعدة المراكشية، لابن تيمية، تحقيق ناصر سعد الرشيد، رضا نعسان معطي، دار طيبة، الرياض.
- ٢٥١ قبل الكارثة نذير ونفير، عبد العزيز بن مصطفى كامل، سلسلة تصدر عن المنتدى الإسلامي.
- ٢٥٢- القدس عشية الغزو الصليبي، دراسة في أحوالها السياسية والإدارية، عبـاس عبـد السـتار الزهاوي، رسالة ماجستير.
- ٣٥٣- القرامطة أول حركة اشتراكية في الإسلام، طه الولي، دار العلم للملايين بـيروت،ط١،
- ٢٥٤ قصة الحضارة، ول ديورانت ترجمة محمد بدران طبع لجنة التأليف والترجمة ١٩٥٧م.
- ٢٥٥ قيام الدولة العثمانية، د. عبد اللطيف عبد الله دهيش، الطبعة الثانية ١٤١٦هـ ١٩٩٥م
   مكتبة ومطبعة النهضة الحديثة.
- ٢٥٦- قيام الدولة العثمانية، محمد كوبريلي، ترجمة أحمد السعيد سليمان، الهيئة المصرية العامة للكتاب.
  - ٢٥٧ الكامل في التاريخ، لابن الأثير، ط دار الفكر، بيروت ١٣٩٨ هـ/١٩٧٨ م.
    - ٢٥٨- كتاب السلوك، أحمد المقريزي.
    - ٢٥٩- كشف الظنون، حاجي خليفة، وكالة المعارف ١٩٤٣م.

- ۲۲۰ لسان العرب ابن منظور، دار صادر.
- 77۱- ماهية الحروب الصليبية، الايديولوجية، الدوافع النتائج، د. قاسم عبده قاسم، منشورات ذات السلاسل، الكويت، الطبعة الثانية ١٩٩٣م.
  - ٢٦٢- المجالس المؤيِّدية، تحقيق وتعليق: محمد عبد الغفار.
    - ٢٦٣- المجتمع الإسلامي، أحمد رمضان.
  - ٢٦٤- مجموع فتاوي ابن تيمية، جمعه عبد الرحمن بن قاسم، توزيع دار الوفاء، المنصورة.
    - ٢٦٥- الحلى لابن حزم، أبو محمد على بن أحمد بن سعيد.
- ٢٦٦- مختصر العلو للعلي الغفار للذهبي، اختصره الشيخ محمد ناصر الدين الألبـاني، ط الأولى ١٤٠١هـ/ ١٩٨١م، المكتب الإسلامي، دمشق، بيروت.
- ٧٦٧- مختصر العلو، للذهبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد، اختصار الشيخ محمد ناصر المدين الألباني، الطبعة الأولى، المكتب الإسلامي سنة ١٤٠١هـ.
- ٢٦٨ مختصر سياسة الحروب، للهرثمي صاحب المأمون، تحقيق: عبد الرؤوف عـون، المؤسسة
   المصرية العامة للتأليف والترجمة والطباعة والنشر، مطبعة مصر بالقاهرة.
  - ٢٦٩- مختصر سيرة الرسول، محمد بن عبد الوهاب، مطبعة السنة المحمدية بالقاهرة.
    - ٧٧٠ المختصر في أخبار البشر، عماد الدين إسماعيل أبي الفداء طبع بمصر.
- ٧٧١ المدخل إلى المذهب الشافعي، د. أكرم يوسف عمر القواسمي، دار النفائس، الأردن عمان، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ / ٢٠٠٣م.
- ٢٧٢ المدرسة مع التركيز على النظاميات للسامرائي، حسام الدين، مؤسسة آل البيت، الأردن.
- ٢٧٣ مرآة الزمان في تاريخ الأعيان، شمس الـدين أبـي المظفـر يوسـف بـن قزاغلـي، الطبعـة
   الأولى، مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية بحيدر آباد الهند، ١٣٧٠هـ/ ١٩٥١م.
- ٢٧٤ مسألة المعرفة ومنهج البحث عند الغزالي، د. أنور الزعبي، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، دار الفكر دمشق سورية، الطبعة الأولى ١٤٢٠هـ ٢٠٠٠م.
- ٢٧٥ المستصفى من علم الأصول للغزالي، تحقيق محمد مصطفى أبو العلا، مكتبة الجندي،
   القاهرة.
  - ٢٧٦- مشكاة المصابيح، الخطيب التبريزي، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني، ط المكتب الإسلامي.
    - ٧٧٧- مصابيح السنة، لأبي محمد الحسين بن مسعود البغوي.
      - ٢٧٨- مفيد العلوم ومبيد الهموم للقزويني.
  - ٧٧٩- المقاومة الإسلامية للغزو الصليبي، عماد الدين خليل، دار ابن كثير، ط١، ٢٠٠٥م.

- ٢٨٠ مقدمة أصول التفسير، لابن تيمية، تحقيق المدكتور عدنان زرزور، ط ١، دار القرآن الكريم، الكويت، ١٩٧١م.
  - ٢٨١- عملكة بيت المقدس الصليبية، عمر كمال توفيق.
  - ٢٨٢ من أجل فلسطين، حسين أدهم جرار، مؤسسة الزيتونة، عمّان، الأردن، ط١، ١٤١٩هـ.
- ٣٨٣- المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، مطبعة دائرة المعارف العثمانيـة بحيـدر آبـاد الـدكن، ج١، ١٣٥٩ هـ.
  - ٢٨٤- المنتقى للذهبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد الذهبي.
    - ٢٨٥- المنقذ من الضلال، لأبي حامد محمد.
  - ٢٨٦- منهاج السنة النبوية لابن تيمية، تحقيق محمد رشاد سالم.
- ٧٨٧- منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، د. محمد عبد الوهاب العقيل، أضواء السلف، الرياض، الطبعة الثانية ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م.
- ٢٨٨ منهج أهل السنة في تقويم الرجال ومؤلفاتهم، أحمد بن عبد الرحمن الصويان، دار
   الوطن، الرياض، الطبعة الثانية، ١٤١٧هـ.
- ٢٨٩ موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول لابن تيمية على هامش كتاب منهاج السنة
   النبوية، نشر مكتبة الرياض بدون تاريخ.
  - ٢٩- الموسوعة العامة لتاريخ المغرب والأندلس، نجيب زبيب، دار الأمير، ط١، ١٩٩٥م.
  - ٢٩١- موطأ الإمام مالك، صححه ورقمه محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء الكتب العربية.
- ٢٩٢ موقف ابن تيمية من الأشاعرة للدكتور عبد الرحمن بن صالح المحمود، مكتبة الرشد، الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- ٣٩٣ موقف فقهاء الشام وقضاتها من الغزو الصليبي ٤٩٢ ٦٦٠هـ، جمال محمد سالم خليفـة، مركز جهاد الليبيين للدراسات، الطبعة الأولى ٢٠٠٠م.
- ٢٩٤- النبراس في تاريخ بني العباس، تصحيح وتعليق عباس العزاوي مطبعة المعـارف، بغـداد ١٩٤٦م.
  - ٢٩٥- النبوات، لابن تيمية، ط دار الكتب العلمية، بيروت ١٤٠٢هـ/ ١٩٨٢م.
  - ٢٩٦ النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، تغري بردى، جمال الدين أبي المحاسن الأتابكي.
    - ٢٩٧- نخبة الفكر، للحافظ ابن حجر، شرح الشيخ حماد بن محمد الأنصاري دار العدوي، ط١.
- ٢٩٨ نساء الخلفاء المسمى جهات الأئمة الخلفاء من الحرائر والإماء، تاج الدين علي بن أنجب، تحقيق مصطفى جواد، دار المعارف بمصر.

- ٢٩٩- نصوص من أدب عصر الحروب الصليبية، عمر الساريسي، دار المنارة، جدة، ط١، ١٩٨٥.
- ٣٠٠ نظام الإقطاع عند السلاجقة وأثره فيهم، علياء بنت يحيى الجبيلي، رسالة ماجستير غير منشورة بكلية الآداب للبنات بالرياض، عام ١٤١٢هـ/ ١٩٩٢م.
- ٣٠١- نظام الملك، الحسن بن علي بن إسحاق الطوسي، د. عبد الهادي محمد رضا محبوبة، الدار المصرية اللبنانية.
- ٣٠٢- نظام الوزارة في الدولة العباسية، الدكتور محمد مسفر الزهراني، مؤسسة الرسالة، ج٣ / ١٩٨٦م.
  - ٣٠٣ نظم التعليم عند المسلمين، عارف عبد الغني، دار كنانة للطباعة والنشر، دمشق.
- ٣٠٤- النظم الحربية عند السلاجقة، د. نائف بن حمود بن محمد أبو قريحة، الطبعة الأولى
- ٣٠٥- نظم دولة سلاطين المماليك ورسومهم في مصر، عبد المنعم ماجد، مكتبة الأنجلو المصرية، ١٩٧٩م.
  - ٣٠٦- نهاوند، شوقى أبو خليل، دار الفكر، دمشق، سوريا.
- ٣٠٧ نهاية الأرب في فنون الأدب، أحمد عبد الوهاب النويري، الهيئة المصرية للكتاب، ١٣٩٥ هـ.
  - ٣٠٨- نهاية الأندلس، محمد عبد الله عنان.
  - ٣٠٩- نهر الذهب في تاريخ حلب، كامل حسين بن محمد الحلبي، ١٩٢٦م.
- ٣١- النوادر السلطانية والمحاسن اليوسفية، بهاء الدين يوسف بن رافع بن شداد، تحقيق جمال الدين الشيال، الطبعة الأولى ١٩٦٤م.
  - ٣١١- نور الدين محمود، الرجل التجربة، عماد الدين خليل، دار القلم، ١٤٠٠هـ/ ١٩٨٠م.
- ٣١٢- هجمات مضادة في التاريخ الإسلامي، د. عماد الدين خليل، مكتبة النور، مصر الجديدة، ط١، ١٩٨٦م.
- ٣١٣ هكذا ظهر جيل صلاح الدين وهكذا عادت القدس للدكتور ماجـد عرســان الكيلانــي، دار القلم، دبى الإمارات، الطبعة الثالثة ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢م.
  - ٣١٤- هموم داعية، محمد الغزالي، دار القلم، دمشق، الطبعة الثالثة ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
    - ٣١٥- الوافي بالوفيات للصدفي، صلاح الدين خليل بن أيبك.
  - ٣١٦- واقدساه، د. سيد حسين العفّاني، مكتبة معاذ بن جبل، دار العفاني، ط١، ٢٠٠١م.

- ٣١٧ الوزارة العباسية من ٤٤٧هـ/ ٥٩٠ هـ، سميعة عزيز محمود، جامعة بغداد كليـة الآداب، رسالة ماجستير، ١٤١١هـ/ ١٩٩٠م.
- ٣١٨- الوسيط في تباريخ فلسطين في العصر الإسلامي الوسيط أ . فباروق عمر فوزي، أ.د. محسن محمد حسين، دار الشروق.
- ٣١٩- وفيات الأعيان، ابن خلكان، مراجعة وزارة المعارف العمومية، دار المأمون، مصر ١٩٣٦م.

\* \* \*

# فهرس الكناب

| ············ | <u>a.a.at</u>                                                                                                  |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|              | القصل الأول                                                                                                    |
|              | السلاجقة، أصولهم وسلاطينهم                                                                                     |
| 19           | لبحث الأول: أصولهم ومواطنهم وبداية ظهورهم                                                                      |
| ۲۰           | اولاً: اتصال الأتراك بالعالم الإسلامي                                                                          |
| ۲۱           | ئانياً: بداية ظهور السلاجقة                                                                                    |
| ۲۱           | ثالثاً: المشرق الإسلامي قبيل ظهور السلاجقة                                                                     |
| ساء على      | البحث الثاني: علاقة السلاجقة بالخلافة ودخول العـــراق والقض                                                    |
| ٤٧           | الدعوة الشيعية الرافضة الباطنية                                                                                |
| ٤٨           | أولاً: النفوذ الفاطمي العبيدي في العراق وفتنة البساسيري                                                        |
|              | عَقيدتهم وصلتهم بالقرامطة                                                                                      |
| ٥٠           | حكم العلماء في الفرق الباطنية                                                                                  |
| ٥٥           | فتنة البساسيري في العراق                                                                                       |
| ٦٤           | دخول طغرل بك بغداد ولقاؤه بالخليفة القائم بأمر الله                                                            |
| ٦٥           |                                                                                                                |
| ٦٥           | محاربة السلاجقة للدعوة الفاطمية العبيدية                                                                       |
|              | دخلت الدولة السلجوقية في صراع مع الروم                                                                         |
|              | خطبة طغرل بك بنت الخليفة ووفاته                                                                                |
| ٦٩           | الوزير السلجوقي الأول عميد الملك الكندري                                                                       |
| ۷۱           | المبحث الثالث : ألب أرسلان (محمد) الأسد الشجاع                                                                 |
| ۷۱           | أولاً: اجتماع الكلمة عليه                                                                                      |
| اد۱۷         | ثانياً: سماحه للسيدة زوجة طغرل بك وابنة الخليفة بالرجوع إلى بغدا                                               |
|              | ثالثاً: جهاده في سبيل الله                                                                                     |
|              | رابعاً: حملة السلطان ألب أرسلان على الشام وضم حلب                                                              |
| /λ           | خامساً: موقعة ملاذكرد                                                                                          |
| /۳           | وفاة السلطان ألب أرسلان، الأسد الشجاع                                                                          |
|              | وده السند و الله الراسانية الراسانية الراسانية الراسانية الراسانية الراسانية الراسانية الراسانية الراسانية الر |

| ۸٥              | المبحث الرابع:السلطان ملكشاه                                           |
|-----------------|------------------------------------------------------------------------|
| ۸٥              | أولاً: تربية ملكشاه على إدارة السلطنة وتوطيد الملك له                  |
| ۸٧              | ثانياً: اهتمامه بالرعية وشيء من عدله ومواقفه                           |
| ٩١              | ثالثاً: الاستقرار السلجوقي في بلاد الشام                               |
| ٩٧              | رابعاً: تأسيس سلطنة سلاجقة الروم ٧٠٥هـ - ٤٧٩هـ                         |
| ١٠٠             | خامساً: الحسن بن الصباح والدعوة النزارية الإسماعيلية الحشيشية          |
| ١١٨             | نظام الملك ومشروعه في محاربته للمد الباطني                             |
| ي بالله ۱۱۹۰۰۰۰ | المبحِث الخامس: وفاة الخليفة القائم بأمر الله وتولي أمر الخلافة المقتد |
| 119             | 3. 6                                                                   |
| 119             | ثانياً: خلافة المقتدي بالله                                            |
| ۱۲۰             | ثالثاً: تدهور العلاقة بين ملكشاه والمقتدي                              |
| ١٢٢             | رابعاً: نظام الملك                                                     |
|                 | المبحث السادس: عهد التفكك وضعف وانهيار الدولة السلجوقية                |
| ١٣١,            | أولاً: اعتراف الخليفة العباسي بمحمود بن ملكشاه سلطاناً                 |
| سنة ٤٨٧هـ١٣٤    | ثانياً: انتصار بركيارق واعتراف الخليفة العباسي به سلطانا للسلاجقة .    |
| ١٣٧             | ثالثاً: النزاع بين بركيارق وأخويه محمد وسنجر على عرش السلطنة           |
| ١٣٨             | رابعاً: وفاة بركيارق وتولي محمد بن ملكشاه السلطنة                      |
| ١٤٨             | خامساً: الخليفة العباسي المستظهر بالله                                 |
| 104             | سادساً: سنجر والسلطنة السلجوقية                                        |
| ١٦٠             | سابعاً: الخليفة المسترشد بالله العباسي                                 |
| 178371          | ثامناً: الخليفة الراشد بالله                                           |
|                 | تاسعاً: مظاهر السيطرة على الخلافة                                      |
| ١٧٣             | عاشراً: نهاية الدولة السلجوقية وزوالها                                 |
|                 | الفصل الثاني                                                           |
|                 | نظام الوزارة العباسية في العهد السلجوقي                                |
| ١٧٨             | المبحث الأول: صفات وزير الخليفة العباسي والسلطان السلجوقي              |
| ١٧٨             | أولاً: صفات وزير الخليفة العباسي                                       |
| ١٨١             | ثانياً: صفات الوزير السلجوقي                                           |

| لسلجوقي | المبحث الثاني: ميزات وخصائص ومراسيم تقليد الوزير العباسي وا |
|---------|-------------------------------------------------------------|
| ١٨٤     | وأثقابهم                                                    |
| ١٨٤     | أولاً: مراسيم تقليد الوزير العباسي                          |
| ١٨٥     | ثانياً: مراسيم تقليد الوزير السلجوقي                        |
| ١٨٦     | ثالثاً: ألقاب الوزير العباسي                                |
| ١٨٧     | رابعاً: ألقاب الوزير السلجوقي                               |
| ١٨٨     | خامساً: امتيازات وشارات الوزير العباسي                      |
|         | سادساً: امتيازات وشارات الوزير السلجوُّقي                   |
| 191     | المبحث الثالث: صلاحيات الوزير العباسي والسلجوقي             |
| 191     | ﺃﻭﻟًﺎ: ﺻﻼﺣﻴﺎﺕ ﺍﻟﻮﺯﻳﺮ ﺍﻟﻌﺒﺎﺳﻲ                                |
| 190     | تانياً: صلاحيات الوزير السلجوقي                             |
|         | المبحث الرابع: العزل والمصادرة لوزراء بني العباس والسلاجقة  |
|         | أولاً: العزل والمصادرة لوزراء بني العباس                    |
| 199     | ثانياً: العزل والمصادرة لوزراء سلاطين السلاجقة              |
| ۲۰۰     | ثالثاً: المنافسة والمساومة على منصب الوزارة العباسية        |
| ۲۰۱     | رابعاً: المنافسة والمساومة على الوزارة السلجوقية            |
| ۲۰٤     | المبحث الخامس: أشهر وزراء الخلفاء العباسيين والسلاجقة       |
| ۲۰٤     | أولاً: أشهر الخلفاء العباسيين                               |
| ۲۱۳     | ثانياً: من وزراء سلاطين دولة السلاجقة                       |
|         | الفصل الثالث                                                |
|         | النظم الحربية عند السلاجقة                                  |
| ۲۱٦     | المبحث الأول: أسس الإدارة العسكرية السلجوقية                |
| ۲۱٦     | أولاً: مقومات الفكر العسكري السلجوقي                        |
| ۲۲٤     | ثانياً: الاعتماد على أجناس مختلفة                           |
| ۲۲٥     | ثالثاً: زيادة عدد أفراد الفرق العسكرية                      |
| ۲۲٥     | رابعاً: التقسيم العشري                                      |
| YYV     | خامساً: الإقطاع العسكري                                     |
| 74      | سادساً: الرهائي                                             |

| ۲۳۱   | سابعاً: الإعداد المعنوي للجيش                   |
|-------|-------------------------------------------------|
| قة    | المبحث الثاني: نظم الإدارة العسكرية عند السلاجا |
| 777   | أولاً: المناصب القيادية                         |
| ۲۳۸   | ثانياً: ديوان عرض الجيش                         |
| 137   | ثالثاً: أقسام الجيش السلجوقي                    |
| ۲ ٤ ٥ | رابعاً: عناصر الجيش                             |
| 787   | خامساً: فرق الجيش                               |
| ۲٤٧   | سادساً: التعليم والتدريب العسكري                |
| ۲٤۸   | سابعاً: حجم الجيش السلجوقي                      |
| 7 8 9 | ثامناً: العيون والجواسيس                        |
| ۲٥٠   | تاسعاً: الإسناد العسكري                         |
| Y0Y   | عاشراً: الإسناد الطبي                           |
| ۲٥٣   | الحادي عشر: الخيل ودورها في الجيش السلجوقي      |
| ۲٥٣   | الثاني عشر: الموارد المالية للجيش السلجوقي      |
| ۲٥٤   | الثالث عشر: شعار السلاجقة وأعلامهم              |
| Y 0 0 | المبحث الثالث: الأسلحة والتحصينات الحربية       |
| Y00   | أولاً: الأسلحة الفردية الخفيفة                  |
| Y00   | ثانياً: الأسلحة الجماعية الثقيلة                |
| ۲۰۲   | ثالثاً: أسلحة العرض والزينة                     |
|       | رابعاً: نظام حماية المدن                        |
|       | خامساً: وسائل الحصار                            |
| YoV   | سادساً: صُناعة الأسلحة وخزائنها                 |
| ۲٥٨   | المبحث الرابع: الخطط والفنون القتالية           |
|       | أولاً: القدرة على التحرك                        |
|       | ثانياً: الرمي بالسهام                           |
|       | ثالثاً: الالتحام مع العدو                       |
|       | رابعاً: الاستنزاف                               |
| ۲٦٢   | خامساً: سياسة الأرض المحروقة                    |

| ٣٢٢٣٢٢             | سادساً: التأثير على جيش العدو                               |
|--------------------|-------------------------------------------------------------|
|                    | سابعاً: السيطرة على الطرق                                   |
| 377                | ثامناً: السيطرة على موارد المياه                            |
| 778377             | تاسعاً: التأمين العسكري                                     |
| ۲٦٥                | عاشراً: المهام الخاصة الطارئة                               |
| ۲۲۲                | الحادي عشر: نظام التعبئة                                    |
| ربية والمماليك ٢٦٧ | المبحث الخامس: أثر نظم السلاجقة في الدولة الزنكية والأيو    |
| ٧٦٧                | أو لاً: الدولة الزنكيةأولاً: الدولة الزنكية                 |
| ٧٦٧                | ثانياً: الأيوبيون والمماليك                                 |
|                    | المبحث السادس: المرأة في العهد السلجوقي                     |
| ۲۷۳                | ﺃﻭﻟﺎً: ﺯﻭﺟﺔ ﻃﻐﺮﻝ ﺑﻚأولاً:                                   |
| ۲٧٤                | ثانياً: تركان خاتون زوجة السلطان ملكشاه                     |
| ۲٧٤                | ثالثاً: خاتون بنت ملكشاه الثانية زوجة المستظهر              |
| ۲۷٥                | رابعاً: قهرمانة المقت <i>دي</i>                             |
| ۲۷٦                | خامساً: خاتون السفرية                                       |
| ۲۷۲                | سادساً: عالمات وزاهدات وواعظات في العهد السلجوقي            |
| YVV                | سابعاً: اختلاط النساء بالرجال                               |
|                    | القصل الرابع                                                |
| 7                  | المدارس النظامية في عهد السلاجقة                            |
| ۲۷۸                | المبحث الأول: نشأة المدارس وأهدافها                         |
| ۲۷۸                | أولاً: نشأتهاأولاً: نشأتها                                  |
| ۲۸۳                | ثانياً: الأهداف التعليمية للمدارس الإسلامية وخصوصاً النظامي |
| ۲۸٤                | ثالثاً: وسائل النظام في تحقيق الأهداف وحله للمشاكل          |
| ۲۸۹                | رابعاً: تنظيم الهيئة التدريسية                              |
| 797                | خامساً: أثر المدارس النظامية في العالم الإسلامي             |
| ۲۹٤                | المبحث الثاني: الإمام الشافعي وأثره في المدارس النظامية     |
| ۲۹٤                | ﺃﻭﻟﺎً: ﺍﺳﻤﻪ ﻭﻧﺴﺒﻪ ﻭﺷﻲء ﻣﻦ ﺳﻴﺮﺗﻪ                             |
|                    | ثانياً: أصول الشافعي في إثبات العقيدة                       |

| ٣٠٦                 | ثالثاً: عقيدته في الإيمان ومنهجه في إثباتها           |
|---------------------|-------------------------------------------------------|
| ٣٠٩                 | خامساً: طريقة الشافعي في الاستدلال على وجود الله      |
| ٣١١                 | سادساً: توحيد الأسماء والصفات                         |
| ٣١٢                 | سابعاً: عقيدته في الصحابة                             |
| ٣١٦                 | ثامناً: عناصر المنهج في فقه الإمام الشافعي            |
| ٣١٧                 | تاسعاً: هل الإمام الشافعي من المجددين؟                |
| ٣١٩                 | المبحث الثالث: الإمام أبو الحسن الأشعري               |
| ٣١٩                 | أولاً: اسمه ونسبه وموطنه ومولده ومكانته العلمية       |
| ٣٢٠                 | ثانياً: المراحل التي مرّ بها                          |
| ٣٢٥                 | ثالثاً: سر عظمة الأشعري في التاريخ                    |
| ٣٣٣                 | رابعاً: عقيدة أبي الحسن الأشعري التي مات عليها        |
| ٣٣٧                 | خامساً: جهود الأشاعرة في الدفاع عن الكتاب والسنة      |
| السلجوقي۳٤٤         | المبحث الرابع: أشهر علماء المدارس النّظامية في العهد  |
| ٣٤٤                 | أولاً: أبو إسحاق الشيرازي                             |
| ٣٤٧                 | ثانياً: إمام الحرمين عبد الملك الجويني                |
| س النظامية          | المبحث الخامس: الإمام الغزالي، من كبار علماء المدار   |
| TOV                 | أولاً: اسمه ونسبه ونشأته                              |
| ٣٦٣                 | ثانياً: موقف الغزالي من الشيعة الباطنية               |
| ٣٦٩                 | ثالثاً: موقف الغزالي من الفلاسفة والفلسفة             |
| ۲۷٦                 | رابعًا: الغزالي وعلم الكلام                           |
| ٣٧٨                 | خامساً: الغزالي والتصوف                               |
| ٣٨٨                 | سادساً: دور أبي حامد الغزالي في الإصلاح               |
| ٤٠٥                 | سابعاً: الغزالي وعلم الحديث                           |
|                     | ثامناً: كتاب إحياء علوم الدين                         |
|                     | تاسعاً: موقف الغزالي من الاحتلال الصليبي              |
|                     | آراء بعض المعاصرين في سكوت الغزالي عن الحروب الص      |
| ي العهد السلجوقي٤١٧ | عاشراً: الإمام البغوي وجهوده في خدمة الكتاب والسنة فإ |
| ي                   | الحادي عشر: شيخ الإسلام أبو إسماعيل الأنصاري الهرو    |

### الفصل الخامس

# الحروب الصليبية في العهد السلجوقي

| ١٠١   | المبحث الأول: الجذور التاريخية للحروب الصليبية واستمرارها إلى يومنا ها |
|-------|------------------------------------------------------------------------|
|       | أولاً: البيزنطيون                                                      |
| ٤٧٧   | ثانياً: الإسبانثانياً: الإسبان                                         |
| ٤٢٨   | ثالثاً: الحركة الصليبية                                                |
| ٤٣٢   | رابعاً: حركة التفاف الصليبين                                           |
| ٤٣٤   | خامساً: الاستعمارخامساً: الاستعمار                                     |
| ٤٣٦   | المبحث الثاني: أهم أسباب ودوافع الصليبيين                              |
| ٤٣٧   |                                                                        |
| ٤٣٩   | ثانياً: الدافع السياسيثانياً: الدافع السياسي                           |
| ٤٤١   | •                                                                      |
| ٤٤٢   | رابعاً: الدافع الاقتصادي                                               |
| ٤٤٣   | خامساً: تبدل ميزان القوى في حوض البحر المتوسط                          |
| ٤٤٧   | سادساً: استنجاد إمبراطور بيزنطة بالبابا أوربان الثاني                  |
| ٤٤٨   | سابعاً: شخصية البابا أوربان الثاني ومشروعه الشامل للغزو الصليبي        |
| ٤٥٨   | المبحث الثالث: بدء الحرب الصليبية الأولى                               |
| ٤٥٨   | أولاً: حملة العامة الغوغاء                                             |
| ٤٦١   | ثانياً: حملة الأمراءثانياً: حملة الأمراء                               |
| ٤٧٣   | ثالثاً: تأسيس مملكة بيت المقدس                                         |
| ٤٩١   | رابعاً: سقوط المدن الساحلية لبلاد الشام                                |
| ٥٠٠   | المبحث الرابع: أسباب نجاح الحملة الصليبية الأولى                       |
| o • • | أولاً: انعدام الوحدة السياسية في العالم الإسلامي                       |
| ۰ ۲   | ثانياً: الصراع على السلطنة في داخل البيت السلجوقي                      |
| ۰۳    | ثالثاً: الدولة الفاطمية                                                |
| • •   | رابعاً: سقوط الخلافة الأموية بالأندلس                                  |
| ۰٦    | \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \                                |
| ٠٧    | سادساً: موقف بعض الإمارات العربية من الغزو الصليبي                     |

| •                                                                            |
|------------------------------------------------------------------------------|
| سابعاً: دور الباطنية الإسماعيلية الرافضة في عرقلة الجهاد ضد الصليبيين٥٠٠٠    |
| ثامناً: انتشار الفكر الشيعي الرافضي والباطني                                 |
| تاسعاً: تدهور الحياة الاقتصادية قبل الغزو الصليبي                            |
| عاشراً: ضعف الدولة البيزنطية                                                 |
| الحادي عشر: تمرس فرسان الإفرنج على الحرب والإمدادات الأوربية المستمرة له١٧٥م |
| الثاني عشر: استراتيجية الحملة الصليبية بعد الاحتلال٥٢٤                       |
| المبحث الخامس: حركة المقاومة في العهد السلجوقي ما بين الغزو الصليبي وظهور    |
| عماد الدين زنكي                                                              |
| أولاً: الفقهاء والقضاة واستجابتهم لمقاومة الغزو الصليبي                      |
| ثانياً: الشعراء ودورهم في حركة المقاومة                                      |
| ثالثاً: قادة الجهاد من السلاجقة قبل عماد الدين زنكي                          |
| ١- جهاد قوام الدولة كربوقا صاحب الموصل                                       |
| ٢- جهاد جكرمش صاحب الموصل وسقمان بن أرتق صاحب ماردين وديار بكر٥٥٠            |
| أ- معركة البليخ وانتصار المسلمين على الصليبيين «وتسمى معركة حران»٥٥          |
| ب- الخلاف بين جكرمش وسقمان٥٥١                                                |
| جـ- هزيمة جكرمش                                                              |
| د- نتائج معركة البليخ أو حران                                                |
| هـ- مواصلة جكرمش للجهاد                                                      |
| ٣- قلج أرسلان وجهاده الكبير في آسيا الصغرى                                   |
| أ- معركة مرسيفانأ                                                            |
| ب- معركة هرقلة الأولى٨٥٥                                                     |
| جـ- معركة هرقلة الثانية                                                      |
| د- نتائج معارك قلج أرسلان السابقة                                            |
| أثر وفاةً قلج أرسلان                                                         |
| ٤- جاولي سقاوة                                                               |
| ٥- شرف الدولة مودود بن التونتكين٥- شرف                                       |
| أ- حملة مودود الأولى ضد الرها                                                |
| ب- حملة مودود الثانية ضد الرها                                               |

| ۰۹۷         | جـ- حملة مودود الثالثة ضد الرها                        |
|-------------|--------------------------------------------------------|
| ٥٦٧         | د- حملة مودود ضد إمارة بيت المقدس (معركة الصنبرة)      |
| ٥٦٨         | هـ- مقتل مودود                                         |
| ۰٦٩.٠       | و- هل يصح اتهام طغتكين حاكم دمشق بقتل موذود؟           |
| ovY         | ز- ما ترتب على حملات بطل الإسلام مودود من نتائج        |
| ٥٧٣         | ٦- نجم الدين إيلغازي صاحب ماردين                       |
| ο <b>Λ•</b> | ٧- بلك بن بهرام بن أرتق يأسر ملوك الصليبين             |
| ٥٨٣         | ٨- جهاد أمير الموصل آق سُنقر البرسقي لإنقاذ حلب        |
| ٥٨٣         | أ- حلب تتصدى للصليبين                                  |
| ٥٨٤         |                                                        |
| ٥٨٥         |                                                        |
| ٥٨٥         | د- المقاومة الحلبية الشعبية                            |
| ٥٨٦         | هـ- استنجاد أهالي حلب بأمير ديار بكر                   |
| ٥٨٦         | و- آق سنقر البرسقي واستجابته لاستغاثة أهل حلب          |
| ٥٨٨         | ز- مقتل البرسقي                                        |
| ٥٨٨         | ح- الباطنية من أخطر معوقات حركة الجهاد                 |
| ٥٩٠         | جدول بأسماء القادة والعلماء الذين اغتيلوا بيد الباطنية |
| 090         | الخاتمة                                                |
| o q \ \     | فهرس المراجع والمصادر                                  |
|             | فهرس الکتاب                                            |

\*\*\*