

المن المنارسين المنامس عسرت المنامس المنامس

المعافية المعالية



تألیفت (من رافیشی)

كَالْوَعِنْ فِكُالِكُ



-- موسوعة القرن الحامس عشر الهجرى ــ أولا : العبهات والاخطاء الصائمة

ممانيا : معالم تاريخ الاسلام المعاصر

الله الاسلامي

رابعاً : اعاده النظر في كتابات العصريين

خامسا: القرن الحامس عشر : قصاياه وتحدياته

سادما: اطار اسلامي الفكر المعاصر

سابعا: مشكلات العصر وقضايا الفسكر

ثامنا : نوابغ الاسلام

تاسعا: الاخطار التي تواجه الامم

عاشرا: الصحوة الاسلامية

حادى عشر: تصحيح المفاهيم

# أفاق البحث

| 4540 |                                                        |
|------|--------------------------------------------------------|
| ٦    | المد الاسلامي                                          |
| 11   | مدخل كيف نواجه تحديات الغزو الفـكرى                    |
| 11   | (١) الصحوة الإسلامتة                                   |
| 71   | ( ٧ ) التحديات التي تواجه الفكر الإسلامي ٠٠٠٠٠٠        |
| 11   | (٣) من التبعية إلى الاصالة                             |
| ŧ٧   | من اليقظة إلى النهضة . ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                 |
| ••   | (٤) من طريق البشرية إلى طريق اقه                       |
| •    | ( ه ) تجربه القرن الرابع عشر ٢٠٠٠٠٠٠٠                  |
| 70   | ( ٦ ) دور الإسلام فى القرن الحادى عشر ٠٠٠٠٠٠٠          |
| PF   | (٧) مستقبل الإسلام في أوربا ٢٠٠٠٠٠٠٠٠                  |
| ٧١   | (١) في مواجهة الراث :                                  |
| ٧٢   | ( 1 ) التراث الإسلامي المسكتوب                         |
| ۸۱   | (٢) في مواجهة تحريف الفكر الإسلامي والزاث • • • • •    |
| ۸۰   | (٣) قضية التراث والمعاصرة                              |
| P۸   | (۲) في مواجهة الآدب العرق                              |
| 11   | ( ٦ ) الآدب العربي والمذا هب الغربية ٠٠٠٠٠٠٠٠          |
| 1.1  | ( ٢ ) تضايا الآدب في ضوء الاسلام                       |
| ٠٦   | ( ٣ ) جبران وأطروحة المهجريين في التفريب . • • • • • • |
| 10   | (٣)ف مواجهة الاستشراق                                  |
| 17   | ( 1 ) في مواجهة الاستشراق والتغريب                     |
| 27   | ( ۲ ) الاستشراق في طور جديد                            |
| ۲۸   | (٣) تحمديات الاستشراق                                  |
| 11   | (٤) في مواجهة الحضارة الإسلامية                        |
| ٤١   | ( ) -هارتان                                            |

| منحة |                                                                                                    |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 108  | (٢) في مواجهة الحضارة الغربية                                                                      |
| ١٠٨  | (٣) حضارة الإسلام المتجددة                                                                         |
| 777  | ( ٤ ) نحن وحضارة الغرب •                                                                           |
| 177  | (٥) تحديات مجتمع الاستهلاك                                                                         |
| 14.  | (٦) عجزها عن الاستجابة                                                                             |
| 177  | (٧) مستقبل الحضارة الاسلامية                                                                       |
| 174  | (٥) في مواجهة الثقافة الإسلامية                                                                    |
| 141  | (١) في مواجهة الثقافة الوافدة                                                                      |
| 140  | (٢) الإسلام والثقافة الوثنية                                                                       |
| 144  | (٦) في مواجهة اللغة العربية                                                                        |
| 141  | (١) تحديات في وجه اللغة العربية                                                                    |
| 197  | <ul> <li>(٧) في مواجهة التبعية والافتباس من الغرب. • • • • • • • • • • • • • • • • • • •</li></ul> |
| 199  | (١) سقطت مدرسه التبعية                                                                             |
| 7.7  | (٢) فى مواجهة الاقتباس من المغرب                                                                   |
| 7.7  | (٣) في هواجهة منفوذ الاجنبي                                                                        |
| ٣١.  | (٨) في مواجهة العلوم النفسية والاجتماعية                                                           |
| *1*  | (١)ماذا بعد فروید                                                                                  |
| *14  | (*) في مواجهة تاريخ الإسلام                                                                        |
| 414  | (١) تلريخ الاسلام في مواجهة التحديات                                                               |
| 777  | (٢) أخطاء فى كتابة التاريخ الحديث                                                                  |
| **7  | (١٠) في مواجهة الفكر الاسلامي                                                                      |
| YYA  | (١) في مواجهة الفسكر الاسلامي                                                                      |
| 757  | ,                                                                                                  |
| 708  | (١١) الفلسفة الغربية                                                                               |
| 707  | (١) الفلصفة اليونانية                                                                              |

| صفحة                                                      |
|-----------------------------------------------------------|
| (٢) الفلسفة المادية                                       |
| (٣) طريق القلسفة وطريق القرآن ١٧٦                         |
| (٤) طريق الفلسفة لا يؤدى                                  |
| ( • ) عل استطاعت الفلسفة                                  |
| (۱۲) الأسلة                                               |
| (١) دعوة القرن الحامس عصر هي الأصالة ٢٩٣٠٠٠٠٠٠            |
| (٢) الاصالة الإسلامية : صيحة مدوية ٢٩٥                    |
| (١٣) النائية الاسلامية                                    |
| ( ١ ) تأصيل ذاتية الامة الاسلامية                         |
| (۲) الاسلام والغرب و و و و و و و و و و و و و و و و و و و  |
| (١٤) الوقوف في وجه التغريب                                |
| (۱) تحربتان لتغريب الاسلام                                |
| ( ۲ ) محاولة تغريبية جديدة                                |
| (۱۰) قضایا مثارة                                          |
| (١) الانقطاع الحمناري                                     |
| (٢) وثيقة لمريس التاسع عشر ٢٠٠٠٠٠٠٠ ٣٣٥                   |
| (٣) تحديات في وجه التَّملم والتربية والثقافة . ٠٠٠٠٠٠ ٣٤١ |
| (٤) مراجعات حول مادة إسلام                                |
| ( ه ) متى يمود الادب العربي إلى أصالته                    |
| ( ٣ ) ما قدمه العلم الإسلامي في بجال الحصارة              |
|                                                           |

# مسانة الرحمن الرهيم

# المــــد الإسلامي والاخطار الى تواجمه

لم تعد ظاهرة و المد الاسلام ، موضع شك من خصوم الاسلام أو المراقبين على السواء ، وهذه الظاهرة التي يهديها القرنالوابع عشر الهجرى إلى القرنالحامس عشر أمانة غالية تتطلع إليها نفوس المؤمنين ، وتحفها مشاعر الحب والتقدير ، فهى بمثابة الغرس الجديد الذي نتعلق به الآمال في إقامة المجتمع الرباني بعد أن صوحت الاشجار القديمة وتساقط ورقها ، وعجزت عن العطاء .

#### الحد الأسلامي :

هذا المد الاسلامي الذي كان ثمرة العمل الذي تولته بإخلاص وصدق طلائم اليقظة الاسلامية ، فيكشفت عن زيف التجرية التي فرضت على الامة الاسلامية منذ وقعت في برا أن النفوذ الاجني، حين خدعها ذلك الحبل الذي خرجته مدارس الارساليات، ومحافل الماسونية ، وتلاميذ المستشرقين من التغريبيين والشعوبيين ، الذين انبثوافي المجتمع الاسلامي ليخدعوا المثقفين بأن أسلوب العيش الغرى هو الوسيلة الوحيدة للخروج من أزمة التخلف التي يمرون بها ، وكان قادة البلاد إذ ذلك متابعين لاهل النفوذ الاجني ، ومن ثم فقد أمضوا التجربة ، وحجبوا الشريعة الاسلامية ، وأقاموا القانون الوضعي ، ونظام الربا في الاقتصاد، وأسلوب النمايم العلماني ، فلم تلبث أن كشفت التجربة عن اضطراب شديد أصاب المجتمع التعليم العلماني ، فلم تلبث أن كشفت التجربة عن اضطراب شديد أصاب المجتمع بالتحلل والفساد، وانتهى به الى محاصرة النفوذ الصهيون ثم النفوذ المارك وقد اتصلم الأمة ، بالاضافة إلى نفوذ الاستمار الغربي الرأسمالي الليبرالي وقد اتصلم التجربة في كل جوانبها ،

وانتهت إلى سقوط القدس في أيدى الصهيونية العالمية ، وتكشف لكل صاحب بصيرة أن الحلقسات الثلاث التي أصابت الامة الاسلامية إنما جاءتها من مصدر واحد ، هو ، والتخلى عن منهج الله تبارك وتعالى , وأسلوب العيش الاسلامي القائم على تطبيق الشريعة الإسلامية كاملة فى مختلف جوانب الحياة السياسية والاجتماعية والافتصادية والربوية و .

#### **صحوة** عارمة :

ومن هنا كانت تلك الصحوة العارمة الى عبرت عن نفسها بصيحة العودة إلى الله ، هى بمثابة رد فعل لهذه الارمة الضخمة التى وقع العالم الاسلامى فيها خلال قرن من الومان دون أن يتغبه إلى الخطر الذى حطم معنوياته كلها ، وجعله بمثابة فيل أو تابع ، أو صورة مكررة المثل الاهلى الغربى الذى لا يستطيع أن يعظيه على أى وجه من الوجوه ، القدرة هلى امتلاك إرادته أو تحقيق ذاته ، أو القيام بدوره الذى فرضه الاسلام في عذا الـكوكب ، ومو تبليع رسالة الله الحق إلى العالمين في مواجهة للوثنية والمادية والاباحية الني طفت باسم حضارة العصر ، ومنهجه العماني الذى أصبح مصدر الارمات الشديدة المتصلة التى اجتاحت المجتمع الغربي، العلماني الذى أصبح مصدر الارمات الشديدة المتصلة التى اجتاحت المجتمع الغربي، حيث تحطمت أيدلوجيانه واحدة بعد أخرى دون أن تحقق له ما يطمح إليه ، أو يتطلع عليه من حياة تقوم على أساس جامع بين أشواق الروح ومطامح النفس .

#### حقيقة واقمة :

ومن هنا فان هذا و المد الاسلامي ، هو حقيقة واقعة وهو تقيجه طبيعية للموجات الحضارية والاجتماعية التى تصارعت منذ امتلك للغرب زمام العلم التجريبي المدى صنعه المسلمون أولا ، ثم سيطر عليه الاوربيون فحولوه إلى غير الطريق الصحيح : طريق الفطرة والحق والرحمة والاخاء البشرى .

#### حَقائق كثيرة:

ولقد اعترف الباحثون الغربيون في تحليل هذه الظاهرة بحقائق كثيرة أحمها :

أولا: أن العالم الاسلامى ذا الاصالة والتاريخ والمنهج القرآنى لم يكن ليخدع أكثر مما خدع بأسلوب العيش الغربي الذى لم يحقق لهم ما تطاموا إليه بل على العكس هو الذى ساقهم إلى أن تتصارع القوى الغربية ، والشيوعية والصميونية على الاجهاز عليه ، وأنه استيقظ في الوقت المناسب ،

ثانياً : أن هذه الصحوة هي مقياس لفشل المذاهبالعلمانية المتعددة التيحاول دهاة التحديث فرضها .

ثالثاً : أن الغرب لم يكن مخلصاً في نصحه للمسلمين ، ولا صادقاً في هدايتهم

إلى عوامل القوة، وإلا فلماذا حجب عنهم العلوم وللتكنولوجيا والاسلحة النافذة ، واكنني بأن قدم إليهم أدوات الاستهلاك والتحلل والترف المذى يحطم الآمم ؟

رابعا: تلك المحاولات التي استبدفت تغريب عالم الإسلام ، وقد كانت التجربتان في تركيا وإيران من أخطر المحاولات لهدم معالم الحضارة الإسلامية القرآمية ، واحتواء الشعبين في دائرة المخططات التغريبية .

واليوم تشكفف بوضوح أن تلك المدرسة العصرية التقدمية التي ظلمت تعمل سواء في دائرة النظام الديمقراطي الليبرالي ، أو النظام الاشتراكي الماركسي ، كانت مضللة وفاسدة . وإن كل المحاولات والنماذج والاساليب التي حاولت أن تقدمها اللامة الإسلامية لم تجد استجابة حقيقية ، ورفضها الحس الإسلامي السلمية وشعر أنها ممارضة الفطرة ولحقائق الاشياء ، ولم يخدج بها إلا القليل ، وتبين أن عدرسة اليقظة الإسلامية كانت صادقة في وجهتها حدين دعت إلى النماس المنابع الإسلامية من القرآن والسنة وإقامة المجتمع الرباني ، والتحرر من النفوذ الوافد بالتربية وبناء الفرد .

#### الإسلام منهج حياة :

إن الإسلام دين ونظام مجتمع ومنهج حياة ، وأنه بقوم على أساس الثوابس والمتغيرات . يجمع بين الروح والمادة ، والعلم والدين ، والعانيا والآخرة ، وإن مفهوم التقدم هو مفهوم جامع يين الوجهتيين المادية والمعنوية . ودون أن يضحى المعنويات من أحل الماديات .

ولقد جاء الاسلام خاتما لرسالة عالمية خالدة مصححا ما انحرفت إليه الاديان وأصبحت أهلا لاستقبال رسالة عالمية خالدة مصححا ما انحرفت إليه الاديان التي سبقته، وجاء كتابه كاشفا لهذه الحقائق مهيمنا على السكتب التي جاءت قبله بها بمفهوم الحضارة الانسانية التي حروت البشرية من عبودية الوثنية ، ومن عبودية الانسان ، وقدمت لها منهج الآخاء البشري والعدل والرحمة والتوحيد الخالص ، هذا المنهج الذي قامت عليه حضارة الاسلام التي استطاعت في أقل من قرن من الومان أن تصل بين حدودالصين وحدود فرفسا . والذي قدم المبشرية المنهج التجريبي في بجال العلم ، وقدم الها سنن الحضارات والآمم والمجتمعات في قيامها وسقوطها ، ودفعها إلى عران الارض ، واكتشاف ما في باطنها ، وأهماق قيامها وسقوطها ، ودفعها إلى عران الارض ، واكتشاف ما في باطنها ، وأهماق

البحار ، وقد حققت البشرية فى العصر الحديث من ذلك قدراً كبيراً غيير أنها أنحرفت عن طريق اقه ، وادعت بأن الانسان هو الذى صنع وانشأ ، ووضعت صيغة ( الطبيعة )فى محاولة المتنكر لقدرة الله تبارك وتعالى الحالق والصانع والذى عدى الانسان إلى اكتشاف تلك القوانين وهذه الكشوف ، ومن هنا فقد عجوت الحضارة الغربية أن تهتدى إلى الطريق الضحيح ، لذلك فهى قد دخلت فى أزمة الانسان وأزمة الجميع وأزمة الصراع النووى بين الكتلتين .

ومن منا فإن المد الاسلامى الذى يبدو فى مطلع القرن الخامس عشر حقيقة واقعه إنما هو الثهرة الحقيقية لصيحة المودة إلى اقه ، وهو الذى سيحمل هذه الحقيقة إلى العالمين بعد أن يقيم المجتمع الاسلام العائم على شريعة الله فى أرض الاسلام أولا وهدم رابط الدين والدولة، وانتقاص الشريعة الاسلامية، وانتصكيك فى الناريخ الاسلامي واللغة العربية : وعاولة تصوير الاسلام بصورة الاديان الاخرى ، قضاء على ميزته بوصفه الدين الحق الذي ماتزال منابعه ومصادره صافية خالصة لم يصبها التحريف كما أن هناك محاولات عمزيق الوحدة الاسلامية والقومية والعنصرية .

ولقد بدأت هذه المحاولات منذا كثر منقرن وقاومتها حركة اليقظة الاسلامية وكشفت زيف هذه القضايا التي أثارها الاستشراق الغربي والشعوبية المحلية ودعاة التغربب، وحمل لواءها أمثال طه حسين، وسلامه موسى ، وحسين فوزى ، وزكى نجيب محمود، ومحمد سعيد العشهاوى، ولويس عوض وكثيرون، وهى لم تعد تخدع أحدا، مهما البست أثموا بأ جديدة ، وعرضت بأسلوب جديد.

وستكونهذه القوة الاسلامية الجديدة فادرة دائماً على دحص هذه الصبهات. والانتقال دائما من مرحلة و المقاومة ، إلى مرحلة و الاصالة ، ويومئذ يفرح المؤمنون بنصر الله .

#### مدخل إلى البحث

#### كيف نواجه تحديات الغزو الفكرى والتغريب

#### والشهات المثارة في أفق الفكر الإسلامي

إذا كان للسلمين والعرب على مطالع القرن الحامس عشر الهجرى أن يلتقطوا أول الحيط ليحققوا المسيرة الصحيحة نحو الاصالة والحق والإيمان بما يؤهلهم لبناء المجتمع الاسلامي الجديد القادر على تأكيد ذا تيتهم القرآنية ومنهجهم الرباني فان عليهم إن يذكروا ذلك المنطلق الواضح الذي انطلقت منه تلك المحاولة الحطامة لتتغريب المجتمع الاسلامي ومواجهة بالغزو الثقافي والفكري لتحويله عن طريقه وأسلوب عيشه ومنطلقه ومفهومه الاصيل.

كان ذلك بعد هزيمة الحروب الصلبية في الحلة السابعة على المنصورة والتي قادها لويس التاسع والتي أسرفيها في دار ابن لقبان وفيها واجع أبعاد تلك المحاولة التي قامت بها الكنيسة الغربية على الاسلام في دياره وكتب في مذ كراته هذه التوصية الخطيرة التي طالب فيها بان تتوقف الحروب العسكرية على عالم الإسلام لانهالم تستطع أن تحقق شيئا وأن تبدأ (حرب الكلة) بتحويل المسلمين عن مفهومهم الاصيل وخاصة بالقضاء على مفهوم الجهاد الذي يعطى المسلمين هذه القوة القادرة حين يرون أن من مات دون أوضه فهو شهيد ، ودعا المكنيسة إلى العمل على تحريف مفهوم الاسلام الصحيح واخراجه من إصالته وتكاملة الجامع الم شبيه بمفهوم المسيحية الغربية القائم على أن الدين هو اللاهوت أو العبادة أو العلاقة بين الله تبارك وتعالى والإنسان .

مع تجامل علاقة الإنسان بالإنسان وهو الجانب الذي يعطى الاسلام مفهومه الجامع كنبج حياة ونظام مجتمع إلى جانب أنه علاة، بين الانسان وخالقه .

ومن منا ظهرت بذور الاستشراق والتبشير تحمل تلك الدعوة المسمومة و العلمانية ، الى استعار المسكرى والسياسي أن تفرضها على أغلب المجتمعات الاسلامية فتحول بينها بين تطبيق منهج الله ومن هناكانت مخططات الفزو الفكرى تحمل معها اخطر التحديات :

- ( أولا ) إخراج المسلمين من الشريعة الاسلامية إلى القانون الوضمى .
- (ثانياً) إخراجهم من الاقتصاد الاسلامي القائم على الرحمة والعدل إلى الاقتصاد الوبوي.
- (رابعاً ﴾ إخراجهم من مفهوم الشورى إلى أساليب اللبيراليه والمراكسية الذي ثبت فشلها وزيفها.
- ( خامساً ) تزييف مفهوم الجهاد ، القائم على المرابطة فى الثنور والإعداد لمواجهة المدول مفهوم الجهاد النفسي على النحو الذي زيفته البها ثية والقاديانية .
- (سادسا) دخول مفهوم الاشتراكية الماركسي الفاسد في محاولة لأن يحل على مفهوم العدل الاجتماعي الاسلامي.

ولقد مضت خطة تنفيذ هذا المخطط فى أسلوب من العمل الماكر النحبيث وجندت له جماعات من المسلمين والعرب الذين احتصنتهم الثقافة الغربية والاستشراق فكانوا أداة الغزو الفكرى فى بلاد المسلمين وهم بمن تخرجوا من مدارس الارساليات أو سافروا فى بعثات إلى بلاد الغرب (وان كان كثير من هؤلا. قد عصمهم الله تبارك وتعالى من خطر الاحتوا، والتبعية)

ولكن القلة استطاعت بفضل النفوذ الاجنى أن تسيطر وتعود وتتسنم أعلى مناصب القيادة والتوجيه في بلادما فكان خطرها شديدا . ولكن الله تبارك وتعالى أراد أن يكشف المسلمين هذه الصفحة فقدم اليهم هذه الحقائق:

- (أولا) وقف الدكتور زويمر فى إحدى مؤتمرات التبشر فقال: دليس المطلوب أن تدخل المسلم فى المسيحية ولكن المطلوب هو أن تخرج المسلم من الاسلام،
- ( ثانياً ) وقف رئيس وزراء بريطانيا في مجلس العموم البريطاني وهو يحمل المصحف الشريف وبلوح به للاعضاء ويقول إنه مادام هذا الكتاب باقيا في الارض فلا أمل لنا في السيطرة على المسلمين بل إنه لخطر على وجودنا في بلادنا أيضاً.
- ( ثالثا ) نشر المستشرق الانجليزى الكبير ( هاملتون جب ) تقريراً خطيراً عام ١٩٣٠ تحت عنوان د وجهة الاسلام ، كشف فيه لاول مرة تلك المحاولة الخطيرة التي أطلق عليها مهمة د تغريب الشرق ، ودرسمع أربعة من المشتشرة ين خطه المتغريب في مصروالشام والمغرب والهند واندونيسيا وعرض المخطوات التي تم انجازها وتساءل من الوسائل المكفيلة بإتمام هذا إالتغريب .

وكان لابد لحركة اليقظة الإسلامية أن تتنبه إلى هذا الخطر كله وأن تعرف ما يراد بها فكانت دءرتها إلى (الاصالة الاسلامية) وإلى ( تحرير الشخصية الاسلامية) من الاحتواء والتبعية وكان ذلك العمل الضخم الذى قام ممه أولئك الابرار في مجال الدكشف عن تلك الوبوف وإدحاض تلك إالشبهات المثارة التي امتدت الى مجالات كثيرة من الفكر الاسلامي وفيها :

(أولا) الدعرة الى مدم الآديان عن طريق علم الاديان المقارن والقول ، بأن الامم بدأت وثنية ثم حرفت النوحيد بعد ذلك .

ومو قول معارض الحقيقة الى جاءت بها الكتب المنولة والتي تثبتها كل الدلائل التاريخية والكشوف الاثرية . والحقيقة أن البصرية بدأت موحدة ثم أصابتها الوثنية وظات بين التوحيد

والوثنية على ذلك المدى العاريل وقد كان أدم عليه السلام أبو البشر نبيا وكان موحدا .

- (ثانيا) الدعوة الى هدم ألاخلاق عن طريق مذاهب الوجودية والفرويدية و هدم الاسرة عن طريق مذاهب دور كايم وليني بربل. وتحاول هذه المذاهب أن تشكك في ثبات ائقيم الاخلاقية وارتباطها بالانسان والدعوة الى أخلاق متطورة تختلف باختلاف البيئات والعصور
- (ثالثاً) الدعوة الى التاس مفهوم واحد للتاريخ ، هو التفسير المادى الهنى طرحه انجلز وماركس بالنسبة لتاريخ الغرب وهو مفهوم ناقص لآنه يتجاهل هو امل كثيرة أخرى لها أثرها فى توجيه التاريخ .
- (رابعًا) الدعوة الى إثارة العصبية والعنصرية واعلاء الاجناس البيضاء وذلك في محاولة لفرض النفوذ الاستماري الغربي على الامم الملونة والقول بوصاية زائفة للجنس الابيض على العالم والبشرية.
- (خامساً) محاولة اخراج اللغة العربية من مفهومها الذى تختلف به عن اللغات قاطبة بوصفها لغة القرآن الكريم وفرض مناهج من علم اللغات الغربي الشحكم فيها وتصويرها بأنها لغة قومية فحسب ، أى لغة امه واذا كان هذا كقانون تخضع له كل لغات العالم فإنه يعجز هن اقرار ذلك بالنسبة الى اللغة العربية لانها الى جانب انها لغة امة في لغة فكر وثقافة وحضارة ودين وأنها تتصل بألف عليون من المسلين بالإضافة إلى أنها لغة أهلها العرب ولاريب أن هدف الحلة على اللغة العربية هوخلق عامية تخضى على لغة القرآن وتمزق الامة والفكر جيماً.
- (سادساً): الدعوة إلى إحيساء الجعثارات التي سبقت الإسلام وإعادة عرض الوثمنيات والفلسفات والحرافات والآو مام .

وتلك محاولة ما كرة مصللة ولكنها فاسدة، فقداستطاع الإسلام خلال أربعة

عشر قرنا أن يقيم منهجا عقليا وروحياً وأن ينشىء مراجا نفصيا وذوقا خالصا مرتبطا بالتوحيد والقرآن، ومتصلا بأسباب الإيمان بالله تبارك وتعالى له ضوءه للباهر الذى لاتستطيع الظلمات أن تقهره.

(سابعاً): الدعرة إلى ما يسمى بالادب العرب المعاصر أوالفن العرب المعاصر أو الثقافة العربية المعاصرة على أن تبدأ هذه الدراسات منذ حملة نا بليون ودبطها بالارساليات والنفوذ الاجنى كـأنها هى من معطياته .

وهذه محاولة ما كرة إلى اجتثات الفكر عن أصوله والفصل بين حاضرالعرب والمسلمين وبين ماضيهم وخلق ثقافة , لقيطة ، لاجذور لها وهى محاولة مصللة تهدف إلى الحيلولة دون ربط الادب أوالفكر أوالثقافة بتاريخها الإسلامي المتصل وماضيها العربق .

ومن الحق أن يقال أن واليقظة الإسلامية ، المماصرة في الفكروالأدبوالثقافة جميعا بدأت من دائرة القرآن وأن جميع الحركات الوطنية والقومية إنما استمدت قوتها من مصادر الإسلام وأنه لاسبيل إلى بناء ادب حديث أوفكر أوثقافة منفصلا عن اللغة العربية والإسلام .

( ثامنا ): محاولة الادعاء بأن منطقة البحر الابيض المتوسط شهدت حضارة واحدة هي التي بدأها الفراعنـة والفينيقيون ونماها الاغريق والرومان إثم أتمها الاوربيون المعاصرون وأن دور العرب في هذه الحضارة كان دوراً ثانويا . إ

والحقيقة أن مناك حضارتان لكل منها طابعها المميز هما : حضارة التوحيد وحضارة الوثنية وأن الإسلام موقهصانع الحضارة التي اتسمت بهما المفهوم في مواجهة حضارات بدأت بعفاهيم الوثنية وانتهت بعفاهيم المادية وكانت في مختلف مراحلها معارضه الحق والعدل والرحمة والاخلاق فكانت تضرب واحدة بعد أخرى وتسقط لانها تعارض سنن الله في الكون.

( تاسما ): محاولة القياء بذور الشبهات حول صلاحية الشريمة الإسلامية التطبيق في العصرالحديث والادعاء بأنها شريعة صحراوية موقوتة بعصرهاوبيثنها

وكل الدلائل العلمية والتاريخية ، تـكذب هذا الادعاء وأفربها مؤتمرات القانون الدولى ١٩٣١ ، ١٩٣٧ ، ١٩٥٧ وكلها أشارت إلى أن الشريمة الاسلامية شريعة مستقلة لها كيانها الحاص وأنها تحمل منهجا انسانيا كم تصل اليه البشرية بعد .

وتجرى المحاولة التي يفرضها النفوذ الاجني بالدعوة إلى ما يسمى بتطوير الشريعة ووضعها موضع الاحتواء من القانون الوضعى ولقد كان من أعظم المعطيات التي حققتها الامة العربية أنها أنخذت من التشريع الاسلامى مصدرا أساسيا للقانون ونصت على ذلك في دساتيرها وميثاق الوحدة .

وأنها تخطو الآن خطوات واسمة نحو تطبيق الشريعة وإخصاع كـل القوانين. لمفهوم الشريعة وروحها .

(عاشرا): استطاعت القوى الاستمارية قرض نظام الاقتصاد الغرب على أغلب أجزاء العالم الاسلامي وهو نظام قائم على أساص الربا ومعارض أصلا لمنهج الشريمة الاسلامية، ولقد قامت في الآمة العربية محاولات طبية لإقامة المصرف الاسلامي على غير أساس الربا والعمل على وضع نظام أصيل يحرر المسلمين من قيود النظام الاقتصادي الوافد.

(حادى عشر) ؛ كان من أخطر مجاولات النفوذ الاستعمارى إيجاد تصارب بين العروبة والاسلام ومحاولة اقامة مفهوم العروبة على أساس النظريات الوافدة والقوميات الاوربية ولقد تنبه المفكرون العرب والمسلمون إلى هذا التحدى الخطيم، إلى أن الاسلام هو الذي شكل مفهوم العروبة الحق، وأن العرب قبل الاسلام كانوا في منون يالقبلية وأن الاسلام هو الذي شكلهم كأمة ودفعهم إلى الآفاق وكستب لهم أعظم صفحات تاريخهم والعروبة ليست إعنصرية وإنما هي قيمسة ذاتية في مواجهة الخطر الصهيوني ولدكنها مفتوحة بالثقافة والفكر والعقيدة على العالم الاسلامي كله وملتقيه معه.

ثانى عشر: تحريف الحقائق بالمبالغة أو الانتقاص كالادعاء بأن المسامين

لايتجاوزون الآن . . ه مليون بينها تقرر الاحصائيات الهنواضعه أنهم يزيدون على الف مليون مسلم وكما نجد فى كـتب الناريخ من محاولات لتصوير البلاد العربية بصورة مصغرة أو مهينة أو إثارة الشبهات حول مقدراتها وثرواتها أو الادهاء بأنها منقسمة إلى مذاهب ونحل تتعارض أو تختلف أو تحول دون قيام وحدة فكر عامة بينها الحقيقة غيرذلك وأن الخلافات المذهبية الاسلامية هى خلافات فى الفروع اما القيم الاساسية فانها واحدة بين المسلمين.

ومن منا فان علينا أن تنظر في مطالع القرن الخامس، عشر الهجرى في الشبهات المطروحة في أفق الفكر الاسلامي وأن تكشف زيفها ونبين وجه الحق . وهذا ما نود أن تتعرض له في الفصول التالية



### « الصحوة الإسلامية »

أخذ مصطلح . الصحوة الإسلامية ، مكاناً عريضاً في الصحافة الغربية بعد حاحداث إبران وافغانستان وباكستان ءحيث أخذت مختلف مراكز البحث العلمي والتاريخي والصحافى تدرس ما أسمته ظاهرة جديدة في المالم الاسلامي من حيث أنكانت حذه الاجداث مغايرة لكلمقاييس السياسة العالمية ومغايرة لكل الآسا ليب للتيعرفها العالم الاسلامي في التعبيب يرحمك كان القرب قد اطمان إلى أن التنظيات الغربية والماركسية من دبمقراطية والمبرالية واشتراكية هي وحدها الوعاء آلذي أخذت تتحرك فيه البلاد الاسلامية وأن مفهوم الفكرالاسلامي الجامع في كل مجال السياسة والاجتماع والاقتصاد قد توارى وزال ولم يمد من المستطاع أن يبرز من جديد على مسرح التنظمات العالمية والايدلوجيات التي احتوت مختلف الانطمة والانطار الاسلامية ، ومن هنا فقد فتحت ثورة إبران ياباً جديداً من المحاذير التي حشيها الفرب خلال السنوات الطويلة منذ سيط النفوذ الاجني على البلاد الاسلامية والعربية وأجلىالفكر الاسلامي والنظمالسياسية والاقتصادية والاجتماعيةالاسلامية وكان معنى هذا الاحتواء الكامل لتنظيات العالم الاسلامي ، ومن هنا أطلق على هذا التعبير مصطلح (الصحوة الاسلامية) وكان الباحثون يطلقون مصطلح ( اليقظة الاسلامية ) على الحركة الاسلامية التي حمل لواءها عشرات من المجاهدين المسلمين فى وجه حركات الاحتلال والسيطرة السياسة والمسكرية التي قادتها فرنسا وانجاترا وهولندا وغيرها على العالم الاسلامي كله ثم جاءت بعد ذلك حركة إحياء المنهوم الاسلامي الاصيل الذي أثبتت الاحداث أنه المنطلق الوحمد لتحرير العالم الاسلامي من النفوذ الاجنبي الذي استطاع الاختفاء وراء الطلائع إلى أصدرتها حدارس الارساليات والتي قبلت التعاون مع المستعمر والمحتل وأقامت تنظيات حجبت الشريعة الاسلامية وفرضت القانون الوضعي وأنظمة الربآ الانتصادية وقبلت أساليب الديمقراطية واللير الية ثم سقطت بعض ه. أنه الدول في التجرية الشيوعية الماركسة ، وفي خلال ذلك تبين للمسلمين فساد التجربة الغربية ، بشقها وتوجهت ( دعرة اليقظة ) إلى الناس منهج القرآن الكريم كأسلوب وحيد لاستعادة الوجود الحقيق للامة الاسلامية والحسافظه على الذانية الاسلامية التي أصبحت في مهاب الرياح التغريب والغزو الثقافي الذي يهدف إلى إحتواء هذه الآمة وصهر وجودها الحقيق في أثون الانمية والعالمانية .

ولقد كانت محارلات البحث فى ظاهرة الصحوة الاسلامية قديمة ، وقد تفاولها بمض الباحثين منذ وقت طويل ولكنها فى العام الاول من القرن الوايد قد أخفت صورة من التركيز الشديد و منذ بضع سنوات كتب المستشرق موتجمرى وات فى صحيفة التايز تحت عنوان و الاسلام قوة فى انتظار كلة ، يقول : أن الاسلام فى حاجة ماسة إلى زعيم مسلم متسلح بتمالي الاسلام الحالصة فإذا قدر له أن يظهر فيصبح الاسلام أحد القوى السياسية الكبرى فى العالم وهو يؤكد ما ذهب إليه مستشرق آخر هو و هاملتون جب ، باحتال ظهور الاسلام وإعادة بنائه كقوة عالمية .

ويرى كتاب الغرب إن العرب قد ددوا سلطانهم إلى الاندلس وفر نسا وإيطاليا وصقلية وكان باستطاءتهم تعريبها لولانفرق كلمة زعمائهم فخاف الغربيون أن يعيد العرب المكرة على تلك البلاد فرسموا خططهم للقضاء على الفكرة العربية والحلاص منها وكانت الحروب الصليبية هي المنطلق لمواجبة هذا الآمر ويقول البير شامبرور في كتابه (حراء غرناطة): هذا العربي الشجاع إستطاع أن يغزو نصف العالم وترك لنا في حراء غرناطة إثار فخاره، أن هذا العربي(١) الذي نام نوما عميقا مئات السنين فقط استيقظ وأخذ ينادي العالم: ها أنا لم أمت ويقول: من يدرى قد يعود اليوم .

هكذا كان يفكر المستشرقون منذ سنوات ، أما اليوم فقد تغير الموقف واتسعت الدائرة ولم تعد فكرة اليقظة قاصرة على العرب واكنها أصبحت تشمل العالم الإسلامي كله ، جاء ذلك بعد أن تعددت مواقف اليقظة في تركياوبا كستان وأفغانستات وايران ، لقد تحرك العالم الاسلامي بعد أن فشلت تجربة التغريب في مذا العالم الواسع ، فقد جاءت تجربة (أتاتورك) منذ خمسين عاما لتكشف

<sup>(</sup>١) العربي محاولة الهروب من الحديث عن المسلم.

عن ان الكيان الاسلامي يطرد الجسم الغربب و وأن محاولة و تغربب تركيا و لم تحقق شيئا و جاءت تجربة إيران في محاولة التغريب لتحسم الامر في هذه القضية و تمكشف الموقف كله في سفور صربح بأن التجربة الغربية الم تحقق للسلمين شيئاً وان المنطلق الوحيد اليوم وفي مطالع القرن الرابع عشر الهجرى هو: والعودة إلى الاسلام ، في أصوله الاصيلة .

هذا ما تقرأه اليوم في عشرات الابحاث التي لا تصل إلى الحقيقة في وضوح، ولكنها لا تستطيع أن تذكر الواقع ، لأن التحليلات التي تقدمها الابحاث لا تنفصل عن وافع العالم العوبي نفسه في النظر إلى العالم الاسلامي ، فهي تصدر عن هوى واضح وعن موقف الاحساس بانهار القراعد الظالمة التي طالما بناها الغرب لتمدكن له من السيطرة على عالم الاسلام . فهو ينزعج أشد الانزعاج حين يرى أن هذه القرائم الباطلة قد سقطت لا نها لم تقم على الحق أساسا وحين برى أن المسلمين قدد اكتشفوا ، زيف ، المحاولة التي حاول الغرب أن يقنع بها المسلمين وهي أن ، أسلوب العيش الغرب ، هو الطريق الوحيد للمنهضة قد جاء الوقت فعلا الذي يؤكد أن الناصحين كانوا خادعين وأنهم كانو يحاولون القضاء على مصادر القوة الاساسية في هذه الامة لتستكين إلى الظلم وتستنيم إلى النسلم بمقدراتها وأذلال شخصيتها وقبول الاحتواء والانصهار في حضارة منهارة ونظام مزعزع .

ولقد كان أخطر ما أطلق الغرب من أساليب لإفامة هذا الفكر التغريبي هو إحلال (القوميات) محل (الوحدة الإسلامية) ولمحلال (الفانون الوضعي) محل (الشريمة الإسلامية) بل أن النظام الغربي الافتصادي لم يحقق للعالم الاسلامي الرخاء، وأن النظام السياسي الذي قام على الاساس العلماني والديمقراطي قد فيل تماما، فقد كان عاملا من عوامل هجرة الاموال الوطنية إلى الغرب، واستقدام أدوات الترف دون أن يحقق للسلمين استقدام ادوات العلم والتكنولوجيا الحقيقية.

هذاما تشير اليه صحف ميدل ايست، والانو نكو مست، النيويورك تايمزو نيوزويك وهي صحف تغلب عليها طابع الصهيونية التي تحاول الوقيعة بين العالم الاسلامي وعالم الغرب وهي تحاول أن تصور والصحوة الاسلامية ، بأنها محاولة لا تتزاع المقدرات التي في أيدى الغرب وهذا غير صحيح ، وإنما تستهدف الصحوة الاسلامية في الأساس امتلاك الارادة والحفاظ على الذاتية الاسلامية وبناء علاقات جديدة مع الشرق والغرب على اساس الرشد الحقيقي الذي بلغه المسلمون بعد قرن كامل من علاقات الاحتواء والسيطرة .

لقد كان الغرب ( بالاشتراك مع الصهيونية والشيوعية ) يهدف من وراء أسقاط الخيلاقة الإسلامية إلى تمزيق وحدة العالم الإسلامي وإقامة تلك التنظيمات الاقليمية الضعيفة ولكنه غابءن عولاء أن مفهوم الوحدة الاسلامية كان قاتما وراء مفهوم الوطنية والقومية وها التياران الذي حاول الغرب أن يغرق فيهما عالم الاسلام ، وتبين المسلمين بعد قليل من التجربة أن جميع النظريات الوافدة التي ظهرت في البلاد الاسلامية هي بحموعة من التمائض حاولت أن تشكل بالمزج والتركيب نظرية ملفقة واضح منها التمحل والصناعة ولذلك فقد عجزت أن تبقى طويلا لانها كانت صد الفطرة والعلم وطبائع الاشياء ، هذه الشكيلات التي حاولت أن تجمع بين الاسلام والقومية والماركسية أو الوحدة والحريه والاشتراكية ، وقد تبين أنه ليس هناك أصلح من النظرة الاسلامية والاصيلة الجامعة والقومية والاجتاعية والاستراكية والقومية والاجتاعية وحدة الفكر الجامعة ، التي تحول دون قيام ظاهرتي الصراع الفكرى وحدة الفكر الجامعة ، التي تحول دون قيام ظاهرتي الصراع الفكرى

لقدكان القضاء على الحلافة الاسلامية هي أقسى ضربات النفوذ الآجنبي وأكثرها اثارة لقوى اليقظة ، ومن هذه النقطة نبعت فكرة احياء المنهج القرآنى الذي قاد حركة اليقظة الى الطريق الصحيح ، هذا الطربق القرآنى الذي غلب على احجاب التيار الفلسني أوالـكلامي أو العسوفي وهو الذي أعطى السلفية مفهوم

الاصالة والالتماس من المنابع ولقد كان التجمع العربى ضرورة فى غياب الوحدة الإسلامية لأنه قام فى الإسلامية لأنه قام فى إطار القرآن والسنة وليس فى إطار مفهوم ساطع الحصرى والقوميات الوافد.

واليوم يتقدم العالم الإسلامي نعو تطبيق الشريعة الاسلامية وهناك تجارب عديدة في الباكستان والأردن والكويت و ومصر وهي علامة من علامة الانطلاق نحو و الاصالة ، الحقيقية بالرغم من خوف أعداء الاسلام من دعوة الاسلام إلى دنيا المسلمين ولقد اضطرت بعض الدراسات إلى الاعتراف بأن الوحف الاسلامي إنما يأى تعبيراً عن الرفض لقيم العالم الغربي المتفسخة والتي تضم الماركسية والرأسمالية كما تقول تيوزويك التي تشير إلى أن الصبحة المتناهية تطالب بالعودة الى القوانين الاسلامية المعروفة بالشريعة وهي مبنية على القرآن ولما سنه الرسول في القرن السابع (وتلك الصحف تشير الى أن المسلمين في نيجيريا والسودان في القرن السابع (وتلك الصحف تشير الى أن المسلمين في نيجيريا والسودان والكويت يضغطون على حكوماتهم لتطبيق الشريعة الاسلامية ، وأن رئيس باكستان أعلن قائمة من العقوبات القرآنية فالوناه سيرجمون حتى الموت كما ستقطع أيدى المصوص وسيجلد معاقروا الحمور .

ووصفت تبوزويك هذه المقوبات بأنها وحشية .

ونقول: ان الاسلام لا يماقب على الجريمة والكنه يضع الحواجزدون وقوع الجريمة ولذلك فإن أحكامة الرادعة من شأنها أن تشكل مانعا دون ارتكاب الجريمة

ولا ريب أن الخطوات التي تجرى في بجال الافتصاد لالفاء الربا في بجال المعاملات المالية وفرض الوكاة والعصور لتمويل برايج الرعاية الاجتاعية ، واعادة النظر في النظام المتفليمي ليكون موافقا للنبط الاسلامي ومراجعة كل الكتب السراسية لتكون متوافقة مع تعاليم الاسلام ، هذه الخطوات تعزز مفهوم الصحوة الاسلامية الاصيل حيث تثير هذه الصحف الشبهات حول البنوك اللاربوية وموقف المرأة وغيرها وهي محاولات باطلة لأن العالم الاسلامي قد تبين له فساد (أسلوب العيش وغيرها و وي هذه البلاد الاسلامية قدة المتاب فيهار و سرجد يدة آمنت بصيحة (العودة المفرني) وأن هذه البلاد الاسلامية قدة الكتابات الي مجموعة من الحقائق منها قولهم:

أولا: الاعتراف بأن الاسلام ليس ديانة بالمعنى الضيق الكامة ولمكنه طريقة كاملة الحياة وهو يصوغ الموقف الاجتماعي ونماذج السلوك لمن يتبعونه وطعامهم وملابسهم وزوجاتهم وحياتهمام الاسرية ومعاملاتهم الاقتصادية وميولهم السياسية . .

ثانياً : الاعتراف بانتشار الاسلام بالدعوة السلمية في بقاع مختلفة من العالم وأنه استطاع أن يقيسم مجتمعاً مستقلا في قلب أوربا الغربية فالمسلمون هناك يرفضون أساليب الغرب ومعايره التي تفرض عليهم ويعملون على إفامة مجتمد عليه أصيل .

ولا ريب أن أصدق تصوير لاحوال المسلمين وموقفهم من الغرب في مطالع القرن الخامس عشر وهو ما عسر عنه باحث غربي حين قال:

و أن المسلمين اليوم عندما عادوا إلى تقييم ما حصلوا عليه من الغرب وعندما أخذوا في مراجعة تجربتهم مع إيدلو جياته ، خدلال السنوات السبمين أو المائة الماضية ، وجدوها فاسده ومضطربة وفاشلة ، ووجدوا أنها لم تحقق لهم شيئاً إلا الفرقه والتمزق والفقر ، والخروج عن ذاتيتهم وعجزهم عن امتلاك ارادتهم وأن محاولة الغرب في احتوائهم بقوانين الوضعية وأسلوبه في التربية والتعليم قد ينتج عنه اصطراب شديد ولم يحتى لهم أي تقدم حقيق ، وقد تبين لهم اليوم فساد التجربة جملة ، ظهر ذلك في محاولة أتا تورك في تركيا والشاه في ايران في تجربة الدكتا توريين في أجزاء أخرى من العالم الاسلامي وفي فساد تطبيق الديمقراطية الغربية في بعض الدول وتطبيق الماركسية في بلاد أخرى ولذلك فهم يتطلمون المولية وتطبيق الماركسية في بلاد أخرى ولذلك فهم يتطلمون المسحيح فهو الذي أعظاهم دوام القوه والحيسوية والانساع في بجال الفكر والقانون ما لا تستطيع أن تعطيهم الأيدلوجيات ولذلك فليسغريباً أن يتجهوا الى محاولة التماس أصالتهم وعلى الغرب أن يعرف ذلك وأن يقبل التعامل معهم الى محاولة التماس أصالتهم وعلى الغرب أن يعرف ذلك وأن يقبل التعامل معهم على أساسه ».

ولاريب أن هذا التحليل هو من أصدق التحاليل التي حاولت تفسير ما يسميه الغرب بالصحوة الاسلامية وما نطلق عليه نحن مرحلة الرشد الفكرى والانتقال من مرحلة اليقظة الاسلامية إلى مرحلة النهضة بعد أن تنبه العالم الاسلامي كله لخططات التغريب والغزو الثقافي وأصبح قادراً على معرفة وتلك المحاذير، التي فرضها عليه النفود الغربي من أجل القضاء على وذاتيته الحاصة ، وصهره في بوثقه الاعمية العالمية واستبقائه خاضعاً له ،

ولاريب أن من أكبر علامات القرن الوليد: إنطلاق دعوة تصحيح المفاهيم والعودة إلى مقاييس الاصالة والتماس منهج الله فى بناء المجتمع وبروز الذاتية الاسلامية ومحاولة إخضاع القوانين الوضعية للشريمة الاسلامية واعتبارها المصدر الأول والوحيد للقوانين وبروز فريضة الجهاد ووضوحها وقيامها بدور ضخم فى تحرير كثير من الأوطان الاسلامية وهى علامات تحتاج إلى نقله واسعة لتحقيق قيام المجتمع الاسلام الرباني القادر على تقديم نموذجه للعسالم كله باعتبار أرب المسلمين مكلفون بأن يقدموا (الاسلام) إلى العالمين بوصفه الحل الوحيد لقضايا العالم المضطرب الذي تصدع بنيانه ووقع فى أزمة التحلل والتمزق بعد أن جرب العالم المضطرب الذي تصدع بنيانه ووقع فى أزمة التحلل والتمزق بعد أن جرب عناف الأيدلوجيات الديمة والاشتراكية والدكتاتورية .

ولا ريب أنه في سبيل تحقيق هذه الغاية : غاية أن تدخل حركة اليقظة مرحلة النضهة ، هناك عقبات يجب أن يتخطاها أهل الدعوة الاسلامية .

ولعل المحاذير التي يحب أن يتنبه لها الدعاة إلى الله هي ظاعرة استمرار المؤامرة على الاسلام مع تغير الاساليب وبقاء الهدف الاصلي تحت اسم ( خداع الصيد باخفاء الشباك ).

إن القوى الثلاث المسيطرة الآن: النفوذ الفربي والشيوعية والصهيونية تكاد تلمتنى جميماً على هدف واحد هو الحيلولة دون تمكين المسلمين من تحقيق إرادتهم، لانهم يعلمون أن سيطرة النظام الاسلامي في عالم الاسلام من شأنه أن يحول دون تحقيق مطامعهم وسرقاتهم ومؤامرتهم المستمرة على نهب روات العالم الاسلامي وهم من أجل إسترقداء نفوذهم يعملون القضاء على المناتية الاسلامية الاصيلة، وصهر المسلمين في بوئقه الاعمية العالمية حتى يضبع طابعهم الخالص القائم على وصهر المسلمين في بوئقه الاعمية العالمية حتى يضبع طابعهم الخالص القائم على

التوحيد، وهو الطبابع الذي حرص الاسلام ورسوله على تأكيده حتى يظل المسلمون قادرون على امتلاك ارادتهم وحتى لا تستطيع قوة من القوى أن تحطم وجودهم أو تفت في عضدهم وحتى يتمكنون من الاستمرار في اداء الوسالة المنوطة بهم إلى يوم القيامة وهي تبليغ الاسلام المالمين على أن يكونوا هم بمثابة والتجربة التطبيقية به أو النموذج القائم في عالم الواقع ليهدى الباحثين إلى أن المنهج الرباني هو القادر على تحقيق أشواق الانسان ومطاعه جميها ولذلك فلابد من حضائة من فكر إسلامي أصيل نابع من المصادر الأساسية (القرآن والسنة) يحول دون سيطرة أي فكر يهز شبابنا ببريقه وخداعه.

لقد آن للمقلية الاسلامية للتحرر من استعباد الثقافات الغربية لنصحيح ما دسته الشعوبية فى تاريخ العرب والاسلام من سموم والتحرر من عديد من الدعوات المسمومة الموجهة إلى فكرنا وامتنا وتاريخنا والختنا .

أن أخطر الدعوات هي الدعوة إلى نبدذ المساضي والتاريخ القريب والنراث الاسلامي وإحياء الفلكور والنراث الوثني القديم الذي قضى عليه الاسلام، أنهم يذكرون تاريخ الاسلام بوصفه قديماً ويدعون الى ابتعاث تاريخ الجاهليات قبل الاسلام، يدعون إلى إحياء شخصيات وثنية واسطورية وينكرون الشخصيات الحية البارزة ذات الآثر القوى أمثال خالدوسعد والمثنى وصلاح الدين.

وهناك مهاجمة الشعر العربي والفصاحة العربية والخطابة ومهاجمة القرآن من خلال الدعوة أى إلى إحياء ما يسمى باللغة الوسطى وإحياء العاميات ودراسة اللهجات في مجامع اللغة والجامعات وإحياء الفاكلور .

وهناك المرجه المادية الالحادية التى تنكر الايمان بالله الخالق وتقضر نظر الناس وتفكيرهم على مسائل العيش المادى وحدهاوترفض التفسير الجامع الكون والحياة وتعتنق التفسير المادى المتاريخ وتقصر الانسان على الحاجات المادية دون التطلع إلى حل مشكلات الفكر والاعتقاد.

وهناك محاذير النرجمة واللغات الاجنبية ، فان علينا أن نتملم اللغات من داخل لغتنا العربية وأن تكون الترجمات في خمدمة الدعوة الاسلامية لا حرباً عليها

كذلك فإن من الحطر أن يتنازل المسلمون عن قيمهم وبميزاتهم الحاصة تحت تأثير الغزو الحضارى، أوالتضحية بأسلوبنا الحاص في الممار والمسأ كلوالملبس درن أى مسرر.

ولا ريب أن بداية الانطلاق نحو الاصالة والرشد الفكرى والدخول فى مرحلة النهضة الاسلامية هو تحريرالنفس الاسلامية من كلسلبيات الماضي ورفض كل دعاوى التغريب وتعاليمه المفرضة التي تحاول النيل من هذا الماضي تراثا؟ وتاريخاً ولغة وعلينا أن نواجه خطر الاحتواء والذوبان والتبعية وعلينا أن نحمى وجودنا وذانيتنا من الانصهار في بوتقة الاعمية العالمية.

#### النحديات التي تواجه

## الفكر الإسلامي

لا ريب فشأ الفكر الاسلام في حضانة الدعوة الاسلامية وله حذوره العربية وأصوله الاصلية المستمدة من القرآن الكريم والسنه المطهرة واللغة العربية وسيرة الرسول و تاريخ الاسلام والادب العربي وقد اكتمل عفهوم الاسلام في حياة الرسول و اليوم أكلت له كم دينكم ، وقد كانت قواعد الفكر الاسلامي الاساسية قد بدأت و بمت في حياة الرسول و المنابي مستمدة من القرآن وإن هذه القواعد لم تتغير من بعده ولم تجر أية إضافة اليه فظلت قيمتها الاساسية كاجاء المواعد لم تتغير من بعده ولم تجر أية إضافة اليه فظلت قيمتها الاساسية كاجاء بهما وحي السهاء والقرآن وقامت سنن الني في تفسيرها و تطبيقها . وإنما جرت حركة العمل من داخل الإطار الذي رسمه القرآن . واقد كان نضال المسلمين بالفلسفات اليونانية والفارسية والهندية تجربة قاسية انتهت بانتصار الإسلام بمفهوم (السنة اليونانية والفارسية والمفدية السيطرة والاحتواء والغزو الفكري كا فسميه المحتواء والغزو الفكري كا فسميه المحتواء والعرو الفكري كا فسميه المحتواء والغزو الفكري كا فسمية المحس و بقيت الحقائق الاساسية قائمة :

إن الاسلام ليس دينا كسائر الاديان ولكنه حركة إجتماعية واسعة تشمل الاعتقاد والمجتمع والعولة ومحتلف نظم الافتصاد والسياسة والاخلاق وأن ميزة الاسلام أنه نظرية كلية شاملة وأنه لم يجزى، الحياة بل نظر إليها نظرة كلية كا نظر إلى الانسان كوحدة نفسية وجسيمة لا تنفصل.

وفى العصر الحديث وفى أبان الحملة الاستعارية والصهيونية والماركسية واجه الاسلام تحديات خطيرة أبرزها :

أولا: إثارة الشهات حول حقيقة الاسلام والنشكيك في طبيعته الجامعة التي ميزته عن سائر الاديان وهو أنه منهج حياة ونظام مجمع وإثارة الشبهات حول مفهوم الدين المنزل من السهاء والوحى بصفة عامة والدعوة إلى هدم الاديان عن طريق مايسمى (علم الاديان) المقارن أو القول بأن الامم بدأت وثنية ثم عرفت

التوحيد بعد ذلك . وهو قول معارض للحقيقة الى جا.ت بها الكتب المنزلة والى تلبتها كل الدلائل التاريخية والكشوف الآثرية . وهىأن البشرية بدأت موحدة ثم اعتراها النفير واستسلمت للفكر البشرى الوثنى والمادى وأن آدم أبو البشرية كان نبيا وكان موحداً . وهناك تلك الآطروحات الباطلة الى أستمـــدها خصوم الإسلام من غير المسيحية بالقول بأن الإسلام دين عبادى وإن رسول الله يمين كان نبيا روحيا وأنه لم يكن حاكما وما أقام دولة وهو باطل كشفت الابحاث الصحيحة عن فساده وعن أن الذين قالوا به إغالاستمدوه من المسيحية ومن مفاهم الاستشراق المعادية للاسلام كذلك فإن مفهوم التوحيد الذي عرفته بعض الآديان الساوية الى انحرفت تفسيراتها ليس هو مفهوم التوحيد الذي عرفته بعض الاديان الساوية الى انحرفت تفسيراتها ليس هو مفهوم التوحيد المناص الذي جاء به ألاسلام . وأن هؤلاء القوم يدعون أن لهم إلها خاصا بهم ، أما الاسلام فيقرر أن الله تبارك وتعالى هو رب العالمين كذلك فان ما يدعيه البعض من التوحيدعند أن الله وأن التوحيد على دين واحد هو الدين الذي أنزل على موسى عليه السلام كا تحاول أن الساء وأن التوحيد كان دعوة أديان الساء المنزلة منذ آدم إلى محمد بهائي وام تكن قاصرة على دين واحد هو الدين الذي أنزل على موسى عليه السلام كما تحاول أن قطرح ذلك نظريات فاسدة .

وقد تداولت البشرية التوحيد الذى جاءت به الاديان رسولا ونبيا بعد نبى وفى خلال الفترات كانت تعود إلى الوثنية وإلى الفكرالبشرى ولكنها كانت تعرف التوحيد منذ نشأة الحياة الانسانية .

وقد تميز الاسلام عما سبقه من مفاهيم حول الله تبارك وتعالى بانه جمع بين توحيد الربوبوية وتوحيد الآلوهيه، وأنه غاير مفهوم الوثنية ومفهوم التعدد والتثليث والشرك وغيره بأن أقر المسلم بالله تعالى ربا خالقا وبكل ما قدر الله من أمر وهو ما تمثله عبارة القرآن الكريم فى فاتحة الكتاب وإياك نعبد وإياك نستمين .

ثانيا: إثارة الشبهات حول مفهوم الاجتماع الاسلامى ، فى شأن ثبات القيم الاخلاقية وارتباطها بالدين والدعوة إلى هدم الاخلاق عن طريق مذاهب

الوجودية والفرويدية وهدم الاسرة عن طريق مذاهب تدعى أن الاسرة لليدث الفطرة وتحاول هذه المذاهب التي عرفت باسم مدرسة العلوم الاجتماعية أن نشكك في ثبات القيم الاخلاقية وارتباطها بالإنسان والدعوة إلى أخلاق متطورة تختلف باختلاف لبيئات والعصور .

ويدخل في هذا تلك الغظريات التي طرحها فرويد وسارتر ودوركايم .

وأخطر ما يواجه المسلمين من هذه النظريات الوافدة المطروحة فى أفق الفكر الاسلامى أن يظن البعض أنها علوم ومفاهيم علمية مقررة والحقيقة أنها مجموعة من الفروض التى قدمها بعض الفلاسفة والمفكرين وأن كثيراً منها ثبت فساده وفشله وأن أبرز ما يدلل على اضطرابها هو عجزها عن المطاء أو عن الثبات مع الومن أو البيئة وعدم صلاحيتها للتطبيق بعد قليل المجمل أصحابها ودعاتها يغيرونها بالحذف والاضافة ومع ذلك فهى من الفكر البشرى الذي لا يثبت أمام المفاهيم الربانية الحقه التى قدم الاسلام فى بجال النفس والاجتماع والاخلاق .

وأن أغلب هذه النظريات إنما كانت موجهة فى الحقيقة صد الدين الذى عرفته أوربا والذى لم يحقق لها إستجابة صحيحة مع أشواق النفس الانسانية فحال بينها وبين ممارسة الحيأة الاجتماعية الطبيعية حين فرض عليها , الوهبانية ، ومن ثم كانت هذه الموجة العاتية التي يطلقون عليها ثورة الجنس الموصول إلى أقصى الطرف الآخر في الاباحية وتحرير مفاهيمهم من أغلال المفاهيم المسيحية الجامدة . وهذه المقضية بحماتها ليست مطروحة في أفق الفكر الاسلامي الذي دعا دينه إلى حق المتاع الدنيوي بالطمام والمرأة في أوضاع صحيحة وضوابط كاملة دون أن يجرم الانسان منها شيئاً .

ولقد كانت نظرية فرويد بالتفسير الجنسى للتصرفات الانسانية موضع نقد وتجريح من علماء النفس أنفسهم فضلا عن معارضتها للفطرة الانسانية وقد تبين في العصر الآخير أن العامل الجنسي ليس هو المصدر الأوحد للتصرف الانساني والحكنه واحد من عوامل كثيرة منها تأكيد الذات ومركب النقص والايمان بالعقيدة ذلك الدافع الخطير إلى الموت سبيل الحق .

ولمل من أخطر ما يواجه اليقظة الاسلامية في مطالع القرن الخامس عشر الهجرى هوهذه التحديات التي تتصل بالمجتمع والا سرة والطفل والمرأة ، المستمدة من هذه النظرة المادية المخالصة التي يقوم على مفهوم علم الاجتماع وعلم النفس كا يدرس لان في الجامعات حيث تنشى. أجيالا تقوم عقليتها على أساس النظرة المادية المخالصة إلى الا نسان وحيت تنظر في سخرية وامتعاض إلى الا خلاق والدين والا سرة . ونرى أن هذا الذي تعلمه ليس الا بجرد نظريات لها مقابل في الفكر الاسلامي أكثر أصالة وأهمي نظرة بل هو من الحقائق العلمية والمسلمات التي لا مرد لها ، بينها هي لا تعرف وجه الحقيقة بالنسبة لمفهوم الاسلام الحق الذي هو فطرة الله . فطرة الله التي فطر الناس عليها وهو المفهوم الذي يقرو أن الانسان روح وجسد وعقل وقلب وأنه لا يمكن تفسيره عن طريق المذاهب المادية التي تعامله كالمادة الصهاء . ولاريب أن نظرية تعامله كالمادة الصهاء . ولاريب أن نظرية دوركايم في علم الاجتماع حين تلتق بنظرية فرويد في علم النفس ونظرية ماركس في الاقتصاد من شأنها أن تشكل إلها نا مضطربا مزعزع الوجدان .

ومن عجب أن تبرز هذه المفاهيم في مختلف مجالات الثقافة والتعليم والصحافة

بينها تختفى مفاهيم الاسلام في النفس والا خلاق وتتضاءل ولا تتضاءل ولا تفرضحى على أنها وجمة نظر الا ثمة التي تواجه تلك القضايا والتحديات بل لعله في الحقيقة ليس هناك مفهوم أعمق وأصدق أصافة من هذا المفهوم الاسلامي وأن مفهوم الغرب كان مصدر الكارم، التي تحل بالبشرية اليوم لانفصاله عن الفطرة والعلم ودعوته إلى الانشطارية بين الروح والمادة والعقل والقلب وهو مصدر التمزق والغثيان والغربة التي هي أزمة الحضارة الغربية المعاصرة.

ثالثاً: من أخطر التحديات التي تواجه الفكر الاسلامي ما طرحه الفكر الوافد في أفقه من تفسيرات غربية وماركسية وصهيرونية وهي جميعها تفسيرات مضللة مستمدة من التفسير المادي للتاريخ الذي طرحه انلجز وماركس وهو مفهوم ناقص لا نه يتجاهل عوامل كثيرة لها اثرها في توجيه التاريخ.

أن تفسير الناريخ الاسلامي عن طريق مناهج التفسير الغربي هو بمثابة عجز عن النظرة الصحيحة لحركات ووقائع التاريخ الاسلامي فقد قاس الكتاب الغريبون الوقائع الاسلامية على ظروف لامبراطورية الرومانية وغيرها مع اختلاف الظروف والمقاييس. كذلك فقد كانت نظرة الغرنيين إلى تاريخ الاسلام ناقصة وقاصرة لا نها صدرت عن ذلك الاعتبار الخاطي، بان تاريخ الغرب هو تاريخ البشرية وإن ماعدا ذلك ليس تاريخاً ولا يدخل إلى ساحة المقاييس أوالصورة العامه المبشرية وإن ماعدا ذلك ليس تاريخاً ولا يدخل إلى ساحة المقاييس أوالصورة العامه

وأشد أنواع الخطأ هي فكرة والحتمية ، التاريخية ووالجبرية ، الاجتماعية التي يجرى تطبيقها على التاريخ الأوربي ، وأشد ما عجزت عنه تفسيرات الغربيين الإسلام هي عجزهم عن فهم ذلك الجانب المعنوى والروحي : الوحي والنبوة والرسالة الساوية ونما يتصل بها من بناء القوة القادرة بإيمانها على هزيمة القوة المادية التي هي أكبر منها عدة وعدداً ؟

وتشمثل المعالجة الغربية الظالمه لتاريخ الاسلام فى أن علماء الغرب فرضوا التقسيم الغرب المصور التقسيم الغرب العصور التقسيم العصور الغرب العالم وتعميم مقايستهم فيها، فالعصور الوسطى مثلا هى عصور الظلام فى رأيهم ما دامت أوربا كانت فى الظلام متجاهلين المصلورة العربية الاسلامية التى كانت متألقة فى تلك العصور وتاريخ إفريقيا السوداء

يبدأ عندهم حينًا دخلمًا الرحالة الأوربيون ، أما قبل ذلك فليس لها تاريخ ، وتمتد هذه النظرة إلى الفكر العالمي الذي هو عندهم الفكر الغربي وحده .

وقد تجسدت هذه النظرة فى نظريات ولدت فى الفرب قسمت شعوب العالم إلى فئات : دماء بعضها نقية زرقاء ، ودماء بعضها الآخر سوداء ، وإلى أجناس علما وأجناس دنيا .

ومن منطلق التفسير المادى للتاريخ عجز المؤرخون الأوربيون عن تفسيرات الاحداث الكبرى فى تاريخ الإسلام وخاصة تفسيرسرعة انتشار الإسلام فما زالوا يقيسون ذلك بالمقياس المادى وكذلك انتصار المسلمين بالمعدد الآقل على الروم والفرس بالاعداد الضخمة وهم يسقطون من حسايهم القوة المعنوية: قوة الإيمان التى هى فى تقدير التفسير الإسلامى للتاريخ عامل مواز أن لم يكن أهم من القوة المحادية .

كذلك فقد عجز كتاب الغرب ومؤرخوه عن صبط النفس فى تقدير المواقف المشتركة كمركة بواتيه والحروب الصليبية والاستمار الحديث فانحرفوا فىتفسيرها مع أهوائهم ومع غرورهم واستعلائها وبروح الاحتقار والانتقاص الشعوب الضعيفة والمستعمرة.

وكا حل التفسير المسيحي للتاريخ روح الحصومة ، كذلك حل التفسير الصهيونى الناريخ الإسلامي روح الحقد ، وكان التفسيس الماركسي المتاريخ أكثر حقداً وخصومة، وقد عملت على التفسيرات على إعلاء شأن الحضارات القديمة والآديان الوثنية السابقة للإسلام أو إلادعاء بأن العرب كانوا ناحضين ومتحضرين ولم يكن ينقصهم إلا قائد لينهضوا ولسوا أن العرب حاربوا الرسول ثلاثة عشر عاماً وقفوا بالخصومة إذاء كلة الإسلام حتى فتح الله لها أفقاً جديداً في يشرب .

رابعاً: الدعوة إلى أثارة العصبية والعنصرية وإعلا. الاجناس البيضاء وذلك في محاولة لفرض النفوذ الاستعارى الغرب على الامم الملونة والقول بوصاية ذائفة للجنس الابيض على العالم والبشرية .

كا عمدوا إلى أذكاء رياح الدعوة إلى الافليميات والقوميات الضيقة للقضاء

على روح الوحدة الاسلامية الجامعة بين الدول الاسلامية سواء منها ماكان تابعاً المدولة المثمانية (كالعوب والترك) أوبقية البلاد الاسلامية التي كانت تدين بالولاء المخليفة المسلم أمام المسلمين .

ولقد حملت دعوات الاقليمية والقومية رياح العصبية والعنصرية الغربية وكانت عاولة خطيرة لوضع الحواجز التي تجمعها بها رابطة العقيدة والثقافة والتوحيد .

ولقد استهدفت هذه الدعوة فى البلاد العربية إلى إعلاء طابعالاستعلاء الجنسى المغلق فى مواجهة الأمم الاسلامية، وخلق طابع الانعزال والانفصال الكاملين فى التاريخ والترات والمقومات الاسلامية واستهدفت كذلك خلق وجود معاصر منفصل تماماً عن الاسلام وعن العالم الاسلامي متصل بالغرب فى تفسيراته وطواعه.

لقد كان هدف هذه الدعوة إعلاء شان القوميات حتى فى الأدم الاسلامية ذاتما فضلا عن فصل هذه الأمم الاسلامي وفصل العرب عن الامتداد الاسلامي.

خامساً: من أخطر التحديات التي واجهت الفكر الاسلامي إحياء الماضي السابق للاسلام في البلاد العربية والاسلامية جميعاً ، كالدعوة إلى الفرعونية والفيدية يه والاسورية والباباية في البلاد العربية وإحياء تراث كورش في إيران أو الهندوكية في البلاد الهندية الاسلامي . كمحاولة لاحياء تاريخ ما قبل الاسلام وحضارته وتراثه الوثني وتجديده . وقدجرت هذه الدعوات شوطاً في محاولة خدمة النفوذ الاجني المقضاء على الذاتية الاسلامية واكن الدعوات شوطاً في محاولة خدمة النفوذ الاجني المقضاء على الذاتية الاسلامية واكن ما قبل الاسلام على أي نحو من الانحاء وتبين أن دعوة الاسلام بالتوحيد الحالص خلال أربعة عشر قرناً قد أنشأت كيانا فمكرباً وروحيا واجتماعيا قوبا عميق خلال أربعة عشر قرناً قد أنشأت كيانا فمكرباً وروحيا واجتماعيا قوبا عميق الجذور لا يمكن هدمه أو النيل منه وأن هناك ما عرفه عام الاسلام وأنه في الحضاري بين ما قبل الاسلام وما بعده في جميع البلاد التي دخابا الاسلام وأنه في مقابل هذا , الانقطاع الحضاري ، فإر هناك ما يسمى الاستمرارية الحنيفية مقابل هذا , الانقطاع الحضاري ، فإر عماله منه دعوة إبراهم إلى دعوة الابراهيمية القائمة الآن في البلاد العربية والممتدة منذ دعوة إبراهم إلى دعوة

محمد صلى الله عليه وسلم والممتدة عير الديانتين المنزلتين على موسى وعيسى عليهما السلام أن هذه الانقطاعية بين الدعوة الحنيفية فى تلك المماطق جميما قد اشتملت على الفحر والثقافة والمقيدة بالرغم من معالم المدينة الحضارية المادية ، وتؤكد المصادر كاما على وجود الارضية العربية السابقة الاسلام فى مصر والعراق وسوريا وأن الفنيقية والاشورية والفرعونية والبربزية وغيرها هى موجات خرجت من المجزيزة العربية والداحت فى هدد المنطقة شرفا وغربا وكانت توسيداً الموجمة الإسلامية العربية الدكبرى بعد الاسلام واستكالا لها.

وقد تبين لدعاة هذه الحضارات الفارسية والفرعونية والفذيقية وغيرها أنه لاتوجد أرضية يمكن البدء منها سواء أكانت هذه الارضية تراثا ثقافيا أو لذويا أو دينيا وأن هذه الجذور القديمة الغات السريانية والقبطية والعبرية وغيرها قد ذالت وانتهت ولم يبق منها شيء وقد غلب عليها طابع التوحيد الحالص بمفاهيمه القرآنية الخالصة.

سادسا: جرت المحاولات لاحيا. التراث الجاهلي والو الى تحت اسم الفلكلور أو الادب الشعبي وهي إحدى المحاولات الى استهدفت التأثير في نصاعة الفكر الاسلامي وروحه الربانية القرآنية الخالصة ، باعلاء تلك الصور الساذجة التافهة من الازجال والاغاني والمواويل والامثال العاهية والو ثنية البائدة التي تتعارض مع سمو التراث الإسلامي العربي القائم على البيان العربي البليغ والمضمون السامي وقد انتشرت هذه الدعوة في السنوات الاخيرة وشملت أنطاراً عربية وإسلامية عدينة وخصدعت كثيراً من البسطاء والسنج والاغرار في مجال اللهو واسسلبة في محاولة لخداع الجماهير بأساليب تحمل طابع الرقص والغناء والاستعراضات المسرحية لاحياء النراث الجماهلي والوثني الذي قضي عليه الاسلام قضاء تاما واعتبره من سقط المتاع وحطمه تعطيما لانه يتعارض مع مفهوم التوحيد المخالص ومن دعوة الإسلام المخروج من طفولت الإنسانية والمفاهيم الجاهلية والبحدوية المحافة والساذجة القافمة على الاساط ير والخرافات وحيل العرافين وأكاذيب الدجالين إلى مفهوم أصيل في الإران بالله والتعرف إلى آياته في السكون والثقة الدجالين إلى مفهوم أصيل في الإران بالله والتعرف إلى آياته في السكون والثقة بأن الغيب لله تبارك وتعالى .

والهدف معروف هو تغليب العامية والاساطير والقصص الشمي والاغانى الساذجة والامثال العامية على البيان القرآنى وبلاغة السنة والادب الصادق رالفن الرفيسع والفكرة الانسانية، إرتداداً بالعقول والنفوس التي رفعها التوحيد إلى ذروة الإيمان بالله إلى سذاجة الحرافة وفساد طفولة العشرية وابتعادا عن الدوق العربي الاسلاى المتساى بالقرآن الكريم والحديث النبوى والادب العربي في بلاغته الحكمه الاسلامية في فضاحتها وأرتفاعها عن التدلى والحيوانية والفساد، نهم: إذابة المذوق الاسلاى العالمي في الوان ضعيفه ساذجة وثنية تقال من قدر بيان القرآن وترد الناس إلى مستوى ضعيف يقطع الصلة بمستوى الثقاقة الرفيع الذي خلقه القرآن وخلقته السنة ولاريب أن هذا واحد من أهداف الدعوة إلى العامية كما سيجيء.

سابعاً : العمل على تبنى دعوات ضالة كالقاديانية والبهائية والادعاء بأنها من حركات النهجة الاسلامية كذبا وبهتانا وأستمالها لضرب الاسلام من الداخل.

و تعمل القوى التغريبية جميعا مثلة فى الاستشراق والنبشير والغرو الثقافى عن طريق الصحافة والثقافة والمدرسة إلى تبنى هذه الحركات الهدامة واحتضانها وخداع البلاد الاسلامية . ومن يراجع ها تين الدعويين المبطلةين البهائية والفاديانية يعرف انهما استهدفتا ضرب حركة اليقظة الاسلامية التى كانت قد قطعت مرحلة كبيرة فى طريق الباس المنابغ الاصيلة وجوهر الاسلام بمفهرم النوحيد الخالص وان كلا الحركةين قد نشأ فى احضان النفوذا لاجنبي واستهدف ضرب الاسلام فى أعظم قيمه الاساسية وهى فريضه الجهاد . وقد كشفت الابحاث الناريخية عن علاقة أكيدة بين الدعوتين وبين الاستعمار والصهيونية والهندوكية .

وأنهما حاولتا بث الفتنة وزعزعة العقائد واثارة الشبهات واضعاف شوكة المسلمين وتبثيط عزائمهم فى المكافحة ضد النفوذ الاجنبى والكيدللاسلام وتضليل المسلمين عن حقيقة عقيدتهم وتفريق وحدتهم. ولم بعد هناك ريب فى ان هذه الطوائف الدخلية تلق المعونة والتوجيه من المستعمرين والقوى المعادية

للاسلام تحت اسم مايسمونه وحرب الاسلام من الداخل ، .

وقد واجه رجال اليقظة الاسلاميه كلتا الدعوبين منذ اليوم الأول وكشفوا عن فسادهما وزيف فكرهما وسمومهما التي خدعت بعض المسلمين ولا ريب أن الدآرسي للبهائمية بجد هدف تقويض الاسلام من الداخل واضحا في مخططاتها وتاريخها كله ، ويجدها واضحة الملاقة بالركام الباطني القديم بجددة أياه في أسلوب حديث براق . يغرى بعض السذج من أبناء امتنا الذين لم يستكملوا تعليمهم الديني والخلق . فضلا عن الارتباط بالصهيونية التلمودية كثمرة من ممار البروتوكولات ومن هنا كانت دعوتها إلى بشرى تنصهر فيه الاديان السماوية .

ثامنا : محاولة أحياء الفكر الباطني والوثني والاباحي عن طريق احياء الفلسفات اليونانية والمسرحيات الاغريقية والاساطير البابلية والفكر الغنوصى وكانت بمض هذه الوثنيات قد ترجمت أبان العصر العباسي وادخلت إلى مفهوم الإسلام كثير من البابلة والاضطراب وقد واجبها المسلمون مواجهة صارمة ركشفوا زيفها وردوها وبينوا أن الفلسفات اليونانية ليست الاعلم الاصنام القديم وهاجموا كلا النظريتين (١) اليونانية الهاينية القائمة على الحس وعبادة الجسد والأباحية (٢) الغنوصمة الشرقمة القائمة على الحدس والاشراق وغيرها وقد تجددت المحاولة في العصر الحديث مرة أخرى في محاولة القوى الاستعمارية والصهيونية والماركسية إلى النيل من الاسلام وإعادة طرح هذه المفاهيم مرة أخرىالفكرالباطئ والتصوفالفلسفي والاءزال والمجوسية وغيرهالاغراق شياب المسلمين في هذه السموم وحتى يحال بينهم وبين مفهوم التوحيد الخالص بما يؤدى إلى توهين روح الصمود فى نفوس المسلمين وتفسيخ القيم الخلقية الاسلامية بالدعوة إلى إذاعة المجون والمجاهرة بالخلاعة والانحراف الجنسي وهو نفس الأسلوب الذي اتخذته حركة احتواء الاسلام ، كان ذلك في الماضي لحساب المجوسية الفارسية ولتمكين القرامطة والباطنية من السيطرة على الدولة الإسلامية واليوم يجرى نفس المخطط لحساب الصهبو نية والاستعمار والشيوعية .

تاسعا : محاولة اخراج اللغة العربية من مفهومها الذى تختلف فيه عن اللغات

بوصفها لغة القرآن، وفرض مناهج فى علم اللغات للتحكم فيها وتصويرها أيانها لغة قومية فحسب، أى لغة أمة ، وإذا كانهذا مقرراً كمنهج علمى لكل لغات العالم فانه يعجز عن اقرار ذلك بالنسبة إلى اللغة العربية لانها الى جانب انها لغة امة ، فهى لغة فكر وثقافة وحضارة ودين ، وأنها تنصل بمليار من المسلمين يعبدون الله بها ويقرأون بها القرآن والحديث ،

ولا ريب أن هدف الحملة على اللغة العربية هو خلق عامية تقضى على لغة القرآن وتمزق وحدة الفكر الاسلامى:

ومن هذا تسقط كل محاولات الفكر الوافد فى المارة السبهات حول اللغة المربية ومقارنتها باللغة اللانينية التى ماتت ودخلت المتحف، بعد أن تفرعت منها لهجات أقليمية . وليس مثل هذا يمكن أن يحدث للغة العربية التى ما زال القرآن يظاهرها ويجمل ما كتبت به منذ أربعة عشر قرنا مقرؤا إلى اليوم بينما لم يحدث ذلك مطلقا لاية لغة من اللفات الحية التى تتغير كل بضعة قرون . فامرق القيس السابق للاسلام نقرأه نحن الآن ونفهمه بينما شكسير لايفهمه قومة وقد مضى عليه ثلاثمائة عام تقريباً ، وهذه الظاهرة تجمل اللغة العربة أكبر من أن تخصع لما اللغة العربة أكبر من أن تخصع لما اللغة العربة أكبر من أن تخصع لما اللغة العربة أكبر من أن

وقد كانت اللغة العربية بطبيعة تركيبها وتميزها بالقدرة على الاشتقاق والتوالف عاملا هاماً في مكانتها . وقد وصفها ( أرنست رينان ) بأنها خلافا المكل اللغات ظهرت فجأة في غاية المكمال غنية أى غنى بحيث لم يدخل عليها إحتى يومنا هذا أى تعديل مهم فليس لها طفولة ولا شيخوخة وانها ظهرت في أول أمرها نامة مستحكمة ومن خلال هذا الفهم علينا أن نواجه النحديات التي يسارحها التغريب من القول بتطوير اللغة أو اعلاء شأن العاميات أو الادعاء بأنها لغة خاصة بأصحابها ونفهم أن هذه كلها محاولات ترمى إلى .

أولاً : عزل المسلمين عن العرب وعزل العرب عن الوحدة الكاملة بينهم · ثانيا : عزل المسلمين والعرب عن مستوى البيان في القرآن الكريم · ولاريب أن اللغة العربية جديرة بأن نبقى دائماً فى مستوى بيان القرآن الكريم وأن يرتفع الناس اليها ولاريب أن الدعوة إلى إقامة لفه وسطى بين الفصحى والعامية هى إحدى محاولات الفزو الفكرى وليس لها هدف إلا إنزال اللغة العربية درجة عن كيانها الذي يرتبط ببلاغة القرآن وبذلك تنهده ركيزة من ركائز الاسلام وهى حجب المسلين عن فهم القرآن والتيمابه وهوأمرخطير هام ويحتاج إلى دوام المحافظة على بلاغة اللغة وروحها ، فاللغة أساساً هى فكر الامدة وللعربية الفصحى مرتبطة بذانية الإسلام ومزاجه النفسى والاجتماعى :

عاشراً: الدعوة إلى أحياء الحضارات الى سبقت الاسلام وإعادة عرض الرثنيات والفلسفات والخرافات والاوهام. تلك محاولة ماكرة مضللة ولكنها فاسدة فقد استطاع الإسلام خلال أربعة عشر قرنا أن يقبم منهجاً عقليا وروحياً وأن ينشىء مزاجا نفسيا وذوقا خالصاً مرتبطاً بالنوحيد والقرآن ومتصلا بأسباب الإيمان بالله له ضوئه الباهرالذي لاتستطيع الظلمات أن تقهره.

حادى عشر : الدعدوة إلى مايسمى بالآدب العربي المماصر ، والفحر العربي المعاصر، والثقافة العربية المعاصرة ، على أن تبدأ هذه الدر اسات منذ حملة نابليون وربطها بالارساليات والثقوذ الاجنبي كما عاهم هي مر معتاياته ، وهي محاولة ما كرة تهدف إلى اجتثبات الفكر والآدب والثقافة ( العربية الإسلامية ) من أصولها والفصل بين خاضر العرب والمسلمين وبين ماضيهم ، وخلق ثقافة والقيطة، لاجذور لها بل أن هناك محاولة مضللة تهدف إلى الحيلولة دون ربط الادب أوالفكر أو الثقافة بتاريخها القديم وماضيها العربق .

ومن الحق أن اليقظة الاسلامية المعاصرة فى الفكر والآذب والثقافة جميعاً بدأت من دائرة القرآن وأن جميع الحركات الوطنية والقومية إنما استمدت قوتها من مصادر الاسلام وأنه لاسبيل إلى بناء أدب حديث أوفكر أو اتقافة منفصلا عن المنة العربية والاسلام.

ثانى عشر: محاولة الادعاء بأن منطقة البحرالابيض المتوسط شهدت حضارة واحدة هى التى بدأها الفراعنة والفينيقيون ونماها الآغريق والرومان، ثم اتمها الاوربيون المفاصرون وأن دور العرب فى هذه الحضارة كان دورا ثمانويا. والحقيقة أن هناك حضارتان لكل منهما طابعه المميز هما: حضارةالتوحيدو حضارة الوثنية. وأن الإسلام هو صانع الحضارة التى انسمت بهذا المفهوم فى مواجهة حضارات بدأت بعفاهيم الموثنية وانتهت بعفاهيم المادية وكانت فى مختلف مراحلها ممارضة للحق والعدل والرحمة والاخلاق فكانت تضرب واحدة بعدأ خرى وتسقط لانها تعارض سنن الله فى الكون.

ثالث عشر : محاولة طرح بذور الشيهات حول صلاحية الشريعة الإسلامية للنطبيق فى العصر الحديث والادعاء بأنهاش يمة صحراوية موقوتة بمصرها وبيئتها. وكل الدلائل العلمية رالتاريخية تمكذب هذا الادعاء وأقربها مؤتمرات القانون المدول ١٩٣١، ١٩٤٧، ١٩٥٧ وكلها أشارت إلى أن الشريعة الإسلامية شريعة مستقلة لها كيانها الخاص وإنها تحمل منهجاً إنسانيا لم تصل اليها البشرية بعد و تجرى المحاولة التي يفرضها النفوذ الغربي بالدعوة إلى ما يسمى تطوير الشريعة و وضعها موضع الاحتواء من القانون الوضعي .

ولقد كان من أعظم المعطيات التي حققتها كثير من الافطار الاسلامية أنها اتخذت من التشريع الاسلامي مصدراً أساسيا للقانون ونصت علىذلك في دسانيرها وميثاق الوحدة.

رابع عشر: استطاعت القوى الاستعمارية فرض نظام الاقتصاد الغربي على أغلب أجزاء العالم الاسلامي وهدو نظام قائم على أساس الربا ومعارض أصلا لمنهج الشريعة الاسلامية ولقد قامت حركة اليقظة الاسلامية بدراسات واسعة للكشف عن فساد نظام الربا والاقتصاد الغربي وجرت محاولات متعددة لإفامة المصرف الاسلامي على غير اساس الربا والعمل على وضع نظام تحرير المسلمين من قيود النظام الاقتصادي الواقد والكشف عن عظمسة الفيكر الاقتصادي الوالد

## من التبعية إلى الأصالة

#### من اليقظة الإسلامية وصولا إلى النهضة الاسلامية في حلقات ألاث و

#### (أولا) من التبعية إلى الاصالة

كشفت حركة اليقظة الاسية فساد مفساهيم ومصطلحات كثيره مطروحة كالمسلمات في افق الفكر الاسلامي ، كان هذا الكشف هو اعظم أعرة اقتطفها المفكر الاسلامي في القرن الرابع عشر الهجري الذي لم يكد تنتصف حتى كانت شملة اليقظة قد الدلعت تضيء وتحرق ، تضيء المام المسلمين ذلك المفهوم الذي كان قد أوشك أن ينضوى وهو مفهوم الاصالة والحفاظ على ذاتيه الاسلام بمد أن كادت محاولاتالنخريبوالغزو الثقانى أن تفرض مفهوما مسيحيا أو وثنيا يقصر الاسلام في حدود المساجد . والعبادات ويفسح الطريق امام القانون الوضمي والاقتصاد الربرى والعلمانية فى التربية والتعليم أن تنطلق لتخرج جبيلا اطلق عليه من بعد . عقلية قانون نابليون ، فقد كانت الحاولة كما عرفها عشرات من اعلام الاسلام هي د اخضاع ثقافة الاسلام وفكره لمفاهيم الـفكر الغربي المحتوى اساسا من اليهودية السلمودية ﴿ والمذى استسلم بعد الثورة الفراسية لها فَأَجل الربا وعزل التربية الدينية عن المدرسة وقد ظل كرومر في مصرومنامثاله في المغربوالمشرق يحملون لواء دعوى التغريب وقد امند ذلك إلى تركيا وفارس (شطرى الوحدة الاسلامية) وذلك رغبة في تمزيق هذه الوحدة الاسمية الجامعة ولم تلبث تركيا أن سقطت في براثن الاحتواء النخريبي انفكت هذه الوحدة ،وسقطت اغلب بلاد العرب في ايدى النفوذ الاجنبي حتى كان قمة ذلك اسقاط الحلافه الاسلامية في في منتصف القرن الرابع عشر الهجري ثم سقطت فلسطين تم بيت المقدس في ايدى الصهيونية ، فانكشفت التجربة التي ادخلها النفوذ الآجني بو اسطة الموازنة واتباعه هن فساد القول بأن فكر الغرب أو حضَّارته تسطيع أن إندفع المسلمين إلى التقدم والنهوض وتبين بمالا بجال للتردد في قيوله عن أن الاصالة الاسلامية والاستمداد

من المنابع الاصلبه هي وحدها مصدر النهوض ، وإن الاحتفاظ بالذاتيه الاسلامية هي أعظم التحديات التي يجب أن يقف أمامها المسلمون مجاهدون بكل ما يملكون من قوة ومضحون في سبيلها بكل مظهر من مظاهر النقدم الحادء.

ولقد اعطتنا حركه اليقظة الاسلامية منذ مننصف القرن الرابع عشر حقيقه أساسية هي أن النفوذ الاجني قد قرر منآمراً منذ وقت بعيد ان يقضى على هذه الذاتية وأن يصهر المسدين وفكرهم في بوقعة الامية والعالمية وذلك بافساد مفاهيم الاسلام الاصيلة وصبت السموم على حقائق الاسلام المطبقة ، وذلك باثاره الشبهات حول الحقائق الاساسيه وخاصة ما يتملق بالجهاد والنوحيد والفتح الاسلامي والشريعة الاسلامية .

وقد طرح الفكر الغربي فى هذا المجال قضايا عده محاولا أن مجمل من الاسلام: دين الله الحق بمائلا للتفسيرات التى كتبها الاحيار والرهبان ومن ذلك فكرة التطور فى الدين والاخلاق، وفكرة التطور لا تـكون إلا بالنسبة للفكر البشرى الناقص الذى بحياج إلى الاضافة والحمدف أما الاسلام الذى جاء منهما ربانيا واطارا مرنا قادرا على مواجهة مختلف الشبهات والعصور فانه لا يخضع للتطور ولا يحتاج اليه .

كذلك فقد أثاروا فكره المتل والمقلانية ولم يتبينوا أن المقل خادم للوحى؛ وأن المقل وحده لا يستطيع أن يقدم شيئا عرراً وكذلك فكرة الضهير فما من في أحد منها لا متأثر بالبيئة والثقافة والوسط الذي يعيش فيه وليس العقل معصوما وليس الضمير معصوما، وإذا تخاص العقل من اطار الدين وتخلص الضمير من سيطرة الدين فأنه قد يوحى بالفساد ولاريب أن مفهوم الفكر الغربي الفائم على تفسيرات المسيحية (الصلب والحطيثة والتثليث) من ناحية والفكر اليوناني الوثني من ناحية والفاتون الرماني الذي يقر عبورية العبد ويرى أنه لا يستطيع أن يكون سيداحي ولو تولى الملك، هذا الفكر تختلف مع الفكر الاسلامي في أدق دقائفه واعمق اعماقه، هذا الفكر القائم على التوحيد وتحرير العقل البرى من الوثنية وتحرير الانسان من عبوديه الانسان والقائم على الاخاء البشري والرحمة والغير والحفاظ على العرض

ومن هنا تختلف المقاييس والقوانين ولانصلح مقاييس الغرب وقوانيته وخاصة مايسمون التفسير المادى للتاريخ في الحكم على الاسلام وتاريخه وقيمه .

والمشتشرة والمبشرون الغربيون لم يقبلوا على الفكر الاسلامي بروح التجرد أو الرغبة في فهم الاسلام لاعتناقه إلا كان الحق وإنما عدوا إلى دراسته بعقائد مسبقه وفكره مسبقة ، ومن خلال هوى النفس والنعصب والاستغلاء العنصري فكانت احكامهم بعيده عن الحق والسلام والعلم وقد صور ذلك فيليب حتى حينقال (لقد اقبل الأوربي كقاعدة على دراسة الاسلام أما لتنصير المسلين أو لخدمه المصالح الاستماريه وكان لتعصبه الغربيين القومي وحاستهم الدينية وجهلهم المطبق اثرة الفعال أيضاً وكان استمرار تداول الاساطير الغربية عن النبي وعداء النصاري لديانه توسعية مناقسة وما خلفته الحروب الصليبية من ذكريات مربرة كل ذلك حال دون قيام دراسة موضوعية متحررة للاسلام ،

ولقد احتوت الندودية الصهيونية المكر الغربى فى مطالع القرن التاسع عشر لمحاولة السيطرة عليه و توجهه وجهتها ، ثم فرض هذا النفوذ على الفكر البشرى كله وعلى الفكر الاسلامي خاصة فكان أن طرح فى افق فكرنا الاسلامي الصافى الناصع نظريات مظلمه فقد حطم داورن حقيقة ان الانسان سيد الحون والخليفة وحطم ماركس مفهوم المعنويات وصير الانسان هو خاضعاً لمعدته وحطم فرويد مفهوم العفة والعرض ، وصور الانسان مصورة الحيوان ، أمانيتشه فقددها إلى قتدل العاجز أو تركه يدوت دون العمل على شفائه وإنادة النعفاء .

واطلقت كتابات هافلوك اليس الجنس والبغاء وكان ابطال (سنوفكي شواذ ومرضى ومرضى فرويد من الشواذ والجانين، وروج سلامةموسى وطه حسين وغيرهم لهذه المفاهيم.

وكان من أخطر من ذلك كله نظرية ديوى فى التربية التى تقول افعل ماتشاء والتى تطلق حريه الابناء فى التصرف دون توجيه أو رعاية من الاباء وهو. انجاه فاسد كشف الغرب أخيراً آثـارة السوداء وانحرفت بهالحضارة ، ودمرت المجتمعات والاسر .

ومع الاسف فان العالم الاسلامي بعد أن تحرر من احتلال الغرب العسكرى والسياسي تبين له إنه سقط تحت سيطرة فكره ومفاهيمة ليأخذ من الغرب اسلوبه ومنهجه إبيها كان الهدف أن يستكشف جوهو ف.كره ( هذا الانسان الغربي الضال من افلاظون إلى ماركس ) ولقد بذل المسلمون جهدا ضخا في سبيل انهاء السيطرة الغربية والحصول على الحربة السياسية ولـكن تبين لهم أن الخطر الحقيقي مازال موحودا في معاهد النعليم وفي التنظيم الافتصادى ومفاسد العلمانية وشبهات الوجودية وسموم الماسونيه.

ويرى كثير من المصلحين الاجماعيين المسلمين أن الذى حاول الاستعمار اسقاطه من النفس الاسلامية هو دور الاسلام كمقيدة وتربيه حيث لم يكن أبداً فى يوم من الآيام راضيا بالذك لامعانه للخضوع ولامعينا على العبودية . وقد ربى الاسلام معتنقيه على الاعتزاز بكرامتهكم ووباهم على الايمان بانهم خلقوا ليقتعدوا مكانهم تحت الشمس فلا يكوثوا عبيدا ولا اذلة ، ولذاك فلم يكن الاسلام حليف الطفيان ولاحليف الظلم .

وفى العصر الحديث قان الاسلام هو الذى استطاع أن يحرراامرب والمسلمين من رق دول الاستعمار ذات العدة والعدد، رغم انهم لم يكن لهم سند ولا مورد وإن قوتهم الاساسية التي واجهوا بها الاستعمار هي قوة الروح والفكر والعقيده

ولقد كان عليهم أن يتبعوا الخطوه الثانية فان الاسلام الذي حررهم قادر على أن يدفعهم إلى أفامة دولتهم ومجتمهم وأن يكون عامل تقدم بقد أن كان عامل تحرر .

## ( النيأ )

## من اليقطة إلى النهضه

لقد آن للمقلية الإسلامية في مطالع القرن الحامس عشر الهجرى ـــ بعد أن حققت في القرن الماضي خطوة واسعة نحوالكشف عن الولة تغريب العالم الإسلامي النحرر من أشياء كثيرة:

أولاً: النحرير من استمباد الثقافات الوافدة (غربية وشرقية ) .

ثانياً : تصحيح مادسته الشعوبية في تاريخ العرب والإسلام من مموم .

ثالثاً : تصحيح مفاهيم الاخـلاق وخاصة فيما يتعلق بعفاف المرأة والبكارة والمرض وقوامه الرجل ـ

رابعاً: الكشف عن تلك الملافة الواضحة بين الفلسفة الماسونية والايدلوجية الصهيونية النلودية المثبثة فى مدارس علم النفس والعلوم الاجتماعية والشيوعية الماركسية الاشتراكية التى تتلون بلون الحرباء لنخدع المسلمين وهي كلها شيء واحد مشتق من الفكر التلمودي.

خامساً: ذلك المخطط المنسق بين الغرب المسيحي والثبيوعية والصبيونية ضد الاسلام والمسلمون اليوم لا يأخذون نظها أو مناهج فمنده خير النظم وأعظم المناهج ولكنهم يأخذون تنظيمات مستحدثة جربها غيرهم ليضعوا فيها فكرهم وعقيدتهم ويأخذون العلوم التجريبية ليضعوها داخل إطار لفتهم ودينهم.

أما النظم الفائمة ـ عافيها من مادية ووثنية وإنشطارية فهى قاصرة على المادة دون الروح قلا يقبلها المسلمون لانها أقل مما عندهم فى منهجهم الجامع بين الروح والمادة والعقل والقلب والدنيا والآخرة .

والمسلمون يؤمنون بأن الله هو الحالق وهو الصانع وأن كل حركة الانسان يحب أن نسكون خالصة لوجهه وفى سبيكل بناء المجتمع الربانى المدى دعا إليه الدين الحق .

ويؤمن المسلمون بأن قوانين الله تبارك وتعالى لا يمكن تغيرها فهى ليست فاتجة عن ظروف المناخ الذى تعيش فيه الامة ولا هى ناتجة عن البيئة الاقتصادية ووسائل الانتاج وهى لا تختلف من زمن إلى زمن ، ومن مكان الى مكان وأن هذا الطابح الربانى المصدر الانسانى الوجهة للقوانين الحلقية يرجع الى أن طبيعة الانسانالى لا تتغير فالحوافز لانسانية لم تزل نفسها اليوم كا كانت منذ فجر الحضارة الانسانية والغرائر الى هى محور عمل الانسان لم تزل بافية كا هى ، وحدا دلل كا يقول العلماء على تغاير طبيعة الانسان ثابتة لا تتغير .

وبؤمن المسلمون بأن هناك قوانين معينة ترتق بمقتضاها الآمم وتنهار . ( ولن نجد لسنة الله تبديلا وان تجد لسنة الله تحويلا )

ولم يترك شيء لصدفة و مشيئة عيباء ، أن الأمم الى ترتفع فتبلغ أوج التقدم والرفاء الافتصادى انما ترتفع بعد أن تنمى فى أنفسها صفات خاصة ، كما يقول الباحث الذى نقلنا منه هذا النص بينها الاخرى التى زحزحت ، عن بجال الوجود المؤثر انما اصابت هذا الحظ لآن فيها مواضع ضاف نخرت بنيان بجتهمهما وقوى الحياة فيه وان الندهور يحىء نتيجة فعاد بطىء وانحطاط لايشهر بهما المرء وهما ينخران فى كل جوانب الآمة .

ويؤمن المسلمون بأن لكل أمة , عقيدة ، تتحرك فى , اطار ، يكون بمثابة المثل الأعلى لها وهى التى تقودها الى طريق النهضة ، وتتحمل فى سبياها مختلف التحديات ، هذه العقيدة هى الفوة الجحركة والمفجرة للطاقات التى غيرت دائماً حياة الانسان وحياة الامم، أن الايمان الذى يملا الفلب ازاء هذا المثل الاعلى هو المذى يواد الطاقة القادرة على حمل أواء الدعوة والاستشهاد فى سبيلها .

وأن الامم التي من صفاتها الخور والهلع والطيش يصيبها الاندحار والامم التي تتقدم هي التي تواجه الحطوات بحسم وتحرز الانتصارات .

وأن من أبرز أسباب انحلال نظام العالم الجديد هو فقدان العدل والقسط و ويؤمن المسلم أن العلم مهما وصل الى أكثر بما وصل اليه فإنه لا يدخل ف القلب اليقين ولا يملاً النفس بالسكينة ولا يقدم المجتمع روح الاعان ولسكن

الدين الحق وحده هو الذي يعصم الطافات الى سخرها العقل المنطلق بنعمة الله عن أن تستخدم في الندمير والإرهاب والاستعباد والاستعلاء والافساد .

فقد أنشأ العقل المسارح والفنون والتصوير ، ولسكن الدين هو الذي يعصم هذه الوسائل من ترويج الرزائل .

أن أهم نكبة أصابت المسلمين فى المصر الحاضر هو شعورهم بالنقص واعتقادهم أن طريق النقدم هى طريق التقليد الآعمى لما أتى به الغرب المسيحى من أراء ونظريات فبعض الكتاب المسلمين حملوا لواء المادية الغربية ودعوا الى أعتناقها بكل حرارة واعتقدوا أن وصفهم بالتقدمية يتطلب منهم حتما أن يقولوا بمفاهيم المادية وفى هذا الننكر لحقيقة الاسلام الذى لايثبت الفدم الا لحالق الدكون وحده والذى بؤكد أن الدكون وما فيه أمور محدثة اقتضت المجادها حكمة صانع عليم وأن هناك تعالم آلهة لابد من التقيد بها والخضوع لها والاحتكام اليها .

والقد بارت تجاه هؤلاء وانكفئت قدورهم وتكشف زيفهم، وتحطمت مراكبهم ولم تعد هناك الاحقيقة واحدة هي أن الإسلام هو القوة الوحيدة التي تستطيع أن تنشىء هذه الآمة مرة أخرى على النحو الذي صنعتها منقبل وأنه هو المصدر الوحيد لإنقاذ هذه الآمة أبان الآزمة، فيجمع القلوب حين تهددها الفرقة ويعيد اليها الوحدة حين يهددها الزوال.

ولما كان الغربى يعرف هذا فإنه كان حريصاً على أن يفسد جوهر هذا الدين وأن يحرفه ويزيف حقائقه بما ساقه المستشرقون وأتباعهم الغربيون من شبهات أو على حد تعبير أحد المكتاب حين يرى أن النفوذ الا جني كان يطمع في نزع فتيل الدين من أرض الاسلام ليحول الا رض إلى قطعة من الحديد الحردة لافعل لها ولا أثر ، وحتى يصبح المسلم أحنبياً في أرض بلا هوية ولا بطاقة وذلك نسف للوحدة الاسلامية من جذورها وخلع للمسلم من نسبه وأنتائه وتاريخه .

ولا ريب أن هذه الصحوة الاسلامية ذات أصالة فقد قامت على أساس صحيح واضح عميق مند أن بدأت حركة التوحيد التي قادما الامام محمد بن الوهاب ثم توالت معالم اليقظة على أيدى المصلحين الذين ظهروا متواليين سواء عن طريق

الدعوة ذات الطابع الديني كالسنوسية والمهدية أوعنطريقمقاومة النفوذ الاجنى كما عرف عن حركة أحمد بن عرفان في الهنسمد أو عرابي أو الشبيخ شامل أو عبد القادر الجزائري أو عبد الكريم الخطابي أو عن طريق الاصلاح الاجتماعي الذي قاده جمال الدين الافعاني ومحمد عبده وعشرات من قادة اليفظة في المغرب والمشرق ، 1م تبلورت الفكرة الاسلامية بعد سقوط الحلافة الاسلامية في صورة واضحة مي الدعوة إلى عودة الشريعة الاسلامية إلى النطبيق في البلاد الاسلامية أخذت الصحوة الاسلامية تأخذ بجالها فى بناء هذا المد الاسلاىالذى وضع بعد هزيمة فلسطين وسقوط القدس في أيدى الصهبونية وتبين فساد المنهج أأخرى الذي نقـله المسلمون وحالوا تطبيقـه في بلادهم في ظل موجة عاصفة من التغريب والغزو الفكرى بهدف القضاء على الوجة الاسلامي للمسلمين وأذابتهم في بوتقه الفكر المالمي الايمي ، وتراوحت الاهواء بين مناهج الرأسمالية الغربية والماركسية الشيرعيـة ثم خرج المسلمون من كل ذلك بتقـدير واضح هـو أنه لا سبيل إلى بهضة المسلمين وخروجهم من التخلف أوتحررهم من النفوذ الاجنى سياسيا وفعكرياً إلا بالعبوده إلى الاسلام، والتماسُ مناهجة ، ومقدراته إبالتطبيق في الجتمع الاسلامي .

ولقد كانت هذه الصحوه الاسلامية ضربة شديده للتغريب والغزو الثقافى غير أن المؤامرة التغريبية لم تتوقف ولسكنها حاولت أن تدخل في نطاق الحركة بالتزييف والادعاء حتى يمكنها أن تفسدها من الداخل وصب سمها في طرائقها وجرت هذه المحاولة بالدعوه إلى التأويل واستخراج الرخص بهدف الحيلولة دون وصول المجتمع الاسلامي إلى الصوره الحقيقية للاصالة الفائمه على الغرآئم ونحن نعلم أن أى نهضة لا تقوم على العزائم وعلى الاحالة وعلى التطبيق الكامل لمفهوم الاسلام فإن ذلك من شأنه أن يفتح تغرات يمكن أن ينفث منها النغريب والغزو الثقافي سمومه ويحول دون بلوغ هذه الامة مكانتها الحقة الني تؤهلها لتبليغ كلمة الله تبارك وتعلى إلى العالمين بعد أن تقم المجتمع الاسلامي الصحيح .

## •ن طريق البشرية إلى طريق الله :

إن كل العلاقات والدلائل توحى بأن دورة جديدة توشك أن تبدأ لتأخذ مدارها تحت الشمس لحضارة اسلامية من المتوقع أن تسكون هذه المنطقة هي التي تحمل فيها الامانه مرة آخرى ، لقد استعاد الإسلام من جهة العمق مافقده من جهة الامتداد ، قال السيد بن رجال الجزآئرى في رد على سؤال عن مستقيل الإسلام في أفريقيا الشمالية : كونى على ثقة يافرنسا بأن الاسلام سينبعث من تحت أفواه (مدافع المسيحية).

وإذا كان النفوذ الفرنسي والاستعمار قد إستطاع بالحرب العالميـــة الأولى القضاء على الحلافة الاسلامية وتمزيق وحدة العالم آلاسلامي واستطاع بالحرب للمالمبة الثانبة إقامة اسرائيل والقضاء علىوحدة البلاد للعربية بعد أنأزاح النفوذ الاحني قادة اليقظة الاسلامية وقدم رجاله فان الامر اليوم جـــد مختلف وأن صيحة العودة الاسلام لم تعسد تنكسر مسيرتها ولابد أن تحقق هدفها وهمو هدف كريم سمح لايضاد أحداً ولايقاوم أحداً والكنه يرمى إلى أن يحقق للامة الاسلامية وجودها القائم على الاخاء الأنسانى والعدل والرحمة والتوحيـــد وقـد ثبت اليوم أن المتجربة الغربية والتجربة الشيوءيـــة مرفوضتان في أفق المجتمع الإسلامي وأن التجربتين كانتــا لمجتمع يختلف عن مجتمعنا وأن الماركسية ماهي الاجزء من نظام الفرب الرأسمالي ورد فعل لواقع الرأسمالية الغربية التي عجزت عن إقامة بحتمع سليم ولاريب أن الرأسمالية والمآركسية كلاهما من منبع واحد بسيطرة مفهوم الربا على الاقتصاد العالمي ، ويتطبق النفسير المسادي للتاريخ ﴿ فَ كليهما ومن ثم فان المجتمع الاسلامي الذي يقوم على تفسير جامع يربط بين المادة والروح من احية ويرفض الربا رفضاً كلياً ، هذا المجتمع لا يستطيع أن يهتدى بهدى الفكر الغربي ولا أن ياخذ نظام العيش الغربي لان له منهجه الحالص ولامر آخر هو أن الحضارة الغربية اليوم تمر بمرحلة الأزمة والمزيمة والانهيار ونحن نسرف أن الحضارة الغربية حين وصلت إلى القدتى العطاء المادى قصرت فيجال الوجدان والمعنويات وتضائلت وعجزت عن فهم هيطاء الله البشرية من قسيدرة في بجال العلم وأنها وجهت كل ما أعطاها الله إلى تدمير الإنسان، سواء في بجال الاجتماع بالاباحيات والتحلل أو في بجال الدلاقات الخارجية بالنرة والقنائل الهيدروجينيه ولقد شكلت الحضارة الغربية بهذا تحدياً لدن الله وحدوده وضواطه بخروجاً على شرعته حين أعطى الانسان الغربي لنفسه حق النشريع و وتحويل أهوائه ومطامعة إلى شريعة فاسدة وتنكره الوجهه الربانية التي حددها الحق تبارك وتعالى للمجتمعات.

واقد صدر الغربيون مفاهيمهم الفاسدة إلى العاام كله فكان حقاً على الاسلام ان يقف في وجه هده الموجه الطاغية وأن يكشف زيفها فان سيطرة اليهوديه التلمودية بالرباعلي هذه الحضارة قد صنع مجتمع الاستهلاك الذي يقوم على استهلاك كل المواد الخام التي جادبها الحق تبارك وتعالى على الانسانية في بحال الترف والفساد والازياء وسموم الخوو والمخدرات والرقص والسينما، فهم يريدون بيع بعثائمهم ولما كان الدين الحق والاحلاق تقوم عقبة في سبيل ذاك فهم يعملون على هدمم الاخلاق، ولما كان الربا هو الاساس فلا بد من القضاء على كدل الفضائل حتى تغتقل البصرية كلها إلى الترف بسلاسل من حديد عزق المجتمعات وتفسد الاسرة وتحطم الوجود الاجتماعي المسكين وذلك باقامة بجتمعات اللهو والضخب والفساد وكلا النظامين الرأسمالي والماركسي يؤمن بهذا ويعمل له

ونحن نعرف أن تجربة النرف والرفاهية في بجتمعات الغرب قد أدت إلى الانحلال وأن أعلى البــلاد في النرف والثراء رالغني هي أغلاها نسبة في النمزق والانتحار والغربة والادمان ، سواء عن طريق الانسحاب من الحياة بالادمان على المويقات أو الانتحار ، فالمجتمع المتحضر حين يفقد الدين والاخلاق ومفهوم مسئولية الانسان للصحيح والتزامه الاخلاقي فانه يتجه إلى الغروب والتسدمير ليفسح المجال لتجربة أخرى وقدشهدت ذلك حضارات الرومان واليونان وفارس وغيرها هذا المصير المختوم .

ف كيف نفكر المسلمون في أن يأخذوا من هداه الحضارة المديمرة ، وكيف يفكر المسلمون أن يقترض الرجل الذي يملك كنوز المعرفة والثقافة ، وكيف يفكر المسلمون أن يأخذوا ، تجربة ، لم تذجح في بلادها ولم تحقق الخير لاهلما وهم الذي يملكون أصنى المناهل، وأكمل المساهج: دين شامل جامع متجاوز لكل الفلسفات الاساسية التي ابتكرتها العقول البشرية قبله وبعده ، ولكل الاديان السابقة التي احتواها الفكر الوثني والمادي ومازال الاسلام بعد أربعة عشر قرناً قوى بمبادئه حفاق الفكر مشرق كالضياء الباهر ، أصيل بعطائه ، صالح بوجدوده ، يحقق النصر والعزة لكل القلوب المؤمنة به وهوالذي يحمل منهج ، الفرج بعد الشدة ، فيكسب أصحابه أيماناً وتفاؤلا وإشراقاً بينما تعطى المناهج الوافدة تلك الصورة القاتمة من النشاؤم والقلق والجفاف الروحي .

وعلى المسمين الجذر من الوقوع في يراثن ما يسمى والتهليج للاسلام وبدعوى الانفتاح وعلى كل ما ينقل أو يترجم أن ينصهر فى بوتقه الاسلام واللغة العربيدة ، وأن يكشف عن وجهة نظر الاسلام فيه ، وأن تقدم دائماً فى كل مجال وجهة نظر الاسلام وأنه لمن أخطر الامور أن نرسل أبنائنا إلى أوربا وأمريكا دون حصائة قوية من فهم عيق العقيدة الاسلامية وأخطر من ذلك أن نرسلهم ليتعلموا اللغة المربية والاسلام فى السربون وهارفارد وبرستون التى يتمركز فيها المستشرفون والمبشرين اليهود المتخفون وراد الارواب السوداء.

أن الوفا من الطلبة المسلمن يذهبون كل عام إلى مماهد أوروبا ، ثم لا يعودون إلا خصوما للاسلام والبلاد ، ذلك لا ننا لم تحذرهم قبل سفرهم من الخطر الذى ينتظرهم أو الاخطار التي تتخطفهم بمجرد وصولهم إلى تلك البلاد ، كذلك لابد من القضاء على الثنائية في الفيكر الاسلامي ، هناك ثنائية اللغة الفصحي والعامية ، وثنائية التشريع الاسلامي والقانون الوصني وهناك ثنائية التعليم الاسلامي الديني والتعليم الغربي ، كل هذا من شأنه أن يحول دون تتحقيق وحسدة الفيكر التي هي أساس الوحدة الاسلامية الجامعة ، ومن خلال هذه المحاولات تثار الشكوك والمسلمون جميعاً في أتحاء الارض ايست لهم جامعة إلا و لا إله إلا الله علماذا تستمعون إلى تلك الاصوات المسمومة الى تقول لأمل الشام أنتم فينيقيون والمصرين أنتم فراعنة ، والفرس انتم اكاسرة ، واللراك أنتم طورانيون ، لقد قصى الاسلام على تلك النعرات كلها وإقام ما أسماه علماء التاريح وانقطاعاً حصاريا بينه وبين هذا التاريخ الجاهلي القديم وفي خلال أربع عشر قرنا تشكل فكر إسلامي أصيل لاسبيل إلى الخروج من دائرته وما تزال اللغة العربية هي لغة الفريد مليون مسلم .

ولقد كشفت حركة اليقطة الأسسلامية زيف منهج الافتصاد الغربى وزيف القانون الوضعى وفساد منهج التعليم الوضعى وآن للعالم الاسلامى أن يعود إلى الأصالة ، إلى الفطرة ، إلى الإسلام فان كل المسلمات التى حاول الفكر الغرب (بصقيه) الوثنى والمادى خلال أكثر من قرنين والتى نقلها إلى أفق العالم الاسلامى قد تحطمت وأنهارت . يقول علماء الاصول أن الانسان محكوم بان يسلم نفسه لمجه من الجهات فمنهم من يسم نفسه للعقل ومنهم من يسلم نفسه للطبيعة ومنهم من يسلم نفسه للطبيعة أو لذاته (الوجوديه).

وخير ذلك جميعا من يسلم نفسه لله تبارك وتعالى

ومن يسلم وجهه إلى الله وهو محسن فقد استمسك بالعروة الوعمقى

أن محاولة علاج مشكلات العالم الاسلامي بعيدا عن الاسلام فقد غدا أمراً ميتوسامنة، أن الحقيقة الاسلامية على المستوى الشعبي اصبحت أمرا واقماً ولم يعد هناك مجال لا نركاره وأن انهيار العالم الاسلامي الذي ظل متواصلا على صعيد الاوضاع السياسية والاقتصادية المحبرة عن محاكاة الغرب قد بلغ منتهاه في السقوط في أسكسة ١٩٩٧ وأن ساعة انطلاق الحضارة الاسلامية قد حانت وسط عالم منهار. أننا نطلب تأصيل الفنرن والآداب والعم و تاصيل المقامم الاجتماعية والسياسية والافتصادية ليبرز الاتجاه الاسلامي واضحاً . وتتحرر الشخصية الاسلامية من النبعية بكل صورها والوآنه .

# تجربة القرن الرابع عشر الهجرى

( تطبيق الشريعة الاسلامية وتبليغ دعوة الله إلى العالمين )

سوف يسجل التاريخ في انصع صفحاته هذا الفجر المبارك لغصر جديد هن ازهى عصور الاسلام يترازى مع العام الخامس عشر من الدعوة الاسلامية ، عام موقعه بدرالكبرى التي فصلت من الحقوالباطل وليسهذا القول من قبيل الاماني والاحلام ولكنه سيكون كذلك باذن الله باستقراء الوقائع والاحداث ، فاذا كان القرن الرابع عشر هوقرن الحكفاح والفضال والمقاومة لقوى النفوذا لاجني التي زحفت على العالم الاسلامي فان القرن الخامس عشر سيكون بعون المتقرن لرساء المجتمع الاسلامي على قواءد الشريعة الاسلامية وتبليغ دعوة الله تعالى إلى العالمين وما بين ايدينا اليوم من ارهاصات وعلامات ونذر كلها توحى بصدق مانذهب الميه ولنقلب صفحات التاريخ .

افتتح القرن الرابع عشر باحكلال انجلترا لمصر ثم السودان وتونس وعدن والخليج العربي ثم المغرب والعراق وسوريا وكانت الجزائز قد احتلت قبل ذلك وكان الاستعار يطمع في استدامة السيطرة على هذه البلاد وله كنهاهبت في سببل العناع عن كيانها وقاتلت بالاجساد المتراصة حين عز عليها السلاح ، واوقع بينها الاستعار بدعوات والاقليمية والقومية الضيقة ليصرفها عن الوحدة الاسلامية وعن نظامها الاسلامي حين فرض عليها القانون الوضعي والاقتصاد الربوى وأسلوب الميش الغربي والعلمانية في التعليم والمادية في المفكر والاباحية في المجتمع . فاين نحن من ذلك الآن ، لقد زال النفوذ الاستعاري وان بقي نفوذ المتخريب والعزو الثقافي بتترابح تحت ضربات الدعاة إلى الله من أصحاب المكلمة المضيئة والاقلام المؤمنة وقد تكشف لكل ذي لب أن هذه المؤامرة النغريبيه المضيئة والاقلام المؤمنة وقد تكشف لكل ذي لب أن هذه المؤامرة النغريبيه

التى تستهدف فرض أسلوب وافد على المجتمع الاسلامى والفكر الاسلامى لن يتحقق لها النجاح ابدا فقد رفض الجسم الاسلامى العضو الغريب، رفض كل الايدلوحيات الوافدة واصبح على أبواب القرن الخسامس عشر مؤمنا باصالته وعقيدته وميرا ثه وتاريخه وافت، ومصما على أن يسلك هذا الطربق الذى يحنظ له بعد فاتيته من أن تنصهر في بوتقة الاعمية أو الذاهب المسالمة وقد تبين له بعد تجربة هذا القرن الطربق الوحيد هو صراط الله المستقم ومنهج الله الجامع:

## ( وأن هذا صراطى مستقيما فاتبدوه ولاتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله )

وحيثها يولى المسلم وجهه يجدد من علامات توحى بانه يسير نحدو الغدا بة بخطي ثابتة :

أولا: فني مجال الفكر نجد أن الساحة قد اتسمت أمام العمل لاثارة كبوز العلم الني خلفها عاماً. الاسلام في العلوم الدينية والعربية والعقاية ، فحققت عشرات من كتب النراث الاسلامي الاصيل التي تمثل مفهوم الاسلام الاصيل.

وظهرت أقلام اسلامية بارعة عرضت الفكر الاسلامي عرضا كريماً وفق مفهوم الاسلام الجامع بوصفه منهج حياة ونظام مجتمع .

كا ظهرت نفاسير جديدة للقرآن الكريم ودراسات لسيرة رسول الله على الله المسلم في مختلف مجالات الجهاد والفكر وبناء الامم ولم يدكن هذا كله موجودا قبل أول القرن الرابع عشر .

ثانيا: كدلك فقد ظهرت صحف اسلامية عديدة في عواصم البلاد العربية فما تخلو حاضرة عربية من صحيفة وكان أخرها مجلة الآمة التي صدرت في ملحكة قطر، وفي المغرب نجد دعرة الحق والإيمان وفي الجزائر نجد الرسالة وفي تونس الهداية وجوهر الاسلام وفي المملكة السعودية الرابطة والتضامن وفي الامارات منار الاسلام. وفي الدكريت الوعى الاسلامي

وفى معمر : الازهر ومنس الإسلام وللتصوف والدعوة والاعتصام والمختار الاسلامي هذا بالنسبة للبلد العربية وفى الدواصم الاسلامية صحف أخرى فى أندونيسيا وإيران وتركيا وباكستان والهند . (راجع كتابنا تاريخ الصحافه الإسلامية ) .

ثالثـا: وهناك ظاهرة بناء بيوت الله وهى ظاهرة ضحمة حافلة بالمبرة، حيث قام أمل الخير بمجهودهم الذانى ببنـاء عديد من المسـاجد فاق ما تقوم عليه وزارات الاوقاف باضماف كثيرة.

وهذه الظاهرة واضحةالدلالة فى كل اجزاء العالم الإسلامى .

رابعاً: وهناك ظاهرة الجاليات المسلمة المبثوثة الآن في مختلف اجزاء قارات أوربا والامريكنين واستراليا وهي واضحة على نحو باهر في المانيما وفرقسا وابجلترا فقد عاد الاسلام سلما وبقوة في هذه المناطق التي طاردته من قبل وما من قطر أو دولة إلا وللاسلام فيها مسجد ومأذنة ورجل ينادى الله اكبر وفي أمربكا يقول الدكتور محمد عبد الرؤف (أبه لا تطلع للشمس الاعلى مسلم جديد) وفي الفاتيكان تقوم المماذنة عالية وفي بروكسل تعترف الحكومة للمسلمين بوجودهم ومجتمعهم ومدرستهم الخاصة التي تحفظ لابنائهم دينهم وعقدتهم.

خامسا: ومن الظواهر الواضحة ظاهرة محطمات اذاعة القران الكريم التي اصبحت تبث كتاب الله في اجواء العالم، في مصر وفي مكة، وفي باكستان وغيرهما، ومنها المصارف الاسلامية من غير فوائد التي حققت نجاحاً باهراً. وهناك لجان الوكاة وجمعات تحفيظ القران الدكريم ودور ذئر الدكتاب الاسلام.

سادساً : واقد عاد الغرب فحف من غلوائه ، وعتوه ،واعترف بمدئلا ممائة سنة بفضل المسلمين على الحضارة الغربية وكان من قبل ينكر هذا الفضل ، وظهرت و لفات تكشف عن هذا الدور الخطير الذي قام به المسلمون في بناء الحضارة العالمية ونهضة العالم الغربي كله .

فىكمىتىب درابر ،وجوستاف لوبون،وسارطون ،وبرنازدشو، وسجريد هونكه كتبت تحت عنوان رائسع حيث قالت (شمس الله تشرق على الغرب).

شهد هؤلاء وغييرهم بالدور الذى قام به الاسلام حين قدم البشرية ، المنهج العلمى فى البحث ومنهج المعرفة ذى الجناحين (عقل وقلب وروح ومادة ودين وعلم ودنيا وأخرى ) وقدم للبشربة المنهج التجريبي فى مجال العلم وقدم للبشرية أيضا سنن الله فى الكون وقاموس قيام الحضارات وسقوطها وكيف أنشأ المسلمين علم الاجتهاع وعلم التاريخ وكيف عرف المسلمون منذ وقت باكر القربح ومارسوه ، وأجرى أبو القاسم الزهراوى عمليات جراحة المنخ وعرف المخدر الذى يسبق الجراحة وكانوا يسمونه ( المرقد ) وأوقف النزيف الدموى وسحق الحصاة فى المثانة . وعرف ابن الهيثم انكسار الضوء فى الجو وهو أول من قرر أن الرقية تتم ليس بواسطة شماع تطلقه المدين فى اتجاه أجسم المنظور بل بواسطة أشمة تطلقها الآجسام المضيئة الى المين الى تراها بواسطة جسمها الشفاف وعرف القزوينى النقط وأنشأ الحوارزمى علم الجبر والبيرونى صناع نظرية دوران الارض حول محورها وحول الشمس وقال عنه ( شخاو ) أنه أعظم عقاية عرفها الناريخ .

سابماً: وشهد علماء الفرب اليـوم بأن ابن خلدون سبق سميث وهيجل فى وضع علمى الاجتماع والافتصاد السياسى وأن المعرى سبق دانتى فى تصوير الجنة والنار وأن ابن مسكويه سبق دارون فى نظريتى أصل الانواع والتطور وأن الطرطوشي سبق مكافيلي فى الـكتابة عنسياسة الملوك وأخلاق الامراء وأن على بن أحمد الآمدى قد سبق بريل فى طريقة كتابة المكفوفين.

وان الاسلام هو الذي أهدى أوربا المنهج التجريبي في الاندلس بل وأكثر من ذلك أن الاسلام بشهادة عظها الغرب هو الذي أخرج

أوربا من الأديرة والرهبانية ودنمها إلى بناء الحضارة والعلم بمفاتيح المسلمين التي قدمها إلمنهج الاسلامي للعالمين ولم يبخل بها أو يحبهاكما يفعل الفرب اليوم بتجارب العلوم والتكنولوجيا ويتنصرها على أهله .

ثامناً: وظاهرة أخرى من إرهاصات القرن الحامس عشر هي تلك المؤتمرات المتعددة التي عقدها علماء القانون في الغرب واعترفوا فيها بفضل الشريعة الإسلامية وعظمتها منذ دوت صيخة عميد كليه الحقوق في أثينا ١٩٣٥ بأن البشرية لنفخر بانتساب رجل مثل محمد يرابي إليها فقد استطاع برغم أمينه أن يأني العالم بقشريع سنكون نحن الغربيين أسعد ما تكون لو وصلنا إلى قنه بعد أاني سنة وفي مؤتمر الإسلامية مصدراً من أهم مصادر النشريع العام وأعلنوا أنها شريعة حية صالحة المتطور وأنها قائمة بذانها وليست مأخوذة من غيرها . وفي مؤتمر باريس ١٩٥١ فليمة أكيدة لا مرية في نفعها وأن اختلاف المذاهب الفقهية ينطوى على ثروة فيمة أكيدة لا مرية في نفعها وأن اختلاف المذاهب الفقهية ينطوى على ثروة ضخمة وبحموعة من الأصول تقييح لهذا الفقه أن يستجيب بمرونته لجميع مطالب طخمة وبحموعة من الأصول تقييح لهذا الفقه أن يستجيب بمرونته لجميع مطالب الحياة الحديثة وقد كشفت عشرات الأبحاث العالمية عنجوانب كثيرة من الشريعة الإسلامية لستطاعت أن تستمد منها القوانين الاجنبية مادة خصبة لقوانينها :

(أولا) تبين من مبدأ حرية التعاقد وهبدأ تقرير قيمة الشهادات وعدم تجزئة الإفرار ونسخ عقود الديون المضره ومبدأ تغير الاحكام بتغير الزمان والامكنة والاحوال: هذه القوانين الجديدة الل عرفها الغرب في السنوات المائة الاخيرة تبين أنها عا استمد من دراسات الإمام ابن القيم التي كتبها قبل خميهائة سنة.

( ثانياً ) ما كشفه عمر لعانى فى دراسته عن حرمة المنازل التى استمدما من القرآن الـكريم , يا أيها الذين آمنوا لا تدخلوا بيوتاً غير بيوتكم ) الآية .

وكان الفرنسيون قد استخدموا هذا النشريع الإسلامى قانون حرمة المساكن فقاًل المسيو قرنان راجين: يكاد يكون الاعتقاد السائد فى فرنسا أن احترام

المسكن لا يضغل فى تقنين العالم الإسلامى إلا مكاماً قليلا فقد ثبت أن الشريعة الإسلامية تحرم مثل هذا الانتهاك تحريماً مطلقاً فقد ذكر عمر لطنى أن القرآن مفسراً يحرم على كل شخص أن يدخل بيت الآخر بغير رضاه إلا فى أربع حالات (الاولى) إذا كان مرخصا له بالدخول فيه عادة (الثانية) إذا دعى إليه فإن الدعوة تساوى الإذن بالدخول (الثالثة) إذا دعى فى حالة حريق أو فيضان أو ارتكاب جناية (الرابعة) إذا كان البيت مفتوحاً للافراد كالحانوت والحام وكل من انتهك حرمة مسكن يستحق التحدير. والتعذير هو عقاب ليكل جريمة ليس لها حد، حده الاول التوبيخ والافصى القتل حسب جسامة الحريمة وحال المجرم ومع ذلك فان تحريم دخول المساكن من غير استثذان ليس قاصراً على الإفراد بل يقناول السلطة الحاكمة.

(ثالثاً) تبين أن نظرية التعدف في استمال الحقوق التي عرفتها النوانين الحديثة قد أخذت من الإمام الشاطي الذي أثبت في تحليل وتفصيل دقيق أنه يجب منع الفعل المأذون به شرعاً إذا لم يقصد منسه فاعله إلا الإضرار بالغير وفي هذا الموضوع قدم الدكتور محمد فتحي اطروحة الدكتوراه في فرنساعن مذهب الاعتساف في استمال الحق وقد علق العلامة كيهل القانوني الألماني على هذه الرسالة فقال: لقد كان العلماء الألمان يتهيون عجباً على غيرهم في ابتكار نظرية الاعتساف والنشريع لها في القانون المدنى عام ١٧٨٧ م أما وقد ظهر بحث الدكتور فتحي وأفاض في شرح هذا المذب عند رجال القشريع الاسلامي وأبان بأن رجال الفقه الاسلامي تكلموا طويلا في هذا ابتداء من القرن الثامن الميلادي فإنه يجدر بالعلم القانوني الألماني أن يترك بجد العمل بهذا المبدأ لاهله الذين عرفوه قبل أن يعرفه الألمان بعشرة قرون وأهله هم حملة الشريعة الاسلامية .

واليوم وفى مطالع القرن الحامس عشر تكاد تكون الشريعة الاسلامية وتطبيقها هى القضية الاولى ، فقد دخلت إلى مراد الدستور فى عديد من البلاد العربية والاسلامية وعقدت اللجان القانونية فى مصر والسكويت وأبو ظبى وعمان لتقنين الشريعة الاسلامية وما تزال نعمل وقد قطعت أشواطا طريلة فى صياغة القوانين الاسلامية للحدود والقانون المدنى والجنائى وستكون بإذن اقه موضع

التنفيذ بعد ذلك ويحىء بعد ذلك مطابقة القوانينالوضيعة المختلفة المطبقة فىالبلاد الاسلامية على أصول الشريمة تحقيقا القاعدة التي أقرت بأن الشريمة الاسلامية هي ألمصدر الرئيسي التشريع وبذلك يقوم المجتمع الاسلامي الرباني المتحرر من الأخطار والتحديات التي تواجه الآن وتحول بينه وبين حمل رسالة الاسلام إلى العالمين. وهي الرسالة الى تفرضها عقيدة الاسلام على كل مسلم: رسالة التبليغ إلى المجتمع العدى والغرب المدمر المتطلع إلى منهج أصيل يحرره من سموم الانحراف والتحال والفساد الى يميشها الآن ولن يكون ذلك غير الاسلام وقد نشأت في الغرب نقطة انطلاق تقطلع إلى الشريمة الاسلامية بعد أن عجزت الايدلوجيات عن تحقيق إقامة المجتمع . الدى يرضي أشواق النفس الانسانية ويحقق لها التوافق والموازنة بين الروح والمادة والعقل والقلب والدنيا والآخرة وقد نما هذا الرافد على أبد اعلام منصفين عرفوا عظمة الاسلام وإنسانيتة رحمتة وعدالته وإيم له بالاخاء البشرى وما يزال ينمو بالرغم من الحرب الشديدة التي توجه إليه من أصحاب الفلسفة المادية والوثنيات ، وقدقطع أهلالغرب الأمل في كل التفسيرات الدينية والاديان البشرية كالبوذية والغنوصية كما انكشف لنا فساد البهائية والقاديا لية والاحدية والباطنية ولم يعد أمام الناس إلا أمل واحد هو الاسلام دين التوحيد الخالص الخاصة خاصة بعد أن كشف البحث العلمي عن بشرية مِعض الدعوات والـكتب التي ما زالت في أيدى الناس في الغرب .

بل إننا نستطيعان نقول وبكل ثقة أنه قد الكسرت قبة الفكر المادى التي كانت شائخة وتكست رايات التغريب والغزو الثقافي فني كل ميدان يتبين اليوم فساد تلك الغظريات التي هلل لها الشعوبيون والمتغربون احفاد وغله الاستشراق الغربي والصهيوني والماركسي، تبين فساد الاصل الذي قامت عليه نظرية دارون، وتبين الهيار قاعدة النظرية الماركسية وتحطمت قاعدة العلسفة المادية والتفسير المادي المتاريخ وتبين أن نظرية فرويد مجموعة من الفروض وأن نظرية دروكايم مجموعة من الاضاليل وأن الوجودية فكرة مدمرة، وقد تبين ذلك ايس بمراجمة هذه النظريات في ضوء الاسلام وقد تبين انهيارها وفسادها، وإنما بالنتائج التي حققها في المجتمع الغربي من غربة واضطراب وتمزق وفساد وقلق وانهيار فقد

استطاعت التلمودية اليهودية أن تحتوى المجتمعات الغربية وأن تدمرها وقد تبين من ذلك عدداً من الحقائق أهمها:

(أولا) أن الفسكر البصرى فبكر ناقص وقاصر ومحسدود النظرة لأنه لا يستطيع استيماب أكثر من طروف مرحلة قصيرة في بيئة صغيرة ولذلك فإنه سرعان ما تركشف المتغيرات عن فشله ويسرع أهله في معالجته بالحذف والاضافة ، وهو كالبدر المريض لا يصلح للاستمال في بيئات أخرى ولذلك فقد تعلمنا أن الآمم ذات الاصالة والمجد الباذح والمنهج الربائي الجامع ليست في حاجة إلى أن تنقل أو تقتبس من فتات الآمم ، وعندها الكنز الواخر ، وأنها في كل ما يحتاج أن تنقله فإنما هو بمثابة مواد خام لها أن تشكلها في إطار فسكرها ومجتمعها على النحو الذي ترضاه والمسلمون لا ينقلون مناهج الامم فهم ليسوا في حاجة إليها وإنما ينقلون الاساليب والوسائل المستحدثة وحدها ليصوغوا في حاجة إليها وإنما ينقلون الاساليب والوسائل المستحدثة وحدها ليصوغوا في حاجة إليها وإنما ينقلون الاساليب والوسائل المستحدثة وحدها ليصوغوا في داخلها فيكرهم وثقافتهم وعقيدتهم .

(ثافياً) أن للمسلمين ذاتيتهم الحاصة الى شكلها القرآن والسنة الشريفة خلال أربعة عشر قرفا فقد صنعهم الله على عينه ، وصبغهم بصبغة التوحيد الحالص (صبغة الله ومن أحسن من الله صبغه )وقد أوصاهم نبيهم أن يحتفظوا بهذه الذاتية فيكونوا كالشامة في الناس، ولا يخضعوا أبداً لمحاولات أذابتهم وصهرهم واستيمابه في بو تقة الانمية والعالمية وذلك حتى يكونوا قادرين دوما على أداء رسالة الاسلام وتبليخ كلمة الله إلى العالمين ولقد عاش المسلمون حياتهم كالها في سبيل الدفاع عن هذه الذاتية واليوم تجرى المحاولات من القوى الغازية القضاء على هذا الدكيان المخالص ، والوحود الحالص فعليهم أن يدفعوا عن أنفسهم ما استطاعوا .

(ثالثاً) لقد تبين تماما من وقائع الناريخ وأحداث الماضى أننهضة الاسلام تنبعث من داخل المجتمع الاسلامي والآمة الاسلامية لا بفعل قوى أجنبية وأن الاسلام قادر على تصحيح مسار المسلمين إذا انحرف بهم الطريق ، وأنهم كلما ضعفت قبضتهم عن تنفيذ شريعة دينهم ضربهمالله بالآمم والذرو والاذلال حتى بعودوا ألى شريعد الله يطبقونها على أنفسهم وأسرهم ومجتمعاتهم ، عند ثذ يرفع الله عنهم هذه الازمة .

(رابعاً) أن الحق نبارك وتعالى أعطى هذه الآمة فى مطالع القرن الحامس عشر ثلاث عوامل جديدة للنصر والتقدم والتمسكين فى الآرض وتحرير أنفسهم ومجتمعاتهم من أخطار الغزو المحيط بهم : تلك هى الثروة والطاقة والنفوق البشرى وجمل هذا حجة عليهم إذا قصروا فى بناءالمجتمع الربانى ودفع الغزاة عن أرضهم

(خامساً) أن المسلمين اليوم في حاجة إلى بناء الاجيال الجديدة التي تفتحت على كلمة الإسلام على الإيمان والاخلاق ومعرفة حق الله على العباد ولا ريب أن هذه الثروة الضخمة في حاجة إلى رعاية وحماية وتأصيل ولا يكون ذلك إلابالحكمة والموعظة الحسنة وبناء العقول بالئة افة وبناء القيلوب بالعبادة والارتفاع فوق المسائل الفرعية المفرقة والالتقاء حول القيم الاساسية المكرى الإسلام ولا بد من ثقافة واسعة في الفقه والعقائد والاخلاق ولا بد من تعرف واسع على اللغة العربية والتاريخ وأبطال الإسلام وسيرة الرسول بالتيم ، ذلك المثل المكامل القائم أمام الاجيال كلها قدوة وأسوة و عوذجاً تطبيقياً للاسلام ومن حقه علينا وقد هدانا إلى التوحيد الحالص ان نلتمس طريقه و نقعرف سنته و نظبقها على أنفسنا و بيوتنا وعجتمعاتنا .

ويعد فاسوف يبلغ هـذا الدين مبلغ النجم من السهاء فيدخل كل بيت حجر ومدر يعز عزيرا ويذل ذليلا كما قال الصادق المصدوق صلى الله عليه وسلم .

# دور الاسلام في القرن الخامين عشر

يتحدث المفكرون المسلمون اليوم عن رسالة الاسلام السياسية في القرن الحامس عشر وعن مستقبل الاسلام كقوة سياسية . وبالنظر إلى الاديان الثلالة نجد \_ على حد اذبر الدكتور حامد ربيع ــ إن اليهودية ايست معدة لان تودى وظيفة إيجابية . فالدين اليهودى دين قومي وليس دينا عالمياً ولذلك لايستطيع أن يؤدى وظيفه عالمية ثانيا هو دين جامد أى أنه لايتطور أما المسيجية ، فقد أتصفت بصفتين اساسيين : الأول أنه لم يكن لها نظام سياسي وليسَ لها اصالة فيما يتعلق بالتنظيم ، بمعنى أنهاكانت في بدايتها دعوة اخلاقية لانقاليد لها بالنسبة للنظام السياس أو إنشاء الدولة ، وذلك بخلاف الا-لام ، وقد لجأت المسيحيه إلى , النموذج الروماني ، إلى أي نموذج الدولة الرومانية ومنها بنت نظامها السياسي والقانوني في البداية ولم تشمر بالتناقص بالرغم من أن النظام الروماتي لاديني ونظام وثني ملحد بطبيعتة وترتب على هذا وجود تناقض لم يبرز إلا بعد فترة معينة . اذن باختصار : المسيحية لها اصالة فكريه وليست لها أصالة نظامية ومن ناحية أخرى فقد أر تبطت المسيحية - لال ألفرنين السابع عشر والناسع عشر بالتعصب العنصرى ، مما أضعفها إوظلت كذلك حتى القرن القاسع عشر لم تترك أبناءها بل حاولت أن تعيد تطويع نفسها المجتمع الحديد أو الحضارة الجديدة وبما ينفق مع الغة المصر وخرجت إلى المعممة السياسية وخلقت أدوات مستقله عنها فقد ظلت الدكاثوليكه كنيسة وظاهرة دينية مستقله واكنها خلقت الاحزاب الكاثوليكة وايطاليا واسبانيا وبلدان أمريكا اللانينيه ، وأقامت نقابات كاثو ليكية في جميع انحاء العالم، كما أقامت جميات كاثوليكيه تعلميه واجتماعيه وترتبط بها جمعات التبشير ، كما اقامت الجامعات الكاثوليكية وفى العالم جامعات كاثوليكيه فى منتهى الحطورة، وقدلا نشعر يها . وفى الفاهره ثلاثة مراكز بحوث تعمل بأوامر المكنيسه المكاثوليكه وهى تختفى فى زى الرهبان وتقوم بدراسة الحضارة الاسلامية لحساب الفاتيكان، وتوجد مراكز البحوث الكاثوليكيه وأهمها فى بروكسل وروما وباريس وامريكا.

وفى داخل الفاتيكان يوجد جهاز متخصص فى توجيه العالم والفاتيكان عنده قدرة على ذلك وعنده ثروات لاحدود لها ، ولايستطيع اجد ان يتصورها ، ودون مبالغة أو تطرف ، فقد كان وصول جون كيندى إلى رئاسة أمريكا ووصول ديجول إلى الحبكم كان بناء على قرار من الفاتيكان وبالنسبة لنا هنا فى الشرق الاوسط . تبزئة اليهود من دم المسيح .

وهنا يجب أن نلاحظ وقوف الفاتيكان إلى جانب الصهيونية ونتساءل لماذاً لم يطالب الفاتيكان بتدويل القدس ، ولاريب أن التنظيم داخل الفانيكان رهيب ولذلك فهر قوة دولية .

ومن هذا فان هذه القوى تدرس الآن احتالات مستقبل الاسلام وكيف تستعد لمواجهتة ، ولاريب أن الاسلام خطر جداً لاسباب عديده ، منها أن الاسلام يمتد جغرافياً ليربط المحيط الهادى بالمحيظ الاطلسي حيث توجد فيه أخطر المواقع ليس على الاتحاد السوفيتي فقط بل على الولايات المتحدة ، فاذا انظرت إلى أقرب يقعة في العالم القديم إلى الامريكيتين فستجد انها منطقة المغرب وضحراء مورتيانيا ومنها تستطيع الطائرة أن تضرب وسط الامريكيتين ، وهذه أخطر موقع للنيل من الامريكين في مواجهيها توجد المسكسيك على مسافة لاتزيد عن أربع ساعات بالطائرة العاديه .

## فالمنطقة الاسلامية هى حزام يحيط بالحضارة الغربية

ومن الناحية الاسترانجية هناك جانبان فرعيان ولكنهما فى منتهى الخطورة الاول: أن المنطقة الاسلامية تسطيع أن تقطع الصلة بين الحضارةالفربية وبين مراكز بالثروة الطبيعية فى أفريقيا وغيرها التى تمتبر مناطق الثروات التى الم تستغل بعد وهى اساساً المنطقة الافريقية فى المنطقة أامربية.

(م ٥ - المدد الاسلاى)

الثانى: قد يبدو ولاول وهلة أنه عظيم الاهمية ولكنه فى منتهى الخطورة: وهى أنه عند حدوث عداء فعنى ذلك قطع كل عمليات الاتصال الجوى والبحرى من الشمال إلى الجنوب ونحن كثيراً أما ننسى أن ١٠ ٪ من دخل فرنسا من العملة الاجنبيه فعلا من موارد الطيران الجوى مبع العالم وكذلك الامر بالنسبة لبريطانيا وأمريكا والهانيا.

هذا من الناجية الاسترانجية أما من الناحية الحضارية فانه كما يقول الدكتور حامد ربيع: فهو أن الإسلام أفرب المفاهم والتصورات إلى العالم الثالث ،

سواء من حيث فهم الحياة أو حيث الفهم الحضارى أو تقديم نموذج التنمية والعالم الثالت اليوم ببحث عن نفسه حضاربا وأفتصادياً وبكل ابساد وجوده والإسلام أكثر من غيره من الاديان مؤهل لان يتعامل مع هذه الشعوب وأكثر اقترابا منها لانه حضارة شرقية .

الناحية الثالثة: هى أن الإسلام فى تايخه الطويل لم يعرف أطلاقاً معاهدات أو اتفاقات صلح مع العالم الحارجي.وذلك حتى هارون الرشيد تقريباً، وهذا أمر يضعه الغربيون فى أذهانهم باستمرار فهم يخشون عودة الإسلام إلى هذا التصور. يزيد من هذا دور الصهيونية فهى تستخلاالقضايا استغلالا معيناً ولكن لاين أن هناك خوفا وهلما ، فى خلال الشهور الماضية ليست هناك بجلة لم تخصص عدداً أو أكثر عن الاسلام ، وعندما تقرأ وتحلل المضمون تشعر بهذا الرعب وهذا الحوف والقلق الذى يعبر عن مفاهيم الفيادات الغربيه .

فان الغرب يخشى الاسلام ويسلم بانه سيصير قوه . مثلا من الاسماء الصخمة ذات الوزن العلمى أر نولذ جيبى وهو مستشرق معروف له كتاب شهير يرجع إلى ١٩٥٤ أعلن فيه أن الاسلام سوف يدعى الى أداء وطيفة خطيرة ، وهي لن تقل خطورة عن وطيفة الكنيسه وقال مخاطبا الغرب : عليما أن نضع هذا في الاعتبار وقد اصدر حيبي أكثر من كتاب منها (محمد رجل الدولة) ١٩٦٤ ثم الاسلام في العالم المعاصر ومحمد في المدينة ، ومحمد في مكه ، والفكر السياسي في النراث الاسلامي في مقدمه هذا السكتاب الآخير يقول .

رأنه متصور أن العالم سرف تتحكم فيه أربعاً يدلوجيات: كونفوشيه ضينيه لينينيه روسيه ، كاثر ليكية أوربيه ، اسلاميه شرقية وقد تشكك جيب فى الاينلوجيات اللاثة الاولى وقال أن الاسلام سرف يؤدى وظيفه خطيره وان تستطيع أى قوه أن تعوقها ولكن هذه الوظيفه سيكون لها ثلاث صفات :

أولاً : أنها لن تأتى من العالم العربي وأنما ستأتى من العالم الاسلامي غير العربي .

ثانيا : أنها ستكون صفه ثوريه ولاول مره يصف مفكر سياسي غربي الدين باله ثوري وأن كانت الثورية ليست جديدة أو طارئة بالنصبة للاسلام .

ثالثاً : سيكون له طابع مختلف عن الطابع التقليدي

والسؤال هوكيف سيواجه الغرب هذه القوه الاسلامية

يقول الدكتور حامد ربيع: لاشك أننا نميش فى مرحلة ولاده والغرب يعرف ذلك ويسعى جاهداً لمنع الولادة أو على الافل تشويها واللسف نحن نقع فى اللعبه التى ينصبونها لنا والحضارة الغربية لن تقبل الاسلام بسهولة فهى تحاول منع هذا أو تأخيره وتشويهه ولكن لاشك أن ما يبدو حاليا يدعو إلى الافتناع بان هناك قدراً كثيراً من الصحة فى الحديث عن نهضة الاسلام فى القرن الخامس عشر.

على أن ينصهر فى بوتقة المفهوم الاسلامى الجامع القائم على التوحيد والمدل والرحمه والآخاء الانساني وتبين لهم أن الحضارة الغربية تمر بمرحلة الانهيار والتصدع والازمة والتمزق فهم ليسوا في حاجة اليها ولهم من مفهومهم الاسلامى وأساوب عيشهم ما يمدكن من استتناف الحضارة الاسلامية للمطاء بعد التوقف .

ويكذب (حبيب أمين لوكرتنى) حين يقول أن العرب فى حاجة إلى زعيم دينى جديد يمكن أن يهب العقيدة الاسلامية حيوتها وطافتها وفدرتها على المتجديد بما يجعلها أقرب إلى قبول المنطق الذى تفرضه الحياه الحديثة) لم يعد المسلمون يخدعون بهذه الدعوات المسمومه المصاغة فى أسلوب براق ، فانالاسلام فى مفهرمه الصحيح لا يمكن أن يقبل الحياه الحديثة فى انحرافها القائم الان عن

منهج الله ولا يمكن له أن يهررها والكنه يدعو إلى أن يلتمس المسلمون والناس. اجمعين حدود الله ومنهجه ليقيموا المجتمع الربانى ويحطموا هذا الوثنيات التى تقدمها الحضارة الحمديثة لانها هى التى ستدهر هذه الحضارة فلا بد للمالم أن يفهم أن هذا الطريق الذى تسلكه الحضارة الحديثة والمجتمع الغرف هو طريق الهزيمة والتدمير والسقوط ولابد أن تتحذ البشرية طريق الله الحق الذى هو طريق آلاسلام: طريق الفطرة والعملموأن كل ماقدمته مناهج العلوم الاجماعية وما خدع به الناس فرويد وسارتر ودور كايم ومن قبلهم داورن وماركس كل هذا باطل وقبض الربح وقد جربته البشرية وثبت لها فصله وكما أنها جربت البوذيه والوثنية والغنوصية وتبين لها أن ذلك كله لايؤدى وأنه ليس أمام البشرية إلا طريق واحد واختبار واحد وقد صدع بهذا كثير من اعلام الغرب امثال برناردشو وغيره منذ وقت بعيد:

#### مستقبل الاسلام في أوربا :

أن المتابع لحركة الإسلام في أوربا والغرب عموما يعلم أن الإسلام مرشح للقيام بدور كبير في الحياةالعالمية ، هل هذا القول مجرد طرح عاطني يقال لارضاء غرور المسلمين وهل هناك مطعيات وشواهد على صدق ما يَقال . يقول الدكــتور رشدى فكاار : من الخطأ القول بان الغرب لايمي الإسلام ولايمي تاريخ الاسلام والكن الأسف الإسلام قدم في الغرب عبر الخلفيات وفي اطار مغمض لعبت فيه الظرو فالثاريخية دوراً هاما فىتقديم صورةمغمضه وصررة دائما مقنعة بخلفيات. خرجنا من حلقات كنسية لندخل في حلقات عقلانبه لتنتقل بعد ذلك إلى عقدة الذنب وإلى عقبة الدونية امام حضارة عملاقة اسلامية ثمم في النهاية بأن اختتمت هذه المهزلة بان أصبح الإسلام الآن يرمن بالنسبة للغرب الى قصية مصير هناك اشكالية انطلقت قبل الحروب الصليبية من عقدة الدونية في فترة العلاقة بين هارون الرشيد وشارلمان ، كانت هناك عقدة دينية وهي غرب ينظر إلى الاسلام حاشانةأننقول كما ننظر نحن الآن الى الغرب في راك اننا الآن نهول في تخلفنا ونهول في اعاقتنا . ال فوارقهي فوارق غيبة التنظيم وغيبة الوعى بالذات وهي مشاكل خلقت لنا نوعا من للمقد بالنسبة للغرب ، وفي نفس الوقت نتطلع إليه بينها كانت القضية بالنسبة الغرب أوسع بكثير ، غرب مظلم محتقر بفكر محدّود العطاء أن لم يكن بحمد تماما وعالم اسلامي في كل يوم يحقق انتصارات ليس فقط في الارض وانما في العقل ، كانت هناك رغبة في ترجمتة ولكن في الاساس من الذي يترجم للاتينية . حتى جاءت فنرة الحرب الصليبية ففتحت عيون الغرب على مدى اتساع الهوة بين مخلفات اقطاعية وبين نمط آخر فعدالة الاسلام ، مجتمع التكامل ، نظام الجباية ، قضية تحرر الفكر ليس فقط بالنسبة للمسلم وانمأ ايضا بالنسبة لغير المسلم ، كانت مواجهات فكرية بين قوى غير متعادلة ، جتمع مغمض ، بنسق كنسي متحجر محتكر للمعرفة، وهي معرفة محدودة للغاية، والاسلامرغم المعاناة الظرفية، ولكن بقدر ما يتأزم بقدر ما تشرق،أن عظم المجتمعات الاسلامية كانتقائمة على البدائل ، عندما يحدث ضعف في نقطة ما تحدث قوة في نقطة أخرى . علاقة الاسلام بالغرب: هذه الدلافة التي عرفت في فترة ما اسميه مسلسل التحفظ والنقد والتفنيد والاعتراض ، الا وهو المسلسل الغرب في خروجه من التوعك والقطيمة.وهناك تصدير القطيمة، الغرب الآن بصدر أن يصدر القطبعة الآخرين والقطيمة قطيمته هو ، أن هناك خدعة كبرى تتم على مستوى الفسكر الآن . أن الغرب عاش همومه والهموم قادته إلى الاشراك . الف عام من الظلمات وألف عام من التوعك والتغميض الكنس والمصلحية النسق الكنس والفكر التجربدى الميتاقير بتى والمدرسي ، تحفظ عليها انطلاقا من العقلانية الاسلامية ، لولا المقلانية الاسلامية ما تحفظ المتحفظ على النسق الكنسي ، بمنى أن العقلانية الاسلامية افادت من مخفظوا على الكنيسة ، ثم بدأ يستعملونها بتورية فنجد المدرسة الرشدية ساعدت الحضم وخصم الخصم وحصم المتعملونها والمناس المتعملونها والمناس المتعملونها والمناس المتعملونها والمناس المتعملونها والمناس المتعملونها وحصم الخصم وحصم الخصم وحصم الخصم وحصم الخصم وحصم المتعملونها والمتعملونها والمتعملونها وخصم الخصم وحصم الخصم وحصم الخصورية والمتعملونها والمتعملونها والمتعملونها والمتعملونها والمتعملونها والمتعملونها والمتعملونها والمتعملونها والمتعملونها والمتعمل والمتعملونها وا

لقد وضمت علامة استفهام كبرى على البديميات والمسلمات ، لاشى مسلم به ساعدت هذا المنهج الصارم للملاحظة والتحرير على الانتقال من التحفظ والنقد الى النفنيد وجاء عصر الانوار والمعرفين يقومون بتكفين جثة المصور الوسطى ويضعونها فى متحف الناريخ واهلوا بذلك لطرح البدائل البديميات ، البديل كان المدارس السكويتية والماركسية والتطورية الدارونية ثم التخصصات فى علوم الافسان و المدارس السكويتية والماركسية والتطورية الدارونية ثم التخصصات فى علوم الافسان و المدارس السكويتية والماركسية والتطورية الدارونية ثم التخصصات فى علوم الافسان و المدارس السكويتية والماركسية والتطورية الدارونية ثم التخصصات فى علوم الافسان و المدارس السلم و المدارس السلم و المدارس السلم و المدارس المدار

بعد مائة عام من الظلمات لديهم ادت الى القطعية اما نحن فقد كانت لنا ألف عام من الانوار والاشراق في نفس الفترة . كيف يقوم القطعية .

أن خطأهم هو الحكم على الاسلام لامن خلال الاسلام وانما من خلال حالة المسلمين النفسية الموجودين فيها ، إنى القرن المشرين ، يقرلون اذا اردت أن ترى الاسلام انظر الى المسلمين ، يعنى هذا هو الاسلام .

لقد اقترحت منطلقا غريبا أنه كى يتعامل مع الاسلام لابد ان نحدد ما هو البشرى وما هو المبادى. . هناك مبادى و الاسلام يقيم خالدة مستمرة عبر العصور وبين عصور ضيفة أو قوية ، متازمة أو منطلقة وبين مسلمين بين التسلط والسيادة أن القرن العشرون والقرون التى تليه لن تجد منهجاً يتمشى مع مالها من عملقة فكرية وقدرة ترويض ماثل الا الاسلام فى البحث عن الله فما على الادبان التى فرض عليها من البداية إأن تدكون استمراراً الدين واحد بدأ بايرهم وانتهى بمحمد إلا أن تقبل حجمها وتدخل كرحلة من مراحل تطور هذا الدين لانه هو القادر فعلا على المواجهة و يمكن لمؤمن ان يحمى عقيدته فى هذا الكون .

# في مواجَمة السيّرات

- (١) النرات الاسلامي المـكنوب
- (٢) فى مواجهة تحريف الفكر الإسلامى والتراث
  - (٣) قصه التراث والمعاصرة

## التراث الإسلامي المكتوب

إن كلمة د التراث الاسلامي ، هي من الكلبات الخطيرة التي تفتح عشرات. الابواب خلال أربعة عشر قرناً للحديث عن مئات من العلماء ومثين من المكتبات وعن ملايين الاطنانمن الورق الني حملت كلمات الله من مشرق الغالم الإسلامي إلى مغربه ، إلى أوربا على نحو لا يمكن استيمابه . على هذا النحو اليسير في كلمات سريمة . وهو ميراث صخم يزدهى بالفخر أن يملكه المسلمون وأن ينشرونه على الاجيال الجديدة في العالم كله لتمرف أي أمة هذه : أمة ( اقرأ وربك الاكرم ) أمة (ن . ، والقلم وما يسطرون ) وحتى يمكن تقريب الصورة المذهلة ـ نقول : أن الختصين يقدرون عدد الخطوطات المربية الموجودة في العالم اليهوم بأكثر من ثلاثة ملايين مخطوط ( هذا غير ما هو مطبوع وهو لا يقل عن ذلك عما هو بين أيدينا ) هذه الملايين الثلاثة ما تزال مبعثرة في مكتبات العالم الاسلامي من ذول ألمغرب العربي حتى با كستان ومن تركيا حتى الصومال. أما ما يوجد في مكتباث أوربا وأمريكا وروسيا فحدث عنه ولا تسأل. ففي مكتبة ليدن وحدها فهرس المخطوطات الاسلامية يباغ عشر مجلد ات ضخمة هذا بالاضافة إلى مكتبات بريطانيا وفرنسا وألمانيا وإيطاليا والفانيكان وهولندا وكذلك مكتبات الولايات المتحدة ، أما مكتبة الاسكوريال ففيها وحدها . . ٦ ألف مجلد ، مذه الثروة التي عدت إلى الغرب منذ أيام الاستمار والتي لم نستطع حتى اليوم استعادتها ، ولم يُكن تصوير ونسخ أكثر من ثلاثين ألف كتاب منها هذا بالرغم من جميع المحاولات التي عملت من أجل إبادة هذه الثروة ، فقد ذ كر حبيون في كتابه عن الديرلة الوومانية . أنه كان في طرابلس المشرق وحدما في عهد الفاطمين مكتبة تحتوي ثلاثة ملايين مجلد أحرقها الفرنجة عام ٢٠٠٥ م، أما في الأندلس فقد كانت هناك ٧٠ مكتبة بركان بمكتبة عرناطة ٢٠٠ ألف بجلد .

وكانت دواوين الشمر فيها تملاً ٨٨٠ صفحة من فهارسها ؛ وقد أحرق

الكردينال كمنيس مطران طليطة فى ساحة المدينة ٨٠ ألف مجلد فى يوم واحدولم يستثن منها سوى الملائمائة من كتب الطب، كما أحرق الفرنسيون كل ما وجدوه من مخطوطات ومطبومات بمسكنبات قسطنطينة عندما احتلوا الجزائر عام ١٩٣٠٠

مذه محاولة لرمم صورة جد موجزة لهذا (الثراث الاسلامي) الذي هو كنز من كنوز الاسلام الغالية التي هي غائبة عنها الآن (والتي لا يمكن كتابة تاريخ هذه الآمة ولا تقدير دورها العلمي والثقافي العالمي إلا بعد وصول آخر مخطوط من هذا السكنز) ذلك لآن المسلمين قدموا في هذا التراث عطاء باذخا كسبته الحضارة المعاصرة واعتبرته من نتاج أهلها ولم تعترف المسلمين بالآثر الحقيق لهم إلا منذ سنوات قليلة ، وما زالت هذه الكنوزفي الآغلب محجوبة عنهم (هذه الكنوز لم يتوقف عطاؤها عند العلوم التجريبية وحدها ، بل امتدت إلى علوم الاجتماع والاقتصاد والسياسة والتربية جميعاً).

وليس أدل على صدّق ما نقول من عبارة (ول ديورانت) في موسوعة (قصة الحضارة) وما طبع منها ٢٦ مجلداً بالعربية حتى الآن ، حين يقول ، ليس ما نعرفه من تمار الفكر الإسلامي إلا جزءا صغيرا بما بقى من تراث المسلمين وليس هذا الجزء الباق إلا قسما صدّيلا بما أثمرته قرائحهم ، وليس ما أثبتاه إلا نقطة من تراثهم ، لقد كانت هذه الثروة محفوظة في المساجد في مختلف بلاد المسلمين وقراهم ، وقد تعقبها قناصل الدول الاجنبية واشتروها بأبخس الاثمان ونقلوها إلى بلادهم ، ولم ينج منها إلاالقليل الذي حفظه أهل المغرب الذين أفاموا حوائط مسدودة عندما هجم الاستمار الفرنسي على بلادهم وتركوا هذه الشروات وراءها سنوات وسؤوات فمنها ما وجد صالحاً بعد ومنها ما ضاع أيضاً .

## وإليكم نموذجا صغيرا للتعرف على هذا النراث :

يقوم دكنور ديفيد كنج الباحث الفلمكي الذي تقدم بأطروحة في الدكتوراه عن الفلكي المصرى و ابن يونس و الذي يعد من أشهر الفلمكيين في العصور الرسطى ستقدم هذا الباحث بإجراء مسح شامل للمخطوطات التي تتعلق بتاريخ الفلك والعلوم الرياضية .

أتدرون ما عدد ما وصل إليه عاهوموجود فى بلادنا (خمسه آلاف مخطوط) فى الفلك الإسلامى وحده فكم فى العلوم الآخرى الجغرافياء الطب ، العلوم التجريبية ، العلوم الطبيعية الح . ويقول دكتور ديفيد كنج ، أن هناك ثلاثمائة محطوطة فى مكتبات العالم تمثل نوعا فريداً من الدراسة هو : تاريح علم الميقات وتقضمن جداول شاملة لمواقيت الصلوات الحنس التى استخدمت فى القاهرة والقيروان ودمشق ويغداد وغيرها من العواصم العربية .

و نشرت الصحف أخيراً خبراً مؤداه: أن أربع آلاف مخطوط عربي وجدت في مكتبة دبلن باير لندا ومنها نسخ من القرآن الكريم بخط أعظم خطاطى العرب هو د ابن البواب ، كنبها في بغداد عام ١٩٩١ ه ( المرافق ١٠٠٠ م ) يقول الخبر: أن هذه البوائع أحضرها ( فلان ) أجنى من أقصى المشرق إلى أقصى المفرب، وكان قد وصل إلى مصر عام ١٩١٣ ؛ وأقام بها يجوس أحياء القاهرة الفدية ، ويدخل المساجد المهجورة ، وكان أغلب الاوربيين يهتمون بجمع هذه المخطوطات وكان من السهل شراؤها بأبخس الاثمان ، وقد كون لنفسه هذا عدة وكلاء من التجار والارمن واليهود وأصبح أحد مراكز الشرق الاوسط لبيع وشراء المخطوطات الشرقية ، ثم انتقل إلى إيرلندا ١٩٤٩ وبني مكتبته الحالية الى تضم المخطوطات الشرقية ، ثم انتقل إلى إيرلندا ١٩٤٩ وبني مكتبته الحالية الى تضم استهدفت لها عواصم العالم الإسلامي وخاصة دمشق والقاهرة و بغدادواستانبول ونقلت منها إلى الغرب ملاهين المخطوطات والكذب والتي شكلت الآثر الخطيرالذي استطاع به الاستشراق ضرب الفكر الإسلامي وتسميم آباره بعرض ما نحوم حوله شبهات الباطنية و المجوسية والشعوبية وطمس وإخفاء وحجب كل إضافة حقيقية في بجال العلوم والفكر الإنساني .

- قدم الغربيون عشرات القوانين التي ثبت أن أصولها من الفقه الإسلام ...
- إلى ما قبل مائة عام كانت كتب الرازى وابن سينا فى الطب هى المرجع الاول لجامعات الفرت .

فقد كان لاحتلال الفرب لميراثنا هذا أبعد الاثر في الازمة التي نمر بها الآن

والتي تسمى أزمة التغريب والغرو الثفافى ، إذ أن ما سمح به الغرب وما قام به المستشرقون من أن يغشر كان حول هذه الفلسفات وما يتصل بالفرق والخلافات التي دارت بين الفكر الفلسفى اليونانى المترجم وبين فكر السنه الصحيحة ، فقد بعث المستشرقون فى العصر الحديث من تراثنا كل كتب الفلسفة والاعتزال ووحده الوجود والحلول والاتحاد وفى الشعر كل ما يتصل بأي نواس ويشار وما يتصل ألف ليلة ورسائل إخوان الصفا وتراث الحلاج وابن عرب والسهروردى حتى أن مستشرقاً منهم هو (لويس ماسنيون) عاش أربعين سنة يجمع آثار (الجلاج) التي ما نت وانقضت وأشبعها العلماء المسلمون دحضاً وتزييفاً ليميدها مرة أخرى ، كما أن مستشرقاً إنجليزيا جمع عددا من القصائد الفارسية القديمة التي تتعلق بالخر والاباحيات ونسبها إلى رجل مر أعطم رجال الفاك هو و عر الحيام ، وسارت بهذا الشعر الركبان رغبة فى تدمير مقومات الحلق الاسلاى فى بلادنا .

أما التراث الاصيل الذى قدم إصافات حقيقية فقد أخفاه الفرب وحال بين المسلمين وبيده ، وقد ذهب كثيرون ليطلبوا كتبا معينة فأجيبوا بالرفض ، ذلك لائن الغرب يعرف أن هذا التراث سوف يكشف حقائق كثيرة ، تختفى الآن ، عن نظريات وإضافات ضخمة قدمها الفكر الاسلامى فى مختلف المجالات العلمية عا يدعيه الغرب لنفسه .

ونحن إزاء هذا التراث الضخم اليوم نواجه حالتين :

( الأول) إحياء تراث الزنادقة والقرآمطة والباطنية والفثات الخارجة على الاسلام بدعوى أنها ثورات أو إحياء تراث السهروردى وابن الراوندى والحلاج على اعتبار أنه فكر متقدم .

( الثانى ) محاولة إعادة كناية النراث بصورة تغرببية على النحو الذى قام به كثيرون فى العصر الحديث بعد إخضاعه لمذهب التفسير المادى للناريخ أو تصوير الصحابة على أنهم محمرعة من السياسيين المحترفين الذين يتصارعون على الحـكم، أو

تقسيم المسلمين إلى يمين ويسار ، أو الادعاء بأن محمداً صلى الله عليه وسلم كان الصلحا اجتماعياً ، أو داعية للحرية ، أو بطل الابطال ، أو عبقريا ، أو غير ذلك دون الكشف عن حقيقته الاساسية وهو النبي المرسل المؤيد بالوحى ، .

فنحن بين تحريف التراث فى إعادة صياغته ، أو تحريف التراث فى نشر المنحرف منه .

ولقد يسأل سائل: لماذا يحجبون التراث الاسلامي الاصيل عن أهله ؟

ونقول حتى لا يعرف المسلمون مصادر هلم الغرب التى أخدمنها. وحتى لا ينتفع المسلمون بتراثهم فى تجديد حياتهم فلا يظهروهم إلا على الجوانب السابية وفيها المتشايه والمختلط والمضطرب و يستخلصون من هذا التراث ما يروقهم ويعلنونه فى نظريات لهدم ينتحلونها وبحوث يفخرون بها ويتهيون بها على الناس . ثم يعرضون علينا ذلك الجانب السلى من ثراثنا لننظر نحن إليه بعين السخط فنحتقر أنفسنا وماضعنا .

ولاريب أن المسلمين من غير ترائهم كالمحارة الى فقدب غطاءها الصدفى المذي. يؤمن لها الحماية الضرورية .

ولقد عقدت منذ سنوات مؤتمرات لتزييف الترات ولإعادة كثابته في صورة مسمومة منها مو منمر بلتمور المشهور وله مقررات معروفة ظهرت على أثره كتابات تصور ثورة الونج وحركة القرامطة على أنها حركات العدل في الاسلام كذلك قان هناك جانباً من للو امرة سمى مو امرة الصمت م تلك هي الصمت عن ذكر فضل المسلمين في قضايا كثيرة مثارة.

فإذا ذكرتوحلات فاسكو دى جاما فهم ينسبون إليه الفضل فيما وصل اليه. من كشوف واـكن النراث الاسلامي يصرخ في صوت عال :

ان القضل الاكبر فى نجاح فاسكو دى جاما ورحلانه الاستكشافية ترجع إلى. ما أفاده من المراجع الجغرافية العربية التى ترجمت فىأسبانيا ومن مدرسة الحرائط. التى قامت فى جزيرة ميورقة معتمدة على جهرد العرب السابقة وفوق ذلك فقد كان. دليله الذى قاده من شرق أفريقيا وأوصله آمنالى الهند وهوالملاح العربي المشهور ( احمد سماجد ) الذى يوصف بأنه أسد البحر الهائج والذى ألف في علومالبحار وممرفة الطرق في الليل بواسطة النجوم وله من المؤلفسات ما يزال حتى الآن مرجعلا ودلملا .

وعشرت من الاعمال الادبية التي يفاخر بها الفربيون ، تثبت الدلائل أن تراثنا هو الذي هدى إليها : فقد أثبت المستشرق الاسباني أسين بلاسيوس بأن كتاب الفتوحات المسكية لابن عرب وقيل الرد على ابن القارح للمعرى هو الذي أوحى إلى دانتي كتابه (الكرميديا الالهية ، والمشهورة الذي تحدث فيها عن الجنة والناركا أثبت أبحاث كثيرة أن ابن خلدون سبق آدم سميث وهيجل وأوجسيت كوبت في نظرياتهم وسبق فلاسفة الفرب في وضع أسس على الاجتماع والاقتصاد السياسي . وأربعة قرون كاملة .

وان ابن مسكوية سبق دارون فى نظرية أصل الانواع والتطور وأن أبا بكر محمد الطرطوشي سبق ميكافيلي فى التأليف فى سياسة الملوك وأخلاق الامراء وأن كتابة وسراج الملوك، مصدر رئيسي الكتاب الامير وسابق له بخمسه قرون .

بل إن المسلمين همالذين سبقوا إلى وضع جذور كتابة المـكفوفين والتي عرفت بالحروف البارزة وأطلق عليها اخيراً وطريقة بريل » ·

وكان على بن احمد على يوسف ابن الخضر المشهور بزين الدين الآمدى هو الرائد لهذا كما سجله صلاح الدين بن ايبك الصفدى فى كتابه و ندكت الهميان فى ندكت العميان ،

يقول: ان زين الدين الآمدى ـ وهو مكفوف ـ كان إذا طلب منه كتاب وكان يعلم أنه عنده نهص إلى خزانة كتبه واستخرجه من بينها كأنه قد وضعه لساعته ، وإنكان السكتاب عدة مجلدات وطلب منه الاول مثلا أو الثانى أو الثالث أو غير ذلك أخرجه بعينه ، وأتى به ، وكان يمس السكتاب أولا ثم يقول: أن هذا السكتاب يشتمل على كذا وكذا كراسة فيكون الامر كها يقول . وإذا أمر يده على الصفحة قال: عدد أسطر هذه الصفحة كذا وكذا سطرا وفيها بالقلم الغليظ يده على الصفحة قال: عدد أسطر هذه الصفحة كذا وكذا سطرا وفيها بالقلم الغليظ

كذا وهذا الموضع كتب به فى الوجهة كذا وفيها الجمرة كذا من غير إخلال بشىء عما يمتحن به ، ويمرف أثمان جميع كتبه التى اقتناها بالشراء وذلك أنه كان إذا اشترى كتابا بشىء معلوم أخذ قطعة ورق خفيفه وفتل منها فتيلة لطيفة وصنعها حرفاً أو أكثر من حروف الهجاء لعدد ثمن الكتاب بحساب الجمل ثم يلصق ذلك على طرف جلد السكتاب من داخل وياصق فوقه ورقة بقدره لتتأيد ، فاذا شذ عن ذهنه كميه ثمن كتاب ما من كتبه مس الموضع الذى علمه فى ذلك الكاب مده فعرف ثمنه من تشبيت العدد الملصق به .

ولقد عرف عن التراث الاسلاى نزاهته وسماحته يقول هاملتون جب: أن الهرميه أول من ألف فى الاديان والنحل لانهم كانوا واسعى الصدر تجاه العقائد الاخرى وحاولوا أن يفهموها ويدحضوها بالحجة والبرهان ثم أنهم اعترفوا عاأتى قبل الاسلام من ديانات توحيديه ويحظى دابن حزم عهنا بالنصيب الاونر،

ونحن حين ننظر إلى حركة إحياء الراث الإسلام التى يقوم بها المسلمون منذ أوائل هذا الفرن الميلادى بجدها حركة غير ذات هدف محدد ، والعاملون بها متفرقون منهم من يعمل على احياء التراث ، ومفهم من يعمل على احياء الراث الفرق والفلسفات وقليل من يعملون فى بجال احياء التراث الاصيل المستمد من جوهر الفرآن والسنة بعيداً عن وجره الحلاف .

وكذلك فنحن فى حاجة شديدة الى التماس أسلوب الاصالة فى تجديد النراث وأن يكون الفائمون عليه مؤمنين بأمتهم وعقيدتهم فيجعلوا منه منطلقاً للنهوض والتجدد والبناء والنقددم ولا يكونوا عاملين على ابراز شبهات الصموبيين والملاحدة عوأخطاء الزنادقة القدامى فى احياء شعر الجون، أوما يتصل عامل الياطل والضلال.

ونحن مطالبون بأن ننظر فى التراث على أنه فيه الجيد والردى. ، فعلينا أن شحقق الجيد ونترك الردى. الذى كان حصاد معركتنا مع الفلسفة اليونانية وهى معركة امتدت ثلاثة قرون ، فكيف نجى. بكتاب عن المعتزلة اليوم ونعيد نشر

دون أن نضمه فى مكانه من معركة عصره وظروف البيئة التى صدر فيها ـ وأنه لحير لنسأن ننتى تراثيا من كل ما شابه من خلافات ومعارك وجدل وقستصفى كل ايجابي فيه فان امر تلك المرق قدانتهى ولن يعود وعلينا ان نتحرك داخل اطار مفهوم السنة الجامعة الني استطاعت ان تتقبل عفلانية المعتزلة ، ومحبة أمل البيت ، ووجدانية الصوفية ، وصهرت كل ذلك فى اطار مفهوم الإسلام الجامع بوصفه منهج حياة ونظام مجتمع ، يرتبط بين المقل والقلب والروح والمسادة ، والدين والعلم ، والمدنيا والآخرة ، وتلك هى احدى قضايا ألف مليون مسلم على أبواب القرن الحامس عشر ، هذا وبالله التوفيق ،

# في مواجمة تحريف الفكر الاسلامي والتراث

إن محاولات الغرب في تصحيح فكره وابرازه ومحداولات التغريب في الاعتزاز به وإحاطته بشيء غير قليل من المبالغة والقداسة هي إحدى الخطط المسمومة المدمرة التي تواجه شباباً قليل التحصيل، ينهار لاقلشيء ولاول نظرة، ولو أنه استطاع أن يعرف دخائل الاشياء ويدرس ما بعد الظواهر ويستكشف الحقائق لوجد في هذا الفكر الغربي المعروض عديداً من الثغرات والتعارض فهم يرددون عشرات الاسماء أمثال نيتشه ومنذل ودارون وفرويد ودستوفسكي وهيجل على أنها علامات على طريق النهضة والحضارة والعلم ويخدءوننا بهالنفسي بطولانذا وأعلامناوعظهائنا الذينا نطلقوا من منطلق (لاله إلا الله) وعملوا في سييل بطولانذا وأعلامناوعظهائنا الذينا نطلقوا من منطلق في الما يقولون وإن كنا هذه الاسماء لوجدنا أنهم مخادعون كذبون مضللون في كثير مما يقولون وإن كنا لانبخس الفسكر الغربي ما قدمه من إيجابيات في مجال العلم والحن ذلك الإصرار على إعلاء شأن السلبيات في مجال الدراسات النفسية والإنسانية فذلك هو الخطير .

لقد كانت دعرة نيتشته دعوة ظالمة ومضللة في نفس الوقت حين دعا إلى قتل العاجز أو ترك الهريض يموت دون العمل على شفائه أو إبادة الضعفاء. وقد لقى نيتشه مصيراً مظلماً غاية الظلم نتيجة دعوته إلى اعتبرها الاستعار مبرراً لظلمة ، فقد عاش نحو عشرين عاماً وهوفى جنون يكاد يكون مطبقا اذ كان فى الدور الاخير من السلفس ، وهو مرض لم يقمد جسمة فقط بل أمات ذهنه ، ولما مات مغمورا لم ترثه جريدة ولم تذكره جامعة حتى بعثه اليهود من بعدوقالوا:

لقد رتبنا نجاحه كما رتبوا نجاح دارون وغيره .أما أبطال دستوفسكي «كانوا من الشواذ والمرضى وجميع أبطال فرويد شواذ ومرضى وكره نيتشه أوربا لانها اعتنقت المسيحية وكذبت التجربة قول فرويد بان كظم الشهوة الجنسية يؤدى (م 7 ـ المد الاسلامي)

إلى اضطرابات شخصية وتبين فساد استفلال فرويد الاساطير وخاصة ما أطلق عليه مركب أوديت وهو أن الطفل بحب أمه حباً جنسياً وبحد لذة جنسية في الرضاع . وكانت كتابات هافلوك أليس في الجنس والبغاء وكانت دعوة ولو الى كتابة التاريخ البشرى العام دعوة صهرونية ولقد روج سلامة موسى لهذه الآواء وعاش حياته كابا ينقل عن فرويد وماركس ما يرضيه لانه على الافل ليس لهديه منهج بهديه عن طريق حقيدته .أما بالنسة للجاهيرالجامعة قان الامر يختلف .

أما , مندل ، فقد ثبت أن قواعده غير فى الوراثة غير محكمة . وأن مندل لم يكن على علم بالآفاق الجديدة للطاقة التي أوشكت النشرية أن تستشرقها من بعد وأهمها البترول الذي كان ظهورة ماملا هاماً فى قلب نظرية مندل والإطاحة بها.

لقد كانت الفلسفة الغربية فلسفة باطلة لانها قامت على أنقاص البشربة بالقضاءعلى الضعفاء فقد جفت فيها ينابيع السخاء البشرى عندما دءت الى فتل العاجز أو تركه يموت دون أن تعمل على شَفَائه وكان أفسى تلك الصيحات القول بالقضاء على الونوج لحساب شعوب أرقى منهم ، وكان هذا تبريراكاذبا الاستعماروالاستغلال لان الاقويا. هم الذين يستعمرون ويقتلون الضعفاء بالورائة وكان نيتشه في مقدمة الدعاة الى ايادة الضمفاء كذلك فقد تبين للباحثين أرب رأى دارون في تنازع البقاء ألذى أخذت بهالفاسفات الاستمارية هوخطأ محمض وأن التعاون في الطبيعة أكبر أثرا من الننازع وأخطر ما يحاول التخريبون تقديمه فسكر هيجل وفلسفة و عهدون به المادية والماركسية جميماً ويرى هيجل أن الوجود حركة مستمرة تعتمد على التناقض فالحياة تحمل في طيانها الموت والاستعلاء يحمل أسباب السقوط، وقد اكتشف ميجل قانون الحركة بمدأن ظل الغرب قروناً يؤمن بقانون الثبات الذي قال به ارسطو فانتقل الغرب من قانون النبات جملة إلى قانون الحركةجملة ، وكلا النظرتين خطأ وتجاور أما المفهوم الحقيق فهو الذى قدمه الإسلام ومو مفهوم جامع بين الثوابت والمتغيرات . ويمنى مفهوم المذهب الجدلى (الذيا اسكتيك) الجدل بمعنى الثناقص وبمعنى الحوار ، وأصبح يشير إلى معنى الصراع ، الحركة ، التناقض . أصبح منهج التوتر والانقساموالصيرورة المستمرة بعد أن كانت مناهج الفدماء من الفلاسفة قائمة على الثباتأصبح المنهج الجدلى يقوم علىالنغير والتنافض

وقد ترك المذهب الجدلى منذ عام ١٨٣١ ظله عن الفن والدين والقانون والسياسة ومحور الارتكاز إنما هو مفهوم الكل والمجموع .

والمنهج الجدلى يستهدف الوقوف على البناء العضوى الوجود باعتباره كلا ليس كلاسكونيا بل كلا متحركا ديناميكيا فكل حى يتمتع بالحركة والصيرورة والتجدد المستمر وان الوجود كل عضوى مترابط متناسق ولـكنه متحرك دائماً ،

مذا المفهوم تلفقه التلودية لعالمي لآنه يحقق هدفها فى هزيمة البشرية واخراجها من الفلحر الربانى الاصيل. وهى ثملاث مفاهيم استقتها من الفلسفة المادية: التطور من دارون: والتغير من هيجل والنسبية من نيتشه وكابها تستهدف القضاء على المثواب والفيم واليقين و تدفع البشرية الى الانفصال عن ماضيها و تراثها و مفهوم الدين الحق.

هذا هو القحدى فى مجال الفكر وهناك تحدى آخر فى مجال التراث التحدى الغربى للاسلام والفكر الاسلامى لا يزال قائما فى مجال التراث يتمثل فى محاولة حجب التراث الإسلامى الذى تحفل به مكتبات الغرب عن أهله المسلمين ، حتى لا يعتفدوا بترأثهم لا يعرفوا مصادر علم الغرب التي أخدوها من المسلمين ، وحتى لا يغتفدوا بترأثهم في تجديد حياتهم وحتى يظهروهم على الجوانب السابية وقبها المتشابه والمختلط والمضطرب ويستخلصون منه ما يروقهم ويمانوه فى نظريات لهم ينتحلوها وبحوث يفخرون بها ويتهيون بهاعلى الناس ثم يعرضون علينا تراثنا ناظرين اليه بعين السخط فيتطفل أبناو أنا على فتات موائدهم ؛ المسلمون من غير التراث كالمحارة التى فقدت حطائها الصدفى الذى يؤمن لها الحاية الطرورية .

وه حين يحجبون تراث الاسلام الاصيل عن أهله ويحولون بينهم وبين استعادته للنجديد فكرهم وتصحيح تاريخهم ، تجدهم بجددون الفكر الفلسني والباطني والصوفي والاسماعيلي (ابن سينا والكندى والفاراني واخوان الصفا والحلاج والسهروردى والبسطامي وفلسفة الاشراق) كلما لا يمت الى العقيدة الاسلامية الصافية بصلة ، ولقد ثبت أخيرا أن فلسفة الفاراني تفسير النبوة يقوم على أساس تعالم الباطنية

فقد استقى الفاران والهاطنية النظرية من مصدر واحد هو جمهورية أفلاطون وفلسفة أرسطو، وهناك أشارات كشيرة تجملنا نحترس من تقبل آراءال كشيرين فأبو البركات البغدادى صاحب كناب (المعتبر) في الحركمة هو يهودى اعتنق الاسلام (توفى ٥٠٥ هـ) وأفكاره ما زالت باطنية أما ابن مسكويه فقد إتصل بابن المميد ثم بعلاء للدولة الديلمي وف كره في فلسفة الاخلاق لا يمثل الاسلام من قريب أو من بعيد .

ويخضع هذا الفكر الذي يجدده الاستشراق ويعيد نشره في أفق المجتمع الاسلامي إلى شبهة القول بأن لآيات اقه ظاهرا وباطنا وان هذاالعلم المباطن لايعلمه الا أثمه الباطنية المهيمنون على التأويل ، ولا شكأن من أشد الدعوات المطروحة فسادا هو القول بأن القرآن كناب له ظاهر وباطن أو انه كتاب مستور وعجوب عند الجهور ، أو ما يتصل بأن هناك مساحف عند بعض الفرق تختلف عن المصحف الاهام وهناك فكرة العصمة وفكرة الرجمة ، أن اعادة طرح مذه الشبهات والقضايا بعد أن انتها أما يراد به تأخير وحدة الامة وخلق مفاهيم زائفة تعدق دخول المسلمين في عسر النهضة .

إن كل هدف القوى الغربية المهوقة المنهضة الإسلامية إبراز هدف الشامات المسمومة التي تخطاها الفاكر الالملامي من وقت بعيد وإحياء القصوف الفائم على مفاهيم الاتحاد والحلول بهدف النخلي عن الالتزام الحلقي وعدم التأدب مع الله تبارك وتعالى ، كذلك إحياء مفهوم الاعتزال الذي وصل في بعض مراحلة وإخطاره إلى ما يمس مفهومه وجدائية الله وما استهلك الفلاسفة من جهد في وضع فروض فلسفية تزيع الابصار وتدمر القلوب فقد حملت هذه الكتابات التي أذاعها أمثال ماسيتون وغيره مذاهب بعض المتصوفة في الحلول والاتحاد وتجاوز الالفاظ المهذبة في التعبير عن تجربة الانسان الباطنية هذه الافكار التي كشف زينها مفهوم أهل السنة والجاعة والتي كانت في فترة من الفترات لشكل تهديداً للاسس الواسخة التي شيد فوقها النظام الاسلامي والحضارة الاسلامية ، تلك التي اتبعث عن التوحيد الحقيقي قد تبارك وتعالى والتحديد المعجز الذي لم تشهده الاديان الآخرى لصلات الانسان بخالقه وصلته بالاسان والمجتمع .

## قصه الترات والمعاصرة

من أخطر محاولات التغريب الفصل بين النراث المتقدم للامم والثقافة المماصرة بحيل وأساليب خادعة وكابات براقة كالمتطور وروح العصر والتجديد وكلما ترمى إلى إ-صاع النراث للعصر وإعطاء العصر حق القبول منه والرفض بحيث يسقط دوره الحقيقي الذي يجمله منارا هادياً وضوءا كاشفا للاجيال حتى لا تنحرف عن طريقها الاصيل وذاتيتها الحقيقية التي شكلتها منذ قرون طويلة ، وخاصة إذا كان هذا التراث كالتراث الاسلامي الذي يصدر عن عقيدة وبانية ومنهج أصيل .

ومن هذا تصطنع تلك المحاولات لانتقاص التراث ووصفه بأنه قديم وبأنه قديم وبأنه مضطرب وذاك فى محاولة للقول بأن المجتمعات تستطيع أن تزيح هذا التراث وتبتكر من الحلول والأوضاع الجديدة المقفقة مع روح المصروطبيعة التطور ما تشاء دون الحضوع التراث أو استملاء روحه ، والواقع أن الذين يرون فى الترات دون الحضوع للتراث أو استملاء روحه ، والواقع أن الذين يرون فى الترات ضوءا هادياً ومنارا كاشفا للامم حتى لا تضل طريقها ولا تتفضل عن ذاتيتها وقيمها لا يطلبون الحضوع الصور أو الاوضاع أو الحلول التى عاشها أصحاب التراث من قبل فذلك مما لا يطالب به إلا جاهل التطور الازمان والبيئات ، ولماكن القصد هو أن لا يختلف عن الطريق ، أو ننحرف عن الجاده الحقيقية .

ولا ريب أن خصوم الترات لا يستطيعون أن يعلنوا معارضتهم له فى صراحة ولا نهم يعلمون أن كلمة التراث أو الفديم تحمل فى أطوائها ذلك المنهج الاصيل الذى هو من صميم العقيدة ، والذى يرسم الطريق أمام الامة فى حركتها إلى الامام وفى تطورها وفى تقدمها فهو لا يحول بينها وبين التطور والتقدم ولكنه يحكم هذا فى توازن وموائمة واعتدال ووسطية عرفت عن منهج الاسلام واذا كان

هؤلاء الذين يحاربون التراث يهتدون في دعواهم الباطلة بما فعلت أوربا فانهم يقاربون مع قصة مختلفة ، فليس التراث الغربي الذي وجدته أوبا في عصر النهضة الا مجموعة أشتات من تفسيرات رجال الدين ومن وثنية اليونان ومظالم القانون الروماني فإذا جاء عصر النهضة ليدعو إلى الخروج عن هذا الركام لاقامة دين الانسانية الالحادي أو فلسفة التنوير اليهودية فان الآمر بالنسبة للمسلمين والاسلام جد مختلف فالمسلون قد عرفوا منهجاً ربانياً أصديلا ، لم يعتوره الاضطراب أو الانحراف أو الفساد لحظه واحدة وظل نصه القرآني موثقاً لم يتأثر بتقلبات التاريخ ، ومن ثم فان التراث الاسلامي هو تفسير لهذا المنهج الرباني الثابت الجذور ، الواسع الآطر ، القابل لمتغيرات الومن والبيئة .

إما أن يدعو البعض إلى أن يسير التطور إلى غايته دون النظر إلى الأصول والثوابت فذلك ما يرفضه المنهج الاسلامي ، الذي يجمل من التطور حركة داخل إطار الحدود والضوابط وخاصةالاخلاقية التي لا سبيل إلى تجاوزها ، وإلا كانت حركة النطور عشوائية مندفعه إلى كل فساد واضطراب وخطر .

يقول الاستاذ عبد الله سلامة الجهنى : ان هذه المحاولة تهدف الى أن تجعل الثقافة الماصرة وحدة متكاملة للانسان المعاصر \_ كا تدعى ذلك هيئه البونسكو ولذلك فهى ترى أن تراثنا الثقافى الاضيل لا قيمة له بالنسبة المثقافة المماصرة التخطط لها وترسمها وجل هذه الثقافة المرسومة منصرف الى تمجيد المادة لاالانسان وهنا تلمس الفرق بين خصائص تراثنا الثقافى الاصيل والثقافة المرسومة المعاصرة والفرق أن تراثنا عجد والانسان الرباني و بيها الثقافة المماصرة تمجد المادة .

ومن أجل ذلك لابد من التعرف على المصادر الصحيحة لتراثنا ، هذه المصادر ليست بالقطع ألف ليلة وليلة أو كتاب الحلاج وابن عرب وابن سبعين أو رسائل اخوان الصفا أو أشعار أبي نواس و شار والضحاك وجماعة المجان فهذا هو التراث الذي تبعثه اليوم قوى النغريب والغزو الثقافي لتفسد به عقليات ومفاهيم الاجيال الجديدة ، ومن الجانب الآخر تلك الكتب التي تيرز عظمة الغربيين سواء في مفاهيم المادية والوثنية أو في فلاسفته وأبطاله ، حتى أن الدكتور طه حسين عندما

كتب وقادة الفكر علم يذكر مفكراً واحداً من عالم الإسلام بل أن المفكرين اللاممين الذين تذكرهم اليوم في مجال الآدب والثقافة لم يكونوا إلا قناطر المفكر الفرق وتابمين له ودعاة لمناهج ومفاهيم سواء في الآدب أو الشعر أو الإجتماع .

بل إن هؤلاء اللامعون من كتاب العصر اندفعوا فى جرأه لإعادة كتابة مذا الرّاث على نحو مختلف عن طابعه ووجهته وأخضعوه للمذاهب المسادية الغربية وكانت كتابات طه حسين لهامش السيرة والفتنة الكبرى زائفة ومنحرفة، وكانت تفسيرات عبد الرحن الشرقاوى وأحد رشدى صالح للتاريخ الإسلامي عاضعة لمنهج التفسير المادى التاريخ الذى لا يعترف بالوحى ولا بالمنبوة .

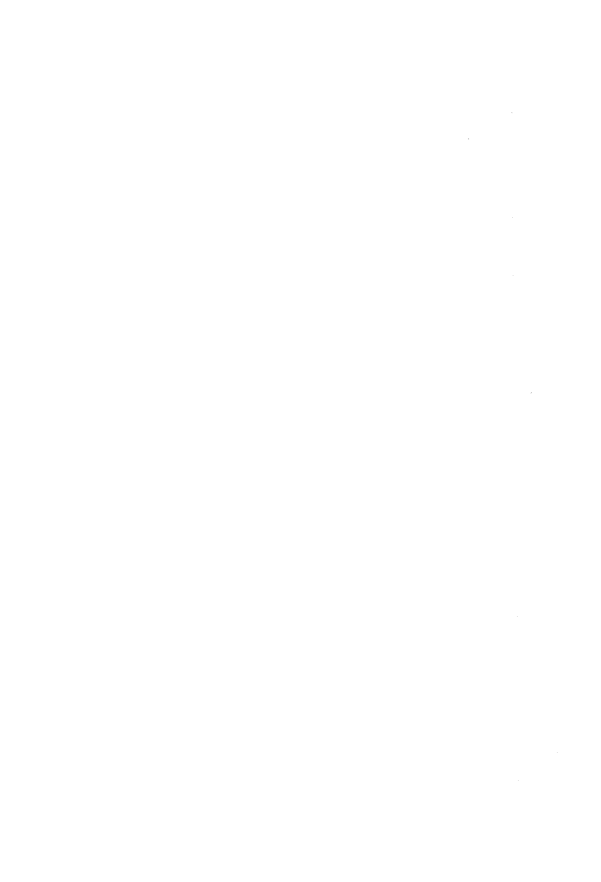
لقد اعترف كثيرون بعظمة مذخورات التراث الإسلامى: اعترف به وجال القانون فى الغرب فيا يتعلق بالشريعه والفقه ، واعترف به وجال التربية فيا يتعلق بمناهج التربية والتعليم واعترف به رجال الإجتاع فيا يقدم من مفاهي ونظريات فى بناء المجتمع واعترف به رجال الحضارة فيما رسم من منهج لقيام الحضارات وسقوطها واعترف به رجال السياسة فيما قدم من مفاهيم لاقامة نظام الحدكم ، واعترف به رجال الانتصداد فيما ذخر به من نظريات فى عالم الاقتصاد والمال . كما اعترف رجال العلم التجربي بما حوى تراث الاسلام من معطيات فى بحال الدكيمياء والعنوم والطب والبحر والجو والجغرافيا .

ولقد أفاد الغربيون كثيرا من هذا التراث للضخم، وضموا ثمرات ذلك التراث إلى أعمالهم، وحجبوا هذه النصوص عن المسامين، وما سمحوا بنشرشيم الا تلك الكتب المضطربة التي كنبها الشعوبيون والمتابعون للفلسفات اليونانية والخلول والاتحاد ووحدة الوجود وشعر العشاق والحجان وكتب أمثال الاغاني وألف ليلة وغيرها.

وهدفهم من طرح هذه السموم في أفتى الفكر الاسلامي أن تفسر جوهر هذا الفكر الاصيل القائم أساسا على التوحيد والعدل والوحمة والاخاء البشرى -

إن عليثا أن نتمامل مع التراث الاسلامي على الأقل كما تعامل معه الغرب في استخلاص تلك المعطيات للانتفاع بها في بناء مجتمعنا الاسلامي الجديد .

أو على حد القائلين : , الحوار مع التراث من أجل إرساء قواعد تربوية خلاقة . .



## (٢)

# في مواجَمة الأدبي

(١) الادب العربي والمذاهب الغربية

(٢) فضايا الادب في ضوء الأسلام

(٣) جبران وأطروحة المهجربين



# الأدب العربى ومقاييس المذاهب الغربية

لا ريب أنالادبهو واحد من عناصر الفسكر، يستمد منه وجوده ويتحرك في دائرته ويختص بالتعبير عن النفس الانسانية في تركيبها القائم على عقيدة الآمة التي يمثلها وثقافتها .

وأدب أى أمة هو نتاج عواطفها ومشاعرها وعقولها، وهو عصارة مزاجها النفسى وطابع روحها، وهو فى نفس الوقت مرتبط بهذه الآمه: أرضها وسماءها وقيمها وتقاليدها وأحدائها ومجتمعها. فهو عصارة وجهة نظرها إلى الحياة مستمدة من داخلها ومن هنا كان الاختلاف بين أدب أمة وأدب أمة أخرى ولا ريب أن الادب هو نتاج الفكر الاسلامي وعنصر من عناصره التي لا ينفك عنه، تمثل المزاج النفسي للمرب الذي شكل الاسلام وثقانتهم وعواطفهم ومشاعرهم وعقولهم وكون طابعهم الروحي والنفسي.

والادب العربي : أدب أمة عريقة وأدب لغة عريقة تشكل في صورة كاملة بعد ظهور الاسلام الذي جمع العرب في الجزيرة العربية فكان عاملا في تجويل القبائل العربية إلى أمة تامة ، وبذلك يمكن القول بأن الادب العربي قد تشكل في صورته الحقيقية بالاسلام ، ولا يمنع هذا من وجود ( ديوان الشعر القديم ) وما يتصل به من أسجاع الدكمان وهي بحوهما لا تشكل صورة الادب بمفهومه الفني ولا بمعالمه الاصيلة ، التي وضحت بعد نورل القرآن : الذي كان هو العامل الاساسي في بناء الادب العربي الاسلامي وظهور فنونه وعلومه ومفاهجه .

#### أسالمب النقد :

واللغة العربية سابقة على الاسلام ، وهي عماد وجود الأمة العربية ، وهي لغة تطورت وثمت خلال مثات السنين حتى وصلت إلى صورتها التي عرفت بها قبيل الاسلام وإن ظلت لها لهجاتها المتعددة فلما نول القرآن الكريم انصهرت اللغة

العربية فى لهجة واحدة ثم كان أن أعطاها القرآن ــ كا أعطى الآدب العربي ــ هذا البيان المعجز الفائق الذى فهمه العرب وأعجبوا به وعجزوا فى نفس الوقت عن الانيان ممثله .

وفى بهال أدب اللغة العربية بجد الامة العربية كانت بجموعة من القبائل التي لم تجتمع تحت أى لواءسوى الاسلام ولكنها كانت ذات قيم وتقاليد ولها طابعها الذى أورثه إياها مكانها في هـــذه الجزيرة شبه المنعزلة عن حضارتي عمالها : حضارتي الفرس والرومان : هذا الطابع البدوى الحالص الذى أهلها لتلقي رسالة إنسانية كبرى كالاسلام فقد حاها وجودها المنعزل عن أن تذوب في مقارف الحضارات وانحلالها ومكن لها من تنمية قيمها .

كل عده العوامل أعطت أدب اللغة العربية ذاتية خاصة وطبعته على نحو خاص يختلف به عن آداب الامم الاخرى فظهرت فنون لم توجد فى الآداب الاخرى واختفت فنون وجدت فى الآداب الاخرى ، وظهور هذه الفنون فيه واختفاء تلك الاخرى منه لا ينقص من قدره ما دام يصدر من أعماق روحه الطبيعية ومقوماته الحاصة .

ومن هذا فإن هذا الادب لا يدرس على ضوء مناهج وضعت لآداب أخرى ذلك أن أساليب النقد والبحث إنما توضع للآداب بهد ظهور هذه الآداب ، ولذلك فهى مستمدة منها ولا يمكن الدكس.

ومن منا فان مذاهب الادب التي يحاول النقاد محاكمة الادب العربي عليها هي في جملتها مذاهب غربية وضعت مسميانها ومناهجها بعد قيام ظواهرها في الآداب الاوربية وهي في الحقيقة ليست مذاهب وإنما هي أسهاء عصور : كالكلاسيكية والرومانتيكية وغيرها، وهي تنصل في مجموعها بتاريخ الامم التي وضعت هذه المذاهب فلهذا تنقل لتسكون قوانين يخضع لها أدبنا الذي يختلف من حست تسكوينه وطابعه وتاريخه وبيئته ومظاهر حياته عن هذه الآداب؟ ا

#### اختلاف المفاسم :

هذا من ناحية النقد ، أما من ناحية أصول الادب نفسه : أصول الشعر والنشر والقصص والتراجم ، فلهاذا يخضع الادب العربي لقواعد مستمدة من آداب تختلف عن الادب العربي : مزاجا وشكلا وطابعاً :

وهل يمكن أن يقال أن هناك أصولا يضمها الاوربيون لتخصم لها الآداب في العالم كله ؟ وإذا قالوا هم ذلك فهل نقبل نحن ذلك ، والادب العربي عريق الجذور وسابق لهذه الآداب كلها في النشأة والتسكوين ! هل نقبل أن يخضع أدبنا لقواعد غريبة عنه، بينها يشكل أدبنا بوجوده أربع عشر قرنا قواعد وقها مستمدة من جوهره وطوابعه !

إن اختلاف المصادر والمنابع بين الأدب المرن والآداب الغربية تجعل من المسير خصوع الأدبين لمقاييس واحدة ولقوانين واحدة والممروف أن الآداب الفرية جميعاً تستمد مصادرها من الآدب الهليني والفلسفة اليونانية والحضارة الرومانية ، فقد اتجه الآدب الاورن الحديث منذ اول ظهوره في عصر النهضة إلى هذه المنابع وربط نفسه بهاوجعلها أساسا ثابتالمختلف وجهات نظره ومفاهيمه وقيمه . واتخذ من النظرات التي قدمها أرسطو في الادبوالنقد والشعر وغيره أساساً له ، ولا ريب أن هذه الحصيلة التاريخية الضخمة وهذا التراث الاغويتي الوماني يقوم علي أساس يختلف اختلافاً واضحاً عن الاساس الذي يقوم عليه الادب العرب الذي استمد مصدره أساساً من القرآن المكريم والاسلام والقيم العربية الاصيلة التي تلاقت مع مفاهيم الاسلام وانصهرت ممها ، ومن هذا كان ذلك الخلاف الواضح والنبان المكبير بين المشاعر والمواطف والاحاسيس في خلك الخلاف الواضح والنبان المكبير بين المشاعر والمواطف والاحاسيس في خلا الآدبين .

ولا شك أن هذا الاختلاف البعيد المدى فى طبيعة البيئة وفى طبيعة النفس الإنسانية وانعكاس هذه البيئة عليها يجعل من المستحيل الذى العرب والغرب فى جهة واحدة ، أو مشاعر واحدة ومن ثم فإنه من المستحيل أن يخصع كلا الأدبين إلى قرانين واحدة ومناهج فى الصياغة والنقد والبيان والمضمون واحدة ...

#### العلماء الخسمة:

هذا هو أهم أوجه الخلاف بين الآدبين العربي والغربي وهو خلاف عميق اشتد العمق ، متصل بالنفس الإنسانية باعثة الآدب ومنشئته ، ومن ثم فان خضوع الآدب العربي لقوانين وقواعد ونظم قامت أساساً في حصيلة الآدب الاوربي وفنونه أمر بالغ الخطر وبعيد الآثر .

هذا هو والتحدى الأول والذي يواجه الأدب العربي في مطالع القرن الحامس عشر من حيث ترى تلك المحاولة الحطيرة لاخضاع الآدب العربي إلى مذاهب سانت بيف وتين وبرونتير مع أن هذه المذاهب قد صيغت لتقويم الآدب الغربي واستمدت مفاهيمها من الفلسفة المادية ونظريات فرويد للتحليل النفسي ونظريات دوركام في علم الاجتماع.

وقد أشار ستانلي ها يمن في كتابه (النقد الآدبي ومدارسه الحديثة) إلى أن النقد الآدبي الحديث الحديثة) إلى أن النقد الآدبي الحديث قد اعتمد على مناهج خمة من العلما. هم : دارون وماركس وفريزر وفرويد ودبوى . أما دارون فقد جاءت منه الفكرة بأن الانسان جزء من النظام الطبيعي (أي أن دارون قد نظر إلى الانسان على أنه حيوان وطبق عليه عليه عليها كل ما يطبق على الحيوان والحشرات) .

أما ماركس فهو الذى ذهب إلى أن الآدب هو الذى يمكس ولو بطريقة ملتوية أحيانا الملافات الاجتماعية والانتاجية لهذا العصر أو ذاك . أما (فرويد) فهو الذى يرى أن الادب تمبير متمنع ، وأنه تحقيق لرغبات مكبرتة قياسا على الاحلام ، وأن هذه المعتقدات تعمل حسب مبادى معروفة وفعكرته أن هناك مستويات ومدارج عقلية تقع وراء الوعى وأن بين الرقيب والرغبة في التعبير صراعا مستمراً .

أما ( فريزر ) فهو صاحب الانكار عن السحر البدائي والاسطورة البدائية وأن هذه كلها تـكمن في أساس أعلى النماذج والموارد الادبية .

أما ( ديوى ) فهو يرى أن قراءة الادب وكتابته ليست إلا صورا انفعالية

إنسانية يمكن أن تقاس بأى فعالية أخرى وأنها خاصعة للقوانين نفسها .

هذه المفاهيم الى قامت عليها نظرية نقد الادب تكشف فى وضوح عسلاً الاساس المادى المغرق فى المادة الذى تعتمد عليه والذى يتعارض تعارض كاملا مع مختلف قيم الادبالعربى ومفاهيمه وأسسه حتى حين يتصل هذا الادب بأخطر لمنحراغانه فى مجال الغزو والمكشف ، وأخطر ما تحمله هذه المناهج هى إزدراء (أخلافية) الادب واحتقارها والتخلى عنها .

#### مراحل وليست مذاهب

والمنهج الاجتماعي الذي كان أبرز المناهج في مجال النقد الآدبي إنما يقوم على مفاهيم الفياسوف دركايم اليهودي الآصل والمادي النزعة . وقد استمدت نظريات تين وسانت بيف وبرونتير التي أغرقت نقد الآدب العربي مفاهيمها من الفلسفة المادية الدارونية التي ترى ( إن الإنسان بمواهبه ومعنوياته . إن هو إلا أثر من آثار الهيئة بمعناها الاجتماعي الواسع ولا يكاد يفترق عن الحيوان والنبات في انتفاء الحول وانعدام الإرادة) .

فضلا عما أثبته ( تين ): من أن الفضيلة والرذيلة ليستا إلى حد كبير الانتاجا لعملية تلقائبة مثل الاحاض والقلويات وأنهما منتوجات مثل الوواج والسكر هذا بالإضافة إلى أثر نظرية النشوء والنطور الواضح الاثر في هذه المذاهب الادبية والتي تذكر إنسانية الإنسان وإرادته وقيمه الوجدانية والروحية وتشبه بالحيوان الذي لاحول له ولا قوة والى تنظر إليه على أنه شيء تافه جدا في السكون وأنه تحت رحمة القوى المحيطة به ومن ثم فإن الإنسانية \_ عندها \_ ليست إلا نتاجا عارضا الوراثة والبيئة .

ويرى أكثر الباحثين أن (تين) قد اشتط فى اتجاهه المادى فى مفهوم اللقد الادبى إلى أن أصبح من موارد الحتمية التاريخية أو الجبر التاريخى وهذا هو المذهب الذى قدمته فى الجامعة المصرية القديمة (تليئو وكازنوفا)، ولا ريب أن هذه المذاهب فى اللقد الادبى تبدو معارضة لمفاهيم الادب العوبى وقيمه معارضة كاملة ولا تصلح لائن تكون منهجا يطبق على الادب العربى القديم أو الحديث ، ومن

ثم فان كثيرا من الاحكام التي صدرت على هذا الادب لم تمكن صحيحة لانها اعتمدت في الاصل على مذهب لا يصلح تطبيقه على الادب العربي .

وكشف كثير من الادباء عن الخطأ البالغ فى التماس مفهوم (الدكلاسيكية) أو (الرومانتيكية) أو (الواقعية) كمذاهب يحاكم على أسامها الادب للعربى، ذلك أن هذه الاسماء ليست فى الحقيقة مذاهب بقدر ما هى مراحل تاريخية ظهرت فى عصور متوالية وفقدت مكانها واحدة بعد الاخرى، وأفسحت لمراحل أخرى جاءت بعدها نتتجة للتطور السياسي والاجتماعي فى بلادها، فلماذا تظل محتل مكان الصدارة فى الحكم على أدينا العربي بينما يمكن الادب العربي أن يشكل مراجعة أدبية ترتبط بتاريخه وتطوره السياسي والاجتماعي.

## الادب ودائرة الفكر:

ومن القضايا الاساسية التيهى بمثافة التحدى مسألة حربة الادب واستقلاليته أو تقرير مكانة من دائرة الفكر .

ولقد كان من أخطر المفاهيم الوافدة : الدعوة إلى فصل الادب عن دائرة الفكر ، وإعطائه الحرية المطلقة في القعبير دون الالتفات إلى مسؤولية الادب في المجتمع والاسرة وعلاقته بالدين والقرمية , فاستطال الادب واندفع يشق طريقه إلى محتلف قطاعات الفكردون دليل واضحاو دراسة عيقة ، فقد تطرق الادباء وهم غير متخصصون - إلى بحالات التاريخ والفلسفة والعقائد والاخلاق ليصدروا فيها أحكاماً جريئة مستمدة من نظرتهم الادبية الوجدانيه والمناثرة بمذاهب الغرية والحرية والحكشف والانطلاق .

وقد واجه هذا الاتجاء معارضة وردا فى سبيل تحديد دائرة الادب ودفع خطر التدآخل بين دوائر النشاط العقلى المختلفة وكف عدوان بعضها عن بعض وأشار كثير من الباحثين ومنهم فريد وجدى إلى هذه المحاذير الني جاءت نتيجة تدخل الادباء فها ليس من اختصاصهم من المباحث الدينية.

### الادب المكشوف:

لاريب أن أبرز ما يواجه الادب العربي من تحديات هو مذهب والنهن

هذا المذهب الوافد الذي حمل لواءه المستشرقون ودعاة التغريب والشعوبية، وهو يهدف إلى تصـــوير الغرائز وهو يهدف إلى تصـــوير الغرائز والأهواء في غير ما قيد وذلك باسم حرية الادب، ولقد بدأ هذا الانجاه بظواهر ثلاث:

- (١) الافاضة في الحديث عن حياة بشار وأبي نواس والضحاك وغيرهم من شعراء الاباحة في العصر المباسي ونشر الجوانب الشاذه من أحاديثهم وأسماءهم
- (٢) ترجمة الفصة الفرنسية الاباحية والـكشف عن جوانب الصراع الحسى فى الملاقات الشاذة بين الرجل والمرأه وترجمة أشعار بودلير وغـــــيره من شعراء الادب المـكشوف.
- (٣) الاذاءة بمذهب حرية الادب والدعوه إليه والدفاع عنه وفق منهج على ذائف بدعوة أنه منطلق إنساني أصيل.

وقد لقيت نظرية حربة الادب ومعارضة الاخلاق نقداً ودحضا شديدين مصدره تعارضها مع طابع الادب العربي أصلا. وكشف الباحثرن المنصفون عن أن حرية أبي نواس وبشار وغيرهم لم يكن مصدرها الادب العربي أو مفاهيم الاسلام الاجتماعية وإنما كان مصدرها تطلعاتهم الحسية وأهدافهم الشعوبية التي أرادوا إذاعتها والجهر بها لهدم مقومات الادب العربي الاصيلة وإعلاء مفاهيم المجوسية والاباحية التي كان الادب العربي قد تحرر منها بعد الاسلام.

وقد استغل بعض المكتاب في العصر الحديث هذه الاطروحات في سبيل توهين القيم الاسلامية والقضاء على الاخلاق والتقاليد والاعراف الاسلامية حين يرون أنها تعوق الفن وتحول دون ترقى الادب . وقد دحض هذا المفهوم كثير من الباحثين وفي مقدمتهم المدكنور محمد أخمدالغمراوي حين قال : إن الفطرة كلها منشئها واحد ، هو الله سبحانه وتعالى ، والعلم والدينكلاهما قد أجمعاعلى استحالة المنافض في الفطرة كا يزعم أهلها وجب النافض في الفطرة كا يزعم أهلها وجب الا تخالف أو تناقض دين الفطرة : دين الاسلام في شيء . فاذا خالفته في أصوله ودعت صراحة وضمنا إلى رذيلة من أمهات الرذائل التي جاء الهين لا يجابها على ودعت صراحة وضمنا إلى رذيلة من أمهات الرذائل التي جاء الهين لا يجابها على

الانسان حتى يبلغ ما قدر له من الرقى في النفس والردح ، إذا خالفت الفنون الدين في شيء من هذا أو في غير هذا ، فهي بالصورة التي تخالف بها الدين فنون باطله ، فنون جانب الحق . ودارت الحير وأخطات النظرة التي فطر الله الناس عليها والتي تريد الفنون أن تدكون منها في الصميم ، فاذا كان من شأن بعض من يعمل أو يكتب باسم الفن والادب أن يتجاوز في تأثيره بما سبق فيحول بين الانسان وبين ربه ويُدخل عليه الشك في دينه بأي صورة من الصور ولائي حد من الحدود ، كان ذلك البعص المعمول أو المسكتوب باسم الفن . أو باسم الادب زورا وافكا من الفن والادب والفطرة والدين على السواء ، فالمسألة في الادب اليست مسألة لفظ ومعنى فقط ، والكنها في صميمها مسألة روح : فريق يريد أن يممل روح الادب روحاً شهوانياً بحتا يتمتع صاحبه بمـا حرم الله لاما أحل ، لا يفرق بين معروف ومنكر ، ثم يصف ما لتى من ذلك من لذَّاو ألم أوغيرهما من ألوان الشمور ، ويخرج ذلك للناس على أنه هو الادب . وفريق يريد أن يحيا الحياة الفاضلة في حدودها الواسعة التي حدما الله و مظاهرها المختلفة في الفطرة كا طهرها الله لا كما دنسها الانسان ، والمقاييس الذي انتهينا إليه في الفن والادب في الصميم ، أليس روح الفن والادب ، الجال ، أليس الجال الفني : روح الجال الانساني .

#### المصادر الزائفسة

ولا يزال من أشد التحديات التي تواجه الادب العربي خطرا مسألة المصادر والرأى في كتب المحاضرات والنوادر وما سجله الرواة والقصاصين من أخبار وهل تصاح كمصادر علمية يمكن الحكم عن طريقها على الامم والمجتمعات حكما صادقاً لا شبهة فيه .

ومن اليقين الذي لا شك فيه أن كتبالمحاضرات وروايات القصاصين ليست مصادر علميه صحيحة وإنما هي مراجع زائفة اعتمد عليها خصوم الآدب العربي والذكر الاسلامي من أجل ترويج آراء كاذبة مضللة . ذلك أن هذه المؤلفات لم يكتبها علماء موثوق بهم ولم تسكتب حسب أصول العلم والبحث وإنما كتبت

حسب أصول العلم والبحث وإنماكتيت للتسلية والترويح وقصدها جمع الفكاهات والنكات والاحاجى والقصص الصادق والـكادب لإغراق المجتمعات بالاوهام والاباطيل

من عده ماكنب إسحق بن إبراهيم الموصلي وابن خرداذية والمروزي وابن المرزبان وكذلك ماكنبه أبو بكر الصولى الذي مات مستراً بالنصرة لآنه روى خبراً زائفًا عن على عليه السلام فطلبته الخاصة والعامة لفتله وله من الكتاب كتاب الاوراق في أخبار الخلفاء والشعراء . ومن هذه الكتب ثمار القلوب للشعالي فالثعالي مهما علت منزلته في الادب فليست له منزلة ما في فن الحديث ونقد رجال الرواية وهو أديب يحبب الفكاهة ويروى النكتة . ومن هؤلاء الاصفهاني صاحب الاغاني الذي قال عنه النوبخي أنه أكذب الناس لانه يدخل سوق الوراة بن فيشترى منها كثيراً من الصحف ثم يحملها إلى بيته ثم عكون رواة انه كاما منها .

وقد ظلت هذه المؤلفات بجهولة ضائمة حتى جاء المستشرقون والمبشرون فى المصور الآخيرة فكشنموا عنها وأعادوا طبعها وإذاعوها فى العالم الإسلامى كله وأخرجوا أغلبها فىطبعات فاخرة وأوعزوا إلى تابعيهم من دعاة التغريب الاشادة بها والنقل عنها واعتادها مصدراً من مصادر التأليف .

وكان كتاب الاغان من أخطر هذه السكتب التي حاول بعض الباحثين أن يجملها من المصادر الاساسية للبحث الآذل بالرغم من أن العلماء الصادقين يرون بأن هذه السكتب تقصد إلى الفكامة والتسلية فكيف تسكون ميزاناً يوزن به رجال الناريخ وتؤخل منه تراجم العظاء.

واعتاداً على كتاب الآغانى أصدر الدكتور طه حسين رأية الذى قال أن القرن الثانى للهجرة كان عصر شك وبجون إعتاداً على شعر أبى نواس وبشار والصحاك وحماد عجرد بالرغم من أن هذا العصر كان حافلا بعشرات العلماء والباحثين والفقهاء ولا يمكن أن يحكم على عصر عن طربق قلة من هؤلاء المجان الذين كانوا معزولون عن مجتمعهم مكروهون في مجتمع حافل باليقسين والورع والزهد والاحتشام ، وكيف يمكن أن يكون هؤلاء هم بموذج العصر بينا يعيش في هذا

انجتمع: حسن البصرى ومحد بن إدريس الشافعي ومالك بن أنس وأبو حنيفة والنعمان ومالك بن دينار وعبد الله بن المبارك وربهمة الرأى ورابعة العدوية وابن شبرمة وهمرو بن عبيد والشعبي . والاعتباد على كتاب الآغاني في استخلاص هذا الرأى باطل: ذلك أن صاحب الآغاني يحدثنا في مقدمته بأنه قصد في كتابه إلى اللهر والتسلية وقبل أن يقصد العلم والتاريخ ، أما شعر الما جنين وحياتهم فلا يشهضان دليلا على فساد عقيدة عصر وأخلافه ،

000

هذا جانب من التحدى الذى يواجه الأدب المربى فى دراساته ونقده ومناهجه.

أما الأدب المربى الحديث فان هناك تحديات أخرى عداج إلى بحث خاص

# قضايا الأدب في ضوء الاسلام:

ما يزال كتاب ألف ليلة وليلةموضع اهتمام الاستشراق، في محاولات متعددة اللهِ دعاء بأنه يمثل المجتمع الاسلامي وهي دعوى باطلة وزائفة ، فإن القصص التي يتضمنها هذا الكتاب هي جماع أساطير وخرافات عرفتها بلاد فارس والهند وغيرها قبل ظهور الاسلام ، وما أضيف إليها من قصص بعد ذلك هي قصص يهودية أو من أحاديث طفولة الشموب، وهي في بجموعها تحاول أن تصور مجموعة من المفاهيم لا تمثل المجتمع الاسلامي بحال . وقد كانت ألف ثيلة من أهم الأعمال التي حرصت دوائر النشر والاستشراق على طبعها ونشرها بصورة أو بأخرى، في محتلف الهلاد التي تتكلم العرمة ، وكانت جزءًا من الخطة التي جمعت شعرًا فارسياً قديماً يدور حول الحر والفسق والفجور ونسبته إلى عمر الخيام وقامت **الد**وائر الغربية أترجمته وإذاعته وجندتلة عشرات الادماء العرب لترجمنه وإعادةصاغته وبعد أن نشرت ألف ليلة جاءأساتذة النقد الادبى تلاميذالاستشراق والتغريب اليجملوها هي وكتاب الاغاني مرجماً علمياً أساسيا للبحث في الادب مع أنها لا تمثل بأى مقياس من المقاييس دور المرجع العلمي، ثم جاء طه حسين فأخذ بجدد ألف لبلة في صورة حديثة ، فلما تتالت الحملات على ألف لبلة وفساد ا سلوبها وغلبة الاسلوب العاهى وطابع الجنس عليها ظهرت محاولات لتنقية ألف ليلة من هذه العبارات الساقطة والتركيز على طبعة جديدة ، أخلافية ، ! وهو يضاً من أساليب المـكر الشديدة الخطر وجاءت الدعوة أخيرا إلى أنه من كنوز النراث والفلمكلور.

ولقد بلغ من تركيز الاستشراق على كتاب ألف ليلة أن قال أحدهم أرب ألف ليلة وليلة الكتاب الاول فى أوربا بعد الـكتاب المقدس ، وذلك بعد أن صدرت منه مئات الطبعات التى تتناسب مع هذه جميع الاذواق والاعمار بل أنه طبع باللغه الفرنسية قبل أن يطبع باللغة العربية بمائة سنة ، عندما نشره المستشرق

و تجرى المحاولات الجديدة لتقديم ألف ليلة مرة أخرى محررا من العامية والالفاظ الماجنة في نطاق الدعوة المتجددة إلى طرح سموم جديدة في أفق الادب العربي والفكر الاسلامي ويجيء ذلك مع إدعاء المستشرة بن بأن المكتاب عربي وان من قصصه من جرت حول صفاف دجلة والفرات والنيل وذلك نحاولة تمبيع حقيقة الركتاب الذي هو الحقيقة بحموعة من القصص الفارسية والحندية الوثنية قد أعيدت صياغتها على محو خادع وما كر .

وأبرز معالم أهميتها في نظر التغريب انها تقدم بجموعة ضخمة من الاساطير وأساليب السحر والاخاديث عن الجن والحرافات وكثير من مظاهر المجوسية واليهودية وللباطنية وهو جماع الركام القديم الذي قضى عليه الاسلام بعد ظهوره كافضى على الركام الفلسني الوثني ولا عبرة بما يقال من أن ألف ليلة أشبه بالالياذة والانباذة فهذه كلها كلمات جوفاء لا قيمة لها .

ولإذا كان اليونان والاغريق يفخرون بالالياذة والانيادة أو يفخر الهنود والفرس بتلك الكتب القديمة فان المسلمون لا يفخرون بشيء من ذلك وفحرهم الوحيد هوالقرآن الكريم: ذلك السكتاب الذي نقل البشرية من طفو اتهاوأ ساطير ها وخرافاتها إلى أسلوب الصدق والحق والتوحيد الخالص قا يفخر المسلمون والمرب بشيء غيره.

ونجد اليوم دوائر التغريب تحتفل بهذا العمل الذي يقوم به قدرى قلعجى فتفرد له المجلات العربية صفحات وصفحات ، وإذا كان قدرى قلعجى قد حرر نفسه من المغمب الماركسي فانه مع الاسف قد خر صريعاً مع الدعوة الشعوبية التي نعلى من شان الاساطير والخرافات تحت اسم الادب الشعبي أو التراث المصمي أو التراث المعمي أو التراث المعمد ال

وهم يهدفون من إحياء ألف ليلة وتجديدما إلى عدة أمور: منها إعراق الشباب المسلم الجديد في هذه الاساطير والوثنيات والخرافات المتداخلة من قصة

إلى قصة ومنها الادعاء بأن ما تحويه ألف ليلة هوصورة المجتمع الإسلامى وهى فرية منكرة ومنها محاولة الادعاء بأن الادب العربى قام على أصول يو نانية وفارسية مع أن الادب العربى الاصيل رفض هذه الصور وأنسكرها كما أنسكر الفكر اللسلامي الفلسفات اليونانية والفارسية .

القد صنى الاسلام وكتابه القرآن العقلية العربية الاسلامية من جميع موروثات الونمنية القديمة وحررها منه تماما وفصل بين قيمة الرفعية ومفاهيمه الربانية ، ومنهجه القائم على التوحيد وبين كل هذا الركام القديم ، غير أن النغريب يحاول اليوم إعادة طرح كل هذه السموم مرة اخرى في افق الفكر الاسلامي والادب العربي وذلك عن طريق دعاة يكتبون له دراسات لاحياء هذه الوثنيات القديمة وبعث الروح فيها وتقديمها بلغة العصر .

نشأ الشعر الحديث نشأة , لقيطة ، فقد خرج من أحضان الأصالة التي عرفها الشعر العرف المنظوم ، ذلك أن الذين التمسوه أسلوباً التعبيركانو في حقيقة أمرهم متغربون ، تابعون لمفهرم وافد من الادب العرف الذي قام منهجه وطبيع ته الشعرية مختلفة عن النظم العربى ، وكاتوا من حيث المضعرن تسيطر عليهم فسكرة الخروح عن القم والعنوابط والمعالم التي يدور فيها الشمر العربي الاصيل .

وكان أرز هذه المعالم التى اغرب فيها الشعر الحديث سيطرة الاساطير والحرافات القديمة إليه والدعوة الملحة إلى إحياء هذه الو النيات وذلك حين أخذ برموز الصلبوالحطيئة وهى مفاهم نصرا نية وافدة ليس لها أصل في معينالئراث العربي الإسلامي ، فضلا عن الاحساس بالسخريه الواضح لمكل مقرمات الدين وألاخلاق وتبنى نظريات الفن للفن وإعلان الجمانيات على الاخلاق وسيطرة مفاهيم الادب اليوناني والاغربق التي تركز على الجنس والحسد واللذة والدوران في فلك منهوم سارنر النفسي وفروبد الفكري والجرى في طريق دوركايم الكاره للفطرة والاسرة والوواج والراغب في الجريمة والاباحيه فضلا عن سيطرة الفكرة الماركسية أساسا بمختلف مفاهيمها الاجماعية والادبية على الوجدان الشعوى فعنلا عن قصور المفاهم الاقليمية القومية الصبقه .

نرى هذا واضحا فى أشعار صلاح عبد الصبور وادونيس وخليل حاوى ونذار قبانى والبماتى .

ولا ريب أن حصيلة الشعر الحديث قد أكدت أن هذا الاتجاه بميد عن الفطرة التي قطر عليها الادب العربي وأنه نبت لا جذور له ، وأن المتجربة التي احتضنتها قوى معينة ودفعت بها إلى إآفاق الصحف قد ياءت بالفشل وانحدرت ولم تلبث أن ماتت ، وقد كان ذلك نتيجة أمرين: أن النعبير نفسه هابط ومستواه الشعرى ضعيف وأنه ليس شعرا بالمعنى الحقيقي وإنما هو أقرب إلى عبث النشر وأهم من ذلك أن المضمون نفسه مازال تافها ومنحطا ومتدنيا وساذجا وطفو لياوإذا كان بعض هؤلاء يدعون أنهم إنها يصورون وأزمات الانسان ، فاننا نقول لهم

أن كتاباتهم لا تدل على شيء من التجربة ولا من عمق المعرفة بآفاق النفس ، ولا من التأمل العميق الذي عرفه الشعر العربي الاصيل ، ذلك لان العام إنما يأتي من منابعه ، فأين منابع أمثال هؤلاء السذج الاغرار الذين لم يلبث أحدهم أن أمسك بالقلم فكتب شهرا ، وأين آفاق التجربة النفسيه عند جماعه الماديين والا باحيين والسعو بيين وليس لهم رصيد من الحدكمة أو العلم أو الايمان بالغيب أو معرقة عوالم النفس والروح والمعنويات والقيم التي تصفع الانسان .

وليس من , بيب أن وراء الدفع لهذه الموجة المنحرفة قوى تهدف بها إلى تحقيق غايات بميدة من التأثير في البيان العربي الاصيل واللغة العربية الفصحى ، وهدم عامرد الشعر الذي هو الشق الثاني للبلاغة العربية ، والهدف هو إشاعة روح العاميات وتخلخل البناء القوى المتين الذي يقوم على مستوى بيان القرآن وبلاغته وذلك للمحاولة إلى المجادر جاجز باستحداث أساليب عامية الزلة تفصل العرب عن إطار القرآن والسنة .

ولا ريب أن بعض قادة هذه الحركة هم فى تقدير كثير من الباحثين من الشعوبية وقد ساوقت هذه الحركة ارتقاع المد الماركسى فى البلاد العربية غير أنها لم تستطع أن تثبت بعد ان تحطمت الايدى التى كانت ترفعها و تحميها ولو كانت لها أصالة حقيقة لثبت واستمرت .

(4)

# حيران وأطروحه المهجرين في الغريب

أعلنت هيئة اليونسكوأن عام ١٩٨١ مهو عام جبران خليل جبران ، وكتب كثيرون في صحف مختلفة عن شخصية هذا الاديب الماروني المهجري، الذي شكل هو وجماعة من أصحابه في و بوسطن بهجماعة أدبية كان لها دورها في طرح مفاهيم مسمومة وتغريبية عن اللغة الغربية ، ومفاهيم الاخلاق والقيم عن الشراث الاسلامي وقد حاوات هذه الجماعة إحداث فغة توراتية بديلة لفصاحة اللغة العربية القرآنية ، حملت لواء أفكار و نيتشه ، التي تحمل فكرة قتل الضمفاء وقد حملت في هموعها روح الشاؤم والنفخ في بوق التمرد والعصيان وإحلال روح الشك على اليقين ، والتمرد محل السهاحة .

وكانت هذه الهدرسة قد انطمست معالمها منذ وقت طويل ، وكشفت حركة اليقظة عن فسادها فما معنى إعادة الهدءوة إلى إحياء كتابات جبران وإعادة طبع كنبه فى ثوب أنيق واستغلال أدوات الاعلام عاما كاملا ، إلا أن يكون الهدف هو إعادة طرحهذه المفاهيم مرة أخوى فى أفق الفكر الاسلامى والادب العربي.

0 0 0

والواقع أن مقياس أصالة أى لون من ألوان الادب هو اقترابه من مقومات الامة وقيمها واتصاله بذاتيتها ومزاجها النفسى ، فما هو موقف الادب المهجرى وكتابات جران بالذات من هذه القاعدة، وهل هو لون أصيل ، بمثل النفس العربية ويصدر عنها ويعبر عن مشاعرها ويلتمس خلفيه أساسية من قيمها رجوهرها ؟

الواقع أن أدباء المهجر الثلاثة العكبار : جبران خليل جبران وميخائيل نعيمة وأمين الريحاني مم القادرون على الاجابة عن هذا السؤال :

لقد اعتمد الادب المهجري على هناصر عدة:

أولا: الحملة العنيفة على اللغة والدين ومقومات المجتمع العربي:

ثانيا: استمد المهجريون أسلوبهم من الشعر المنثور الامريكى الذى يمثله (ويتمان) واستمدوا مفاهيمهم الاجتماعية من ونيشته ومذهب وحدة الوجود واللا أدرية.

ثالثاً : عرفوا بالثورة على الالوهية والافراط فى الاباحية وإدخالها مرحلة التصوف ومهاجمة القيم الاخلاقية فى الحب والزواج .

رابعا : حاولوا تغيير قيم الادب العربى بإدخال أسلوب جديد مستغرب يصادم مفاهيم البلاغة ويعلى عليها صيغة التوراة والمجاز الغربى .

خامسا : تغلبت غندهم النظرة العالمية المغرقة فى الاعمية والتبعية ، على النزعة القومية المناضلة فى سبيل الحرية والقوة .

سادسا: الاسراف في الجانب الرومانسي المليء بالظلال والحالم الومزى المغرق. في العاطفة والخيال المضاد اطابع النفس العربية الجادة العقلانية.

ويمكن القول بأن المدرسة المهجرية (الشمالية) كانت ثمرة من شمار الارساليات النيشيرية التي وردت لبنان وسيطرت على وجود النعليم والثقافة فيه شم كان لهذه الثمار اتصالها بالمدارس الغربية وخاسة مدينة بوسطن ـ التي انخذها المهجريون مقرا لهم ـ وهي من قديم مقر الارساليات التبشيرية في الولايات المتحدة ، فلما صدرت عن أدبها الجديد تلقفته أيدى رعاة الغزوالثقافي وعملت على المتاحدة والدعوة إليه بوصفه لوناً جديدا من ألوان الادب العربي المتسم بالمنصرية الافليمية والجرأة وذلك في مواجبة المدرسة العربية الاصيلة التي كان يقودها المنفلوطي وغيره من الادباه .

والواقع أن الادب المهجرى إنما يمثل صرخة الغريب المهاجر المؤثر لقيم. الغرب وفنون أدبه وليس فيه طابع العربي المؤمن بوطنه وقيمه .

كا اتسم الادب المهجرى بطابع القاق والتمرد والتحرر من قواعد اللغة ومن قيم المجتمع ، والتقليد المغرق الآداب الاجنبية القائمة على الدكمتابة والاستعارة والموسيقى والخيال والروزية .

ولعل أصدق ما يمثله الادب المهجرى ما كتبه و جبران خليل جبران ، نفسه عام ١٩ ١٩ أى بعد أربعة عشر عاما من بدء كتاباته عام ١٩ ١٥ قال فى خطاب إلى أميل زيدان: وأن فتكرى لم يشمر غير الحصرم ، وشبكتى مابرحت مغمورة بلماء ، ومن الحق أن أسلوب جبران قد بهر كثيرا من الشباب وسرى سريان النار فى الهشيم فى نوعية معينة منهم ، والكن سرعان ما انظفاً وفقد أثره، وذلك لمصادمته للنفس العربية وهمار منته لمنهجها وتضاربه مع مزاجها النفي والاجتماعى للحادمته للنفس العربية وهمار منته لمنهجها وتضاربه مع مزاجها النفي والاجتماعى خلك أن جبران كان إقليميا مغرقا فى الاقليمية ، باحبا هسرفا فى الاباحية ، وقد حاول فى الدكثير من نبراته محاكاة مزامير داود ونشيد سلمان وسفر أيوب ومراثى ارميا وتخيلات أشعيا حساحلى حد تعبير ميخائيل نعيمه عنه حسديث كان ومراثى ارميا وتخيلات أشعيا حساسة على حد تعبير ميخائيل نعيمه عنه حسديث كان أسلوب التوراة هو المثال الادبى الاول الذى تأثر به وقد حفلت كتاباته بمجموعة أسلوب التوراة هو المثال الادبى الاول الذى تأثر به وقد حفلت كتاباته بمجموعة من الصور والتعبيرات التمالة بفن وولت ويتمان ، الشاعر الامريكي .

كما أشار كثير من مترجمي سيرنه إلى أنه يعد حرمان الكنيسة له وهو في العشرين من عمره – على أثر قصيدته التي هاجم بها الاديان – اندفع في طريق إحياء مجد فينيقيه وحضارة المكلدانين:

وقد أشار فى خطاب له مر بوسطن ١٩٢٠ اصديقه نخلة إلى هذا المعنى فقال . إن القوم فى سوريا يدعوننى كافرا ، والآدباء فى مصر ينتقدوننى قائلين : هذا عدو الشرائع القديمة والروابظ القديمة والتقاليد القديمة وهؤلاءالكتاب يانخلة يقولون الحقيقة لانى بعد استفسار نفسى وجدتها تبكره الشرائع . . . .

بل لقد صور جبران مفاهيمه وانحرافاته في مقال مطول استهادعلي هذا النحو:

- هو متطرف بمبادئه حتى الجنون . .
- و هو خيالي يكتب ليقسد أخلاق الناشئة ،
- د لو أنبع الرجال والنساء المتزوجون وغير المنزوجين آراء جبر أن فى الزواج لتقوضت أركان العائلة وانهدمت مبانى الجامعة البشرية وأصبح هذا العالم جحيا سكانه شياطين . .
  - و قهرا عما في أسلوبه المكتابي من الجال فهو من أعداء الانسانية . .

ه هو فوضوى كافر ملحد، ونحن ننصح لسكان هذا الجيل المبارك بأن يغبذوا تعاليمه ويحرقوا مؤلفاته لئلا يعلق منها شيء في نفوسهم . .

وهذا ما يقوله الناس عنى ، وهم هصيبون ، فانا متطرف حتى الجنون ، أميل إلى الهدم ميلى إلى البناء، وفى قلمي كره لما يقدسه الناس ) وحب لما يأبونه ، ولو كان بإمكانى استئصال عوائد البشر وعقائدهم وتقاليدهم لما ترددت دقيقة ، أما قول بعضهم : أن كناباتي وسم في دسم ، فكلام يبين الحقيقة من وراء نقاب كثيف فالحقيقة العارية هي أننى لا أمزج السم بالدسم بل أسكبه ضرفا غير أننى اسكبه في كزوس نظيفة شفافة .

و أما الذين يعتذرون عنى أمام نفوسهم قائلين: و هو خيالى يسبح مرقرفا بين الغيوم فهم الذين يحدقون بلمعان تلك الدكروس الشفاقة منصر فين عما في داخلها من الشراب الذي يدهونه (سها) لأن معدتهم الضميفة لا تمضمه . قد تدل هذه المواطأة على الوقاحة الخشفة ولدكن ليست الوقاحة بخشونتها أفضل من الخيانة بغمومتها ، إن الوقاحة تظهر نفسها ينفسها ، أما الخيانة فترتدى ملابس فصلت لغيرها .

هذه الاعترافات الجبرانية (وحدها) كفيلة بأن تدكشف كل شيء وتجيب على المدؤال الذي يتردد : لماذا يهتم اليونسكر بجبران هذا الاهتهام ، ويوحى ذلك بأنه و واحد ، من هو لاء الذين وقموا في شبكة التغريب فكان صيدا سمينا ، حاولوا به تغيير القيم والمفاهيم : أنه صفيعة النغريب والغزو الثقاني ، ومن هنا فهم يودون إعادة الحياة إليه في مواجهة الصحوة الإسلامية . كان هده الاعترافات الجبرانية تكشف في وضوح عن طابع غريب عن الادب العربي وعن القيم الإسلامية والمزاج النفسي الذي عرفه المسلون والعرب؛ أنه طابع دخيل مسرف في التحدي والمتشويه ، وهو ليس في الآغلب طابع النفس المنحرفة التي حملها جبران ، ولكنه طابع الغزو الثقاني الذي يدفع جبران ويرسم من وراء ذلك أهدافاً وغايات .

ومع ذلك فقد سقط أدب جنران ولم يحقق النتائج التي عول علمها دعاة التغريب . فإذا رجمنا إلى حياة جران نفسه لوجدنا تفسيرا واضحاً لاتجاهاته

الادبية ؛ وقد عرض لهذه الحياة اصدق أصدقائه ، ميخائيل نميمه ، ف كتابه عنه ، كما أفاض في ذلك كل الذين أرخو لحيائه ، فقد كان أبوه ميالا إلى حياة اللهو والشراب سكيرا مرحا ، وكانت أمه مريضة ، وإخواته كن مرضى بنفس المرض الحبيث وأنه بدأ حياته بقراءات بسيطة فحفظ مزامير داود وام يستطب قواعد للغة العربية من صرف ونحو ، ثم قصد إلى ( بوسطن ) دفعاً لشقاء الميش وضيق ذات البيد مع أخيه وأختيه ( بطرس وماريانا وسلطانة ) حيث تعلم اللغة الإنجليزية ولم يكن يعرف من العربية إلا حروف الهجاء ، وام يلبث أن عادلى بيروت للنزود من اللغة أجدادى إلا المنقص رأسى ، ومن الضرورى أن أدخل مدرسة في بيروت لا تعلم لغنى على الاقل .

ثم توجه جبران إلى الاساطير والميثولوجيا ، وكانت التوراة في ترجمتها العربية الركيكة هي المسكون الاول لاساويه السكناني ، وكانت التوراة قد ترجمت باللهجة العامية فلما التزم بها المهجريون لم يستطيعوا إعطاء الاسلوب العربي حقه من البيان ، ومن أجل قصورهم هذا هاجموا الاسلوب البليغ وماتت الام وسلطانه وبطرس بنفس الداء ويقيت ماريانا تعمل لتطعمه .

ولمعرفة شخصية جبران التي صدر عنها أدبه لا بد من أن نعرف مواريثه وأحواله فهي درافعه الحقيقية. كذلك فقد كان جران مربضاً ، تزاحمت عليه الامراض منذ وقت مبكر وحملت رسائله صراخا عاليا منذ وقت مبكر ف حسابه ، عاداهمة من الامراض : يقول : القلب يسارع في الوجيب، تسمم في المعدة داء النقرس، الانفاس تصيق بها الرئتان .

مثل تلك الشخصية بنلك الوراثيات والتكوين الاجتماعى ، هى شخصية مهزوزة مريضة عقليا واجتماعيا وجسديا ولا تصلح بتدكوينها ولا بعقائدها لان تأخذ مكان الصدارة أو التوجيه فيه ، وإنما هو الغرور الذى صرر له عندما كنب كفابه والذي ، أنه هو النبى نفسه ، وقد استنكر ميخائيل تعيمه : أن يصور جبران نفسه نبيا ، ولو تحت نقاب من النمويه الفنى ؛ وليس يسم أحدا إلا

أن يستكرُ عذا الشطط غير أن حياة جبران تفسرة وتجعله غير مستغرب من مثله ، وإن كان فى ذانه مما يستهين على حد تعبير المازني الذى بقول : « إن جبران كان يشعر فى سريرته بنقص وبشمرد عليه » .

ومن اهتزاز شخصية جبران: أنه كان يدعى أنه حاز شهاءة الامتياذ من كلية الفنون الفرنسية ، وسمى عضوا في جمعية الفنون الفرنسية ، ونال عضوية الشرف في جمعية المصورين الانجليزية ، يبنا لم ينل شيئا من كلهذا ويرى ناقدوه أنه يناقض نفسه في الاعلان جذه الا كاذيب بينا يدعى ، أنه يكره التقاليد الني يحرص عليها الناس ، فاذا هو أشد منهم تهاالكا علها .

ولما فتن بالفياسوف ( نيتشه ) ظهر هذا الافتنان في كنابه الذي قلد فيه أسلوب نيتشه في كتابه (هكذا تكام زرادشت ) وقد بلغ أثر نيتشة في نفسه أنه صار يخجل من أن يكون مسقط رأسه بلاة صغيرة ( بشرى ) في بلد صغير ( لجنان ) ،

وكان يقول أن مثله يجب أن يكون قدولد فى بلدعظيم كالهند مثلا، ولذلك فانه عندما طلب إليه (نسيب عريضة) بعض المملومات عن حياته انشرها فى مجلة الفنون قال أله ولد فى بومباى بالهند.

ويجمع الكتاب على أن أثر (نيتشه) في أدبه كان بعيد السوء، وأن كتاب (نيتشه): هكذا تكلم زرادشت: قد أعطى جبران تلك المفاهيم المنحرفة التي أذاعها زرادشت مؤسس المجرسية: يقول نعيمه: وما عرف جبران نيتشه حتى كاد ينسى كل من عرفهم قبله من السكتاب والشعراء، وعلى قدر ما كان يطيب له أن يحتلى يه ، كان يلذ له في البدء أن يحدث غيره عنه وأن يهدى معارفه وأصحابه إليه ة حتى أنه قال أن كتاب وهسكذا تكلم زرادشت نيتشه إحتى أحس أعظم ما عرفه كل العصور، وما استأنس جبران بزرادشت نيتشه إحتى أحس بوحدة أقسى من ذي قبل تسكنفه اينها سار وبغربة تفصله عن ماضيه إلى حد أنه صار يخجل أمام نفسه من كل ما كتبه وصوره في ذلك الحين.

وأشار ( نعيمه ) إلى أنه افتتح عهده الجديد بمقال أطلق عليـه إميم

(حفار القبور) جزى فيه على نهج الورداشتية ، وبدأ جبران المتقمص في جسد رجل يحب العزم والفوة ، لقد سكر جبران بزرادشت وسكر أكثر من ذلك عا قاله فازداد به شهرة في العالم العربي :

وأخطر ما دعت إليه النزعة المهجرية الوافدة على الأدب المرى هي محاولة تحويل و الجنس، إلى نوع من القداسة وتجويل (الشهرة) إلى صوفية فقد قام أدب جبران زعيم هذه المدرسة على ثلاث دعائم:

( لذة الجسد ـ الحب الشهواني ـ المرأة العارية ) .

وقد تأثر في ذلك على حد قول النقاد بمزامر داود والحياة في باريس ، ومن ثم أعلن سخريته بكل القيم المثل ودعا إلى الاستسلام لسلطان الغريزة والعاطفة الجنسية ، وقد راجع كشير من الأدباء دآ ثار جبران ، وأجمعوا على أنه يتميز بعدم الاكتراث بالاخلاق في بحثه عن لذة الجسد والحروج عن قواعد الدين ، وقال عنه ( الآب الزغي ) في بحث نشرته المشرق المسيحية : أنه يهدم صرح الديانة المسيحية وينبذ جميع الآديان وأنه كثير الآلية ولـكن ليس ( الله ) بينها ، وأنه يدين بمذهب: عبودية العقل والآراء الشهوة الحيوانية وأنه هادم السلطة المدنية. والسلطة الدينية والأسرة ، وأنه ذعا في كل كتاباته إلى والحب المحرم ، والعشق السرى ، والفحش ، يقول : أجل : جبران ينادى بحلاوة المرأة العارية واذة طعمها ، وما هذاسوى الشهوة الجسدية المتجسمة ، ويضرح بأن الجنة قائمة بهذا الحب، وأنه يدعو إلى إحياء الفرائز وتغليب الحب الجذبي. ويقول الآب الزغي: أن جبران هو مصور الاجسام العارية وكاتب الشهرة المطبقة ـ من كل قيد ، ولا عبرة عنده بالمقل ولا بالواجب حتى يصطدمالهوى بذلك الواجب، وايس في موسيقي الادب الجبرات سوى طبول تدوى في فراغ أصواتها حدوتذيع ضجة البلاغة اللفظية والكلام الطنان الذي يززر في الآذن تأثيراً قويا ويصل بالاقسان إلى عالم الدوخة والانذمال، فهو معجب بالزوجة التي تركت روجها واتبعت قلب حبيبها ، طروب بالانفصال الجنسي ، شفيق بالمرأة المستسلمة إلى خادمها المفترى ، هذا جبران الذى يسكب السم الآخلاتي في كؤوس نظيفة شفافة \_ على حد تعبيره \_أن مفظم كتاب الغرب في موضوع الميول القلبية والشهوة الإنسانية وتكربسها لم يبلغوا من الفساد الاخـلاقي والاباحة ما بلغه الادب الجبراتي ، فهو قد حول مزامير التوراة من دعاةالفضيلة إلىدعاة الرذيلة وفي كناب ( النبي ) يصور جبران نفسه على أنه المصطفي الختار الحبيب وجبران لا يعتقد إلا بالإنسان وجمال جسده العارى وشهواته وأسراره وجبران دينه والجسد، الذي بشر به في العالم العضرى ، فلاقاه أبناء العالم الجديد ويحانة فينانة وافقت ميولهم حين يقول امم : ثيابكم تحجب الـكثير من جهالكم ولـكنها لا تستر غير الجميل، يالبتكم تستقبلوا الشمس والربح بثياب بشرتمكم عوضا عن ثياب مصانعكم ( النبي ص ٤٦ ) ، ولهذا كله اهتم الفرب بأدب جبران ونشره وأحاط شخص جبران بتقدير عجيب وخاصة حين أعلن جبران صراحة أنه يكتب لنفس الناشئة ، وكان لادب جبران أبعد الآثر فعلا في جيله ، وخدم به للغزو الثقافى خدمات لم يكن في مستطاع التغريب تحقيقها لولاً كتابات جبران، فقد عمل في ( سيبل تهديم الاخلاق ونسف أركان الدين وتحطيم قيو دالشريعة) عملا ضخما بارزاً ، ولقد حاول النفوذ الاستعماري المسيطر على الادب العرفي أن يجيي جبران بمدموته إوأن يبعث حوله هالة من القداسة التواصل آثارُه طريقها إلى نفوساً لاجيالُ ، والكنه عجز عن تحقيق هذا الآثر وسرعان مامات أدب جبران وسقط.

ومن الحق أن الآدب العربي يأصالته وذاتيته الحاصة قد أسقط ( جبران ) وأحيا ( المنفلوطي ) منذ اليوم الاول الذي تصارع فيه الادبان فقد كان أدب جبران هو أدب التوراتية والفيبيات والميوعة والظلال وهذه ألوان لا يقبلها الادب المعربي في بساطة ويسر ، أما أدب المنفلوطي فقد كان مستلهما من مذاج الامة العربية والففس العربية الاسلامية قائما على أساس البلاغة القرآنية التي تمثل الاصالة في مسار الادب العربي و تطوره عبر للعصور وحتى العصر الحديث .

أسلوب جبران أسلوب الخيال والاباحة والهدم ومعارضة الاخلاق والعقائد، فهو معارض لطبيعة النفس العربية والمزاج العربي، أما أدب المنفلوطي فكان موازيا لهذه النفس حتى قبل: أن قلب جيل كامل من دمشق إلى فاس قد خفق (م ـ ٨ المد الإسلامي)

من خفقات قلم المنفلوطى ، غير أن هناك عاملا هاما لا يمكن إغفاله كان بعيد المدى في تركية الادب المهجرى وإعلائه هو أن الصحف المصر ة كانعافي أيدى المارونيين اللبنانيين دعاة النفريب (المقطم والاهرام والهلالوالة تطف) وكانت جميعا تعلى من شأن المهجريين وترجى إنتاجهم الهابط في مواكب من الاعلان والتقريظ.

ولقد كان أسلوب الشاميين في مصر والمهجريين في بوسطن ، الا يرضى الذوق العربي وقد سجل ذلك ( هاملتون جب ) في نقريره حيث قال : أنهم ام يكن باستطاعتهم أن يفعلوا ذلك ، وعجزوا أن يحلوا المشكلة النفسية لانهم كانوا نصارى كما عجزواعن أن يحلوا المشاكل الاسلوبية ثم قال: أن أصول الاسلوب العروبي العربي قد صاغها العرب على غرار النماذج المربيه الاسلامية وعلى رأسها جميعا القرآن السكريم والحديث ( من كتاب دراسات في حصارة الاسلام لجب) وهكذا برى أن إعادة إحياء جبران مرة أخرى لن يحقق شبئابعد أن اتسعت دائره الاسالة وعقت مفاهيم اليقظة الاسلامية و تبينت أهداف التغريب والشعوبية والغزو الثقافي ووضحت .

# ٣) في مواجَمة الاستشراق

- (١) في مواجهة الاستشراق والتغريب
  - (٢) الاستشراق في طور جديد
    - ( ٣ ) تحديات الاستشراق

## فى مواجهة الاستشراق والتغريب

إن خطة الاستشراق في احتواء الفكر الإسلامي (ثقافة ولغة رتاريخا) هي من التحديات الخطيرة التي مازالت تواجه المسلمين على مطالع القرن الخامس عشر، وهي ولا ريب هن المقبات التي ثواجه حركة اليقظة الاسلامية في مرحلة النهضة التي دخلت إليها اليوم.

ولعل أخطر المواقف هي ما حاولة حركة الاستشراق من إدخال تفسيرات باطلة على حقائق الاسلام التزويرها وتزييفها ومن ذلك ما حاوله مرجليوت اليهودي في أمرين هامين كان لهما أكبر الآثر في احتواء الفكر الاسلامي المعاصر وهما المؤامرتين الملتين حل لوائهما على عيد الرازق وطه حسين حين أحد يحثين أحدهما عن الحلافة الاسلامية استأثر به على عبد الرازق وترجم له وقدمه باشمه مع إضافات خفيفة وبحث انتحال الشعر الجاهلي الذي نقله إلى العربية طه حسين وجعله أساس كنابه المعووف بالشعر الجاهلي الذي نقله إلى العربية طه حسين الكتاب هن أراجيف وسموم وزيوف ما زالت تتردد إلى اليوم كمسلات وهي من الاخطاء الكاذبة التي حاول بها الاستشراق اليهودي إلى تدميراً كبر حقيقتين في عن الاحلام وهو تزييف مفهوم الحلافة الاسلامية وإلى فصل الادب عن الفكر وإعطائه حرية الالطلاق في مجالات الاباحية وهدم الاخلاق وإلى إنكار المربع المدينة بين الشعر الهربي الجاهلي والقرآن الكريم والادعاء بأن هذا الشعر وضع بعد الاسلام.

وهناك من عمل الاستشراق دائرة المعارف الاسلامية الموضوعة الآن بين أيدى المفكرين للسلمين وبها عشرات المصطلحات المضطربة والفاسدة التوجيه والتعليق على أن المستشرقين قد وضعوا كتبا لها صفة العلم ، في مختلف المسائل الاسلامية تدرس في بعض الجامعات العلمية على أنها صورة صحيحة لمسائل الاسلامية الاسلامية من أحكام وقواعد جاء بعضها محرفا وبعضها

لا يفيد حكم الشارع ثم يوقع في تحريف مدلولاتها ومعانيها على نحو يتعذر معه فهم أحكام الإسلام على وجهها الصحيح .

أما دائرة المعارف الإسلامية فإنها تجمع عشرات الإسرائيليات والتفسيرات الوائفة فتضعها في تفسير النص الإسلامي. وخاصة في انحرائها نحو مفاهيم التوراة التي كنبها أحبار اليهود ومن ذلك أنها تأخذ القصة اليهودية للعهد القديم في خلق آدم فتجعلها مصدراً لقصة آدم في دائرة معارف إسلامية وتجعل وجهة نظر اليهودية في قصة إبراعيم وأبنا ثه إسماعيل وإسحق فتعليها على مفهوم القرآن الذي يمثل حقيقة هذه الفصة وهذا جزء من محاولة الاستشراق اليهودي في إعطاء فيكرة زائفه هي أن فلسطين كانت بهودية قبل الاسلام مع تشويه الفتح العربي وهناك المحاولات المتعددة لأراز أسماء الشعوبيين والمدارقين واضفاء صفة البطولة والمسلم عليهم، أمثال عيلان الدمشتى الذي يقدمه بعض الشعوبيين على أنه من الثوار المسلمين.

وهناك الاهتهام بالملكلور والمواويل الشدبية وعاولة القول بأنها تحمل مفاهيم اجتماعية حقيقية للسلمين في مجال الثأر والشرف والفوارق الدينية والطائفية والمستويات والمكانات الاجتماعية مع فساد هذه المقايس والصحيح إن الشس الإسلاى والادب العربي في صوره البيانية العليا هو أصدق تعبير عن النفس المسلمة وأهمق أداء وأخلد على الزمن.

ويصدق في مذا ما قاله فيليب حتى حين قال: لقد عجز المفكر الغربي (عن طريق الاستشراق أو خارجه ) على إصدار أحكام سليمة أو علمية أو بعيدة عن الأهواء عن الإسلام وتاريخه وعقيدته ، فقد أقبل الاوربي كقاعدة على دراسة الإسلام أما لتنصير المسلمين أو لحدمة المضالح الاستمارية وكان لنمصب الغربيين القوى وحاستهم الدينية وجهلهم المطبق أثره الفعال أيضاً ، وكان استمرار تداول الاساطير الغربية عن الذي وعداء النصاري لديانة توسعية منافسه وما خلفته المروب الصليبية من ذكريات مريرة إلى جانب ما بعثته قوة الاعبراطورية العثمانية المتماظمة من مخاوف مانعاً حال دون قيام دراسة موضوعية متحررة للإسلام.

وقد وجه كثير من الباحثين النقد الكاشف لمناهج الاستثنراق فى كل مجال وخاصة فى مجال التاريخ المستشرقون وخاصة فى مجال التاريخ المستشرقون وأتباءهم ارتدكب كتابها أخطاء فى سرد وتحليل الاحداث والوقائع الناريخية ، التى وضعها بعض كتاب اليهود فى القرنين ١٨ و ١٩ وأوائل العشرين .

وأخطر ما فى هذه السكتابات آنهم أخضعوا تاريخ الإسلام لمفهوم المسيحية وتفسيراتها ثم أخضعوه لتفسيرات المادية الغربية ثم التفسيرات الماركسية تعرف الآن من كلكانت تحلتة .

كذلك حاول دعاة القومية تفسير التاريخ الإسلامي تفسيراً يصور الإسلام على أنه حركة قرمية : أو حركة ديمقراطية أو حركة اشتراكية وكل ما ترتب على ذلك من دراسات فهو منحرف وخاطى. كذلك فقد أخطأ الذين أخضعوا مفهوم الإسلام للفلسفة وعلم الكلام.

لقد كان أبرز أعمال الاستشراق مي إثارة الشكوك حول خس قيم أساسية :

الدين الحق ( الاسلام ) : وقدرته على تحقيق الآمن والسلام والرحمة والعدل والآخاء البشرى .

اللغة المربية : وقدرتها على التعبير وأداء دورها في دصر الحضارة الغربية .

الحضارة الاسلامية : والقول بأنها بحمات من الافتباسات عن الحضارات السابقة لها .

القيم والاخلاق: والقول بأنها عادات وتقاليد وليست أصولا ثابتة .

التاريح الاسلامى: تشويمة وتزويره:

وقد خرجت أوربا من حركةالاستشران بنتيجة هامة (على حد يعبر عنه الدكتور إبراهيم العدوى) وهى أن العالم الاسلامى أمة عريقة فى حضارتها وأن السيطرة عليها لا تسكنى لتحقيقها الغزو العسكرى فحسب ، ولـكن يجب أن يسير إلى جوار ذلك غزو فكرى يستهدف روح الامة وجدورها . لقد أدركت أن العالم الاسلامى سوف بقاوم الغزو العسكرى وأن أسلحة المقاومة لديه سهلة

ميسورة من حيت الفداء والاستشهاد واذلك كان لابد من دعم الغزو العسكرى المفضاء على العوامل النفسية التي توجب المقاومة وهدف الغزو الفكرى هه مسخ شخصية الآمة ومنع الاصالة والابداع فيها حتى تتوقف عن النمو ولذلك عمدت إلى تحريف المقومات الفلمية والحضارية للبلاد العربية إذركز نفر منهم جهوده لاعادة كتابة "تاربخوالحضارة محاولين توجيه البحوث توجيها استمارياً فأنكروا على طهاء العرب القداى الاصالة الفكرية بهدف إسقاط مرحلة هامة من مراحل التطور الحضارى الافساني وذلك بإغفال شأن الحضازة الاسلامية صاحبة الفضل على نهضة أوربافي معالم المصور الحديثة ، كما تسللوا للبحث عن العاميات بهدف أن يحتقر المواطنون لغتهم العربية والنشدق بلغة المستعمر كما فشروا (التفتيت) وهو أخطر سلاح يشهده أعسداء العرب والمسلمين وإثارة النزعات القديمة وهو أخطر سلاح يشهده أعسداء العرب والمسلمين وإثارة النزعات القديمة (الفرعونية ، الفينيقية ، البابلية ) وخلق الوطنيات الضيقة .

ولا ريب أن من أخطر التحديات التي تواجه النهضة في مطالع القرن الخامس عشر الهجرى هي تلك البعثات التي ترسل بها أبنائنا إلى الغرب ، فان وراءها محاذير خطيرة يجب أن نواجهها قبل أن تقرر هذه البعثات . ذلك أن ابنائنا أولئك يجب أن يكونوا على قدر كبير من الفهم لدينهم وقيمهم وتاريخهم ولغتهم و رآههم وأن تكونوا عالمين بتلك المحاولة الخطيرة التي تستهدف احتوائهم وصهره في بوتقة الايمية العالمية ليحذروها، ذلك أنهم إنما يواجهون أقراما من عتاة المستشرقين وأغلبهم يهود وإن لم يكونوا فهم تلموديون صهيونيون فكرا ، وعلى كراهية وحد شديدن للاسلام .

ولعل من أخطر التحديات التي تواجهنا في هذه المرحلة أن نرسل أينائنا ليتعلموا اللغة العربية والاسلام في السريون وهارفارد وبرنستون وكلها مغاقل للاستشراق اليهودي فكأننا إنما نرسل أبنائنا المسلمهم إلى مصيرخطيروهو أن يودوا إلينا وأمانتهم للغرب والفكر المادي والتلمودي أشد وأكبر من أمانتهم لفكرنا الاسلامي وما قيمة أن يحصل أبنائنا على أطروحة الدكتوراه في الشريعه الاسلامية واللغة العربية وقد قبلوا غير مفهوم الاسلام الصحيح وإذا بهم يعطوا أبنائنا مفهوم أعداء الاسلام.

ولعل من أخطر المحاولات التي جرت أخيرا لاحكام قبضة الاستشراق

على ف كرنا وتراثنا تلك الدعوة إلى وجهت إلى طلاب الاستشراق أن يتعلموا المهجات العامية للمسلمين ويعرفوا اصطلاحاتها نظرياً وعلمياً وأن يدوسوا المرآن ليقفوا على ما يحتويه وأن يخاطبوا العوام من المسلمين على قدر عقولهم ومستوى علمهم فسيشككوهم فى حقائق الإسلام ويدخلواعليهم الزبغ ولا ريب أن الحدف من هذا واضح وهو محاولة فرض مفهوم زائف الإسدلام يخرجه عن مفهومه الحقيق بوصفه منهج حياة ونظام مجتمع وصيرورته قريباً من مفهوم المسيحية ودين لاهوتى وعبادات وطقوس ، وهذا هو العمل الدى ابتدأه الدكتورطه حسين وحاول أن يكون من حوله بحموعة تعمل له ، وقد ساهم كثيرون فى تنمية هسذا وحاول أن يكون من حوله بحموعة تعمل له ، وقد ساهم كثيرون فى تنمية هسذا الانجاه من أمثال توفيق الحكم ولويس عوض وحسين فوزى وزكى نجيب محمود .

بل إن هذه اللقاءات المشبوهة التي تجرى تحت إسم الحوار والتقارب إنما يستهدف التركيز على هذا المعنى ، معنى النشابه بين الإسلام والمسيحية والقول بالباطل بأن الخلاف بينهما ليس إلا خلافاً فى الفروع وذلك لانتقاض ميزة الاسلام الخاصة فى نظر المثقف الغربي وتزييف مفهوم الاسلام من حيث أنه وحده المذى يمثل التوحيد الخالص .

## الإستشراق في طور جديد

كانت محاولات الاستشراق تهدف إلى طمس الحقائق الاسلامية الآساسية وإثارة الشيهات حولها وخلق مفاهيم مهرمة مصطربة لتحلمل المفاهيم الآصلية . نجد هذا واضحا في أغلب أعمال الاستشراق التي قدمها إلى المسلمين بل لقد ذهب إلى أبعد من ذلك إذ وكل إلى بعض من اتصل من شباب الجامعات دراسة هذه الشبهات على أنها قضايا حقيقية عفيمد أنكانت سطور ألها صفة الاحتمال في المجلدات القديمة ، عمد إلى استخراج هذه الشبهات وتأليفها لشكون بمتاية عمل وظاهرة ، وتعجب حين ترى المستشرقين وأتباعهم لا يبحثون في الاصول العامة أو العناصر الرئيسية لقضايا الفكر الاسلامي أو الناريخ الاسسلامي ولحنهم ولكنهم يبحثون عن تلك النقاط المختلف فيها، أو موضع الاشتباء ؛ وإثار تهاوالتركيز عليها من شأن تلك الفرق التي احتضنت الفلسفة اليونانية أو الفكر الوثني وهم مولمون من شأن تلك الفرق التي احتضنت الفلسفة اليونانية أو الفكر الوثني وهم مولمون بالمعتزلة لانهم أخرجوا الاسلام من مفهومه الجامع إلى مفهوم غربي عقلان كا يركزون على مفاهيم النصوف الفلسفي ورجابه وخاصة دعاة الحلول والانحاد ووحدة الوجود ويطرحون هذه المفاهيم مرة أخرى في أفق الفدكر الاسلامي ووحدة الوجود ويطرحون هذه المسلمين عن عقيدة التوحيد الخالص .

ولم يترك المستشرقون باباً من أبواب الفكر الاسلاى دون أن يثيروا فيه الشبهات ويقدموا فيه الابحاث التى يجعلونها أساساً ومرجماً لأولئك الذين تقذف بهم الظروف للذهاب إلى أوربا والتلمذة عليهم ، فنى الشريعة والعقيدة والتاريخ وتفسير القرآن والسئة مؤلفات وأبحاث قائمة على الشبهات لها صورة العلم وضعها المستشرقون فى مختلف المسائل الاسلامية تدرس فى يعض الجامعات (هناوهناك) على أنها صورة صحيحة لماجاء فى الشريعة الاسلامية من أحكام وقواعد جاء بعضها محرفاً وبعضها لا يتقيد يحسكمة الشارع ، ويبالغ فى تحريف مدلولاتها على محويت مدلولاتها على محوية معرفتهم أحكام الاسلام على وجهها الصحيح .

وتحفل المصنفات التي كتبها المستشرقون وأتباعهم تحت إسم التاريخ بأخطاء في سرد الاحداث أحياناً متعمدة وأخرى نقيجة الجهلوعدم الاسقيعاب وذلك بالإضافة إلى الصور المشوهة في الكتب الثاريخية التي وصفها بعض كتاب اليهود في القرنين ١٨ و ١٩ في محاولة لإعطاء فيكرة زائفة عن أن فلسطين كانت يودية قبل الإسلام وتشويه الفتح الإسلامي وإعطاء الصهبونية حقيا زائفاً في العودة إلى فلسطين.

كذلك فهناك المراجعات الفاسدة التي يقوم بها الاستشراق الصهيونى والماركسي والغربي للتراث والتاريخ الإسلامي ، .

فهذاك اللاث محاولات لتفسير الرّاث التاريخ الإسلامي ، ماركسيا وليبراليا وصهيونيا ويقول الباحثون الذين اتصلوا بدوائر الاستشراق واستطاعوا النجاة من الاحتواء أمثال مجاهد الصواف وعجد المبارك وعجد مصطنى الاعظمى الذي هاجم شاحت وقال إن أسلوبه بعيد عن العلمية وضياء الدين الريس الذي رفض الحضوع لمناهجهم في كتابه وسالة، ، يقول هؤلاء الباحشسيين إن المستشرقين في الأغلب صهيونون ومبشرون ورجال استخبارات وقليل منهم طلاب حقيقة ، الأغلب صهيونون ومبشرون ورجال استخبارات وقليل منهم طلاب حقيقة ، وعندهم إن رجال الاستشراق والحركات النبشيرية يهدفون إلى جر المسلمين إلى نقاش المناع عن الاسلام فيضيع الوقت على المشقف المسلم في الدفاع مع أن الاسلام قائم وراسخ وهو عزيز قوى .

ويرى مجاهد الصواف إن الهجمة الفكرية للاستشراق فى العصرالحديث هى المتداد للحروب الصهيونية للسلمية وبمراجعة مؤتمرات الاستشراف الاخيرة (المؤتمر الثلاثون ١٩٧٣).

وقد مر قرن على أول مؤتمر للاستشراق وما زاليعالج الاسلام كما كان يعالج في زمن الحروب الصليبية وان باستطاعة المفكر المسلم أن يقول ان غارة صهيونية صليبية جديدة بدأت على العالم الاسلامي ليست بالسلاح فقط وانما بالفكر كذلك واية ذلك أنهم في مؤتمر ايران ١٩٨٠ مازالوا يعالجون الاساطير المصرية والبابلية بالمقارنة الى الكتب المقدسة كالتوراة والانجيل والقرآن وكتب البوذية

والهندوسية وهذا يؤكد على مدى اصرارهم على بت ممومهم بالرغم من أنالبحث العلمى فى الغرب نفسه بالنسبة لليهودية والمسيحية والاسلام قد تجاوز هــــذه الدراسات العنالة وأن رجل من أمثال بوكاى قد كشف بالطريق العلمى فسادنسبة التوراة والانجيل الى المكتب المنزلة وكذلك كثير من الباحثين اللاهوتين المتخصصين فى مقارنات الاديان.

وما تزال مؤسسات التبشير والاستشراق تتلقف الشباب المسلم القادم من اليمن وبا كستان والشام والمغرب لاحتوائه ، وتلك مسئو ليةالبلاد الاسلامية التي يجب أن يحصن أبنائها قبل ارسالهم الى الغرب .

ويواجه العالم الاسلامى اليوم نفوذ ماركسى جديد فى بلاد اسلامية أساسيا بالاضافة الى النفوذ الغربي (أفغانستان واليمن الجنوبية وسوريا) ونفوذ تبشهرى جديدفى أندونيسيا، فضلاعن نفوذ الثقافة الغربية الآوربيةوالآمريكية فى مختلف أجزاء العالم الاسلامى بالاضافة الى سموم الفكر التلمودى الصهيونى المبثوث فى الجامعات تحت أسهاء العلوم الاجاعية والنفس والاخلاق.

ومن هنا فإن الانفتاح أمام الثقافات الغربية واللغات الاوربيه أمر يحب أن يحاط بأكر قدر من الحصانة من ناحية فهم العقيدة الاسلامية والايمان بالقيم والتراث وأصالة الذاتية الاسلامية ، وفي هذا يقول الدكتور عمر فروخ :

ان الانفتاح يجب أن يكون موقع قوة باعتبار أن عندى العلم الأول ولكن حينها أرسل شخصا عمره ثمانية عشر سنة الى أوربا أو الغرب بلا أساس ، فإن أول ما يأخذ هناك ، أنه يأخذ بمظاهر الآشياء لذنك أنا أفقد الفائدة من هذا لانفتاح بالعكس يعود الانفتاح بالضرر ، والدولة الضعيفة بجب أن تكون أحرص ما تكون على أبنائها .

## التبشس يغير جلده

حاولت حركة التغريب والغزو الالثقافي أن تحتصن حركة التبشير الغربي (التنصير) والحديث عقه في كثير من أجزاء العالم الاسلامي بعد أن اختفت المؤسسات الظاهرة التي كانت تقوم في القديم بتنصير الشباب عن طريق المستشفيات وبعض المحاهد والجامعات ، ولكن هذا الاخفات والتعتم المتعمد لا يعني أن حركة التيشير قد تلاشت أو خفت صوتها وإنما يوحي محقيقة أشد خطورة وهي أن التبشير غير جلده واستعمل أسلحة جديدة كا فعل الاستشرافي حين أعلن أن مهمته قد انتهت وأن جماعاتة أصبحت تدرس العلوم الاحتماعية ، وتلك ظاهرة واضحة في تاريخ تلك المؤسسات أنها تغير جلدها وأساليها بين آن وآن عندما تنكشف خططها ويتعرف الناس على مظاهرها ولكنها لا تيأس ولا يموت وانما لتنخي في أثواب جديدة وأساليب جديدة وأبلغ المظاهر التي تتخفي فيها حركة لتنخي في أثواب جديدة وأساليب جديدة وأبلغ المظاهر التي تتخفي فيها حركة النمريب مؤسسانها التبشيرية والاستشراقية اليوم ، هي العلوم الاجتماعية والثقافية والمسرح والفنون فهي عن طريق هذه القنوات تبث مفاهيمها على أنها علوم جامعية ومناهج علية لا يتطرق اليها الشك ، ومع الآسف فان جامعاتنا في مختلف أنحاء ومناهج علية لا يتطرق اليها الشك ، ومع الآسف فان جامعاتنا في مختلف أنحاء علية الموم وتتحدث عنها أسهاء لا معة من يتسمون بأسهائنا .

ولقد كانت معاهد الارساليات محاذية تماماً للمحافل الماسونبة في حمل لوا. هذه السموم وخاصةما يتعلق منها بتدمير القيم الآخلافية والاجتماعية وهدم الاسرة، وقد تحولت الآن إلى أندية مختلفة منها الليونز والروتاري وغيرهما.

وقد دخلت على المسلمين دعوات أمثال القاديانية والاحمدية والبهائية فخدعوا بعريقها وكلما تعمل فى حقل التغريبوالغزو الثقافى لازاحه مفهوم الاسلام الجامع المانع وإحلال مفاهيم ضالة مضللة علمانية ووثنية .

ولقد كانت البلاد الاسلامية فى سنوات الاحتلال العسكرى الاجنبى تقاوم هذه الدعوات وهذه المؤامرات بقوة ولكنها فى ظل المرحلة النالية وهى مرحلة الاستقلال والحرية فانها تنظر إليها فى استهانة ولا تقدر خطرها الذى يستشرى فى أوقات الامن الحادع .

ويصدق الاستأذ طهخليل الحيالى حين يقول أن الاستشراق قد خضع للتبشر وأن بعض المستشرقين باعوا ضمائرهم للشيطان التبشيرى بمـا قاموا به من تزوير وتخريب للتاريخ والفسكر الاسلامى وفى ابتداعهم الاسائيب المبطنة بالعلمية والمنهجية تارة وبالواقعية والتجريبية تارة أخرى حتى أمست باباً واسماً يلج منه كل اص ودهقان ومخرب يريد أن يقضى على عقيدة الآمة .

وقد قدم المكاتب تقربراً لعدد المكتب التي وضعها الأوربيون عن العمالم الاسلامي والبلاد العربية بين ١٨٠٠ و ١٩٥٠ بما يناهر ٣٠ ألفاً من المكتب يضاف إليها ما كان قد وضع قبل عام ١٨٠٠ وما وضع بعد عام ١٩٥٠ وهما في الحالتين يقدران بالألوف.

ولا ريب أن هذه الهراسات التي توضع بين أيدى شبابنا الذاهبين إلى الغرب في البعثات العلمية لتكون بمثابة مصادر ومراجع لا يتخطوها في أعداد دراساتهم تحت إشراف أساتذتهم المستشرقين ظاهرا والمبشرين حقيقة، أو تترجم إلى العربية تحتوى على أفكار مسمومة مصوغة صياغة دقيقة وفق مخططات مسبقة لكل دراسة (عن دراسة ادوار سعيد تحت عنوان الاستشراق بالانجليزية) .

والهدف هو تخريب قواءد الاسلام والآخلاق الاسلامية وإشاعة الآف كمار والعادات المشكرة بين أبناء البلاد بأساليب جهنمية تتسم بطابع الوحشية تارة والحسة والقذارة والنغرير والنرغيب ثارة أخرى .

وقد بدأت حركة التبشير والاستشراق من منطلق ضرب المسامين عن طريق الدكلمة بمد هزيمة الحروب الصليبية كا وجههم لويس التاسع ، والعمل على ترجمة القرآن والسنة وعلوم المسلمين البحث عن النغرات التي يدخلوا منها الى اثارة الشهات تحت اسم (لمل القلم ينجح فيما فصل فيه السيف ) وقد أعلنوا في كتاباتهم مراحة ابن الاسلام هو عدوهم الأول وأن أكبر غاية لهم هو ضرب وهدم قواعده في الصميم . .

وقد بلغعددالادباء اليسوعيين-سبا-صاءات مصادر رسمية في دولةالفا تيكان ( ٤٠ ألف ) مبشر يعملون خارج العالم المسيحي .

ومن عجب أن تبلغ أساليب النبشهر حدا بالغ القوة حين يقوم الآب موجان الآكبر بتصويرفتيات من أفريقيا الوسطى (بانك) المسلمات الفقدات في أوضاع جنسه مخجلة، وقد طردته السلطة الحاكة (عن وسالة عن الاسلام في أفريقيا

لوسطى لابرهم النعمة ) والقصد هو إشاعة الاباحية ، وهذا عمل يتجاوز بكثير ما يظن أنه يقوم به رجال الشبشير مهما بلغت محاولاتهم في التصور ومرجع هذا إلى الحقد وانتعصب الطائق البغيض ولارضاء بعض ذوى الاهواء . كذلك فهم يعملون في بسض البلاد الافريقية على دفع الناس نحو الفاحشة والخر والاباحية حتى أن الدا مثل بانكي يمكن أن يكون بها (وهي مدينة صغيرة) أكثرمن الف حانة من جانات الحمر ، فهو يغمسون سكان هذه المناطق في الربا والمسكرات ، والجراثم والموبقات ( الاسلام وأفريقيا الوسطى : ابرهيم النعمة ) وتعطى هذه الوقائع دلالات جديدة على أن التبشير يعمل بأساليب مختلفة ، فني كل منطقة من المناطق له أساليبه ووسائله ، وأنهم كما يقول الاستاذطهخليل الحيالي يعملون على الاستفادة من كل الثغرات التي يجدونها في العالم الاسلامي ، من تمزيق وحدة الامة وخلق الروح الطائفية البغيضة،التي تحرض ملة على ملة أخرى،ولعل مايجرى فى كمبوديا وبورما والتبت من تقتيل المسلمين وتهجيرهم بالقوة من أراضيهم باتفاق جميع الفرقاء ( عدا المسلمين ) تعطى دلالات واضحة وأكيدة على أن المؤامرة عالمية بكلأ بعادها وارتباطاتها للقضاءعلىالاسلام والمسلمين وأنحوادث التنصير الجماعية في أندونيسيا والفلبين بمئات الالوف لتثبت أنها لاتحدث بالاقناع وإنما تتم بالسيف والحرق كالتجويع والتجهيل المتعمد واصطناع أسباب التخلف للبيئة للسكان المسلمين في تلك الملاد.

### تحديات الاستشراق

لقد نبين من الدراسات الواعية المنمددة ، مدى خطر الاستشراق على الفكر الإسلامى ، ولم يبق إلا دعوى و الدور الذى قاموا به فى تحقيق المتراث الإسلامى ومنها تبويب بعض كتب السنة وغيرها ، ولاريب أن الاستشراق ، عمل على إيجاد حصيلة واسعة من مفاهيم الإسلام بدأها بترجمة القرآن والحديث النبوى وبمض الكنب المعروفة، والهدف هو أحكام الرد على ما فى هذه المصادر من قضايا معارضة النصرانية المحرفة من ناحية ، أو معارضة المنفوذ الاجنى من ناحية أخرى ، أو البحث عن روايات ضعيفة تحمل الشكوك والشبهات .

والحقيقة أن هذه الاعمال لم تـكن خالصة لوجه الدلم ، وهى بالرغم من ضالتها بالنسبة لعمل الاستشراق الواسع فى ابتعاث كتب الراث المنصلة بالفلسفة والنصوف الفلسنى ، والفرق المتصارعة والباطنية وغيرها ، فإنها عمل مشكور لهم ، ولكنه لا يشكل ظاهرة يمكن أن تحول دون الغرض الحقيق للاستشراق ، بما يخدع به دعاة النغريب ذوى النيات الحسنة من قومنا .

#### وهذه بحموعه من الحقائق:

أولا: المستشرقون يدرسون قضايا الإسلام ( وتاريخه وشريعته وترائه) بروح غير علمية ، تقوم إما على سوء الفهم أو سوء النية ، وهم لا يتصورون أى شيء إلا في حدود مفاهيم النصرانية اليرنانية بعقليتهم الغربية التي تعودت على بط الظواهر الافسانية بالجنس واللغة والقومية والبيئه ، في حدود المفهوم المادى القائم على المحسوس ، ومن هناكان الانسان عنده ظاهرة قومية نشأت عن ظروف اقتصادية ، ومن شأن هذا النصور أن يجعل كل أحسكامهم على تاريخ الاسلام وشريعته وقيمه خاطئة ومنحرفة ، لأن الاسلام يقوم على تصور جامع بين الروح والمقل والقلب .

ثانياً : قدم المستشرقون كتابات ودراسات أعطوها صبغة العلم فى مختلف المسائل الاسلامية ، تدرس فى بعض الجامعات على أنها صورة صحيحه لها جاء فى الشريعة الاسلامية من أحكام وقواعد ، جاء بعضها محرفاً وبعضها لا يقيد حكمه الشارع ، ثم بولغ فى تحريف مدلولاتها ومعانيها على نحو يتعذر معه فهم أحكام الاسلام على وجهها الصحيح .

ثالثاً : أخضع المستشرقون تاريخ الاسلام لمفهوم النصرانية وتفسيراتها ، ثم أخضعوه لتفسيرات المادية الغربية ثم التفسيرات الماركسيه .

رابِماً : دخل المستشرقون إلى مجامع اللغة ، وحولوا أهدافهم بها إلى مناهج برافة ، سواء فى أحياء العاميات أو الدعوة إلى تعديل النحو ، أو اللغة الوسطى أو الـكتابة العربية الميسرة أو المعاصرة وكلها محاولات ترمى إلى إيجاد فجوة بين لغة الفرآن ولغة الـكتابة

ومن قبيل ذلك تسللوا للبحث عن العاميات ، وليسوا ملابس النجار والدبلوماسيين ، وصاروا يعملون بشتى الوسائل لجمع الامثال العامية والمواويل ، يهدف مسموم هو القول بأن العامية لعة لها تراث وجعلوا لذلك عنواناً براقاهو والتراث الشعبي ، الفول كلور ، وقد أولوا اعتماههم الشديدلدراسة اللهجات في البلاد العربية ، وعقدوا مؤتمرا خاصاً لذلك في مدينة ميونيخ بالمانيا ١٩٥٧ ، وكتب المستشرقون في ذلك كتبا منها : كتف في لغة النجر في البلاد العربية ، ودراسات في المهجات المستعملة في جنوب في المهجات المستعملة في جنوب الجزيرة العربية وعلى أطرافها .

#### الفلسفة الضيالة

والهدف من التركيز على اللهجات العاميةواضح، فهم الذين قدموا تلكالفلسفة الصالة التي تقول أن العامية أقدر على تصوير المشاعر ، مع أن هذه المشاعر التي تصورها العامية ، هي المشاعر الساذجة ( مشاعر طفولة البشريه ) .

أين منها ذلك الشعر الرصين والبيان المربى الهدى يحمل صور المجتمع الاسلامى أين منها ذلك الشعر الرصين والبيان المربى الهدى إمر والمد الإسلامي)

والنفس الاسلامية في مراحل الرشد الفكرى والهدف من كل ذلك هو أضعاف لذة القرآن وتمييمها بالتحريض على استعمال اللهجات وتحطيم قواهد اللغة باسم التيسير.

خامساً : آثار الاستشراق في دعوات مسمومة للنشكيك فالاسلام والطعن ف مبادئه وتشويه الحضارة الاسلامية .

ومن ذلك دعوتهم إلى رفعلوا ، الانسلاخ من الماضى والنراث وإحياء النزعات القديمة : كالفرعونية والفيذيقية والاشورية وأمثالها ، والغض من شأن الشعوب الملونة فى العالم الاسلامى، ووصفهم بأنهم أقل قدرة من الجنس الابيض (الأوربى) فى مجال السياسة ، والمدنية وأاملم والفن ، والعمل على فصل الدين عن الدولة ، وابطال فريضة الجهاد وإثارة الشبهات حول القرآن بطرح السموم على أيدى مسلمين ، توحى بيشرية القرآن ، للتشكيك فى أنه من عند الله تبارك وتعالى ، والقول بتأثر الثقافة الاسلامية بالمقلية الاغريقية والفارسية ، وهم فى سبيل ذلك يمملون على انتزاع نصوص معينة من سياق المصادر اتأبيد وجهة نظرهم ، ويعملون على إثارة التناقضات بين النصوص والمصادر .

سادساً: المبالغة في تمجيد الحضارات الشرقية القديمة السابقة الإسلام ، والادعاء بأن الاسلام أخذ منها ، والبحث عن الآثر الفرقي والاوروقي فيالف كمر الاسلامي ، والمبالغة في تجديده وإكباره وجمله شيئاً أساسياً ، بالوغم من أنه أقل من ذاك ، ومحاولة إرجاع العلوم العربية إلى أصول يرنانية

سابعا: دراسة الحركات الصادة للإسلام قديماً وحديثا والتوسع فيها كالفتن الأهلية والحلافات المذهبية ، ومظاهر التفسخ والانقسام ، والادعاء بأنها أبرز ظواهر ناريخ الاسلام ، مع أن تاريخ الاسلام حافل بالايجابيات ومراحل القوة والتمكن ، وأن هذه الصوو قليلة جسداً وموجودة في تاريخ جميع الامم والحضارات:

ثامنا: يدرس الاستشراقخصائصالفكر الاسلامي بروح الخصومة,وبفكرة مسبقة قائمة على أحكام أوامها سوءالنية وعجز عن الانصاف. ويعجز الاستشراق عن أن يتخلص من العواطف الخاصة وهو يدرس مجتمعاً ومنهجا متبايتاً مع فكرة ومنهجة .

تاسما : عمله على توسيع شقة الخلافات المذهبية بين المسلمين ، بينها لم تصل هذه الحلافات إلى ما وصلت إليه بين فرق الاديان الاخرى وخاصة النصر آنية ، لا في طبيعتها ولا في مداها .

فلا يوجد خلاف بين المسلمين على المبادى. الأساسية الإسلام مثل وحدانية الله وجدانية الله وحدانية الله وقد و كلام الله والاعتقاد في أن القرآن هو كلام الله ، والايمان باليوم الآخر .

وإنما وجد الخلاف فى الامور التفصيلية فيا يمد أمراطبيميا فى مجتمع إنسانى يضم أناسا من مختلف المناظق والاجناس والثقافات ، وأنه لمن الخطأ أن تسمى هذه الخلافات اختلافات مذهبية لانها ليست إلااختلافات فقهية محصورة فى إطار دينى وقانونى عريض .

عاشراً: حاول الاستشراق الغض من عظمة الدعوةالاسلامية، بإثارة شبهات متعددة منها: محاولة الادعاء بوجود صلة بينالشريعة الاسلامية والقانون الروماني ( وقد كشفت الابحاث عكس دعوى الاستشراق فإن القانون الفرنسي الحديث ما خوذ من مذهب ما لك نقله نابليون معه إلى أورها ) كذلك التشكيك في عالمية الرسالة الاسلامية، بالقول بأن الآيات التي تدل على العالمية جاءت بعد استقرار الرسالة كلها مكنة.

كذلك أثار الاستشراق الشكوك حول الكتب التي بعث بها النبي تمالي الم الملك ، وزعموا أنها وضعت في صورتها الاولى بعد قرن من حياة النبي وقد كذبتهم الابحاث العلمية الحديثة التي أثبتت صحة هذه الرسائل .

حادى عشر: يذهب المستشرةون إلى أبعد حدود المغالطة حين يواجهون عاربخ الاسلام بأهواتهم . فهم معجبون ببنى أمية لان أحدهم (أبا سفيان) كان عدو الوسول عليه ( ما كتبه هنرى لامانس عن معاوية ويزيد ) أماعهد العباسيين فالدرلة الاسلامية خرجت من يد العرب .

أما المغرب فيسمونها يلاد البربر . وهذهالتسمية دسيسة تافهة لأنأهل المغرب عرب ويرير واحكنهم مسلمون أولا .

وهم لا يتحدثون عن الملوك الذين وطدوا الدولة بل عن الخارجين ( بنى رستم الخارجين أيام عبد الرحمن الداخل ، وبنى مدرار أصحاب سلجاسة ) ويقولون عن الما مون أن دولته فارسية ونهضة غير عربية ، ولا يتحدثون عن عهد الرشيد إلا عن الحبة البرامكة ، وينقلون رسالة مكذوبة عن أبي يوسف الى ابن المقفع في معاملة أهل المذمة . لكى يؤكدوا ما يدعيه المستصرقون من سوء حالتهم في ظل الاسلام ، ويهتمون بمدرسة حران الفلسفية، ويقةون ظويلاعند المعتزلة وينقلون عنهم رأى المسعودي دون غيره ، ويتحدثون عن المعتصم والاتراك ، ويتخيرون فقرة واحدة عن فصل العرب فقرات من رسالة الجاحظ في فضاهم ، ولا يوردون فقرة واحدة عن فصل العرب

أما القرامطة فهم عنديم طلاب عدل وإصلاح ، ويروون قصه مصرع الخليفة المتوكل برواية الطبرى ، وتفاصيل فتنة الونج فى جنوب العراق برواية النويرى وقصة القرادطة برواية الطبرى ، ويأتون بخطاب أحمد القرمطى الى الخليفة المقتدر وهو خطاب يصورهم فى صوره طلاب عدالة واصلاح .

وعندما يتحدثون عن الدول المشتقة التي انتهت بالقضاء على وحدة الدولة العباسية : الصفاريين والسامانيين والطاهريين والبويهين . يطيلون الوقوف عندما لانها دول فارسية .

وفى كتابة تاريخ المغرب حاولوا الوقيعة بين البربر والعرب. وفى المشرق حاولوا الايقاع بين العرب والفرس.

ويه جبون بالفاطميين لان مذهبهم لم ياق قبولا من جماعه المسلمين .

وعندما يتحدثون عن الصليبيين يفخرون بأنهم قتلواعندما دخلوا القدس ٣٥ ( ألفا ) مر المسلمين

ثانى غشر: وضموا أساس الشبهات ثم نسبوها إلى كتاب عرب مسلمين فالشعر الجاهلي والادب الجاهلي أساسهما بحث عن انتحال الشعر لمرجليوث، وكتاب الاسلام وأصول الحـكم لعلى عبد الرازق أساسه كتاب عن الحلافة

الاسلامية لمرجليوث: ومع المتنى لطه حسين أساسه بحث البلاشير، وعلى هامش السيرة كتاب مسيحى يسمى على هامش الكتب القديمة. ورحم الله شيخ الازمر الاسبق الشيخ الحضر حسين الذي كشف هذه الحقائق على صفحات مجلة الهداية في النلاثينات من هذا القرن.

ثالث عشر : غابة التفسير المسيحي على التحليل والعرض ، فدر منجم يقول أن تعاليم أهل الكتاب إهى الى افقت نظر سيدنا محد على إلى الكال الروحى والمثل الاعلى ، وجعلته يتحنت فى الغاز ، وهذا كذب صراح ، كا يحاولون تصوير أن القرآن جاء من الكتب السابقة . وأن الهجرة كانت إلى الحبشة لانها نصرانية والحقيقة أن الدافع الحقيق ليس لان للنجاشي كان نصرانيا بل لانه كان عادلا كا قال النبي على الله عنده أحد وهي أرض صدق ) ولذلك فليس للماطفة الذينية أثر في تصرفاته .

#### 

وحاول درمنجم أن يستدل بأن الله رضى للناس الإسلام ديناً مع بقاء سائر الآديان التى سبقت كوحدة مندجة ؟ وهذا غير صحيح ، لآن الإسلام جاء خاتماً للرسالات ومهيمنا عليها وداعيا أهل الـكناب للدخول فيه ، لا مه دين الحق فضلا عن أن النبي يَرَائِقٍ لم يكن متصلا بأهل الكتاب .

ويدعى مرجليوث أن النبي الله كان بعرف القراءة والكتابة ويتخذ لذلك دليلا من أية ( اقرأ ) سع أن اقرأ لا تعنى قراءة المدكمةوب وإنما نعنى قراءة ما يوحى إليه ، فضلا عن أن مرجليوث لم ينتبه إلى جو اب الرسول يرايح للملك : ما أنا بقارى . .

ومن أخطائهم ادعاؤهم أن العرب كانوا قبل الإسلام على استعداد للملك والنهضة ، وأن دور النبي يَرَاقِيَّ لم يكن أكثر من قيادة جماعة مهيئة ، وذلك باطل صراح ، فإن العرب في مكة أمضوا ثلاثة عشر عاما في محاربة الدعوة الإسلامية

والاصرار على عبادة الاصنام ، حتى هاجر النبي صلى الله عليه وسلم إلى مجتمع آخر هو الذي تقبل دعوته .

ولقد كانت دراستهم لاحوال العرب قبل الاسلام تستهدف هذه المحاولة المضلله، مع أن الاسلام هو الذى شكل للعرب وجودهم الحقيقى ، وأن دعوة الاسلام إلى التوحيد كانت شيئاً جديداً بالنسبة للوثنية العربية .

وهذه عاولة مضللة فى الامتهام بالغساسنة والمناذرة وإعلاء الجاهلية واعتبار الاسلام اقتباساً منها .

وَمَن ذَلَكَ إِنْكَارِ الوحى للرَّصُولَ إِلَى القَرَلُ بَأَنَ القَرَآنَ مِن عَمَلَ مَحْدَ صَلَّى اللهُ عليه وسلم .

وكُلَ محاولات الاستشراق ترى إلى القول بأن الافكار الاساسية للاسلام مستقاة من الكتاب المقدس ، أو أن طابع الانجيل موجود فى الفرآن ، أو أن هناك أصل يهودى للاسلام ( بروكلمان — فون كرامر — مونتجمرى وات ) وكل هذا باطل .

ذلك لان مصدر الاديان السهارية واحد، ولذلك فلا بدأن تسكون هناك علامات مشتركة لان الدين كله من عند الله وهو المتوحيد ولسكن رؤساء الاديان حرفوها، أما الاسلام فقد حفطه الله تبارك وتعالى.

وقد عجز المستشرقون مع الاسف ـ كما يقول محمد أسد (ليوبولدفابس) ـ عن استيماب خصائص التصور الاسلامى ومقوماته الاساسية ، ومن ثم فإنهم لا يستطيعون أن ينفذوا إلى أعماق الحياة الاسلامية ، ويستحيل على المستشرق أن يفهم الوحى ، أو الهجرة ، أو ينفذ إلى أعماقها لانه بعيد بحكم تكوينه النفسى وتفكيره عن هذا النظام .

ولهذا اعتبر (تويني) الهجرة مبدأ الندهور في تاريخ الرسالة المحمدية ؟؟ ويزعم مونتجمري وات حين يتحدث عن المعاهدة التي عقدها الرسول صلى الله عليه وسلم بين المسلمين واليهود بمدالهجرة : أن كلتي إسلام ومسلم لم تكن مستعملة في الفترة المسبكرة من العهد المدنى ، ويرجع هذا إلى أن ــ أى وات ــ تهاوز في الرجمة وحرف .

ومن الشبهات التى يثيرها المستشرق فون كريم الادعاء بأن الامامين الاوزاعى والشافعي - وقد ولدا فى سوريا - كانا على علم بمكثير من قواعد القانون الرومانى البيرنطى ! وقد نبت أنهذا القول بجرد أسطرة . فن الثابت أن مدرسة بيروت لم تكن هو جودة عند الفتح الاسلامي للشام ، وان الشافعي والاوزاعي لم يعرفا القانون البيرنطي وقد ولدا بعد زوال ما يسمى بمدرسة بيروت بأكثر من قرن من الزمان ، كما أن دراستها لم قدكن في بيروت ، وإنما في منابع العلم الاسلامي في الحجاز .

رابع عشر: أن القرل بأن مصادر النبي صلى الله عليه وسلم فى القرآن هى التوراة والابجبل، من المسائل التي يكاد الاستشراق يجمع عليها ويرددها سواء فى ذلك مستشرق اليهود أو النصارى .

والواقع أنهذا الاتهام باطل بدليل واحد هوأنمفهوم القرآن التوحيد يختلف عن مفهوم التوراة المكتوبة بايدى الاحبار أو الاناجيال الموجودة في ايدى الناس الآن.

فقد دعا الذي صلى الله عليه وسلم ، وحمل القرآن لواء المدعوة إلى التوحيد الحالص ، المطلق ، كما يقول الدكتور عبد الجليل شلمي إله العالم كله واحد . إله عرد من المادة وعن التركيب .

بينها كان الإله عند اليهود (يهوه)هو إلههم وحدهم ، وقد ظلوا على ذلك ردحاً من الومن حتى جاء النبي ( اليشمع ) أول من جهر بأنه إله العالم كله ، وظهر بشيء غريب أيضاً على اليهود هو أن حدكم لقه يجرى على الملوك كما يجرى على أبناء الشعب .

ولهذا لم تكن الديانة اليهودية موحدة بالمعنى الحقيق ، وإنما كانت ديانة توحيد بالنسبه لجيرانها ،فقدكان لدى الآخرين آلهة متعددة للزرع والمطرو الخصوبة والنجوم . كل له إله خاص ، وإذن فالتوحيد الاسلامي نوع فريد فى كل ما أعلن من صفات اقه خالق الكون سبحانه .

#### المسألة الشانية

إن القرآن لم يقتصر على ذكر فصص الاسرائيليين بل ذكر قصص داود وصالح والحضر وشعيب وسبأ ، وكثير من الاسم والفرون الاولى ، أماالكتاب المقدس - بصورته الحالية - فقاء افتصر على ذكر الشعب المختار وتاريخه وهو -ككتاب شامل - لم يتم بوضعه الحالى إلا بعد القرن الثانى الميلادى .

ولانهم ينسكرون الوحى السهاوى فامهم يبحثون عن مصدر معلومات القرآن ولا يوالون محتلفين . قال مونتجمرى وات : أن محداً نال معلومات ممتزجه من اليهودية والمسيحية معا ، وبذل جهداً واسعاً في سبيل الاستدلال على ذلك .

كذلك فعل ( درمنجم ) ، واسكن الوقائع فى المقارنة بين القرآن من ناحية وبين التوراة والانجيل تكذيهم فى هذا الادعاء العريض ، وتُدّبت تفرد القرآن حتى فيا يتعلق باليهود والنصارى وأنبيائهم

خامس عشر: في محاولة لنأييد النفوذ الاجنبي الذي فرمن القانون الوضعي، كانت حملة الاستشراق على الشريمة الاسلامية ، جولد زيهر وشاخت وغيرهم الدين كانوا ينشرون دعايتهم الرامية إلى القول بائن الفقه الاسلامي جامد ولم يتطور. وسيبقى جامداً إلى الابدأذ أنه لا يحتوى على قواعد عامه كلية . وإنما بتناول النوازل الخاصة .

وذهب بعضهم الى القول بانه لا يوجد فكر سياسى اسلامى. وانما المدى عرفه المسلمون هو المسكر الفارسى واليونانى . وقد كذبت الحقائق الناصعة دعادى الاستشراق . وكنب كثيرون كاشفين عن عظمة الشريعة الاسلامية وقدرتها على الاستجابة للمصور والبيتات . وكيف أن للسلمين فكرهم السياسى الحناص . ومن أبرز هذه الدراسات كتابات الذكنور ضياء الدين الريس .

كذلك فان مؤتمرات دولية من رجال القانون عقدت خلال القرن الرابع عشر المجرى :شهدت با صالة واستقلال وعظمة الشريمة الاسلامية والفقه الاسلامي واكدت أن شريعة قائمة بنفسها ليست مأخوذة من غيرها. وأنها خلافا لما قال

خُصُومُهَا حَيَّةً وَقَابِلَةً لَمُسَايَرَةً الحَيَّاةُ الاجتَبَاعِيهُ فَى إطارَ الفواعدُ الثَّابِتَةُ والمتغيرةُ على السواء ، وأن مبادئها لها قيمة حقوقية تشريعية لا مراء فيها .

سادس عشر: كذبت الحقائق دعاوى الاستشراق فى أن التصوف الاسلامى أخذ من افلاطونية الحديثة أو مذاهب النصرانية ، أو أن البلاغة العربية أخذت من كتاب الحطابه لارسطو ، أو أن الفقه الاسلامى أخذ من مدونة جوستنيان .

كذلك كذبت الوقائع دعاوى الاستشراق وأتباعهم عن اسقاط الرواية الاسلامية لشعر عصر البعثة النبوية وما كان منه طعنا على الاسلام ، وهجاء النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه ، فإن الاسلام لم يصادر هذا الادب والدليلماروا، ابن اسحق فى السيرة النبوية من قصائد المشركين واليهود وهى لا تقل فى الاحصاء عن قصائد الشعراء مع النبي يَرَالِيَّةٍ وخاصة فى موقعتى بدر وأحد .

سابع عشر : ايس أدل على سوء نية الاستشراق فى البحث من أصرار لويس ماسنيون على متابعة آثار الحلاج خلال أربعين سنة كاملة حتى نشر ذلك المجلد الصخم فى ١٤٠٠ صفحة ، ثم أخذ يتبع متروكاته فطبع ما ورد عنه فى الفقرات النثرية ، ثم نشر ديوانه الشعرى وقد جممها قطعاً متفرقة ، من نحو مائة مؤلف بين محظرظ ومطبوع ، وقد ركز اهتمامه على المقاطع التى يوضح بها الحلاج اتحاده بالله بل معادلته له يه ( جل شأن الله عن ذلك وعلا ) .

كذلك ما حرص الاستشراق وأتباعه من إبراز الشخصيات المسدادية السنة وللاسلام، مثل أبحاثهم عن مسيلة الكذاب. وعن غيلان الدمشتي والإشادة بهما، أو كذاب اليمن الاسود العنسي، ووصف كل متهم بالبطولة، مبع أنهم جميعاً خارجون عن مفهوم الإسلام الصحيح،

ثامن عشر: لقد تجمع فى تحرير دائرة المعارف الإسلامية أخبث وأخطر رجال الاستشراق من (يهود) وغيرهم، بمن يكنون الكراهيه للاسلام. ولذلك فقد حرصوا على صنع مواد الدائرة بمفاهيم كنسية ويهودية، ويكفى أن تأخذ دائرة المعارف الاسلامية القصة اليهوديه العهد القديم فى خلق آدم عليه السلام فتجعلها مصادر لقصة آدم فى دائرة معارف إسلامية:

كذلك فهم يأخذون بوجهة نظر اليهود فى إبراهيم و إسماعيل واسحق، ويزيفون مفهوم فلسطين وعروبتها .

ويحاول الاستشراق اليهودى إعطاء فكرة للمالم أن فلسطين كانت بهودية قبل الإسلام ، ويعمل ردنسون فى كتابه عن الرأسمالية والاسلام . على فشو يه التاريخ الاسلامى ورفع العنصر اليهودى على حساب العرب .

تاسع عشر : حرص الاستشراق على تصوير المجتمع الاسلامى فى مختلف العصور وخاصة فى العصر الأول . على أنه مجتمع متفكك تقتل الآنانية وجاله . وهم فى كل محاولاتهم المسمومة للانتقاص من الاسلام ولغته وتاريخه وتراثه . يخضعون النصوص الفسكرة التى يفرضونها مع تحريف هذه النصوص تحريفاً مقصوداً . وإساءتهم فهم العبارات حين لا مجدون مجالا التحريف . وتحكمهم فى المصادر التى ينقلون منها . فهم ينقلون من كتب الآدب ما محكمون به فى تاريخ المصادر التى ينقلون منها . فهم ينقلون من كتب الآدب ما محكمون به فى تاريخ الحديث . ومن كتب التاريخ ما محكمون به فى تاريخ الفقه . ويصححون ما ينقله الدميرى فى كتاب الحيون ( وهو ليس ذاقيمة علية صحيحة ) . ويكذبون ما يولك فى الموطا . كل ذلك انسياقاً مع الهوى وانحرافا عن الحق .

وهم يستخدمون كنب النراث استخداماً خبيثاً . فيبرزون كل ما يفرق . ويخفون كل ما يجمع . ويغلب عليهم سو . الظن وسو . الفهم والهوى .

العشرون: يحاول كل من الاستشراق النصرانى خطة والاستشراق الشيوعى خطة مختلفة والاستشراق الصهيونى خطة ثالثة . كل منها يهدف إلى تحقيق غرض خاص واكنها جميعاً تلتقى عند الاسلام بالمداوة والخصومة والحقد الدفين . **(1)** 

# في مواجمة الحمد ا

- (۱) حضارتان:
- (٢) في مواجهه الحضارة الغربية :
  - (٣) حضارة الاسلام المتجددة .
    - (٤) نحن وحمنارة الغرب.
- (٥) إعادة بناء الحضارة الاسلامية .
  - (٦) وسقطت مدرسة التبعية .



## حضارتان: واحدة على طريق الأفول والأخرى تشرق شمسها مرة أخرى

لقد ظل المسلمون أزاء الحضارة الغربية مخدوعون يفرهم بريق المظاهر المادية بينها تنخر السوس في هذه الحضارة لآنها أساسا لم تقم على شرعة الله ولم تلتمس السنن الحقيقيه للحضارات والآمم ، ولقد تنبه أعلام من مفكرى الغرب إلى فساد هذه الحضارة واضطرابها منذ وقت بعيد ، بل أن منهم من كتب عن علامات انهيارها منذ الحرب العالمية الأولى واليوم يتجدد الحديث ويتوالى من الفربيين أنقسهم ليدفع خدعة التغربهين من قومنا الذين يريدون أن يصورون لنا هذا الطريق المحقوف بالآشواك وكأنه هو الطريق الوحيد لنهضتنا وتقدمنا . في نفس الوقت الذي تعوى فيه الحضارة الغربية كأنها الدكلب الملدوغ الذي يتلوى من نفس الوقت الذي تعوى فيه الحضارة الغربية كأنها الدكلب الملدوغ الذي يتلوى من الآلام . فما أحرانا أن نتأمل رأى أهل الحضارة فيها لنعلم أننا مخدوءون بالإعجاب بها أو التماس أسلوب عيشها وهي تمر باقسي مراحل انحلالها. ان دراسة منصفة للحضارة الغربية المعاصرة تدل على أن فيضان النهضة المادية قد وصل إلى أخر مداه وأنهاغير قادرة على إعطاء السكينة لقلب الانسان وأن موجة من انعدام الثقة والطمانينة النفسية نغزو كل العالم .

ان داء القلق وانعدام الثقة قد غزا الجيل الجديد فى العالم كله وأن حركات الشباب الفوضوية هى تتاج لانعدام الطمانينة وأن العالم كله يتطلع الى نداء السياء . ولو نهض المسلمون يدعون البشرية الى دين الله بعد أن يطبقوه على أنفسهم لاستسلم العالم كله لهم .

أن أبرز ما فى حضارة الغرب هو العطاء المادى ولمكنه لا يجد توازنا من عطاء النفس والروح ومن هنا نشأت الآزمة الحطيرة. أزمه جافاة الآخلاق والدين والالتزام والمسئولية التى بنيت عليها إمانة الإنسان فى الارض كذلك فان المنهج الغرف يقوم على الحوى والاستعلاء ، ويستعد مفهومه من الفلسفه الممادية

ولا يصلح المنهج العلمى إلا أن يقوم على ضبط النفس والآخاء البشرى وقد واجهت المناهج والآيدلوجيات الفربية هوائم متوالية فى القطهيق لآنها عارضت الفكرة ولآنها جرت وراء الشهوات ولآنها لبشريتها لم تتمكن من منابع تحولات الومن والبيئات. ومن مقاتل الحصارة الغربية: العلمانية والفصل بين القم والانشطارية.

تقول السيدة مريم حيلة الآمريكية المسلمة: ان العلمانية فى أوربا اتخذت من العلم الحديث انفذ وأحدسلاح للغرب لغزو البلاد وقهر الآذهان وتسخير الفلوب، وقد استخد ت أوربا هذا السلاح على الكنيسة الكاثوليكية ثم أبطلت بها سائر الاديان والمعتقدات بوصفها خرافات وأوهاما فصارت المادية ديناً جديداً ينسخ سائر الاديان السابقة ونالت نظريات هذا الدين الجديد قدسية بحيث أنها تقبل دون نقد أو أعمال رأى أو معالجة فسكر ، كما كانت العقائد الدينية القديمة تقبل فى الماطى و يحدثت المسادية من الاسقيلاء السكامل والفول الفصل فى كل أمور الحياة الى فدت المكنيسة الرومانية نفسها فساداً كاملا شاملا .

وكانت الدولة العلمانية للقوية التي حطمت صلب الدولة المسيحية ثم ألحقت الثورة الفرنسية بالكنيسة الرومانية ضربة قاضية وتمخضت الفلسفات المادية الحالصة التي دفعت إلى الثورة الفرنسية عن ثورة صناعية ومن الثورة الصناعية تبعث الشيرعية. لقد تغيرت نظرة الإنسان إلى الطبيعة فاصبحت نظرة الاستقلال في اندفاع دون تحفظ ودون قيد فتعمل على استقلال الطبيعة إلى حد تدمير البيئة الطبيعية التي نستمد منها حياتنا ونعتمد عليها في معيشتنا فنشأت أخطار جديدة كالتلوث وتدفق السكان والكثافة في البيئة وتدفسها:

ويتجة العالم إلى تدمير الجنس البشرى إذا نصبت الحياة على صفحة الحياة . لقد كان تلوت الآرض نتيجة حتمية لتلوث الروح الذى كان نتيجة عاجلة التصور المادى الملحد ولدراسة العلم بدون الرجوع إلى الحالق فيجرى استنفاذ المصادر واستنزافها على الارض لآن العلماء لا يشعرون بواجبهم ومسئولياتهم التى معود إليم .

والواجب علينا أن نحرر أنفسنا ونحرر العلم من فلسفة المادية ونقاوم تأثيرها غير الانساني وتوجد تصوراً موحد للعلم في سبيل إيجاد علم اسلامي جديد بجهود نفسنا وتفكيرنا الحالص. ويجب التخلى عن النصور الحاطىء للتقدم المادى والرفاهية المادية كهدف للحياة الانسانية . ان المجتمعات التى حاولت سد متطلباتها الخارجية لم تنجج الا فى ايجاد فقر ووحى داخلى يحل محل الثراء الحارجي لها فتعانى المجتمعات الغنية نتيجة لذلك من الفقر الروحي معاناة سافرة لا تساويها معاناة مده المرحلة المفزعة للتطور كانت مسئولة عن تحويل الفرب الى عبودية الآلات والماكينات فأمريكا تستعيد العالم كله بطريق حياتها ، تستعيدها الآلات والماكينات ، عبيد عمط خارجي للحياة ، التقدم المادى ، تأسرها المصانع والمخترات ، ولقد ذابت شخصية الإنسان في بوتقة الحياة الآلية والتكنولوجية بالمخترات ، ولقد ذابت شخصية الإنسان في بوتقة الحياة الآلية والتكنولوجية بحيث أن أفكاره وعواطفه ومشاعره قد صهرت فيها وصارت ميكانيكية ، فلا يحمل في صدره قلبا انسانيا وانما يحمل صفات الصخر والفولاذ فاصبح ضيق يحمل في صدره قلبا السانيا وانما يحمل صفات الصخر والفولاذ فاصبح ضيق الفكر ومقرضا شحيحا بارداً لا تثور فية العاطفة ولا تتحرك المشاعر وفقد قلبه الحرارة وعيونه الندى . .

هذا تصوير الحضارة العربية نقيمواحدة من أهلها تكشف للسلمين مدى بشاعه الصررة التي يحاولون البردى فيها فإذا أضفنا إلى هذا الاثة ملايين إصابة كل عام بالامراض الزهرية وأن هذه الامراض تنتصر بين أوساط الشباب الذين تتراوح أعمارهم بين ١٨ و ٢٤ سنة ، ومما يبعث القلق أن نسبة الفتيات اللواتي لم يصل سنهن العشرين قد تضاعفت ثلاث مرات إصابتهن .

ويقول الدكنور فولئر أن سبب انتشار الامراض الزهريه يمكمن في التدهور الاخلاق والانحلال الذي تشهده المجتمعات الغربية .

ويصور والترشوبارت الروح الغربية فيقول أن الروح الغربية يتفشى فيها الحوف والقلق وهي شديدة الاثرة نزاعة إلى الفردية عبسة التنافس وأن الغرب قد جعل الإنسانية ذاك تراك واسع بتفوقه في الصناعة ولكنه جرد الانسان من الروج ، وسيفقد الغربزعامته ويصبح لا يمثل الطراز الإنساني الغالب وكش من ذوى المقول الراجحة يتوقون الى أن يرو نهاية الثقافة الغربية البالية وهم يشعرون لفقرها واف لاسها ويتطلمون الى ثقافة في تخلفها . ان الفرد من شعرون لفقرها واف لا يعبأ بخلاص روحه وانما يهمه فرض سلطانه

وتوسيع دائرة أنفوذه: وقد بجح الفرد فى تغيير وجه الارض ولكن هذه الثقافه أخذت تمــــالا سماءها السحب وتومض حولها البروق وتعصف بها الاعاصير وأوربا تنزلق الى الهاوية وتقترب الى النهاية ولا شىء يستطيع دفع هذا المصير المحتوم » .

هذه هي مشاعر الغربيين أنفسهم أزاء حضارتهم المتداعية التي تمر بمرحلة الآزمة والتصدع .

اقد أنشأ الغربيون هذه الحضارة استمداداً من المنهج العلمى التجربي ولكنهم حجبوا أنفسهم عن نور العدل والحق والرحم والآخاء الإنسانى واستطاعت اليهوديه التلمودية احتوائهم وتحزبق روحهم الدينى وإحلال مفهوم النفسير المادى التاريح إلى مفاهيمهم والسيطرة عليهم أخلاقياً وتدمير مقوماتهم الروحية والمعنوية وإثارة روح الفاحشة والإثم والفساد بينهم إلى الدرجسة التي دمرت قيمهم وأصبحت مجتمعانهم لقمة سائغة في يد التلمودية الصهيونية وسوف تسقط الحضارة الغربية ويتطلع العالم إلى مثل أعلى وحضارة جامع الروح والمادة والعلم والدين والدنيا والآخرة ، وأن الحضارة الإسلامية مرجوة لتحقيق هذا الآمل

وبعد فان ما قدمته الحضارة الإسلامية إلى الغرب هو نتاج الإسلام ولذلك فن الغبن أن يوصف بأنه أثر العرب فى الحضارة الآوربية كما يصوره البعض أوكا يعبر عنه أمثال جوستاف لوبون فى كتابه (حضارة العرب) فان الاسلام فى الحقيقة هو الذى قدم ذلك الآصل الآصيل الذى قام عسلى أساسه ذلك المجتمع الاسلامى ، أو كما صورته الدكنورة سجريد هنوكه تحت عنوانها الرائع: شمس الله تسطع على الغرب ، .

أن هبارة إن المسلمين تلقوا تراث من سبق ولكنهم زادوا عليه ليس تعبيراً دقيقاً عما فعل المسلمون. إن المسلمين بدأوا من منطلق و لا إله الا الله ، ليعيدوا النظر فى كل التراث البشرى الذى كان موجوداً فى عصرهم من محلفات اليونان والرمان والفرس والحنود وبابل ومن منطلق التوحيد نظر المسلمون و لا تقول العرب - لآن الذي نظروا هم كل من أظلهم الاسلام وكانت لغتهم فى البحت هى العربية ، رفضوا الصنم والاقتوم والنعدد ، وحاكموا هذا التراث كله على هذا

القانون. ومن ثم كان لهم موقفهم الواضح القوى من الفلسس فة الاغريق ومن أرسطو بالذات فهم لم يقبلوا منطق أرسطو لانه يقوم على منطق غير منطق التوحيد ولم يقبلوا منطق أرسطو لانه يقوم على خلق عبودية العبيد ( وما يقال عن أنهم قبلوا منطق أرسطو ليس من العلم الدقيق ) فان علماء المسلمين وقفوا وقفة رجل واحد ازاء فلسفة أرسطو السياسية التي تقدس عبودية العبيد وازاء منطقة القائم على علم الاصنام وكذلك وفضوا مفهوم الدراها الاغريق وتراجيديات سوفو كليس واسخليوس واريسيوفان وإضرابه لانها كانت تحمل مفهوما لا يقره التوحيد فهي حافلة بآلمة تتصارع وأرباب تلهو وتلمب وقدر متربص بالهاس.

وعلى الاجيال الجديدة من المسلمين فى مطالع القرن العشرين ان تعيد النظر فى المترجمات الغربية المعاصرة على هذا الضوء فهى المتسداد لدراما الاغريق فى مفهومها ووثنيتها وهى تعارض تمام المعارضة مفهوم التوحيد الحالص

وقد كشف عديد من علماء أوربا عن دور المسلمين فى العطاء: ذلك العطاء المندى ممته الحضارة المعاصرة وإن كانت قد غيرت وجهته ، ولديورانت وجوستاف لو ورن سجريد هو نكه . وشهدوا إن جامعات قرطبة وطليطه وصقلية كانت تموج محركة راثعة ومد متدفق عن البحث العلمى ، ومنه أخذ علماء الغرب أصول شعر العامى التجريبي

وقال ابن أياس فى كتابه ( بدائع الوهور فى وقائيج الدهور ) أنه كان مابين القرن الحادى عشر والرابع عشر الميلادى كان الشخص الذى يمسه الجنون في أوربا يساق إلى مجرقة النار ليحرقوه حيا وعلى رؤس الاستصهاد اعتقاداً بان الشيطان قد فارق روح المجنون بالحريق ، فى ذلك الوقت كان المسلمون يعالجون المجنون أنه حالة مرضية وخلل عقلى ونفسى .

ويتحدث العلماء المؤرخون كيف أن كتاب الحاوى في الطب والعلاج لا بسينا كان من أكل دوائر المعارف الطبية في التاريخ الابساني وان فرنسو الأول ملك فرنسا أراد مرة أن يطلع عليه فارسل إلى أمين مكتبه العامة يطلب نسخة فرد عليه أمين المكتبة بان على الملك أن يودع لدى المكتبة أنفس جواهر التاريخ الفرنسي رهنا لاعارة المكتاميه وضمانا لعودته إلى حوزة الجامعة .

(م١٠ - المد الاسلاي)

ينشكل في هذه الآولة موقف جديد للغرب من الإسلام في محاولة جادة بدأت منذ وقت ثم إتسعت حتى أخذت ترسم بؤرة مضيئة وسط ذلك الافق المضب من خلال ذلك الركام المادي شديد الخطر والقتامة وقد ظهرت محاولات الفهم للا لام والاقتراب منه في أعمال كثيرة وكنابات متصلة منها كنابات أمثال درابر وجوستاف لوبون وبرناردشو وكارليل والبوم تتسع الحلقة فنشمل العلماء التجرابيون و بمض المستشرقين ومن هؤلاء ريجيه حارودى الذى أصدر كتابه ( حوار مع المدنيات ) مارس ١٩٧٧ يتحدث فيه عن بدأ اتصاله بالاسلام إمنذ عام ١٩٤٥ حيث التتي يعدد من المفكرين والعلماء وا**لرؤ**ساء المسلمين ،وفي رأيه أن أزمة الفكر الماركسي لا عكن أن تجد لها حلاالا بالاتصال بعدد من المدنيات وفي مقدمتها الحضارةالاسلامية ويقساءل جارودي: هل الالحاد ضروري ويجيب بان الالحاد كان بالنصبة لماركس موجة عابرة ثم يتحدث عني مفهوم جديد للتنمية بنظم علافة الانشان بالطبيمة من ناحية وعلافة الانسان بالجانب الالهي أو العنصر الرباني ومن مناينفتح الماركسية على الايمان ولعلهذا الاتجاء قد سبقه قول هورلى دمان في كنابه الاشتراكية البناءة أن ماركس اندفع محوالمدالة لسبب أخلاقي ولكنه حذف و الاخلاقيه، من مذهبه ولذلك فان هذا المبدأ سينتهي إلى الانتمازية فمارك.ن يدفع الطبقة العاملة ﴿ البروليتاريا ﴾ إلى السلطة من أجل مصالحها فقط ومن هنا لا يكون هناك فرق بينه و بيزالفكر الرأسمالىفإلغاءالجانب الآخلاقي سيدمر مذمبه بالانتهازية وانتهى دوفان إلى أنه لا بد من إضافه القيم الاحلافية إلى هذا الذءب وهنا لايد من الايمان موجود الله لأن هذا هو مصدر الاخلاق.

هذا هو المرقف في مجال الفكر الماركسي، محاولات جديده لادخال الايمان بدلا من الالحاد ويقول جاروذي : يحن نريد إيمانا يتدخل في السياسة والافتصاد لا ليستغلما بل ليصلحها .

أما باانسبة للفكر الديمقراطى الغربي فقد أخذ ينفتح على الاسلام فاصحاب الديمقراطية الميبرالية في الغرب وغم أن خذورهم مسيحية وهم في معظمهم يؤمنون

بفصل الدين عن الدولة. وتنظلم الديمقراطية إلى الاسلام .. يقول جاك أوستروى لا تطنوا أن هناك نظامين فقدط في العدالم أحدهما اشتراكي واثنائي رأسمالي فهناك نظام ثالث متميز ومسنقل هو الاسلام وهو نظام كما يقول قابل الحياة والتطبيق إذا عنى أصحابه بأمره. لقد اكتشف هذا الكانب أن في الاسلام نظاماً اقتصادياً متميزاً يمالج المسألة الافتصادية والاجتماعية من موقف مختلف عن موقف المذهبين السائدين في عالم اليوم.

وهن ناحية ثالثة ظاهرة ونقد المسيحية، وإعادة النظر في مسلماتها في الغرب يقول الدكتور محمد المبارك: أن التيار المسيحي في أور با وأمريكا في حالة نفاعل مع المفاهيم العلمانية والالحادية ، إلا أن هناك الانجاء الذي بدأ باتخاذمواقف جديدة بانجاه تقهم حقائق الاسلام ، وقد كشف البحث للعلماء حقائق جديدة منهاكتاب أصدره سبعة رهبان اقررا فيه بأن المسيح بشر أرسله الله وليس الها .

وقد أحدث هذا الكتاب هزة كبيرة فى الأرساط الكنسية وقد توصل هؤلاء الى هذه النتيجة التى أعلنها الاسلام منذ قرون عديدة نتيجة بحثهم المخلص والصارم فى اطار المسيحية .

وكتب أستاذ فرنسى فى اللاهوت رسالة الى الدكتور محمد المبارك يعلمه فيها أنه قرر أن ينشىء بجلة اسمها القناع ليسكتب فيها عن حقائق الاسلام للجمهور الأوربى الناطق بالفرنسية وقال أنه درس الاسلام فوصل الى اقتناع بان الوحى امتد من ابراهيم الى محمد صلى الله عليه وسم وقال: الى متى سيبقى الفرب أعمى عن حقائق الاسلام، و هناك جراح فرنسى شهير، هو الدكتور موريس بوكاى أصدر كتابا ترجم الى العربية هو ( التوراه والامجيل والقرآن: والعلم) وقد فشالمؤلف نشاه كاثوليكية معادية لكل ما هو اسلامى، الا أن هذا الطبيب الجراح تصادف أن أتى الى السعودية لعلاج الملك فيصل فصمع منه كلمات قليلة عن الاسلام وعاد عن الاسلام لينتهى الى أن هذا السكتاب (القرآن) لا يمكن أن يكون إلا من عند عن الاسلام لينتهى الى أن هذا السكتاب (القرآن) لا يمكن أن يكون إلا من عند في الانجيل والتوراه مالا يمكن قبوله علميا ، و هذا دليل كما يقول على أن يجمداً في الانجيل والتوراه مالا يمكن قبوله علميا ، و هذا دليل كما يقول على أن يجمداً

لم يأخذ من التوراة والإنجيل كا يذهب إلى ذلك بعض أعداء الإسلام ، وفى الدكتاب تحقيق عن فرعون الذى غرق البحر فى عهد النبي موسى عليه السلام وقد جاء فى القرآن الدكر بم (فاليوم تنجيك ببدنك لشكون لمن خالهك آبة) وحول هذه الآية يقول الكانب: من أدرى محمدا بهذه الواقعة التى تفصله عنها آلاف من السنين . ويقول الدكتور موريس أن المعجزة فى القرآن ليس ما ذكره فقط ولدكن الآبلغ إعجازاً هو مالم بذكره فقد تنزه القرآن عن ذكر الافكار الحاطئة التي كانت سائدة فى قرون مضت .

الويلاحظ بوكاى أن المنسرين القدامى لم يكن في استطاعتهم تفسير القرآن بشكل كامل فا كنشافات العلم الحديث مكنفنا من إدراك مالم يكن بإمكانهم إدراك فسألة تدكوين الجنيز في الرحم ومراحل هذا التكوين كانت تنتظر الكشف العلمي الحديث، حتى نفهم ممانيها: العلقة ، الامشاج ، النطفة ، كما يشير أيضاً إلى أن مذا الكتاب لم يتحرض لما تعرضت له الكتاب الاخرى من حزف وإضافات وتحريف

(1) هذا ومن ناحية أخرى نرى أن الغرب يردد الآن صيحات عالمية بالمطالبة بالمجاد نظام عالمى جديد، سوا. قى مجال الافتصاد بعد أن اضطربت الرأسمالية والماركسية على السوا. ولم تستطيع أن يحقق شيئاً.

وفى هذا الجال نقدم الاسلام ، كذلك فان هناك من يدعو إلى إيجاد نظام عالمى جديد فى جال الحضارة بالتحار مع حضارة الاسلام، وفى هذا يقول الدكتور عمد المبارك: أنذا لا نعمل على هدم الحضارات الحديثه فى أوربا والغرب عموما ، ولسكنها تسكملها باعتبار أن رسالة محمد هى الحلقة الآخيرة من سلسلة الدين المواحد فليس هناك أديان وإنما الدين واحد ورب الدين واحد إبتداء من أبينا إبراهيم ورسالتنا أن نجمع الناس على منهج واحد هو النهج الربانى: إن الدين صند الله الاسلام .

وإذا كنا نجد أن الانفتاح الماركسي على الحضارة الاسلامية ونجد الانفتاج الليبرالي على الحضارة الاسلامية ونجسب الانفتاح العقائدي على مفهوم التوحيد

الاسلامى، ونجد فى الغرب ذلك التطلع الواضح إلى أن الاسلام قادر على العطا. فى مجال الاقتصاد والاجتماع والسياسة بعد أن عجزت الايدلوجيات، هذه الآفاق تحتاج إلى رعاية وتوجيه اتقديم الاسلام غضاً طرياً:

وهى تعطينا الحصانة الـكاملة أزا. نقل حضارة الغرب المتهرأة ، وتعطينا الثقة بأن ما ما نملـكه هو أصدق منهج وأعظم أسلوب ، وهو المنطلق الحقيقى لخروج البشرية من أزمتها إلى إقامة المجتمع الرباني .

#### ( 7 )

(٣) الحضارة الغربية المعاصرة: بشهادة المصنفين من أهل الغرب أنفسهم تدخل
 اليوم مرحلة المحاق والامثلة كثيرة والمؤلفات التي تسكشف هذه الحقيقة عديدة.

أمامنا كتاب , إنسان المستقبل ، لمارتن ياولي :

#### The Private Futaae

الذي يقول: ماذا حدث للانسان في الغرب: لقد انهارت سلطة الاسرة ودمرت الوفرة كل الآخطار العظيمة. لقد بدأ الانهيار فعلا في المجتمع الصناعي بانهيار كيان الاسرة وسلطة الاب بعد ضعف وانقطاع الصلة بين الاصول والفروع والجدود والاعمام. بل أن الاطفال اليوم ينزعون إلى مغادرة البيت فور انتهائهم من الدراسة لا عند الزراج كما كان يحدث من قبل. بل أن الووجة نفسها التي تعتبر آخر حجر في بنيان سلطة الاسرة بدأ وضعها يتغير أولا بالنمرد على الالتزامات التي تو القها بالاسرة وانها ترايد معدل الطلاق حتى العلاقة بين الدراسات والنظريات التي تبين العدوة الوثيقة بين الشدوذ العقلي والعلاقة الاسرية.

لقد دمرت الوفرة الأفكار العظيمة وقضت على الاسرة وأطاحت بنظام الاواج وسفهت الحب الرومانى وحولت الديمقراطية النقليديه إلى أسطوانات دعائية مسجلة . وهي تتجة الى تقليص العقد الاجتماعي الى سلطة محددة عير مرغوب فيها . .

اذا ذهبنا نستقصي هذا الجانب من للهكشف عن انحراف الحصارة الغربية

واضطرابها لوجدنا الكثير الذي يقوله أهل هذه الحضارة عن مجتمعاتهم ، والذي اعتقد أننا في أشد الحاجة الى أن نعرفه و نعى حكمته لنرد تلك الموجة الصالة التي يحاول أن يدفعنا اليها بعضا من المنتسبين الى لغتنا وبلادنا من أهل التبعية والتغريب والصعوبية ، حين يزيفون للناس أسلوب العيش الغرب وبعملون ماوسعهم في سبيل الغض من أسلوب الاسلام الاجتماعي والحضاري الذي هو الملاذ الاخير للبشرية اليوم بعد أن جربت الايدلوجيات المختلفة والمذاهب المختلفة من الوجودية غرباً إلى البوذية شرقاً دون أن تجمد الاسلوب الاصبيل الذي يرضي النفس الانسانية ويقدم لها أشواقها الروحية وحاجاتها المادية معاً في كأس واحدة وهو ما يفعله الاسلام : الاسلام المهج ، وليس هذا الواقع الذي يعيشه المسلون والذي لا يمثل الاسلام : الاسلام المهج ، وليس هذا الواقع الذي يعيشه المسلون والذي

ان علينا أن نمرف أن الحضارة الغربية الى بدأت مستمدة جذورها من المنهج العلمى التجربي الاسلامى ولكنها نقلت ذلك الى أفق آخر هو أفق الفاسفة اليونانية المادية والاباحية وقد أعان على ذلك تقلبها الفلسفات التى قدمها فرويد في بجال علم النفس والإخلاق ودوركايم فى بجال العلوم الاجماعية وماركس في الجال في بجال علم النفس والإخلاق ودوركايم فى بجال العرب حول الفسكر الفرقى من الاقتصاد وسارير فى بجال الوجودية ، كل هذا هو الذى حول الفسكر الفرقى من المفهوم الاصيل لرسالة الانسانية ومسئوليته وأمانته وبعثه بعد موته وجسايه وجزاءه

فإن الفلسفة المادية التي انبئةت عنها تلك الدعوات التي وصلت إلى أهماق النفس الفربية فأحدثت فيها تلك الآزمة العصبية ،والتمزق والانهبار هي محاولتها الحروج عن الفطرة والاصالة بانكار أمانة الإنسان ومسئر ليته في هذا الارض على النحو الذي جاء به الدين الحق للانسان .

وبالوغم أن العلماء في مختلف مجالات النفس والاجتماع والعلم التجربي قد كشفوا عن فساد هذه النظريات فان الفاسفة المادية تدفعها قوى خطيرة لها هدف بعيد في إذاعتها وإغراء العقليات الضعيفة والساذجة بها . هذا الهدف هو تدمير البشرية قبل السيطرة عليها وهو ما كشفت عنه بروتوكولات حكاء صهيون ولقد تبين بالوثائق العلمية ان هذه الفلسفات استندت على أساطير قديمة ليست لها أى صفة علمية ، وأن المسلمات للتي قدمتها قد كشفت التجارب الاحصائية عن

خطأها، بل أن علماء النفس التجربيين قد خطأوا فرويد في فرضيته من أن الجنس هو المصدر الوحيد الطموحه، بل لقد تمكشف أن ما جاء به فرويد على أنه صيغة علم هو من صيم الفلسفة التلموديه وقد كشفت المكابة الفرنسية (لوس ليراجراى) عن أن نظريات فرويد تناقض الفلطرة وأن رأيه في المرأة لا يمدو مفهوم أفلاطون الذي يرى أن المرأة ايست كائنا بشريا، وإلى ذلك فان فرويد ينظر إلى المرأة على أنها موضع لاشباع الرغبات الجنسية وقال بنيامين نيلسون في كتابه فرويد والقرن العشرين: إن علم النفس التحليلي عند فرويد يمثل علم الكبت والقسع، وأنه اعتمد على الاساطير القديمة مثل عقده أوديب والسراح بين ايروس إله الحب والحياه وثاناموس اله الموت، ويقول سعيد حارب الذي نقلنا عنه هذه المراجعات أن نظريات فرويد في الدول الغربية وبين مفكريها قد سقطت لانها عجزت عن أن تلمي فيهم نداء الحقيقة والعلم فهي نظرية جريئة تبحث في جانب يسير من جوانب السلوك الانساني، وهو العامل الجنسي وتهمل كثيراً في جانب يسير من جوانب السلوك الانساني، وهو العامل الجنسي وتهمل كثيراً من الجوانب الهامة.

وكماكشف علما. الغرب فساد نظرية فرويد الذائمه الصيت والتي تدرس في المساهد والجامعات على أنها علم سروايس على أنها فروض قابلة للخطأ والصواب مد كذلك كشفوا فساد نظرية دور كايم التي علمت جيلا ضخما في البلاد العربية والاسلامة ممن ذهبوا الى جامعات الغرب.

ودوركايم المديد المدينة الفلسفة المادية التي أقامها هر رتسبنسر و المميذ بمدرسة التفسير المادى للتاريخ التي أيامها ما كس وانجلزه وهو في ضوء المذهب الماركسي ينسكر أهمية الفردومسئوليته ، ويعلى شأن الظاهرة الاجتماعية على المسئولية الفردية وهو يرجع الاخطاء إلى المجتمع في محاولة لتبرير خطأ الفرد وجريمته ولإحلاله من المسئولية في كل ما يصنع ، ولا ريب أن مفهوم دوركايم للاسرة والمجريمة والمحياة هر مفهوم عكسي منافض الفطرة ومخالف لما جاءت في الاديان ، ويذكر المندين الفطرى ، في الانسان ، ويذكر حياة الانسان في أسرته ، ويرى أن الجريمة هي عمل قطرى ، وهو بذلك فتح الطريق أمام الأفراد التحرر من المشولية الاجماعية والالتزام الاخلاق ليدفعهم إلى عمل كل شيء محطا كل الصوابط والقيود والحدود التي أقامتها الاديان والتزمتها البشرية في سعيها نحو اقامة المجتمع والقيود والحدود التي أقامتها الاديان والتزمتها البشرية في سعيها نحو اقامة المجتمع

الربانى، وبعباره اصحانه يحاول أن يوجه مبررا أمام الافراد فى أعمالهم المعارضة الاخلاق والصواط، وإلقاء التبعة على المجتمع، ومن ذلك فساد ظريتة فى أن المجتمع هو الذى يخلق الاديان والعقائد والقيم الزوحية والاخلاقية ولذلك فهويراها عبث لا طائل منه واذا كان ماركس يتجه بالانسان إلى حيوانية العيش والبحث عن اللقمة، وفرويد يصور الانسان بأنه عبد الصهوانه وبزوانه، فإن دوركايم يحكمل الجلقة فى افساد البشريه حين يفسر الانسان تفسيراً مادياً حيوانياً صرفا حيث يلفى انسانية الانسان. هذا هو الانسان الذى خلقته الفلسفه المادية فى الغرب اليوم وهذا المفهوم هو الذى يوجه الحضاره المعاصره وجهتها الى النهاية المحتومة ، وذلك أن سارتر لم يلبث بعد أن عاد الشباب الاوربى مهزوماً المحتومة ، وذلك أن سارتر لم يلبث بعد أن عاد الشباب الاوربى مهزوماً متحلل الحلق ، أن دعاه الى الانطلاق فاندفع ينشىء علب الليلوعرى الشواطى، متحلل الحلق ، أن دعاه الى الانطلاق فاندفع ينشىء علب الليلوعرى الشواطى، والفساد فى الميادين ، وكانت آخر الصيحات ظهور بجموعات عارية فى الميادين منحدراً من أشد منحدرات المجتمع البشرى الى الحاوية التى لا قرار لها .

**(T)** 

ومن هنا نصل إلى حقيقتين مامتين .

أولا: ان هذه الحصارة المنهارة لا تستنطيع أن تعطى المسلمين شيئًا ذا بال وهم بسبيل بناء حضارتهم الإسلامية الجديدة أو في مرحلتها المستأنفة .

ثانياً: ان الحضارة الإسلامية والحضارة الغربية لا يصدران من مصدر واحد، ولا يلتقيان من حيث الومان والمكان فهذه الحضارة الإسلامية التي كفت عن للمطاء خلال القرون الثلاثة الماضية تود من جديد إلى الحياة بينها تدخل الحضارة الغربية في مرحلة المحاق والافول بعد تجربتها المريرة مع البشرية وهي أن تمكن

قد قدمت إضافات واسعة في الله الله الله عبرت عن أن تستكشف الجوانب المعنوية والروحية التي هي الشطر الآخر للانسان والحضارة وكان أكبر أزمانها انهار الجوانب الاخلافية وعدم الإيمان بالله صاتع الحضارة والعلم والتكنولوجيا ومعلم الإنسان ومن هذا المنغمز عجزت أن يحقق للانسان ما يطمح إليه

وتجرى اليوم محاولات في الغرب للتعرف على حضارة الاسلام وعلى الانسأن نفسه كمنقذ للبشربة منأزمتها والمكن قوىالصهيونية تفسد هذه المحاولات وتخدع أمل الغرب عن الحقائق الصحيحة وتزيف الصوره المشرقة للاسلام وتجــد من ومض أهل الـكناب متاومة للأهواء بالتعصب والكراهية والحقد بما يحول دون فهم حقيقة الاسلام أو الاعتراف بعظمته وقدرته على حل مشا كل البشرية ،ولقد نشاءٌ منذ وقت بعيد تيار واضخ وعميق في الغرب يعرف قدر الاسلام. ويعترف باثره الواضح في حضاره الغربوقد جاء هذا ردأ على حملة الغدرومؤامره الصمت والانكار الذي ظل يسرى سنوات وسنوات بفضل الاسلام ولكن هذآ الرافد المذى يعرف فى الغرب بالاسلام منهجاصا لحا للمجتمع البشرى وبديلا للمنهج الغربي المماصر (لبيراليه وماركسيه ) ما زال نموه لما يكتمل بعد واعتقد أنه سيصل في القرن الحامس عشرإلى مرحلةالنضوج والكال فازال أمام الغربيين شوطا طويلا حتى يتنازلوا عن ذلك الصلف الذي ظل يغذى عقولهم اسنوات طويلة عن الرجل الابيض وحضارته التملا تهزم وعن سيادتهالسود والصفر والملونين ؛ وعندوره في التمكنولوجيا والوصول إلى الـكواكب وهو ينسي أنه محاصر الآن حصاراً شديداً لا فكاك منه بين القنابل الذرية والهيدروجينية المدمره لمدنه ومدنيته والمذاهب المادية المدمره لنفسيته وكيانه الروحى •

# فى مواجمة الحضارة الغربية

إن حضاره الغرب ثمر اليدوم بمرحلة الانهيار والهزيمة والتحلل وهو الدور مرت به أن قبل حضارات الرومان والفرس وكل حضاره خرجت عن القم الدينية والآخلافية والحدرت إلى الترف والاباحية والفساد.

ومع أن هذه الظاهره واضحة تماما فى عشرات من الصور والموافف فان بعض دعاة التغريب ما زالو ا أمثال حسين فوزى ولو يس عوض وغيرهم يكذبون على أهلهم ويخدءوهم بتصوير هذه الحضاره على أنها المثل الاعلى والغاية المرتجاه لكل ثفافة وأمة . ولو أننا تدبرنا فليلا ما يقوله أمثال جيراله هيرد فى كتابه (القيم الخلقية الثابتة) حين يقول :

و إن الغرب تمس ومتخلف بتحكيمة القانون العلمي في كل شيء حتى غدا الانسان إلة قابلة المتحكيم والتحكم ما دام كل شيء ما كينة فكل شيء لا هدف ولا أخلاق له ولا قيم له إن كل ما يملك الغرب هو القدره على التصنيع والقدره وحدما قد تدمر والاسلام تحقيق لا بالشفاه والكن بالقلب والعمل معاً ،

وقدأشار إلى معانى الفساد فى الحضاره الغربية باجثون كثيرون فى مقدمتم ، ( والترشوبارت ) المذى يقول : إن الروحالغربية يتفشى فيها الحوف والقلق وهى شديده الاثرة نزاعة إلى الفردية محبة للتنافس .

صحيح أن الغرب قد جمل الانسانيه ذات تراث واسع يتفوقه فى الصفاعة ولسكنه جرد الانسان من الروح وسيفقد الغرب زعامته ويصبح لا يمثل الطراز الانسانى فى الغالب وكثير من ذوى العقول الراجحة يتوقون إلى أن يروا نهاية الثقافة الغربية البالية وهم يشعرون بفقرها وإفلاسها ويتطلمون إلى القافة الخلفها . إن الفرد من خلال هذا النموذج الثقافى ــ الغرب ــ لا يعبأ بخلاص روحه وا بما يهمه فرض سلطانه وتوسيع دائره نفوذه وقد نجح الفرد فى تغيير وجه الارض

ولكن هذه الثقافة أخذت تملأ سماءها السحب وتومض حولها البروق وتعصف بها الآعاصير وأوربا تنزلق نحو الهاوية وتقترب من النهاية ولا شيء يستطيع دفع هذا المصير المظلم » .

عن نقول لهم أن هذا المصير المظلم الذي يواجه البشرية يستطيع شيء واحد دفعه هو «الإسلام» بمفيوم العودة إلىالله وربط الاسباب كاما بصانع الاسباب وخالق كل القوى في عالم الطبيعة وعالم الإنسان

وقد دمغ سولجستين الحصارة الغربية المعاصرة بالهزيمة والندمير وقال: أن أعجب ما يلاحظه المرافبون الاجانب في الغرب هذه الآيام هو الانهيار في روح الشجاعة في مواجهة السوفيقية الشيوعية، أنهم مصابون بالشلل عندما يواجهون القرى المهددة لامتهم ومنها الارهاب الدولي .

ويتساءل: هل انهيارووح الشجاعة هو بداية النهاية. ويقول: أنه مما يساعد على رواجها هذا الغزو الذي يثير الاشتهزاز لحياة الفرد الحاصة بواسطة البرامج الغبية في التلفزيون والموسيق التي لا يمكن احتالها. أن الدفاع عن حقوق الغرب قد وصل إلى أبعاد منظرفة بحيث أصبح المجتمع كله أحياناً يقف عاجزاً عن مواجهة أشخاص معينين. إن السمعة السطحية والاستعجال مرض القرن العشرين. يبدو واضحاً في الصحافة . لقد أصبحت الصحافة أقوى من السلطة النشريعية والانفيذية ومن سلطة القضاء.

إن المعركة من أجل بقد كوكب الأرض قد بدأت فعلا . إن قوى الشر قد بدأت فعلا . إن قوى الشر قد بدأت فعلا مكان ورغم ذلك فان قد بدأت فعلا هجومها ، وقستطيع أن تحس ضعطها في كل مكان ورغم ذلك فان شاشات تليفزيونات الغرب وصحفه حافلة بالابتسامات والدكمؤوس المرفوعة لتبادل الانخاب . لقدوضعنا كل آمالنا في الغرب على نظر يات اللصلاح الاجتماعي والسياسي واكتشفنا بعد ذلك أننا مخدوعون » ؛

وه. كذا بجد أن الأمور قد صارت واضحة لهم ولمكن ما بال أعلنا في العالم الاسلامي قد ما يزالون يعيشون في خدعة عميقة تجاء هذه الحضارة المنهارة وما زال بريقها يملا عبونهم وأرواحهم .

إن الغربيون المنصفون اليوم يبحثون بعد إفلاس الحضارة الغربية عن طربق: هذا الطريق نشعر نحن المسلمون أن لدينا مفاتيحه . نهم أن ف.كرنا الاسلامي الاصيل قادر على أن يقدم لمؤلاء ما يبحثون عنه . إن هؤلاء القوم معذورون لأن طبيعة المفهوم الذي جاءهم عن الدين لم يكن كاملا والانجيل الذي أنزل على وسول الله عيسى عليه السلام لم يكن دينا مستقلاولذلك فانه ما كان ليقود حركة الحياة . لقد أنزل الله تبارك وتعالى الانجيل على عيسى عليه السلام لي كمل النقس الذي وجه في بني إسرائيل حين انصرفوا إلى المادة انصرافا كاملاحتى الذي حين تقرأ النوراة المكنوبه بأيدى الاحبار لا تجد فيها كلمة واحدة عن اليوم الآخر . لقد أعلوا شأن المادية حتى دهوا الى أن يرو الله جهره ، ومن أجل ذلك لابدأن يأى الانجيل ليقدم شحنة روحية ويكمل النقص الذي منى به بنو اسرائيل ، فلها انفصلت المسيحية عرب اليهودية كانت المادية كاها في جانب والروحية في خانب والروحية في

أما الاسلام فقد جمع بين المساده وللروح وأمور الحياة ومطامح النفس ولذلك فقد نصالقرآن على أن بنى اسرائيل أعملوا القيم والروحانيات وأن أمل الانجيل (أعملوا الدنيا) أما أهل الاسلام فقد جمعوا بين الجانبين .

لقد قدم الاسلام مفهوم الحضاره الافسانية الجامعة: حضارة العمدل والرحة والاخاء الانساني على أساس تحرير الانسان من عبودية الونفية ومن عبودية الانسان وأن يكون الانسان مستخلفاً في الارض لبناء المجتمع الرباني وأنه مسئول وماتزم أخلاقياً ويؤمن بالجزاء والبعث والحساب ويؤمن بأن الكون من خلق الله تبارك وتعالى وأنه هرمصدر العلم الشامل والمعرفة الحقيقية لجميع البشر . ولقد أعطت الحضاره الاسلامية البشريه هذا المفهوم العميق كما أعطتها المنهج العلمي النجريبي واذا كانت قد توقفت عن العطاء فترة فانها مؤهلة للموده كرة أخرى الى أداء واجبها في بناء الانسانية ال اشدة بعد أن أثبتت الحضاره الغربية فشاها في أداء مذه الله سالة

و لقد هوجمت الحضاره الاسلامية من الغرب هجوما شديدا وتذكر الها بعد أن أحرز زبدة علومها ومعطياتها ، ولـكن الحق يعلو مهما اشتد التنكر له فقد عاد المنصفون يعترفون بالفضل . ويرونأن البشرية لن تستطيع أن تحقق مجتمع الرحمة والعدل والاخام إلا إذا عادت إلى الإسلام كرة أخرى ان الحضارة الاسلامية بمفهوم القرآن تهدف الى قيام المجتمع الإشلامي الصحيح الذي يجمع بين توقير الحاجيات المادية والحاجات النفسية وضمان تحقيق التوازن بين الامرين ، ولقد صيغت المبادىء الإسلامية على نحو يجعلها رمزاً للضمان الحقبق الامن والكرامة والصوابط التي تحتويها لا تمارض سنة النطور في الحياة البشر بة من جهة وتضمن توفير حاجيات البشرية بنوعيها من جهة أخرى ،

ان على المسلمين الذين ما زالوا محدومين فى الحضارة الغربية والذين يحاكونها محاكاة عمياء، على هؤلاء أن يتذكروا ما قاله برتراند رسل الفيلسوف الانجليزى من أن الناس فى الغرب غير قادرين على تطوير الجانب الإنسانى من الحياة بالكمية نفسها التى تتقدم بها الناحية المادية وان كل خطوة الى الآمام فى المخترعات المادية هى خطوة نحو فناء الإنسان، فعلينا أن ندكون دائماً على يقظه فلا نلتى بأنفسنا تحت رحمة هذه الحضارة. ان علينا أن ناخذ منها ما ينسجم واسلامنا وناتى عن كواهلنا عفنها وفسادها. وهدا أمر ميسور حين نؤمن بالإسلام عن بينه وهدى والله يهدى من يشاء الى صراط مستقم أو كما يقول المسلم الآلماني محمد صديق من والله يهدى من يشاء الى صراط مستقم أو كما يقول المسلم الآلماني محمد صديق من الحضارة الغربية لا تضع حلا الهير مشكلات الحياة المادية ونحن نشاهد أثرها المدمر على الحياة الإنسانية فقد تحطمت الاسره كاجمدت صلات الموده بين الآفراد ولذا فاذا شتنا أن نكون بشرا بحق ونتصرف تصرفات الانسانية أن نموض أعراضاكا ملاعن التقليد الآهمي للحضاره الغربية .

## حضارة الإسلام المتجددة

حاول الاستشراق محارلات متعدده للغض من قدر الحضاره الاسلامية ، فقد كان جارياً على انسكار فضلها على الغرب ، حفيا بان يظل اهلها جاهلون اياها ، بل وكارهون اياها ، ومن هنا كانت دعاواه بان المسلموز لم يقدموا الا مترجمات اليونان القديمة ، أو قولهم أن عناصر فارسية أو تركية أو غيرها كانت مى مصدر الحضاره وأن العرب لم يكن لهم فيها نصيب فيها أو وصفهم الحضارة بأنها حضارة مربية في محاولة لسحب كل ظل من الاسلام عنها وفي كل الدعاوى الثلاث كان الباطل واضحا فإن المسلمين قدموا للانسانية المنهج العلمي التجربي اللاي لم يسبقهم اليه أحد وأنه هو الحجر الاساسي لبناء الحداره الحديثة ، وأن مسالة المناصر لا قيمة لها في الاسلام الذي ارتفع يمعننقيه الى الايمان بوحدة اسلامية ترتفع عن القبليات والافليميات والتعصب العناصر أو الاعراق أو الدماء .

ولم تكن العمناره عربية لأن أساسها هو القرآن والتوحيد والدعوة الى النظر ف السكون والرحة والاخا. الانسانى والتحرومن الوثنية ومن عباده الفردوالة يصر والفرعون فهى اسلامية أصلا وليست عربية .

#### كلمات للتاريخ

يقول وليم كانسفبلس: ان كثيراً من كتاب اللغة المربية عندما يذكرون الدول الاسكلامية كدول الحلفاء الراشدين والآمويين والعباسيين والامارات الاسلامية يعبرون عنها بقولهم (التمدن العربي) وهو تعبير فاسد تكذبه الحقيقة الناريخية ، فلو قالوا (الدول العربية) لـكانوا أقرب الى الصواب ذلك لآن العنصر الغالب والحاكم فيها كان عربياً ، أما التمدن بممنى ما أنتجت تلك العصور من ممار العلوم والفنون والصنائع فقد كان (تمدنا اسلاميا) وليس عربياً ، والفرق بين الفظين ظاهر لا يختى على ذى بصيره .

ويقول : أن العرب بما فطروا عليه من الذكاء وبعد النظر لم يضطهدوا العلوم

والفنون في البلدان التي فتحوها في على الضد من ذلك شجموها وساعدوا على ترقيتها ، ونحن بدورنا نقول للمكاتبان ذلك هو أيضاً فضل الاسلام وأثره ومنهج الحياة التي جاء بها ، وايس العرب هم الذين فعلوا ذلك من عندهم فقد علمهم دينهم السهاحة والرحمة والانفتاج على الثقافات فدعاهم سولهم أن يطلبوا العلم ولو في الصين شريطة ألا يكون ذلك متمارضا مع عقيدتهم وتوحيدهم نقه تبارك وتعالى .

ويعرف وليم كانسفليس بفضل الحضارة الاسلامية ويضيف شهادته إلى شهادات المنصفين أمثال درابر وجورج سارطون وجوستاف لوبون وسجريد هوتكه حين يقول: لقد استفادت أوربا النصرانية من الاسلام بعد أن تقبقرت بعد سقوط رومية وظلت أجيالا راسخة في ظلمات الجهل إلى أن حان وقت يقظتها

ولقد عاشت الحضارة الاسلامية وتدفقت قدرتها عنى العطاء ولا زالت مؤهلة لاستئناف أداء درها مرة أخرى عاشت لانها قامت على أسس راسخة من مفهوم تحرير الانسان من عبودية الوثنية وتحرير الانسانية من عبودية القياصرة والفراعنة والآباطرة ، ولذلك فإن أرنولد تويني لم يسنطع أن يتجاهل الحضارة الاسلامية من بين الحضارات التي ما زالت قائمة ( الحضارة : عربية وشرقية ) والحضارة المندبة وحضارة الشرق الأقصى . يقول:هذه الحضارات القائمة في الوقت الحاضر قد استطاعت أرب تبقى قائمة يعتنقها مثات الملابين بفضل ما أتيح لها من عوامل النمو والحياة نتيجة لما قام بينها من تفاعل وما حدث من التقاءات على مدى الناريخ . ويتحدث أراولد تويني عرب مشهدين في الالتقاء بين الحظارة الناريخ . ويتحدث أراولد تويني عرب مشهدين في الالتقاء بين الحظارة ويقول: كان من نتيجة هذا اللقاء اقتباس أوربا الغربية للتفوق العرب الصليبية ويقول: كان من نتيجة هذا اللقاء اقتباس أوربا الغربية للتفوق العربي الاسلامي ويقول: كان من نتيجة هذا اللقاء اقتباس أوربا الغربية للتفوق العربي الاسلامي النهضة الأوربية ابتداء من القرن الوام عشر (عصر النهضة ) .

أما اللقاء الثانى فهو اصطدام الحضاره الاسلامية بالحضاره الآوربية فى أراخر القرن التاسع عشر متمثلا فى الاستعار الغربى فى مصر (حملة نابليون) ثم الاحتلال الانجليزى، وفى شمال أفريقيا (الاستمار الفرنسى). ويكشف أرنولد تويني انصاف عن أن الحضاره العربية الاسلامية بالصوره المشوعة التي يحاول بعض الباحثين

أن يصورها في صوره الأفول والذيول لذى أدى إلى الا بهيار السريع أمام الاستعاربل كانت الحضاره العربية الاسلاميةلا تزال تتمتع بقدر كبير من الحيوية بما مكنها من الصمودا مام الغزوالحضارى الأوربي الذي ظل يناوش العالم الاسلامي حتى اليوم ولم تأخذ الحضاره العربية الاسلامية أسلوب الانكاش والعزلة بل واحت بمنطق الثقة والاعتزاز تبحت عن سر التفوق أو الانتظار العسكرى للغرب .

يصل ( تويني ) إلى الدعوه إلى اتخاذ أسلوب العيش العرف سبيلا إلى إيقاظ الحصارة الاسلامية . هؤلاء الذين تربوا في أحصان الغرب وحملوا لواء هذه الدعوه لخدمة النفوذ الاجنى واستبقائه لنجمهدو الحضارة الاسلامية بعد أن فسروها تفسيراً مادياً غربيا أو ماركسياً في عربة لانتقاصها ولحلق جو مناليأس في نفوس أهلها منها ليعتنقوا حضارة الغرب المنهاره التي تمر بمرحلة الانهيار والتصدع، وقد كشفت حركة اليقظة عن فساد هذه الدعوه وانهزام هذا التيار بعد أن جَرب العرب والمسلمين أسلوب العيش الغربي الذي وضعهم في طريق الهزيمة والنكبة والنكسة بلووضهم على حافة فتدان وجودهم نفسه مالم يعودوا إلى التماس منهجهم الاصيل المستمد من القرآن السكريم والاسلام والتوحيد، وقد تسكشف لهم . غش ، هزلا. الرواد وصلالهم من طه حسينولطني السيد وساطيم الحضرى وسعد زغلول ، ومنذ وقت إميد عرف المسلمون أن ما ينقصهم هو العلم والشكةولوجيا وأنهم إذااستطاءوا الحصول عليهاوصهرهاني إطارفكرهمالاسلامي ولغتهم العربية فانهم يدفعون الحضارة الاسلامية الغافيه إلى طريق اليقظة ، فتوقد مشاعلها من جديد لتمد الانسانية كام بالضياء والمال والرحمة والآخاء الانسانى بعد أن تصدعت تجربة الجضارة الغربية المادية التي سيطرت على البشرية أربعة فرون وأعطت الناس من المتاع المسادى ما دفعها إلى حافة الترفوا لاباحية والتمزق النفسي لانها نسيم إطار الحضارة العالم على حدود الله وضوابط العدل واشتغلت بالجنس والعنصر والمادة وانحرفت عن بناء المجتمع الربال فكان لابد مر أن نصيبها سنة الحضارات، ولا بد أن تنتهي نهاية الحضارة الرومانية وكل حضارة مجرت طريق الله تبارك وتمالى واشتغلت بالباطل والظلم .

واليوم يتزايل مذا الجيل الرائد الذي هدى إلى الضلال بعد أن استحصدت

حركة اليقظة الإسلامية وقدمت مفهوم الإسسلام الآصيل: المفهوم القرآ مى لا الفلسني ولا المستمد من جبريه النصوف الفلسفي أو علمانية الاعتزال، وكلما مذاهب مصطربه تأثرت بالفلسفات اليونانية والغنوصية وعجزت عن أن تقدم المنهج الآصيل المستمد من المنابع الآصيلة من القرآن الكريم والسنة الصحيحة، ويتسكشف لكل للباحثين والمراقبين أن الحضارة الإسلامية تتأهب لجولة جديدة هذا على الآقل هو ما يتطلع إليه المسلمون على مطالع القرن الحامس عشر: ألف مليون ، ربع سكان العالم لهم كيانهم الاقتصادي ووجودهم المتكامل، عذا فضلا عن أن البشريه كلما تتطلع اليوم إلى فجر جديد يأتى من قبل الإسلام نفسه بعد أن عجزت الإيدلوجيات الفربية عن أن تقدم مقهجاً أصيلاً.

ولقد كان روجية جارورى فى كتابه ( من أجل حوار مع الحضارات ) قد أنذر الحضارة الغربية بسبب تحطيمها للقيم الإنسانية ( ومن قبله كانت صيحة شبنجلر) الذى أعلن قبل خمسين سنة حين قال : ليس هناك مهرب وإننا الآن فى آخر مراحل التدهور وليس هناك احتمال فى ظهور دين جديد أو فلسفة جديدة لان تربة الغرب مهوكة ميتافيزيقيا والشك هو الطريق الوحيد الذى ينفتج أمامنا

أن هذا العصر سيكون المرحلة الآخيرة من الحضارة الغربية وهذه المرحلة النهائية حقمة بالنسبة للتاريخ الغربي. وهناك مجموعة أخرى سبقت وتبعت تحمل هذا الطابع من التشاؤم في مستقبل الفرب منها برلهاردت وتيلولاس ودافيفر ، قال دانيفسكي أن الافطار غير السلافية في طريقها إلى التدهور ونحن نرى اليوم أن الشعوب السلافية أيضا قد انهارت بعد أن فشلت فيها التجربة الماركسيه ، أما جارودي فيقول: أن الحضارة الأوربية التي نبقت على فلسفه فاوست (أي الشيطان) والتي جعلت من الإنسان الغربي مجرد آلة الإنتاج والاستهلاك يسير دوني هدف ، ولهذا السبب فان الحضارة الغربيه ستعود للإنسان إلى هلاك محتمالا العريقة الاخرى. أن الإنسان الذي أنتجته الحضارة الغربيه يسير بلا هدف كالآله العريقة الاخرى. أن الإنسان الذي أنتجته الحضارة الغربيه يسير بلا هدف كالآله المريقة الاخرى. أن الإنسان الذي أنتجته الحضارة الغربيه يسير بلا هدف كالآله المناجه واستهلاك وهدفه الوحيد هو أن ينتج أكثر فأكثر ، ويجمل من هذا النحو الاقتصادي المقياس الوحيد الذي يفرق بين دوله متحضرة ودوله متأخرة .

( م 11 - المد الاسلام)

ومسكفا نحن لشهد النهايه. ولسكنا لا نتعجلها وإنما نطلب إلى المسلمين أن يقيموا المجتمع الاسلامى فى بلادهم ليستطيعوا أن يقدموا الاسلام الى الناس،أن البشريه أحوج ما تسكون اليه، أن الاسلام يملك مفهوم الحضارة الوحيد الذى تتطلع اليه الدنيا كلها ، ومو القادر على أن ينقل الناس من البشريه المناله الى الالسانيه الراشدة ، ذلك هو التوحيدوالمدل والرحهوالآخاء الانساني والتحرر من عبادة الونمنيه في المقيدة وعبادة القيصر والمادة في الجتمع .

لقد حاولت الحضارة الفربية قهر الحضارة الاسلامية وابادتها في محاوله استمرت أكثر من مائه وخمين عاما ولـكنها عجزت لآن الحضارة الاسلاميه على تعتمدهلي أسس ثابتة من الفطره والاصاله والعدل وهي أسس لا يمكن أن تنهار أمام زيف الماده أو بريق الاباحيه أو ضلال المنصريه والفرديه والاستعلاء بالجنس أو المال.

## نحن وحضارةالعرب

(1)

ف مطالع القرن الحامس عِشر الهجرى بجب أن يدكمون المسلمون قد تحرروا تماما من عقدة الاجنى ومن الاعجاب بالحصارة الغربية التي تمراليوم بمرحسلة الافول والتدمور . ودلك بشهادة الغربيين أنفسهم في ذلك أن هذه الحضارة قد قطعت شوطا طويلا فىالطريق المضاد للقطرة والطبيعة حينفصلت بينالعلم والدين والروح والمادة، والدنيا والآخرة واستملت بالنظرية المادية ،واستطالت بشمرات العلم ، وحاوت أن تؤكد قدرتها على تنظيم الحياة بأسلوب لايدخل فيه الدين ولا تنتظمه الاخلا قولاثبات القم وجرت وراء مفهوم للنطور والنسبية يرفض إقامة إطار ثابت تجرى الحركة منداخله ثم حاولت بعد ذلك إقامةالدراسات الانسانية على أساس التجريد والمــادة فافترضتُ أن الانسان حيوان وأنه خاصع للمادة أو للجنس واسقطت اسقاط تاما مفهوم الروحوللعنويات والدين وما للمقائد من تأثير في الناس، ومالها منقوة في تفسير الاحدّاث والوقائع والمواقف ومن ثم دخلت فى مرحلة الازمة وتركت بصماتها على المجتمع الغربي بالتمزق والغربة والحطر الشديد وخاصة حدين أخذت مفهوم الاباحية وحرية الجنس والترف وإنهيار الاسرة وكراهيةالمرأة للولادة وتربية الطفل والجرىوراء الشهوات وبذلك دخات مرحلة الافول التي دخلتها منقبل الحضار تين الرومانية والفاوسية ونحن المسلمون لناحضارة قد توقفت عن العطاء ثمة بعد أن أعطت العالم والانسانية أعظم تراث من العدل والرحمة والاخاء البشرى وحطمت قواعد الظلم والعبودية التى عرفتها حشارات الفراعنة واليونان والهنود والفرس وإفامت المجتمع الربانى وأقامت المنهجالتجريبى أساس الحضارة الحديثة ، ورفعت البشرية عن وهدة الوثنية والمادبة وحررتها من الطفولة والاخلا د إلى الارض والشهوات والظلم ، وكانت الحضارة الفرابية قد ورثت تلك المعطيات جميما و لـكنما شاءت أن تصور مفاهيمها العلمية في أطار air Bog Those

الفسكر البشرى الوثنى القديم ومن ثم تقدمت مقدما ماديا بميد المدى في معطيات الحياة والعناء والعمل واكنها عجزت في نفس الوقت أن تلبى مطالب الروح أو تحقق أشواق النفس أو توازن بين الماده والروح أو تجمع بين العقل والقلب، أو تجمل الدنيا مزرعة للاخرة فانصرفت عن أدق مفاهيم الاستخلاف في الارض ، وعجزت عن فهم المسئولية الفردية والإلتزام الا خلاق والجزاء الاخروى .

وكان أكبر المحاذير أن جاء النفوذ الغربي عثلا بالاستعار السياسي والعسكرى والاقتصادي قفرض على المسلمين مفاهيم في الاجناع والتربية والقانون ، وحجب أسلوب الحياة الاسلامي تهاما ، وحاولت جميع النظريات الوفده التي ظهرت في العالم الاسلامي وهي بحموعة من النقائص والاوشاب ، من ركام النظريات الغربية أن تشكل بالمزح والتركيب نظرية ملفقه ولذلك لم تستطع أن تبقى طويلا لانها ضد طبائع الاشياء وضد الفطرة ومن حيث حاول بعض القادة الجمع بين الاسلام والقومية والماركسية أو بين الوحدة والحرية أو بين الديمقراطية والاشتراكية ، فلم تستطع هذه النظريات أن تحقق شيئا ، وكشفت بفساد تطبيقها ، عن حاجة البلاد الاسلامية إلى النظرة الاسلامية الاصيلة الجامع . اقد فشلت تلك المسميات الوافدة كاما أن تعطى شيئا ، وكانت ميزة الاسلام أنه صنع وحدة الفكر المجامع التي تحول دون الصراع الفكري الشمزق النفسي .

ولقد كشف كثير من الباحثين الفربيين عن فساد هذه التجربة الغربية فقال والنر شوبارت: أن لروح الغربية يتفشى فيها الخوف والقاق ، وهى شديدة الاثر نواعة إلى الفردية محبة المتنافس ، وأن الذرب قد جمل الافسانية ذات تراث واسع بتفوقه فى الصناعة ولكنه جرد الانسان من الروح ، وسيفقد الغرب زهامته ويصبح وهو لا يثيل الطراز الانسان الغالب ، وكثير من ذوى العقول الراجحة يتوقون إلى أن يرو تهاية الثقافة الغربية البالية وهم يشعرون بفقرها وإفلاسها ويتطلعون إلى أن يرو تهاية الثقافة الغربية البالية وهم يشعرون بفقرها وإفلاسها ويتطلعون إلى أثن أن الفرد من خلال هذة النموذ الفرق لا يعبأ بخلاص دوحه وإنما يهمه فرص سلطانه وتوسيع دائرة نفوذه وقد نجح الفرد فى تغيير وجه الارض ولمكن هذه الثقافة أخذت تملاً سماءها السحب وتومض حولها البروق وتعصف والمكن هذه الثقافة أخذت تملاً سماءها السحب وتومض حولها البروق وتعصف عبا الاعاصير وأوربا تنزاق إلى الهاوية وتقترب من النهاية ولا شيء يستطيع دفع هذا المصير المحتوم.

لدلك كان عليناأن لايندفع وراء حصارة خرجت عن الفطرة وعن طاعة الله سمعت الاشياء يغير أسمائها الحقيقة وتنسكرت للخالق العظيم فوصقت مصدرها بالطبيعة وادعت أنها ايست في حاجة إلى وصاية المدين أو حماية الاخلاق.

ومن أخطر محاذرها أنها تحاول أن تطرح أسلوبا للميش يخرج المسلمين من مقاهيمهم وقيمهم ويدفع بهم إلى التخفف من التماسك الخلقى وفتح الباب أمام الرشوة والهدية في مقابل خدمة مقدمه على حساب المجتمع ، وإلى السهرات الصاخبة والحرو يقصل بها من اختلاط الرجال والنساء وإلى الولع بالترف والوخرف والاوانى والزينة والنجف والموسيقى والرقص والتخفف من التبعلت وخلق مجتمع فيه كثير من التحلل والوخاوة ومن شان تقبل المسلمين لمقهوم الحضارة الفربية هذا أن يجعل ألجاعة الاسلامية عاجزة عن مواجهة النفوذ الاجنبي والفزو الخارجي ومقاومة السيطره الاجنبية المتغلغلة وعن شان تقبل هذا أن يخلق نوعا من الاعجاب بالغاصب و تقليده التعلق فمدارسة والبعثة إلى بلاده ، وفهم الاسلام على غير حقيقة والتأثر بالتفسير المسيحي للدين بأعتباره دين عبادى لاهسوق محض لاعلاقة له بالنظم الاجتماعية والسياسية ، وقد احتوت أهذه الاساليب المجتمعات الاسلامية الاقليلا في نظام افتصادى ربوى ومقهوم لبيرالي ديمقراطي أو ماركسي اشتراكي مع مفهوم إقليمي وقوى ضيق وكلهذا عما يتمارض مع العدل الاجناعي الاسلامي والشهوري والاخاء الاسلامي الجامع .

## يحن وحضارة الغرب

**(T)** 

#### تحديات مجتمع الاستملاك

يقول أحد الخبراء الاجتماعيين الغربيين: إن المجتمع البشرى اليوم قد سمّ ويتس من منبع أوربا الذى فقد زيته ولم يستطع خلال هذه النهضة الهائلة الطويلة أن يصيف إلى رصيد الانسانية إلا الحديد والنار والقنابل المدمرة والغازات السامة والآلات المبيدة . وإن الغراغ الذى حدث فى قيادة الإنسانية اليوم هو فراع رهيب ولكنه فراغ لا يستطيع أن يملاه أحد إلا المالم الاسلامى ، والحقيقة إن كتاب الغرب المتصفين اليوم قد أخذوا يقومون النجربة كلها وقد وجدوا محربها قبض الربح وحصاد الحشيم .

لقد نصبت موارد الأرحام في أوربا ونسبة المواليد في أغلب بلاد أوربا هي خسة أطفال لسكل ألف من السكان وما تزال النسبة تتضائل . بينها هي تنمو نمو أمضطرداً في عالم الاسلام ، ومناك الحديث عن افلاس الغرب والتضخم ، وجرى الحديث حول صياغة بموذج اجتماعي جديد والهجز عن تحقيق ذلك لآن الوعامات في الغرب اليوم غير قادره على تغيير نوعية الحياة التي يعيشونها أو الانتقال من حنارة الاستملاك إلى حضارة جديدة أكثر استقراراً واسبب وصول رجال عاديين الى الحكم أصغر بكثير من الازمات التي تواجه بلادهم نرى الهجز واضحا في تجاوز المشاكل والنخبط يمينا وشمالاً .

وقد أجمع صفوة علماء الغرب على فساد التصامن الرأسمالى والاشتراكى والتظلع الى نظام جديد وقد عرض علماء المسلمين عليهم النظام الاسلامى بوصفه الحل الوحيد الذى لن تجد البشرية امامها سبيلا للخروج من أزمتها الا به .

وقد توقع أرنوله تويني انهيار الدخل القومي والاجناعي للبلدان الصناعية

مما يؤدى إلى توقف النمو الصناعى فى هذه الدول بل وتدهوراً مستمراً يسيطر على مذا النمو ما تجملها تواجه تحدياً مرعباً سببه الحصار الاقتصادى الدائم الدى ستمانى منه نقيجة أحوال مادية قاسية .

وكتب مؤخراً كاود جوليان عن سقوط الامبراطورية الامريكية فى العالم فقال:أن هذا السقوط سيكون أسرع كثيراً من المدة التي افتضاها إنحسار الشمس عن الامبراطورية البريطانية وقال أن عوامل التفسخ والتاً كل التي قضت على جميع الامبراطورية بما فيها الامبراطورية الرومانية التي ظلت تتهاوى بشكل انحدارى لمدة الانهائة سنة.

ويواجه الغرب موجة عاصفة فى مجال الأمراص الخبيثة التى يحتاح، بنسب عالية نتيجة الإسراف فى الطمام والحر وأكل لحم الحنزير وأمراض القلب والقرحة والصداع .

وقد تكشفث في السنواب الآخيرة في المجتمعات الغربية عشرات الوقائع من الفضائح الأخلاقية .

وه كذا يمانى الغرب الفلق والاضطراب والغربة والانتحار نقيجة المشاكل التي يواجهها الإنسان في حياته اليومية العادية ، وهي حالات عصيية وهمية لاعلافة لما بالواقع ومنها ظاهرة الاكنتاب وتعارف الجميع على ما يسمى بالحبوب المهدئة والمنومة التي يستعملها اليوم الملايين ، وقد جاء في بعض الاحصائيات أن ٢٠٠ مليون أمريكي يقناولونها كل يوم لكي ينام بعضهم أو يهدىء أعصابه وأصبحت المصانع تنتج منها بالمليارات .

وما يزال مجتمع الاستهلاك يفرز مزيداً من الاخطار ويعقد الامور ويخلق الازمات ولعل أخطر هذه الازمات التي تهدد بفناء اليشرية استهلاك الطاقات استهلاك الوارث السفيه الذي يبذر ماأورثه الله له من ثروات طبيعية هائلة وكأنه يعتقد أن هذه الموارد من المواد الحام والاراضي الزراعية ومياه الانهار والبحيرات لا حد لها ، يستطيع أن يغرف منها إلى ما لانهاية فهو يستخدمها بإفراط وإسراف يهدد العديد من هذه الموارد بالنصوب والاستنزاف .

وقد أعلن العلماء محذرين أن النمر الذي يشهده العالم منذسنوات بميدة له حدود سيقف عندما وإن الموارد الطبيعية التي يبددها الإنسان بحاقة سوف تنفذ يوما ما قد تكون أقرب ما خلن

ومئذ سيواجه الجنس البشرى مأزفا لا يدرى كيف يتخلص منه، هذاما كشف عنه العلماء نتيجة السفه في الاستهلاك وفي هسائل النرف وما يزال عالم الخرب يخدع المسلمين وأصحاب القارة الوسطى الواخرة بكل الثروات ليستلب منها هسده الثروات بأقل التكاليف ويثير تلك الدعاوى الباطلة عن الانفجار السكائي وغيره من محاولات ترمى إلى إنقص تعداد المسلمين وتنمية خصومهم ، والحقيقه أن الازمة ليست في تزايد السكان ولسكنها في سوء توزيع الثروة من حيت يمتلك عدد قليل من أصحاب الثروات تلك المقادير الضخمة يمين أصحاب الموادد أنسيهم عيش الفقراء ثم يراداً يضاً أن يحال بينهم وبين النمو حتى تظل هذه الموادد في أيدى الجسمين من المفامرين الآجانب وأغلبهم اليهود .

كذلك قان هناك ذلك التطاول الخطير من بمض أدعياء العلم فى تجاوزهم الحدود المسموح للبشر بالسمى والاجتهاد من خلالها فى محاولة إنتاج ما يسمى الإنسان النموذجى ، وقد أغزاهم النجاح الذى أحرزه فى بمض الجزئيات فدفعهم إلى اقتحام ميادين جديدة تعتبر خارجة عن الحدود التى مجوز للانسان أن يعمل فى نطاقها وخاصة تملك الميادين الى اختص الله نفسه بها ولا يستطيم بشر مهما أوتى من العلم والمقدرة أن يتعرض لها وفى مقدمة هذه الميادين معجزة المخلق بكل ط فيها من تعقيدات وإعجاز حتى فى أصعر مخلوقات الله .

وقد أخذ بعض العلماء في التورط في أمحاث ودراسات قد تكون نتائجها وبالا على الانسانية بدلا من أن تفيدها ، ومعنى هذا أن العلم ترك مجاله الحقيق في خدمة الإنسان البحث عن ميادين أخرى عابثة يحادل افتحامها بروح الغرور وبفلك يواصل خروجه عن مهمته الحقيقية تمد إنكاره الخالق والصائع والمدبر والاعتداد برأى باطل ظاناً أنه يستطيع أن يكنشف مالم يأذن به الله .

بل أن عالم الغرب يمثلك فاتضا ضخما من الثمرات يحول بينه وبين الوصول إلى الجماعات الفقيرة المتنافرة في أنحاء العالم ويلقى بها في البحار .

وقد ثبين منذ فترة أن لدى دول العالم المتقدم عليونا طن من الآلبان المجففة التى تدكفل إطعام . . ٧ عليون طفل من أطفال العالم الثالث القليل النغذية لمدة عام، ولمكن الجشع الذى عرفت به الحضارة الغربية عارزال يحول دون عدالة التوزيع وحسر الثار في أيدى قليلة تملك كل شيء وتحرم ما بفيض منها على الناس وتحول دون وصوله إليهم ،

هذه المفاهيم التي يعيشها المجتمع الغربي الاستهلاكي تتعارض تماما من قيم الهين الحق مر العدل والرحمة والآخاء الإنساني ولذلك فان هذه الحضارة معرضة الزوال والسقوظ ولا بد أن تصيبها قارعة تحطم هذا الظلم وهذا الطغيان.

خاصة وأنها تنفق على الاسلحة الذرية والهيدر وجينية ألوف المليارات وتكدس تلك القنابل الحطرة وتضع البشرية لمدى سنو التطويلة عرضة للخطرالذرى المدمر، ومايترتب على ذلك من آثار خطيرة على المجتمع الغربى والمجتمعات الآخرى من حيث ظهور روح الحوف المتصلة بإحساس دافع الى افتناص اللذات وانفجار الشهوات ما دامت النهاية المختومة هي الفناء أن على الشرق المسلم أن يعي درس هده الحضارة المزدية وأن يكون حريصًا على أن لا يقع في براثنها وهي في مرحلة الامول.

## نحن وحضارة والغرب

## عجزها عن الاستجابة لأشواق الإنسان

أعلن كثير من الهاحثين ألمنصيين أن العضارة الغربية لم تعد تملك المكانية حل أزمتها الحائقة ( مخالفين بذلك أرنولد توينبى ومالك بن تبى وفاليرى ) ويردون ذلك الى عقم التربة التى تقف فوقها والى فساد الهواء الذى يكتنفها كا يقول الدكتور حماد الدين خليل حومى تقفز كالحبوس من النقيض الى النقيض الى أن وجدت أغرب حل حين اقترح ( الدوس هكسلى ) تعميم المخدر وجمله فى متناول الجميع كالمشروبات الروحية والتبغ وذلك لأنه بغير نهج الإنسان الغرب لتطوير اللذات العارضة وقد تبين من بعد هذه الجولة الطخمة فساد التجربة:

فشل الدين وفشل الالحاد: فشل الدين لأن تفسيراته لم تمكن مظابقة الدين المنزل فقد انحرفت عنه .

فشل الديمقراطية وفشل الدكناتورية : لأن كليهما كان من الفكر البشرعه القائم على الأهواء والظلم وسيطرة طبقة .

فشل الوجودية وفشل إلغاء الحزيات :

وكان الانسان هو ااضحية فهو الذى دفع أعدابه ودماءه وكرامته وفطرته وانسانيته عا أدى الى الانقلاب النهائي من أحضان اللاانتهاء أو الفكر بكل الحكلمة الى الايمان بذاته وتأليبها وتقديسها والى الوقوع فى براثن الوجودية (سارتر وكامو) ويرجع ذلك الى غياب الآساس الثابت: نقطة البدأ أو النهائية بعد الجولة الواسعة لابد من وجود أساس تبدأ اللمبة منه وتنتهى عنده:

ويشير الباحثون الى أنه بعد أن حجرب الديمقراطية والماوكسيه اليوم بدأت تجمعات الشباب الهيبي يقدم البدليـل المجتمعات التي ثارت عليها وبدأت

تقافة المخدرات يستوطن عقول الشباب وتنخر في أجسادهم وتتالت صور الضياع وتغاقبت بمضل تهور الشباب حيث ظهرت أخيرا في شوارع المدن وفي حي ( لشلسي ) تقليمه جديدة أطلق عليها (إبونك ) يلبسون الثياب المقلوبه ويزينون أذانهم بدبابيس الثياب المعروفة ويضعون شفرة الحلاقة التي تقدلى من القلادة التي تحيط بالمنق كما يجيط اللجام باعناق بمض الحيوانات .

وجاءت تقارير تقول: أن كل أمريكي يمادل خمسائة مندى بالنسبة لما يستهلمكه ساكن الولايات المتحدة من منتوجات غذائية. و يتحدث النقارير عن التلوث المتزايد بنسبة خمسة كلما ازداد عددالا مريكيين بنصبة و احد فى المائة وهل ادر كث الحد الاقصى الذي يستحيل بعده اجتناب دمار البيئة الطبيعة وزوال الحضارة من أصلها وقال التقرير أن الدول المصنعة تنصح البلدان الفقيرة كل يوم بتحديد النسل و بتخفيض عددها البشري على اعتبار أن منتجات الارض لانكني لسد حاجات البشرية التي يبلغ عدد أفرادها اليوم أربعة مليارات و الحال أنه يتضح من إحصاءات المنظات الدولية أن الشعب الامريكي يستهلك حاليا ما يمادل استهلاك . . عمايار هندى ما يهن أن النظرية القائلة بأن العدد البشري هو أصل الداء ليست صائبة فين أصل الداء هو طريقة توزيع منتوجات الارض على سكانها بدليل ان سكان فإن أصل الماءهو طريقة توزيع منتوجات الارض على سكانها بدليل ان سكان الولايات المتحدة لا يمثلوس سوى ٣ بالمائة من مجموع سكان الكره الارضية ولمناتها فضلا عن أنهم ولكنهم يستهلكون ثلث بحموع المواد الاولية الرئيسية في العالم .

وتقول التقارير أنه فى مواجمة تناقص المواليد فى الغرب فإن الغرب يقوم بعملية الأول الضغط على المعالم الاسلامى لتخفيض سكر نه وصرف مثات الملايين لدفع عملية تحديد النسل وتقديم أقراص منع الحمل وفى نفس الوقت تعمل دول الغرب على تشجيع الانجاب بسبل ووسائل غاية فى الاغراء فالمانيا الغربية تدفع مرد ولار شهريا المطفل الثالث وع ودولار المطفل الثانى ، أما فرنسا ودول الغرب الاخرى تتجه إلى دفع مرتب ثابت لا يقل عن ٨٣٠ دولارا فى الشهر الواحد و

وما يزال الغرب يدعى أنه "خرب المسيحى مع أن اليهودية قد احتوت المسيحية والفسكر المسيحي و هذا الاحتواء اليهودي الذي فرضه الهد القديم بمفاهيم المغايرة والمضادة للانجيل لحدمة الفسكرة اليهودية وجعل العبدالقديم مرتبطا بالانجيل وجعل

أكذوبة أرض المعاد من القضايا التى اقشأ عليها الاجيال المسيحية الجديدة ، وقد كانت عملية النبشير التى قامت بها الكنائس والجهاعات فى العالم الاسلامية ذات أهمية كبرى فى خدمة الاستعار وتركيز النفوذ الاجنبى السياسي والنف ذ الربوى واليهودى السائر فى ركاب الاستعار ولقدكان الفسكر اللبيرالى الغربي الذى حاول السيطرة على انجتسع الاسلاى فكرا مسيحيا كنسيا محتوى بالفكر اليهودى الربوى وله جذوره اليونانية ومفاهيم الرومانية ، ولذلك فقد طرح منذ اللحظة الاولى فصل الدين عن السياسة واعلاء شأن العلمانية التي نقرر اتخاذ الفانون الوضمي نظاما المجتمع فى شئون القضايا والاقتصاد والسياسة والتربية والتعلم وعمل على حجب الشريعة الاسلامية بكل معطياتها ، ومن ثم فنح القانون الوضمي والنظام الربوى الباب واسعا أمام الخر والاباحة والانحلال الاخلاق وحطم الحصانة التي كان يعتز الباب واسعا أمام الخر والاباحة والانحلال الاخلاق وحطم الحصانة التي كان يعتز بها المجتمع الاسلامي قبل الاحتلال .

ولقداستطاعت اليهودية تطويق المسيحية مرتين ، مرة في بولس ومرة في العصر الحديث فاذعنت القبول الربا والقبول الحر ، ولقبول التأييد لاسرائيل ، ولأن الميهود السيطرة على الافتصاد فقد اضطر الفاتيكان إلى اعلان تبرئة اليهود من محاولة قتل المسيح ( والمسلمون يؤمنون بأن المسبح لم يقتل ولم يصلب ) ، وقد نجحت اليهودية في أن تشكل لدى المسيحيين عقدة دنب لاحقهم لتا يبد وجودهم في فلسطين والاعتراف بالتفاسير السكاذية لما يسمى حق اليهود في فلسطين .

ويقول بعض الباحثين : أن هناك ضربتان وجهتا إلى المسيحية : الصهيونية والماركسية وتطويق اليهودية للمسيحية وتحريف مفاهيمها وتحطيم اتجاهها وإدخالها فى زمرة أديان التعدد والوثنية .

واليوم تعمل الكنيسة الغربية في خدمة أهداف التلمودية الكبرى وتبنى موضوع الحوار لقسد الباب أمام المستنيرين الذين لا يعقلون مفاهيم المسيحية عقلا ويودون أن يهتدوا إلى التوحيد الحالص ، وهم يحاولون احتواء بعض التفريبيين ليحسلوا منهم على أبحاث اسلامية تقول أن الحلافات بين المسيحيه والاسلام فرعية وأكاديمية على حد تعبيرهم وذلك ليواجهوا بها أولئك الذين يرغبون في دخول الاسلام وليثيروا في صدورهم اليأس من أن الاسلام سوف يعطيهم عطاء الروح ويحجون ويحجون

هنهم أن الاسلام يخالف المسيحية فى ثلاث مسائل هامة وخطيرة وهى للتثليث والصلب والخطيئة .

واليوم تكشف دراسات جديدة عن فساد نسبة التوراة والانجيل الموجودتين اليوم إلى المصادر الالهية ويؤكدون أنها كتبت بأيدى الاعبار والرهبان وأنها ليست منزلة من السهاء وأن هذه الكتب تعارض الحقائق الدينية والعلية وأن الكتاب الوحيد الذي تثبت آياته صدى مصدره الرباني هو القرآن الكريم.

## نجن وحضارة الغرب

## مستقبل الحضارة الإسلامية

بعد إفلاس الحضارة الغربية يبحث الآوربيون عن طريق محن المسلمون فشعرإن لديثا هــــذا الطريق . أن فـكرنا الاساسى قادر على أن يقدم لحوّلاء ما يبحثون عنه .

إن حؤلاء القوم معذورون لأن طبيعة الانجيل أنهما جاء ليقود حركة الحياة وإنما أنزله الحق تبارك وتعالى على سيدنا عيسى ليسكمل النقص الدى وجد فى بني إسرائيل حين المصرفوا إلى المادة إنصرافا كاملا حتى إنك تقرأ التوراة المكتوبة بأيدى الآحبار فلا نجد فيها كلمة واحدة عن اليوم الآخر :سيطرة المادية، يريدون أن يرتقوا بالقوانين المادية إلى الإله : حتى ثرى الله جهرة ، من أجل ذلك كان لابد أن يأتى الانجيل وليس به سيى الشحنة الدينية الروحية ، وليس به نظام حياة حتى يمكمل النقص الذى فى بني إسرائيل ، ولقد حدث بعد ذلك أن انفصلت المسيحية عن اليهودية فكانت المادية في جانب والروحية في جانب وحين يريد المسيحي أن يجد حلا لأى قضية من قضايا الحياة المادية فلن يجدها في الانجيل يريد المسيحي أن يجد حلا لأى قضية من قضايا الحياة المادية فلن يجدها في الانجيل أمور الحياة وشئون الروح ، ولذلك نجد القرآن ينص على أن بني إسرائيل أهملوا الدنيا ،

أما المسلمون نقد جمعوا بين الجانبين .

وهذه هي نقطة الحيم في الموقف كله في أمر الحصمارة الغربية والجيتمع الغرب وفي المواجهة القائمة الآن بين قيم الاسلام وأسلوب الميش العربي : إن الحصارة الاسلامية المتجددة مع مطالع القرن الخامس عشر ستعطى البشرية عرفة الحديدا فقد صيفت المبادى. الاسلامية على نحو يجعلها قادرة على ضيان التنسيق والتواذن والتكامل بين حاجيات المادة والحاجيات النفسية والروحية ، إن الصوابطالي وصفها الاسلام لاتعارض سنة التطور والكنها تقم حركة المتغيرات داخل إطار الثوابت .

إن خضوع المسلمين اليوم وتحت أثير انفتاحهم الذى لا ضابط له على الحضارة الغربية ، يتنازلون عن كثير من عاداتهم وقيمهم وبميزاتهم الحاصة تحت الضغط المادى والقهر النفسى ويفقدون هويتهم وطابعهم الذى شكلهم به القرآن وصفعهم به الاسلام ليمكونوا و نموذجا ، خاصاً في البشرية كلها ، شاهدين عليها ، هادين لها ، يحملون ذاك الماواه و لا إله الا الله ، وذلك القنديل المضيء والعالمية المظلم ، اليوم يتنازلون عن خصائص كثيرة وينصهروا في أتون الانمية والعالمية المظلم ، وخاصة فيما يتعلق باللغة العربية وأسلوب الممار والمأكل والملبس وترك المترجمات الضارة يجتاح أفق فسكرهم بما يقدم الاجيال مزيداً من الضعف والتحلل والانتياد الشهوات والاهوا، وتقدم وسائل الاعلام باخطر دور في هذه المؤامرة الضخعة في متابعة بجتمع الاستهلاك ودور مفاتن السلع الغربية وتقليد النمط الغربي للحياة في متابعة بجتمع الاستهلاك ودور مفاتن السلع الغربية وتقليد النمط الغربي للحياة

ولا ريب أن دراسة المجتمع العالمي المعاصر تدلنا على أن فيضان النهضة المادية قد وصل إلى آخر مداه وأنها غير قادرة على اعطاء السكينة لقلب السكينة لقلب الانسان وأن موجة من التحلل والغربة والتمزق وانعدام الثقة والطمأنينة النفسية تغزو العالم ولسكن العالم أخذ اليوم ببحث عن مخرج ، عن النور ، عن كوة صغيرة من الضوء ، وسوف لا يجد ذلك كله الافي الاسلام ، ولو نهض المسلون يدعون إلى دين الله لفتح الله لهم ولسكنهم مع الاسف ما ذالوا مكبلين بأصفاد يدعون إلى دين الله لفتح الله لهم وبين اقامة المجتمع الاسلامي فيما بينهم قبل أن يكونوا قادرين على تبليغ الاسلام الى العالمين .

ان فهم الاسلام فهما حقيقياً على أنه نظام مجتمع ومنهج حياة هو العقبة التي مجب أن يتحملها المسلمون ليقيموا المجتمع الاسلام الربان المصدر وبذلك يكونوا مؤهليهم لآداء دورهم في بناء الحصارة الاسلامية الجديدة.

واليوم تتحطم في الغرب تلك الصورة التي كانت تقوم حسىلى الاستطالة والاستعلاء بالكذب والباطل وبالادعاء بأن هذه الحضارة هي من صنيمهم، وقد كشفت الابحاث الجادة فعثل المسلمين دورهم الاساسى في بناء المنهج النجريي وتقديم المعطاء في عشرات الميادين فضلا عن مفهوم الحرية وحرية الفكر وحرية العقيدة وتحرير البشر من الوثنية ومن عبادة الفرد .

يقول سجريد هو نكه: إنه من خطل الرأى أن يدعى الأوربيون أن أوربا هى فقط العالم الحديث ومن الحاقة أن يدعى الأوربيون أن تاريخ أوربا هو تاريخ هذا العالم، فالحقيقة التي لا شك فيهاأن سائر القارات التي يتكون منها عالمنا هذا ساهمت وتساهم في تعكييف الاحداث العالمية التي تخضع لها شعوب المعمورة ونحن لا تجد فيا كتب الأوربيون إلا إشارة عابرة إلى أن دور العرب لا يتعدى ساعى البريد الذى نقل إليهم التراث اليوناني.

إن العرب ظلوا ثمانية قرون طو الايشمون على العالم فنا وأدباً وعلما وحضارة كا أخذوا بيد أوربا وأخرجوها من الظلمات إلى النور ، كما نشروا لوا، الحضاره إلى حلوا سوا. في آسيا وأفريقيا أو أوربا ثم أنكر الأوربيون عليهم فضلهم "

وفى أحدث كتب جارودى (من أجل حوار الحضارات) يكشف عن عظمة الدور الذى قامت به الحضارة الإسلامية يقول: لقد جاءوا بنظام اجتماعى أرقى بكثير من النظام القائم وسرعان ما ظهروا فى مظهر انحررين وذلك بتخليص عبيد الارض من وصاية الملوك. ثم بعدم الاستيلاء على الارض فالقرآن بحرم ذلك مكتفين بالحراج، ويقول إن الغرب مدين بالنهضة إلى حد كبير التصليح العرب الذى استطاع أن يخلق الظروف المسكرية لثفتحه.

ويؤكد أرنولد توينبى الدور الجديد الذى ستقوم به الخضارة الإسلامية فتقول أن هذا المستقبل متوقف على الاكثرية المؤمنة بتراثها والتى زادها الصراع مع الغرب حيوية ونشاطا والمؤمل أن مؤلاء الاكثرية سوف يوجهون الطاقة العربية (الإسلامية) للخاق والإبداع والنمو، وبالتالى إلى تجديد شباب الخضارة العربية (الإسلامية) والعمل على إحلالها المحل اللائق في الحضارة العالمية.

إن إمستقبل الخصارة العربية ( الإسلامية ) يتوقف على الآكترية المطلقة من الجماهير الواعية التي ثدرك ذاتها وتعمل على تقوية نفسها لصد السيطرة الغربية والتخرر من الاستعار بأوسع مظاهرة والعمل على تنمتة حضارتها الذائية :

ان الثقة بالنفس التى تميز بها العرب لم تصل الى حد التعصب الاعمى المغرور أو الى روح العزلة شأن العال عند بعض الغربين فقد تميز العرب بالقدرة على الاختلاط بالآخرين والنعاون مع من لا يريد تحديهم أو العمل على اذلالهم .

ان العرب لا يعيشون فى فراع روحى وحضارى لأن تراثهم الحضارى الغنى بمؤسساته ونظمه وتقاليده وأفكاره يملا روحهم ويكون ثروة عظيمة اذا أحسن تنميتها وتوجيهها فإنها ستعين على فرض مستقبل زاهر على أن أهمية التراث فى حياتنا الحضارة لا تـكون بالجمود عليه بل فى محاولة تنميته وتطويره ليـكون قوة حيوية ملائمة للخياة الجديدة بما يواجه من تحديات وأن هذاالتطوير ينبغى أف يقوم به العرب أنفسهم بوعى وادراك وهذا هو السبيل الذى مكن العرب فى الماضى من تكوين دولتهم العظيمة الى دامت قرونا وهو السبيل الذى إذا اتقن تنظيمه سيضمن العرب مكانتهم فى المجتمع الإسلامي المستقبل الذى إذا اتقن فى العمدر وحرونة فى الفر وعمى فى الجسم وتعاون بناه .

وجملة القول: إن مستقبل الحضاة العالمية رَّ مَن بَمُستقبل الحضارة الإسلامية ولقد دخلت الحضارة التربية مرحلةالمحاق وثم يعد في استطاعتها أن تعطى شيئًا إلا عطاء القلق والتمزق وأزمات التدمير الاجتماعي والحلقي.

ويجب أن يعرف شباب الإسسلام أن الأمل معلق بالقوة القادرة على منح الإنسان مظامحه الروحية إلى جانب المعطيات المادية وأن المعطيات المادية نفسها لم و أن تسكون قادره على إسعاده ، فقد ار تفعت نسبة الدخول والموارد في يعض بلاد أوربا على النحو الذي جعلها في القمة وما زالت هذه الدول تقاسى أشد ألوان التمزق النفسي وفيها أعلى نسب الانتحار والقتل .

والحضاره الغربية اليوم تقدم أبشع صوره الإنسان فى مجال التدمهر ولاريب أن أخلاقية الحضاره هى حجر البناء الأول فإذا فقدت الحضاره هذا الاساس فانها مهما تطل بهاالخياه فستظل الملايين القائمة بها مدمره منهاره .

(م - ١٢ المد الإسلامي)

ولاريب أن أكبر الحطأ هو الاستدلام للنمط الغربي ونسيان الهوية وفقدان الاصالة، إن الهدف من الغزو التغريبي القائم هو أن ينصس المسلون في يوتقة الاعمية . ولا ريب أن الانماط الخضارية الغربية التي يراد احتوائمًا في داخلها هي جد فاسده :

ولذلك فنحن نطالب بالعود. إلى المنا بع ونشجب أسلوب العيش الغربي لقدكان الغربيون فى أخذهم بالتجريب الإسلامى أصدق منا فقد احتفظوا بقيمهم وعقائدهم والشيوعيون والغربيين لهم استقلال ايدلوجى ، واليابان مع حضار: الغرب لها استقلال فيكرى .

فلهاذا لايكون للمسلمين مويتهم وذانيتهمازاه الحضارة والعلم وأسلوب العيش الغربي حتى لا ينصهروا في بوتقة الاعمية وتزول هويتهم وشخصيتهم المتعمورة .

(٥) فى مو اجمة الثقافة الإسلامية

(١) فى مواجهة الثقافة الواحدة (٢) الإسلام والثقافة الوثنية 

## في مو اجهة الثقافة الوافدة

إن محاولة النفوذ الغربي لإخضاع القافة الإسلام وفيكره الثقافة الغرب ماترال مستمرة وهي تتم في إطار السيطرة وليست تجرى في إطار الإرادة الحرة وأنه ليس القافيين ولكنه تقارب في ظل عدة ضعوط تحت نفوذ الاستمار وسلطان الغزو الثقافي في محاولة فرض هذا الملون نقيجه مرحلة ضعف الغرب والملسلين ومرحلة سيطرة الغرب وقد جاد ذلك نقيجة نيكوين عناصر ذات سيطرة سياسية تؤمن بالفكر الغرب وتحتقر الفكر الإسلامي ومن ذلك قولهم أن التراث الغرب له جذور إسلامية (ولذلك فإننا نستطيع أن نأخذه) وهي مقوله غير دقيقة فأن هذه العلوم حين كانت أسلامية ونقلها الغرب إلى لفاتهم من اللغة العربية ، نقلها عفر دون أن يتصهر فيها وحولها إلى إطار فكره ولدكنها حين تعود اليوم فهي ليست خالصة من طابعها الغربي الذي أضني عليها طابعا مادياً فتحولت إلى شيء في النسلامية الأصيلة المبالغ التي تستمد من القرآن والسنة وتقوم على المتوحيد .

٧ ــ لقد كانت الثقافه الإسلامية ـ كما يقول هاملتون جب ـ ولانزال عاملا هاماً في تمكوين الشخصية الاسلامية على مدى العصور فقد حمث الثقافة الاسلامية القائمة على ( التوحيد والعدل والرحمة والآخاء الانساني ) المسلمين من دخول تقاليد غربية الجوهر عن كنهه الصحيح . وبذلك بقي لها ذلك طابع الاختلاط الدائم الذي ظل قائما بين أنحاء العالم الاسلامي لاسيا بين الاطراف ومركز الإسلام في مصر وآسيا الفربية وأهمها . الحج والطرق الصوفية واللغة العربية والتجارة .

كذلك عملت الثقافة الاسلامية على أضعاف ذكرى الثقافات الموروثة بل على محوها فى بعض الاحيان من نفوس معتنفية واحلال تاريخ الاسلام وتقاليده عليها ونسى الناس فى كل الاقطار تقريبا ما كان لهم من ماض قبل الاسلام ، نسى

المصريون فراعنتهم وبطالستهم ، ونعى الاتراك خواقبتهم ذلك أن المشاركة في دين واحد وشريعه واخدة وثقافة واحدة أوجدت الى جانب الشعور بالوحدة الاجتماعية (القرب بين المسلم في المغرب والمسلم في جاوه له الحق في أرب يغدو ويروح .

ويقول جب: ليس عجيباأن تنمايز الثقافات ولـكنالمجب أن أصول المدنية ونزعات الفـكر في الإسلام بقيت واحدة بوجه عام برغم كـثرة العوامل التي تعمل على الاحتلاف ومن أعظم إثار هذا الاتساع المتوثبان الإسلام لم يتعرض أثناء تنسبق مدنيه لثقافات متباينة تنافس في التأثير فيه.

٣ - لقد علمنا الاسلام أن نقف من المعرفة المعروضة علينا موقف النعرف الصحيح عليها في ضوء قيمنا ونورها الهادى، ومن أجل ذلك قان علينا التعرف على أكبر قدر من المعلومات المقدمة لنا عن طريق الصحافة أو الإذاعة أو المؤلفات المترجمة وغيرها، هذا الركام من خبرات العالم المتراكة ، ماهو موجود هنا وهنا لك وهل كل هذه المعلومات نافع وضرورى وإيجابى أم هناك زيف كثير وتفا مات إن لكل أمة ثقافتها التى شكلتها عقيدتها وفكرها و تاريخها و تراثها لذلك فانه علينا أن يكون لنا د موقف ه من هذه الثقافات والفلسفات ، ماذا يمكن أن نعفينا، هل نقف مما يعرض علينا موفف النقل والاقتباس ، كيف يمكن ضهان أن لانصبح المعلومات المعروضة علينا وصيلة السيطرة على الامم ، وماذا هن فكرة تقليد المغرب وإنماط الغرب، والترف ، والاستهلال ، التحرر من القيم ، فكرة تقليد المغرب وإنماط الغرب، والترف ، والاستهلال ، التحرر من القيم ، فناتها والإفطار العربيه إلى الاسلام .

٣ - ويجب علينا تركز دائما على حقيقة أساسية تدخيض كل الشبهات أن الثقافة العربية تستمد وجودها الراهن من التمالم الاسلامية وترتبط بالاسلام ارتباطا لازما وشاملا، وهي كما يقول الدكنور إبراهيم حسان ـ أن البلاد العربية وحدة ثقافية تقوم على وحدة الدين ووحدة التراث ووحدة الماغة، هذه الوحدة هي الحدر المذي حفظ للمرب سماتهم الخاصة وحفظ لهم كرامتهم كما كاقت المرتسكة الاساسي للتحرر والانطلاق، وهي التي مهدت العرب فرص اللقاء في وحده شاملة وتعني إذابة الفرار قالتصورية والحسيه والشكو كيه بين المجتمات العربية والاستفادة من ضرورة

الترابط الوجداني المدى نبته العقيدة الاسلامية في حلق ترابط وتعاطف اجتماعي في نطاق الوطن العربي .

إن النظرة الاسلامية هي النظرة الجامعة الى لاتقنع بالجانب المادي أو الدنيوي أو الجانب الروحي وحدة في أى تجربة من تجارب الحياة .

ذلك كما يقول الاستاذ العقاد أن كلما يحاول أن يصل إليه العلم من سر عرفناه بالا يمان ، أن هذه السكرة الارضية في مكان خاص من السكون الواسع ولا يغير هذه الحقيقة كصف من كشوف الفلك ولا يزال سر الحياة مستعصيا على العلم والعلماء ولسكنه ليس مستعصيا على المؤمن بالله لانه قد أعطاهم إياه من قبل دون أن يحتاجوا الى الحبرة الطويلة في البحث وكلما أعطاه الهم مهما بلغ قليل بالنسبة لما أعطاه الإيمان

وما تزالكل ماأعطت العلومعاجزةعن تفسير سر الحياة الذي عرمه المومنون أن سر المادة اليوم أصبح أحوج الى الايمان من سر الروح.

ه سد إن أخطر ما يواجه الاحتكاك التقافى بين عالم الاسلام وعالم العرب هو خطر المصطلحات الوافدة: وإن أول ما تدعو اليه الاصالة ويهده ن العقبات على طريق دخول حركه اليقظة عصرالنهضة هو خضوعنا للصطلحات الغربية وعجزنا عن تحريرها ولقد ارتفعت الصيحات من الدعاة المخلصين بالعمل على صيانة الحقائق الدينية والمفاهيم الاسلامية من التحريف أو اخضاعها للتصورات المصرية الغربيه أوالمصطلحات السياسية والاقتصادية التي نشأت في أجواء خاصة وبيئات مختلفة ولها خلفيات وعوامل وتاريخ فيجب أن نفار على هذه الحقائق الدينية والمصطلحات الاسلامية - كا يقول السيد أبو الحسن البدوى - غيرتنا على المقدسات وعلى الاعراض والمكرامات بل وعلينا أن نحول دون اخضاعها والمكتبيس مستعصيا المؤون التصورات الحديثة أو تفسيرها بالمصطلحات الاجنبية ،

وأمامنا المحاذير التي وقع فيها الفكر الاسلامي في القرن المامس الهجري عندما دغا بعض الونادقة والشعوبية الى احتضان مصطلحات وافدة ، رمنها فكرة الباطنية ودعوتهم الى أن للقرآن ظاهرا وباطنا فقد أزالو اللثقة بالكلمات المنواترة الاصيله التي هي أسوار الشريعة الاسلامية أوحصونها وشعائرها وأدخلوا المسلمين في دوامة

خطيرة من التبعية والريف ويقول السيد أبو الحسن البدوى: أن الكلمات هي الوسيلة الوحيدة لنقل المماني والحقائق من جيل الى جيل ومن عصر الى عصر ومن انسان الى انسان قاذا وقع الشك في مدلول هذه الكلمات أو صار التلاعب بها اضطربت دهائم الدين وتزلولت أركانه وليست قضية الآسماء والمصطلحات من اليساطة بالمكان الدى يتصورة بعضر الناس ، فانها تؤثر في النفس تأثير آخاصاً وتثير معاني وأحاسيس ذات الصلة بالماضي وذات الصلة بالمقائد والاعراف أحياناً ولذلك كره وسول الله أن يقال العتمة مدكان العشاء ويوم العروبة بعدل الجمعة واستبدال كلمة يثرب بمدينة الرسول أو بالمدينة . لقد توارثت الامة الإسلامية هذه المفاعي المعينة كما توارثت أشكال الصلاة والصوم والحج وتنافلتها وحافظت عليها من غير أفل انقطاع أو أقصر فترة ، :

ومن هنا فان تثبيت المصطلحات الاسلامية: الشورى والمدل الاجتماعي والرحمة والمروءة والانحاء الانساني وغيرها عامل هام في خلق النصور الاسلامي الصحيح الذي لا تستطيع المصطلحات الغربية الحديثة تحقيقه لانها تختلف عنه اختلافا واسما.

## الإسلام والثقافة الوثنية

( ) )

رفض المسلمون فى الفارة الهندية الانصهار فى بوتقة الابمية الهنديةوحافظوا على وجودهم وكيانهم الخاص : يصور هذا أحد الباحثين المسلمين فيقول :

أن المسلمين في القارة الهندية مع إيقانهم بصدق الاسلام وادراكهم تمام الادراك عظمة ثقافتهم وتراثهم لم يمتنموا عن إتخاذ بعض أوجه الثقافه الهنديه والتي يمكن التوفيق بينها وبين مثلم العليا وحاجاتهم وكانوا يتنبذون كل مايخالف عنائدهم وأف كارهم نبذا شديدا ولم يقبل مسلو الهند أن يقسرب إيما شيء ويزحف الى مذهبهم وعقيدتهم ولا أن يؤثر في أى بينه جدير على وجهتهم وكان حكام البنغال حماة اللغة والادب وكانوا يؤمنون بان المسلم إذا قام بشر ثقافة عندية غير مسلحه فقد هند نفسه . القد أراد المسلمون أن يميشوافقاوموا كل الجهود التي بذات للقضاء عليهم وكانت أجابتهم على حركة الاحياء الهنديه أن قروا رابطتهم بمصادر ثقافتهم الاسلامية وزادوا نسبة المكلمات الفارسية والعربية في لمتتهم اليوم .

وإذا نظر الهندى إلى العهد الماضى السابق على الاسلام باعتباره عصره الذهبى فقد أجاب المسلم بتمجيد أعمال اسلافه فى الهند وواعتبرها مثلا أعلى . أن أسطورة الفتح الاسلامى التى يعتبرها الهنود قصة الاذلال القومى كانت فى نظر المسلم أوج مجد أجداده . كل هذا سبب فتورا ونفورا فى علاقات المسلمين بالهند وجعلت المسمين يدركون أن لهم كيان قائم بذاته . وهكذا زاد احساسهم وقوى المسمين يدركون أن لهم كيان قائم بذاته . وهكذا زاد احساسهم وقوى إدراكهم لالانهم ينتمون إلى ديانة مختلفة وكنى بل وإلى نظام اجتماعي مغاير ولثقافة مثباينة .

أن العناصر الاسلامية لهذا النظام وتلك الثقافة ماوهنت قظ ، وزادها قوة ذلك التبذيل البارز في نظم الهنود خلال عشرات السنوات الاخيرة وتجلت

حقيقة الكيان المستقل للشعب الاسلامي في الهند بصورة واضحة في لباسه وفي هندسته المنزلية والعامة وفي اللغه والشعر وفي الادوات والالآت ذات الاستعال اليومي وفي العادات والاساليبوجد وجد الهنود في مذهب القومية الهندية فرصة لندعيم مركزهم لانهم أملوا الحصول على موارد الدولة بفضل عددهم ووجد المسلمون انفسهم أمة قائمة بذاتها وتركتهم ، وتركوا حركة الاحياء الهندي كاشفين عن كل المديزات والخصائص التي تنوه بهم كأمة منفصلة وتلك ظاهرة ذات مغزى لدارسي دلم الاجتماع .

نفر: يمتقد الباكستانيون أن لهم ثنافة مجيدة يستطيعون أن يدفعوها قدما ويرون أن تاريخهم: أقام الدليل على ولعهم العزيزى بالتسامح والتحرر فوجب عليهم اذن أحباؤها وعارستها في حياتهم وتشرها والدعوة اليها في العالم.

ومن ذلك طموحهم على جعل حياة الامة نرتكز على المبادى الاسلامية لاخوة الانسان والتسامح والديمقراطية والعدالة الاجتماعية . أن إضرار المبادي الحلفية والردحية التي نادى بها الاسلام ادى بالمفتربين على المبادى الحلفية والردحية التي نادى بها الاسلام ادى بالمفتربين عليهم أن تقولوا أن با كستان دولة الهيه أو دينية وليس شيء أبعد عن هذه المحقيقة أن السلطه الالهبة معناها الحركم المستبد المتعصب لطائفة الكهنة المتعنين الذي يحكمون باسم الله أن هذه النظرية غريبة على الالة العربية فضلا عن غرابتها على الاسلام الذي لا يسمح باي نوع من الرهانية :

(۱، ج، فریسی)

#### $(\Upsilon)$

و تعمل الهندوكية مع الصهيونية والشيوعية الاعمية بتعاون وثيق سعيا إلى ضرب المجتمع الإسلامي القائم في الهند وفي با كستان وفي بنجلادش عن طريق العزو التعانى الهندوسي، وعن طريق الحلف الهندي الاسرائيلي ضد العالم الاسلامي الاسلامي الذي كشف عنه الاستاذ محمد حامد في كتابة (الحلف الدنس) عن التعاون الهندي الاسرائيلي في مختلف الميادين وقد أشار إلى الكوارث الثلاث التي حلمت بالمسملين في بداية هذا القرن من انهيار دولة الحلافة وتأسيس دولة المهندوس وأخرى لليهود وأشار إلى أن هذه الكوارث هي نتيجة مباشرة لتأخر المسلمين وعجز زعامتهم ونتيجة غير مباشره المؤامرات اليهود العالمية وممكائد الاستعار والشيوعية.

وقد عمد غاندى ونهرو إلى إعاده إحياء النراث الوثنى الهندوكى واعتباره التراث القرمى للهند بعد أن عاست الهند أكثر من ألف عام فى كتف الحضار الاسلامى والفكر الاسلامى .

وحين يكتب كاتبهم عن تاريخ ثقافة الهند القومية (كتاب دكتور عابد حسين) يقول: لقد جاء المسلمون الى الهند كغزاة عام ٧٩٧ ونشروا حكمهم فى افليمي السند ومولتان والمرجح أنهم جاءوا للتجارة فى جنوب الهند قبل ذلك بمدة، ثم اشار الى أن المسلمين نشروا الحرية والنطام فى ربوع البلاد ومنحوا رعاياهم من الهنود الحرية الدينية والثقافة ففسيروا القوانين المدتية والجنائية وأدخلوا عليها بعض بنود الشريعة الاسلامية السمحاء.

ويحاول أن يصور اقبال الهندوك على الاسلام بأن ما دعا اليه الاسلام كان لا يختلف كثيرا عنوحدة الآصل والمصدرالذي كان الهندوكيون يؤمنون بها وأن ذلك جمل من الطبيعي أن ينجذب الهندوكيين الى تلك النعاليم التي تشبه في كثير من الوجوء تعاليم الفلسفه الفيدية .

ولا ريب أن هذا التبرير خاطى. وعير صحيح ولو أن الدكتور عابدحسين

قال أن الاسلام هو الفطرة وان الهنودحين سمعوا كلمة لا الة الاانة نفضوا أيديهم من أرثانهم و تماثيلهم وأحجارهم وكهنتهم وانجهوا الى صوت الحق لكان خيرا له . ولسكنه لا يستطيع أن يقول ذلك ويقول : ان أعظم ما جذب الطوائف الدنيا من الهندوكية هو التنظيم الاجماعي في الاسلام والمبنى على أساس المساواه والاخوم بين جميع البشر بمض النظر عن الجنس والماون والدين فوصل عدد صحم من الهنوذ الى رحاب الاسلام .

#### (7)

## فى مواجهة اللغة العربية

(١) تحديات في وجه اللغة العربية



## تحديات فيوجه اللغه العربية

- أن اللغة العربية غير قادرة على أن يتحدى اللغات المعاصرة.
- . أن عدم قدرة اللغة العربية لإثبات وجودها فى عالم اليوم إنما هو نشيجة اعتمادها على أصول وقواعد فى النحو والصرف منذ القدم ولـكى تمكون اللغة العربية لغة معاصرة حية لابد من أن: (١) أن تتخفف من كثير من من قواعد النحو ـ أن يتساهل فى قواعد العرف .
- إن اللغة العربية وسيلة وليست غاية ولالك يجب النخفف من كثير من قواعدما ، ١ . ه

مانزال اللفة العربية تعير على مر الآيام همارك ومساجلات على امتداد الوطن العربى ، وفى مواجهة التحديات التي لقيتها خلال فنرتى الاحتلال وما بعدالاستقلال خاصة فى البلاد التي سيطر عليها النفوذ الفرنسي والبريطانى حيث تنافست الثقافتين اللائينية والسكسونية وحاولت كل منهما قرض نفوذها عن طريق ثقافتها ولفتها وعلى حساب اللغة العربية الفصحى ، حيث حاولت مخططات الاستشراق والتبشير احلال اللغة الاجنبية أو اللهجة العامية أو الحروف اللانينية (كما حدث فى تركيا وأندونيسيا حيث استبدلت حروف اللغتين العربية بحروف لاتينية وقد جرى ذلك بشأن بعض اللغات أفريقيا) .

لقدكان لخصوم اللغه العربية والاسلام دعوات عريضة حول اللغة العربية في عاولة اتهامها بالقصور أو الجمود أو العجز عن استيعاب مصطلحات الحضارة وللعصر وقد نوقشت كل هذه القضايا وثبت فساد دعواها ،كما ثبت صلاحية اللغة العربية في الحاضر صلاحها في الماضي لحمل رسالة الحضارة والعلوم والتكنولوجيا.

- (١) نسيتان تثاران في الوقت الحاضر المجوم على اللغه العربية :
  - ( الأولى ) اتهامها بالمجر عن تلبته حاجات المجتمع .

وإذا كانت معاصرة اللغة للحصارة إنما تتحقق يأن تنى بحاجة أبنائها من الكلمات والمصطلحات أجنبية كما يقول الدكتور عمد رشاد صالح ـ فان خطوة اللغة العربية من الذي التي يحتويها هذا المعيار لاتقل عنى خطوة اللغات الاخرى منها.

قاللغة اليابانية من أجل أن تواكب العصر اضطرت إلى قبول ما يتراوح إلى ٣٣ فى المائة من بحروع مفرداتها من المصطلحات الاجنبية المعدلة وغير المحدلة وغير المعدلة كجزة من لفتها الام الام كاللغة العبرية التي اضطرت أن تصل إلى ١٧ فى المائة من مخوع مفرداتها .

واللغة الفارسية ضمت إلى بنائها الحديث من المفردات العربية ٢٢ فى المائمة ومن المفردات الآوربية ١٥ فى المائة .

واللغة التركية تستخدم عن المفردات الاجنبية ٧١ في المائة من بحوع مفرداتها

أما اللغة العربية فإذا وضعناها وماحققه لمواكية العصر في كة ووضعنا اللغات التي ذكر ناها وما حققته هذه اللغات لتطوير نفسها ولملاءمة العصر وحضارته في كفة أخرى وجدناأن اللغة العربية تأتى في المقدمة بل تقف على القمة لانها استجابت لحاجة العصر قدر استجابة اللغات التي ذكر ناها واعتنى أبنا في ناباغناء هذه اللغات بعطاء أكثر حيث استطاعت أن تن بحاجة أبنائها بوضع البدائل العربية وتوظيف المفردات القديمة وأن تعاصر حضارة العضر أكثر من معاصرة اللغات المشابة الها في جغرافية المناخ وحيثيات الظروف من غير أن تقبل من الاجنبية والدخية حتى بنسبة ٢ / من مجموع مفرداتها الاهر الذي يجعل اللغة العربية تستحق صفة المعاصرة بحدارة ومن غير ما جدال بل يجعلها على رأس قائمة اللغات المعاصرة والعالمة الأولى .

الثانية : يقول بأن معاصرة الثقة للعصر إنما تتحقق بأن تـكون اللغة سهلة في قواهدها ، بسيطة في أدائها ، غير مستعصية على التناول وفى هذا يقول الدكتور محدد رشاد صالح : لمعرفة مدى ما تتمتع به اللغة العربية بالفيم التي يحملها هذا المعيار تحتاج إلى إجراء مقارنة بين أوسع لغة عالمية وهى اللغة الانجليزيه وبين اللغة العربية حيث يضع كلا منهما ومن المزايا التي يحملانها مقابل بعضها البعض .

أولاً : اللغة الانجليزية لغة عالمية راقية لاتدانيها اللغات الاخرى في تداولها وعالميتها . قواعدها بسيطة لابأس بها ومؤيدوها وعشاقها أكثر من الكثير وقد نجحت في السيطرة على العالم ولسكن السؤال هو : هل يعود نجاحها إلى مقومات المماصرة وعناصر الدهولة التي تملكها أم إلى عناصر خارجية . لا بجد المممن في الانجليزية الا أن يحكم بالشقالثاني لأن الجوانب الى تعيب اللغةالا بجليزية وتقلل من شأنها وتجعلها صعبة المراس عند الامعان ليست بقليلة فهي في أكثرها قائمة على الشؤاذ وتعتمد على السماع كما أن عماد اللغة نفسها يدور على نبرات صوتية كاتمة وجرس رنبني لا يخضع لاداء صوتى محدد وقواعد محدودة ، وقل نفسالشيء في أملاء الانجليزية حيث يغزوه نقص القواعد والضوابط من البداية إلى النهاية . فهناك الدكثير السكنير من السكليات ( أكثر من نصف المفردات ) الانجلبزية الى تلتق مع بمضها في الصوت والجرس والرنين وتختلف عن بمضها في الاملاء بل أن حروف اللغة الانجليزية مي الآخرى تدور على عشرات أنواع من الاملاء مما جمل وجود عالم واحد يلم باملاء جميع الكلمات الانجليزية على مستوى العالم من باب الجال. هذا إلى جانب أن حروف الهجاء الانجليزية غير كافية لرسم صوت الكلمات الانجليزية حتى أنالةواميس الانجليزية تضطرإلى إضافة على رسم صوت بحروف الهجاء الانجليزية المعروفة إلى رسمها في أشكال ورسوم مختلفة توصل الاحرف الانجليزية وأصواتها إلىأكثرمن مائة صوت وحرف على أحسن تقدير ومكذا فان اللغة الانجليزيه الحاملة صفة دالمماصرة ، ولقب أرقىلغة لاتطاولها في عالميتها لغة ، هي لغه لاتحمل من مقومات المعاصرة وامكانية مواكبة العصر إلا ما هو أقلمن القليل وهكداومذا يؤدى بنا إلى حكم واحد هوأن الانجليزيه ليست في ذاتهامعاصرة وأن معاصرتها وعالميتها مدينه لمنحنيات الزمان ونتوءات التاريخ التي ترنفع طورا باقوام وتنحدر طورا بالاخرين .

أما المربية فاذا قسناها بالميار الذى قسنا به الانحليزية فاننا تجد انها على عكس أما المربية فاذا قسناها بالميار الذى الإسلامى)

الإنجليزية لفة قياسية تتبع قواعد وصوابط محدودة ، وسواها التي لا تخضع الصوابط وكذلك مايستند على السياع فيها قليلة الانواف فسبة كبيرة من مجموع مقرراتها و وهذه القليلة هي التي يمثلها بعض مصادر الثلاثي وبعض أسماء العاعلين من الثلاثي وبعض جموع التسكسير وبعض صيغ النسب والتصغير وهي بالنسبة للمجوع المخاضع لقانون الصرف لاتؤلف أكثر من ٧ في المائة من جموع المفردات المحربية ، أما فيا يتعلق بالشواذ في النحو المدرسي قان الشواذ عن قواعده تسكاد تكون لاشيء إذا قسناها بالشواذ من هذا النوع في اللغات الاحرى أما إملاء المربية فن السهولة بمكان جد عال له قواعد بسيطة يسهل على المتعلم فهمها وحفظها في جلستين أو ثلاث وله بعد ذلك أن ينفذ هذه القواعد في كتابه كل كلة تحتويها قواعيس اللغة العربية منذ القدم وإلى اليوم ولا يسكر أن ينسب عملة إلى حظاً ما طالما هو ملتزم بقواعد الإملاء التي استوهبها .

و مكفا فان المقارنة بين الانجليزية والعربية تنتهى بنا إلى حقيقة واحدة هى أن العربية لاتمانى من النقص فىشىء إذا قيست بما تمانى منه اللفات الآخرى وعلى رأسها الانجليزية: اللغة العالمية الاولى.

وليست المقومات اللغوية هي السبب في معاصرة الانجليزية وعالميتها ولم تما يعود كل شيء إلى أيناء الانجليز الذين استعمروا نصف العالم أو يزيد لا كثر من قرن اسطاعوا أن يفرضوا اغتهم على للعالم و وتصدوروا عالم الصنعة والعلم والا كتشافات العلمية لبرهة من الزمن قادوا عالم السياسة والفكر المرون فجعلوا لغات العالم تابعة لهم وآكلة فئات موائدهم ويوم كانت العرب سادة العالم ، ولهم زمام المبادئة في السياسة والفكر والعلم والافتصادوالاخلاق والفن كانت االغة العربية سيدة الموقف بلا منازع ويومها استطاعت أن ندفن الهيروعليقه ، والفارسية القديمة واللغات الاخرى الى طال بها الومن لاكثر من ثلاثة آلاف سنة .

ولغة هذا شأنها لاعالة ثغالب الرمن ونسكسر كعوب خصومها لأن النجربة هي التجربة والحضارات هي الحضارات .

(Y)

ويقول الدكتور عبد الله محمود أن اتهام اللغة العربيه بعدم قدرتها على أن تني

بحاجات أهلما كما نفى اللغة الانجليزية بحاجات الانجليز فيه إقرار مربح بنزع عنصر التحدى الذي تميزت به اللغة العربية طوال أربع عشر قرنا من الومان لان لغة القرآن كانت لغة الدول الإسلامية وإلامة الإسلامية طوال قرون عدة أما دعوة التخفف من كثير مر قواعد النحو والصرف والاملاء فهي تعنى في لغة العرب التخفف من كثير من قواعد النحو والصرف والإملاء .

وقد جاءت هذه الدعاوى المتجددة ( جامعة الامارات والدكتور الاشتر عام ١٩٨٠) ترديدا لما جاء فى مؤتمر دمشق . ١٩١٩ المؤتمر الاول المجامع اللغوية العلمية )حيث دعالدكتورطه حسين وإبرهم مصطفى وأحد حسن أحدالويات وغيرهم إلى القساهل فى بعض قواعد الاعراب وعدم التشدد فى قبول المستحدث من الالفاظ والاساليب التي تجرى على كل لسان لكى يسهل تطوير الفصحى حتى تقترب من العامية ( الويات ) أما طه حسين فانه ألقى محاضرة دعا فيها إلى العدول عن قواعد النحو الثابته المتدارسة زاهما أنها لم تعد صالحة ( انظر إحياء النحو ص ٢٢٨) .

وقد واجه الدكتور محمد محمد حسين هذه الدعاوى قائلا: إنك تحد دعوتهم إلى العامية وتبديل الحنط العربي وقواعد النحو والصرف والبلاغة إذا أعوزك أن تجد ذلك سافرا صريحافسة جده مسنور آخفيا يلبس ذى الناصح الغيور، هذه الذعوة لم تنشأ إلا في ظل استعباد الغرب لبلاد العرب والمسلمون وفي حمايته من ناحية وفي حضانة التبشير من ناحية أخرى ، ويكني أن إذ كر لك على سبيل الاختصار أسماء سينا ، فولارز ، باول ، فيلوت ، بوويان ، مسبيرو ، الذى قادوا الدعوة في مصر منذ ، ١٨٨ أن أول ما بلفت النظر في هذه الدعاوى ما انحدرت إليه مجامع اللغة العربية من ترويج الدعوات المربية إلى تطوير اللغة وقواعدها ورسمها وهو تطوير يختلف أصحابه في قسميته ولسكنهم لا يختلفون في حقيقته ، يسمونه تارة تهذيباً وتارة تبديباً وتارة اصلاحا وتارة تجديدا ولسكنهم في كل الاحوال وعلى اختلاف وتارة تبديباً ولحداً هو التحلل من القوانين والاصول التي صانت اللغة وتعرف شيئا ولحداً هو التحلل من القوانين والاصول التي صانت اللغة وتعرف معارض فنون القولوا ثار العبقريات الفنية والمقلية لا نحس بقيود الومان وتعرف معارض فنون القولوا ثار العبقريات الفنية والمقلية لا نحس بقيود الومان ولا المربية وفقها ومعا ولا المربية وفقها ومعا

وفلاسفتها وكتابها وأطباؤها ورياضيون وطبيعيوها وكيائيوها على اختلاف أزمانهم قد كتبوا وألفوا ماألفو في الآمس القريب وهذه ميزة من الله من جاعلينا ولم محظ بها أمة من الآمم فاذا تعللنا من القوانين والآصول التي صانت لفتنا خلال مذه القرون المتطاولة تبلبت الآلس حتى تصبح قراءة القرآن الكريم والمتراث العرب والفكر الإسلامي كله متعذرة على غير المنخصصين من دراسة الآثار ومفسرى الطلاسم وليس الخطر الكبير في الدعوة إلى أبطال النحو وقواعد الإعراب أو اسقاط بعضها فالداعون بهذه الدعوات من صغار الهدامين الذين ليس لهم حظ المتاة عن يعرفون كيف يخدعون الصيد باخفاء الشباك وكيف يستدرجون الناس بتزوير الكلام ، أن الخطر الحقيتي هوفي الدعوات التي يتولاها خبثاء الهدامين عن يخفون أغراضهم الخطيرة ويضعونها في أحب الصور إلى الناس ولا يطعمون في كسب عاجل ولا يطلبون انقلاما سريعا :

الخطر الحقيقى مو فى قبول مبدأ التطوير نفسه على أن تقديس لغة القرآن والتذام أصولها وقواعدها وأساليبها لم تسكن في يوم من الآيام داعيا الى تحجر اللغة وجود مفاهب الفن فيها ووةر فها عند حد تعجز معه عن مسايرة الحياة . ويقول الدكترر عبد الله محمود معلقا : أن الدعوة الى تطوير اللغة بحجة أنها غير معاصرة هي من آثار وقوع الآمة الاسلامية ضحية الغزو الفكرى الشرس المقلية العربية الاسلامية ووقوع جميع البلاد الاسلامية بين برائن الاستعار الذي فرض لغته على أبناء المسلمين قرضا لآن اللغة وعاء الفكر فاذا فسد الذوق اللغوى للامة فسدت أفكارها و تاهت شخصيتها في دو اثر التقليد الغالب احتى لا بعود لا اسلام لم بتصدر أحداث المسرح الدولى فلننظر كيف تـ كون لغة القرآن هي لغة المسلمين .

## في مواجهة التبعية والاقنباس *بالغرب* (١) مقطت مدرسة التبية

- ( ٢ ) في مواجهة قضية الاقتباس من الغرب.
  - (٣)فى مواجهة النفوذ الاجنبي .

## سقطت مدرسه التبعية

صدعت المدرسه الاسلامية بالحنى، وسقطت مدرسة النبعية الحضارة الفربيه وأصبحت الان تلم ركامها وتحاول أن تعيد تشكيل مؤامرتها من جديد، فنجد أن الاستشراق والتشير يغير جلدة، ليخدع المسلمين من جديد، ولكن التجربة التي خدعت المسلمين بان الوسيلة التي تمدكنهم من النبضة والتقدم هو التبعية الغرب في منطلقاته ومفاهيمه ، وكانت تلك دعوتهم للاجيال التي خدعت، دعا هؤلاء واتباعهم الناس إلى أن الحضارة الغربية هي مصدر النهضة في الشرق، هكذا عاموهم في الغرب، وكان المدعوة جانب كهنوتي منذ الحروب الصليبية وقيمها وانتقاصها لحماية، ويتمثل هذا الجانب في إنكار الحضارة الاسلامية ومن قلب هذه الجماعة قال الدكتور هيكل: أن البذر التي وضعناه في الارض ومن قلب هذه الجماعة قال الدكتور هيكل: أن البذر التي وضعناه في الارض الوحيد هو طريق الاسلام، قال هيكل ذلك بعد أن استعلفت كلة المدرسة الوحيد هو طريق الاسلام، قال هيكل ذلك بعد أن استعلفت كلة المدرسة الاسلامية ودورت في الافاق.

ولقد ظلت تتوآلى الحقائق تنكشف أمام المسلمين : كشفت عن حروب النكبة والهزيمة والنكسة جميعها عنفساد دعوى المدرسة الضالة المضلة : مدرسة طه حسين وسلامة موسى ومن ورائهم ذكى نجيب مجود ولويس عوض ، خداع وأغراء ، خدعهم المسشرةون بالنظرية وأغروهم بالنفوذ ، لقد حاول مؤلاء تقديم ذلك الركام من النظرية اليرائية ، والماركسيه والفرويدية ، والوجودية بغير نقطة بدأ أصيلة من الفكر الاسلامي الهني طرحت في افقه هذه الاعاصير ، أن تقطة البدأ يجب أن تبدأ من الاسلام نفسه ، من كلمة التوحيد التي ترسم للانسان مسئوليته في الحياة والترامه الاخلاقي .

لقد أعادوا طرحركام الفكرالوثني القديم، ممثلاً في إخوان الصفا والباطنية

والحلول والانحاد وجروا وراء أوهام الفكر الافريق والغنوص وسموم الاباجيين من الشمراء (أبو نواس ويشار) وسموم أبن عربي والحلاج ودسائـل إخوان الصفا.

الله كانوا قناطر تنقل السموم من الغرب إلى الشرق ، ولم يكن أحد منهم صاحب فهم أصبل مستمد من الفكر الاسلامي ولاصاحب أيدلوجية ولا يمكن أن يضاف اسمه إلى قائمة العلماء فهؤلاء تابعون وددوا شبهات المستصرفين والمبشرينوز ينوها في نفوس الشباب المسلم .

ولمكن جركة اليقظة أستطاعت أن تضرب مذا الانجاه وأن تدمره ، وأن تمكشف فساد هذا المنهج وفساد الفكر البشرى الوثنى المادى ، اقد كان يغمر نفوس مؤلاء المتغربين ، شمور البغض ومحاولة الاستملاء بالتقليد ، كانت عقدة التخلف فى نظرهم لانرفع الايالتقليد ، تقليد الاجني ، وقد عجزوا عن فهم أبعاد المسائل والقضايا ، وخلفيات الاشياء ، ونسوا أن مصدر النقص هو الغفلة عن المنبع الاصيل .

هزفته نفوسهم عماديات الجمنارة . كانوايكتبون عن باريس ولندن وعن المتاحف والقصور والدكاندرائيات وكانها كل شيء في الحضارة .كانالنقدم المادى يلهب عقولهم ويسيطر على نفوسهم فينظرون إلى أوطانهم على أنها ظلمات ولايرون الا بابا واحداً لتقدمها هو نقل هذه الحضارة المادية ، ولقد كانوا يعلمون أن أصحاب الحضارة مكرة وظلمة فهم لايقدمون هذا العلم الذي صنع التقدم المادي أمة الاسلام وإنما يقدمون لها سموم الحضارة وأباحياتها ويقدمون معها ظلمقة ادية ضالة تفسد العقول القلو بفقد غزوا هذا الشرق الاسلامي الايدلوحيات والنظريات وأيقظوا النحل والدعوات الهدامة القديمة لتصارع روح الاسلام الحق وتمزق وحدة فكم الامة الاسلامية .

وكان من درا. ذلك قبكر الصهيونية في تحويل مفاهيمها إلى مذاهب وعلوم تدرس بجامعات العالم الاسلامي ، وأستطاعوا أن يبهروا الناس ثمة ولبكن أنظر الآن تجد أن كل ما تركوه هو ركام مظلم أسود ، وتجد جريرتهم واضحه فامهم هم الذين خدعونا حتى أوصلونا إلى مرحلة التصدح . لقد قطع هو لا الناس صاتهم

عالماضي، بالعروبة والاسلام وصنعوا صلات جديدة وهمية بالغرب والفكر الغرب والفكر الغرب والفكر المربوني .

لذلك فقد كانوا عاجزين أن يحدثوا في القلوب رضا أو في النفوس ولاء لانهم كانوا يسبحون ضد التيار، فلما أرتفعت كلمة الله ودعوة الاسلام ووجدت الاستجابة الحقيقية لانها تمثل الفطره وتقدم للنفس البشرية والقلب الإنسان مطامحه وهداه، فلما وجدوا أن الدعوة الاسلامية تغلبهم حملوا عليها وهاجموها، ثم حاولوا أن يدخلوا الميدان ويقتحموه بالكتابة عن الاسلام والسيرة ليوجدوا بديلا تحمله أقلام لامعة لها شهرتها وليملون ذلك عاملا أساسيا في تقديم البديل قبل ضرب الاصيل والقضاء عليه .

هذه البدائل تتمثل في كتابات التاريخ الاسلامي والسيرة لم تكن التيخالصة لوجه الله ولكنها كانت تستجيب لاهواء دفعت الاحلام اليها .كانت تحاول ضرب الموجة الواحقة ، أو التنكر لمعجزات النبي ، أو تصوير الاسلام عن أنه دين عبادي لامنهج حياه ونظام مجتمع ، أو أنكار الغيبيات . ثم حاولوا بعد ذلك على أمتداد تطوير هذا المنهج تفسير الاسلام تفسيرا ماديا .

ولقد عمدوا إلى حجب التراث الاسلامى الصحيح ورام فسكرة الانقطاع بين المصر الحديث والعصور التي سبقت سواء الادب أو التاريخ والثقافة فلم بدأ البراث الاسلامي يشرق ويكشف عن جوهره الاصيل زيفوء بكنابات طه حسين عن المنتفة الكبرى وهامش السيره ثم حاءت المرحلة التالية على أيدى الماركسيين الذين أعتبروا أن طه حسين هو عميدهم ورائدهم الذي فتح أمامهم الطريق وازال من طريقتهم المقبات ثم جاء وكي نجيب محود ليكشف الصفحات المظلمة والباطنة والو ثنية التي تجددت بعدالاسلام تحت اسم أخوان الصفا والممتزلة والباطنية والفكر الفلسي والفكر الصوتي الفلسفي وحاولوان يعطو تلك الفرق المنافة كالونج والقرامطه الذين قتلوا حجاج بيت الله وسرقوا الحجر الاسود صوره البطولة والدعوة إلى المدل الاجتماعي وحاولوان يعتبروا أن هذا هو التراث الاسلامي الذي مجب تجديده .

لقد جددوا التراث بالفعل ، والكنهم جددوا التراث الوائف المسموم وحجبوا التراث الحقيق: تراث التوحيد الناصع القائم على العدل والرحمة والاخاء البشرى .

## في مواجهة قضية الاقتباس من الغرب

مازاك الفكر الغربي يطرح في أفاق الفكر الاسلامي سموما زاعقة، وشبهات خطيرة ، ومفاهم ضالة وما تزال هذه السموم والشبهات ترسم فساد وجهة الفكر الغربين أن الغربيين بعدأن عزلوا الدين حكموا المقل في ناحية ماوراء الطبيعة والضمير في ناحية الاخلاق .

ويخطى، العفل لانه يختلف من إنسان لآخر ومن بيئة إلى أخرى، ومن زمن إلى زمن ومن مكان لآخرومن ثفافة لآخرى. كذلك فان الاعتداد بالضمير خطأ، لانه يوحى بايحاءات مختلفة ، فالضمير ليس إلا أثراً للبيئة والثقافة والوسط الذي يعيش فيه ، ليس الضمير معصوماً قط وأنها لفكره ضالة أن يكون الضمير معصوماً ، وإذا تخلف الضمير عن سيطرة الدبن فانه قد يوحى بالفساد ، وإذا كانت البيئة أوربية فالضمير أوربى ، وإذا كانت البيئة شرقية فالضمير شرق، ومن الواضح أن ضمير الأوربيين لايؤنهم قط على سفك الدماء الذي يستبيحونه في كل قطر يسيطرون عليه بل هو يبررالقتل والتنكيل والاستمار وليس هناك في كل قطر يستطرون عليه بل هو يبررالقتل والتنكيل والاستمار وليس هناك شيء ثابت مستقر معصوم إسمه الضمير، وليس هناك قضا يا يتفق عليها فيا وراء الطسمة

ومن أخطائهم دعوى رجال العلم بأن الانسان له حريته واستقلاله وحدوده ، وكان ذلك رد فعل السكنيسة ، كذلك كانت دعوه سارتر إلى حرية الفرد هى رد فعل الحرب العالمية الثانية وسقوط فرنسا ، أنهم يحولون بين البشرية وبين الوصول إلى مفهوم الاسلام ويوجهونه إلى مفهوم العلمانية وهدم الدين .

٢ -- كذلك فان هناك فساد فكرة التطور في الدين والاخلاق ويعنى مفهوم
 التطور في لفكر أنه ليس هناك قضية ثابتة وأن جميع القضايا الفكرية متطورة

ومتغيرة وأن هذا النطور قد لاينتهى عند حد ، وأذن فهناك النسبية باستمرار ، هناك النسبية المطاقة ، وهناك أيضا الخطأ الستمر ، مادام هناك قول بالنسبية والتطور فليس هناك ثبات ، وإذن لا يكون هناك ثبات في الدين ولا يكون هناك ثبات في الاخلاق.

ومن أكبر أخطائهم فساد إدخال فكرة التطور في الدبن .

فاذا فهمت فكرة النطور على حقيقتها وفكرة الدبن على حقيقتة فليس هناك مناص من الافرار بان الدين الحق لا يدخله النطور، ذلك أن النظور الفكرى هو تغيير من حال إلى حال وهو تعبير مستدر دائم ، ولا ريب أن الحقائق الدينية ثابتة لا تتغير بتأثير الاهواء والعواطف .

١ ــ أن جذور الفكر الغربي المعاصر ( ماركمي ووثني وليبرالي ).

هى صلب المسيح وتألية الانسان والرهبانية والربا وعبادة الذهب ونظرية الآبوة وسقوط النيرة إذا. المرأة وسقوط الرحمة إذاء الاباء والاسرة والتثليث وإنكار الاخرة والبعث وعبادة الاجساد وكل همذه المفاهيم تشكل النظريات الحاصة بالاجماع والسياسة والثقافة والتربية والاقتصاد ومن هنا كانت الفوارق المميقة بين أصول وقيم ومقومات الفكر الاسلامي وبين أصول وقيم ومقومات الفكر الاسلامية لم تعرف ذلك الانفصالي الذي عرفته الثقافة الاوربية بين الفلسفة والدين حيث لا يوجد في الاسلام الفصام بين العلم والدين أو بين الديا والجتمع أو بين الدنيا والآخرة .

ومن هذا تأنى قضية الاقتباس: وهي قضية هامة وخطيره بالنسبة الفكر الاسلامي المعرض اليوم لتحديات الفكر العالمي (الوثني والمادي والماركسي) والحقيقة الأولى في مجال الاقتباس: أنه يؤدى إلى نقل النواقص التي يشكو منها أهل الفكر المنقول منه، وهده النواقص عندما تنتقل إلى بيئه أخرى قد تصبح أشد خطرا بكثير عاكانت في بيئتها الأولى والحقيقة الثانية: أن الاخذ من الغير مقيد بشرط المحافظة على الاصالة الاسلامية، فإذا كان عاملا على القضاء على الذاتية الخاصة فإنه مرفوض تماما.

٣ - ولا ويب أن الحلول الوافدة قد جنت على امتنا الاسلامية جناية كبرى ، حتى قبل أنها بمثابة قتل الشعوب بغير إطلاق الرصاص ، ويتمثل هذه الحلول فى الدعوات المسمومة إلى الاقليمية والقويمية الغربية والليبراليه والديمقراطبة والماركسية ولدى المسامين مناهج أكثر أصالة وأقدر على حفظ المطاء وعلى نقاء الاخوة الاسلامية الجامعة .

ولاريب كم تكون النظرة ناقصة وغير قادرة على الاحاطة وحاضره عن استيماب الامور عندما تكون أدبية ذلك أنها تكون جزئية وناقصة .

آن علينا تأصيل القيم العليا التي ورثمناها عن الدين الحق والتي هي أساس وجودنا وأن أحطر الاحظارهي حجب الثقافة الاسلاميه عن طالعها الاصيل المميز لها أو عزل الثقافة والفسكر الاسلامي المعاصر عن جذوره وامتداداته منذ نوول القرآن و أحطر من ذلك الدعوة إلى ما يسمى ثقافة عربية حديثة مرتبطة بالفسكر الغرب مع تجاهل كل ما ينصل بتاريخ ثلاثة عشر قرناً.

ومن ذلك خطر التخيير الغربي المسلمين بين الاسلام والعلمانية أو القول بأن الاسلام لايستطيع أن يواجه التطورات الاقتصادية والاجتماعية التي يواجها العرب والمسلمون، ولا ريب أن العلمانية التي يدعون اليها هي فراغ، والفراغ لا يمكن أن يحمى المنطقة من الاخطار وأن الاسلام هو الحل الوحيد الذي يحمى الاقطار العربية، لقد حمى الاسلام الاقطار العربية في الماضي وسيحميها في المستقبل فالاسلام هو السلاح الوجيد.

٤ سـ أن الاسلام لم يحذر من شى،قدر، تحذير، من التبعية والتقليد، إيمانا بان الاسلام له منهجه الاصيل ونظرته الواضحة الحل أمر من أمور الميش والحياة. وعبات الشخصية والقيم في الاسلام لا يحول مطلقا دون تلقي أحدث معطيات العلم والفيكر والمعرفة واستيعابها والترقى بها في مختلف مجالات النهضة والتقدم والحضارة ولقد كان المسلمون في مختلف المصور حتى في أشد العصور ضعفا وتخلفا قا ممين والحق في وجه محاولة احتوائهم أو صهرهم في هو تنة الأممية، وكانوافي أسوأ عهود الاحتلال العسكري والاستمار السيامي غاية في القظة تجاه محاولة صهرهم في بو تقة

الغرب وأحثى أن يكونوا بعد أن تحرروا من النفوذالعسكرى والسياسى قد دخل عليهم احساس خادع بالامن بينما يدعونا لاسلام ونحن فى أشد حالات القوة إلى الحذر الدائم والمرابطة فى الثغور . وهناك صيحة تحذير عامة صدرت من كثير من التاصحين تشير إلى أننا نفقد أصالتنا تدريحيا ونتنازل عن الصفات المميزة لنا يوما بعد يوم نتيجة غزو أسلوب العيش الغربى لنا وسيطرة قيم وافده على مفاهيمنا وسلوكنا ،

ه ــ أن قضية الافتباس قضية مثارة واسكن لها محاذيرها ، فإنها قد تؤدى إلى نقل النوافس التي يشكو منها ويسمى لازالتها المفكرون فىالبلاد التي أشأت ذلك النظام وهذه النقائض عندما نتصل إلى بيئة جديدة قد تصبح أشد ضرراً بكثير عاكانت في بيئتها الاولى .

إن الآخد من الغير مقيد بشرط المحافظة على أصالتنا .

ولا ريب أن المنهج الملى الغربى تشاد له كل يوم قداسة جديدة وبطولة زائفة ذلك لاننا وجداه فى أيدى الباحثين وخاصه المشرفين والمبشرين يقوم على الهوى والتعصب وتحمل طابع استعلاء الغربين بالجنس الابيض وبالحضارة ، وبحمل طابع الانتقاص من حضارة الاسلام صاحبة الفضل الاكبر على الحضارة الحديثة ولاريب أن المنهج العلمى الصحيح هو الذى أقامه الاسلام وكل منهج يدعى العلمية ولا يقوم على ضبط النفس والاخاء البشرى والسماحة هو منهج زائف . ولقد واجهت المناهج والايدلوجيات الغربية هزائم مترالية فى التطبيق لانها :

(1) عارضت الفطرة (٢) صانعت الاهواء والظنون (٢) لانها لبشريتها لم تتمكن من الارتفاع إلى أفاق الايجابية والموالاة مع تحولات فازمن والبيئات ولا يقدر على ذلك إلا المنهج الرباني .

## فىمواجهه النفوذ الأجنبى

لقد حرض النفوذ الآجني على استدامة وجوده فى بلاد المسلمين ، وتلك عاولة صنحمة تطلبت منه أن يعمل على القضاء على روح السيادة والقرة والاعتزاز النفسى بالكيان القائم المنصل بأساليب خادعة وما كرة ، وكان أخطرها هو تحطيم مفهوم الإسلام القائم على الحفاظ على الذات ومدافعة العدو والإعداد بالقوة والمرابطة فى الثفور واستبقاء روح الجهاد قوية غلابة والحيلولة دون السقوط فى حاة الرف والدعة وهى الى تعمل على التحلل والضعف والاستكانه .

ولعل من أكبر الممانى التي حاول النفوذ الاجنى إسقاطها من النفس الإنسانية هو دور الاسلام كمقيدة وتربية حيث لم يكن يوما من الآيام راضياً لآمله بالدل ولا مسانداً للخضوع ولا معينا على العبودية .

ولقد ربى الاسلام معتنفيه على الاعتزاز الكبير بكرامتهم وأفامهم على الايمان بأنهم خلقوا ليفرضوا وجودهم فدق هذه البسيطة ولنتزعوا مكانهم تحت الشمس لا ليكونوا عبيداً ولكن ليكونوا سادة .

ولذلك فان الاسلام لم يكن حليف الطغيان ولا حليف الظلم .

وفى العصر الحديث فان الاسلام مو الذى استطاع أن يحرر العرب والمسلمين من رق دول الاستمار ذات العدة والعدد رغم أن المسلمين لم يكن لهمسند ولاقوة وأن قرتهم الاساسية التي واجهوا بها الاستعار لم تسكن إلا قوة الروح والايمان والفسكر والعقيدة ولقد كان على الاسلام بعد أن حرر المسلمين من هبودية النفوذ الاجني أن يدفعهم إلى إقامة دوائهم ومجتمعهم وأن يكون عامل تقدم بعد أن كان عامل تحرر .

ولذلك فان على المسلمين اليوم أن يحدروا محاولات كثيرة تجرى تحاول تمكين النفوذ الاجنى من أن يستميد سلطانه عليهم :

أولا: محاولة خداعهم بالادعاء بالصلة بين الديمقراطية والاسلام أو الاشراكية والاسلام فان الاسلام منهج ربانى أصبل له طاحه المستقل عن حده المداحب اليشرية وأبوز وجوه الحلاف أنه منهج جامع بينها هى انشطارية وله طابع الاستمرار بينها هى مؤقتة ، وله جوهره العالمي الصالح نختلف البيتات والعصور ، بينها هى مرحلية تمجز عن أن تثواصل مع الازمنة والبيتات إلا بتعديلات وإضافات وحذف .

ثانياً: مناك بجاولة ضرب الاسلام من الداخل عن طريق بمض الطوائف الدخيلة مثل القادياسنية والبهائية والآغاخانية واليزيدية وكلها تلقى المعونة والتوجيه من المستعمرين والمبشرين والبهرد وهم يعدونها لما أسموه ضرب الاسلام بالاسلام، هذه الطوائف تقدس زعماتها وترفعهم فوق مرتبة البشر وتشرع لاتتاعها من الدين ما لم يأذن به الله مستغلة باسم الاسلام هدم الاسلام.

إن من أخطر محاذير النفوذ الآجني فى مطافع القرن الحامس عشر التى تعوق حركة اليقظة من الدخول مرحلة النهضة مى تلك التبعية الاقتصادية للشرق والغرب عاجمل المسلمين مجرد مستهلكين وليسوا منتجين . .

وأخطر من هذا تنازل المسلمين عن كثير من عاداتهم الاسلامية وقيمهم وميزاتهم الحاصة تحت تأثير الصفط المادى وتحت اسم الانفتاح الذى لا صايطله، في حين أن امتلاكهم بمميزات ذاتيتهم الخاصة هو أكبر عوامل القوة والقدرة على بناء عصر النهضة الاسلامية.

ومن ذلك تضحيتنا بالفصاحة فى اللغة وقبول الكلبات الاعجمية وتضحيتنا بأسلوبنا الاسلامى العرف فى المعمار وفى المأكل والمشرب درن أى ميرر وقبول الترجمات للآلات الغربية والفكر الغرى دون ضابط ودون تعرف صحيح لمدى ضررها أو نقمها ودون تعريف القارىء المسلم بظروفها فى مجتمعها ، وأخطر من ذلك كله النظر إلى هذا الفكر البشرى الوافد أنه علمى المنهج مع أنه قائم على الحوى ، أو الادعاء بأنه علم مع أنه فروض قابلة الصحة والحطأ .

أن المترجم من الفلسفة واليونان أو الفلسفة الحديثة بحب أن تمكوله له أصالته

بتعريف الفوارق ، أما المترجم الحاضع للفسكر الغربي فإنه لا يستطيع أن يقدم لنا إلا مزيجاً من السموم والتفاهات .

إن علينا أن نحمى المسلم المعاصر من الانهيار النفسى والتبعية لحضارة طاغية دخلت مرحلة الانهيار وتبرأ منها أهلها .

ولا ريب أن اكتشافنا لمؤامرة والنفوذ الاجنبى، بقواه النلاث: غربية وماركسية وصهيونية يجب أن يجملنا على يقظة تامة.

إن المؤامرة تستهدف تجريدنا من مصادر القوة بى تفوستا وتحطيم إيماننا بقدرتنا الذاتية على التطور وقدرة حضارتنا الاسلامية على المطاء.

ولا ريب أن العودة إلى الأصالة وتعرف ذاتيتنا الاسلامية هو الحصن الحصين الندى يحمينا من المذوبان فى أنون الحضارة العالمية وفى الأعميه العلمانية العناله علينا أن تتعرف على تاريخنا وتراثنا التى ظللنا تجهله القرون الطوال محكم ظروف التخلف ومحكم الاستعمار وفى هذا يقول عالم جليل ولقد عشفا فترة على موائد المستعمرين تتجرع سمومهم فنزداد كرها لانفسنا وحشارتنا فنتقاص بالتالى أصالتنا وتههار إرادتنا فنوعل فى التقليد حتى نصبح نسخاً ممسوخة لغيرنا .

إن بداية الانطلاق تكمن في تحرير النفس من كل سلبيات الماضي وتأكيد إيجابياته وذلك لا يتم لملا بمعرفة هذا الماضي والايمان به قيمة عالية لها أثرها على حاضرنا، إن أخطر الخاطر هو خطر الذوبان أو الموت الحضاري ، .

إن علينا أن نعلم أن النفوذ الاجنى كان فى الماضى سياسياً وعسكرياً فسكنا نقاومه لانه كان واضحاً ومكثوفاً ، أما اليوم فقد تحول وتخفى وليس أثواب العلم والثقافة ودخل بسمومه إلى مفاهيم التربية والفكر بحاول أن يغير القيمالثابتة ويحتوى الصفحة البيضاء وبغير جوهر التوحيد والحماد والإيمان القائم على الاصرار بالمقاومة وحماية البيضة والدفاع عن السكبان.

وملكذًا أخذ النفوذ الاجنبي صوره جديدة خادعة ماكرة ولـكن علينا الا تخدعنا وأن نـكون على وعي بها . أن النفود الآجني اليوم يتحول إلى إيدلوجيات ونظريات تريد أن تقضى على ذا نيتنا وأن تقبرنا فى بوتقه الآيميه وأن تميع كياننا ووجودنا كله حتى نصبح من غثاء الآمم ولسكن إيماننا بالرسالة التي وضعها الحق تبارك وتسالى على عاتقنا والمسئولية التي يحملها أهل لا إله إلا الله فى تبليغ كلة الله إلى العالمين تدعونا إلى أن نحافظ على كياننا الإسلامي الحناص وذا تيتنا القرانية الصريحة حتى نسكون مؤهلين لاداء الاهانة و تبليغ الرسالة وإقامة المجتمع الرباني في الارض ،

# (٨)في مواجعة العلوم

(۱) .اذا بعد فروید



### ماذا بعد فرويد

(1)

أقام فرويد التحليل النفسي للانسان على ﴿ الجنسِ ﴿ وَاعْتُمَدُ فَيَ ذَلُّكُ عَلَى « الاسطورة» وعارضه عداء النفس ، ومع ذلك فقد جرت. نظر يته بجرى الربح ، ووجدت من يحملها إلى كل الافاق فتدخل الجامعات ، وتسيطر على الآدب والقصه ، والدين وعلوم الاجتماع ، خلال خمسين سنة كاملة ، ثم لاتلبث أن تنهار لانها تصاد الفطرة والعلم وطبائع الإنسان والاشياء ، وتعارض مفهوم الدين الحق، وكان الذين دفعوم إلى نظريته والذين حملوها وروجوا لهما هم اليهود التلبوديون الذين كانوا يصنعون مذهب الإنسان الحيوان التي بدأوها بتحريف نظرية دارون وأكملوها بنظرية ماركس ودوركايم وكلها تهدف إلى تصوير الإفسان بصورة الجرى وراء الطعام والجنس ويرى فالجريمة الفطرة وفي الزواج والاسرة مفارقة القظره ، ولسكن ذلك كله ما ليث أن تكشف فساده وزيفه خاصه في مواجية نور الإسلام ، يقول الدكتور حسن الشرقاوى : يزهم رجال مدرسة التحليل النفسي أن النفس البشريه مغلوبة علىأمرها رضيت بذلك أم أبت، تسيرها دوافع قسرية وتحركها غرائر حيوانية ونزعات أنانيه ، وأن الانسان مثله مثل الحيوان يسمى لتحقيق حاجاته البيولوجه وإشباع شهوانه البهيميه ؛ وأن الشخصية الانسانية يحكمها قانون الغاب من الداخل . ويرون أن أصحاب مكارم الاخلاق مرضى نفسيون باعتبار إن الانسان حيوان وحشى مصاب بالشبق الجنسي فلا هم له إلا تحقيق لذاته والنفيس عن غرائره الجنسية فإن لم يستطع فهو مريض نفسيا وأن الانسان السوى هو الانسان المتوحش.

وكانت دعوة هذه المدرسة إلى هلاج الامراض النفسيه فى ضوءعقدتى أوديب والكترا وقد إنخذ فرويد من هذه الشخصية الاسطورية مسرحا الهلاجانه النفسية وجمل العلاقة الجنسية المحرمه بين الام ووليدها هى الصورة المعبرة عن الشخصية الانسانية : وروج لهذه الاسطورة اليهود فى كنبهم وعملوا على تلقينها الشباب

والمكهول باعتبارها حقائق بقينيه بغية هدم العلاقات الاسريه والعمل على التفكك الاخلاقي وألغاء القيم الأساسيه والمثل العابيا من علىالارض . وقد إستعار فرويد عقدة أودب لمجملها أساس العلاقة ،بين الآم ووليدها ، وإستمار عقده الكرّرا لتمثل الملاقة الجنسية بين الآبوابنته وجعل فرويد من الاسطورتين الحياليةين حقيقة والمنة وأخذ تنشر هذه الآراء في المجتمعات الغربية التي كانتقد سقطت في أوائل في هذا القرن في الانحلال الحلق وتفشى بين الآسر الزنا والعلاقات غير المشروعة فوجدت آراؤه أذانا صناعيا وتمسك بها الشباب الساقط والزوجات العاهرات ليـكون مسوغا علميا لتصرفاتهم اادأخلاقية ومبررًا لفعل الفواحش، وظهرت روايات ومسرحيات تغاون على ترسيخ هذه الموجة الانحلالية في عقول الشباب الاورى . ظهرت مسرحية المومس الفاضلة الى عرضت مثاث المرات ، مذه تمثل الحالة التي تردت فيهاأوربا في نهاية القرن ١٩ وبداية القرن الـ ٢٠ حيث اتضح أن الزوجات ممارسن الجنس مع غير أزواجهن وجاءت المسرحية لتدافع عن العبر والعاهرات وتروى قصة امرأة عاهرةأحبت شايا في أسرة محافظة، ذهب الآب إليها يرجوها أن تترك الشاب فهجرته وتخلع عناملا كها لتعيش بعيداً في كوح حقير حيث تموت بداء السل ، هذا هو المغزى الخطير القصة فهي تشجع على البغاء وتعاون المنحرف على الانحراف وتزهم أن للعبر أخلاقيات وأن للمرأة الماهرة مثلا للتصحية والإيثار وهكذا أعانت فكرة فرويد على الاعلال الخلقي والشدُوذ الجنسي ، وترويج مفترياته عن طريق اليهود ونصرحا بينالعام والحاص ، وامتدأثرها ليغزو المجتمعات البشرية باعتباره حقائق علىية لامحتمل التفكيك فيها ، وقال شفيتسر وهو أكبر علماء التربية الألمان : نحن نميش مصر انهيار الحضارة بين الحضارة والبربرية .

وهكذا أخنت مدارس التحليل النفسى فى تبرير السلوك الجنسى الشاذ وينصح الشباب بالتنفيس عن نزعاتهم الجنسية ومتطلباتهم البيولوجية وحاجتهم الغريزية بدعوى أن كبتها يولد الامراض النفسية ، وهكذا هبط هؤلاء الاطباء بالانسان إلى البهيمية والحيوانية .

ومن مساوى. قرويد قوله أن الانسان معدة تسعى على الأرجلوأن الحضارة تنحصر فى للبطن والفرج فهو وماركس لا يجعلون للعقل أو الروح البشرية أى قيمة فى الوجود . ولقدوقف الفكر الاسلامي أمام مده السموم موقفا واضحا فالاسلام يحرو النفس الاقسانية من هذه الهيهات ويقود الاقسان الى ما هو أسمى وأغلى وفى نفس الوقت يكشف زيف هذه النظر بات التي حاولت أن تجرى بجرى العلوم بينها هي بحوعة من الفروض التي لم تثبت أمام البحث العلمي الصحيح ، يقول دكتور فؤاد أبوحطب أن علم النفس الفرويدي ليس علما بالممني المتعارف عليه للملم ، بل لا ينطبق عليه شروط العلم العالم الطبيعية وهذا النطبق على علوم ذائفة .

وأبرز أسباب فساد منهجيه التحليل النفسي كعلم هر غلبة الانجاه المادي في علم النفس بحيث جعله يتصور النفس الافسانية تصورا داديا ، على أنها بحموعة غرائر تتطلب الاشباع المادي المباشر والانسان في إطار هذه النظرة المادية مدفوع دائما بقوى لا معقولة ومغلوب على أمره تصدر عنه أفعال قهرية وكل ما يملك العقل من دحيل ، هي تبرير هذه الافعال أو البحت عن وسائل مقبولة لاشباها أو التسامي بها ليزاولها بصورة أجمل ، ومعظم النتائج التي توصل إليها بعض أصحاب الاهتهامات النظرية في علم النفس وعلى راسهم قرويد استخلصت من الحالات الاهتهامات النظرية عممت على حالات الاسوياء وتبنت عاذج نظرية كاملة في هذا الاطار الوائف وكذلك فقد تبين أن علم النفس التجربي هو كذبة كبرى ، لا أن النفس و ذات كلية ، ولا يمكن تحويلها إلى موضوع أو تشريحها تحت المجهر ولا يوجد فرع من فروع العلم التجربي — ومنه العلوم الفيزيائية — يو دى إلى المعرفة فرع من فروع العلم التجربي — ومنه العلوم الفيزيائية — يو دى إلى المعرفة اليقيق ، ولا توجد ملاحظة بصرية معصومة من الحطأ .

ويقول الدكتور فواد أبو حطب أن هذا هو أحد مصادرالتحدى التعشارى التي يتعرض إله المسلمون اليوم وما يحمله تيار العلم الوافد إلينا من الغرب ومن الشرق من خلقيةالحاديةواضحة في طيانه جملت من الدكتر بكل ما هو غير مادى هو سمة هذا العسر، إذلك هو علبة المادية على علم النفس والمادية فلسفة حياة وجراثيمها مضمرة في العلوم الطبيعية وأهمها الصراح بين الدين والعلم :

أن مصدر الخطأ هو قاعدة سيعارة المادية على العلوم الطبيعية ، ومضمونها الالحادى ، مثل مبدأ أزلية المادية ، والطاقة ، ونسبة كل شي. في الحكون إلى

الطبيعة وقوانينها ومحاولة تفسير التدرج في عمران الأرض على أنها عملية مادية تلقائمة محتة .

والذى تكشف عنه الآيام اليوم ، هو أن آراء فرويدوأ صحاب مدرسة التحليل النفسى عامة تواجه بالنقد العنيف داخل الاطار السيكولو جى ذاته وتتسع دائرة هذا النقد ابتداء من فرويد شخصا وشخصية حتى التحليل النفسى مدرسة ومنهجا وفلسفة حياة

ومن أبرز الظواهر فى مجال الدراسات النفسية بعد فرويد كما يقول الدكتور يحيي الرخاوى : أن المعلومات الشائعة فى عصرنا المستسهل عند الانبهار بالحديث عن اللاشعور الفرويدى بكل محتواه الغريزى قد توقفت ، لآنه تبسسين أن هناك شعور أعمق ، قد نبه عليه زميله كارل يونج ومن قبله ومن بعده كل المتصوفة وبخاصة من المسلين وهو الجزء من اللاشعور الذى إذا ما أصبح شعورا ويقينا غمر الإيمان الحدى وعرفنا أين حبل الوريد .

وقد أعلنت هذا الاتجاه مدرسة جديدة هي مدرسة علم النفس الإنساني حيث تركز حديثها على حاجة الإنسان إلى التكامل بما نطلق عليه الفضيلة أو السمو أو الصدق أو الإيمان ما يببغي أن نذكره و وضع هذه المدرسة حاجات الإلسان في ترنيب تصاعدي يسمح بظهور الحاجمة الاعمق متي أشبعت الحاجة الاولى والمفروض في النطور الطبيعي أنه إذا ما شبعنا طعاما وجنسا انتبهنا إلى بقية تكويننا وسعينا لتصبع صدقا ويقينا فلا تستفرقنا المرحلة الاولى وفي الإسلام فان شهر رمضان يعطى هذه الفرصة وإذن ليست القضية (ولا الحضارة) بجرد إعلاء لمزيزة جنسية بل مي إكال لما بعدها إذ أنها حاجة أصيلة في تركيب النفس البشرية وما اغتراب الانسان ووجدته وشقاوها إلا لاهمالها أو كبتها أو إنكارها ، وكا أن غرائز الفضيلة إن صح التعبير مدقد آن لها أن تجد طريقا شرعيا من خلال العلم أيضاً في حياتنا التعسة المريضة .

وكا أن فرط الحرمان من الطعام قد يؤدى إلى الحقد أو سوء التغذية وفرظ الحرمان من الجنس قد يؤدى إلى المكبت وما شاع عنه من عقد نفسية فان فرط الحرمان من الفضائل يؤدى إلى أمراض محددة لها من الاضرار والمضاعفات

ما يفوق مثيلاتها من أمراض نفسية إلا أن انتشار نقص الفضائل لا يظهر بيننا شكل صريح لسببين .

الأول: إنها أمراض شائمه شيوع الوباء وكأنها القاعدة وليست الاستثناء والثانى أن الحديث عن الفضيلة كثيرا ما يغنى عن عارستها وكأنه التخذير المسكين مرض الوبف ينتج الحرمان من فضيلة الصدق، مرض الظلم بتجه ليقف في إطلاق فصيلة العدل.

مرض التعقيد والغموض الناتج منكبت فعنيلة البساطة .

هذا قول ( إبراهم ماسلو) من المدرسة الإنسانية المذكورة ولاأجدأنه في هذا قد جاء بالحديد المبهر عما تحدث به أبو حامد الفزالى عن هذه الآفات في تحديد حتى تصورته يكتب (روشتة) يحدد فيها التشخيص والاسباب والملاج فقد شخص أمراض الحسد والمنافسة والمداوة والدكبر، والتعجب، والحوف وحب الوئاسة وحب النفس، وحدد مرض الحرص والطمع ووصف لعلاجه ثلاثة أركان الصبر والعلم والعمل،

وهكذا بجد أن الإسلام هو الذى كشف فساد هذه الدعوات المسعومة الني إنبعث من تفسيرات صالة أو منحرفة ، وقد تبين أن هذه معالم علم نقسن يهودى أو مسيحى فى أوربا والولايات المتحدة وهى مرتبطة بالتحديات التي واجبت التفسيرات الدينية ودعوات الاصلاح الديني ونظريات الفكر المادى ومن هنا فتحن نحس بالفوارق العميقة بين هذه المذاهب وبين مفهوم الاسلام الذى يمثل علم نفس إسلامي ، جامع بين النقس والروح ، والعلم والدين ، والقلب والعقل ، والدنيا والآخرة ، فللإسلام علم نفس خصائص كل دين من هذه الاديان .

( 1 ) تاريخ الإسلام فى مواجمة التحديات ( ۲ ) أخطاء فى كتابة الناريخ الحديث



### تاريخ الإسلام في مراجمة التحديات

فى مجال دراسة تاريخ الإسلام فإن هناك مجاذير كثيرة يقم فيها المحللون والباحثون وأخطر هذه المجاذير هم محاكمة تاريخ الإسلام من خلال مناهج وضعت لتفسير تاريخ أمم أخرى لها ثقافتها وعقيدتها وتحدياتها ، بينها لا يمكن فهم تاريخ الإسلام إلا بتفسيره وفق منهج أصيل مستمد من عقيدته .

وتتمثل فلسفة التاريخ الإسلامي على هذا النحو :

مبدأ تاريخ الاسلام , جماعة ، لها منهج تستمده من الاسلام : هذه الجماعة كونت المجتمع الاسلاى وتبتت الحصاره الاسلامية وفق مقومات فكرة أساسية قوامها . . دعوة إنسانية للعالمين ، : إلى الحرية والعدل والحق والمساواة .

وفى طريق هذه الحركة إلى غايتها فانها تواجه أمرين :

أولاً : ممار ضات قوية وقوى مضادة تحول بينها وبين طريقها .

ثانياً : هذا الجرى يصيبه بين الحين والحين ركام يعوقه ويسد جراه .

والاسلام يبدو في خلال تاريخه في صورة و كاتن حي ، له جناحان : فكر وحضاره . متجددالحلايا بمر بمراحل القوة والضعف خلال حركته العائبة وأبرز ظواهره : ظاهرة التجدد والتغيير وتصحيح المفاهيم من خلال إطاره الجامع ، يتصل ذلك في كلا إجناحيه : جناح الفكر الذي يتجدد بظهور أعلام الفكر وقادة الرأى ـ وجناح الحضارة يتجدد بظهور بناه الدول وصناع الاحداث .

نعم: لم يجمد الاسلام أمام حركة التاريخ خلال العصور أوتطور الحضارات والمدنيات ولم يتوقف عن مدها بتفسيره فى إيمان وقدرة على السير بخطوة التاريخ نفسها بل ربما سبقها خطوات .

### (١) تحرير الانسان

والاسلام فى التاريخ: حركه أوسع من الامة العربية أو الدول الاسلامية ألى الحضارة الإسلامية وأعمق من الحدودالتي تربطه بالسياسة أو تقسره على الحضارة والثقافة، أو تقب به عند قيام الدول وسقوطها، أو الفتوحات والحروب، وأنما تتمثل فيه كل هذه القطاعات وتقشابك.

فالاسلام فى الحق هو حركة التاريخ نحو الحرية: تحرير الانسان من بوتقة الظلم وإقرار حقوق الافراد والجماعات وتحريرها من الاستعباد، وبذلك فهو انطلاقة إنسانية، بعيدة المدى، فى كل الامم والشموب التي اتصلت به، سواء من دانت له أو أساغت له فـكره دون أن تاخذ عقيدته.

ولقد كان لبزوغه في عيط الآمة المربية معنى واضخ الدلالة هو د اصطفاء ، هذه الآمة لحل رسالته ، ومن ثم بعث الرسول من أهلها ونول القرآن بلغتها ومن ثم فلا سبيل لقصل تاريخ العرب عن تاريخ الاسلام منذ فجر الاسلام إلى اليوم فنذ برغ الاسلام ارتبط تاريخ الغرب به أو ثق رباط ، لقد ظهر فى الآمة العربية أولا ثمم فى حياة الرسول حيث دانت الحزيرة العربية له ، فكانت أشبه بالبحيدة العربية التي امتدت منها روافده و فروعه ، كما انبعث منها الموجات المتوالية المختلفة التي تحركت شرقاً وغرباً وشمالا وحملته الآمة العربية إلى العالم أجمع وكانت اللغة العربية من خلال الفصحى أداة إفكره و ثقافته ، وحضار ته مقالف كر الذى كو نته الآمة العربية من خلال جوهر الاسلام ، كان حصيلة مشتركة للسلين والعرب جميعا بحيث لا يمكن أن يوصف بأنه فكر عربي وكذلك الحسارة فهي فكر عربي اللغة إسلاى الجوهر وهى الحضارة إسلامية شارك فيها الجميع ، وانصهرت فيها مختلف الثقافات الانسانية . هندية وفلوسية ومصرية ويونابية ، تبلورت جيمها في إطار الاسلام وفق مهومه ومضمونه وفق شارك في هذه المرحلة العرب وغير العرب في مجالات الحضارة والفسكر والحكم .

### (٧) قادة الفكر

وقد رسم الاسلام مفهوم الوحدة بين معتنقيه والمرتبطين به على أساس الفكر وليس على أساس الجنس، ومع دائرة الآخاء الالعمانى وأسقط العصبية والتفرقسة العنصرية وجعل أساس التبريز والتفوق والنفاضل مستمداً من العمل لا من العرق ولا من الوراثة .

والهد اتسم تاريخ الاسلام بسمات جملت لهطابعه الحاص ومفهومه المتميز .

ذلك: أنه لما كان الاسلام هو دين وفكر وحضارة ومجتمع ، فان التاريخ السياسي في تاريخ الاسلام هو أقل هذه الجوانب أهمية حيث تبدو الجوانب الضخمة الحافلة بالامجاد في تاريخ الاسلام الفكرى والعلمي والعقلي وفي مجال الدراسات العقلية والفقهية والاجتماعية .

وتتمثل أبرز جوانب التاريخ الاسلام في القادة والأعلام والمفكرين الذين بنوا القاعدة العريضة للفكر الاصلامي مستمدة من القرآن: أوائك المصلحون المجددون، حملة لواء اليقظة وتصحيح المفاهيم الذين حفل بهم تاريخ الاسلام خلال مختلف مراحله وأدواره، وفي هذا المجال نجد طبقات الاظباء وأخبار الحكاء والنحاء والرواة والادباء وطبقات الفقهاء والمؤرخين والاجتماعيين وتاريخ أعيان كل عصر، فليس تاريخ الاسلام إذن تاريخا سياسيا فحسب وليس الناريخ السياسي إلا جناحا من أجنحته بل ريما كان أقلها خصوبة وعمقا وأثراً في حركة التاريخ وبحوه.

### (٣) مِن هُو الْمُسَلِّم

ومن هنا تسقط تلك الشبهة التي يرددها البعض من اقتصار تاريخ الاسلام على حياه الحلفاء والملوك، بل يتناول مختلف مظاهر حياه المجتمع والحضارة.

ويمثل تاريخ الاسلام: حركة تطور شامل متصل، وحركة اجتماعية يدفعها مفهوم وعقيده فى مختلف ميادين الحياه. ولا تستوفى دراسة تاريخ الاسلام لملا لمذا قامت فى ظل مفهوم جامع شامل، كما أن اتصالنا بالغرب اليوم يجب أن يقوم على مفهوم مرحلة هى رد فعل لمفهوم مرحلة سبقتها ، بحسبان أن هذه الحضارة العضرية الغربية ليست منفصلة عن عالم الاسلام ، وإنما أقامت قواعدها على المنهج التجريبي الاسلامي وعلى بناء صاغه العرب أوالمسلون . فنحن حين نتصل بها اليوم لا نكون غرباء عن جدورها ، فهي ملك البشرية كابها التي صاغتها وشاركت في تكوين جوانبها المختلفة : فقد قدم الفكر الاسلامي لهذه الحضارة علومه وجامعاته وبني فاعدتها العربينة في الاندلس .

فى صور هذا المفهوم استطيع أن نقول أن لتاريخ الاسلام و طابعا متميزا ، ولذلك فان تفسيره لا يمكن أن يخضع إلا لمنهج جامع ، ليس مادياً خالصا وليس روحيا خالصا وليس اقتصاديا ، أو جنسيا .

فالمسلم كما فهمه الباحث الغربي الاستاذ ولفردكانتول، ويحس بالتاريخ إحساسا جادا أنه يؤمن بتحقيق ملكوت الله في الارض ويؤمن بأن الله قد وضع نظاما عمليا واقعيا يسير البشر في الازض في إطاره. ومن الم فهو دائما يعبش كل عمل فردى أو جماعي ، وكل شفور فردى أو جماعي ، بمقدار فربه أو بعده .

### (٤) المحاولات الفاصرة

هذه العبارة المكاتب النوبي تقرب من الحقيقة وتسكشف عن الفارق العميق بين فهم المسلم المتاريخ وبين فهم الطوائف الآخرى ، ويتابع (اليان وايد غراى) : هذا الممنى حين يقول أن وجهة نظر المسلمين المتاريخ مى نظرة بناءة ، فهم يرون أن البشريه إذا اعتنقت تعاليم الوحى (القرآن) فإن إرادتها حيئذ تتطابق وإرادة الله ، وقد قدموا أفصل فيلسوف الناريخ عملا بالفيلسوف ان خلدون وكان ممل الفيلسوف ان خلدون وكان المنياة النياسية التي تعمل عملها في المنياة الانسانية وتسبب نشوء الحنارات وانقراضها ونشاعد بوجه عام تيارين يتنازعان السيطرة على أفكار فلاسفة التاريخ المسلمين: المفهوم الحركي والمفهوم المعركي والمفهوم كان الفلاسفة المنود قد قطعوا كل صلتهم عا هو وفتي وفورى وقدموا تعاليم كان الفلاسفة المنود قد قطعوا كل صلتهم عا هو وفتي وفورى وقدموا تعاليم انهزامية وانعزالية ، والتاريخ بالنسبة البودية والمنوذ ليس إلا وهما ويو كد

الاستاذ تريتون فى كتابه و الإسلام: عقيدته وعبادته، : أن التفسير المادى لا يصلح لفهم تاريخ الإسلام يقول: و إذا صح فى العقول أن التفسير المادى يمكن أن يكون صالحا فى تعليل بعض الظواهر التاريخية الكبرى وبيان أسباب قيام العول وسقوطها فأن هذا المتفسير المادى يفشل فشلا ذريعا حين يرغب فى أن يعمل وحدة العرب وغلبتهم على غيره وقيام حضارتهم واتساع رقعتهم وثبات أقدامهم فلم يبق أمام المؤرخين إلا أن ينظروا فى العلة الصحيحة لهذه الظاهرة الفريدة فرأوا أنها تقع فى هذا الشيء الجديد: ألا وهو الإسلام ، .

وهذا ما نريد أن نصل إليه : فى أن أية محاولة ليفسير تاريح الاسلام بغير منهج التفسير الاسلام للتاريخ هى محاولة باطلة وأن جميع مذاهب التفسير التاريخى : المادية والمخرافية والمناخية ، لا تستطيع أن تستوعب مفهوم . التاريخ الاسلامى ولكل أمة وعقيدة مقاييسها التى تشكل قانون تفسيرها .

ولذلك فان كل المحاولات التى تجرى الآن فتفسير تاريخ الاسلام من خلال النظريات الغربية هى محاولات قاصرة ، ذلك أن الاسلام الذى يقوم منهجه على تكامل الروح والمادة ، والحياة والموت ، والدنيا والآخرة ، والنفس والجسد والثوا بت والمتغيرات والكلى والجزئى الا يمكن أن يفسر الكلى بمنهج جزئى سواء أكان ماديا أم روحيا خالصا ، ولذلك فإن هذه المحاولات كلما التى ترمى لان تعتم الاسلام فى صف الديمقر اطيه مرة ، وفى وصف الاشتراكية مرة أخرى و كلما قاصرة فالاسلام فه ذا تيته الحاصة وتكوينه الجامع المتفرد الذى قد يلتقى ثمة مع جانب من هذا أو ذاكولكنه لن يكون إلاهو وحده الذى تعجز المناهج المادية ونظريات النفسير الجزئية عن استيماء وفهمه .

### (٥) حملات التغريب

كذلك واجه النار خالاسلامی حملة صخمة من حملات التغریب والغزو والثقاف تستهدف إثارة الشبهات والشكوك حوله ، بقصد وضعه موضع الازدرا والانتقاص في نظر أحله وحتى يفقد أهميته من حيت أنه قوة انبعاث ويقظة ، وقد حرص التعريب عن اختلاق تاريخ إسلامي منفر عسى أن بنترع من المسلمين ثقتهم في ماضيهم الاسلامي وفي أنفسهم كمسلمين ويساخهم من تراجم الفكرى وتاريخهم الاسلامي وفي أنفسهم كمسلمين ويساخهم من تراجم الفكرى وتاريخهم الاسلامي وبي بلا ما ض ، فتضعف معنوياتهم وتسهل السيطرة عليهم عمكريا

وافتصاديا وقد جرت المحاولات لاحلال مناهج الغرب فى تفسير التاريخ بديلا الدراسات الاسلامية وفرضت كتب الغرب فى المدرس والجاممات وجعلت مناهج الغرب فى دراسة التاريخ مى الجواز إلى تخريج المؤرخين العرب وإلى وضعهم موضع الصدارة.

وقد حفلت هذه الدراسات بالنطاول على أعلام الاسلام وقادته ونوابغه والنشهير بهم فى كل عصر عن طريق ترييف طائفه من الاخبار المشكوك فيها والقصص اعتادا على مصادر غير أصيلة أو مطمون فى صحتها لالتماس هسذه الشبهات.

وهناك محاولة أخرى في حاجة إلى الكشف عنها ودحنها: تلك هو محاولة القول بأن تاريخ الاسلام هو الاسلام نفسه ، والواقع أن التاريخ الاسلام ليس بالضرورة عثلا للإسلال ، وأنه لابد من التفرقة الواسمة بين مبادى الاسلام الربانية الثابتة الممثلة في القرآن السكريم والسنة النبوية الصحيحة وبين التجربة التي قام بها الحكم الإسلامي والتي قد تلتقي مع مبادى الاسلام في بعض المراحل وقد تختلف هنه حين يذهب قادة المسلمون بعيدا عن منهج الاسلام .

ولا ويب أن مناك نفرا بمن تولوا زمام الحكم في الدولة الاسلامية بعد الحلافة الراشدة بعدواعن، منهج الاسلام ، في غير الحق أن يصور سلوك هو لا و الحكام على أنه هو الاسلام نفسه ، وأهم ما في ذلك الفهم الحاطىء من محاذير هو محاولة نسبه الاستبداد إلى الاسلام ، ومحاولة الاستشراق تبرير الاستبداد بالاسلام نفسه حيث يقول بعضهم وهو كاذب: أن نظام الحكم في الاسلام نظام استبدادي ونسي هو لا مأن للاسلام مبادئ الواضحة الني تنظم العلاقة بين الحاكم والمحكوم لمصلحة الحكوم نفسه .

### (1)

### حقائق التاريح

كذلك فان التفسير التاريخي الغربي (المادي المصدر) يعجز هن استيماب حقائق التاريخ الاسلامي التي تعلو على التصور المادي فسرعة انتشار الاسلام على هذا النحو المذهل وتمكنه من خلال فترة تقل عن قرن من أن يبسط جناحيه من

حدود الصين إلى حدود فرنسا ، هذا فى تقدير التفسير الغربي مشكوك فيه لان الفكر الغربي لا يؤمن بأثر ، الايمان العميق القادر عن طربق الاوادة الانسانية إلى التغيير الواسع ؛ كذلك يعجز التفسير الغربي عن فهم واستيعاب قاعدة اسلامية أساسية هي و كم من فئة كبيرة باذن الله ، ذلك أن التقدير المادى برى أن الكثرة العددية هي الغالبة أبدأ بينا بجمل الاسلام من الايمان قوة جديدة مضاعفة إلى قوة العدد والعدة ، وقد أكدت الفتوح الاسلامية هذه الظاهرة بما لا يدع بجالا للشك ، وقد ثبت في مختلف الغزوات والمعارك التي المسلون أن عددهم فيها كان أقل من عدد خصومهم بمراحل . وأن عدد عدوهم كان مضاعفا أكثر من مرة بل مرات ، فالنصر هنا برجع إلى عنصر الإيمان الذي لا يعتد به في الحساب عند التفسير الغربي للتاريخ .

وهناك ظاهرة من التعصب ترجع إلى الاختلاف بين الاديان وتفسيراتها المحياة ومن أختلاف وجهات النظر ومن الصراع القائم بين الشرق والغرب ومن وجمة نظر الاستمار التي ترى ان الغرب هو الجنس الابيض معدن البشرية وأن بلاد الاسلام هي العناصر الملوثة التي يرى أنها أقل في الدرجة والقدرة والسكفاية ومن خلال نظرة الاستعلاء العنصري والتعصب الغرب تجرى تفسيرات خاطئة في مقدمتها الادعاء بأن انتشار الاسلام أنما جاء بالسيف وهي دعوى مبطلة ، والحق أن الاسلام لم يرفع السيف إلا دفاعا عن كيانه حين يتعرض وجوده للخطر وذلك في مقاومة بحاولات المتامرين عليه .

وهكذا نجد أن الاسلام في عقيدته وحركنه له ذاتبته الحاصة التي تعجز النظريات عن استيعابه النظريات الجزئية .

ومن هنا فلابد أن يكون للناريخ الاسلامي تفسيره الاصيل ,

### أخطاء فيكتابه التاريخ الحديث

تعرض التاريخ الحديث لموجات مز التحليل والنفسير أختلفت باختلاف المدارس التاريخية الغربية التي حاولت أن تصدر أحكاما من وجهة نظرها أولا الغرب وخاصة فيما يتعلق بناريخ الاسلام وعلاقات المسلمين بالغرب ، صدرت حذه الاحكام يحت تأثير طابع الاستعلاء الغرى في النظر إلى الآشياء وتفسيرها، ومن حيث النظرة المستمده من غرب حاكم مسيطر ومستعمر على عام الاسلام المذى وقع تحت تأثير النفوذ الغربي منذ سقطت الدولة الاسلامية في المند تحت النفوذ البريطاني وسقطت منطقة أرخبيل الملايو تحت النفوز الهولندي بل يرجع إلى أبعد من ذلك ، عندما تدافعت قوات اسبانيا والبرتفال اضرب المغرب العربي والرحف على غرب أفريقيا في بدأ مرحلة يمكن أن يطلق عليها جولة الاستعار الغرن الحديث التي وصفها الغرب بانها تتمة للحروب الصليبية التي سبقتها باكثر من ثمانمائة عام ، ولقد كان من شأن هذا الصراع بين عالم الغرب وعالم الاسلام أن شكل من خلال حركة الاستشراق مفهوما خاطئا وتفسيرات متعصبة لحركات الاسلام الحديث ومراحل تاريخه ء فقد صدرت هذه المفاهم وهذه التفسيرات من وجهة نظر الغرب القائمة على التمصب والحلاف والخصومة فهي ليست خالصة لوجه الحق ، وانما يغلب عليها الهوى إوالحقد ، هذا فضلا عن أن مقاييس التفسير التاريخي الفربي ، هي مقاييس مستمدة من التاريخ الغربي نفسه ولذلك فهي ليست صالحة لتفسير الناريخ الاسلامي الذي يستمد قوانين تفسيره من أصوله ومقوماته ، ولاريت أن هنآك خلاف عميق بين أصول التاريخ الغربي ومقوماته التي تقررت عليها مقاييس تفسيره: ترجع هذه الاصول إلى المقيدة والثقافة والتاريخ القديم، ولا ريب ان التاريخ الغربي يتصل اتصالا عيقًا بمفاهيم الوثنية اليونانية والعبودية الرومانية والتفسيرات المسيحية ، وهذه كلها تشكل نظرة خاصة إلى الاوضاع والاحداث والمواقف ، ومن هنا فهى

تختلف أختلافا عيقا عن أصول التاريخ الإسلاى التي تقوم على أساس عقيدة التوحيد والنبوة والبعث ومعشولية الانسان والتزامه ومفاهيم الاخاء الإنساني والمعدل والوحمة وفي إطار المنوج الذي قدمة القرآن الكريم والذي يختلف بل ويتعارض مع تفسيرات العقيدة والقيم التي تقررت في الفكر البشرى الختلط، وخاصه فيا يتعلق باضطراب مفاهيم العقائد اليبودية والمسيحية، وهي التي تشكل الاساس الآول للثقافة والفكر الغربي: ويتجلى هذا الخلاف في تفصير الناريخ الاسلامي حيث يقوم الاستشراق بتطبيق مقاييس غربية مختلفة كل الاختلاف عن مفاهيم وقيم الاسلام التي تتشكل من خلال مفهوم جامع بين الوح والمادة والمقل، والدنيا والآخره، بينا يقوم مفاهيم الغرب على الروح والمادة والمقال، والدنيا والآخره، بينا يقوم مفاهيم الغرب على النوحيد والوحي التوسيرات الماديه الحالصة ، التي لانستطيع أن تستوعب التوحيد والوحي والنبوة وأثار الجنوانب الروحية والممنوية في قيام الدول في أما كن قصيرة وانتصار الجيوس، بالعدد الآقل وانتشار الاسلام ذانيا، كل هذا يستدعي من وانتصار الجيوس، بالعدد الآقل وانتشار الاسلام ذانيا، كل هذا يستدعي من إباحين إعادة النظر في هذه التفسيرات.

### (١) لنكون الحقيقة أكثر جلا. ورضوحا

يجبالنفرقة بين حكم المثانيين للمرب وبين حكم الاتحاديين والتفرقة بين حكم الماليك في مواحل الاولى وبنيه في مراحله الاخيرة

(٢) القول بان الآثراك سبب تاخر المرب قول مردود ،

لقد كان الحكم العثماني في البلاد العربية مختلقاً عن الحكم الاستعماري ذلك لان الترك انفسهم كانوا متاخرين في العلوم والفنون

(٣) خطأ القول بأن الاتراك هم الذين سيطروا على البلاد المربية واحتلوها فقدكان دخول العرب فالدولة العثمانية في النصف الأول من القرن ٢ بمثابة التقاء الجزء بالسكل والتئام الاجزاء الضعيفة مع الجزء الاتوى لصد خطر الافناء الصليبي الذي صاحب مطالع عصر الاستعمار والعثاني رأس الوجاء الصالح.

ولاريب أن إرتباط المرب بالمترككان عاملاهاما ، في تأخير سقوط البلاد العربية فى قبضة الاستعمار الفربى أربعة قرون ، وكان مصدر صمود الجبهة فى مواجهة ضربات أوربا .

وساد مفهوم الإصلاح إلمنقول من احلاح المسيحية باعتبارها قامت على تفسيرات بشرية جعلتها غير قادرة على مواجهة تفييرات الازمنة والبيئات .

أما الإرلام فإنه لايقر الاصلاح بمفهوم تعديل مقررات الشريعة الاسلامية الثابتة ، وكلة التجديد أفرب إلى مفهوم الاصلاح وإن الله يبعث لحذه الامة على رأس كل مائة سنة من يحدد لها أمر دينها ، والتحديد هنا هو العودة إلى المنابع ومصطلحات الاصلاح والتطور والتحديد بمنهوم ما لآة الاستمار الغربي في تغريب الاسلام أو تمسيحه هي مصطلحات باطلة .

كذلك لاينطبق على الاسلام مفهوم التطور لأن النطور مرتبط بالمناهج البشرية القاصرة التى سرعان ما يتجاوزها الومن فتحاول اصلاح نفسها بالتعاور أما المنهج الاسلاى الربائى فإنه قادر على العطاء فى مختلف العصور والبيئات وهو منهج قرن واسع الجنبات قادر على العطاء والاستجابة مع تغير الاوضاع.

فساد محاولة القضاء على فريضة الجهاد على النحو الذى تقدمه القاديانية والبهائية بهدف ايقاف الكفاح ضهد المستممر والفاصب وهى محاولة لتغريب الاسلام وتمسيحه وإعطائه طايع الفاندية والتولستوية الذى لايمثل مفهوم الاسلام.

وتعد محاولة على عبد الرازق ، والفادياني ، وأحمد خان ، والبهاء محاولات باطلة تستهدف تغيير مفهوم الاسلام الاصيل .

وقد -اول على عبدالرازق الادعاء أن الحلافة ماكانت إلا ملكاأو سلطانا وأن النبوة ليست حركما ولا ملكا وقال أن الملك الذي شيده الذي يُرَائِنَةٍ عمل دنبوي لاهلاقة له بالرسالة وأن زعامة الرسول ليست إلا زعامة دينية وهذا فهم باطل الاسلام الجامع بين الدين وبين نظام المجتمع

وقد جرت محاولات النفوذ الاجنبي لضرب حركات التحرر الاسلامية والقضاء عليها.

- ١ القضاء على ثورة المسلمين في الهند .
- القضاء على ثورة الامير شامل في الفوقاذ .
  - ٣ ــ تجطيم القوء المصرية في نفادين .

٤ -- تحطيم القوة الوهابية الصاعدة في الجريرة .

كا جرت محاولة تمزيق وحدة العالم الاسلاى إلى قوميات وإقليميات ، بدأت هذات المحاولة قبل الغاء الحلافة فانقسم المسلمون إلى نحو سبعين جنسية وفرقه كل منها معزولة عن الاخرى ومحبوسة وراء فواصل مادية وأدبية لاحصر لها .

(Y)

قضى الاستعمار على الوعامات الاصلية التي كانت مفاهيمها تربط بين الوطنية والاسلام بمفهومه العام وكانوا يرون كماح الاستعمار حزء من النضال في سبيل الله وصنع مدرسة أخرى من تلاميذ الاستعمار هم الدين قاموا جمركاتهم في دائرة الاستعمار وفكره ومنهجه الداعى إلى قبول الامور الواقعة فهم المطالبة والذين كانوا مهوريين بالحضارة الغربية ، ومعجبون بأولياه الاستعمار متعاونون معهم .

وقد كانت معركة الجزائر تختلف عنذالك فقد قامت على أساس مفهوم الجهاد في الاسلام، ولولا أنهم أكدوا ذلك لما استشهد منهم مليون شهيد و فالشعب الجزائرى لم يدعي لحوض للمركة التحريرية إلا باسم الاسلام ولولا ذلك لما استطاع أرب يحمل في هذا العصر لواء المقاومة للاستعمار المدجج بأحدث الاسلحة ، والحن النجربة لم تحكمل فقد خشيت أوربا مغبة هذا الاتجاه ولذلك فقد أجمض قبل أن يقيم الجزائريون دولة اسلامية .

وقد كان الاستعمار والنفوذ الآجني حريصا على إجهاض الاتجاء الاسلاى في الجهاد حتى لايؤدى إلى مواجهة عقائدية مع النفوذ الاجنبى ، وقد خدم مصطفى كال الانراك والعالم الاسلام جين حمل القرآن ودعا الى حرب اليونان ثم كانت جولته في مواجهة اسقاط الاسلام والغاء الحلافة .

( )

انطلقت فكرة الدولة الباكستانية من مفهوم الإسلام ولكن الدولة الباكستانية لم تقم عليه ، فقد حالت حوائل كثيرة دون تحقيق هذه الغاية ، بل أن المدرسة التي كان رأسها محمد على جناح لم تكن إلا مدرسة غربيه شبيهة بالمدارس التي كونها النفوذ الاجنى في البلاد العربية ، فقدكان من المؤمنين بالليبرالية الغربية .

قال الاستاذ المودورى: أنه بالرغم من أن هذه الحركة (حركة جناح) تثار باسم الإسلام ولمكنها ليست حركة إسلامية وطرح نظريه العمل الإسلام الصحيح وهو أن نيتشر الإسلام أولا حتى إذا ما انتضر الدين الاسلامي في أعلق الجماهير فإن مؤلاه الممليين سيقيمون الاسلام في الهند كجزء من عقيدتهم وقال غلام أعظم أمير الجماعة الاسلامية في باكستان الشرقية) بما أن هذه الحركة لم نتبلور كحركة إسلامية قادتها منذ قيام الباكستان تذكروا لمفهوم الاسلام، لقد قاصع باكستان على تصور إسلامي ولدكنها بعد تأسيسها لم تتخذ هذا التصور ويالتالي لم يترسخ في أعلى الجديد ولذلك حينها بحث هذا الجيل عن فوميه وجدت الاقليمية طريقها إلى نف كيده .

 $( \cdot ( \cdot ) )$ 

### طرحت عناصر مختلفة فى أفق كل بلد عربي أو إسلامى :

ا حدم قديم متصل بالتاريخ السابق الإسلام، في مصر الفرهونية وفي الشمام الفينيقية وفي العراق الآشورية، وفي المغرب البربرية، وفي المندوكية القديمة وفي إيران تاريخ كورش والجوسية القديمة وفي تركيا الطورانية وتاريخ الذئب الآغبر وكلها محاولات المعودة إلى القديم البالى حطمه الاسلام.

۲ — عنصر قومى وإقليمى متصارح ، كالمصرية ، أو السورية والعراقيه تحاول أن تلتقط من الناريخ صفحات ومراحل وشخصيات في جاولة لنقسم أحلام الفكر الاسلامى إلى حرب وفرس وترك ، وإلى مصريين وسوويين وحرافيين .

۲ عنضر غربی أوربی (فرنسی ، بریطانی أو أمرید کی )، وعنصر لیبرالی أو مارکسی وورا کل عنصر من هذه العناصر مفاهیمه ، فالبلاد التی خضمت لفرنسا إبان الاحتلال ما زال ولائها الثقافی الفه کر الفرنسی (لاتینی) والبلاد التی خضمت لانجلترا مازال ولائها (سکسونی) وقد قامت الصراعات بین اللاتینیة والسکسونیة ، وبین الولاء الغربی نفسه فرنسی ، و إنجلیزی ، وأمریکی من خلال الثقافة والمترجمات .

ثم جا. الصراع الآخر بين الايدلوجيات : الرأسمالية الغربية والماركسية السوفيتية ، وما يتصل بانباع هذين الايدلوجيين .

والهدف هو الحيلولة دون قيام وحدة إسلامية أصيلة مستمدة من القرآن والمنة العربية والاسلام والغاية هي الصراع بين المدارس والمناهج .

#### (0)

لماكان الغربيون يرون في ابطال النضال الوطني حصوما لهم لانهم قاوموهم ومزموهم فانهم يحاولون أن يسموهم بأشياء زائفة ، فالرئيس حميدر القائد الجزائرى المشهور الذي أخضع دول أوربا لبأس الجزائر وسلطانها حتىكان الاوربيون يؤدون المجزائر مغرما سنويا وكانوا لا يدخلون هذا البحر المتوسط يعطوا الجزية ، هذا القائد البطل يصفة المؤرخون الفرنسيون بأنه قاطع طريق وبأنه هو وأصحابه الأبطال قرصان ومتوحشون .

#### (7)

ان ظهور سعد زغلول (مصر) ومصطفى كال (تركيا) ورضا شاه (ايران) في مرحلة واحدة بعد الحرب للعالمية الآولى كان يستهدف الفيناه على صيغة العالم الاسلامي الاسلامة والرساء مفاهيم الاقليمية والقوميات الوافدة ، والوطنية العنيقة، والقضاء على الوحدة الاسلامية والحلافة) بل أن بعض المورخين يردون هذه الحارلة إلى محمد على الذي فتح الباب لارل مرة أمام الحيكومة العلمانية التي حطمت نظام الحكم الاسلامي وقد سجل السيد رشيد رضا هذه الظاهرة فقال أن نحمه على ثلاثة أعال كبيرة كان كل منها موضع خلاف:

(أولا) تأسيس حكومة مدنية فى مصر (أى علمانيه) كانت مقدمة الاحتلال الأجانب له.

( أأنياً ) قتاله الدولة العثمانية بما أظهر به للمالم كله ولدرل أوربا خاصة حمضها وعجزها وجراهن على التدخل فى أمور سياستها

( ثالث ) مقاتلةالوها بية والفضاء على ما نهضوا به الإصلاح الديني في جزيرة العرب في مهد الاسلام وأحدمانله :

وان محمد على هو أول من تجرأ فى العالم الإسلامي على استمبدال القوانين الأوربية بالشريعة الاسلامية ولا ينسون قتالة لحليفة المسلمين عا يعد حرابه ، ولا ينسون أن ( توفيق ) هو الذى نآمر على ثورة عرابي واستدعى الانجليز لاحتلال مصر واحتمى بجيشهم بعد أن عاهد جمال الدين على تطبيق حكم الشورى بحصر ثم نفاه وزعم أنه رئيس عصابة من المفسدين .

ويعد هذا فى نقدير الباحثين هو التمهيد لمسا قام به سعد زغلولى فى مصر وكمال أتانورك فى تركيا ورصاشاه وإبنه محمد فى ايران فى محاولة تغريب مصر ونركيا وايران .

#### (v)

ظهرت دعاوى باطلة تحاول أن تصور العالم الاسلامى وكأنه قبل الاحتلال الغرب كان فى سبات عميق، وأنه تجمد فى القرون الوسطى وأن أوضاعه السياسية والاجتماعية كانت فاسدة وان لم ينهض الاحين نهض به النفوذ الاجنبي وأن الحلة الفرنسية على مصر هى بدأ اليقظة وان الارساليات الاجنبية هى التى حققت له الصحوة .

كذلك شوم الاستمار حركات اليقظة التي قامت قبل قدومه وادعى أنها أم تحقق شيئًا بينها كانت البلاد العربية والاسلامية قبل الاحثلال على درجة طلية من الوعى السياسي والاحتماعي وكانت بها نظم سياسية جيدة ، مثل ما كان في مصر وكانت الحياة الحضارية والثقافة في أوج التقدم في مختلف مناطق أفر بفيا الني أحتلها الاستمار الريطاني والفرتمي وحاول تشويه ثقافتها وحصارتها وأطبق عليها بنفوذه وثقافتة ليزيل الوجود الاسلامي العربي بها .

ولا شك كان الازمر حافلا بحركات اليقظة قبل الحلة الفرنسية وكانت الجزيرة العربية (فى نجد ومنطقة الخليج) فى أوضاع تقافية وإجتماعية طيبة بدعوة الإمام محمد بن الوهاب. وقد جاء احتلال الجزائر ومد فارة من إنجازات صخمة كان لها شأبها لولاء الاحتلال الفرنسي الذي أعاد البلاد إلى المبودية الفكرية والسياسية ثم جاءالندخل الآجئي بعد أن اوشكث هذه الحركات على النجاح فاجهضتها وأدخلتها في صراعهم مضها البمض يقصد ضرب بعضها ببعض والقصاء عليها . ولا ريب أن آلحركات الوطنية والفكرية في مصر وتونس غير القرن التاسع هشر قد ألزمت الفئات الحاكمة على الشورى والعدل وتمكنت من الحصول على مزيد من حرية العمل والفكر ، ووضع أسس دستورية وتشريمية كانت كفيلة بالمساهمة الشعبية في الحكم ، بلأن هده الحركات الاصلاحية قبل الاحتلال الاجنى كانت تستمد مقاهيمها من الأصول الاسلامية في تحديد وجهتها ، غير أر النفوذ الاجنى قد حطم هذه الحاولات كالها ووضع البلاد الإسلامية في دور التبعية الكاملة لنفوذه وقوانينه تحت أسماء الانتداب والوصاية بادعاء أن أهالي هـنـه البلاد لم يكونوا على أى قدر من الوعى السياسي وكان فيذلك كاذباً ومضللا ذلك لأنه كان يطمع في القصاء على تلك الروح الإسلاميه الأصيلة في الاصلاح، وكان يهدف إلى القضاء على هذه المدرسة الإسلامية في السياسة والحكم والاجتاع ، وبناء مدرسة من أوليائه النابعين الخاضعين المزيعين ، الذين يوالون سيطرته يقبلونها ويعجبون بها ويلتمسون بقائها ليستمر بقائهم ، من هؤلاء سعد زغلول في مصر وعدد كبير من الحكام الذين أنشأوا في مدارس الارساليات وهملوا على تثبيت دعائم الاستعار ، ممتحولت التنظيمات السياسية والاحتماعية والتربوية فاقتبست الأنظمة الغربية والقوانين الوضعية ، فافسد ذلك الجتمع الاسلاى إفساداً تاماً . حيث انتشرت عوامل الفساد الاجتماعي نتيجة حجب الشريعة الاسلامية يحدودها في الربا وفي العلافات الاجتماعية ، وغيرها وفتح باب الاستدانة والرشوة والفساد الحلق لتمكين الغاصب من عصر هذه الشموب والجصول على ثمرات نتاجها .

وهنا حجبت القوى الغاية أهل الاصالة والحق عن مواقع القيادة ،وسمحت المقلة الموالية للغرب أن تسيطر وظهر من يدعو الى تبنى فكرة ارتباط العالم الاسلامى بالخضارة الاوسطية والغرب ، وتبنى الولاء الغربى وانكار الاصول الاسلامية والعربية في العلانات والثقافة والعقائدوالاعراق وظهرت تلك الدعوات

الاقليمية . والقوميات الوافدة ، والوطنية وأخذت البلاد الاسلامية تطبق على فكرها ومجتمعها مقاييس الاستمار ومعاييره فى منهوم النقدم والثخلف ، وفى التنظمات الاجتماعية والسياسية .

وكانت هذه المحاولات كالها ترمى إلى تمزيق وحدة الفكر الاسلامى والجامعة الاسلامية التي تقوم على الاسلام والقوآن والتوحيد .

( A )

حاول كتاب الغرب تفسير التاريخ الاسلامى تفسيراً مادياً واقتصادياً وغفلوا عن جانب المعنويات والقوة الروحية والايمان الدى كان عاملا أساسيا فى النصر الذى حققة المسلون بالاعداد القليلة على القوى السكبيرة وباندفاع هذه القوى التى المنكن تملك من التسكنيك العسكرى أو العددو العددوما يوازى عشر معشارها يملكه عددهم، ثم انتصارهم عليها، وإذا أنظرنا نظرة عامة قلنا أن عدد المسلمين فى المعاوك الاسلامية لا يزيد عن مائة ألف مقائل فتحوافى ثمانين عام ثلاثة أرباع المعمووة وهذا هو المد الذى لم يشهد له الناريخ مثيلا من قبل وهذه الظاهرة هى التى أزعجت أصحاب مقاييس التفسير المادى الناريخ عن معرفة السر فى هذه المعجزة

ولقد جاءت محاولات تفسير هذ، الظاهرة تحمل طابع الجمل بالجوانب الروحية والمعنوية وأثرها البعيد فى التعبير ، أو طابع الحقد الدفين فى مذا النفرذ الاسلامى فى مواجهة الأرض التى كانت خلصة الرومان .

إن دعوى القول بأن العرب خرجوا من جزيرتهم تحتصفط الفاقة والمحاجة لا يمكن أن تسكون اجابة صحيحة لهذه الروح من الايمان والاستشهاد وعدم المبالاة بالمنائم ، أ أن الوقوف عند هذا التفسير بالعامل الاقتضادى وحده لا يمكن أن يوصل الى الحقيقة: ولقد أجاب المجاهدون المسلمون أنفسهم عن هذا النساؤل حين قال رستم المغيرة بن شعبة: قد عامت أنه لم بحملكم على ما أنتم فيه ألا ضيق المعاش وشدة الجهد ونحن نعطبكم ما تشبعون به

قال المغيرة : إن الله بعث إلبنا بغبيه ﷺ فسعدنا بإجابته واتباعه وأمرنا بحباد

من خالف ديننا حتى يعطوا للجزية عن يد وهم صاغرون ونحن ندعوك إلى عبادة. الله وحده والايمان بنبيه فان فعلت والا فالسيف بيننا وبينكم.

وقال ريمى بن عامر: أتينا كم بأمر ربنا تجاهد في سبيله وننفذ أمره وتنجز موعوده وتدعوكم الى الاسلام وحكمه فان أجبتمونا تركناكم ورجمنا وخلفنا معكم كناب الله وإن أبيتم لم يحل لنا الا أن تعاطيكم القتال أو تفتدوا بالجزبة فان فعلنم والا فالله قد أورثنا أرضكم وأبناءكم وأموالكم فاقهلوا قوالله لاسلامكم أحب إلينا من عنائكم ولقتالسكم بعد أجب من صلحكم » .

ومن المؤسف أن تصور غزوات الاسلام الى كانت مثلا عاليا فى الوحمة والحلق. بأنها أعمال السلب والنهب .

وإذا كان العامل الاقتصادى هو واحد من جملة عو مل فى تفسير التاريخ فاف ذلك يكون قريبا من الواقع ، غير أن وقائع التاريخ كاما تشهد بأن منازعات الامم وحروبها ترجع فى أغلبها الى الدين والاعتقاد وأن عاولة قصر عوامل التاريخ على الاقتصادلا تنطبق على التاريخ الاسلامى بل لاتنظبق أيضاعلى الناريخ الاورف -

# (۱۰) في مواجَهة الفكرالإسسلامي

(۱) فى مواجهة الفكر الاسلامى(۲) الفكر البشرى القديم



لاريب أن الفكر الاسلام نشأ فى خصانة الدعوة الاسلامية وله جلووه المعريقة وأسوله المستمدة من القرآن السكريم والسنة المطهرة واللغة العربية وسيرة الرسول وتاريخ الاسلام والادب العربي وقد اكتمل مفهوم الاسلام في حياة الرسول المربيعية اليوم أكملت السجديد من وكانت قواعد الفكر الاسلام الاساسية قد بدأت وعمت في حياة الرسول المربيعية مستمدة من القرآن وأن القواعد لم تتغير عن بعد ولم تجر إضافة أى شيء إليها فظلت قيمها الاساسية كا جاء بها وحى الساء (القرآن) وسنن النبي في تفصيرها و تطبيقها وإنا جرت حركة العمل من داخل القرآن) وسنن النبي في تفصيرها و تطبيقها وإنا جرت حركة العمل من داخل القرآن) وسنن النبي في تفصيرها و تطبيقها وإنا جرت حركة العمل من داخل والمندية تجربة قاسية انتهت بانتصار الاسلام بمفهوم (السنة الجامعة) وهزمت والمندية تجربة قاسية انتهت بانتصار الاسلام بمفهوم (السنة الجامعة) وهزمت الحقائق الاساسية قائمة .

أولا: الاسلام دين مميز .

إن الاسلام ليس دينا كسائر الاديان واكنه حركة اجتماعية واسعة تشمل الاعتقاد والمجتمع والدولة ومختلف نظم الاقتصاد والسياسة والاخلاق وأن ميزة الاسلام أنه نظرية كلية شاملة وأنه لم يجزىء الحياة بل نظر إليها نظرة كلية كالخطز إلى الاقسان كوحدة نفسية وجسمية لانتفصل.

ثانياً : وحدة الفكر الاسلامي وتـكامله

وفالفكر الاسلامى المستمدمن الاسلام يقوم منهج تمكامل القطاعات والعناصر في لحسق واحد، فالاجتماع والسياسة والادب والتربية والاقتصادهى أجزاء وعناصر من شيء واحد هو الاسلام وإذا كان الفكر الغربي يجرى على الفصل بين المناصر والوحدات واجزاء فإن الفكر الاسلامي لايقر هذا الفصل ويرى فيه تدميراً

الشخصية الانسانية وللمجتمع نفسه ويرى منه قصورا فى النظرة باعلاء عنصر على عنصر ، فالاسلام لايرى مايراه الفكر الغربي من استعلاء عناصر المادة والعلم والعقل والمحدوس على العناص الآخرى . ويرى أن الروح و المادة يشكاملان والقلب والعقل هما بمثابة عينين فى وجه واحد ، والدنيا والآخرة متصلان صلة جذرية فالحياة كلما تدور حول رسالة وتتصل بإنسان له مسئوليته الفردية إذاء عمله وجزائه على هذا العمل ، وإنسان متصل بمجتمع متفاعل معه ، وإنسان له قلب وعقل وروح وجسد لا انفصال بينهما .

ومن هذه الوحدة القائمة بينالعناصر فىالفكر والحياة والالتقاء بين الاجزاء فىالفكر الاسلامى لانجد قضية للخلاف بينالعلم والدين ولا بين الدين والاخلاق ولا بين الدين والدولة.

وفى صَوم هذا كله فإنه اليس هناك فبكر دينى أو لغة دينية على النحو المدى يقهمه الغربى الذى يفصل بين المفاهيم وكذلك تختلف نظرة الفضكر الفربي فى أمور كثيرة: فى الثوابت والمتغيرات ومفهوم التطور والنسبية.

وفى مفهوم البطولة .

ومن هنا فقد أقام الفكر الاسلامي منهجا للمرفة خاصاً به يختلف عن منهج المعرفة الغربي ، وهو غير المنهج العلمي التجريبي الحاص بالعلوم .

ثالثاً: منهج المعرفة الاسلامي

أقام الاسلام منهج المعرفة المتكامل إذا الجناحين المستمد أصلا من المصادر الآولية الآساسية: الفطرة والعقل والقلب والوحى: هذا المنهج القائم على المادة والروح والعقل والقلب مخالفاً بذلك الفكر البشرى الانشطارى: القائم فى أحد قطبيه على الروح وحدها أو المادة وحده أو الذوق أو البصيرة أو الحدس، وكل من هذه المناهج مستقل بأسلوبه وطريقته لايعترف بالآخرى ولا يرى أنه وسيلة صالحة للعرفة، وفى الصورة المعاصرة الآن: المنهج المادى فى عالم الغرب والمنهج الروحى فى الشرق الآقصى همتمداً على البوذية ومفاهيم الآديان الهندية وكذاك كان الآمر قبل ظهور الاسلام: كان هناك الفكر الهليني اليوناني القائم

على التأمل والمنطق المحسوس والهكر القائم على الحدس والاحساس الباطئى، في وسط هسسنه التيارات والفلسفات من الهكر البشرى المنحرف الحية لو ثنية أو المادية أو الاباحية قدم الإسلام منهجه الجامع فى المعرفة وإقامة على أساس. التوحيد.

وما تزال منامج المعرفة تصطرع وتتضارب ولا تستجيب الهطرة الإنصان ولا لاشواقه الروحية ، ويبقى منهج للمعرفة الإسلامى الجامع وحده على مفهوم التسكامل الذى يربط بين قوى الحواس والعقل والوجدان والروح وبين السمع والبصر والبصيرة والعقل قائماً أشبه بالمناز السامق الذى يهدى الإنسان ويهدى الفكر الإنسانى وينقذها من لحج الشك والالحاد والوثنية والمادية جميفا ،

وتتمثل أبرز ممالم منهج المعرفة الاسلامي في الامبول الآتية :

أولا: النفرقة الواضحة بين مقاييس العلوم ومقاييس الانسانية فقاييس. العلوم مقاييس مادية مستمدة من التجربة والاختبار الدائم المتبائل الذى لا يتغير. ومذه المقاييس تعجز عن لن تخضخ الانسان والمجتمعات والنقوس والاخلاق إلى نتائجها، فإذا حاولنا تطبيق مقاييس العلوم في مجال النفوس أخطأت وفسدت.

ثانيا: الجمع بين لمطار التوابت الآساسي وحركة المتغيرات. وقد وضع الاسلام قاعدة السكليات ذات الاطار الواسعوالافق الرحب، وهي الثوابت التي تقوم عليها دعائمه، هذه الدعائم التي تمثل الاطار المرن والذي تجرى من داخله حركة التغيير والاجتهاد في الفروع المتجددة والمسائل المتغيرة بتغير الومان والمكان.

ثالثاً: تكامل العناصر وتلاقيها وتأثر بعضها ببعض فالنظرة الاسلامية متكاملة لا تشجزاً ولا تاخذ بفرع دون الآخر فكل قرع منها مؤثر فى الفرع الآخر متأثمر به .

رابعاً: لحكل قيمة وجهان مادى ومعنوى ، لا انفصال بينهما إلى تكامل: خامسا: لكل نظرة دعامتان: الوحى والعقل:

سادساً : رفض أسلوب النقليد الموروث ، والتبعية وقيام النظرة على أساس الفحص والا بمان المتجدد .

سابِما : إن معرفة الانسان لقوانين الطبيعة لا تغنى عن الايمان بصانع الطبيعة بل من الحق أن تهدى إليه وتدل على عظمته .

واجه الفكر الاسلامي التحديات منذ انصل بالفكر البشرىالذي كان يتمثل فى ترجمة الفلسفات اليونانية والفارسية والهندية إلى اللغة العربية بما حملت مر مفاهيم الوثنية والالحاد والاباحة والمادية وتعدد الآلمه فدخل معها في معركة ضخمة استمرت فرونا ثلاثة حتى استظاع أن يتحرر منهم بإقامة مفهوم أهلالسنة الجامع : وقد امتدت هذه الفاسفات إلى جال العقائد والنفسير والفقه والتصوف وأدخلت عليها كثيراً من الشبهات أو ما أطلق هليه الاسرائيليات . وقد جددت حركة للنفريب والغزو العثمان هذه الشبهات وأعادة طرحها فيأفق الفكو الاسلامي مرة أخرى في العصر الحديث وفي ظروف تختلف عن ظروف القرن الثالث الهجرى وهي ظروف التحدي التي فرضها النفوذ الاجنى وقد أطلق على هذه الحركة زعماؤها وعلى رأسهم هاملتون جب : حركة التغريب : أي صبغ العالم الاسلامي بصبغة الغرب واخراجه من طابعه الاسلامي المميز وصهره في بوتقة الاعمية وقد همن الاستشراق على إثارة السموم في مختلف المجالات وحملت رياح التبشير الغربى ذلك كله إلى المدرسة والجامعة والصحيفة وبعد أن كان دوره مقصوراً على دور التعليمظاهراً فقد تخفى وتدسس الىجميع فروع الثقافة تحت اسم نظريات جديدة وشاركت قوى التغريب في مجال الاستشراق فتجمعت على طرح شبهات بعضها لخدمه الاستعار والنفوذ الاجنبي ويعضها لحدمة الصهيونية ويعضها لخدمة الشيرعية فكارعلى حركه اليقظة الاسلامية مواجهة هذه الحديات التي تحاول أن تخرج الفكر الاسلامي من ذاتيته الحاصة وطابعه القرآني .

لقد قامت هذه المحاولة منذ وقت بعيد وكان أول من تحدث عنها لويس الناسع وذلك حينا قاد الحملة الصليبية السابعة الى مصر وهزمت هزيمه المكراء في المنصورة. هناك الجان اعتقاله فكر ودر وتأمل، وكتب في مذكراته هذه الاطروجة الحطيرة قال: ان نتائج الحروب الصليبية بفدا كثر من قرن ونصف قرن تؤكد أن المسلمون لا يمكن هزيمتهم عن طريق الحرب والقتال فإن ديهم قدم لحم منهجاً خطيراً في هذا الشأن هو الجهاد في سبيل الله والموقة فإن ديهم قدم لحم منهجاً خطيراً في هذا الشأن هو الجهاد في سبيل الله والموقع

في سيل حماية الدين. وإذاك فاعتقد أن الأسلوب الصحيح الغرب السيطرة على المسلمين مو السيطرة على فكرهم وتحريله عن أصوله الحقيقية. إن أوربا إذا أرادت مقاومة الاسلام والقضاء عليه فا بما يكون ذلك عن طريق الكلمة، وعن طريق تحريف هذه المفاهيم وتفريخ الاسلام من تلك المقومات التي تعطيه القوة والصمود ولذلك فاعتقد أنه لو قامت مؤسسة مسيحية أوربية بهذا الممل فإن ذلك من شأنه أن يصير الاسلام دين عبادة وبذلك يمكن تفريفه من قوته الذائية الجطيرة التي مكته خلال القرون من الصمود في وجه القوات الغازية. ومن هنا نشأت تلك المحاولة الخطيرة التي اسموها النفريب واطلقت عليها الغزو الثقافي والتي قامت عليها مؤسستا النبشير والاستشراق واستهدفت تغيير وأصالة الإسسلام ومقوماته مؤسستا النبشير والاستشراق واستهدفت تغيير وأصالة الإسسلام ومقوماته الأساسية وأثارة الشبهات حول تاريخه ولغته وحقيدته ورسوله بهدف و توهين هذا الدين في نظر أهمله وأعلاء شأن مناهجهم وأ يدلوجياتهم وإخراج المسلمين من الاسلام .

وقد جرت تلك المحاولة في عدة طرق :

أولا: إثارة الشهات حول حقائق الاسلام وخاصة مفهومه الآساسي من حيث أنه منهج حياة ونظام مجتمع وإثارة الشهة بالقول بأنه دين عبادى وتأويل مفهوم الجهاد في الاسلام الذي هو كبرى فرائضه .

ثانيا: ضرب الاسلام من الداخل عن طريق قوى تحاول أن تحتضن ظاهرا مفاهيم الاسلام ثم تعمل على إثارة الشكوك والشبهات حول حقيقة تطبيق الشريعة الاسلامية أو مناهح الربية الاسلامية أو حول الضوابط القواطع فى الاسلام كالحدود والربا وعاولة التشكيك فيها .

ثالثاً: تبنى دعوات صالة كالقاديانية والبهائية واعتبارها منحركات التجديد الاسلامي، وفتح الطرق أ مامها في المجتمعات الاسلامية .

رابعاً: محاولة نفسير القضايا الـكبرى تفسديراً خاطئاً ، على نحو ما يقول به البمض عن الحوار المسيحى ، وغيرها من القضايا بما يخالف الحقيقة الى نتمثل في ذاتية الاسلام التي تختلف عن تفسيرات الاديان .

خامساً : (حياءيَّ الفكر الباطق والاباحى والمادى سواء فى الفلسفات اليونانية أو الفكر الغنومي الشرق .

واقد عرف المسلمون مدى الاخطار التى واجهتهم عندما تركوا منهجهم الربانى والمصدر الانسانى الطابع وألتمسوا مناهج الغرب سواء منها ما يتصل بالسياسة أو الاجتماع أو الافتصاد . وقد جاء هذا نقيجة اضطراب أساليب التربية والتعليم التى وجهت الرواد إلى الانهار والاكبار لفكر الغرب فى نفس الوقت الذى جهلوا فيه أبسط القيم الاسلامية ، كذلك قان القيم الخلقية الغربية التى نواجهها البوم إنما أذ حمرت فى جو الانحدلال الذاتى فى بيئة غلبت عليها طوابع المنفعة والانانية والفردية بينها يقدم الاسلام البشرية طوابع الرحمة والغيرية والبذل والفداء .

كذلك فإن الفكر الاسلامي يؤمن بأن القديم ليس فاسد كله أو مضطرباً ذلك لآن قديمنا نحن المسلمين خاصة إنما هو مجرة أصول وانية جاهت بوحى السهام كان هذا التراث تفسير آلما وتعميقا وفهما ، فهذه الصيحة المسمومه التي تقول بانتقاص القديم جملة إنما تحاول أن تنال من همذا الميراث العظيم الذي جاءت به النبوة للبشر من رب العالمين هدى وضياء ، ولذلك فإن معارضة القديم على إطلاقه هي من دعوات التغريب وما أظن أن أمة ماحتي هذه الامم التي تدعونا إلى ترك القديم ، سواء أكانت أمم الغرب أم الصهيونية ، قد تركت قديمها وتخلت عنه ، والحضارة الغربية عندما تجددت في القرن الرابع عشر الميلادي بعد سقوط روما في القرن الرابع وبعد انقطاع دام ألف عام عادت تربط نفسها بالخط الهليني في القانون الروماني والاجتاع والادب، فعكيف يترك المسلمون ميراثهم الممتد خلال أربعة عشر قرنا خوفاً من أن يتهموا بأنهم محبون القديم .

فالمحافظة قانونطبيمي ومنسان الكونالتي لانتخلف والمحافظة ـلاالرجميةـ مي التي تعصم المسيرة من الانحراف وتجعلنا في إبان الازمات والاحداث نتلفت الري هل نحن حناً نلتمس من منابعنا الاصيلة أم انحرفنا عنها .

ثانياً ، النبعية : ذلك هو الحطر الثانى الذى يواجه الفكر الاسلامى ويجىء هذا نقيجة التصور بأن فكر الامم الاخرى التي لها قدر من القوة والسيطرة في

العضر الحاضر هو الآصلح وأنه ما دامت هذه الآمم قد نجحت بهدف المنهج فإن علينا أن نقلده ونقبعه حتى نصل إلى ما وصلوا إليه من تقدم وظاهر المعادلة يبدو صحيحا ولمكنه فى واقع الامر وفى النظرة الاعق لا يؤدى إلا إلى إذابة الشخصية وتحللها حتى تصبح صورة مهلهاة مضطربة لذلك الاصل الذى تحاول الاقتداء به .

إن أخطر ركائز الفكر الاسلامى وهو الاصالة والتميز واستحالة الاندماج والنوبان أو الاحتواء فى ذائرة الفكر الاعمى , ذلك لأن الاسلام منهج متكامل بينا تقسم مناهج الفكر الاخرى بالتجزئة والانشطار وهو الذى يمثل قة الدين والفكر فى وحدة لاتنفصل وهو الذى يعتمد على الوحى والنبوة ورسالة المهاء أساساً له ، ثم يكون العقل وسيلة من وسائله والعلم منهجاً يجرى فى بجراه .

إن أخطر ماحذرنا منه دينا هو متابعة الناس بغير برهان والحرو - من ذاتيتنا ومقوماتنا تحت سيطرة الاهواء والبريق . ولقد كانت أمتنا قادرة في أشد أوقات المحن على أن تحفظ كنزها في أحضانها فلا تفرط فيه حتى تزول أزمة الاستلاب من حولها : دلك أن الامم التي استهانت بقيمها ومركبات شخصيتها من لغة وعقيدة وتراث وتاريخ ، هذه الامم ضاعت أدراج الرياح ووضعت في توابيت المتاحف . أن محاولة مضللة تحاول أن تقول بوحدة المعرفة أو وحدة الفكر وهي دعوة تنبعت من المسيطرين بالنفوذ ، وأدوات الغزو، تريد أن تحتوى فكر الامة الاسلامية التي تمر الآن بمرحلة اليقظة والتي لم تمتلك إرادتها بعد فكر الامة الاسلامية التي تمر الآن بمرحلة اليقظة والتي لم تمتلك إرادتها بعد وأن نعترف بأنها إنما ريد أن تبتلمنا في أترنها الصنحم .

نعن الرمن بوحده الجنس البشرى في مصادر مووحدة الفكر في أو لياته او لسكن المحاولات البشرية التي عملت منذ وقت بعيد على تشكيل مناهج لها تختلف عن الفكر الرباني وتغاير قيمه التي جاء بها الوحى عن طريق رسالات السهاء ، هذه تحول دون تقبل دعوتها إلى وحدة العكر ، ذلك لانها ترمى إلى إخراج البشرية من إطار التوحيد والإيمان والمسئولية الفردية والاخلاقية والنعث والجزاه وقد محدة الحاولة في بعض أطراف الارض ، وهي التي تمتحننا نحن المسلمين

أخطر امتحان رمحنة لتحطيم هذه القوة القائمة بالحق فى وجـه الوثنية والمادية والالحاد والا باحية .

فضلا عن أن منهج أية أمة لايصلح لاية أمة أخرى .

والواضح أن هناك محاولات لصهر الفكر الاسلامى فى مفاهيم المسيحية ، والوثنيه والاغريقية والمجوسية والفلسفات عن طريق إحياء إمفاهيم الاعتزال والفلسفة وفلسفة التصوف والتأثير على تسكامل المقيدة والشريعة والاخلاق عن طريق مفاهيم مدرسة المنوم الاجتماعية والفرويدير والوجودية فملينا أن نحافظ أصالة الفكر الاسلامى وذاتيته الحاصة .

. .

## الفكر البشرى القديم

### إعادة طرحه في أفق الفكو الإسلامي

المؤامرة الخطيرة التي تواجه الفيكر الاسلامي في العصر الحديث مي محاولة بوى التغريب ( الاستشراق والتيشير ) إعادة طرح الفسكر البشرى القديم الوثني والاباحي مرة أخرى ، لتزييف مذا الفيكر القراني الرباني وتمييمه واحتوائه .

ولقد كان الفيكر الاسلامي دائماً متفتحا لثمرات الفيكر الانساني ، ولكنه كان قادرًا حتى في أشد مراحل الضمف والنخلف على المحافظة على ذاتيته والحيلولة درن إنصهاره في الفيكر الآءي ، ذلك لأن مقوماته الأصيلة وقيامه أساسا على التوحيد ، حال دائمًا دون هذا الانصهار وهـــــذا الاحتواء الذي فوضه الغزو الحارجي عليه .

وقد كان الفكرالاسلامي في الجولة الأولى ( أبان ترجمةعلوم اليونان والفرس والهنود ) في نهاية القرن الأول وبدايه القرن الثاني وحتى الثالت ، قادرًا على أن يتوقف دون ترجمة الفلسفة والقانون والشعر أول الامرثم لما ترجمت الفلسفات واجهها علماء المسلمين في قوة ، وكشفوا عن أن منهجها لا يتفق مع منهج التوحيد

أما في الجولة الثانية ( هذا العصر ) فقد استطاع النفوذ الاجني أن يغرض ترجلت كل ركام الفمكر البشرى ووثنياته وإباحياته ، من أساطيروشمر وفلسفات مادية، دون أن يكون مناك حائل دون ذلك، وأن تمكن أعلام حركة اليقظة الاسلامية من كشف زيف مذا الركام البشرى.

ولقد كان مدف دعاة الغزو الفكري من مذه الحطة إعادة الفيكر إلى الايمان بالجير، وعودة الانسان إلى الوثنية ﴿ والدعوة الملحة إلى الانطلاق من القيم والتحرر من الآخلاق إلى حيوانيه العامام والجنس -

ولعل أخطر ما طرح الضكر البشرى في أفق الاسلام في العصر الحديث :

النظريات المادية الماركسية .

- ٧ ــ الاخطار الفلسفية والوجودية .
- الكشوف الانثروبولوجية التىدعت إلى استغلال الاسطورة فى تفسير الحماة الانسانية
  - ٤ ــ المذاهب الفلسفية النيردت الانسان إلى الحيوانية .
    - ه ـ نظرية دارون.
- مقارنات الادیان التی تقوم علم أكذوبة أن البشریة كانت وثنیة ثم
   اعتنقت التوحید مع ظهور الیمودیة .

ولقد دعا الاسلام معتنقيه إلى اليقظة تجاه الفكر الوافد وحرر إتباهه من التأثير الاجنبي بكل أنواعه ، ودعا إلى الحرص إزاء محاولة أعداء الاسلام تغيير المعالم الاصلية للعقيدة الاسلاميه وللفكر والثقافة ومحاولة تزييف مزاج المسلين النفسي.

٧ ــ وكان أعداء الاسلام يعدون أن الطريق الوحيد إلى القضاء على و وحدة الفكر الاسلامي ، هو ضرب الامة من خلال قوائم فكرها باثارة الشبهات وإدخال مفاهيم وتفسيرات غريبة تختلف عن النفسيرات الاصلية .

كدلك كان من أكبر بميزات الفكر الاسلامى ، هى قدرته الواضحة على التماس المنابع حين يفتقد النص الفرآنى أو التوجيه النبوى ، فهو حين ينفتح على الثقافات العالمية يأخذ منها بحذر ولا ياخذ كلشىء ، ويرد الباقى من السيل المتدفق الذى يقدم إليه ، فهو لا يأخذ إلا ما يتفق من الاساليب والوسائل لا الاصول، وما ينفق مع طابعه وما يزيده قوة وكل ما يأخذه يصهره فى بوتقته صهرا تاما ويحيله إلى طابعه .

ولقد كان الفكر الاسلامى ولا يزال ـ وسيظل ـ قادرا على أن يعمل داخل الاطار الذى رسمه القوآن وحدده وأن يحكم المسلمون على كل ما يواجهم فى ضوء القرآن والسنة لا يتعداهما إلى مصدر اخره .

وفي هذا الجال فرق الفكر الاسلامي بين المعرفة والثقافة خاصة ، والحل أمه

ثقافتها المستمدة من عقيدتها وشريعتها وأخلاقها كذلك فرق بين العارض والاساسى وبين المعارف الجوهرية ، و دعا إلى وحدة الفمكر في قطاعاته المختلفة فلا سبيل لفهم قطاع من الفكر الاسلامي وحدد منفصلا عن قطاعاته الاخرى .

كا فرق بين مقاييس العلوم النجريبية ، ومقاييس الدراسات الانسافية التى لا يمكن أن تخضع لاساليب العلوم النجريبية والمادية ، لانها تتصل بالنفوس والاخلاق ، كا رفض الفكر الاسلامي مبدأ التقليد الاعمى ومبدأ التبعية واقر مبدأ الاصالة والتماس المنابع .

وقد قام الفيكر الاسلامي في تسكامله على أبعاد ثلاثة :

أولاً : عمق زمني : يربط الانسان بالتاريخ والزمن الواقع وقضايا الحياة .

ثافيا: اتساع مكانى: يربطه بالاحسدات العالمية فى العالمية فى العالم المحيط به وهذا هو الشطر الذى يمتبره الفسكر الغربى الحديث أساسا وحيدا الفسكر، أما الاسلام فإنه يعترف بعلاقة البيئة ولسكنه لا يراها العلاقة الوحيدة.

االثاً: الحامل موضعي بمعنىوضع الجز. في مكانه من النظرة الكلية الجامعة:

وقد عارض الفكر الإسلامى: « الجمود ، الذى يزرى بقيمة المقل ويحط من كرامة الانسان.

وعارض التعصب : الذي يمنع الانسان من تقليب وجهات النظر المختلفة .

كما عارض التقليد: الذي يجمل الانسان تابعاً القديم أو الوافد دون فحص أو تمحمص .

ثم أن الفكر الاسلامي يعارض كل ما يصادم قوانين الكون ونواميس الوجود والحياة ويرى أن كل شي. يبدأ من نقطة ثابتة وينتهى إليها (حركة في إطار الثبات ) وأن كل شي. يبدأ صغيرا ثم ينمو حتى يكثمل ثم يعود مرة أخرى (كالطفل والقمر).

وقد رفض الفكر الاسلامى المنطق اليونانى الذى يقوم على القياس والاستدلال النظرى وأقام منطقا جديدا مستمدا من خصائصه وهو المنهج الحسى التجريبي ، وأعلن أن القياس المنطق ليسكافيا وحده فى إفاءة النظريات خاصة إذا تعارضت مع واقع التاريخ ، وأن الاستشهاد بوقائع غامضة من التاريخ — كما فعلت نظرية ماركس المادية — هو أيضا زيف .

وأسوأ أنواع القياس: القياس الفاسد الذي لا يؤيده حقيقة علمية وكشف الفكر الاسلامي عمق الارتباط بين الفكر والماغة وأن و منهج البحث ، لاى فكر وهو ما يطلق عليه لانينيا اسم و الاورجانون ، يستنذ أساساً إلى خصائص اللعة ولذلك فإن منهج للمرفة الاسلامي لا يمكن أن يستند إلى خصائص لغة غير اللغة العربية ، ذلك لان لكل لغة منهجها القائم على معانيها ومضامينها ، وقد هاجم المسلون المنهج الارسطى ، وكشفوا عن أنه قائم على خصائص اللغة الونانية ، المسلون المنه العربية ، ولذلك فهم لا يقبلون به .

كذلك الامر بالنسبة إلى المنهج الغربي الوافد، ذلك أن الفكر الاسلامي لا يستطيع أن ينطلق إلا من خلال منهج البحث الحاص به المستمد من اللغة العربية أولا.

كما أعلن عن أن كل نظرية أو مذهب قامت أو قام فى مجتمع ما ، إنما أقامها أهلما على مقياس مجتمعهم ، وفى ظل تحدياته الواقعية والتاريخية مما . فهى ليست سرى إستجاءة ظرف وبيئة ، وكذلك فهى سرعان ما تتحول مع مرور الومن إلى أداة عاجزه عن تحقيق الهدف فيضاف إليها ويحذف منها ، ولذلك فإن نقلها فى حد ذاته إلى بيئات أخرى لا يحقق نتيجة ما ، لانها كالبذر الغربب لا ينبت فى غدير ربته ، ولقذ كان المفكرون المسلمون على يقظة تامة إزاء هذا الملحظ الدقيق .

ولقد كان اطرح المذهبين الديمقراطي والماركسي في أفق الفكر الاسلامي . أمعد الآثر في الاضطرابات التي أصابت المجتمع الاسلامي خلال القرن الماضي . فقد اقتسم المذهبان مؤامرة الهدم .

فاحتضنت الماركسية هدم الدين والعقائد وللتشكيك فى القيـــــــم الانسانية والمعنوبة .

واحتصنت الديمقراطية هدم الآخلاق ونشر الاباحية والتحللوتوجيه السلوك توجيهاً يعلى شأن انفريزة وانطلاق العاطفه والشهوات والآهواء .

وقد تبين أن جميع أنظمة الغرب: اليهودية العالمية أصبع في وضعها أو في المحتوائها أو تعديلها وتفسيرها ونشرها ، وقد خضمت أما لمصلحة أصحاب و وس الأموال ، وأما لمصلحة طائفة أخرى من أمل النفوذ والسلطان ، والنظام اليهودى قائم على تبادل المنفعة ، والقانون عندهم هو الذي يتبشى مع القانون ولا تعاقب عليه الحاكم ، أما النظام الاسلامي فهو قائم على مبدأ و الايثار المتقابل ، .

وقد تبين للفكر الاسلامى أن المذهبين الفردى والماركسى يتقاربان فى عديد من وجهات النظر . بل أنهما يقومان فعلا على مفهوم التفسير المادى التاريخ ، الذى أوشك أن يكون أساسا للرأسمالية والماركسية مما وأن كان الفرب لا يعتمدها وحدها فى تفسير الوفائع ويعنيف إليها التحليل النفسى الفرويدى (أى ماركس وفرويد معاً)

وقد ظهرت نزعات العنصرية تحت اسم القوميات ، كمقدمة لظهور العنصوية اليهودية ، وكانت اليهودية العالمية تحمل لواء الرأسمالية والاشتراكية معا ، وهى التى خلقت الصراعات والممارك بين الآمم تحت مذا اللواء أو ذاك ، وهى التى حلت النظرية المادية في الغرب والنظرية الاشراقية في الشرق ، ومن وراء الحيبز والبوذيين في نفس الوقعه ، ودعوات العلمانية واليثوصوفية جميعا .

وهى التى قامت من وراء الروحية الحديثة التى تدءو إلى ظهور آلة جديد اسمه وسلفريرش، ومن وراء العقلانية التى إتنكر كل ما وراء الحس، وهى التى دعت إلى أن الجنس عملية بيولوجية لا علاقة لها بواقع الحيداة، في محاولة لهدم الاسرة والاخلاق، أو القول بأنه لا تلاقة بين اللباس والاخلاق، أو أن المجرم مريض، وليس مذنبا، أو السخرية بعفاف المرأة والبكارة في محاولة لدفع البشر بة كلما إلى الوثنية والاباحية.

وهكذا يطغى الفسكر البشرى فى هدذا اامصر مكتسحا مفاهم الخلق والدين

والرحمة والكرامة الانسانية ولم تعد هناك قوة قادرة على مواجهته وصد موجته غير الاسلام : دين الله الحق الباقى ، على حمل رسالة التوحيد الحالص إلى العالمين .

ولقدحا ولت قوى التغريب والغزو الفكرى إثارة الشبهات حول الفكر الاسلامي وانتقاصه بدعاوى عدة : منها • • أولا : وصف الفكر الاسلامي بالندية • أي بالتجرئة والانفصال ، .

وهذا خطأ محض ، ذلك لأن الاسلام إنما يقوم أساسا علىالتكامل وعلى التقام العناصر المختلفة فى كل موحد وهو فى هدذا يختلف عن الفكر الفرى القيائم على على الانشطارية أساسا وعلى الفصيل بين الدين والدولة ، بين الدنيا والآخرة ، والذي يعلى من شأن المادية .

وقد استمد شببة الدرية من إنتاج مرحلة الضعف والتخلف، حين علت نرعة جبرية الصوفية ومن قبلها علت نزعة عقلانية الاعترال، وكلاهما لا يمثل الاسلام، وبحكم الاسلام بأحدهما وإنها يحاكم بمفهومه الاصيل في عصر قوته وهو المفهوم الجامع الذي يقوم على أساس ترابط القيم والعناصر، وربما ارتبظت صفة الذرية بالمقل حين يعجز عن النظيرة المكلية، التي تلتمس الابعاد المكاملة والمكنها في الواقع تتمارض معمفهوم الفكر الاسلام المستمد من جوهر الاسلام والقائم على المستمل والوسطية.

ثانياً : القول بأن الفكر الاسلامي فكر تجريدي ..

وهذا خطأ محض ، وأمامنا ثمرات الفقه والتشريع والعلوم كلما تكذب هذه النظرية فان الآصدول كلما ترينا واقعية الفسكر الاسلامى ،كيف أنه يتناول كل حادث يقع فى حينه ، ثم تناوله بالبحث ويضعله الحلول ، بلأن الفكر الاسلامى أكثر إيغالا فى الواقعية من الفكر الغرب حيث يتناول الفقه مفردات الحياة اليومية ولا يقتصر على مسائل العبادات كا هو فى بعض الاديان .

ثالثا: وصفه بالضعف وأنه مثلالتولستويه أو الغانديه ذات طابع الاستسلام ولا ريب أن الاسلام بعيد عن طابع مذه الدعوة التى نقوم على القضاء على مفهوم، الجهاد الاسلامي على القوة والرحمة مما ، كل في موضعه ، ودعاة هذا المذهب

يحاولون نصور الاسلام معهم , أو هم يريدونة مكذا ، وهم بذلك ينكرون جانباً هاما من جوانبه فالاسلام يقوم على السلام والتسامح فى نفس الوقت المدى يقوم فيه على المقاومة والقوة إذا انتهاكت أرضه أو قيمه .

رابعاً . خطا القول بديمقراطية الاسلام أو اشتراكية الاسلام . فالاسلام ليس منهجا خاضعاً للايدلوجيات البشرية وليس مبرراً لاوضاع المجتمعات العالمية المنحرفة الفاسدة ، وقد تلتق بعض الحيوط هنا وهناك مع العدل الاجتماعي الاسلامي أو الشورى الاسلامية ، واحكن يبقى الإسلام منهجه الكامل الجامع الرباني المصدر ، الانساني الوجهة . الذي يستطيع أن يعايش الامم والحضارات والعضور إلى أن يرث اقد الارض ومن عليها . دون أن يعتوره نقص أويحتاج لل إضافة .

وبعد . فيجب أن يكون موقفنا من الفسكر الغربي . والفسكر البشرى بعامة، حاسما فاصلا ، وقد آن الاوان أن تبدأ رحلة المواجبة الفاصلة حتى يعرف كل دارس الفسكر الغربي مدى صلته بالفسكر الاسلامي أو بعده عنه ومدى سلامته أو عجزه ، ومدى صلاحيته أو فساده، ونعجب أن نقرأ في بعض المجلات العربية الإسلامية دفاعا عن الفسكر البشرى الواني المادى .

ولقد بدأ مع مشرق القرن الحامس عشر « عصر المواجبة ، أو عصر الرشد المسكرى ، وأمامنا قول الرسول ﷺ ، « يحمل هذا العلم من كل خلف عدولة ، ينفون عنه تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتاويل الجاملين » .

ولا ريب أن الغرب يخاف نهضة العالم الإسلامى من خلال الإسلام ، ذلك أن الإسلام ليس بجرد نظام من العقائد والعبادات و لكنه منهج حياة و نظام محتمع ومدنمة كاملة .

ولما كان الفكر الاسلامي الاصيل , فكر أهل السنة والمجاعة ، لم يسقسلم طوال أربعة عشر قرنا أمام الفكر الوافد الغريب فإنه لم يستسلم في هذا العصر وقد أعلن وجهة نظرة واضحة في مختلف القضايا . وكشف زيف الدعوات الهمامة والإيداوجيات الوافدة ، وقد ظل دوما وجيلا بعد جيل يواجه هذه النظريات

ويدلى برأيه فيها ، لا يتوقف عن المعارصة ولا يتقبل كل شيء كما هو بل يرفض. قبول كل مالا يتفق مع أسسه وأصوله مع سماحته المعهودة فى القبول والرفض .

ويقول سنوك هروجنيه: لا اعتقد أن الاسلام يسقط أمام النصرانية لان المسلم محتاط أشد الاحتياط لمفارمة النفوذ الاجني فهو يرى أن النصرانية شيء معنى ويرى تدينه بها خطوة إلى الوراء

ويقول ولفردكانتول سميث: ما من دين استطاع أن يوحى إن المتدين به به شعورا بالعزة كالشعور الذي يخامر المسلم . أن المغربي لايفهم الاسلام حق الفهم إلا إذا أدرك أنه وأسلوب حياة ، تصطبغ به مميشة المسلم ظاهراً وباطنا وليس بحرد أفكار وعقائد يناقشها بتفكيره.

ويقول بارتلى سان هيل : أن الاسلام قد أحدث رقيا عظيما جداً فقد أطلق العقل الانساني من قيوده التي كانت تأسره حول المعابد وبين أيدى الكهنة فارتفع إلى مستوى الاهتقاد بحياة وراء هذه الحياة وأن تحريم الاسلام للصور في المساجد قدخلص الفكر الاسلامي من وثنية القرون الأولى واضطر العالم أن رجع إلى نفسه وأن يبحث عن خالقه .

وهكذا شهد علماء الغرب بأصالة الاسلام وفساد الفسكر البشرى ولـكن. القوى التى تستهدف السيطرة على العالم بعد تدميره أخلاقيا هى التى تعمل على طرح الفلسفات والوثنيات والمداهب الهدامه والمادية فى القـكر الاسلام باعتبار. الاسلام هو العقبة الوحيدة والصخرة الـكرى أمام تلك المؤامرة الحطيرة . وهذا كله اجمال له تفصيل .

# (۱۱) المناسفة العنربية

١ ـــ الفلسفة اليونانية

٧ \_ الفلسفة المادية

٣ \_ طريق الفلسفة والقرآن

ع ــ طريق الفلسفة الغربية لا يؤدى

مل استطاعت الفلسفة



## الفلسفه اليونانية

أولاً. فساد الادعاء بأن الفكر الإسلاى خضع للفكر اليونان.

ثانيا: مؤامرة نقل الفلسفة اليونانية إلى الفكر الإسلامي العصر الحديث .

دعويان طرحهما التغريب والغزو النقاني لتزييف أصالة الفكر الإسلامي ◄ الفرآني المصدر . . .

أما أولاهما : أن الفلسفه اليونانية هي مصدر الفلسفة العربية . وأما الثانية : فهي القول بأن المسلمين أخذوا الفلسفه اليونانية وبنوا عليها مفاهيمهم ومصطلحتهم. في الفقه والنحو والبلاغة .

وقد ارتفعت الصيحة يأن أرسطو هو شيخ الفكر الإسلامي ، وأن المسلمين اعتبروه كذلك وأن الازهر قد اعترف له مهذه المنزله ، وبذلك دعا لطني السيد وطه حسين وغيرهما ، أن أساس النهضة الحديثة في العالم الإسلامي هي إحياء الفلسفة اليونانية كمصدر لها ، ومتى كانت الآمة الاسلامية قد أخذت هذه الفلسفة اليونانية أساساً لفكرها في الماضي ، رلما كانت عمرة الفلسفة اليونانية : الفلسفة الغربية الحديث هذه الفلسفة الفربية بالتبعية .

## متى كان أساسياً ؟:

ولا ريب أن هذه الدعوى باطلة ومصللة . فإن الفلسفة اليونانية ما كانت يومة أساساً للفكر الاسلامى ، وأن الفلسفة الغربية المعاصرة لن تـكون أساساً للفكر الاسلامى الحديث ، الذى تحرر من مدرسة التغربب التي كانت نعلى من شأن آراء المعتزلة وتراها مصدر النهضة ، لأن الاعتزال في مصدره كان يونانيا بيها كانت المدرسة الاصيلة التي ظهرت بالوعامة الحقة في العصر الاول ، وهي التي ستستصر في مركة هذا العصر إن شاء الله ، و المدرسة القرآنية ، وحدها ، التي تستمد نهجها

ومصادرها من المنابع الاولى وحدما : القرآن والسنة . وليست في حاجة إلا إلى جهد وجهاد ، ويومئذ ينصرها الله .

ومن يراجع تاريخ دراسة الفلسفة فى العصر الحديث، يجد أن الجامعة المصرية القديمة بدأت بدراسات الكونت دى جلازرا الذى فاجأ تلامية و المسلمين منذ اليوم الاول بأنه لا ترجد فلسفة عربية ، وإنما هذه الفلسفة المنسوبة فيلى ( المكندى والفاران وابن سينا وابن رشد ) ، هى فلسفة يونانية مكتوبة باللغة المربيه .

وكان أراست رينان قد ردد هذا في كتبه على نحو يراد به إسكار فعنسل الاسلام في ميدان الدراسات العقليه ، ونسارع فنقول أن الشيخ مصطفى عبد الرازق - شيخ الازهر الاسبق — ما لبث حين تولى تدريس الفلسفه في الجامعة المصرية أن أعلن: أن الفاسفة الاسلامية تبدأ بالامام لشافعي ، في كتابه (أصول علم الفقة) ، وأن الامام الشافعي هو أول الفلاسفة في الاسلام . وأن مقامة في العربية بمثابة مقام أرسطو في الفلسفة اليونانية ، وأن إمثال المكندي والفارابي وأن سينا وابن رشد . هؤلاء هم المشاؤون المرجمون الفلسفة اليونانية إلى اللغة العربية فحسب .

ولقد جاء ذلك بعد أن استشرت دعوى لطفى السيد. الذى ترجم باسمه كتاب علم الاخق لارسطو (ترجمه بارتلمى سانتهلير) وعلم السياسه وجاء طه حسين فأدخل اللغه اليونانية مادة أساسيه فى كليه الآداب بغير ضرورة ملحة لذلك. وتعالمت صيخه الفكر اليوناني فى مصر : وترجمت مؤلفات وكتب ومشرحيات وأساطير كثيرة بقصد أغزو هذا الفكر الوثنى من جديد الفكر الوثنى من جديد المسلمون فى الصدر الاول من ترجمته . واعتبروه ثقانة خاصه اليونان ، وهرفوا أنه مستمدمن علم الاصنام عند اليونان .

ولـكن مدرسة التغريب كانت حريصه على إغراق المسلمين فى هذا الاتون. فى نفس الوقت الذى أطرحت النهضه العلميه الاوربية منذ الفرن المخامس عشر (م ١٧ — المد الاسلامى) فلسفه أرسطو ومنهجه اليوناني في مقابل الاخذ بالمنهج التجربي الاسلامي الذي المناسرة . أنشأ الحضارة الغربية المعاصرة .

ولقد هاجم فلاسفة الغرب فلسفه أرسطو بنفس العبارات والنصوص التي عارض يه منهجه أثمه السلمين في القرن الرابع الهجرى حين أعلنوا: أن الفلسفة اليونانية تمثل (أرجانون) خاص العبودية اليونانية والوانية الاغريقية وأن هذا (الارجانون) مخالف لمنهج الخصارة الاسلامية القاتم على التوحيد الحالص وعلى الاخاء البشرى: فقد حرو الانسان من العبودية التي عرفتها حضارات الرومان واليونان والفواهنة والفرس . وجثنا نخرج الناس من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد ، — النعمان بن مقرن ، فاقع نهاوند وشهيد معركتها — وفي تفس الوقت الذي أخذ الغرب فيه المنهج الشجريي الاسلامي لبناء حضارته ، فانه أراد عن طريق حركة النغريب الفاذية أن يربطنا بمنهج أرسطو الذي لفظته حضارة الفرب . حتى ندور في هذه الدائرة المظلمة ،

## تبرير التسبرير

وقد حاول النغريبيون تحسين هذه المؤامرة لنا ، حيث نجد وأستاذ الجيل أحمد لطفى السيد يقول فى مقدمة كتابه المترجم عن أرسطو: هى و مع أن نقل كتب الفلسفه لم يكن مقصوراً على كتب أرسطو ، فإن فلسفة أرسطوهى التى غلبت على الفلسفة العربية وطبعتها بطابعها ، والواقع أن الفلسفة العربية ليست شيئاً آخر غير فلسفة أرسطو طاليس بالطابع العربى ، وسميت الفلسفة العربية ، وبقيت صلة النسب بين الفلسفة بن طيبة إلى حد أن الجامعات الاوربية فى العصور الاخيرة من القرون الوسطى ، كانت تدرس الفلسفة العربية باعتبار أنها فلسفة المشائين ، فلسفة أرسطو ، .

وقد على الذكتور يعقوب صروف فى المقتطف (يناير ١٩٢٥)، على هذا المعنى فقال: أن ماقاله الاستاذ ـ . يعنى . لطنى السيد، ـ يؤيده الكتاب الاوربيون الباحثون فى الفلسفة العربية، واستشهد بما يقوله الاسكيس وليم رتس أن ما يعرف بالقلسفة العربية ليس فيه من العربية سوى الاسم واللغة ، فهو فكر يونانى منظم ، عبر عنه بلغة سامية ، وحور بالمؤثرات الشرقية ، وأدخل بين أهل

الاسلام بمؤازرة الواسعى الصدر من خلفائهم ، وبق حيا بغيرة جماعة من المفكرين ــ الذين لم يخشوا من المجاهرة بآرائهم ـ على أن أمتهم أساءت به الظن واضطرتهم لهجـره .

ثم ذكر لطنى السيد مايراه سبباً فى رجوع العرب والمسلمين والمصريين إلى فلسفة أرسطو ، فقال و وكما أن النهضة الاوربية الحديثة عمدت إلى درس فلسفة أرسطو عن نصوصها الاصلية، فكانت مفتاحا التضكير العصرى الذى أخرج كثيرا من المواهب الفلسفية الحديثة ، فلا جسرم أن تتخذ نحن من فلسفة أرسطو للسيا أنها أشد المذاهب التتلافا مع طبعنا ، والطريق الاقرب إلى نقل العلم إلى بلادنا وتأقلمه فيها \_ رجاء أن ينتج فى النهضة الشرقية مشل ما أنتج فى النهضة الفرية .

وقال أن فلسفة المعلم الآول خالدة، ماحدها وطن ولا أخنى عليها زمن ، فقد بنت عليها كل مدنية صروح مجدها العلمي حتى مدنيتنا الجديدة ، .

هذا هو الاتجاه عام ١٩٧٥ ، فى نفس العام الذى تحولت فيه الجامعة الآهلية إلى جامعة رسمية ، وجىء بلطفى السيد الذى وصفه تلاميذه واتباعه ، بأنه أستاذ الجيل ، رئيسا للجامعة ، وجاء طه حسين وغيره يدعون إلى الإيمان بفكر ووثنية المونان وأرسطو .

فهل كان حقا , لطنى السيد ، أستاذ الجيل ، صادقا فيما قال ؟؟ وفيما دعا إليه العرب والمسلمين من اتخاذ أرسطو منطلقا إلى النهضة الجديدة ؟! وكانت كتابات طه حسين وغيره من بعده ، دعرة ، لمحة إلى هذا الطريق ؟ أم أن الامر كان فيه شبهة أو خدعة .

حل كان حقا أرسطو هو منطلق الحضارة العربية في عصر النهضة وما بعدها، أم أن أول عمل قامت به هذه النهضة هو نقض أرسطو وتزبيفه والحلة على منهجه واعتبار منهجه عامل التجميد الذي عاش فيه الغرب معتقلا قرونا ، حتى جاء منهج المتجريب الاسلامي ، الذي أطلق الطاقات إلى عصر العلم الحديث .

ندع مذا الباحثين: لقد كان انبعاث مناهج علماء المسلمين الطلاقا من

القرآن؛ وهم الدين أنشأوا المنهح العلمى التجريبى ، الذى كان أول حجر فى ينام الحضارة والعلم ، بشهادة : درابر وبريفوقت ، وجوستاف لوبون فى العصر اللحديث ، وآخر كتاب فى القديم ، وسارتون وهو نك وغيرهم ، فى العصر الحديث ، وآخر كتاب فى هسسنذا الشأن عنوانه : «شمس الله تشرق على الغرب ، وكتاب «أوربا ولعت فى آسياً» .

إذن فلم يكن أستاذ الجيل – لطني السيد – صادقا، ولم يكن عميد الآدب وطه حسين ، أمينا حين نقلا إلينا الينا هذا المني ، ذلك أن المسلمين نقدوا أرسطو أولا، ثم جاء الغربيون فنقدوه ورفضوه ، وألتمسوا منهح المسلمين الذي رفعهم إلى ذروة التكنولوجيا الآن .

#### الاستشراق المستعمر أو الاستعمار المستشرق

إذن فلماذا هذا التعارض؟ يسأل عن هذا والاستهراق، والاستعمار، ذلك بأنهم، على حد تعبير الدكتور محود قاسم: و نقلوا المسلمين إلى أرسطو و نقلوا أنفسهم إلى منه المسلمين و جابر واين الهييم والبيرونى ، ذلك أن أرسطو هو الذى سيضع المسلمين مرة أخرى داخل القوقعة المنطقية التأملية المظلمة وقوقعة المنطق الصورى ، ويحرمهم من ثمرات منهم التجريب ، الذى سموه بلغتهم و براجمانيزم ، والذى أنشأوه هم و نماه الغرب و همكذا نجد أن هذا المنطق على يد طه حسين ، وجماعة من أنباعه و يتسع و يمتد حتى يقرر : أن المرب خصعوا ينهم اليونان وأرسطو في القديم ، ولما كان الفكر الحديث هو ثمرة فكر اليونان تبعية المسلمين له لاتعد شيئا جديدا ولا غريبا ، الأنهم كانوا تابعين اليونان ، فلا حجب أن يقبموا ما جدده أحفاد اليونان ، لم يكن أستاذ الجبل صادقا اذن ، فلا حجب أن يقبموا ما جدده أحفاد اليونان ، لم يكن أستاذ الجبل صادقا اذن ، ولم يعتنقوا فكر اليونان ، وانما المكس هو الصحيح ، ذلك أنهم قاوموه و نقدوة وأبانوا عن وجوه الحلاف العميق بينه وبين منطق القرآن ، ولقد تصدى لهم كثيرون ، من أبرزه الغزالي وان تيمية .

و إذا كان الحلاف ما زال واسعاً حول ماكتبه الفارا بى وابن سينا ، وهل هو فلسفة إسلامية ، أو متابعة العشاءين اليونان من المشاءين المسلمين، فان رجلاكرياً قد ولى قسم الفلسفة في كلية الآداب ، هو الامام الاستاذالشيخ مصطفى عبدالوانق

شيخ الازهر الاسبق – قد فصل في هذا الامر على نحو صحيح ، ومن خلال دراساته في إالجامعة نفسها ، وبالرغم من سيطرة طه حسين على عمادة كلية الآداب حين ذاك ، فإن الاستاذ الشيخ مصطفى عبد الرازق، أعلن في حسم هذه القاعدة التي غيرت منهج البحث كله حين قال : وإن الفلسفة الإسلامية إنما تلتمس في كنب المتكلمين والفقهاء ، وإن الإمام الشافعي واضع أصول علم الفقه، مو أول الفلاسفة في الإسلام ، وأن مقامه في العربية هو بمثابة أرسطو في اليونانية .

### مدرسة الاصالة:

وبذلك نشأت و مدرسة الاصالة ، فى بجال الفلسفة وامتدت من بعدوا تسعت وكان من اتباعها الخضيرى و مخمد عبد الهادى أبو ريدة وعلى سامى النشار ومنذذلك للوقت صدر كتاب و تمهيد فى تاريخ الفلسفة الإسلامية ، عام ١٩٤٧ وقدكان منهجه قد تقرر قبل ذلك بوقت طويل .

وقد تحررت الفلسفة من التبعية الغربية وبرزت مدرسة الاصالة فيها وهوما يرال عسيراً أن يحدث مثله في مجال الادب والنقد الادبى فان التبعية لمذاهب النقد الغربي الوافد ما زالت قوية .

ولقد أثبت مدرسة الاصالة ، في الفلسفة الإسلامية ... عبد الرازق أبوريدة ... النشار ، ... إن المنطق الارسططاليسي .. منهج الحضارة والفكر اليوناني .. لم يقبل في المدارس العقلية الغربية وأن المنهج التجريبي الاسلامي هو الذي هرفته أوربا .. بعد قرون من مطلع حضارتها الحديثة ... لمباينته للحضارة اليونانية وأن اكتشاف وجود هذا المنهج لدى المسلمين ، يفسر د روج الحضارة الاسلامية ، فألحمنارة الاسلامية تجريبية ، تتجه إلى تحقيق الفعل الانساني في ضوء نظريه حية مدوسه كذلك .

وقد كشف الابحاث المتمددة عن اضطراب خطير في المراجع التي اعتمدعليها الفارا بي وباعتراف الدكتور محمد عبد الرحن عرحباد إن الفكر الدي نقل إلى المسلمين من اليونان والاغريق ، لم يكن صحيح الاصول بل كان صورة ذائفة دخلت عليها مقاهم السريانية والنساطرة المترجمين وعقائدهم، وكانت تهدف إلى خدمة

المفاهيم الدينيه المسيحيه ، ومن هنا كان فسادها وعجزها ، عن أن تعطىالفكر الاسلام<sub>ة ش</sub>نتاً .

ومن ناحيه أخرى فقد تبين أن المقاومة الفلسفة التونائية ـــ ومذهب أرسطو بالهات ـــ قد بدأت منذ أن تمت الترجمة ، وأن المعارضة بدأت منذ اليوم الاول ذلك أن الفكر الاصلامي كان قد تم لشكيله قبل الترجمة ، على أساس قيمه القرآنية من التوحيد والاخلاق ومن الربط بين الوحي والمقل ولذلك فإنه كان من المسيد أن ينصبر فيها .خاصة ومي فلسقة مجتمع والني قام على العبودية وإعلاء العقل وعبادة الحسد فضلا عن محاذير الترجمة من فساد وانتحال وتحريف النصوص ، وإن كانت طائفة من الفلاسفة أطلق عليها إسم المشائين المسلمين قاموا بمحاولة شافة وحسيرة لادخال الفلسفه اليونائية في إطار الاسلام ولكن المحاولة فشلت تماما .

### تهافت الفلاسفة :

وكانت وقفة الامام الغوالى فى وجه الفلسفة الالهية اليو نانية وقفة صارمة ردت السهم إلى صدور أصحابه فقد كشف الفرق بين الفلسفة الرياضية والفلسفة العابيسية وبين الفلسفة الالهية ورفض الاخيرة لانها متعارضة مع التوحيد وأعلى أن السكلام فى العلميعيات برهانى أما فى الالهيات فهو تخمينى ، وفى الفلسفة الالهية عارض الغزالى القضايا الدكبرى الثلاث التى تقرها الفلسفة اليونانية ، وتختلف مع مفاهم الاسلام .

ما يقولون به من قدم العالم وأن الله (جلوعلا) لا بحيط عدا بالجزئيات وإنكارهم البعث . وهاجم الفلاسفة الذين جحدوا الصانع وزعموا أن العالم قديم كالدهرية والونادقة والمذين قالوا أن النفس تموت ولا تعود . ومن أنكروا الآخرة .

هذا وقد كشف الامام الغزالى بالنسبة للفاران وابن سينا وجهة نظرأخرى حين عرفت روابطهم بالدعوات الباطنية الهدامة وإحوان الصفاروغيرهم من الذين كانوا على اتصال بأعداء الدولة الاسلامية من قرامطة ومزدكية وغيرهم وفى كتبهم نصوص توحى بهذه الصلة .

### آراء ابن تيمية:

ثم جاء الامام ابن تيمية فاستحالت غربا فقد كشف كتابه: والرد على

المنطقيين ، عن أن الفكر الاسلامي له منطق خاص مستمد من القرآن والسنة وقد استخرج منهما قواعد هذا المنطق الجديد الذي أساه: (المنطق الإلاسلامي) وقال أن هذا المنطق قيه غني للمسلمين عن العقلية الغربية في الحكم على الاشياء وفي الاستبصار والتأمل الفلسني - المنطق الصوري - ورد على المنطقيين الذين استحكمت في هقولهم آثار الفكر اليوناني وطوابعه وعزلها عن الاقتباس من فلسفة القرآن والحديث النبوي ومنطقهما ، ومما قاله: إن ما عند أنمة النظار من أهل الحكام والفلسفة من الدلائل العقليه فقد جاء القرآن بما فيها من الحق وما هو أكل وأبلغ منها على أحسن وجه ، منزها من الاغاليظ الموجودة عند هؤلاء ، ويقول الدكتور النشار:

كان ابن تيمية رائدالكل الاتجاهات الحديثة فى نقد منطق أرسطو ، من أرجانون فرفسيس بيكون لملى الفلسفة الوضعية ، وقدعنى بنقد فلاسفة الاسلام كالفارابى وابن سينا وابن رشد ،و ظلمن وافقهم على التشيع لمنطق أرسطو، وأشار إلى عبث محاولتهم وعقم تجربه التلفيق عندهما والفارابى وابن سينا ، بين الاسلام والافلاطونية المحدثة . ورأى أن هدف التافيق هو هدم الاسلام من الداخل .

ويما عرف في هذاالجمال ـ وهوكثير :كناب (ترجيح أساليب القرآن على أساليب اليونان ) بقلم محمد بن إبراهيم الوزير الحسنى اليمنى الصنعانى المتوفى ٨٤٠ هـ

### هل أثرت الفلسفة في الفقياء:

وبعد فقد كان لابد لمدرسة الآصالة أن تواجه المدرسة التي مانزال تعلى من شأن المدرسة اليونانية والتي تبلورت بعد في مدرسة طه حسين وبيومي مدكور حيث يقول مدكور ، إن أرجانون أرسطو أثرني مختلف المدارس : كلامية وفقهية وعلية وفلسفيه بينها يقول الدكتور النشار: أن المنطق الارسططاليسي فقد نقل إلى الما لم الاسلامي وأثر فقط في المدرسة المشائية الاسلامية وبقيت المدارس الاخرى المنبئة عن النظام الاسلامي بعيدة كل البعد عنه تجار به وتجاهده وكانت قدوضه تسمنطقا مختلفا تمام الاختلاف في روحه وجزئياته .

إن سيادة منطق أرسطو إنما بدأت حينا نداعي الفكر الإسلامي في القرن الخامس فاحتلط بمايسمي علوم اليونان والحن ذلك لم يوافق دوائر الفقهاء الآخرين ،

ولم يوافق متكامى الاشاعرة من ناحية ، ومتكلمي السلف من ناحية أخرى ، على استخدام مذا المنطق فحاربوه أشد الحرب .

ويقول الدكتور النصار: أن محاولة القاران كانت غريبة عن روح الإسلام وعن تفسكير، وعن منهجه العام، وأن فلسفة الإسلام إنماننيشق من الإسلام نفسه: عن القرآن وعن السنه، لا عن محاولة المتوفيق والتنسيق والتلفيق، وأن فلاسفة الإسلام المشائين قد ابتعدوا عن الإسلام روحا ونصا. وعن المجتمع الإسلامي فكراً وعقيدة وحياة، وأن الفلسفة المشائية ماتت في العالم الإسلامي منفعهد بعيد.

ويقول الدكتور النشار: أن مدكور يرى فاسفة اليونان غاية الغايات وأن إليها يعود كل فكر، ويرى أن فكرنا الإسلامي المماصر ينبغي أن يرتبط بفلسفة أوربا وحضارتها ، تحت تأثير الدعوة الخاطئة التي قدمتها مدرسة طه حسين، على مسرح تفكيرنا ، والتي تقول أنه ما دام أسلافنا قد أخذوا بغلسفة اليونان ، وبما أن فلسفة أوربا وحضارتها هي امتداد لهذه الفاسفة ، فعلينا ان نأخذ من هذه المدرسة الاوربية كل شيء ، أ . ه

## الفلسفة المادية

انتقل و العلم التجريبي من العالم الاسلاى إلى أوربا فيكانت به نهضتها ؛ فلما نهض الاور بيون صدروا إلى المسلمين و الفاسفة المادية ، دارون، و بجنر ، ونيشه وفرويد ، وأوجست كونت ، ومندل ، دور كايم ، بمكل مايحمل فكر هؤلاء من سموم ، قدموها إلينا على أنها علم وفلسفة ، وليس على أنها نظريات وفرضيات تناقش وتدرس .

إن أوربا أخذت المنهج العلمى الاسلاى ، فهو الذى أطلق العقل الغربى من قيودَه التى كبلتها الوثنية والرهبانية ، فاندفعت تنشىء الحصارة الحديثة ، غير أنها صاغت ذلك في أطار الفلسفة اليونانية ، فانحرفت من اللاهوت النصراني إلى الفلسفة المثالية إلى الفلسفة المثالية إلى الفلسفة المادية التي يغيشها الغرب اليوم

وقام الصراع أول الآمر بين مفاهم الدين الفربى التى عارضت معطيات العلم ومنجزاته ، هم استعلى العلم وقطم خلاقته بالدين كله ، وانتهت معركة الصراع بين العلم والدين ، بانتصار والفلسفة ، التى كان قادتها من اليهود ،والتى تلقفت هذا الصراع فنحت الدين كله عن بجال الحياة ، ودفعت العلم إلى طريق محفوف بالمخاطر وقد سقطت عنه كل الصوابط والمقومات التى تجعله فى مأمن من الخطر بما يحقق للانسانية غابة كرعة

فى هذه المرحلة ونتيجة للبوارق الآولى التى لمعتفى أفق العلم ظهرت ( النظرية المادية ) ، التي حاولت أن ترد أصول الآشياء كلها إلى المادة، والتى أنكرت ماسوى المحسوس كله من غيب ودبن ووحى ، وأنكرت وجود الحالق ـ جل وعلا ـ واستعلت استعلاء كبيرا حين أعانت أن والطبيعة ، تصنع نفسها ، وأنها موجودة وجودا ذاتيا وباقيا لانهاية له وأن و الكون صدفة ، .

وهى التى أعلنت , نظرية الحتميه ، وأذاعت بأن العلم يستطيع أن يفسر كل الأمورويجيب على كل الاسئلة ، وأنه حين يسيطر يستطيع أن يقيم للبشرية نظاما الجتاءيا خاليا من العقبات وأن يحل مشاكل البشرية كلها .

سقوط الدعاوى الباطلة: وقد سقطت من بعد كل هذه الدعاوى الباطلة،وعاد العمل يعترف بأنهاكانت فزوضا ، ولقد كان , للفلسفة ، دورها الحطير في دقع عجلة , المادية ، إلى غايتها في إفساد المجتمعات ، وفي تدمير الحضارة .

فقد اتخذت فروض العلم الأولى أساساً لاقامة أيديولوجيات فكريه .وكانت تلك الفروض بمثابة و المسلمات ، فقد تحدثت عن قداسة العقل وجلال العلم ، مما زاد التفرقه بين الروح والمادة ، والجسم والنفس ، وبين الدنيا والآخرة ، حين طمست مفهوم الإيمان بالله وأخلاقية الحياة .

ولقد كانت كل محاذير العلم وأزمته ـ التي هي أزمة الحضارة البشرية والإنسان المعاصر ـ كلما مركزة في تجاهل العلم للصدر الآول والآوحد للـكون والعالم والإنسان والغلم جميعا وهو الحق تبارك وتعالى خالق كل شيء وكان خطؤها الآكبر في ردكل ظواهر الحياة إلى ماأطلق عليه: المادة أو الطبيعة، كما أنه دفع العلم إلى مجال السيطرة المادية في عنف وقسوة بالشعوب الضعيفة دون تقدير الاخاء الإنساني أو الاخلاقيات التي تقضى بالرجمة والعدل والسياحة، وهو الاطار الذي دعت الآديان العلم إلى النجرك في داخله.

غرو الفكر المسموم: ثم جاء تمرحلة النفوذ الاجني والغزوالثقافي التي عمدت إلى نقل نظريات والفلسفة المادية ، إلى عالم الاسلام حدون حقائق العلم التجريب نفسه حد التي حجبت عن الشعوب المتخلفة في محاولة لإثارة الشبهات في النفوس، وحلق أجواء من الشك والارتياب وإنشاء مفاهم فلسفية معارضة لمفاهم الدين الحق تقوم على المادية الخالصة ، بالاضافة إلى المحاولات الاخرى التي جرت لبعث مفاهم الوثنية والفكر البشري القدم .

ومن ثم ظهرت تلك الدعوى التى حمل لواء ها شبلى شميل وأصحاب المقتطف وأعوان الاستمار وتلاميذه : يعقوب صروف وسلامه موسى وقرح افطون ، وجماعة الماديين من بعدهم والتى حاولت أن تنقل إلى أفق العالم الاسلامى مفاهيم التطور والمادية والتحليل النفسى، مما دها إليه دارون والتى قدمها فى أسوأ تفسيراتها عن ترجمة للمادى العريق ، بخر ، وفى أشد تحولاتها التى قام بها سبنسر هيجل ،

وغيرهما من زهماه المادية في محاولتهم التي جرت الىخلق منهج اجتماعي عام أساسه المفهوم المادي الذي أنشأة دارون .

الاسلام يرفض دارون والجامعات تعامه: وقدد رفضت حركة اليقظة الاسلاميه هذا المفهوم وكشفت عن زيفه وفساده . ولكن مناهج التعليم والدراسات والجامعات في العالم العربي والاسلامي حتى اليوم ما تزال تقدم مفهوم دارون المادي في بدء الخلق وهو مفهوم مخالف الفطرة والعقل والدين والحق دارون المادي في بدء الخلق وهو مفهوم مخالف الفطرة والعقل والدين والحق

كما تقدم نظريات فرويد ودور كايم على أنها علوم لاعلى أنها فروض علميه قابلة للنقض وقد أنشأ ذلك نضاربا وصراعاً فى نفوس الشباب المسلم وعقولهم وأوجد اذدواجا حطيرا بين مفهوم الدين الحق وبين مفهوم الفكر المادى .

وهكذا شاعت مفاهيم الفلسفة المادية فى أفق الاسلام على نحو كثير الاضطراب.

فساد نظرية دارون: تفترض نظرية التطور وصاحبها دارون أن جميع الدكائنات الحية التي كانت تعيش على الأرض قد نشأت من أصل واحد أو بضمة أصول ترجع في جملتها إلى الحلية الواحدة وأن التغيرات الختلفة التي حدثت لها جملتها تتحول من كائنات بسيطة التركيب إلى كائنات أخرى أكثر تعقيداً والانسان هو آخر تطور في هذا التسلسل وقد نبين فساد هذه الفرضية من عدة وجوه:

أولا: عدم مشاهدة أى ارتقاء من أى نوع كان فى الاحياء الأرضيه منذ الوق عديدة من السنين، وقد أعلن العسلامة و والاس، ، أنه من المستحيل أن يكون الانسان قد تم تسكوينه على طريقة التطور والارتقاء حيث أن الارتقاء الانتخاب الطبيعى لا يصدق على الانسان.

وقال فرخو: أنه تبين لنا من الراقع أن بين الانسان والقرد فرقا بعيداً، فلا يمكننا أن نحـكم بأن الانسان من سلالة قرد أو غيره .

وقال أجاسير :أنالنشوء لايتم إلا وفقا لحطة الهية حكيمة، والاصطفاء الطبيعى إذا ماحل محل الحلق الالهى فإن الانسان يكون قد جرد من روحه وغدا آ لةضماء وأن التفسير الحرفى لنظرية ذارون يفسح المجال لتأليه، سويرمان نيقشه ، رتمجيد

القوى البدنية على أنها الآساس الوحيد السلوك بينالناس ، وأن الفكرة الى يعتنقها الدارونيون عن تناسل فوع جديدة بواسطة نوعسابق ليست إلا افتراضا اعتباطيا يتعارض والآراء الفسيولوجية الرصينة (١) .

النيا: كشف العلم التجريي فساد نظرية دارون وأعلن أنها وأسطور نقد أنهارت، فإن المكشوف العلمية الجديدة قد أثبتت أن الانسان خلق جنما مستقلا، وأنه لم ينحدر من فصيلة القرد، وأن أجناس الحلق كلها مستقلة منفصلة ، يقول. حال بنفو رئيس المجمع العلمي الفرنسي: وقد وقف هذا العالم نصف قرن تقريبا على دراسة أصل الانسان ، واستطاع أن يؤكد أخيرا أن الانسان ليست له حلاقة تجانس بالقرد، وقد ثبت بالآدلة أن النظرية القائلة بوجود جذع مشترك يتشعب منه كل من الحنس البشرى وجنس القردة المكبيرة لم تزل مفتقرة إلى الرهان الحاسم ، وأن مند المشابهات بين القرد والانسان غير كافية للجزم بوجود أصلوا حد للانسان والقرد، وليس من المعقول أن الانسان الحاضر الذي : ربحا يكون قد انحط من والقرد، وليس من المعقول أن الانسان الحاضر الذي : ربحا يكون قد انحط من مند له فغضون ملايين السنين القادمة، ليترك المجال لحيوان من الحيوانات يترقى ليخل منحه ويسيطر عن الكون . وهذا الافتراض مرفوض لان الانسان لم يظهر على مركبا في أكمل تقويم ، بعد أن خلق اقه تعالى خليفة في الكون ، ولذلك ظهر مركبا في أكمل تقويم ، بعد أن خلق اقه للسموات والارض (٢) .

ثالثاً: اتخذت القوى التلمودية فك ة التطور منطاقا الى الالحاد ، ووسيلة القمناء على الاديان وجملها البمض سندا في إنكار العقيدة الدينية وانخلت مصدرا لفلسفة نفى الحالق برجل شأنه بواعطاء المادة صفة القادر على كل شيء .

ومن ثم جاءت دعواه إلى تأليه الطبيعة ، ومن ذلك قولهم بالنطور المطلق، المنى ينسحب على الآديان والقوانين وذاتية الآمم ، باعتبار أن كل شيء بدأ ناقصا شائها يثير السخرية والاحتقار ثم تطور ، فلا قداسة في نظرهم لدين ولا لوطنية ولا لقانون .

وقد تركت النظرية أثار الصراع من أجل البقاء فى أوساط السياسة والحرب وكان لمبدأ بقاء الاصلح أثره فى مخططات الاستعار التى دعت إلى أبادة الاجناس

المغلوبة على أمرها وظهرت منخلال ذلك نظرية القوة والتمييز المنصرى والشعوب المختارة كما صيغت نظرية نيتشه ومن ذهب مذهبه ، وبها انتفع دعاة الارستقراطية وتلقفها معلنو الحرب على الاديان ، فأخذوا يضربون بها فى جدران الدبن وأعلاء العلم .

رابعاً: كشفت حركة اليقظة الاسلامية أن نظرية التطور البشرى ليست إلا استنتاجا، وستظل كذلك حق توجد العظام الحقيقة التى تثبت دعواها، ولم يستطع اتباع دارون أن يحولوا فروضهم إلى حقائق حتى جاءت المكشوف بعظام الانسان الأول من قبل أكثر من ثلاثة ملايين سنة السفه رأيهم كما كشفت حركة اليقظة الاسلامية أن النطور قانون اجتماعى وليس قانونا أخملاقيا ، وأنه يتحرك فى دائرة الثوابت ولكنه لايقتضى مطلقا تفضيل الطور الاخير على الطور السابق فليس كل طور أفضل من الطور الذى سبقه لان النطور في الحياة قد يكون ارتقاء وقد يكون ترديا وانتكاسا.

الدعوة إلى القرة والبطش بالصعفاء : كما طرحت الفلسفة الماديه فى أفق الفكر الاسلامي سموما كشيرة :

أولا: كانت دعوة نيتشة إلى أبادة الضعفاء دعوة طالمة ومضلله فى الوقت الهنى دعا إلى قتل العاجز أو تركه يموت دون العمل على شقائه أو أبادة الضعفاء. وقد لقى نيتشه مصيرا مظلما غاية الظلام نقيجة دعوئه التى اعتمدها الاستعار مبررا لظلمه ، فقد عاش نحو عشرين سنة وهو فى جنون يكاد يكون مطبقا ، إذ كان فى الدور الآخير من السفلس ـ وهو مرض لم يقمد جسمه فقط بل أمات ذمنه حتى مات مغمورا \_ فلم ترثه جريدة ولم تذكره جامعة ، حتى بعثه اليهود من بعد وقالوا فى الروتو كولات :

د الله المنا نجاح نيتشه كما رتبنا نجاح دارون وغيره ، .

ولقد كانت صيحة أوربا في محاولة انقاص البشرية بالقضاء على الصمفاء محاولة ضالة ، جفت فيها يتابيع السخاء البشرى عندما دعت إلى قتل العاجز أو تركه ليموت .

وكان أقسى تلك الصيحات ، القول بالقضاء على الونوج السمر والحمر لحساب

شعوب أرق منهم ، وكان مذا تبريراكاذبا للاستعار والاستغلال لأن الأقويا. هم الذين يستعمرون ويقتلون الصعفاء بالورائة .

• ونظرية وراثة الخصائص: ثانيا: طرحوا فى أفق الفكر الاسلامى نظرية منسدل، وقد ثبت أن قواعد مندل فى الورائة غير محكمة ، وأن مندل لم يكن على علم بالآفاق الجديدة المطاقة التى أوشكت أن تستشرفها البشرية من بعد وأهمها البترول، الذي كان إظهوره عاملاهاما فى قلب نظرية مندل والاطاحة بها .

كا طرحوا نظرية تنازعالبقاء ، وقد تبيينفسادها ، وتأكد من بعدانالتعاون في الطبيعة أكبر أثمرا من التنازع

والنظرية الثلاثية: طرحوا نظرية أوجست كونت فى الدين البشرى الذي يحل على المسيحية وقدفشك نظريته من قريب، وتبدين خطؤه فى فانون المراحل الثلاث ( البدائى والميتافزيق والوضمى) فى طوره البدائى وقف حائرا عاجزا أمام الظو امر الطبيعية وخاصة ظاهرة البرق المصحوب بالرحد وفسرها بأنها أصوات الآلهة عند ما نغصب وتتصارع وقد تبين من بعد أن أوجست كونت ( أستاذ ذكى نجيب محود) كان مصابا باختلال فى عقله وأنه حاول أن ينتحر غرقا فى نهر السين ولابد أن يكون لاضطراب عقله أثر فى مذهبه الذى وضعه والذى خصع له دغاة الاتحاديين فى تركيا وزعيمهم.

والتحليل النفسى : رابعا : طرحوا نظرية فرويد فى التحليل النفسى القائمة على الجنس ، وقد زيف زملاء فرويد (أدلرويونج) ، مفهومه فى أن الجنس هو الأساس فى كل الهوافع الإنسانية ول.كن القوى اليهوديه الى كانت قدعقدت آصرة التفاه بين هر تزلو فرويد على تدمير المقلية الإنسانية ، هى الى حملت آرائه إلى مال الهواسات فى مختلف الجامعات حتى فى العالم الإسلامى حلى أنه علم لا بحرد فروض علية أثبقث التحاليل والتجارب العلمية فسادها وقد أثبت يو نج ومكدو جل. أن العاقل الياطن ما هو إلا خرافة .

ونوقش فرويد فى مسألة العقل الباطن وعقدة أوديب ( اللذين أخذهما من الاساطير اليونانية ) ففرويد لم يقابل فى حياته أكثر من مائة مريض هم الذين وضع على أساس قـكرهم مذهبه . أما الاسوياءوهم الملايين فلم يقابل منهم أحداً .

وقد أنكر فرويد في آخر حياته معظم أفكاره ، وقد أصيب في أخريات حياته بالسرطان في الحلق . وأمضى سنوات مظلمة .

وتسفيه القيم والأخلاق باسم النسبية: خامسا: طرحوا فكر دوركايم اليهودى، الذي أخذ يعمل بمعاول هدامة في تحطيم كل القيم والمفاهيم الدينية والاخلاقية، والذي أخذ تلميذه اليهودي ليني بريل ينهج منهجه ويسير هلى طريقه: منهج النشكيك في القيم والمثل والعقائد والاخلاق.

ومن أبرز تلاميذهما: طه حسين وزكى مبارك ومنصور فهمى ـ فى مرحلة تلقيهم فى السربون ـ والقاعدة التى يقوم عليها فكره: أنكل الظواهروالمظاهر نسبيه متغيرة متبدلة لا تشبت على حال ولا تستقر على وضع : لانها كل يوم تشبدل بحال أخر، وهم يستخدمون هذا المفهوم فى دراسة (الاجتاع والنفسوالاخلاق وتاريخ الاديان) لافساد انجتمعات والعمل على تحللها أخلاقيا ودينيا، والهدف هو أن يكون المجتمع شاكا مليئا بالفتن وذلك سبيلهم إلى الهدم . ومن أجل هدفهم هذا تكافوا لتكون لهم المكلمة الاولى فى الجامعات والعلوم الانسانية دوهل يمكن أن يقال أنه إذا كانت الاخلاق نسبية فسيأنى الومن الذى نعتقد فيه أن الصدق رذيلة، وأن الشهامة شر: وأن الشجاعة سوم، وأن العفة جريمة . (الدكتور عبد الحلم محود

الهدف الحقيق": وتهدف هذه الدعوات كلماإلى إنكار نظرة الاسلام الاصيلة إلى الثوابت والمتغيرات . وإحلال نظرية التغير الدائم ونسبية الاخلاق .

وقد كشفت حركه اليقظة الاسلامية فساد عده النظرية المادية ، وأبانت عن أن مفهوم الاسلام هو أشد أصالة ، لأنه يقوم على أساس ثبات القيم الاخلاقية والآداب الانسانية . التي هي من أصول ثبات الطبيعه البشرية : هذه القيم الثايتة من الدين والاخلاق والحدود والصوابط . هي التي تني المجتمع للانساني من الفناء والحلاك وهي القانون الثابت الذي لا يتغير مع تغيير المناصر المختلفة في المجتمع .

ومن هنا فإن الفيكر الغربى تحت تأثير الفاسفة المادية هو فيكر انشطارى أما الفيكر الاسلامى فإنه فيكر متكامل جامع يربط القيم فى توازن وثيق وتناسق معجزوايسوجود الاضداد دليلاعلى خصومتها وتعارضها والكنه سبيل إلى تكاملها

والتقائما فالصد يولد من للصد، فالحياة يقابلها الموت والفقر يقابله الغنى والجبن تقابله الشجاعة والروح تقابلها المادة فهى ثنائيات متقابلة منلاقية والواحد الفرد هو الله تعالى وقد وفق الاسلام بين المتناقضات فى أطار الشكامل .

وبذلك يقيم الاسلام وقانون الثواب والمتغيرات، فالاسلام يحمع بين الأصول المقائدية الثابتة وبين الاجتهادف الفروع والتفاصيل والتعليبة التسد وهو مانسميه التطور ــ ويقول بتغير الاحكام النوعية مع تغير الازمنة والاسكنة والاسلام منهج إلحى من حيث الاصول، إنسانى من حيث التطبيق والتفاصيل، يقيم الحدود والضوابط في الاطار العام ويسمح بالحركة والتغيير داخل هذا الاطار ودون مساس بالثوابت في المقيدة والشريمة والاخلاق عما جاء به نص قاطع البيان محدد القسهات.

### فساد فـكرة الحتمية :

تمتقد الفلسفات الغربية المادية ــ أن القوانين الى اكتشفها الانسان الكون ــ عن طريق العلم الحديث دون معرفة حقيقية لمصدر هذه القوانين أنها قوانين طبيعية حيث تدير الطبيعة نفسها فهى لا تتخلف، وفي هذا الاعتقاد خطأ أكر وخطأ أصغر أما الخطأ الاكر فإنه من المستحيل أن تدير الطبيعة نفسها بمثل هذه الدقة ، لانها لا تخلق نفسها ولابد لها من خالق أساسا ثم هو نفسه ـ تبارك وتعالى ـ الذي يديرها لحظة بعد أخرى ، ومن هنا فان هذه القوانين مخلوقة قة تبارك وتعالى وهو القادر على إبطالها من شاه .

ولا ريب أن غياب هذا الفهم عند الفكر المادى جمل النظرية قائمة على شق واحد منها،هو حتمية هذهالقوانين . واغفال الجانب الهام منهاوهو صانعها ومدبرها والقادر على أبطالها .

ومن هنا يصور العلماء الماديون: والحتمية ، بأنها هى خصوع الآشياء لمبدأ التغيير القوانين الضرورية وهذا يعنى أن الآحداث تترابط فيا بينها وفق قوانين موضوعية . ومن هنا فان الحتمية هى إنكار ماتظن أنه مصادقة أو احتمال كما أنها تشكر حرية الارادة ، ذلك لان الحتمية لانتفق مع إرادة التغيير ومر هنا فهى

تعطل هذا الجانب الهام الذي هو مصدر أصيل في الشاء التاريخ، ومنهم فهي تلفي دور الإنسان في التغيير .

وهى فى هذا تخالف الفطرة الانسانية منجانبين : من جانب عجوها عن فهم قدرة الله المطلقة وقدرته على خرق القوانين وتغيير الواقع ، وقصورها عن فهم إرادة الانسان الني منحها الله تبارك وتعالى أياه داخسل الارادة العليا فله، إثراء للكون كله .

والفارق يسير جدا وكبير جدا ، فهو فى نظر المسلم : أن العوامل الظاهرة المحدث أو للقانون ايست هى وحدها العوامل الحقيقة ، وأن مناك عوامل أخرى غير منظورة وهى إرادة اقه ومشيئته التي هى أكبر من الاسباب نفسها والقادرة على تعطيل الاسباب أو أمضاء الاسباب من غمير أن تحقق النتائج المترتبة عليها ، ومناك قدرة الله على التغيير بغير عوامل ظاهرة أو خفية تقاس بمقاييسنا الممروفة ،

وهـكذا فان الحتمية أو الجبرية كلاهما يقوم على نظرية مادية خالصة لاننظر إلى الجانب الغيبي ولا تقدر قدرة الله تبارك وتعالى : التي هي من وراء الـكون الظاهر والنصرف الظاهر .

أما الإنسان فله دوره وإرادته الذاتية التي تحقق له التصرف الذي به يكون مسئولاً عن عمله في دائرة صغيرة ولـكنها بعيدة الآثر في إحداث التغيير .

و إن الله لاينير مابقوم حتى يغيروا ما بألفسهم ، و وإذا أراد الله بقوم سوءا فلا مرد له ومالهم من دونه من وال ، الرعد .

والفرد يستطيع أن يمارس إرداته فى تغيير الواقع والمجتمع بقدر استفادته من قوانين الحركة ، والانسان له إرادة فاعلة وهى عمكنة بتمكين الله تبارك وتعالى يتمير بها عن الحيوان ، وهى تتحرك فى دائرة خاصة ويكون مسئولا فى حدودها ولكن الإدارة الحكبرى هى ارادة الله التى تخلق التأثيرات العامة للمجتمعات والآكوان ، أما الحتمية فهى لا تتفق مع إرادة التغيير لأن الحتمية تفرض أنه والآكوان ، أما الحتمية فهى لا تتفق مع إرادة التغيير لأن الحتمية نفرض أنه

لا إرادة من جانب الانسان وهى بذلك تعد انسان (متفرجا) إزاء حركة الناريخ يرى ما يحدث له والمجتمع دون أن يشارك فيه ، وهذا القول مخالف الواقع ولطبائع الاشياء .

### الويف في قولهم :

ومن هنا فإن القول الذي يردده جبريو التاريخ ، كاركس وغيره ، والذين يقولون أن التاريخ محكوم المسار في مستقبله هو قول زائف وغير صحيح اوكل النبؤات التي قدمها ماركس في هذا الصدد قد تبين كذبهاولم تتحقق جميعها وما وقع من بعد ماركس مخالف بل مضاد تماماً لكل ما قرره بناء على حتمية التاريخ أو جبريته في حدود النظرية التي قدمها ، ذلك لآن ماركس ليس إلا بشرأ يعجز عن الإحاطة ونظريته ليست إلا شطيرة ترتبط بعنصر واحدمن عناصر التأثير ومي الاقتصاد وتقوم في مرحلة زمنية محدودة ، وبيئة لها طابع خاص ، ومن هنا فقد عجز وعجزت عن تفسير المستقبل ، فضلا عن إخفاق ماركس في تحليل التاريخ القديم .

ولا ريب أن النموذج البشرى تقوم عليه فمكرة والجبرية و موذج لإلسان سلى خامل كسول مستسلم للواقع . متنازل عن حقه الطبيعى في الاختيار . مؤثر للجبن وعدم المجازفة . وبذلك يفتر ض في هذا الإنسان أنه تطبيق للحتمية المادية الحادعة . والمسلم لا يقر هذا المفهوم السلى ويؤمن بإرادة الإنسان وبالقدرة على الاختيار والحركة للتغبير الواقع وبحال من إرادته البشرية قوة فادرة على حكم الغرائز وقيادتها والسيطرة عليها .

ومن هنا فإن يُالامم التي تخصم الجبرية تموت وتفنى لانها تستسلم وتداس عالاقدام ،

## مدم الفرد والجتمع المسلم :

وهذه الدعوة محاولة لهدم إرادةالفردالمسلم والمجتمع للسلم لحساب قوى مغتصبة غازية . ومن هناكانت دهوة الإسلام الملحة إلى بناء الإرادة وعزم الامور . ولا ريب أن التقدم مرتبط بتنمية إرادة التغيير ، فاذا فقدت الآمة هذه الإرادة استسلمت للجرية التي هي الانحطاط .

وهكذا نجد أن الفلسفة المادية هي صناعة يهودية ترى إلى هدم كل القوى الى عامه على القوى الى عامه على الدين الحق في الآفراد والمجتمعات وخاصة المجتمع الاسلامي ، الذي صاغه الاسلام صياعة خاصة ليسكون متميزاً ومتفرداً بطابعه الاصيل القادر على البقاء ولقد طرحت الفلسفات المادية في أفق الفكر الاسلامي جموما كثيره ولسكن حقوم الاسلام الاصيل المستمد من المنابع الاولى: وما يسمى مفهوم السنة الجامعة فهو قادر على دحض هذه السموم والشبهات .

١ – والقرآن المكريم بقطع بأن الانسان قد صور إنسان لاول خلقه ـ
 حيث يقول تمالى:

د وصوركم فأحسن صوركم ورزقكم من الطيبات و غافر : ٦٤ ، ويقول : د وصوركم فأحسن صوركم وإليه المصير ، النغابن : ٦٤ ، والخلق من غــــير الانسان يراهم الله أما متكاملة النظام والخلق حيث حيث يقول : د وما من دابة في الارض ولا طائر يطير بجناحيه إلا أمم أمثالكم ما فرطنا في الكتاب من شيء ثم لمل رجم يحشرون ، الانعام : ٣٨ : وهذا واضح في تنوع المخلوقات وتوفير الوظائف والبيئات :

٢ - أنظر من سورة النحل من الآية ٢ إلى ١٨ حيث ببين أن كل ما للكون
 من مادة ودأوات قد خلقه الله تعالى ثم سخره للإنسان على سطح هذه الارض فتبارك الله أجسن الخالقبن وأن تعدوا نعمة الله لا تحصوها :

## طريق الفلسفه . وطريق القرآن

إن من أهم ماتىكشف من آفاق الاصالة على أبواب القرن الخامس عشر تلك. التفرقة الواضخة بين الفلسفة المادية وما وصل إليه العلم التجريبي من حقائق .

لقد قامع الفلسفة المادية على احتمالات البحث العلمي حين كان يخطو خطواته الأولى وحين لم يكن قد حطم المنرة بعد وحين كان متغطرسا مستعليا يظن أنه قادر على الكشف عن كنه الوجود والحياة، ولكنه الآن قد تحول كثيرا عن هذه الوجهة بمعد أن ثبت عجزه إزائها واكتفى بالعمل علىتفسير ظواهر الآشياء ثم جاءت انحناءته الكبرى أمام عظمة صنع الله بعد أنتبين أن هناك خفيا من العلم الكون لحظة بعد لحظة بالدقة البالغة الى تدعش الالباب وتعجز أمامها كل قوى العشبط والتقدير، هذا هو موقف العلم التجربي اليوم، فهو على طريق الله بعد أن كشفت التلسكوبات الضخمة عظمةاالكون وانساعه وتمدد الجرات التي تحفل بألوف الملايين. م الأقار والكواكب، وبعد أن وصل الانسان إلىالقمر وإلى بعض كواكب المجموعة الشمسية ثم تبين له أنه لم يقطع إلا قدر يسيراً من تلك المساحات الشاسعة هذا موقف العلم وهو يختلف عن موقف الفلسفة المادية أو مايسمونه فلسفة العلم ومع أنالفلسفة المادية تعرفأن العلم آمن أو أوشك أن يؤمن فهي ماتزال سادرة في طريقها المظلم المسدود ، وقد أخلت تقوم في السنوات الاخيرة بدراسة الإنسان والمجتمع والاخلاق فقدمت مفاهيم صالة زائفة لابها عجزت عنأن تفهم الإنسان فهما جامعا (روحا ومادة وقلبا وعقلا وجسدا) وتوقفت عند فهمه كمادة وكجسم وكجموعة من الاهواء والشهوات والمطامع تجرى حول الطعام والجنس.

أما الاسلام فإنه يقدممفهوما جامعاً للنفسالانسانية، كايقدم مفهوماً للوجود. والطبيعة والكون، تستمد مفاهيمها من الفطرة وتتكامل فيها القيم، وهي بذلك جامعة تأخذ الانسان منجميع أطرافه وهي مانعة تستطيع أن تواجه كل تطورات الحضارة والمجتمع والبيئات. ولذلك نان المسلم يريد منهجا للحياة ونظاما للمجتمع فقد قدم له الاسلام مذا المنهج لفهمالو جودوالكون والاقسان فان القرآن قدم له فهما وافيا كاملا لا يحتاج بعده لانفاق الجهد للوضول إلى عشر معشار هذا المفهوم الجامع الكامل لذى قدمه الاسلام ليحمى الانسان من الضلال وليصرفه إلى ماهوفى حاجة إلى استمال العقل فيه وهو عمران الكون وكشف ذخائر الارض وإذا كان المسلم يريد منهجا الحياة ونظاما للمجتمع فقد قدم له الاسلام هذا المنهج وهذا النظام على نحو إنساني شامل جامع صالح لكل زمان و مكان:

وإذا كان المسلم في حاجة إلى دراسة الانسان فان مفهوم الاسلام للإنسان أوفى مفهوم، فهو سيد الكائنات تحت حكم الله ومو المستخلف في الارض المهارتها وهو الذي حمل أمانة العمل على أساس المسؤولية الفردية والالتزام الاخلاق والجزاء الاخروى:

وهكذا تكشف نظرة الاسلام إلى المكون والحياه والانسان أوفى مفهوم بينها تقدم الفلسفة الغربية نظرات متباينة أشد التباين بين عقلية استنباطية ، أو مثالية متطرفة أو حسية مادية بعيدة عن الواقع أو بعيدة عن العقل والروح وأحيانا لاتتفق مع موازين العقل ولا تلتق مع الفطرة ومع هده السعة في معطيات الاسلام مما يتطلبه الانسان من مفاهيم فإن قومنا يججبون مذا كله ، ويسرفون في جمة تلك الفلسفات المادية المتضاربه ويتركونها بين أيدى شبابنا حتى دون أن يطلعوهم على الفلسفات المادية المتضاربه ويتركونها بين أيدى شبابنا حتى دون أن يطلعوهم على الفلروف التي وجدت فيها هذه الثيارات ودون أن يقولوا لهم إنها نظريات وفروض قد تصدق وقد لاتصدق، ودون أن يوجهوهم إلى أنها من تتاج مجتمعات أخرى لها ظروفها وأوضاعها و مختلف معنا حتى في أدق دقائق العقائد إوالآداب

بل أن الامر أخطر من هذا كله ، فإنه قد ظهرت فى أحقاب أزمات الحشارة المالدية والحروب الشاملة المدمرة ( الحربين العالميةين ) فلسفات قاصرة فى قيادة الفكر والحياة لانها فلسفة أزمات لا تتناول الانسان كمكل ولا تهتم اهتماما جادا عكانه فى المكون ورسالته على الارض بل تعبر عن الجانب المادى فى الانسان وهو

على كل ليس بالجانب الحقيق في طبيعته هذا فسلا عن أن تطور الحضارة المادية وإتجاه الآمم إلى أسباب القوة من جهة وإلى الترف من جهة أخرى ، وإلى جانب قصور النظم التربوية على مستوى العالم كله ـ كا يقول الدكتور محمد عبد الهادى أبو ريده ـ وعجزه عن تدكمون النموذج الانسان المتزن من الناحيتين الفكرية والحلقية ـ كل هذا حد من تأثير الدين الحق بروحانيته وأخلاقياته وتصوره المكون والانسان وقدرته على تنظم أمور الحياة .

هذه الخلفيات الفلسفات الغربيه المطروحة الآن في أفق فكر الاسلامي يجب أن نعرفها لنلق الضوء المكاشف على فسادها وعدم حاجتنا إليها ، لقد كانت تحديات الحرب العالمية الأولى والثانية عاملا أساسيافي ظهور جميع الابدبولوجيات والفلسفات المعاصرة من وجوديه وماركسية ومادية وتفسير مادى التاريخ ولذلك فهى ليست فلسفات ناتجة عن مجتمعات طبيعية ولمكنها جاءت كرد فمل لاحداث عارضة ، فكيف يمكن للمجتمع الاسلامي الذي مختلف تماما عن المجتمع الفرى والذي لم تكن له مثل تلك التحديات والاحداث أن ينقل مدذا أو محاول أن يطبقه في مجتمعه عذا فضلا عن أن المجتمع الغربي بشقيه هو مجتمع حسيحي الاصل، والمسيحية مين وصايا ولم تحمل معها نظام مجتمع - لان نظامها الاجتماعي وشريعتها موجودة في الموسوية - وهي عندما انفصلت عن اليهودية حاولت أن توجد نظاما اجتماعيا في الموسوية - وهي عندما انفصلت عن اليهودية حاولت أن توجد نظاما اجتماعيا فاستمملت الفلسفة وأسلوب المقل ومن ثم انبثقت أيديولوجيات الوأسمالية والقومية والعلمانية والماركسية وغيرها ، أما المجتمع الاسلامي فالامر فيه يختلف والقومية والعلمانية والماركسية وغيرها ، أما المجتمع الاسلامي فالامر فيه يختلف

وتجد اليوم دهوة ملحة منالغربيين والشعوبيين ودعاة الفكر الوافد إلى طرح المذاهب الفلسفية في أفق فسكرة ا، وهي دعوة معروفة الحدف والهوى والغرض ذلك لآن الفلسفة التي ترجمت في القرن الرابع الحجرى هي أكبر ضربة وجهت إلى مفهوم الاسلام الصحيح وإلى التوحيد الخالص ولولا أن القوى الاسلامية واجهتها مواجهة صادقة لافسدت مفهوم الاسلام الصحيح والاثرت فيه تأثيرها في المسيحية واليهودية .

لقة بدأ المسلمون صلتهم بالفكر الغربي منخلال ترجمة العلوم والطب والفلك

والمكيمياء ورقف المسلمون موقف للمارضة لترجمة الشرائع وترجمة الآداب ولسكن أسلوب الترجمة انحرف فى عهد المأمون واستطاع نصارى نصيبين والرها وحران وجند سابور أن يجدوا فرصتهم لإدخال مفاهيم لصرانية إلى الفلسفة التي ترجموها وقد تبين أن ترجماتهم كانت زائفة ومحرفة .

وهكذا فقد كانت الفلسفة دخيلة علىالفكر الإسلامى، وكانت آثارها فىالـكلام والاحتزال والتصوف بعيدة الاثر من جيث تحريف المفهوم الاصيل.

ولا ريب أن الفلسفة وعلم السكلام تفسيرات بشرية غير منزمة عن الخطأ وقد استمدت مفهومها من للنطق اليونانى الذى هو أصله علم الاصنام، وقد واجه علما المسلمون هذا النيار وقارموه وكان الغزالى من أقوى المخاصمين لها فقد انتقد الغزالى الفلاسفة في مسائل قدم العالم والعلم الإلهى والبعث ، وقال أن ماذهب إليه الفلاسفة فيها مناقض القرآن.

وبعد الغزالى رفض علماء المسلمين أسلوب المنطق الارسطى وكان الغزالى مقدمة لدور ابن تيمية القوى الحاسم لقد رفض الغزالى الفلسغة كتصور ايديولوجى بونانى من حيث الحلط بين عالمى الغيب والشهادة وقد أعلن ابن تيمية منطق القرآن بديلا لمنطق ارسطو ، وتبين من بعد صورة واسعة من الرفض والاهمال لكل ما ذهب إليه الفارانى وابن سينا وقد عدت هدذه المدرسة تابعة الفكر اليونانى .

وكان الامام الشافعي عنهجه القرآني هو أول خطوة التجرر من التبعية وبناء منهج إسلامي أصيل البحث ، وقد تبين أن انتشار الفلسفة وسيطرتها في هذه المرحلة كانت العامل الأول في الانهيار الدى أصاب المجتمع الاسلامي إلى جانب عوامل أخرى سياسية واقتصادية وخارجية كالتتار والصليبيين ولمكن محاولات الغزو من خلال الفكر التي قامت بها قوى الشعوبية والباطنية والمجوسية كانت أكر ضربات المعاول التي مهدت الغزو الخارجي ومكنته من هزيمة المسلمين .

ولقد تبين للمسلمين أن منهج أهل السنة والجماعة : المنهج القرآني هو وحده

المنطلق إلى النصر وإلى امتلاك الارادة ، واليوم يحاول المستصرةون أن يدفعوا عيارات الفلسفة إلى السيطرة على الفكر الاسلامى وتزييفه وحجبه عن الاصالة التى قستمد من المناجع ومن القرآن والسنة ، في محاولة لاحداث فتنة شبيهة بفتنة العصر العباسى ، وصولا إلى هزيمة مفهوم الاسلام الاصيل ولقد كانت الفرصة مبيأة في هذا العصر لترجمة سموم الفكر الغرق وأرحاله وشبهاته جميعا ، وهي متضاربة مختلطة لتدمير العقل الانساني والقاب المسلم ، ولكن المسلمون تنبهوا إلى هذا المحلم وكشفت حركة اليقظة هذا التيار الاسودو عرفوا أن طريقهم الواحد الوحيد: هو طريق القرآن .

## طريق الفلسفه الغربية لايؤدى

جنحت الدراسات الفلسفية رجمة خاطئة حين تابعت مفاهيم المستشرقين الغربيين الذين استقدمتهم كاية الآداب في العشرينات والذين رددوا ما كتبه رينان من أن الفلسفة الإسلامية هي الفلسفة اليونانية مكتوبة بحروف عربية ولكن هذا الانجاء لم يلبث أن أدخل عليه تصحيح سريع بفضل جهود الشيخ مصطفى عبد الرازق الذي حرو هذه القضية وأنشأ مدرسة الاصالة، با كرا في الاربعبنات وهو مالم يحدث بالفسبة للادب أو الثقافة أو التاريخ وكلها ما زالت إلى وقت قريب خاصعة لمفهوم النفريب ولقد تشكلت مدرسة الاصالة في دراسه الفلسفة من هدد من الأبرار أمثال: الخضيري والنشار وتوفيق الطويل وزيان.

ومع ذلك فقد استمرت مدرسة التبعية لليونان والفكر الغرب تلق سمومها في أفق الفكر الإسلام من أمثال زكى نجيب محمدود وذكريا إبراهيم وعبد الرحن بدوى .

وكانأبرز ما أشار إليه النشار هو أن أرجانون أرسطو ( اليونانى الإغريق ) قد وجد رفضاً كاملا فى أفق البحث الإسلامى منذ ظهوره والذين تابعوه كانوا قلة لم يطلق عليم يوماً من الآيام إسمالعلماء وإنما كانوا دائماً من مدرسة المشائين اليونان باللغة العربية أمثال: الفارانى وابن سيناً.

وأن المسلمين عرفوا منهجاً للمنطق مستمداً من القرآن على النحو الذي كشف عنه الإمام بن تيمة وكان أكر منافح عن إصالة المنهج الاسلامي الامام العزالي المذي رد الفلاسفة العرب المتابعين لمنهج اليونائي في عدة أمور تخالف التوحيد أما الدكتور توفيق الطويل فقد عرف بمفهومه الواضح في التفرقة بين العلوم الرياضية والعلوم الانسانية في الخصوع لمنهج التجريب وقد كشف عن أن ما يتصل بالنفس والمعنويات والروح لا يصلح أن يطبق عليه المنهج الذي يطبق علي المادة .

وقد كشف الدكتور الطويل أن بعض فلسفات المعاصرين فد ماتت وأصحما بها لا يزالون أحياء (ولعله يقصد من ذلك الفسكرة الوجودية التي قدمها سارتر).

أما الفلاسفة المعتنقون للمذاهب الفلسفة المادية كالرجمانية أو الوجودية أو الماركسية فإنهم مجددون أنفسهم أمام مفاهيم ليس لهـا ثبات أو استقرار، وما تزال مفاهيم العلم تضرب في جدار المادية وتمكشف زيفها ومع ذلك فإننا نعجب حين نرى أحدهم \_ كالدكتور زكى نجيب محود \_ يقول إن الامةالعربية ليس لها فلسفة عاصة بها وأنها تستمير الثقافة والفكر الاوربي والامريكي في كل شي. وهذا رأى غريب حقاً ، لابثبت أمام الحقائق التاريخيةوالنقافية ، إذكيف يمكن القول لامة تملك منهج الاسلام منذ أربعة عشر قرنا وهو منهج جامع قد أقام نظامًا كاملًا في مجال الاقتصاد والسياسة والاجتماع والادب والتربية، له مفهومه الرباني في الطابع الانساني المرتبط بين الروح والسَّادة . والعقل والقلب، والدنيا والآخرة ، والذي لهطابعهالواضح في مختلفةضايا الحياةوالعصر والجتمع. وكيف يمكن أن يقال أن للمربوالمسلمين ايس لهم فلسفة حياة وهم الذين يؤمنون مِأنُ الإنسانُ رَسَالَةً فِي الحياةِ وأمانةُوالنزامِ أخلاق وله بعد الموت والبعث حساب وجزاء، وهذه الفلسفة تختلف إختلافا عمقا عن الفلسفة الغربية التي بدعي الدكتور زكى نجيب محمودإننا نستميرها ، وإذا كنا قد تابه:ا بعض مظاهر الحياة ، السياسية . والاقتصادية والاجتماعية تحت ضفط النفوذ الاجنى فترة فإن الضمير الدربي الاسلامي ماقبل أبدأ وما رضى وما خضع لهذه المحاولة التغربية التي فرضت عليه خاصة بعد أن تـكشف له زيفها ومن ثم فقد عاود النظر إلى أسلوبالميش الإسلامي المنطلق الأصالة والتحرر من التنعية الاجنبية .

( )

غن بإزاء الفلسفة اليونانية الاغريقية في العصر الحديث أشبه بالمحاصرين، وهو حصار كان قد حاول اجتياح المسلمين من قبل فتغلبوا عليه، وبحن في أشد الحاجة إلى أن تعرف أخطاره لنتجاوزه: هذا الفكر اليوناني الذي ورث الحضارة الغربية مفهومه المسموم: القائم على الاباحيه وعلى مرح الجسد وفرحة البدن وتقدير الجمال العارى وخلق الالحة وعبدتهم ومن ميراث الفكر اليوناني ترعيان متضادتان أولهما السعادة في اقتناص اللذات وهي النزعة الابيقوية والسعادة

فى المتقشف والوهادة فى اللذات وهى النزعة الرواقية وكل منهما مبالغ فى الدفاع عن رأيه والدفاع عن مخالفيه ، ومن هذه نشأت نزعتان متضادتان أخريان هما الفردية المسرفة والجماعية الساحقة، والاسلام ينكر تفردالمذهبين والنزعتين . والقد واجه الفكر الاسلام العاصفة الاغريقية مواجهة حاسمة ، فهم أولا نبذوا كتاب أرسطو عن الدراما والنماذج الى طاف بها فى تراجيديات سوفو كليس واسخليوس وكوميديات أريسيوفان وإضرابه فقد رواها حافلة آلمة تتصارع وأرباب تلهو وتعبث وقدر متربص بالمناس ، يلحق بهم ضروب الآذى ، ولم يرقهم هذا فقد كانوا بحيولين على نظرة التوحيد ورفيض الشرك ، ولو كان شبهة أو أداة من أدوات صناعة الفن والتخيل .

وهم لم ينقلوا إلا ما يتصل بالعلوم ثم قاموا بتصحيحه وتحريره من الاساطير والوثنيات ولكن قوى الشعوبية استطاعت أن تغلب فتترجم الفلسفات فوقف علماء المسلمين لها موقفا حاسما وكشفواءن زيف منطق أرسطو واضطرابه وارتباطه بعلم الاصنام وعجزه عن العطاء في عيط الفكر الإسلامي القائم على التوحيد .

ولقد وقف الاسلام آمامغنوص الشرق (فارسيا أو هنديا) كا وقف أمام غنوص الغرب (الافلاطونيه المحدثة) موقف المداوة والبغضاء بحالدها أشد بحالدة وأعنف جهاد ققد كشف عن زيف مذهب الفرس الثنوية (النور والظلمة) وعارض ما انبثق هن بجوسية الفرس بعد الاسلام من بابلية وخرمية ومزدكية وغيرها، هؤلاء الذين استباحوا كل المحرمات واستسرت الحرب معهم عشرون عاما، ومن هؤلاء طوائف القرامطة والاسماعيلية والنصيرية والدرزية والحاكمية وسائر العبيدية الذين يسمون أنفسهم باطنية :

ولقد واجه مفكرو الاسلام فطائح الباطنية من قرامطة وحشاشين ، ولفد كان من ثمارهذا الفكر الفلسني الباطني مولفات كرسائل إخوان الصفا كتابات الحلاج وان عربي وغيرهموقد رقضها المسلمونكا رفضوا فلسفات ابن سينا والفارابي وكشفوا تبعيتها المذاهب الباطنية (وإن قبلوا منهم مفاهيمهم في العلوم والطب) وقد تأثر بهذه المدارس كلير من أملال أن العلاء والمتنبي وأب تمام في بجال الفلسفة وأبي نواس و بشار في بجال الشعر والاباحية .

وكذلك وقع في شرك التبعية السكاكي وقدامه في مجالالبلاغة وأخطرما صنعه

قدامه بن جعفر فى كتابه تقد الصمر هو الرجوع إلى أرسطو فى كتابه نقد الصعر وقد استطاع الفكر الاسلامى أن يتحرر من هذه الموجةالماصفة واستعادأصالته ومفهومه الجامع. بعد دفاع الغزالى وابن تيمية وغيرهم وبرز مفهوم مذهب أهل السنة والجاعة كاضياً على نلك التجاوزات .

ولكن هذا الركام الذي تجاوزه الفكر الاسلاى الاصيل لم يلبث أن أعاده الاستشراق إلى الحياة ، بل لقد ذهبوا إلى أبعد من ذلك حسبين ترجموا تلك الراجيديات والكوميدات الفاسدة الصالة إلى المانة الغربية في العصر الحديث لتسكون واحده من عوامل التغريب فكانت بالاضافة إلى إحياء رسائل إخوان الصفا وكتابات الحلاج وابن عربي وكتابي الفلية والإفاني بمثابة إمحاولة جامعة خطيرة لاحتواء الفكر الاسلامي الاصيل:

## هل استطاعث الفلسفة الغربية المادية

### أن تعطى نوراً

هل استطاعت الفلسفة الغربية أن تعطى الفكر الاسلامي في العصر الحديث شيئا إيجابياً أم إنها \_ كشأنها في القرن الرابع الهجرى \_ قدمت عشرات من الشبهات والسموم والاهواء التي عصفت ببعض النفوس وأفسدت عددا من العقول الناضجة والارواح النقية ، بما حملته إليها من فكر مادى ووثني وإباحي كان بعيد الاثر في تدمير بعض النفوس التي لم تمكن لها حصانة حقيقية من الإيمان باقة تعالى

لقد كانت الدعوة إلى طرح مفاهيم الفلسفات الغربية والوافدة في الفيكر الاسلامي تتردد في إلجاح خطير بعد أن أصبحت الفلسفة مادة تدرس في المدارس والجماعات في مختلف أرجاء العالم الاسلامي ، وقد قدمت باسلوب ما كر خبيث حال دون المكشف عن أخطائها أو عن أنها ترات أمم أخرى كانت في حاجة إلى أن تفسر أمور الطبيعة بعيداً عن الدين أو لان الدين لم يقدم لها في هذا الجال مايشني الصدور ، والواقع أن الفلسفة كانت اجتهاداً عقليا في هذا الجال أو بمثابة محاولات هي عرضة الخطأ والصواب بينها كان الفكر الاسلامي قد تندر منذ وقت بغيد بفهم أبعاد هذه الامور من حيث إن القرآن قدم تفسيراً واضحاً كاملا بعيد بفهم أبعاد هذه الامور من حيث إن القرآن قدم تفسيراً واضحاً كاملا مابعد الطبيعة أو مايسمونة ( الميتا فيزيقا )أو عالم الغيب كما يطلق عليه القرآن ولم يكن المسلمون بعد ذلك في حاجة إلى تفسيرات بشرية تخطيء في الاغلب في ولم يكن المسلمون بعد ذلك في حاجة إلى تفسيرات بشرية تخطيء في الاغلب في غلى الجواب المادية وهي ليست كل شيء ولانها تستمد مفاهيمها عن طريق المقل الذي ليس من مهمته فهم ماوراء الحسوس والظاهر ، كل هذا أحدث اضطرابا كبيرا في النفوس وخاصة في نفوس الفشء الذين لم يكونوا قد اقفوا ثقا فة إسلامية أصيلة جامة .

ومن مناكان أكبر أخطاء الفلسفة الغربية ــ الى هى فى مرحلتها الحالية فلسفة مادية خالصة بعد أن مرت بمراحل الفلسفة المسيحية اللاهوتية والفلسفة المتالية ــ أن ترى نفسها بديلا عن الدين فى تفسير أمور الطبيعة والحياة أيضا، ويرجع قصورها إلى أنها تعتمد على العلم النجري، المتغير والذى يفسد فى سرعة فليجة المتغيرات المتوالية.

وحين يقول الفكر الغربي أن الدين عاتق عن النطور فإنه يقول ذلك في حدود الفكرة الدينية التي عرفها عن اليهودية والمسيحية فقط، ولو عرف الاسلام ماقال ذلك بحق ولما كان الغرب يؤمن بأن الدين لاهوت أو أنه علاقة خاصة بين اقه تبارك وتمالى والإنسان عا يحمله يستبيح لنفسه أن يتصرف في جواب الاجتماع والسياسة والافتصاد، ولكن الامر في الاسلام يختلف فالاسلام دين بمعنى العبادة ومنهج حياة ونظام مجتمع وهو يتكامل بين العلاقتين مع اقه تبارك وتمالى ومع المجتمع، ولما كان الغرب لا يملك منهجا متكاملا جامعا بين العقيدة والمجتمع — كا يماك المسلمون — فإنه يبحث عن أيدلوجيات . أما المسلمون فإنهم لا يحتاجون لا الكان الذلك الهيه المناه المسلمون فانهم لا يحتاجون

ولا ريب أن جميع تطورات الفكر الغربى قد جاءت نتيجة التحدى، وكرد فعل على الجود الذى واجهه به الدين الغرب، فالنظرية المادية هى رد فعل الكنهوت وكذلك الماركسية فهى رد فعل الرأسمالية .

ولا يستطيع الفكر الغربي أن يقدم أحكاماً بجردة صادقة بعيدة عن تحديات المصر والتاريخ ، أو متحررة من الهوى .

وأخطر مفاهيم الفلسفة الغربية: نظرية التطور . ونظرية نسبية الآخلاق، ونظرية المنفعة ، والنظرية المسادية ، ونظرية الجنس . وكاما نظريات تقدم على الانشطارية والنظرة من جانب واحد هو الجانب المادى ، فنظرية التطور لانقوم على إطار من الثوابت الاساسية . فليس الامر كله تطورا مطلقا . والاخلاق جود من الدين لها صفة الثبات ، أما المتفيد والنسبى فهى العادات والتقاليد التي يصنعها البشر ، ولابد بحوار المنفعة من القيم الرفيعة التي يفرضها الإيمان بالقوالحلق، والتي يقدم منها الإنسان التضحية دون أن ينظر الجراء المادى ، والنظرية

المادية تفترض إنكار الجوانب الروحية والمعنوية للانسان. ونظرية الجنس تقوم على أن ذوافع الإنسان كلها جنسية ، وهو ما ثبت أنه غير صحيح ، وأن للانسان دوافع مختلفة ، وأن الاقتصاد لبس هو العامل الوحيد فى تفسير الحياة والمجتمعات والتاريخ .

إن أخطر مانتسم به الفلسفات الغربية: النظرية الانشظارية ، والشك والارتياب والإباحية والقشاؤم، وأبرز معالم إنحرافها أنها تنسكر عنصراً أساسيا من عناصر النفس الإنسانية هو جانب الإيمان والعقيدة والروح، والعالم الداخل والغيبي كله ، هذا اللعالم الذي أنسكرة الفركر الغربي والحديث ورفعت المعاول لحدفه وتحطيمه وتدميره فسكريا بالفاسفات وعمليا بالاباحية ولا ريب أن هذا العالم العقائدي كامن في أعماق الانسان لاسبيل إلى إلغامه أو إنسكاره وهذا هو مفهوم الانشطاريه التي تقبل بالعهل والجسم وترفعن النفس والروح وتقبل بالمادة وترفض الدن .

ومن هنا كانأبرز مظاهر الفكرااغربي اليوم . التشاؤم ،نييجةالسرففالاباحة وآية على الشك والارتياب 1

والهل أخطر ماطرحه الفسكر الغوبي على أفق الفسكر الاسلامي هي: النظرة الانشطارية التي تفصل بين المادة والروح والدين والدنيا وطابع التشاؤم والفكر الانشطارية التي فطر الله تبارك وتعالى الاسلامي بطبيعته فسكر إنساني الطابع قائم على الفطرة التي فطر الله تبارك وتعالى الناس عليها فهو متكامل يفيض بالرحمة والطمأنينة والسياحة ولا يقبر الانشطارية أو التشاؤم ذلك لانه يقوم على تسكامل القيم وانسجامها ولا يفترض إمكان قيام شطر منها دون الشطر الآخر فضلا عن أنه لايملي جانبا منها على مختلف الجوانب. ولقد كان من نشيجه انشطار الف كر الغربي أن خرج من النقيض إلى النقيض: من الوهبانية إلى الاباحية دون قدرة على التوسط أو المواثمة أو التسكامل بينها لم يعرف الفكر الاباحية دون قدرة على التوسط أو المواثمة أو التسكامل بينها لم يعرف الفكر الاسلامي هذه التجزئة ولم يقرها ومن الانشطارية سقط الفكر الغربي في أزمة المادية عن طريق إعلاء العلم وتقديس المقل ومن منا عمت ظاهرة التشاؤم وجدانه وفكره كله وطبعته بطابع الملل والتمزق والتمرد والصراع والحوف من الموت والرغبه في اعتصار الحياة الوائمكار الآخرة والجزاء ، وقد جاء عذا الموت والرغبه في اعتصار الحياة الوائمكار الآخرة والجزاء ، وقد جاء عذا

نتيجة خضوحه لفكر التلودى القائم على الربا و الاباحية و إدكار البعث ، وهو ما يضاد منهوم الاسلام في أخلاقية الحياة و المسئولية الفردية ، لقد استطاع اليهود عن طريق الفلسفات و الايدلوجيات أن يجعد لموا مفاهيمهم بمثابة منهج عالمى ، جمعوا له كل ماحله الفكرى البشرى القديم من و ثنيه و إلحاد و احتقار للاخلاق في سبيل إشادة إمراطورية الربا وعبادة الاعب والتسكالب على ماديات الحياة ، و بذلك سيطر اليهود على الفكر البشرى ، وعمدوا إلى احتواء الفكر الفرق ، ولم يعد هناك منهج اليهود على مواجهة منهجهم و دحره و تدميره غير منهج القرآن الذي تبناه الاسلام ، والإيمان بالبعث والمسؤولية والاخلاقية والالنزام وهو منهج التوحيد الحالص ، والإيمان بالبعث والمسؤولية والاخلاقية والالنزام الفردى و يتضع طابع التلمودية في مناهج علم النفس وعلم الاجتماع وعلم الاخلاق وعلم الانترويولوجيا وعلم مقارنة الاديان ، و يتمثل في طغيان المفهوم المادى ، الجذمي ، الجذمي ، على نفسير الجتمعات و تفسير التاريخ بهدف احتواء الام واحتواء الاقتصادى ، الجذمي ، على نفسير المجتمعات و تفسير التاريخ بهدف احتواء الام واحتواء الامتواء الاقتصادى ، الجذمي ، على نفسير المجتمعات و تفسير التاريخ بهدف احتواء الامتواء الامتواء الامتواء الاقتانات ،

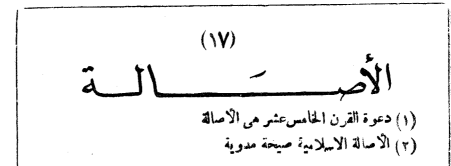
وإذا نظرنا إلى تراث الفكر الفرى وجدناه مصبوغا بصبغة الاهواء ، غير خالص الحقيقة العليا . فقد ثبت أن قواعد ، مندل ، في الوراثة غير محكمة ، وأن و مندل ، لم يكن على على الآفاق الجديدة الطاقة التي أوشكت البشرية أن تستشرقها من جد ، وأهمها البترول الذي كان ظهوره عاملا هاما في قلب نظرية ومندل والاطاحة بها ، ولقد كانت صبحة أوربا هي محاولة انقاص البشرية بالقضاء على المنعفاء محاولة ضالة ، فقد جفت فتها ينابيع السخاء البشري عندما دعت إلى قتل العاجز أو سركه يموت دون أن تهمل على شفائه ، وكان أفسى تلك الصبحات القول بالقضاء على الزنوج لحساب شعوب أرقى منهم ، وكان أفسى تلك الصبحات القول بالقضاء على الزنوج لحساب شعوب أرقى منهم ، وكان هذا تبريراً كاذبا للاستعاد والاستغلال ، لآن الآفوياء هم الذين يستعمرون ويقتلون الضعفاء ، وقد تبين المباحثين أن رأى و دارون ، في تنازع البقاء الذي أخذت به الفلسفات الاستعارية هو خطأ محض ، وأن التعاون مع الطبيعة أكبر أثراً من الننازع ا

وكانت دعوة و تيتشه ، دعوة ظالمة ومضللة فى نفس الوقت حين دعا إلى القضاء على العاجز أو تركد يموت دون العمل على شفائه ، وقد لتى نيتشه مصيرا مظلما غاية الظلام نتيجة دعوته التى اعتموها الاستمار صررا اظلمه، فقسد عاش محو

وهو فى حنون يكاد يكون مطبقا ، إذ كان فى الدور الآخير من السانى ، وهو مرض لم يقمد جسمه فقط ، بل أمات ذهنه . وقد مات مغموراً ولم ترثه صحيفة واحدة ! !

ولم تذكره جامعة حتى بعثه اليهود من بعد ، وقالوا لقد رتبنا بجاحه كا رتبوا بحاح وارون وغيره، ولقد كانت كل كتابات الذين تموا ـ كانت بهذف تدمير المجتمع كان أبطال دستوفسكي شواذ ومرضى ، وجميع أيطال فرويد شواذومرضى . وكره نيشه أوربا لانها اعتنقت المسيحية ، وكذبت التجربة قولة فرويد : بأن كظم الشهوة الجنسية يؤدى إلى اضظرابات الشخصية . وتبين فساد استغلال فرويد للاساطير وخاصة ماأطلق عليه و مركب أودبب ، ، رهو أن الطفل يحبأمه حبا جنسيا ، ويجد لذة جنسية في الرضاع !

ولقد روج سلامه موسى وطة حسين وغيرهم لهذه الكتابات ، وعاش التغريبيون ينقلون عن قرويد وماركس وسارتر تلك السموم لتدمير مجتمعنا وفكرنا يها ، وإذا كان الغرب دعا إلى هذه الآراء أو اعتنقها فلانه لم يكى له منهج يهديه ، أما بالنسبة للمسلمين فإن الامر جد محتلف كما فلنا . واقه تعالى أعلم ، . For the second second



## دعوة القرن الخامس عشر: هي الإصالة

إذا كانت دعوة العصر الماضي هي و التكيف ، .

فإن التأصيل هو دعوة هذا المصر بعد أن كشفت دعوة التكيف عن كثير من الاخطار وقليل من المعطيات. ذلك لأن التكيف يجب أن يكون خطوة تالية-للتأصيل الذى يضع القاعدة الصحيحة لمواجهة التيارات الوافدة والنظر إليها ووزنها بمزان دقيق على قاعدة الحفاظ على المدانية الاسلاميه وعدم التفريط في أى. جزئية منها، أو التضحية بها فى مقابل وافد ما .وأن تكونكل المطيات الوافدة بمثابة موادخام وأن تكون المعطيات العامية والمسادية هى التي يراد صياغتها وتشكلونها فيأطار المفهوم الأساسي ، أما أسلوب العيش الغربي بمختلف مفاهيمة. وأساليبه وما يتصلبه من فنون وآداب ومسرح فإنه معزول عاماً ، ذلك لأنه عثل نتاج ثقانى وعقيدة مختلفة عنعقيدتنا وثقافتنا ولقد وضعالمفكرون المسلمون منذ وقت بعيد القاعدة الذهبية في هذا : أن ينقل المسلمون ماديات الحضارة والعلوم ويشكلونهافىداخل دائرة فكرهموانتهم ويصهروهافىأخلاقيات الاسلامويقيمونهأ على مفهومهم الجامع بين الروح والمادة فالمسلمون يؤمنون بالتقدم الجامع بين العنصرين وهم لايضحون بالمعنويات من أجل الماديات ويرون أن التقدم المادى وحده لايحقق هدف المجتمع الاسلامى الربانى الوجهة القائم على مفهوم مسئولية الفرد أمام اقه تبارك وتعالى وأمانته فإقامة المجتمع الصحيح والتزامها لأخلاقى وقد دحض المفكرون المسلمون تلك النظرية المسمومة للتي روج لها طهحسين وحسن فوزى وغيرهم بالدعوة إلى تقبل الحضارة الغربية جملة : خيرها وشرها وحلوها ومرها وما يجمد منها وما يعاب وهىدعوة ضالة فهل قبلالفربيون فيعصر النهضة الحصارة الاسلامية بمفاهيمها القائمة على التوحيد والمدل والرحمة والاخاء والىونانية والرومانية .

ولا ريب أن دعوة العودة إلى الاصالة هيأساس الحركة الفكرية الاسلامية في مطالع القرن الخامس عثر الهجري وهي ليست قيدا يعوق حركة التطور والتقدم ولكنما علامة على تأكيد الذات والحرص على دعائم الشخصية الاسلامية حتى لاتنمار ولا ينصهر فى الانمية أو العالمية تتفقد ميزتها الوحيدة التى تميزها وهى التوحيد الخالص الذي لا يحمل لوائه فى هذا العصر فى العالم كله غير الاسلام ألمه وهم الموكارن بإذاعة هذا الدين فى العالمين وحمله إلى كل الافاق .

ولقد مر المسلمون بالمراحل التي فرضت عليهم فيها ـــ وإرادتهم مغصوبه بــ أسلوب الميش الفرى في الح.كم والاقتصاد والاجتماع حين فرض عليهم القانون الارساليات علىمناهج التعليم وقد مرصالتجربة دون أن تجد تقبلا حقيقياً أو نلتتي مع مشاعر المسلمين أو عواطفهم ، بل ظلت معارضه الفطرتهم ومضاده الهبيعتهم سواء في اتجاهها الرأسمالي اللبيرالي أو الاشتراكي الماركسي فقد رفض الجتمع الاسلامي كلا الآسلوبين في الفكر والحياة والحضارة جميمًا وتسكشقت له بعد سنوات طويلة عمق الخدعه وضخامه المؤمرة وخطورة المحاوله التي كانت تستهدف أستئصال وجوده والقضاء على كيانه وقد تبين له ذلك من خلال الهزيمة والنكبة والنكسة وتبين للغرب ــــ بشقيه ـــ استحالة احتواءالاسلام والمسلمين أوفرض حضارة مادية متعصية عليهم ، أو قرض أسلوب عيش معارض لمفاهيمهم وقيمهم، وتدكمشف زيف كل دعاوى التغريب والشعوبية والاستشراق والتبشير من القول بحضارة واحدة ، أو فكر واحد وتأكد أن الامة الاسلامية وهي في أشدمراحل ضعفها لا يمكن أن يحتوى وأن الفكر الاسلامي له أصالته القادرة على تبعين طريقه وأنبثاق حركة يقظته من داخله وتصميمه على الوفوف في وجه الانصهار أو الاحتواء ، وتبين فساد عبارات الموائمة والتـكيفواشرأبت الذاتيةالاسلامية مرة أخرى قوية بفضل حركة اليقظة تلتمس أصالتها من منابعها الأولى ، ولارى غيرها بديلا ولذلك فإن مطالع القرن الخامس عشر الهجرى تتميز بظاهرة الدعوة إلى التأصيل في كل مهالات الفكر: السياسية والاجتماعية والاقتصادية والتربوية وقيام النهضة الاسلامية في إطار المفهوم الاسلامي الجامع بين الروح والمسادة ، القائم على مفهوم الثوابت والمتغيرات والملتمس للمثل الاعلي الاسلامي في كل مجالات العمل، في التعليم والتربية والثقافة، مؤمنا بأن لسكل حضارة ( ولسكل ثقافة ﴾ حصارتها المميزة المستمدة من عقيدتها وقيمها ، وهي في الاسلام واسعة الآفق ، مرنة الآطر ، قادرة على تقبل كل صالح ونافع من تجارب الامم ولسكتها لا تقبل بحال الانصهار أو الاحتواء أو أن يفرض عليها ما يخرجها عن معدتها الاصيل: القائم على التوحيد الخالص ، ولقد كان جهاد المسلمين قائما وممتداعلى مدى المصور في سبيل حماية مذه الذائية .

و تقد صدق قول القائل: ﴿ إِنَّ الْحَطَّرِ الْحَدَقُ بِالْآمَةُ الْاَسْلَامِيَةً لَا يَسْكَمَنُ فَيُ السَّلَاحِ الحَدِيثُ الذِي يَمْتُلُكُهُ الْأَعْدَاءُ أَو الطَّائِرَاتِ التَّيْ تَرْبُصُ جَالًا أَو التَّقُوقُ السَّلَاحِ الحَدِيثُ الذِي يَحْمُطُ بِهَا مِن كُلُّ جَانِبٍ بِقَدْرُ مَا يَمْدَنُ فَيُ النَّكُمَةُ عَلَيْهُ المَدُو وَمِنْ هَنَا جَاءَتُ الْحَرْيُ وَالْمَقَائِدِي الذِي يَطَلَقُهُ المَدُو وَمِنْ هَنَا جَاءَتُ الْحَرْيُ وَالْمَقَائِدِي الذِي يَطَلَقُهُ المَدُو وَمِنْ هَنَا جَاءَتُ الْحَرْيُ مِنْ النَّكُمَةُ ﴾ النّكمة ﴾

ولقد أكد المباحثون أن المسلم ملتزمنى سبيل عقيدته ، يسترخص كل شيء من. أجلما ، ولا تقاس المعارك بجساب الحياة والموت والخوف والحسائر .

ولقد وفض المسلمون الاستلاب الحضارى، الذي يستهدف اقتلاعهم من تراثهم الاسلامى وقيمهم القرآنية ، ويؤكد الاسلام ثقة المؤمنين بأنفسهم واستنفارهم لمقاومة الظلم والحسف بدلا من الحضوع له ، ولقد تبين، بوقائع التاريخ أنه من الصعوبة أن يقبل المسلمون سيطرة أي أمة عليهم وهم يملكون ذلك الراث العربض وهم لا يبيتون على العشم أزاء ما يجدونه من عمل النفريب والاستشراق على تزييف عذا التراث وهدمه والتسلط عليه وبث السموم حوله ، وقد فشلت دعوى دعاة الانصهار التي رددها طة حسين وغيره من أن مصر ليست شرقية ولا عربية بل أنها غربية المقل و يجب أن نطل أوربية وكانت حركة اليقظة هي الرد الحقيق على هذه المؤامرة ، حجب أن نطل أوربية وكانت حركة اليقظة هي الرد الحقيق والكشف عن خطر النظرية الغربية والنظرية الماركسية على الشخصية الاسلامية والكشف عن خطر النظرية الغربية والنظرية الماركسية على الشخصية الاسلامية وقد حملت لواء الدعوة إلى التذود باليقظة والحذر حتى تسد جميع المنافذ والمكوى على كل متسلل يريد أن يبث سمومه بيننا .

## الإصالة الإسلامية : صيحة مدوية

أنَّ الصيحة المدوية في أذان المسلمين اليوم هي الحَفاظ على الحُصائص والذاتية فهي مفتاح العودة إلى الاصالة ، وعودة الحضارة الاسلاميه إلى العطاء ، ولقد تبين للسلمين كذب وضلال وفساد كل دعوة تدعوهم إلى الانصمار في الحضارة النازية أو الثقافة العالمية أو الفكر الاعمى بحجة أن هذا هو منطلق التقدم ، ذلك أن أحكل أمة أسلوب للتقدم والنهضة والمسلمون لا يملمكون كيانهم إلا إذا حافظوا على ذاتيتهم وكيانهم بل أن الذين يعلمون حصائص الامم والحضارات يؤكدون بأن الآرض أن تبتى أرضا اسلاميه ، ويقول واحد منهم ﴿ إِذَا أَرِدْنَا أَنْ نَخَلَّدُ فَي هَذَّهُ ألبلاد حصارتنا وثقافتنا وتدوم مدنيتنا ومنهاج حياتنا فلن تتحقق هذا إلا ءأن ننقل بأمانة ونزامة مأثورماوثناءعن أسلافنا من ميراث إلى أجيا لنا القادمة ، بل نجعل أجيالنا القادمة كذلك تصلح لحل هدده الأمانة بكل كفاءة وشعور لتتمكن هي كذلك بدورها من نقل هذه الأمانة إلىما يعقبها من الاجيال . أنالذي يتوقف عايه حياة شعبَ من الشموب ويرجع إليه بقائه واستمراره على المعمورة هو عنايته باعداد جيل قادم على مستوى يجعله كفوا للمحافظة علىشخصيه ، أما إذا انضهرت أمة في بو ثقه شخصية أخرى فإن معنى هــذا أنها فقدت خصائصها ، ومعناه أيضا أنها أندثوت وفنيت .

أن أعظم مهمة الآمة هي نقل تراثها الحضارة الى الآجيال القادمه وأن تستمر عملية نقل التراث هذه على الآجيال، هذه الحقيقة يجب أن نقف بازائها موقف التقدير الكامل و مجعلها كالمنار أمام السفن العابرة فى الحيط لتهتدى بها . وهذا هو مفهوم الاصالة الحق ومن حول هذا المعنى تذهأ مدرسة تصحيح المفاهيم وتحرير القم فتسكشف زيف المفاهيم الوافدة وتحرير المصطلحات ، من النبعية والخضوع وتحرر مناهج التعلم العام والجامعي وما يلحق بها من عركز البحث العلمي من قيود التبعية الثقافية والتخلص من الصطلحات الآجنبية المعرة عن تصورات ومصالح التبعية الثقافية والتخلص من المصطلحات الآجنبية المعرة عن تصورات ومصالح

أجنبيه غربية عن كيان الآمة الاسلاميه وعقائدها ومصالحها مع تأكيد أهمية الالتزام بمصطاحات نابعة من عقائد الآمة وتاريخها وترائها وجوهر فكرها وشخصيتها الاسلامية .

وفى مذا الاطار يجب الكشف عنزيف نظريات الافتصاد الغرب والماركسى وزيف القانون الوضعى وزيف مناهج الثقافة والتربيه والتعليم .

وعلينا أن نواجه تلك المحاولة الخطيرة الى ترمى إلى عزل عالمنا المعاصر تحت اسم الفكر العربي أو الثاريخ العربي ، في محاولة لحجبه عن استعراريته المتصلة مئذ فجر الاسلام إلى اليوم فهناك اليوم من بحاول تفسير معارك حطين والقدس ودمياط والمنصورة وعين جالوت الى وقعت مع الصلبين والفرنجة والتتار على أنها معارك صراع عربي أوربي خلال العصور الوسطى وهو تصور خاطىء مضلل فإن هذه الحلات كلما قامت تحت اسم (الاسلام والغرب) .

وهناك محاولات تفسر الناريخ على أنه مصرى أو عربى (اقليمى أوقومى) وهى محاولات مضلة فا كان لهذه الآمة الاسلامية إلا تأريخا واحداً متصلا، وإذا كانت ايدلوجيات الغرب ومفاهيم الديمقراطيمه والديرالية هى التى أوقعت المسلمين فى الذكبة واسلمت فلسطين للصهيونية العالميه فإن تجارب القومية العربية والماركسيه هى التى أثمرت ندكسة ٧-١٩، ومن ثم فان المسلمين قد عرفوا اليوم طريقهم الوحيد الذي يحقق لهم وجودهم وهو شرعتهم ونظامهم الربانى الجامع، أن محاولة فصل الدين عن السياسة وهى نظريه غربيه صنعها الفربيون للتحرد من سلطان السكنيسة وهم الذين فرضوها على العالم الاسلامي لعزل دينه عن مكان القيادة والترجيه و ولدكنها لم تجد تقبلامن الشعوب المسلمة ولم تستطع أن تحقق المسامين ما يتطلعون إليه من عدالة وسماحة ورحة الاسلام وشريعته ونظام المكفيل بقنظيم المجتمعيات و تحريرها من الفساد والاضطراب والتمزق .

ولقدكان فصل الدين عن الدولة وإثارة دءوى القوميات والافلميات هى المفتاح الذىحقق الصهيونيه الوصول الىفلسطين وكانت الحلافه الاسلاميه والنظام الاسلامي هى الحاجز القوى أمام تحقيق هذا الهدف الحطير ، ولقد عرفت الآمه الاسلاميه أنها لانستطيع أن تتقوقع فى الاقليميات والقوميات ولكن طريقها الحقيقى

الإسلامية الجامعة وأنه — كما تقول لومدند — أمام الوحف ألاسلامى لم تعد القومية العربية تقمتع بالتأثير الذى كانت عليه منذ عشرة أو عشرين عاماً عند ما كانت أى محاولة من المحاولات الوحدوية تثير حماس الجماهير من الرباط حتى بغداد. إن تجربة القومية العربية الحديثة التى قادها البعث والناصرية وقننها ميشيل عفلق وساطع الحصرى قد فشلت وأن العرب الآن يتجهون إلى التجمع مع المسلمين تحت لواء الوحدة والتضامن والاخاء الإسلامي وقدسقطت النجربة الماركسية الاشتراكية لانها عجزت عن أن تحقق شيئاً .

أن تمايز الآمم وتبانيها \_ كما يقول الدكتور محمد محمد حسين \_ مقصود لذاته لانه هو الاصل في نمايز الامم ودفع بعضها ببعض وهو من سنن الله السكبرى ، وإذاكانت النظريات الرياضية والنجريبية واحدة لاتختلف باختلاف الآمم فإن النظريات السلوكية التي تقنن سلوك الفرد وسلوك الجاعة مختلفة متباينه تباين الامم ﴿ وَلُولًا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسُ بِمُصْهُمْ بِيَمْضُ لَفُسُدَتُ الْأَرْضُ وَلُو شَاءَ اللَّهِ لَجُمُلُ النَّاسُ أمة واحدةولا يزالون مختلفين إلا من رحم ربك ولذلك خلقهم)و بتميز المسلمون بالمقدار الدى يستعدوا أفيه على قيمهم وعقيدتهم وطريق الانحاد هو نظم يحيل تعدادهم إلى جسم وأحد إذااشتكي منه عضو تداعى لهسائر الجسدو من طريق المخالفة لغيرهم الذي يصوتهم مَن الدُّوبان والفناء في عيرهم وهذا واضحمن قوله تعالى ( وإن هذا صراطى مستقيما فانبعره ولا تنبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ) فالآية تدعو المسلمين إلى الاجتماع من طريق الاسلام من ناحية وينهاهم من ناحية أخرى عن اتباع طرق غير المسلمين لانها تؤدى إلى تفرق ﴿ جماعتهم . ولقد انكشف المخطط الاستماري الصهيوني الذي يدبر لتمييع الطابع المميز لشحصيةالامة الاسلامية بمهدآ لامتصاصها . والتجديد صفة لحركة إسلامية يمـكن أنترد جدته ليمود إلى صورته الصحيحة كما بدأ أولينني عنه ما شابه وخالطهما انحرف به عن الجادة والاصلاح هو تخليص المجتمع الإسلام الاسلام عااعتراه من تحلل أدى إلى تخلف المسلمين، هذا هر تجديد الإسلام وإصلاج المجتمع ، أما الحطر فيو تطويع الاسلام لأشكال الحصارة الغربية ومفاهيمها وتطوير المجتمع ليكون في تهاية المطاف صورة من صور المجتمعات الغربية ، أن النظم الجمهورية والديمقراطية التي تبدو في ظاهرها تأييدا اسلطة الشموب فياختيار قادتها وزعامتها كانت تستهدف في حقيقتها سيطرة اليمود بالنحكم في اختيار أولياتهم لهذه القيادات والزعامات واستبعاد أعدائهم وخصومهم مذكما بسيطرتهم على الرأى العام والانتخابات عن طريق السيطرة على

رموس الأموال ووسائل الأعلام، هذا ومن ناحية أخرى فانعلينا أن نئق بأن جميع النظريات الوافدة التي ظهرت في البلاد الاسلامية هي مجموعة من النقائض حاولت أن تشكل بالمزج والتركيب نظرية ملفقة واضح منها التمحل والصناعة ولذلك فهي لم تستطع أن تثبت طويلا لأنها ضد طبائع الأشياء وضد الفطرة، وستسقط هذه التلفيقات التي تجمع القومية والماركسية والثورة، أو التي تجمع الوحدة والحرية والاشتراكية وليس هناك أصلح من النظرة الاسلامية الأصيلة المجامعة، لقد فشات عذه المسميات كلها في أن تعطى عطاء حقيقيا وكانت ميزة الاسلام أنه صنع وحدة الفكرة المجامعة التي تحول دون الصراع الفكري أو التموق النفسي.

ولقد انتصر المسلمون في كل معارك الغزو بالمعنى الاسلامي لا بالمعنى القومي وكل قضاياهم التي عالجوها بالمفهوم الوطنى أو الاقليمي أو القومي لم تحقق نجاجا يذكر ، ذلك أن المفهوم الاسلامي هو الذي احتوى المغرل وحولهم إلى حماة للإسلام ، في موقعة عين جالوت كانت صيحة ، والملاماه ، وفي الحروب الصليبية برز عماد الدين زنسكي ، ونور الدين محمود ، وصلاح الدين والظاهر بيبرس ، بل أن حركات التحرر من الاستمار فانها لم تنجح إلا عندما ارتكزت على الاسلام ويبدو ذلك واضحا في حرب التحرير الجزائرية وفي معركة العاشر من ومضان ويبدو ذلك واضحا في حرب التحرير الجزائرية وفي معركة العاشر من ومضان كان عادة اليقظة والنهضة كلهم إسلامبون وكان غيرهم مشبوهون دائما ، وكذلك كانت جمعية العلماء وابن ما دبس واربطة السنوسية والازهر الشريف والسلفيون في المغرب .

ويدرك اليهود وأنصارهم أن تضية فاسطين هي قضية إسلامية ولا بد أن تمود كذلك رغم كل ما يبذلونه لابقائها خارج دائرة الاسلام.

ومن هناكان حوص أعسدا. الاسلام على إبعاد قمنية فلسطين عن الحل الإسلامي ، باعتباره الخطرالحقيقي الذي يجطم وجود الصهيوبية و برصفه الصخرة الشامخة التي تدمر فوقها كل المطامع والمؤامرات .

ولقد ترددت كتابات كثيرة تتحدث عن معضلة التحدى الذى يواجهه العمالم الاسلامى بين أصالته وعصريته وتلك سألة يسيرة جد اليسر ، هو أن يلتمس منهج الإسلام الصحيح عندئذ يأخذ بآخر اكتشافات العلم ومعطيات العصر وإنجازات الصناعه والزراعة ليدبرها فى دائرة مفهومه للحضارة الانسانية: عدلا ورحة وأخاء بشرياً وهو فى نفس الوقت يحافظ على عناصر شخصيته ويبقى متمسكا بخدوره لا يفرط فى شىء منها فيقيم النقدم على معناه الجامع مغنويا وهاديا ويهى. المجتمع ليسير على سنن الله وشريعته ويدعو الانسان المسلم على أن يفهم رسالته وأمانته فى بناء المجتمع الربانى لا أن يخضع هذا المجتمع لاهواء الحضارة وسمومها وفسادها . إن رسالة الله الحق هى الاطار الذى يجب أن تتحرك فيه الأمم والمجتمعات والحضارات تحل حلاله وتحرم حرامه وتقيم حدوده وضوابطه حتى تستقيم على أمر الله وحتى يفتح الله لما بركاته من السهاء وتشهد اليشرية مرة أخرى منهج الله معابقاً والمجتمع الرباني قائماً على وجه الارض يعز عزيزاً ويذل ذليلا وأنهم يرونه بعيداً و نرآه قريباً ه

### ( ) ( )

النة اتت قيا الاست الامنية

١ \_ تأصيل ذاتية الامة الاسلامية

٧ ــ الاسلام والغرب

## تاصيل ذاتية الآمه الإسلاميه

لاريب أن أبرز معالم حركة اليقظة الإسلامية في مطلع الفون الخيامس عشر هي محاولة التأصيل الواسعة التي تطرح نفسها بقوة في أفن الفيكر الإسلامي لنحرير الحقائق وتصحيح المفاهم وكشف الوبوف ودخص الغظريات الباطلة وتقويض ذلك المخطيط الاستشراق التبشري التغريبي الذي رسمته مؤسسات الفزو الثقيافي في المجبهات التلاث: غربية وماركسية وصهيونية وليكل منها أهسداف وقضايا ووجهات نظر وكابها توجه إلى الإسلام يرسوله وتاريخه ولغته وتحاول أن تغال من د ذاتية الاسلام، الحاصة المتميزة الذي تختلف في جوهرها ومظهرها عن تفسيرات الاديان والايدلوجيات المتمددة.

وتصل حركة التأصيل اليوم إلى أبعاد مختلفة ، ولا تقف عند جهال الافتصاد والسياسة والاجتماع ، بل تتعدى ذلك إلى كل بجال من مجالات الحضاره والادب والتعليم والثقافة إلى أن تصل إلى فن المعمار أيضاً في سبيل إحياء أسلوب العمارة الاسلامية بعد أن طفت ظاهرة العارة الغربية كجزء من خطة التغريب التي تهدف إلى تقبل الوافد في كل بجال دون تقدير لوجوه الحاجة والمنفعة والمظهر الجالى وهوية الشخصية العربية الاسلامية المتمسكة بتراثها الحربصة على وجودها الحالص .

ولقد كانت محاولة ضرب ذاتية الاسلام والآمة الاسلامية هدفاً قديما من أهداف الغزو والتغريب لصهر المسلمين وفسكرهم فى برتقة الفسكر الآنمى والوثنى والمسادى العالمي وكان جهاد الآبرار من أعلام الاسلام منصباً على الحفاظ على هذه الشخصية الاسلامية القاتمة على التوحيد الحالص أساسا والتي تختلف به وتقباين مع مختلف شخصيات الآمم الاخرى .

ولقد كانت محاولات الغرب في إعلاء حضارته الادعاء بأن هناك حضارة

واحدة ، وأن الحضارة الاسلامية جزء منها وقد ثبت فسادهذا الرأى تماما كذلك فقد حاول الغرب في صلف واستعلاء فرض منهج التاريخ على العالم قوامه التاريخ الغرب وعمد إلى تقسيم العصور التاريخية تقسيما مستمداً من ظروفه وأوضاعه فأذاع فكرة العصور الوسطى وحاول أن يعممها على البشرية كلما وتجماهل أن العالم الاسلامي إيان العصور الوسطى الاوربية المظلمة ظل ينشر الضياء والعلم على العالم ألف سنة كاملة ، وكذلك من أخطائهم تقسيم شعوب العالم إلى فئات وأجناس عليا وأحناس دنيا وقلوا إن تخلف الامم يرجع إلى أسباب عقلية وخصائص أصيلة في عقلية تلك الامم وقد أثبت البحث العلمي المنزه من الاهواء أن تركيب الونهي الذي يعيش في أحراش أفريفيا واستعدادته الدهنية هي بنفس أن تركيب الونهي الذي يعيش في أحراش أفريفيا واستعدادته الدهنية هي بنفس القدر ما ركب منها في عقل الرجلي الابيض الذي يعيش في نيو يورك ولمكن الفارق هو الادوات والعوامل والظروف الني أتاحت لاحدهما أن يممل وبنتج بينا عجزت بيئة الآخر أن تحقق له هذه الفرصة .

ولقد أحيت الحضارة الغربية مفهوم الاستعلاء المنضرى، والتفوق العرقى، اشهر استعمارها واستعبادها للشعوب الآسيوية والافريقية وهى في هذا لم تخرع عن مفهوم الإمبراطورية الرومانية القديم: روما ساره وما حولها من عبيد.

لقد أخذت الحضارة الغربية مفهوم العبودية القديم الذي عرفته حضارات الفرس والفراعنة والرومان وحاولت أن تضعه في صيغة براقة وللكما في أعماقها ما توال تنظر إلى الاجناس الملونة نظرة الاحتقار .

كا تنظر إلى ما سوى الفكر الغربي المادى الوثنى المستمد من الفسكر اليونانى والروماني نظرة انتفاص ، ولا تحاول أن تمكون منصفة فى نظرتها إليه أو إلى أهله مع أن الفكر الإسلامي قدم لها تلك الارضية التي قامت عليها الحضارة الاوربية الحديثة وهو المنهج النجريي فضلا عن عطائه في مجال الاقتصاد والاجتماع والتربية وأما الغرب فإنه حجب عن المسلمين كل أسباب القوة في حضارته وعلومه ، بل إنه حجب عنهم تراثهم الذي سرقه من مكتبانهم ومساجدهم حتى لايستطيعون به أن يمدوا حضارتهم بما مكنها من العطاء .

ولقد تعددت محاولات الغرب في حصار الفـكر الإسلامي واحتوائه والعمل على هدمه وتزييف وجه الإسلام الناصع ، وتهم ذلك عن طريق :

أولا: أكاذيب الاستشراق.

النا: مؤمرات التبشير.

ثالثاً : محاولات النغريب .

رابعاً : دعاوي الحوار .

خامسا : مناورات الشعوبية .

سادسا : بعث الفكر الوثني والباطني والآباحي القديم وترجمة الفكر الوافد والهدف من هذا تحقيق غايات واضحة منها :

١ - محاولة هدم مشروعية الجهاد وتأويله تأويلا يخرج به عن طابعه الذى قام عليه الإسلام ، وهو مضى الجهاد إلى يوم القيامة وما يتصل بذلك من إعداد المسلمين للقتال والمرابطة والناهب لكل محاولات الغزو .

٢ -- محاولة هدم ترابط الدين والدولة بدعوى أن الإسلام دين عبادى وإنكار طابع النظام الجامع المجتمع والدولة الذى قام عليه الاسلام وطبقه خلال أربمة عشر عاما .

محاولة انتفاص الشريمه الاسلامية واتهامها بأنها شريمة صحراوبة ،
 أو أنها جامت لعصر أو لبيئة مختلفة انكاراً لربانية الشريعة وإنسانيتها وصلاحيها لحكل البيئات والعصور .

٤ -- محاولة التشكيك في التاريخ الاسلاى وسيرة الرسول واللغة العربية الفصحى يقصد إثارة روح الانتفاض من أمل الاسلام لتاريخهم ودينهم والمنتهم .

محاولة تصوير الاديان كلها على أنها منالفية وأن الحلافات التي بينها
 هى فى مسائل فرعية وأكاديمية وذلك الانتفاس ذاتية الاسلام وتفرده بخاصية
 التوحيد الحالص وتدكامل الدين والدولة.

٦ - محاولة تمريق الوحدة الاسلامية بإثارة روح العصبيات ودعـــوات الاقلية والقومية وتفـكيك الجماعة القائمة على أن الاسلام جنسية وأن كل أرض جا مسلم هى أرض إسلامية

ولذلك ومن أجل هذا كله فإننا مدعون إلى تأصيل القيم العايما التي قدمها لنا هذا الدين الحق والتي مي أساس وجودنا ومقاومة الدعوآن الصارة والهدامة وخاصة تلك التي تدعو إلى نبغ الماضي والتراث الاسلامي ، وإحياء الفللكور والتراث الوثني والجاهلي والفرعوني الذي قضي عليه الاسلام ، والتي تدعو إلى مهاجمة الشمر العربي والفصاحه العربية والخطابة بالدعوة إلى إحياء لغة وسطى وإحياء العاميات فإن هذه الدعوات ترمى إلى الفصل بين مستوى مقافة الامة وبين مستوى بلاغة القرآرب ولسنا صد الانفتاح أو الاقتباس ولكن على قاعدتنـا الأساسية : وهي أن نعرض ذلك على قيمنا ومناهجنا فلا نقبل ما يعارضها وقد بين الباحثون المنصفون أن لـكل دعوة من هذه الدعوات محاذيرها فإنها قد تؤدى إلى تقبل النواقص التي يشكو منها أهلها ويسعون لازالتها ، كذلك فانمناك خطر العمل على حجب التقافة الاسلامية عن طايعها المميز لها وعزلها والدعوة إلى. ثقافة عربية حديثة مرتبطة بالفكر العربي مع تجاهل كلرما يتصل بتاريخ ثلاثة عشر قرفًا ، أن الآخذ من الغير مقيد بشرطين : الأول أن لانأخذ المناهج ولمكن نأخذ الاساليب والثانى أن لا نتجاوز طوابعنا وأصالتنا ولقد كان ذلك شأن الأبرار من أسلافنا ، فقد وفدت على البلاد الاسلامية دعوات ودعوات ولكنها لم تستطع أن تصهر الأصالة الاسلامية ، وقد تميزت الثقافة الاسلامية بأنها لم تمرف التجزئة ولا الانشطارية ولا ذلك الانفصال بين المبادى والمعنوى، وَبِينِ العَلْمُ وَالدِينِ ، وَبِينِ الدِّنيا وَالآخرة ، وأن الفـكر الاسلاىةادر على تجديد وضعه إذا أنحرف عن المهج الصحيح ، بالعودة إلى المنابع . وهو مؤهل اليوم ِ . لهذه الغاية ، فالحصّارة الاسلامية التي توقفت عن المطاء تمود مرة أخرى لتجدد شبابها بمفهوم القرآن والسنه وانتؤدى دورما في دورة جديدة بعد أن إقد قدمت الإنسانية لمدَّة ألف عام شماع النور والايمان ، وكذلك فان الحضارة الاوربية تغرب بينما تشرق مفاهيم الاسلام ، وتلك حتمية الحضارة التي خرجت عزر (م ۲۰ - المد الاسلامي)

الفطرة وعن سنن الله فى السكون والتى انحرفت إلى المادية والاباحية وقد وصلت بتقدير الباحثين من أعلما إلى مرحلة التربية وإن تأخر بها السقوط "ممة .

والفكر الاسلامي المتجدد يفهم القانون الاساسي للحركة داخل إطار الثبات ويقيم قاعدة الموائمة بين التيم وبين الثبات والتعبير ، ولا يجرى وراء خداع صيحة التغيير المندفعة العشوائمية ، حتى لا يقضى على الجوهر الثابت ، ولو اتهم هذا الاسلوب بالجود أو المحافظة ذلك أنه من الحرص على الجوهر القائم الاصيل .

رالفكر الإسلامي المتجدد يؤمن بأن أي إصلاح اجتماعي لا يجدى بدون والالتزام الاخلاق ، فلا بد أن يتمسك المسلمون بقيمهم المعنويه والروحية والآخلاق في مواجهه ارتفاع موجهه الاندفاع إلى الاستبلاك والترف واستملاء الاستمتاع المادي فان الحضارات لا يسقطها إلا الترف والتحلل من الآخلاق الحريمة والعصبية ، والظلم وبذلك سقطت حضارة اليونان والرومان والفرس بل إن من قاعدة النصر أن يتحول المجتمع من الآنانيه إلى الفيريه ومن الشراهة الى انكار الذات ، ويتحتم انقاذ الافتصاد الاسلامي من برائن الرباحتى يظهر من هذا الاتم الذي حرمه الحق قبارك وتعالى ويمكر تغيير النظام القائم في المصارف الى نظام المشاركة في أرباح القروض

وعلى المسلمين أن يحرروا مواريتهم الحضارية التي أفاء الله عليهم من الاحقاد والاطاع التي صبها عليهم أعدائهم وأن يدركوا أن طبيعة أعدائهم تدفعهم إلى أن يتآمروا علىالاسلام كي يقضوا عليه وقد سجل القرآن هذا المعنى (ودكثيراً من أهل الكتاب لو يردونكم من إمد إيمانكم كفاراً حسداً من عند أنفسهم ).

وهلى الفكر الاسلامى أن يقاوم الموجه المادية الالحادية التى تتبكر الايمان بالله الحالق وما يتصل بها من التفسير المادى للتاريخ وأن لا يحصر الانسان حياته فى مسائل العيش المادى وجدها ، وهو المبكلف محمل أمانة بناء المجتمع الربانى .

## الإسلام والغرب

حاول الغرب في زحفة الاستماري على عالم الإسلام أن يحفق هدفا أساسيا عاش في أعماق النفس الغربية أكثرمن ثهايمائةعام حتى عبر عن ذلك اللورد اللينبي حين دخلت قوات الاحتلال سوريا بقواتة المشهورة: الآن انتهمه الحروب الصليبية وذلك أن الغرب حين زحف ظلما وعدوانا للسيطرة على بيت المقدس تحت اسم الحروب الصليبية التي استمرت قرنين كاملين لم بستطع أن يحقق هدفه فيالسيطرة على بلاد الإسلام فقد عاش حياة المقاومة المنصلة من أمل البلاد حتى انتهى هذا الوجود إلى هزيمة كاملة اضطرت فلول المحاربين الصليبيين إلى العودة إلى بلادهم. ولم ثلبث موجة المد الإسلامي أن تعالت فاقتحم المثمانيون قارة أوربا ووصلوا إلى أسوار فينا مرتين وسيطروا على البلقان أربعة قرون كاملة ، كانت أبعد أثرًا وأعمق تأايراً في النفس الغربية حتى ضعفت القوة الإسلامية وجاءت الموجة الفربية للسيطرة علىهذه البلاذ . ومن هنا فقد كان الهدف الاكبر للنفوذ الغرب: هو قطع الجدُّور الاساسية لهذه القوة التي سيطرث على أوربا من ناحية آسيا الصغرى أربعة ترون ومن هنا لم يكن الاستمار العسكري والسياسي في نظر الغرب كافيا والحن كانت هناك محاور للقضاء على مقومات القوة والقدرة التي نمكنهذا العالم الإسلامي من امتلاك إرادته مرة أخرى ، ومن هنا كانت محاولة التغريب والغزو الفكرى هي العمل الاساسي الذي يرمي إلى تجريد الاسلام من مقرماته الحقيقية التي تعطى أمته هذه القدرة على المقاومة والصمود والعودة إلى السيطرة مرة أخرى وهو ما أطلق عليه عبارة وحرب المكلمة، وهو العمل الذي حاو لته مؤسسات التبشر والاستشراق ، والتي استهدفت التركير على هوامل معينة منها تزييف مفهوم الجهاد في الاسلام ، وفصل الدين عن الدولة، والقضاء على النظام الاسلامي القائم على تطبيق الشريعة الاسلامية، وإثارة الشبهات حول العقيدة والقرآن والناريخ واللغة وسيرة الرسول البكريم . وكانت عملية طرح مفاهم الفسكر الفرى فى أفق الفسكر الاسلامى وتوسيح دائرة اللغات الاجنبية وإحياء العاميات واستقدام المستشرةين وإرسال البعثات إلى الغرب كلها من العوامل والادوات التى تستهدف إقامة ، جيل ، و أجيال من أمل التبعية والخضوع لمفهوم الاسلام على أنه دين عبادى والاحتزاز بالبطولات والابجاد الفربية والتنكر اللهم الاسلامية والغض من قدر تاريح الاسلام.

ومن هنا بدأ ما أطلق عليه الممركة بين الشاطئين: الشرق والغرب خاصة ميراث الفلسفة المونانية والوثنية والمادية والفكر البشرى.

وكان اللقاء الغرب لعالم الشرق الاسلامي مختلفاً عن اللقاء الاسلامي لمالم الغرب فقد قدم المسلمون خلاصة تجاريهم وعلومهم في الاندلس وجزيرة صقلية دون ان يحجبوها عن أرادوها هذه الاصول التي أقام عليها الغرب فقد ادعى زمنا طويلا أنه لم يأخذمن المسلمين إلا العلسفة اليونانية وعمل خلال فترة النقائه بعالم الاسلام على أن يحجب عن المسلمين الموارات العلوم والتجارب كلها وأن لا يقدم للسلمين إلا أدوات الاستهلاك مع الجوانب الفاسدة من حضارته التي تنصل بالترف وأدوات الوينة والرفض والتحلل ، بعد أن مهد لها بالقوانين الوضعية التي دمرت المجتمع الاسلامي وأصابته بالادواء . اقد حرص الغرب أن يقدم للسلمين شبهات الفلسفة وأن يجيى فيهم الفكر الباطني والوثني وشعر الماجنين ومؤلفات الاباحسة والافساد أمثال ألف ليلة والاغاني ورسائل أحوان الصفا .

يقول الفريد كانتول سميث : إن الغرب كان ولا يزال يخاف القوة المعنوية الحكامنة في عالم الاسلام الذي تجمعه وحدة النوحيد الحالص ، يخاف هذه القوة ويخشاها ويعمل منذ سنوات بعيدة على سحقها والقضاء عليها وتمزيقها وبعث الحلاف والفرقة والصراع والحصومة والتناحر بين أجزائها . ولعل حماقة الغرب في مقاومة هذه القوة هو الذي دفعها على الالتقاء والتبوحد والتجمع في كتلة واحدة. ويقول : لم يستطع الغربيون خلال هذه المدة الطويلة أن يكسبوا ود المسلمين بل حصلوا على شعور اجتماعي بالانتقاص عليه : هم ومن حاول أن يعنيهم داخل أرض الاسلام ، زاد هذه الكراهية قوة أن الفرب استعمل عمليات النبشير والتغريب والغزو الثقافي وسيئة للاذلال إلى جوار السيطرة الافتصادية والمالمة :

وكان شعور القسوة والعنف والحقد والتعصب واضحا فى الغرب أزاء كل ماهو عربى واسلامى، وآية ذلك حرق المجلدات الاسلامية فى ساحات مدينة قرطبة وتجمع الغرب كله لاخراج المسلمين من أوربا: الفاتيكان وايطاليا والفرنجة والجرمان والسكوت. كل القوى تضافرت من ناحية الاندلس أم تضافرت من ناحية الاندلس أم تضافرت من ناحية البقان، وجاء رجالهم ليقولوا: البوم انتهت الحروت الصليبية.

لقد حرس الغرب بمختلف الوسائل وزعزعة هذه المقائد وتحطيم القوة التي مكتبهم هن الحياة والمقاومة خلال أربعة عشر قرنا .

بل إن المؤرخين أثبتوا أن انتصار أوربا على المسلمين فى بلاط الشهداء لم يكن انتصاراً حقيقيا ولسكنه كان فى تقدر الباحثين بمثابة صدللحضارة الإسلامية من أن تدخل أور با سبعة قرون كاملة .

وقه أكد الباحثون الغربيون المصنفون حقيقين : حقيقة أن الغرب تعلم من المسلمين وأن الغرب لم يعترف بالجميل .

يقول هنشو المؤرح الإنجليزى: خرج الصليبيون من ديارهم لفتال المسلمين فاذا هم جلوس عند أقدامهم يأخذون عنهم أقانين العلم والمغرفة. وقد نهج أشباه المهمج من مقاتلة الصليبين عن مارأوا الكفار الذي ينكرون من الناحية اللاهوتية من من يانتهم على حضارة دنيوية ترجح حضارتهم رجحانا لاتصح معه المقارنة بينهما.

وقال جيمس برستد: إن العصر الإسلامى فى أسبانيا كان أكر عامل من عوامل المدنية فى أوربا وأن انخذال المسلمين فى أسبانيا كان بمثابة إنخذال المعنية أهام الهمجية ولكن بدأ الغرب فى صوره غير المعرف بالجميل وغير المنصف الحقيقة العلميه أو التاريخية . وكان فى مفهوم القافته لا يرغب إلا فى السيطرة ولا يرى المعدل والحرية إلا للجنس الابيض .

ويقول الاستاذ محمد بحيي الهاشمي معلقا على هذا العقوق :

إن انجلترا لانها كانت تعادى الانراك بحثت عن خصوم شرقيين لهم فلم تجد إلا الدوله الصفويينالتي كانت بينها وبين العثمانيين حروب اكتست بلباس الدبين لان الصفريين شيعه أمامية العثمانيون فهم سنة حنفية، لذلك تر ددك السفراء بين الصفويين والانجليز واستعان بهم الصفويون على تنظيم جيوشهم فيما بعد: تقول جان بول رو فى كتاية الإسلام والغرب: كانت خريطة العالم الغربي ترسم انذاك أوربا: أرض المسيحية بجب أن تبقى مسيحية بكاملها وأفريقيا أرض الاسلام يجب أن تكون ملجأ المسلمين ويجب أن توضع تحت الحاية ولم تمكن الغرب فى استطالته وتعاليه يملك بعد الفكر الإسلامي إلا شفرات معطربة من الفكر اليهودي والمسيحي المضطرب والفكر الاغريقي الوثني .

وكانت اليهودية قد تأثرت كا يقول الاستاذ الهاشمى بالتفكير البابل القديم فالتوراة لم يمكن جميما إلا بعد موسى بنحو سبعائة عام واستغرق تأليفها وجعها زمنا متطاولا جدا تعرضت خلاله للزيادة والنقص والتغيير والتبديل وقال نولدكا: أنه من العسير أن تجد جملة متكاملة في التوراة ما جاء عن موسى: إن التوراة لم تدون في عهده ولا في الحيل الذي رآه أما المسيحية فقد اهتمت بالانسان نفسه مفصولا عن المجتمع كا يقول ارنوله توني، وقد فصلت أوربا الدين عن الدولة نقيجة لتاريخ طويل من تجيز المكنيسة التي فرضت الظلم والتخاف باسم الدين فالجأنها إلى الايدلوجيات فاحتبات لان الدين فسكراً بشريا ولقد أسلمت الشعوب المسيحية قيادتها إلى الايدلوجيات لان الدين المسيحي لم يستطيع أن يمدها بالبناء الفسكرى الكامل الذي يستطيع أن يفسر الاوضاع الاجتماعية وأن يمنحها الامل الفسكرى الكامل الذي يستطيع أن يفسر الاوضاع الاجتماعية وأن يمنحها الامل والمثال الاعلى في مستقبلها ولسكن في الاسلام الار غير ذلك ،

وهكذا نجد أن الغرب بمحصوله القليل واستعلائه يحاول السيطرة على العالم الاسلامي واحتوائه ويعمل أولا قبل كل شيء على محو شخصيته وذاتيته والعوامل التي تجمله متفردا بطابع خاص تحت اسم الدءوة الزائفة إلى وحسده الحضارة أو وحدة الثقافة وما هي في الحقيقة إلا السيطرة على ثقافة الإسلام والقضاء علمها.

يقول ولفرد كا يتول سميت: لقد عجز الغرب عن نحويل تظرة الكراهية إلى. تظرة تقدير ولذلك فقد ووجه بنظرة الحذر والشك من عالم الاسلام :

إن محاولة الغرب لدرائسة الفكر الاسلاى عن طريق الاستشراق ليست خالصه العلم ولكن من أجل أمرين :

(أولاً) معرفة النفس الإسلامية السيطرة عليها من جوانب ضعفها.

(ثانياً) القضاء على المقومات التى تعطى هذه الآمة القدرة على المقاومة أو الوقوف كشخصية مستقلة غير قابلة للانصهار فى الفسكر الغربي العالمي أو الحضارة عالمية.

# 

الوقونف وجرالتغريب

(١) تجربتان لتغريب الاسلام

(٢) محاولة تغريبية جديدة



# تجربتان لتغريب الإسلام

كانت تركيا هي و بؤرة ، التجربة التي حاولت قوى الغزو النقافي تقديمه وكانت تجربة تغريب تركيا عي النموذج التي حاولت قوى الغزو النقافي تقديمه للمالم الإسلامي للبلاد العربية وكانت جركة التغريب في مصر ضالعة في هذا ، محتفية أشداحتفاه بهذه التجربة المسمومة بلأن خيوطها جميعها كانت مرتبطة . فدوركايم الذي كان أستاذ ضيا جوك آلب قائد النفريب في جامعة أنقرة هو الذي كان أستاذ طه حسين قائد النفريب في جامعة القاعرة وكانت المدعوة إلى الطوارنبة في تركيا طه حسين قائد النفريب في مصر ، أو على الآقل الدعوة إلى التركية هي الدعوة إلى المصرية المفرغة من العروبة ومن الإسلام ، وفي تركيا كانت الدعوة إلى المروف اللاتينية أيضاً .

وجرى طه حسين على الدعوة إلى دراسة الفلسفة ومقارنات الآديان فى كلية الآداب على نفس النمط الذى كان يجرى فى كلية آداب جامعة استانبول، وكانت الدعوة إلى ترجمة آثار فولتير وروسو فى مصر هى نفس الدعوة فى تركيا وكذلك كان محاولة القول بأن الإسلام هو دين لاهوتى خاص بالمبادات هى الدعوة التى قادها ظه حسين وعلى عبدالراذق فى مصر كا قادها مدحت وجاك آلب فى تركيا.

ويمكن القول بأن نفس النجرية تمت فى إيران : تغريب تركيا ، تغريب لميران ، ويرد (ت - كويلويح فى بحثه عن تفاعل الفكر الاسلامى بالفكر الغرب فى إيران ، ويرد (ت - كويلويح فى بحثه عن تفاعل الفكر القرنين ١٦ ، ١٧ الغرب فى إيران ) ذلك إلى مقام الآمبراطورية الصفوية فى القرنين ١٦ ، ١٧ حيث بدأ التفكير الغربي يتسرب إلى داخل إيران الجديد ، هذا العصر الذى إنمزات فيه إبران عن عالم الناطقين بالمربية وباتخاذ المذهب الشيعى مذهب رسميا اللايرانيين مما نتج عنه وقوع اصطدام بين الصفويين والشانيين ومن هنا بدأت عزلة إيران عن المجتمع الاسلامى واتسع نفوذ الغرب وكان بدأت عزلة إيران عن المجتمع الاسلامى واتسع نفوذ الغرب وكان

الصفويون وعلى الأخص عباس الأكبر يكرمون وفادة الأوربيين من رجال. السياسة والمسكرية والتجارة والثقافة .

ونعتقد أن إيران قد سقطت فى هذه الفترة فى برائن النفوذ الغربى الدى أراد أن يحول دون وحدة العالم الاسلامى وأن يمزقه بالخلاف والصراع والحروب المتوالية على النحو الذى حدث بين تركيا وإيران .

ثم جاءت المرحلة الثانية عند ما تولى رضا شاه بهلوى ( ١٩٢٦ - ١٩٤١) حيث بدأت عمليات التوسع فى إنشاء المدارس الإرسالية والتبشير، واتخاذ أسلوب النغريب والعلمانية وتغريب إبران على النحو الذى قام به كال أتا تووك فى تركيا وتصارعت قوى نفوذ الثقافات الأمريكية والإنجليزية وكانت الغلبة الثقافة الفرنسية وكان الفرنسيون قد فتحوا أول مدرسة لهم فى تبريز ١٨٣٩ وكانت المعامد الفرنسية هى الرائد الأول الذى أمد إيران بعلوم الغرب وأفكاره على حد تهبير كويلزنيح حيث لم تطل سيادة الثقافة الفرنسية بل برزت لهم الثقافة الأمريكية وزادت حدة التنافس بين الثقافتين بصفه ماحوظة بعد الحرب الأولى، وتحدث كويلزنيح عن البائية وتفشيها فى إيران ومدى علاقاتها بالتفكير الغربي وقال القد وجد بهاء الله فى الثقافة الغربية ما يلائم منطقه ويتفق مع مذهبه وقال القد وجد بهاء الله فى الثقافة الغربية ما يلائم منطقه ويتفق مع مذهبه .

وتحدث عن مذه الحركة الملمانية وكيف قادها رضا بهلوى وباركها التعزيب لميران وكيف ألفى الحجاب وأشاع الرى الغربى ، ووضع قانون مدنى على غرار قانون نابليون وقرضت القيود على احتفالات الشيمة بشهر بحرم ففقد الناس حماستهم لهما وانصرفوا عنها .

وكان هدى أمثال صياكوك آلب من المفسكرين هو المثل الآعلى المسيحى ، والمادى ، وفسكر دووكايم وبرجسون والقانون الوضمى السويسرى ، وهى محاولة للقضاء على الشريعة الاسلامية على مراحل وبخطوات ما كرة ، ولم تسكر هذه الحركة التي تهدف ظاهريا إلى التوفيق بين الدين والعلم إلا مسرحية فاشلة ذلك لان أول قاعدة تهدمها هى أن الاسلام ليس ديناً بمفهوم المسيحية فى الغرب ولم يكن بينة وبين العلم أى ضراع ، وإن قضية الصراع بين الدين والعلم هى

قضية غريبة مسيحية محصة ، ولم يكن فى الاسلام فى الحقيقة رجل دين واسكن عالم دين واسكن عالم دين والمكن عالم دين والم تكن هناك حكومة بثوقراطية فى تاريخ الاسلام مطلفا على النحو اللذى عرفته أوربا .

يقول عبد الحق عدنان: في هذا العصر ساد الفكر الغربي والفلسفة الوضعية الغربية بقوة الحسكومة وتحول الأمر فأصبح ( لا دينية نفرضها الإدارة) بمد أن كان حركة فكرية وقد عبر ( المستشرق حب ) عن هذا المعنى حين قال: ( أن تركيا أصبحت ضريحا الفلسفة الوضعية ) .

ونحن نعلم أن حركة الاتحاد والترقى كانت ضالعة فى الفلسفة الوضعية مشتركة فى مقررات المحافل الماسونية وكلما تهدف إلى « لا دينية ، واضحة فى بناء المجتمع النركى الجديد القائم على أنقاض الحلافة الاسلامية والدولة الاسلامية الاولى فى تطبيق المشريع الاسلامي .

يقول عن الحق عدنان: وقد شب جيل من الاتراك لم يتلق تمليا دينياتر عاه الدولة بل فرضت عليه الوضعية الغربيه بنفس العنف وعدم التسامح وحلت في تركيا ثقافة محل أخرى ، إنه خضوع كامل انتقافة الغرب ومن ثم لا يمكن أن نقول يتفاعل الثقافتين العربيه والاسلامية في تركيا في وقت من الاوقات .

وفرض الشاه ارادته على رجال الدين الذين وقفوا فى وجـه (التغريب) والذى يسميه حركة التحرير . ونحن تعرف كيف تابع محمد رضا بهلوى خطوات التفريب وتوسع فيها على النحو الذى بلغته ثم كيف سقطت هذه المحارلة لآنها كانت ضد الفطرة وضد جذور الاسلام العميقة فى التربة ، وكذلك الامر فى تركيا للى عارضت على مدى خمسين عاما تفريها وعلافيها صوت الاسلام مرة أخرى .

 حجب شريعته عن التطبيق ونظامه الافتصادى واحل بدلا منها قانونا وضعيا ونظاما و بويا كما حجب نظام التربية الاسلامية حيث فرض نظامه العلمانى على التعليم ونظامه المادى على التربية والمجتمع .

ولقد واجمه التغريب البلاد العربية بالدعوة الأقليمية والقومية الغربية ، إلى جانب النظام العرب السياسي وخضعت البلاد العربية والاسلامية إلى هسلاه التنظيات ولكنها لم يفعل بها ولم تستسلم لحسا وسرعان ما تبين لحما فساد هسذه الايدلوجيات وهجوها عرب تحقيق أشواق النفس العربية الاسلامية التي صاغها القرآن وقامت على التوحيد الحالص ولذلك فهي سرعان ما عرفت مدى الخطر الذي يهددها ومدى إبعاد المؤامرة التي فرضت عليها باسم اعتناق أساوب العيش الغربي .

وتسافطت كاوراق الحريف دعاوىالتغريبيين في القول محضارة البحر المتوسط وفرعونية مصر وتشكك المسلمون في دعاوى الربط بين جديد الغرب وقديم الإسلام، أو مفهوم العلمانية أو الماديه أو الفكر الواني في مجال العلوم الاجتماعية وغيرها أو تقبل الحضارة الغربية حلوها ومرها ، وتبين أن حاجة المسلمين هي للعلوم التجريبية وحدها وكان تدريس العلوم المدنية في برامج المدارس في مصر وتركيا واحداً وكلاهما يرمى إلى خلق ذهنية لادينية بتدويس دارون وفرويد ودوركايم وحجب منهوم الاسلام وكانت الثقافة وكان التعليم يهدفان إلى إيحاد ثنائية ترمى إلى فرض مدّنية الغرب على أساس مفاهيم الاسلام كدين وليس كحضارة وبذلك يتلاشى إزا. أسلوبالميش الغربي وكانت مثاك دعوة مصيوهة تقول بالجمع بين حاضر الغرب وماضى الاسلام فان ذلك من شأنه أن يؤدى إلى ذوال الطابع الاسلامي شيئا فشيئا ازاء غلبة بريق العصر ومفاهيمه التي تعارض مفهوم الاسلام للصحيح ولقد استطاعت حركة اليقظة الاسلامية أن تقدم ميزانا أكبر حمقا وصدقا من هـذ الميزان وهو عرض التراث القديم وعرض الحاجز المعاصر كلاهما على قاعدة الاسلام بمفهومه الجامع . منهج حياة ونظام مجتمع ، أما أخذ العلوم والفنون المادية بأرضيتها الغربية فأن ذلك من شأنه أن يزيلطابيع الشخصية الاسلامية الذي مو الميزة الوحيدة للوجودا لاسلامي في الآمة ولابد من أن نأخذ العلوم فى أطار مفهومنا الاسلامى ولفتنا العربية أما الفنون المادية من أن تعافظ على مفهوم الاسلام للفنون والآداب وهو بقوم على أساس. مسئولية الإنسان والتزامه الاخلاق وعلى أساس مفهوم النقدم الجامع بين المادى. والمعنوى وعلى أساس أسبقية أخلاقه الفن على جمالية .

ولقد كانت المحاولة فى تركيا كما صورها (عبد الحق عدنان )ف بحثة :لقدكانت عدبة تفاعل الفكر الاسلامى والغربى فى تركيا جد قاسية فقد كانت وراءها قوى تردف الى محو صفحة الاسلام من الفكر والمجتمع جميعا وكانت طوابع العلمانية واضحة فى فرض نفوذها على كل مجالات التقافة والتعلم جميعا .

### محاولة تغريبية جديدة

### ( القضاء على تميز الإسلام بذانيته الواضحة )

هناك محاولة تغريبية جديدة تظهر في أفقالجتمعات الإسلامية ترمى إلى القضاء على تميز الإسلام بذائيته الواضحة عجة أن مذا التميز من شأنه أن بحول دون قيام وحـــدة الاديان أو قيام ما يطلق دليه الحضارة الحونية ، ومن هنا فإن بعض الجاعات التي ظهرت في نظاق الحوار تتجه إلى فرض مناهج في التعلم تطالب بتصحيح كثب التاريخ العربى والإسلامي وحذف صفحات الصراع بين الغرب والإسلام بحجة أن هذه الصفحات تهمل طابع التمصب وهي بذلك تحول دون إنامة تفاهم أفضل ، كذلك فإن هذه المحاولة تمتد لتفرض على مجموعات المسلمين المقيمة في الغرب أسلوب خاص في التوجيه يحول دون بروز طابع الإسلام في هذه الجاعات وبرمي إلى تومين مفاهيمها الإسلامية وذلك على طربق صهرها فى مجتمعات الفرب ونحن نؤمن بأن هدف إنامة تفاهم أفضل بين الإسلاموالغرب إنما يكرن بتصحيح أخطاء الغرب نفسه التي تؤخر بها كثب الناربخ الغرف والتي تنتقص دور المسلمين في بناء الحضارة الإنسانية ، وكذلك اعلاء العنصر الغربي واللون الآبيض وعدم الاعتراف يذاتيةالفسكر الاسلامي وطابعه المميز المستمد من القرآن الكريم واستقلاليةمفهومهالواضح الجامعالذي يختلف عنمفهوم الغربى الفكر الغربي وخاصة في بجال التوحيد الخالص والذيكامل الجمامع بين الروح والمادة .

#### ونجن أساساً وقبل استعراض مختلف نقاط البحث نؤس :

(أولا) بأر الحلاف بين الاسلام وتفسيرات الآديان واسع وعميق وفى مسائل أساسية وجذرية وخاسة بالنسبة للسيحية (الصلب والتثليث والحطيئة) وأن محاولة توحيد الآديان محاولة قديمة وباطلة ، وهي من أهداف

الماسونية (وقدنقلتها إلى البهائية) لتمييع مفهوم الدين الحق والتوحيد الحالص، وليس في مفهوم الاسلام نفسه توحيد الآديان وإنما فيه تساندها على مقاومة الالحاد والآباحية المذاهب المادية وكشف الاعتقاد بوحدة الله تبسارك وتعالى والتقاء الانسانية على الحير والآخاء.

( ثانياً ) إن الاسلام يتميز بذانيته الحاصة ( من حيث أنه دين سماوى له كتابه الموثق ) الحافظ لمفهوم الصحيح من النوحيد الحالص وتكامل الانسان : روحاً ومادة ، في هواجهة التفسرات التي اتصلت بالاديان الاخرى و بما أصاب كتبها المنزلة من تحريف ، فالاسلام يؤمن بأن رسالة الله إلى البشيرية واحدة ، ولدكن أصحاب الاديان غيروا وبدلوا وأن المفاهيم القائمة الآن والكنب التي في أيدى الناس يختلف عن الدين المنزل على موسى وعيسى ومن هنا فإن الاسلام وحده الآن هو الذي يمثل المفهوم الحقيق لدين الله الحق ، ولذلك فإن أي محاولة لايمناعة هذا النميز للإغشاء عن هذا المفهوم ، أو حجبه ، أو تغييره هي محاولة لامناعة هذا النميز التي الذي عرف به الاسلام والذي يجب أن يكون قائما في وحه محاولات التغبير التي فرضت على الاديان والكتبوالسهاوية ، وليسكون قادراً على المطاء الحقيق للبشرية فرضت على الاديان والكتبوالسهاوية ، وليسكون قادراً على المطاء الحقيق للبشرية في أرماتها وحاجتها إلى المفهوم الوباني الاصيل وأنه لا سبيل إلى أن بفهم الاسلام على غير مفهومه الاصيل : منهج حياة في نظام بحتمع وكل محاولة باطلة وقد حاول من قبل على عبد الرازق وغيره ورفضها المجتمع الاسلامي .

(ثالثا) أن الغرب قد واجه الاسلام منذ نزول دعوته وإلى اليوم مواجهة عنيفة قائمة على الكراهية والتعصب، وقد مرت هذه المواجهة بمراحل مختلفة، كان الغرب فيها هو البادىء بالعدوان وما حادث بيت المقدس فى الحرب الصليبية الآولى وقتل ٧٠ ألف مسلم فى يوم واحد ببعيد حتى وصف المؤرخون خيل الصليبين وهى تخوض فى الهم إلى ركبها، فهل يمكن فى مفهوم الحوار أو التقارب أن تختفى هذه الصورة من التاريخ الاسلامى، بينا أن المسلون فى حالة استعادتهم أن تختفى هذه الصورة من التاريخ الاسلامى، بينا أن المسلون فى حالة استعادتهم المهبت المقدس على أيدى صلاح الدين كانوا غاية فى السماحة والرحمة، أن بعض

أهل الفتيا طلب من صلاح الدين المعاملة بالمثل فرفض صلاح الدين هذا الرأى وأصر على أن يكون موقف الاسلام سمحاً كريماً .

هذا الموقف يعطى صورة سماحة الاسلام ويعطى فى نفس الوقت صورة التمصب الغربي فسكيف يمكن إزالة هذه الصورة من كتب التاريخ في تلك المحاولة التي تريد جماعة ( الاسلام والغرب ) القيام بها .

إن الوحدة العالمية التى تدعو إليها اليونسكو هي محاولة باطلة حاولتها الحضارة الغربية وحاولتها الماركسية وتحمل الصهتونية لواء الهدعوة إلى مثل هذه الوحدة تحاول أن تخضع العالم كله لهما ، ويتساءل الدكتور هنريك رالف في كتابه الانسانية والوطن: هو يحدر بالآمم الضعيفة الممضومة الحقوق أن تأخذ بالنزعة الانسانية وتضحى بالنزعة الوطنية وهل تفكر في سعادة الانسانية قبل أن تفكر في سعادتها وبرى هنريك راأف: إن النزعة الانسانية يجب ألا تمتنقها إلا الآمم القوية أما الآمم الضعيفة فإن لم تتمسك بوطنيتها إعتدت عليها الآمم القوية ويرى هنريك راأف إن أنصار السياسة العالمية إنما يروجون لمصالحهم الخالصة رغبة في الاستمرار على بسط نفوذهم وسيادتهم على الآمم المهضومة الحقوق ويرى كثير من الباحثين: أن محاولة الغرب في توحيد البشر إنما يعنى صبغهم بالصبغة الآوربية وطبعهم بطابعها وما دام الغرب يؤمن أن ليس الانسان في بحوعة سبد تخليفة وإنما الانسان الآبيض وحده ، هذا الانسان الابيض الذي ندب لتطبير الارض وحابة الحضارة فإنه لا سبيل إلى هذه الوحدة

هذا إجمال عام نقدمه بين يدى التفصيلات حول هذا الموضوع :

أولاً : فكرة الحضارة الكونية : قامت فكرة اليونسكو منذ ظهورها على السلس إلغاء فسكرة القوميات وإعلاء مايسمى الحضارة العالمية والحضارة الكونية وهى محاولة القضاء على مقومات الامم وصهرها فى البوتقة الابمية وآية ذلك أن اصدر اليونسكو كتابا صخما تحت عنوان و الاديان الحية ، الذى قدم به أكثر من عشرين دينا بشريا وأدخل فيها الاسلام كدين من هذه الاديان دون تفرقة بين الاديان العهاوية المنزلة وبين الاديان الوضعية كالبوذية والكونة شيوسية

وذلك من قبيل التمويه على المثقف المستنير ورغبة فى مدم الفوارق بين الآديان المنزلة وبينالآديان الوضعية وبينالآديان وبين الإسلام، وهى محاولة تحقق هدفا للصهيونية العالمية التي ترى إلى ازالة التميز الواضح الذي عرف به الاسلام بوصفه رسالة التوحيد الحالص.

وهذا الهدف هو الآساس الذي ترمى إليه فكرة و الحوار ، التي نبتت في الحقيقة من خلال تلك المشاعر المتصاعدة في الغرب والتي ترمى إلى اكتشاف الاسلام بوصفه دينا متميزا بمفهوم التوحيد الحالص، والحاولة ترمى إلى استخلاص بعض التعريجات من علماء المسلمين ترمى إلى القول بأن الإسدلام لا يختلف عن المسيحية إلا في مسائل جزئية أو الحصول على كتابات تصف تقدير الاسلام لسيدنا عيسى عليه السلام دون أن يحصل المسلمون على كتابات مماثلة عن سيدنا محد لهذا الهدف الحطير.

وتستخدم هذه الدكتابات ف بجال الحوار لافناع الغربيين بأنه ليس ثمة قوارق كبيرة بين المسيحية الى يعتنقونها والاسلام الذي يتطلعون إليه .

ومن ثم تجى الخطوة النالية الجزئية التي ترمى إلى نفيير كتب التاريخ الاسلامي لرفع الملامات المميزة في الحلاف بين الاسلام والغرب وكلما خلافات بدأت من اقتحام الغربيين للعالم الاسلامي في الحروب الصابية في المشرق وحروب الصلبية في المغرب مم حروب الاستمار الغربي الذي قيل أن بها انتهت الحروب الصلبية كما صرح المورد المنبي والتي مكت الغرب من امتلاك نفوذ سياسي وعسكري مم نفوذ اقتصادي على أغلب بلاد العالم الاسلامي من اندونيسا شرقا إلى المغرب المرب غربا .

ثانياً: تفريب مفاهيم الاسلام: لقد كانت محاولة النفوذ الاجني هادفه أساساً إلى ، تغريب ، مفاهيم الاسلام وإخراجها من أصولها وذلك بالدعوة التي حل لوائها القادباني في الهند والبهاء في فارس وهي الاساد مفهوم الجهاد في الاسلام وتصويره على أنه حرب وقتال ومن ثم تعالت الدعوة إلى التحسول من الجهاد الاصغر إلى الجهاد الآكبر، ثم توالت المحاولات لتفسير أى الجهاد في القرآن تفسيراً محرفا ، وإلى حجب آيات الجهاد في بغض البلاد المستعمرة كالهند والجزائر (م ٢١ م ١٢ مـ المد الاسلام)

وذلك في محياولة الاحتراء الآسس الى قام عليها الاستلام وقد جاءت محاولة اليونسكو لتحرير كتب التاريخ الاسلامي من هذه الجوالب .

وذلك فى طريق الخطط المستمر الذى قام به الاستشراق والتبشير الذى يرمى إلى تغيير توجيه التاريخ الاسلامى بحجب صورة العلافة الحقيقية وتغطية المؤامرة التي قام بها الغرب والتي واجه بها الامة الاسلامية بالحديد والنار وقاتل وحذب وسجن ونفى كل المجاهدين الذين قاوموا تفوذه ، وهى محاولة ظالمة ترمى إلى حجب المؤامرة التي قام الفسرب بها باجتياح بلاد المسلمين والقضاء على وجوده .

ومى فى الحقيقة خطوة على محاولة تجريد الاسلام من مفهومه الصحيح على المتداد التاريخ ومى خيط جديد على طريق البهائية والقاديانية، ومحاولات الماسوئية في سدبيل فرض مفهوم الحضارة العالمية أو الدين العالم. الذى تظهره الرسالة بوضوج تحت اسم و الحضارة السكوئية ، وهو مفهوم فاسد يرمى إلى القضاء على مفهوم الحضارة الاسلامية والفكر الاسلامى اللذين يتميزان بذاتية خاصة .

ونحن نعتقد أن هذه المحاولة هى مرحلة جديدة على طريق الاستشراق تنتقل من اختبار السكتب والمناهج المسمومة التى تفرض للدراسة فى المدارس والجامعات فى البلاد الاسلامية الى ترجيه وجهة التاريخ الاسلامى الذى يرمى الى بناء شخصية الإنسان المسلم والعربى ليسكون واثقاً من عظمة تاريخ أمة وحضارتها ومنهجها الاصيل نحو انتقاص أعظم صفحاته وأقوى معالمه .

عالماً: التعصب في كتب الغرب: لأن كانت مناك مجاولة لمراجعة كتب التاريخ فإن مذه انحاولة بجب أن تجرى في كتب التاريخ الغربي فيا يتصل بعالم الاسلام لإزالة ملامح التعصب والاهواء التي تجعل كتاب الغرب يتنقصون الحضارة العالمية، وينكرون أثرها على الحضارة العالمية.

وكذلك فإن مناك تلك الفرية التى تقول بأن العالم كله قد مر بالعصور الوسطى مع أن مذه العصور الوسطى كانت هى سمة الغرب وجده الذى سقط فى ظلمات هذه القرون مدة الف قرن كاملة من سقوط روما الى عصر النهضة ، بينا لم يعرف عالم الاسلام هذه القرون الوسطى التى كانت فى المشرق عصور نور

ونهضة وحضارة حيث أشرقت شمس الاسلام على العالم كله واتسعت حلقاتها من حدود الصين الى حدود فرنسا .

كذلك فإن كتب التاريخ الغربي تحفل بذلك الاستعلاء بالعنصر والهم : الإنسان الأبيض خالق الحضارة الذي لا يهرم ، في مواجهة الإنسان الملون المتخلف الذي يخب أن يظل حاصما ومستعمراً والذي لا حق له في امتلاك مواردة أو السيطرة على مقدراته .

ومن ذلك الاستملاه ، أن كتب التاريخ تعتبر الغرب وأوربا هي مركز الحكون وأن العالم يمتد من شرقها ومن غربها ومن هنا ظهرت كلمات الشرق الأوسط والادني والاقصى بالنسبة للغرب ومن ذلك إعتقادهم أن الحصارة بدأت في الغرب وانتهت إلى الغرب وأن ما بين ذلك لاحساب له وإذا كان هناك اعتراف بالحضارة الاسلامية فلانها جزء من حضارة الغرب بينها الحضارة الاسلامية نتاج رسالة الاسلام ولها طابعها المتميز المختلف عن الحضارة الرومانيه والحضارة الحديثة ، وهي تتميز في ذلك بمفهوم التوحيد الخدالص والعدل والرحمة والاخاء الانساني .

كل هذه العوامل وغيرها كثير تمثليء بها كتب التاريخ الغربي وهي العوامل الحقيقية التي تحول دون المتقاء عالم الاسلام والغرب ، كذلك فإن عالم الغرب ما زال ينظر إلى عالم الاسلام على أنه عالم أمتخاف ، وهو يفرض قيوداً كثيرة على انتقال العلم والتحكنولوجيا إليه مع أنه واضع المنهج العلمي التجريبي في الاساس ، وما زال يفرض على عالم الاسلام جماعات متعددة من جمعيات التبشير التي تدفع لها الدول الاوربية عشرات الملايين من الجنيهات لاخراج المسلمين من دينهم وكذلك هناك محاولات الاستشراق في تزييف مفاهيم الاسلام وتاريخه ولغته وقيمه عن طريق طرح عشرات من الشبهات وفرض عديد من المناهج والايدلوجيات التي ترمي إلى تفصير الناريخ تفسيراً مادياً ، والتي تغري شبابنا والايدلوجيات التي ترمي إلى تفصير الناريخ تفسيراً مادياً ، والتي تغري شبابنا بدعوات إلى الماركسية والوجودية والفرويدية وكاما نظريات وفرضيات تقبل المناقشة وليست علما مقرراً .

وابعاً: إحتواء المجتمعات الإسلامية في الفرب أما الامر الحطير فهو تلك المحاولة لاحتواء المجتمعات الاسلامية في الفرب فقد تعمد مخططات التفريب إلى توجيه المسلمين بمفاهم ترمى إلى تذليلهم للمجتمع الغربي والانصهار فيه و ليس انتكوين عمتمعهم الحاص القائم على مفاهيمهم الاسلامية الصحيحة التي تحاول أن تقدم له الغربيين ذلك النموج الجديد الذي تتطلع إلى النظر إليه والذي يمكن أن يقدم له صورة كريمة للمجتمع الاسلامي مطبقاً شريعة الاسلام، وهذا جزء من خطة حجب صورة الاسلام الحقيقة عن الغربيين وهي تدكملة لمحاولة القضاء على ذلك التصور الذي يكشف عن تميز الاسلام بمفاهيمه وقيعة: التوحيد والعدل والاخاء الانساني عن تطبيقات الاديان الاخرى.

فالطوائف الاسلامية الموجودة الآن فى أوربا تستطيع إذا سمح لحما بإقامة مجتمعاتها الحاصة على أساس التطبيق الاسلامى الصحيح للاسلام أن تكون عوذجا كريما يستطيع الانسان الغرب \_ الذي يعيش اليوم حياة القلق والغربة والتمزق تتيجة لمفاهيم الوثنية والمادية والوجودية \_ يستطيع أن يرى كرامة المجتمع الاسلامى وسلامة وسلامته وسماحته .

ولذلك فان المحاولة التي يقوم بها د الحوار ، من خلال جماعة الاسلام والغرب محاول أن توجه هذه المجتمعات لصهرها فى أنون الحضارة الغربية وحتى لا تتمكن من إراز ذاتيتها الاسلامية الحاصة .

خامسا . إذا كانت النية صادقة وإذا كانت مناكنية حقيقية فى الغرب لاقامة تفاهم أفضل مع عالم الاسلام فان الوسيلة إلى ذلك واضحة نعم : فاذا كان الغرب حفيا بأن يقيم علاقات طبيه مع عالم الاسلام فان عليه أن يوقف أو لا حملات النبشير المنبة فى جميع بقاع العالم الاسلامى وخاصة فى أفريقيا وجنوب شرق آسيا وتلك التممل فى الحفاء فى عشرات من الجامعات والمعاهد المبثوثة فى العالم الاسلامى والتى تحاول أن تخرج أولياء المثقافات الغربية ، وأن عايهم أن ينظروا إلى عالم الاسلام على أنه عالم له عقيدته وفكره ومفاهيمه التى استمدها من رسالة الاسلام والتى تختاف كأيرا عن الفكر الغربى بشفيه ، وذلك حقهم فى أن يقدموا الاسلام والتى تختاف كأيرا عن الفكر الغربى بشفيه ، وذلك حقهم فى أن يقدموا

عظامهم ومنهجهم ، ما داموا بؤمنون بالآخاء البشرى ويقبلون التعاون العالمى مع الحصارة الغربيه بتقديم الخامات وما تخرجه أرضهم من معطيات كالبترول والمعادن فان من حقهم إقامة مهتدمهم ، فاذا اعترف الغرب وعمل له وأزال تلك المحاولات المكثوفة والمستورة لنغريب عالم الاسلام فان ذلك يكون مو العمل الصحيح على طريق التقارب بين الحضارتين الاسلامية والغربيه .

ولا يمكن أن يكون التاريخ ذو آفاق عالميه أو يدخل في عهد كون إلا إذا تخلى الغرب عن استعلائه ومفاهيمه المتحيرة ولا ريب أن أخطاء التاريخ الحائلة دون الالتقاء بين الاسلام والغرب ناتجة من تحير الغرب وتمصبه في استعلائه والاغضاء عن وزن القيم الاسلامية بالميزان الصحيح المبرأ من الحوى والغرض وأن من أخطر ما يدعى اليه المسلمون ما يسمونه لا محة (الموثوقات الجاهزة) التي يشترك فيها رجال الدين من كل ملة وأصحاب المقائد واللادينيين فان هؤلاء لا يقدرون مفهوم الاسلام كمنهج حياة ونظام مجتمع حق قدره وغاية ما يرونه أنه دين عبادى لا هوتى وهو أمر يحجب جوانب كثيرة من معطيات الاسلام الحقيقية.



#### $(\Upsilon \cdot)$

# قض اسامسارة

- (١) قضية الانقطاع الحضاري
- (٢) وثيقة لو يس التاسع عشر
- (٣) تحدّيات فى وجه التّعليم والتربية الثقافية
  - (٤) مراجمات حول مادة [سلام
  - (٥)متى يعود الادب العربي إلى أصالته

#### قضية الانقطاع الحضارى

تجرى عاولة خطيرة ترمى إلى رد العالم الإسلامى إلى كيان وهمى قديم ، وإعطائه الاستمرار الناريخي تحت إسم: حضارة السبمة آلاف سنة الفرعونية والفينيننة والفارسية والهندية وتجرى محاولة لإحياء هذه الحضارات الفدعة.

والحق أن هذه الدعرة تتجاوز حقيقة تاريخية أكدها المؤرخون المنصفون وهى أن الإسلام بظهوره وانتشاره قد قطع العلاقة بين الآمة الإسلامية وبين هذا التاريخ الوثنى القديم . وكل ما يتصل به من لغات وأديان وحضارات . ولقد قرر الباحثون الثقات بأن الإسلام كان عامل التضحيح الحضارى مع هذه الحضارات القديمة ، وبين الآمة الى دخلت بعد ذلك في الإسلام .

استمرار الحنيفية السمحاء: دين إبراهيم

والواقع أن الاستمرارية الموهرمة التي يحاولون جمع خيوطها ايست هي استمرارية الفرعونية أو الفينيقية أو غيرها ، وإنما هي استمراريه (الحتيفية الابراهيمية) التي بدأت بها الدعوة الى التوحيد ، والتي كانت رسالة محمد مرائل ختاما لها ، وانقطاعية هما سواها ، هذه الانقطاعية الواضحة في تاريخ البلاد العربية كلها منذ جاء الإسلام ، وبعد ألف سنة من اليونانية والرومانية الوانية .

لفد كان الاسلام هو الخط الفاصل العاسم فى تاريخ الانسانية ، فقد قطع الامتداد الفكرى والاجتهاعى والثقافى بين ما قبل الاسلام وما بعده ، قطعة عن العرب أولا ثم فى كل مكان ذهب الية ، وقد ذهب الاسلام الى كل مكان وأثر فى جميع النحل رالانطار . قطع امتداد الوثنية فى العالم كله من ناحية العقائد والملل، وقطع امتداد العبودية فى العالم كله من ناحية الحضارات والامم فقضى على استرقاق العبيد فى حضارات الراهمة والفرس والفراعنة والرومان ؛ وقضى على قيصر وكسرى جميعاً .

وبعد ، فاذا تمني العودة الى ما قبل الاسلام: هل مي بمكنة؟ وما هو مفهومها؟

أن الباحثين الذين حملوا لوا. الدعوة إلى الفرعونيه أو الفينيقية أو غيرما ، لم يحدوا أى خيوط يمكن أن تشكل ترانا أو لغة أو ثقافة أو و فلسكلورا ، كما يقولون .

بل تبين لهم أن كل الحصارات البابلية والاشوريه وغيرها مى حضارات عربية حنيفية الاصل، وقد كشف الابحاث عن زيف ادعاء ما حاوله التغريب والاستشراق بالتفرقة بين الفراعنة والعرب، أو الفينيقيين والعرب، وذلك في سبيل تمريق المسلمين إلى أمم وعناصر، وكشفت الابحاث الجادة عن زيف مذو الاحر، ونزلوا وتبين أن المصريين الأولين وفدوا من بلاد العرب وعبروا البحر الاحر، ونزلوا عند حدود الحبشة ثم تدرجوا إلى أن هبطوا وادى النيل، وأسسوا دولتهم، وقد أحمى المرحوم الاثرى الدكبير أحمد كال باشا ما يزيد عن لخسة آلاف كلمة متصلة الحدور بين العربية والفرعونية.

وما يقال عن الفراعنة يقال عن الاشوربين والبابليين والفينيقيين ، فهم جميعا موجات خرجت من الجزيرة العربية وإنماعت فى هذه المنطقة المندة من العراق إلى الشام إلى مصر إلى افريقيا ، وأن هذه الموجات توالت فىخلال فترات طويلة من القرون المتوالية قبل الاسملام ، وكانت ممهدة الموجة الاسملامية الضخمة التى حملت لواء الاسملام والتى وجدت \_ عندما تحددت \_ جذورا لها فى هذه المنطقة .

#### الإسلام حول مجرى النار يخ :

أما الانقطاع الناريخي بينما قبل الاسلام وبين عصر الاسلام فإن أمره واضح ويعترف به حتى من هو أشد المؤرخين الاوربيين تعصباً فإن ( منرى بيرين ) مؤلف كتاب ( محمد حسل الله عليه وسلم حسو شارلمان ) يقرر : وأن الاسلام هو القوة الحائلة التي حولت مجرى الناريخ الاوربي، وأن العصر الوسيط والنهضة الحديثة ، ثمرتان من ثمار الاسلام ، وأن ما يقال من أن سقوط الامبراطورية الرومانية هو العامل المؤدى إلى هذا التحول في الناريخ هو قول خاطى من فان هذه الشموب كانت من هو إن الشأن ، وضيق الحياة ، إلى دوجة تجملها تنظر إلى الرومان

نظرة العبيد إلى السادة ، فما كان يخطر لها - بل ما كانت ترغب أبداً - في أن نناوى. روما وتقضى عليها ، .

أما المسلمون فكانوا يعتقدون أنهم أرقى واسمى من الرومان فى جميع أساليب الحياة ، ولا سيا من الناحية الدينية التى كانت مبعث قوتهم ومصدر تربيتهم ، فلم يحجموا عن مناذلة الرومان ليقضوا عن سطوتهم وسيادتهم ولقد ظلت الدولة الرومانية قائمة موظلت حضارتها باقية ، بعد أن اجتاد (الوندال) حدودها واستقروا فى نواحيها ، وكل ما حدث أن انتقل مركزها الرئيسي من روما إلى بيرنطة والقسطنطينية ، وأصاب حياتها العقلية والمادية شيء من الركود والفساد .

ولسكن لم تسكد تهب ( ثورة الاسلام ) وتسير ركائبه إلى أراضي اليونان ، حتى تلاشى ما كان لهم من المعالم والآثار ، وقامت دول جديدة وظهرت حضارة جديدة ، حاصرت أوربا من الشرق والجنوب والغرب ، بعد فتح الاندلس ، فاضطرت ملوكها إلى أن يوجهوا أنظارهم إلى الجزء الشهالى من أوربا حيث قامت المعارك التي كتبت تاريخ أووبا في العصر الوسيط ، وأبان العصر الحديث .

أما الجزء الجنوبي من أوريا فلم تقع فيه ــ فى تلك المهود ــ معارك الا معركة ( بواتيه ) التمانتصر فيها شارل مارتل علىجيش الاندلس بالخيانة والغدر لابالقرة والبأس.

فلولا ظهور الاسلام لظلت الامراطورية المومانية قائمة، وأنانتقل مركزها من الغرب الىالشرق، ولظل البحر الابيض المتوسط بحرا رومانيا ــ بل قد سمى فترة بحر الروم ــ ولما قامت الثورات القومية التى خلقت أوربا الحديثة والثورات الفكرية التى تمخضت عنها الحضارة الراهنة .

ومكذا نجد أن الإسلام قد غير العالم كله .

لقد فتح الاسلام —حين جاء لل صفحة للبشرية ، منحيث ، عالمية ،الرسالة وخلودها ، ودعا الامم القائمة إلى الدخول فيدين الله : لانه هو الدين الحق ، بعد أن زيف رؤساء الاديان مفهوم التوحيد ، ولقد أعلى الاسلام وحمدة الدين ، ووحدة البشرية ، والتوحيد الحالص ، فحطم الوثنيه والاصنام ، وعبادة غيراقة

منهج الآخاء الانسانى، فتنضى على العبودية الفرعونية والقيصرية ، ودعا المسلمين الى النظر فى الكون فأنشأ ( المنهج العلمى اليجريي ) الذى هو قاعدة الحضارة العالمية اليوم ، ولقد استطاع الاسلام لانه الفطرة والحق ، وضياء النفس البشرية الاسيل ، أق يرجف فى خلال قرن ولا يزيد ، حتى سيطر على ثلاث قارات آسيا وأفريقيا وأووبا : من الصين إلى حدود نهر اللوار فى قلب فرنسا ، وقدم للبشرية ذلك الضياء الحق . وتغلب على اللغات والاديان ،ونقل العالم كله إلى نور التوحيد ، ونفذ بأشعته إلى قلب أوربا ، فحروهامن الوثنية والرهبانية والمادية ، وأدخلها إلى عنصر النهضة ، وبذلك كان الاسلام هو العامل الاكبر ، الذى أدخل العالم كله إلى العصر الحديث .

وعبر الاسلام الشاطى الشرقى والجنوب للبحر المتوسط فأدخله فى السلم كافة به وقامت فيه كلمة النوحيد وامتدت نحو آسيا فأخرجت القبائل الركية فيما وراء النهر من الوثنية . وواصلت حقها الى الصين ، وفى الغرب اقتحم الاسلام الاندلس ووصل الى نهر اللوار مم لم يلبث أن اقتحم أوربا من البلقان حتى وصل الى السوار فينا ، بل تعداها الى جبال الصرب والمكروات «

من هذا كلة نجد أن الاسلام كان عامل انقطاع حضارى هميق المدى. بين حضارات الفراعنة والرومان والفرس والهنود به فبعدا أف سنة عاشتها هذه المنطقة بين يدى اليونان والرومان ، انداح فيها الاسلام ، ولم تلبث بعد عقود قليلة من الومان ، أن تحولت الى رسالة الترحيد فنسيت لغاتها وأديانها ونحلها القديمة وأقبلت على الاسلام افبالا تاما ، ومع أن الاسلام حين سيطر على هذه المناطق الم يفرض على الاسلام افبالا تاما ، ومع أن الاسلام حين سيطر على هذه المناطق الم يفرض عليها دينه . وأنما قام حكمه العادل ، وأفسح لأهل الدكتاب الحرية الدكامله فى حياتهم الدينية ، وحمى معابدهم وفتح لهم آفاق العمل فى مختلف الجالات فى حياتهم الدينية ، وحمى معابدهم وفتح لهم آفاق العمل فى مختلف الجالات فى سماحه ورحمة ، غير أن الطوائف العربية الداخلة فى هذه البلاد سرعان ما انصهرت فى البيئات الذى عاشت فيها ، ولم تشتمل عليها استعلاء سلطان أو استمار ، وأنما تأخت معها وأصهرت اليها ، ومن ثم فقد دخل الناس فى دين الله أفواجا ، عندما بينوا أن ذلك الحكم السمح العادل الذى حررهم من مظالم الرومان ، هو من عند الله ، لذلك فقد دخلوا فى الاسلام الذى كانت جدوره موجودة فى أعمافهم وضهائرهم . منذ رسالة للحنفية الابراهيمية ، التى جددها محمد يهنينية ، واقصل وضهائرهم . منذ رسالة للحنفية الابراهيمية ، التى جددها محمد يهنينية ، واقصل وضهائرهم . منذ رسالة للحنفية الابراهيمية ، التى جددها محمد يهنينية ، واقصل

جها بعد أن انحرفت . م فى مرحلة ما بينهما ( ثم أوحينا اليك أن اتبع ملة ابراهم حنيفا ) النحل : ٢٣ .

ومن هتا فإن الانقطاع ليس الاعن المرحلة القليلة التى تعشر فيها طريق اللحنيفية الى العنصرية ، وكان هذا أمراً طبيعياً فى التاريخ فصر العربية قد انقطعت عن مصر الفرعونية انفصالا تاماً، لان مرحلة الفرعونية انحرفت عن الابراهيمية ، وكذلك فان سوريا العربية قد اتفصلت عن سوريا الفينيةية ، والعراق العربي قد انفصل عن العراق الاشورى والبابلى ، وبالاسلام عادت سيرتها الاولى الى الربط بين الحنيفية الابراهيمية والحنيفية المحمدية .

الجرى ضد تيار التاريخ :

وحين جرت المحاولات فى العصر ألحديث لاعادة البلاد العربية الى تاريخها قبل الاسلام باحياء العرعونية والفيايظية والاشورية ، فشلت هذه المحاولات فشلا ذريعا ، لانها كانت تجرى ضد تيار التاريخ ،

ويصور هذا المعنى العلامة علال الفاسى حين يقول: وان العمليات التاريخية التى سبقت بعثة الرسول برات لم تدكن الانهيدا لابلاع الانسان رشده عن طريق إكال الهين ، بوجود محمد خاتم الرسل عليه الميلاة والسلام، ولم يكن محمد برات بدعا مر الرسل، فقد سيقته نبوات ورسالات ، كاسبقته دعوات وبانية تشمل كل يقاع العالم ، واكنها لم توفق الى البقاء ، وأصابها الانحراف الذى يستوجب أن تجدد وتصلح ، لنفتح آفاق التقدم الانساني فكان لا بد أن يبعث الله الرسول الحاتم وكانت مهمة النبي برات أن يعدم الناس في جو الرشد المبنى على العقل والروح على القلب والجسم ، ومن منا فان كل ما سبق من عمليات الناريخ كان يهدف لغاية واحدة هي وجود الرسول نفسه برات من عليات الناريخ كان يهدف لغاية واحدة هي وجود الرسول نفسه برات من عليه من عمليات الناريخ كان ما منا الناريخ ، أما الياريخ المحرج فيبدأ بالمجتمع الإسلامي ،البشرية كلها مخاطبة مسير وفق ما ترشد إلى ناموس السكون وما بني عليه هذا المجتمع .

هذه هي قصة الاستمرارية والانقطاع في تاريخ البلاد العربية الاسلامية ، انقطاعية ألف سنة عن اليونان والرومان والوثنية و والحقيقة أن الاستمرارية هي استمرارية عن الراهم أبي الانبياء ، وانقطاعية كل ماسواه من محاولات عنصرية وقبلية وعرقية وقومية ، حاولت أن تخرج بالرسالة الخالدة عن هدفها الاصيل. وغايتها الكبرى :

ولذلك فليست هناك استمراريه فرعونيه، أو بايليه، أو أشوويه ، أو فينيقيه وإنما هناك استمرارية التوحيد الحالص وميراث ابراه بموا عماعيل واسحق ويعقوب والاسباط وكاما على طريق الله الحق .

لقد ذابت كل القرى التي حاولت أن تسيطر على المنطقة الحنيفية الابراهيمية القد ذهبت العنصرية ويقيت العقيدة الخالصه، وانصهرت القبلية والعرقية كلها في دعوة الله الحالصة، وأن الوحدة التي التتي عليها المسلمون في مشارق الارض ومغاربها. وهي وحدة العقيدة والفكر والتوحيد الخالص ولغة القرآن. ولقد انهزمت كل هوامل العنصرية. والعرقية أمام قوة العقيدة رالفكر، وغلبت على فكرة الدم والنسب، وغلبت لغة القرآن على كل اللغات القديمة، حتى اصطر النصاري إلى ترجمة أناجيلهم إلى اللغة العربية يعمد أن مانت القبطية والسريانية والارامية الى كان المسيح عليه السلام يتخدث بها الى معاصريه:

أن الاوتباط بين الحنيفية الابراهيمية والرسالة المحمدية هو النصحيح السليم. للاستمرارية ، بل هو اليفسير الاصيل الرابط الاكيد الجامع بين عصور هذه المنطقه وأجرائها الجغرافية والتاريخية ، وهو ما تعمد المحاولات التغريبية واليه وية الى النابير فيه . وذلك حين تشكك المصادر اليهودية : في بحىء ابراهيم الى مكة وبنائه البيت الحرام مع اسماعيل وذلك بسوء نية ، وهم يهدفون الى نتى الوابطة الجامعه بين إبراهيم واسماعيل ، وبين مخمد عليهم الصلاة والسلام ورسالة الاسلام. الجامعة الحاتمة الحاتمة الماتحة منذ آدم عليه السلام ونوح .

لقد عمد الاستشراق الى تربيف العلاقة بين الحنيفية الابراهيمية وبين الاسلام، واثارة الشكوك حول ابراهيم واسماعيل عليهما السلام، على النحو الذى قال به الدكنور طه حسين فى كتابه الشعر الجاهلي حين أنكر وجود ابراهيم واسماعيل، بالوغم من ثبوت وجودهما فى التوراة والفرآن، وان كانت الاحداث لم تلبث أن كشفت زيف ما دعا اليه طه حسين جرباً وراء الصهيونية فى دعواها بعد ظهور الحفريات الى كشفت عن كثير من آثار ابراهم واسماعيل وأبناء السماعيل فى شمال شبه الجزيرة العربية وحول الكمبة:

ومن الأسباب التي تدعو إلى إنكار الحنيفية الابراهيمية ، أنها يدخاها الكردى والشركسي وللبربر والمسيحيون ، وهم يهدفون إلى إعلاء المنصريات القضاء على مذه الوحدة التي هي وعربية اللسان ، ولقد أكد هذا المعني رسول الله صلى الله عليه وسلم في قوله :

د ليست العربية بأحدكم من أب ولا أم وإنما هي اللسان فن تكلم العربية فهو عربي . إلا أن العربية اللسان الا أن العربية اللسان ، رواه الحافظ ابن حساكر بسند، عن مالك .

ان الدعوة المسمومة الى اعادة بعث الاقليات والعنصريات القديمة ، اكما تهدف الى أذكاء البغضاء والاحقاد بإثارة الفرقة ، بينها تقوم استمرارية الحنيفية السمحاء على وحدة الفيكر والعقيدة ، وهي الوحدة الحقيقية ولبست دعوى اللغة والتاريخ والارض الى يحمل لواءها العلمانيون الشعوبيون

بدأت الدعوة الى التوحيد من عهد آدم واستمرت وأخذت اسم الحنيفية
 غ عهد ابراهيم .

#### و ثيقة لويس التاسع عشر

طهرت فى السنوات الآخيرة وثائق كثيرة كانتخافتة على المسلمين والمربط أثرها السكبير فى مصائرهم ومقدراتهم وإليهما يمكن تفسير أسباب هزيمتهم ونكبتهم ومنها يوجد المنطلق الى الأصالة الحقة.

. . .

بعد هزيمة لويس التاسع في المنصورة وجنوحه الى التأمل في نتيجه خطته التي جرت عليه الهزيمة والاهتقال كتب مذكرة خطيرة أشارت اليها مراجع عديدة م كتب التاريخ الفرنسي وذ كرها مؤرخه (جرانفيل) يحدد بها الموقف من المالم الاسلاى بعد هذه السنوات الطويلة من الحروبالصليبية والمعروفأن لويسُ كان يقود الحلة الثامنة لقد أشار لويس التاسع في وثيقته الى أنه لا سبيل الى السيطرة على المسلمين عن طريق الحرب أو القوة ، ذلك لان في دينهم عامل حاسم هو عامل ألمواجهة والمقاومة والجهاد وبذل النفيس والدم رخيصا في سبيل حمايةُ المرض والارض وأنه مع وجود هذا المعنى عند المسلمين فمن المستحيل السيطرة علمهم لانهم قادرون دوما انطلافا من عقيدتهم إلى المقاومة ودحر الغزو الذي يقتحمُ بلادهمُ ، وأنه لا بد من ايجاد سبيل آخر من شأنه أن يريف مذا المفهوم عند المسلمين حتى يصبح مفهوما أدبيا أو وجدانيا وايجاد ما يبرر معلى نحو من الأنحاء بحيث تسقط خطورً ته واندفاعته وأن ذلكلا يتم الا برّر كيز واسع على الفكرالاسلاى وتحويله عن منطلقاته وأهدافه حتى يستسلم المسلمون أمام لقاء القوى الغربية وترويض أنفسهم على تقبلها على نحو من أنحاء الاحتواء أو الصداقة أو التعاون وحتى نحصل علىنفس وثيقة لو يسالتاسع الني لم نشمكن من الحصول إلا على مقتطفات منهافها أورده الاستاذ محمد على الغتيت في موسوعته التاريخية فإن الضرورة تقضى بدراسة هذا لملصدر الذي كان له أفره في ذلك المنحني الخطير الذي تحولت إليه علاقات الغرب مع غالم الإسلام ، هذا الحدف الذي جندت له قوى التبشير والاستشراق والتغريب والغزو الثقانى فى خطـــة محكمة مدبرة ما زالت مفروضة على العالم الإسلامى منذ عام ١٥٥ هجرية الموافق ١١٢١ ميلادية ، هذه الحطة التى سيطرت طيها من بعد قوى الصهيونية العالمية مما ستفسره فعا بعد .

الهدف هو : إيقاف توسع الإسلام ومحاصرته من ناحية واحتواءه فـكرياً حتى يصبح عجينة طيمة في يد : الفكر العالمي الايمي تمهيداً الرثوب عليه ومن الوسائل إنشاء مؤسسة لحرب المكلمة واستخدام من يمكن إغرائهم من مسيحى الشرق وإنشاء قاعدة للغرب فى قلب الشرقالإسلامى يتخذها الغرب نقطةار تكاز ومركزأ لدعوته السياسية والديتية وقد عين لويس التاسع مكان تلك القاعدة في الأراضي الممتدة على ساحل البحر المتوسط من لبنان إلى فلسطين والأردن وسوريا ولا ريب أن أولى علامات وصية لويس الناسع بعد هزيمته في المنصورة إنمــا توحى بنهاية خطة وبداية خطة أخرى أشد هنفا وان كانتأطول متركة. بمايشمر الى نهاية الحروب الصليبية وعبرتها كانت تتمثل في بداية الخطط الجديد للغزو الثقاني والفكري الذي يستهدف دحر الاسلام كفكر بعد للمجزعن دحرأمته أوفي سييل دحر هذه الآمة بعد دحر فكرها لقد تبين الغرب من خلال مراجعة لويس التاسع لنجربة الحروبالصليبية: أن المعركة مع المسلمين يجب أن تبدأ أولا: من تزييف عقيدتهم الراسخة التي نحمل طااح الجهاد والمقاومة التي تدفع بألوفهم الى ساحات الاستشهاد في سبيل الدفاع عن الحق وعن الأرض وعن المرض ، اذن فهذ، هي بداية المعركة ولا بد إذن من تزييف هذه العقيدة وامتصاص ما فيها من قوة وجهاد وايمان وذلك بالتفرقة نينالعقيدة والشريعة أو تصوير الاسلام بصورة دين عبادي كالمسيحية وفضل الدين عن الدولة . حتى يفقد المسلمون ذلك السر الخطير الكامن في أصالة عقيدتهم وجوحر دينهم وعند تذيصبحون تطيعا منالسائمة التي تنطوى وتقهر ومن هنا بدأت معركة أطلق غليها :

التبشير ، الاستشراق ، التغريب ، الغزو الثقافي ، الاحتواء :

وقد وجدت مذه المعركة أقلاما اسلامية بالورائة تخدمها وتقدم ما بريد اويس التاسع على نحو ما قال طه حسين وعلى عبد الرازق من دعاوى الفصل بين الاسلام والمجتمع وبين العقيدة الدينية والادب والسخرية بما أورده القرآن ودعوه الشباب إلى نقده والنظر إلى الصحابة على أنهم من محترفى للسياسة ، على للنحو الذي عاش على علم عاش على علم علم علم على خدمته صاحب كتاب الشمر الجاهلي وحديث الآربعاء والفتنة السكري .

وإذا راجعنا وقائع التاريخالعرى فاننا نجد أن وصية لويس التاسع قد وضعت موضع التنفيذبعد سنوات قليلة منهزيمته وقتله فيالحلة الصليبية التاسعة على تولس فقد بدأت حركة أوروبا المعروفة إلى ترجمة القرآن والتعرف على الإسلام وبدأت نواة التبشير والاستشراق في المعاهدة الاوروبية : دراسة اللغة العربية والإسلام والقرآن مر منطلق الرد عليه وانتقاصه وإثارة الشبهات حوله وقد ظاهر هذه الحركة عملية خطيرة هي. سرقة ، التراث العرب الاسلامية بو اسطة الفناصل والتجار وهي سرقة بمعنى الـكلمة لأن محاولة الاستميلاء على مراكز الفـكر الاسلامي في جامعات الاندلس وطرد المسلمين منها كانت أيضا و سرقة كبرى ، بالرغم من أن المسلمين كانوا يؤمنون بأن العلم للبشرية كلما ، حتى العلم التجريبي الذي هو الآن من أسرار الامم الحديثة ، والذي عجر المسلمون والعرب خلال قرنونصف قرن إلى الآن عن الحصول على أصوله ومعادلاته أما المسلمون فكانوا يعلمونه في جامعات الاندلس وجزيرة صقلية في حرية تامة ولـكل الناس، أما الغرب فانه في تناهى حقده لم يقف عند حد , مصادرة , العلم الاسلامي ومعامله وكتبه ووثائقه فحسب بل إنه أخرج منه المسلمين المدين هم من أهــــل الاندلس بعد ثمانمائة عام إخراجا حتى يـكونوا عاجزين عن مواصلة تجاربهم في أي أرض أخرى إذاً هاجروا إلىها .

وإذا كانت الحروب الصليبية قد توقفت عام . ٦٩ ه فان أوروبا لم تتوقف عن الحروب ، فقد بدأت حركتهاكرة أخرى يعد وقت قصير حين تدافعت قواتها بعد سقوط الآندلس على الطريق الافريق من ناحية الغرب دون توقف : الاسبان والسرتغال ومن ورائهم الهولنديين والإنجليز والفرنسيين انتقاما من المسلمين الذين قدموا لهم نور العلم والحضارة في الاندلس .

أما فى أفق البلاد العربية فان عام ١٨٣٠ كان دو علامة الخطر حين بدأت فرنسا فى غزو ( الجزائر ) وامتدت المعركة إلى تونس فصر والسودان ، منذ ذلك اليوم بدأت نتائج الغزو الفكرى تبرز ، وأخذت طلائع التبشير تعمل ، فانه فى تفس بدأت نتائج الغزو الفكرى تبرز ، وأخذت طلائع التبشير تعمل ، فانه فى تفس

الوقت كانت قوى محدعلى تنسحب من الشام . 104 حيث سيطرت قوى الغرب على هذه المنطقة التي اختارها لويس فأقامت فيها ماأطلق عليه حكومة خاصة داخل الدولة العنانية وكانت معركة . 1070 التي أثارها الفرنسيون بتأبيدهم للموارنة والانجلير بتأييدهم الدروز منطلقا إلى إنشاء هذا الكيان الذى تلاقت فيه قوى التبشير الكائرليسكية الفرنسيه والبرو تسنانتيه الآمريكية والذى ما ذال قائما حتى الآن .

فى الفترة الأولى من عام ١٩٦١م إلى ١٨٣٠ كان الاستشراق يعنيع السموم ومن ١٨٢٠ إلى ١٩١٨ كان التبشير يجتاح البلاد عن طريق الارساليات . معاهد وجامعات في استانبول والقاهرة ولبنان لها ففوذ داخل في نفوذ الامتيازات الاجنبية ولها مناهج در اسية قائمة على تدمير الاسلام وتاريخ الاسلام وافقه وعقيدته ولذا بة الاجيال الجديدة في سموم الغرب وعظمة تاريخه ، واحتقاره لامته ودينه ، ومن هذه الاحيال جاء الامراء والسادة والقادة والوزراء الذين سيطروا في ظل حكومات الاستعار والاحتلال والذين أخذوا مناهج التعلم التي وضعتها معاهد الارساليات فجمد ها مناهج المدارس الوطنية وفي عديد من مصادر اللقاء بين الشرق والغرب عجد الاشارة منسوبة الى وصية لويس التاسع حتى لا يتنبه اليها المسلمون ، هذه الوصية التي تدعو إلى تجنيد المبشرين الفربيين في ( معركة سلمية ) لحاربة تعالم الاسلام ووقف انتشاره ثم القضاء عليه معنويا ، واعتبار هؤلاء المبشرين في تلك المعركة أعظم جنود الفرب .

إذا كان هذا هو تصورنا لوثيقة لويس الناسع التى ظلت خافية سنوات طويلة حنى تكشفت هذه الأعوام ، فانما مثلها مثل بروتوكولات صهيون التى حجبت عن المسلمين والعرب منذ ظهورها ٢٠٩٠ حتى عام ١٩٤٨ وهو عام قيام إسرائيل عندما سمح الاعلام الصهيوني الصحافة العربية بأن تشير إلى هذه البروتوكولات المتى لا توجد عنها إشارة واحدة في بجلات الملال أو المقتطف أو المنار أو غيرها قبل هذا التاريخ .

أقول إذا كَان هذا تصورنا لوثيقة لويسالناسع ومدى أبعاد الخطر الـكامن فيها فان الاستاذ نبيه أمين فارس (أحد كبار أساتذة الجامعة الامركية في بيروت) قد كشف عن هذه الصفحة بكل جرأة وقوة في بحث له نشر عام ١٩٥٨ في مجلة الايحاث .. يقول هذا المؤرخ العربي:

بينا كان الشرق الآدنى مطمحا لآفكار بناة الامبراطوربات كان أيضاً مطمح
 أنظار جماعه أخرى من الناس تنشد أن تنجزعن طريق والكلمة، ما عجز أجدادها
 الصليبيون عن تحقيقه عن طريق السيف . و بعبارة أخرى تنشد احتسلال مهه
 المسحية وإخضاع العالم للسيح ، إن عذا الحلم المسيحي قديم قدم المسيحية ذاتها
 ومو يستمد وحيه الدائم من الوصية العظمى كا سجلها أول المبشرين : القديس
 لويس .

د واهل سبب سيطره هذه الوصية كرة أخرى على عقول المسيحبن يعود إلى اليقظة الدينية الى عمت انكائرًا في أواخر القرن الثامن عشر ، واليقظة الدينية المقابلة لها في الولايات المتحدة التي تمثلت فيا سمى بروح إنجلترا الجديدة ، وعلى ذلك فقد شهدت السنوات الآخيرة من القرن الثامن عشر والسنوات الأولى من القرن الناسع عشر ظهور كثير مناجمهميات النبشيريةالتي كرست نفسها لحملالانجيل إلى جميع البشر ، ويمكن أن يضاف إلى هذين العاملين : عامل آخر هو ازدياد المطامع السياسية والاقتصادية في ممتلكات رجل أوروبا المريض ( يقصد الدولة العثمانية الاسلامية) ومن المحتمل أن يكون لهذا العامل الآخير علاقة باختيارالشرق الآدن ميدانا مفضلا للنشاط التبشيري . ومن أهم هذه الجمعيات التبشيريةالي ظهرت في هذه الفترة : الجمعية النبصيرية الـكنسية التي أسست في لندن ٧٩٩) والجلس الامزيكي لمندوب البعثات التبهيرية وقد أرسل المجلس الامريكي بعد تسع سنين من نأسيسة أول مبشرية إلى الشرق الادنى ، ولما كانت للشكلة الأولى التي واجهت أوائك المبشرين هي اختيار مركز ملائم لهم ، وقــــدم سوريا عام ١٨٣٣ عبشران آخران وانتقلوا إلى إيروت ، وكان غرض البروتستانيون أن يشكنوا بالاشتراك مع كنا تس الشرق الناهضة من كسب ( الـكفار ) إلى دين المسيح ، غير أنهم سرعان مَا وجدوا : أن الاسلام لم يكن قد فقد سيطر نه على قلوب المؤمنين، وصمم المبشرون منذ البداءة على استعال الكلمة حيث فشل استعمال ( السيف )وفي سبيل هذه الغاية أسسوا المطبعة الامريكية أولا في مالطة ١٨٢٢ وفي بيروت ١٨٣٤ وأخذوا يفتحون مدارس للبنين والبنات بصورة منتظمة حتى بلغ عدد هذه المدارس ثلاثًا وثلاثين في أقل من هذا العدد من السنين وعكفوا على إنجاز تلك المهمة العظيمة ، مهمةأعداذ ترجمة عربية صالحة مقروءة للتوراة ، وعدوا فوق ذلك حمل لواء الحريةالدينية يصورة خاصة والمطلقة بصورة عامة ، الح · ولقد كان أبرز ما استهدفته وثيقة لويس الناسع: القضاء على فسكرة الجهاد ويكشف الدكتور محمد تتى الدين الهلالى هذا السر فى مقال نشره عام ١٩٣١ف ( الفتح ) عن سير هذا المخطط فى الجزائر: إن هؤلاء الآوربيون الفاتحون المبعدين للآحرار المخربين الديار ما زالوا يحرمون حبيدهم من كلة ( الجهاد ) ويعدون ذكره فضلا عن فعله من أعظم الذنوب ، وهو عندهم آية الهمجية ، والتمصب الدينى المعقوت ، وبلغ ببعضهم الآمر أن حرموا تفسير آيات الجهاد فى كتب الفقه وبعينى شاهدت صحيفة الآذن الفرنسية .التى حصل عليها شيخنا بحمد بن حبيبالفه الشنقيطى رحمه الله في مدينة المشربة قسم وهران من الجزائر وفيها ما يلى :

د أن الآذن بتدريس طوم الدين مقيد بأن المدرس لايفسر أى آية أوحديث يدل على الجهاد ، وأن لا يدرس شيئاً من أبواب الجهاد فى كتبالفقه، ولمأراجت دعاية هؤلاء فى الشرق صار المسلمون ينفرون من لفظ و الجهاد ، .

ونقول بل أن الامر قد بلغ غايته فى تنفيذ وثيقة لويس التاسع فقد أعان الإنجليز فى الهند على ظهور نحلة تدعى الاسلام وتلفى الجهاد وتذكره إنكارا مى نحلة والقاديانية ، والاحدية الدين يفسرون الجهاد تفسيراً مؤولا، والذين يدعون إلى الحضوع للحاكم المستعمر ويعدون ذلك من مفهوم الاسلام فى نحلتهم .

وبعد فإن فى تقديرى وتقدير الكثير من الباحثين اليوم أن المسلمين أنماطعنوا من طريق التعليم الذى بدأته معاهد الإرساليات وسارت على مناهجة أغلب المدارس الوطنية والذى تنقل الدول العربية مناهجة اليوم من نفس المصدر الأول الذى أنشأه تلاميذ لويس الناوع وأتباعه ، وخاصة ما رحمه (دنلوب) وما زال ساريا وما رصمه طه حسين فى مناهج الجامعات مستمداً إياه بما وضعته الجامعات التبشيرية فى بيروت ولهذا الآمر حديث طويل فى تفصيلة ولدكن العبرة الآن هى: أنهذا هو ( مدخل ) النزو الثقافى وسيطرة التيارات الوافدة ، وهو أيضا فى نفس الوقت ( الخرج ) إلى فهم تعليم إسلامى لا سبيل إلى النجاة إلا به .

## تحديات فى وجه التعليم والتربية والثقافة

أولاً : هذه , الفجوة ، التي دخل منها الفزو الثقافي :

هذه الفجوة هى : والتقصير ، الذى عجزت عنه مناهج المدرسة فى نربية التلامية المسلم وتعليمهم ومفهوم الإسلام الصحيح، على النحو الذى يمكنهم من مواجهة التحدى الحطير الذى أصابهم فقد قيل لهم أن الإسلام دين عبادة وصلاة وصوم وأن مقر الدين المساجد ، فخلت الحياة الاجتماعية منه وبذلك عند ما جاءت موجات الغزو الثقافي فقد وجدت فجوة واسعة وفراغا كبيرا في النفس المسلمة فتعلق بها الشباب فاعتنقوا مفاهيم مصللة من الفلسةات الغربية والدعوات المدامة التي طرحت أمامهم .

القد كانت هذه الفجوة هي مصدر التأثر بالفكر الوافد والاستسلام وتقبله لأنه لم تكن هناك وجهة نظر مبسوطة بالنسبه لعشرات القصايا التي قدمها الغزو الثقافى تهدف تغريب هذه الآمة لقد كانت و الفجوة به هي الثغرة وكان المطمح الأساسي للسيطرة هي مناهج التعليم والمعرفة والثقافة . . فقد قال لهم لويس التاسيم أن حرب الحكلمه هي المنطلق الوحيد للسيطرة وأن المسلمين لا يهزمون من موقع المحرب ولمكن من موقع الفكر وأن دبنهم أعطاهم منهجاً أصيلا محكما يمكنهم من مواجهة كل غزو والتغلب على كل محاولة لاحتواثهم ، أنه و الجهاد به: هذا الحظر الفرق الضالة التي دعمه إليه كالقاديانية والبهائية .

ولقد كان تسلط النفوذ الغربي قد بدأمن هذه النقطة الحطيرة فقد كان الغربيون الغزاة للمالم الاسلامي يعلمون أن المسلمين يمرون بمرجلة من الصنعف والتخلف في مجال الفسكر الاسلامي والمفاهيم الاسلامية ، فقد كانت علوم الاسلام قد تأثرت كثيراً بالتقليد وخرجت من مفهوم الاصالة والمنابع الاصيلة إلى شيء غير قليل من الجمود وجبرية الصوفية وكان علماء المسلمين قد أخذوا في تحرير الاسلام من قيد التقليد والجمود ( بظهور دعوة التوجيد في الجزيرة العربية وقد توسعت في

بلاد العالم الاسلامى ) حين دهمتها خيول الاستعار فحالت دون تحقيق هذا الهدف النبيل . ثمسيطر النفوذ الاجنبي على التربية والتعليم والثقافة ووجه المناهج الدراسية وجهة صورت الاسلام بصورة الدين العبادى القاصر على الصلاة والصوم والمحصور في المساجد وبذلك استطاع النفوذ الاجنبي أن يحجب الشريعة الاسلامية في مجال السياسة والاقتصاد والاجتماع وأن يطرح مفاهيم تسكون جيلا من الليبراليين والاقليميين والديمقراطيين والقوميين وغيرهم الذين لا يرون الاسلام داخلا في مناهج الحياة والمجتمع ، ومن ثم فقد وقعت أزمات كثيرة في بجال اللغة العربية وتاريخ الاسلام وأصول الربية .

ولقد فتحت هذه الفجوة للنفوذ الاجنبى بجال السيطرة على أجيال كثيرة رأت الفمكر الغربي وتاريخ العرب أمامها سامقا وصغرت النفوس الاسلامية العربية أزاء هذا وتضاءلت وامتلات بشيء غير قليل من المهابة للغرب ومن الانتقاس لامتهم وقيمهم ، ولو دروا لوجدوا أنهم يملكون أعظم كنوز الدنيا لانهم يملكون المنهج الرباني الاصيل الدى جاء به القرآن الكريم دينا ونظام مجتمع ، وهو خالد شامل جامع قادر على معاصرة الازمان ، ومؤازرة البيئات مهما تغايرت واختلفت لان إطاره المرن الواسع الذى ألشأه الحق تبارك وتمالى ما يزال حيا نابعناً بالحياة معطيا حلولالكل مشاكلها وأزماتها ، لا يمكن أس تتجاوزه الآيام ولا الاحداث .

وأنه ايس كالمناهج البشرية والايدلو جيات التى صنعها العقل الانسانى العاجزة عن العطاء ، والتى لا تستطيع أن تتحرك إلا فى حدود عصر وبيئة وسرعاز ما تتجاوزها المتغيرات فعنلا عن أن ما يصلح منها لعصر ولا يصلح لعصر آخر ، وما يصلح لبيئة ولا يستطيع أن يصلح لبيئة أخرى ، ولقد عجزت الايدلوجيتان الغربيتان: الرأسمالية والاشتراكية عن أن تعطى النفس الانسانة في الغرب مطاعها وأشوافها ففشلت يعد تعديلات وحذف وإضافات ، ولا تزال البشرية تتطلع إلى عظام جديد ، في الاقتصاد والاجتماع بعد أن تحطمت الاسرة الغربية وبعد أن تعالت صيحات التضخم والانحراف والنمزق النفسى والفساد الخلق والاحتماعي.

هذه و الفجوه ، التي دخل منها النفوذ الاجنبي إلى عالم الاسلام ما زالت في حاجة إلى جهود واسعة لسدها , وهي لا تزال حتى الآن قائمة لان النفوذالسياسي

والعسكرى الغرب حين انسحب من هذه البلاد خلف نفوذًا فمكرياً ولفسياً مسيطراً على الفكر والثقافة واللغة والادب والمسرح والفنون والتربية والتعلم .

ولا تزال الطوابع الاسلامية يعيدة عن هذه الميادين كلما ، ولا تزال هذه الميادين كلما خاضعة للنظريات الوافدة لم تتحرر بعد منها بالرغم من الضربات المتوالية التي واجهت عالم الاسلام من النكبة والهزيمة والنكسة التي كانت في مصدرها الاساسي: إصطناع أساليب الغرب وتعساله ومناهجه في فهم الحياة وعلاقات المجتمع وفي النظر إلى الامور من وجهة نظر خلفتها مناهج التبشير اوالاستشراق على أديم الحياة الاجتماعية الاسلامية .

إننا ما زلنا في حاجة شديدة إلى تقديم والمفاهيم الاسلامية الصحيحة ، في مختلف هذه الميادين وأهمها ميادين التربية والتعليم والثقافة التي يجب أن تستمد مصادرها الاصلية من القرآن السكريم ومن السنة الصحيحة والتي تستهدف تغيير الاهراف تحر المفاهيم الوبانية وليس في تبرير الواقع المماش الحاضع المتفريب والممفاهيم الوافدة عن طريق التأويل أو دعوى الحضوع المصر أوالاخذ بالوخص والحلول التي تقبع في عصور الضعف أو حالات الاضطرار فإن نهضات الامم لا يمكن أن تقوم على العزائم وعلى الاصول الاصيلة والمفاهيم الواضحة ، ولا يمسكن أن يخرج المسلمون من الازمة القائمة إلا بمفهوم صريح واضح : يرمى إلى إعادة بناء يخرج المسلمون من الازمة القائمة إلا بمفهوم صريح واضح : يرمى إلى إعادة بناء المجتمعات من جديد على أساس حدود الله وإحلال ما أحل وتحريم ما حرم .

إن هذه المحاولة التي تمر بها المجتمعات الاسلامية اليوم في محاولة تبرير الواقع، أو التماس نصوص ضعيفة أو فتاوى واهية لدعم الواقع الاجتماعي المزلول، وخاصة في مجاك القواعد نفسها ، كل هذا لن يؤدى إلى نهضة صحيحة وسيكون في تقدير الناريخ موضع محاسبة شديدة وسيظل مرحلة من مراحل التبعية لها لورف راق خادع .

إننا مطالبون بإعادة الثقة إلى الثقافة الاسلامية ، والتاريخ الاسلامى ، حتى تمتلى بها نفوس شبابنا وعقوله، وهذا يتطلب تقديم هذه المادة فى مناهج الدراسة متناسقة مع المفاهيم الآخرى ومنسجمه معها ، بحيت لا تقف النظريات الوافدة لتصور مناهج الغرب على أنها حقائق علمية ، وعلينا أن نقول أنها ( وجهات نظر

وفروض ) قد تخطى، وقد تصيب وأن القدمها في إطار عصرها وبيئتها ، لا على أنها علم خالص صالح لكل الامم والازمان وأن يكون ذلك أمرنا بالنسبة للمترجم من الفسكر الغرق ، على أن يكون الفسكر الاسلامي بمختلف مفاهيمه وفنونه ومعالمه ومعطياته العظيمة السكبيرة بين أيدى أبنائنا ، مالئا عليهم تفوسهم ، فلا يستطيع الفكر الغرى أن يأخذ بألبانهم ، ذلك أن الفكر الاسلامي هو العطاء الحقيق الذي تسمى البشرية اليوم البحث عنه ، أما الفكر الفربي فإنه يمر الآن عرحة الآزمة والهزيمة والاضطراب بعد أن فقسد قدرته على العطاء في بيئاته الأصلية ، وهو بالأحرى لن يكون قادراً على العطاء في بيثات أخرى د اما من ميراثها العظيم . . ما يكفيها ، إن فمكرة ( جواز الاخذ بثمرات تحارب الغرب وتتاثج اجتهاداتهم في أمور الدنيا ) لم يتوقف المسلمون عن الاخذ به والم يدع الفكر الاسلامي إلى الاعتراض عليه فالحكمة ضالة المؤمن إنى وجدها فهو أحق الناسبها،ولـكن هذه الثمرات هي فيجال العلوم وأساليب العمل وأدوات الحبرة ، ولكنها لن تـكون مطلقا في مجال أسلوبالميش أوالاخلاق أو الاجتباع ، فنحن في هذا الججال أغنياء بمنهجنا الرباني وبتجربتنا خلال أربعة عصر قرنا، وكلمحاولة لدفهنا إلى اصطناع أسلوب الميش الغربي فإنما هي محاولة لتأخير مرحلة الاصالة والرشد الفكرى التي يجب أن يدخلها المسلمون في العقد الاول من القرن الحامس عهر إن أخطر مايحول دون ردم مذه الفجوة للتي كانت مصدر هزا ممنا خلالمائة عام هو التغرب في السلوكوا لاخلاقي واصطناع طرائق الغرب في الحياة الاجتماعية بكل ما يتصل باللهو والموسيق والحر وعلب الليل ، هذا الانبهار بالاضواء التي تحطم القوة الذاتية للإنسان المسلم والتي حماه الإسلام منها للمحافظة على كيانه بما وضع من حدود وصوابط مي الهدف الذي يطمح النفوذ الآجني في تحطيمها لآبها أفرب رطريق إلى السيعارة والاحتواء المجتمعات الاسلامية ومن هنافقد كان حقا على المجتمع الاسلامي أن يسارع بتطبيق الشريعه الاسلامية وإعداد حياته فى إطارها على نحو كامل وأن يقف منّ امبراطورية الرباالتامودية موقف المعارضة وإقامةالمنهج الاقتصادي والاجتماعي الاسلامي كاملا

إن محاولة القول بأن تدريس الدين فى المدارس يكفى لسد هذه الفجوة أولبناء شخصية المصلم هو قول لا يمثل العلاج الصحيح فإن هذا يمنى أن الدين شيء يدرس منفصلا عن المجتمع وعن الضكر ، رالاسلام رى أن الدين هو عقيدة ومنهج حياة

والنزام أخلاق ، أما كلمة والدين ، الغريبة فهى لا تمثل مفهوم الاسلام الحقيق ، نحن لا نطالب بتعليم الدين ولم الخالب بصياغة المناهج التعليمية والربوية كلها في إطار الاسلام بمفهومه الجامع : هذا الاسلام الذي يعطى للاقتصاد والاجتماع والسياسة مفهومها الاصيل ويعطى العلم والذن والادب مفهومه الجامع بمنى أن هذه كلها حلقات متكاملة متراكبة في إطار واحد لا يطنى أحدها على الآخر ولا ينفرد بالوجهة دون المجموع المكامل ، إن الادب والفن يجب أن يخطعا كاخلاق الاسلام القائم ولا ينفرد بالوجهة دون المجموع المكامل ، إن الادب والفن يجب أن يخطعا على الرحة والآخرة والآخرة والآخرة والآخرة والتمرى ، وكذلك فإن مفاهيم الاقتصاد والسياسة والاجتماع إنما تتطابق مع الانسان الجامع الممادة والروح ، والقلب والعقل ، والدنيا والآخرة والتي تلزم حدود ما أحل الله وما حرم ، هذه المهاني يجب أن تفرسها تربية إسلامية أصيلة في نفوس الاجيال الجديدة حتى تشرق عليها إيماناً والقة بمنطمة العطاء الاسلامي و يحاجة الفرب اليوم إلى نور جديد لن يقدمه له إلا الاسلام .

ويتصل بهذا تعلم اللغات الاجنبية والترجمة من الآداب الاجنبية وأخطر من هذا أن نرسل أبناء نا إلى أوروبا وأمريكا ليتعلموا اللغة العربية والاسلام من مستشرقين يهود ومسيحين ، ليقدموا لهم مفهوم الاستشراق والتبشير للاسلام والرسول والناريخ واللغة العربية فيحطموا في قلوب أبناء نا روج الإيمان باقه وروح المثقة بعظمة معطيات الامة الاسلامية وليسيطروا على أفئدتهم وعقولهم تحت إغراء التعليم الاجنبي فنأخذ ديننا من أفواه أعداثنا ومن ثم تنشأ في نفرسهم ظاهرة غرور عن الحق وتسكير عن أمر الله ويصبحون أداة طيعة للذين صنعوهم في بلادهم فيحملون نرعات التفريب وكراهية القرآن والاسلام واللغة العربية وامتهانها وتملا فيحملون نرعات التفريب ومظاهر حصارته البراقة ويعارضون الطريق الاصيل نفوسهم بالوهو إذاء الغرب ومظاهر حصارته البراقة ويعارضون الطريق الاصيل المن توشك الآن قوى الايان للمودة إلى مناهل الاسلام ومنابعه الاصيلة ليستمد منها المسلمون حضارتهم الجديدة وأسلوب عيشهم الحقبق بعد أن فسدت تجربة الاقتباس والتبهية والانتهاء إلى الوافد الفرى بكل ما فيه من غربة وتمزق .

إن عطاء القرن الخامس عشر الهجرى فى مطالعة يجب أن يتركز حول هذه الثغرة النى دخل منهاكل هذا الشر إلى قلب المجتمع الاسلامى وعليه أن يحسم هذه القضية الحطايرة .

#### مراجعات حول مادة إسلام في دوائر المارف النربية

(ما توال دوائر المعارف الغربية الفرنسية والانجليزية والامريكية) تقدم مادة وإسلام ، على نحو ما كانت تقدمه دوائر التيشير في القرن الماضي ولم تتحول بعد بالرغم من التغيرات السكثيرة التي دخلت على الفكر الغربي باقترابه من مفاهيم الاسلام الحقيقية بالرعم من كتابات أساطين كتابه أمثال برنادشو ودراب وجوستاف لوبون هذه الكتابات التي صححت كثيرا عا وقع فيه المبشرون والمستشرقون في فهم الاسلام وأمامنا اليوم نصوص ما أورته دائرة المعارف البريطانية عن مادة (إسلام) وهي: نصوص أقل ما توصف به إنها عرفة ومتحيزة وبعيدة كل البعد عن منطلق الصيحة التي تعالى في الغرب بالحوار مع الاسلام والاعتراف بأنه دين سماوي .

وأول ما يلفت نظر الباحث المسلم أذاء كتابات الغربيين عن الاسلام هو تقييم المصادر التي رجع اليها السكانب في المسادة التي تولى المكتابة عنها ، هذه المصادر هي التي تسكشف بوضوح عن مدى رغبة الباحث في الوصول إلى الحقيقة فإذا كانت المصادر قوية ومنصفة ومؤنفوها من المشبود لهم بالبراعة والسبق والانصاف وحدم التحيز كان معنى هذا أن الباحث ينهج نهما علميا صحيحا وأنه جادحا في الوصول إلى فهم المادة موضوع البحث ، أما إذا كانت المصادر هشة ومتأخرة وبعضها بجهول كم أوردته دائرة المعارف البريطانية في خاتمة بحثها سفان ذلك يعطى أول علامة على ضعف منهجه بالبحث وحجز صاحبه \_ أو تعمده \_ عن الوصول إلى بعض الحقائق حول موضوعه .

والاستشراق الغرب له موقف واضع بالنسبة للمواد الحاصة بالاسلام (عقيدة وحضارة): هذا الموقف هو عما كمة الاسلام إلى مفهوم الدين في الفسكر الغربي (Relgon) تعنى النواحي العبادية فحسب, فالدين في مفهوم الفرب علاقة بين الله والانسان وليس كذلك مفهوم الاسلام الجامع المعلانتين بيناقه والانسان وبين الانسان والانسان . وهذا مفمز آخرمن مغامز

هذا البحث يحول دون استيعاب جوانب الاسلام المختلفة . وكذلك فقد عرف أن كثيرا من المسلشرة بن و خاصة العاملين في درائر المعارف الغربية يتعصبون لوجه نظر مزدوجة : وجهة نظرهم إلى الدين المسيحى الذين يؤمنون به فهم لا يقرون بوجود دين غيره أو بعده ، ومن ناحية المفهوم الاجتماعي والسياسي التي بحمكم فلسفة الحضارة الغربية كلها ، والنفوذ الغربي في بلاد الاسلام وكلها عوامل تمنح من الاعتراف بالاسلام أو تقديره تقديرا منصفا مرماً من أهوا . السياسة أو الدين ومن هنا جاءت كتابة « مادة : اسلام » في دائرة المعارف البريطانية الدين ومن هنا جاءت كتابة « مادة : اسلام » في دائرة المعارف البريطانية ( ١٩٨٠ ) وعليها ظلل كثيرة من الشكوك والاخطاء وسوء الفهم ،

ولو كان الباحث كاتب مادة (الاسلام) في دائرة المعارف البريطانية يستهدف حقاحقا الوصول إلى بعض الحقيقة لـكان أولى له الوجوج إلى عدد من المؤلفات الغربية التى تتسم ببعض الانصاف ولا نقول المؤلفات الغربية وكثير منها مترجم إلى لغات الغرب.

الدعوة إلى الاسلام: توماس أرنوله .

عجد : تولستوى .

المناذعة بين العلم والدين : درابر .

الابطال وهبادة الابطال ــ توماس كارليل .

تاريخ العرب ــ جوستاف لو بون .

تاريخ العرب العام ــ سيديو .

مختصر التاريخ ــ ار نولد نوينبي .

حياة محمد \_ أميل درمنجم .

عمد رسول الله ــ ايتان دينيه .

تاريخ العلم ــ سارطون .

حاضر العالم الاسلامي ــ لوثروب ستوارد .

الاسلام خواطر وسوائم ــ حنری دی کاستری .

شمس الله تشرق على الغرب: سجريد مونكه.

#### روح الاسلام : سيد أمير على :

فهذه المؤلفات مترجمة إلى اللغة الانجليزية وموجود أغلبها منذ وقعه طويل بين أيدى الباحثين في الغرب ، وكذلك ترجمة معانى القرآن التي قدمها المستشرق موتقيه والتي تشمير بأنها قريبة إلى الصحة وبمبدة عن التحريف . فلو أن الباحث كاقب مادة الاسلام في دائرة الممارف البريطانية كان يتوخي الحقيقة لرجع إلى هذه المصادر وانخذ منها مادة لبحثه ولاستطاع أن يقدم الاسلام على نحو أكثر أنصافا وفهما ، ولمكن مراجعه التي وردت في ختام البحث توحى بأنه اتخلم الطريق الآخر، وهوطريق التعصب والتحامل الذي عرف عن ماملتون جبوغيره فغلا عن أنها أبحاث مستحدثة لابقسم أصحابها بشهرة فائقة في عالم الاستشراق ولا يقدر من الانصاف في عالم البحث .

أما الاخطاء المتعددة فىفهم الاسلام وفهمسيرة النبى يملية فهىنفس الاخطاء التي كان يرددها الاستشراق والتبشير في القرن الماضي وأوآثل القرن الحاضر منذ البتت صلته الواضحة عصدريه الخطيرين: الكنيسة ووزارة المستعمر التفالدول المستعمرة ( بريطانيا وفرنسا وهولندا ) وهذهالاخطاء رددها الاستشراق الغربي والصهبوني والماركسي على درجات مختلفة وتصدى لها السكتاب المسلمون مثله وقت بميد ، منذ كتب جمال الدين الافغاني وكتابه في الرد على الدهر مين وكتب محمد عبده رده على الوزير الفرنسي حانوتو ، وما تزال هذه الاخطاء تتمكرو في كتابات خصوم الاسلام منذ أوردما اللورد كرومر ، في كتابانه عن الاسلام وهي أخطاء يراديها انتقاص الحضارة الاسلامية والعقيدة الاستلامية حتى لا تـكون قادرة على إثبات وجودها واستمادة مكالتها الحقة ، وقد تعاوز الفـكر الاسلامي في مطالع القرن الخامس عشر هذه الاخطاء والصبيات وأصبحت تعاليمه ومفاهيمه واضحة في جال الغربيين أنفسهم ، بعد أن ترجمت كنابات علماء المسلمين إليها ورددها بعض المنصفين من كتاب الغرب الذين شهدوا الوسول (كارليل) والشريعة الاسلامية ( لامبير ) والحضارةالاسلامية ( اويون ) والعلم الاسلامي ( در ابر وسارطون) كذلك فقد كشف فالاخير الدكتور موريس بوكاي حقامق كثيرة عن الفرآن المكرم أصبحت معروفة في الفكر الغربي كله. أما دائرة المعارف البريطانية فا زآلت خاضعة السكنيسة الانجليوية المرتطبة بالنفوذ الصهيوني والمحتواة من التفسيرات اليهودية الني خضمت لها البر وتستانتيه في الغرب كله . ومن أخطاء دائرة المعارف البريطانية والاستشراق الغرب عدم القدرة على التفرقة بين مفهوم التوحيد والنبوة بين الآديان والإسلام والفرق بين الآلوهية والنبوة والفرق بين الرسل والصحابة وكذلك حجزهم عن فهم المعجزات وخطاهم فى فسكرة وحدة الآديان وكذلك عجزهم عن فهم التكامل الجامع فى الاسلام ونظرية الانشطارية الغربية كذلك خطأه فى إخصاع الإسلام الجامع بين للمادة وحدما .

فالإسلام دين جامع بين المادة والروح والعقل والقلب والدنياوالآخرة وحيث يفرق الإسلام بين الآلوهية والنبوة في مفهوم التوحيد الحالص لاتفرق المسيحية بين هذين المعنيين ، أما فكرة وحدة الاديان فصدرها أنها جميعها من عند الله تبارك وتعالى ولكن الحلاف وقع في التفسيرات التي قدمها وؤساء الاديان .

كذلك يفرق الاسلام بين النبي المؤيد بالوحى وبين الصحابة الذين يصيبون ويخطئون ، كذلك فإن القرآن رسالة الله تبارك وتعالى إلى العالمين جميعاً موحى بها وليست من كتابات الصحابة أو الحواريين .

وأم من ذلك كله أن كتاب الغرب حين يكتبون عن الإسلام إنما يبدأون من فكرة مسبقة يحاولون اقتناص النصوص التي يؤيده وتجاوز التصوص التي تجالفهم .

وبالجلة فاننا نتطلع إلى أن يدخل الاستشراق عصراً جديداً قيه كثير من الانصاف والبعد عن الهوى والتحريف والتعصب وباقه التوفيق .

## مي يعود الأدب المعاصر إلى أصالتة

عمر الآدب العربي المعاصر بمرحلة من مراحل العدمف والتمرق نقيجة المتبعية الحطيرة التي احتوته من جميع أفطاره وفرضت عليه المنهج الموافد: بمفاهيمه الوثنية والمادية والإباحية وهي عصارة مفاهيم النقد الآدبي الغربي والمماركسي والصهبون الني سيطرت سيطرة كاملة على القصة والروايه والمسرحية والشعر والآغنية والفنون جميعاً فأخرجتها من مفهوم الإسلام الآصيل . ولما كانت المرحلة التي يمر بها العالم الإسلام هي مرحلة التحدي والمواجهة للاخطار التي تسكمتنفه فإن استجابة الآدب المربي قد انحرف عن مفهومه الآصيل الهني استعده من القرآن والسنة وجرى فيه مع المذاهب الوافدة التي أخرجته من مضدونه الجامع بين المادة والروح وأسلمته إلى أهواء أصحاب الآباطيل .

0 0 0

وسالته الحقة

ولذلك فلابد أن يتحرر إلادب المرن من مذه القيود حتى يستطيع أن يؤدى

## أولا: محاذير في تاريخ الآدب العربي الحديث

تمكشفت فى السنوات الآخيرة حقائق أصبح من الضرورى معها إعادة النظر فى المك الحصيلة الآدبية الضخمة التى عرفت باسم الآدب العربي الحديث والتى ظهرت على مسرحيات المكالاسماء اللامعة : طه حسين وعمد حسين هيكل والعقاد والربات وزكى ميارك والماذني .

فقد تبقى عدة حقائق خطيرة أصبحت ذات أثر واضح فى مجرى الدراسات الآدبية ، أبرز هذه الحقائق هى مجافاة هذا التيار كاله وانفصاله تاما عن مصدره الآصيل وأصله الآول الذى تفرغ منه وهو الفكر الاسلامى وذلك ف محاولة عاقة متمردة قام بها هؤلاء جميعا لإعطاء الآدب العربى الحديث منطلقا عقما يقوم على الانفصال عن الآدب العربى خلال أربعة عشر قرنا و تجاهل تلك الحصيلة الضخمة والحفط المنصل والآثر الواضح ومحاولة دراسة صفحات و بماذج وشخصيات من هذا الآدب العربى في مراحل مختلفة دراسة مستقلة تتحكم فيها مناهج النقد المغربى سواء الفرنسي منه أو الانجليزى وسواء قى نقد الشعر أو نقد النثر .

وقد كانت هذه التبعية تمناهج النقد والنقيم الغربي هي أخطر هذه التحولات وكان الاصرار علىهذا الانفصال على أساس أن الادب الحديث الذي ظهر في أوائل هذا القرن الميلادي إنما هو أدب عرب حديث ، منفصل تماما عن تاريخ الادب المعربي الحافل المتصل وكان في ذلك معني الحنوج الواضح لعوامل النفوذ الاجنبي سواء بالتبرؤ العقيم من الانصال بالادب العربي ومتابعة خطه المتصل حتى بدأ الادب العربي الحربي الحديث وكانه لقيط غدير متصل النسب بأصوله وقيمة ، وكان إخضاعة لمنادج النقد الغربي الوافد ( منهم من خضع النقد الفرنسي كطه حسين وهيكل وزكي مبارك ، أو النقد الانجليزي كالمازني والعقاد) .

هذا الحضوع كان محاولة أخرى لعزل الادب العربى الحديث عن مكانه الطبيعى باعتباره وحدة مر وحدات متصلة بالفسكر الاسلامي يجب أن لاتنفك عنه ولا تنفصل.

ومن يتابع أسلوب النقد الادبى يجد تلك التبعية المناهج الوافدة الى تحاكم الانسان والبيئات على أساس مادى خالص وخاصة منهج تين وبرونتير وغيرهما الى صدرت أساسا عن الفسكر المادى العربى الذى ينظر إلى الانسان على أنه مادة خالصة: خاصما المجنس والمقهة العيش وهى مذاهب أدبية استمدت وجودها من نظرتين أساسيتين: نظرية التفسير المادى المتاريخ ونظرية التحليل النفسي المرويد وكلاهما تمتر الانسان حيواناً خاصماً الشهوتي البطن والفرج اليس إلا وبغلك خرجت مذاهب النقد عن المفهوم الاسلامي الجامع الاصيل الذي ينظر إلى الانسان على أنه جماع روح ومادة وعقل وفاب.

كذلك فإن معارك النقد قد ثبت تماما ما وصمت به من أنها قامت على الخصومات الشخصية والسياسية فضلا عن أسلوب الافذاع والهجا. العنيف الذي اتسمت به هدنده المعارك وخاصة ما كتب في كتسابي الديوان (المقاد والمازني) والسفود (الرافمي) كذلك فقد خضمت الراجم الادببة لهدذا الانجاه وانفصلت عن الاطار العام وأوغلت في الانجراف حين أبرزت صور بشار وابن الروى وأبي نواس وعشرات من الشمراء لذين عرفوا بالاباحية والهجاء.

وقد صور هؤلاء على أنهم أبرز شخصيات الادب العربى بينا تجوهلت تلك المشخصيات الرفيعة العالمية من الكتاب والشعراء والمضكرين البارزين بحجة أن عايكتبونه ليس أدباً وأن الادب هو ما يتصل باهواء النفس والجنس والمغزل والهجاء وإن ماعداه لايدخل فى باب الادب وذلك مغمز آخر من مغامز فساد النظرية الادبية جملة .

ولقد بدت فى الافق فى السنوات الاخيرة حقائق أدبية جديدة جديرة بأن تسكون موضع نظر الباحثين فى تاريخ الادب العربى الحديث ، أبرزها ما أطلق عليه و فساد الحياة الادبية ، وتلك التقاليد التى أدخلها و الاساتذة المكيار ، وما يتصل بها بفساد المناهج الجامعية واستملان أسلوب السطو على المكتب .

وقد كشف هذه الظاهرة الدكتور عمد نجيب البهبيتى في مقدمة كتابه(١)أ،

<sup>(</sup>١) المدخل إلى دراسة الناريخ والادب العربي .

هنذ سنوات والاستاذ مجمود محمد شاكر هدا المسام في مقدمة كتابه عن المتنبي.

وقد سجلت الظاهرة خطراً كبيراً وشراً كثيراً ، وصم الحياة الادبية بأشد ألوان الاضطراب وكشف عن أن كل ماأصدرته مناحكام كان خاضماً للاهواء البشرية المضللة .

يقول الاستاذشاكر: كان من عادة ( الاسائدة الكبار ) وهي عادة تركت في حياتنا الادبية إلى اليوم فساداً ساحقا: أنهم كانوا يخطئون في العلن ويتبرأون من أخطائهم في السر وكانوا لايصبرون على من يدلهم على الحطأ ويستنكفون كبراً أن يؤوبوا إلى الصواب بل كانوا لايتورعون بالايقاع بمن يدلهم على الحطأ ويتعقبونه بالاذى من وراء حجاب ، .

وهذا المعنى الذى أشار إليه الاستاذ شاكر كان واضعاً وضوحا شديدًا في قضية الدكتور طه حسين حين كان يهمس بآراء تخالف ماأذاعه في كتبه .

ولقد أشار زكى مبارك غير مرة إلى أن طه حسين كان يتمقبه بالاذى نتيجة اختلافه معه فى الرأى أو الكشف عنخطأ من أخطائه وأنه لم يكن يرد على دهاواه بل كان يدبر له المكائد فى رزقه فى الحفاء .

كذلك أشار الاستاذ شاكر إلى أن الاساتذة الكبار كانوا لايحبون إلا الثناء المحتن المصنى الخالص من كل شائبة فاذا جاءهم غير مايحبون تنمروا لمن أتاهم به تنمر من لايبيت على دمنة (أى حقد).

هذا هو للنهج الذى عرف به الاساتدة الـكبار فى أسلوب تعاملهم مع زملائهم وتلاميذهم وقد أشاعوه فى الحياة الادبية سنوات طوالا ولشأ عنه ذلك النفاق العجيب الذى أفسد كل شيء .

ویشـیر الاستاذ شاکر إلی مسألة السرقة والسطو التی کانت إحــدی طبائیم الاسانذة السكبار فیقول: إن طه حسین أمضی عاما كاملا یتحدث حن نظریة الشمر الجاهلی وانتحاله وهی نظریة كتیما المستشرق مرجلیوث وقرأما شاكر قبل أن یتحدث عنها ومع ذاك فقد أصر الدكتور طه علی أنالنظریة من محصوله (م ۲۲ - المد الاسلامی) ولم يشر من قريب أو بعيد إلى المصدر الذي أخذ منه مع أن كتاب الصعر الجاهل بالنسبة لبحث مرجليوت لايزيد عن أن يكون (حاشية الدكتور طه على منن مرجليوث).

يقول: إن مناك قضية السطوعلى أقوال الناس وآراتهم وأعمالهم ثمم ادعاء على كما يماك عزيز مقتدر، ثم الاستعلاء بهذا الملك المفصوب والاستطالة به على الناس وأبيسع من ذلك أن يشكشف أمر هذا النصب والسطو ويتسامع به الناس ويدل الكتاب والعلماء على الاصل المفصوب كتابة موثقة منشورة ، فلا يبالى الساطى بثىء من ذلك كله يزداد جرأة وتها وادعاء واستعلاء واستطالة ، كأن الدى قيل عن سطوه لم يقل ، وكائن ظهور سطوه فضيلة ترفع من قدره وتنوه به في المجامع .

يقول الاستاذ شاكر: دخلت الجامعة ومعى مان مرجليوث في مسألة الشعر الجاهلية مضغيا إلى استاذنا الدكتور طه ، كنت أقرأ المتن بعيني وأسمع الحاشية على المتن بأذني ، وأخذني من الحيرة والدهشة ، كل بوم أقول لنفسى ، عسى ولعل وأتوقع أن يذكر الدكتور طه مرجليوث مرة ، وينسب إلى الرجل رأيه في مسألة الشعر الجاهلي ، مجرد إشارة وذهب توقمي باطلا هذرا لم أسمع منه لا د انتهى بى الحديث ، وإذا كل شيءمنه هو يبدأ وإليه ينتهى ، كيف يكون هذا والمتن أماى أقرؤه بعينين مبصرين وكل شيء يقوله الدكتور طه من هذا المتن وحده يبدأ وإلى المتن وحده ينتهى .

یالحیرتی و عجبی لو مرة واحدة ذکر الدکتور طه اسم و مرجلیوث ، النجوت من هذا النول الی کانت تفرعنی و تتشبیت بی ، ثم یقول : وقفت أجادل الدکتور طه فی المنهج والشك حتی انتهرنی ثم استدعائی فدخلت علیه فعا تبغی و أنا صامت لااستطیع أن أرد ، لم استطع أن أ کاشفه بأن محاضراته التی تسمیها مسلوخة کلها من مقالة مرجلیوث لانها مکاشفة جارحة من صغیر الی کبیر و لسکنی کنت علی یقین من أنه یعلم أنی أهلم ، من خلال ما أسمع من حدیثه و من صوته و من کلاته و من حرکاته أیضا و لسکنی من یومئذ أیضا لم أکف عن اذاعه هذه الحقیقة التی أکتمها فی حدیثی مع الدکتور طه و هو أنه سطا سطوا کریها علی الحقیقة التی أکتمها فی حدیثی مع الدکتور طه و هو أنه سطا سطوا کریها علی

مقالة المستشرق الاعجمي فكان بلا شك يبلغه ما أذيمه بين زملائي .

واشتد الامر وتدخل بعض الاساندة كالاستاذ نلينو والاستاذ جوبدى من من المستشرةين وكنت أصارحهما بالسطو وكانا يعرفان ولسكنهما يداوران إلى أن جاء اليوم الذى عزمت فيه على أن أفارق مصر لا الجامعة وحدما .

ويدمغ الاستاذ بجمد محمود شاكر العصر الادبي كله حين يقول :

و كانت قضية السطو فيما قبل عام ١٩٢٨ تسير على استحياء وكان ما بق من أخلاق الناس في الناس يكف من خطواتها في حياننا الادبية ، ولحكن لمها تأولات مسألة الشعر الجاهلي في الجامعة وعلم من يكن يعلم أن الذي قبل فيها إنما هو سطو مبين على مقالة مارجليوث اختلف الامر اختلافا شديدا فالجامعه وجميع اساندتها يومئذ قد علموا علما يقينيا أن كتاب (في الشعر الجاهلي) قائم على السطو على مقالة مرجليوث بحذافيرها ومع ذلك فقد ابتلمت الجامعة وأساندتها هذا السطو ثم تسترتا عليه ، لا بل أحاطوه بالرعاية وبالمصبية فكان ذلك إقرارا بالصحت لحذا المبدأ فن يومئذ أخذ من كان بالامس يستحى أن يوضم بالسطو يخلع برقع الحياء عن وجهه شيئا بعدشي، واستحدث كل منهم وسيلة من الوسائل وأسلوبا من الاساليب بجعل هذا السطو يبدو ضرباً من (التجديد) في دراسة الادب وفي الناج الادب.

ويبدأ للسطو من بعض الاسائذة الكبار تزداد أساليبه خبثاً ونكراً ودهاء ومسكراً يوماً بعد يوم تحت سيطرة الإرهاب الثقاني الذي تولى كبره الاسائدة الكبار وتسهل من أمره ما كان يستصعب وبدأ الكبار يستفلون الصغار أيضاً ويدربونهم على السطو الصريح بأساليب تختى شيئاً من معالمه ودارت العجلة ولم تزل تدور وجاء جيل بعد جيل أصابطريقاً نافذا فسلك واستقر الاهر علىذلك في حياتنا الادبية إلى اليوم: أقول لك في البحث الادبي والعلى بلا استثناء إلا من عصم الله وهم فليل وليت الامر وقف عند ذلك القدر من المكر والدهاء في السطو ، ليته وقف ، ولمكن انحدر بعد إلى هوة السطو الحر وقرارته ، انحدر السطو ، ليته وقف ، ولمكن انحدر بعد إلى هوة السطو الحر وقرارته ، انحدر إليها بلا قناع إلا قناع المزمن الذي يسد له على أعمال الناس بالتقادم .

مثال ذلك كتابكان صاحبه يحميه حيا ، فلما هلك ملكت معه الحاية وأسدل.

الرمان عليه قناعه ، يأتى أستاذ فيعيد أشره بنصه كما كان ، ولسكن عليه إسمه هو ويرتفع الامر إلى المحسكمة فتحكم بأنه سطو دون أن تلجأ إلى خبير من أهل هذا الهم ، لآن الاستاذ قد أغنى المحسكمة عن إرهاق الحبير ، كان سطواً حراً . سطراً سطراً ثم مات الامر وابتلعته حياتنا الادبية ابتلاعاً حراً ، بلا استنكار لا باليد ولا بالسان ولا بالقلب ، وإدا بلغ الامر هذا المبلغ فلا ريب في أن السطو الحنى المتقن الذي يليس طيلسان الحاصة أو برد الاستاذية أو يختال في ثباب موشاة من للبحث العلى ، خليق أن يعد هندنا في حياتنا الادبية تسابيح عبادة في محراب الفنون والآداب .

ويقول الاستاذ شاكر : أتلفت اليوم إلى ما أشفقت منه قديما من فعل ( الاساتذة السكبار ) .

لقد ذهبوا مد أن تركوا من حيث أوادوا أو لم يريدواحياة أدبية وثقافية قد فسدت فساداً وبيلا على مدى نصف قرن ، وتجددت الاساليب وتنوعت وصار السطو على أعمال الناس أمراً مألوفاً غير مستشكر ، يمثى فى الناس طليقا عليه طيلسان البحث العلمي وإن لم يكن محصوله إلا ترديداً لقضايا غريبة عماغها غرباء صياغة مطابقة لمناهجهم ومنابتهم ونظراتهم فى كل قضية واختلط الحايل بالنابل قل ذلك فى الادب والفلسفة والتاريخ والفنأوماشت فانه صادق صدقالا يتخلف فالاديب مصور بقلم غيره والفيلسوف مفكر بعقل سواه ، والمؤرخ ناقد للاحداث بنظر غريب عن تاريخه ، والفنان قابض قلبه بنبض أجنبي هرب تراث فنه : واورحتاه ي .

## ثانياً : محاولة لاعادة تفييم عمل الادباء المرب في الجيل السابق .

مناك حركة غاضبة يحمل لرائها بعض المشتغلين بالصحافة العربية في هذا العضر تحاول أن تضع طابعاً من القداسة الكاذبة على بعض الاسهاء التي لمعت في العصر السابق من أمثال : طه حسين ، ولطني السيد ، وسلامة موسى ، وعلى عبد الرازق، وقاسم أمين ، وساطع الحصرى ، وغيرهم .

وتصفهم بعبارة رديئة هي عبارة والقدم الشوامخ ، كأنما لا يجوز لاهل مذا العصر من المفكرين إعادة تقييم عمل الادباء العرب الذين سبقوا على الطريق . وكأنما كان مؤلاء الادباء مردون من كل خطأ أو كأن نقد أعمال هؤلاء الكتاب ووضعها في ميزان صحيح من النقد والتقدير عمل محرم .

والحقيقة أنه لا يوجد أدب ولا أديب عن لمدت أسائهم لمانا خاطفاً هو فوق النقد وإذا كنا نراجع أعمال النوابخ الذين لا يقاس عليهم أمتال النزالي وابن تيمية وابن حزم وابن القيم . وغيرهم من أصدق الناس إيمانا بمستوليتهم وأمانتهم الفكر الإسلامي فكيف لا يجوز إعاده تقييم أمثال هؤلاء الكتاب الذين ليس لهم مثل هذه الإمانة ، والذين عاشوا في مرحلة من أشد مراحل التجدى والتفوذ الاجني .

وقد استخدم كثير منهم فى تنفيذ مخططات التغريب والغزو الثقافى ، بل ووصف كثير منهم بأنهم كانوا قناطر الفكر الغربى ومن الحق أن يقال أن مذه المراجدة والنقييم لاعمال هؤلاء لا تقوم على رأى مسبق باتهامهم أو العمل على انتقاصهم ، فنهم كثيرون كانوا عثابة قناطر بين الفكر الإسلاى والفكر المغرب عن نية حسنة أو منطلق صحيح أو محاولة أو اجتهاد يقوم على الإعتقاد بأن هذا هو الطريق النافع الكهم .

ونعتقد أنه لا يمكن الحدكم على هؤلاء جيماً بحكم واحد ، ومنهم كثيرون الجتهدوا فأخطأوا فنهم أجر المجتهد ، ولكن منهم من كان يقصد حقيقة إلى أن يقوم بدور فى خدمة النفوذ العربى وكان يحمل فى صدره أحقاد \_ كشفتها كتاباته من بعد \_ فى مواجهة الاسلاموا لازمروالعرووية \_ بعضهم كان يهدف

حقيقة إلى قسميم جميع الآبار وتقل كل ركام الفكر البشرى القائم على الالحاد والاباحية والهادية لحلق جو من الصباب الشامل أمام رؤيا الفكر الاسلامى الصافية النقية القائمة على التوحيد الحالص

ولا ريب أن أمثال محمد عبده والعقاد ومحمد حسين هيكل ، ورفاعة الطهطاوى والسكواكي كانوا يقصدون خدمة أمتهم ولم يكونوا عملاء ولكن بحرى فكرهم اختلط بمفاهيم وافدة تأثروا بها فأخطأوا فى بعض الفروع.

وعلينا أن نكشف هذه الجوانب وليس فى ذلك ما ينتقص من مكانتهم وهدفهم الحقيق ولكن يحب التنبيه على تلك الاخطاء ولكن هناك مجموعة أخرى كانت صالعة مع التغريب والغزو الثقافى تحمل فى أعماقها ذلك الحقد الدفين والرغبة الراغبة إلى التدمير .

وما اعتقد أن هذه المراجعة ، وإعادة النظر في هذا النتاج الآدبى الذي صدر في أبان مرحلة من أخطر مراحل أمتنا ، وكان عاملا في دعم وتركيز قواعد المتغريب التي ترى إلى صهر أمتنا في بو تقة الفكر الغربي والقضاء على معالم الاصالة الاسلامية البارزة في أدبها وفسكرها وما يمكن إأن توصف هذه المراجعات بأنها محاولة لانتقاص الآدب العربي ولا كشف وجهة هو لاء الآدباء أو أنه ينتقص قدر العمل الآدبي والفسكرى الذي سار فيه عدد " ضعم من الآبرار ينتقص قدر العمل الآدبي والفسكري الذي سار فيه عدد " ضعم من الآبرار المناب الراب المسالة ولم يذكرهم أحد لان تلك الاسهاء التي أبرزتها السياسة الحربية وحركة التغريب قد حظيف بأكبر قدر من الشهرة والتبريز بحيث حجيت الحربية وحدة .

فعلى الذين ينزعجون من كشف زيف أمثال: طه حسين ، ولطنى السيد وهيرهم أن يخففوا من غلواتهم وأن يؤمنوا بأن ذلك لن ينتقص النهضة ولن يوعزع مكانه الامة ، ولن يجترح من كرامة التاريخ الادبى ، وإنما على السكس من دلك فإنه سينقيه ويضعه في ميزان الحق .

وإنه ليس من مصلحة أى أمة أن تفخر ببطولات زائفة ، أو تحتضن أسماء لا ممة ، لم يكن لمانها في الحقيقة قائماً على بجد أصيل ، وإنما كان من حمل خصوم

هذه الامةلإعطاء هو إعطاء مكانة غير صحيحة والقة كاذبة فى تفوس الناس فتخدعهم عما يقدمون من سموم .

ولا ريب أن اليقظة الإسلامية التي كشفت عن زيف هذا الاتجاء الممارض الأصالة منذ وقت طويل لابد أن تدحض هذه الشبهات وأنه تبين وجه الحق . فان هدف التغريب ورجاله عن استظلوا بمظلة الآدب العربي في العصر السابق، هو هدم كل مقومات الآصالة الاسلامية والقيم الآساسية لهذه الامة ، واحتواء هذا الفكر وصهره في بوتقة الاعمية العالمية .

ولذلك قان عمل هذه المؤسسات التبشيرية والاستشرافية التي تمثلت كتابات هؤلاء الغربيين هي بمثابة خطر حقيق وحاجز قائم يحرل يين المسلمين وبين معرفة جوهر فكره بما يثير هؤلاء من شبهات في بجال النقد الادبي، والفلسفة بوالثقافة والتاريخ والنراث. هذه القمم الشوامخ التي يمكن أن تسقط وهي في ظنالبهض أنها هي التي صنعت نهضة مصر أو نهضة الشرق وخاصه في مجال النصال الوطني أو التحرر من النفوذ الاجني .

وهذا لا ريب وهم كبير خدعتنا به الاسماء اللاهمة .

فان هذه الاسماء اللامعة لم تصنيع تلك النبضة التي يظن أنهم صنعوها وإنما صنعها غيرهم من ذوى الاسماء الجهلة التي لم تحوز مثل هذه الصهرة العالمية المدوية، أو لئك المخلصون الصادةون فان أحداً لم يذكرهم اليوم .

أما هذه الاسماء اللامعة فانها لم تصنع شيئا ومصدر شهرتها إمها عملت في مهال السياسة والحزبية والصحافة يوماً بعد يوم . في ذلك الركام المضطرب العاصف من الصراع الحزب والجدل السياسي والهجاء المرير ، فأعطاهم هذا كل هذه الشهرة .

أما جهدهم الحقيق في مجال بناء النهضة فهو قليل وأمثال هؤلاء اللامعين لم تكن كتاباتهم فى الادب والفسكر تشاوى واحداً من مائة من كتاباتهم السياسية والحزبية والجدل والهجاء ولم تمكن تساوى واحداً من ألف من كتابات ذوى الاصالة والثقافة والتناج الجيد.

ولمكن السياسه والحزبية هي الني إعطتهم لمعان الاسم ﴿ إِنْ أَسِماء كَثْيَرَةُ هِي

الني أعطت النهضة الاسلامية دفعتها الفوية من علماء وكتاب الاصالة الحقة، وايس هؤلاء هم الذين فاموا بهذا الدور ولا تنسكر أنهم شاركوا فيه بجهد عنقيل لايتفق مع شهرتهم المدوية ولكن كانت لهم أخطاء وانحرافات فقد استمدوا دورهم ولشاطهم من مناهج الغرب وعجزوا عن فهم مناهج الاسلام فأخطأوا فيها ونقلوا عن الاستشراق كثيراً ه

ول. كمن الاصالة الحقيقية كانت ممثلة فى بحموعة ضخمة لها درر حقيق من أمثال مصطفى صادق الوافعى ورشيد رضا وشكيب أرسدلان ومحب الدين الخطيب وحس البنا وأحمد شوقى وحافظ إبراهم . وأحمد زكى باشا ، وطاهر الجزائرى ، وأحمد تيمور ونديم والمويلخي ، والسكواكي ، وعلال الفاسى ، وأحمد وفيق ، والبكرى ، والمويلحي والمنفلوطي والبشرى ، والويات والثمالبي وعزام ، وباديس ، والمازني وحسنى عبد الوهاب ، وفريد وجدى والفلايبني وطنطاوى جوهرى وخلاف .

فكيف يمكن إنكار هؤلا. جميعاً وتجاهلهم وإدامة الحديث عن ثلاثه أو أربعة هم : طه حسين ، والعقاد ، وهيكل ، وسلامة موسى إلا إذا كان هناك هدف مبيت لاعلاء هذه الاسماء وحدما وتجاهل هذه المجموعة الصخمة التي صنعت فعلا يقظة الفكر الاسلامي واستمدت جهودها من مفهوم أصيل للراث الاسلامي وفق إفطلافة حقيقية بعيدة عن أخطاء الاستشراق وانحرافات الفكر الوافد .

أما هؤلاء السذج الذين يحاولون البوم أن يستعلوا بأحساب باطلة موهرمة بأن يدعوا أنهم تلاميذ لهو لاء المالة السكذبة فانهم لا يستطيعون رد هذا التيار الاصيل الذي يحطمأ صنامهم ، وأن هو لاء الصفار إنما يدافعون عن وجود موهوم سرعان ما تزيحه أضواء الحق : ( بل نقذف بالحق على الباطل فيدمفه فاذا هو لاهق ) .

لقد قام عمل هو 'لاء الرواد ، على الكذب والتصليل فخانوا أمانة الغلم وأمانة أمتهم التي وكلتها ووثقت بهم .

ولا ريب أن تقيم أعمال الرواد تحت لوا. الاسلام إنما هي ضرورة طبيعية الكشف حفائق الامور أمام الاجيال الجديدة التي خدعتها الاسماء الرنانة ذاك الشهرة المدوية , هذه الشهرة التي كانت شكلتها ظروف وقوى وأوضاع لم تـكن النبوغ الحقيقي أو الايمان بالقلم أو الامانة في حماية مقدرات المجتمع ، بل كانت التبعية للفزاة وللتفريب .

ولذلك فان ما يسمونه ظاهرة إنهيار جيل العالقة ليست أكر من حدعه ووهم يحاول به النفوذ الاجنبى أن يثبت وجوده ويؤكد الحصيلة التى حققها بغش هذه الامة والنلبيس عليها ، ولذلك يزعجه أشد الازعاج أن ينكشف ما وراء هذه الاسماء التي لمت في غفلة من الومن ، والتي لم تكن ذات أصالة ، وإنما كانت هسذه القوى هي التي فرضتها وخلقت لها هذه الشهرة المدوية كذباً وتضليلا وبغر حق

#### الثاً: شوائب النهضة الادبية:

إن نشو النهضة الادبية من قلب قضية الحربية السياسية بعد أن سقطت الدعوة الوطنية المنطلقة من الايمان بالمفهوم الاسلاى (بعدأن انتهى جيل الحزب الوطنى وظهور جيل حزب الامة ثم سعد زغلول) وتحول مفهوم الحزبية السياسية وقيام مفهوم الاقليمية على منطلق الديمقراطية الغربية التقليدية:

كل ذلك قد خلق للآدب وأهل الادب تقاليد باطلة وزائفة استحدث وجودها من ذلك الحرق الذي خرقه سعد زغلول حين فصل السياسة الحزبية عن الوطنية المرتبطة بالاسلام ، وحين دعا طه حسين إلى فصل الادب عن الفكر الإسلامي من ناحية ، وحين دعا جماعة المجددين حالتغريبيين على هذا العصر وكانت بيدهم مقاليد الثقافة والصحافة إلى فصل الادت العربي المعاصر عن الادب العربي الاسلامي وإعطائه قالياً إقليميا حتى سمى بالادب المصرى أو الفكر العربي وهما كلمتان صالتان تهدفان إلى القضاء على استمرار حلقات الادب العربي المتصلة منذ كلمتان صالتان تهدفان إلى القضاء على استمرار حلقات الادب العربي المتصلة منذ بحر الاسلام وقطع سلسلة الفكر الاسلامي منذ نشأنه ، واقامة فكر عربي مرتبط بالغرب وبالمفاعية والمادية الواقدة ومذاهب الادب الجديدة الى تصور بالخسان يمفهوم الحيوان .

وقد تشكل فهذه المرحلة تيارمنفصل عن الفكر الاسلامىوفيه تبعية للمفاهي الغربية التي تختاف عن مفاهيمنا في مجالات كثيرة ، تختاف في مفاهم الاقليمية والمصرية والفرعونية والقومية والديمقراطية الغربية وفى مفاهيم الوعامة الآدبية وعلامة الفردية بالإسلام وعلاقة المصربين بالعرب والعرب والمصريين بالإسلام والمسلين ومفهوم الدولة العثمانية .

وقد تبنى هذا الآدب مفاهيم وافدة فى مختلف مجالاته ، وكان بعصها مسموما حتى حين حاول الشعر أن يخرج عن نطاقه كمفهوم أصيل هو ديوان العرب والمدبر عن أزماتهم وأحداثهم وقضاياهم والتحديات التي تواجههم اقد كاتب الدعوة التغريبية ترمى إلى إلسحاب الشعر من كل هذه المجالات وإتهامه بأنها أدب المناسبة إلى التقوام والقصور حول الذات الانسانية ومشاعرها وكانت هذا مرحلة أولى في تلك المحاولة الحطيرة التي انتهت بظهور الشعر الحر وانطواء صفحة الشعر الأصيل إلى حين.

وكان أخطر مقاتل الحركة الادبية التي نشأت في مجال السياسة مر أنها حلت مفهوم الحلاف مع الامجليز في نفس الوقت الذي تينت واحتضنت فيه مفاهيم الادب الانجليزي وفصله في مختلف مجالاته عن الادب الفرنسي مع الاعجاب الحالص بالحضارة الغربية.

كان هذا هو مفهوم الحركة الوطنية التى قادها سعد زغلول واثروت وعدلى وكانت تحمل ظاهريا طابع الخلاف ـ لا الحصومةمع الانجملير ـ معالاعجاب بروح الحصارة الغربية واحتصانها فى مختلف مجالاتها .

والدفاع الحالص عن القانون الوضمى ونظامالربا والاقتصاد والرأسمالية الغربية والديمقراطتة الليبرالية ، والمفهوم القومى الاقليمى .

كانت بمفهوم معارضه النفوذ الاجنبى السياسى وتقبل النفوذ الاجنبي الفكرى والاجتماعي .

وهذه المعارك التي كانت تصور على أنها خلافات بين السياسة والاستعار كانت تدور داخل هائرة الولاء النفوذ الاجنبي والايمان به والتفاهم معه ، وبمغهوم المراحل الذي تقبل من المحتل ما يمكن إعطائه وليس بمفهوم الوطنية الحقيقية المعارضة للنفوذ الاجنبي والتي تومن بأنها تعارض في نفس الوقت فكره الاجتماعي والعمل على التحرر من نفوذه إلى منهج مغاير 1 كثر أصالة وأقرب الى روح الامة نفسها والذى يمسكن أن فستمده من الفسكر الإسلامى في الحسكم والاقتصاد والسياسة والاجتماع .

لقد كانت الحركة الآدبية تابعة للفكر الفرن تبعية حقيقية ليس فى مجال الآدب بل فى مجال الفكر والاجتماع، ولذلك فلا يمكن القول أنه كانت هناك خصومة حقيقية بين كتاب الوفد مثلا وبين الانجليز.

لقد كان مناك اختلاف وجهات نظر مرحلية ومحدودة ليس فى نطاق الاعتراف بالوجود البريطانى فحسب ، بل فى نطاق تقيل الروح الغربية فى السياسة والاجتماع والحزبية وتقديرها وتقليدها والدفاع عنها بل إرز مهاجمة النازية أو الشيوعية إنما كانت فى نفس خط الإعجاب والتقدير للفكر السياسى الغربى المهاقراطي .

كذلك كان كل الدهاة إلى الوطنية ... عفهومها السياسي الحزبي في ذلك الوقعة أولياء للفكر الغربي والثقافة والحضارة الغربية .

(العقاد وميكل وطه حسين جميعاً ) الرغم من أنهم كتبوا عن الإسلام فيا بعد، وربما كانت بعض الكتابات في نفس الحط الذي بهدفإلى تأييد ديمقراطية الغرب أو الهجوم على الماركسية تحت لواء الاسلام.

وبذئك يمكن الفول أن النهضة الآدبية كانت مشوبة بروح الاحتواء الغربى. ولم يكن مؤمنة بالاصالة الاسلامية العربية المستمدة من المنابع الصحيحة .

لقد كان الآدب العربي يميش في إطار أقليمي وطني سياسي حزبي في كل كتابات الآدباء الذين كانوا في نفس الوقت هم أقلام الآحواب المنتقضة كالصواعق بالهجاء على خصومهم وهو الهجاء الذي إاستعمل كل أساليب الهسم وكلمات السباب ولكن حركة اليقظة الاسلامية سرعان ما استطاعت أن تمتلك زمام الآمور وتطرح الفكرة الاسلامية كنهج حياة ونظام مجتمع فيكون لذلك أثره المميق والواضح في مجالات السياسة والصحافة والثقافة والآدب جميعاً.

وقد رصف الدكتور محمد محمد حسين عده الظاهرة فقال: إن طه حسين والمقاد لا ينتميان أصلا إلى المدرسة الاسلامية من الناحية الفكرية ولمكتهما ينتميان منذ نشأتهما الاولى إلى المدرسة الببرالية المحروة التى تعتبر لطني السيد أستاذها الاولى في جيلهما والمدرسة الببرالية بحكم العقل المجرد والمتحرر من كل المحاديث الفسكرية والسلوكية في كل شي. ولا تبالى أن تلتني مع الدين في كل وجهات النظر أو في بعضها أو تتعارض معه وتجالفه ولدكن طه حسين كان أكثر عنقاً وأكثر جرأة في معارضة الدين وفي المجاهرة بما يثير الناس ليلفع إليه الانظار.

لقد ماجم طه حسين أبيه فيا كان يتلوه من أوراد في أعقاب الصلاة وفي الليل في كتاب الايام.

والكن طه حسين والعقاد قد اكتسحتهما الموجة الاسلامية العارمة فتتابعث كتاباتهم بعد أن أصبح ذاك هو البدع الشائع الذي يعم الاسواق .

ولم يعد النصدق بالفكر وظرائه المستوردة سمة من سيات المفكرين تستهوى الاغرار من الشباب كاكان فى المشرينات ، ويرجع هذا الانقلاب الفكرى إلى عدة عوامل هدلت بالناس وبكثير من المفكرين عن طريق احتذاء الحضارة الغربية والفكر الغربى ودفعتهم إلى طريق الاسلام موجة التبصير محمية البهود إلى فلسطين مسقوط الخلافة على يد الكاليين ، ظهور جمعية إسلامية عظيمة يقودها الاخوان والشبان .

نهم: لقد تحول هذا الاطار الاقليدى الوطنى والسيامي على يدحركة اليقظة الاسلامية إلى شيء آخر ، لقد أعادوا المفهوم الاصيل للفسكر الاسلامي كأساس ومنطنى وإطار لمسكل مله المناصر التي تتحرك داخسل إطار بعد أن حمد التغريبيون وفي مقدمتهم طه حسين إلى أسلوب المقوق وعزلهم الادب عن مساوه الطبيعي خملال أربعة عشر قرناً في نطاق القرآن وفصله عن النظرية الخامعة :

وهكذا يمكن القول بأن مفهوم التغريب الذئ سار عليه الادب العربي خلال

هذه الفترة ـ فترة التبعية السياسية ـ كأن يعتمد على عناصر أساسية عي :

أولاً : تحكيم الآدب العرب في الفكر الإسلامي بإعطائه نفوذاً ذا ثفاً بسيطرته على تأريخ الاسلام وفكره وحقيدته وشريعته ويحكم فيها حكما باطلاً .

ثانياً : تحكيم مناهج الادب الغربي ( سواء الفرنسي أوالانجاري) في صياغة ونقد الشعر والنثر :

ثالثا : فصل الآدب العربي المعاصر عن الادب العرب فهراء الممتد وإطلاق. اسم الادب المصري أحيانا .

رابعاً : فصل الرّاجم الادبية عن الاطار العام وإعلاء الشخصيات الموصومة أمثال بشار وأن تواس .

خامسا : تفسير التاريخ الإسلامي تفسيراً غربيا وتا بعة لتفسيرات للمتشرقين المسيحين ، ذوى الحلفيات المعادية للإسلام :

سادسا : إقذاع النقد الادب وإبلاغه أقصى دوجات المجامواستعال الاصلوب الحزبي النازل .

سابعا : صدوت جميع معاوك النقد من مصادر الخصومات الشخصية والسياسية والاستعلاء الذاتي و وخدمة الثقافات الفرقسية والانجليزية والدفاع عن إحداها في مواجهة الاخرى .

ثامناً : لم يكن مؤلاء الادباء يحملون صورة المثل الاعلى الاخلاق الـكريم وكانوا يتطلعون إلى صور البوهيمية الى عرفت فى حياة أمثال بيرون وشيل

يقول الدكتور بحمد بحمد حسين : إن هناك قاعدة أساسية ينبغى أن توضع فى الحساب حين يوزن الادباء والمفدكرون من وجهة النظر الاسلامية هى أن الاسلام نظرية فى السلوك يمثل ما أنه نظرية فى المعرفة ، ولذلك كان من المهم أن لا يقبل فدكر إسلامى أو أدب اسلامى من مفكر أو أدبب لا يمارس الاسلام ولا يلتزم به ومعروف أن طه حسين والعقاد لم يكونا عارسين الإسلام فى أصوله الاصيلة .

والقدكان من وراء وسائل الاعلام جبهات مختلفة ذات نفوذ وسلطان تجمعها

عداوة الاسلام والكيد له وهي تعمل بأيدى ضعاف المسلمين الذين يغربهم بريق المسال والحياة .

هذا و يحب أن يوضع فى تقدير الباحثين دائما هند مراجعة أتباع الادب العربى الحديث أن: منصور فهمى وطه حسين وزكى مبارك ومحمود عرمى ، عند ما سافروا الى أوروبا تسلمتهم أيدى أساتذة يهود دفعوا منصور فهمى الى التهجم على النائدة يهود دفعوا منصور فهمى الى التهجم على ابن خلاون ودفعوا زكى مبارك المنافق ببشرية القرآن .

وقد تبين الحكل منهم من بعدخطأه ، وتآمر اليهود هليه .فحاول بعضهم العودة وتراجع منصور فهمى وكشف ذلك هيكل صراحة ودعا زكى مبارك المالاصالة عن طريق حماية اللغة العربية من العاميات والحروف اللاتينية ، وهكذا حاولوا تصحيح موقفهم الاطه حسين الدى ظل مصراً على موقفه حتى النهاية .

# رابعاً : التحديات التي تواجه الادب العربي الحديث :

عندما نرى الانحراف الشديد الذي يواجه الادب المسكتوب باللغة العربية في السنوات الاخيرة تعود الى تحديات الصهيونية . تقول بروتوكولات صهيون في مادة (أدب): دوفى خلال القرون التي تنعمت بقرون النور والتقدم وضعنا في أيدى الناس حروبا من مادة الآداب المنصورة بالطباعة . هي غاية في التفاهة والقذارة والغثاثة: وبعد أن نقيم علمكتنا فهذه الانماط من مادة الادب ستظل على حالها سارية مسراها نروجها ونحث عليها .

# (البروتوكول ١٣)

ولقد تناولت البروتركولات رووس مرضوعات هامة وخاصة فيا يتعلق بالحرية والصحافة والتعلم والموسات التي يندفع في العمل بها بعض مرب بطنون أنهم يخدمون أمتهم وأوطانهم . وهم في الحقيقة يخدمون الامداف الصهيونية بغير ثمن ، وهم ما أطلقوا عليهم تعبير و العميان ، .

ولقد جرى فى السنوات الاخيرة تساوك عريض ؟ هو: لماذا لا يمثلالادب المسكتوب روح هذه الامة؟ ولماذا تخلف وسقط رانحرف وضف قدرته على التعبير وحدمف نقاده عن الاداء الصحيح ؟ والمسألة أبسط من البساطة : ذلك أن مذا الادب الذي تراه سواء في مجال الشعر أو القصة أو المسرحية ، لا يستمد روحه من قلب هذه الامة ، ولمكنه يستمد مادته من الفكر الوافد ، وأغلب الذن يكتبونه لا يمثلون هذه الامة ، وهم منحرفون في أساليب الاداء الوافدة ، فمنلا عن أنهم رافضون لقيم هذا الامة ومقدراتها.

إن أغلب هذة المكتابات هي حصاد الهشيم ، وهي ركام الشعوبية الحاقدة الضروس .

وهناك القليل والقليل جداً الذي حاول أصحابه أن يعبروا بإخلاص والكنهم ضاعوا في غمار النيار الاسود الدي حجب ضوء الشمس سنوات طويلة .

ونحن نرى اليوم أن معطم ما يكتب نحت إمم أدب وشعر وقصة هو شيء ملى المغثاثة والنفاهة والقذارة حقا . ونرى تلك الاسماء اللامعة التي ما زال يسوقها الإستشراق شرةاً وغربا من مؤتمر روما إلى مؤتمر انجلترا إلى موتمر هذه الماصحة أو تلك من بلاد الغرب بحملون معهم أحقادهم وخصومتهم وكراهيتهم للفة للعربية والمعرب وللاسلام ولعامود الشعر وللخايل بن أحمد وللمتنبى والبارودي في العصر الحديث .

لا ندهش عندما نجد واحداً منهم يفول :وادعو إلى قتل الفصاحة وإلى تجاهل البلاغة فقد أصابنا منها شركثير ، وما يقوله هذا العقد السابع من القرن لايخناف عما قال جران وزملاوه المهجريون في العقد الثالث ؛ ولى لفتى ولمكم لفتكم ، .

ولقد كان لتلكالفترة التي سيطرت فيها الشعوبية على الفـكر الاسلامي والادب العربي قبيل النكسة وبعدها ءوهي ما تزال آ ثارة باقية وقائمة ولها أثر البعيد في تلك الضربات التي وجهت إلى الادب العربي وإلى الملغة العربية «

وظهور هذه الصيحات المريضة التي حملت لواء كتابات أطلق عليها قصيدة النتر أو الشعر الحديث ، أو غيره من أسماء سرعان ما وجدنا من يدرس هذه الحثالات ويصنفها ويوسرخ لها ويعطيها طابع الظاهرة ، وكم من ظواهر كاذبة ظهرت في أفق الادب العربي ، ثم انهارت وسحقت لانها لم تـكن عملك حقيقة النسب

الصحيح ومو الاصالة ، ولم يكن هناك بد من أن يتصدى مستشرق مثل (جاك بيرك ) إلى هذه المحاولات ويهلل لها ويكبر فى كتابه فى الادب العربى المعاصر الذى أصدره عام ١٩٦٦ .

وقد ظن وظنت مع موسسة الاستشراق أن ماكانوا يطمغون فيه من فضاء على البلاغة والاصالة فى الادب العزبى قد تحقق على يد هذه المجموعةمن الصعراء والقصاصين وظنوا أنه إذا فتحت الصحف والمجلات ذات الالوان الواهية أبوابها لمثل ذلك فإغاد خل هذا كله إلى الناريخ، وأصبح حصادا موجودا وتيارا واضحا ، وكذبوا ، فقد كان ذلك كله من خداع النظر ووهم الحاطر .

ذلك أن هذه الآمة قد عودتنا دائماأنها فى خلال الازمات الصخمة لايستجيب الادب لها ولا يستطيع أن يمبر عنها وانما الذى يمبر عنها حقيقة وهو الفسكر ، وآية ذلك ما وصل إليه الباحثون فيما يتصل بأحداث عمائلة كالحروب الصليبية، ومقاومة التتار والفرنجة وغيرها .

إن هذه اللوحات التي تقدم سوا. في القصة أو الشعر هي في تقدير الكثيرين و غثاء ، لانها لا تمثل حقيقة هذه الامة ولان أغلب الذين كنبوها لم يكونوا إلا أتباعا لهذا المذهب أو ذاك : ماركسية أو وجودية أو ليبرالية ، وكلها مذاهب غريبة عن وجودنا العربي غير قادرة على تصور أعماق أمتنا وجوهرها الحقيق : فضلا عن أن الذين تصدوا لنقويم هذا النتاج كله ، والنظر فيه ونقده ، إنما همن هواهش هذه الامه لانهم لم يطبعهم فكرها ولا ثراثها ولا قيمها . وهم في الاغلب شعوبيون يحملون في أهماقهم الحقد والخصومة، ويتطلعون الى أن تسيطر على هذه الامة وكيانها .

وقد كان هذا أملهم قبل البسكسة وبعدها ، ولـكن أسقط في أيديهم عند ما وحدوا هذه الامة قد عرفت طريقها الصحيح وبذلك انهار كل الذي قدروه ودرسوه وقننوه ، بما بسمى ( الشعر الحديث الى أين ) أو الآدب الواقعي ، أو مذاهب كذا وكذا طرحت في آفاق الادب العزل لتعايش أدبا غريبا عنه وهو في يجموعه لا يمثل مشاعر هذه الامة :

وخير ما يمكن أن يصون هذه المرحلة تلك المبارات الواضحة الدلالة لواحد من القادرين على فهم نفسية هذه الآمة : نحن العرب لنا قيم وتقاليد. ولقد تصور البعض أن عظاهر التقدم أن تهدم هذه القيم والتقاليد تحت ستار التقدمية ، وأن في الإمكان أن يسقط تراثنا ، ولايلتفت إلية ، وأصبح العهدوالوفاء والإخلاص نوعاً من الغيبيات لا يصلح في عصر العلم والة كنولوجيا وكان طبيعيا أن ينقسم العالم العرب إلى فريق يرفض ويقشبت بقيمه وتقاليده وتراثه . . وفريق يحاول أن يركب الموجة الجديدة ، منفصلا تماما عن ماضيه وتاريخه وقيمه الموروثة .

في هذه الفترة وفي هذا الخطم من التيارات المتناقطة كدنا نفقد شخصيتنا ومقوماتنا إذ أصبحت التقدمية هي تجاهل أو طمس كل القيم وكل الناريخ وكل التراث ، واستحداث لون جديد من العلاقات الاجتماعية لم تألفه ولا نرضي به ، لانه يتجاهل كل شيء فشأنا عليه ، وأصبح كل منا يرفض الاندفاع مع التيار الجديد . إما رجعيا أو عيلا متحالفا مع الاستعار ، والاغلبية الساحقة من أمتنا ليست متحالفة مع الاستعار ، وليس لها أية انتاءات . لقد رفضت هذه الاغلبية الدعوة الجديدة لاتها بعيدة عن نقاليدنا وقيمنا .

ولقد بدأت هذه الدعوى توجه ضرباتها فى ظل مفاهيم مثارة عن العروبة تلتمس مذاهب الغرب فى القومية، وهى مذاهب ليست صالحة للتطبيق على العلاقات الجذرية القائمة بين العروبة والإسلامية فى ظل هذه النظريات الوافدة كان دعاة الآدب يدعون إلى الاقليمية أو إلى التجزئه أو إلى القوميات الصيقة ويفسرون أدب هذه الآمة على ما ليس من طبيعتها الاصيلة التي لا تعرف إلاالترا طالفكرى الاسلامي الواسع الجامع بين العرب والترك والفرس والمسلين جميعا نحت إطار لا إله إلا اقه ):

ولقد سقطت دعوة الاقليمية والقرميات الفينيقيه والوافدة لانها اعتمدت مذاهب لم تجد تقبلا من ذاتية هذه الامة .

ولا ريب أن الآدب الذي كتب في ظل هذه المحاولات القسرية الباطلة هو أدب مضلل فاشل. وكذلك الحال عند ما طرحت في إطار بلاد الإسلام الدعوات الماركسيه والوجودية، وحاول أصحابها أن يستقطبوا بحمدوعة من المكتاب الماركسيه والوجودية، وحاول أصحابها أن يستقطبوا بحمدوعة من المكتاب

والآدباء والشعراء والمسرحيين وغيرهم ليصنعوا منها وتراثأ ، لهذا التيار الذي عجد أن يجد عجو أن يجد النفس الغربية ، والذي كان مفروضا بالقسر دون أن يجد استجانة حقيقية .

ومن هنا فإنهذا النتاجالادي كله لا يمثل حقيقة هذه الامة ولاجوهر نفسيتها أو مشاعرها أو مستمد من روحها ووجودها .

إن من أكبر ما حاوله بعض النقاد وأساتذة الأدب في الجامعات هو محاكمة الأدب العربي للذي صدر عن النفس المؤمنة بالله ، والتي تعرف حقيقة الانسان وجوهره الجامع ووحا ومادة، ومنشوليتة الفردية والتي تؤمن بالجزاء والحساب، من الحطرأن يما كم مثل هذا الآدب وفق النظريات المادية الماركسية والوجودية والفرويدية التي تعتبر الانسان حيوانا م باحثا عن الطعام وباحثا عن الجنس أو أنه جزء من المجتمع ، وليس له ذا نيته الحاصة :

رمن أسوأ آثار النظريات الوافدة فى نقد الآدب العربى ومحاكمته: تلك الدعوة المسمومة التي حاوات أن تقصل الآدب العربي الحديث عن مسار الآدب العربي كله منذ فحر الاسلام إلى اليوم ، فكل الدراسات تحاول القول بأن عصر الحلة الفرنسية هو أول العصر الحديث للبلاد العربية ، وأن ما سبق ذلك إنما عمل عصر الانحطاط .

وبجد أمامنا اليوم خطراً ما الاهو ذلك الأسلوب الذي يكتب به بعض الأدباء العرب ، ويخطعون فيه الأسلوب العربي المزن المزدوح الذي يكتب به دعاة التغريب والذي يصبغ الجلة العربية صياغة غير أصيلة ، ومن حجب أن بعض المجلات الأدبية والاسلامية تنشر لامثال هؤلا. . ومع الاسف بعضهم من خريجي المزده .

وقد يظن حولاً. أن هذا تقدماً ، ولـكنه من المحاذير الحطيرة التي يساق إليها كتابا دون أن يدروا ذلك أنهم إنما يباعدون بين الاسلوب العربىويبان القرآن .

ومن ثم تحدث تلك الفجوة التى يتطلع إنيها دعاة التغريب مقدمة لعزل هذه الامة وأسلوبها العرق عن نطاق البلاد العربية الصحيحة ، ومن ثم تبدأ مرحلة محمول المهجات العربية إلى نفات . ومنا يسكمن الخطر الذي يمه كل عرق ومسلم مسئولا عنه إن وقع .

#### خامسا : محاولة تزييف أصالة الادب العربى :

جرت المحاولات لضرب أصالة الادب العربي في ميادن مختلفة :

أولا: مجاولة سلخ الادب عن القيم اللغوية ودراستها، ولما كانت الصلة بين الادب واللغة من أهم مقومات وجوده، فقد جرت المحاولات لاخراج الكتابات الجديدة من إطار اللغة، واحتكاراً لاصول النحوية والبيانية وكسر عامود الشعر.

وضرب مفهوم الادب الاصيل هو جزء من خطة تنصل بالهجوم على اللغة العربية من حيث هى لغة الفرآن ومناط البيان العربى والبلاغة التى حملت لواء دعوة الاسلام وقدمتها للبشرية فى أعلى صور الكال.

وألهدف هو انتزاع الادب من مكانه الحقيقى بوصفه عنصراً من مركب كبير هو الفكر الاسلامي.

ويتصل بهذا إعلاء الـكتابات الشعبيه والعامية والفلكلور المكتوبة باللهجات الحلية الدارجة والتي تتميز بتفاهة مضامينها .

وإعلاء شأن الشمرالحر بمفهومه المناهض للبلاغة للعربية والحاقد عليها والمحتقر لها والهادف إلى نفس الغاية التي تقدمها الازجال والامثلة العامية من حيث صدورها من نفسيات ساذجة وعقليات أتحمل طفولة البشرية . وكذلك إحياء الاساطير والخرافات واعلاء الافليميات والمهوم التالفيية ، والادعاء كذبا بأن الكتابات الشعبية والعاميات تمثل مشاعر شعبية ، ومن ذلك محاولة حصر الادب في كل عاكتب يحت اسم النثر الفني الاخراج عصارات الادب الحفيقية من كتابات الغزالي وابن تيمية وابن حزم وابن القيم من دائرة الادب .

والغاية مى كسر البلاغة العربية وكسر عامود الشعر .

ثانياً: الحلة على الآدب العربى الآصيل والتنقير من الآدب البليخ الموروث، والجامع لفنون الجكمة والتجربة العربية الإسلامية الموحدة بين الآجيال والشعوب وتحقير هذا الآدب ووصفه بالرجعية والتخلف والسلفية، وهم في سبيل هذا الحدف المسموم يرفضون الشكل والقالب القديم ويدعون إلى خلق قوالب وأشكال جديدة لحا مضامين كنسية وتورائية وأسطورية قديمة (أمثال زيوس وباخوس وجلجامش

وغيرها) رهى كتابات تحمل الصلبان والمناجل والمطارق ومحتواها قلق وتمزق وصياع ووجودية سارتر، وإباحية سيمون دى بوفوار وعصارة كل مذاهب الهجوم والتحريب من أمثال مصطلحات الخطيئة والفداء والعلب والحلاس وتعبيرات الاعية والصراح الطبق وخليط من الوجودية والماركسية ومفاهيم دوركام ومدرسة العلوم الاجتماعية.

وه دائماً يرددون تلك الصيحة المسمومة الكاذبة المشكررة وهى أن الآدب المهرى لم يعد له عطاء حقيقى ، والحقيقة أن ركود الآدب هو ظاهرة مستمرة خلال هذه السنوات لآن الموارد التي يجرى فيها الادب ليست من منابعه الاصبلة إنها تصورات وافدة ، نعم إن هذا الادب لا يمثل روح هذه الآمة ولا يعبر عن ضمير ما لان الذين يمكتبوبه غرباء بالروح وإن كانوا يجملون قلماً عربيا ، إنهم يصدرون عن تلك المشارب الغربية والاساليب الواقدة ، إنهم يمتلون نبتا شيطانيا ليست له جذور في التربية الهربيه الإصلامية ، فهم لم يصدروا عن مصادر البلاغة فيها هى: القرآن والحديث وليست بصاعتهم إلا بمض قصص شاذة منافهة مترجمة فيها هى: القرآن والحديث وليست بصاعتهم إلا بمض قصص شاذة منافهة مترجمة البشوا في الاداء العربي والبيان العربي مبلغا ، وما تزال نفسياتهم عميل طفولة البشريه وسذاجة البسطاء الذين لم تمتليء أرواحهم بإيمان صحيح عميق بأمتهم وفيكرها والتحديات التي تواجهها ، ولذلك فإنهم لن يستطيعوا أن يقدموا شيئا وكل ما قدموه هي حصاد الحشيم وقبض الربح .

نعم إن الادب لم يعد فادراً على العطاء ؛ لانه جموعة من القصص والروايات والمسرحيات وتلك المكتابات التي يسمرنها الشعر الحر ، وكلها لا تمثل جوهر هذه الابة ولمكتها تمثل تلك الحياة الاجتهاعية المضطربة التي يعيشها قوم ليست لهم من العقيدة الإسلامية إلا إسمها الوراثي ، انها تستمد مصادرها من القصص الخربي الذي لا يمثل هذه الامة أو من واقع اجتماعي ضال صنعته المسرحيات الصالة والمسلملات الهابطة ان هذه المكتابات في الشعر والرواية والمسرح والقصة القصيرة كلها كتابات تافهة وتحت الصفر ولا تمثل الا تفاهة الحيل نفسه ذلك لان هذه الفنون في حقيقتها لا تمثل أصالة الادب العربي وليست هي أسلوب التعبير الصحيح فيه .

انها مفهوم دخيل . سيظل غريباههما استمر ، عاجزًا مهما امتد , غيرمتقبل في النفس العربية الاسلامية مهما تجمعو احوله .

إن الأدب العربي يمثل الاصالة في فنون أخرى غير القصة والمسرحية : إنه يمثلها في أدب الرحلات والذكريات واليوميات والرسائل والتجربة التاريخية والنصوص الموثقة . أما هذا الضلال الحادع الذي تصنعه نفوس لها أهوا. وفيها شهوات ولها أهداف تريد بها أن تفسد الاديم الصحيح ، وتلتى إلى النفوس السموم ، فلن تكون أبدا مصدراً صحيحاالادب العربي وسوف يسقط سقوطاً شنيعا وسيصبح كتابه بعد قليل في عداد الضالين المضلين .

ثالثاً : إن أخطر ما بحاوله خصوم الادب العربي هو خلق جو من الادب الانحلالي المتشائم ( سارتر \_ مورافيا \_ كفكا \_ كان ) وهو هدف أساسي من أعداف الغزم الفكري الصهيوني الاستماري الماركسي حتى لا تستقم إرادة الحياة في العالم الإسدلاي ، وانه على الرغم من 'رجود ظواهر طبيعية' في كلُّ المجتمعات من الإنحراف والمروق في بعض الفترات إلا أنه لم يصبح يوماً من الآيام ظاهرة طبيمية ، ولم يصبح الإنحلال الخلقى فلسفة عامة على الاطلاق وإنما كان يمد حيد يقمع خروجا فاسدا على قانون المجشم الآخلاقي يرفضه المجتمع كله ويعلو الصوت في تعذره ، وسرعان ما كان المارقون يختفون في وجه الحياة الاجتماعية ويدخلون في مرحلة الظل من أدثال أبي نواس وبشار والضحاك) حتى يجىء زنديق حديد ليحى سمومهم ويعيد عرضهاعلىالناس لإفسادهمن جديد تحت اسم ( الأدب الحرُّ ) أو حرية الأدب إن النظرية اللاأخلاقية ، والإبَّاحية ، والفن ألفن ، وغيرها من نتاج الآداب الغرببة تحمل نظرة تشاؤمية ، وتقوم على مفهوم الحطيئة التي عرفتها المفاهم المسيحية الغربيه ، وهي ممتدة في الفكرالوجودي حيث تحمل محاور من نار تقذع بها المجتمع الغرنى تحت اسم التحلل والتمزق والغثيان والعنياع وهذه الأفكار لا تنمو أبداً في الجيمع الاسلاى الاصيل ، لانه لا توجد جذورلها إلا في بعضالبيثات المنحرفة المنحلة التي خرجت بعض كتاب القصة والمسرح ومخرجيه وممثلية فى العصر الحديث .

وهذا هو ما يطلق عليه فى الغرب اسم ( الأدب الاسود ) ويعنون به الادب المسوف فى مسائل الجنس أو الذى يهتم بنواحى الانحلال فى الانسان ويرز الجوانب المظلمة .

هذا الادب الاسود هو الذي يصور الغرائز الجنسية ، وقد تصاعدت موجاته

في النرب مع الانحلال في المجتمع ومن تدافع الناس الى الصهوات بعد أن كشف لهم ( فرويد ) هذه الجوانب وجلاها والمعروف أن المجتمع الغربي مر بموجتين متناقضتين : موجة الرهبانية التي عامل قيها العلاقات بين الرجل والمرأة معاملة غير طبيعية فاحتقرها وازدراها وأعلن أنها هي الشروالشيطان الآثم وتندكر لها تماماً ثم جاءت بعد ذلك موجة الاباحية التي وصلت اليوم ما يسمى بالتررة الجنسية حين بلغت مداها الذي بلغته من قبل المضارة الرومانية وكان علامة على انهيارها وسقوطها وقد وصف الناقدون المنصفون هذا الادب الاسود بأنه أدب الانهزام واليأس وأنه وليد الحضارة المنهارة ، وأن ظاهرة السيل الجارف تحمل طابع المتمزق واليأس وادكن الخطر الحقيقي هو في طرح هذه السموم في أفق أدبنا الغربي بالترجمة وطرح هذه المفاهيم في مجتمعنا العربي الاسلامي حتى راح كتاب القصة في تقلدها و ترجمها والتفوق عليها .

وتبحن يجب أن نكون لنا موقف من هذه السموم . إن هذا لون من أدب الانهزام أو اليأس الصادر من بيئة الغرب ، لنفهمه على أصوله الصحيحة ، ونون هذه الاعمال بميزان أدبنا ومفاهيمنا وقيمنا ونوجه شبابنا الم معرفة محاذيرو أخطارها حتى لا يفتن بها على أنها من طبيعة الحياة :

وعلينا أن نوجه شبابنا إلى معرفة الاصول الحقيقية للنظر إلى هذا الادب الوافد فلا نكون خاصمين له ، ولنعرف أنه يمثل مجتمعا غير مجتمعنا ــ إن هذا الادب الغربى المتشائم هو وليد الحضارة المتدهورة المشرفة على الانهيار (سواء كانت وأسمالية أم شراكية ) وهو تسبير عن الانحراف الذى أصاب المجتمعات الغربية بالإنحلال ت

إن أخطر ما يواجه الآدب العربي اليوم هذه الدعوة المبثو تة إلى أدب المتمة والشهوة والفن الخليع . ووعائها الروابة والمسرحية والسينا ومساسلات الإذاحة والتليفزيون وهي في مجموعها تقذم متر جمات من أدب الفراش والجنس الغربي مفاهيمه الفاسدة للرأة والحب والحياة والتي لا تتفق مع مفاهيم الفكر الاسلامي والمجتمع الاسلامي الاصيل .

رابعا : هناك مجاولةخطيرة يحاولماالشعوبيون وهي كتابة أسلوب عربي مغاير

للاسلوب العربي الاصيل وهي محاولة لهدم التراث ، والتقدم مرحلة أخرى بعد دعوة أصحاب النظريات ( مثل عمل طه حسين في كتابه : السيرةوتاريخ الاسلام ( الفتنة الكري) هذه اللغة الجديدة لا أساس فيها للهيان العربي الاصيل وهي عامية ومختلطة وبها عبارات مصطربة ، وهناك من يفلب أسلوب العامية اللبنانية ومصطلحات أسطورية مستقاة من الكلمات النورائيه والقديمة ، يروج لهذه اللغة ( أدونيس ) مجلة مواقف ويوسف الحال وغادة السيان وجماعة الحزب القومي الاجتماعي السوري ، وهناك دعوى اللغة الوسطى ( توفيق الحكم ) وقد سبقت هذه الحاولة الادب المهجري ( حبران ونعيمه وإيليا أبو ماضي ) التيوتدث في المهد وسقطت سقوطا شنيها بالرعم من تجدد المحاولة الآن في إعادة طبيع حبران خليل جبران من جديد ) .

وكانت هناك الكاتبة (مى) تصظبغ أسلوب التوراة، وبقايا منها ومن بشر فارس وحسين إعفيني وعبد الرحن بدوى، ومحاولات لريس عويض في ديوانه بلوتوند، في محاولة خلق مايسمونه الشمر المنثور أوتصيدة النثر، وجاءت ثروت عكاشه في الاخير لاحياء هذه المدرسة بترجماته العديدة لاعمال جبران.

ولا شك أن محاولات توفيق صايغ وأنسى الحاج وسميد عقل هي خيوط لهذه المؤامرة الصخمة ، الحاقدة على اللغة العربية : لغة القرآن ومحاولة إدخالها المتحف وإعلاء شأن العاميات .

وفد حاول هؤلاء الادعاء بأن هذه التورائيات نبعث من أدب السهروردى والمعرى والحلاج ــ وكتاباتهم ليست إسلامية على التحقيق ــ والواقع أن خلقيات هذه المؤامرة تشمثل فى نشيد الإنشاد والتوراه وسجع الكهان من الادب الجاهلي.

-- Y ---

إن المرحلة التي تردى إليها الادب العربي المعاصر لم تعد سراً خافيا أو إتهاما عشملا ولكنها هي الحقيفة الواقعة التي شهد بها الادباء المعاصرون الذين عركوا تيارات الادب الغربي مند منبعه ، ومطالعه ، والمراحل التي مر بها وعرفوا ذلك

الحُطر الذى يتردى فيه اليوم منذ حاول دعاة تفريبون مضلاون أن يعزلونه عن منابعه ويجرون به شوطاً آخر فى التية حتى يفقد معالمه الأصيلة. يقول الدكتور شكرى هياد:

(ن الآدب العرب المربى المعاصر يكاد اليوم يقطع الوشائجالي تربطه بترائه ليبحث من أشكال جديدة التعبير ، ومع أن الصورة القلقة الهالمة لهذا الآدب لا تتفق مع الجو النفسى الذي يعيش فيه العالم العرب ، فإن تجارب الآدب الغربي لهاعلى الآفل هذه القيمة بالذسبة لنا : إنها تحطم قداسة الشكلونجن اليوم تستعبد للآدب الغربي أشد الإستعباد حين نقلد أشكاله الجديدة التي دفعه إليها ضجره بالاشكال القديمة ، والكنا فستفيد من هذا الآدب أعظم الفائدة حين ندرس من خلال القديمة ، والكنا المندية معا علاقة الشكل بالمضمون ثم نبتكر الاشكال المناسبة الاسكال المناسبة المناسبة الني تصب وويته الحياة في قالب عدد .

ويقول الدكتور حسين مؤلس: تحت عنوان صارخ:

و الادب الرخيص يجتاح الحركة الادبية . .

إن أكبر علامة على ندمور الفكر هي موجة الأدب الرخيص التي تجتاح الحركة الادبية ؛ وهذه الكتب الرخيصة التي تغطى الارصفة، وأفصد ذلك الادب السبلي الذي لا يتكلف صاحبه في كنابته جهداً ولا دراسة ولا اطلاعا ومن هنا فإن القارى. لا يحصل منه على شيء .

تلك شهادتان من وجهة نظر أدبية صرفة ، وهي تقرر ما نقرره من موقف من وجهة نظر الإسلام ، فالأدب الذي تسكتبه الاجيال الجديدة تافه رخيص ولا يمثل الادب العربي لا في جوهره ولا أصالته لان الذين يكتبونه منقطموا الصلة بجذوره وقيمه ومفاهيمه وغاية ما حصلوا عليه أنهم قرأوا بعض روايات مترجمة فعملوا على تفليدها أوقرأوا شعراً مترجماً عا هو غارق في أهواء النفس والجنس ولهموات .

ان هذه الـكتابات التي انحسرت الآن في مجال واحد هر القصة والشعر الحر

لا يمدكن أن تمثل الادب العربي حقيقة ، لانها لا تصدرعن ثقافة عميقة ولاعقيدة صحيحة ولا عن وجهة صحيحة وهو أدب لقيط وأنه لا يمكن أن يمثل هذه الامة القرآنية العربية صاحبة اللسان البليغ والبيان الرفيع ولوس كل من استطاع أن يحمل قلما أو يكتب قصة ، أو شعراً حراً ، أو أي خواطر سائبة ساذجة ، تافهة أمكن أن يسمى نتاجا واني لاعجب لاولئك النقاد القدامي الذين هرفوا أصول الادب كيف يبيحون لانفسهم أن يعرضوا هذا الهراء أو ينقدوه ، والعيب الاكبر على الصحف التي تفتح صفحاتها لهذا الهراء وتشجمه جريا على هدفها من دعم التفاهة والاساليب النازلة .

وانا لنجد كتابنا العالقة كا يسمونهم وقد نضبت مواردهم ولم يعد لهم انتاج جديد، سوى مانقلوا من الفكر العربي أو ترجموا من القصص الاوربية . ولم يعد هناك انتاج أدبى حقيقى في المجالات الى كانت زاحرة في الماضى ، ما سوى تفاهات المسرج والقصة والشمر الحر. وهذه كلما فنون دخيلة على الادب العرب وإن كان البعض يطلق عليها مفهوم والإبداع ، فإنها لا تتمثل حقيقة النفس العربية ولا المجتمع العرب في شي م

ولقد خضع الادب العربي الذي يكتب في مرحلة ما بعد النكسة الى المذاهب الإجتماعية الغربية وقام على قوا عد من الفلسفات المادية فهو لا يعثل جوهوالعاطفة أو الشعور الاصيل في النفس المسلمة والعربية .

ذلك لأن الذين يكنبونه يخضمون لفكر وافد مضلل ، والمعروف أن الإدب الغربي يقوم على جملة مفاهيم :

أولا : نظرية دارون وما جاء به من أن الإنسان حيوان .

ثانيا : نظرية ماركس ومو الدى يخضع إلإنسان للقمة العيش .

ثالثًا: نظرية فرويد: وهو الذي يخضع الإنسان المجنس في كل نصرفانه وأعماله.

رابعاً: نظرية فريزر: صاحب الافكار المسمومة عي السحر البدائي والاسطورة وعنه أخذ فرويد وماركس والاساطير فجملاها مصدرا أساسيا للتفسير الإجتماعي للتاريخ.

خامساً: الذي يقرر أن الانسان خاصع لمبدأ البرجانية أي أنه لا يصدر من أي معنى من معانى الايثار أو العاطفة أو الايعان؛ هذه المفاهيم المادية الحالصة التي يقوم عليها الآدب الغربي هي التي يحاول أدعياء الآدب والغربي هي التي يحاول أدعياء الآدب والفريبيون نقلها الى أفق الادب المربي والفكر الاسلامي وقد تهاوت فنون الادب العربي الآصيلة وأفلس كتاب القصة بأن أصبحوا يكتبون اليوميات التافهة التي لا تحمل شيئا وهذا المتحول من القصة الى اليوميات معناه الافلاس لانهلا يمثل أدب المقالة بمفهو مه الحقبتي وانما يمثل بجموعة من الخواطر السباحي عن إنفسه وعن هؤلاء: لقد أصبح الادبب موظفا في الجريدة التي يعمل مها.

أما الذين يتصدرون المجلات الادبية فقد أخذوا يتصورون أنفسهم وكأنهم قضاة فى الفسكر والثقافة جميعا وأخذوا يفرضون مفاهيم إستبدادية الادب تجمل منه شبه عقيدة قائمة وأخذوا يلقبون من شاءوا من الكاتبات والشاعرات بألقاب وهمية مستمدة من أهوا وإالنفس ، زغبة لواحدة أو كراهية لاخرى ، وكأتما الادب هو عالم قائم بنفسه مصطلحات ومفاهيم وقيم ، وكلها مفاهيم وافدة يحاولون اختاع الادب العربي لها ، وما بين أيديهم من هذا الادب ركام لاقيمة له

فإذا أراد الادب العربى أن يمود الى أصالته فليخلف ميدان التقليد والتبعية والترجمة مع تغيه البلاد والاسماء وهى القصة الغربية والشمر الحرولية تحم الادباء ميادين العمل الحقيقى فى الذكريات والرحلات والتراجم الشخصية والغيرية وليخرجوا من مفهوم إلانانية الذائية بمحاولة تصوير الاهواء الى مجال تأديب التناريخ والكشف على جواهره والترجمة للأبطال والاعسلام ودراسة القضايا الضكرية والروحية والاجتاعية بروح الاديب المؤمن كافعل ذلك كبار أعلام العربية.

#### ( سادسا ) المؤامرة على القصة :

مناك دعوى هريضة يحمل لوائها التغريبيون اليوم تحت اسم الابداع الفنى يدعون أن هذا الابداع لايوجد في الادب الاعن طريق القصة والرواية المسرحية والمسلسلات واعتبارها وحدما هي الانتاج الادن دونما سوامامع أنها في الحقيقة هى العتسر الدخيل في الآدب الحديث بعد أن ظللت الـكمآبة على الفنون الأصيلة كالترجمة الذاتية والرحلة والحاطرة .

والوافع أن للتركيز على القصة والرواية هي محاولة تغريبية فما كانت هذه من الفنون الآصيلة في الادب العرب وقد أثربت الايام والنجارب فسادها وفشلها في أداء دور أصيل وهي ولا شك في طريقها الى الانهيار والتلاشي وآية ذلك في فشل كتاب القصة أخيراً والنجاؤه الى كتابة اليوميات في الصحف وهي كلمات لا تحمل معها أي حرة أو دراسة والما تحمل وحي المشاعر السائمة التي تتعلق بالأمور النافهة والتي لا تصل الى أعماق المشاعر النفسية الحقيقية.

ولذلك فإن القصة فى طريقها إلى الانهيار بعد أن عجزت خلال هذه المرحلة عن أن تخلق لها مكانا حقيقيا نجافاتها للفطرة العربية الاصيلة وبعدها عن طبيعة النفس العربية الى قد تعجب بالالاعيب والله كاذيب البهلوانية المصنوعة ولسكنها لا تؤمن بها ولا تراها أعلما لليقاء .

وقد وجد العرب منذوقت بعيد طريقهم الى الإفضاء والنصور والبيان عن طريق أسلوب آخر ارتصوه عير هذا الاسلوب المصنوع المتكلف الذي يعرفته الآداب الاوربية لانها وجدت فيه أسلوبا معقدا متكلفا يوازى فطرتها المعقدة المتكلفة ولانه كان يطرح لها تساؤلاتها المعقدة في أسلوب من الافتعال.

أما فى الآدب العربى فإنه لا توجد تساولات ولا قضايا "معقدة التحتاج الى السلوب الافتعال ، والمعانى تنساب فى صراحة وبساطة ويسرفلا تحتاج الى عقدة وحل ومفاجئة ونهاية مأساوية وليس فيها إصراع بين الآلهة والناس وانعا هناك المعان من الناس الى عالق الحلق تبارك والعالى وقسليم واقرار له بالعبودية تعين كامل بإرادته وقدره وتصرفه لا تطرف له عين ولا يقلق له خاطر .

وهذا هو الفارق العميق بين النفس الإسلامية والنفس الغربية ولـكل منها أسلوبه فى الثعبير عن مضاعره وكذلك فليس ضروريا أن يصطنع الادب العربي نفس أسلوب الغرب القائم على الحيلة والصناعة والنـكلف والبعيد فى مضمونه عن حقيقة النفس الإنسانية والذى ليس فى حقيقته الا محاولات من ذوى الإموام إلالهام الناس مى واقمهم يتلك القصص المتـكلفة الى تجرى مع غايات السادة فى المجتمع

الرأسمالى أو المجته بعالشيوعو والسوف تنهاز الفنون التى تبجانب الفطرة ولا يقبقى الا الفنون الاصيلة القادرة على العطاء .

اذا تبين أن الآدب العرى غير قادر على العطاء اليوم فإنما يرجيج ذلك إلى أنه قد انحرف إلى منحدر خالف فيه فطرته ولآنه في أوقات الآزمات السكرى التي تصيب الامم فإن الآدب يكون عاجراً عن الإستجابة لانصورة المجتمع التي أمامه لا تعطى والامل ، أو ه المثل ، أو المطمح الإسمى الآمم للخروج من محنتها وأزمتها وإنما الذي يستطيع ذلك هو الفيكر الإسلامي بمفهوم الناس منهج الله والعودة إليه فهو القادر على إخراج الآءة من أزمتها .

إن الآدب لا يمطى في أوقات الآزمات، لأنه ليس إلا عنصراً من الفكر الجامع، وهو يمجز عن الاجابة عن التساؤل لآنه يخطى، مرتين: يخطى، حين يظن أنه مستقل بنفسه مع أنه جزء من الفكر لا ينفك عنه ويحطى، حين تستعلى القصة ألى هي جزائية من الآدب الذي هو عنصر من الفكر يجب أن يسير في فلكم الأخلاق وتحتمل المسئولية وتخضع للنتهج الجامع الموجه للنفس المسلمة والعقل المسلم جميعاً.

إن من أبرز عوامل الانحراف الذي تشاهده في النطور الآدبي في هذا العصر هو سيطرة القصة والمسرحية كوسيلتان للتعبير ، ذلك حين يتخذ النفوذ الغرب من إدخال مفاهم الفن والآدب الغربيين وسيلة إلى إفساد الفطرة العربية الاسلامية وإفساد الذوق العرب الاسلامي في الاغنية والقصة .

وقد سجلت تقاريرودو اسات قامت بها بيئات التغريب والغزو النقافي في البلاد العربية إلى أنهم لا يلغون الآغنية العربية ليحلون محلها الاعنية الآجنبية، وإنما يعملون على الندنى بالاعنية وكاياتها والمسرح ولفته والموسيق وأنفامها إلى مستوى الردائة والاباحة حتى إذا ما شبع الاجيال الجديدة سحبتها أذواقها وانصرف عنها إلى الاغنية التى تتغنى بكاياتها وإلى المسرح الاجنى وفي بعض البلاد العربية كالجزائر مثلا نجحوا في خلق المدرسة الفنية الرديئة التى انحسرت عن نجاح الفنون الفرنسية

وفى البلاد العربية يحرى إبتعاث الاساطير القديمة وتشجع العاميات والتركيز على العبارة الاباحية في الاغنية والنغمة المثيرة للصهوات ولاشك أن قوى التغريب

قد بجحت الآن ( ۱۹۸۰ ) فيأن تجمل القصة والمسرحية تسيطران كوسيلة للتعبير مع تنحيه المقال الادبى والذكريات والرحلة وترجمة الحياة ، وفد كانت جميمها تقدم فكراً عيقاً وتعتمد على ثقافة واسعة ومراجعات عرفها كل من قرأ أدب المقالة في الثلاثينات وما بعدها ( المقاد وهيكل والمازني والويات والرافعي وذكى مبارك وشكيب أرسلان ) وعشرات ،

أما الآن فتجرى المحاولة لاحلال القصة والمسرحية كقالبأساس للتعبير الآدبى مع ضحالة الحلفية الثقافية لحؤلاء الذين يكنبونها والذين لا تتميز كنابتهم بأى أصالة في دراسة البيئة. أو أى إيمان بقيم هذه الامة فالحساره مردوجة ، لانها تخرج بنا عن الاصالة ولان الحصيلة تافهة وقد خسرنا مع ذلك سلامة اللنه لان كتاب القصة المسرحية لا يهتمون بالفصحى ولكنهم يحتقرونها.

والطابع الواضح الآن أن القصة التي يكتبها من نسميهم قصاصي الصحافة أصحاب الحواديت والفضائح والمفراميات والسنوات الآولى في الحب والجنس لانعبر عنشيء ما ، وهي عبارة عني مو المرة لقتل وقت الناس والقضاء على الثقافة الآصيلة ، ذلك الوقت الذي يقضيه القارىء في قراءة قصة خيالية قدمها كانب ما وجرى بها وواء الخيال وصنع منها في أربعائة صفحة حكاية طويلة ، لا تخرج منها بشيء ما .

هذا الوقت لو أنفقه القارىء فى قراءة كتاب من كتب المقالات الآدبية لحرج بأكثر من خمين فكرة فى مجالات مختلفة عالمجتمع والفن والرحلة والراجم والحكمة نضيف اليه خبرة واسعة وتفتح له آفاق فهم الحياة فهما صحيحاً.

وقد أخضع كتاب القصة أنفسهم لتيارات ثلاث خطيرة :

أحدهما تيار ماركس ، والآخر تيار فرويد ، والثالث تيار سارتر .

فالا ول: تفسير اقتصادى يسيطر على أمثال نجيب محفوظ اللدى تقول قصصه كذبا ان سبب انحراف المرأه هو حضوعها للظروف المادية . والثانى تفسير جنسى يسيطر على احسان عبد القدوس ويوسف ادريس وغيرهما وهما يدفعان الفتاة الى حاة الاباحية تحت اسم الحربة .

ولقد سيطر كلا المذهبين على كتاب القصة في الغرب وعنهما نقل قصاصونا .

وقد سيطر مفهوم الوجـــودية على الروايات والمكتب التى كنبها سارتر الى كبوف باريس العثيقة , ومغانيها الفاجرة . كما سيطر مفهوم الجنس الفرويدى على القصص والصر .

وقد تمثلت فى المذمبين صور للصياع واليأس والعدم والتمزق والغثيان الدائم ومنه أخذ كستاب القصة العرب ولا ريب أن ماركس البهودى وفرويد اليهودى وسارتر نصف اليهودى علامه على سيطرة الصهيونية على الا دب الحديث .

وفى ميدان المسرح ثمبت أن معظم الفنانين البارزين كانوا فى المحافل الماسونية وهولاء الذين حملوا المسرحية والقصة والرواية الى الناسوحققوا رسالة الماسونيه فى الاداء بعد أن حققها الاولون فى كتابه النص ،

ان كتاب القصه يدعون أنهم يمثلون واقميه الادب ونحن نتساءل ماذا يفيد المجتمع من اعادة تصوير الامح فساده على نحو أكثر و فنية ، وصناعه ابرازا تحت أضواء المسرح ؟ . وماذا يفيد المجتمع من تصوير الوانع المرير أو السيء أو القبيح ولماذا تعاد صياغته بصورة فنيه براقه اذا كان كريها ؟ . ان كل دعاة الادب الحر بتحداون عن تصوير الواقع .

يقول مورافيا نحن بعد الحرب تمزقنا وتهدمنا كان لابد الأدب أن يصور ما أصاب الارض والعلاقات الاجتماعيه .

واليوم يدافع كتاب القصه عن اثمهم وعن تكبيرهم للجريمه وبراعتهم فى وضمها فى اطار براق يخطف الابصار ليزداد المغرورون بها اعجابا .

وكان أولى بهم أن يقدموا علاجا على عو لا يغرى قارى. القصه بصور الفساد والواقع أن مفهوم الفن كما رسم اليهود لهم يحول دون أن تكون القصه هى الجقيقه، فالفن قائم على الكذب والخداع والتمويه وادخال أهوا. النفس فى على المكاتب حتى يصوو شيئا آخر غير الحقيقة.

ومع هذه الدعوى الباطلة عن حرية كانب القصه فى مخالفة |الواقع ومخالفة

حقائن التاريخ فان كتاب القصة ليسوا على قدر وافر من الحرِّرة الثقافية الأصيلة وسذاجتهم واضحة فى ما يقدمونه من مفاهيم لتجارب الآمم وفلسفة الحياة .

ومن هنا فان هذه القصة مضادة للفطرة والعلم، والصدق ولواقع الحياة ولدلك فهى لا بد أن تسقطُ لانها تقدوم على الحقيقة الخالصة وستحيا فنون أخرى مثل المذكرات والرسائل والرحلات .

وقد سجل الباحثون أن جيل الستيناث شهد وبا. إسمه القصة القصيرة حتى وصل عدد كتابها إلى المئات وقال أحدهم : (لقد وصل الامر أنى كنت أخاف أن أزيح حجراً من الطريق خصية أن أجد تحته من يصرخ فى وجهى بأنه قصاص ، ولكن هذه الجحافل سرعان ما تناقصت إما لضعف الموهبة أوبفعل اليأس ) م

وقد تبين الآن بما لا يدع مجالا للشك أن القصة بدأت تسقط .

وأن المذكرات الخاصة واليوميات قد اكتسحتها لأنها من الواقع بينها القصة من الصناعة الحيالية ، التي مهما قيل في أنها تستمد من المجتمع فانها لا تستطيع إلا أن تكون هوى فرديا لصاحبها وإفرازاً لرغبات مكبوتة وأهداف طامحة إلى الظهور ومع ذلك فهي تمجز عن أن تقدم صورة الحياة الحقيقية لانها محصورة في حيز عنيق من مجتمع وعصر .

وماتزال القصة عملاموقوتا وليس أصيلا أوثابتاً لانها ترتبط بأهواء الناشرين والاذاعات والمسارح ولانها لاتمثلمفهوماً أصيلا ولاعبيقاً للجتمع أويستهدف حل مشكلة من مشاكل الناس .

ويقال أن هناك . ٢ ألف قصاص تستهلكهم الاجهزة الحديثة هم تجار الكلمة بكل معناها والتابمين لاهواء المنتجين الدين يدفعون والمخرجين الذين يصنعون ما يريد السوق أو ما تحتويه أحداف أبعد .

وليست الرواية أكثر من وسيلة وإزجاء فراج قد استخدمت إستخداما سيئاً فى تدمير القيم الاخلافية والدينية والاجتاعية بما حملت من صور الجنس والاباحة والمكثف .

وإذا كان الشمر ... في عهم ود أصالته قد استطاع أن يؤرخ الاحداث فان القصة لن تستطيع لانها ليست لها الاصالة القادرة على ذلك ولانها من صنع الاحلام التي تستمد مادتها من أهواء الحياة ومطامعها وليست من الواقع الاصيل.

# سابعاً. المؤامرة على الشمر:

لما كان الشمر هو ديوان العرب ولما كان عامود الشمر هو ركيزة أساسية فى بناء القصيـــــــدة فقد بدأت الموامرة أولا على مضمون الشعر ثم تنت على أسلوب الاداء.

بدأت يوم أخرج من رسالته الحقة لتصوير المشاعر الحاصة ووصف الشعر الاجتماعي والسياسي كله بأنه شعر مناسبات رعلت الصيحة بأن مجال الشعر هو التعبير عن الذات .

كان مذا مو أخطرتحول حدث بالنسبة للشمر ذلك هوالقضاء على دور مالتاريخي الحطير الذى سجل به أحداث الامة ومواقفها إزاء الاحداث الجلى واستجابته إزاء الازمات وأخطرها موقفه من الغزرتين الصليبية والتنارية ومن الاستمار الحديث.

وذلك الدور الضخم الذى قام خلال المصر الحديث فى الدفاع عن الوطن واللغة العربيه والمقيدة ونقد المجتمع وحمايه الخلافه والوياد عن البلاد من أخطار الغزو الغربى ودفاعه عن الوحدة الاسلاميه وذلك التنادى الواضح المميق الذي كان يهز القلوب من بغداد إلى مراكش إذا ما ألمت بها الحادثات منا أو هناك كا ورعن ذلك شوق وحافظ فى عديد من قصائدهم.

ولقد كان هذا أخطر ما واجه النفوذ الاجني الذى استطاع عن طريق ذلك الجيل من أتباعه المغربين ومن القناطر التي كانت تخاصم الاستعمار سياسياً وتستجيب الهنونه وآدابه وأساليبه فى التعبير والاداء وتأخذ مذاهبه فى نقد الادب، هذه القوى التي لم تلبث أن حملت على حدا الشعر السياسي والاجتماعي جملة شعواء فى دعوة عربضه مضادة إلى الشعر الذاتى والتعبير النفسي الخاص.

وبذلك تبدد ذلك الصوت العنهم القوى الاداء الذى آزر الحركات الوطنيه والاسلاميه وواجه الاستعار والنفوذ الغربى والصهيونيه . هذه مى الضربة الأولى الى وجهت إلى ديوان الشعر: ثم جاءت مرحلة الشعر المنثور أو قصيدة النثر ، تلك الدعوة المسعومة التى حمل لواءها الماركسيون والشعوبيون لإخراج الادبالعرب من عامودالشعر ومن كل الآثارالةوية الصخمة التى أثر بها محيط الإسلام وجهتم المسلبين .

وقد وصف شاعر عرب أصيل معاصر هو حمر أبو ريشة هذه الظاهرة بأنها موجة منحسرة وظاهرة مرضية وإنها صناعة واعتقد أن الصهيونية حتما وراء هذا الشعر. فالصهيونية هي مبتكرة البدع والهرطقات في هذا المصارأوذاك المء الفراج عند الشباب وانعهم من العودة إلى التراث والاصالة .

وإذا كان كل الناس قرأوا التوراة والانجيل والقرآن فإنى أشك في أن الكثيرين قرأوا التلمود ، إقرأ التلمود وستجد فيه تفسيراً لهذه الرخاوة . وتجدد اليهودوو الم هذا النوع من الادب .

ويقول الدكتور عبد المنم خفاجى : عندما تنظر إلى شهرنا العربي تجد أنه كان عمودياً طيلة حياته التي تمتد أكثر من ألني عام وأن كل التجديدات التي دخلت عليه فى جميعالمصوركانت تلذم بهذه العمودية أوتسير فى إطارها وإن هذا الشهر العربى قد أصبح صورة فكر وتراث وحضارة وأمة :

وقد جاءنا اليوم من يدعون إلى التخلى عن هذه العمودية كليا السير على نظام المتفديلة وحدها ولتبعد بالشعر عن أصوله العمودية وعن موسيقاه الشعرية كذلك هناك من يدعون إلى تحطيم هـنده العمودية ونبذ جميع شعراتها في القديم والحديث والنظر إليهم على أنهم متخلفون لا يصح أن نسير على منوالهم وليس وجود شعراء يكتبون شعره على التفعيلة الواحدة معناه إلغاء الشعر العمودي كله قديمه وحديثه ونبذ هذا الشعر وتسفيه شعرائه ورميهم بالقصور والتخلف.

أما الدكتور بحمد عمد حسين فإنه ينصل القول في هذه الظاهرة الحابية يقول: إن الشمر الحر في أصل نشأته شعبة من إنجاه عام يدعو إلى تقايد الغرب في فمكره وحضارته فإطلاق الشهر من القافية التي ظل يلزمها طوال هذه القرون منذ هرفها الشعر العربي دعوة تستمد حججها ومبرراتها من الشعر الغربي الذي لم يعرف القافية إلا في حدود ضيقة من آثار إحتكاكه وتأثره بالادب العربي في الاندلس .

ولماذا الحرص على تسمية هذا النوع من الآدب شعراً إنه أدب نشرى ولم يقل أحد أن الآدب النشرى يخلو من التصوير ومن التأثير والتأثير العاطني بل أنه حين يخلو منهما لا يصح أن نعتبره أدبا على الاطلاق .

إن هذا الحرس على تسميته شعراً لم يحى. إلا من إعتباره شعراً عند الغربيين. وهو على كل حال آخذ فى التراجع والتقاص وقد بدأت موجنه فى الانحسار بعد أن بلغت ذروتها فى العقدن السابفين من هذا القرن.

وكان كل ما تركته من أثر موضعف مدا الجيل وعجو أكثره عن تفوق الشعر العرب الأصيل في تراثه الطويل. وكان بما فتن أصحابه أنهم تصورا أنفسهم أنهم أصبحوا شعراء علميين بعد أن ترجم بعض شعرهم للغات أوربية كأنهم يكتبون للغرب ولا يكتبون لقومهم من العرب وكأن شرطاً من شروط الآدب الجد أن يكون مقبولا عن غير أهله.

والمل هذه الترجهات كانت وجهاً من وجوه المخطط الذي يغرى بترويج هذا الاتجاء الذي ينتهى إذا تجمح إلى قطع ما بين حاصرنا الآدبي و بين تراثنا من صلات.

واقد كان أصحاب هذا الاتجاء يدافعون عن مذهبهم بحجج أبرزها إثنتان: إن القافية قيد يلتزم به الشاعر على حساب عناصر الشعر الاخرى من فسكر وصور وعاطفة وإن إغلاق باب التجديد وتقييد حرية الفنان فى إبتكار ما يناسبه من قوالب وأسال ب يشل إنطلاقته وينتهى إلى حال من الركود والجحود تخاف معها الشعر وتراجع .

والردعلى الحجتين سهل يسير. أما الحجة الاولى فهى تعلة الصفاء الذي يعجزون عن النهوض بأعبا. اشعر منكل جوانبه وعناصره وقد مهضبها الفحول من الاقدمين فا رأينا فى شعرهم جوراً على الفيكر والتصور بسبب النزام القافية.

وفن الشعر القادرين عليه وفى النشر متسع لغير القادرين ، والبعد عن ميدان الادب حملة أولى بالعاجزين .

أما عن دعوى التجديد وحربة الفنان فقد توافر دائما على مدار القرون وفى عُتلف العصور والبيئات ، فجدد شعراء العرب وابتكروا وأضافوا ما أضافوا فى حدود طبيعة الشعر العربى ومع إلتزام مقوماته الاصلية فاختلفت ألوائه الخلاف العصور والمئتات .

ومع ذلك فقد كان هذا الابتكار في أشكال الشعر وقوالبه وقوافيه قصير. العمر، ولم يلبث الشعر أن عاد إلى النبغ الاصيل.

ولاشك أن دعوى الحرية بلا قيود فى أى جانب منجوانب الحياة هى دعوى عقوم على سذاجة الداعى إليه أو سوء قصده فليس هناك حرية مطلةة للإنسان ولا لشىء من خلق الله وليست الحرية المطلقة الاللهوى.

ومن سنن اقه السكبرى أن يكون الناس قبائل وأعما وأن يكون لسكل أمة السانها الخاص ومزاجها وتقاليدها والفنون على اختلافها انتهاء قوى وشرطها الاسامى أن تجعل عند قومها أولا وقبل كل شىء، وليس مهما بعد ذلك أن تجمل أو تحسن عند فهره.

والمكلام عن الانسانية في هذا الجال وعن العالمية صار جداً وهادم لاسباب النهضة عند الامم الضعيفة بنوع خاص لانها لا تقوم لها نهضة الاعلى مغارسها وأصولها الاولى والنهضة على غير همذا الاساس فناء لذات العنصر الاضعف في العنصر الاقوى .

هذا وقد حمل الشغر الحرية جميع سموم الفكر الغربي من تشكيك ولا أدرية وانحلال ومعانى مرتجلة ساذجة وحاول ابتعاث ترثث قديم من الاساطير الذي جاء الاسلام للقضاء عليها واعلان انها من مخلفات عصر طفولة البشرية وحاملة كل ميكروبائ الوثنية والمادية والمتعدد والاباحية وهذه هي ما يسمونه الحاجات الحياة المعاصرة.

ولقد نشأ هذا التيار ونما قليلا في مرحلة الضعف والهزيمة والنكسة وجيل العنياع الذي صنعته مقاهيم الماركسيه والوجودية والفكر المادى وكان القادة الذين قلدهم العرب هم كافكا وبودلير ونيتشة وكلهم من نتاج النظرية الفرويدية الجنسية واليهودية الماركسية الكارهة للعالم المحتقرة الإنسان، الرامية إياه بصفات الحيوان والمادة والرافضة لكل قيم الانسانية والاخلاق والرحمة والجمال.

ويقول الاستاذ نزيه ضاحى : ان الدعوى التى يحملها أهل هــذا الشعر اكما ترى فى صميمها الى هدم قواعد الادب العربى والبلاغة العربية وذلك عن طريق هدم همادها اللغوى وما استعمال شعارات النقدمية والنورية والطليمة الابجرد

ستار لاشكال شاذة ومضامنين منحرفة وان الشعر الجديد حافل الصور الملحة والتفاهات والتقاليع التي تركب كل موجة يدفع بها العرب الى شاطىء العرب وان رواده الذين يرفعون في مسيرتهم الشعرية هذه بنود التحرر الها يقومون من تحتها بمهاجمة الاسلام وقد اتخذه الشعوبيون والمنحرفون عن الحط الاسلامي العربي معلية لتحقيق أغراضهم المشبوعة .

ولاريب أنه حرباً صليبية تعتمد علىالاستعمار الجدّيد الذي يشجع الآباحيه والفوطئ والانفلات من كل القيود والقيم والمثل الاخلاقية والقوميه .

ومو فى الاساس دعوة مدامه خطيرة ترمى الى افساد البناء الشعرى الشعر المسعرى المسعد العربي كمقدمه القطاء على مقومات اللغه العربيه باسمالئورة والتجديد والانطلاق وان الدين يكتبون هذا النوع من الشعر لا يكتبونه عناقتناع حقيق بجدارة وتفوقه على الشعر المعمودى القديم ، وانما لعجزهم عن امتلاك القدرة على النظم بالشكل التقليدى .

والشعر الجديد ايس شعراً جيداً أو رديثاً وانما لابعد من الشعرعلىالاطلاق. وذلك لخروجه التام على الصورة التقليدية للقصيدة العربيه .

والغموض صفه أساسيه فيه ، وهي غايه في حد ذاتها ومعظم أفسكاره مبهم. لا معنى محدداً لها ولا تتجاوز كونها ترهات لا فائدة منها . وطلسيات لايعرف أحداً لها حلا .

وأن الشكل الجديد لهذا الشعريهدم الموسيق الشعريه للقصيدة العربيه ويبعث فساداً في أصول اللغه من اشتقاق واعراب ويحول الشعر الى نثر حقيق عن طريقه إعتاده على الايقاع الموسيقى فقط لا الوزن العروضى كما هو مفروض •

ولا شك أن الآذن العربية تنفر من الإلغاء العام القافية ، ورَفَّ الحَلَّطُ فَ البحور في القصيدة الواحدة فضلاعنالاتهام الوارد بالتصنع والميوعة والاسفاف

وقد عادت نازك الملائكة لحملت على الشعر الحرحمة شــــديدة وقالت إنه مشحون بالآخطاء الوزنية والعروضية ومو يفقد بإلغائه القافية الواحدة من الآبيات رنينه وموسيةا، وتدفقه الشهرى الرقيق ويضع فى طريق الندفق الجنادا، والصخور التي تعكر صفوه وكفائته ،

وقد قامت محاولات مضلة قادها طه حسين والنويهي ولويس عوض وغالى شكرى لتأييد هذا الاتجاه وتبين فساد ما ذمبوا إليه من دعوى عويضة بأن الفعى الجديد ينقذ الشعر العربي مر العقم والاجداب ويتبح أمامه ميادين واسعة من النو والنطور.

وها نحن اليوم نستطيع أن نكشف عصارة المحاولة التي كانت مصدراً حقيقياً للاجداب والعقم وأن هذه العناصر الاجنبية لم تقدم شيئاً ذا بال في الشكل أو المضمون .

ولم يبق إلا أن يحكم عليم النقد العرب الأصيل بأن هؤلا. الشعراء بهملون العسياغة الفنية المسمرالعربي ويبالغون في تقليد الشعراء الغربيين ويهجرون الأساليب العربية الأصيلة.

وقدأ ثبت الدراسة التي أصدرتها جامعة هارفارد في الآدب المقارن أن شعراء المتفيلة ومنهم صلاح عبد الصبور وغيره متأثرون بالتيارات الآوربية في شعرهم أو مسرحهم وأبرزه الاغراق في الغموض والجرى ووا. مفاهيم الفلسفات الباطنية وإذا راجعنا الشعر الحر اليوم بعد ثلاثين عاما وجدنا شيئاً لا قيمة له في مقاييس تاريخ الادب إلا أنه أخر النهضة الحقيقية الشعر العدردي الاصيل.

# ثالثًا : متى يعود الآدب العربي إلى الاصالة :

وما زال الادب هو الميدان الذي يتنافس كل قوى التغريب والغزو الثقاف على المتحامه والسيطرة عليه ، لانه هو المدخل الحقيقي إلى النفس الانسانية وقد ركز عليه دعاة المتغريب والغزو الثقافي على مدى الاجيال .

واليوم نجد عدداً من الممسكرات تحاول أن تتخذ من الادب مدخلا إلى نحاتها وبث فسكر ما وإذاعة سمومها .

فدعاة الفكر الوجودى ينفثون سمومهم عن طريق مجلة الآداب ،ومجاتي وحوار ومواقف .

ودعاة العامية والحوار العامى والمونلوج الدخلي وااشعرا لحريقدمون دراسات

لا تتوقف عن بدر السياب وخليل حاوى والبياتى ونزارقبانى وأدونيس ومحود دوويش وصلاح عبد الصبوروغيرهم ن أفزام هذا التيار .

وهناك أخجاب فلسفة الفن وعلم الجال ( في الشعر والرواية والمسرح ) .

وهناك تيار القرميين الاجتماعيين الذين يتركزون في جريدة النهار ( يوسف الحال، وأودونيس وغادة السهان ويتبعهم رجاء النقاش وغالى شكرى ولم يسعوض

وهناك دعاة المانكسية ( أحمد عباس صالح وعبسد الرحمن الشرقاوى وأحمد هبد المعطى حجازى) وهم يحاولون فرض مفهوم التفسير المادى للتاريخ علىالسيرة وتاريخ الاسلام .

ومناك التيار المادى ( زكى نجيب محمود ) .

كل هذه التيارات تجاول أن تقتحم ميدان الادب عن طريق القصة لادخال مفاهيم الوثنية الاغريقية والباطنية والمجوسية والفكر الشرقى الغنوصي وإحياء تراث جلجامش ، ولهم إيمان مكهن بالعمل على كسر قداسة النص .

وقد فتح لهم الدكتور طه حسين وسلامه موسى الطريق إلى ذلك فهم يحاولون إحياء أساظهر جلجامش وثورة الونج وسيرة الحلاج ودعوة القرامطة والدعوة الفينيقية وتصوير التراث الاسلامى بصورة زائفة كا قمل طه حسين في مامش السيرة والشرقاوى في رسول الحرية .

ومدف هذا كله هو قتل روح الاصالة فى الادب العربى الحديث وهزيمته واحتوائه فى داخل مفاهيم الانمية والعالمية والمادية والفلسفية والحقيقية التى لاشبهة فيها أنحذه الفنون كلها دخيلة على الادب إاهربى وهولا يستجيب لها إستجابة حقيقية.

وقد تبين ذلك نوحوح اليوم بعد مرور سنوات طويلة أن الا دب العربى لا يتقبل القصة المفتملة ولا الاسطورية والتي لا تقر الصراع ، لان الاسلام لا يقر الصراع ، ولكنه يؤمن بالمتماون ، والالتقاء بين العناصر والاجيال وأن القصة التي يعرفها الادب العربي هي القصة الواقعية التي هي بمتاية الحادث الحقيق الذي لا يتدخل فيه الافتمال ولا محاولة خلق المفاجئة أو النهاية المأساوية .

وقد وضع الاسلام هذه القاعدة : ﴿ نَمَنْ نَقْصَ عَلَيْكُ نَبِأُهُمْ بِالْحَقِّ ﴾ .

وما يزال المقال الاجتماعي والوصنى والانشائي والتحليلي والنقدي هو دعامة النشر العربي الذي تحرر كثيراً من مخلفات عضور الضعف كالسجع والجناس والمحسنات اللفظية ، ويرجع إلى طبيعته التي كان عليها من قبل ، وكذلك الامر في المشعر الذي أخرج من طبيعته وأصالته وأصبح يمثل تلك الجمحات الطفلية النزقة التي يكتبها المراهقون والتي تصطنع الاسطورة أو الحيال الكادب ، أو الحرافة المسمومه ، أو الصورة الغامضة المضبية .

ولقد أكدكثير من الباحثين أن ظهور هذه الالوان الشعبية العامية ، التي تمثل السذاجة والتعبير عن الاهواء والطفولية، بمثابة ردة خطيرة للآدب العربي ، المذى كان مثابة للبلاغة التي تحمل حجى للعقول وتحرية الاجيال وخيرة العقل المذكى .

وفى مجال الترجمة كانت محاولات النفريب واضحة هير عنها الدكتور حسين لصار حين قال: إن حركة الترجمة عندنا كانت تتبع هوى المستشرقين .

ويقال هذا القول فيما ترجم إلى العربية وفيما ترحم منها إلى اللغات الاخرى .

فهم فى بحال الترجمة إلى العربية لا يهدفون إلا إلى طرح السموم التى تحملها الافكارالو ثنية الاغربيقية والمادية الغربية المعاصرة ، وأن يجملوا من تمددالترجات للذاهب المختلفة المتضاربة (سواء فى عصور مختلفة أو بيئات مختلفة) وسيلة لاثارة روح الاضطراب والفساد العقلى والروحى فى الامم التى تترجم لها هذه الافكار ، ومن العجب أن نجد مترجهات الراسماليين والاشتراكيين والاباحيين والوجوديين والماديين والبرجهاتيين والفوضويين جميماً ، مطروحة فى أفق الادب العربي بما فيها من سموم دون أن تقدم هذه الاعمال بمقدمات تكشف أمام القارى العربي المسلم : ظروف هذه الاعمال والاخطار التي بها ووجمة نظر الفكر الاسلامي العربي المسلم : طروف هذه الاعمال والاخطار التي بها ووجمة نظر الفكر الاسلامي والشعوب وركام الفكر البشرى الذي طارده الفكر الرباني على مدى الاجيال . والذي نفن التلوديون في بعثه وإحيائه من جديد نقلا عن علم الاصنام اليوناني . وعن أساطير باخوس ومن مجوسية الفرس ، وعن خرافات الهند وغيرها لافساد وعن أساطير باخوس ومن مجوسية الفرس ، وعن خرافات الهند وغيرها لافساد وعن أساطير باخوس ومن مجوسية الفرس ، وعن خرافات الهند وغيرها لافساد

وهناك محاولات إحياء العاميات وإعلاءشأنها ، ووصفها بالعبقرية علىالنحو

الذى تقوم به بعض المجاميع اللغوية ويتبناه عدد من خصوم الاسلام من دعاة التغريب ، وها تزال هذه الحركة تفوز دعاة العامية بين حين وحين ، من آخرهم الدكتور حسين فوزى الذى يقول : إن اللغة العربية لغة أجنبية بالنسبة للصرى وأهل المغرب ، وأن العامية تخلق أدباً محلياً ، وأرب اصطناعها يؤدى إلى الاحساس بالصدق.

وهناك محاولات لانمكار أصالة الفكر الاسلاى على النحو الذى يذيعه الدكتور ذكى نجيب محود، وبقوله: بأن الامة العربية ليس لها فلسفة خاصة بها وأنها تستعير الثقافة والفكر الاوربى رالامريكي في كل شيء.

وهناك مجاولات استنقاص العرب وتاريخهم ودورهم على النحو الذي يردده منذ خمسين سنة: توفيق الحسكيم ولا بزال مصراً عليه .

وهناك الدعوة إلى الادب الشعبى والفلمكلور: هذه الدعوة العريضة التى تحتضنها قوى ومنظات بهدف إبراز أزجال وكلمات وأساطير قديمة بدعوى أنها تراث الامم البائدة، وهى دعوة مضالة تهدف إلى انتقاص الزاث الاسلامى.

كل هذه الدعوات تستهدف القضاء على الاصالة التي عرفها الادب العربي بلاغته القرآنية وبيانه المشرق الذي عرفت به الانسانية نبعاً خالصاً إناجعا لادوائها، يرفع قدرها فوق طفولة البشرية وفوق أساطير الامم وخرافانها وأهوائها المضللة.

ولسوف يستطيع الادب العربى الاصيل أن يتجاوز هذه الاخطار والمحاذير عندما يؤمن بأنه عنصر من عناصر الفكر الاسلامى، يتحمـــل مستوليته الاخلاقية والتزامه لامته فى دفعها إلى النور والى الامام، متحررا من المذاهب العنالة والتبعية المغرقة ، والاساليب المدخولة التى تريد أن تخرجه عن أصالته ومضمونه وهدفه ورسالته الحقة.

والله يقول الحق وهو يهدى السبيل &

# ما قدمه العلم الإسلامي

#### في بجال الحضارة من منجزات وحقائق ثابتة

خاول دعاة المتغريب والشعوبية والغزو الثقافي إنكار فضل الاسلام على الحضارة الانسانية ، والتهوين من سأن الدور الذي قام به المسلمون ، فأتكر الدكتور طه حسين أن للإسلام فسكرا سياسيا ، كا أنكر غيره ما للإسلام من فكر اقتصادي وفسكر اجتماعي وفسكر تربوي ، وكان التغربيون أشد قسوة على أمتهم وأهليهم في ظلم هذا الميراث الاسلامي السكبير ، بلغ حد السخرية بأمثال (كارليل) مؤلف كتاب الابطال وعبادة الابطال ، وجوستاف لوبون مؤلف كتاب حضارة العرب ، وغيرهما ، لانهم اعترفوا للمسلمين بأئر واضح لا ينكر كتاب حضارة العرب ، وغيرهما ، لانهم اعترفوا للمسلمين بأئر واضح لا ينكر في بناء الحضارة ، وذلك في إطار تلك الحلة الضخمة التي كانت تحاول أن تملا نفوس الاجيال بالانتقاص لحضارتهم وأمتهم وعقيدتهم ، غيرأن الحقائق مالبثت أن تكشفت وخاب فألهم .

# أمثلة باهرة :

فنى مجال العلم والحضارة قدم المسلمون إضافات حقيقية ، فابن سينا أوقف القرحة الدرنية ورقولنج الكبدى والسكلوى والتهاب الرئة والجنب والنهاب الدماع ، وبحت في سبمائة وستين فرعا من العقاقير والادوية ، وابن الخطيب جزم في بحثه بوجود العدوى قبل أن تسكنهف الجرائي: قال الدكتور دوبنسون أنها \_ أى بحوث ابن الخطيب \_ تحتوى على ما يزيد على مليون كلة وظلت مباحثه أساسا للطب في جامعات فرنسا وإيطاليا سنة قرون ، أما أبو القاسم الوهراوى فقد عرف أكثر من مائي آلة ومبضع ، وكان أول من كتب إحصائية صحيحة الاهراض الزيف الدموى وكان من أشهر الجراحين ، ووصف عملية سحق الحصاة في المثانة وأخرجها .

وعلى بن عيسى و أكبر مو الف فى طب العيون ، : تناول فيه طبيعة العين وكيفية تشريحها وأمراض العيون ، ودوس مائة وثلاثة من أمراض الغيون ، وقدم لها مائة وثلاثة وأربعين دواء كان يستعملها فى علاج هذه الآمراض . قال

حنه هالملر : إن كتب أبا القاسم كانت المصدر الهام الذى استقى منه جميع من ظهر من الجراحين بقد القرن الرابع عشر .

واكتشف ابن النقيس الدمشقى المصرى الدورة الدموية الصغرى ، وكتب على ابن العباس كتابه الملكى الذى اشتمل على الطب النظرى والطب العملى وذكر عدة أخطاء لبقراط وجالينوس

وأورد ابن أبي أصيبعه صاحب عيون الانباء في طبقات الاطباء ، من أسماء الاطباء المسلمين ما نيف على الثلاثانة .

وأورد ابن سينا وابن داود وابن البيطار عددا كبيرا من النبانات الطبية ، منها السكافور والوعفران والحزام والمر والمن والمسك والترياق والتمر مندى .

وفى بحال العلوم يبدو جابرين حيان عملاقا ، فقد استحضر حامض الكبريقيك بعد تقطيره من الشبه ، وسماه ( زيت الزاج ) واستحصر أيضا حامض النبريك، وهو أول من استحضر ما الذهب،وع في خواص بعض الارواج والمركبات الكياوية ، كالحامض النبرى وما الذهب والبوتاس وروح النشادر .

وإلى الرازى يرجع استكشاف آثار زيت الواج ،وكتابه الجاوى ظل مرجما للى منتصف القرن الرابع عشر في أوربا ، وقال عنه الدكتور ويتسون أنه كان يعالج الامراض التناسلية كما نعالجها نحن في أيامنا هذه ، وإليه ينسب احتراع الفتيلة في الجراحة .

وابن الهيثم: لولاه لما كان علم البصريات، فمنه أخدد كيلر معلوماته عن الصنوم، ولا سيما فيما يتعلق بانسكماره في الجمو، وقد أقام بحثه على الاستقراء والقياس والتجربة، وهو أول من قرر أن الروبة تتم ليس بواسطة شعاع نطلقه العين في اتجاء الجسم المنظور، بل بواسطة أشعة تنعكس من الاجسام المضيئة إلى الدين التي تراها بواسطة جسمها الشفاف.

والفرعاني أول من سبق إلى اكتشاف أن الشمس والسيارات ترسم مدارات في الاتجاء المماكس للحركة النيارية . والكاشى : هو واضع أسس المكسر العشرى .

والـكندى نسب إليه ما لا يقل عن ٢٦٥ كتابا مو لفا فى البصريات وأصول الموسيقى والتنجيم و دراسة النجوم، والمكيمياء، وقد سجلت موالهاته أن المسلمين عرفوا الآوزان الغنائية والقياسات الموسيقية قبل أوربا بقرون ،

والمابت بن قرة : حسب ارتفاع الشمس الظاهر ، وطول السنة الشمسية ، وابن يونس أول منعرف الرقاص قبل جاليلوبسبعة قرون باعتراف سارجوان وتابلو ويبكر .

وحمد بن جابر البتائى أطلق عليه و يطليموس العرب ) ووضع بين العشرين فلكيا المشهورين فى الغالم كله ، وله عدة مكتشفات فلكية ورياضية ، وتحدث أبو الثناء الاصفهانى عن فكرة كشف الارص الجديدة قبل رحلة كولومبس بنحو قرن ونصف .

والفزويتى تناول النفط فى كتابة عجائب المخلوقات وقال أنه يطفو على المساء ومنه أسود ومنه أبيض وقد يصاعدا لاسود بالقرعوالانبيق ، فيصير أبيض ينفع فى أوجاع المفاصل والفالج وبياض العين والماء النازل منها .

وعمد بن موسى الحوارزمى : وضع علم الجبر فى أواسطالقرنالتاسع الميلادى وعنه أخذت أساسا التدريس الجبر فى عصر النهضة وله جداوله الفلكية .

وأبو الفداء الذي قال أن الارض كرة تطفو من مركز الوجود، وقال أن رجلين لو ابتدأ السير واتجه أحدهما شرقا والآخر غربا فإنهما يتقابلان، والمكن الرحل الذي اتجه شرقا يصل مكان اللقاء قبل الآخر بيوم واحد. وهذا ما يعرف بخط التاريخ الهولي الآن خيث ينقص من يعبره شرقا يوما من التاريخ.

والبيروني: الذي صاع نظرية ذوران الأرض حول بحورها وحول الشمس. وقال عنه العلامة (سخاد) أنه أعظم عقلية عرفها التاريخ ودان له الغربيون. بمملوماتهم عن الهند وما ثرها في العاوم؛ وقد أدرك البيروني أن أعلى قم العالم. هي ( التبع ) في آسيا والبيرنية والآلب في أوربا وهذا ماعليه الجغرافيون الآن.

والعلماء المسلمون هم أول من عرف قياس خط نصف النهار ،وقدروا مقدار الهدجة الارضية وأول من استعمل الابرة المغناطيسية للملاحسة في البحار ، ووضعوا الاطوال ، والعروض بالدرجة والدقائق والثواني .

وأول من ضبط طول السنة وحققوا مدار الشمس وانحرافها ، والحركة الاعتدالية وصوروا نجوم السهاء ورسموا ابروجها وأفلاكها الرسوم الدقيقة ووضعوا الآلات لدرس الفلك فيها .

ووسموا على الجبر والهندسة ، ووضعوا علمى التفاصيل والتكامل وحساب المثلمات وعوفوا الآن السمت ( ارتفاع النجم ) والمزاول ( الساعات الشمسية ) والاسطرلابات ( آلة قياس الووايا الفلكية ) .

وكان الاطباء المسلمون يصنعون خيط الجراحة من أمعاء القطط ، حتى إذا خيطت به الجراح التأمت وهضم الجسم الحيط ، دون حاجة إلى نزعه ، وقال أبو بكر الراذى: ينبغي للطبيب أن يوم المريش أبدأ الصحة ويرجيه فيها . ولما سأل الحليقة العلامة الرازى عن الموضع الذي يبتى فيه مستشنى بغداد، أمر أن يعلق في كل ناحية من جاني بغداد شقة لحم ، ثم اعتبر الناحيه التي لم يتغير وهرف المسلمون ( المكاغد ـ الورق ـ ) واحلوه محل الرق ـ صحاف المكتابة من الجله ـ وقد سجل المؤرخون أن ورق محفوظات برشلونه ، المحكنوبة عليه معاهدة السلم بين ملك ارغونه وملك قشتالة عام ١١٧٨ م مصنوح في مصنع شاطبة الإسلامي الشهير ، الذي ذكره العلامة الجفراني الأدريسي في النصف الأول من القرن الثاني عشر الميلاد . . وقد أدخلت صناعة الورق من شرانق الحرير إلى سمرقند ، والارة المفناطيسية اكتشفها المسلمون ، وانتقلت إلى أوربا في القرن الثاني عشر ، وعرف المسلمون البوصلة في الملاحة ولم يستخدمها الآوربيون قيل القرن الثالث عشر من الميلاد . وإلى ( ابن ماجد ) يعوى الفضل في تفوق الملاحة البرتغالية ، ومن طريقه وصلت المعلومات التي أخذها البرتغال؛ وَلَهُ كُتُبُ وَائْدَةً فِي الْمُلاحَةُ مَاجٍ بُمُضًّا شَمَرًا وقد حَقْقَهَا بَمِضَ عَلَمًا. الروسُ في العقد الآخير من قرننا هذا . وإلى المسلمين يعزى فعنل استغلالمناجم الكبريت والنحاس والزئبق والحديد والمذمب وقد أتقنوا فن تسقية الفولاذ ، وأخترعوا

البارود ، وعرفوا تركيب النار اليرنانية فأصبحت أداة من أدوات مجومهم وهم أول من استخرجوا قوة البارود الهافعة، واستعملوا الآلات القاصفة . والمسلمون أول من نقل القمح الآسمر إلى أوربا وهو الآن أم عاصيل فرنسا ، وحلوا فسائل النخيل من أسبانيا وأفريقيا إلى شواطيء الريقيرا، ومن آ اارهم ف الصناعة استحراج القطران الذي يدلى به قاع السفن ويحميها من العطن ، وعرف فضلهم في تحسين فسل الحيول ، وأن الحيول الاصيلة في مقاطعة و لاندوكاماراج، في جنوب فراسا إيما هي من سلالة الحيول العربية التي أحضر هاالفرسان المسلمون إلى تلك الانحاء . وكشف المسلمون يحيرة فيسكتوريا نيازا كما ذكر على مبارك وعرفوا مساحتها بالجهة والدةاق اوالقيراط في كناب بخط اليد \_ مخطوط \_ وسبقوا بذلك المسكتشفين : سبيك وجوانث اللذين اكتشفا البحيرة عام ١٨٦٢ وسمياها باسم الملمكة الإنجليزية . وقد وصل المسلمون في البر إلى التركستان الروسية والصينية وبلاد المغول والصين ، وفي البحر إلى شواطيء آسيا الشرقية ، واكنشفوا جزائر الحالدات (كناريا )عرب شمالي أنريقيا ومخروا عباب الحيط الاطلنطى إلى مسافات بعيدة ، وتحولوا بقوافلهم في السودان والصحراء الكبرى حتى بلاه غانة وقال المؤرخ كوندى : أن الاسطول الإسلامي أيحر في الحيل الماشر من ميناء لصبونه مكتشفا جزر اسورس والأزور، وبعض جزر الانثيل فكان أول من فرق الحجب عن المناطق الجهولة في الاقيانوس ، الاطلسي ، ووصل بعض المفامرين المسلمين إلى سويسرا بمد أن اخترقوا "جبال و دوفينه وجبال سنيس ٨٩٠ – ٩٠٦ ) حتى بجيرة كستانس الواقعة بين سويسرا وألمانيا ،

وأعلن فى لملؤتمر ١٧١ للجمعية الشرقية : العكتور هوى ابن الصينى ، نظرية فى المؤتمر : أن المسلمين هم الذين ا كنشفوا أمريكا قبل كولومبس بثلاثة قرون . وقد أنفق العكتور لين لمانية أعوام فى تحقيق هذا الرأى وقال : أن ذلك يدحض ما يتعلمه كل طفل من أن كولومبس هو الذى كنشف أمريكا سنة ١٤٩٢ ويقول العكتور لين أن البحارة العرب قاموا قبل عام ١١٠٠ من الطرف الغرب للمالم الاسلامي من ميناء العار البيضاء على التحديد وسواء بسغنهم فى عدة مواضع على طول الساحل الشهالي الأمريكا الجنوبية .

ناذا ذهبنا ننظر نظرة سريعة شاملة وجدنامر الحقائق ما لا بد أن يوضع بن أيدى شبابنا في العالم الاسلامي كله ، ليدحض نظربة النقص وعقدة الاجنى ختد وضع المسلمون أسس السكيمياء ومارسوا أعمال التقطير والترشيح والتصعيد والبلورة، والتذويب والآلفام، والتكايس، وهم الذين استحضروا الكحول والقلى والبورق والورنيخ والبوتاس والاثير (السكحول) وزيت الواج ( حاحق السكبريتيك ) والزاج الآخضر ، وماء الفضة ) حامض النثريك ) وحجر خهنم نترات الفضة ) وملح البارود ( نترات البوتاس ) والسليماني ، والراسب الاحر ( أكسيد الزئبق ) وروح النشادر وملج النشادر وملح الطرطير ، وماء والذهب والبارود. وأطباء العرب فتنوا الحمى فىالمثانة، وسدوًا الشرايين النازفة، واستعملوا المرقد ( انخدر ) في العمليات الجراحية ، وكشفوا النقاب عن الدورة العموية ودودة الانكلسوما وصححوا آراء بقراط وجالينوس في النشريج ووظائف الاعضاء . وما تزال القلويات كلها ... في الكيمياء ... معروفة بأسمائها العربية ، وسجل ابن البيطار ١٤٠٠ عقار لم يعرف لليونان منها غير . . ٤ عقار، والالف اكتشفها المسلمون وحددوا منافعها ومضارها . وأساليب استعالها ولسبها . وأول من اخترع رقاصالساعة هو الحسن العباس المشهوربابن يونس وعرف المسلمون ( الصفر ) ولم يعرفه الغرب إلا في القرن الثاني عشر عن طريق المعر ، وفال العلامة ( اير ) أن فـكرة الصفر تعتبر من أعظم الهدايا التي قدمها المسلمون، وفي القرن الثامر الميلادي استعمل المسلمون الصفر في الحساب ورشموه على هيئة حلقة ثم شرح الخوارزمي طريقة استماله وترجم بحثه وعلل العلماء الصوت وحصوله وعلاوا حدوث الصدى في الاوتار واهتزاز ما،وعرفوا مابينطول الوتر وغلظه ،و أو أره في علاقة ، كاعر فو ا خاصة الجذب في المغناطيس وعلاوا ملوحة البحر وعنوبة المطر ، واستحالة الحطب في الاحتراق واستحالة الحطب في الاحتراق واستخاله الزبت في المصباح، وصمود الهواء وانحدار الماء كل هذا يدحض رأى كتاب الغرب الذين قالوآ أنالمسلمين كانوا نقلة ولم يكونوا مبدهين أو لم يكن لهم فعنل على الحضارة الإنسانية .

أما سبق عنماء المسلمين في مجال المكثف العلمي فذلك تؤكد، شهادات كثيرة عن علماء الفرب البريق الفربيق الفربيق الفرب في وضع أسس على الاجتماع والاقتصاد البريق النوب في وضع أسس على الاجتماع والاقتصاد السياسي: سبق آدم صميث وأوجست كونت ، وبين ابن خلدون وآدم سميث أربعة قرون كاملة . سجلت شهادات استفانو كلوزيو وروبرت فيليب وفارد وتويذي وغيره . قال مبلوفنج أنه ــ ابن خلدون ــ اكتشف نظرية الاجيال الخاصة بظهور الاسر ونهوضها قبل أن يعرفها أوتوكارلونيس في أواخر القرن التاسع عشر ، وكذلك عرف قانون (النسبة بالوسط)قبل أن يعرفه العالم الطبيمي دارون بحمسة قرون ، كما أن ابن خلدون اكتشف مبدأ وجود المادة قبل أن يكتشفه العالم البيولوجي ارتست هيكل بأكثر من خسة قرون .

۲ — المعرى سبق دانتى: أما دانتى فقد تأثر بالثقافة الإسلامية فى كتابه السكوميديا الإلهية وتأثر برسالة الغفران للمعرى وأن سورة الاعراف من القرآن السكوميديا أمدته فى تفاصيلها بفكرة جهم والصراط والمحشر، وحوار أهل الجنيم أمل الاعراف والنار وهى كلها مفتاح السكوميديا الحقيق.

٣ ــ الطرطوشي سبق ميكافيل : كاتحققأن أبا بكر محمد بن محمدالطوطوش ، سبق الكاتب الوزير الفلورنسي (تيقولا ميكافيلي) في التأليف في سياسة الملوك واخلاق الامراء . وأن كناب الطرطوشي (سرا ما لملوك) . مصدر المكتاب والامير ، الذي ألفه ميكافيلي وسابق عليه يأكثر من خمسة قرون . وقد اتضح المباحثين أن معظم مواد كتاب الطرطوشي قد تسقت في كتاب الامير وأن أبوابا كاملة قد ترجمت حرفيا .

ع ــ كتابة المسكفوفين وقد سبق الفسكر الإسلامي فيأولية كتابةالمكفوفين وهي الى عرفت بالحروف البارزة وأطلق عليها (طريقة بربل) وعرف عدد من المخترعين لهذه الطريقة في مقدمتهم على بن أحمد بن على بن يوسف بن الحضر المشهور بزين الدين الدين الآمدى وقد سجل صلاح الدين خليل بن آبيك الصفدى في كتابه ( تكت الحميان في نكت العميان ) هذه الطريقة .

ه ـ دراسات الاقتصاد: سبق التأليف في هذاالجال ما كتب في الغرب بألف عام، حيث ظهر التخصص العلمي العلمي الصحيح في المؤلفات الاقتصادية الإسلامية واضحا منذ القرن الثامن الهلادي ، فهناك كتاب (الخراج) ليحي بن آدم القرشي

ظهر عام ٢٠٠٧ هجرية ( ٢٨٤ م) وكتاب الاكتساب في الرزق المستطاب الإمام عد بن الحسن الشيباني صاحب أن حنيفة ظهر عام ١٣٤ ه ( ٢٨٥ م) ثم كتاب الحراج للامام أبي يوسف حساحب أبي حنيفة حمم تلي ذلك مقدمة ابن خلدون التي ظهرت بين القرن الثالث عشر الميلادي والرابع عشر والذي يعتبر صورة عائلة لمكتاب ( ثروة الامم ) أو إنجيل الاقتصاد الحديث الذي كتبه أبو الاقتصاديين آدم سميث عام ١٧٧٦ م . ورغم أن ابن خلدون قد سبق آدم سميث بخمسة قرون من الومان فقد بحث في مقدمة الحضارة وفشوتها وإنتاج المروة وصور النهاط الاقتصادي ونظريات القيمة والنوزيع والسكان ، ثم يلي ابن خلدون في القرن الرابع عشر الميلادي (المقريزي) وكان أكثر تخصصامن زميله ابن خلدون في القرن الناس كتابا في النقود وكتابا في دورات الاعمال الاقتصادية سماه ( إغالة الآمة بكشف الغمة ): ومثل هذه الهزاسات لم تظهر في الاقتصاد الحديث إلا في القرن التاسع عشر ، وظهر في ذلك الوقت كتاب ( الفلاكة والمغلوكين ) أي الفقر والفقرا، لاحد ابن على الدلجي وهو نوع جديد من الدراسة الاقتصادية لم تظهر والفقرا، لاحد ابن على الدلجي وهو نوع جديد من الدراسة الاقتصادية لم تظهر دراسته وأبحائه إلا في أوائل القرن العشرين .

٣ -- دراسات الفكر السياسى : سبقت دراسات الفكر الهياسى الإسلامى مثيلاتها فى الغرب بأكثر من خمسة قرون ، وهى ندحض أكاذيب الدكتور طه حسين والتغريبين ، وقد كشف ذلك الدكتور صياء الدين الريس والدكتور فواد عبد المنعم والدكتور مصطفى حلى ، منها غياث الامم لإمام الحرمين، والاحكام السلطانية المماور دى والاحكام السلطانية القاطى الجاليلى، وكتاب السياسة الشرعية لاصلاح الراعى والرعية لابن تيمية ، وكتاب الطرق الحكمية فى السياسة الشرعية لابن القيم ، وكتاب أكيل الكرامة الصديق حسن خان، ورسالة السياسة الشرعية لابراهيم بخثى زادة ، ونحرير الاحكام فى تدبير الملوك لابى الفضل محدبن الاعوج وكتاب المنهاج المحليمي ، والدرة الفراء فى نصيحة السلاطين والقضاة والامراء لحمود ابن اسماعتل ، والجواهر المضيئة فى الاخكام السلطانية لعبد الوقوف المناذى : وهذا الاحساء خير دليل إيدخض فرية التغريبيين والمتسرعين إذ ظنوأ أن علماء الاسلام كانوا مجرد نقلة لمؤلفات الفرس واليونان ، وهو ما يدحض ماذهب إليه ( على عبدالوازى ) فى كتاب تراث الاسلام، وماذهب إليه ( على عبدالوازى ) فى كتاب تراث الاسلام، وماذهب إليه ( على عبدالوازى ) فى كتاب تراث الاسلام، وماذهب إليه ( على عبدالوازى ) فى كتاب الذى افترى فيه على علماء المسلمين .

#### المسد الاسسلامي ف مطالع القسرن الخامس عشر الهجري

دارالاعتصام

رهم الإيداع بدار الكتب ٣٩٨٦ / ١٩٨٢ الترقيم الدولي ٩ ــ ١١ ــ ١٤٢ ــ ٧٧٧