فَرِيدُ ٱلأَنْصَارِي

# الحين الصلاة

والسجود للَّه باب الفرج!

كالالتيكالم

للطباعة والنشروالتوزيع والترجمك



وَٱلسَّحُودُ للَّهِ بَابُ ٱلفَّرِجِ إ

تَألِيْفُ فَرَبِّداً لأَنْصَارِي

 كَافَةُ حُقُوقَ الطّبْعِ وَالنَّيْثِرُ وَالتَّرَجُمُةُ مَحْفُوظُةً فَعُولُظَةً فَهُوسَة أثناء النشر إعد فهرسة أثناء النشر إعد اللسّبَ اللّبِ والوثان القو، الكتب والوثان القو،

كَالِالسَّلَا لِلطَّبَاتَ مَا لِلْشَرَةِ السَّيِّ وَالبَّرَةِ مِنْ السَّيِّ وَالبَرَّةِ مِنْ السَّالِ السَّارِ ساحنها عَلِدلفا ورمُحوُد البكارِ

> الطَّبَعَة اَكُامِسَة ١٤٣٤هـ / ٢٠١٣ مر

بطاقة فهرسة فهرسة أثناء النشر إعداد الهيئة المصرية العامة لدار الكتب والوثائق القومية – إدارة الشؤون الفنية

الأنصاري ، فريد . الدين هو الصلاة والسجود لله باب الفرج / تأليف فريد الأنصاري . – ط ۱ – الفاهرة : دار السلام للطباعة والنشر والنوزيع والترجمة ، [ ٢٠٠٩م ] . ١٠٤ ص ٢٠٠ سم .

تدمك ۲ ۲۹۷ ۳٤۲ ۹۷۷ ۹۷۸ ۱ ۱ – الصلاة (إسلام). أ – العنوان.

707,7

جمهورية مصر العربية - القاهرة - الإسكندرية

الإدارة : القاهرة : ٤٠ شارع أحمد أبو العلا - المتنفرع من شارع نور الدين بهجت -الموازي لاعتداد شارع مكرم عيد - مدينة نـصـر هانـف : ٢٢٨٧٣٢٤٦ - ٢٢٧٠٤٣٨٠ - ٢٢٧٠٤٢٨٠ - ٢٧٧ ٢٠٧٤

هامت : ۱۱۸۷۱۱۶۱ - ۱۱۷۰۶۱۸۰ - ۱۱۷۰۶۱۸۱ ( ۲۰۱ + ) فاکس : ۲۲۷۶۱۷۰۰ ( ۲۰۲ + )

المكتبة : فسرع الأزهـــر : ١٢٠ شارع الأزهــر الرئيـــي - ماتف : ٢٠٩٣/٥٠ ( ٢٠٠ + ) المكتبة : فمرع مدينة نصر : ١ شارع الـحـــن بن علي متفرع من شارع علي أمين امتداد شارع مصطفى النحاس - مدينة نصر - ماتف : ٢٠٠ (٢٠٠ + ) فاكس : ٢٢٣٩٨٥١ ( ٢٠٠ + )

المكتبة: فرع الإسكندوية: ١٢٧ شارع الإسكندر الأكبر - الشاطني يجوار جمعية الشبان المسلمين هـافـــف : ٩٣٢٢٠٥ ( ٢٠٠ + )

 الطباعة والنشر والتوزيع والترحمة الطباعة والنشر والتوزيع والترحمة السبت الدار عام ١٩٧٣ م وصملت على جائرة أفضل ناشر النرات التلاقة أعلى من ١٩٧٩ من عمل على جائرة أفضل ناشر المرات التلاقة المرات الملاقة المرات الملاقة المرات الملاقة المرات الملاقة المرات الملاقة المرات الملاقة المرات من عن المناسبة النشر المناسبة المنا

# 



| ٥  | رهراء             |
|----|-------------------|
| ٧  | رهراك             |
| ۱۹ | لبيان الأول       |
| ٣٤ | لبيان الثاني      |
| ٣٧ | لبيان الثالث      |
| ٤٢ | البيان الرابع     |
| ٤٤ | البيان الخامس     |
| ٥١ | البيان السادس     |
| ٥٣ | البيان السابع     |
|    | البيان الثامن     |
| ०९ | البيان التاسع     |
| 17 | البيان العاشر     |
| 73 | البيان الحادي عشر |
| 77 | البيان الثاني عشر |
| ۷١ | البيان الثالث عشر |
| ٨٠ | البيان الرابع عشر |

| ۸٥ | البيان الخامس عشر                  |
|----|------------------------------------|
| ۹١ | البيان السادس عشر                  |
| 90 | خاتمة جامعة                        |
| 99 | ٱلسّيَرة ٱلذَّالِيَّة لِلْمُؤَلِّف |



إلى جموع الشباب والكهول..
الباحثين عن لمعة من أمل..
إلى الحيارَى الضاربين في التيه..
الباحثين عن مَشَافي الروح..
المثقلين بجراح الذنوب مثلي..
هـذا بابُ الفررج: الصلاة..!
حق اللَّه العظيم على الناس أجمعين.
فاكشف الحجاب يا صاح وادخل!
يتدفق عليك شلَّال النور بالرحمة والسلام!

#### سورة الصلاة

## ﴿ بِنْسِهِ آلَعَ الزَّخْنَ الرَّحِيدِ ۞

الْحَسَمَدُ بِنَهِ رَبِّ الْمَسْلَمِينَ ۞ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ۞ مَلِكِ بَوْمِ الدِينِ۞ إِيَاكَ نَمْبُهُ وَإِيَاكَ مَسْتَعِينُ۞ آهْدِ نَا الصِّرَطَ الْمُسْتَقِيمَ۞ صِرَطَ الَّذِينَ أَنْفَمَتَ عَلَيْهِمْ عَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الصَّالِينَ۞﴾ آمين!



إن الحمد للّه، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ باللّه من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا. من يهده اللّه فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له. وأشهد ألّا إله إلّا اللّه، وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله. بلغ الرسالة، وأدّى الأمانة، ونصح الأمة، وجاهد في اللّه حق جهاده؛ حتى آتاه اليقين.

أما بعد؛ فإن أصدق الحديث كتاب اللَّه تعالى، وخير الهدي هدي محمد ﷺ، وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار!

ثم أما بعد؛ فهذه رسالة في فريضة الصلاة جمعتُ مادتها من كتاب اللَّه تعالى، ومما صَحَّ من سنة رسول اللَّه عَلَيْ، ومما صَحَّ من سنة رسول اللَّه عَلَيْ، قصدتُ بها بيان عظمة الصلاة، وحقيقة قدْرِهَا عند اللَّه جَلَّ عُلَاه، وما كان عليه رسول اللَّه عَلَيْ وصحبُه من قيام بحقها، ثم مدى الخسارة الدنيوية والأُخروية اللاحقة بتركها وتضييعها!

وجدير بالذكر أن موضوع هذه الرسالة الصغيرة، هو نفس موضوع كتابنا: « قناديل الصلاة »، إلا أن هذا الأخير اعتمد

الأسلوب الأدبي في عرض مادته، وامتطى الكلمة المجنحة لبلوغ غايته. وغالب الذين يتفاعلون مع هذا الخطاب إنها هم الذين يتعاطون الأدب، أو يتذوقون لغته. بينها هذه الرسالة مبنية في عرض مادتها على الأسلوب التقريري المباشر، الذي يتذوقه كل القراء بكل اختصاصاتهم. ولعل النفع بمثل هذا أقرب وأعم إن شاء الله. ولذلك فقد جعلتُ الحديثَ النبوي الشريف أساس خطابها، ومرتكز أهدافها، وصنفتُ نصوصه ضمن تراجم تلخص رسالاتها وبياناتها، على طريقة المحدثين. ومعلوم أن موضوع الصلاة أحرى وأجدر، بأن يُقرَّبَ إلى الناس بكل الأساليب وبكل الوسائل واللغات.

هذا، وإنها جمعتُ ما جمعتُ من عزيز نصوصها، وقيدتُ ما قيدتُ من عظيم أسرارها؛ تذكرةً لنفسي - أولًا - بحق اللّه العظيم على إلى العبودية والخضوع، ثم إنقاذًا لها من غفلتها وغفوتها في طريق العمر المحدود؛ سيرًا إلى اللّه جَلَّ ذِكْرُهُ وثناؤه. رسالة أخاطب بها نفسي أولًا؛ عسى أن أرجع إليها بالمعالجة؛ كلما أنكرتُ حالي مع ربي، واستثقلتُ خطوي في سيري إليه تعالى، متخلفًا عن ركب العابدين، كلما قيل: ( « سَبقَ الْمُفَرِّدُونَ » قالوا: وما المفردون يا رسولَ اللّه؟ قال: « الذاكرون اللّه كثيرًا والذاكرات! » )(١).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

رسالة أتزود منها ما أرجو أن ينفعني عندما يجدُّ الجد، وأوضعُ على شفير قبري وينصرف عني كل شيء إلا عملي! وتبدأ مسيرة السؤال والجواب، من اللحظة الأولى بعالمَ الْبَرُّزَخ إلى يوم الحساب!

ولقد علمتُ مِن كتاب اللَّه يقينًا أنه لن ينجو أحدٌ- بعد رحمة اللَّه وعفوه - إلا بها قَدَّمَ من عملٍ! ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَى اللَّهِ وَأَنَ لَيْسَانِ مَا سَعَى اللَّهِ وَأَنَ سَعْيَهُ، سَوْفَ يُرَى اللَّهُ مُ مُرْنَهُ ٱلْجَزَاءَ ٱلأَوْفَ اللَّهُ وَأَنَ إِلَى مَا سَعَى أَلْمُنَهَى ﴾ [النجم: ٣٩-٤٢].

ثم علمتُ يقينًا أنه لا نجاة بأيِّ عمل - مها كان! - إن لم يكن العبدُ قد قَدَّمَ بين يديه فريضةً الصلاةِ كاملةً! ثم عَرَضَهَا على ميزان اللَّه فلم يلفظها! ولم تُردَّ عليه كَسِيحةً مُنْكَسِرةً! ويكون صاحبُها من الخاسرين! فَوَاهًا! وَاهًا من ذلك اليوم ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ فَلَا ثُظْلَمُ نَفَسُّ شَيئًا لَيْنَا بِهَا وَكُفَى بِنَا حَسِيبَ ﴾ وَإِن كَانَ عَبْسَةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ أَنَيْنَا بِها وَكُفَى بِنَا حَسِيبَ ﴾ [الأنباء: ٤٧].

فيا نفسي المغرورة!.. ألا وإنه لا وَزْنَ لعمل يومئذ لم يُبْنَ – بعد الإيهان – على صَلَاةٍ صحيحة! فهاذا تُغْني المعلوم والفهوم؟ وماذا تغني المناصب والألقاب؟ وما تنفع الأعمال والأموال؟ إن لم يكن العبد عبدًا للَّه حقَّا، قائمًا بحق ربه العظيم؛ ساجدًا وراكعًا، خاشعًا وخاضعًا؟ ﴿ أَمَنَ هُوَ قَننِتُ

ءَانَآءَ الَّيْلِ سَاجِدًا وَقَآ إِمَّا يَحْذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِّهِۦُ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۚ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴾ [الزمر: ٩].

ثم هي رسالة خاطبت بها - بالتبع - جموع الحيارى والمغمومين، من الشباب والكهول، ممن ضاقت عليهم الأرض بها رَحُبَت، فحاصرهم الخوف، وطاردهم القلق، وحطمهم اليأس والقنوط! إما بسبب خسارة في المال، أو فقدان لجاه أو منصب، أو غرق في أوحال الخطايا لا يستطيعون فكاكًا، أو فشل عمومًا في الحياة! وبدل أن يلتجئوا إلى الله، يرتمون في أحضان الضلال ويضيعون في التيه، يعالجون الداء بالداء! ويطفئون لهيب العطش بالرمضاء! فلا يزيدهم ذلك إلا رَهَقًا! ولو رفعوا أبصارهم قليلًا إلى السهاء لشاهدوا شلالات الروح تتدفق بالرحمة والسلام!

## كَالْعِيسِ في البَيْدَاءِ يَقْتُلُهَا الظَّـمَا والماءُ فَـوْقَ ظُـهُورِهَــا مَـحْمُــولُ!

يعانون ويألمون.. وهاهنا بوابة الصلاة الخضراء، مفتوحة على جمال الأنس باللَّه، ويقين الثقة به تعالى، واستمداد الأمان منه جَلَّ ثناؤه، وتَلَقِّي بشائر النصر والتمكين والفتح المبين! فالصلاة تُحرر الإنسان من مخاوفه وأحزانه وأوهامه، وتسلحه بحفظ اللَّه وتأييده.

فالربُّ شَكُورٌ رحيمٌ، ومَلِكٌ جوادٌ كريم! وبابُ الرحمن مفتوح لكلِّ مَن طرقه، من المحسنين والمذنبين سواء، لا يرد

الرحمن أحدًا! قبال سبحانه: ﴿ أَمَن يُحِيبُ ٱلْمُضَطَّرُ إِذَا دَعَاهُ وَيَكِيبُ ٱلْمُضَطَّرُ إِذَا دَعَاهُ وَيَكَيْشُكُ ٱلشُّوَةَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَكَآءَ ٱلأَرْضِ أَءِكَ أُمَا اللَّهُ مَّعَ ٱللَّهُ قَلِيلًا مَّا لَكَ لَمْتَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِ قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانَّ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلَيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦].

ففي الصلاة يستند العبد إلى ربه الملك العظيم، الذي بيده خزائن السهاوات والأرض، وهو على كل شيء وكيل، ويشاهد أن ما من شيء في ملكوت السهاوات والأرض إلا وهو مملوك له، خاضع لجلاله العظيم! فعندما يدخل العبد في الصلاة يدخل في حَماه عَلَى ويتلقى من أنوار أسهائه الحسنى ما يجعله غنيًا باللَّه قويًا به تعالى، ويتزود من مقامات الجهال والجلال ما يملأ قلبَه أملًا وفرحًا باللَّه، فيشعر أنه « عبد اللَّه » حَقًّا؛ فتتجدد حياتُه، وتَشِبُ فيشعر أنه « عبد اللَّه » حَقًّا؛ فتتجدد حياتُه، وتَشِبُ عزيمتُه؛ فإذا هو ينطلق إلى الحياة من جديد، بِفُتُوَّةٍ جديدة، وقوة تَهُدُّ الجبالَ الرواسي!

ثم هي رسالةٌ خاطبتُ بها أيضًا طائفةً من الناس في هذا الزمان، انقلبتْ عندهم المفاهيمُ والتصورات، وغلبتْ فيهم العاداتُ على العبادات! انخرطوا في أعمال من ( الخير والبر ) - زعموا - وتركوا الصلاة، أو تهاونوا في أدائها! عجبًا..! ماذا حدث لهذه الأمة في عقلها؟ ولقد صَحَّ الحديثُ النبوي في أن: ( أوَّلَ ما يُحَاسَبُ به العبدُ يومَ القيامة الصَّلاةُ! فإنْ

صَلَحَتْ صَلَحَ لَهُ سَائِرُ عَمَلِهِ، وإنْ فَسَدَتْ فَسَدَ سَائِرُ عَمَلِهِ!)(().

فهاذا تنفع صَدَقَةٌ، أو زكاةٌ، أو صيام، أو حج، أو عمرة، أو ذِكْرٌ، أو جهادٌ... إلخ؛ والواقعُ أن الأحمق لا يصلي أصلًا!؟ ولقد وجدنا كثيرًا من الناس يصوم رمضان، فيظل النهار كلَّه منقطعًا عن شهوتي البطن والفرج، فلا يفطر حتى يَأْذَنَ له الأذانُ؛ وهو مع ذلك لا يصلي لله ركعة واحدةً! فأي جهلٍ عظيم هذا، وأي دين؟ تلك أعمال، نعم؛ ولكنها في كَثَرُوبِ بِقِيعَةِ يَعَسَبُهُ ٱلظَّمْانُ مَاءً حَقَّة إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدُهُ شَيْئًا وَوَجَدَاللهُ عَلَى النور: ٣٩].

ورأيتُ عَجَبًا آخرَ من قوم آخرين، انتسب بعضهم ( للذاكرين ) بزعمهم؛ لا تفتأ أصابعُهم تَعُدُّ من حبات السبحة آلافًا مُؤَلَّفَةً من الأوراد والأذكار، ويشدون الرحال إلى مجامعها شَدًّا؛ وهم لا يعلمون للصلوات المكتوبات وقتًا ولا عَدًّا! ولا يعرفون لها قِبْلَةً ولا قَصْدًا! يتكلمون في حقائق المعاني، ومعارج الروح - زعموا - ويُنادِي الأذانُ بعد الأذانِ فلا يستجيبون!.. يا ويلهم! ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ ٱرْبَكُوا بعد الأذانِ فلا يستجيبون!.. يا ويلهم! ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ ٱرْبَكُوا لَا فَعلوا نقروها نقر الغراب!

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في الأوسط، والضياء عن أنس مرفوعًا. وصححه الألبـاني في صحيح الجامع الصغير، والسلسلة الصحيحة.

ثم هي رسالةٌ خاطبتُ بها شبابًا تضخمتْ عندهم بعض المفاهيم في الدين على حساب أخرى، وتصدرتْ في ميزان أولوياتهم الفروعُ المؤخراتُ في شرع اللَّه على حساب الأصولِ المقدَّمَات المؤكَّدَات! فتجد العشرات منهم يحرقون أعهارهم، الليل والنهار بمجادلات ومهاترات واستعراضات! وإذا نودي للصلاة كانوا كأن في آذانهم وقرًا!

ومنهم مَنْ إذا صلِّي في ملأ من الناس وعلى مرأى منهم؛ صلى صلاة ( استعراضيةً )، وإذا خلا بربه العظيم نَقَرَهَا بين يَدَيْهِ نَقْرًا وانصر ف! ويجهل الأحمُّقُ أنه لن ينجو بكل تلك الفقاعات والفزاعات الكاذبة إن لم يَنْجُ بِصَلاتِه أَوَّلًا! وإن كثيرًا من الناس – ممن لا صِلَةَ لهم بمُسمى « الحركة الإسلامية » - ينجون إن شاء اللُّه بِمُجَرَّدِ صَلاتِهِمْ! ويكفيك من ذلك الحديثُ الصحيحُ المليح من قـول النبي ﷺ: « أَتَانِي جِبْرِيلُ منْ عِنْدِ اللَّـه تَبَارَكَ وتَعَالَى، فقالَ: يَا مُحَمَّدُ! إِنَّ اللَّه ﷺ يَقُولُ: إنَّي قَدْ فَرَضْتُ عَلَى أُمَّتِكَ خَسْ صَلَواتٍ! فَمَنْ وَافَى بِنَّ عَلَى وُضُوئِهِنَّ وَمَوَاقِيتِهِنَّ وَرُكُوعِهِنَّ وَسُجُودِهِنَّ؛ كَانَ لَهُ عِنْدِي بِهِنَّ عَهْدٌ أَنْ أُدْخِلَهُ بِهِنَّ الْجَنَّةَ! وَمَنْ لَقِيَنِي قَدِ انْتَقَصَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا فَلَيْسَ لَهُ عِنْدِى عَهْدٌ! إِنْ شِئْتُ عَذَّبْتُهُ وإِنْ شِئْتُ رَحِمْتُهُ! »(١) تلك هي الحقيقة الأخروية الكبرى! ولكن ما

<sup>(</sup>١) رواه الطيالسي، ومحمد بن نصر في كتاب الصلاة، والطبراني، والضياء في المختارة؛ =

أشد ظلمات التيه في فتن هذا الزمان!

وإنها كان ذلك الانحراف بسبب تحكم الأهواء في مقاصد الأعمال، والافتتان بالأضواء الإعلامية الـمُبْطِلَةِ للأقوالِ والأفعال!

وبحب النفس لسماع ما ينتج عن ذلك كله من قيل وقال! وقد صح عن النبي ﷺ أن « مَنْ سَمَّعَ سَمَّعَ اللَّه بِهِ يَوْمَ القِيَامَةِ! »(١).

من أجل هذا وذاك؛ جمعتُ نصوصَ الصلاةِ بهذه الورقات؛ عسى أن تكون لي تذكرةً خاصة، أستعين بها في خاصة أمري، وعسى أن ينفع اللَّه بها من لم يَتَسَنَّ له الاطلاع على مثل محتواها، مما ضَمَّنْتُهُ إياها من الحقائق التشريعية، والمقاصد التعبدية، التي جعلها اللَّه في هذه العبادة العظمى، بها لها من شمول عجيب، جامع لكل حقائق الإسلام، من العقائد توحيدًا وإخلاصًا؛ إلى سائر أصناف العبادات أصولًا وفروعًا! مما يجعل أداءها على وجهها الحقيقي العبادات أصولًا وفروعًا! مما يجعل أداءها على وجهها الحقيقي كافيًا – بإذن اللَّه – أن يَسْلُكَ بالعبد مَسْلَكَ النجاة يوم القيامة، ويجعل الاجتهاد في نوافلها يرتقي به إلى الدرجات العليا، من

<sup>=</sup> عن عبادة بن الصامت. وصححه الألباني في صحيح الجامع، والسلسلة الصحيحة. (١) رواه البخاري. والمقصود بالتسميع هنا: قَصْدُ المرءِ أن يسمع الناس ما يقوم به من عمل؛ لما فيه من العُجْبِ والرياء والسُّمْعَة، فيفضحه اللَّه على رؤوس الأشهاد يوم القيامة؛ فلا يقبل له عملًا! نسأل اللَّه تعالى العافية.

منازل الصَّدِّيقينَ والأولياء حقًّا! كها سيأتي بيانه بدليله إن شاء اللَّـه.

وقد يخطر ببالك وأنت تقرأ هذه الكلمات ما يَسْتَشْكِلُهُ بعضُهم وهو: كيف تُنْجي الصلاةُ صاحبَها وربها فَسَقَ معها وفَجَر؟ وربها عَطَّلَ زكاتَه ومَا حَجَّ ولا اعْتَمَر..!؟ إلخ. والجواب إنها هو بكلمة واحدة: من صَلَّى حَقًّا مَا فَسَقَ ولاَ فَجَر! واقْرَأ الحقُّ من قولِ الحقِّ تعالى: ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّكَاوَةُ ۖ إِكَ ٱلصَّكَاوَةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءَ وَٱلْمُنكَرُّ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَكْبَرُّ وَأَلَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصَّنَعُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٥]. ولقد فصلنا هذا المعنى في موطن آخر، على قدر ما يسر اللُّه لنا (١) وإنها نقول لك هاهنا: صَلِّ يَسْتَقِم أَمْرُكَ كُلُّه! ظاهرُه وباطنُه؛ لأنَّ ( الصلاةَ تَرْكُ كَمَا هِي فَعْلٌ. إن كنت تصلي حقًّا؛ فأنت تارك لكل منكر من الكبائر والموبقات! من مثل الشرك باللُّـه، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولى يوم الزحف، وقذف المحصنات المؤمنات الغافلات، وكذا تناول المحرمات من المطعومات والمشر وبات؛ كأكل الميتة، والدم، ولحم الخنزير، وما أُهِلُّ به لغير اللُّـه، وشرب الخمر أم الفواحش، وسائر المسكرات والمخدرات، والسقوط في المحرمات من المعاملات؛ كالظلم، والغصب،

<sup>(</sup>١) لنا تفصيل لهذا المعنى في كتابنا ( بلاغ الرسالة القرآنية ) لمن شاء الاستزادة.

وشهادة الزور، وأكل أموال الناس بالباطل، والقهار، وسائر المنكرات! وجامع ذلك كله قول الله تعالى: ﴿ وَأَقِمِ الصَّكَاوَةُ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكِرُ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٥]. فأبصر كيف أن الله تعالى أسند فعل النهي للصلاة نفسها! كأنها هي ذاتها شخص معنوي، في هيأة نبي مرسل يؤدي مهمته التبليغية، أو عبدٍ مصلح يقوم بوظيفته الإصلاحية! فَلنُعِدِ التلاوة ولنتدبر: ﴿ إِنَ الصَّكَوْةُ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكِرِ ﴾ [العنكبوت: ٤٥] عجيب!

إن معنى « أَنْ تُصَلِّي »: هـو أن ترحـل عـن خطايـاك إلى اللُّه.. تخرج من دركات العادة إلى درجات العبادة. وهذا كلام يعبر عن حقائق إيهانية، لا يعلم مدى عمقها في نفس العبد المصلى إلا اللُّه؛ إذ تتحول الأذواق وتتبدل ، يتغير طعم المنكر في قلبك فلا تستحليه. ويتبدل ذوق شهوات الحرام من الرغبة إلى الغضبة! وتصبح خَلقًا آخر! أبصر ثم أبصر! فإن الصلاة تصنعك! نعم، إنها ﴿ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكُر ﴾ [العنكبوت: ٤٥] هل غلبتك الفاحشة ولم تستطع التخلص منها؟ هل أنت مدمن على خطيئة مـا؟ دواؤك واحد: صَلِّ! تقول لي: إنني أصلي.. لا، لا! صَلِّ! فإنك لا تصلى حقًّا! ﴿ إِنَ ٱلصَّكَلُوةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِوَٱلْمُنكُرُّ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَحْجَبُرُ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٥] صَلِّ تجد أن ما كان يأسرك من المحرمات بالأمس، ويملأ عليك قلبك نزوة ورغبة، فلا تستطيع التخلص منه؛ هو من أبغض الأشياء إليك اليوم! إن القرآن سيف قاطع، إذا قطع القول في حقيقة فلا مِرَاء بعدُ! ولقد قال الحقُّ كلمتَه: ﴿ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِ إِلَا الضَّلَلُ فَأَنَّ تُصَرَّفُونَ ﴾ [يونس: ٣٢].

إن الصلاة سفر من الأرض إلى السياء؛ فأنَّى لمنازل السلام أن تصطدم بنوازل الحرام؟ أبدًا، لا شهود للدرجات في نتانة الدَّرَكات! )(١).

ذلك أن الصلاة -إذا أُدِّيتْ بشروطها وعلى وجهها - عبادةٌ عميقةٌ، موضوعة للإصلاح الشامل للنفس الإنسانية في سيرها إلى اللَّه، والرُّقِيِّ بها بها يجعل العبد على أعلى درجات الكهال في التعرف إليه تعالى. وذلك دَيْدَنُ الأنبياء والصِّدِيقِينَ فيها كها سترى بحول اللَّه؛ ولذلك كانت الصلاة هي الدين كل الدين!

ومن هنا جعلنا العنوان الرئيس لهذه الرسالة - كها رأيت - ( الدين هو الصلاة! ) على غِرَارِ قول النبي ﷺ: « الحجُّ عَرَفَةُ! »(٢) لبيان المركزية الكبرى لذلك الركن من

<sup>(</sup>١) من كتابنا: « بلاغ الرسالة القرآنية » بتصرف.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد، وأصحاب السنن الأربعة، والحاكم، والبيهقي، عن عبد الرحن ابن يعمر مرفوعًا. وصححه الألباني في صحيح الجامع، والإرواء، وصحيح سننهم. كما صححه الشيخ شعيب الأرناؤوط في تحقيق المسند.

أركان الحج. فكذلك الصلاة كانت أعظم أعمال الإسلام بعد الإيمان! حتى أمكن أن يقول القائل على نفس الوزَانِ: « الإسلام هو الصلاة! » وهذه حقيقة كبرى تقوم عندنا على حجة قاطعة وبرهان! لكنها حقيقة غفل عنها اليوم كثير من الناس، من الخاصة والعامة! وذلك لمَا ذكرتُ من أسباب؛ حتى في نفسي أن الصلاة إذن في حاجة إلى إعادة اكتشاف؛ بل إن الدين نفسه في حاجة إلى اكتشاف! وإلى نفض غبار المعلومات التقليدية عنه، وتحريره من الفهوم المسكوكة! مما يسيطر حتى على بعض أهل العمل الإسلامي! وعليه؛ فإنني أعرض هذه الحقائق الساطعة، مما تخلص لديَّ يقينًا، حول مركزية الصلاة في الإسلام؛ وذلك من خلال تقديم بيانات واضحة، قائمة على محكم الآيات، وصريح الأحاديث الصحيحة، مما لا مجال لتأويله أو تغييره، معتمدًا منهج المحدثين في عرض مادتهم العلمية، وذلك بالاكتفاء بتقديم تراجم فقهية مختصرة، بين يَدَى كل مجموعة من النصوص الدالة على كل قضية من قضايا الصلاة؛ عسى أن تباشر الآيات والأحاديث نفسها إقناع الـمتلقى بمراد اللُّـه من دينه. ومن ثم فقد عرضنا ما تحصل لدينا من نصوص في ستة عشر بيانًا، هي:



#### في كون الإسلام هو الصلاة..! وأن الصلاة هي أوجب الواجبات بعد الإيمان،وأفضل النعمال وآكدُهًا!

<del>------</del>9<del>=</del>-----

وذلك باعتبار أنها - بعد الشهادتين - أساس أركان الإسلام، وأنها أفضل أعمال الدين على الإطلاق! ومن هنا أمكن صياغة القاعدة التالية: ( مَنْ لَا صَلَاةً لَهُ فَلَا دِينَ لَهُ! ) وإليك بيانها من الكتاب والسنة، وهو كما يلى:

إن الصلاة هي الغاية التي من أجلها خُلِق الإنسان ابتداءً! وهذه حقيقة قرآنية كبرى! فالكون كله بذراته ومجراته دائر في فلك العبادة، ركوعًا وسجودًا للَّه الواحد القهار، قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَسَجُدُلُهُ, مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ وَالسَّمَسُ وَالْقَمْرُ وَالنَّبُومُ وَالْجِبَالُ وَالشَّجَرُ وَالدَّوَابُ وَكَثِيرٌ مِن النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ وَمَن يُمِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُ, مِن مُكْرِمٍ إِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاهُ ﴾ [ الحج: ١٨]. ثم إن قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَ وَالذريات: ٥٦] إنها هو الصلاة! نعم للعبادة مفهومٌ اللَّهُ الذاريات: ٥٦] إنها هو الصلاة! نعم للعبادة مفهومٌ

شاملٌ؛ ولكن الصلاة أشمل! فبالصلاة يكون العبد عابدًا للَّه بكل شيء، وبغيرها لا يكون عابدًا له بأي شيء! بل بدونها يكون كافرًا أو عاصيًا له في كل شيء! ولذلك فقد كان أول مؤاخذة ذكرها الكفار على أنفسهم وهم يُعَذَّبُونَ في نار جهنم - والعياذ باللَّه - أنهم لم يكونوا من المصلين! رغم أنهم لم يكونوا من المصلين! رغم أنهم لم يكونوا من المصلين! رغم أنهم لم يكونوا مسلمين أصلًا! قال عَلَى يحكي سؤال أهل النعيم للمجرمين: ﴿ مَاسَلَكَ كُرُوسَ مَعَ الْمَالِينِينَ اللَّهُ مِنَ الْمُصَلِّينَ اللَّهُ وَلَمْ لَكُ لَنْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللِّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللللْهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللْهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللللَل

فرغم أن أكبر الكبائر هو الشرك باللُّـه والكفر به، وبها يترتب على ذلك من الكفر بالبعث والنشور؛ فقد جعله اللُّـه آخر ما ذُكِرَ في الآية! وقدَّم تضييع الأعمال الصالحة وعلى رأسها الصلاة! ولذلك قال المعذّبون مقالتهم وكأنهم وجدوا أن الذين نجوا حقيقةً من العذاب إنها نجوا بسبب عبادتهم للَّه بالصلاة وبها يليها من أعمال، ثم وجدوا أن طائفة من عصاة المسلمين وفُجَّارهم قد أُلْقِيَ بهم معهم في النار والعياذ باللُّه؛ بسبب تركهم للصلاة! فلم ينجهم إيمان بلا عمل من عذاب اللَّه! أما هؤلاء الكفار باللَّه أصالةً؛ فكفرهم بيوم الدين كان سببًا في انصر افهم عن الصلاة التي من أجلها خُلقوا! فلذلك قالوا أول ما قالوا: ﴿ لَوْ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ ﴾ [المدر: ٤٣] هذه هي الحقيقة العظمي في الدين!

ومن هنا لما ذمَّ اللَّـه تعالى الإنسان وتوعده بها فيه من هلع؛ استثنى طائفة من الناس جعلهم بمنجاة من العذاب؛ لعلَّةِ مركزية أساسٍ، هي كونهم مُصَلِّينَ! وألحق بهذا الوصف صفاتٍ شَتَّى إنها هي تفاصيل نعتية - معطوف بعضها على بعض - لكونهم مُصَلِّينَ! وذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَنَ خُلِقَ حَـلُوعًا ۞ إِذَا مَسَّهُ ٱلثَّرُّ جَرُوعًا ۞ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْحَيْرُ مَـنُوعًا ۞ إِلَّا ٱلْمُصَلِينَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ دَآبِمُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ فِي أَمَوْلِهِمْ حَقُّهُ مَعْلُومٌ ١٠٠٠ لِلسَّمَالِ وَٱلْمَحْرُومِ ۞ وَالَّذِينَ يُصَدِّقُونَ بِيَوْمِ ٱلدِّينِ ۞ وَالَّذِينَ هُم مِّنْ عَذَابِ رَبِّهِم مُّشْفِقُونَ ۞ إِنَّ عَذَابَ رَبِّهِمْ غَيْرُ مَأْمُونِ ۞ وَالَّذِينَ هُرَ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ آنَ إِلَّا عَلَىٰ أَزْوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ 🕝 فَنِ ٱتَغَنَى وَرَآةَ ذَلِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِأَمَنَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ زَعُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُم بِشَهَنَدَتِهِمْ قَايِمُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ أُولَتِهِكَ فِ جَنَّتِ مُّكُومُونَ ﴾ [المعارج: ١٩- ٣٥].

فهذه الأوصاف كلها إنها هي نابعة من كونهم مصلين! فتدبر..! لأن الصلاة تصنع فيهم هذا كله ثم تَحْفَظُهُ وتُنَمِّيه! والعجيب أن أول وَصْفٍ فرِّعَ عن كونهم مصلين هو أنهم: ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ دَآيِمُونَ ﴾ ثم كان آخر وصف خُتِمَ به السياق هو أنهم: ﴿ عَلَىٰ صَلاَتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾، وذلك لجعل الأعمال الصالحة جميعها مراقبة بميزان الصلاة؛ إدامةً لفعلها، وحفظًا لوقتها وخشوعها. وذلك ما يضمن لها البقاء والثبات. فلا صلاح للإنسان بغير صلاة ابتداءً وانتهاءً! ومن أعجب الآيات في هذا السياق أنه تعالى جادل بني إسرائيل في الإيمان بالقرآن والاعتراف بالحق، ثم خاطبهم بعد ذلك مباشرة بالصلاة والزكاة! وكأن إيمانهم بالقرآن إنها هو من أجل تحقيق العبودية الحقة للّه وأولها الصلاة! قال عزَّ مِنْ قائل: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَءَاثُوا الرَّكُوٰةَ وَاَرْكُمُوا مَعَ الرَّكِدِينَ ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَءَاثُوا الرَّكُوٰةَ وَاَرْكُمُوا مَعَ الرَّكِدِينَ ﴾ أَتَأَمُّرُونَ النَّاسَ وَالْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُم نَتْلُونَ الْكِنبُ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴿ وَالسَتِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوةِ وَإِنَهَا لَكَمِيرةً إِلَّا عَلَى الْخَيْمِةُ اللهِ رَجِعُونَ ﴾ والبقرة: ٣٤ - ٤٤ ].

وقال لهم في آية أخرى: ﴿ وَقَالَ اللهُ إِنِّ مَعَكُمْ لَهِ الْقَالُونَ مَعَكُمْ لَهِ اَقَمْتُمُ اللهَ الصَكُوةَ وَءَاتَبْتُمُ الزَّكُوةَ وَءَامَنتُم بِرُسُلِي وَعَزَرْتُمُوهُمْ وَأَقْرَضْتُمُ اللهَ قَرْضًا حَسَنًا لَأَكُونَ عَنكُمْ سَيَاتِكُمْ وَلَأَدْخِلنَّكُمْ جَنَّتِ جَحْرِي قَرْضًا حَسَنًا لَأَكُونَ عَنكُمْ سَيَاتِكُمْ وَلَأَدْخِلنَّكُمْ جَنَّتِ جَحْرِي مِن تَحْتِهَا اللهَا اللهَ اللهُ وَلَم يستجيبوا له، وهو إخلاص التوحيد لله، وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة! فقال سبحانه: ﴿ وَمَا أُمُهُوا اللّهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ ا

ومن أَرْهَبِ المواقف وأجَلِّها موقفُ نبي اللَّـه موسى التَّلِيّة، لما ناداه ربه لأول مرة بجانب الطور الأيمـن! فكان ما كــان من فزع موسى ورهبته! فلما اطمأن عَرَّفَهُ اللَّه - تبارك وتعالى - بنفسه أولًا، ثم أمره بالعبادة وعلى رأسها الصلاة! فقال في آية عجيبة حق عجيبة: ﴿ إِنَّنِيَ أَنَا اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَاّ أَنَا فَآعُبُدْنِي وَأَقِمِ الصَّلَوٰةَ لِذِكْرِيَ آَنَا أَلَتُكَاعَةَ ءَالِيكَةُ أَكَادُ أُخْفِيهَا لِتُجْزَىٰ كُلُ لَعَمْ اللَّهُ لَا إِلَهُ أَكَادُ أُخْفِيهَا لِتُجْزَىٰ كُلُ لَعَمْ اللَّهُ عَلَى إِلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولِلْمُ الللِّهُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُو

ثم قال للكافر الضال الذي اختلطت عليه المفاهيم، وتداخل عنده الحق بالباطل، ففتنته الشياطين؛ إذ سَمَّتْ له الضلال هُدًى! كما تصنع كثير من الخطابات الإعلامية والسياسية في زماننا هذا: ﴿ كَالَّذِى اَسَّتَهُوتَهُ الشَّيَطِينُ فِي الْأَرْضِ حَيْرانَ لَهُ وَ الشَّيَطِينُ فِي الْأَرْضِ حَيْرانَ لَهُ وَ السياسية أَصَحَبُ يَدْعُونَهُ وَاللهُدَى القيتَا قُلِّ إِن هُدَى اللهِ هُو اللهُدَى وَأَيْرَنَا لِنَسِامِمُ لِرَبِ الْعَلَمِينَ ﴿ وَأَنْ أَقِيمُوا الصَّلَوةَ وَاتَّقُوهُ وَهُو اللّذِى لِلسَّلِمَ لِرَبِ العلكِينِ ﴿ وَالْعَامِ: ٧١، ٢٧]. وفي ذلك إشارة إلى أن الصلاة الصّلة الشبهات والأهواء التي يُلْقِي بها الضّلالُ على الْحُهَالِ!

ولذلك فإنه تعالى قرر أن إقامة الدين في الأرض، وما تتطلبه من دعوة وجهاد؛ إنها غايته الأساسية هي الصلاة أوَّلًا! وما يلحقها من أعهال الإسلام: ﴿ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَنَنَهُمْ فِٱلْأَرْضِ أَفَامُوا الصَّكَوْةَ وَمَا يَلُهُمُ وَالْأَرْضِ أَفَامُوا الصَّكَوْةَ وَمَا يَلُهُ اللَّهُمَ وَاللَّهُمُ عَنِ ٱلمُنكَرُّ وَلِلَهُ الصَّكَوْةَ وَمَا الزَّكَوْةَ وَأَمَرُوا بِٱلْمَعْرُوفِ وَنَهَوا عَنِ ٱلمُنكَرُّ وَلِلَهُ عَنِهِ مَا مُوطَن عَنِهِ مَا مُوطَن مِن القرآن - بكونها صاحبة الشهادة على الناس، وجعل من القرآن - بكونها صاحبة الشهادة على الناس، وجعل

مناط تلك الشهادة إقام الصلاة وإيتاء الزكاة! قال تعالى: ﴿ قِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمُ هُوَ سَمَّنَكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُواْ شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ فَأَقِيمُوا الصَّلَوٰة وَءَاتُواْ الرَّكُوٰةَ وَاعْتَصِمُواْ بِاللهِ هُو مَوْلَئَكُمْ فَيْعَمَ ٱلْمَوْلَى وَنِعْمَ النَّصِيرُ ﴾ [الحج: ٧٨].

وأما الأحاديث النبوية فإنها تُثبت أن أول عمل كُلِّفَ به رسولُ اللَّه ﷺ بعد الإيهان إنها هو الصلاة! والقرآن نفسه شاهد صريح على هذا. وبَيَّنَ النبي عليه الصلاة والسلام ذلك بيانًا لا لبس فيه فقال: « أتاني جبريل في أول ما أُوحِيَ إلى فعلَّمني الوضوءَ والصلاةَ »(١) الحديث.

وجعل اللَّه قضية الصلاة والزكاة - بعد قضية التوحيد - هي معركة الإيهان الأساسية في حياة المسلم، طيلة الفترة المكية دون أي شيء آخر من الأوامر الجهادية والقتالية. قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ قِيلَ لَمُمْ كُفُّواْ أَيْدِيكُمْ وَأَقِيمُواْ الصَّلَاةَ وَءَاثُواْ الرَّكُوهُ ﴾ [ النساء: ٧٧]. وقال لرسوله ﷺ لما توعده أبو جهل بمنعه من الصلاة بالبيت العتيق قال تعالى: ﴿ أَرَيْتُ الَّذِي يَنْهَىٰ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّه

<sup>(</sup>١) رواه أحمد والدارقطني والحاكم، عن أسامة عن أبيه زيد بن حارثة مرفوعًا. وصححه الألباني في صحيح الجامع، والسلسلة الصحيحة.

كَذِبَةٍ خَاطِئةِ ﴿ فَلْنَمُ نَادِيهُ, ﴿ سَنَدَعُ الزَّبَانِيةَ ﴿ كَلَّا لَا نُطِعْهُ وَاسْجُدُ وَالْسَجُدُ وَالْسَجُدُ وَالْسَجُدُ العلق: ٩ - ١٩]. فجعل الصلاة معركة مصيرية في قضية الإيهان! مما لا ينبغي للمؤمن أن يساوم فيه ولا أن يلين ولا أن يهون! فقد حسم اللَّه على الأمر في أوائل ما نزل من القرآن على محمد على المحمد على المحمد المناه الفصل الباقية إلى يوم الدين: ﴿ كُلَّا لاَ نُولِمُهُ وَاسْجُدُ وَا فَرَبِ ﴾ [العلن: ١٩].

ومن هنا بقيت الصلاة أفضل أعمال المؤمن بإطلاق! فعن ثوبان في أن رسول اللّه على قال: « إِسْتَقِيمُوا وَلَنْ تُحْصُوا، وَاعْلَمُوا أَنَّ خَيْرَ أَعْمَالِكُمُ الصَّلَاةُ! ولَنْ يُجِافَظَ على الوُضُوءِ إلّا مؤمِنٌ »(۱) وعن أبي هريرة قال: قال رسول اللّه عَلَيْهُ: « الصلاةُ خَيْرُ مَوْضُوع؛ فمن استطاع أن يَسْتكثِرَ فَلْيَسْتكثِرْ "(۱).

<sup>(</sup>١) رواه أحمد، وابن ماجه، والدارمي، والبيهقي، والحاكم، وقال: صحيح على شرطها، ولا علة له سوى وهم أبي بلال الأشعري. ورواه ابن حبان في صحيحه من غير طريق أبي بلال وقال في أوله: (سددوا وقاربوا واعلموا أن خير أعالكم الصلاة... الحديث)، ورواه ابن ماجه والبزار عن ابن عمرو وأبي أمامة أيضًا، كها رواه الطبراني عن سلمة بن الأكوع. قال ابن عبد البر: ( وهذا الحديث يتصل مسندًا عن النبي على من حديث ثوبان، وحديث عبد الله بن عمرو بن العاص) ( التمهيد ٢٤ / ٣٨١)، وقال الألباني في صحيح الترغيب: صحيح لغيره. بينها صححه مطلقًا في صحيح الجامع الصغير، حديث رقم ( ٩٥٢) في صحيح الجامع. وقال الشيخ شعيب الأرناؤوط عن بعض طرقه في المسند: « حديث صحيح، وهذا إسناد رجاله ثقات رجال الصحيح ».

 <sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في الأوسط عن أبي هريرة. وحسنه الشيخ الألباني في صحيح الترغيب، وصحيح الجامع، حديث رقم ( ٣٨٧٠ ).

وسئل عليه الصلاة والسلام عن أحب الأعمال إلى الله فقال: « أحبُّ الأعمال إلى الله الصَّلاة لوقتِها، ثُمَّ بر الوالدين، ثُمَّ الجهاد في سبيلِ اللَّهِ "() وعن ابن مسعود شه قال: سألتُ رَسُولَ اللَّه ﷺ: أيُّ الأعْمَالِ أفْضَلُ؟ قَالَ: « الصَّلاةُ عَلَى وَقْتِهَا ». قلتُ: ثُمَّ أيُّ؟ قَالَ: « الجِهادُ في سَبِيلِ اللَّه "().

إن الواجبات في الإسلام كثير، لكنها ليست على وِزَانٍ واحدٍ، فواجب دون واجب. فهناك الواجبات العامة، وهناك الأركان الخمسة، التي هي أصول الواجبات الكبري في الإسلام، والتي بها يكون الإنسان مسلمًا أو لا يكون! فعن ابن عمر - رضي اللَّه عنهما - أن رَسُولَ اللَّه عِين قال: « بُنِيَ الإِسْلامُ عَلَى خُمْسٍ؛ شَهَادَةِ أَلَّا إِلهَ إِلَّا اللَّـه، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّـه، وَإِقَام الصَّلَاةِ، وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ، وَحَجِّ البَيْتِ، وَصَوْم رَمَضَانَ »(٢). ولكن هذه الأركان هي بذاتها مراتب! فليست عبادة تقع من المؤمن مرة في السنة كالصيام والزكاة، أو مرة في العمر كالحج؛ كعبادة تقع منه يوميًّا، وعلى مدار الفَلَكِ، من الفجر إلى العشاء! فهذه فريضة ذات طبيعة أخرى؛ ولهذا جاء وجوبها في القرآن مقرونًا بالإيهان في أغلب المواطن كما رأيت؛ إذ هي – إن أُقيمت على وجهها – ضمنت من المؤمن أداء باقى الأركان؛ لَما لها من تزكية رفيعة

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>۲، ۳) متفق عليه.

للنفس، ترفع العبد إلى مقام العبودية الكاملة بإذن اللَّه!

ومن ثُمَّ وصفها النبي ﷺ بأنها «عَمُودُ الإسلام»! قال عليه الصلاة والسلام: « رَأْسُ الأَمْرِ الإسلامُ، وَعَمُودُهُ الصَّلاةُ »(۱). والعمود – عند العرب – يطلق على الخشبة الضخمة أو العُودِ الكبير الذي ترفع به الخيمة من الوسط؛ ولذلك يكون أقوى وأعظم وأطول! وبدونه لا يكون للخيمة انتصاب! فهو بمثابة السارية أو الأسطوانة المركزية في البناء. وهذا معنى قول عمر بن الخطاب ﷺ: « لا حظَّ في الإسلام لمن ترك الصلاة! »(۱) معنى قولنا هاهنا الدين – أو الإسلام مهو الصلاة!

ثم إنه مما يلفت الانتباه حقًّا أن كل أحكام الدين - عقيدةً وشريعةً - كان وحيًا من عند اللَّه، ينزل من السهاء إلى الأرض، بواسطة الملاك جبريل الطَّيْكُ، إلا الصلاة! فقد كان لها امتياز أعلى! حيث فُرضت أول ما فرضت ركعتين فقط لكل وقت! (٢) وذلك بالمنهج نفسه، وحيًا من السهاء إلى

 <sup>(</sup>١) جز ، حديث رواه أحمد، والترمذي، وابن ماجه، والحاكم، والبيهقي، والطبراني.
 وقال الترمذي: «حديث حسن صحيح ». وقال الشيخ الألباني: «صحيح »، حديث ، فم ( ١٣٦٥) في صحيح الجامع. كما صححه بطرقه أيضًا الشيخ شعيب الأرناؤوط
 ٤. تحقيقه للمسند. وسيأق الحديث بتهامه في آخر هذه الرسالة إن شاء اللَّه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مالك في الموطأ. '

 <sup>(</sup>٣) عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: ( الصلاة أول ما فرضت ركعتين،
 أو ت صلاة السفر، وأتمت صلاة الحضر ) متفق عليه.

الأرض في السنة الأولى من تاريخ نزول القرآن، بل في الأشهر الأولى من بدء الوحى! كما سبق بيانه.

ثم بعد ذلك جاء التشريع النهائي للصلاة في الصيغة الكاملة؛ باستدعاء رسول اللُّه عَلَيْةٌ شخصيًّا إلى السياء السابعة! ليتلقى أمرها من رب العالمين مباشرة! وذلك في ليلة الإسراء والمعراج العجيبة! وخلال المرحلة المكية ذاتها! فقد فرض اللُّـه على نبيه ﷺ في السماء السابعة، وبغير واسطة الملاك جبريـل الطِّللة خمسين صـلاة في كل يوم وليلـة، ثم خففهـا سبحانه، اختزالًا في خمس، ثم قال في الحديث القدسي: « يا محمد! إنهن خمس صلوات كل يوم وليلة، بكل صلاة عشر، فذلك خسون صلاة »(١).. فأى فريضة هذه التي هي فضل كلها، ورحمة كلها، ونور كلها، وجمال كلها؟.. وإن عبادة فَرضتْ في السياء من غير واسطة الملاك؛ لحريَّة بالارتقاء صُعُدًا بأهلها إلى مقامات السماء..!(٢).

ومن هناك لم يزل القرآن الكريم يتنزل حَضًّا وتأكيدًا لهذه الفريضة العظمى في الإسلام، ويدعو إلى حفظها إقامةً وتوقيتًا وخضوعًا وخشوعًا؛ حتى إنها لا تكاد تخلو سورةٌ من شأنها؛ أمرًا وتوجيهًا، وبيانًا وتعليمًا، وترغيبًا وترهيبًا؛ حتى إن لك أن تقول: إن القضية الكبرى للقرآن بعد الإيهان والتوحيد هي

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم.

قضية الصلاة! قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنَبًا مَّوْقُوتَنَا ﴾ [النساء: ١٠٣] وقال سبحانه: ﴿ أَتُلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنَابِ وَأَقِيهِ ٱلصَّكَاوَةُ ۚ إِنَّ ٱلصَّكَاوَةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْسَكَآء وَٱلْمُنكُرُّ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَكْبَرُّ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٥]. وقال جل ذِكْرُهُ: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُمَسِّكُونَ ۚ بِٱلْكِئنِبِ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ إِنَّا لَانْضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُصّْلِحِينَ ﴾ [ الأعراف: ١٧٠ ]. وقال تعالى: ﴿ وَأَقِيرِ ٱلصَّـَلَوْهَ طَرُفِي ٱلنَّهَارِ وَزُلَفَا مِنَ ٱلْيَّلِ ۚ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّعَاتِ ذَلِكَ ذِكْرَىٰ لِلذَّاكِرِينَ ﴾ [ هود: ١١٤ ] . وقال سبحانه: ﴿ قُل لِعِبَادِيَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُنفِقُواْ مِمَّا رَزَقْنَهُمْ سِرَّا وَعَلانِيَةً مِن قَبْلِ أَن يأْتِي يَوْهُ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خِلَنْلُ ﴾ [ إبراهيم: ٣١]. وقال تعالى: ﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوْةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَىٰ عَسَقِ ٱلَّيْلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِّ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ كَاكَ مَشْهُودًا ﴾ [الإسراء: ٧٨].

ولو تتبعت موضوعات الصلاة في القرآن لجئت بالقرآن كله! فهاذا بقي للإنسان من دينه إذا هو ضيع الصلاة؟

وما رأيتُ مثالًا أشد وضوحًا ولا أشد رهبةً في بيان مركزية الصلاة في الإسلام، وعظمتها عند اللَّه من مثل ما يسميه الفقهاء بـ (صلاة الخوف )! وقد كان لنا فيها كلام في موطن آخر نختصر منه هاهنا ما يلي: (فمن أعجب العجب أن ألزم اللَّه عَلَىٰ المسلمين بالصلاة إلزامًا حتى في أحرج الظروف وأخطرها: الحرب والقتال! قال عَلَىٰ: ﴿ خَفِظُواْ عَلَى اَلصَكَوَتِ

وَالصَّكُوْوَ الْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَنْنِيْنَ ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْ لَكُونُواْ لَكُونُواْ اللّهَ كَمَا عَلَمَكُم مَا لَمْ تَكُونُواْ لَكُمْ لَكُونُواْ اللّهَ كَمَا عَلَمَكُم مَا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٣٩، ٢٣٨]. فقوله سبحانه: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ ﴾ يعني: في حال الحرب وانعدام السلم والأمن، سواء لحظة الاشتباك أو لحظة الترقب. وقوله: ﴿ فَرَجَالًا أَوْ رُكَبَانًا ﴾ أي: فَصَلُّوا (صلاة الخوف) – باصطلاح الفقهاء – على ما تيسَّر لكم من هيأة ووضع! و(صلاة الخوف) عندهم هي: عين الصلوات الخمس المفروضة، عندما تُؤدَّى في ظروف الحرب! حيث قد تُؤدَّى ( رِجَالًا )، أي: على أرجلكم، واقفين أو سائرين، أو ( رُكْبَانًا )، أي: راكبين خيولكم، أو دباباتكم، ومصفحاتكم، أو طائراتكم،

وقد فصَّلَ الفقهاء والمفسرون وشُرَّاحُ الحديث في صور صلاة الخوف وأشكالها؛ بناء على قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّكَلَوْةَ فَلْنَقُمْ طَآبِكُ مِّ مِنْهُم مَعَكَ وَلِيَأْخُذُوا فِيهِمْ فَأَقَمْتُ لَا يَشِكُمُ وَلَيَأْخُدُوا مِن وَرَآبِكُمْ وَلَتَأْتِ طَآبِهَةُ أَشْلِحَتُهُمْ فَإِذَا سَجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِن وَرَآبِكُمْ وَلَتَأْتِ طَآبِهَةُ وَدَّمُهُمْ وَالسَّلِحَتُهُمْ وَلَيْاخُدُوا حِذْرَهُمْ وَالسِّلِحَتُهُمُّ وَدَّالِكُونُوا مِن كَوْرَابِكُمْ وَلَتَأْتِ طَآبِهَةً وَدَّلَهُمْ وَالسِّلِحَتَهُمْ وَالسِّلِحَتَهُمْ وَالسِّلِحَتَهُمْ وَالسِلِحَتَهُمْ وَالْسِلِحَتِهُمْ وَالْسِلِحَتَهُمْ وَالْسِلِحَتِهُمْ وَالسِلِحَتِهُمْ وَالسِّلُونَ عَلَيْكُم مَّ اللَّهِ وَعَلَى اللَّهُ الْكَلْفِرِينَ عَلَاالًا اللَّهُ وَيَكُمُ الصَّلُوةَ فَاذَكُرُوا اللَّهُ وَيَكُمُ وَقُعُودًا وَعَلَى اللَّهُ وَيُعَلِّمُ وَقُعُودًا وَعَلَى اللَّهُ وَيَكُمُ وَاللَّهُ وَيَكُمُ وَاللَّهُ وَيُعَلِمُ وَاللَّهُ وَيُولُوا اللَّهُ وَيَكُمُ الْصَلُوةَ فَاذَكُمُ وَا اللّهَ وَيَكُمُ وَلَا اللّهُ وَيُعَلِمُ وَاللّهُ وَيُعَلِمُ وَاللّهُ وَلَيْكُمْ الْمَلُودَ فَا فَاللّهُ وَلَكُمْ إِنَّ اللّهَ وَيَكُمُ وَلَوْلَا وَعَلَيْلُمُ الْصَلُوةَ فَاذَكُرُوا اللّهَ وَيَعْلَى وَقُعُودًا وَعَلَى اللّهُ وَيُعْمَلُوا وَقُعُودًا وَعَلَى اللّهُ وَيُعْلَى اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيُعْلَى اللّهُ وَلَوْلَا وَلَا وَاللّهُ وَلَوْلَا اللّهُ وَيُعْلَى اللّهُ وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا اللّهُ وَلَالِهُ اللّهُ وَلَا وَلَا وَلَا اللّهُ وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا وَلَا اللّهُ وَلَا وَلَا اللّهُ وَلَا وَلَا وَلَا اللّهُ وَلَا وَلَا اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ ا

جُنُوبِكُمُّ فَإِذَا ٱطْمَأْنَتُمُ فَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوْةَ إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنَا مُوقُوتًا ﴾ [النساء: ١٠٣، ١٠٢].

فهاذا بقي لك بعد هذا يا صاح من الأعمال الحادية إلى باب اللَّه؟ وها أنت ترى الصلاة أساس السير على كل حال، مَنْشَطًا ومَكْرَهًا؟

ولصلاة الخوف صُورٌ كثيرة معروفة في كتب السنن وكتب الفقه. وإنها الغاية عندنا هاهنا العبرة من الأحكام لا أنفس الأحكام. وذلك أن اللَّه ﷺ طلب من المسلم الصلاة على كل حال ما دام عقله سليًا، لا ينقصه جنون أو إغهاء أو ما في معناهما.

وأحب هاهنا أن أعرض لبعض الفقه في صلاة الخوف؛ لتعرف حجم هذه الفريضة التي ضيعها كثير من الناس اليوم، ولتعرف حجم الخسارة الواقعة بها ضيعوا..!

ذلك أن من أحرج الوجوه في صلاة الخوف ما رواه البخاري عن عبد الله بن عمر - رضي الله عنها - قال: (غزوتُ مع رسولِ الله ﷺ قِبَلَ نَجْدٍ، فَوَازَيْنَا العَدُوَّ، فَصَافَفُنَا لهم! فقام رسولُ الله ﷺ يصلي لنا، فقامت طائفةٌ معه تصلي، وأقبلت طائفةٌ على العدو [يعني: تراقبه]، وركع رسولُ الله ﷺ بمن معه، وسجد سجدتين، ثم انصرفوا [للحراسة] مكانَ الطائفة التي لم تصل، فجاؤوا [يعني:

الذين لم يصلوا بعد ] فركع رسولُ اللَّه ﷺ بهم ركعة، وسجد سجدتين، ثم سلم، فقام كل واحد منهم، فركع لنفسه ركعة وسجد سجدتين! )(١).

ومن ذلك ما رواه البخاري أيضًا عن ابن عباس رضي الله عنها - في صفة صلاة الخوف، قال: (قامَ النبي ﷺ وقام الناسُ معه، فكبر وكبروا معه، وركع وركع ناسٌ منهم، ثم سجد وسجدوا معه، ثم قام للثانية فقام الذين سجدوا وحرسوا إخوانهم، وأتت الطائفة الأخرى فركعوا وسجدوا معه، والناس كلهم في صلاة ولكن يحرس بعضهم بغضًا!)(1).

ولعل أحرج صورها على الإطلاق أن يصليها كل واحد لنفسه ركعة واحدة بالإيهاء! وذلك أنه إذا اشتد الخوف، كها هو الحال عند المسايفة، ونحوها من صور الاشتباك في القتال، يصلي كل واحد لنفسه ركعة واحدة، راكبًا أو راجلًا، مُقْبِلًا ومُدْبِرًا. قال القرطبي في تفسيره: ( واختلفوا في صلاة الخوف عند التحام الحرب، وشدة القتال، وخِيفَ خروجُ الوقت، فقال مالك والثوري والأوزاعي والشافعي وعامة العلهاء: يصلي كيفها أمكن؛ لقول ابن عمر: « فإن كان خوف أكثر من ذلك فيصلي راكبًا أو قائمًا يومئ إيهاءً »، قال في أكثر من ذلك فيصلي راكبًا أو قائمًا يومئ إيهاءً »، قال في

<sup>(</sup>۱، ۲) رواه البخاري.

الموطأ: مستقبل القبلة وغيرَ مستقبِلها! )(() وهذه من عجيب صورها! فانظر - رحمكَ اللَّه - هل يبلغ شيء من أعذار الناس اليوم درجة ما ذكره العلماء من الشدة والحرج في القتال؟ ولم يَرَوْا مع ذلك رخصة في تركها، أو تأخيرها عن وقتها!

فعجيب أمر هذه العبادة العظمى.. لا تبرأ ذمة المسلم منها حتى يؤديها! وقد جاء تأكيد ربطها بالوقت حتى في ظروف الحرب كها قرأت؛ حتى لا يؤخرها مسلم عن وقتها الذي فرضها الله فيه. فالحرب، بل الاشتباك في المعركة، أي ما يسمى قديها به ( المسايفة )؛ ليس عذرًا لتأخير الصلاة عن وقتها؛ بله أن يكون عذرًا لتركها. وإنها هو يؤثر فقط في شكل أدائها لا في إسقاطها، أو إخراجها عن وقتها. صلّ على أي حال كنت، وخُذْ حِذْرَكَ! ﴿إِنَّ ٱلصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى ٱلمُؤْمِنِينِ كَانَتْ عَلَى ٱلمُؤْمِنِينِ كَانَتْ عَلَى ٱلمُؤْمِنِينِ السلم وفي الحرب سواء..! )(").

<sup>\* \* \*</sup> 

 <sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي، المسمى بالجامع لأحكام القرآن ( ٣٦٩/٥)، لأبي عبد الله محمد بن أحمد القرطبي، نشر دار الشعب، القاهرة. ط. الثانية ( ١٣٧٢هـ )، تحقيق: أحمد عبد العليم البردوني.

<sup>(</sup>٢) من كتابنا « بلاغ الرسالة القرآنية » بتصرف.



#### في أن الصلاة أساس بيعة الرسول ﷺ وهي الهفتاح العهلي للدخول في الإسلام!

**→**9<del>></del>

لقد كانت الصلاة - أولًا وقبل كل شيء - هي العلامة الأساس لتوبة الكافر المحارب! فمن أقامها من الكفار حُرمت محاربتُه، ووجبت محبتُه، وحقت أُخُوَّتُه! قبال تعالى عن أهل الحرب: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلُوةَ وَءَاتَوُا الزَّكُوةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمُ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [التوبة: ٥]. وقال سبحانه: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الرَّكُوةَ فَإِخُونُكُمْ فِي الدِّينِ وَفَال سَبِحانه: وَنُفَصِّلُ الْآيَكُوةَ وَءَاتَوُا الرَّكُوةَ فَإِخُونُكُمْ فِي الدِّينِ وَنُفَصِّلُ الْآيَكُوةَ وَالتوبة: ١١].

ومن هنا كانت الصلاةُ أَوَّلَ بَند - بعد التوحيد - في عقد البيعة التي كان الرسول ﷺ يتلقاها عن الناس. وذلك وارد في صيغ شتى من أحاديثه الثابتة الصحيحة؛ منها قوله ﷺ: « ألا تبايعوني على أن تعبدوا اللَّه ولا تشركوا به شيئًا، وأن تقيموا الصلوات الخمس، وتؤتوا الزكاة، وتسمعوا وتطيعوا،

ولا تسألوا الناس شيئًا؟ »(١) ومن هنا كان تارك الصلاة في الحقيقة ناقضًا لبيعة رسول اللَّه ﷺ! فتأمل..!

وقلت - من قبل -: (الصلاة أولًا وقبل كل شيء)؛ لأن الزكاة كثيرًا ما تُذْكَرُ مقرونَة بها عطفًا، في القرآن والسنة، ولكنها مع ذلك ليست على وِزَانِهَا، بل هي مُرَبَّبةٌ بعدها مباشرة وبدرجة ثانية! وهذا معلوم بالاستقراء التام للنصوص القرآنية والحديثية الصريحة الواضحة. وذلك ما كان رسول اللَّه عَيْنَ يحرص على تعليمه لأصحابه بدقة متناهية!

فتدبر المنهاج الدعوي الذي رسمه - عليه الصلاة والسلام -للصحابي الفقيه معاذ بن جبل الله لما بعثه إلى اليمن، يقول الله: بَعَثَنِي رَسُولُ اللَّه ﷺ إلى اليَمَنِ، فَقَالَ: « إِنَّكَ تَأْمِي قَوْمًا مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ، فَادْعُهُمْ إلى شَهَادَةِ أَلَّا إلــهَ إلا اللَّه، وأنَّى رَسُول اللُّه، فإنْ هُمْ أطاعُوا لِذلكَ، فَأَعْلِمْهُمْ أَنَّ اللَّه تَعَالَى افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ خَسْ صلَوَاتٍ في كل يَوم وَلَيلة، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لِذَلِكَ، فَأَعْلِمْهُمْ أَن اللَّه تَعَالَى افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقة تُؤخَذُ مِنْ أَغْنَيَائِهِمْ فَتُرَدُّ عَلَى فُقَرَائهِمْ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لِذلِكَ، فَإِيَّاكَ وَكَرَائِمَ أَمْوَالِهِمْ، واتَّقِ دَعْوَةَ المَظْلُوم، فَإِنَّهُ لَيْسَ بَيْنَهَا وبَيْنَ اللَّـه حِجَابٌ! »(١) فهذا التعبير المتكرر في الحديث: « فَإِنْ هُمْ أطاعُوا لِذَلِكَ » هو جملة شرطية، دالة على أنه: لا فائدة من

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

العمل المذكور بعدها إن لم يتحقق العمل المذكور قبلها أولًا! وكانت الصلوات الخمس - كها رأيت - أول مذكور بعد الإيهان، وقبل سائر الأركان! وعلى هذا وردت النصوص كلها.



في أن ترك الصلاة نقض لعمد اللَّه ورسوله ﷺ وأنما أول ما يحاسب به العبد يوم القيامة! وأنه لا نجاة للإنسان إلا بأدائما! فعلى نتيجة حسابما تُبنى سائر النعمال

\_\_\_\_<del>\*</del>9<del>\*\_\_\_\_</del>

قال رَبُّ العِزَّةِ سبحانه في بيان ماهية العهد الذي عهد به إلى إبراهيم وإسهاعيل عليهما الصلاة والسلام: ﴿ وَعَهِدْنَا إِلَىٰ إِبراهيم وإسهاعيل عليهما الصلاة والسلام: ﴿ وَعَهِدْنَا إِلَىٰ إِبْرَهِ عَمَ وَإِسْمَعِيلَ أَن طَهِرا بَيْتِي لِلطَآبِفِينَ وَالْعَكِفِينَ وَالرُّحَةَ عِ السُّجُودِ ﴾ [البقرة: ١٢٥]. فذلك عهد الصلاة إعدادًا لبيت اللَّه وتهيئةً له، خدْمة للطائفين والعاكفين، وأساسُ الاعتكاف هو الصلاة. وأما الرُّكَّعُ السُّجُودُ فهم العُبَّادُ الذين يسيرون إلى اللَّه من صلاة إلى صلاة، ومن ركوع إلى سجود؛ فهم في عبادة دائمة لا تكاد تنقطع! ولذلك قال تعالى لرسوله ﷺ: ﴿ وَأَمْرَ أَهَلَكَ بِالصَّلُوةِ وَاصَطْبِرُ عَلَيْما لا شَعَالُكَ رِزْقاً فَيْنُ نَزُنُقُكُ وَالْعَقِبَةُ لِللَّقُونَ ﴾ [طه: ١٣٢]. وقال لأمته: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّينَ عَامَنُواْ ارْحَكُواْ وَاسْجُدُواَ وَالْعُواَ الْخَيْرَ لَعَلَعُهُمُ وَافْعَالُوا الْحَيْرَ لَعَلَعُونَ الْمَاهُ وَاللّهُ وَالْمُواَلَدَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمَاهُ وَاللّهُ وَلَلْكُوا اللّهُ وَلِلْكُوا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَمْ وَاللّهُ وَال

وقال تعالى: ﴿ حَنفِظُوا عَلَى الصَّكَوَتِ وَالصَّكَوْةِ الْوُسْطَىٰ وَقُومُوا لِلّهِ قَنْتِينَ ﴾ [ البقرة: ٢٣٨ ]. وندد بمن تخلف عن أداء الصلاة تنديدًا شديدًا، فقال عَلا: ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُوا الصَّلَوْةَ وَاتَبَعُوا الشَّهُوَتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا ﴾ [ مريم: ٥٩ ]. فذلك عهد اللّه: الصلاة! قال سبحانه: اللّه: الصلاة! ولا عهد لمن ضيع الصلاة! قال سبحانه: ﴿ وَالّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَنقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا آمَرَ اللّهُ بِهِ الرَّوْضُ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلأَرْضِ أُولَتِكَ لَمْهُ اللّهَنَةُ وَلَمْمٌ سُوَةً الدَّارِ ﴾ [ الرعد: ٢٥].

وهو صريح الحديث النبوي الصحيح، من قول الرسول ﷺ: « العَهْدُ الَّذِي بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ الصَّلَاةُ، فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ كَفَرَ » (' وعن جابرٍ ﷺ: قال: سمعتُ رَسُولَ اللَّه ﷺ يقول: « إِنَّ بَيْنَ الرَّجُلِ وَبَيْنَ الشِّرْكِ والكُفْرِ تَرْكَ الصَّلَاةِ » (' وعن عبد اللَّه بنشقيق التَّابِعيِّ المتفق عَلَى جَلالتِهِ - رَحِمُ اللَّه - قَالَ: ( كَانَ أَصْحَابُ عَمَد ﷺ لا يروْنَ شَيْئًا مِنَ الأَعْمَالِ تَرْكُهُ كُفْرٌ غَيْرَ الصَّلَاةِ! ) ('')

<sup>(</sup>١) رواه أحمد، والنسائي، وابن ماجه، والتَّرمِذِيُّ، وَقَالَ: حَديثٌ حَسَنٌ صحيح غريب. كما رواه ابن حبان والحاكم، كلهم عن بريدة الله موفوعًا. وصححه الألباني. حديث رقم: ( ٤١٤٣ ) في صحيح الجامع. وقال الشيخ شعيب الأرناؤوط في تحقيق المسند: إسناده قوي.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم.

 <sup>(</sup>٣) رواه الترمذي في كتاب الإيهان، وصحح الإمام النووي إسناده في رياض الصالحين. كما صححه الألباني في صحيح الترغيب، وصحيح الترمذي، والمشكاة، وحكم تارك الصلاة.

والمقصود «بالكفر» هاهنا ليس التكفيرَ العَقَدِيَّ الْمُخْرِجَ من المِلَّةِ، ولكنه حُكْمٌ على تارك الصلاة بأن مصيره إلى النار كالكفار! والفرق بينها أنه لا يخلد مثلهم في العذاب خُلُودًا مُؤَبَّدًا.هكذا فسره الجمهور. وكفى بذلك خِزْيًا والعياذ باللَّه! فقليلُ جهنم لا يقال له قليل! (١) ولذلك قال رسولُ اللَّه ﷺ: فقليلُ جهنم لا يقال له قليل! (١) ولذلك قال رسولُ اللَّه ﷺ: وَمُشْ صلَواتِ افترضهن اللَّه ﷺ مَنْ أَحْسَنَ وُضُوءَهُنَّ، وصلَّاهن لِوَقْتِهنَّ، وأتمَّ ركوعَهن وخشوعَهن؛ كان له على اللَّه عَهْدٌ أن يغفر له! ومَنْ لم يفعل فليس له على اللَّه عَهْدٌ، إنْ شاء غَفَرَ لهُ وإنْ شاء عَلَّبَهُ! » (٢) وقال عليه الصلاة والسلام: « أَتَانِي جِبْرِيلُ مِنْ عِنْدِ اللَّه تَبَارَكَ وتَعالَى فقالَ: يَا محمَّدُ! إنَّ اللَّه ﷺ يقولُ: إنِّ قَدْ

(۱) قد أجمع العلماء على تكفير من ترك الصلاة جحودًا لها. وأما من تركها كسلًا وتهاونًا فقد اختلفوا فيه؛ فمنهم من كفره عملًا بظاهر الأحاديث، ومنهم من لم يكفره، وحمل الأحاديث في حقه على ما سموه بالكفر العملي، وهو دون الكفر العقدي، وإنها سمي كفرًا؛ لأنه يقود صاحبه إلى النار كالكفر العقدي سواء، لكنه لا يخلد فيها مع الكفار - أعاذنا الله وإياكم منها، قليلها وكثيرها فقليل النار لا يقال له قليل - ولذلك فالجمهور على أن المقصود بالكفر في هذه الأحاديث وصفٌ في حق مَنْ ترك الصلة جحودًا لها واستهزاءً. أو أنه الكفر العملي الذي لا يخلد صاحبه في النار، والعاقل هو مَن يتجنب كل طريق تؤدي إلى النار؛ لأن عذاب يوم واحد فيها كألفِ سنةٍ عما تعدون! نسأل الله السلامة والنجاة لنا ولكم من العذاب قليله وكثيره.

<sup>(</sup>٢) رواه مالك، وأحمد، وأبو داود، والنسائي، وابن ماجه، وابن حبان، والحاكم، والبيهقي، كلهم عن عبادة بن الصامت. وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع، وصحيح الترغيب، وصحيح أبي داود، والمشكاة، وصفة الصلاة. كها صححه الشيخ شعيب الأرناؤوط في تحقيق المسند.

فَرَضْتُ عَلَى أُمَّتِكَ خَمْسَ صَلَوَات، فَمَنْ وَافَى بِمِنَّ عَلَى وُضُوبِّهِن، ومَوَاقِيتِهِن، ورُكُوعِهِنَّ، وسُجُودهِنَّ؛ كانَ لَهُ عِنْدِي بِهِنَّ عَهْدٌ أَنْ أُدْخِلَهُ بِهِنَّ الجِنَّةَ! ومَنْ لَقِيَنِي قَدِ انْتَقَصَ مِنْ ذلك شيئًا فَلَيْسَ لَهُ عِنْدِي عَهْدٌ! إِنْ شِئْتُ عَذَبْتُهُ وإِنْ شِئْتُ رَحِمْتُهُ!»(١).

ورَوَى عبدُ اللَّه بن عمرو - رضي اللَّه عنها - عن النبي ﷺ أنه ذَكَر الصلاة يومًا؛ فقال: « مَنْ حافظ عليها كانت له نورًا وبرهانًا ونجاةً يوم القيامة! ومن لم يحافظ عليها لم يكن له نورٌ ولا برهانٌ ولا نجاةٌ، وكان يومَ القيامةِ مع قَارُونَ وفرعونَ وهامانَ وأُبيَّ بْنِ خَلف »(٢).

وعن أبي هريرة ﴿ أَن رسول اللَّه ﷺ قال: ﴿ إِنَّ أَوَّلَ مَا يُطْلِمُ اللَّه ﷺ قال: ﴿ إِنَّ أَوَّلَ مَا يُحَاسَبُ بِهِ العَبْدُ يَوْمَ القِيَامَةِ مِنْ عَمَلِهِ صَلَاتُهُ، فَإِنْ صَلَحَتْ فَقَدْ أَفْلَحَ وَأَنْجَحَ، فَإِنْ فَسَدَتْ فَقَدْ خَابَ وَخَسِرَ، فَإِنْ انْتَقَصَ مِنْ أَفْلَحَ وَأَنْجَحَ، فَإِنْ انْتَقَصَ مِنْ فَلَكَ وَخَسِرَ، فَإِنْ انْتَقَصَ مِنْ فَلَكَ وَخَسِرَ، فَإِنْ انْتَقَصَ مِنْ فَلَكَ وَنَا الرَّب ﷺ: انْظُرُوا هَلْ لِعَبدي من تطوَّعٍ؟

 <sup>(</sup>١) رواه الطيالسي، ومحمد بن نصر في كتاب الصلاة، والطبراني، والضياء في المختارة عن عبادة بن الصامت. وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع، والسلسلة الصحيحة.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد، وابن حبان، والدارمي، والطبراني في الكبير والأوسط. وقال أبو بكر الهيثمي: ( رجال أحمد ثقات ). مجمع الزوائد ( ٢٩٢ / ٢٩٢). وحسنه الشيخ شعيب الأرناؤوط في تعليقه على المسند، كما صحح الشيخ حسين أسد رواية المدارمي. بينما ضعفه الألباني من رواية ابن نصر في ضعيف الجامع الصغير، ولكن حسنه في الثمر المستطاب، وفي حكم تارك الصلاة. قلت: وعند الجمع بين طرقه فأقل ما يقال فيه: إنه صحيح لغيره، أو حسن.

فَيُكَمَّلُ مِنْهَا مَا انْتَقَصَ مِنَ الفَرِيضَةِ، ثُمَّ تَكُونُ سَائِرُ أَعْمَالِهِ عَلَى هَذَا » (١) وعن أنس بن مالك، قال: قال رسول اللَّه ﷺ: ( أول ما يحاسب به العبد يوم القيامة الصلاة! فإن صلحت صلح سائر عمله، وإن فسدت فسد سائر عمله! »(١).

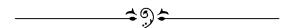
非常染

<sup>(</sup>١) رواه أحمد، وأصحاب السنن الأربعة، والبيهقي في الكبرى وفي الشعب، والطبراني في الأوسط، وأبو يعلى، والحاكم وصححه، وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع، والمشكاة، وصحيح الترغيب، وصحيح سننهم.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في الأوسط، والضياء، عن أنس مرفوعًا. وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع، والسلسلة الصحيحة.



في أن ترك الصلاة من أهم أهداف الشيطان من الليقاع بالإنسان في سائر الخطايا والموبقات! وأن من ترك الصلاة بسبب إدوائه على معصية من المالكين!



تبين أن ترك الصلاة - بعد الكفر والشرك باللّه - هو أكبر كبيرة وأخطر موبقة يمكن أن يقع فيها الإنسان! ولذلك فقد كانت هي الهدف الأساس من استدراج الشيطان للإنسان! حتى يقع في الذنوب الأخرى التي تصرفه عن الصلاة! فإغواء الشيطان له بسائر المعاصي، من شرب للخمر، أو لعب للقهار، أو وقوع في الزنى، أو غير شرب للخمر، أو لعب للقهار، أو وقوع في الزنى، أو غير ذلك؛ إنها غايته عنده أن يترك العبد الصلاة أو أن يتهاون في أدائها؛ بها يُغضب اللّه عَنْ نعوذ به تعالى من سخطه وغضبه! قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ الشّيطِنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَوةَ فَهَلَ أَنهُم وَعَضِه أَلْمَا وَيَن الصّلاة قَالَ المَدَوة الله وَعَن الصّلاق قَالَ المُما الله مُنهُونَ ﴾ [المائدة: ٩١].

وعن عبد اللّه بن عمرو - رضي اللّه عنها - أن رسول اللّه عنها - أن رسول اللّه على قال: « مَنْ تَرَكَ الصَّلَاةَ سُكْرًا مَرَّةً واحِدَةً فَكَأْنَهَا كَانَتْ لَهُ الدُّنْيَا وَمَا عَلَيْهَا فَسُلِبَهَا! وَمَنْ تَرَكَ الصَّلَاةَ سُكْرًا أَرْبَعَ مَرَّات كَانَ حَقًّا عَلَى اللّه عَلَى أَنْ يَسْقِيَهُ مِنْ طِينَةِ الْخَبَال » قِيلَ: وَمَا طِينَةُ الْخَبَالِ يَا رَسُولُ اللّه؟ قَالَ: « عُصَارَةُ الْمِنَةِ الْمَلِ جَهَنَّمَ! »(۱).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد، والحاكم وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. كها رواه البيهقي في الكبرى وفي الشعب والطبراني في الكبير والأوسط وقال الشيخ شعيب الأرناؤوط في تعليقه على المسند: « إسناده حسن ». كها حسنه الألباني في السلسلة الصحيحة وصحيح الترغيب.



# في أن النرّام الصللة من أهم خصال الأنبياء والصديقين وأنها دأب الصالحين والربانيين، وأهم صفات أصحاب رسول اللَّه ﷺ

قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَاهُمُ أَيِّمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأُوحَيْنَآ إِلَيْهِمْ فِعْ لَ ٱلْخَيْرَاتِ وَإِفَامَ ٱلصَّلَوْةِ وَإِينَآءَ ٱلزَّكَوْةِ وَكَانُواْ لَنَا عَابِدِينَ ﴾ [ الأنبياء: ٧٣ ]. وقال سبحانه على لسان إبراهيم: ﴿ رَبِّ أَجْعَلْنِي مُقِيعَ ٱلصَّلَوْةِ وَمِن ذُرِّيِّتِيٌّ رَبُّكَا وَتَقَبَّلُ ذُعَكَاءِ ﴾ [إبراهيم: ٤٠]. وقال تعالى على لسان إبراهيم أيضًا: ﴿ زَبُّنَا إِنِّهَ أَشَكَنتُ مِن ذُرَّيَّتِي بِوَادٍ غَيْرٌ ذِي زَرْعٍ عِندَ بَيْلِكَ ٱلْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا ٱلصَّلَوْةَ فَأَجْعَلْ أَفْتِدَةً مِنَ ٱلنَّاسِ تَهْوِى إِلَيْهِمْ وَأَرْزُقَهُم مِّنَ ٱلثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشَكُرُونَ ﴾ [ إبراهيم: ٣٧]. وقال تعالى في حق نبيه إسماعيل التَّلِينَّة: ﴿ وَكَانَ يَأْمُو أَهْلُهُ مِالصَّلَوْةِ وَٱلزَّكُوةِ وَكَانَ عِندَ رَبِّهِ - مَرْضِيًّا ﴾ [ مريم: ٥٥ ]. وقال تعالى يخاطب نبيه موسى الطِّيكًا: ﴿ إِنَّنِيٓ أَنَا ٱللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُنِي وَأَقِيمِ ٱلصَّلَوْةَ لِذِكْرِيَّ ﴾ [طه: ١٤]. ومثله قوله تعالى:

﴿ وَأَوْحَيْـنَاۚ إِلَىٰ مُوسَىٰ وَلَخِيهِ أَن تَبَوَّءَا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتًا وَأَجْعَـلُواْ بُيُونَكُمْ قِبْلَةً وَأَقِيمُوا الصَّلَوَةُ وَبَيْتِرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [ يونس: ٨٧]. وقال تعالى على لسان نبيه عيسى الطِّيِّكُ: ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَنِي بِٱلصَّلَوْقِ وَٱلرَّكَوْةِ مَا دُمْتُ حَيًّا﴾ [ مربم: ٣١]. وقال عَلِلهُ لنبيه محمد ﷺ: ﴿ وَأَمْرَأَهَلَكَ بِٱلصَّلَوْةِ وَٱصْطَبِرَ عَلَيْماً لَا نَتَعَلُكَ رِزْقًا ۖ نَحَنُ نَرَزُقُكُ ۚ وَٱلْعَنِقِبَةُ لِلنَّقُوىٰ ﴾ [ طه: ١٣٢ ] وقال ﷺ في وصية لقمان لابنه: ﴿ يَنْهُنَّ أَقِيرِ ٱلصَّكَلُوٰةَ وَأَمُرُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَنْهُ عَن ٱلْمُنكَرِ وَٱصْبِرَ عَلَىٰ مَا أَصَابَكَ ۚ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأَمُورِ ﴾ [ لقهان:١٧]. وقال تعالى في حق بني إسرائيل وغيرهم من الكفار: ﴿ وَمَآ أُمِرُوٓاْ إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَآةَ وَيُقِيمُواْ اَلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُوا ٱلزَّكُوٰةَ ۚ وَذَٰ لِكَ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ ﴾ [ البينة: ٥ ].

وكَتَبَ أميرُ المؤمنينَ عُمَرُ بْنُ الخطاب ﷺ إلى عُمَّالِهِ قَالَ: « إِنَّ أَهَمَّ أَمْرِكُمْ عِنْدِي الصَّلَاةُ! فَمَنْ حَفِظَهَا وَحَافَظَ عَلَيْهَا حَفِظَ دِينَهُ، وَمَنْ ضَيَّعَهَا فَهُوَ لَمَا سِوَاهَا أَضْيَعُ »<sup>(۱)</sup>.

وعن الْمِسْوَرِ بنِ مَخَرْمَةَ ﷺ قال: ( دخلتُ على عُمَرَ بْن الخطاب وهو مُسَجَّى [ أي من الطعنة التي طُعن عند مقتله ] فقلتُ: كيف ترونه؟ قالوا: كما ترى! قلت: أيقظوه بالصلاة

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك في الموطأ بسند صحيح.

فإنكم لن توقظوه لشيء أفزع له من الصلاة! فقالوا: الصلاة يا أمير المؤمنين! فقال: ها اللّه إذًا! ولا حق في الإسلام لمن ترك الصلاة! فصلى وإنَّ جُرْحَهُ لَيَنْعَبُ دمًا) (١) ومعنى « يَثْعَبُ »: يتفجر ويتدفق! وأخرجه مالك في الموطأ بلفظ آخر: ( أنَّ المِسْوَرَ بنَ مَخْرَمَةَ دخل على عمر بن الحطاب من الليلة التي طعن فيها، فأيقظ عمر لصلاة الصبح، فقال عمر: نعم، ولا حظً في الإسلام لمن ترك الصلاة! فصلى عمرُ وجُرْحُهُ يَثْعَبُ دمًا!) (١).

ومن أعجب القصص التي تُروى عن أصحاب رسول اللَّه عَيِّةٍ قصة الأنصاري الذي بات يحرس المسلمين ليلًا بغزوة ذَاتِ الرِّفَاعِ؛ حيث قام يصلي بثغر حراسته فرآه رجل من المشركين فرماه بثلاثة أسهم، الواحد تلو الآخر، فجعل الدم يجري والرجل قائم يصلي ثابت في صلاته، يتلذذ بتلاوة القرآن، ولم يقطع صلاته! وإليك نص الحديث مفصلًا:

عن جابر بن عبد اللَّه ﴿ قال: (خرجنا مع رسول اللَّه ﷺ في غزوةِ ذاتِ الرِّقَاعِ، فأُصيبتُ امرأةٌ من المشركين، فلما انصرف رسول اللَّه ﷺ قافلًا جاء زوجها - وكان غائبًا - فحرف ألَّا ينتهي حتى يُهْرِيقَ دمًا في أصحاب محمد! فخرج

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي، وابن أبي شيبة، وعبد الرزاق في مصنفه، والدارقطني، والطبراني في الأوسط، وقال أبو بكر الهيثمي: « رجاله رجال الصحيح ».

<sup>(</sup>٢) الموطأ.

يتبع أَثْرَ النبي ﷺ، فنزل النبي ﷺ منزلًا، فقال: « مَنْ رجلٌ يَكْلَؤُنَا ليلَتنا هذه؟ » فانتدب رجلٌ من المهاجرين ورجلٌ من الأنصار [ أَنَّفُسَهُمَا ]، فقالا: نحن يا رسول اللَّه! قال: فكونوا بِفَم الشُّعْبِ! قال: وكانوا نزلوا إلي شِعْبٍ من الوادي. فلما خرَج الرجلان إلى فَم الشِّعْبِ! قال الأنصاريُّ للمهاجري: أَيُّ الليل أَحَبُّ إليك أَنْ أَكْفيكَهُ: أوله أو آخره؟ قال: اكفني أُوَّله. فَاضْطَجَعَ المهاجري فَنَامَ، وقام الأنصاري يصلي.

وأتى الرجلُ [ يعنى الْمشرك ] فلما رأى شَخْصَ الرجل [ المسلم قائهًا يصلى ] عَرَفَ أنه رَبيئَةُ القوم [ أي: حارس المسلمين ]، فرماه بسهم فوضعه فيه! فنزعه فوضعه وثبت قائيًا، ثم رماه بسهم آخر فوضعه فيه، فنزعه فوضعه وثبت قائمًا، ثم عاد له بثالث، فوضعه فيه، فنزعه فوضعه، ثم ركع وسجد، ثم أَهَبُّ صاحبه، فقال: اجلس فقد أُتِيتُ! فَوَثَبَ [ المهاجري ] ! فلما رآهما الرجلُ عرف أنْ قَدْ نَذَرُوا به فهرب! فلم رأى المهاجريُّ ما بالأنصاري من الدماء قال: سبحان اللَّـه! ألا أَهْبَبُتُني؟ قال: كنتُ في سورة أقرؤها فلم أحب أن أقطعها حتى أنْفِذَهَا! فلما تَابَعَ الرَّمْيَ ركعتُ فأَرَيْتُكَ. وَايْمُ اللَّهِ لولا أنْ أُضيعَ ثَغْرًا أمرني رسولُ اللَّه ﷺ بحفظه لَقَطَعَ نَفَسِي قبل أن أقطعها أو أُنْفِذَهَا! )(').

<sup>(</sup>١) رواه أحمد، وأبو داود، وابن حبان، و البيهقي، وابن خزيمة، والدارقطني، والحاكم وصححه. كما رواه البخاري معلقًا مع اختصار القصة. وقد حسنه الشيخ شعيب 😑

وعن ابن أبي مُليكة قال: (صحبتُ ابنَ عباس - رضي اللَّه عنهما - من مكة إلى المدينة، فكان إذا نزل قام شَطْرَ الليل! فسأله أيوب: كيف كانت قراءتُه؟ قال: قرأ: ﴿وَجَاءَتَ سَكْرَةُ ٱلْمَوْتِ بِٱلْحَقِ ﴾ [ق: ١٩]. فجعل يرتل ويُكثر في ذلك النشيج!)(١) والنشيج: شدة البكاء!

فيا حسرة على العباد!.. لو يدركون ما هذه الصلوات؟ .. ويا حسرة ثم يا حسرة! على شباب وكهول من أبناء هذه الأمة، تعددت بهم السبل من هنا وهناك، وتفرقت بهم الأهواء، وانغمسوا في التيه من كلِّ صوبٍ، وأضاعوا هذه الصلوات، خشوعها ومواقيتها وجمالها؛ فصدق عليهم قوله تعالى: ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُوا الصَّلَوٰةَ وَاتَبْعُوا الشَّهُوَتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا ﴾ [مريم: ٥٩].

<sup>=</sup>الأرناؤوط في تعليقه على المسند، كها حسنه الشيخ الألباني في تعليقه على سنن أبي داود. (١) سير أعلام النبلاء، للذهبي ( ٣/ ٣٤٢).

صَلِحًا فَأُوْلَتِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْئًا ۞ ﴾ [مريم: ٥٨ - ٦٠].

ولذلك فقد جعل اللُّـه الصلاة هي آية المسلم، والعلامة الجميلة التي تميزه في مسيرة التاريخ النبوي، فهي الفصل الذي لا يعرف إلا به. والنور الذي لا يمشي إلا به. وما مدح اللُّـه تبارك وتعالى أصحاب رسول اللَّـه بشيء كما مدحهم بما كانوا عليه من مداومة الصلاة! قال ﷺ: ﴿ مُحَمَّدُ رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُۥ أَشِدَآهُ عَلَى ٱلكُفَّارِ ۚ رُحَمَآهُ بَيْنَهُمْ تَرَبُهُمْ زُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضَّلًا مِنَ ٱللَّهِ وَرِضَوَنَا ۚ سِيمَاهُمْ ۚ فِي وُجُوهِهِم مِّنَ أَثْرِ ٱلسُّجُودِۚ ذَٰلِكَ مَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَئيةً وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلَّإِنجِيلِ كَزَرْجٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ، فَعَازَرَهُ، فَٱسْتَغَلَظَ فَٱسْتَوَىٰ عَلَى سُوقِهِ. يُعْجِبُ الزُّرْاَعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ ٱلكُفَّارُّ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيمُواْ ٱلصَّلِحَاتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [ الفتح: ٢٩].

وإنها اكتسبوا صِفَتَيْهم الأُوليين؛ الجهادية: ﴿ أَشِدَّاءُ عَلَى الكُفَّارِ )، والخُلُقِيَّةَ: ( رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ )؛ من كونهم على صلاتهم دائمين، بالليل والنهار. وهو قوله تعالى: ﴿ تَرَبُّهُمْ رُكُّنَّا سُجَّدًا ﴾ الآية؛ لأن ذلك هو المعين الصافي الذي يتزود منه المسلم الصادق. من حيث إن قوله تعالى: ﴿ تَرَنهُمْ زُكَّا سُجَّدًا ﴾ فيه إشارة إلى أن ذلك هو دأبهم وحالهم المستمر في حركاتهم التعبدية؛ إذ التعبير باسم الفاعل جمعًا ( رُكَّعًا سُجَّدًا )، في سياق الفعل المضارع: ( تراهم )؛ يوحي بصورة حية لقافلة المؤمنين، وهم منخرطون في حركة الصلاة المتواترة، من غير فتور ولا

انقطاع، سيرًا مستمرًّا حتى كان ذلك صفةً ثابتة لهم، حيثها تراهم (تراهم ركعًا سجدًا ) (۱).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) من كتابنا: « بلاغ الرسالة القرآنية » بتصرف.



#### في أن فضل الصلوات الخوس عظيم عند اللَّـُ وأنمن كفارات للخطايا والذنوب، ووطمرات للبدن والروح!

قَالَ اللَّه تَعَالَى: ﴿ إِنَ ٱلصَّلَوْةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْسَآءِ وَالْمُنكِرِ ﴾ [العنكبوت: ٤٥]. وعن أبي هريرة ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى مِنْ دَرَنِهِ (') شَيء؟ اللَّهُ عَلَى مِنْ دَرَنِهِ شَيء، قَالَ: ﴿ فَذَلِكَ مَثَلُ الصَّلُواتِ الخَمْسِ يَمْحُو اللَّه بِهِنَّ الخَطَايا "(').

وَعَن جَابِر ﷺ أَن رسولَ اللَّه ﷺ قال: «مَثَلُ الصَّلُواتِ الخَمْسِ كَمَثَلُ نَهْمٍ عَلَى بَابِ أَحَدِكُمْ، يَغْتَسِلُ مِنْهُ كُلَّ يَوْم خُمْسَ مَرَّات »(٢٠).

(٢) متفق عليه.

<sup>(</sup>١) الدَّرَنُ: الوسخ.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم. ومعنى الغَمْر: العميق الكثير الماء.

وَعَنْ عثمان على أن رسول اللَّه عَلَيْ قال: « ما من مسلم يتطهر فيتم الطهور الذي كتب اللَّه عليه، فيصلي هذه الصلوات الخمس إلا كانت كفارة لما بينهن »(۱).

وعن ابن مسعود ﴿ أَنَّ رَجُلًا أَصَابَ خطيئةً، فَأَتَى النَّبِيَّ ﷺ فَأَخْبَرَهُ فَأَنْزَلَ اللَّه تَعَالَى: ﴿ وَأَقِمِ الصَّلَوْةَ طَرَفِ النَّهَارِ وَلُقِمِ الصَّلَوْةَ طَرَفِ النَّهَارِ وَزُلَفًا مِنَ الشَّيِّاتِ ﴾ [هود: ١١٤]. فَقَالَ الرَّجُلُ: أَلِي هَذَا؟ قَالَ: ﴿ لَجَمِيعِ أُمَّتِي كُلِّهِمْ ﴾ ) (٢٠).

وَعَنْ أَبِي هريرة ﴿ أَنَّ رسول اللَّه ﷺ قَالَ: « الصَّلَوَاتُ الخَمْسُ، وَالْجُمُعَةُ إِلَى الْجُمُعَةِ، كَفَّارَةٌ لِمَا بَيْنهُن، مَا لَمْ تُغشَ الكَبَائِرُ » (٣٠).

وَعَنْ عُثَهَان بن عفان ﴿ قَالَ: سَمِعْتُ رسول اللَّه ﷺ يَقْوَل: « مَا مِنِ امْرِئٍ مُسْلِمٍ نَحْضُرُهُ صَلَاةٌ مَكْتُوبَةٌ فَيُحْسِنُ وُضُوءَها، وَخُشُوعَهَا، وَرُكوعَهَا، إِلا كَانتْ كَفَّارَةً لِمَا قَبْلَهَا مِنَ اللَّهُورِ مَا لَمْ تُؤْتَ كَبِيرةٌ، وَذَلِكَ الدَّهْرَ كُلَّهُ » (1).

\* \* \*

(٢) متفق عليه.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم.

<sup>(</sup>۳، ٤) رواه مسلم.



في خصوص فضل صَلَاتَيْ الصبح والعصر وما فيمما من أسرار..! وأن المحافظَ عليهما بجماعتهم محفوظُ بضمان اللَّہ وسلامہ في الدنيا آمِن مِن النار في الاَخرة، بل كان مِن أمل المِنازل العالية في الجنة!

قال تعالى: ﴿ أَقِيرِ ٱلصَّلَاةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ ٱلَّيْلِ وَقُرْءَانَ

الْفَجْرِّ إِنَّ قُرْءَانَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾ [الإسراء: ٧٨]. وقال على:
﴿ وَسَيِّح بِحَمْدِ رَبِكَ قَلْ طُلُوع الشَّمْسِ وَقَلْ الْغُرُوبِ ﴾ [ق: ٣٩].
وَعَن أَبِي موسى الأشعري ﴿ أَنَّ رسول اللَّه ﷺ قَالَ: ﴿ مَنْ صَلَّى البَرْدَيْنِ دَخَلَ الجَنَّة! ﴾ (() ومعنى ﴿ البَرْدَيْنِ ﴾: قالَ: ﴿ مَنْ صَلَّى البَرْدَيْنِ وَخَلَ الجَنَّة! ﴾ (الصُّبْحُ والعَصْرُ وعن أَبِي زهير عُمارة بن رُؤَيْبَةً ﴾ السَّبْحُ النَّارَ أَحَدُّ قَالَ: ﴿ لَنْ يَلِحَ النَّارَ أَحَدُّ

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

صَلَّى قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا »(') يعني: الفَجْرَ والعَصْرَ.

وعن جُنْدُب بن سفيان شَهُ قَالَ: قَالَ رسول اللَّه ﷺ: « مَنْ صَلَّى الصُّبْحَ فَهُوَ فِي ذِمَّةِ اللَّه، فَانْظُرْ يَا ابْنَ آدَمَ، لَا يَطْلُبَنَّكَ اللَّه مِنْ ذِمَّتِهِ بِثَنِيء » ('') وعن بُرَيْدَةَ شَهُ أَن رسول اللَّه ﷺ قال : « مَنْ تَرَكَ صَلَاةَ العَصْرِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ » ('').

وعن أبي هريرة شُ قَالَ: قَالَ رسول اللَّه ﷺ: « يَتَعَاقَبُونَ فِي صَلَاةِ الصُّبْحِ فِيكُمْ مَلَائِكَةٌ بالليل، وملائكة بِالنَّهَارِ، وَيَجْتَمِعُونَ فِي صَلَاةِ الصُّبْحِ وَصَلَاةِ العَصْرِ، ثُمَّ يَعْرُجُ الَّذينَ بَاتُوا فِيكُمْ، فَيَسْأَلُهُمُ اللَّه – وَهُوَ أَعْلَمُ بهمْ – كَيْفَ تَركْتُمُ عِبَادي؟ فَيقُولُونَ: تَركْنَاهُمْ وَهُمْ يُصَلُّونَ وَأَتَيْنَاهُمْ وَهُمْ يُصَلُّونَ وَأَتَيْنَاهُمْ وَهُمْ يُصَلُّونَ وَأَتَيْنَاهُمْ وَهُمْ يُصَلُّونَ .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٤، ٥) متفق عليه.



في فضل صلاة الجواعة بالوسجد، ووا رَتَّبَ اللَّـم لها من النجر العظيم وأن التَّخلف عن شمود الجواعات يجعل صاحبه على خطر عظيم!

**49** 

عن ابن عمر - رضي اللّه عنهما - أنَّ رَسُول اللَّه عَلَيْهُ قَالَ: « صَلاةُ الْجَهَاعَةِ أَفْضَلُ مِنْ صلاة الْفَذِّ بِسَبْعٍ وَعِشْرِينَ دَرَجَةً » (''. وعن أبي هريرة هُ أن رَسُولَ اللَّه ﷺ قال: « صَلاةُ الرَّجُلِ فِي جَمَاعةٍ تُضَعَّفُ عَلَى صَلاتِهِ فِي بَيْتهِ وفي سُوقِهِ خَسْسًا وَعِشْرِينَ ضِعْفًا، وَذلِكَ أَنَّهُ إِذَا تَوَضَّا فَأَحْسَنَ الوُضُوء، ثُمَّ خَرَجَ إلى المَسْجِد، لاَ يُخرِجُهُ إلَّا الصَّلاةُ، لَمْ يَخْطُ خَطْوَةً إلَّا رُفِعَتْ له بِمَا وَرَجَة، وَحُطَّتْ عَنهُ بِهَا خَطِيئةٌ، فَإِذَا صَلَّى لَمْ تَزَلِ الملائكةُ تُصَلِّى عَلَيْهِ مَا دَامَ فِي مُصَلَّه ما لم يحدث، تقول: اللَّهم صلِّ عليه، اللَّهم عَلْ عليه، اللَّهم أرحه، ولا يزال في صلاة مَا انْتظَرَ الصَّلَاةً! » ('').

وعنه ﷺ قَـالَ: « أَتَـى النبيَّ ﷺ رَجُلُ أَعْمَى، فقَـالَ:

<sup>(</sup>۱، ۲) متفق عليه.

يا رَسُولَ اللَّه! لَيسَ لِي قَائدٌ يَقُودُنِي إِلَى الْمَسْجِد، فَسَأَلَ رَسُولَ اللَّه يَثْلِيهُ أَنْ يُرَخِّصَ لَهُ فَيُصَلِّي فِي بَيْتِهِ، فَرَخَّصَ لَهُ، فلكَا وَلَّى دَعَاهُ، فَقَالَ لَهُ: ﴿ هَلْ تَسْمَعُ النِّدَاء بِالصَّلَاة؟ ﴾ قَالَ: فَعَمْ. قَالَ: ﴿ فَأَجِبْ ﴾ (١).

وعَنَ ابن أُمِّ مكتوم ﷺ وهو الأعمى المذكور في الحديث السابق – أنَّه قَالَ: « يا رَسُولَ اللَّه، إنَّ المَدينةَ كثيرةُ الهَوَامِّ وَالسِّبَاعِ! فَقَالَ رَسُولُ اللَّه ﷺ: « تَسْمَعُ حيَّ على الصلاة حَيَّ عَلَى الضلاة حَيَّ عَلَى الضلاة حَيَّ عَلَى الفلاح؟ فَحَيَّهَلًا! »(٢).

وَعَن أَبِي هريرة ﴿ أَنَّ رَسُولِ اللَّه ﷺ قَالَ: ﴿ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ! لَقَدْ هَمَمْتُ أَنْ آمُرَ بِحَطَبٍ فَيُحْتَطَبَ، ثُمَّ آمُرُ بِخَطَبٍ فَيُحْتَطَبَ، ثُمَّ آمُرُ بِالصَّلَاةِ فَيُؤذَّنَ لَهَا، ثم آمر رَجُلًا فيؤُمَّ النَّاس، ثُمَّ أُخَالِفَ إلى رِجَالٍ لَا يَشْهَدُونَ الصَّلَاةَ فَأُحَرِّقَ عَلَيْهِمْ بُيُوتَهمْ بِالنَّارِ ﴾ (٢٠).

وَفَي صحيح مسلم عن ابن مسعود الله قَالَ: « مَنْ سَرَّهُ أَنْ يَلُقَى اللَّه تَعَالَى عَدًا مُسْلِمًا، فَلْيُحَافِظْ عَلَى هؤُلاءِ الصَّلَوَاتِ حَيْثُ يُنَادَى بِهِنَّ! فَإِنَّ اللَّه شَرَعَ لِنَبِيِّكُمْ عَلَيْ سُنَنَ

(۱) رواه مسلم.

 <sup>(</sup>٢) رَوَاهُ النسائي، وأبو دَاوُدَ، وابن خزيمة، والحاكم، والبيهقي، وحسنه النووي في رياض الصالحين. وقال: ( معنى «حَيَّهلَّا» : تعال! ) وصححه الألباني في المشكاة، وفي صحيح سنني النسائي وأبي داود.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه.

الهُدَى، وإنهن من سنن الهدى، وَلَوْ أَنكُم صليتم في بيوتكم كَمَا يُصَلِّي هذا اللَّتخَلِّفُ فِي بَيتِهِ لَتَرَكْتُمْ سُنَّةَ نَبِيِّكُمْ، وَلَوْ تَرَكْتُمْ سُنَّةَ نَبِيِّكُمْ، وَلَوْ تَرَكْتُمْ سُنَّةَ نَبِيِّكُمْ، وَلَوْ تَرَكْتُمْ سُنَّةَ نَبِيكُم لَضَلَلْتُمْ! وَلَقَدْ رَأَيْتُنَا وَمَا يَتَخَلَّفُ عَنْهَا إلَّا مُنَافِقٌ مَعْلُومُ النِّفَاق! وَلَقَدْ كَانَ الرَّجُلُ يُؤتَى بِه يُهَادَى بَيْنَ الرَّجُلَيْنِ حَتَّى يُقَامَ فِي الصَّفِّ! »(۱).

وَعَن أَبِي الدرداء ﴿ قَال: سمعتُ رَسُولُ اللّه ﷺ يقول: ﴿ مَا مِنْ ثَلاثَةٍ فِي قَرِية، وَلاَ بَدُو، لا تُقَامُ فِيهِمُ الصَّلاةُ إلا قَد اسْتَحْوَذَ عَلَيْهِم الشَّيْطَانُ. فَعَلَيْكُمْ بِالجَهَاعَةِ، فَإِنَّهَا يَأْكُلُ الذِّنْبُ مِنَ الغَنَم القَاصِية »(١).

وَعَن أَبِي سَعِيد الخدريِّ ﴿ أَن رَسُولَ اللَّه ﷺ قال: « الصلاةُ فِي جَمَاعَةٍ تَعْدِلُ خَمْسًا وَعِشْرِينَ صَلَاةً! فإذَا صَلَّاهَا فِي فَلاةٍ فَأَتَمَّ رُكوعَهَا وَسُجُودَهَا بَلَغَتْ خَمْسِينَ صَلَاةً » (٢) والمقصود بصلاتها في فلاة - وهي الصحراء - المسافر الذي لا يشغله

<sup>(</sup>١) رواه مسلم. ومعنى« يُهَادَى» : أي يعتمد على رَجلين، فيمشي بينهها متهايلًا من شدة الضعف والمرض!

<sup>(</sup>٢) القاصية: المنعزلة عن القطيع، الشاردة بعيدًا عنه. والحديث رَوَاهُ أحمد، والنسائي، وأبو داود، وابن حبان، وابن خزيمة، والحاكم، والبيهقي في الكبرى والشعب. وحسنه النووي في رياض الصالحين. كها حسنه الشيخ الألباني في صحيح الجامع، والمشكاة، وفي صحيح سنني النسائي وأبي داود. وقال في صحيح الترغيب: حسن صحيح. كها حسنه الشيخ شعيب الأرناؤوط في تحقيق المسند. (٣) رواه أبو داود، وابن حبان، والحاكم، وقال: صحيح على شرطهها. كها

<sup>(</sup>٣) رواه ابو داود، وابن حبان، والحاكم، وقال: صحيح على شرطهها. كها صححه الألباني في صحيح الجامع، وصحيح الترغيب، وصحيح أبي داود.

تعب سفره ومشاقه عن أداء صلاته. فرغم انفراده كان أجره مضاعفًا إن هو أحسن أداء الصلاة في سفره.

\* \* \*



في فضل شمود الجواعة في صَلَلتَيْ الصبح والعشاء وما فيموا من بركات وأسرار وحجر الخسارة الناجوة عن إضاعة جواعتموا!

**-\$9** 

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود، والترمذي، وقال: حديث حسن صحيح. وصححه الألبانيفي صحيح سننيها، وفي صحيح الترغيب.

مَا فِي التَّهْجِيرِ لَاسْتَبقُوا إلَيْهِ، وَلَوْ يَعْلَمُونَ مَا فِي العَتَمَةِ وَالصُّبْحِ لأَتَوْهُمَا وَلَوْ حَبْوًا !» (١٠).

وعنه ﴿ أَن رَسُولَ اللَّه ﷺ قال: ﴿ لَيْسَ صَلَاةٌ أَثْقَلَ عَلَى السَّمُنَافِقِينَ مِنْ صَلاةٌ الْفَجْرِ وَالعِشَاءِ! وَلَوْ يَعْلَمُونَ مَا فِيهِمَا لَأَتَوْهُمَا وَلَوْ يَعْلَمُونَ مَا فِيهِمَا لَأَتَوْهُمَا وَلَوْ حَبْوًا ﴾ (٢).

\* \* \*

 <sup>(</sup>١) متفق عليه. ومعنى العَتَمة: وقت صلاة العشاء، وهي أول ظُلْمةِ الليل.
 والاسْتِهَامُ: الافْتِرَاعُ. وَالتَّهْجِيرُ: التَّبْكِيرُ إِلَى الصَّلاةِ.

<sup>(</sup>۲) متفق عليه.



#### في فضل انتظار الصللة بالمسجد وأن الملائكة تجالس المؤمن المرابط فيه؛ ما دام متوضئًا ينتظر الصللة!

\_\_\_**÷** 

عَنْ أَبِي هُريرة ﷺ أَنَّ رَسُولَ اللَّه ﷺ قَالَ: « لا يَزَالُ أَحَدُكُمْ فِي صَلَاة مَا دَامَتِ الصَّلَاةُ تَحْبِسُهُ، لا يَمنَعُهُ أَنْ يَنقَلِبَ إلى أهلِهِ إلا الصَّلاةُ »(١).

وعنه ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّه ﷺ قَالَ: ﴿ الْمَلائِكَةُ تُصَلِّي عَلَى الْمَلائِكَةُ تُصَلِّي عَلَى أَحَدِكُمْ مَا دَامَ فِي مُصَلاهُ الَّذِي صَلَّى فِيهِ، مَا لَمْ يُحْدِثْ، تَقُولُ: اللَّهُمَّ اخْفِرْ لَهُ! اللَّهُمَّ ارْحُمْهُ ﴾ (٢٠).

وَعَنْ أَنس ﷺ: أَنَّ رَسُولَ اللَّه ﷺ أَخَّرَ صَلَاةَ العِشَاءِ إِلَى شَطْرِ اللَّيْلِ ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَيْنَا بِوَجْهِهِ بَعْدَمَا صَلَّى، فَقَالَ: «صَلَّى النَّاسُ وَرَقَدُوا، وَلَمْ تَزَالُوا فِي صلاةٍ مُنذُ انْتَظَرْ مُتُوهَا »(").

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>۲، ۳) رواه البخاري.

وعن أبي أُمَامَةَ البَاهِلِيِّ ﴿ أَن رسول اللَّـه ﷺ قال: « صَلاةٌ فِي إِنْرِ صَلاةٍ لَا لَغْوَ بَيْنَهُمَا كِتَابٌ فِي عِلِّيِّينَ »(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد، وأبو داود، والبيهقي في الكبرى والشعب، والطبراني في الكبير والأوسط والصغير. وحسنه الألباني في صحيح الجامع، وصحيح الترغيب، وصحيح أبي داود، والمشكاة. بينها صححه الشيخ شعيب الأرناؤوط في تحقيق المسند.



## في أن الوشي إلى الوساجد وغفرة ونور، وفوز بأعلى ونازل الجنة!

\_\_\_\_<del>`</del>9<del>`</del>

قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَنجِدَ اللّهِ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَوَةَ وَءَانَى الزَّكَوْةَ وَلَةً يَخْشَ إِلّا اللّهَ فَعَسَىٰ أُوْلَئيِكَ أَن يَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُهْتَدِينَ ﴾ [التوبة: ١٨]

وقال سبحانه: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَلُذَكَرَ فِيهَا السُّمُهُ يُسَيِّحُ لَهُ, فِيهَا بِالْفُدُو وَالْأَصَالِ ﴿ رِجَالُ لَا نُلْهِيمِ يَجَدَرُهُ وَلَا بَيْعُ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَإِقَامِ الصَّلَوْةِ وَإِينَا الرَّكُوةِ يَخَافُونَ يَوْمًا نَنقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَإِقَامِ الصَّلَوْةِ وَإِينَا الرَّكُوةِ يَخَافُونَ يَوْمًا نَنقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَكُرُ ﴿ لَا يَجْزِيهُمُ اللَّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ وَيَزِيدَهُم مِّن فَضْلِهِ مُ وَاللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ مَا النور:٣٦ - ٣٦].

وَعَن أَبِي هريرة ﷺ أَنَّ النبيَّ ﷺ قَالَ: « مَنْ غَدَا إلى النَّبِيِّ قَالَ: « مَنْ غَدَا إلى النَّبِيِّ المَنْ النَّبِيِّ المَنْ النَّبِيِّ قَالَ: « مَنْ تَطَهَّرَ فِي بَيْتِهِ، ثُمَّ مَضَى وعنه ﷺ أَنَّ النبيَّ ﷺ قَالَ: « مَنْ تَطَهَّرَ فِي بَيْتِهِ، ثُمَّ مَضَى

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

إلى بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللَّه لِيَقْضِي فَرِيضَةً مِنْ فَرَائِضِ اللَّه، كَانَتْ خُطُواتُهُ، إحْداها تَحُطُّ خَطِيئَةً، وَالأُخْرَى تَرْفَعُ دَرَجَةً »(١).

وَعَنْ أَبِي أُمَامَةَ ﴿ مَنْ رَسُولَ اللَّه ﷺ قَالَ: ﴿ مَنْ خَرَجَ مِنْ جَرَجَ مِنْ بَيتِهِ مُتَطَهِّرًا إِلَى صَلَاةٍ مَكْتُوبَةٍ فَأَجْرُهُ كَأَجْرِ الْحَاجِّ الْمُحْرِمِ! وَمَنْ خَرَجَ إِلَى تَسْبِيحِ الضَّحَى لاَ يَنْصِبُهُ إِلَّا إِيَّاهُ فَأَجْرُهُ كَأَجْرِ الْمُعْتَوِرِ! وَصَلَاةٌ عَلَى إِثْرِ صَلَاةٍ لَا لَغْوَ بَيْنَهُمَا كِتَابٌ فِي عِلِيّينَ ﴾ "أ.

وَعَن أُبِيِّ بْنِ كَعْبٍ ﴿ قَالَ: ﴿ كَانَ رَجُلٌ مِنَ الْأَنْصَارِ لاَ أَعْلَمُ أَحَدًا أَبْعَدَ مِنَ الْمُسْجِدِ مِنْهُ، وَكَانَتْ لا تُخْطِئُهُ صَلاةً، لاَ أَعْلَمُ أَحَدًا أَبْعَدَ مِنَ المَسْجِدِ مِنْهُ، وَكَانَتْ لا تُخْطِئُهُ صَلاةً، فَقيلَ لَهُ: لَوِ اشْتَرَيْتَ حَارًا لِتَرْكَبَهُ فِي الظَّلْهَاءِ وَفِي الرَّمْضَاءِ؟ (٢) قَالَ: مَا يَسُرُّنِي أَنَّ مَنْزِلِي إلى جَنْبِ المَسْجِدِ! إِنِّي أُرِيدُ أَنْ يُكْتَبَ لِي مَنْشَايَ إلى المَسْجِدِ، وَرُجُوعِي إِذَا رَجَعْتُ إلى أَهْلِي. يُكْتَبَ لِي مَنْشَايَ إلى المَسْجِدِ، وَرُجُوعِي إِذَا رَجَعْتُ إلى أَهْلِي. فَقَالَ رَسُولُ اللَّه يَظِيْدُ: ﴿ قَدْ جَمَعَ اللَّه لِكَ ذَلِكَ كُلَّه ﴾ (١٠).

وَعَن جَابِر ﷺ قَالَ: « خَلَتِ البِقَاعُ حولَ المَسْجِدِ، فَأَرَادَ بَنُو سَلَمَةَ أَنْ يَنتَقِلُوا قُرْبَ المَسْجِدِ، فَبَلَغَ ذَلِكَ النَّبِيَّ ﷺ،

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد، وأبو داود، والبيهقي في الكبرى والشعب، والطبراني في الكبير والأوسط والصغير. وحسنه الألباني في صحيح الجامع، وصحيح الترغيب، وصحيح أبي داود، والمشكاة. بينها صححه الشيخ شعيب الأرناؤوط في تحقيق المسند. (٣) الرمضاء: شِدة الحرِّ. (٤) رواه مسلم.

فَقَالَ لَمُّمْ: « بَلَغَنِي أَنَّكُم تُريدُونَ أَنْ تَنتَقِلُوا قُرْبَ المَسْجِدِ؟» قالوا: نعم يا رَسُولَ اللَّه، قَدْ أَرَدْنَا ذَلِكَ. فَقَالَ: « بَنِي سَلِمَةَ دِيَارَكُمْ تُكْتَبْ آثَارُكُمْ! » فقالوا: مَا يَسُرُّنَا أَنا كُنَّا تَحَوَّلْنَا(۱).

وَعَن أَبِي مُوسى ﴿ أَن رَسُولَ اللَّه ﷺ قال: ﴿ إِنَّ أَعْظَمَ النَّاسِ أَجْرًا فِي الصَّلاةِ أَبْعَدُهُمْ إليْهَا مَمْشًى فَأَبْعَدُهُمْ! وَالَّذِي يَنْتَظِرُ الصَّلاةَ حَتَّى يُصَلَّبَهَا مَعَ الإمَامِ أعظَمُ أَجْرًا مِنَ الَّذِي يُصَلِّبَهَا مَعَ الإمَامِ أعظَمُ أَجْرًا مِنَ الَّذِي يُصَلِّبِهَا ثُمَّ يَنَامُ ﴾ (٢).

وَعَن بُرَيْدَة عَلَى عَن النبِي عَلَيْة قَالَ: « بَشِّرُوا الْمَشَّائِينَ فِي الظَّلَمِ إِلَى النَسَاجِدِ بِالنُّورِ التَّامِّ يَوْمَ القِيَامَةِ! » (أ) وعن أبي هريرة اللَّه بِهِ أَنَّ رَسُول اللَّه عَلَى مَا يَمْحُو اللَّه بِهِ النَّورَجَاتِ؟ » قَالُوا: بَلَى يا رَسُول اللَّه؟ قَالَ: « إشباغُ الوُضُوءِ عَلَى المَكَارِهِ، وَكَثْرَةُ الخُطَا إلى المَسَاجِدِ، وَانْتِظَارُ الصَّلَاةِ بَعْدَ الصَّلَاةِ ، فَذَلِكُمُ الرِّبَاطُ! فذَلِكُم الرِّبَاطُ » (1).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، وروى البخاري نحوه مختصرًا من حديث أنس.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود، والترمذي عن بريدة. ورواه ابن ماجه، والحاكم، عن أنس وعن سهل بن سعد. كها رواه البيهقي في الكبرى وفي الشعب، والطبراني في الكبير والأوسط، وأبو يعلى، وابن خزيمة. وصححه الألباني في صحيح الجامع، والمشكاة، وصحيح الترغيب، وصحيح السنن الثلاثة.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم.



### في أن يوم الجمعة أفضل الئيام عند اللَّـم على اللِطلاق لِمَا جعل اللَّـم فيه من النُسرار الكونية والحقائق اللِيمانية

**49** 

ومن ثُمَّ فقد وجبت صلاة الجمعة على المسلمين، وتميزت بفضل عظيم! فَتَأَكَّدَ نَدْبُ الاغتسالِ لَهَا والتَّطَيُّب، والتبكير إِلَيْهَا، والصلاة على النبي ﷺ يومَها، والإكثار من الدعاء؛ إذ فيها ساعة الإجابة الخاصة! وفيها من الأسرار القَدَرِيَّةِ والعجائب التكوينية ما يملأ القلبَ رَهَبًا!

قَالَ اللَّه تَعَالَى: ﴿ يَنَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نُودِئَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ الْمُحْمَعَةِ فَاسْعَوَا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُواْ الْبَيْعُ ذَلِكُمُّ خَيْرٌ لَكُمُّ إِن كُنْتُمْ فَالْمَصُونَ اللَّهُ فَإِذَا قُضِيبَ الصَّلَوْةُ فَانتَشِرُواْ فِي الْأَرْضِ وَابْنَغُواْ مِن فَضْلِ اللَّهِ وَاذْكُرُواْ اللَّهَ كَذِيرًا لَعَلَكُو لُفْلِحُونَ ﴾ [ الجمعة: ١٠،٩].

وَعَنْ أَبِي هريرة ﷺ أن رسول اللَّه ﷺ قال: « خَيْرُ يَومٍ طَلَعَتْ عَلَيْهِ الشَّمْسُ يَوْمُ الْجُمُعَةِ: فِيهِ خُلِقَ آدَمُ، وَفِيهِ أُدْخِلَ

الجَنَّة، وَفِيهِ أُخْرِجَ مِنْهَا! »(١٠ تلك رواية مسلم، وللحديث تفصيل عجيب في رواية أخرى صحيحة؛ ونصها أنه ﷺ قال: « خَيْرُ يوم طَلَعتْ فيه الشمسُ يَوْمُ الجمعة: فيه خُلِقَ آدم، وفيه أُهبط، وفيه تِيبَ عليه، وفيه قُبِضَ وفيه تقومُ السَّاعةُ! ما عَلَى وَجهِ الأَرضِ مِن دابةٍ إلَّا وَهِي تُصبح يومَ الجمعة مُصِيخَةً حتَّى تطلعَ الشَّمسُ؛ شَفقًا من السَاعةِ! إلا ابْنَ آدم! وفيه ساعةٌ لا يصادفُها عَبْدٌ مُؤمنٌ وَهَو في الصَّلاة يَسألُ اللَّه شيئًا إلَّا أَعْطَاه إِيَّاهُ »(٢).

وعن أبي هريرة ﷺ قَالَ: قَالَ رسول اللَّه ﷺ : « مَنْ تَوَضَّأَ فَأَحْسَنَ الوُّضُوءَ ثُمَّ أتى الجُمُعَةَ، فَاستَمَعَ وأنصَتَ، غُفِرَ لهُ مَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الجُمُعَةِ وَزِيَّادَةُ ثَلاَثَةِ أَيام! وَمَنْ مَسَّ الحَصَى فَقَدُ لَغَا »(٢).

وَعَنْهُ ﴿ الصَّلَوَاتُ النبيَّ ﷺ قَالَ: « الصَّلَوَاتُ الخَمْسُ، وَاجُمُعَةُ إِلَى اجُمُعَةِ، وَرَمَضَانُ إِلَى رَمَضَان، مُكَفِّراتٌ مَا بَيْنَهُنَّ إِذَا اجْتُنِبَتِ الكَبَائِرُ »(<sup>١)</sup> وعنه وعن ابن عمر كليهما مَعًا –

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه مالك، وأحمد، وأبو داود، والترمذي، والنسائي، وابن حبان، والحاكم، عن أبي هريرة مرفوعًا. وصححه الألباني في صحيح الجامع الـصغير، وصـحيح سننهم، وصحيح الترغيب، والإرواء. وقال الشيخ شعيب الأرناؤوط في تحقيـق المسند: « إسناده صحيح على شرط الشيخين ».

<sup>(</sup>۲،۲) رواه مسلم.

رضي اللَّه عنهما - أنها سَمِعَا رسولَ اللَّه ﷺ يقولُ عَلَى أَعْوَادِ مِنْبَرِهِ: « لَيَنْتَهِيَنَّ أَقْوَامٌ عَنْ وَدْعِهِمُ الجُمُعَاتِ أَوْ لَيَخْتِمَنَّ اللَّه عَلَى قُلُوبِهِمْ ثُمَّ لَيَكُونُنَّ مِنَ الغَافِلِينَ! »(').

وَعَن ابن عمر رضي اللَّه عنها: أنَّ رمول اللَّه ﷺ قَالَ: « إِذَا جَاء أَحَدُكُمُ الجُمُعَة فَلْيَغْتَسِلْ! »(٢) وعن أَي سعيد الحدري ﴿ أَنَّ رسول اللَّه ﷺ قَالَ: « غُسْلُ يَوْمِ الجُمُعَةِ وَاجِبٌ عَلَى كُلِّ مُحْتَلِمِ! »(٣) وعن سَلَمَان ﴿ أَنُ مُومِ الجُمُعَةِ وَاجِبٌ عَلَى كُلِّ مُحْتَلِمِ! »(٣) وعن سَلَمَان ﴿ أَنُ مُومِ الجُمُعَةِ وَيَتَطَهَّرُ رسول اللَّه ﷺ قَالَ: « لاَ يَغْتَسِلُ رَجُلٌ بَومَ الجُمُعَةِ وَيَتَطَهَّرُ مَا اسْتَطَاعَ مِن طُهْرٍ ، وَيَدَّهِنُ مِنْ دُهْنِهِ ، أَوْ يَمَسُّ مِنْ طِيبِ مَا اسْتَطَاعَ مِن طُهْرٍ ، وَيَدَّهِنُ مِنْ دُهْنِهِ ، أَوْ يَمَسُّ مِنْ طِيبِ بَيْتِهِ ، ثُمَّ يَخْرُجُ فَلاَ يُفَرِّقُ بَيْنَ اثنَيْنِ ، ثُمَّ يُصَلِّي مَا كُتِبَ لَهُ ، بَيْنِ اثنَيْنِ ، ثُمَّ يُصَلِّي مَا كُتِبَ لَهُ ، أَيْنَ اثنَيْنِ ، ثُمَّ يُصَلِّي مَا كُتِبَ لَهُ ، وَيَذَنْ الْمَامُ ، إلا غُفِرَ لَهُ مَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْمُعْمَةِ الأَخْرَى »(١٠).

وَعَن أَبِي هريرة ﴿ أَنَّ رسول اللَّه ﷺ قَالَ: ﴿ مَنِ اغْتَسَلَ يَكِمُ الْجُمُعَةِ غُسْلَ الجَنَابَةِ، ثُمَّ رَاحَ فِي الساعة الأولى فَكَأْنَا قَرَّبَ بَدَنَةً [ أي: جَمَلًا أو ناقةً ]، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ النَّانِيةِ فَكَأْنَا وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ النَّانِيةِ فَكَأْنَا قَرَبَ كَبْشًا أَقْرَنَ، قَرَبَ بَقَرَةً، وَمَنْ رَاحَ فِي السَاعةِ النَّالِئَةِ فَكَأْنَا قَربَ كَبْشًا أَقْرَنَ، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ النَّالِئَةِ فَكَأْنَا قَربَ كَبْشًا أَقْرَنَ، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الرَّابِعَةِ فَكَأْنَا قَرَبَ دَجَاجَةً، وَمَنْ رَاحَ فِي وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الرَّابِعَةِ فَكَأْنَا قَرَّبَ دَجَاجَةً، وَمَنْ رَاحَ فِي

(۲، ۳) متفق عليه.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري.

السَّاعَةِ الْحَامِسَةِ فَكَأْنَهَا قَرَّبَ بَيْضَةً، فَإِذَا خَرَجَ الإِمَامُ حَضَرَتِ الْمَلاَئِكَةُ يَسْتَمِعُونَ الذِّكْرَ »(١) ومعناه أنه لا فضل لمن جاء متأخرًا، وليس له إلا أجر الفريضة!

وعنه ﷺ: أنَّ رسول اللَّـه ﷺ ذَكَرَ يَوْمَ الجُمُعَةِ، فَقَالَ: « فِيهَا سَاعَةٌ لا يُوافِقُهَا عَبْدٌ مُسْلِمٌ، وَهُوَ قَائِمٌ يُصَلِّى يَسْأَلُ اللَّه شَيْئًا، إِلَّا أَعْطَاهُ إِيَّاهُ » وَأَشَارَ بِيَدِهِ يُقَلِّلُها('' وعن أَبِي بُرْدَةَ ابن أبي موسى الأشعريِّ ﷺ قَال: قَالَ عبد اللَّه بن عمر رضي اللُّه عنهما: أَسَمِعْتَ أَبِاكَ يُحَدِّثُ عَنْ رسول اللَّه ﷺ في شأنِ سَاعَةِ الجُمُعَةِ؟ قَالَ: قُلْتُ: نَعَمْ، سَمِعْتُهُ يَقُولُ: سَمِعْتُ رسول اللَّـه ﷺ يقول: « هِيَ مَا بَيْنَ أَنْ يَجْلِسَ الإَمَامُ إِلَى أَنْ تُقْضَى الصَّلاةُ »<sup>(۲)</sup>.

وعن أوس بن أوس الله عَلَيْ قَال: « إِنَّ من أفضلِ أَيامكمْ يومَ الجمعة، فيه خُلِقَ آدم، وفيه قُبِضَ، وفيه النفخةُ، وفِيه الصعقةُ، فأكثروا علي من الصلاة فيه! فإنَّ صلاتكم معروضةٌ عليَّ » قالوا: يا رسول اللَّـه وكيف تُعْرِض صلاتنا عليك وقد أَرِمْتَ؛ أي يقولون: قد بَلِيتَ، فقال: « إن اللُّه حَرَّمَ على الأرضِ أَنْ تأكلَ أجسادَ الأنبياءِ »(1).

<sup>(</sup>۱، ۲) متفق عليه. (۳) رواه مسلم

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد، وأبو داود، والنسائي، وابن ماجه، وابن حبان، والحاكم، عن أوس بن أوس، وصححه النووي في رياض الصالحين. كما صححه الألباني في \_

وَعَن أَنسٍ ﴿ أَنَّ رسول اللَّه ﷺ قال: ﴿ إِنَّ فِي الجنةِ لَسُوقًا يَأْتُونها كُلَّ جَمعةٍ، فِيْها كُثبان المِسك، فَتَهِب ريحُ الشّمالِ فَتَحثوا فِي وُجوهِهِم وَثيابِهِم فيزدادونَ حُسْنًا وجَمَالًا، فيرجعونَ إلى أهليهم وَقْد ازدادوا حُسْنًا وجمالًا، فيقولُ لهم أهلوهم: واللَّه لَقَدْ ازددتم بَعْدَنَا حُسْنًا وجمالًا! فيقولونَ: وأنتمْ واللَّه لَقَدْ ازددتم حُسْنًا وجمالًا!

من أجل هذا وذاك شدد النبي على النكير على ترك صلاة الحياعة تهاونًا؛ حتى بلغ ثلاث جُمَعٍ! فعن أبي الجعد الله أن رسول الله على قال: « مَنْ تَرَكَ ثلاث جُمَعٍ تهاونًا بها؛ طَبَعَ الله على قَلْبِهِ »(") وعن أسامة بن زيد الله أن رسول الله على قال: « مَنْ تَرَكَ ثلاثَ جُمُعَات مِنْ غَيْرِ عُنْدٍ كُتِبَ مِنَ الْمُنَافِقِينَ »(").

\* \* \*

<sup>=</sup>صحيح الجامع، والسلسلة الصحيحة، والمشكاة، وصحيح الترغيب، والإرواء. وقال الشيخ شعيب الأرناؤوط في تحقيق المسند: إسناده صحيح.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

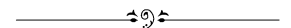
<sup>(</sup>٢) رواه أحمد، وأصحاب السنن الأربعة، والحاكم. وصححه الألباني في صحيح الجامع، وفي صحيح سننهم، والمشكاة، وصحيح الترغيب. وحسنه الشيخ شعيب الأرناؤوط في تحقيق المسند.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني، وصححه الألباني في صحيح الجامع. وروى نحوه ابن حبان وابن خزيمة عـن أبي الجعـد الضمري مرفوعًا، وصححـه الألبانـي في صحيح الترغيب.



في فضل نوافل الصلوات وقيام الليل خاصة وأن الصلاة في جوف الليل خير النوافل على الإطلاق! وأنها أَقْرَبُ الطرق الموصلة إلى اللَّـه! فمي تنير القلب، وتجدد الإيمان، وتملأ الوجدان أنسًا باللَّـه وثقةً به تعالى

وهى غذاء للروح، وشفاء للنفس، وعلاج للبدن!



وعن أبي هريرة الله أن رَسُولَ اللَّه عَلَيْ قال: « إنَّ اللَّه تَعَالَى

قَالَ: مَنْ عَادَى لِي وَلَيًّا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالْحَرْبِ، وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدي بِشَيء أَحَبَّ إِلِيَّ عَبْدي بَعَقَرَّبُ إِلِيَّ عَبْدي بِعَقَرَّبُ إِلِيَّ بِالنَّوافِلِ حَتَّى أَحِبَّهُ، فَإِذَا أَحبَبْتُهُ كُنْتُ سَمِعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذي يُبْطِشُ بَهَا، وَرِجْلَهُ الَّتِي يَمْشي وَبَصَرَهُ الَّذي يُبْطِشُ بَهَا، وَرِجْلَهُ الَّتِي يَمْشي بِهَا، وَإِنْ سَأَلَني لَأُعْطِينَةُ، وَلَئِنِ اسْتَعَاذَنِي لَأُعِيذَنَّهُ »(۱).

ولقيام الليل قصة أخرى! فَمن أَحَبِّ الأحاديث إلى قلي قَوْلُهُ ﷺ: « مَنْ قَامَ بِعَشْرِ آياتٍ لَمْ يُكْتَبُ مِنَ الغَافِلِينَ،

<sup>(</sup>١، ٢) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في الأوسط عن أبي هريرة. وحسنه الشيخ الألباني في صحيح الجامع وصحيح الترغيب.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم.

وَمَنْ قَامَ بِهائَةِ آيةٍ كُتِبَ مِنَ القَانِتِينَ، وَمَنْ قَامَ بِأَلْفِ آيةٍ كُتِبَ مِنَ الـُمُقَنْطِرِينَ »(١) وعن عائشة - رضي اللَّه عنها - قالت: « كَانَ النبيُّ ﷺ يَقُومُ مِنَ اللَّيْلِ حَتَّى تَتَفَطَّرَ قَدَمَاهُ، فَقُلْتُ لَهُ: لِمَ تَصْنَعُ هَذَا يَا رَسُولَ اللَّه وَقَدْ غُفِرَ لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ؟ قَالَ: « أَفَلَا أَكُونُ عَبْدًا شَكُورًا؟ »(``).

وعن علي الله : ( أنَّ النبيَّ ﷺ طَرَقَهُ وَفَاطِمَةَ لَيْلًا، فَقَالَ: «أَلَا تُصَلِّيَانِ؟» ) (٢) وَعَن أَبِي هُريرة وأَبِي سَعيدٍ الخُدرِي – رضى اللَّه عنهما – أن رسولَ اللَّه ﷺ قال: « إِذَا أَيْقَظَ الرَّجُلُ أَهْلَهُ مِنَ اللَّيْلِ فَصَلَّيَا - أَوْ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ جَمِيعًا، كُتِبَا فِي الذَّاكِرِينَ وَالذَّكِرَاتِ »('' وعن سالم بن عبدِ اللَّـه بن عمر ابن الخطاب - رضي اللَّـه عنهم - عن أبيه أنَّ رسولَ اللَّـه ﷺ قَالَ: « نِعْمَ الرَّجُلُ عَبْدُ اللَّـه، لَوْ كَانَ يُصَلّي مِنَ اللَّيلِ » قَالَ

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود، والبيهقي في الشعب، وابن حبان، وابن خزيمة، عن عبد اللَّـه ابن عمرو. وصححه الألباني في صحيح الجامع، وفي السلسلة الصحيحة، وصحيح الترغيب، وصحيح سنن أبي داود.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه. ومتفق على نحوه عَن المُغِيرَة بن شُعبة.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه.

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود، والنسائي، وابن ماجه، وابن حبان، والحاكم، والطبراني في الأوسط والصغير، كلهم عن أبي هريرة، أو أبي سعيد الخدري، أو عنهما معًا، وصححه النووي في رياض الصالحين. كما صححه الألباني في صحيح الجامع، وصحيح سننهم، والمشكاة، وصحيح الترغيب. وفيه: « قال الحافظ: صحيح على شرط الشيخين».

سَالِمُ": فَكَانَ عَبدُ اللَّهِ بَعْدَ ذَلِكَ لا يَنامُ مِنَ اللَّيلِ إِلَّا قَلِيلًا''' وَعَن عَبد اللَّه بن عَمرو بن العاصِ – رضي اللَّه عنهها – قَالَ: قَالَ رسول اللَّه ﷺ: « يَا عبدَ اللَّه! لا تَكُنْ مِثْلَ فُلَانٍ كَانَ يَقُومُ اللَّيلَ فَتَرَكَ قِيَامَ اللَّيلِ »'''.

وَعَن ابن مسعود ﴿ قَالَ: ( ذُكِرَ عِنْدَ النَّبِي ﷺ رَجُلٌ نَامَ لَيْلَةً حَتَّى أَصْبَحَ، قَالَ: « ذَاكَ رَجُلٌ بَالَ الشَّيطَانُ فِي أُذَنَيْهِ » ) ("). وَعَن أَبِي هريرة ﴿ قَالَ: « يَعْقِدُ الشَّيطَانُ عَلَى قَافِيةٍ قَالَ: « يَعْقِدُ الشَّيطَانُ عَلَى قَافِيةٍ رَأْسِ أَحَدِكُمْ إِذَا هُو نَامَ ثَلَاثَ عُقَدٍ، يَضْرِبُ عَلَى كُلِّ عُقْدَةٍ: عَلَيْكَ لَيْلٌ طَويلُ فَارْقُدْ! فَإِنِ اسْتَيقَظَ، فَذَكَرَ اللَّه تَعَالَى انحَلَتْ عُقدَةً، فَإِنْ صَلَّى انْحَلَتْ عُقدَةً، فَإِنْ صَلَّى انْحَلَّتْ عُقدَهُ كُلُهُ انخَلَتْ عُقدَةً، فَإِنْ صَلَّى انْحَلَّتْ عُقدُهُ كُلُهُا، فَأَصْبَحَ نَشِيطًا طَيِّبَ النَّفْسِ، وَإِلَا أَصْبَحَ خَبِيثَ النَّفْسِ كَلْسَلَانَ » (أ).

وَعَن عَبد اللّهِ بنِ سلّام ﴿ أَنَّ النبيَّ ﷺ قَالَ: ﴿ أَيُّهَا النَّاسُ، أَفْشُوا السَّلامَ، وَأَطْعِمُوا الطَّعَامَ، وَصَلُّوا بِاللَّيْلِ وَالنَّاسُ نِيَامٌ، تَدْخُلُوا الجَنَّة بِسَلَامٍ ﴾ (٥)، وَعَن أَبي هُريرة ﴿ أَن رسول اللّه ﷺ

<sup>(</sup>۱ - ٤) متفق عليه.

<sup>(</sup>ه) رواه أحمد، والترمذي، وابن ماجه، والدارمي، والحاكم، وقال: « صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ». وقال الترمذي: حديث حسن صحيح. كما صححه الألباني في صحيح الجامع، والإرواء، والسلسلة الصحيحة، وصحيح الترغيب وقال الشيخ شعيب الأرناؤوط في تحقيق المسند: «إسناده صحيح، رجاله ثقات رجال الشيخين»

قال: « أُطِبِ الكلامَ، وأَفْشِ السلامَ، وَصِلِ الأرحامَ، وصَلِّ بالليل والناس نيام؛ ثم ادْخُلِ الجنةَ بسلام »(١). وَعَن أَبِي مَالك الأَشْعَرِي ﷺ أن رسول اللَّه ﷺ قال: « إنَّ في الجنةِ غُرَفًا يُـرَى ظَاهِرُهَا من بَاطِنِهَا، وبَاطِنُهَا من ظَاهِرِهَا، أعدُّها اللَّـه تعالى لمن أطعم الطعامَ، وألانَ الكلامَ، وتابعَ الصيامَ، وصلَّى بالليل والناس نيام »(۲).

وَعَنْ أَبِي هُريرة ﴿ أَن رسولَ اللَّـه ﷺ قال: « أَفْضَلُ الصِّيَام بَعْدَ رَمَضَانَ: شَهْرُ اللَّهِ المُحَرَّمُ، وَأَفْضَلُ الصَّلَاةِ بَعْدَ الفَرِيضَةِ: صَلَاةُ اللَّيْلِ »(٣) وعن ابن عمر - رضى اللَّه عنهما -أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ قَالَ: « صَلاةُ اللَّيْلِ مَثْنَى مَثْنَى، فَإِذَا خِفْتَ الصُّبْحَ فَأَوْتِرْ بِوَاحِدَةٍ »(') وعنه ﷺ قَالَ: ( كَانَ النَّبيُّ ﷺ يُصَلِّي مِنَ اللَّيْلِ مَثْنَى مَثْنَى، وَيُوتِرُ بِرَكْعَةٍ ) (٥٠).

وَعَن أَنس ﴿ قَالَ: (كَانَ رسولُ اللَّهِ ﷺ يُفْطِرُ مِنَ

<sup>(</sup>١) رواه ابن حبان، وأبو نعيم في الحلية، عن أبي هريرة. وصححه الألباني في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد، وابن حبان، والبيهقي، عن أبي مالك الأشعري، ورواه الترمذي عن على، والطبراني في الكبير، والحاكم عن ابن عمرو، وصححه على شرطهما. وحسنه الألباني في صحيح الجامع، والمشكاة، وصحيح الترغيب. وحسنه أيضًا الشيخ شعيب الأرناؤوط في تحقيق المسند.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٤، ٥) متفق عليه.

الشَّهْرِ حَتَّى نَظُنَّ أَلَّا يَصُومَ مِنْهُ، وَيَصُومُ حَتَّى نَظُنَّ أَنْ لا يُضُومُ حَتَّى نَظُنَّ أَنْ لا يُفْطِرَ مِنْهُ شَيْئًا، وَكَانَ لَا تَشَاء أَنْ تَرَاهُ مِنَ اللَّيلِ مُصَلِّيًا إِلا رَأْيْتَهُ )(١).

وَعَن عائشة - رضي اللَّه عنها -: ﴿ أَنَّ رسولَ اللَّه ﷺ كَانَ يُصَلِّي إحْدَى عَشْرَةَ رَكْعَةً - تَعْنِي في اللَّيل- يَسْجُدُ السَّجْدَةَ مِنْ ذَلِكَ قَدْرَ مَا يَقْرَأُ أَحَدُكُمْ خَمْسِينَ آيةً قَبْلَ أَنْ يَرفَعَ رَأْسَهُ، وَيَرْكَعُ رَكْعَتَيْنِ قَبْلَ صَلَاةِ الفَجْرِ، ثُمَّ يَضْطَجِعُ عَلَى شِقِّهِ الأيْمَن حَتَّى يَأتِيَهُ الـمُنَادِي للـصَلَاةِ )(`` وعنها رضي اللَّه عنها قالت: ( مَا كَانَ رسولُ اللَّه ﷺ يَزيدُ - في رَمَضَانَ وَلَا فِي غَيْرِهِ - عَلَى إحْدَى عَشْرَةَ رَكْعَةً: يُصَلَى أَرْبَعًا فَلَا تَسْأَلُ عَنْ خُسْنِهِنَّ وَطُولِمِنَّ، ثُمَّ يُصَلِّي أَرْبَعًا فَلاَ تَسْأَلْ عَنْ حُسْنِهِنَّ وطُولِمِنَّ، ثُمَّ يُصَلِّي ثَلاثًا، فَقُلتُ: يَا رسولَ اللَّهِ، أَتَنَامُ قَبْلَ أَنْ تُوتِرَ؟ فَقَالَ: « يَا عَائِشَةُ! إِنَّ عَيْنَيَّ تَنَامَانِ وَلاَ يَنَامُ قَلْبِي " ) (٢).

وَعَن أَبِي هريرة ﴿ أَنَّ النبيَّ ﷺ قَالَ: ﴿ إِذَا قَامَ أَحَدُكُمْ مَنَ اللَّيْلِ فَلْيَفْتَتِحِ الصَّلَاةَ بركْعَتَيْنِ خَفِيفَتَيْنِ ﴾ وعن عائشة - رضي اللَّيْلِ فَلْيَفْتَتِحِ الصَّلَاةَ بركْعَتَيْنِ خَفِيفَتَيْنِ ﴾ وعن عائشة - رضي اللَّيْلِ اللَّه ﷺ إِذَا قَامَ مِنَ اللَّيْلِ

<sup>(</sup>١، ٢) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه.

افْتَتَحَ صَلَاتَهُ بِرَكْعَتَيْنِ خَفِيفَتَيْنِ) (١) وَعَن ابن مسعود ﴿ قَالَ: ( صَلَّيْتُ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ لَيْلَةً، فَلَمْ يَزَلْ قائِهًا حَتَّى هَمَمْتُ بِأَمْرِ سوءٍ، قيلَ: مَا هَمَمْتَ؟ قَالَ: هَممتُ أَن أَجْلِسَ وَأَدَعَهُ )(٢).

وَعَن حُذَيْفَةَ ﴿ قَالَ: ( صَلَّيْتُ مَعَ النَّبِي ﷺ ذَاتَ لَيْلَةٍ فَافْتَتَحَ البَقَرَةَ، فَقُلْتُ: يَرْكَعُ عِنْدَ المائةِ، ثُمَّ مَضَى، فقلتُ: يُصَلَّى بَهَا فِي رَكْعَةٍ فَمَضَى، فقلتُ: يَرْكَعُ بَهَا، ثُمَّ افْتَتَحَ النِّسَاء فَقَرَأَهَا، ثُمَّ افْتَتَحَ آلَ عِمْرَانَ فَقَرَأَهَا، يَقرَأُ مُتَرَسِّلًا، إِذَا مَرَّ بآية فِيهَا تَسبيحٌ سَبَّحَ، وَإِذَا مَرَّ بسُؤَالٍ سَأَلَ، وَإِذَا مَرَّ بتَعَوُّذٍ تَعَوَّذَ، ثُمَّ رَكَعَ، فَجَعَلَ يَقُولُ: « سُبْحَانَ رَبِّي العَظِيم! » فَكَانَ رُكُوعُهُ نَحوًا مِنْ قِيَامِهِ، ثُمَّ قَالَ: « سَمِعَ اللَّه لَمِنْ تَحِدَهُ، رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ» ثُمَّ قَامَ طَويلًا قَريبًا مِمَّا رَكَعَ، ثُمَّ سَجَدَ، فَقَالَ: « سُبْحَانَ رَبِّي الأَعْلَى » فَكَانَ سجُودُهُ قَريبًا مِنْ قِيَامِهِ )(٢).

وَعَنْ جَابِر ﷺ قَالَ: ( سُئِلَ رسولُ اللَّـه ﷺ أيُّ الصَّلاةَ أَفْضَلُ؟ قَالَ: « طُولُ القُنُوتِ » )( نَ والمقصود بطول القنوت هنا: طول القيام عند القراءة للقرآن في الصلاة، كما شرحه النووي في رياض الصالحين.

وَعَن عَبد اللَّه بن عَمرو بنِ العاص - رضي اللَّه عنهما -:

(٢) متفق عليه.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>۳، ٤) رواه مسلم.

أَنَّ رسولَ اللَّه عَلَيْ قَالَ: « أَحَبُّ الصَّلاةِ إِلَى اللَّه صَلاةُ دَاوُدَ، وَأَحَبُّ الصَّلاةِ إِلَى اللَّه صَلاةُ دَاوُدَ، وَأَحَبُ الصَّلاةِ إِلَى اللَّه صِيَامُ دَاوُدَ، كَانَ يَنَامُ نِصْفَ الليل وَيَقُومُ وَأَحَبُ الصِّيَامُ الليل وَيَقُومُ ثُلُثَهُ وَيَنَامُ سُدُسَهُ، وَيَصُومُ يَومًا وَيُفْطِرُ يَوْمًا »(۱) وَعَن عائشة - ثُلُثَهُ وَيَنَامُ أَوَّلَ اللَّيلِ، رضي اللَّه عنها -: ( أَنَّ النبيَّ عَلَيْ كَانَ يَنَامُ أَوَّلَ اللَّيلِ، وَيَقُومُ آخِرَهُ فَيُصَلِّي )(۱).

وَعَن جَابِر ﴿ قَالَ: سَمِعْتُ رسولَ اللّه عَيْلَة يقول: ﴿ إِنَّ فِي اللّيْلِ لَسَاعَةً، لاَ يُوَافِقُهَا رَجُلٌ مُسْلِمٌ يَسْأَلُ اللّه تَعَالَى خَيْرًا مِنْ أَمْرِ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، إِلّا أَعْطَاهُ إِيَّاهُ، وَذَلِكَ كُلَّ لَيْلَةٍ ﴾ (٢) وعن أبي هريرة ﴿ أن رسول اللّه عَيْلِة قال: ﴿ يَنْزِلُ رَبُّنا كُلَّ ليلة إلى سَمَاءِ الدُّنْيَا حينَ يَبْقَى ثُلُثُ الليلِ الآخِرِ، فيقول: مَنْ يدعوني الله سَمَاءِ الدُّنْيَا حينَ يَبْقَى ثُلُثُ الليلِ الآخِرِ، فيقول: مَنْ يدعوني فأستجيب له؟ مَنْ يستغفرني فأغفر له؟ ﴾ (١). وفي رواية لمسلم: ﴿ إذا مضى شطر الليل – أو ثلثاه – ينزل اللّه – تبارك وتعالى – إلى السهاء الدنيا فيقول: هل من سائلٍ فَيُعْطَى؟ هل من داعٍ فَيُسْتَجابَ له؟ هل من مستغفر يُغفر له؟ حتى ينفجر الصبح ﴾ (١).

وعن عمرو بن عبسة ﴿ أَنه سمع النبي ﷺ يقول: ﴿ أَقْرَبُ مَا يَكُونُ العَبدُ من الرَّبِّ فِي جَوْفِ الليلِ، فإن استطعتَ أَنْ تَكونَ

<sup>(</sup>۱، ۲) متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه.

مِن يَذْكُرُ اللَّه فِي تلك الساعةِ فَكُنْ »(۱).

وَعَن عَائِشَة - رضي اللَّه عنها - قالت: (كَانَ رسولُ اللَّه ﷺ إِذَا فَاتَنْهُ الصَّلاةُ مِنَ اللَّيْلِ مِنْ وَجَعٍ أَوْ غَيْرِهِ، صَلَّى مِنَ النَّهَارِ ثِنْتَيْ عَشَرَةَ ركْعَةً )(٢) وعن عمر بن الخطاب شه أن رسولَ اللَّه ﷺ قال: « مَنْ نَامَ عَنْ حِزْبِهِ، أَوْ عَنْ شَيْءٍ مِنْهُ، فَقَرَأَهُ فيها بَيْنَ صَلَاةِ الفَجْرِ وصلاة الظُّهْرِ، كُتِبَ لَهُ كَأَنَّمَا قَرَأَهُ مِنَ اللَّيْلِ »(٢) والمراد بقراءة الحزب هنا: التهجد بالقرآن.

وَعَن عَائَشَة - رضي اللَّه عنها - أنَّ النبيَّ ﷺ قَالَ: « إِذَا نَعَسَ أَحَدُكُمْ فِي الصَّلَاة فَلْيَرْقُدْ حَتَّى يَذْهَبَ عَنْهُ النَّوْمُ، فَإِنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا صَلَّى وَهُو نَاعِسٌ لَعَلَّهُ يَذْهَبُ يَسْتَغْفِرُ فَيَسُبَّ نَفْسَهُ » (أ). أَحَدَكُمْ إِذَا صَلَّى وَهُو نَاعِسٌ لَعَلَّهُ يَذْهَبُ يَسْتَغْفِرُ فَيَسُبَّ نَفْسَهُ » (أ). وعن أبي هريرة ﷺ أن رسولَ اللَّه ﷺ قال: « إِذَا قَامَ أَحَدُكُمْ مِنَ اللَّيْلِ فَاسْتَعْجَمَ القُرْآنَ عَلَى لِسَانِهِ (أ)، فَلَمْ يَدْرِ مَا يَقُولُ فَلْيَضْطَجِع! » (أ).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود، والترمذي، واللفظ له، وقال: «حديث حسن صحيح ». كها رواه الحاكم وقال: «صحيح على شرط مسلم »، ثم صححه الألباني في صحيح الترغيب، والمشكاة، والكلم الطيب، وصحيح أبي داود والترمذي.

<sup>(</sup>۲، ۳) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه.

<sup>(</sup>٥) استعجم عليه القرآن: استغلق عليه، ولم ينطلق به لسانه لغلبة النعاس!

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم.



في أن الخشوع هو روح الصللة وجومرها، فمن أضاءه فقد أضاعها!

وإنها بخشوع العبد في صلاته – قُنُوتًا في أفعالها، وشُمُودًا لهناجاة ربه بأقوالها - تكون للصلاة فائدتها الروحية والتربوية، وكذا أجرها وقبولها عند اللَّه ﷺ وبقدر ها ينقص العبد هن خشوعها تنقص فائدتها وأجرها؛ حتى لا يبقى له هن ذلك شيء والعياذ باللَّه!

# \_\_\_\_**÷**9<del>÷</del>\_\_\_\_

قال رَبُّ الرحمةِ جَلَّ ذِكْرُهُ وثناؤُه: ﴿ قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ آلَا مُنْ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾ وأَسْتَعِينُوا عَلَى السَّكُونِ وَالصَّكُوةِ وَإِنَّهَا لَكَجِيرَةً إِلَّا عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٤٥]. وقال ﷺ ﴿ حَلْفِظُوا عَلَى الصَّكُونِ وَالصَّكُوةِ اللَّهُ مَا السَّكُونِ وَالصَّكُوةِ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَعَلَيْتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨].

هكذا أمر اللَّـه ﷺ بالصلاة خشوعًا وقنوتًا، وإنها حقيقة الصلاة الحضور مع اللَّـه، والاستغراق الكلي في مناجاته،

كما في حديث النبي عَلَيْهِ: « إنَّ أحدَكم إذا قام في صَلَاتِهِ فإنه يُنَاجِي ربَّه »(۱) وإنها المناجاةُ شُهُودُ العَبْدِ لِوصَالِ ربه في صلاته، وتَلَقِّيه لكلهات المحبة من الرحمن - كها سيأتي تفصيله في البيان الآتي - وهو عين الخشوع! فأي غياب عن شهود تلك الحقائق الإيهانية، بالانسياق إلى متاهات الشرود، أو الخروج عن شيء من أفعال الصلاة، أو الأداء السريع جدًّا لأفعالها؛ بها يخرجها عن طمأنينتها وسكينتها؛ فإنه يكون مفسدًا لخشوعها، وحاجبًا لأنوارها وبركاتها، ثم مانعًا لأجرها وقبولها!

ويكفينا من البيانات النبوية في التحذير من هذا الخلل الخطير حديثان عظيهان، هما محور حقيقة الخشوع في الصلاة! فأما الأول فهو حديثُ الْمُسِيءِ صلاتَه، المشهور لدى الفقهاء والمحدثين؛ حيث أبطل النبي على صلاة من دخل المسجد، فصلاها بعجلة مفتونة، ونقرها نَقْرَ الغراب؛ فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ هِ: (أَنَّ رَسُولَ اللَّه عَلَيْ دَخَلَ الْمَسْجِد، فَصَلَّى، ثُمَّ جَاءَ فَسَلَّمَ عَلَى رَسُولِ اللَّه عَلَيْ فَرَدً وَمُولَ اللَّه عَلَيْ وَسُولِ اللَّه عَلَيْ فَرَدً وَمُولَ اللَّه عَلَيْ السَّلام، وَقَالَ: « ارْجِعْ فَصَلِّ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ اللَّه عَلَيْ السَّلام، وَقَالَ: « ارْجِعْ فَصَلِّ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ اللَّه عَلَيْ السَّلام، وَقَالَ: « ارْجِعْ فَصَلِّ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ اللَّه عَلَيْ السَّلام، وَقَالَ: « ارْجِعْ فَصَلِّ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ اللَّه عَلَيْ السَّلام، وَقَالَ رَسُولُ اللَّه عَلَيْكَ السَّلام، وَعَلَيْكَ السَّلام، ورَجِعْ

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

فَصَلِّ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ! ».. حَتَّى فَعَلَ ذَلِكَ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ! فَقَالَ الرَّجُلُ: وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحُقِّ مَا أُحْسِنُ غَيْرَ هَذَا! عَلَّمْنِي! قَالَ يَئِيِّةٍ: « إِذَا قُمْتَ إِلَى الصَّلَاةِ فَكَبِّنْ ثُمَّ اقْرَأْ مَا تَيَسَّرَ مَعَكَ مِنَ الْقُرْآنِ، ثُمَّ ارْفَعْ حَتَّى تَعْتَدِلَ قَائِيًا، الْقُرْآنِ، ثُمَّ ارْفَعْ حَتَّى تَعْتَدِلَ قَائِيًا، ثُمَّ اسْجُدْ حَتَّى تَطْمَئِنَّ سَاجِدًا، ثُمَّ ارْفَعْ حَتَّى تَطْمَئِنَّ جَالِسًا، ثُمَّ الْفَعْ خَتَى تَطْمَئِنَّ جَالِسًا، ثُمَّ الْفَعْ خَتَى تَطْمَئِنَّ جَالِسًا، ثُمَّ الْفَعْ ذَلِكَ فِي صَلَاتِكَ كُلِّهَا »('').

فأنت ترى كيف كان يقول له في كل إعادة: « اِرْجِعْ فَصَلِّ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ » نافيًا عن فعله حقيقة الصلاة! بسبب أدائه السريع لأفعالها، وعدم تخشعه فيها، وغياب اطمئنانه في ركوعها وسجودها، وجلوسها وقيامها، وتلاواتها وأذكارها، وسائر أفعالها وأقوالها! ولذلك لما جعل النبي عَلَيْ يعلمه الصلاة الصحيحة التامة؛ كان يُلزمه بالاطمئنان في كل هيئة من الصحيحة التامة؛ كان يُلزمه بالاطمئنان في كل هيئة من هيئاتها؛ لأن الطمأنينة أو السكينة هي مَظِنَّةُ الخشوع ومَنَاطُهُ. فلا خشوع بغير طمأنينة وسكينة وهدوء!

وللحديث روايات أخرى فيها زيادات صحيحة؛ منها قوله ﷺ: « حَتَّى تَطْمَئنَّ مَفَاصِلُهُ وَتَسْتَرْخِيَ »<sup>(٢)</sup> ومنها قوله ﷺ: « حَتَّى تَرْجِعَ الْعِظَامُ إِلَى مَفَاصِلْهَا »<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) رواه النسائي، وصححه الألباني في صحيح سننه، وفي صفة الصلاة.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد، وصححه الألباني في صفة الصلاة، وشعيب الأرناؤوط في تحقق المسند.

وأما الحديث الثاني فهو حديث التحذير من خطر الشرود في الصلاة، مما قد يقع للمصلى عند الاستجابة لوسوسة الشيطان فيها، والتهادي في متابعة شريط الخيال الشيطاني؛ بها يُخرج المؤمن عن شهود صلاته، ويحجب قلبَه عن حضوره فيها، ويتيه به في خواطر دنيوية فاسدة؛ حتى إنه قد لا يدري ما يفعل في صلاته ولا ما يقول! وما ينتقصه ذلك كله من حسناته في أجرها! حتى إذا استغرقه الشرود في صلاته كلِّها بطلت كلُّها! وكانت لَغْوًا! وهو ما رواه الصحابي الجليل عمار بن ياسر الله في حديث محيف، قال: سمعتُ رسولَ اللَّه ﷺ يقول: « إِنَّ الْعَبْدَ لَبُصَلِّي الصَّلَاةَ مَا يُكْتَبُ لَهُ مِنْهَا إِلا عُشْرُهَا، تُسْعُهَا، ثُمُنْهَا، سُبُعُهَا، سُدُسُهَا، خُمْسُهَا، رُبُعُهَا، ثُلُثُهَا، نِصْفُهَا »(۱).

وهذان الحديثان يفسر بعضها بعضًا، ويكمل أحدهما الآخر؛ بها يفيد أن المستعجل في صلاته إنها يبقى له من أجرها ما لم يستعجل فيه، وتحقق فيه بالطمأنينة والخشوع! وأما ما أداه بغير طمأنينة وخشوع، من ركوع أو سجود، أو تلاوة أو تشهد؛ فكأنها هو فِعْلٌ اقْتُطِعَ من صلاته! ورُبَّ

<sup>(</sup>١) رواه أحمد، وأبو داود، والنسائي في الكبرى، وابن حبان، وأبو يعلى، والبيهقي في الكبرى وفي الشعب. وحسنه الألباني في صحيح الجامع، وصحيح الترغيب، وصحيح أبي داود، وصفة الصلاة. بينها صححه في صلاة التراويح. كها صحح الشيخ شعيب الأرناؤوط سند أحمد مطلقًا.

صلاةٍ تُقْتَطَعُ أجزاؤها جزءًا جزءًا؛ حتى ما يبقى لصاحبها منها شيء! نسأل اللَّـه السلامة والغفران، ونعوذ به من الخسران والخذلان!

ومن ثم فقد وجب على العبد أن يجاهد نفسه في صلاته للتحقق بأمرين؛ الأول: صَبْرُ النفسِ على الرَّوِيَّةِ والهدوء في أفعال الصلاة وهيئاتها، والتزام السكينة والطمأنينة فيها. والثاني: صبر النفس على التحقق بمعاني الكلمات في أقوال الصلوات، من تلاوات وتسبيحات، وتكبيرات وتحميدات، وتحيات وتشهدات، وسائر ما فيها من أدعية وأذكار. فمن فعل ذلك رَجَا أن يكون - إن شاء اللَّه - من الخاشعين في الصلاة، وأن يشمله المدح الإلهي الكريم، والثناء الرباني العظيم، من قوله تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ ٱلنَّوْمَونَ اللَّه وإياكم منهم صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ [المؤمنون: ١، ٢]. جعلني اللَّه وإياكم منهم بفضله ورحمته، آمين!



في أن الصلاة عمومًا - نافلتها وفريضتها - تعريفُ باللَّه ﷺ وهي شفاء للنفس، وتغذية للقلب، وقوة للبدن، ومعراج للروح، وباب للتوبة إلى اللَّه، وأنها ملجأ المؤمن ساعة الشدة، وبالدخول الخاشع فيها تنفتح أبوابُ الفرَج !

**----**

قال تعالى: ﴿ وَاسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلُوةُ وَإِنّهَا لَكِيرَةُ إِلَّا عَلَى لَخْتُمِينَ ﴿ اللَّهِ وَالْمَهُونَ ﴾ الْخَيْمِينَ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّذِينَ عَامَتُواْ السّتَعِينُواْ اللَّهِ وَالسّتِعِينُواْ اللَّهُ وَالسّتِعِينَ ﴾ [البقرة: ١٥٣]. وقال سبحانه لرسوله ﷺ لما منعه أبو جهل من الصلاة في البيت الحرام: ﴿ كُلّا لَا نُطِعْهُ وَالسّجُدُ وَاقْتَرِب ﴾ [العلق: ١٩]. وفي الآيات دلالة على أن الصلاة سَيْرٌ يُقرِّبُ العبدَ من رَبِّهِ، ويجعله في حِمَاهُ وحفظه. وأنها تقوي عزيمة المسلم على مواجهة الشدائد، وتمد صبره بالقوة وطولِ النَّفَس!

ذلك أن العبد إذا توضأ فأحسن الوضوء، ثم قام فكبّر،

ودخل في الصلاة مُقْبِلًا على اللَّه بِكُلِّيَّتِه، أَقْبَلَ الرَّ الكريم عليه، فجعل على يتلقى منه تلاوته وتسبيحه ودعاءه؛ فيزوده تعالى بالهدى والسداد، ويحرسه بملائكته، ولا يرد له دعاء خَيْر، فيدخل العبدُ بذلك في مناجاة خالصة مع الرحمن! فعن أنس بن مالك ش أن رسول اللَّه على قال: «إنَّ أَحَدَكم إذا قام في صَلَاتِه فَإِنَّه يُنَاجِي ربَّه "() والمناجاة: خطاب القُرْبِ والمحبة! وعن أبي هريرة وعائشة - رضي اللَّه عنها - أن رسول اللَّه على عض بالقرآن "(أ).

وقد ورد تفصيل مَدَارِ المناجاة بين العبد وربه فيها يرويه أبو هريرة عن النبي عَلَيْهُ من الحديث القدسي، قال عليه الصلاة والسلام:

« قَالَ اللَّه تَعَالَى: قَسَمْتُ الصَّلاةَ بَيْنِي وَبَيْنَ عَبْدِي نِصْفَيْنِ، وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ..!

فَإِذَا قَالَ الْعَبْدُ: ﴿ آلْحَمْدُ يَدِ رَبِ آلْمَتَكِينَ ﴾، قَالَ اللَّه تَعَالَى: حَمِدَنِي عَبْدِي!

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) رواه مالك، وأحمد، والنسائي في الكبرى، والبيهقي في الشعب، كلهم عن البياضي مرفوعًا، ورواه أحمد عن ابن عمر مرفوعًا. ورواه الطبراني عن أبي هريرة وعائشة مرفوعًا. وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع، والسلسلة الصحيحة، وصفة الصلاة، والمشكاة. وقال الشيخ شعيب الأرناؤوط في تحقيق المسند: إسناده صحيح.

وَإِذَا قَالَ: ﴿ الرَّحْدَنِ الرَّحِيرِ ﴾، قَالَ اللَّه تَعَالَى: أَنْنَى عَلَى عَبْدِي! وَإِذَا قَالَ: ﴿ مَلِكِ بَوْدِ ٱلدِّبِبِ ﴾ قَالَ: مَجَّدَنِي عَبْدِي! وَقَالَ مَرَّةً: فَوَّضَ إِلَى عَبْدِي!

فَإِذَا قَالَ: ﴿ إِنَاكَ نَشِهُ وَإِنَاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ قَالَ: هَذَا بَيْنِي وَبَيْنَ عَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ!

فَإِذَا قَالَ: ﴿ آمْدِنَا الصِّرَطَ الْمُسْتَقِيمَ ۞ صِرَطَ الَّذِينَ أَنْعُمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرٍ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِ وَلَا الصَّالِّينَ ﴾ قَالَ: هَذَا لِعَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ اللَّهُ (١٠).

فإذا ركع العبد شعر بعظمة الرب عَلا؛ فجعل يسبح بحمد ربه وتعظيمه، وينال من فضله وجوده! حتى إذا سجد ووضع جبهته على الأرض وما يتبعها من أعضاء؛ ارتقى بأشواقه في معارج الروح إلى منازل المحبة! ولا يزال يرتقى ما دام ساجدًا؛ حتى يكون قريبًا.. قريبًا من مشاهد الجمال والجلال! هنالك تتدفق عليه شلالات الرحمة بالرضا والغفران، فتتناثر ذنوبُه من فوق رأسه، وتَسَّاقَطُ عنه الهموم والأحزان كما تَسَّاقَطُ أوراق الشجر! ويشهد في دعائه قضاءَ حاجاتِه، وانكشافَ همومِه، وذهابَ أحزانِه، وانفراجَ كُروبهِ وضائقتِه. فلا يخرج من صلاته تلك إلا وقد امتلأ قلبُه سكينَّة ويقينًا! فالسجود للُّـه حقًّا هو بـاب الفرَج! فعـن

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

أبي هريرة ﴿ أَن رَسُولَ اللَّه ﷺ قال: ﴿ أَقْرَبُ مَا يَكُونُ العَبْدُ مِن رَبِّهِ وَهُوَ سَاجِدٌ؛ فَأَكْثِرُوا الدُّعَاءَ ﴾ (١) يعني في السجود.

ومن هنا كانت الصلاة - وهى حق اللَّه العظيم أولًا وقبل كل شيء - مَلْجَأَ المكروبين والمهمومين، ما دخلها عبدٌ مغموم فدعا اللَّه بصدقٍ وإخلاص إلا فرَّج اللَّه كربه، وكشف غمه، وقضى حاجته! لِمَا في الصلاة من اتصال تعبدي باللَّه، وتزود من أنوار أسهائه الحسنى، وتَلَقِّ لحقائق الإيهان، وغذاء الروح الوارد من معين الجهال والجلال! فلا أَقْوَى آئئذ من عبد سجد للَّه رب العالمين.

وقد ثبت أن النبي - عليه الصلاة والسلام - ما نزلت به ضائقة إلا فَزِعَ إلى الصلاة! فعن حذيفة بن اليمان الله أن أن ابن رسول الله على الله عنها - نُعِيَ إليه أخوه وهو في سفر، عباس - رضي الله عنهما - نُعِيَ إليه أخوه وهو في سفر، فاسترجع ثم تنحّى عن الطريق، فأناخ فصلَّى ركعتين أطال فيهما الجلوس ثم قام يمشي إلى راحلته وهو يقول: ﴿ وَاسْتَعِينُوا فِلْهَمْ وَالْصَلَوْةُ وَإِنّهَا لَكَمِيرَةُ إِلّا عَلَى الْخَنْفِعِينَ ﴾ [ البقرة: ١٥] (").

ومِنْ ثُمَّ فمَن سار بالصلاة إلى اللَّه، متعبدًا بفرائضها

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد، وأبو داود، والبيهقي في الشعب. وحسنه الألباني في صحيح الجامع، وصحيح أبي داود. بينها ضعفه الشيخ شعيب الأرناؤوط.

<sup>(</sup>٣) أورده ابن كثير عند تفسيره للآية، ومعنى « أنَاخَ »: أجلس ناقته أو بعيره وجعله يبرك على الأرض.

ونوافلها، بلغ رتبة الولاية بإذن اللّه، وأصبح من أهل اللّه وخاصته؛ فكان عبدًا مُجَابَ الدعاء، مَخْمِيًّا بحفظ اللّه وأمانه، وخاصته؛ فكان عبدًا مُجَابَ الدعاء، مَخْمِيًّا بحفظ اللّه وأمانه، محروسًا بِمَسْلَحَتِه الملائكية، لَيْلَهُ ونهارَه! فعن أبي هريرة الله مسُولَ اللّه يَعَلَى قالَ: مَنْ عادَى لي وَلِيًّا فَقَدْ آذنتُهُ بالحَرْبِ! وَمَا تَقرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي بشَيء أَحَبَ إِلَيَّ عَبْدِي بَتَقرَّبُ إِلَيَّ بالنّوافِلِ حَتَّى عَالَا فَانْ وَمِنْ أَقَوى أَلَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يَبْطِشُ بِهَا، وَرِجْلهُ اللّي يَمْشِي بِهَا! وَإِنْ يَبْضِرُ بِهِ، ويَدَهُ اللّذِي يَبْطِشُ بِهَا، وَرِجْلهُ اللّي يَمْشِي بِهَا! وَإِنْ سَلَعَاذَنِي لَأُعِيذَنَّهُ "(") فَمَنْ أَقُوى في الأَرض أَو آمَن من عَبْدٍ هذا شأنه؟

وليست الولاية من الأماني الصعبة ولا من المنازل المستحيلة! لا تفزعك ذنوبك وخطاياك مهما أسرفت على نفسك! ولا ترهبك إلى درجة القنوط! نعم؛ شيء حَسَنٌ جميل – بل واجبٌ – أن تبكي على ذنوبك وخطاياك، لكن بكاء إشفاق وأمَلٍ، لا بكاء يأس وقنوط؛ إذ لا يزيدك بُكَاءُ الإشفاق عند اللَّه إلَّا رحمةً وقربًا.

ولكن لا يجوز أن تصبح الخطايا في النفس حصارًا بينك وبين التوبة، أو مانعًا من الدخول في العمل الصالح، أو السعي لنيل المنازل العالية والدرجات الرفيعة عند اللَّه!

<sup>(</sup>١) رواه البخاري.

أَوَ لِيسِ اللَّه يغفر الذنوب جميعًا ولو كانت مِثْلَ زَبَدِ البحر؟ بلَى! بلَى! فذلك قوله الصريح المليح: ﴿ قُلْ يَعِبَادِىَ الَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَى اللَّهِ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَالْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [الزمر: ٥٣].

فالدين يُسْرُ والحمد للَّه، وبركعتين خالصتين للَّه، بعد توبة نصوح، ينال العبد الرضا والسلام من اللَّه، ويكون من أهل الجنة، إن شاء اللَّه! فعن عقبة بن عامر شه أن رسول اللَّه عَلَيْهِ قال: « مَا من مسلم يتوضأ فيحسن وُضُوءه، ثم يقوم فيصلي ركعتين يُقْبِلُ عليها بِقَلْبِهِ ووَجْهِهِ إلَّا وَجَبَتْ له السُجنَّةُ! »(۱) بل بمجرد وُضُوءٍ وَاحِدٍ مُتْقَنِ يغفرُ لكَ الرحمنُ ما تقدم من ذنبك إن شاء اللَّه! وذلك ما ستراه بدليله في هذا البيان الأخير بحول اللَّه.



## في أن الوضوء مغفرة ونور، وجمال للروح والبدن، وحلْيَةُ للمؤمن في اللّخرة!

\_\_\_\_<del>\*</del>9<del>\*</del>\_\_\_

قَالَ اللَّه تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَوَةِ فَاغَيْمُ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَلَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَارْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُواْ وَإِن كُنتُم وَارْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ وَإِن كُنتُم جُنبُا فَاطَّهَرُواْ وَإِن كُنتُم مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَآءَ أَحَدُّ مِنكُمْ مِنَ الْفَآبِطِ أَوْ لَمَسْتُمُ النِسَاءَ فَلَمَ يَخُدُواْ مَا لَا فَنَيَمْمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُواْ بِوجُوهِكُمْ وَالْدِيكُم مِنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ مِنْ مُرَادِيكُمْ وَلِيكِمْ اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ مَنْ مَرَحٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيلُطَهِرَكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكِن يُرِيدُ اللّهَ اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مَنْ مُرُونَ ﴾ [المائد: ٦].

وَعَن أَبِي هُرِيرة ﴿ قَالَ: سَمِعْتُ رسولَ اللَّه ﷺ يقول: « إِنَّ أُمَّتِي يُدْعَوْنَ يَوْمَ القِيَامَةِ غُرَّا مُحَجَّلينَ (١) مِنْ آثَارِ الوُضُوءِ، فَمَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يُطِيلَ غُرَّتَهُ فَلْيَفْعَلْ » (٢) وعنه ﴿ قَالَ:

<sup>(</sup>١) الغُرَّةُ: بياض في جبهة الفرس، والتَّحْجيلُ: بياض في أقدامه، والمقصود نور الوضوء المشع من الأيدي والوجوه والأقدام.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

سَمِعْتُ خليلي عَلَيْ يقول: « تَبْلُغُ الجِلْيَةُ مِنَ المُؤْمِنِ حَيْثُ يَبْلُغُ الوَصُوءُ »(۱) وعنه أيضًا هَ : أنَّ رسولَ اللَّه عَلَيْهُ أَتَى المقبرة فَقَالَ: « السَّلامُ عَلَيْكُمْ دَارَ قَومٍ مُؤْمِنينَ، وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللَّه بِكُمْ لاَحِقُونَ. وَدِدْتُ أَنَّا قَدْ رَأَيْنَا إِخُوانَنَا » قالوا: أو لَسْنَا إِخُوانَكَ يَا رسولَ اللَّه؟ قَالَ: « أَنْتُمْ أَصْحَابِي، وَإِخُوانُنَا الَّذِينَ لَمْ يَأْتُوا بَعْدُ » قالوا: كَيْفَ تَعْرِفُ مَنْ لَمْ يَأْتِ بَعْدُ مِنْ أُمَّتِكَ يَا رسولَ اللَّه؟ فَقَالَ: « أَرَأَيْتَ لَوْ أَنَّ رَجُلًا لَهُ خَيلٌ غُرٌّ مُحَجَّلَةٌ يَا رسولَ اللَّه؟ فَقَالَ: « أَرَأَيْتَ لَوْ أَنَّ رَجُلًا لَهُ خَيلٌ غُرٌّ مُحَجَّلَةٌ يَا رسولَ اللَّه؟ فَقَالَ: « أَرَأَيْتَ لَوْ أَنَّ رَجُلًا لَهُ خَيلٌ غُرٌّ مُحَجَّلَةٌ يَا رسولَ اللَّه؟ فَقَالَ: « فَإَنَّهُمْ يَأْتُونَ غُرًّا مُحَجَّلِينَ مِنَ الوُضُوءِ، يَا رسولَ اللَّه، قَالَ: « فَإِنَّهُمْ يَأْتُونَ غُرًّا مُحَجَّلِينَ مِنَ الوُضُوءِ، وَأَنَا فَرَطُهُمْ عَلَى الحَوْضِ »(۲)، ألا يَعْرِفُ حَيْلَهُ؟ » قالوا: بَلَي يَا رسولَ اللَّه، قَالَ: « فَإِنَّهُمْ يَأْتُونَ غُرًّا مُحَجَّلِينَ مِنَ الوُضُوءِ، وَأَنَا فَرَطُهُمْ عَلَى الحَوْضِ »(۲).

وَعَن عُثَهَان بِنِ عَفَان ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّه ﷺ قَالَ: «مَن تَوَضَّأُ فَأَحْسَنَ الوُضُوءَ، خَرَجَتْ خَطَايَاهُ مِنْ جَسَدِهِ حَتَّى تَخُرُج مِن فَعْتِ أَظْفَارِهْ » (') وعنه ﴿ قَالَ: رَأَيتُ رَسُولِ اللَّه ﷺ وَضَا مِثْلَ وُضُوئِي هَذَا، ثُمَّ قَالَ: «مَنْ تَوَضَّأُ هِكَذَا غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ، وَكَانَتْ صَلَاتُهُ وَمَشْيُهُ إِلَى المُسْجِدِ نَافِلَة » (') ومعنى كون صلاتِه ومشيهِ نافلة هنا: أنها فَضْلُ زائد في الأجر؛ لأنه قد غُفر له ما تقدم من ذنبه بمجرد وضوئه!

(١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) دُهُمٌ: سُودٌ. جمع أدهم. وبُهُمٌ: جمع بَهِيم: وهو الذي لا يخالط لونه لون سواه.

<sup>(</sup>٣ - ٥) رواه مسلم.

وَعَن أَبِي هُريرة ﷺ أنَّ رسول اللَّـه ﷺ قَالَ: « إِذَا تَوَضَّأ العَبْدُ المُسْلِمُ - أَو المُؤْمِنُ - فَغَسَلَ وَجْهَهُ، خَرَجَ مِنْ وَجْهِهِ كُلُّ خَطِيئَةٍ نَظَرَ إِلَيْهَا بِعَيْنَيْهِ مَعَ المَاءِ، أَوْ مَعَ آخِرِ قَطْرِ المَاءِ، فَإِذَا غَسَلَ يَدَيْهِ خَرَجَ مِنْ يَدَيْهِ كُلُّ خَطِيئَةٍ كَانَ بَطَشَتْهَا يَدَاهُ مَعَ الْمَاءِ، أَو مَعَ آخِرِ قَطْرِ المَاءِ، فَإَذَا غَسَلَ رِجْلَيْهِ خَرَجَتْ كُلُّ خَطيئَةٍ مَشَتْهَا رِجْلاه مَعَ المَاءِ، أَو مَعَ آخِرِ قَطْرِ المَاءِ، حَتَّى يَخْرُجَ نَقِيًّا مِنَ الذُّنُوبِ »<sup>(۱)</sup>.

وَعَن أَبِي هُـريرة ﴿ أيضًا: أنَّ رسـولَ اللَّـه ﷺ قَالَ: « ألا أَدلكُمْ عَلَى مَا يَمْحُو اللَّه بِهِ الخَطَايَا، وَيَرْفَعُ بِهِ الدَّرَجَاتِ؟ » قالوا: بَلَى يَا رسولَ اللَّـه! قَالَ: « إِسْبَاغُ الوُضُوءِ عَلَى المَكَارِهِ، وَكَثْرَةُ الْخُطَا إِلَى المَسَاجِد، وَانْتِظَارُ الصَّلَاةِ بَعْدَ الصَّلَاةِ! فَلَـالِكُمُ الرِّبَاطُ، فذلكم الرباط »<sup>(٢)</sup>.

وَعَن أَبِي مَالك الأَشْعِري ﷺ أَن رَسَولَ اللَّـهِ ﷺ قَالَ: « الطُّهُورُ شَطْرُ الإيمَانِ »(٢) وَهُوَ الوضوء. وَعَن عُمر بن الخطابِ ﷺ عَن النَّبِي ﷺ قَالَ: « مَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ يَتَوَضَّأُ فَيُبْلِغُ - أَوْ - فَيُسْبِغُ الوُضُوءَ، ثُمَّ يقولُ: أشهَدُ ألَّا إله إلا اللَّه وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ؛ إِلَّا فُتِحَتْ لَهُ أَبْوَابُ الجَنَّةِ الثَّمانِيَةُ يَدْخُلُ مِنْ أَيها شَاءَ »('' تلك

<sup>(</sup>۱ - ٤) رواه مسلم.

رواية مسلم، وعند الترمذي زيادة حسنة، هي قوله ﷺ بعد التشهد: « اللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِنَ التَّوَّابِينَ! وَاجْعَلْنِي مِنَ التَّوَّابِينَ! وَاجْعَلْنِي مِنَ التَّوَّابِينَ! وَاجْعَلْنِي مِنَ التَّوَّابِينَ! وَاجْعَلْنِي مِنَ التَّوَّابِينَ! .

أما بعد؛ فيا أيها الفتى الحزين!.. هذه بشائر الأذان تطرق قلبي وقلبك، فلنتوضأ جميعًا للصلاة؛ عسى أن نكون من التوابين ونكون من المتطهرين!

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي. وحسنه الألباني في صحيح الترغيب.



ونختم هذه الرسالة بحديث عظيم، جمع فيه النبي الله كلً حقائق الإيمان، ورسم فيه الطريق السالكة إلى الله بوضوح جميل! وإننا لنحسب أن من تمسك بمعالمه الكبرى نَجَا، وكان -إن شاء الله - من الفائزين! فهو رغم قِصَرِهِ يتضمن برنامجاً تربويًا كاملًا، ومسلكًا ربانيًا شاملًا، يضمن للعبد السالكِ الوصولَ السريعَ إلى الله بإذن الله. ولكن بشرط التزام الصدق والإخلاص، عند التخلق بكل بشرط من خصاله، ولدى التحقق بكل وصية من وصاياه.

عن مُعَاذِ ﴿ قَالَ: ( كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ في سَفَرٍ، فَأَصْبَحْتُ يَوْ عَلَيْهُ في سَفَرٍ، فَأَصْبَحْتُ يَوْمًا قَرِيبًا مِنْهُ، ونَحْنُ نَسِيرُ.. [ وفي صيغة أخرى أَبْيَنُ ] قال: أَقْبَلْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ مِنْ غَزْوَة تَبُوك، فَلَمَّا رَأَيْتُهُ خَلِيًّا.

- قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! أَخْبِرْنِي بِعَمَلٍ يُدْخِلُني الجَنَّـةَ وَيُبَاعِدُنِي مِنَ النَّارِ؟

- قَالَ: « بَخِ! لَقَدْ سَأَلتَ عَنْ عَظيمٍ! وإنَّهُ لَيَسيرٌ عَلَى مَنْ يَسَّرَهُ

اللَّه تَعَالَى عَلَيْهِ: تَعْبُدُ اللَّه لا تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا، وَتُقِيمُ الصَّلَاة، وتُوتِي الزَّكَاة، وتَصُومُ رَمَضَانَ، وتَحُجُّ البَيْتَ » ثُمَّ قَالَ: « أَلَا أَدُلُّكَ عَلَى أَبُوابِ الخَيْرِ ؟ الصَّوْمُ جُنَّةٌ، وَالصَّدَقَةُ تُطْفِئُ الخَطِيئَةَ كَمَا يُطْفِئُ المَاءُ النَّارِ، وَصَلَاةُ الرَّجُلِ مِنْ جَوْفِ اللَّيْلِ، ثُمَّ تَلا: ﴿ نَتَجَافَ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاحِجِ ﴾ حَتَّى بَلَغَ ﴿ يَعْمَلُونَ ﴾ " [ السجدة: ١٧،١٦].

- ثُمَّ قَالَ: « أَلَا أُخْبِرُكَ بِرَأْسِ الأَمْرِ، وَعَمُودِهِ، وَذِرْوَةِ سَنَامِهِ؟ »

- قُلْتُ: بَلَى يَا رسولَ اللَّه!
- قَالَ: « رَأْسُ الأَمْرِ الإِسْلَامُ، وَعَمُودُهُ الصَّلَاةُ، وَذِرْوَةُ سَنَامِهِ الجِهادُ»
  - ثُمَّ قَالَ: « أَلا أُخْبِرُكَ بِمِلَاكِ ذَلِكَ كُلِّهِ؟ »
    - قُلْتُ: بَلَى يَا رسولَ اللَّه!
  - فَأَخَذَ بِلِسانِهِ وقال: « كُفَّ عَلَيْكَ هَذَا »
  - قُلْتُ: يَا رسولَ اللَّه! وإنَّا لَمُؤاخَذُونَ بِهِ نَتَكَلَّمُ بِهِ؟
- فقالَ: « ثَكِلَتْكَ أَمُّكَ يَا مُعَاذُ! وَهَلْ يَكُبُّ الناسَ في النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ إِلا حَصَائِدُ أَلْسِنَتِهِم؟ »(١).

<sup>(</sup>١) رواه أحمد، والترمذي، وابن ماجه، والحاكم، والبيهقي، والطبراني. وقـال الترمذي: حديث حسن صحيح. وصـححه بطرقـه الـشيخ الألبـاني في صـحيح\_

وفقني اللَّه وإياك إلى الهُدى والسداد، وجعلنا ممن يستمعون القول فيتبعون أحسنه، ونجانا برحمته من عذابه! وجعلنا من عباده المكرمين، آمين!

قال عبد ربه راجي عفوه وغفرانه، فريد بن الحسن الأنصاري الخزرجي عفا اللَّه عنه وغفر له ولو الديه، ولكافة المسلمين هذا ما يسر اللَّه تقييده بهذه الرسالة الصغيرة، سائلًا المولى جلَّت عظمته - أن يبارك فيها وينفع بها، وأن يرزقنا الإخلاص في القول والعمل، وأن يقوى عزائمنا وأبداننا على العبادات والطاعات! وكان تمام تصحيحه وتنقيحه بمكناسة الزيتون، حاضمة المغرب الأقصى، ( يوم الاثنين ٢٧ شوال ١٤٢٩هـ ، الموافق ل: ٢٧ أكتوبر ٢٠٠٨م) وصلي اللُّه على سيدنا محمد وعلى آلمه وصحبه وسلم.

茶茶茶

<sup>=</sup> الجامع، وفي السلسلة الصحيحة، وصحيح الترغيب، وصحيحي الترمذي وابن ماجه. كما صححه بطرقه أيضًا الشيخ شعيب الأرناؤوط في تحقيقه للمسند.



#### - فريد الأنصاري.

- ولد بإقليم الرشيديـة ( سجلهاسة ) جنـوب شرقي المغرب سنة: ( ١٣٨٠هـ/ ١٩٦٠م ).
- حاصل على دكتوراه الدولة في الدراسات الإسلامية، تخصص أصول الفقه، من جامعة الحسن الثاني، كلية الآداب المحمدية، المغرب.
- حاصل على دبلوم الدراسات العليا « دكتوراه السلك الثالث » في الدراسات الإسلامية، تخصص أصول الفقه، من جامعة محمد الخامس، كلية الآداب الرباط.
- حاصل على دبلوم الدراسات الجامعية العليا ( نظام تكوين المكونين ) « الماجستير » في الدراسات الإسلامية، تخصص أصول الفقه، من جامعة محمد الخامس، كلية الآداب الرباط.
- حاصل على الإجازة في الدراسات الإسلامية من جامعة السلطان محمد بن عبد اللَّه، كلية الآداب فاس/ المغرب.

### - صدر له من الدراسات العلمية:

١ - أبجديات البحث في العلوم الشرعية: محاولة في

- التأصيل المنهجي، دار السلام: ( ٢٠٠٩م).
- ٢- الأخطاء الستة للحركة الإسلامية بالمغرب، مطبعة الكلمة، مكناس/ المغرب، ط. الأولى: (٢٠٠٧ م).
- ۳- البيان الدعوي وظاهرة التضخم السياسي، دار السلام،
   بالقاهرة: ( ۲۰۰۹م ).
- ٤ التوحيد والوساطة في التربية الدعوية « الجزء الأول والثاني » نشر وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بدولة قطر، صدر ضمن سلسلة كتاب الأمة القطرية بالعددين:
   ( ٤٧ و ٤٨ ). السنة ( ١٤١٦هـ/ ١٩٩٥م ).
- ٥- جمالية الدين: معارج القلب إلى حياة الروح،
   دار السلام، بالقاهرة: ( ٢٠٠٩م ).
- ٦- سيماء المرأة في الإسلام بين النفس والصورة
   دار السلام، بالقاهرة: ( ٢٠٠٩م ).
- ٧- الفجور السياسي والحركة الإسلامية بالمغرب،
   دراسة في التدافع الاجتماعي، منشورات الفرقان، الدار
   البيضاء، ط. الأولى: (١٤٢٠هـ/ ٢٠٠٠م).
- ٨- الفطرية بعثة التجديد المقبلة: من الحركة الإسلامية
   إلى دعوة الإسلام، دار السلام، بالقاهرة: ( ٢٠٠٩م ).
- 9 قناديل الصلاة «كتاب في المقاصد الجمالية للصلاة »، دار السلام، بالقاهرة: ( ٢٠٠٩م ).

١٠ مجالس القرآن: مدارسات في رسالات الهدى المنهاجي للقرآن الكريم من التلقي إلى البلاغ، دار السلام، بالقاهرة: ( ٢٠٠٩م).

۱۱- المصطلح الأصولي عند الشاطبي ( أطروحة دكتوراه )، دار السلام، بالقاهرة: (۲۰۰۹م).

17 - مفاتح النور، دراسة للمصطلحات المفتاحية لكليات رسائل النور لبديع الزمان النورسي، نشر مركز النور للدراسات والبحوث بإستنبول بالاشتراك مع معهد الدراسات المصطلحية بفاس، مطبعة نيسل بإستنبول، ط. أولى: (٢٠٠٤م).

١٣ - مفهوم العَالمِيَّة، دار السلام، بالقاهرة: ( ٢٠٠٩م ).

١٤ - ميثاق العهد في مسالك التعرف إلى اللَّه، مطبعة أنفوبرانت فاس. ط. الأولى: ( ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م ).

# - ومن الأعمال الأدبية:

١ - ديوان القصائد: شعر، مطبوعات الأفق، الدار البيضاء: ( ١٩٩٢م ).

٢- الوعد: شعر، مطبعة أنفوبرانت، فاس: ( ١٩٩٧م ).

٣- جداول الروح: شعر، مشترك مع الشاعر المغربي
 عبد الناصر لقاح، مطبعة سندي، مكناس: ( ١٩٩٧م ).

٤ - ديوان الإشارات، طبع دار النجاح الجديدة، منشورات

الدفاع الثقافي بالمغرب: (١٩٩٩م).

٥ - كشف المحجوب: رواية، مطبعة أنفوبرانت، فاس:
 ( ١٩٩٩ م ).

٦- آخـر الفرسان، رواية. نشر دار النـيل، إستـنبول:(٢٠٠٦م).

- ملحوظة: تُطلب جميع كتبنا في طبعاتها الجديدة والمنقحة، من

كالالشاكذ للطبائ يوالنية والتق نهن والتجفي

بالقاهرة ووكلائها في العالم



رقم الإيداع ۲۰۰۹ /۱۷۸۵۳ الترقيم الدولي I.S.B.N 2 - 796 - 342 - 798

# ٱلكِمَّابُ فِي سُطُورٍ

في الصلاة يستند العبد إلى ربه الملك العظيم، الذي بيده خزائن السماوات والأرض، وهو على كل شيء وكيل. ويشاهد أن ما من شيء في ملكوت السماوات والأرض إلا وهو مملوك له، خاضع لجلاله العظيم! فعندما يدخل العبد في الصلاة يدخل في حماه هي، ويتلقى من أنوار أسمائه الحسنى ما يجعله غنيًا باللَّه قويًا به تعالى، ويتزود من مقامات الجمال والجلال ما يملأ قلبَه أملًا وفرحًا باللَّه، فيشعر أنه «عبد للَّه» حَقًّا: فتتجدد حياته، وتشبُّ عزيمتُه؛ فإذا هو ينطلق إلى الحياة من جديد، بفَتَوَّة جديدة، وقوة تَهَدُّ الجبالَ الرواسي!

#### الناشر

كارالسَّالْ لِلْطَلِّالَ مُولاً لِلْشَرِّ لِلْفَرْبِ فَي الْتَحْرِيلُ وَالْتَجْعِينُ الْفَوْرِيلِ فَي الْتَحْر القاهرة - مصر ۱۲۰ شارع الأزهر - ص ب ۱۲۱ الفورية هاتف ، ۲۷۷۰٬۲۷۸ - ۲۷۷۰٬۷۷۸ م

فاکس: ۲۲۷٤۱۷۵۰ (۲۰۲+) الاسکندریة-هاتف:۵۹۳۲۲۰۵ فاکس: ۵۹۳۲۲۰۵ (۲۰۳+)

www.dar-alsalam.com info@dar-alsalam.com

