

# أدعياء المهدويّة



Al-Daleel Foundation for Doctrinal Studies

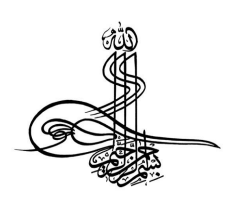
عًا 4 | سلسلة إصدارات عِا 4 | مـؤسسـة الدليل

# أدعياء المهدويّة



http://aldaleel-inst.com www.facebook.com/aldaleel.inst





### هويّة الكراس

اسم الكراسة: أدعياء المهدوية

المؤلّف: الدكتور عدنان هاشم

المراجعة العلميّة: المجلس العلميّ في مؤسّسة الدليل

التقويم اللغويّ: على گيم

تصميم الغلاف: محمدحسن آزادگان

الإخراج الفنّيّ : فاضل السوداني

الناشر: مؤسّسة الدليل للدراسات والبحوث العقديّة

حقوق الطبع والنشر محفوظةٌ لدى مؤسّسة الدليل



http://aldaleel-inst.com www.facebook.com/aldaleel.inst

#### كلمة المؤسّسة

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ربّ العالمين والصلاة والسلام على خير الأنام أبي القاسم محمّدٍ وعلى آله الطيّبين الطاهرين، وبعد.

تعد المنظومة الفكرية العقدية من أهم دعائم شخصية الإنسان وتميّزه البشري؛ فهي الّتي تحدّد نظرته العامّة للكون وعلاقته به، ولها تأثيرٌ مباشرٌ على مساره السلوكيّ وعلى طبيعة تعاطيه مع محيطه ونمط الحياة الّتي يعيشها، لهذا على صعيد الفرد، وأمّا على صعيد المجتمع فإنّ المنظومة الفكريّة العقديّة تنعكس على مجمل العلاقات بين أفراد المجتمع، كما أنّها تحدّد نوع النظم (السياسيّة والاقتصاديّة والاجتماعيّة) الّتي تحكم تلك العلاقات.

وعلى هذا فالمنظومة الفكريّة والعقديّة تتحكّم بمصير الإنسان، فإمّا أن تصنع له سعادةً واستقرارًا وحياةً كريمةً، وإمّا أن تغرقه في شقاءٍ وفوضى وإذلالٍ.

فينبغي للإنسان أن يعتني بعقيدته، وأن يَطمئن لسلامتها من الانحراف والتشويه، وأن يبادر لمعالجة ما يشوبها بسبب الشبهات.

واليوم وفي ظلّ الظروف الراهنة الّـتي يعيشها العالم الإسلاي بشكل عامٍّ، وبلدنا العراق العزيز بشكل خاصٍّ، ندرك أنّ هناك تهديدًا كبيرًا للفكر والعقيدة الاسلامية الحقة ومن دوائر مختلفة، ونستشعر حاجة مجتمعنا الماسّة والملحة لبيان معالم العقيدة الصحيحة، ورفع الشبهات الّتي ألبست على بعض الناس عقائدهم. من هنا جاء مشروع مؤسّسة الدليل للبحوث والدراسات العقدية التابعة للعتبة الحسينية المقدّسة؛ تلبيّة لهذه الحاجة، وليحمل على عاتقه مسؤوليّة التصدّي لدفع الشبهات والتأكيد على العقائد الحقة بالوسائل والامكانيات المتاحة؛ وذلك للمساهمة في سدّ الفراغ الفكريّ العقديّ الذي يعاني منه المجتمع.

ومن أبرز تلك الوسائل المعتمدة في مشروعنا أسلوب البحث وفق رؤيةٍ علميّةٍ موضوعيّةٍ، وبخطابٍ سلسٍ شيّقٍ يتناغم مع أغلب شرائح المجتمع ، فكان قرار المجلس العلميّ الموقّر في المؤسّسة إطلاق مشروع سلسلة الكراسة العقدية وهي مؤلّفاتُ موجزةٌ في شكلها وحجمها، كبيرةٌ في مضمونها وأهدافها؛ لمعالجة موضوعاتٍ محدّدةٍ وحسب الحاجة الفعليّة.

وبما أنّنا نعيش أيام الغيبة الكبرى لإمامنا المهديّ المنتظر هي، الّتي أخبر عنها رسول الله هي ، فعن جابر بن عبد الله الأنصاريّ قال: قال رسول الله هي : «المهديّ من ولدي، اسمه اسمى، وكنيته كنيتي، أشبه الناس بي خلقًا وخلقًا، تكون به غيبةً

كلمة المؤسّسة

وحيرةً تضلّ فيها الأمم، ثمّ يقبل كالشهاب الثاقب يملأها عدلًا وقسطًا كما ملئت جورًا وظلمًا»<sup>1</sup>.

وحيث ظهرت في الآونة الأخير الكثير من الحركات الّـتي تـدعي انتسابها إلى هذه العقيدة الراسخة؛ لاستغلال الناس وإضلالهم عنه على على جاءت كراسة (أدعياء المهدويّة)؛ لتكون منبّهًا لهم على ذلك.

وأخيرًا وليس آخرًا تشكر مؤسّسة الدليل مسؤول وحدة الفكر الإمامي فيها الشيخ الدكتور عدنان هاشم؛ لما بذله من جهدٍ قيمٍ في كتابة لهذا البحث، ونرجو له التوفيق والسداد، والحمد لله ربّ العالمين وصلّى الله على سيّدنا محمّدٍ وآله الطيّبين الطاهرين.

<sup>1</sup> \_ الصدوق، محمّد بن عليّ بن الحسين بن بابويه، كمال الدين وتمام النعمة، ص 286.

# عُرِينًا

لا شكّ أنّ أبرز قضيّتين كثر أدعياؤهما في الساحة الإنسانيّة قضيّتا النبوّة والمهدويّة، ولهذا يرجع لعوامل عديدة، نفسيّة واقتصاديّة واجتماعيّة وسياسيّة، ودخل اليوم عامل المخابرات الدوليّة.

والخطير في الأمر ليس في المدّعي بقدر ما هو في التابع والمقتنع والمناصر؛ لأنّ لازم أن يكون للمدّعي تابعين هو الفتنة والصراع واختلال الأمن وغير ذلك. فربّ فكرةٍ تجسّدت في أرض الواقع من خلال المؤمنين بها، ثمّ يتحوّل المؤمنون بها إلى أنصارٍ ثمّ إلى جماعةٍ وربّما إلى دولةٍ، ودونك الوهابيّة وغيرها مثلًا.

ولا أحد يستطيع أن يوقف شلّال الأفكار في عقول البشر، لُكنّ المهمّ هو أن توضع هذه الأفكار في الميزان، أي ميزان العقل والمنطق والشرع؛ لتخرج إلى الواقع نـورًا وحضـارةً وتقـدّمًا وإيمانًـا ورقيًّـا أخلاقيًّا.

واليوم تواجه عقيدة المهدوية والانتظار تيارًا من الانحراف والخرافة يقوده الجهل والتآمر والتكالب على الدنيا من أناس باعوا دينهم بدنياهم، وربّما كانوا أداةً للدوائر الاستخبارية الأجنبية، وغرضهم التلبيس على الناس وحرف الشريعة؛ ممّا يستدي الوقوف بحزم لكشف الزيف والمدّعيات، فكانت هذه الكرّاسة الّي تتناول بشكل بسيطٍ أدعياء المهدوية ومدّعياتهم، فتناولنا نماذج من الأدعياء في عصر الغيبة الصغرى، ثمّ عطفنا على ذٰلك بذكر نموذج واحدٍ من الأدعياء في عصر الغيبة الكبرى؛ لكونه موردًا لفتنة معاصرة. ومراعاةً لحجم البحث قمنا ببيان الخرافات الّي ينفذون من خلالها إلى المجتمع من ادّعاء المعاجز والأحلام والاستخارات، فأخيرًا أوضحنا حقيقة الرواية الّي يطلقون عليها رواية الوصيّة.

والمقصود بمصطلح أدعياء المهدوية في هذا البحث تلك الظاهرة الشاملة لمنتحلي شخصية الإمام الغائب عَلَيْكُلْم، أو انتحال شخصيّات عصر الظهور، أو ادّعاء الوكالة عن الإمام واللقاء به.

10 ..... أدعياء المهدويّة

نساله \_ تعالى \_ أن يكون بحثنا لهذا نافعًا لمن يريد سلوك طريق الحقيقة والصواب.

## رسوخ العقيدة المهدويّة

العقيدة المهدويّة من العقائد الأصيلة في الإسلام، ولا خلاف بين المذاهب الإسلاميّة في أصل ثبوتها، لا سيّما في مدرسة أهل البيت الميهً في أوضح من الشمس في رابعة النهار. وأمّا في بقيّة المذاهب المعروفة، فالّذي يراجع كتب علمائهم في لهذا المجال يجد بوضوح هذه القضيّة وأنّها من المسلّمات عندهم أ.

1\_ راجع مثلًا: ابن ماجة، عبدالله محمد بن يزيد القزوينيّ، سنن ابن ماجة، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، ج 2، ص 1366؛ ابن عربيّ، الفتوحات المكيّة، ج 3، ص 327؛ ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد، مقدّمة ابن خلدون، ص 251؛ ابن حجرٍ الهيتميّ، أحمد، الصواعق المحرقة، ج 1، ص 473.

ونشير إلى ضرورة مراجعة موسوعة الإمام المهديّ الّتي جمعت بحوثًا ورسائل من مؤلّفات علماء مدرسة أهل السنّة حول المهديّ والمهدويّة، رتّبها مهدي فقيه إيماني، مكتبة الإمام أمير المؤمنين العامّة، أصفهان \_ إيران.

### أدعياء المهدويّة

إنّ أدعياء المهدويّة على أصنافٍ، فمنهم من يـدّعي أنّـه شخص الأمام المهديّ على أصنهم من يدّعي النيابة عنه، ومنهم من يدّعي الأمام المهديّ على الله من يدّعي النيابة عنه، ومنهم من يدّعي أمورًا مرتبطةً بالإمام والظهور. فليس المقصود بالمصطلح خصوص تناول قضيّة الغيبة وتفاصيلها، ولا دراسة من يـدّعي أنّـه شخص الإمام، بل أعمّ من ذلك.

ويجمع هؤلاء الأدعياء شيءً واحدً، وهو اتباع أساليب التدليس والخداع؛ لتمرير ادّعاءاتهم على بسطاء الناس، مثل الاعتماد على الخرافة لجلب الأنصار، والاستناد إلى أمورٍ ليس من شأنها كشف الواقع، كالخيرة والرؤى والأحلام.

إنّ الاتعاءات كثيرةً في كلّ قضيّةٍ، ولا سيّما القضايا الدينيّة والسياسيّة المهمّة؛ فينبغي على الإنسان تحصين نفسه من الوقوع في المزالق والمتاهات، وعليه أن يفحص كلّ دعوةٍ، سياسيّةً كانت أم دينيّةً أم علميّةً، ويضعها في ميزان العقل والمنطق؛ لئلّا يكون إمّعةً ينعق مع كلّ ناعقٍ! كما قال أمير المؤمنين عيريه عندما قسّم الناس: «الناس ثلاثةً: عالمٌ ربّانيُّ، ومتعلّمُ على سبيل نجاةٍ، وهمجُ رعاعُ الناس ثلاثةً: عالمُ ربّانيُّ، ومتعلّمُ على سبيل نجاةٍ، وهمجُ رعاعُ

أتباع كلّ ناعقٍ، لم يستضيئوا بنور العلم فيهتدوا، ولم يلجؤوا إلى ركنٍ وثيقٍ فينجواً.

### خرافات أدعياء الغيبة الصغرى

سوف نتطرّق في هذه الفقرة إلى الخرافات الّتي نادى بها أدعياء المهدويّة، وقد أتت ضمن النماذج الانحرافيّة الّـتي ذكرها الشيخ الطوسيّ على في كتاب (الغيبة)<sup>2</sup>؛ وأردنا بـذلك أن يعـرف القارئ العزيز أنّ أدعياء المهدويّة ليسوا ظاهرةً جديدةً، بل كانوا موجـودين منذ ابتداء الغيبة الكبرى، وهم يروّجون الخرافات ذاتها أو ما هـو قريبٌ منها، وسوف نذكر منهم أربعة نماذج فقط.

## أوِّلًا: الشريعيّ

جاء في كتاب (الغيبة): «أَخْبَرَنَا جَمَاعَةُ عَنْ أَبِي مُحَمَّدٍ التَّلَّعُكْبَرِيِّ عَنْ أَبِي عَلِيٍّ مُحَمَّدِ بْنِ هَمَّامٍ قَالَ: كَانَ الشَّرِيعِيُّ يُكنَّى بِأَبِي مُحَمَّدٍ. قَـالَ

<sup>1</sup>\_ ابن شعبة الحرّانيّ، الحسن بن عليّ، تحف العقول عن آل الرسول، ص169.

<sup>2</sup>\_ هناك أيضًا مدّعيان ورد اسمهما في (بحار الأنوار) وهما: الباقطانيّ وإسحاق الأحمر، لكن يبدو أنّهما ادّعيا النيابة كذبًا، دون أن يرافق ذلك ادّعاءاتً خرافيّةً أخرى. [راجع: بحار الأنوار، ج 51، ص 300 وما بعدها]

هَارُونُ وَأَظُنُ اسْمَهُ كَانَ الْحَسَنَ، وَكَانَ مِنْ أَصْحَابِ أَبِي الْحُسَنِ عَلِيً بَنِ مُحَمَّدٍ ثُمَّ الْحُسَنُ بْنُ عَلِيٍّ بَعْدَهُ، وَهُو أَوَّلُ مَنِ ادَّعَى مَقَامًا لَمْ يَجْعَلْهُ الله فِيهِ، وَلَمْ يَكُنْ أَهْلًا لَهُ، وَكَذَبَ عَلَى اللهِ وَعَلَى حُجَجِهِ، وَنَسَبَ الله فِيهِ، وَلَمْ يَكُنْ أَهْلًا لَهُ، وَكَذَبَ عَلَى اللهِ وَعَلَى حُجَجِهِ، وَنَسَبَ الله فِيهِ مَا لَا يَلِيقُ بِهِمْ، وَمَا هُمْ مِنْهُ بِرَاءٌ، فَلَعَنَتْهُ الشِّيعَةُ وَتَبَرَّأَتْ مِنْهُ، وَخَرَجَ تَوْقِيعُ الْإِمَامِ عَلَيْ إِلَعْنِهِ وَ الْبَرَاءَةِ مِنْهُ. قَالَ هَارُونُ: ثُمَّ ظَهَرَ وَخَرَجَ تَوْقِيعُ الْإِمَامِ عَلَيْ إِلَى عُلْ هُ وَلَا هُ وَكُلُ هُ وَلَا عِلْهُ وَ الْبَرَاءَةِ مِنْهُ. قَالَ هَارُونُ: ثُمَّ ظَهَرَ مِنْ عَنْهُ الْقُولُ مِنْهُ الْقُولُ بِالْكُفْرِ وَالْإِلْحُادِ. قَالَ: وَكُلُّ هُ وَلَا الْمُدَّعِينَ إِنَّمَا يَكُونُ كَذِبُهُمْ أُولًا عَلَى الْإِمَامِ، وَأَنَّهُمْ وُكَلَاؤُهُ، فَيَدْعُونَ الضَّعَفَةَ بِهٰذَا الْقُولِ كَذِبُهُمْ أُولًا عَلَى الْإِمَامِ، وَأَنَّهُمْ وُكَلَاؤُهُ، فَيَدْعُونَ الضَّعَفَةَ بِهٰذَا الْقُولِ إِلَى مُوالاتِهِمْ، ثُمَّ يَتَرَقَّ [الْأَمْرُ] بِهِمْ إِلَى قَوْلِ الْحَلَاجِيَّةِ كَمَا الله مَنْ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

نلاحظ أنّ لهذا المدّعي كان من أصحاب الإمامين عليِّ الهادي والحسن العسكريّ عليًّا، لكنّه انحرف عن أمرهما.

وبشكلٍ عامِّ يبدأ الادّعاء منذ اللحظة الّتي يدّعي فيها الوكالـة أوّلًا عن الإمام، ويتطوّر الأمر عند بعضهم فيدّعي أنّه هـو المهـديّ، وفي أثناء كلّ ذٰلك يبتدع في الدين ما ليس فيه.

<sup>1</sup>\_ الطوسيّ، محمّد بن الحسن، الغيبة، ص 397.

#### ثانيًا: محمّد بن نصير النميريّ

قَالَ ابْنُ نُوحٍ: ﴿أَخْبَرَنَا أَبُو نَصْرٍ هِبَهُ اللّهُ بْنُ مُحَمَّدٍ قَالَ: كَانَ مُحَمَّدُ بِنُ نُصَيْرٍ النَّمَيْرِيُّ مِنْ أَصْحَابِ أَبِي مُحَمَّدٍ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ عَلَيَّ اللهُ مَنْ فَلَمَّا تُوفِيًّ أَبُو مُحَمَّدٍ بْنِ عُثْمَانَ، أَنَّهُ صَاحِبُ لِمَامِ الزَّمَانِ، وَادَّعَى مَقَامَ أَبِي جَعْفَرٍ مُحَمَّدِ بْنِ عُثْمَانَ، أَنَّهُ صَاحِبُ إِمَامِ الزَّمَانِ، وَادَّعَى [لَهُ] الْبَابِيَّة، وَفَضَحَهُ الله \_ تَعَالَى \_ بِمَا ظَهَرَ مِنْهُ مِنَ الْإِلْحَادِ وَالْجَهْلِ وَلَعْنِ أَبِي جَعْفَرٍ مُحَمَّدِ بْنِ عُثْمَانَ لَهُ، وَ تَبَرِّيهِ مِنْهُ وَاحْتِجَابِهِ عَنْهُ، وَادَّعَى ذٰلِكَ الْأَمْرَ بَعْدَ الشَّرِيعِيِّ.

قَالَ أَبُو طَالِبِ الْأَنْبَارِيُّ: لَمَّا ظَهَرَ مُحَمَّدُ بْنُ نُصَيْرٍ بِمَا ظَهَرَ لَعَنَهُ أَبُو جَعْفَرٍ هِيَلَيْهُ وَتَبَرَّأَ مِنْهُ، فَبَلَغَهُ ذٰلك، فَقَصَدَ أَبَا جَعْفَرٍ هِيلَيْهُ لَيُعْفِطَفَ بِقَلْبِهِ عَلَيْهِ أَوْ يَعْتَذِرَ إِلَيْهِ، فَلَمْ يَأْذَنْ لَهُ، وَحَجَبَهُ وَرَدَّهُ خَائِبًا. لَيَعْطِفَ بِقَلْبِهِ عَلَيْهِ أَوْ يَعْتَذِرَ إِلَيْهِ، فَلَمْ يَأْذَنْ لَهُ، وَحَجَبَهُ وَرَدَّهُ خَائِبًا. وَقَالَ سَعْدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ: كَانَ مُحَمَّدُ بْنُ نُصَيْرٍ الثُّمَيْرِيُّ يَدَّعِي أَنَهُ وَقَالَ سَعْدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ: كَانَ مُحَمَّدٍ عَلَيْكِم أَرْسَلَهُ، وَكَانَ يَقُولُ بِالتَّنَاسُخِ رَسُولُ نَبِيٍّ، وَأَنَّ عَلِيَّ بْنَ مُحَمَّدٍ عَلَيْكِم أَرْسَلَهُ، وَكَانَ يَقُولُ بِاللَّيَاسُخِ وَيَعُلُو فِي أَبِي الْحُسَنِ عَلَيْكِم، وَيَقُولُ فِيهِ بِالرَّبُوبِيَّةِ، وَيَقُولُ بِالْإِبَاحَةِ لِلْمَحَارِم وَتَعْلِيل نِكَاجِ الرِّجَالِ بَعْضِهِمْ بَعْضًا» أَ.

لعلّ محمّد بن نصيرٍ أوّل شخصٍ تجاوز جميع الخطوط الحمر في ادّعاءاته، وصولًا إلى الانحراف الأخلاقيّ الشنيع، ثمّ تأسّست بناءً

1\_ الطوسيّ، محمّد بن الحسن، الغيبة، ص 398.

على أفكاره جماعةً تسمّى (النميريّة) أو (النصيريّة)، ولم يفصّل الشيخ في الواقع مسألة النميريّ، بل اكتفى بالإجمال العنوانيّ من دعوى الربوبيّة والتناسخ وغير ها.

# ثالثًا: أبو طاهرٍ محمّد بن عليّ بن بلالٍ

وقصّته معروفة فيما جرى بينه وبين أبي جعفرٍ محمّد بن عثمان العمري ويشف وتمسّكه بالأموال الّتي كانت عنده للإمام، وامتناعه من تسليمها، وادّعائه أنّه الوكيل، حتى تبرّأت الجماعة منه ولعنوه وخرج فيه من صاحب الزمان علي ما هو معروف.

وَحَكَى أَبُو غَالِبٍ الزُّرَارِيُّ قَالَ: «حَدَّثَنِي أَبُو الْحُسَنِ مُحَمَّدُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْيَى الْمُعَاذِيُّ قَالَ: كَانَ رَجُلُّ مِنْ أَصْحَابِنَا قَدِ انْضَوَى إِلَى أَيِي طَاهِرِ بْنِ بِلَالٍ بَعْدَ مَا وَقَعَتِ الْفُرْقَةُ، ثُمَّ إِنَّهُ رَجَعَ عَنْ ذٰلك وَصَارَ فِي طَاهِرِ بْنِ بِلَالٍ بَعْدَ مَا وَقَعَتِ الْفُرْقَةُ، ثُمَّ إِنَّهُ رَجَعَ عَنْ ذٰلك وَصَارَ فِي طَاهِرِ بْنِ بِلَالٍ يَوْمًا جُمْلَتِنَا، فَسَأَلْنَاهُ عَنِ السَّبَ قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي طَاهِرِ بْنِ بِلَالٍ يَوْمًا وَعِنْدَهُ أَخُوهُ أَبُو الطَّيِّبِ، وَابْنُ حِرْزٍ وَجَمَاعَةٌ مِنْ أَصْحَابِهِ، إِذْ دَخَلَ الْغُلَامُ فَقَالَ: أَبُو جَعْفَرٍ الْعَمْرِيُّ عَلَى الْبَابِ، فَفَزِعَتِ الجُمَاعَةُ حَلَ الْغُلَامُ فَقَالَ: أَبُو جَعْفَرٍ الْعَمْرِيُّ عَلَى الْبَابِ، فَفَزِعَتِ الجُمَاعَةُ لِذَكل وَلَاكَرُتُهُ لِلْحَالِ الَّتِي كَانَتْ جَرَتْ، وَقَالَ: يَدْخُلُ، فَدَخَلَ الْذِلك، وَأَنْكُرْتُهُ لِلْحَالِ الَّتِي كَانَتْ جَرَتْ، وَقَالَ: يَدْخُلُ، فَدَخَلَ الْذِلك، وَأَنْكُرْتُهُ لِلْحَالِ الَّتِي كَانَتْ جَرَتْ، وَقَالَ: يَدْخُلُ، فَدَخَلَ الْذِلك، وَأَنْكُرْتُهُ لِلْحَالِ الَّتِي كَانَتْ جَرَتْ، وَقَالَ: يَدْخُلُ، فَدَخَلَ أَبُو طَاهِرٍ وَالْجُمَاعَةُ وَجَلَسَ فِي صَدْرِ أَبُو طَاهِرٍ وَالْجُمَاعَةُ وَجَلَسَ فِي صَدْرِ

الْمَجْلِسِ، وَجَلَسَ أَبُو طَاهِرٍ كَالْجَالِسِ بَيْنَ يَدَيْهِ، فَأَمْهَلَهُمْ إِلَى أَنْ سَكَتُوا.

ثُمَّ قَالَ: يَا أَبَا طَاهِرٍ [نَشَدْتُكَ اللهَ أَوْ] نَشَدْتُكَ بِاللهِ أَلَمْ يَأْمُرْكَ صَاحِبُ الزَّمَانِ عَلَيْكِ مِعَمْلِ مَا عِنْدَكَ مِنَ الْمَالِ إِلَيَّ؟ فَقَالَ: اللَّهُمَّ نَعَمْ. وَاقَعَتْ عَلَى الْقَوْمِ سَكْتَةُ، فَلَمَّا [فَنَهَضَ] أَبُو جَعْفَرٍ هِيْكُ مُنْصَرِفًا، وَوَقَعَتْ عَلَى الْقَوْمِ سَكْتَةُ، فَلَمَّا عَنْهُمْ، قَالَ لَهُ أَخُوهُ أَبُو الطَّيِّبِ: مِنْ أَيْنَ رَأَيْتَ صَاحِبَ الزَّمَانِ؟ فَقَالَ أَبُو طَاهِرٍ: أَدْخَلَنِي أَبُو جَعْفَرٍ هِيْنُهُ إِلَى بَعْضِ دُورِهِ، فَقَالَ أَبُو طَاهِرٍ: أَدْخَلَنِي أَبُو جَعْفَرٍ هِيْنُهُ إِلَى بَعْضِ دُورِهِ، فَأَمْرَنِي جِعْفَرٍ هِيْنُهُ إِلَى بَعْضِ دُورِهِ، فَأَمْرَنِي جِعْمُلِ مَا عِنْدِي مِنَ الْمَالِ إِلَيْهِ. فَقَالَ لَهُ أَبُو الطَّيِّبِ: وَمِنْ أَيْنَ عَلِمْتَ أَنَّهُ صَاحِبُ الزَّمَانِ؟ قَالَ: [قَدْ] وَقَعَ عَلَيَّ مِنَ الْهَيْبَةِ لَهُ وَدَخَلَنِي مِنَ الرُّعْبِ مِنْهُ مَا عَلِمْتُ أَنَّهُ صَاحِبُ الزَّمَانِ؟ قَالَ: [قَدْ] وَقَعَ عَلَيَّ مِنَ الْهَيْبَةِ لَهُ وَدَخَلَنِي مِنَ الرُّعْبِ مِنْهُ مَا عَلِمْتُ أَنَّهُ صَاحِبُ الزَّمَانِ؟ قَالَ: [قَدْ] الزَّمَانِ عَلَيْسَامِ. فَكَانَ هٰذا سَبَبَ انْقِطَاعِي عَنْهُ الْ.

إنّ المال يكاد يكون سببًا رئيسيًّا من أسباب الانحراف عن القول الحق في القضيّة المهدويّة، فالمدّعي حينما يرى تلك الأموال وتـزوغ عينه، يفكّر في كيفيّة الاستحواذ عليها. وبما أنّ قضيّة المهديّ قضيّة دينيّة، فلا بدّ للمدّعي من أن يتشبّث بأمرٍ دينيٍّ، أي أن يؤطّر دعوته

1\_ الطوسي، محمّد بن الحسن، الغيبة، ص 399.

بإطارٍ دينيٍّ؛ لكي تكون مسموعةً من الناس، فلا طريق أمامه سـوى الادّعاء الكاذب، فيدخل عالم الخرافة كي يقضم منه ما يشاء لما يشاء.

# رابعًا: ابن أبي العزاقر

«أَخْبَرَنِي الْحُسَيْنُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ عَنْ أَحْمَدَ بْنِ نُوحٍ عَنْ أَبِي نَصْرٍ هِبَةِ اللّٰهِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدَ الْكَاتِبِ ابْنِ بِنْتِ أُمِّ كُلْثُ ومِ بِنْتِ أَي جَعْفَرٍ اللّٰهِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدَ الْكَاتِبِ ابْنِ بِنْتِ أُمِّ كُلْثُ ومِ بِنْتِ أَبِي جَعْفَرٍ الْعَمْرِيِّ وَهِيئَ قَالَ: حَدَّتَتْنِي الْكَبِيرَةُ أُمُّ كُلْثُ ومِ بِنْتُ أَبِي جَعْفَرٍ الْعَمْرِيِّ وَهِيئَ قَالَتْ: كَانَ أَبُو جَعْفَرِ بْنُ أَبِي الْعَزَاقِرِ وَجِيهًا عِنْدَ بَنِي الْعَمْرِيِّ وَجِيهًا عِنْدَ بَنِي الْعَرَاقِرِ وَجِيهًا عِنْدَ بَنِي بِسْطَامَ أَ.

وَذَاكَ أَنَّ الشَّيْخَ أَبَا الْقَاسِمِ - رَضِيَ اللهُ تَعَالَى عَنْهُ وَأَرْضَاهُ - كَانَ قَدْ جَعَلَ لَهُ عِنْدَ الرَّبِدَادِهِ يَحْكِي كُلَّ قَدْ جَعَلَ لَهُ عِنْدَ الرَّبِدَادِهِ يَحْكِي كُلَّ كَذِبٍ وَبَلاَءٍ وَكُفْرٍ لِبَنِي بِسْطَامَ، وَيُسْنِدُهُ عَنِ الشَّيْخِ أَبِي الْقَاسِمِ، فَيُشْنِدُهُ عَنِ الشَّيْخِ أَبِي الْقَاسِمِ وَيُسُنِهُ فَيَقْبَلُونَهُ مِنْهُ وَيَأْخُذُونَهُ عَنْهُ، حَتَّى انْكَشَفَ ذٰلك لِأَبِي الْقَاسِمِ وَيُسُنِهُ فَيَقْبَلُونَهُ مِنْهُ وَيَأْخُذُونَهُ عَنْهُ، حَتَّى انْكَشَفَ ذٰلك لِأَبِي الْقَاسِمِ وَيُسُنِهُ فَا أَنْكَرَهُ وَأَعْرَهُمْ بِلَعْنِهِ وَ الْبَرَاءَةِ فَأَنْكَرَهُ وَأَعْمَهُ وَنَهَى بَنِي بِسْطَامَ عَنْ كَلَامِهِ، وَأَمَرَهُمْ بِلَعْنِهِ وَ الْبَرَاءَةِ مِنْهُ، فَلَمْ يَنْتَهُوا وَأَقَامُوا عَلَى تَولِّيهِ. وَذَاكَ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ لَهُمْ إِنَّنِي مِنْهُ، فَلَمْ يَنْتَهُوا وَأَقَامُوا عَلَى تَولِّيهِ. وَذَاكَ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ لَهُمْ إِنَّ فِي الْمُعَادِ بَعْدَ وَالْكِنْمَانُ، فَعُوقِبْت بِالْإِبْعَادِ بَعْدَ

<sup>1</sup>\_ أسرةُ شيعيّةُ معروفةُ آنذاك.

الإخْتِصَاصِ؛ لِأَنَّ الْأَمْرَ عَظِيمٌ لَا يَحْتَمِلُهُ إِلَّا مَلَكُ مُقَـرَّبُ أَوْ نَبِيًّ مُرْسَلُ أَوْ مُؤْمِنُ مُمْتَحَنُّ، فَيُؤَكَّدُ فِي نُفُوسِهِمْ عِظَمُ الْأَمْرِ وَجَلَالَتُهُ.

فَبَلَغَ ذَلِك أَبَا الْقَاسِمِ وَلِيُفَ فَكَتَبَ إِلَى بَنِي بِسْطَامَ بِلَعْنِهِ وَالْبَرَاءَةِ مِنْهُ وَمِمَّنْ تَابَعَهُ عَلَى قَوْلِهِ وَأَقَامَ عَلَى تَولِّيهِ، فَلَمَّا وَصَلَ إِلَيْهِمْ أَظْهَرُوهُ عَلَيْهِ فَبَكَى بُكَاءً عَظِيمًا، ثُمَّ قَالَ: إِنَّ لِهذا الْقَوْلِ بَاطِنًا عَظِيمًا وَهُو أَنَّ اللَّهُ نَكَى بُكاءً عَظِيمًا، ثُمَّ قَالَ: إِنَّ لِهذا الْقَوْلِ بَاطِنًا عَظِيمًا وَهُو أَنَّ اللَّعْنَةَ الْإِبْعَادُ، فَمَعْنَى قَوْلِهِ لَعَنَهُ اللهُ أَيْ بَاعَدَهُ اللهُ عَنِ الْعَذَابِ وَالنَّارِ، وَالْآنَ قَدْ عَرَفْتُ مَنْزِلَتِي وَمَرَّغَ خَدَيْهِ عَلَى النَّرَابِ، وَقَالَ عَلَيْكُمْ بِالْكِتْمَ الِ لِهِ ذَا الْأَمْرِ... ثُمَّ ظَهَرَ التَّوْقِيعُ مِنْ صَاحِبِ عَلَيْ الْتَوْقِيعُ مِنْ صَاحِبِ الرَّمَانِ عَلَيْ إِلَي جَعْفَرٍ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ [أَبِي الْعَزَاقِرِ] وَالْبَرَاءَةِ مِنْهُ وَمَنْ تَابَعَهُ وَشَايَعَهُ وَرَضِيَ بِقَوْلِهِ وَأَقَامَ عَلَى تَولِيهِ بَعْدَ الْمَعْرِفَةِ بِهِ ذَا التَّوْقِيعِ». التَّوْقِيعِ».

# الوسائل الخرافيّة في إثبات ادّعاءات المهدويّة

نرى اليوم ونعايش مدّعياتٍ كثيرةً حول القضيّة المهدويّة، ولا نريد استقصاء المدّعين والمدّعيات؛ لأنّه يخرج عن أهداف لهذه الكرّاسة المختصرة، غير أنّ ذلك لا يمنع أن نذكر بعض من ادّعى ما

<sup>1</sup>\_ الطوسيّ، محمّد بن الحسن، الغيبة، ص 403.

يخالف العقل والنقل، إذ يدّعي أحدهم اليوم أنّه اليمانيّ، وأنّه ابن الإمام المهديّ المنتظر، ولا ندري ما سيدّعيه في قادم الأيّام. وقد استخدم كسابقيه الخرافة من أجل إيهام الناس بدعوته؛ إذ لا بدّ له من وسائل كي يصدّقه الناس، وسوف نتطرّق بشكلٍ مجملٍ للهذه الوسائل، وهدفنا هو تنبيه القارئ الكريم إلى أنّ هذه الوسائل تخالف العقل والنقل ومسلّمات المذهب والإسلام، وكما يلى:

## أوّلًا: المعجزة

من أولى المدّعيات الّتي يبثها مثل له وُلاء ظهور المعجزة على أيديهم، ومدّعي اليوم يقول إنّه جرت على يديه المعجزة 2، فيا ترى ما هي معجزته ؟

<sup>1</sup> ـ نشير باختصارٍ إلى أنّ المشهور في مصطلح المعجزة أنّه خاصٌّ بالأنبياء، أي أنّ المعجزة وصفُّ لخوارق العادات الّـتي تجـري على أيـدي الأنبياء، مشل معجزة شقّ القمر أو إحياء الموتى. أمّا الكرامة فهي وصفُّ لخارق العادة يجري للأولياء أو على أيديهم، كما في طعام مريم المَّكُ ، وهنالك فروقُ عديدةٌ بين المعجزة والكرامة ذكرت في المطوّلات.

<sup>2</sup>\_ لمراجعة المعاجز المدّعاة راجع: المغربيّ، توفيق، دلائل الصدق ونفض غبار الشكّ، ص84.

إنّ أوّل معجزةٍ ادّعاها من أجل إثبات أنّه اليمانيّ، وأنّه مرسلٌ من قبل الإمام الحجّة عَلَيْكِم ، هي تصريحه بمعرفة قبر السيّدة الزهراء البتول عَلَيْكُم ، فادّعى أنّ الإمام أخبره أنّ مدفنها الشريف ملاصقً لمدفن الإمام الحسن المجتبى عَلَيْكِم، وأنّه مستعدُّ للقسم على ذٰلك !

## 1\_ وهذا نص الرسالة الموجودة على موقعهم الرسميّ:

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ربّ العالمين، مالك الملك، مجري الفلك، مسخّر الرياح، فالق الإصباح، ديّان الدين، ربّ العالمين. الحمد لله الّذي من خشيته ترعد السماء وسكّانها، وترجف الأرض وعمّارها، وتموج البحار ومن يسبح في غمراتها.

اللّهم صلّ على محمّدٍ وعلى آل محمّدٍ الفلك الجارية في اللجج الغامرة، يأمن من ركبها، ويغرق من تركها، المتقدّم لهم مارقٌ، والمتأخّر عنهم زاهقٌ، واللازم لهم لاحقُّ.

﴿ سُورَةٌ أَنزَلْنَاهَا وَفَرَضْنَاهَا وَأَنزَلْنَا فِيهَا آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [سورة النور:1]

طلبت من جماعةٍ من العلماء ممّن يتزعّمون الطائفة الشيعيّة أن يتقدّموا لطلب معجزةٍ وفق صيغة ذكرتها في الصحف الصادرة عن أنصار الإمام المهديّ عليه فلم يتقدّم أحدُ منهم بطلب شيءٍ، ولهذا أمرني أبي الإمام المهديّ محمّد بن الحسن العسكريّ عليه أبين شيء من موضعي منه عليه، وهو أتي وصيّه وأوّل من يحكم من ولده، وأتي روضةٌ من رياض الجنة أخبر عنها رسول الله عليه.

وأوّل معجزةٍ أظهرها للمسلمين وللناس أجمعين هو أني أعرف موضع قبر فاطمة المهالي بضعة محمّد الله وجميع المسلمين مجمعين على أنّ قبر فاطمة الها مغيّب لا يعلم موضعه إلّا الإمام المهدي الها به وهو أخبرني بموضع قبر أمّي فاطمة الها وموضع قبر فاطمة الها بجانب قبر الأمام الحسن عيم وملاصق له، وكأنّ الأمام الحسن المجتبى الله مدفون في حضن فاطمة الها ومستعد أن أقسم على ما أقول، والله على ما أقول شهيد، ورسوله محمّد الله وعلي الذي دفن فاطمة الها والحمد الله وحده.

وكلّ من يدّعي الاتّصال بالإمام المهديّ عليه ولا يرجع لي في كلّ صغيرة وكبيرة، كاذبٌ مفترٍ على الله ورسوله، ولا حول ولا قوة إلّا بالله العليّ العظيم، والحمد لله وحده.

﴿ وَإِنْ كَادُوا لَيَسْتَفِزُونَكَ مِنْ الْأَرْضِ لِيُخْرِجُوكَ مِنْهَا وَإِذًا لَا يَلْبَثُونَ خِلَاف كَ إِلَّا قَلِيلًا \* سُنَّةَ مَن قَدْ أَرْسُلْنَا قَبْلَكَ مِن رُسُلِنَا \* وَلَا تَجِدُ لِسُنَّتِنَا تَحْوِيلًا \* [سورة الإسراء: 76 و 77]

ملاحظةً: على كلّ مسلمٍ يقرأ لهذه الورقة أن يقوم باستنساخها اثنا عشر نسخةً ويقوم بتوزيعها، وعلى من يتمكّن من ترجمتها أن يترجمها إلى اللغة الّتي يستطيع أن يترجمها لها.

بقيّة آل محمّد المَهِ الركن الشديد أحمد الحسن وصيّ ورسول الإمام المهديّ عَلَيْهِ إلى الناس أجمعين المؤيّد بجبرائيل المسدّد بميكائيل المنصور بإسرافيل ﴿ ذُرِيّةً بَعْضُهَا مِن بَعْضٍ \* واللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾.

1 شوّال 1424هـ. ق

#### النقد

حاول هذا المدّعي التأثير على الناس من خلال التلاعب بعواطفهم؛ لمعرفته بحبّ الناس وتلهّفهم لمعرفة قبر السيّدة الزهراء الله وما ادّعى أنّه معجزةٌ هو في الحقيقة خروجٌ عن تعريف المعجزة علميًّا؛ إذ إنّ تعريفها: أمرٌ خارقُ للعادة، مقرونُ بالتحدّي، مع عدم المعارضة أ. فأيّ أمرٍ خرق العادة في مجرّد ادّعاء كلّ أحدٍ يستطيع أن يدّعيه فلم يحدث شيءٌ على أرض الواقع كتسبيح الحصى في يده أو شق القمر أو إحياء الموتى كما حصل ذلك على يد الأنبياء المهيًكي.

أنّه قال أستطيع أن أقسم على هذه المعجزة، وهذا من الغرائب، فكيف يكون المدّعي هو صاحب اليمين؟! فالشرع يقول البيّنة على المدّعي واليمين على من أنكر.

[يلاحظ وجود أخطاءٍ لغويّةٍ وركّةٍ في النصّ، بيد أنّا أبقينا عليها كما هي ولم نتلاعب بها، ولا نـدري كيـف يكـون وصيّ الإمـام المهـديّ ﷺ جـاهلًا بأبسط قواعد اللغة؟!]

http://almahdyoon.org/bayanat-sayed/376-zahra
https://www.youtube.com/watch?v=t4UWtAX4Qg4
ما دار السبحانيّ، جعفرٌ، محاضراتٌ في الإلهيّات، ج 1، ص 11.

ادّعاؤه مخالفٌ للروايات الّتي تذكر أنّ الإمام الحسن عَلَيَكُم دفن بعيدًا عن أمّه أ، وأنّ المراد بأمّه في الروايات الّتي ذكرت أنّه دفن قرب أمّه فاطمة هو جدّته السيّدة فاطمة بنت أسدٍ عِشِفُ 2.

إنّ هذا الادّعاء مطابقٌ لقول من يدّعي بأنّ مدفنها عليه الله في البقيع؛ الأمر الّذي يجعله في دائرة الشكّ.

#### ثانيًا: المنامات

ادّعى أنّ هناك مئة شخصٍ رأوا الأئمّة عليهً لله في المنام، وأخبروهم بضرورة تأييده ونصرته؛ ولذلك فإنّ أيّ شخصٍ يريد ذلك فما عليه إلّا أن يسأل الله بأن يريه حقيقة أمره في المنام<sup>3</sup>.

\_\_\_\_\_

انظر: الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، كتاب الحجّة، باب الإشارة والنصّ
 على الحسين بن عليً، ج 1، ص 292.

<sup>2</sup>\_ انظر: الراونديّ، قطب الدين، الخرائج والجرائح، ج 1، ص 242، وجاء فيها: «يا أخي احملني على سريري إلى قبر جدّي رسول الله ، لأجدّد به عهدي، ثمّ ردّني إلى قبر جدّتي فاطمة بنت أسدٍ فادفني هناك».

<sup>6-</sup> انظر: العقيلي، ناظم، لعلكم تهتدون، ص 7. وكذلك انظر: العقيليّ، ناظم، البلاغ المبين – الحلقة الثانية – (الرؤيا حجّةٌ)، وهو كتابٌ يقع في 40 صفحةً يسرد المؤلّف فيه أسماء (رجالٍ ونساءٍ) ادّعوا أنّهم رأوا رؤّى تأمرهم أو تبشّرهم باتّباع هذا المدّعي وأنّه اليمانيّ. وكذلك انظر: أبو رغيف، علي،

24 ..... أدعياء المهدويّة

#### النقد

إنّ أدعاءه بوجود مئة نفرٍ رأوا لهذه المنامات بحاجةٍ إلى دليلٍ، وبحاجةٍ إلى أن نرى كلّ واحدٍ منهم ونطمئن بوجودهم، لهذا فضلًا عن أنّه لو كانوا ألف شخصٍ فلا قيمة لمناماتهم؛ لعدم حجّية لهذه المنامات عقلًا وشرعًا.

لا مجال في الأمور الاعتقاديّة للاستدلال بالمنام؛ لأنّ الاعتقاد ينبغي أن يكون عن يقينٍ تامِّ، والمنام لا يوفّر حتّى الاطمئنان، فضلًا عن اليقين، فالمنام في نظريّة المعرفة ليس من أدوات معرفة الحقيقة والواقع.

إنّ الرؤيا والمنام طرقٌ لمعرفة الحقيقة مختصّةٌ بالأنبياء والأئمّة المعصومين عليهً الله فالأنبياء رؤياهم وحيً ، وهذا ما صرّح به القرآن الكريم، كما قال تعالى:

الطريق إلى الدعوة اليمانيّة، ص 57 \_ 63. وكذلك انظر: المغربيّ، توفيـق، دلائل الصدق ونفض غبار الشكّ، ص 11 وما بعدها.

1 - روى الشيخ الطوسيّ عِشْ قال: «حدّثنا ابن الصلت، قال: أخبرنا ابن عقدة، قال: أخبرنا عليّ بن محمّدِ الحسينيّ، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن عيسى، قال: حدّثنا عبيد الله بن عليّ، قال: حدّثنا عليّ بن موسى، عن أبيه، عن ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لَكَ إِنَّ رَبَّكَ أَحَاطَ بِالنَّاسِ وَمَا جَعَلْنَا الرُّؤيَا الَّتِي أَرَيْنَاكَ إِلاَّ فِتْنَةً لِّلنَّاسِ وَالشَّجَرَةَ الْمَلْعُونَةَ فِي القُرْآنِ وَنُخَوِّفُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلاَّ طُغْيَانًا كَبِيرًا ﴾ [.

﴿ وَنَادَيْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ \* قَدْ صَـدَّقْتَ الرُّؤْيَا إِنَّا كَـذَلِكَ نَجْـزِي الْمُحْسِنِينَ ﴾ 2.

﴿ لَقَدْ صَدَقَ الله رَسُولَهُ الرُّؤْيَا بِالْحُقِّ لَتَدْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحُرَامَ إِن شَاء الله آمِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُؤُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لا تَخَافُونَ فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَلِكَ فَتْحًا قَرِيبًا ﴾ 3.

فالمعصومون محد تون ومناماتهم واقعيّة ، أمّا بقيّة الناس فمناماتهم تقسّم إلى عدّة أقسامٍ ؛ لذا جاء في الرواية عن بريد بن معاوية العجليّ، قال: «كان حمزة بن عمارة الزبيديّ \_ لعنه الله \_

جدّه، عن آبائه، عن عليِّ ﷺ قال: رؤيا الأنبياء وحيُّ». [الطوسيّ، محمّد بن الحسن، الأمالي، ص 338، المجلس 12، ح 29.

<sup>1</sup>\_ سورة الإسراء: 60.

<sup>2</sup>\_ سورة الصافّات: 104 و105.

<sup>3</sup>\_ سورة الفتح: 27.

يقول لأصحابه: إنّ أبا جعف عِلَيَكُ مِ يأتيني في كلّ ليلة، ولا يزال إنسانٌ يزعم أنّه قد أراه أيّاه، فقدر لي أني لقيت أبا جعف عِلَيْكُ في فحدّثته بما يقول حمزة، فقال: كذب عليه لعنة الله! ما يقدر الشيطان أن يتمثّل في صورة نبيًّ ولا وصيّ نبيًّ".

#### ثالثًا: الاستخارة

فقد أحال كلّ من يسأله عن دعوته إلى الاستخارة، فيقول للسائل استخر الله في قضيّتي! فهو يعدّ الاستخارة من طرق معرفة الحق والواقع².

#### النقد

إنّ الاستخارة من الأمور المتّفق عليها بين المذاهب مطلقًا<sup>3</sup>، ولٰكنّ مورد الاستخارة في الأمور الحياتيّة الّتي يتحيّر فيها الإنسان،

<sup>1</sup>\_ الطوسيّ، محمّد بن الحسن، اختيار معرفة الرجال (رجال الكشّيّ)، ص 304.

<sup>2</sup> انظر: أبو رغيفٍ، على، الطريق إلى الدعوة اليمانيّة، ص 65؛ المغربيّ، توفيق، دلائل الصدق ونفض غبار الشكّ، ص 11 وما بعدها.

 <sup>3</sup> متفقٌ عليها بشكلٍ عامٍّ، وإلّا فإن هناك اختلافًا في التفاصيل والكيفيّات،
 ولكنّهم مجمعون على أنّها للأمور الدنيويّة.

دون الموضوعات الدينيّة في الإسلام سواءً العقديّة أو الشرعيّة، فإنّه لا مجال للخيرة فيها، فلا يستخير المؤمن أيصليّ أم لا العلا يستخير لتحديد موضع القبلة، أو لصيام شهر رمضان وغير ذلك، لهذا في الأمور الفرعيّة.

<sup>1</sup>\_ لمزيدٍ من التفاصيل حول ذٰلك راجع: نظريّة المعرفة والمنهج العقليّ، الدكتـور أيمن المصري، ص 19؛ السبحاني، جعفر، بقلم: حسن محمد مكي العاملي،

28 ..... أدعياء المهدويّة

#### رابعًا: رواية المهديّين

من الأساليب التي سلكها مـ تعو المهدويّة أسلوب الاستدلال بالروايات الضعيفة والغريبة، الّتي لـم يعتمـ د عليها العلماء، ولا تصمد أمام التحقيق السنديّ والدلاليّ. ومنها لهذه الرواية الّـتي يطلقون عليها (رواية الوصيّة) الّتي ذكرها الشيخ الطوسي عَمِشَمْ في كتاب (الغيبة).

وهي ضمن ما يعرف بـ (روايات الآحاد) الّتي لا تفيد إلّا الظنّ1، في مقابل الروايات المتواترة الّتي تفيد اليقين. ويؤخذ بروايات الآحاد إذا أفادت الظنّ في فروع الدين والمسائل الشرعيّة، ولا يأخذون بها في المسائل العقديّة؛ إذ إنّ العقيدة تتطلّب القطع واليقين².

نظريّة المعرفة، ص 136 وما بعدها.

<sup>1</sup>\_ تقرّر في علم أصول الفقه أنّه ينبغي أن يكون الظنّ قد قامت الحجّة على اعتباره، وإلّا فإنّ الظنّ بما هو ظنُّ لا اعتبار له.

<sup>2</sup> \_ انظر: الآخوند الخراسانيّ، محمدكاظم، كفاية الأصول، ص 329؛ النائينيّ، محمد حسين، فوائد الأصول، تعليق: ضياء الدين العراقيّ، تحقيق: رحمة الله الأراكي، ج 3، ص 324.

## متن الرواية

روى الشيخ الطوسيّ عِلَهُ في (الغيبة): أَخْبَرَنَا جَمَاعَةٌ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيِّ بْنِ سُفْيَانَ الْبَزَوْفَرِي عَنْ عَلِيِّ بْنِ سِنَانٍ الْمَوْصِلِيِّ الْعَدْلِ عَنْ عَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ الْخَلِيل عَنْ جَعْفَرِ بْنِ أَحْمَدَ الْمِصْرِي عَنْ عَمِّهِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ جَعْفَر بْن مُحَمَّدٍ عَنْ أَبِيهِ الْبَاقِر عَنْ أَبِيهِ ذِي النَّفِنَاتِ سَيِّدِ الْعَابِدِينَ عَنْ أَبِيهِ الْحُسَيْنِ الزَّكِيِّ الشَّهِيدِ عَنْ أَبِيهِ أَمِير الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْكَ إِمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكَ فِي اللَّيْلَةِ الَّتِي كَانَتْ فِيهَا وَفَاتُهُ لِعَلِيٌّ عَلَيْتُهِمْ: يَا أَبَـا الْحُسَـنِ، أَحْضِــرْ صَـحِيفَةً وَدَوَاةً، فَـأَمْلَأَ رَسُولُ اللهِ ﴿ اللهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ سَيَكُونُ بَعْدِي اثْنَا عَشَرَ إِمَامًا وَمِنْ بَعْدِهِمْ اثْنَا عَشَرَ مَهْدِيًّا، فَأَنْتَ يَا عَلَىٰ أَوَّلُ الإِثْنَيْ عَشَرَ إِمَامًا، سَمَّاكَ اللهِ \_ تَعَالَى \_ فِي سَمَائِهِ عَلِيًّا الْمُرْتَضَى وَأَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ وَالصِّدِّيقَ الْأَكْبَرَ وَالْفَارُوقَ الْأَعْظَمَ وَالْمَأْمُونَ وَالْمَهْدِيُّ فَلَا تَصِحُّ هٰذه الْأَسْمَاءُ لِأَحَدٍ غَيْرِكَ يَا عَلَيُّ أَنْتَ وَصِيِّي عَلَى أَهْلِ بَيْتِي حَيِّهِمْ وَمَيِّتِهِمْ، وَعَلَى نِسَائِي فَمَـنْ ثَبَّتَّهَـا لَقِيَتْـنِي غَدًا وَمَنْ طَلَّقْتَهَا، فَأَنَا بَرِيءٌ مِنْهَا، لَمْ تَرَنِي وَلَمْ أَرَهَا فِي عَرْصَةِ الْقِيَامَةِ، وَأَنْتَ خَلِيفَتِي عَلَى أُمَّتِي مِنْ بَعْدِي.

فَإِذَا حَضَرَتُهُ الْوَفَاةُ فَلْيُسَلِّمْهَا إِلَى ابْنِيَ الْحُسَنِ الشَّهِيدِ الزَّكِيِّ الْمَقْتُولِ، فَإِذَا حَضَرَتُهُ الْوَفَاةُ فَلْيُسَلِّمْهَا إِلَى ابْنِيَ الْحُسَيْنِ الشَّهِيدِ الزَّكِيِّ الْمَقْتُولِ، فَإِذَا حَضَرَتُهُ الْوَفَاةُ فَلْيُسَلِّمْهَا إِلَى ابْنِهِ سَيِّدِ الْعَابِدِينَ ذِي الطَّفِنَاتِ عَلِيٍّ، فَإِذَا حَضَرَتُهُ الْوَفَاةُ فَلْيُسَلِّمْهَا إِلَى ابْنِهِ مُحَمَّدٍ الْبَاقِرِ، فَإِذَا حَضَرَتُهُ الْوَفَاةُ فَلْيُسَلِّمْهَا إِلَى ابْنِهِ جَعْفَرٍ الصَّادِقِ، فَإِذَا حَضَرَتُهُ الْوَفَاةُ فَلْيُسَلِّمْهَا إِلَى ابْنِهِ عَلِيًّ الرِّضَا، فَلْيُسَلِّمْهَا إِلَى ابْنِهِ عَلِيًّ الرِّضَا، ابْنِهِ مُوسَى الْكَاظِمِ، فَإِذَا حَضَرَتُهُ الْوَفَاةُ فَلْيُسَلِّمْهَا إِلَى ابْنِهِ عَلِيًّ الرِّضَا، فَإِذَا حَضَرَتُهُ الْوَفَاةُ فَلْيُسَلِّمْهَا إِلَى ابْنِهِ عَلِيًّ الرِّضَا، فَإِذَا حَضَرَتُهُ الْوَفَاةُ فَلْيُسَلِّمْهَا إِلَى ابْنِهِ عَلِيًّ النَّاصِحِ، فَإِذَا حَضَرَتُهُ الْوَفَاةُ فَلْيُسَلِّمْهَا إِلَى ابْنِهِ عَلَيًّ النَّاصِحِ، فَإِذَا حَضَرَتُهُ الْوَفَاةُ فَلْيُسَلِّمْهَا إِلَى ابْنِهِ عَلَيًّ النَّاعِمْ لَهُ الْمُسْتَحْفَظِ مِنْ آلِ مُحَمَّدٍ الْمُسَلِّمُهَا إِلَى ابْنِهِ عَلَيْ الْقَوَاةُ فَلْيُسَلِّمْهَا إِلَى ابْنِهِ عَلَى الْفَوَاةُ فَلْيُسَلِّمْهَا إِلَى ابْنِهِ عَلَى الْفَوْلَةُ وَلَا عَضَرَتُهُ الْوَفَاةُ وَلَا عَشَرَ إِلَّهُ الْمُسْتَحْفَظِ مِنْ آلِ مُحَمَّدٍ الْمُسَلِّمُ الْوَفَاةُ وَلَا الْوَفَاةُ وَالْمُولِ الْوَفَاةُ وَلَا عَشَرَ وَلَهُ الْوَفَاةُ وَلَا الْمُسْتَحْفَظِ مِنْ آلِ مُحَمَّدٍ الْمُسْتَحْفَلَ مِنْ بَعْدِهِ اثْنَا عَشَرَ مَمْ مِنْ بَعْدِهِ اثْنَا عَشَرَ مَمْ وَنَ الْوَفَاةُ الْمُسْتَحْفَلُهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِقُولُهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَالِهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْ

إِلَى ابْنِهِ أَوَّلِ الْمُقَرَّبِينَ لَهُ، ثَلَاثَةُ أَسَامِيَ اسْمُ كَاسْمِي وَاسْمِ أَبِي، وَهُ وَ عَبْدُ اللَّهِ وَأَحْدُ، وَالإسْمُ الثَّالِثُ الْمَهْدِيُّ هُوَ أَوَّلُ الْمُؤْمِنِينَ<sup>1</sup>.

#### النقد

#### سند الرواية <sup>2</sup>

لا يخفى أنّ الدراسات الحوزويّة دراساتُ تخصّصيّةُ جدًّا، ولا يخوض في الروايات والاستدلال بها والنقض عليها إلّا أصحاب التخصّص في هذا المجال. وهذه الرواية طبقًا لأصول علم الرجال في غاية الضعف، وكون الرواية مذكورةً من قبل عالم كبيرٍ كالشيخ الطوسيّ لا يدلّ على صحّتها واعتبارها، فهذه كتب الحديث لدينا مملوءة بالروايات، فهل نأخذ بها كلّها؟! أو نأخذ بسياقاتٍ معرفيّة وعلميّةٍ ذات طابعٍ رصينٍ في التخصّص، وقنواتٍ تسير فيها الرواية؛ وصولًا للحكم عليها بالصحّة والاعتبار من عدمه؟

1\_ الطوسيّ، محمد بن الحسن، الغيبة، ص 150 و151.

 <sup>2</sup> ـ سند الرواية مصطلح تخصّصي يشير إلى التحقيق الرجالي، أي دراسة الرجال
 الذين رووا الرواية، والعلم الذي يدرس أسانيد الروايات هو علم الرجال.

وإذا كان كل أحدٍ يقرأ روايةً كي يتدين وفق مفادها، فلنغلق إذن باب الاجتهاد والعلم، ونقتصر على القراءة السطحيّة، وهكذا بالنسبة للطبّ، فليرجع كلّ واحدٍ لكتب الطبّ ويترك مراجعة الأطبّاء.

إنّ المتأمّل من أهل الاختصاص في لهذه الرواية يجد أنّها في غاية الوهن والضعف، فالسند المذكور يحتوي على من يُطلق عليهم (المجاهيل)، وهم الّذين لم يرد لهم ذكرٌ في كتب الرجال، فلم يمدحوا ولم يقدحوا.

وضعف السند يبدأ من عليّ بن سنانٍ الموصليّ العدل؛ إذ لا مشكلة في قوله (جماعة)؛ لأنّ الجماعة ثقاتُ بلا إشكالٍ، وكذا (الحسين بن علي بن سفيان البزوفريّ) وهو من أجلّة الأصحاب؛ إذ قال عنه النجاشيّ «شيخٌ، ثقةٌ، جليلٌ من أصحابنا»<sup>1</sup>.

أمّا أوّل المجاهيل عليّ بن سنانٍ الموصليّ العدل، فمشكلته أنّـه لـم يتمّ ذكره في كتب الرجال لا بمدحٍ ولا قدحٍ. ولقد ركّز جماعةُ المدعي على هذه الشخصيّة، وحاولوا أن يجدوا لهم مخرجًا من هذا الانسـداد

<sup>1</sup>\_ النجاشيّ، أبو العباس أحمد بن عليٍّ، أسماء مصنّفي الشيعة (رجال النجاشيّ)، ص 68.

العلميّ الرجاليّ، فعدّوا وصف (العدل) الّذي جاء في نهاية اسمه صفة مدحٍ له.

وتحقيق حاله هو أن نقول: إنّ هذه المفردة قد تكون ضمن اسمه الكامل، أمّا احتمال كون وصف العدل توثيقًا فليس دقيقًا؛ لأنّ المتعارف والمشهور عند ذكر الرواة في سلسلة السند أنّ لا تذكر الأوصاف، بل تذكر الأسماء كما في باقي أفراد سند رواية الوصيّة، إذ وردت أسماؤهم جميعًا خاليةً من التوصيف، فذكر هذا بخصوصه على نحو التوصيف خلاف الظاهر.

هذا مضافًا إلى أنّه إذا ذكر التوصيف فإنّه يرد في أوّل السند، ويعبّر عنه بالثقة عادةً فيقال مثلًا: عن الثقة محمّد بن العبّاس بن مروان وهكذا، بالإضافة إلى أنّ العدل لو كان وصفًا لهذا الراوي لنصّ عليه الرجاليّون في كتبهم، ولما كان من المجاهيل، في حين أنّهم لم يذكروه في كتبهم، بل إنّ الشيخ الطوسيّ نفسه لم يذكره في رجاله، مع أنّه هو الّذي نعته بذلك حسب ما يدّعون!

<sup>1</sup>\_ راجع: المجلسيّ، محمدباقر، بحار الأنوار، ج 14، ص182؛ ابن طاووس، رضيّ الدين عليَّ، اليقين، ص 120، تحقيق: الأنصاري، مؤسسة دار الكتاب (الجزائريّ)، الطبعة الأولى، ربيع الثاني 1413 هـ

وعلى فرض كون تعبير (العدل) صفة مدج، فهو مجرد احتمالٍ فقط لا يمكن الجزم به إلّا مع القرينة القطعيّة. ومع كونه مجرد احتمالٍ يكون هذا اللفظ مجملًا يدور أمره بين أن يكون صفة مدج أو لقبًا لصاحبه؛ ولذلك لا يحتجّ به لكلّ واحدٍ من هذين الاحتمالين. وعلى فرض التسليم بكونه وصفًا فمع ذٰلك لا يمكن الأخذ بالرواية لوجود الإشكال في باقي رواة السند.

وأمّا الراوي الآخر \_ وهو عليّ بن الحسين \_ فهو مشتركٌ بين الثقة وغيره، فعلى مدّعي صحّة السند أن يميّز المقصود به حيّى يصحّ الاستناد إليه.

وأمّا أحمد بن محمّد بن الخليل وجعفر بن أحمد المصريّ والحسن بن عليٍّ ووالده (عليّ بن بيان بن سيّابة المصريّ) فهم مهملون في كتب الرجال لم يتمّ ذكرهم.

وبذلك ننتهي إلى أنّ أكثر رواة لهذه الرواية مجاهيل ومهملون، فالرواية ساقطةً عن الاعتبار من ناحية السند، ولا يمكن الاعتماد عليها.

<sup>1</sup>\_ إنّ مصطلح (القرينة القطعيّة) يدلّ على وجود ما يشير إلى معنى محـدّدٍ عنـد الشكّ والاحتمال بين عدّة معاني أو احتمالاتٍ.

## دلالة الرواية

يمكن الإشارة إلى ضعف الرواية من خلال عدم قبول العلماء من أهل الخبرة بهذه الرواية؛ لغرابتها ومخالفة المشهور لها، كالحرّ العامليّ حيث قال: «حديث الاثني عشر بعد الاثني عشر: اعلم أنّه قد ورد هذا المضمون في بعض الأخبار، وهو لا يخلو من غرابة وإشكالٍ، ولم يتعرّض له أصحابنا إلّا النادر منهم على ما يحضرني الآن، ولا يمكن اعتقاده جزمًا قطعًا؛ لأنّ ما ورد بذلك لم يصل إلى حدّ اليقين، بل تجويزه احتمالًا على وجه الإمكان مشكلً؛ لما ياتي \_ إن شاء الله تعالى \_ من كثرة معارضه»1.

وكذلك نجد العلّامة المجلسيّ يرد أمثال لهذه الروايات ويقول: «لهذه الأخبار مخالفةٌ للمشهور، وطريق التأويل أحد وجهين:

أن يكون المراد بالاثني عشر مهديًّا أنّ النبي الله وسائر الأئمة سوى القائم عليه بأن يكون ملكهم بعد القائم عليه وقد سبق أن الحسن بن سليمان أوّ لها بجميع الأئمة، وقال برجعة القائم عليه وبه أيضًا يمكن الجمع بين بعض الأخبار المختلفة اليه وردت في مدّة ملكه عليه .

<sup>1</sup>\_ العاملي، محمّد بن الحسن، الفوائد الطوسيّة، ص 115.

أن يكون لهؤلاء المهديّون من أوصياء القائم، هادين للخلق في زمن سائر الأئمّة الذين رجعوا؛ لئلّا يخلو الزمان من حجّةٍ، وإن كان أوصياء الأنبياء والأئمّة أيضًا حججًا، والله \_ تعالى - يعلم".

أي أنّ أقصى ما يمكن أن يقال إنّ لهؤلاء المهديّين ما هم إلّا قادةً كبارٌ بلغوا مراحل عاليةً في تهذيب أنفسهم وفهم دينهم؛ فاستحقّوا أن يكونوا هداةً للأمّة بعد أهل البيت ليها للها.

وعليه فالرواية إذا خالفت المشهور يعرض عنها تمسّكًا بقول الإمام الباقر عليه عندما سئل عن الخبرين المتعارضين المرويين عنهم المينًا فقال: «خذ بما اشتهر بين أصحابك ودع الشاذ النادر»2.

## ملاحظاتٌ حول تطبيق الرواية على المدّعى

بالإضافة إلى المشكلة السنديّة والدلاليّة العامّة في الرواية، فإنّ هناك مشاكل أخرى في تطبيق هذه الرواية على المدّعي، ومن أهمّها: أوّلًا: الرواية أشارت إلى أنّ المهديّين يجيئون بعد وفاة الإمام المهديّ عَلَيْكُم ، أمّا مدّعى اليمانيّة فقد جاء قبل ظهور الإمام أ، هذا

<sup>1</sup>\_ المجلسيّ، محمدباقر، بحار الأنوار، ج 53، ص 149.

<sup>2</sup>\_ العامليّ، محمّد بن الحسن، وسائل الشيعة، ج 1، ص 157.

مضافًا إلى اضطراب المدّعي وتخبّطه في دعواه، فهو يـدّعي من جهةٍ أنّه مبعوث الإمام، ومن جهةٍ أخرى يـدّعي أنّه وصيّه، ولهذان الأمران لا يجتمعان؛ لأنّ المبعوث سابقٌ أو مقارنٌ، والوصيّ لاحقٌ! ثانيًا: أكّدت بعض الروايات أنّ الإمام الحسين عَلَيْتَكِمْ هو الّذي يتسلّم مهامّ قيادة الأمّة بعد وفاة الإمام الحجّة عَلَيْتَكِمْ، وليس أولاد الإمام الحجّة عَلَيْتَكِمْ، منها ما ورد عن الإمام الصادق عَلَيْتَكِمْ: "فإذا استقرّت المعرفة في قلوب المؤمنين أنّه الحسين، جاء الحجّة الموت، فيكون الّذي يغسّله ويكفّنه ويحنّطه ويلحده في حفرته الحسين بن

ثالثًا: أنّ هناك بعض الروايات توضّح أن لا عقب للإمام المهديّ حين وفاته، فالإمام الرضاع السيّلام يذكّر السائل بشيء يبدو من خلال الرواية أنّه معروفٌ بين شيعتهم، بأنّ كلّ إمامٍ يكون له عقب إلّا آخرهم، وأنّ الإمام الحسين علي هو الّذي يتولّى تجهيزه وخلافته.

1\_ انظر: الخباز، ضياء، المهدويّة الخاتمة، ج 2، ص 96.

عليّ، ولا يلي الوصيّ إلّا الوصيّ"<sup>2</sup>.

<sup>2</sup>\_ الكافي، الكليني، ج8, ص 206.

فعَنِ الْحُسَنِ بْنِ عَلِيٍّ الْخَزَّازِ قَالَ: «دَخَلَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي حَمْزَةَ عَلَى أَبِي الْحُسَنِ الرِّضَا عَلَيْكَ فِقَالَ لَهُ: أَنْتَ إِمَامٌ ؟ قَالَ: نَعَمْ، فَقَالَ لَهُ إِنِّي سَمِعْتُ جَدَّكَ جَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّدٍ عَلَيْكِمْ يَقُولُ: لَا يَكُونُ الْإِمَامُ إِلَّا وَلَهُ عَقِبُ، فَقَالَ: أَنْسِيتَ يَا شَيْخُ أَوْ تَنَاسَيْتَ ؟ لَيْسَ هُكَذَا قَالَ جَعْفَرُ عَلَيْكِمْ لَا يَكُونُ الْإِمَامُ إِلَّا وَلَهُ عَقِبٌ إِلَّا جَعْفَرُ عَلَيْكِمْ لَا يَكُونُ الْإِمَامُ إِلَّا وَلَهُ عَقِبُ إِلَّا وَلَهُ عَقِبُ إِلَّا الْإِمَامُ الَّذِي يَخْرُجُ عَلَيْهِ الْحُسَيْنُ بْنُ عَلِيٍّ عَلَيْكِمْ، فَإِنَّهُ لَا عَقِبَ لَهُ، الْإِمَامُ الَّذِي يَخْرُجُ عَلَيْهِ الْحُسَيْنُ بْنُ عَلِيٍّ عَلَيْكِمْ، فَإِنَّهُ لَا عَقِبَ لَهُ، فَقَالَ لَهُ: صَدَقْتَ جُعِلْتُ فِذَاكَ هُكَذَا سَمِعْتُ جَدَّكَ يَقُولُ» أَ.

رابعًا: أنّ الرواية تنصّ على تسليم الوصيّة من قبل الإمام المهديّ عليه إلى ابنه عند موته، فإذا سلّمها كان التكليف على الناس باتباعه، وأمّا قبل التسليم فالأمّة غير مكلّفةٍ باتباعه، حتى على فرض معرفته وثبوت بنوّته له عليه أن فضلًا عن القطع بعدم ثبوت بنوّته كما هو شأن مدّعي البنوة، هذا مضافًا إلى أنّ بنوة ابنه على إمّا تثبت عن طريق الإمام عليه نفسه إذا عرّفه للأمّة، أو أقرّه على دعواه البنوة، أو كانت بنوّته ثابتةً بالشهرة والتسالم وعدم إنكار الإمام، كما هو الشأن في انتساب الناس لآبائهم بشكلٍ إنكار الإمام، كما هو الشأن في انتساب الناس لآبائهم بشكلٍ

<sup>1</sup>\_ الغيبة، الطوسي، ص224.

طبيعيًّ، والمدّعي للبنوّة اليوم لم تثبت بنوّته بأحد لهذه الأمور المتعارفة، ولا يملك إلّا الادّعاء لا غير؛ ولذلك فعليه أن يصبر حتى يظهر الإمام على ويوصي له، فيكلف الناس آنذاك باتباعه، أمّا قبل فعليّة الوصيّة فلا تكليف باتباعه كما هو مقتضى الوصيّة، فالوصيّة تثبت خلاف دعوى مدّعيها، فهي عليه لا له.

خامسًا: أنّه قد ورد في الرواية أنّ ابن الإمام له ثلاثة أسماء، وأمّا المدّعي فله اسمٌ واحدٌ فقط، كما أنّ اسم أبيه لا يطابق اسم أبي الإمام، مضافًا إلى أنّ مجرّد التطابق الاسميّ لا يكفي لإثبات المدّعى، وإلّا لانفتح الباب لكلّ مدّع إذا طابق اسم صاحب الوصيّة، بل لا بدّ من ثبوت بنوّته بالقطع واليقين كما في سائر الموارد، سيّما في مثل هذه القضايا الّتي يترتّب عليها أمر الدين.

سادسًا: أنّ المشكلة في عصرنا هي غيبة الإمام على المحيث لا يمكن الوصول إليه، فإذا كان المبعوث عنه غائبًا مختفيًا أيضًا مثله، ولا يعرف مكانه إلّا خاصّته، بل لا يعلم أنّه حيُّ أو ميّتُ فلم يُنتفع حينئذٍ من وجوده للأمّة، ولم تحصل الغاية من بعثته، فالمبعوث لا بدّ أن يكون مُثلًا عمّن بعثه ويراه المبعوث إليه، ويلتقي به ويتأكّد من صحّة دعواه، وإلّا لانتفت الحكمة من بعثته سيّما مع طول الغيبة،

هذا على فرض بقائه حيًّا بامتداد الغيبة، ولا يقاس أمره على إيماننا بالإمام الغائب على الله المامة على المامته على المامة المامية المامة المامة

### ضرورة تحصين الأمّة

من الضروريّ لشبابنا وأجيالنا الصاعدة وكلّ قطّاعات مجتمعنا أن تتسلّح بالوعي والثقافة الدينيّة اللازمة، وأن ترفع من مستوى المناعة الفكريّة لصدّ الشبهات والتيّارات الوافدة، فإنّ أمر الدين والمعتقد لا يدانيهما شيءً في الأهمّيّة؛ ولذا ورد في الدعاء: «اللهم لا تجعل مصيبتنا في ديننا» أ؛ فلا بدّ للناس \_ سيّما الشباب \_ من اتّخاذ ثلاث خطواتٍ لتحصين أنفسهم من الانزلاق الفكريّ والعقديّ:

1\_ مقطعٌ من دعاء روي عن رسول الله على: «اللهم اقسم لنا من خشيتك ما يحول بيننا وبين معاصيك، ومن طاعتك ما تبلّغنا به جنّتك، ومن اليقين ما يهوّن به علينا مصيبات الدنيا، ومتّعنا بأسماعنا وأبصارنا وقوّتنا ما أحييتنا، واجعله (واجعلها) الوارث منّا، واجعل ثأرنا على من ظلمتنا، وانصرنا على من عادانا، ولا تجعل مصيبتنا في ديننا، ولا تجعل الدنيا أكبر همّنا ولا مبلغ علمنا، ولا تسلّط علينا من لا يرحمنا». [الأحسائي، ابن أبي جمهور، عوالي اللئالي، ج1، ص159]

الخطوة الأولى: رفع المستوى الثقافيّ والوعي الفكريّ فيما يـرتبط بالقضيّة المهدويّة من خلال المطالعة التحقيقيّة.

الخطوة الثانية: رفع القدرة على تحليل الأفكار وكشف المزيّف منها، وذلك لا يكون إلّا من خلال تنظيم عمليّة التفكير؛ إذ إنّ التفكير نوعان: التفكير المنضبط والمنظّم، والتفكير الفوضويّ والعشوائيّ، ولهذا ما يحتاج إلى دراسةٍ أو مشاركةٍ في دوراتٍ من قبل متخصّصين في الجانب الفكريّ.

الخطوة الثالثة: ينبغي على المومن طبقًا لمدرسة أهل البيت الميت الكبرى، وهم مراجع التقليد وحكّام الشرع، فهم المأمن من الوقوع في مخالفة الشريعة، والشيعة منذ بدء الغيبة الكبرى وإلى اليوم يرجعون في أمورهم الفرديّة والجماعيّة إلى مراجع التقليد، فهم المأمن والملاذ في كلّ ما يطرأ على الأمّة من فتن ومستجدّات، وهذا ما حفظ كيانهم من الضياع والتيه في مسارب وتيّاراتٍ مختلفة، والقضيّة المهدويّة تمسّ شغاف قلب الدين لخطورتها وأهمّيتها؛ فلا بدّ من الرجوع للعلماء الأفذاذ ومراجع التقليد، والانتهال من نمير علومهم، والاستضاءة بتوجيهاتهم فيما يطرح في الساحة من أمورٍ تخصّ هذا الموضوع.

ولقد أكّد أهل البيت المِيلَا على هذا الدور المهمّ من خلال سيرتهم وأحاديثهم، لا سيّما الإمامين العسكريّين اليها من أجل تمهيد ذهنيّة الأمّة على مسألة القيادة المعصومة الغائبة.

فهناك رواياتُ كثيرةُ تحتّ المؤمنين على الرجوع إلى أهل العلم، نذكر رواية «العلماء ورثة الأنبياء» أنموذجًا، أو ما جاء عن الإمام العسكري عَلَيْكَافِي: «فأمّا من كان من الفقهاء صائنًا لنفسه، حافظًا لدينه، مخالفًا لهواه، مطيعًا لأمر مولاه، فللعوامّ أن يقلّدوه» 2.

وهي رواياتٌ واضحة الدلالة على ضرورة اتّباع العلماء الّذين تتوفّر فيهم الجوانب العلميّة والعمليّة.

بالإضافة إلى الوجدان الداعي إلى الرجوع إلى أهل الخبرة في كلّ علمٍ أو فنِّ أو صناعةٍ، وأهل الخبرة والدراية في الأمور الدينية هم العلماء الأتقياء العاملون الربّانيّون الّذين تطمئن النفس في الركون إليهم، ولا سيّما في أيّام الفتن؛ ولذلك فلا داعي للعجلة فيما يخصّ الدين ولا بدّ من التروّي حتى يتبيّن الحق من الباطل.

1\_ الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، الكافي، ج 1، ص 34.

<sup>2</sup>\_ الطبرسيّ، أحمد بن عليّ، الاحتجاج، ج 2، ص 263.

وهنا يجدر الالتفات إلى مسألة، وهي أنّه عندما تبتدع دعوةً معيّنةً وتريد أن تحرف الناس، فلا بدّ من الوقوف ضدّها وعدم السكوت عليها، ولكنّ المؤسف أنّ هناك رأيًا ينتشر في الأوساط مفاده البناء على ترك صاحب البدعة وشأنه وجماعته؛ لأنّه سرعان ما تنتهي دعوته، مع أنّ الواقع والتاريخ يكذّب لهذا الرأي، فهذه الأديان المبتدعة تملأ الأرض منذ آلاف السنين، ودعوة النميريّ مثالً واضحٌ على ما نقول؛ إذ لا تزال دعوته مستمرّةً بين بعض الشعوب حتى اللحظة.

ولا بدّ من تذكير القارئ الكريم أن يتنبّه للمدّعيات الكثيرة في الساحة، ويضع كلّ دعوةٍ في ميزان العقل والمنطق، وأن لا ينساق في ركاب الرجال، فلا يعرف الحقّ بالرجال، وأن لا تغرّه الظواهر والمزيّنات الخارجيّة والشهرات الكاذبة والخادعة.

1\_ قال الحارث بن حوطٍ الليثيّ لعليٍّ عَلَيْهِ: «أترى أنّ طلحة والزبير وعائشة اجتمعوا على باطلٍ؟ فقال عليُّ: يا حارث أنت ملبوسٌ عليك، إنّ الحقّ والباطل لا يعرفان بأقدار الرجال، وبإعمال الظنّ، اعرف الحقّ تعرف أهله، واعرف الباطل تعرف أهله». [أنساب الأشراف، البلاذريّ، ج 2، ص239]

44 ..... أدعياء المهدويّة

#### الخاتمة

أوّلًا: توصّلنا بما لا مجال للشكّ فيه أنّ القضيّة المهدويّة من أكثر القضايا عرضةً للانتهاك والاستغلال على مدى التاريخ، وشهدت أدعياء كثرًا في الغيبتين، وسوف لا يتوقّف لهذا التزوير طالما نعيش صراع الحقّ والباطل إلى ظهور صاحب العصر أرواحنا له الفداء.

ثانيًا: أنّ لهؤلاء الأدعياء يتوسّلون بالخرافة والكذب في الدعوة لأنفسهم، وقد ذكرنا نماذج منهم في عصر الغيبة الصغرى، كالشريعيّ وابن أبي عزاقر وآخرين.

وقد ظهر لدينا في عصر الغيبة الكبرى أدعياء، ولُكن تعمّدنا عدم ذكرهم كلّهم وركّزنا البحث على المدّعي المعروف باليمانيّ.

ثالثًا: يعتمد المدّعي وجماعته على وسائل خرافيّةٍ أيضًا لنشر دعوته، وهي (ادّعاء المعاجز، الاستخارة، الأحلام)، وكذلك الاستدلال بالروايات الضعيفة والغريبة وحرف الروايات عن ظاهرها.

رابعًا: أنّ لهذه الوسائل المدّعاة ليست من الأدوات المعرفيّة في إثبات العقيدة والاستدلال عليها.

خامسًا: ذكرنا نموذجًا روائيًا ليكون مثالًا على استدلالهم بالروايات الضعيفة والغريبة، وهي الرواية التي يطلقون عليها رواية الوصية، وقمنا ببيان حقيقتها وأنها ضعيفةٌ سندًا ودلالةً.

سادسًا: تمّ التأكيد على ضرورة رجوع الناس عامّةً إلى علماء الأمّة من الصائنين لأنفسهم المخالفين لهواهم.

سابعًا: أشرنا إلى ضرورة التصدّي للظواهر الفكريّة المنحرفة من قبل المعنيّين ووأد الفتن في رحمها.

#### المصادر

- 1. ابن حجر الهيتميّ، أحمد، الصواعق المحرقة في الردّ على أهل البدع والزندقة، تحقيق: عبد الرحمٰن بن عبد الله التركيّ وكامل محمد الخراط، مؤسّسة الرسالة \_ بيروت، الطبعة الأولى، 1997.
- 2. ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد، مقدّمة ابن خلدون، تصحيح أبي عبد الله السعيد المندوه، دار إحياء الـتراث العربي، الطبعة الأولى، 2010، ميروت لبنان.
- 3. ابن شعبة الحرّانيّ، الحسن بن عليّ، تحف العقول عن آل الرسول، تعليق: علي أكبر الغفاري، مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم \_ إيران، الطبعة الثانية، 1404 هـ.
- 4. ابن طاووس، رضيّ الدين عليّ، اليقين، ص 120، تحقيق: الأنصاري، مؤسّسة دار الكتاب (الجزائري)، الطبعة الأولى، ربيعُ الثاني 1413 هـ
  - 5. ابن عربيٌّ، الفتوحات المكّية، دار صادر، بيروت لبنان.
- 6. ابن ماجة، عبدالله محمد بن يزيد القزويني، سنن ابن ماجة، دار الفكر
   للطباعة والنشر، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي.

- 7. أبو رغيف، علي، الطريق إلى الدعوة اليمانية، إصدارات أنصار الإمام المهدى، العدد (178)، الطبعة الأولى، 1434هـ
- 8. الأحسائيّ، ابن أبي جمهورٍ، عوالي اللئالي، ج 1، ص 159، تقديم: شهاب الدين المرعشيّ، تحقيق: مجتبى الحسينيّ، الطبعة الأولى ، مطبعة سيّد الشهداء قمّ، 1983 م.
- 9. الأخوند الخراساني، محمد كاظم، كفاية الاصول، تحقيق: مؤسسة ال آلبيت المنه التراث، الطبعة الاولى، قم، 1409.
- 10. البلاذري، أحمد بن يحيى، أنساب الأشراف، تحقيق: الدكتور محمد حميد الله، معهد المخطوطات بجامعة الدول العربية ودار المعارف بمصر.، 1959م.
- 11. الراوندي، قطب الدين، الخرائج والجرائح، تحقيق: مؤسّسة الإمام المهديّ \_ قمّ المقدّسة، الطبعة الأولى، 1409 هـ.
- 12. الطبرسيّ، أحمد بن عليّ، الاحتجاج، توثيقات وملاحظات: محمدباقر الخرسان، مطابع النعمان \_ النجف الأشرف، 1966.
- 13. الطوسيّ، محمّد بن الحسن، اختيار معرفة الرجال (رجال الكشّي)، تصحيح وتعليق: ميرداماد الاستربادي، تحقيق: مهدي الرجائي، مؤسّسة آل البيت لإحياء التراث، 1404 ه، قم.
- 14. الطوسيّ، محمّد بن الحسن، الأمالي، تحقيق: قسم الدراسات الإسلاميّة \_ مؤسّسة البعثة، دار الثقافة \_ قم، الطبعة الأولى، 1414 هـ

- 15. الطوسيّ، محمّد بن الحسن، الغيبة، تصحيح: عباد الله الطهراني، على أحمد الناصح، مؤسّسة المعارف الإسلاميّة \_ قم المشرفة، الطبعة الثالثة، 1425هـ.
- 16. العاملي، حسن محمد مكي، الإلهيّات، تقرير بحث الشيخ جعفر سبحاني، الدار الإسلاميّة للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، بيروت لبنان، 1989 م.
- 17. العاملي، حسن محمد مكي، نظريّة المعرفة، محاضرات الشيخ جعفر السبحاني، مؤسّسة الإمام الصادق عليه، 1424هـ
- 18. العامليّ، محمد بن الحسن الحرّ، الفوائد الطوسيّة، حقّقه وعلّ عليه: مهدي اللاجوردي، محمد درودي، قمّ إيران، 1403هـ
- 19. العامليّ، محمّد بن الحسن الحرّ، وسائل الشيعة، مؤسّسة آل البيت لإحياء التراث \_ قمّ، الطبعة الثانية، 1414هـ
- 20. العقيلي، ناظم، البلاغ المبين الحلقة الثانية (الرؤيا حجّةً)، موقع السيّد أحمد الحسن وصيّ ورسول الإمام المهديّ الله واليمانيّ الموعود (كذا).
- 21. العقيلي، ناظم، لعلَّكم تهتدون، إصدارات أنصار الإمام المهديّ على العدد ( 55 )، الطبعة الأولى، 29 صفر 1428هـ
- 22. الكلينيّ، محمد بن يعقوب، أصول الكافي، تصحيح وتعليق: علي أكبر الغفاري، دار الكتب الإسلامية طهران، الطبعة الخامسة، 1984.

- 23. المجلسيّ، محمّدباقر، بحار الأنوار، تحقيق: محمدباقر البهبودي، دار إحياء التراث العربيّ \_ بيروت، الطبعة الثالثة المصحّحة، 1983.
- 24. المصري، أيمن، أصول المعرفة والمنهج العقايّ، المركز الثقافيّ العربيّ، الطبعة الأولى ، الدار البيضاء المغرب، بيروت لبنان، 2010 م.
- 25. المغربي، توفيق، دلائل الصدق ونفض غبار الشكّ، إصدارات أنصار الإمام المهديّ، العدد (180)، الطبعة الأولى، 1434 هـ
- 26. النائيني، محمد حسين، فوائد الأصول، تعليق: ضياء الدين العراقي على تحقيق: رحمة الله الاراكي، مؤسّسة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرّسين بقمّ المشرّفة، 1406 هـ
- 27. النجاشي، أبو العبّاس أحمد بن عليّ، أسماء مصنّفي الشيعة، (رجال النجاشيّ)، تحقيق: موسى الشبيري الزنجاني، مؤسّسة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرسين بقمّ المشرّفة.
  - http://almahdyoon.org/bayanat-sayed/376-zahra .28 https://www.youtube.com/watch?v=t4UWtAX4Qg .29

# المجنولين

| 5  | كلمة المؤسّسة                                 |
|----|-----------------------------------------------|
| 8  | المقدّمة                                      |
| 10 | رسوخ العقيدة المهدويّة                        |
| 11 | أدعياء المهدويّة                              |
| 12 | خرافات أدعياء الغيبة الصغرى                   |
| 12 | أوّلًا: الشريعيّ                              |
| 14 | ثانيًا: محمّد بن نصيرِ النميريّ               |
| 15 | ثالشًا: أبو طاهرٍ محمّد بن عليّ بن بلالٍ      |
| 17 | رابعًا: ابن أبي الُعزاقر                      |
| 18 | الوسائل الخرافيّة في إثبات ادّعاءات المهدويّة |
| 19 | أوّلًا: المعجزة                               |
| 22 | النقدا                                        |
| 23 | ثانيًا: المنامات                              |
| 24 | النقدا                                        |
| 26 | ثالثًا: الاستخارة                             |
| 26 | النقدا                                        |

| أدعياء المهدويّة |                                        | 52 |
|------------------|----------------------------------------|----|
| 28               | رابعًا: رواية المهديّين                |    |
|                  | متن الرواية                            |    |
| 31               | النقد                                  |    |
| 31               | سند الرواية                            |    |
| 35               | دلالة الرواية                          |    |
| 36               | ملاحظاتٌ حول تطبيق الرواية على المدّعي |    |
| 40               | ضرورة تحصين الأمّة                     |    |
| 44               | الخاتمة                                |    |
| 47               | المصادر                                |    |
| 51               | المحتويات                              |    |